
Vài suy ngẫm từ VĂN HÓA LỄ 
HỘI của người Nhật Bản  
 

Hồng Lê Thọ
 

 

Một cách khách quan, có thể nói ít có dân tộc nào trên thế giới ưa thích lễ hội 
(matsuri) như người Nhật Bản. Suốt bốn mùa trong một năm, trên mảnh đất 
Phù Tang này, nơi nơi đều có lễ hội, ở đâu chúng ta cũng có thể tìm thấy những 
người Nhật, nam cũng như nữ, trẻ hay già đều nhảy múa, reo hò “wasshoi” 
“wasshoi” hăng say, họ chan hòa vào trong những buổi lễ rước kiệu, vác kiệu 
thờ (omikoshi) chạy khắp phố phường trong bộ áo Yukata truyền thống, rực rỡ 
màu sắc và dồn dập tiếng trống... Vào mùa hè, khi bước vào rằm tháng 8 của 
mùa Vu Lan (Obon), cả nước Nhật vui nhộn hẳn lên, góc phố, công viên nào 
cũng đều rộn ràng tiếng hò giã gạo, múa ngắm trăng, quay quần bên chân lễ đài 
nhảy nhịp nhàng một cách tươi vui không kể những lễ hội mùa Thu sau mùa gặt 
hái hay lễ hội mùa đông phong phú khắp đó đây. Lễ hội là một hình thái khá độc 
đáo ở Nhật Bản góp phần gìn giữ nét văn hóa rất riêng, đậm đà tính truyền 
thống của người Nhật Bản lôi cuốn hàng triệu khách du lịch quốc tế cũng như 
hàng chục triệu người du khách trong nước tạo ra một nguồn thu đáng kể của 
ngành công nghiệp không khói trong nền kinh tế. Trong bài viết này chúng tôi 
mời các bạn thử tìm hiểu những nét lớn của Văn hóa Lễ hội Nhật Bản, hy vọng 
đây cũng là những gợi ý ban đầu để chúng ta cùng tham khảo trong việc cấu 
trúc lại lễ hội ở nước ta nhằm “Xây dựng một nền văn hóa tiên tiến, đậm đà bản 
sắc dân tộc”, một chủ trương lớn của Đảng và nhà nước Việt Nam hiện nay.

   
Nguồn gốc của Lễ hội tại Nhật Bản
 

Vốn là một nước nông nghiệp, chịu ảnh hưởng của Thần Đạo (Shinto) và Phật 
Giáo, văn hóa lễ hội ở Nhật Bản mang sắc thái đình làng rất rõ rệt. Ngày xưa khi 
nước Nhật chưa bước vào thời kỳ cách mạng công nghiệp vào cuối thế kỷ 19, lễ 
hội của người Nhật Bản thường tập trung vào hai mùa trong năm, mùa xuân 
(mùa gieo hạt) và mùa thu (mùa thu hoạch) theo lịch sinh hoạt của nông thôn 
để cầu cho “mưa thuận gió hòa”, vui đón thần linh từ núi về ruộng đồng vào đầu 
vụ, rồi đến cuối vụ khi thu hoạch hoàn tất lại làm lễ tạ ơn, tiển thần linh trở lên 
núi. Mỗi làng xã đều có một đền thờ Thần Đạo(Jinja), đây vừa là nơi tế lễ nhưng 
đồng thời cũng là địa điểm tổ chức hội làng, nơi tụ tập cộng đồng để vui chơi, 
giải trí của lễ hội. Điều đó chúng ta có thể thấy rất rõ ở Kanda matsuri, 
Otorisama ở Tokyo hay Taue matsuri (lễ hội cấy lúa) tại Osaka, Inari Taisho 
(Kyoto), là sự kết hợp giữa đời sống của xã hội nông thôn và tôn giáo (Thần 
đạo) khá đặc biệt. Như những nước nông nghiệp phương Đông khác, yếu tố thần 



linh trong đời sống nông thôn ngày xưa như Thần Gió, Nước, Lửa, Sấm sét, Lụt 
lội, Cây cối, Sông ngòi... vẫn được nhiều địa phương đặt ra cho những lễ hội 
riêng của mình bên cạnh những lễ khác được tổ chức để ăn mừng ngày lãnh 
chúa mới lên nắm quyền bính, biểu thị quyền uy của họ (bằng cách xây dựng 
các đền thờ và ăn mừng lễ hội một cách “ầm ỉ”) hay những ngày hội Hoa anh 
Đào khắp xứ sở vào tháng 3-4 hằng năm để mừng xuân về. Cũng đã có nhiều 
loại hình lễ hội mang màu sắc Phật giáo bắt đầu từ thế kỷ thứ 6 vào thời Thái tử 
Shotoku ban hành chiếu chỉ xem đạo Phật là quốc giáo thì bên cạnh những đền 
thờ Shinto là các ngôi chùa Thiền tông thì lễ hội của nông thôn đã có thêm một 
sắc thái mới nhất là những ngôi chùa hùng vĩ tập trung nhiều nhất ở các tỉnh 
phía Nam, đặc biệt Kyoto, Nara vùng cố đô cũ của Nhật bản. Vào thời kỳ Minh 
Trị (1868 - 1912) , Thần đạo được khôi phục như quốc giáo thay cho Phật giáo 
thì lễ hội của làng xã nông thôn dần dà mang tính “hội” nhiều hơn “lễ”, yếu tố 
thần linh chỉ còn là một biểu tượng. Ngày nay Thần đạo không còn là quốc giáo 
từ khi nước Nhật đi vào “dân chủ hóa” sau thế chiến thứ 2, Nhật hoàng không 
còn là “con trời” (Thiên tử) thì ngoài những lễ hội địa phương theo truyền thống 
nông nghiệp ngày xưa, chúng ta còn thấy những lễ hội lớn lại tập trung vào mùa 
hè từ đầu tháng 8 đến ngày rằm như Gion matsuri xuất phát từ Kyoto nay đã 
tỏa ra rộng khắp, Tanabata (theo truyền thuyết Ngưu lang Chức nữ gặp nhau ở 
Ngân hà) ở Sendai hay Tenjin matsuri (Osaka), Awa – odori ở Tokushima... là 
những lễ hội qui tụ đến hàng chục vạn người tham gia và lôi cuốn hàng triệu 
khách từ trong nước cũng như du khách đến thăm Nhật Bản. Khắp đất nước 
Nhật Bản rộ lên một mùa lễ hội vào những ngày này, song song với những lễ hội 
lớn như đã đề cập, chúng ta đều có thể phát hiện ngay từ khu phố, xóm nhỏ ở 
đâu có công viên hay sân trường học, đều giăng hoa kết đèn để người cùng khu 
phố múa hát, vui chơi với nhau, gọi tên chung là “Bon-odori”, người hàng xóm 
có thể chào hỏi nhau, thanh niên thiếu nữ làm quen, hòa đồng trong nhịp trống 
và nhạc điệu dân ca giữa đêm hè oi ả. Ý nghĩa của “hội” thể hiện khá rõ khi 
những người có mặt ở đây vừa là người trình diễn vừa là khách tham quan quây 
quần dưới chân lễ đài, múa hát thỏa thích. Tất cả đều không chuyên nhưng loại 
hình sinh hoạt “bảo tồn văn hóa” này được nghiên cứu và tổ chức khá kỹ lưỡng, 
xem lễ hội là một hoạt động “về nguồn”, là lúc để gặp gỡ lại bản làng thôn xóm 
sau những tháng ngày làm ăn xa quê, là nơi thể hiện sức mạnh đoàn kết của 
cộng đồng làng xã (mà ngày nay là khu phố), sự gắn bó của dân gian qua hành 
động cùng say sưa(uống rượu Sake) ca múa, nhảy hay rước kiệu (đền thờ), 
thậm chí họ còn ngồi lên những thân cây lớn từ trên núi lao xuống vực sâu 
chứng tỏ sự dũng cảm...

 
  

Những nét đặc trưng của văn hóa lễ hội ngày 
nay
Ngày nay tính thiêng liêng hay huyền bí của tôn giáo thể hiện không đậm nét 
mặc dù như trên đã đề cập, yếu tố thần linh và cuộc sống nông nghiệp là nguồn 
gốc của những sinh hoạt lễ hội ngày trước, chính vì thế phần “lễ”, “cúng” hay 
“rước” được thu gọn trong phạm vi đền, chùa nhưng phần “hội” lại được chú 
trọng và tổ chức khá qui mô, biến thành một hoạt động văn hóa đặc sắc với sự 
tham gia của cộng đồng ở địa phương. Từ cấp xã (khu phố) đến quận, huyện, 
hầu hết đều có những tổ chức “bảo tồn văn hóa địa phương”, “Câu lạc bộ văn 
hóa dân gian”, “hội nghiên cứu về múa truyền thống” tự nguyện, các loại hội 
công thương, tiểu thủ công nghiệp, hợp tác xã, nhà mạnh thường quân, nhà 



máy sản xuất địa phương… là cơ sở đóng góp tài chính để tổ chức những ngày lễ 
hội, mỗi nơi đều ra sức chứng tỏ sự phát triển vượt bực của địa phương mình. 
Chúng ta không lạ gì khi thấy hàng đoàn người, nam nữ có tổ chức từng đoàn, 
từng xã hay khu phố thi đua tài sắc qua những chiếc áo Yukata độc đáo, sặc sỡ, 
những nhóm nữ múa thật nhịp nhàng và đẹp mắt nối đuôi nhau suốt một quãng 
đường dài (trên 3 km) trong ngày lễ Nebuta ở thành phố Aomori phía Bắc hay 
những đoàn thanh niên mặc quần chẻn đầu bịt khăn vạm vỡ nhảy theo điệu Awa 
trong lễ múa Awa-Odori ở Tokushima, họ tung chân, uốn tay như cởi sóng trên 
biển theo nhịp điệu chuông, trống nhịp nhàng. Hàng nghìn trai tráng mình trần 
trong làng vác kiệu nặng 2 – 5 tấn(có nơi to hơn, nặng vài chục tấn) chạy khắp 
phố phường trong lễ hội Fukugawa Hachiman ở Tokyo. Những điều đó cho thấy 
tính cộng đồng của hoạt động lễ hội rất cao, một loại hình văn hóa đặc trưng 
góp phần gìn giữ truyền thống khá hiệu quả. Những lễ hội như vậy không phải 
cho thế hệ lớn tuổi mà điều đáng ngạc nhiên là lứa tuổi thanh niên (nam nữ) từ 
18 đến 30 là thành phần chủ yếu, là một “sân chơi” của giới trẻ theo như cách 
nói của chúng ta. Tốc độ công nghiệp hóa và đô thị hóa ở Nhật Bản khá nhanh 
kể từ khi Nhật Bản bước vào thời kỳ phát triển kinh tế “thần kỳ” trong những 
năm đầu thập niên 60, số người rời làng quê ra thành thị ngày càng đông đảo 
thì văn hóa lễ hội đã được xây dựng ngay trên vùng đất mới, cộng đồng dân thị 
thành vẫn tìm cách lập ra các hội đồng hương, tổ chức gìn giữ văn hóa bằng các 
loại hình sinh hoạt lễ hội ngay tại đây mà nhà trường, hội bảo tồn văn hóa của 
từng khu phố… như đã nói ở trên là điểm hội tụ. Văn hóa Âu Mỹ thâm nhập vào 
xã hội Nhật Bản mạnh mẽ, tạo ra những lối sống mới trong giao lưu ảnh hưởng 
vào tinh thần và đời sống người Nhật Bản khá đậm nét, nhất là đối với lớp trẻ 
nhưng cũng khá lạ lùng khi nhận ra rằng họ sống và gìn giữ văn hóa truyền 
thống của dân tộc hết sức sâu sắc, tự hào về văn hóa lễ hội mà con người Nhật 
Bản đã vun đắp suốt mấy trăm năm qua. Những giá trị tinh thần ấy đã giúp cho 
dân tộc Nhật Bản luôn đồng nhất và có phần bài ngoại hay khép kín trong tư 
duy. Nếu xem qua một festival ở Châu Mỹ La tinh như Carnaval ở Rio de Janeiro 
(Brazil), một lễ hội tưng bừng nhất thế giới thì nam nữ ăn mặc múa hát sặc sỡ, 
phóng khoáng, múa nhảy theo điệu Samba, họ co giật tự nhiên mỗi người một 
kiểu hoặc cởi mở, theo sở thích cá nhân, thoáng đãng như các loại lễ hội ở 
phương tây thì lễ hội (matsuri) của người Nhật Bản hoàn toàn khác, hàng vạn 
người tất cả đều trật tự, kỹ luật nhịp nhàng trong tiếng trống và chuông. Một 
nét đẹp “tập thể” rất đồng điệu và thể hiện tính cộng đồng , đoàn kết “khép kín” 
trong văn hóa và đạo lý phương Đông. Tắm mình với rượu sake để được “thanh 
khiết” trước khi bước vào lễ hội và trong hương thơm ấy lòng họ say theo nhịp 
điệu để rồi cùng kết thúc với ly lượu tràn đầy chúc tụng nhau hẹn ngày này sang 
năm. Nhà nghiên cứu về văn hóa lễ hội Nhật Bản, giáo sư Ota Masahiro cho biết 
“Matsuri (lễ hội) ở Nhật Bản là một trong những nhân tố nếu trước đây là để gắn 
bó cộng đồng thì ngày nay chính là động lực đem lại thu nhập cho khu phố” vì 
những lễ hội này thu hút đến hàng triệu người đến tham gia như lễ hội Tenjin ở 
Osaka (1,4 triệu du khách) hay mùa lễ hội Nebuta và Tanabata hàng năm lôi 
cuốn hơn 2 – 3 triệu người đến tham quan.

Hình thái lễ hội của họ không phải là một hoạt động văn hóa “hoài cổ” hay mang 
tính chất “tạp lục” kết hợp hoặc chắp vá “mượn bên nầy đắp bên kia”, “giật áo 
vá vai” để “ăn liền” mà là kết quả của những công trình nghiên cứu cơ bản về 
dân tộc học nghiêm túc, tạo ra từng sắc thái riêng của lễ hội thể hiện một trình 
độ dân trí cao, có ý thức cùng hun đúc và làm giàu cho nền văn hóa truyền 
thống có bản sắc rất riêng của người Nhật Bản theo từng địa phương rõ rệt vì 
nhìn vào điệu múa, câu hát, bài trí cảnh quan là có thể biết ngay “Lễ hội” ở đâu. 

Nếu bình thường những người nước ngoài rất khó hiểu với người Nhật Bản, thấy 
họ kín kẽ trong giao tiếp, tiếp xúc bao nhiêu thì ở những ngày lễ hội, chúng ta 



có thể thấy họ hồ hởi và cởi mở đến như thế nào ? Tất cả đều bị lôi cuốn, thu 
hút bởi sự đồng thuận trong văn hóa lễ hội ấy.

 

Thử nhìn lại lễ hội ở Việt Nam
 

Các vị tế tự tại hành lễ tại đền thờ Tây Sơn (hình ảnh mũ mão cân đai tương tự 
có thể thấy ở nhiều lễ hội)

Ở nước ta, theo thống kê gần đây của Ban Tuyên Giáo, mỗi năm có khoảng 
9000 lễ hội(1) . Lễ hội ở những địa phương miền Bắc khá phong phú, tập trung 
nhiều vào những ngày tháng Giêng sau tết âm lịch như tưởng nhớ đến thần 
“Thành Hoàng”, các vị anh hùng dân tộc như Giỗ tổ vua Hùng, Bà Trưng, Bà 
Triệu ... là đặc trưng của những ngày lễ truyền thống, bên cạnh đó còn những lễ 
hội mang đậm nét của làng xã, địa phương như Lễ hát Quan Họ, Hội Lim, Hội 
Chùa Hương, Hội các làng Nghề, Hội chọi Trâu..., ở miền Trung còn lưu lại một 
số lễ hội truyền thống ở kinh thành Huế, lễ hội đua thuyền, lễ hội Cầu ngư, lễ 
rước tượng quan thế âm ở Đà Nẵng và những lễ lớn của các dân tộc ít người như 
Lễ Hội Katê của dân tộc Chăm, Lễ hội vua Quang Trung dựng cờ khởi nghĩa ở 
Bình Định... Nam bộ ngày nay tuy ít hơn nhưng vẫn còn những ngày hội lớn như 
Oóc-om Bóc (Sóc Trăng), đua thuyền, chọi trâu... Hình thái lễ hội ở nước ta 
phần lớn còn ở dạng nguyên thủy của làng xã nông thôn mang tính “lễ” tưởng 
niệm nhiều hơn “hội” mà các thủ tục tế lễ mang màu sắc tôn giáo rất đậm nét. 
Hình thái từ “lễ” biến thành “hội” chưa được mở rộng(2) nếu không nói là thiếu 
sự tham gia của đông đảo quần chúng, sắc thái tạo nên không khí “hội hè” còn 
đơn giản, qui mô làng-xã vốn rất nhỏ hẹp ở nước ta, mang tính phô diễn đơn 
điệu, quanh đi quẩn lại vẫn là đánh đu, đánh võng, rước kiệu, leo cột mỡ, đô vật 
… (3) . Trong loạt bài nghiên cứu “Lễ hội Truyền thống và Hiện đại”, hai tác giả 
Thu Linh – Đặng Văn Long kết luận khá sâu sắc “Hiện nay chúng ta đã sáng tạo 
ra nhiều hành động mới và cũng đã duy trì hoặc nâng cao nhiều hành động cũ. 
Song có điều là các hành động đó chưa định hình và chưa tạo ra được các hành 



động hội cá biệt”. Thật vậy, từ khi đất nước bước vào thời kỳ đổi mới, nhiều hoạt 
động bảo tồn và phát huy văn hóa dân tộc được chú ý hơn, trong đó không ít 
“hội hè” mang tính tùy tiện hay phục hồi những hủ tục (lên đồng, rút xăm, bói 
quẻ, đánh bạc…) mà giá trị văn hóa đã không còn(4). Trong năm 2000 chúng ta 
cũng đã có những ngày hội lớn như kỷ niệm Saigon 300 năm, Huế Festival, 990 
năm Thăng Long Hà Nội(sắp tới là 1000 năm)... nhưng sau những ngày rộn ràng 
hô hào cho lễ hội đó, dư âm, dấu ấn của nó không đủ để người dân nhớ đến, 
chìm vào lãng quên mặc dù số tiền bỏ ra để thực hiện không hề nhỏ. Điều này 
cho thấy vấn đề lễ hội mang tính dân gian, hòa nhập vào quần chúng cần được 
đặt lại từ hình thức đến nội dung tổ chức, từ ý nghĩa đến hình thái lễ hội qua 
nghiên cứu kỹ càng từ cách ăn mặc, trang phục đến các hình thức, thủ tục lễ tiết 
và phần “hội” có sự tham gia của đông đảo quần chúng một cách linh hoạt, 
mang sắc thái địa phương đậm nét hơn.. Mặt khác, với truyền thống của một đất 
nước luôn đấu tranh chống giặc ngoại xâm trong suốt hai ngàn năm lịch sử, 
những cuộc khởi nghĩa, những trận chiến lừng danh như Đinh Bộ Lĩnh cờ lau ra 
trận, cuộc khởi nghĩa Lam Sơn, Trần Hưng Đạo thủy chiến trên sông Bạch Đằng, 
hay các vị anh hùng ở chiến khu Bãi Sậy, Yên Thế... cũng là những đề tài để có 
thể tổ chức lễ hội có tầm cở qui mô mà hiện nay phần lớn còn bỏ ngỏ, hoặc nếu 
có thì cũng quạt cờ, vua quan theo kiểu “hát bội”, “phường chèo”… cùng một 
kịch bản, na ná bắt chước qua lại đến nhàm chán. Ngay như “tiếng trống” một 
trong những phần tạo nên cái “hồn” của lễ hội vẫn là hàng loạt trống cơm sắp 
hàng ngang dọc, kèm động tác nhảy múa, “diễn” một cách yếu ớt của các nữ vũ 
công dịu dàng, nhịp nhàng ẻo lả theo kiểu cung đình, không phù hợp với lễ hội 
dân gian , thiếu sôi động, thôi thúc, nhặt khoan….cần thiết, rất hiếm những 
chàng trai vạm vỡ, khỏe mạnh với tiếng trống thôi thúc, liên tục theo nhịp hùng 
tráng, biểu dương sức mạnh hay sự cường tráng qua những chiếc trống đại, 
trống voi, trống sấm…để ra quân hay khai hội. Ở Lễ hội Đống Đa ở Bình Định 
hay một vài lễ hội khác ở Thanh Hóa, Hà Tây cũng có màn đánh trống tuy nhiên 
phần “diễn” nặng hơn phần “trống” và đơn thuần nhịp điệu quen thuộc của trống 
múa lân Trung quốc !



Múa trống ở Triều Khúc (Thanh Oai-Hà Tây)

Trống trận Tây Sơn (đâu là vạm vỡ khí thế ?)

Chưa bao giờ “văn hóa” lễ hội được quan tâm cao như hôm nay khi mà lễ hội đã 
biến thái trầm trọng(5), tập trung sòng bạc, hiện tượng ăn xin, móc túi(6), thức 
ăn, sinh hoạt kém vệ sinh, bát nháo kinh hoàng hay tồi tệ qua Lễ hội Chùa 
Hương những năm gần đây hoặc Lễ hội Hoa anh đào, đường Hoa ngày tết ở Hà 
Nội bị dẫm nát, vặt hái tơi tả ! (7)

Đất nước Việt Nam cũng không thiếu truyền thuyết trong dân gian để xây dựng 
lễ hội nhưng rõ ràng việc nghiên cứu còn quá ít, nhất là trong lãnh vực dân tộc 
học, đặc biệt là những lễ hội nhếch nhác của các dân tộc ít người ở vùng cao(8). 
Các ngày lễ truyền thống cách mạng trong cuộc kháng chiến chống Pháp và 
chống Mỹ cứu nước của chúng ta rất phong phú tuy nhiên vẫn còn dừng lại ở 
những buổi lễ kỷ niệm, mít tinh chính trị kèm văn nghệ múa hát chuyên nghiệp 
hơn là lễ hội, thiếu vắng sự chia sẻ và hân hoan của quần chúng. Phải chăng đã 
đến lúc chúng ta cần nghiên cứu những hình thức lễ hội mới của toàn dân trong 
đó phục hồi những giá trị văn hóa và sắc thái dân tộc trong từng thời kỳ giữ 
nước và dựng nước của từng địa phương, những chiến trận hiển hách, các vị anh 
hùng áo vải khởi nghĩa chống giặc... mà không sa vào khuynh hướng “thương 
mại hóa lễ hội” chém chặt một cách quá khích(9). Nhiều du khách đến thăm, du 
lịch ở nước ta đều thắc mắc tại sao Việt Nam lại quá hiếm lễ hội gây ấn tượng 
(mặc dù trên thực tế thì không phải là ít như những con số đã dẫn ở trên), nhất 
là Thành phố Hồ Chí Minh, Hà Nội…, những thành phố lớn có 5- 8 triệu dân hay 
những đô thị cỡ vừa, với vài triệu dân như Đà Nẵng, Cần Thơ… có rất ít lễ hội 
đáng ghi nhớ trong năm, để lại kỷ niệm sâu sắc ngoài những hình ảnh xô bồ 
chen chúc đi lễ chùa đầu năm hay ngày lễ lớn với nhiều hủ tục rườm rà với nội 
dung ôm đồm, bát nháo. Không lẽ chúng ta không xây dựng được những chương 
trình văn hóa lễ hội hằng năm ở Hà Nội, TP HCM… những nơi đang là trung tâm 
của cả nước ? Tuy nhiên, phải thừa nhận rằng “Huế Festival” là loại hình lễ hội 
khá thành công với sự tham dự của nhiều quốc gia trên thế giới, được tổ chức 
qui mô hai năm một lần là một cố gắng và thành công lớn, điểm đến của chương 
trình tham quan Huế thu hút đông đảo du khách vào mùa hè nhưng vấn đề đặt 



ra là làm sao để không gây ấn tượng “bản cũ soạn lại” trong chương trình, bị 
động bởi thời tiết và gìn giữ được bản sắc phi vật thể, loại trừ những yếu tố mê 
tín dị đoan, đồng bóng của người dân xứ Huế trong các khâu tổ chức, thể hiện . 
Những nơi đang đổi thay nhanh chóng khi nền kinh tế phát triển, nhà cao tầng 
dần dà thay thế khu phố cổ thì nền văn hóa truyền thống liệu có bị nhạt phai và 
biến mất, thay vào đấy là những loại hình văn hóa đô thị, thâm nhập từ mọi 
phía chưa được gạn lọc ?

Đánh trống khai hội (Thanh Oai-Hà Tây) xiêm y, dáng đứng thế nầy thì không 
thể kêu to còn chiếc trống thì nhếch nhác, lở lói…. (*)

“Nói đến lễ hội bây giờ, cũng phải kể tới kiểu loại lễ hội liên quan tới việc khuếch 
trương du lịch. Nào lễ hội biển. Nào lễ hội trà. Nào lễ hội hoa. Nào lễ hội ẩm 
thực... Tất cả đều được tổ chức theo những kịch bản na ná nhau và thường thấy 
có nón trắng, có chân tay luỳnh khuỳnh, có phất cờ chạy vòng tròn và bao giờ 
cũng có đội trống gõ thì thùm. Ấy là chưa kể đôi khi còn có cả ánh đèn la-de lóe 
sáng, những màn đốt pháo bông rực rỡ hoặc đống lửa bập bùng nồng nặc mùi 
dầu ma-dút(10). Hơn thế nữa, hình thức lễ hội bó hẹp trong một không gian cố 
định (sân vận động, vài khu phố chính…) chưa có hình thức lan tỏa khắp mọi 
chốn thị thành hay làng quê theo một qui chuẩn tổ chức và nội dung mang tính 
chuyên nghiệp và chính qui. Thiết nghĩ chính điều nầy là một trong những hạn 
chế sự tham gia của quần chúng, không tạo thành một “hồn phố” hay “hồn quê” 
mới trong những ngày lễ hội háo hức và sôi nổi của một đất nước đang phát 
triển.

 

Hồng Lê Thọ

viết bổ sung 2/2009



 

(bài đã trích đăng trên báo Sài gòn Giải Phóng, đây là toàn văn do tác giả gửi 
Diễn Đàn)

 

Chú thích:
 

(1) Theo con số Bộ VHTT đưa ra tại hội nghị năm 2008, mỗi năm cả nước có gần 
9.000 lễ hội, bao gồm: Lễ hội dân gian (7.005 lễ hội, chiếm 78,67%) là loại hình 
phổ biến, trải đều trong năm, chủ yếu là quy mô làng, xã; lễ hội lịch sử cách 
mạng (409 lễ hội, 4,5%), tuy số lượng không nhiều nhưng các lễ hội này có vị 
trí quan trọng trong đời sống văn hoá tinh thần của nhân dân vì nó mang ý 
nghĩa giáo dục truyền thống, lòng yêu nước; lễ hội tôn giáo (1.399 lễ hội, 
15,71%) chủ yếu là do các chức sắc tôn giáo nơi thờ tự tổ chức; số còn lại là lễ 
hội du nhập từ nước ngoài vào (khoảng 25 lễ hội) do các tổ chức, cá nhân người 
nước ngoài sinh sống, công tác, học tập tại VN hoặc người VN tổ chức...

“Mỗi ngày cả nước có hơn 20 lễ hội”

(2) Trình độ cán bộ tổ chức còn hạn chế; nhiều lễ hội không có kịch bản thực 
hiện hoặc kịch bản giống nhau; tình trạng lộn xộn và gây mất mỹ quan, môi 
trường xảy ra ở không ít lễ hội. (tlđd như trên)

(3) Hiện nay, việc quản lý của chính quyền còn nhiều lúng túng, chưa kiên 
quyết, chưa nắm bắt được hết nội dung, bản chất của lễ hội. Vấn đề xã hội hóa 
cũng chưa rõ ràng, còn mâu thuẫn trong công tác tổ chức, cách tính toán phân 
vân, thiếu quyết đoán nên quản lý chưa sâu sát. Đồng thời, chúng ta cũng chưa 
dự báo được tình hình mới của lễ hội trong giai đoạn phát triển và hội nhập với 
thế giới. Riêng các nhà nghiên cứu khoa học chưa tìm được nhiều kế sách giúp 
cho bộ trong việc quản lý, tổ chức, giải quyết... những vấn đề xung quanh lễ 
hội. Trong con số 9.000 to lớn đó, các nhà khoa học chỉ mới làm được vài lễ hội 
lớn. Ngoài ra, tính tự giác của người dân chưa cao là trách nhiệm ở cấp ủy Đảng, 
đoàn thể địa phương… Lễ hội và những tồn tại (Thứ trưởng Bộ VH-TT-DL Huỳnh 
Vĩnh Ái)

(4) Chùa Hương vừa khai hội, hàng vạn người đi. Hội chợ Viềng (Nam Định) chỉ 
diễn ra chưa đầy 1 ngày nhưng lượng người đổ về cũng đông như mắc cửi. 
Song, qua mỗi lễ hội lại khiến du khách ra về với tâm trạng thất vọng, thậm chí, 
sợ đi lễ hội. Chen lấn, xô đẩy, giẫm đạp lên nhau để giành lấy chỗ đứng chân. 
Tình trạng du khách ngất tại chỗ vì chen lấn xảy ra khá phổ biến. Người ta giành 
nhau lấy chỗ để cúng, để vái. 

Khung cảnh lễ hội thì lộn xộn, bát nháo. Các dịch vụ trông giữ xe, nhà nghỉ, 
hàng ăn... đều được dịp chặt chém du khách. Nhưng, vấn đế lớn nhất đang tồn 
tại ở hầu hết các lễ hội là nạn cờ bạc, móc túi và trộm cắp, thực trạng này đã 
khiến nhiều du khách ác cảm với lễ hội. Người đi hội chẳng ai đi với mục đích cờ 
bạc, nhưng các điểm tổ chức cờ, bạc tại các lễ hội luôn sử dụng chiêu “cò mồi” 
để cuốn người tham gia... “Nhốn nháo lễ hội” (Ngân Tuyền).



(5) Trước khi diễn ra Lễ hội Yên Tử, Ban tổ chức đã khẳng định năm nay sẽ 
không còn tái diễn cảnh “chướng tai gai mắt” như đua nhau bán thuốc nam dọc 
đường hành hương lên đỉnh Bạch Vân Sơn, nạn khai thác tràn lan măng trúc, 
gậy trúc, thịt thú rừng... Vậy mà, có lên Yên Tử mới biết rằng… không phải vậy! 
(Những “hạt sạn” ở Yên Tử)

(6) Hội Lim năm nay được tổ chức công phu, chuyên nghiệp hơn những năm 
trước, đó là điều rất dễ nhận ra, nhưng khi ra về nhiều du khách vẫn thấy buồn 
và tiếc. Nỗi khổ đầu tiên mà khách thập phương phải gánh chịu đó là cảnh tắc 
đường và bị “móc túi” một cách trắng trợn… Ngay trên con đường dẫn vào địa 
điểm chính của hội Lim, hàng chục gian hàng “vui chơi có thưởng” mà thực chất 
là cờ bạc với đủ thứ đèn đóm, âm thanh đã khiến không ít du khách có cảm giác 
bất an. Chờ cho lễ khai mạc diễn ra xong (có thể lúc đó các quan chức đã về 
hết), chủ các “gian hàng cờ bạc” bắt đầu “thời vụ” hốt bạc (Hội Lim: Đến hẹn 
lại... đỏ đen! CATPHCM 10/2/2009)

(7) xem thêm http://vietnamnet.vn/vanhoa/2009/01/826423/)

(8) Quản lý lễ hội dân gian ở Gia Lai đôi điều trăn trở (TS. Nguyễn Thị Kim 
Vân): 

Thứ nhất, trong hệ thống gồm hàng chục lễ hội lớn nhỏ của đồng bào Jrai, 
Bahnar, có nhiều lễ hội mang tính cộng đồng diễn ra trong nhiều ngày, ảnh 
hưởng không nhỏ đến sản xuất, sinh hoạt cộng đồng và trong những thập niên 
gần đây, việc lễ hội kéo dài cũng tác động đến an ninh trật tự xã hội trên địa 
bàn. Bên cạnh đó, việc để thực phẩm sử dụng nhiều ngày trong các lễ hội sẽ 
không đảm bảo vệ sinh an toàn thực phẩm gây ảnh hưởng không nhỏ đến sức 
khỏe của cộng đồng, tác động xấu đến môi trường. 
  
Thứ hai, số lượng vật hiến sinh trong các lễ hội, nhất là lễ bỏ mả nhiều khi lên 
đến hàng chục bò, trâu diễn ra khá phổ biến. Đây là hiện tượng có thể gặp trong 
bất kỳ mùa ning nơng (tháng nghỉ ngơi và tổ chức lễ hội hàng năm) nào trong 
khu vực người Jrai thuộc các nhóm địa phương trên cao nguyên Pleiku như: Jrai 
Tboăn, Jrai Aráp, Jrai Hdrung. Điển hình như mùa ning nơng 2007 - 2008, trong 
lễ Pơthi được tổ chức tại làng Sung O, xã Ia Me, huyện Chư Prông, những gia 
đình có người chết cùng chôn trong ngôi nhà mả của làng, cùng bỏ vào dịp đó 
đã “chia của” cho người chết số bò lên tới 50-60 con (và đương nhiên là, tương 
đương với số bò ấy là số người nằm dưới nhà mồ kia, chờ người thân làm những 
thủ tục cuối cùng để về với “ông - bà” cũng rất nhiều).  
  
Thứ ba, Trong nghi lễ liên quan đến tang ma, người Bahnar và Jrai thường có 
những hành động biểu hiện tình cảm một cách thái quá như: tự làm cho mình bị 
thương bằng cách rạch đùi, rạch ngực; người phụ nữ có chồng chết phải kiêng 
tắm gội cả tháng trời để chứng tỏ tình cảm tiếc thương đối với người chết… tất 
cả những hành vi này đều được cộng đồng giám sát, những người vi phạm sẽ bị 
cộng đồng lên án, thậm chí bị phạt vạ bằng vật chất.  
  
Thứ tư, tình trạng vòi tiền những người Kinh đến xem lễ, đặc biệt là những người 
có mang theo máy chụp ảnh, máy quay phim… đã xuất hiện và ngày càng phổ 
biến ở những vùng gần thị trấn, thị tứ, những khu vực có khách du lịch. Chúng 
tôi đã tận mắt chứng kiến và là nạn nhân của hiện tượng này ở làng Phung (dân 
tộc Jrai), xã Ia Mơ Nông, huyện Chư Pah. Số tiền, hiện vật mà người dân đòi ở 
khách tham quan tuy không nhiều, nhưng do nó diễn ra một cách tự phát, hết 
người này đòi, đến người khác đòi gây sự phản cảm, giảm hứng thú thưởng thức 



các giá trị văn hóa dân tộc… của du khách và cùng với những cảm giác ấy, tình 
cảm của khách tham quan đối với chủ nhân của những giá trị văn hóa này cũng 
giảm sút.

(9) Thời gian gần đây, lợi dụng chủ trương xã hội hóa hoạt động văn hóa, không 
ít địa phương đã có biểu hiện lạm dụng thái quá việc tổ chức lễ hội. Lễ hội phát 
triển tràn lan, nhưng “kịch bản” của các lễ hội lại na ná nhau về hình thức tổ 
chức. Nhiều lễ hội còn nặng về khấn lễ, không phù hợp với tinh thần trong sáng, 
lành mạnh của lễ hội truyền thống… Không thể phủ nhận, hiện nay nhiều người 
đi lễ hội chỉ theo phong trào. Có những người đi lễ hội nhưng chẳng có một chút 
kiến thức nào về nơi mình đến, về lễ hội mình tham gia, về danh nhân, nhân vật 
lịch sử mình đang dự lễ tôn vinh tưởng nhớ. Điều “thực tế” nhất với một bộ phận 
không nhỏ những người đi lễ hội là thắp hương, dâng lễ, đặt chút tiền công 
đức... và khấn vái. Rất nhiều người đi lễ chỉ chú trọng đến việc sắm sửa “mâm 
cao, lễ đầy”, bỏ thật nhiều tiền vào hòm công đức, rồi ra sức khấn xin tài xin 
lộc, thậm chí còn xin thần, phật nhiều chuyện tế nhị khác... Lời giải nào cho bài 
toán: Lễ hội bị thương mại hóa? (Minh Kha) 

(10) Lễ hội, trước hết phải là văn hóa (Nguyễn Hòa)

 
 

 
 

Nghi trượng dẫn đầu (Thanh Oai-Hà Tây)



Rước kiệu ở làng Triều Khúc (Thanh Oai-Hà Tây)

 

(*) Có thể xem màn trình diễn đánh trống của Nhật bản tại đây:

http://www.youtube.com/watch?v=Dark883eH3s&feature=related

http://www.youtube.com/watch?v=zmJOK6SUxdU&feature=related


