
  

Văn hóa ích gì cho 
buổi ấy ! 

  
 

  
Định Hướng 

Số 52  
 
  

Văn hóa dường như không  ích gì nữa cho thời buổi hôm nay ! 
 Không phải vậy. 
 Hôm nay, nghĩa là trong những tháng gần đây, truyền thông chính thức của 
giới cầm quyền ở Việt Nam đã loan tin là một trong những nỗ lực chính yếu 
trong thời gian tới của họ là vận động tuyên truyền văn hóa trong công đồng 
người Việt hải ngoại. 
Vận động tuyên truyền văn hóa kỳ thực đã là một mục tiêu trường kỳ của 
các nhà cầm quyền cộng sản, và đặc biệt của chế độ Đức quốc xã trong thế 
kỷ 20. Và vận động tuyên truyền văn hóa cũng là nét đặc trưng mà thế giới 
đang nhìn thấy trong mọi sinh hoạt được gọi là canh tân xã hội trong những 
năm gần đây tại Việt Nam : người ta cổ súy và xây dựng làng văn hóa, khu 
giải trí văn hóa, café văn hóa, ẩm thực bếp núc văn hóa… ; và cổ súy và xây 
dựng cho đúng khuôn phép của xã hội chủ nghĩa. 
Nhưng, cũng như những nội dung thuộc lãnh vực tôn giáo, văn hóa và sinh 
hoạt văn hóa vốn  là gì ? Chúng có ích lợi gì ? Và những nội dung nầy có 
còn ý nghĩa giá trị gì nữa không, khi chúng được hiểu như những dụng cụ 
tuyên truyền nhằm phục vụ cho một chế độ chính trị, như các chế độ 
chuyên chính đã nhất tâm áp dụng trong thế kỷ vừa qua?  
Ai ai cũng biết được rằng các thánh hiền truyền đạt cho nhân loại những sứ 
điệp tôn giáo, những giá trí văn hóa, không ai trong các vị nầy chủ trương 
buộc trói con người vào một giới hạn địa lý, một thể chế chính trị cả. Đức-
Tất-Đạt Đa là Phật  vì Ngài hướng con người vượt lên trên biên giới dân tộc 
Ngài, xã hội đương thời của Ngài để nhân ra ý nghĩa nhân tính « bên kia 
bờ » của những đánh giá đo lường của con người xã hội và chính trị. Đức 
Kitô dạy rằng sứ điệp của Ngài nói với người trong trần gian, nhưng 
« không thuộc về trần gian ». Khổng Tử, Lão Tử được nhân loại biết đến và 
tôn vinh, vì sứ điệp về con người mọi nơi mọi lúc nơi lời dạy của các vị, 
chứ không phải là lôi giật mọi người qui phục một chế độ của dân tộc Trung 
Hoa. 
Đưa tôn giáo và văn hóa chìm ngập trong sinh hoạt chính trị, và tệ hại hơn 
nữa là áp đặt tôn giáo và văn hóa dưới sự không chế của các mưu đồ chính 
trị, dùng tôn gíao và văn hóa như một món hàng mua bán, một dụng cụ để  
duy trì quyền lực chính trị hoặc biện minh cho một thể chế chính trị, đó là 
điều tệ hại làm đảo lộn đạo lý luân thường hơn cả. Trong Phúc Âm của 
người kitô giáo, người ta chỉ chứng kiến có một lần Đức Kitô phẫn nộ, đó là 
lúc Ngài chứng kiến kẻ buôn dùng đền thờ, nơi thờ phương Đấng Thiêng 
Liêng làm nơi buôn bán ! 
Tôn giáo, văn hóa đúng nghĩa kỳ thực chỉ để làm người. Chúng không 
được trở thành món đồ buôn bán, và càng  không thể là dụng cụ cho chính 

Page 1 sur 2NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/DH52.html



trị.  
Tản Đà Nguyễn Khắc Hiếu trong bài thơ Lời Thề Non Nước đã ví xã hội, 
chính trị như Nước luôn chảy một chiều và lảng quên ý nghĩa nhân tính. 
Tôn giáo, văn hóa, thi ca là tiếng nói bên kia bờ, từ Non Cao, kêu mời con 
người quay về bến hò hẹn. Trong sứ mạng thiêng liêng đó, tôn giáo văn hóa 
làm sao có thể là nô bộc cho lợi ích kinh tế, xả hội, và nhất là quyền lực 
chính trị.   
Cũng chính vì nền tảng đạo lý ngàn đời nầy của văn hóa, mà cụ Sào Nam 
Phan Bội Châu đã nhắn nhủ hậu sinh qua những lời tâm huyết nầy về ý nghĩ 
văn hóa nơi chữ học, trong Phàm lệ giới thiệu về cuốn Khổng Học Đăng do 
chí sĩ biên soạn cách đây gần 80 năm :  
  
« Cái danh từ học cũ chẳng phải là cái đồ để đánh cắp áo mũ cân đai 
đâu !  Cái danh từ học mới chẳng phải là cái mồi để hốt mề đay kim khánh 
đâu. ! 
Hễ ai đọc bản sách nầy, trước phải lập định một cái chí khí tự nhiên 
rằng : « Ta là Khổng Tử, ta là Mạnh Tử, ta là Bá Lạp Đồ (Platon), ta là 
Khang Đức (Emmanuel Kant), chẳng qua đời tuy có xưa nay, đất tuy có 
đông tây, mà tâm lý y như nhau, thánh hiền tức là ta, ta tức là thánh hiền; 
ta chỉ là người hậu tiến của cổ nhân. Có chí khí ấy thời đọc cuốn sách nầy 
mới thích. 
Nếu ai chưa đọc sách nầy mà trước đã có một ý kiến sẳn : định làm nô lệ 
cho người đời xưa, hay định làm nô lệ cho người đời nay thời xin chớ đọc.  
Mục đích người làm bản sách nầy là cốt phù trì nhân đạo ; nếu ai không để 

lòng vào nhân đạo thời xin chớ đọc »[1]
.
 

  
 

[1]
  Sào Nam Phan Bội Châu, Khổng Học Đăng, Khai Trí , Sài Gòn xb, 1973, Phàm lệ.(1929). 

 

  

Page 2 sur 2NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/DH52.html


