


	



 

Table	of	Contents
Tánh	không	luận	là	gì?
Chương	I:	Danh	và	Sự
Chương	II:	Vấn	đề	luận	chứng	và	phủ	định	đối	với	tiền	đề	Không	của	Trung	quán
Chương	III:	Tánh	Không	và	tri	lượng
Chương	IV:	Tánh	Không	và	dịch	hoá	pháp
Chương	tổng	quát:	Tiểu	sử	về	tánh	Không	luận
[1]
[2]
[3]
[4]
[5]
[6]
[7]
[8]
[9]
[10]
[11]
 
Chia	sẻ	ebook	:	http://downloadsach.com/
Follow	us	on	Facebook	:	https://www.facebook.com/caphebuoitoi

http://downloadsach.com/
https://www.facebook.com/caphebuoitoi


Tuệ	Sỹ

Triết	học	về	tánh	Không
(Sùnyavàda)
	

 

Tánh	Không	luận	là	gì?	

I.	

Wenn	am	Sommertag	der	Falter	sich	auf	die	Blume	niederlässt	und,	die	Flügel	geschlossen,	mit	 ihr	Wiesenwind
schwing…	(Martin	Heidegger,	Aus	der	Erfahrung	des	Denkens)	

Có	thể	vay	mượn	những	lời	như	vậy	để	khởi	đầu	cho	sự	chờ	đợi	tiếng	vọng	đáp	ứng	của	những	gì	đó	đang	ẩn	mình
trong	bóng	tối.	Những	lời	được	vay	mượn	ấy	không	nhất	thiết	phải	là	đồng	thanh	với	những	cái	sắp	đáp	ứng.	Sự
tựu	thành	của	những	cái	đáp	ứng	này	sẽ	không	xuất	hiện	trong	những	tiếng	động	náo	nhiệt.	Đây	là	sự	tựu	thành
của	một	cơn	mưa	như	thác	lũ,	khi	con	bướm	mùa	hè	đã	chịu	khép	lại	đôi	cánh	mỏng	để	lắng	nghe	trong	thầm	lặng
hơi	thở	của	cỏ	nội.	Chờ	đợi,	kiên	trì	và	dừng	lại	trong	sự	bế	tắc	của	một	thời	chỉ	có	ánh	sáng	vĩnh	cửu	của	mặt	trời.
Kiên	trì	và	dừng	lại	để	chờ	đợi	trong	sự	bế	tăc	là	liều	lĩnh	ký	thác	mình	cho	một	cuộc	chơi	ngoạn	mục	của	thiên
diễn,	là	liều	lĩnh	đứng	lại	giữa	dòng	thác	đổ	của	vạn	hữu.	Đó	là	một	thái	độ	bướng	bỉnh,	không	chịu	tiến	từng	bước
vững	chắc	như	những	đợt	nhảy	của	con	chim	hồng:	Nhảy	bên	bờ	nước,	nhảy	đến	tảng	đá,	nhảy	trên	đất	cạn,	nhảy
lên	cành	cây,	nhảy	lên	gò	cao	và	cuối	cùng	bay	trong	thương	khung	để	lông	cánh	làm	đẹp	cho	bầu	trời	[1]	.	Chờ	đợi
trong	sự	bế	tắc	là	những	bước	thụt	lùi	của	con	chim	hồng,	từ	trên	cành	cây	rơi	trở	xuống	đất	cạn.	[2]	Từ	trên	cành
cây	rơi	trở	xuống	đất	cạn	để	chập	chững	như	cưu	mang	một	cái	gì	đó	có	vẻ	ngược	ngạo;	đó	là	sự	tiến	tới	bằng
những	bước	thụt	lùi,	bởi	vì	thuận	theo	sự	bế	tắc.	[3]	

Mượn	một	kinh	nghiệm	tư	tưởng	để	nói	về	một	kinh	nghiệm	tư	tưởng,	đó	là	một	sự	vay	mượn	nghịch	lý	ngang
ngược:	vay	mượn	đã	là	một	điều	bất	khả.	Bất	khả	cho	nên	bế	tắc.	Bế	tắc	cho	nên	không	thể	tìm	thấy	một	lối	trung
chinh	để	vào	tư	tưởng.	[4]	

Như	thế	là	đã	khởi	đầu	bằng	một	sự	bất	chính.	Đằng	sau	sự	bất	chính	này	không	có	che	dấu	một	ẩn	nghĩa	nào	hết
để	biện	minh	cho	nó.	Nhưng,	Tánh	không	luận	là	gì?	"Khi	con	bướm	mùa	hè	dừng	lại	trên	đóa	hoa,	khép	lại
đôi	cánh,	và	đong	đưa	theo	cơn	gió	của	cỏ	nội	hoa	ngàn..."	

II.	

Im	Denken	wird	jeglich	Ding	einsam	und	langsam.	(M.	Heidegger)	

Từ	khi	Nàgàrjuna	(Long	Thọ)	xuất	hiện	ở	miền	Nam	Ấn	Độ,	đến	nay	18	thế	kỷ	đã	qua,	và	suốt	một	vòng	cung	ba
phần	tư	của	toàn	bộ	Á	Châu,	Tánh	không	luận	(Sunyavada)	đã	trở	thành	một	thứ	khí	giới	vô	cùng	sắc	bén	được
trang	bị	cho	một	nền	triết	lý	chuyên	môn	phá	hoại.	Với	những	kẻ	chống	đối	nó,	phá	hoại	là	phá	hoại.	Nhưng	những
kẻ	tán	thưởng	nó	thì	nói	phá	hoại	tức	là	thiết	lập.	Với	cả	hai,	phá	hoại	là	điều	đáng	sợ	và	nên	tránh.	Chính	thực,
Nàgàrjuna	đã	cố	ý	binh	vực	cho	một	chân	lý	nào	bằng	khí	giới	Tánh	Không	luận?	Người	ta	đã	từng	nghĩ,	chính
Tánh	Không	(Sunya)	 là	chân	 lý	đó.	Bởi	vì,	người	ta	có	thể	tìm	thấy,	với	bằng	chứng	vô	cùng	xác	thực	của	văn
nghĩa,	rằng	chính	Nàgàrjuna	đã	coi	phương	tiện	và	cứu	cánh	là	một.	Nói	cách	khác,	chính	chân	lý	của	Tánh	Không
tự	bảo	vệ	lấy	nó,	tự	binh	vực	cho	chính	nó,	không	không	một	cái	gì	khác.	Và	như	vậy,	với	những	học	giả	hiện	đại



chuyên	môn	về	Tánh	Không	luận	với	những	đại	biểu	có	thẩm	quyền	như	T.R.V.Murti,	Ed.	Conze,	J.	May,	và	có	thể	kể
thêm	những	 vị	 ở	 ngoài	 lãnh	 vực	 chuyên	môn	này	 nhưng	 được	 coi	 như	 là	 có	 thẩm	quyền	 như	 Stcherbatsky,	 J.
Takakusu,	vân	vân,	đều	đồng	thanh	công	nhận	Tánh	Không	luận	là	biện	chứng	pháp	(dialectique).	Những	người
đi	sau	bám	chặt	vào	danh	từ	này	–	Biện	chứng	pháp	–	để	hiểu	Tánh	Không	luận,	đó	quả	là	một	sự	đồng	thanh
tương	ứng.	Như	vậy	là	"Nghìn	tâm	gởi	bóng	tùng	quân	[5]	,	tuyết	sương	che	chở	cho	thân	cát	đằng".	

Ed.	Conse	nói	đến	sự	táo	bạo	của	những	hiền	triết	Đông	phương	là	tư	tưởng	bằng	mâu	thuẫn.	Bởi	vì,	chính	luận
mâu	thuẫn	cho	phép	người	ta	nói:	phương	tiện	là	cứu	cánh,	cứu	cánh	là	phương	tiện.	Phá	hủy	trong	phương	tiện,
nhưng	lại	là	thiết	lập	trong	cứu	cánh.	Phá	hủy	và	thiết	lập	lại	là	một.	Như	thế,	hình	như	mâu	thuẫn	đối	chọi	với
đồng	nhất.	Đây	là	lý	lẽ	mà	người	ta	hay	dựa	vào	đó	để	phân	biệt	tính	cách	dị	biệt	của	tư	tưởng	Đông	phương.
Người	ta	thường	lý	luận	theo	một	tiêu	thức	điển	hình	nhất	như	sau:	với	Tây	phương	=	ce	qui	est	est,	ce	qui	n’est
pas	(của	Parménide),	đó	là	tư	tưởng	trên	nguyên	tắc	mâu	thuẫn.	Bởi	vì,	nguyên	tắc	mâu	thuẫn	như	thế	là	dung
nạp	tất	cả	mọi	 tương	phản,	 tất	cả	mọi	cái	không	phải	 là	nó,	cho	nên	người	ta	nghĩ	nếu	công	nhận	rằng	Đông
phương	luôn	luôn	tư	tưởng	trên	nguyên	tắc	này	thì	tư	tưởng	Đông	phương	lúc	nào	cũng	có	thể	dung	nạp	được	tư
tưởng	Tây	phương	với	tất	cả	những	dị	biệt	của	chính	nó.	Và	ngược	lại,	vì	nguyên	tắc	đồng	nhất	không	dung	nạp
những	tương	phản.	Nguyên	tắc	đồng	nhất	đưa	đến	chỗ	đòi	hỏi	sự	nghiêm	xác	của	khái	niệm.	Merleau	Ponty	nói:
"Có	cái	gì	đó	không	thể	thay	thế	trong	tư	tưởng	Tây	phương:	(…),	sự	nghiêm	xác	của	khái	niệm…."	[6]	.	

Hình	như	chúng	ta	vừa	đưa	ra	một	tràng,	ngắn,	những	lý	luận	có	vẻ	rất	là	mạch	lạc.	Nếu	nói	cho	chí	lý,	thì	kiểu	lý
luận	này	là	điều	tối	kỵ	của	các	nhà	Tánh	Không	luận,	kể	từ	Aryadeva,	xuống	Buddhapalila,	qua	Bhavaviveka,	cho
đến	Candrakirti	(những	truyền	nhân	của	Nàgàrjuna).	Nhưng	nói	vậy	cũng	không	được.	Vì	đó	cũng	chỉ	là	một	cách
nói	áp	dụng	luật	mâu	thuẫn	một	cách	mạch	lạc.	Như	vậy,	chính	mâu	thuẫn	đã	phối	trí	thành	một	trật	tự	mạch	lạc
để	cho	mâu	thuẫn	là	mâu	thuẫn.	Tức	là,	mâu	thuẫn	chỉ	được	thừa	nhận	như	là	mâu	thuẫn	thực	sự	khi	người	ta	có
thể	tìm	được	mạch	lạc	của	nó	trong	một	trật	tự	nào	đó.	Bởi	vì,	nếu	không	có	sự	mạch	lạc	giữa	những	mâu	thuẫn	và
không	mâu	thuẫn,	làm	thế	nào	là	nhận	biết	đó	là	mâu	thuẫn?	

Vậy	thì	tánh	Không	luận	là	gì?	"Trong	tư	tưởng,	mọi	sự	trở	thành	cô	liêu	và	lững	thững".	

III.	

Những	vay	mượn	đã	không	thể	tránh	và	những	thành	kiến	nặng	như	chì	cũng	chưa	thể	từ	bỏ	được.	"Những	con	cá
lớn	trong	hồ	nước	nhỏ	này,	tất	cả	chúng	đều	bị	bao	phủ	trong	tấm	lưới	nhỏ	này,	dầu	chúng	có	nhảy	vọt	lên,	chúng
vẫn	bị	hạn	cuộc	bao	phủ	nơi	đây"	[7]	Người	học	về	Tánh	Không	cũng	như	kẻ	học	bắt	rắn	bằng	hai	bàn	tay	không.	

Nàgàrjuna	là	ai?	

Những	thiên	tài	lớn	đều	xuất	hiện	trong	cơn	thịnh	nộ.	Héraclite	trong	bình	minh	của	Hy	Lạp	với	cơn	thịnh	nộ	như
những	ngọn	lửa	tàn	bạo;	ông	đã	muốn	tống	cổ	Homère	ra	khỏi	những	cuộc	chơi	chung	bởi	vì	lời	cầu	nguyện	của
Homère	muốn	cho	mối	bất	hòa	giữa	các	thần	linh	và	loài	người	hãy	chấm	dứt.	Zarathoustra	xuống	núi,	cùng	với
sự	xuất	hiện	của	Siêu	nhân,	sau	khi	đã	nổi	cơn	thịnh	nộ	với	mặt	trời.	Những	con	sâu	con	ngủ	suốt	cả	một	mùa	đông
để	chờ	đợi	những	tiếng	sấm	đầu	tiên	của	tiết	kinh	trập	tháng	Hai.	Nhưng,	"Một	khi	sinh	ra,	họ	muốn	sống	để	rồi
chịu	đựng	sự	chết,	hay	để	rồi	đi	 tìm	sự	yên	nghỉ.	Và	họ	để	 lại	những	con	cháu	cùng	chia	xẻ	 số	phận	như	vậy"
(Héraclite).	Những	con	sâu	con	chỉ	trở	mình	trong	giấc	ngủ	triền	miên,	còn	phải	đợi	bao	giờ	cỏ	cây	nứt	vỏ	sau
tiếng	sầm	của	tiết	kinh	trập	rồi	mới	trỗi	dậy	"giải	chi	thời	đại	hỉ	tai!"	(quẻ	Lôi	Thủy	Giải,	Kinh	Dịch).	

Nàgàrjuna	xuất	hiện	như	một	con	voi	dữ	trong	truyền	thống	Phật	học	và	tư	tưởng	triết	học	Ấn	Độ.	Đương	thời,	đối
với	các	nhà	hiền	triết	Ấn	Độ,	Nàgàrjuna	được	xếp	vào	hàng	những	tư	tưởng	gia	Phật	học	lỗi	lạc	bậc	nhất.	Nhưng
ngay	trong	hàng	ngũ	này,	Nàgàrjuna	lại	được	kính	trọng	như	một	tên	phá	hoại	đáng	sợ.	Người	sợ	đầu	tiên	có	lẽ



chính	cao	đệ	của	ông	là	Aryadeva.	Ngay	trong	tên	gọi	đã	có	sự	trái	ngược.	Cái	tên	Nàgàrjuna	ám	chỉ	cho	một	thứ
rắn	dữ.	Bởi	vì	Naga	có	nghĩa	là	rắn	dữ.	Nhưng	Aryadeva	lại	hàm	ý	là	một	thiên	thần	thánh	thiện.	Hai	thầy	trò	này,
một	con	khủng	long	và	một	vị	thiên	thần,	phải	chăng	là	hai	nếp	gấp	của	tư	tưởng:	huyền	chi	hựu	huyền?	Nhiều
huyền	 thoại	đã	được	dựng	 lên	chứng	 tỏ	rằng	đã	có	nhiều	phép	 lạ	hiện	ra	để	hạ	bớt	 thái	độ	ngông	cuồng	của
Nàgàrjuna,	khi	ông	quyết	định	bỏ	cả	núi	cao,	cả	rừng	rậm	và	cả	đất	liền	để	xuống	biển	cư	ngụ	cùng	loài	rắn	dữ.
Như	vậy	người	ta	mới	có	đủ	lý	do	để	xác	nhận	rằng	ông	quả	là	một	tư	tưởng	gia	Phật	học	chính	thống	–	bởi	vì
chính	thống	cũng	hàm	ý	là	ngoan	ngoãn,	khi	ông	chịu	theo	khuyến	cáo	của	vua	rắn	mà	trả	lại	đất	liền.	Ông	quả
thực	là	một	tư	tưởng	gia	Phật	học	chính	thống,	mặc	dù	lồi	xử	sự	của	ông	đôi	khi	có	vẻ	ngược	ngạo.	[8]	

Từ	lúc	Nàgàrjuna	trở	lại	đất	liền,	nhiều	vấn	đề	trong	truyền	thống	Phật	học	và	nền	minh	triết	Ấn	Độ	được	đặt	lại:
Tánh	Không	Luận	là	gì?	

Dường	như	có	một	sự	 lửng	 lơ	và	bất	khả	nào	đó;	 lửng	 lơ	như	chính	đời	sống	và	bất	khả	như	chính	tư	tưởng.
Nàgàrjuna	từ	sương	mù	của	bình	minh	và	nắng	quái	xuất	hiện	rồi	biến	mất	trong	sương	mù	của	bình	minh	và
nắng	quái.

Yathà	màya	tathà	svapno	gandharva-nagaram	yathà/	
Tathospàda	tathà	sthànam	tathà	bhanga	udàhritah

Như	quán	nắng,	như	giấc	mộng,	như	thành	phố	giữa	sa	mạc:	tất	cả	sự	kiện	khởi,	tồn	tục	và	biến	mất	đều	như	vậy.
[9]	

 

 

IV.	

Trong	Đại	tạng	kinh	Trung	Hoa,	được	ấn	hành	dưới	sự	điều	khiển	của	J.	Takakusu,	một	học	giả	Phật	học	người
Nhật,	có	một	tác	phẩm	mang	tựa	đề	là	"Lão	Tử	hóa	Hồ	kinh",	được	xếp	vào	loại	những	tác	phẩm	ở	bên	ngoài	Phật
học	(Ngoại	giáo	bộ)	[10]	.	Tác	phẩm	đứt	đoạn	này	nói	Lão	Tử	cưỡi	trâu	bỏ	xứ	Trung	Hoa	đi	về	phía	Tây	bắc	và
giáo	hóa	cho	những	giống	dân	man	di	ở	phương	này.	Môn	đệ	lớn	nhất	của	ông	là	Thích	Ca.	Đó	là	Kumarajiva.	Cái
tên	này	lại	ám	chỉ	cho	sự	trường	thọ	của	trẻ	thơ.	[11]	Có	lẽ	Nàgàrjuna	hóa	thân	làm	Lão	Tử	tại	đất	tàu	để	nói	cho
một	phân	nửa	Á	Châu	nghe	lại	cái	diệu	chỉ	"huyền	chi	hựu	huyền"	trong	câu	hỏi	"Tánh	Không	luận	là	gì?".	

Và	như	thế,	trước	câu	hỏi:"Tánh	Không	luận	là	gì?"	Những	vay	mượn	đã	không	dễ	gì	tránh	khỏi	và	những	thành
kiến	nặng	như	chì	cũng	chưa	dễ	gì	từ	bỏ	được.	

"Cũng	ví	như	một	người	đánh	cá	lớn	trong	hồ	nước	nhỏ	này	với	một	tấm	lưới	sít	sao.	Người	ấy	nghĩ:	Những	con	cá
lớn	trong	hồ	nước	nhỏ	này,	tất	cả	chúng	đều	bị	hạn	cuộc	bao	phủ	trong	tấm	lưới	này,	dầu	chúng	có	nhảy	vọt	lên,
chúng	vẫn	bị	hạn	cuộc	bao	phủ	nơi	đây".	

Đó	là	những	lời	kết	luận	của	kinh	Brahamajàlasutta.	Và	kinh	chấm	dứt	như	thế	này:	

Imasmim	 ca	 pana	 veyyàkaranasim	 bhannamane	 sahasì	 loka-dhàtu	 akampitthàti.	 (Trong	 khi	 kinh	 này	 được
truyền	thuyết,	một	ngàn	thế	giới	đều	rung	động).	



(31.1.1970)	

 

 

[1]Thứ	tự	của	sáu	hào	của	quẻ	Phong	Sơn	Tiệm	của	Kinh	Dịch;	sơ	lục,	hồng	tiệm	vu	can;	lục	nhị,	hồng	tiệm	vu
bàn;	cửu	tam	hồng	tiệm	vu	lục;	lục	tứ,	hồng	tiệm	vu	mộc;	cửu	ngũ,	hồng	tiệm	vu	lăng;	thượng	cửu,	hồng	tiệm	vu
qui.
[2]Hào	cửu	tam	vào	lục	tứ	của	quẻ	Phong	Sơn	Tiệm	đảo	ngược	thành	hào	lục	tam	và	cửu	tứ	của	Thiên	Địa	Bĩ.
[3]Quẻ	Thiên	Địa	Bĩ:	lục	tam,	bao	tu;	cửu	tứ,	hữu	mệnh.
[4]“Bĩ	chi	phí	nhân,	bất	lợi	quân	tử	trinh,	đại	vãng	tiểu	lai,	thiên	địa	bất	giao	nhi	vạn	vật	bất	thông	dã”.	Lời	tượng
của	quẻ	Bĩ:	Thời	đại	bế	tắc	không	phải	là	thời	của	đạo	người,	sự	trinh	chính	của	quân	tử	chẳng	có	lợi.	Cái	lớn	đi,	cái
nhỏ	đến,	trời	đất	không	giao	cảm,	nên	vạn	vật	không	thông.	
[5]Và	đây	cũng	là	một	đồng	thanh	tương	ứng:	“Đời	vốn	như	thế.	Ban	đầu	vào	cuộc	sống,	chúng	ta	giàu,	giàu	nhiều,
giàu	nữa;	trong	bao	năm,	chúng	ta	trồng	cây	tỉa	hột,	nhưng	ngày	tháng	trôi,	năm	sầu	lại;	thời	gian	phá	vỡ	mất	công
trình;	cây	rừng	bị	chặt;	bạn	hữu	từng	người	rơi	rụng	mất.	Bóng	tùng	quân	nghìn	tầm	xiêu	đổ,	cái	con	người	trơn
trụi	sẽ	còn	nghe	rõ	trong	hoang	liêu	mối	ngậm	ngùi	xuân	xanh	xa	mất.	(Saint-Exupery,	Cõi	Người	Ta,	Bùi	Giáng
dịch).
[6]“IL	 y	 a	 quelque	 chose	 irremplacable	 dans	 la	 pensée	 occidentale:	 (…),	 la	 rigueur	 du	 concept,…	 “	 (MP.Signes,
Gallimard,	p.174)
[7]Kinh	Brahamajà-la-sut-ta.	T.T.	Minh	Châu	dịch.
[8]Viết	theo	Long	Thọ	Bồ	Tát	truyện	của	Kumarajiva.	DTK.2047	;	tập	50,	trang	184	và	tiếp.
[9]Nàgàrjuna;	Madhyamika-kàrika,	VII.	34	
[10]ĐTK.	2139;	Tập	54,	tr.	1266	và	tiếp.	
[11]Đồng	Thọ,	cũng	mường	tượng	như	chữ	Lão	Tử.

 

Vấn	đề	giá	danh	và	tuyệt	đối	

Chương	I	-	Danh	và	sự	

Đối	tượng	của	nhận	thức	không	phải	là	cái	cụ	thể,	mà	là	cái	trừu	tượng.	Một	sự	thể,	nếu	không	được	biểu	thị	bằng
những	thuộc	tính,	không	thể	hiện	hữu	như	một	đối	tượng.	Sự	kết	hợp	của	những	thuộc	tính	để	biểu	thị	hiện	hữu
của	một	sự	thể	này	được	duy	trì	bời	ngôn	từ.	Một	hiện	hữu	như	thế	là	Không,	một	thực	tại	rỗng,	không	có	tự	thể,	nó
là	một	hiện	hữu	giả	danh.	Nhưng	chính	cái	giả	danh	đó	lại	làm	cho	sự	thể	xuất	hiện	như	một	đối	tượng	của	nhận
thức.	Cái	danh	biểu	lộ	cho	cái	thực.	Phi	thực	không	có	danh.	Mà	phi	cái	danh	thì	cái	thực	cũng	không	có.	Ngôn	từ
không	phải	chỉ	là	một	khí	cụ	diễn	đạt	của	tư	tưởng	mà	thôi,	nó	còn	là	biểu	tượng	của	một	sự	thể.	

Ngôn	từ	biểu	tượng	cho	một	sự	thể,	một	khối	hiện	hữu	được	biểu	thị	bởi	những	thuộc	tính.	

Ngôn	từ,	như	vậy,	là	một	hiện	hữu	trừu	tượng.	Mỗi	thuộc	tính	cũng	có	một	tên	gọi	riêng	của	chính	nó,	nên	mỗi
thuộc	tính	cũng	mang	trong	nó	khả	hữu	tính	về	một	đối	tượng.	Do	đó,	dù	cái	danh	có	là	biểu	tượng	cho	cái	thực,



nhưng	nó	không	phải	là	cái	thực.	Chân	lý	mà	một	nhà	luận	lý	học	muốn	đạt	đến	là	sự	tương	ứng	giữa	tiến	trình	biểu
tượng	và	tiến	trình	thực	tại.	Bởi	vì	một	sự	thể,	dù	là	tuyệt	đối	thể,	mà	không	có	biểu	thị,	nghĩa	là	không	có	tên	gọi
của	nó,	thì	không	hiện	hữu,	nên	đối	với	nhà	luận	lý	học	thì	Tuyệt	đối	không	phải	là	sự	thể	không	thể	diễn	tả,	nếu	ta
hiểu	được	tiến	trình	của	thực	tại	trong	tương	quan	với	tiến	trình	của	biểu	tượng.	Như	thế,	nhà	luận	lý	không	phải	là
kẻ	đi	chinh	phục	tuyệt	đối	mà	là	chinh	phục	biểu	tượng.	Càng	khám	phá	ra	những	đặc	tính	của	biểu	tượng	ông	càng
thấy	tiến	gần	đến	thực	tại	tuyệt	đối	hơn.	Thế	nhưng	làm	sao	để	chứng	thực	được	mối	tương	quan	này,	nếu	không
giả	thiết	trước	tiên	một	hình	ảnh	nào	đó	về	thực	tại	tuyệt	đối?	Thực	Tại	Tuyệt	Đối	được	chứng	thực	bằng	ngôn	từ,
trong	khi	ngôn	từ	là	biểu	tượng	của	nó,	tất	phải	dựa	vào	bản	chất	của	Thực	Tại	Tuyệt	Đối.	Nhưng	muốn	chứng
minh	bản	chất	đích	thực	của	Thực	Tại	Tuyệt	Đối,	tất	phải	dựa	vào	ngôn	từ.	Luận	lý	học	không	thể	giải	quyết	tính
chất	trùng	phức	này,	nó	không	thể	vượt	qua	cái	gọi	là	đức	tin.	Đức	tin	chỉ	có,	khi	đứng	trước	một	hiện	hữu	mà
không	thể	chứng	minh	lý	do	hiện	hữu	của	nó.	Giữa	thực	tại	và	biểu	tượng	của	Thực	tại,	hoặc	tin	tưởng	khả	năng
của	ngôn	từ,	tin	tưởng	ấy	không	thể	chứng	minh	lý	do	của	nó	được,	nếu	không	giả	thiết	bản	chất	của	thực	tại,	nghĩa
là	những	lý	do	được	viện	dẫn	không	có	gì	bảo	đảm	sự	chân	thực	của	chúng	cả,	vẫn	là	những	lý	do	viễn	vông.	

Ở	đây,	ta	thấy	luận	lý	học	kiểu	ấy	thiếu	hẳn	tính	chất	sáng	tạo	của	tư	tưởng.	Nó	không	dẫn	tư	tưởng	đi	đến	một
chân	trời	cao	rộng	của	Tuyệt	đối	nào	cả,	mà	chỉ	quanh	quẩn	trong	cái	gọi	là	nguyên	lý	hiển	nhiên	một	cách	tầm
thường	và	cố	nhiên	là	ngây	thơ;	tin	tưởng	một	cách	ngây	thơ	vào	khả	năng	của	ngôn	từ	và	biểu	tượng.	

Nếu	ta	giả	thiết	Thực	Tại	Tuyệt	Đối	là	một	hiện	hữu,	thì	biểu	tượng	của	nó,	tức	ngôn	từ,	cũng	là	một	hiện	hữu.	Như
thế,	không	những	bản	chất	của	Thực	Tại	Tuyệt	Đối	là	bất	khả	thuyết,	mà	chính	bản	chất	của	ngôn	từ	cũng	là	bất
khả	thuyết.	Giả	thiết	này	được	đặt	ra	khi	ta	ở	bình	diện	tương	đối	nhìn	lên	tuyệt	đối.	Cái	nhìn	như	thế,	không	những
không	đánh	mất	tinh	thể	của	ngôn	từ,	mà	còn	mang	lại	cho	ngôn	từ	giá	trị	của	nó	như	là	con	đường	duy	nhất	để	đi
về	Tuyệt	đối.	Đó	là	con	đường	giữa,	nó	chứa	đựng	cả	hai	chiều:	tương	đối	và	tuyệt	đối.	Cái	danh	biểu	lộ	cho	cái
Thực.	Cái	Thực	không	thể	là	đối	tượng	cho	tri	thức	nếu	nó	không	được	biểu	lộ	bằng	cái	danh.	Ngôn	từ	là	một	hiện
hữu	tương	đối,	nó	chứa	đựng	toàn	thể	kinh	nghiệm	của	nhận	thức,	nó	duy	trì	kinh	nghiệm	này.	Nhưng	đó	là	những
kinh	nghiệm	được	tập	hợp	tất	cả	những	sai	lầm,	vọng	tưởng.	Dù	vậy,	bản	chất	của	nó	vẫn	là	một	hiện	hữu	tuyệt	đối.
Thực	Tại	Tuyệt	Đối	là	vô	ngôn,	không	một	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	nào	có	thể	chứng	minh	cho	hiện	hữu	của	nó.
Nhưng	biểu	tượng	của	nó	là	ngôn	từ,	vì	bản	chất	của	ngôn	từ	cũng	là	tuyệt	đối	vô	ngôn.	Và	vì	cái	danh	không	phải	là
cái	Thực,	cho	nên,	nó	vừa	biểu	tượng	cho	Thực	Tại	Tuyệt	Đối	mà	vẫn	không	lìa	khỏi	bình	diện	tương	đối	của	nó.	

Từ	đây,	chúng	ta	hãy	đi	vào	định	thức	duyên	khởi	mà	Nàgàrjuna	tích	cực	phát	triển.	Một	định	thức	khi	được	thành
lập,	không	thể	vượt	qua	khung	khổ	của	ngôn	từ.	Chỉ	có	ngôn	từ	mới	cho	ta	thấy	định	thức	ấy	được	thành	lập	có
một	giá	trị	như	thế	nào.	Định	thức	được	phát	hiểu	qua	mệnh	đề.	Cú	pháp	của	một	mệnh	đề	là	một	kết	hợp	của	các
ngôn	từ.	Mỗi	một	ngôn	từ	chính	nó	là	Tuyệt	đối	thể	để	hình	dung	một	thực	tại	duy	nhất.	Gán	ghép	này	không	thể	tự
chứng	tỏ	những	khía	cạnh	vọng	tưởng	hay	như	thực,	vì	Tuyệt	đối	thể	vượt	ngoài	mọi	diễn	đạt.	Nó	chỉ	được	chứng
thực	bằng	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	và	lại	chứa	đựng	tất	cả	những	sai	lầm,	mà	tự	nó,	nó	cũng	không	thể	tự	chứng	tỏ
những	sai	lầm	này.	Tuyệt	đối	không	thể	là	đối	tượng	của	tri	thức,	mà	cụ	thể	hiển	nhiên	cũng	không	là	đối	tượng	của
tri	thức.	Chỉ	có	giả	danh	mới	là	đối	tượng	của	tri	thức.	Do	đó,	chỉ	có	giả	danh	mới	làm	sáng	tỏ	những	vọng	tưởng	sai
lầm,	trong	kết	cấu	văn	pháp	của	nó.	Như	vậy,	kết	cấu	văn	pháp	cũng	là	cơ	cấu	của	mọi	hiện	hữu,	khi	hiện	hữu	ấy	là
đối	tượng	của	tri	thức.	

Làm	thế	nào	tìm	thấy	những	sai	lầm	trong	kết	cấu	của	văn	pháp?	Ta	biết	rằng	một	mệnh	đề	phát	biểu	về	một	sự	thể
gồm	chủ	thể,	động	từ	và	những	thuộc	tính.	Nhưng	mỗi	thuộc	tính	đều	có	khả	hữu	tính	về	một	chủ	thể.	Khi	chúng
biểu	thị	cho	một	chủ	thể,	chúng	bị	đưa	xuống	hàng	thứ	yếu,	nhưng	không	phải	vì	vậy	mà	chúng	không	thể	làm	một
chủ	thể	trong	những	mệnh	đề	khác.	Như	vậy,	kết	cấu	của	văn	pháp	được	đặt	trên	định	thức	duyên	khởi.	Bởi	vì,	một
chủ	thể	không	thể	hiện	hữu,	nếu	không	có	những	thuộc	tính	của	nó.	Tính	chất	của	duyên	khời	là	làm	sáng	tỏ	mối
quan	hệ	nhân	quả	giữa	chủ	thể	và	những	thuộc	tính.	Trong	văn	pháp,	mối	quan	hệ	này	chính	là	động	từ.	Một	chủ
thể	hiện	hữu	được	giới	hạn	rõ	trong	một	vị	trí	nào	đó	của	thời	gian.	Khi	bị	giới	hạn	như	thế,	nó	không	còn	là	một
Tuyệt	đối	thể.	Tuyệt	đối	thể	không	phải	đã	như	thế	kia,	đang	như	thế.	Nhưng	nếu	vượt	ngoài	thời	gian,	nghĩa	là
không	có	tác	dụng	của	động	từ,	nó	không	thể	hiện	hữu.	Do	đó,	vấn	đề	là	trả	lại	cho	động	từ	tác	dụng	nguyên	của	nó,



tức	Thể	tính.	

Chúng	ta	trở	lại	định	thức	duyên	khởi.	Đó	không	phải	là	một	độc	sáng	của	Nàgàrjuna,	mà	là	trọng	tâm	những	đề	tài
thuyết	giáo	của	Phật.	Trên	tuyệt	đối,	chân	lý	của	thực	tại	vượt	ngoài	ngôn	thuyết,	ngoài	tất	cả	những	mô	tả,	diễn
đạt.	Nhưng,	nhiệm	vụ	của	Phật,	như	kinh	Pháp	Hoa	đã	nói	là	Khai	thị,	Ngộ,	Nhập	Tri	kiến	của	Phật	cho	chúng	sinh,
nếu	Phật	không	sử	dụng	tập	quán	suy	tư	và	nhận	thức	của	chúng	sinh,	nếu	Phật	không	sử	dụng	tập	quán	suy	tư	và
nhận	thức	của	chúng	sinh,	điều	này	có	nghĩa	là	tìm	ra	một	định	thức	căn	bản	của	tri	thức.	Định	thức	này	vừa	là	hiển
nhiên	và	vừa	bao	hàm	cả	chân	lý	tuyệt	đối,	nghĩa	là	vừa	mang	đủ	tính	cách	duy	nghiệm	của	tri	thức	và	cả	bản	chất
siêu	nghiệm	của	Trí	tuệ.	

Đối	 với	 chúng	 ta,	 cái	hiển	nhiên	 là	 cái	mà	 ta	nhận	biết	 "bằng	xương	bằng	 thịt",	 cái	hiển	nhiên	 cụ	 thể,	 và	 thực
nghiệm;	hiển	nhiên	này	không	bao	hàm	nổi	chân	lý	tuyệt	đối.	Nó	là	một	chấm	đen	hiện	tại	được	bao	phủ	một	lớp
dày	tập	khí	di	truyền	vừa	nội	tại	vừa	ngoại	tại.	

Về	tập	khí	di	truyền	nội	tại.	Trước	hết,	nguồn	nhận	thức	hiển	nhiên	"bằng	xương	bằng	thịt"	là	tri	giác	(xúc,	thứ	6
trong	12	nhân	duyên).	Nghĩa	là,	nếu	cơ	cấu	của	giác	quan	là	méo	mó	bẩm	sinh	thì	nhất	định	ta	không	thể	có	tri	giác
não	có	thể	nói	là	như	thật	một	cách	tương	đối.	Cơ	cấu	giác	quan	này	lại	tùy	thuộc	sự	cấu	tạo	nguyên	thủy	về	đời
sống	hữu	hình	của	chúng	ta,	đó	là	danh	và	sắc,	tức	"khí	chất"	của	thể	xác	và	tinh	thần.	Tất	nhiên	mỗi	người	có	một
khí	chất	riêng	biệt	ngay	từ	lòng	mẹ,	và	như	thế,	mỗi	người	có	một	thứ	hiển	nhiên	khác	nhau,	chỉ	tương	tự	nhau	ở
cái	giả	tượng	bên	ngoài.	Cấu	tạo	của	danh	và	sắc	lại	còn	tùy	thuộc	vào	ý	niệm	tối	sơ	của	đời	sống	con	người	(kết
sanh	thức),	nó	chứa	đựng	tập	khí	di	truyền	của	đời	sống	quá	khứ	(hành)	và	chỉ	định	hướng	đi	cho	đời	sống	hiện
tại.	Tập	khí	di	truyền	này	được	hình	thành	do	sự	ngu	dốt.	Sự	ngu	dốt	trong	quá	khứ	chỉ	định	cho	đời	sống	hiện	tại
và	sự	ngu	dốt	trong	hiện	tại	và	sự	ngu	dốt	trong	quá	khứ	chỉ	định	cho	đời	sống	tương	lai.	

Không	cần	nói	đến	những	đời	sống	của	quá	khứ	và	tương	lai,	mà	ngay	trong	đời	sống	hữu	hình	hiện	tại,	khí	chất	của
chúng	ta	đã	in	sẵn	vào	từng	tế	bào,	từng	cảm	giác.	Kinh	nghiệm	uyên	nguyên	chỉ	có	thể	có,	trừ	phi	chúng	ta	thay	đổi
toàn	bộ	cơ	cấu	danh	và	sắc	này.	Như	thế	ngay	cả	phần	nội	tại,	chúng	ta	đã	không	thể	có	một	kinh	nghiệm	uyên
nguyên	nào	cả.	Cho	nên,	không	thể	đem	kinh	nghiệm	của	chúng	ta	để	chứng	minh	cho	Tuyệt	đối.	

Thứ	đến,	tập	khí	di	truyền	ngoại	tại.	Đó	là	ảnh	hưởng	của	những	cảm	nghĩ,	cảm	xúc	theo	đà	sống	của	xã	hội,	ảnh
hưởng	do	tập	quán,	văn	minh,	giáo	dục,	tín	ngưỡng.	Những	thứ	này	chỉ	có	thể	ăn	sâu	vào	da	thịt	chúng	ta,	chứ	chưa
hẳn	đã	là	thâm	nhập	cốt	tủy.	Nhưng	vượt	ra	khỏi	nó	không	phải	là	điều	dễ.	Tất	cả	những	thứ	này	là	cái	khung	của
con	người.	Sự	méo	mó	của	tri	thức,	tùy	theo	sự	méo	mó	của	cái	khung	ấy.	

Như	thế,	dù	là	một	sát	na	tri	giác	hiện	tại	của	dòng	thời	gian,	hiểu	theo	nghĩa	là	một	thứ	hiện	tại	luân	lưu	bất	tuyệt,
mọi	nhận	thức	đều	đã	bị	đóng	sẵn	vào	một	khung	khổ	có	hạn	định.	Chính	thế	mà	chúng	ta	nói	không	một	nhận	thức
hiển	nhiên	"bằng	xương	bằng	thịt"	nào	có	thể	bao	hàm	nổi	chân	lý	tuyệt	đối.	

Khung	hiển	nhiên	đó	là	tiêu	chuẩn	để	ta	định	giá	bất	cứ	một	hình	ảnh	nào	dù	là	tương	đối	hay	tuyệt	đối:	cái	đó	phi
thực,	vì	nó	không	hiển	nhiên;	điều	đó	là	ảo	tưởng,	vì	nó	không	hiển	nhiên…	Và	thêm	nữa,	hiển	nhiên	cái	này	tương
đối	thì	cũng	hiển	nhiên	cái	kia	là	tuyệt	đối;	hiển	nhiên	cái	đó	là	như	thế	này,	hiển	nhiên	cái	đó	không	phải	như	thế
này…	Chúng	sinh	chưa	vượt	ra	khỏi	cái	khung	hiển	nhiên	này,	nếu	Phật	muốn	bày	tỏ	cho	chúng	sinh	hiểu	được
những	gì	Phật	nói,	một	cách	tương	đối	và	rất	ít	(như:	nắm	lá	trong	tay	so	với	lá	trong	toàn	thể	một	khu	rừng	mênh
mông),	Phật	không	thể	đưa	ra	bất	cứ	một	định	nghĩa	hay	một	hình	ảnh	nào	ở	xa	tầm	mức	của	cái	khung	đó.	Bao	lâu
chúng	ta	còn	kẹt	trong	cái	khung	tục	đế,	thì	bấy	giờ	chân	lý	Tuyệt	đối	vẫn	là	bất	khả	thuyết.	Phải	mở	ra	một	cánh
cửa,	một	lối	đi,	để	chúng	sinh	có	thể	vượt	ra	khỏi	khung	khổ	hạn	định	ấy,	để	thể	nhập	cảnh	giới	Tự	chứng	của	Phật.
Con	đường	đó	là	định	thức	duyên	khởi,	tức	con	đường	giữa,	như	Trung	luận	đã	viết:	duyên	khởi	tức	Không,	tức	Giả
danh,	và	cũng	chính	là	Trung	đạo.	Khi	nào	chúng	sinh	thấy	rõ	được	lý	duyên	khởi	mới	thấy	được	chân	lý	Tuyệt	đối.
Như	vậy,	định	thức	duyên	khởi	chứa	đựng	cả	hai	chiều	"lịch	sử":	chiều	Lưu	chuyển	và	chiều	Hoàn	diệt.	



Kinh	Pháp	hoa,	qua	ngòi	bút	của	La-thập,	đã	nói	rõ	về	vai	trò	của	định	thức	duyên	khởi	ấy	như	sau:	"Chân	lý	mà
Phật	tự	chứng,	không	thể	nói	 lên	bằng	ngôn	ngữ,	nhưng	để	mở	ra	con	đường	dẫn	về	đó,	sau	khi	trầm	tư	về	sự
chứng	ngộ	của	mình	dưới	gốc	cây	bồ	đề,	Phật	đã	quyết	định	đến	Ba-La-Nại,	thuyết	về	Tứ	Diệu	Đế	cho	năm	thầy	Tỳ
Khưu",	Tứ	Diệu	Đế	được	thiết	lập	trên	tương	quan	của	định	thức	duyên	khởi:	Khổ	và	Tập,	nhân	quả	lưu	chuyển:
Diệt	và	Đạo,	nhân	quả	hoàn	diệt.	

Nàgàrjuna	tích	cực	phát	triển	định	thức	này.	Trong	tinh	thần	Trung	quán,	định	thức	duyên	khởi	không	đóng	khung
tất	cả	những	lời	thuyết	giáo	của	Phật	thành	những	giáo	điều	độc	đoán,	thành	những	chân	lý	bất	di	bất	dịch,	mà	các
bộ	phái	Tiểu	thừa	thường	mắc	phải	trong	các	cuộc	tranh	luận,	mỗi	khi	viện	dẫn	giáo	chứng	để	xác	định	lập	trường
của	mình;	nó	cho	thấy	"phương	tiện	quyền	xảo"	trong	cách	thức	khai	thông	con	đường	giữa	của	Phật.	Và	như	thế,
Nàgàrjuna	nhấn	mạnh	đến	hai	khía	cạnh	tương	đối	và	tuyệt	đối	của	chân	lý,	tức	nhị	đế.	Một	đằng	định	thức	duyên
khởi	là	nguyên	lý	tối	sơ	và	hiển	nhiên	nhất	của	tri	thức,	đó	là	Tục	đế.	Và	đằng	khác,	nó	cũng	là	chân	lý	Tuyệt	đối,
siêu	nghiệm:	Chân	đế.	Vậy,	Nàgàrjuna	vừa	công	nhận	nguyên	tắc	luận	lý	và	khả	năng	của	ngôn	từ	(khả	năng	định
hướng	chứ	không	phải	diễn	đạt),	và	vừa	đặt	chân	lý	lên	trên	chiều	Tuyệt	đối	siêu	nghiệm,	vượt	ngoài	mọi	định
nghĩa.	

Ở	đây,	chúng	ta	hãy	nhận	xét	về	những	mâu	thuẫn	trong	sự	thành	lập	nhị	đế	này:	Chân	đế	và	Tục	đế	nhất	thể	hay	dị
thể?	

1.	Trường	hợp	nhất	thể,	Chân	đế	và	Tục	đế	được	coi	như	là	hai	mặt	của	một	Thực	Tại	Tuyệt	Đối,	đứng	bên	này	là
tục	và	đứng	bên	kia	là	chân.	Nhưng,	nếu	thế	thì	khi	Thực	Tại	Tuyệt	Đối	hiện	hữu	như	một	đối	tượng	hiện	quán	của
quán	chiếu	bát	nhã,	nó	không	phải	là	một	toàn	thể;	bởi	vì,	khi	thấy	bên	này	Tục	đế	tất	không	thể	thấy	bên	kia	Chân
đế,	và	ngược	lại.	Toàn	thể	không	còn	là	đối	tượng	hiện	quán,	mà	được	nhận	thức	bằng	suy	luận,	nghĩa	là	không
tránh	khỏi	những	tiền	đề	giả	định.	Chân	lý	còn	mang	tính	chất	của	tiền	đề	giả	định	không	phải	là	chân	lý	Tuyệt	đối.
Thêm	nữa,	chúng	sanh	ở	bên	này	Tục	đế	tất	không	thể	trực	quán	được	Chân	đế	bên	kia	đã	đành,	mà	Thánh	giả	khi
chứng	Chân	đế	ở	bên	kia	cũng	không	thể	trực	quán	được	Tục	đế	ở	bên	này.	Cuộc	đối	thoại	giữa	Thánh	và	Phàm	sẽ
diễn	ra	như	cuộc	nói	chuyện	của	những	kẻ	điếc.	Ở	đây,	chúng	ta	cần	phải	hiểu	thế	nào	là	hiện	quán.	Ngay	trong	một
nhận	thức	thông	thường,	nếu	sự	thể	không	hiện	hữu	như	là	hiện	tại,	nó	không	thể	là	một	đối	tượng.	Một	sự	thể,	dù
quá	khứ	hay	vị	lai,	khi	là	đối	tượng	thì	bấy	giờ	nó	cũng	hiện	hữu	như	là	hiện	tại.	Bởi,	cái	đã	qua	không	có	tác	dụng,
cái	chưa	đến	cũng	không	có	tác	dụng,	không	thể	hiện	hữu;	cái	không	hiện	hữu,	không	thể	là	đối	tượng.	Theo	định
thức	duyên	khởi,	nhận	thức	là	tương	giao	tác	dụng	giữa	chủ	thể	và	đối	tượng.	Cả	hai	cùng	ở	trên	một	vị	trí	của	thời
gian.	Nếu	chủ	thể	là	hiện	tại,	nhưng	đối	tượng	là	vị	lai,	đối	tượng	ấy	sẽ	không	tiếp	xúc	với	chủ	thể	để	phát	sinh	tác
dụng	của	nhận	thức.	Nhưng,	theo	lập	trường	của	Trung	quán,	hiện	tại	chỉ	là	cái	sắp	đến	và	sắp	đi.	Hiện	tại	cũng	chỉ
là	ước	lệ.	Như	thế,	ở	hiện	quán,	cả	chủ	thể	và	đối	tượng	đều	không	bị	chi	phối	bởi	tác	động	của	thời	gian.	Do	đó,
nếu	là	nhất	thể,	xét	như	là	một	tập	thể,	thì	không	thể	gọi	là	hiện	hữu	bằng	hai	khía	cạnh.	Vậy,	nhị	đế	có	ý	nghĩa	như
thế	nào,	để	có	thể	nói	duyên	khởi	bao	hàm	cả	hiển	nhiên	và	tuyệt	đối?	

2.	Trường	hợp	dị	thể	thì	sao?	Ở	đây,	chúng	ta	hiểu	rằng,	dị	thể	như	là	hai	sự	thể	độc	lập.	Nếu	thế,	làm	thế	nào	để
hợp	nhất,	khi	muốn	nói	duyên	khởi	bao	hàm	cả	hiển	nhiên	và	tuyệt	đối?	

Chúng	ta	lấy	tỉ	dụ	ánh	sáng	và	bóng	tối	là	hai	dị	thể.	Ta	nói,	có	ánh	sáng	là	vì	có	bóng	tối,	và	ngược	lại.	Như	thế,	dù	là
dị	thể,	cả	hai	đều	biểu	thị	cho	một	thực	tại.	Điều	này,	như	Trung	luận	đã	nói,	chỉ	là	ảo	giác	của	tri	thức.	Nó	dựa	trên
hồi	tưởng	về	kinh	nghiệm	của	hai	giai	đoạn	tiếp	nối	xảy	ra	trong	dòng	liên	tục	của	thời	gian:	khi	ánh	sáng	bắt	đầu
đến	thì	bóng	tối	bắt	đầu	ra	đi;	ánh	sáng	xua	đuổi	bóng	tối.	Hành	động	xua	đuổi	này	tất	phải	xảy	ra	ở	hiện	tại,	nghĩa
là	cả	ánh	sáng	và	bóng	tối	cùng	hiện	hữu	trong	một	vị	trí	của	thời	gian,	và	cùng	trong	một	bình	diện	không	gian.
Nhưng	khi	bóng	tối	đang	hiện	diện,	và	ở	đây,	thì	ánh	sáng	đang	là	vị	lai,	và	khi	ánh	sáng	hiện	diện,	và	ở	đây,	thì	bóng
tối	đã	là	quá	khứ;	như	vậy,	cả	hai	không	bao	giờ	hiện	diện	cùng	lúc	và	cùng	chỗ,	cho	nên,	không	thể	nói	cái	này	xua
đuổi	cái	kia.	Thêm	nữa,	cả	hai	dị	thể	vận	hành	bằng	cách	nào	để	tiến	đến	chỗ	phối	hợp	nhau,	tất	không	thể	có	sự
hợp	nhất	trong	một	toàn	thể.	Trong	trường	hợp	này,	nhị	đế	được	thành	lập	như	thế	nào?	



Những	mâu	thuẫn	trên	đây	chỉ	là	mâu	thuẫn	trong	kết	cấu	của	văn	tự.	Nhưng,	một	mệnh	đề	văn	tự	là	phát	biểu	một
một	ý	niệm	về	Thực	tại.	Như	vậy,	mâu	thuẫn	trong	văn	tự	cũng	chính	là	mâu	thuẫn	trong	tri	thức.	Đến	khi	kết	cấu
của	ngôn	từ	được	giải	quyết	một	cách	hợp	lý,	nó	chỉ	bày	tỏ	một	con	đường	nào	đò	không	phải	là	Tuyệt	đối.	Nghĩa
là,	cái	danh	biểu	tượng	cho	cái	thực,	nhưng	danh	không	phải	là	thực.	Bởi	vì	danh	không	phải	là	thực,	nên	một	sự
thể	có	thể	mang	nhiều	tên	gọi	khác	nhau;	mỗi	một	tên	gọi	là	một	tổng	hợp,	hay	tổng	thể	của	một	số	thuộc	tính	nào
đó.	Những	thuộc	tính	này	,	tự	nó	là	những	sự	thể,	nhưng	qua	tác	dụng	trong	tương	quan	nhân	quả	của	định	thức
duyên	khởi.	Nói	cách	khác,	một	sự	thể	khi	hiện	hữu	trong	các	vị	trí	của	thời	gian,	thì	trong	mỗi	vị	trí	đó,	nó	được
biểu	thị	bằng	một	số	thuộc	tính	nó	có	thể	là	như	thế	kia,	trong	hiện	tại	cũng	vậy,	nó	có	thể	là	như	thế	này,	và	trong
tương	lai	cũng	thế,	nó	có	thể	là	như	thế	nọ.	Qua	những	biến	thiên	bất	tuyệt	trong	dòng	thời	gian	này,	sự	thể	không
thường	tại	ở	bản	thân,	mà	tính	cách	thường	tại	của	nó	được	bộc	lộ	ở	tên	gọi	của	nó.	Cái	vô	thường	không	tự	hữu
như	một	đối	tượng.	Do	đó,	tên	gọi	mới	là	đối	tượng	của	tri	thức.	Và,	bản	thân	của	thực	tại	biến	thiên	bất	tuyệt,	nên
nó	là	hiện	tượng	đa	thù	sai	biệt.	Tên	gọi	của	nó	không	bị	chi	phối	bởi	sự	biến	thiên	này,	cho	nên	nó	là	hiện	tượng
nhất	thể	không	sai	biệt.	Như	vậy,	ngay	trong	kết	cấu	của	văn	tự,	tên	gọi	của	một	sự	thể	là	cái	không	sai	biệt	của
những	sai	biệt,	tức	bất	dị.	Không	có	sự	thể	thì	lại	không	có	tên	gọi,	do	đó,	sự	thể	là	những	sai	biệt	của	cái	không	sai
biệt,	tức	bất	nhất.	Bất	nhất	bất	dị	tức	Trung	đạo.	

Trung	đạo,	như	ta	thấy,	không	phải	là	bản	chất	hiện	hữu	của	Tuyệt	đối,	mà	là	bản	chất	biểu	tượng	của	ngôn	từ
trong	kết	cấu	văn	pháp.	Với	bản	chất	này,	khi	ngôn	từ	tìm	ra	hướng	đi	tiến	về	Tuyệt	đối,	nó	không	mang	lại	cho
Tuyệt	đối	một	định	nghĩa	bằng	một	tên	gọi	cố	định	nào.	Do	đó,	khi	nói	rằng	Niết	Bàn	không	đến,	không	đi,	bất	nhất
bất	dị,	phi	đoạn	phi	thường,	v.v.	nói	thế	tức	là	vạch	ra	con	đường	giữa	cho	ngôn	ngữ	để	đi	về	Niết	Bàn	được	định
nghĩa	là	như	vậy.	Trong	những	luận	thuyết,	đáng	lý	nên	phân	biệt	sự	sai	biệt	và	không	sai	biệt	giữa	sự	thể	và	tên	gọi
của	sự	thể,	ta	coi	cả	hai	như	là	một,	và	từ	đó,	định	nghĩa	Tuyệt	đối	và	Trung	đạo,	thay	vì	coi	con	đường	giữa	đó	là
con	đường	của	ngôn	ngữ.	

Ở	đây,	chúng	ta	cũng	cần	nói	đến	trường	hợp	tranh	luận	giữa	các	đệ	tử	của	Trung	Quán	và	Duy	Thức.	Mỗi	bên	đều
chia	các	giai	đoạn	thuyết	giáo	của	Phật	ra	làm	ba,	và	đặt	học	thuyết	của	mình	vào	giai	đoạn	cuối	là	Trung	đạo.	Đệ	tử
của	Trung	Quán	nói,	tục	đế	Có,	chân	đế	Không.	Vừa	có	vừa	không	là	Trung	đạo.	Đệ	tử	của	Duy	Thức	nói:	Ngoại
cảnh	phi	hữu,	nội	thức	phi	vô,	phi	hữu	phi	vô	tức	Trung	đạo.	Họ	đồng	ý	với	nhau	là	những	giai	đoạn	về	trước,	Phật
thuyết	pháp	cho	hàng	Tiểu	Thừa	và	Đại	thừa	phương	đẳng	không	phải	Trung	đạo.	Nói	thế,	tất	họ	đã	định	nghĩa	Niết
Bàn	là	Trung	đạo.	Thực	sự,	những	đệ	tử	này	hiểu	một	cách	lệch	lạc	về	Trung	đạo.	Trung	đạo	không	phải	là	Niết	Bàn,
mà	là	con	đường	đi	đến	Niết	Bàn.	Nó	là	phương	tiện	chứ	không	phải	là	cứu	cánh.	Cứu	cánh	Niết	Bàn	là	Tịch	diệt
tướng,	không	thể	nói	bằng	lời,	nhưng	Phật	dùng	phương	tiện	để	dẫn	chúng	sinh	đi	về	cứu	cánh	Niết	Bàn.	Ngay
trong	Tứ	diệu	đế,	duyên	khởi	vừa	bao	hàm	cả	hai	chiều	sanh	tử	và	Niết	Bàn,	tất	nhiên,	bước	ra	ngoài	Trung	đạo,
không	thể	nhận	thức	được	Tứ	diệu	đế.	Như	vậy,	tất	cả	những	gì	Phật	thuyết,	dù	nói	Hữu,	dù	nói	Vô,	nếu	bước	ra
ngoài	Trung	đạo,	Hữu	và	Vô	ấy	sẽ	trở	thành	những	định	nghĩa	cho	cứu	cánh	Niết	Bàn,	thay	vì	coi	nó	như	là	phương
tiện	quyền	xảo.	

Cái	danh	phải	trỏ	vào	một	cái	thực,	nhưng	nó	là	cái	đơn	nhất,	bất	biến,	do	đó	nó	khoác	cho	cái	thực	một	tự	tinh
quyết	định,	hoặc	thường,	hoặc	đoạn,	hoặc	nhất,	hoặc	dị,	v.v.	Khi	đặt	cái	danh	vào	định	thức	duyên	khởi,	bấy	giờ	nó
là	giả	danh.	Giả	danh,	nhưng	biểu	tượng	cho	cái	Thực,	dù	vậy,	vẫn	không	đóng	khung	cái	thực	vào	một	định	nghĩa
cố	định.	Do	đó,	giả	danh	cũng	là	Trung	đạo.	

Khi	đi	tìm	Tuyệt	đối	thể,	tất	nhiên	Tuyệt	đối	thể	ấy	hiện	hữu	như	một	đối	tượng,	nghĩa	là	được	mắc	vào	một	tên	gọi
nào	đó.	Nói	cách	khác,	nó	được	định	nghĩa.	Những	định	nghĩa	đều	là	những	suy	luận	căn	cứ	trên	kinh	nghiệm	hiển
nhiên.	Kinh	nghiệm	đó,	như	ta	thấy,	không	có	bảo	đảm	chân	thực	nào	cả.	Nếu	dựa	vào	đó	để	tạo	dựng	lên	một	hình
ảnh	gọi	là	Tuyệt	đối	thể,	hình	ảnh	đó	chỉ	là	vọng	tưởng	sai	lầm.	Tuy	nhiên,	bất	cứ	một	phát	biểu	định	nghĩa	nào	đều
chứa	đựng	trong	đó	tính	chất	mâu	thuẫn.	Biểu	thị	cho	chủ	thể	được	định	nghĩa	là	những	thuộc	tính.	Nhưng	mỗi
thuộc	tính	đều	là	một	khả	hữu	chủ	thể.	Đó	là	mâu	thuẫn	giữa	tự	và	tha.	Chủ	thể	không	thể	tự	hữu,	nếu	không	có
những	thuộc	tính.	Những	thuộc	tính	này,	khi	bị	đưa	xuống	hàng	thứ	yếu	để	quay	vào	tâm	điểm	là	chủ	thể,	thì	chúng
là	những	tha	thể.	Nhưng	khi	lấy	chúng	làm	trọng	tâm,	mỗi	thuộc	tính	là	một	chủ	thể,	nghĩa	là	không	thể	tự	hữu.



Đứng	ở	đây	nó	là	tự.	Đứng	ở	kia	nó	là	tha.	Do	đó,	chính	nó,	không	phải	là	tự	hay	tha	gì	cả.	Tự	hữu	cũng	không	đúng;
tha	hữu	cũng	không	đúng;	tự	tha	không	thể	có	và	phi	tự	tha	cũng	không	có	thể	có.	Đây	là	một	tỉ	dụ	về	cách	áp	dụng
duyên	khởi	để	chứng	minh	tính	chất	phi	thực	của	một	mệnh	đề.	Điều	này	cho	thấy	không	một	phát	biểu	về	định
nghĩa	nào	mà	không	chứa	đựng	những	sai	lầm	nội	tại.	Chính	đó	là	khuyết	điểm	lớn	nhất	của	ngôn	ngữ,	không	thể
định	nghĩa	được	Tuyệt	đối	 thể.	Nhưng	khuyết	điểm	đó	 lại	 chính	 là	ưu	điểm.	Ngôn	ngữ	 là	 tập	hợp	những	kinh
nghiệm,	liên	hệ	chặt	chẽ	với	kinh	nghiệm,	nhưng	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	không	tự	chứng	tỏ	những	sai	lầm	của	nó.
Nếu	ngôn	ngữ	bất	lực	trong	diễn	đạt	tuyệt	đối	tất	nhiên	không	thể	dựa	vào	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	–	cố	nhiên	là	sai
lầm	vọng	tưởng	–	để	mang	lại	cho	Tuyệt	đối	một	tên	gọi	cố	định.	Như	vậy,	chỉ	có	ngôn	ngữ	mới	mở	ra	được	con
đường	giữa	mà	thôi.	Đó	là	con	đường	duy	nhất	tiến	về	Tuyệt	đối.	

Với	định	thức	duyên	khởi,	một	hiện	hữu	khi	không	thể	chứng	minh	được	tính	cách	hiện	hữu	của	nó,	hiện	hữu	đó
được	gọi	là	Không.	Tỉ	dụ,	Trung	luận	viết:	"Một	sự	thể	không	sinh	khởi	từ	chính	nó,	từ	một	cái	khác,	từ	cả	hai	hợp
lại,	hay	không	từ	một	nguyên	nhân	nào	cả.	Sự	thể	đó	là	tánh	Không.	Nói	cách	khác,	có	cái	này	vì	có	cái	kia,	do	đó,
không	một	cái	nào	tự	hữu;	như	vậy,	pháp	do	duyên	khởi	nên	Không.	Bằng	Tánh	Không,	ta	thấy	duyên	khởi	hủy	diệt
duyên	khởi.	Cũng	thế,	trong	ngôn	ngữ,	bằng	vào	Không	tính,	thì	một	mệnh	đề	khi	được	thành	lập	là	tự	hủy	diệt	mất
giá	trị	phát	biểu	của	nó	ngay.	Nhưng	chính	ở	chỗ	tự	hủy	diệt	giá	trị	phát	biểu	của	chính	nó,	nên	nó	không	bóp	méo
Tuyệt	đối	vào	một	khung	khổ	định	nghĩa	nào".	Trung	luận	viết	về	ý	nghĩa	này	như	sau:	"Nếu	trong	luận	thuyết,	nạn
vấn	được	đưa	ra	mà	không	căn	cứ	trên	Tánh	Không	thì	nạn	vấn	ấy	bất	thành,	vì	nó	không	chứng	tỏ	được	mâu
thuẫn	của	vấn	đề.	Ngược	lại,	khi	trả	lời	cho	một	câu	hỏi,	nếu	không	y	vào	Không	tính,	trả	lời	ấy	cũng	chỉ	lặp	lại	vấn
đề	đã	nêu	sẵn	ở	câu	hỏi	thôi".	

Kết	luận	

Trung	luận	viết:	"Nếu	không	y	Tục	đế,	thì	không	thể	đạt	được	Chân	đế.	Nếu	không	đạt	được	Chân	đế,	thì	không	thể
hiểu	được	Phật	Pháp".	Trong	phạm	vi	luận	lý,	Tục	đế	ở	đây	chính	là	ngôn	ngữ.	Giá	trị	của	ngôn	ngữ	không	ở	chỗ
thành	công	của	nó,	mà	là	ở	chỗ	thất	bại	của	nó	trong	diễn	đạt	Tuyệt	đối.	Chính	do	sự	thất	bại	này	mà	ngôn	ngữ	tựa
thành	được	Trung	Đạo.	Triết	lý	vô	ngôn	của	Trung	quán	không	thể	hiểu	một	cách	hời	hợt	là	muốn	đi	về	Tuyệt	đối,
phải	loại	bỏ	triệt	để	của	mọi	hình	thức	của	ngôn	ngữ.	

Nhà	luận	lý	học,	khi	đi	tìm	sự	thành	công	của	ngôn	ngữ,	để	tạo	nên	sự	tương	giữa	tiến	trình	của	biểu	tượng	và	tiến
trình	của	Thực	Tại	Tuyệt	Đối,	tức	là	đã	đồng	nhất	danh	và	sự.	Sự	đồng	nhất	này	không	thể	vượt	tính	chất	trùng
phức	như	ta	đã	thấy.	Đây	chính	là	thái	độ	duy	thực	ngây	thơ,	quá	tin	tưởng	vào	kinh	nghiệm	hiển	nhiên.	

Phân	biệt	danh	và	sự,	trên	cái	sai	biệt	và	không	sai	biệt,	đó	là	lối	vào	Triết	lý	của	Trung	quán.	Bởi	vì	thực	tại	chỉ	có
hiện	hữu	qua	giả	danh,	do	đó.	Nàgàrjuna	thường	nói	các	pháp	như	mộng,	như	huyễn.	Một	đoạn	trong	Tiểu	phẩm
Bát	nhã,	Phẩm	II:	"Thích	đề	hoàn	nhân",	cho	ta	thấy	ý	nghĩa	giả	danh,	ý	nghĩa	nói	các	pháp	như	mộng	như	huyễn
này.	

"Lúc	bấy	giờ.	Các	vị	thiên	tử	suy	nghĩ	như	vầy:	"Những	ai	là	người	có	thể	tuỳ	thuận	nghe	những	Tu	Bồ	đề	nói?"	Tu
bồ	đề	biết	rõ	ý	nghĩa	của	các	vị	thiên	tử,	nói	với	họ	rằng:	"Người	huyễn	có	thể	tuỳ	thuận	nghe	những	điều	tôi	nói	sự
nghe	cũng	không,	và	sự	chứng	cũng	không".	Các	vị	thiên	tử	suy	nghĩ	như	thế	này:	"Nếu	người	nghe	mà	như	huyễn
thì	chúng	sanh	cũng	như	huyễn.	Tu	đà	hoàn	quả	cho	đến	Bích	chi	Phật	đạo	cũng	như	huyễn".	Tu	Bồ	đề	biết	rõ
những	ý	nghĩ	này	của	các	vị	thiên	tử,	nói	với	họ	rằng:	"Tôi	nói	chúng	sanh	như	huyễn	như	mộng:	Tư	đà	hàm	quả,	A
na	hàm	quả,	A	la	hán	quả,	Bích	chi	Phật	đạo	cũng	như	huyễn	như	mộng".	Các	vị	thiên	tử	nói:	"Thưa	ngài	Tu	Bồ	đề,
phải	chăng	ngài	nói	Phật	pháp	cũng	như	huyễn	như	mộng;	tôi	nói	Niết	bàn	cũng	như	huyễn	như	mộng".	Các	vị	thiên
tử	nói:	"Đại	đức	Tu	Bồ	đề,	phải	chăng	ngài	nói	Niết	bàn	cũng	như	huyễn	như	mộng?"	Tu	Bồ	đề	nói:	"Này	các	thiên
tử,	giả	tỉ	có	pháp	nào	cao	hơn	Niết	bàn	tôi	cũng	nói	là	như	huyễn	như	mộng.	Các	vị	thiên	tử,	huyễn	mộng	và	Niết
bàn	không	hai	không	khác".	



Và	chúng	ta	tạm	kết	thúc	đoạn	kinh	này	bằng	tán	ngữ	của	thánh	đế	hoàn	nhân:	"Trí	tuệ	của	trưởng	lão	tu	Bồ	đề	thật
là	sâu	xa,	ngài	thuyết	thật	nghĩa	mà	không	hoại	giả	danh".	

Như	vậy,	chúng	ta	dù	có	gọi	là	triết	lý	Trung	quán	là	duy	giã	duy	danh,	duy	vô	hay	duy	thực,	duy	nghiệm,	những
điều	này	thật	không	can	hệ	gì	đến	nó	cả.	Triết	lý	đó	không	có	lập	trường	gì	cả.	Nếu	ta	thấy	cái	đó	là	thực	hữu,	cứ
đưa	nó	vào	diễn	đạt	của	ngôn	ngữ,	ta	sẽ	thấy	nó	phi	hữu.	Nếu	ta	thấy	cái	là	phi	hữu,	cứ	đưa	nó	vào	diễn	đạt	của
ngôn	ngữ,	tự	khắc	nó	là	thực	hữu.	Về	điểm	này,	Trung	quán	có	vẻ	là	một	thứ	triết	lý	nguỵ	biện.	Nhưng	cái	danh
không	phải	là	cái	thực,	triết	lý	ấy	không	đi	tìm	sự	thành	công	cuả	ngôn	ngữ,	mà	là	đi	tìm	sự	thất	bại	của	nó,	thì	bất
cứ	một	danh	từ	nào	vẫn	không	thể	định	nghĩa	được	bản	chất	của	nó.	

 
Chương	II	

Vấn	đề	luận	chứng	và	phủ	định	đối	với	tiền	đề	Không	của	Trung	quán

Đối	với	một	nhà	Trung	quán,	Tuyệt	đối	thể	vượt	ra	ngoài	mọi	định	nghĩa,	như	thế,	ông	vẫn	không	tránh	khỏi	việc
nêu	lên	một	tiền	đề.	Từ	chối	định,	tức	phủ	định.	Mặt	trái	phủ	định	vẫn	là	khẳng	định.	Như	thế	khi	từ	chối	mọi	định
nghĩa,	tất	nhiên	phải	thành	lập	một	tiền	đề	và	tiền	đề	đó	là:	"Tất	cả	các	pháp	đều	không".	Bất	cứ	là	hiểu	Không	tính
đó	theo	kiểu	nào.	Nó	vẫn	là	một	tên	gọi	được	gán	cho	Tuyệt	đối	thể,	nếu	Trung	quán	không	đi	đến	phủ	định	tuyệt
đối.	Nếu	phủ	định	cái	Không	tính	đó,	Tuyệt	đối	thể	vẫn	được	đặt	một	tên	gọi	khác	là	Không	Không.	Phủ	định	một
lần	nữa	về	Không	Không	vẫn	là	một	định	nghĩa	khác	về	tuyệt	đối	thể.	Có	thể	đây	là	một	lối	chơi	chữ,	nhưng	bất	cứ
một	tiền	đề	nào	mà	Trung	quán	lập	ra,	hay	nói	chung	là	mọi	hình	thức	luận	lý,	đều	phải	tránh	lỗi	"vô	cùng"	này.
Tuyệt	đối	thể	có	phải	là	vậy	hay	không	phải	vậy	là	chuyện	khác,	nhưng	một	tiền	đề	gọi	là	phủ	định	triệt	để,	tức
đằng	sau	phủ	định	lúc	nào	cũng	ngầm	chứa	khẳng	định,	thì	tiền	đề	đó	bất	thành.	Bất	thành	này	không	thể	đổ	thừa
cho	thất	bại	của	ngôn	ngữ.	Thất	bại	của	ngôn	ngữ,	theo	quan	điểm	của	Trung	quán,	là	ở	hình	toàn	vẹn	nhất	của	nó,
mà	với	hình	thức	này,	nó	vẫn	không	diễn	tả	nổi	Tuyệt	đối	thể.	Một	luận	chứng	bất	thành,	không	thể	làm	sáng	tỏ	sự
thất	bại	của	ngôn	ngữ	trong	cố	gắng	mô	tả	Tuyệt	đối	thể.	Tiền	đề	Trung	quán	là	phủ	định,	nó	chỉ	có	giá	trị	khi	phủ
định	đó	đi	đến	triệt	để.	Như	thế,	luận	chứng	mà	Trung	quán	đưa	ra	để	thành	lập	tiền	đề	Tánh	Không	là	như	thế	nào
và	làm	sao	tiền	đề	đó	có	thể	phủ	định	triệt	để?	Ở	đây	chúng	ta	xét	qua	về	vai	trò	của	luận	chứng	và	ý	nghĩa	phủ	định
đối	với	tiền	đề:	"Nhất	thiết	pháp	Không"	của	Trung	quán.	



 

I.	Về	luận	chứng	

Trong	một	luận	chứng,	có	hai	yếu	tố	quan	trọng,	đó	là	ngôn	ngữ	và	luận	cứ.	Ở	tiền	đề	không,	vai	trò	của	ngôn	ngữ	là
phủ	định.	Tác	dụng	của	nó	là	từ	chối	một	hiện	hữu	bất	thực.	Khi	từ	chối	một	hiện	hữu	bất	thực	như	thế,	tự	nó,	ngôn
ngữ	đại	diện	cho	một	thực	hữu	nào	đó.	Tỉ	dụ,	khi	một	khách	bạo	hành	bị	lạc	lối,	thì	tiếng	kêu	gọi	chỉ	đường	phải
biểu	lộ	ở	trong	nó	một	hiện	hữu	thực	hữu	mà	khách	bị	nhầm	lẫn.	Như	thế	phủ	định	chỉ	là	một	cách	nói	khác	của
khẳng	đinh.	Khi	từ	chối	rằng	không	phải	cái	này,	tất	muốn	nói	là	chính	cái	khác	chứ	không	phải	cái	này.	Ngôn	ngữ
trong	một	mệnh	đề	luận	chứng	nếu	không	chứng	tỏ	cho	một	thực	hữu	tính	nào	cả,	nó	sẽ	không	thể	trình	bày	cho
thấy	nhận	thức	sai	lầm	là	phải	phân	biệt	hai	yếu	tố	sai	và	đúng.	Nếu	yếu	tố	đúng	không	có,	thì	không	yếu	tố	nào
được	chứng	tỏ	là	sai.	Nếu	không	chứng	tỏ	được	một	sai	lầm	nào	thì	tiền	đề	Không	của	Trung	quán	sẽ	không	có	giá
trị.	Sự	thành	lập	của	nó,	sẽ	là	một	trò	chơi	chữ	vô	ích.	Thêm	nữa,	một	luận	chứng	được	dựng	phải	được	chứng
minh	lý	do	của	nó:	lý	do	này	tất	phải	dựa	vào	những	sự	thực	hiển	nhiên.	Nhưng	tiền	đề	của	Trung	quán	phủ	nhận
mọi	sự	thực	hiển	nhiên.	Một	tiền	đề	như	thế,	không	có	lý	do	thành	lập,	nghĩa	là,	nó	cũng	chỉ	là	một	trò	chơi	vô	ích
mà	thôi.	

Như	vậy	tiền	về	Trung	quán	đã	tự	mâu	thuẫn.	Một	tiền	đề	phải	mang	đủ	tính	chất	phổ	quát.	Nhưng	thừa	nhận	phổ
quát	tính	của	tiền	đề	Không,	thì	luận	chứng	bất	thành.	Ngược	lại,	nếu	Trung	quán,	để	cho	luận	chứng	có	giá	trị,	thừa
nhận	thực	hữu	tính	của	ngôn	ngữ	và	một	số	luận	cứ,	như	vậy	phổ	quát	tính	của	tiền	đề	sẽ	biến	mất;	bởi	vì,	tiền	đề
nói	"Nhất	thiết	pháp	Không"	nhưng	trong	đó	ngầm	thừa	nhận	một	số	đó.	

Những	mâu	thuẩn	trong	thiết	định	tiền	đề	này,	ở	tập	Vigrahavyàvarttanì,	Nàgàrjuna	tự	đưa	ra	sáu	mâu	thuẩn	tất	cả:
1.	 Thừa	nhận	hiệu	quả	của	tiền	đề	tức	phủ	nhận	phổ	quát	tính	của	tiền	đề:	"Nếu	nhà	Trung	quán	đưa
ra	một	tiền	đề,	nói	rằng	"Nhất	thiết	pháp	Không"	thì	ngôn	ngữ	của	luận	chứng	cũng	phải	được	bao
hàm	trong	cái	"nhất	thiết"	đó.	Nếu	thế,	luận	chứng	bất	thực,	nó	không	gây	một	tác	dụng	nào	với
hiện	hữu	được	nhận	thức	rằng	kinh	nghiệm	hiển	nhiên.	Nghĩa	là	nó	không	có	giá	trị	phủ	định.

2.	 Thừa	nhận	phổ	quát	tính	tức	phủ	nhận	hiệu	quả	của	tiền	đề:	Và	ngược	lại,	nếu	thừa	nhận	tiền	đề
thích	đáng	thì	luận	chứng	cũng	bất	lực,	vì	không	có	hiệu	quả	phủ	định.

3.	 Thừa	nhận	tiền	đề,	luận	chứng	sẽ	thiếu	luận	cứ:	Luận	chứng	được	thành	lập	tất	phải	dựa	vào	những
chứng	cứ	hiển	nhiên.	Tiền	đề	nói	"	Nhất	thiết	pháp	Không"	như	vậy,	không	có	chứng	cứ	hiển	nhiên
nào	cả,	lấy	gì	chứng	minh	là	tiền	đề	đúng	hay	sai?

4.	 Luận	chứng	thiếu	 luận	cứ,	 luận	chứng	bất	 thành,	 vì	không	 thể	chứng	 tỏ	đúng	hay	sai,	nên	 luận
chứng	không	có	giá	trị.

5.	 Nếu	thừa	nhận	luận	cứ	bất	thực,	mọi	bất	thực	đều	có	tác	dụng:	Thừa	nhận	luận	cứ	bất	thực,	tức
thừa	nhận	cả	phổ	quát	tính	và	hiệu	quả	của	tiền	đề.	Thừa	nhận	này	nói:	Nhất	thiết	pháp	không,
ngôn	ngữ	cũng	không,	luận	cứ	cũng	không.	Không	tức	không	hiện	hữu	bất	thực.	Nếu	nó	có	tác	dụng
phủ	định	thì	mọi	cái	bất	thực	khác	đều	có	tác	dụng,	như	lửa	trong	tranh	có	thể	đốt	cháy.

6.	 Nếu	không	thừa	nhận	luận	cứ	bất	thực,	tức	phủ	nhận	phổ	quát	tính	của	tiền	đề:	một	tiền	đề	mà
không	chứa	đựng	nổi	phổ	quát	tính,	nó	không	có	giá	trị.	Nghĩa	là,	tự	mâu	thuẫn.

Vấn	đề	được	nêu	lên	ở	trên	đây	có	tầm	quang	trọng	đối	với	sự	hiểu	biết	về	thuyết	Tánh	Không	của	Nàgàrjuna.
Nàgàrjuna	không	từ	chối	rằng	đặc	tính	của	Không	là	chứng	tỏ	mọi	hiện	hữu	đều	bất	thực,	như	huyễn,	như	mộng.	

Những	mâu	thuẫn	đưa	ra	cho	tiền	đề	Trung	quán	bắt	nguồn	từ	nhận	thức	về	Không.	Theo	nhận	thức	này,	Không	là
Không	hẳn,	và	Có	là	Có	hẳn.	Sự	thể	là	một	tự	thể,	nghĩa	là	có	yếu	tính	quyết	định	khiến	cho	nó	là	nó.	Yếu	tính	ấy
hoặc	Có	hoặc	Không.	

Ở	đây,	chúng	ta	cần	tìm	hiểu	thêm	về	định	thức	duyên	khởi.	Không	tính	là	một	phát	biểu	về	đặc	tính	duyên	khởi.
Thừa	nhận	định	thức	duyên	khởi	tức	thừa	nhận	sự	thể	có	sinh	diệt.	Và	cũng	chính	do	duyên	khởi	mà	sự	thể	đó	bất



sinh	bất	diệt,	nghĩa	là	Không.	Như	Trung	luận	viết:	Vì	Không	cho	nên	Có.	Không	phải	vì	có	cái	Không	cho	nên	có	cái
Có,	theo	tính	chất	đối	đãi	của	hiện	hữu.	Nhưng	bản	chất	của	hiện	hữu	là	Không.	Ta	áp	dụng	định	thức	ấy	vào	mệnh
đề	luận	chứng	như	sau:	

Một	mệnh	đề	luận	chứng	chứa	đựng	ba	yếu	tố	ngôn	ngữ:	chủ	thể	tác	động,	sự	thể	tác	động,	và	cái	bị	tác	động.	Ba
yếu	tố	này,	nếu	chúng	là	những	tự	thể	dự	biệt,	làm	thế	nào	chúng	cùng	kết	hợp	để	phát	biểu	một	ý	niệm?	Tự	thể	dị
biệt,	nghĩa	là	một	sự	vật	có	yếu	tính	quyết	định	riêng	biệt	của	chính	nó;	yếu	tính	này	cho	thấy	sự	sai	biệt	của	tự	thể
này	đối	với	tự	thể	khác.	Khi	nói	đến	yếu	tính	quyết	định,	Trung	luận	gọi	đó	là	"Tự	tính	Không",	có	nghĩa	là	"Vô	tự
Tính".	Phải	chăng	do	tự	thể	dị	biệt	mà	ngôn	ngữ	mới	phát	biểu	được	ý	niệm,	nghĩa	là	trỏ	vào	một	sự	thể	hay	sự	kiện
nào	đó,	như	phát	biểu	trong	mệnh	đề	về	"	Nhất	thiết	pháp	Không"?	

Tự	thể	dị	biệt,	nếu	không	được	nhận	thức	qua	định	thức	duyên	khởi,	nghĩa	là	tánh	Không,	thì	không	phải	là	tự	thể
dị	biệt.	Dị	biệt	là	do	đối	đãi,	do	so	sánh	tự	thể	này	với	tự	thể	khác.	Tự	nó	không	phải	là	đồng	hay	dị.	Thêm	nữa,	phân
biệt	sự	sai	biệt	tất	dựa	vào	tính	cách	biểu	thị.	Như	vậy,	tự	nó	dị	tính	không	phải	tự	hữu,	bản	chất	của	nó	là	Không.
Kết	hợp	của	một	mệnh	đề	tất	không	thể	thoát	ly	tánh	Không.	

Bản	chất	của	ngôn	ngữ	là	Không.	Nó	là	hiện	hữu	phụ	thuộc	rất	nhiều	điều	kiện.	Dù	có	nó	dị	biệt	với	sự	thể	mà	nó	chỉ
tên,	nhưng	sự	có	mặt	của	nó	là	do	sự	có	mặt	của	sự	thể	ấy.	Và	riêng	nó,	ngôn	ngữ	mà	thoát	ly	khỏi	tánh	Không	nó
không	hiện	hữu	và	như	thế,	không	thể	chỉ	tên	cho	một	sự	thể	nào	cả.	Về	sự	thể	cũng	thế.	Có	cái	này	là	vì	có	cái	kia.	

Bản	chất	của	hiện	hữu	là	Không,	phải	chăng	Không	là	yếu	tính	quy	định	của	hiện	hữu?	Nếu	thừa	nhận	điều	này,
Tánh	Không	không	phủ	định	triệt	để	nổi,	nó	vẫn	bao	hàm	một	khẳng	định.	Như	thế	tiền	đề	"Nhất	thiết	pháp	Không"
vẫn	mâu	thuẫn	tự	nó.	Ít	ra	nữa	tiền	đề	ấy	khi	sử	dụng	định	thức	duyên	khởi	để	phủ	định	tất	cả,	như	vậy,	phải	chăng
có	thừa	nhận	có	duyên	khởi?	Tiền	đề	vẫn	tự	mâu	thuẫn.	

Để	phủ	dịnh	một	sự	thể.	Trung	quán	nói,	tự	thể	đó:
1.	 Không	hiện	khởi	từ	chính	nó.	Hiện	khởi	có	nghĩa	từ	cái	chưa	có	xuất	hiện	thành	có.	Tự	nó	sinh	ra	tất
chứa	đựng	hai	yếu	tố;	 là	chủ	thể	sinh	và	cái	được	sinh.	Một	 thể	chứa	đựng	hai	yếu	tố	như	vậy,
không	thể	tự	hữu,	nghĩa	là	không	có	tự	thể.	Trong	hai	yếu	tố	sai	biệt	là	năng	và	sở,	một	yếu	tố	là
nhân	và	một	yếu	tố	là	quả,	hai	yếu	tố	cũng	là	hai	tự	thể.	Nếu	sự	thể	sinh	ra	từ	chính	nó,	tất	không
thể	có	hai	tự	thể	như	vậy.	Không	thừa	nhận	điều	này	thì	không	có	tác	dụng	hiện	khởi.	Tác	dụng	là
tương	giao	giữa	năng	và	sở.

2.	 Không	hiện	khởi	từ	một	cái	khác.	Nó	là	một	cụ	thể,	và	cái	khác	cũng	là	một	tự	thể.	Mỗi	tự	thể	có	yếu
tính	quyết	định	của	chính	nó.	Như	vậy,	khi	thừa	nhận	có	hai	tự	thể	dị	biệt,	tất	không	thể	nói	tự	thể
này	sinh	ra	tự	thể	khác.

3.	 Không	khởi	lên	từ	cả	hai:	cả	hai	tức	là	sự	phối	hợp	của	hai	tự	thể:	nó	và	cái	khác	nó.	Nhưng	nếu	đã
thừa	nhận	có	hai	tự	thể	dị	biệt,	hai	tự	thể	này	không	thể	phối	hợp	được.	Nếu	phối	hợp,	cả	hai	sẽ
đánh	mất	yếu	tính	quyết	định	của	chính	nó.

4.	 Không	khởi	lên	không	do	nhân	nào	cả.	Một	hiện	hữu	là	một	kết	quả.	Hiện	hữu	đó	không	thể	không
có	nhân	của	nó.

Trong	bốn	trường	hợp	trên,	nếu	thừa	nhận	sự	thể	có	yếu	tính	quyết	định	của	nó	thì	không	thể	thừa	nhận	nó	là
hiện	hữu.	Thừa	nhận	hiện	hữu	của	nó,	tất	nhiên	không	thể	thừa	nhận	yếu	tính	quyết	định	của	nó	như	vậy,	do	vô
tính	nên	duyên	sinh.	

Duyên	đó	là	như	thế	nào?	Những	sự	thể	được	gọi	là	duyên,	khi	chúng	là	điều	kiện	để	một	sự	thể	hiện	hữu.	Nếu
không	có	sự	thể	hiện	hữu	này,	những	sự	thể	kia	không	thể	gọi	là	duyên.	Như	thế,	duyên	cũng	không	phải	là	những
tự	thể	tự	hữu.	Do	đó	duyên	cũng	vô	tính.	Nghĩa	là	duyên	sinh	cũng	vô	tính.	

Sự	thể,	vì	không	có	tự	tính	quyết	định,	nên	hiện	khởi	do	nhân	duyên.	Sự	thể	hiện	khởi	do	nhân	duyên,	tức	không	có
tự	tính	quyết	định.	Đó	là	ý	nghĩa	vô	tính	duyên	sinh	và	duyên	sinh	vô	tính.	Vô	tính	duyên	sinh,	nên	duyên	sinh	là



Giả	danh.	Duyên	sinh	vô	tính,	do	đó,	Duyên	sinh	là	không.	Đó	là	ý	nghĩa	Trung	đạo	của	định	thức	duyên	khởi.	

Tên	gọi	của	một	sự	thể	có	yếu	tính	quyết	định	của	nó,	nó	không	thể	biểu	tượng	cho	một	sự	thể	nào	cả.	Những	sự
thể	gọi	là	hiển	nhiên	cũng	thế,	nếu	chúng	có	yếu	tính	quyết	định,	chúng	không	thể	là	luận	cứ	để	chứng	minh	cho
một	phát	biểu	nào	cả.	

Với	nhận	thức	về	tánh	Không	như	thế-	tánh	Không	nghĩa	là	vô	tánh-	ta	thấy	tiền	đề	Trung	quán	không	phải	bất
thành	như	vấn	đề	được	nêu	lên	ở	trên.	

Ở	đây,	chúng	ta	thử	áp	dụng	định	thức	duyên	khởi	để	nhận	thức	về	Niết	bàn.	Nhận	thức	này	sẽ	cho	ta	thấy	rõ	ba
mặt	tính:	Không,	Giả	danh	và	Trung	đạo	của	duyên	khởi:	

Mở	đầu	chương	"Quán	Niết	bàn"	Trung	luận	phẩm	XXV,	đặt	câu	hỏi	như	sau:	

"Nếu	nhất	thiết	pháp	Không,	tất	không	có	sinh	diệt.	Nếu	thế,	đoạn	cái	gì	và	diệt	cái	gì	mà	gọi	là	Niết	bàn?"	Nàgàrjuna
tự	trả	lời	lại	bằng	cách	như	sau:	"Nếu	các	pháp	không	phải	là	Không,	tất	không	có	sanh	diệt.	Nếu	thế	đoạn	cái	gì	và
diệt	cái	gì	mà	gọi	là	Niết	bàn?"	Chỉ	có	định	thức	duyên	khởi,	tức	Tánh	Không,	mới	có	thể	phát	biểu	một	ý	niệm	về
Niết	bàn	mà	không	đóng	khung	Niết	bàn	vào	một	định	nghĩa	nào	cả,	như	Trung	luận	tiếp:	"Không	có	chứng	đắc
cũng	không	đi	đến,	không	đoạn	cũng	không	thường,	không	sanh	cũng	không	duyệt.	Đó	là	Niết	bàn".	

Cả	ba	tụng	ngôn	trên	đây	có	thể	cho	ta	một	hình	ảnh	khá	đầy	đủ	về	diễn	tiến	của	ngôn	ngữ	khi	vươn	lên	tuyệt	đối.
Sự	hoàn	toàn	của	nó,	như	tiền	đề	về	Không	của	Trung	quán	đã	được	nói	xong,	không	phải	nói	là	thành	công	mà	là
thất	bại.	Bởi	vì,	khi	một	phát	biểu	của	nó	đã	được	thiết	lập	vững	chãi,	nó	vẫn	không	vương	tới	tuyệt	đối	nổi.	Tuyệt
đối	có	thể	lửng	lơ	trên	đầu	nó.	Điều	này	chính	là	đặt	thù	Trung	đạo	của	ngôn	ngữ	như	ta	thấy	tụng	ngôn	cuối	được
trích	dẫn	trên	đây.	

II.	Về	phủ	định	

Tánh	không	là	một	hình	thức	phủ	định,	mà	ý	nghĩa	của	nó	mà	như	ta	đã	thấy	qua	ở	trên.	nhưng	phủ	định	có	ý	nghĩa
rất	đặt	biệt.	Không	những	nó	chỉ	liên	quan	đến	ngôn	ngữ	dùng	để	phủ	định,	mà	còn	liên	quan	đến	đối	tượng	phủ
định.	Đối	tượng	đó	là	sự	thể	hiển	nhiên.	Bởi	vì,	ngôn	ngữ	biểu	tượng	cho	thực	tại	nhưng	chính	nó	không	phải	là
thực	tại,	do	đó	tiền	đề	Trung	quán	dù	có	hợp	lý	trong	sự	thiết	lập	nhưng	chưa	hẳn	vì	thế	mà	nó	có	giá	trị	phủ	định
thật	sự	đối	với	sự	thể	hiển	nhiên.	

Vấn	đề	này	như	đã	được	chính	Long	Thọ	nêu	lên	trong	tập	Vigrahavyàvartanì	với	tụng	ngôn	như	sau:	"Nếu	pháp
không	có	tự	thể,	ngôn	ngữ	sẽ	không	có	đối	tượng	để	phủ	định.	Nếu	không	có	hiện	hữu	như	là	đối	tượng	mà	ngôn
ngữ	có	thể	phủ	định	được	thì	vô	ngôn	phủ	định	được	vậyn"	Tụng	ngôn	này	muốn	nói	rằng,	tiền	đề	"Nhất	thiết	pháp
Không"	một	tiền	đề	như	thế	không	nhằm	phủ	định	một	điều	gì	cả,	vì	tất	cả	đều	không	nên	không	có	đối	tượng	để
phủ	định.	Phủ	định	như	thế	chẳng	khác	nào	nói:	lửa	không	lạnh;	nước	không	cứng.	Những	mệnh	đề	này	dù	là	đúng,
nhưng	chúng	không	can	dự	gì	đến	sự	thực	hiển	nhiên	cả.	Nghĩa	là,	tiền	đề	Trung	quán	dù	có	được	thiết	lập	đúng,
cũng	bằng	thừa.	

Thêm	nữa,	một	phủ	định	phải	đủ	cả	sáu	đặc	tính:	trước	hết	hành	động	sai	lầm,	đối	tượng	bị	nhận	lầm	và	chủ	thể
nhận	lầm;	và	thứ	đến	là	hành	động	phủ	định,	đối	tượng	bị	phủ	định	và	chủ	thể	phủ	định.	Nhà	Trung	quán	nói	rằng
vì	chúng	sinh	mê	lầm	nên	ông	thức	tỉnh	họ.	Nhưng	tiền	đề	nói	"Nhất	thiết	pháp	Không",	tất	nhiên	hành	động	phủ
định	Không,	đối	tượng	bị	phủ	định	cũng	Không	và	chủ	thể	phủ	định	cũng	Không,	những	vọng	chấp	kia	không	bị	phủ
định	gì	cả.	

Chủ	điểm	của	vấn	đề	trên	là	ý	nghĩa	tương	quan	giữa	chủ	thể	và	đối	tượng,	đó	là	tương	quan	tác	dụng.	Đáng	lý	vấn



đề	này	không	cần	thiết	phải	đặt	ra	đây.	Như	trên	ta	thấy,	với	tánh	thuyết	Không,	hai	sự	thể	tự	hữu	và	dị	biệt	không
thể	cùng	phối	hợp	được,	bởi	vì,	một	sự	thể	có	yếu	tính	quyết	định	của	nó	và	như	vậy	không	một	sự	thể	nào	có	thể
bị	đánh	mất	yếu	tính	của	chính	nó	để	được	đưa	xuống	hàng	thứ	yếu.	Thêm	nữa,	một	sự	thể,	nếu	vượt	ra	ngoài	tánh
không,	tất	không	hiện	hữu.	Không	hiện	thì	không	tác	dụng.	Trong	thiết	lập	mệnh	đề,	điểm	chú	trọng	là	sự	kết	hợp
của	ngôn	ngữ.	Trong	ý	nghĩa	của	tiền	đề,	là	ý	nghĩa	phủ	định;	điểm	chú	trọng	là	tương	quan	tác	dụng.	Dù	Trung
quán	có	nói	do	tánh	Không	nên	sự	thể	hiện	hữu.	Nhưng	ở	tương	quan	tác	dụng,	chủ	thể	và	đối	tượng	phải	là	hai	tự
thể	thực	hữu,	chúng	mới	khởi	lên	tác	dụng,	như	trai	và	gái,	phải	là	hai	dị	biệt	lập	mới	có	thể	đi	đến	với	nhau.	Hiện
hữu,	giả	tỉ	do	tánh	Không,	nhưng	phải	thừa	nhận	tự	thể	của	nó	trong	tác	dụng.	nếu	một	sự	thể	này	không	có	yếu
tính	quyết	định	của	nó,	làm	sao	phân	biệt	với	một	sự	thể	khác:	Và	nếu	sự	phân	biệt	này	không	có,	làm	sao	ta	phân
biệt	được	chủ	thể	và	đối	tượng	trong	tương	quan	tác	dụng?	Đó	chính	là	điều	mà	chúng	ta	sẽ	xem	xét	đến	sau	đây.	

Tương	quan	này,	trước	hết,	chúng	ta	xét	về	khía	cạnh	đối	đãi.	Một	sự	thể	khi	hiện	hữu	như	là	đối	tượng	của	chủ	thể
phủ	định,	bấy	giờ	nó	mới	được	gọi	là	sự	thể	bị	phủ	định.	Và	ngược	lại,	một	chủ	thể	khi	đứng	trước	một	đối	tượng	bị
phủ	định,	bấy	giờ	nó	mới	được	gọi	là	chủ	thể	phủ	định.	Tương	quan	đối	đãi	này	có	thể	được	xét	đến	bằng	nguyên	lý
nhất	dị,	nghĩa	là	có	hai	trường	hợp,	hoặc	chủ	thể	và	đối	tượng	là	nhất	thể,	hoặc	cả	hai	là	dị	thể.	Đặt	vấn	đề	như	vậy,
phải	chăng	đã	ngầm	thừa	nhận	là	chủ	và	khách	thực	hữu,	như	Thanh	Mục	tự	nêu	lên	trong	lời	giải	thích	và	tương
quan	lửa	và	củi	trong	chương	X	của	Trung	luận	–	bởi	vì,	nhưng	lông	rùa	sừng	thỏ,	không	hiện	thực	nên	không	thể
bị	phá	huỷ?	Cứ	như	sự	thấy	bằng	xương	bằng	thịt	của	thế	gian,	trước	hết	phải	có	sự	thể	thực	hữu,	sau	đó	mới	có	thể
tư	duy.	Tỉ	dụ,	như	có	kim	khí,	sau	đó	mới	có	sự	thiêu	đốt	và	trui	luyện.	Cũng	thế,	nếu	không	thừa	nhận	có	chủ	thể
và	đối	tượng	và	vấn	đề	nhất	thể	và	dị	thể	của	chúng	được	đặt	ra	để	làm	gì?	Và	Thanh	Mục	giải	thích,	vấn	đề	được
đặt	ra	là	căn	cứ	vào	tập	hoán	suy	tư	của	thế	tục.	Đặt	chủ	thể	và	đối	tượng	vào	nguyên	lý	nhất	dị,	không	phải	là	thừa
nhận	chúng.	Như	muốn	phá	hủy	về	cái	có	và	không,	tất	cả	nói	đến	chúng.	Nếu	không	gọi	tên	chúng,	làm	thế	nào	để
nói?	Gọi	tên	một	sự	thể,	không	phải	là	điều	kiện	tiêu	quyết	là	thừa	nhận	hiện	thực	của	nó	để	gọi	tên.	Nói	về	một	sự
thể	là	nói	qua	tên	gọi	của	nó.	Khi	tìm	thấy	được	những	mâu	thuẫn	trong	tên	gọi,	bây	giờ	mới	chứng	thực	được	rằng
sự	thể	ấy	không	hiện	thực	đúng	như	tên	gọi	được	dùng	để	quy	định	phẩm	tính	của	nó.	Hiện	thực	không	làm	đối
tượng	co	tư	duy,	mà	tư	duy	chính	là	tư	duy	về	tên	gọi	của	nó.	Hiện	thực	không	là	tất	cả.	Khi	gọi	hiện	thực	đó	là	lửa,
khi	gọi	hiện	thực	đó	là	củi,	lửa	hay	củi	chỉ	là	giả	danh.	Đặt	tương	quan	của	những	hiện	thực	này	vào	nguyên	tắc
nhất	dị,	thì	gọi	nó	là	lửa	cũng	không	đúng	và	gọi	nó	là	củi	cũng	không	đúng.	Cũng	thế,	chủ	thể	và	đối	tượng	chỉ	là	giả
danh,	không	thể	có	sự	thể	hiện	hữu	như	là	chủ	thể	hay	đối	tượng.	Hiện	thực	phi	tương	quan	đối	đãi,	phi	mâu	thuẫn.
Đó	chính	là	Tuyệt	đối	về	vô	ngôn.	

Tại	sao	hiện	thực	không	là	gì	cả,	không	phải	lửa	hay	củi,	không	phải	là	chủ	thể	hay	đối	tượng?	

Nếu	chủ	thể	và	đối	tượng	là	một,	thì	tác	giả	và	tác	nghiệp	là	một.	Nghĩa	là,	như	giải	thích	của	Thanh	Mục,	tác	giả	tỉ
dụ	như	thợ	gốm.	Tất	nhiên,	một	người	không	là	gì	cả.	Nhưng	khi	ông	sản	xuất	đồ	gốm,	bấy	giờ	ông	được	gọi	là	thợ
gốm.	Thợ	gốm	và	đồ	gốm	đâu	có	thể	là	một	sự	thể	đơn	nhất?	

Và	nếu	chủ	thể	và	đối	tượng,	như	lửa	và	củi,	nếu	là	hai	dị	thể	biệt	lập,	thì	không	cần	có	củi	mà	vẫn	có	lửa.	Như	thế,
lửa	có	thể	hiện	hữu	bất	cứ	lúc	nào	và	bất	cứ	ở	đâu.	Đó	là	một	thứ	lửa	không	có	tác	dụng,	nó	không	đốt	cháy	thứ	gì
cả.	Ở	đây,	Ấn	Thuận,	trong	Trung	quán	luận	giảng	ký	,	phỏng	theo	các	tạng,	phân	tích	có	bốn	lối	về	tương	quan	dị
thời	này:

1.	 Thường,	lửa	lúc	nào	cũng	hiện	hữu,và	hiện	hữu	bất	cứ	ở	đâu;
2.	 Vô	nhân,	và	như	thế,	nó	không	cần	đến	có	củi	hay	không	có	củi;
3.	 Vô	duyên,	nó	cũng	không	cần	bất	cứ	một	điều	kiện	nào	cả,	như	người	đốt	lửa;
4.	 Vô	tác	dụng,	nó	không	đốt	cháy	bất	cứ	một	thứ	gì	cả.

Trường	hợp	trên	đây	gọi	là	tương	quan	dị	thời,	nghĩa	là	lửa	củi	hiện	hữu	trong	hai	thời	hạn	khác	nhau.	Trường
hợp	khác,	là	tương	quan	đồng	thời;	nghĩa	là	khi	đốt	cháy	củi,	bấy	giờ	mới	có	hiện	hữu.	Nếu	thế,	lửa	và	củi	không	có
yếu	tính	quyết	định.	Lửa	khi	có	khi	không.	Củi	cũng	thế.	Bởi	vì,	một	thanh	gỗ,	khi	mới	đốt	cháy	mới	gọi	nó	là	củi.
Trước	khi	chưa	bị	đốt	cháy,	nó	có	thể	là	cái	này	hay	là	cái	khác,	nghĩa	là	có	những	khả	hữu	không	phải	là	củi,	không
nhất	thiết	nó	sẽ	là	củi.	Chưa	bị	đốt	cháy,	nó	không	phải	là	củi;	nếu	nó	có	yếu	tính	quyết	định,	nó	không	trở	thành



củi	để	bị	đốt	cháy.	Một	hiện	thực	như	thế,	không	phải	là	củi	hay	gì	cả.	Củi	là	một	giả	danh.	Và	như	thế,	lửa	cũng	là
một	hiện	hữu	giả	danh.	

Đằng	khác,	lửa	và	củi	là	hai	dị	thể	biệt	lập,	tất	nhiên	chúng	không	thể	phối	hợp	với	nhau	tạo	thành	sự	đốt	cháy.
Nghĩa	là	lửa	không	đi	đến	củi	để	đốt	cháy	củi.	Không	có	sự	đốt	cháy	của	lửa	tất	cũng	không	có	sự	tắt	phụt	của	lửa.
Một	thứ	lửa	như	vậy	là	vĩnh	cửu,	không	thể	khi	có,	khi	không.	Lửa	và	củi	là	hai	vị	thể	biệt	lập,	nhưng	lửa	có	thể	đi
đến	với	củi,	như	người	con	trai	đi	đến	với	người	con	gái,	thế	có	được	không?	Tỉ	dụ	này	bất	thành.	Trai	và	gái,	có	thể
giả	định	là	hai	dị	thể	biệt	lập,	nhưng	chúng	không	giống	như	lửa	với	củi,	bởi	gì	không	có	củi	thì	không	có	hiện	hữu
của	lửa.	

Tương	quan	giữa	hai	dị	thể	biệt	lập,	dù	tương	quan	dị	thời	hay	đồng	thời,	như	thế	đã	là	bất	thành.	Nhưng	có	thể	có
tương	quan	khác,	không	phải	như	là	hai	dị	thể	biệt	lập,	mà	là	tương	quan	đối	đãi.	Lửa	và	củi,	chúng	không	biệt	lập,
nhưng	tự	thể	này	hiện	hữu	do	tự	thể	kia.	Trường	hợp	này	có	ý	nghĩa	như	thế	nào?	

Nếu	nói,	do	có	củi	mà	có	lửa,	và	ngược	lại,	do	có	lửa	mà	có	củi,	thì	cái	nào	có	trước	và	cái	nào	có	sau?	Nếu	do	có	củi
mà	có	lửa,	tất	củi	có	trước.	Nếu	do	có	lửa	mà	có	củi,	tất	lửa	có	trước.	Nhưng	lửa	do	củi	mà	có,	thì	củi	cũng	do	lửa
mà	có,	do	đó,	không	thể	nói	cái	này	có	trước	cái	kia.	Nói	cách	khác,	giả	tỉ	rằng	củi	có	trước	lửa,	nhưng	chưa	bị	đốt
cháy,	sự	thể	ấy	không	thể	gọi	là	củi;	nghĩa	là,	trong	giả	tỉ	này,	ta	đã	mặc	nhiên	thừa	nhận	có	lửa	rồi.	Đã	có,	sau	đó	là
do	đối	đãi	mà	có	nữa,	điều	này	mắc	phải	lỗi	trùng	phức.	Trái	lại,	trong	giả	tỉ	ấy,	ta	không	mặc	nhiên	thừa	nhận	rằng
sự	thể	không	cần	được	đốt	cháy,	không	cần	đến	lửa,	
mà	vẫn	hiện	hữu.	

Trường	hợp	trên	được	mệnh	danh	là	tự	thể	đã	được	tụ	thành	rồi	mới	đối	đãi.	Nó	phạm	phải	hai	lỗi	như	ta	đã	thấy,
trùng	phức	và	mâu	thuẫn.	Trái	lại,	ta	nói	tụ	thể	đã	tựu	thành	tất	không	cần	tương	quan	đối	đãi;	điều	này	đã	đành	là
như	vậy;	nhưng	ta	có	thể	nói	khác	đi	được	không?	Nghĩa	là	ta	nói	ngược	lại	rằng	do	đối	đãi	tự	thể	mà	được	tụ
thành.	Nếu	thế	sự	thể	đối	đãi	không	có	đối	tượng	để	đối	đãi	với	tự	thể	kia	mà	tựu	thành,	thì	ngược	lại,	tự	thể	kia
cũng	do	đối	đãi	với	tự	thể	này	mà	tựu	thành.	Điều	này	hiển	nhiên	và	đã	mặc	nhận	rằng	trong	hai	sự	thể,	một	sự	thể
chưa	tựu	thành	tự	thể.	Nếu	không	mặt	nhận	như	thế	thì	làm	thế	nào	để	có	đối	tượng	đối	đãi?	Đó	là	một	mâu	thuẫn.	

Dị	thể	biệt	lập	bất	thành.	Tự	thể	do	đối	đãi	tựu	thành	cũng	bất	thành.	Như	thế,	chủ	thể	không	có	yếu	tính	quyết
định,	đối	tượng	cũng	không	có	yếu	tính	quyết	định.	Tên	gọi	của	một	sự	thể	là	y	cứ	vào	yếu	tính	của	nó	mà	gọi.	Nay,
yếu	tính	quyết	định	của	nó	không	có,	ta	phải	gọi	nó	là	cái	gì?	Hiển	nhiên	nó	là	hiện	hữu	giả	danh.	

Ý	nghĩa	về	hiện	thực	giả	danh	đã	cho	ta	thấy	ý	nghĩa	phủ	định	của	tiền	đề	"Nhất	thiết	pháp	Không".	Để	ý	nghĩa	này
sáng	toả	thêm,	ở	đây,	chúng	ta	có	thể	cứu	xét	qua	tác	dụng	của	hiện	thực.	Tương	quan	chủ	khách	trong	tiền	đề	phủ
định	của	Trung	quán	như	trên,	dù	chủ	và	khách	có	là	phi	hữu	hay	là	giả	danh	đi	nữa,	nhưng	ta	không	thể	từ	chối
được	tác	dụng	hiện	thực	của	nó,	ấy	là	kết	quả	mà	tác	dụng	ấy	mang	đến.	Nói	cách	khác,	dù	có	hay	không	có	tác	giả
và	tác	nghiệp,	có	hay	không	có	vì	ta	không	thể	gọi	được	đích	danh	chúng	là	gì,	nhưng	ta	không	thể	từ	chối	hiệu	quả.
Tiền	đề	không,	nếu	thừa	nhận	phổ	quát	tính	của	nó,	không	những	từ	chối	hiện	thực	của	chủ	khách,	mà	từ	chối	luôn
cả	hiện	thực	của	kết	quả.	Như	thế,	tiền	đề	có	đi	ngược	với	nhận	thức	hiển	nhiên,	cụ	thể	là	hiệu	quả	mà	ta	có	thể	tiếp
nhận	hay	không?	Nếu	không	từ	chối	được	hiệu	quả	hiện	thực,	từ	đó	ta	suy	luận	rằng	không	thể	từ	chối	được	tác
dụng,	và	không	từ	chối	được	tác	dụng,	lại	không	từ	chối	được	hiện	thực	của	chủ	và	khách.	Tiền	đề	của	Trung	quán,
như	vậy	là	tự	mâu	thuẫn,	và	do	đó	nó	bất	thành.	

Vấn	đề	được	đặt	ra	như	thế,	để	giải	quyết,	ta	có	thể	cứu	xét	tính	cách	hiện	hữu	của	kết	quả.	Với	thuyết	tánh	Không,
với	tiêu	đề	mà	ta	đã	thấy	ở	trên,	là	một	kết	quả	không	thể	hiện	hữu	ở	chính	nó,	bởi	từ	một	cái	khác	hay	từ	cả	hai,
hay	không	từ	một	nguyên	nhân	nào	cả.	Qua	bốn	trường	hợp	này,	một	kết	quả,	như	thế	là	không	thể	xác	định	tính
cách	hiện	thực	của	nó,	tất	nhiên	nó	là	phi	hữu	bất	thực.	Hiện	thực	của	chủ	khách	cũng	là	giả	danh	mà	ta	đã	thấy,	và
ở	đây	hiệu	quả	cũng	chỉ	là	một	hiện	thực	giả	danh.	Nhưng	ta	hãy	thử	giả	tỉ	có	hiện	thực	thực	hữu	của	chủ	khách,	và
hiệu	quả,	điều	gì	sẽ	xảy	ra?	Đó	là	tác	dụng	được	tồn	tại	như	thế	nào	để	có	thể	từ	tương	giao	của	chủ	khách,	dẫn	đến



kết	quả?	Chủ	và	khách	dù	là	hiện	tượng	nội	tâm,	hay	là	hiện	tượng	ngoại	giới,	chúng	đều	là	những	hiện	tượng	vô
thường,	sát	na	biến	diệt	liên	lỉ.	Dù	có	thừa	nhận	thực	hữu	tính	của	chúng	trong	sát	na	vị	lai	và	quá	khứ,	nhưng	tác
dụng	của	chúng	trong	sát	na	này	chỉ	có	thể	là	tiềm	thế	chứ	không	thể	là	hoạt	thế.	Tác	dụng	hoạt	thế	chỉ	có,	khi	mà
chủ	và	khách	đều	hiện	hữu.	Sát	na	vị	lai,	chúng	chưa	hiện	hữu,	chúng	không	có	tác	dụng	hoạt	thế.	Sát	na	quá	khứ,
chúng	đã	biến	mất,	nên	cũng	không	có	tác	dụng	hoạt	thế.	Chỉ	có	tác	dụng	hoạt	thế	mới	có	công	năng	dẫn	xuất	kết
quả.	Như	vậy	khi	chủ	và	khách	hiện	hữu	trong	sát	na	hiện	tại	để	khởi	lên	tác	dụng	hoạt	thế,	sát	na	sau	đó	chúng
biến	mất,	tác	dụng	này	chúng	sẽ	tồn	tại	như	thế	nào	để	đưa	đến	sự	cảm	quả?	Nếu	tác	dụng	này	cũng	biến	mất	theo
chủ	và	khách,	cảm	quả	sẽ	xuất	hiện	mà	không	do	liên	hệ	nhân	quả	nào	cả.	Một	hiện	hữu	vô	nhân,	hoặc	là	nó	bất
thực	hoặc	là	thường	tại.	Nó	mà	thường	tại,	thì	tương	quan	tác	dụng	chủ	khách	không	cần	thiết.	Trái	lại	nếu	tác
dụng	ấy	kéo	dài	cho	đến	khi	có	kết	quả,	như	vậy	nó	là	một	hiện	hữu	thường	tại,	bởi	vì	một	hiện	hữu	khi	khởi	lên
mà	không	biến	mất	ngay,	nó	sẽ	hiện	hữu	bất	diệt,	không	bao	giờ	chấm	dứt.	Hiện	tượng	vô	thường	không	phải	là	đột
biến.	Nó	nối	liền	nhiều	điểm	li	ti	của	sát	na	biến	diệt	liên	lỉ.	Cả	hai	trường	hợp	ta	cũng	không	thể	quy	định	được	tác
dụng	là	hữu	hay	phi	hữu,	tất	nhiên	nó	cũng	là	hiện	thực	giả	danh.	

Coi	hiện	thực	là	giả	danh,	có	nghĩa	là	phủ	định	tất	cả	những	yếu	tính	quyết	định	của	nó.	Những	điều	mà	Phật	giáo
gọi	là	vọng	chấp,	mê	lầm,	với	thuyết	tánh	Không,	chúng	chỉ	là	những	hiện	tượng	như	huyễn,	như	mộng.	Nhận	thức
mà	ta	gọi	là	"bằng	xương	bằng	thịt"	được	đi	theo	với	một	tên	gọi	nào	đó;	không	có	tên	gọi	đối	tượng	không	là	gì	cả.
Đối	tượng	được	đặt	tên,	không	phải	là	đối	tượng	trực	quán	của	chân	trí.	Như	thế	đối	tượng	của	tri	giác	không	gì
khác	hơn	là	giả	tượng.	Bản	chất	của	trí	thức	được	cấu	tạo	đã	được	bằng	nhiều	giả	tượng	như	thế.	Chỉ	khi	những	giả
tượng	này	bị	hủy	diệt,	bản	chất	của	tri	thức	mới	trở	thành	chân	trí.	Lúc	ấy,	sự	thể	hiện	mới	xuất	hiện	như	đối	tượng
hiện	quán.	

Như	vậy	đặc	tính	của	phủ	định	là	làm	biến	mất	hiện	thực	đi.	Hiện	thực	là	hiện	thực,	nó	như	vậy	là	như	vậy,	có	Phật
hay	không	có	Phật	xuất	thế,	nó	vẫn	vậy;	nó	không	cần	thiết	phải	là	một	đối	tượng	nào	đó,	nó	không	cần	thiết	phải
là	một	đối	tượng	nào	đó	cho	tri	thức	mới	là	hiện	thực.	Nhận	rõ	mối	quan	hệ	giữa	hiện	thực	và	giả	danh,	người	ta
mới	thấy	ý	nghĩa	phủ	định	của	thuyết	tánh	Không	được	sáng	tỏ	như	thế	nào.	

Trong	tập	Vigrahavyàvartanì,	Long	Thụ	nói,	ngôn	ngữ	chỉ	phát	biểu	về	tính	cách	hiện	hữu	của	sự	vật.	Do	đó	không
phải	khi	nói	rằng	cái	đó	có,	mà	bản	chất	hiện	thực	của	nó	vốn	Không,	tự	nhiên	trở	thành	Có.	Và	ngược	lại,	cũng
không	phải	khi	nói	rằng	cái	đó	Không,	mà	giả	tỉ	là	bản	chất	hiện	thực	vốn	Có,	tự	nhiên	trở	thành	Không.	Long	Thụ	tỉ
dụ	rằng,	như	trong	một	căn	phòng	kín,	có	thiên	thần	hay	không,	điều	ấy	chưa	biết;	nhưng	ở	ngoài	căn	phòng	kín	ấy,
nếu	có	người	nói	rằng	trong	ấy	có	thiên	thần,	không	phải	vì	thế	mà	bỗng	nhiên	trong	đó,	tỉ	giả	là	không	có,	tự	nhiên
thiên	thần	xuất	hiện;	hay	ngược	lại.	Nếu	có	cuộc	tranh	luận	ở	bên	ngoài	xảy	ra,	dù	bên	trong	có	hay	không	có	thiên
thần,	cuộc	tranh	luận	ấy	vẫn	vô	cùng	vô	tận.	Kẻ	trí	trong	đám	đó	là	người	im	lặng.	Dường	có	"thấy	rõ"	là	trong	đó,
trong	căn	phòng	kín	ấy,	có	hay	không	có	thiên	thần,	thì	khi	mà	mọi	người,	kể	cả	ông,	đều	đứng	ở	bên	ngoài,	ông
không	có	lý	do	nào	để	chứng	thực	cho	sự	"thấy	rõ"	của	ông,	hơn	là	đem	bản	thân,	bản	tính,	uy	thế,	v.v.	của	mình	để
khiến	cho	người	khác	tin	theo,	hay	bắt	buộc	họ	phải	tin	theo.	

Với	thuyết	tánh	Không,	vì	ta	không	thể	đặt	tên	cho	hiện	thực,	do	đó	ta	không	thể	phê	phán	về	phẩm	tính	hiện	hữu
của	nó,	là	như	thế	này	hay	như	thế	nọ.	Như	thế,	bản	chất	hiện	hữu	của	thực	là	Không,	"vô	tự	tính",	nghĩa	là	không
có	yếu	tính	quyết	định.	Đó	là	chủ	nghĩa	phủ	định	trong	tiền	đề	Không	của	Trung	quán.	

III.	Phủ	định	và	phủ	định	

Chúng	ta	bước	thêm	bước	nữa,	về	ý	nghĩa	phủ	định	của	Trung	quán,	trên	con	đường	tiến	về	Tuyệt	đối.	

Trên	đây,	chúng	ta	thấy	giới	hạn	của	ý	nghĩa	phủ	định	là	như	thế	này:	từ	chối	tên	gọi	của	bất	cứ	một	hiện	thực	nào,
để	trả	lại	hiện	thực	ấy	ở	trên	chiều	Tuyệt	đối	của	nó.	Và	vì	đối	tượng	của	tri	thức	chỉ	là	tên	gọi	của	hiện	thực	chứ
không	phải	bản	thân	hiện	quán	của	hiện	thực,	cho	nên	phủ	định	của	tánh	Không	cũng	phá	hủy	luôn	mọi	cơ	cấu	của



tri	thức.	

Đến	đây,	chúng	ta	cứu	xét	về	vấn	đề	này:	Hiện	thực	không	là	gì	cả,	vì	ta	không	thể	điểm	danh	nó,	nhưng,	phải	chăng
ta	vẫn	không	chạy	trốn	khỏi	giả	định	như	vầy,	giả	định	về	hiện	thực	bất	khả	thuyết?	Gọi	là	giả	định,	vì	ta	không	thể
gọi	đích	danh	của	hiện	thực	đó	nên	không	thể	chứng	minh	bản	chất	hiện	hữu	của	nó,	qui	định	yếu	tính	quyết	định
của	nó.	Nghĩa	là	ta	vẫn	thấy	nó,	nghe	nó,	đụng	chạm	nó,	có	điều	không	gọi	tên	được	nó	mà	thôi.	Tuyệt	đối	thể	một
khi	vẫn	còn	nằm	trong	vòng	giả	định	như	vậy,	tiền	đề	"Nhất	thiết	pháp	Không"	hiển	nhiên	không	đi	đến	ý	nghĩa	phủ
định	trọn	vẹn	của	nó.	Chúng	ta	để	ý	một	chút	khác	biệt	về	giả	định	này	với	chấp	Không.	Như	nói,	các	pháp	vô	tự
tính,	nếu	thế	vẫn	có	nghĩa	rằng	nó	có	tự	tính,	đó	là	tự	tính	vô	tự	tính.	Nói	cách	khác.	khi	nói:	các	pháp	Không,	như
vậy	vẫn	là	có,	nghĩa	là	có	Không	tính	của	các	pháp.	Vấn	đề	như	thế	chỉ	là	diễn	tiến	phủ	định	trong	một	mệnh	đề.	Ý
nghĩa	của	các	mệnh	đề	là	phát	biểu,	tức	là	phát	biểu	về	một	điều	gì	đó,	về	Không	tính	hay	về	Hữu	tính.	Thế	thì	một
mệnh	đề,	dù	phủ	định,	nó	vẫn	bao	hàm	cả	đặc	tính	khẳng	định.	Bao	hàm	cả	khẳng	định	và	phủ	định	không	phải
trung	đạo	của	mệnh	đề	là	đó.	Mệnh	đề	khi	nào	phủ	định	triệt	để,	bấy	giờ	nó	mới	sắm	nổi	vai	trò	Trung	đạo.	Tất	cả
những	điều	này	là	nhắc	lại	sự	thành	lập	của	tiền	đề	Không	mà	ta	đã	nói	qua	ở	trên.	Còn	giả	định	mà	ta	đặt	ra	ở	đây,
nó	không	được	phát	biểu	bởi	bất	cứ	một	mệnh	đề	nào	cả	mà	được	phát	biểu	bằng	thái	độ	Im	lặng.	

Chúng	ta	có	thể	bước	thêm	bước	cuối	cùng	trong	diễn	tiến	phủ	định	của	Trung	quán	này	qua	ngả	đường	mà	Phật
đã	mở	ra	tại	vườn	Lộc	uyển	để	chúng	sinh	đi	về	tuyệt	đối	Niết	bàn:	Tứ	diệu	đế.	

Ta	đã	biết	rằng	đặc	tính	của	ngôn	ngữ	là	mô	tả.	Thất	bại	của	nó	là	không	mô	tả	nổi	tuyệt	đối	Niết	bàn.	Khi	Phật	dùng
ngôn	ngữ	để	thuyết	giáo,	điều	quan	trọng	là	làm	thế	nào,	với	đặc	tính	mô	tả	của	ngôn	ngữ,	chúng	sinh	không	nhầm
lẫn	ngón	tay	với	mặt	trăng.	

Khổ	đế	là	mô	tả	về	kinh	nghiệm	hiển	nhiên,	cụ	thể	mà	chúng	sinh	phải	chịu	đựng	trong	đời	sống.	Khi	nhìn	Khổ	đế
qua	thuyết	tánh	Không,	nghĩa	là	qua	định	thức	duyên	khởi,	nó	không	phải	là	một	hiện	tượng	hữu	tính.	Nó	chỉ	là	cái
tên	gọi	của	hiện	thực	mà	ta	thấy	phải	thoát	ly.	Kinh	nghiệm	hiển	nhiên,	cụ	thể,	tạo	nên	ở	ta	cơ	cấu	của	tri	thức	để
thừa	nhận	một	cách	không	thể	chối	cãi	rằng	ta	không	thể	chịu	đựng	nổi	hiện	thực	đó,	dù	nó	giả	danh	hay	không
phải	giả	danh.	Mười	hai	nguyên	nhân	trong	Tập	đế	mô	tả	cho	thấy	kinh	nghiệm	mà	ta	gọi	là	hiển	nhiên	một	cách
không	thể	chối	cãi	đã	là	sai	lầm	nguyên	thủy.	Ta	không	thể	có	một	kinh	nghiệm	uyên	nguyên	nào	cả,	nếu	ta	không
chuyển	y	nổi	toàn	bộ	cơ	cấu	thân	và	tâm.	Với	thân	và	tâm	này,	mà	mê	hoặc	đã	là	cốt	tủy,	mà	ta	dựng	lên	một	chân
lý	nào	đó,	dù	có	đầy	đủ	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	để	chứng	minh,	nó	vẫn	là	một	ảo	ảnh.	Như	thế,	Đạo	đế	đã	mở	ra	con
đường	giữa	để	dẫn	về	Diệt	đế,	tức	Niết	bàn.	

Tứ	diệu	đế	là	phương	tiện	thuyết	giáo	của	Phật.	Nó	không	giả	định	về	một	tuyệt	đối	nào	cả.	Từ	ngữ	Diệt	đế	được
dựng	lên	là	do	đòi	hỏi	kinh	nghiệm	hiển	nhiên.	Bởi	lẽ	kinh	nghiệm	không	thể	thoát	ly	được	đặc	tính	hướng	về	một
đối	tượng	nào	đó	của	tri	thức.	Khi	toàn	bộ	cơ	cấu	của	thân	và	tâm	này	được	chuyển	y,	Tứ	diệu	đế	phải	được	vượt
qua.	Mọi	giả	định	đều	nằm	trong	tứ	diệu	đế.	Nhưng	tứ	Diệu	đế	không	phải	là	định	nghĩa	hay	mô	tả	hiện	thực	tuyệt
đối.	Do	đó,	diễn	tiến	phủ	định	trong	tiền	đề	của	trung	quán,	vốn	dĩ	là	phương	tiện,	không	chứa	đựng	một	giả	định
nào	về	Hiện	Thực	Tuyệt	Đối	cả.	

Chúng	ta	có	thể	thấy	rõ	diễn	tiến	phủ	định	như	thế,	đặt	trên	tứ	Diệu	đế,	mà	Tâm	kinh	Bát	nhã	đúc	kết	dưới	năm
nhịp:	gate	gate	pàragate	pàrasangate	bodhi	svahà.	Bốn	nhịp	đầu	là	đoạn	đường	vượt	qua	Tứ	đế.	Nhịp	cuối	là	bước
đi	của	giác	ngộ.	Nếu	nói	theo	"nhị	trí"	nghĩa	là	Phương	tiện	trí	và	Thật	huệ	trí,	bốn	nhịp	đầu	là	bước	đi	của	Phương
tiện	và	nhịp	cuối	là	bước	đi	của	Thật	huệ.	Phương	tiện,	cho	nên	có	thể	nói	Có	hay	nói	Không,	giả	định	hay	phi	giả
định.	Thật	huệ,	một	khi	đã	vượt	ra	ngoài	Tứ	đế,	thì	với	cơ	cấu	thân	và	tâm	hiện	tại,	ta	không	thể	biết	Hiện	Thực
Tuyệt	Đối	là	gì.	

Như	vậy,	Tứ	diệu	đế	có	thể	được	gọi	là	khung	khổ	luận	lý	học	của	Phật	giáo.	Ý	nghĩa	phủ	định	của	Trung	quán	chỉ
thể	hiện	một	cách	thấu	triệt	khi	mà	ta	thấu	triệt	lý	Tứ	đế.	Đó	là	giai	đoạn	đầu	tiên	trở	về	Chánh	trí,	mà	các	bộ	phái
Tiểu	thừa	mệnh	danh	là	Kiến	đạo.	Thấy	được	lý	Tứ	đế,	rồi	mới	khởi	hành	để	vượt	qua	Tứ	đế.



 

Chương	III	-	Tánh	Không	và	tri	lượng	

1.	Kinh	nghiệm	và	lý	tính	

Kinh	nghiệm	là	sự	tích	tập	những	ấn	tượng	tri	giác	quá	khứ.	Nhận	định	này	sẽ	có	giá	trị	để	từ	đó	chúng	ta	thấy,	như
trình	bày	sau	đây,	ý	nghĩa	về	sự	trùng	phức	trong	những	nguyên	tắc	của	tri	thức,	những	nguyên	tắc	thiết	lập	luận	lý
học	mà	bản	chất	trùng	phức	của	nó	chỉ	có	thể	giải	quyết	bằng	cách	đưa	ngôn	ngữ	đi	đến	chỗ	toàn	vẹn	của	nó	trong
công	việc	diễn	đạt	thuyết	tánh	Không	nhưng	thất	bại	với	khả	năng	mô	tả	Tuyệt	đối	để	từ	đó	làm	sáng	tỏ	vai	trò	của
ngôn	ngữ	tựu	thành	Trung	đạo.	

Nhận	định	về	kinh	nghiệm	như	thế	chúng	ta	có	thể	tìm	thấy	trong	tiến	trình	sự	sống	qua	mười	hai	nhân	duyên	mà	ở
đó	kinh	nghiệm	uyên	nguyên	đã	bị	đánh	mất	vào	bóng	tối	vô	minh	và	đã	tự	đóng	khung	vào	những	phạm	trù	của	tri
thức.	

Chúng	ta	sẽ	không	cố	gắng	đưa	ra	những	phạm	trù	tiên	nghiệm	của	tri	thức.	Những	phạm	trù	này,	nói	một	cách
tổng	quát,	thật	sự,	chỉ	là	những	ấn	tượng	luôn	luôn	sai	biệt	của	tri	giác	mà	ý	thức	không	vươn	đến	được.	Sai	biệt,
nhưng	do	tác	dụng	của	ý	thức,	chúng	ta	xuất	hiện	với	tính	cách	tương	tự,	và	do	tính	cách	này	các	ấn	tượng	tri	giác
có	vẻ	như	xuất	hiện	trong	những	khung	khổ	của	lý	tính.	Nghĩa	là	những	khung	khổ	ấy	không	phải	tạo	nên	bằng	kinh
nghiệm,	trái	lại,	chúng	là	những	phạm	trù	mà	từ	đó	ấn	tượng	tri	giác	được	kinh	nghiệm.	Khái	niệm	về	khung	khổ
như	thế	tất	nhiên	là	do	kinh	nghiệm	về	sự	tiếp	nối	của	các	ấn	tượng.	Ấn	tượng	này	khởi	lên	và	đi	qua	để	nhường
chỗ	cho	ấn	tượng	khác	được	tiếp	nhận	bởi	tri	giác,	và	ấn	tượng	mới	này	cũng	sẽ	đi	qua	để	tri	giác	tiếp	nhận	ấn
tượng	khác	nữa.	Ấn	tượng	đã	qua,	chìm	vào	quá	khứ;	ấn	tượng	đã	xuất	hiện	nhưng	chưa	đi	qua	thuộc	hiện	tại;	và
ấn	tượng	sẽ	xuất	hiện	nhưng	chưa	đi	qua	hiện	tại;	và	ấn	tượng	sẽ	xuất	hiện	đang	ở	đang	ở	vị	lai.	Trình	tự	tiếp	nối
này	là	một	trong	những	đặc	tính	thiết	lập	khái	niệm	về	lý	nhân	quả,	đặc	tính	vận	chuyển	của	ý	thức,	khi	mà	dòng
vận	chuyển	của	ý	thức	được	nhận	thấy	rõ	thì	mối	liên	hệ	nhân	và	quả	sẽ	được	sáng	tỏ.	Ý	thức	được	nói	đến	ở	đây
chỉ	chung	cho	tất	cả	toàn	bộ	tâm	thức,	tiềm	thức	và	hiện	thức.	Nói	ý	thức	là	đứng	riêng	về	mặt	tác	dụng.	

Tác	dụng	của	ý	thức	là	tri	nhận	của	những	ấn	tượng	quá	khứ,	hiện	tại	và	vị	lai.	Những	ấn	tượng	này	khi	không	được
ý	 thức	 tri	 nhận,	 chúng	ẩn	vào	vùng	 tiềm	 thức.	Ấn	 tượng	 tri	 giác	đi	 qua,	 rơi	 vào	 tiềm	 thức,	 tích	 tụ	 thành	kinh
nghiệm.	Như	thế,	ấn	tượng	tri	giác	sinh	diệt	này	tạo	thành	bản	chất	của	ý	thức.	Ý	niệm	hiện	hữu	với	tác	dụng	như
một	chủ	thể,	nó	hiện	hữu	trong	tương	quan	với	đối	tượng,	tức	các	ấn	tượng.	Trong	giao	tế	tác	dụng	này,	cả	hai,	chủ
và	khách	đều	hiện	tại.	Ấn	tượng	dù	thuộc	quá	khứ,	lúc	nó	được	ý	thức	hoài	niệm	đến,	ấn	tượng	ấy	cũng	hiện	hữu
trong	hiện	tại.	

Những	ấn	tượng	quá	khứ	được	tích	lập	tạo	cho	ý	thức	một	thái	độ	nhận	thức	đối	với	những	ấn	tượng	tri	giác	mới.
Do	sự	tương	tự	của	các	ấn	tượng,	không	một	tri	giác	nào	hoàn	toàn	mới	mẻ	đối	với	ý	thức.	

Các	ấn	tượng	tri	giác	vận	chuyển	tiếp	nối	như	một	dòng	sông	chảy	xiết.	Dòng	nước	trôi	chảy	liên	miên,	những	giọt
nước	không	bao	giờ	lặp	lại,	nhưng	tất	cả	những	giọt	nước	đều	có	hình	ảnh	giống	nhau.	Do	đó,	dù	tự	thể	của	chúng
luôn	luôn	sai	biệt,	nhưng	hình	ảnh	của	chúng	không	sai	biệt,	mới	lạ,	đối	với	ý	thức.	Nói	cách	khác,	nó	không	là	hiện
tại	đơn	thuần,	mà	có	vẻ	như	được	lặp	lại.	Tính	cách	lặp	lại	qua	thái	độ	nhìn	của	ý	thức	như	thế	thiết	lập	nên	một
khung	khổ	cố	định,	để	tự	vận	chuyển	của	các	ấn	tượng	được	lặp	đi	lặp	lại.	

Chúng	ta	không	cần	phải	đi	xa	thêm	đối	với	dòng	vận	chuyển	của	ý	thức.	Tất	nhiên,	những	điều	được	nói	đến	về
dòng	tâm	thức	được	đặt	trên	một	nguyên	tắc	căn	bản	của	suy	luận	và	phân	tích,	mà	nguyên	tắc	ấy	không	có	chứng
lý	bảo	đảm	nào	ngoài	kinh	nghiệm	nhận	thức.	Mà	như	đã	nói,	kinh	nghiệm	ấy	là	sự	tích	lập	của	những	ấn	tượng	quá
khứ.	Chúng	được	tích	lập	để	tạo	thành	thái	độ	tri	nhận	của	ý	thức,	và	thái	độ	ấy	đã	nhìn	sự	vận	chuyển	của	các	ấn



tượng,	mà	ta	thấy,	với	hai	tính	cách	tiếp	nối	và	tương	tự;	tương	tự	trong	ý	nghĩa	lặp	lại.	Thái	độ	tri	nhận	này	của	ý
thức	đã	biến	thành	kinh	nghiệm	tích	tụ	thành	lý	tính	của	hiện	hữu.	Như	thế,	nguyên	tắc	căn	bản	mà	ta	đặt	những
suy	luận	và	phân	tích	trên	đó,	nguyên	tắc	nhân	quả,	chỉ	là	thiết	định	của	ý	thức;	thiết	định	do	nhìn	tính	cách	tiếp
nối	và	tương	tự	của	kinh	nghiệm,	của	các	ấn	tượng	tích	lập.	Rồi	ta	sẽ	thấy,	qua	những	phê	bình	về	các	tri	lượng	ở
sau	đây,	trong	chương	này,	hiện	tượng	sinh	diệt,	dòng	vận	chuyển	của	tâm	thức,	mọi	lý	tính	của	hiện	hữu,	tất	cả
đều	được	thiết	lập	không	vượt	ngoài	giả	định	và	trùng	phức.	Như	thế,	khi	ta	phân	biệt	mối	tương	quan	giữa	kinh
nghiệm	và	lý	tính,	dù	phân	biệt	với	thừa	nhận	rằng	mối	tương	quan	ấy	như	huyễn,	ta	vẫn	không	vượt	ngoài	giả
định	và	trùng	phức.	Điều	này	càng	cho	ta	thấy	tầm	quan	trọng	của	ngôn	ngữ	trong	những	mô	tả	về	hiện	tượng	sinh
diệt,	mà	Trung	quán	đã	đặt	cho	nó	cái	vai	trò	trung	đạo.	Trùng	những	mô	tả	như	thế,	khi	một	hiện	thực	được	gọi
tên,	thì	tên	gọi	ấy	đã	là	lý	tính	của	nó.	Một	tên	gọi	tất	nhiên	là	một	phát	biểu	về	hiện	thực,	như	thế,	nó	là	một	định
nghĩa	của	hiện	thực	này.	Khi	một	hiện	thực	được	định	nghĩa,	hiện	thực	ấy	đã	được	thiết	lập	lý	tính	hiện	hữu	của	nó.
Và	một	tên	gọi	là	nơi	tích	lập	những	kinh	nghiệm	và	quá	khứ,	một	quá	khứ	xa	vời	của	nhân	loại.	Tên	gọi	ấy	chỉ	vào
một	hiện	thực,	mà	ta	phải	công	nhận	là	hiện	thực	ấy	biến	diệt	liên	lĩ;	nhưng	từ	một	quá	khứ	xa	xăm	cho	đến	sát	na
hiện	tại,	nó	chỉ	có	một	tên	gọi	nào	đó;	và	khi	gọi	tên	này	được	nói	lên,	được	suy	tưởng	đến,	thì	hiện	thực	được	tri
nhận	không	còn	là	một	hiện	hữu	đơn	thuần;	nó	có	lịch	sử	của	nó.	Chính	nó,	tên	gọi	là:	nhất	thể	của	hiện	tượng	đa
thù;	và	"sử	ký"	của	một	hiện	thực	được	lưu	truyền	từ	thế	kỷ	này	đến	thế	kỷ	khác	là	tên	gọi.	Như	thế,	tên	gọi	của
hiện	thực	đã	chứa	đựng	kinh	nghiệm	tích	tập	về	nó,	mà	cũng	chứa	đựng	luôn	cả	lý	tính	về	hiện	hữu	của	nó.	

Ta	thấy,	kinh	nghiệm	được	tích	tập	do	thái	độ	nhìn	của	ý	thức	đối	với	tính	cách	vận	chuyển	của	các	ấn	tượng	tri
giác	là	cách	thế	tồn	tại	của	nó.	Cách	thế	tồn	tại	như	vậy	đã	gợi	lên	mối	dây	liên	hệ	nhân	quả	của	các	ấn	tượng.	Ấn
tượng	này	đi	qua	là	điều	kiện	để	cho	ấn	tượng	khác	xuất	hiện.	Tính	cách	lặp	lại	của	ấn	tượng	quá	khứ	đối	với	một
ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	là	cách	thế	xuất	hiện	của	ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	này.	Ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	ấy	như	là
kích	thích	sự	lặp	lại	một	ấn	tượng	quá	khứ,	và	ấn	tượng	quá	khứ	được	lặp	lại	như	là	kích	thích	ý	thức	tiếp	nhận	ấn
tượng	mới.	Đó	cũng	là	mối	liên	hệ	nhân	quả.	

Như	thế,	đặc	tính	của	khái	niệm	nhân	quả	là	khái	niệm	về	thời	gian.	Đó	chính	là	tính	cách	vận	chuyển	của	ý	thức;
mà	bản	chất	của	ý	thức	là	kinh	nghiệm,	là	sự	tích	tập	của	các	ấn	tượng	tri	giác;	cho	nên,	dòng	vận	chuyển	của	ý
thức	chính	là	cách	thế	xuất	hiện	và	tồn	tại	của	các	ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	sinh	diệt	liên	lỉ,	thì	những	ấn	tượng	quá
khứ	khi	hiện	hữu	như	là	đối	tượng	của	ý	thức,	nó	cũng	là	hiện	tại.	Do	đó,	một	ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	được	ý	thức
tiếp	nhận,	qua	hình	ảnh	của	ấn	tượng	tri	giác	không	phải	là	đơn	thuần	hiện	tại	đối	với	ý	thức.	Hiện	tại	được	chồng
chất	bởi	kinh	nghiệm	quá	khứ,	và	ấn	tượng	gọi	là	tri	giác	hiện	tại	thực	sự	chỉ	là	hiện	hữu	bây	giờ	và	ở	đây;	hiện	hữu
ấy	đã	được	đặt	vào	khung	khổ	cố	định	của	một	điểm	nào	đó	trong	thời	gian	và	không	gian.	Điều	này	cũng	cho	ta
thấy	một	hiện	thực	khi	hiện	hữu	như	thế	đã	đánh	mất	thể	tính	tuyệt	đối	của	nó.	Hiện	thực	hiện	hữu	bây	giờ	và	ở
đây,	một	khi	ý	thức	nhìn	nó	qua	phạm	trù	nhân	quả,	thì	hiện	hữu	uyên	nguyên	của	nó	sẽ	được	hỏi	rằng	từ	lúc	nào
và	ở	đâu.	Câu	hỏi	đó	là	bước	tiến	quyết	định	thiết	lập	lý	tính	của	hiện	hữu.	Như	thế,	đặc	tính	của	khái	niệm	nhân
quả	là	khái	niệm	về	thời	gian.	Đó	chính	là	tính	cách	vận	chuyển	của	ý	thức,	mà	bản	chất	của	ý	thức	là	kinh	nghiệm,
là	sự	tích	tập	của	các	ấn	tượng	tri	giác;	cho	nên,	dòng	vận	chuyển	của	ý	thức	là	kinh	nghiệm,	là	sự	tích	tập	của	các
ấn	tượng	tri	giác;	cho	nên,	dòng	vận	chuyển	của	ý	thức	chính	là	cách	thế	xuất	hiện	và	tồn	tại	của	các	ấn	tượng	tri
giác;	cho	nên,	dòng	vận	chuyển	của	ý	thức	chính	là	cách	thế	xuất	hiện	và	tồn	tại	của	các	ấn	tượng	quá	khứ	khi	hiện
hữu	như	là	đói	tượng	của	ý	thức,	nó	cũng	là	hiện	tại.	Do	đó,	một	ấn	tượng	tri	giác	hiện	tại	được	ý	thức	tiếp	nhận,
qua	hình	ảnh	của	ấn	tượng	quá	khứ,	thì	một	ấn	tượng	tri	giác	không	phải	là	đơn	thuần	hiện	tại	đối	với	ý	thức.	Hiện
tại	được	chồng	chất	bởi	kinh	nghiệm	quá	khứ,	và	ấn	tượng	gọi	là	tri	giác	hiện	tại	thực	sự	chỉ	là	hiện	hữu	bây	giờ	và
ở	đây;	hiện	hữu	ấy	đã	được	đặt	vào	khung	khổ	cố	định	của	một	điểm	nào	đó	trong	thời	gian	và	không	gian.	Điều
này	cũng	cho	thấy	một	hiện	thực	khi	hiện	hữu	như	thế	đã	đánh	mất	thể	tính	tuyệt	đối	của	nó.	Hiện	thực	hiện	hữu
bây	giờ	và	ở	đây,	một	khi	ý	thức	nhìn	nó	qua	phạm	trù	nhân	quả,	thì	hiện	hữu	uyên	nguyên	của	nó	sẽ	được	hỏi	rằng
từ	lúc	nào	và	ở	đâu.	Câu	hỏi	đó	là	bước	tiến	quyết	định	thiết	lập	lý	tính	của	hiện	hữu.	Như	thế,	lý	tính	là	sự	thống
nhất	các	kinh	nghiệm	sai	biệt	về	các	cách	thế	của	hiện	hữu.	Nghĩa	là,	nó	làm	nền	tảng	cho	một	hiện	hữu.	Hiện	hữu
đa	thù	sai	biệt	nếu	không	được	thống	nhất	trên	một	nền	tảng	nào	đó,	chúng	không	thể	trở	thành	kinh	nghiệm	tích
tập	của	ý	thức.	



Trong	khi	lý	tính	là	nền	tảng	thống	nhất	của	kinh	nghiệm,	thì	ngược	lại,	kinh	nghiệm	là	yếu	tố	thiết	lập	lý	tính.	Kinh
nghiệm	thì	đa	thù	và	lý	tính	là	nhất	thể.	Cả	hai,	như	ta	thấy,	không	phải	đồng	nhất,	cũng	không	phải	là	dị	biệt.	Điều
này	làm	sáng	tỏ	đặc	tính	khuất	khúc	của	lý	tính:	"Vạn	pháp	qui	nhất,	nhất	qui	hà	xứ?"	Tất	nhiên	là	"Nhất	quy	vạn
pháp".	Và	nếu	trả	lời	như	thế	tức	không	trả	lời	gì	cả.	

Một	câu	hỏi	được	đặt	ra	tất	có	mục	đích	muốn	mở	ra	một	chân	trời	mới	cho	tư	tưởng.	Tuy	nhiên,	bất	cứ	câu	hỏi
nào,	như	Long	Thụ	đã	nói,	nếu	không	được	thiết	lập	trên	thuyết	tánh	Không,	thì	nó	đã	đóng	khung	sẵn	cho	câu	trả
lời,	và	như	thế,	câu	trả	lời	thực	sự	không	trả	lời	gì	cả.	

Câu	hỏi	không	được	thiết	lập	trên	thuyết	tánh	Không,	nghĩa	là	được	hỏi	từ	hai	vị	trí:	nhân	hay	quả.	Khi	đứng	về	vị
trí	kết	quả	để	hỏi	về	một	sự	thể,	tức	hỏi	về	nhân	của	nó.	Nói	cách	khác,	hỏi	về	nhân	của	một	sự	thể,	tức	đã	mặc
nhiên,	hoặc	vị	trí	nhân	hoặc	vị	trí	quả.	Điều	này	không	thể	tránh.	

Vấn	đề	trên	được	Long	Thụ	đề	cập	đến	trong	chương	V	của	Trung	luận,	dưới	hình	thức	phá	"ngũ	uẩn"	mà	phần	kết
luận	của	chương	này	đã	nói	rõ	về	cách	đặt	câu	hỏi	và	trả	lời.	Ngũ	uẩn	tức	là	năm	yếu	tố	kết	hợp	thành	một	ngã	thể.
Ta	thử	hỏi:	"Ngã	thể	ấy	thực	hữu	hay	giã	hữu?"	Câu	hỏi	này	được	chọn	vị	trí	nhân.	Với	những	yếu	tố	như	thế,	yếu
tố	sắc,	thọ,	hưởng,	hàng	và	thức,	khi	chúng	tập	hợp	lại,	thì	kết	quả	của	sự	tập	hợp	ấy	như	thế	nào?	Đó	là	đứng	trên
vị	trí	nhân	để	hỏi	về	quả.	Câu	hỏi	này	đã	chứa	đựng	một	khẳng	định	mặc	nhiên,	đó	là	thừa	nhận	thực	hữu	tính	của
năm	yếu	tố	kết	hợp	thành	Ngã	thể.	Không	một	trả	lời	nào	có	thể	thoả	mãn	cho	câu	hỏi	này.	Nếu	thừa	nhận	có	Ngã
thể,	ở	tổ	hợp	lớn,	còn	tổ	hợp	nhỏ,	như	tổ	hợp	sắc,	tổ	hợp	thọ,	v.v.	lại	được	thừa	nhận.	Trả	lời	như	thế	là	tự	mâu
thuẫn.	Trái	lại,	nếu	thừa	nhận	có	Ngã	thể,	thì	Ngã	thể	ấy	được	tìm	thấy	ở	đâu?	Nó	do	sắc,	thọ,	hưởng,	hành	và	thức
cũng	thế.	

Theo	trình	bày	của	Long	Thụ	trong	chương	V,	ta	thấy	rằng,	khi	một	câu	hỏi	chọn	vị	trí	nhân	để	hỏi	về	quả,	thì	ta
không	cần	thiết	trả	lời	về	quả	ấy,	mà	phải	hỏi	nhân	được	thừa	nhận	ấy	có	đủ	tư	cách	làm	nhân	cho	quả	được	hỏi
đến	hay	không?	Như	thế,	Long	Thụ	trả	lời	thẳng	vào	tư	cách	của	nhân,	đó	là	sắc,	thọ,	tưởng,	hành	và	thức;	chúng	là
hiện	hữu	giả	danh,	phi	thực,	thì	làm	thế	nào	có	thể	xác	định	về	kết	quả	của	chúng,	dù	xác	định	kết	quả	ấy	có	hay
không	có.	

Do	đó,	một	câu	hỏi,	đúng	với	ý	nghĩa	một	câu	hỏi	đi	tìm	chân	trời	mới	cho	tư	tưởng,	phải	căn	cứ	trên	tánh	Không,
nghĩa	là	một	nghi	vấn	mệnh	đề	không	chứa	đựng	một	khẳng	định	mặc	nhiên	nào	cả.	Câu	hỏi	như	thế	được	diễn	ra
như	thế	nào?	Một	câu	hỏi	bằng	im	lặng	và	trả	lời	cũng	bằng	im	lặng	như	đóa	hoa	trên	tay	Phật	và	nụ	cười	của	Ca
Diếp.	

Một	sự	thể	khi	đã	được	thừa	nhận	thực	hữu	tính,	thì	hỏi	về	lý	tính	hiện	hữu	của	nó	là	điều	vô	ích.	Lý	tính	được
chứng	thực	do	kinh	nghiệm,	và	kinh	nghiệm	được	tri	nhận	do	lý	tính.	Đó	là	tương	quan	nhân	quả.	Coi	một	sự	thể
như	là	quả,	tất	nhiên	phải	có	nhân	của	nó.	Như	thế,	giá	trị	của	nhân	được	tìm	thấy	tùy	thuộc	vào	cách	nhìn	đối	với
quả.	Thí	dụ,	chứng	minh	về	hiện	hữu	của	một	Thần	Ngã	sáng	tạo	thế	gian.	Nếu	Thần	Ngã	ấy	được	nhìn	qua	các	sự
mà	người	ta	có	thể	thấy:	tất	cả	sự	vật	này	đều	có	nhân	của	nó,	vậy	nhân	của	Thần	Ngã	là	gì?	Ở	đây,	Thần	Ngã	được
xác	định	rồi,	xác	định	theo	"Loại	thể"	nào	đó.	Dĩ	nhiên,	với	câu	hỏi	như	thế,	bất	cứ	trả	 lời	bằng	cách	nào	cũng
không	đúng.	

Tương	quan	nhân	quả	ấy,	nói	một	cách	đại	khái,	có	quả	là	vì	có	nhân;	và	ngược	lại.	Thừa	nhận	có	sắc,	là	thừa	nhận
có	những	yếu	tố	của	sắc.	Gọi	đó	là	những	yếu	tố	của	sắc,	là	vì	chúng	kết	hợp	thành	sắc.	Do	đó,	"nếu	bỏ	đi	những	yếu
tố	của	sắc	thì	sắc	không	thể	có;	và	nếu	bỏ	đi	sắc,	thì	những	yếu	tố	của	sắc	cũng	không	có".	Như	thế,	nếu	ta	nói	rằng
sự	thể	hiện	hữu	phải	có	lý	tình	hiện	hữu	của	nó.	Mệnh	đề	phát	biểu	này	cũng	bằng	thừa.	Sự	thể	ấy	đã	được	khẳng
định	một	cách	mặc	nhiên.	Nhưng	lý	do	của	khẳng	định	mặc	nhiên	ấy	là	gì?	Cũng	sự	thể	ấy,	nếu	ta	đặt	nó	trên	chiều
Tuyệt	đối,	ta	sẽ	không	thể	định	nghĩa	được	nó.	Không	thể	định	nghĩa	được	nó,	tất	nhiên	cũng	không	thể	xác	định
được	lý	do	hiện	hữu	của	nó.	



Lý	tính	được	chứng	thực	bằng	kinh	nghiệm	và	kinh	nghiệm	được	chứng	thực	bằng	lý	tính.	Mà	đó	lại	là	những	kinh
nghiệm	sai	lầm!	Như	thế,	mọi	thiết	định,	giả	định.	Mô	tả,	diễn	đạt	của	chúng	ta	đều	vô	nghĩa.	Kinh	nghiệm	bắt	nguồn
từ	tri	giác,	mà	ta	thấy	trong	tiến	trình	12	nhân	duyên,	tri	giác	là	kết	quả	của	cảm	xúc,	và	cảm	xúc	tùy	thuộc	khí	chất
của	mỗi	người.	Như	thế,	cả	những	lý	thuyết	siêu	hình,	huyền	học	đều	bắt	nguồn	từ	cảm	xúc	và	tri	giác	của	người.
Đó	là	điều	mà	Phật	đã	đề	cập	đến	trong	kinh	Phạm	võng	thuộc	Trường	bộ	kinh.	Đem	kinh	nghiệm	để	chứng	thực
giá	trị	cho	lý	tính	bất	cứ	hiện	hữu	nào	đó	đều	đã	bắt	nguồn	từ	sai	lầm	căn	bản.	Điều	mà	Trung	quán	nhắm	đến,
không	phải	giá	trị	của	kinh	nghiệm	và	lý	tính.	Mà	chính	là	sự	phát	biểu	chưa	đựng	cả	kinh	nghiệm,	và	tất	nhiên	phải
đặt	trên	một	nền	tảng	nào	đó.	Như	thế,	một	phát	biểu	chứa	đựng	cả	kinh	nghiệm	và	lý	tính.	Phát	biểu	đó	có	nói	lên
được	điều	gì	không?	Trung	quán	cho	thấy	nó	không	nói	lên	được	điều	gì	cả.	

2.	Bốn	tri	lượng	

Có	bốn	tri	lượng:	hiện	lượng,	tỉ	lượng,	thí	dụ	lượng	và	chí	giáo	lượng.	

Hiện	lượng,	nói	một	cách	tổng	quát,	là	tri	giác	hiện	tại.	Ở	đây,	hiện	tại	được	hiểu	như	thế	nào?	

Định	lý	vô	thường	của	Phật	giáo	được	nhìn	dưới	hai	chu	kỳ	sinh	diệt:	chu	kỳ	lớn	và	chu	kỳ	nhỏ.	Chu	kỳ	lớn	như
hiện	tượng	thành	hoại	của	vũ	trụ.	Chu	kỳ	này	quá	lớn	so	với	đời	sống	con	người.	Do	đó,	chỉ	được	nhận	thức	bằng
suy	luận.	Chu	kỳ	sinh	diệt	của	một	đời	sống,	từ	lúc	sinh	cho	đến	lúc	chết.	Đó	cũng	là	một	chu	kỳ	lớn.	Nó	là	đối
tượng	của	tri	thức	thường	nghiệm.	Một	chu	kỳ	nhỏ	nhất,	siêu	nghiệm	và	chính	nó	mới	mang	đầy	đủ	ý	nghĩa	hiện
tượng	vô	thường,	đó	là	chu	kỳ	sát	na	sinh	diệt.	Vật	thể	xuất	hiện	trong	bạn	kỳ	rất	ngắn	này	mới	chính	là	được	nhận
thức	bằng	hiện	lượng.	

Trong	luận	Câu	xá,	Thế	Thân	định	nghĩa	"sát	na	là	một	hạn	kỳ	cực	tiểu	để	một	thể	tính	được	tựu	thành	và	biến	mất
ngay".	Một	vật	thể	khi	thể	tích	của	nó	tựu	thành,	bấy	giờ	nó	mới	có	tác	dụng.	Tác	dụng	đó	là	làm	đối	tượng	cho	tri
giác.	

Tính	cách	tồn	tại	của	một	vật	thể,	trên	phương	diện	không	gian,	nó	được	phân	tích	đến	độ	không	thể	phân	tích
được	nữa	gọi	là	cực	vi;	trên	phương	diện	thời	gian	cũng	thế,	hạn	kỳ	sinh	diệt	của	nó	được	phân	tích	đến	độ	không
thể	phân	tích	được	nữa,	ở	mức	độ	này,	hạn	kỳ	của	nó	là	sát	na	sinh	diệt.	

Với	đặc	tính	sát	na	sinh	diệt	này,	một	vật	thể,	theo	các	nhà	Hữu	bộ	và	Kinh	bộ	không	có	sự	chuyển	động.	Một	vật
thể	chuyển	động	có	nghĩa	là	khởi	lên	ở	chỗ	này	và	biến	mất	ở	chỗ	khác.	Như	thế,	hạn	kỳ	sinh	diệt	của	nó	tối	thiểu
phải	là	hai	sát	na.	Một	sát	na	khởi	lên	mà	không	biến	mất	ngay	để	nhường	chỗ	cho	một	sát	na	khác,	thì	ý	nghĩa	sinh
diệt	tiếp	nối	của	các	sát	na	sẽ	không	có.	Vật	thể	mà	tri	thức	thường	nghiệm	nhận	thấy	nó	sinh	lên	từ	chỗ	này	và	sẽ
biến	mất	ở	chỗ	khác	không	phải	là	đối	tượng	của	tri	thức	hiện	tại.	

Sát	na	sinh	diệt	liên	lĩ,	nhưng	không	có	chuyển	động,	do	đó,	không	có	tác	dụng	nhân	quả.	Tác	dụng	nhân	quả	là	do
thiết	định	phân	biệt	của	ý	thức.	Hiện	lượng,	như	Trần	Na,	định	nghĩa	trong	Nhân	Minh	nhập	chính	lý	luận,	là	 trừ
phân	biệt.	Tri	giác	đơn	thuần	không	phân	biệt	vật	thể	này	với	vật	thể	khác.	Phân	biệt	hàm	ngụ	ý	nghĩa	tỉ	giảo,	suy
luận,	căn	cứ	vào	ấn	tượng	quá	khứ	và	hiện	tại.	Phân	biệt	này,	theo	các	luận	sư	A–tì-đàm	và	những	nhà	luận	lý	học
Phật	giáo,	khởi	lên	ở	sát	na	thứ	hai,	sau	sát	na	của	tri	giác	hiện	tại.	Như	thế,	suy	luận	hay	tỉ	lượng	là	căn	cứ	vào	tổng
tướng	để	phân	biệt,	trong	khi	đối	tượng	của	tri	giác	là	tự	tướng.	Tổng	tướng	là	một	vật	thể	được	nhìn	qua	ba	thời:
quá	khứ,	hiện	tại	và	vị	lai.	Khi	các	vật	thể	được	nhìn	bằng	tổng	tướng	như	thế,	mối	liên	hệ	nhân	quả	của	chúng	mới
được	phân	biệt	bởi	suy	luận.	Mối	liên	hệ	nhân	quả	đó	thực	sự	chỉ	là	sự	tiếp	nối	của	các	ấn	tượng	tri	giác.	

Sát	na	sinh	diệt	không	có	tác	động	của	luật	nhân	quả.	Đây	là	quan	điểm	của	Thế	Thân	được	trình	bày	trong	luận
Câu	xá,	mà	chắc	chắn	là	do	ảnh	hưởng	thuyết	sát	na	hiện	tại	thực	hữu,	quá	khứ	và	vị	lai	không	có	thực	thể,	của	Kinh
bộ.	Quan	điểm	này	được	trình	bày	như	sau:	Theo	Chánh	lượng	bộ,	pháp	khi	khởi	lên,	do	điều	kiện	nào	đó	tác	động



và	khi	biến	mất	cũng	phải	do	điều	kiện	nào	đó	tác	động.	"Điều	kiện	nào	đó"	ở	đây	là	nguyên	nhân	ngoại	tại.	Pháp
khởi	lên	và	diệt	ngay	tất	nhiên	không	đủ	thời	gian	tối	thiểu	cần	thiết	cho	nguyên	nhân	ngoại	tại	tác	động	để	biến
mất.	Thế	Thân	cho	rằng	quan	điểm	đó	không	đúng.	Pháp	biến	mất	là	vô	thể.	Vô	thể	nên	không	thể	được	coi	như	là
một	kết	quả.	Nói	cách	khác,	pháp	diệt	đi	không	thể	gây	nên	một	kết	quả.	Tác	động	của	nhân	là	để	lại	một	kết	quả.
Nhưng	quả	không	có	thì	 làm	gì	có	nhân.	Để	binh	vực	cho	quan	điểm	của	mình,	Chánh	 lượng	bộ	viện	dẫn	thẩm
quyền	của	hiện	lượng.	Chứng	lý	hiện	lượng	là	thẩm	quyền	không	thể	chối	cãi,	vì	đó	là	hiện	tượng	mà	ai	cũng	thừa
nhận.	Chứng	lý	bằng	hiện	tượng	đó	là	đề	cử	sự	tắt	ngúm	của	lửa.	Ai	cũng	thấy	như	nhau	rằng	lửa	tắt	đi	là	do	hết	củi.
Đó	là	nguyên	nhân	tác	động	sự	chấm	dứt	của	ngọn	lửa.	Thế	Thân	nói,	điều	này	là	phân	biệt	sai	lầm	về	hiện	tượng.
Củi	có	thể	là	nguyên	nhân	khởi	lên	của	ngọn	lửa,	nhưng	nó	không	phải	là	nguyên	nhân	cho	sự	chấm	dứt	của	lửa.	Do
hết	củi	nên	tắt	lửa,	không	có	nghĩa	là	chính	do	củi	làm	cho	tắt	lửa.	Hai	sự	kiện	"hết	củi	và	tắt	lửa"	xảy	ra	như	đồng
thời.	Nhưng	vì	ta	thừa	nhận	củi	là	nguyên	nhân	của	lửa,	do	đó	ta	thấy	hình	như	lửa	tắt	là	do	củi.	Dù	vậy,	nguyên
nhân	tác	động	cho	sự	biến	mất.	Thí	dụ,	nguyên	nhân	tác	động	tiếng	trống	khởi	là	bàn	tay	chẳng	hạn,	nhưng	khi
tiếng	trống	biến	mất,	không	phải	do	chính	bàn	tay	làm	cho	nó	biến	mất.	Suy	diễn	về	quan	điểm	này	của	Thế	Thân,
ta	có	thể	nói,	Diệt	đế	không	phải	do	gây	những	nguyên	nhân	để	tiêu	diệt	những	phiền	não	thuộc	Tập	đế;	Diệt	đế
vượt	ngoài	tác	động	nhân	quả.	Nhưng	những	phiền	não	của	Tập	đế	là	hướng	tâm	thức	quay	về	dòng	hoàn	diệt.	Điều
này	cho	ta	thấy	rõ	ý	nghĩa	của	Tâm	kinh:	"Không	có	vô	minh	cũng	không	có	sự	chấm	dứt	của	vô	minh,	cho	đến
không	có	khổ	quả	là	sự	già	và	chết;	cũng	không	có	sự	chấm	dứt	của	khổ	quả	là	sự	già	và	chết".	Ở	chỗ	này	thì	Đại
thừa	hay	Tiểu	thừa	đều	có	một	căn	bản	nhận	thức	chung	rất	sâu	xa	về	tứ	đế.	

Sau	Thế	Thân,	một	luận	sư	tự	mệnh	danh	là	Hữu	Bộ	chính	thống,	luận	sư	Chúng	Hiền,	đã	bác	bỏ	quan	điểm	nhân
quả	của	Thế	Thân.	Ông	cũng	đồng	ý	với	Thế	Thân	rằng	pháp	biến	mất	không	do	nguyên	nhân	ngoại	tại,	nhưng
không	phải	nó	biến	mất	hoàn	toàn	không	do	nguyên	nhân	nào	cả,	mà	có	nguyên	nhân,	đó	là	nguyên	nhân	nội	tại.	Có
nguyên	nhân	nội	tại,	do	đó,	pháp	khởi	lên	và	biến	mất	ngay,	không	phải	chờ	đợi	với	một	thời	gian	tối	thiểu	để	cho
nguyên	nhân	ngoại	tại	tác	động	như	Chánh	lượng	bộ	chủ	trương.	Điều	này	không	trái	với	thuyết	sát	na	sinh	diệt.	

Qua	ý	kiến	của	La	Thập,	khi	trả	lời	cho	một	bức	thư	của	Huệ	Viễn,	hỏi	về	lẽ	sinh	diệt	nhất	thời	hay	dị	thời,	nghĩa	là
trong	một	sát	na	hiện	tại,	hay	nhiều	sát	na,	có	thể	cho	ta	thấy	rõ	ý	nghĩa	của	Phật	về	lẽ	sinh	diệt.	La	Thập	nói,	"Phật
dạy	thẳng	rằng	nội	thân	của	con	người	thì	có	sinh,	lão,	bệnh,	tử,	niệm	niệm	không	đình	trú;	bên	ngoài	thì	lá	vàng	cỏ
úa	 rơi	 rụng	điêu	 linh	 cũng	không	phải	hằng	 thường.	Bản	ý	Phật	 là	 khiến	 con	người	không	khởi	 lên	kiến	 chấp
thường	tại,	nhằm	bỏ	thế	pháp,	thực	hành	chánh	đạo	mà	thôi;	thực	sự,	Phật	không	nói	nhất	thời	hay	dị	thời	gì	cả.
Những	phân	biệt	này	là	do	Ca	chiên	diên	đó".	Ca	chiên	diên	là	người	đầu	tiên	gây	dựng	hệ	thống	Hữu	bộ.	

Những	điều	được	nói	ra	chỉ	là	nói	theo	tri	thức	thường	nghiệm.	Phật	pháp	được	nói	ra	không	phải	cho	Thánh	Trí
mà	là	cho	thế	tục.	Do	đó,	phải	nói	bằng	ngôn	ngữ	thế	tục.	Phân	biệt	theo	tri	thức	thường	nghiệm	thế	tục.	Trong	tất
cả	những	nhận	thức	đơn	thuần,	không	bị	chi	phối	bởi	kinh	nghiệm	hay	truyền	thống	và	ngay	cả	đến	tư	dục	nào	cả,
thì	nhận	thức	đó,	nhận	thức	hiện	lượng,	có	thẩm	quyền	tối	thượng,	là	chứng	lý	vững	chắc	nhất.	Nhưng,	thẩm	quyền
đó	tối	thượng	đến	mức	nào?	Đến	mức	tương	đối	thôi.	Cứ	như	quan	điểm	của	Nam	phương	luận	bộ,	họ	cũng	thừa
nhận	rằng	đối	tượng	của	năm	thức	thân	nhất	định	là	hiện	tại,	đó	là	những	tri	giác	hiện	tại,	và	đối	tượng	của	ý	thức
có	thể	là	quá	khứ,	hiện	tại,	vị	lai	hay	vượt	ngoài	thời	gian,	nhưng	họ	nói	năm	thức	thân	(gọi	là	thức	thân,	vì	sở	ý
thức	của	những	thức	này	ở	trên	thân	thể)	và	kể	cả	hai	tâm:	tiếp	thọ	và	suy	đạc	(chúng	là	hai	giai	đoạn	tác	dụng	sơ
khởi	của	ý	thức),	đều	là	những	dị	thục	tâm,	nghĩa	là	những	tâm	thức	do	ảnh	hưởng	của	nghiệp	quá	khứ,	mà	trong
đời	sống	hiện	tại,	tác	động	của	chúng	không	hướng	về	tham,	sân,	si,	cũng	không	hướng	về	vô	tham,	vô	sân	và	vô	si
(chúng	được	gọi	là	vô	nhân	tâm);	tuy	thế,	chúng	không	thoát	khỏi	sự	chi	phối	của	nghiệp	quá	khứ.	

Với	bản	chất	như	thế	tất	nhiên	tri	giác	dù	đơn	thuần	cũng	không	đủ	sức	đạt	đến	chân	tánh	của	thực	tại.	Điều	này	ta
cũng	có	thể	thấy	ở	những	nhà	Duy	thức	học.	Theo	họ,	đối	tượng	của	năm	thức	thân	là	Tánh	cảnh.	Gọi	là	Tánh	cảnh
vì	bản	chất	của	nó	không	bị	biến	đổi	bởi	năm	thức	thân.	Cảnh	đó	là	tướng	phần	và	năm	thức	thân	là	kiến	phần.	Kiến
phần	tri	nhận	tướng	phần	mà	không	biến	đổi	tướng	phần	là	vì	mỗi	phần	đều	có	chủng	tử	riêng	biệt	của	nó.	Trái	lại,
đối	tượng	của	ý	thức	là	độc	ảnh	cảnh.	Trong	trường	hợp	này,	kiến	phần	và	tướng	phần	đều	có	chung	một	chủng	tử,
vì	tướng	phần,	do	bản	chất	của	ý	thức	là	phân	biệt,	bị	biến	tùy	theo	kiến	phần.	Như	ý	thức	suy	niệm	về	lông	rùa



sừng	thỏ,	tướng	phần	đó	là	giả	pháp,	nó	không	có	chủng	tử,	mà	do	thiết	định	của	ý	thức,	tức	kiến	phần.	Chủng	tử
khởi	lên	hiện	hành	là	tướng	phần	và	kiến	phần;	và	hiện	hành	luân	tập	lại	chủng	tử.	Do	tính	cách	huân	tập	này	mà	ý
thức	giả	định	hướng	phần	của	nó	là	Chân	như	để	suy	niệm.	Như	thế,	ý	thức	khi	duyên	Chân	như,	chủng	tử	vô	lậu
được	huân	tập.	Chủng	tử	này	được	huân	tập	vào	Tàng	thức	và	tồn	tại	liên	tục	trường	kỳ	cho	đến	khi	đạt	đến	Cứu
cánh	vị.	Tịnh	thức	thứ	tám	của	Như	Lai	không	chịu	sự	huân	tập	này,	dù	là	chứng	tử	vô	lậu;	bởi	vì	ở	đây	thế	lực	của
thiện	pháp	quá	mạnh.	Theo	Thành	duy	thức,	bảy	chuyển	thức	(A	lại	gia	không	phải	là	chuyển	thức),	khi	huân	tập
chủng	tử,	kể	cả	hữu	lậu	và	vô	lậu,	có	bốn	đặc	tính:

1.	 Hữu	sinh	diệt,	đặc	tính	của	chuyển	thức	là	vô	thường,	dòng	vận	chuyển	của	chúng	sinh	diệt	tiếp
nối.	Pháp	vô	thường	mới	có	tác	dụng,	và	như	thế	mới	có	khả	năng	huân	tập.	Các	vô	vị	không	có	khả
năng	huân	tập,	vì	tiền	hậu	bất	biến	nên	không	có	tác	dụng	sinh	trưởng.

 
2.	 Hữu	 thắng	dụng,	bảy	chuyển	 thức,	mà	đặc	 tính	 là	 sinh	diệt,	 còn	có	 thế	 lực	 tăng	 thịnh:	như	 thế
chúng	mới	có	thể	dẫn	tập	khí.

 
3.	 Hữu	tăng	giảm,	bảy	chuyển	thức	còn	có	đặc	tính	tăng	và	giảm,	do	đó	chúng	có	thể	duy	trì	và	gieo
trồng	tập	khí.	Phật	quả	viên	mãn	không	có	đặc	tính	này,	vì	ở	đó	thiện	pháp	không	tăng	không	giảm:
nếu	Phật	quả	mà	có	tăng	và	giảm	thì	Phật	quả	sẽ	có	sự	hơn	và	kém	ở	phút	trước	và	phút	sau.

 
4.	 Hữu	hòa	hiệp,	hòa	hiệp	với	sở	huân,	tức	tàng	thức,	mà	chuyển	biến;	chúng	đồng	thời	và	đồng	xứ
với	sở	huân.

Qua	bốn	đặc	tính	về	khả	năng	huân	tập	của	các	chuyển	thức	ấy,	ta	có	thể	nói	ngay	rằng,	tánh	cảnh	một	khi	còn
là	hiện	hành	của	chủng	tử	hữu	lậu,	thì	năm	thức	thân	dù	là	tri	giác	hiện	tại	đơn	thuần,	mà	lẽ	tất	nhiên	cũng	là	hiện
hành	của	chủng	tử	hiện	lượng	chỉ	có	thẩm	quyền	gọi	là	tối	thượng	một	cách	tương	đối.	

Phân	biệt	tự	tướng,	hay	sai	biệt	tướng,	của	đối	tượng	là	hoạt	dụng	của	năm	thức	thân:	đó	là	đặc	tính	của	tri	giác,	là
nhận	thức	bằng	tỉ	lượng.	Nhận	thức	này	căn	cứ	trên	định	luật	nhân	quả.	

Theo	các	nhà	luận	lý	học	Phật	giáo	sau	này,	mà	người	khởi	xướng	là	Trần	Na,	hình	thức	của	suy	luận,	được	gọi	là
nhân	minh	lượng,	gồm	có	ba	phần:	tôn,	nhân	và	dụ.	Trong	hình	thức	suy	luận	này	ta	thấy	mệnh	đề	được	phát	biểu
thường	được	đặt	ở	vị	trí	quả.	Với	hình	thức	như	thế,	ta	cũng	thấy	ngay	là	nó	không	mô	tả	nổi	tuyệt	đối.	Nó	là	sản
phẩm	của	trí	năng	phân	biệt	mà	sự	ly	cách	giữa	chủ	thể	và	đối	tượng	không	thể	nào	bôi	xóa	đi	được.	Khi	trí	năng
phân	biệt	bắt	đầu	chứng	minh	hay	mô	tả	một	hiện	thực,	thì	hiện	thực	đó	đã	đi	qua,	đi	qua	trong	từng	sát	na	sinh
diệt,	cái	còn	lại	để	mô	tả	chỉ	là	một	ấn	tượng	chết	của	thực	tại	mà	thôi.	

Mặc	dù	thế,	tỉ	lượng	không	phải	hoàn	toàn	vô	giá	trị,	mà	trái	lại.	Chiều	dọc	của	nó	hiển	nhiên	là	rất	ngắn,	nhưng
chiều	ngang	của	nó	thì	rộng	lớn	vô	cùng.	Chứng	lý	của	nó	được	lấy	từ	các	tri	lượng	kia,	hiện	lượng,	thí	dụ	lượng	và
chí	giáo	lượng,	nhưng	các	tri	lượng	này	sẽ	không	được	phát	biểu,	nếu	vắng	mặt	nó.	Thí	dụ,	khi	Hiền	Thủ	Quốc	sư
được	Võ	Tắc	Thiên	hoàng	đế	hỏi	về	ý	nghĩa	của	mười	Huyền	môn	của	Hoa	nghiêm	tông,	ông	dùng	ngay	hiện	tượng
để	phát	biểu,	là	chỉ	thẳng	vào	con	sư	tử,	bằng	vàng	trước	điện	vua.	Hiện	thực	của	con	sư	tử	vàng	đủ	cả	mười	huyền
môn,	đủ	cả	ý	nghĩa	tương	tức,	tương	nhiếp	của	vạn	pháp,	đủ	cả	lý	sự	vô	ngại,	sự	sự	vô	ngại.	Không	riêng	gì	con	sư
tử	bằng	vàng	ấy,	mà	ngay	đến	một	đóa	hoa,	một	cọng	cỏ	cũng	chức	đựng	đủ	tất	cả	những	yếu	lý	này.	Nhưng	nếu
không	mượn	hình	thức	suy	luận	để	diễn	tả,	thì	những	yếu	lý	ấy	không	có	con	đường	để	hiển	lộ.	Như	thế,	chính	tỉ
lượng	đã	làm	sáng	tỏ	hiện	lượng.	Do	đó,	sau	khi	chỉ	thẳng	vào	con	sư	tử	bằng	vàng,	Hiền	Thủ	quốc	sư	bắt	đầu	phân
tích	cho	vua	rõ	về	yếu	lý	của	mười	Huyền	môn.	

Tỉ	lượng,	tự	nó	không	có	thẩm	quyền.	Nó	không	được	mâu	thuẫn	với	chứng	lý	hiện	lượng	và	chí	giáo	lượng.	Tuy
nhiên,	ngay	như	chí	giáo	lượng,	ý	nghĩa	của	nó	cũng	nhờ	vào	tỉ	lượng	mới	được	sáng	tỏ.	Thí	dụ,	nhà	luận	lý	học
Phật	giáo	không	thể	nói	không	có	Niết	bàn,	nói	như	thế	là	trái	ngược	với	kinh	điển,	nhưng	ít	ra	ông	phải	cho	thấy
tại	sao	ông	chấp	nhận	là	có	Niết	bàn.	



Tỉ	lượng	lại	không	được	trái	với	thí	dụ	lượng.	Chẳng	hạn,	khi	thấy	khói	ở	đầu	núi,	đó	là	hiện	lượng,	và	suy	luận	rằng
ở	đó	có	lửa,	bởi	vì	ở	đâu	có	lửa	thì	nhất	định	có	khói.	Suy	luận	này	chỉ	có	giá	trị	khi	nào	một	chứng	lý	có	thể	thấy
được	đưa	ra.	Như	chứng	lý	về	ngọn	lửa	đang	bốc	khói	trong	bếp.	Chứng	lý	đó	là	thí	dụ	lượng.	Nhưng	thực	sự	chứng
lý	này	cũng	căn	cứ	vào	hiện	tượng.	Do	điều	này,	các	nhà	luận	lý	học	Phật	giáo	cho	rằng	chỉ	có	hai	tri	lượng	là	cần
thiết	thôi,	đó	là	hiện	tượng	và	tỉ	trọng;	hai	tri	lượng	kia	chỉ	là	thứ	yếu.	

Mặc	dù	do	tỉ	lượng	mà	hiện	lượng	được	phát	biểu,	nhưng	mọi	hình	thức	suy	luận	đều	đặt	trên	định	luật	nhân	quả,
do	đó	nó	chỉ	có	giá	trị	là	làm	cho	kẻ	khác	tin	tưởng	rằng	mình	thấy	đúng	chứ	không	thể	làm	cho	đối	phương	cũng
thấy	ngay	như	vậy.	Như	thế,	trong	lúc	biện	luận,	nếu	một	người	không	đủ	sức	làm	cho	đối	phương	tin	mình	thấy
đúng	với	hiện	tượng,	không	phải	vì	khiếm	khuyết	của	quy	luận	mà	người	ấy	tự	nhận	ngay	điều	mình	thấy	là	sai.
Điều	này	phụ	thuộc	chặt	chẽ	vào	trình	độ	của	hiện	lượng.	Thí	dụ	như	cuộc	tranh	luận	về	thực	hữu	tính	của	quá	khứ
và	vị	lai	giữa	Hữu	bộ	và	Kinh	bộ.	Thế	Thân	đưa	ra	những	chứng	lý	của	Kinh	bộ	chứng	tỏ	rằng	qua	khứ	và	vị	lai
không	thực	hữu.	Hữu	bộ	chịu	thua	trước	chứng	lý	chặt	chẽ	của	Kinh	bộ,	nhưng,	theo	như	Thế	Thân	kết	luận,	Hữu
bộ	nói	rằng	bản	tính	hiện	hữu	của	các	pháp	thật	sâu	xa,	không	phải	vì	chứng	lý	của	Kinh	bộ	mà	tự	nhiên	chúng
không	thực	hữu.	

Như	thế,	kể	cả	bốn	tri	lượng,	đúng	ra,	nên	gọi	chúng	là	bốn	Tín	lý	hơn	là	bốn	Chứng	lý.	

III.	Phê	bình	các	tri	lượng	

Phê	bình	hiện	lượng	

Thay	vì	từ	chối	thẩm	quyền	tối	thượng	của	hiện	lượng,	mà	ta	thấy	như	các	nhà	Đại	thừa	Duy	thức,	bằng	cách	phân
tích	tính	cách	vận	chuyển	của	tâm	thức,	Trung	quán	không	những	chỉ	từ	chối	thẩm	quyền	mà	còn	từ	chối	cả	hiện
lượng.	Hiện	lượng	đã	không	thể	có	thì	nói	chi	đến	thẩm	quyền	của	nó	là	tối	thượng	hay	không	tối	thượng.	

Từ	chối	như	thế,	dù	có	những	lý	lẽ	vững	chắc	đến	độ	nào	đi	nữa	trong	lối	lập	luận,	mà	có	thể	từ	chối	được	hiện
thực	của	hiện	lượng,	hay	chỉ	từ	chối	trong	tính	cách	kết	cấu	của	luận	chứng?	Thoáng	nhìn,	ta	thấy	phân	tích	tính
cách	vận	chuyển	của	tâm	lý	để	từ	chối	thẩm	quyền	tối	thượng	của	hiện	lượng	hình	như	có	lý	hơn.	Tuy	vậy,	ta	có
thể	nói	một	cách	vắn	tắt	rằng:	đối	với	Trung	quán,	nếu	hiện	tượng	không	được	phát	biểu	thì	nó	không	thể	trở
thành	chứng	lý	cho	bất	cứ	suy	luận	nào	cả,	chưa	nói	đến	thẩm	quyền	của	nó.	Không	phát	biểu	thì	thôi;	một	khi	phát
biểu	tất	không	thể	không	mượn	đến	hình	thức	suy	luận.	Phát	biểu	như	thế	thì	không	tài	nào	vượt	ra	khỏi	định	luật
nhân	quả,	nghĩa	là	không	bao	giờ	tránh	khỏi	những	mâu	thuẫn	nội	bộ.	Hiện	tượng	mà	không	thể	được	phát	biểu
một	cách	chính	xác	thì	chứng	lý	được	mượn	ở	nó	tất	nhiên	không	có	thẩm	quyền.	

Như	thế,	ta	không	cần	biết	đến	phủ	định	của	thuyết	tánh	Không	có	làm	cho	hiện	thực	biến	mất	ngay	hay	không.
Như	nói,	dù	thuyết	tánh	Không	có	thành	lập	luận	chứng	không	thể	phi	bác	được	rằng	"Nhất	thiết	Pháp	không",
nhưng	cứ	như	chứng	lý	hiện	lượng,	tôi	vẫn	thấy	rằng	có	hiện	thực	đó.	Chứng	lý	hiện	lượng	khẳng	định	có	hiện
thực,	vậy	có	bằng	cách	nào?	

Trong	phê	bình	này,	ta	hãy	giả	lập	tiến	trình	của	tri	giác	để	phủ	định.	Tiến	trình	tri	giác	diễn	ra	như	sau:	Căn	và
cảnh,	sự	tiếp	xúc	giữa	cảnh	và	cảnh,	cảm	giác,	tri	nhận.	

Phê	bình	một	cách	tổng	quát	về	tiến	trình	tri	giác,	ta	có	hai	trường	hợp:	tiến	trình	đó	tiếp	nối	và	không	tiếp	nối.
Tiếp	nối	được	diễn	ra	theo	thứ	tự	trước	và	sau.	Cái	đi	trước	làm	nhân	cho	cái	đi	sau.	Như	căn	và	cảnh	là	nguyên
nhân	cho	sự	tiếp	xúc.	Sự	tiếp	xúc	là	nguyên	nhân	cho	cảm	giác.	Cảm	giác	là	nguyên	nhân	cho	tri	nhận.	Sự	tiếp	nối
của	nhân	quả	xảy	ra	trong	ba	thời:	quá	khứ,	hiện	tại	và	vị	lai.	Pháp	hiện	tại	là	nhân,	pháp	vị	lai	là	quả.	Khi	cái	này
đang	là	hiện	tại	thì	cái	kia	là	vị	lai,	và	khi	cái	kia	đi	đến	hiện	tại	thì	cái	này	đã	là	quá	khứ.	Pháp	biến	mất	vào	quá	khứ
không	thể	làm	nhân	cho	một	quả	pháp	nào	cả.	Nếu	nó	không	biến	mất,	tiến	trình	tiếp	nối	sẽ	không	có	tương	quan



nhân	quả.	Thừa	nhận	tương	quan	nhân	quả	thì	không	có	tiến	trình	tiếp	nối.	Cả	hai	trường	hợp	thừa	nhận	hay	không
thừa	nhận	sự	tiếp	nối,	tiến	trình	của	tri	giác	đều	bất	thành.	

Bước	thêm	bước	nữa,	chúng	ta	cứu	xét	đến	tương	quan	trong	từng	giai	đoạn	của	tiến	trình	tri	giác.	Bắt	đầu	từ	phủ
định	tri	nhận,	cho	đến	phủ	định	hiện	thực	của	căn	và	cảnh.	

Tiến	trình	từ	căn	và	cảnh	cho	đến	cảm	giác	là	đối	tượng	đã	được	tiếp	nhận,	ta	tạm	gọi	là	thấy.	Sự	thấy	đó	phải	được
tri	nhận	mới	có	thể	phát	biểu.	Tri	nhận	đã	rồi	thấy	hay	thấy	đã	rồi	tri	nhận	hay	cả	hai	đồng	thời?	Tri	nhận	đã	rồi
mới	thấy,	làm	thế	nào	có	thể	ý	thức	được	hay	phát	biểu	được	rằng	tôi	đang	thấy?	

Hoặc	giả,	thấy	đã	rồi	mới	tri	nhận;	điều	này	cũng	phạm	phải	lỗi	trùng	thành.	Khi	đã	ý	thức	được	và	đã	phát	biểu
được	rằng	tôi	đang	thấy,	thì	tri	nhận	là	thừa,	không	cần	thiết.	Mà	nếu	không	tri	nhận	thì	cũng	không	thể	ý	thức
được	và	phát	biểu	được	rằng	tôi	đang	thấy.	Giả	định	cả	hai	cùng	xảy	ra	trong	một	lúc;	điều	này	sẽ	mất	tính	cách
tương	đãi	giữa	sự	thấy	và	biết	thấy	(tri	nhận).	Nghĩa	là,	phải	do	có	sự	thấy	mới	có	tri	nhận	và	do	có	tri	nhận	mới
biết	rằng	tôi	đang	thấy.	Cả	hai	nếu	xảy	ra	đồng	thời,	ta	không	thể	phân	biệt	được	tri	nhận	về	sự	thấy.	Như	vậy,
không	có	sự	thấy	cũng	không	có	tri	nhận	về	sự	thấy.	Nếu	thế,	làm	thế	nào	có	thể	ý	thức	được	rằng	tôi	đang	thấy,
hay	phát	biểu	được	rằng	tôi	đang	thấy?	

Sự	thấy	và	tri	nhận,	vì	không	thể	phát	biểu	được,	nhưng	chứng	lý	hiển	nhiên	là	tôi	có	cảm	giác,	không	thể	vì	lý	do
không	phát	biểu	được	mà	có	thể	từ	chối	được	luôn	cả	cảm	giác,	cảm	giác	khó	chịu	hay	thích	ý	ấy.	Thừa	nhận	có
cảm	giác,	tất	nhiên	hiện	lượng	vẫn	là	chứng	lý	có	thẩm	quyền.	Vấn	đề	được	đặt	ra	ở	đây	có	một	phạm	vi	rất	rộng.
Cảm	giác	được	viện	dẫn	làm	chứng	lý	hiện	lượng,	nó	hình	như	không	cần	đến	định	luật	nhân	quả,	mà	là	một	thừa
nhận	cũng	một	cách	tự	nhiên.	Khi	phát	biểu,	đối	phương	phải	thừa	nhận	cũng	một	cách	mặc	nhiên,	chứ	không	thể
đặt	nó	vào	định	luật	nhân	quả.	Dù	vậy,	đã	phát	biểu	thì	không	thể	mặc	nhiên,	do	đó,	cũng	không	phải	bắt	kẻ	khác
thừa	nhận	mặc	nhiên	được.	Vả	lại,	dù	là	thừa	nhận	mặc	nhiên,	cũng	vẫn	là	thừa	nhận.	Vấn	đề	nếu	không	diễn	ra	một
cách	hợp	lý,	làm	thế	nào	để	thừa	nhận?	Như	thế,	không	cần	phải	nói	đến	trường	hợp	phát	biểu	cho	kẻ	khác	thấy	để
bắt	nó	thừa	nhận	mặc	nhiên,	mà	ngay	với	chính	tôi,	khi	tôi	thừa	nhận	một	điều,	thì	tôi	cũng	thừa	nhận	điều	đó	được
diễn	ra	một	cách	hợp	lý	như	thế	nào	đó.	Nghĩa	là,	một	điều	dù	chỉ	được	thừa	nhận	giữa	tôi	và	tôi	thôi,	tôi	cũng
không	thể	bỏ	đi	định	luật	nhân	quả	để	mà	thừa	nhận.	Thuyết	tánh	Không	không	thể	thừa	nhận	hay	hiểu	biết	một
cách	hời	hợt,	mà	nó	đòi	hỏi	một	sự	thể	nhập	tận	căn	đế.	Nó	không	những	chỉ	có	giá	trị	trong	luận	thuyết,	mà	còn	có
giá	trị	cả	về	phương	diện	thể	ngộ	Niết	Bàn,	tức	Diệt	đế.	Mà	Diệt	đế	có	nghĩa	là	phủ	định	tận	căn	và	triệt	để.	

Thêm	nữa,	 cảm	giác	 còn	 là	 chứng	 lý	 trong	những	 thiết	 định	 các	 thể	 tài	 siêu	hình.	Đọc	 kinh	Phạm	Võng	 trong
Trường	Bộ	kinh,	ta	sẽ	thấy	điều	này.	Sáu	mươi	hai	kiến	giải	khác	nhau	về	nguồn	gốc	và	sự	tồn	tại	của	vũ	trụ	và	con
người	đều	lấy	cảm	giác	làm	chứng	lý	hiện	lượng.	

Nàgàrjuna	không	phân	tích	những	tác	động	tâm	lý	trong	cảm	giác	mà	chỉ	xét	đến	sự	phát	biểu.	Cảm	giác	dù	có	uyên
nguyên	hay	không	uyên	nguyên	vẫn	phải	được	phát	biểu	mới	có	thể	trở	thành	chứng	lý	hiện	lượng.	

Cảm	giác	khi	được	phát	biểu,	tất	nhiên	nó	phải	được	coi	như	một	hiện	thực.	Hiện	thực	đó	phát	sinh	từ	đâu?	Như	ta
thấy,	có	bốn	nguồn	gốc	phát	sinh:	từ	chính	nó,	từ	cái	khác,	từ	cả	hai	và	không	từ	một	nguyên	nhân	nào	cả.	Trong
trường	hợp	này,	sự	phát	sinh	của	cảm	giác	liên	hệ	chặt	chẽ	với	con	người.	Toàn	thể	của	một	con	người	do	tổng	hợp
của	năm	yếu	tố,	tức	ngũ	uẩn	mà	ở	đó,	tâm	pháp	cũng	như	sắc	pháp	liên	lĩ	sinh	diệt.	Như	thế,	sát	na	mà	Sắc	Tâm	bị
kích	thích	đi	qua	để	nhường	chỗ	cho	sự	chịu	đựng	kích	thích	của	Sắc	Tâm	ở	sát	na	sau.	Trong	sát	na	mà	Sắc	Tâm
chịu	đựng	sự	kích	thích,	Sắc	Tâm	không	tự	làm	ra	sự	kích	thích	đó.	Tương	quan	nhân	quả	giữa	Sắc	Tâm	của	sát	na
đi	trước	và	Sắc	Tâm	của	sát	na	tiếp	theo	nói	lên	rằng	hiện	thực	cảm	giác	không	phải	sinh	ra	tự	chính	nó	cũng	không
phải	sinh	ra	từ	cái	khác.	Tự	đã	không	có	khả	tính	về	nguyên	nhân	phát	sinh	và	Tha	cũng	không	có	khả	tính	về
nguyên	nhân	phát	sinh,	do	đó,	cả	hai	hợp	lại	vẫn	không	thể	phát	sinh	vì	bản	thân	của	Tự	và	Tha	đã	thiếu	mất	khả
tính	như	vậy.	Hiện	thực	cũng	không	thể	hiện	hữu	không	có	nguyên	nhân	nào	cả.	Trong	bốn	phương	diện,	ta	không
thấy	có	sự	phát	sinh	của	hiện	thực.	Như	thế	không	thể	thừa	nhận	là	nó	hiện	hữu.	Nó	không	hiện	hữu,	thì	lấy	gì	để



làm	chứng	lý	hiện	lượng?	

Cảm	giác	đã	không	thể	phát	biểu	được	rằng	có	hay	không	có,	nhưng	sự	tiếp	xúc	này	tất	phải	thừa	nhận	tiến	trình
của	tri	giác.	Nhà	Trung	quán	sẽ	đặt	câu	hỏi	như	sau:	tiếp	xúc	được	diễn	ra	có	giả	định	rằng	căn	và	cảnh	là	nhất	thể
hay	dị	thể?	Nhất	thể	thì	không	có	sự	tiếp	xúc.	Dị	thể	cũng	không	có	tiếp	xúc;	bởi	vì	căn	và	cảnh	khi	được	coi	như	là
dị	thể,	chúng	không	thể	hòa	hợp.	Căn	không	thể	đi	đến	với	cảnh,	và	ngược	lại.	Thừa	nhận	hai	dị	thể	biệt	lập	để	rồi	đi
đến	với	nhau,	thì	căn	hoạt	dụng	không	cần	đối	tượng	là	cảnh	mà	vẫn	phải	khởi	lên	nhận	thức.	Vả	lại,	pháp	không
thể	nói	dị	hay	bất	dị.	Điều	này	như	ta	đã	thấy	trong	chương	trước.	

Sự	tiếp	xúc	của	căn	và	cảnh	không	những	không	có,	mà	căn	cũng	không	có	khả	tính	về	chủ	thể	nhận	thức,	và	cảnh
cũng	không	có	khả	tính	về	đối	tượng	nhận	thức.	Căn	chỉ	có	tác	dụng	như	là	chủ	thể	khi	nào	nó	đứng	trước	đối
tượng.	Tác	dụng	ấy	được	diễn	ra	như	thế	nào?	Diễn	ra	trong	quá	khứ,	trong	hiện	tại	hay	trong	vị	lai?	Khi	căn	chưa
đứng	trước	đối	tượng	trần	cảnh,	bản	chất	của	nó	không	phải	là	chủ	thể.	Do	hiện	hữu	của	đối	tượng	trần	cảnh,	bản
chất	của	nó	không	phải	là	chủ	thể.	Do	hiện	hữu	của	đối	tượng	trần	cảnh	nó	mới	được	gọi	là	chủ	thể.	Như	vậy,	trần
cảnh	là	nhân	và	chủ	thể	căn	thức	là	quả.	Nếu	căn	và	cảnh	không	đồng	loại,	không	có	tương	quan	nhân	quả	này.	Mà
chúng	đồng	loại	thì	làm	sao	lại	phân	biệt	được	Sắc	và	Tâm?	Vả	lại,	khi	căn	chưa	đối	diện	với	cảnh,	lúc	đó	bản	chất
của	nó	đã	không	phải	là	nhận	thức	thì	về	sau	làm	thế	nào	nó	có	thể	tiếp	nhận	trần	cảnh?	

Về	đối	tượng	trần	cảnh,	một	bài	tụng	trong	chương	I	của	Trung	luận	đã	nói	rõ	rằng	pháp	đã	không	thể	sinh	ra,	làm
thế	nào	gọi	là	đối	tượng.	

Trong	Bách	Luận,	lập	luận	của	Đề	bà,	người	thừa	kế	Long	Thụ,	được	diễn	ra	ba	đoạn	như	sau:
1.	 Dùng	thí	dụ	về	đối	tượng	trần	cảnh	cụ	thể	là	một	chiếc	bình	để	phủ	định	khả	tính	về	đối	tượng	của
nó.	Toàn	thể	một	chiếc	bình	không	phải	chỉ	là	Sắc,	mà	là	tổng	hợp	của	năm	trần	cảnh	tương	ứng	với
năm	căn.	Nếu	không	đủ	năm	trần	cảnh	này,	chiếc	bình	sẽ	không	thể	hiện	hữu	như	một	toàn	thể.
Trong	năm	trần	cảnh	này,	Deva	lấy	Sắc,	là	đối	tượng	của	mắt	thấy,	để	lập	luận.	Khi	mắt	thấy	Sắc	tất
nhiên	không	thể	thấy	luôn	cả	bốn	trần	cảnh	kia.	Như	thế	nhận	thức	không	bao	giờ	đạt	đến	toàn	thể
của	đối	tượng.	Một	hiện	thực	tất	nhiên	là	hiện	hữu	trong	toàn	thể	của	nó.	Mà	toàn	thể	ấy	không	bao
giờ	hiện	hữu	như	một	đối	tượng.	Đây	là	lập	luận	thứ	nhất	về	trần	cảnh	không	có	khả	tính	về	đối
tượng.

 
2.	 Trong	trường	hợp	trên,	toàn	thể	của	chiến	bình	không	được	tiếp	nhận,	mà	chỉ	có	Sắc.	Nhưng	toàn
thể	hiện	hữu	của	Sắc	trải	ra	3	chiều	không	gian.	Thấy	được	phần	này	thì	không	thể	thấy	được	các
phần	kia.	Như	thế,	toàn	thể	Sắc	không	có	khả	tính	về	đối	tượng.

 
3.	 Sau	hết	là	cực	vi.	Cực	vi	là	yếu	tố	nhỏ	nhất,	nhỏ	không	thể	chẻ	ra	làm	hai	được	nữa,	của	tổ	hợp	Sắc.
Tổ	hợp	Sắc,	mà	toàn	thể	của	nó	không	có	khả	tính	về	đối	tượng,	thì	yếu	tố	của	nó	lại	có	khả	tính	đó;
vì	cực	vi	không	có	trương	độ,	nên	không	thể	nói	thấy	phần	này	mà	không	thể	thấy	được	phần	kia.
Lập	luận	của	Deva	trong	trường	hợp	cực	vi	này	ta	cũng	có	thể	thấy	ở	luận	Trí	độ	của	Long	Thụ,	ở
các	tác	phẩm	của	Đại	 thừa	Duy	thức	như	Nhị	thập	 luận	của	Thế	Thân,	Thành	Duy	 thức	của	Hộ
Pháp,	Quán	Sở	Duyên	duyên	của	Trần	Na.	Chúng	ta	sẽ	chỉ	nói	vắn	tắt	theo	Deva;	vấn	đề	nên	để	dành
lại	cho	trình	bày	về	Duy	thức	sẽ	đầy	đủ	hơn.

Cực	vi	có	nhiều	kích	hay	không?	Nếu	cực	vi	có	nhiều	kích,	khi	tụ	họp	để	trở	thành	thô	sắc,	tất	nhiên	có	những
điểm	tiếp	xúc,	những	điểm	nhỏ	hơn	cực	vi.	Cực	vi	mà	còn	có	những	gì	nhỏ	hơn	thì	cực	vi	không	phải	là	yếu	tố	nhỏ
nhất.	Trái	lại,	cực	vi	mà	không	có	chiều	kích	thì	bản	chất	của	nó	sẽ	không	phải	là	chướng	ngại.	Nhưng,	bản	chất	của
thô	sắc	là	chướng	ngại,	mà	bản	chất	cực	vi	lại	không	chướng	ngại,	làm	thế	nào	các	cực	vi	tụ	họp	để	trở	thành	thô
sắc?	

Hiện	lượng	đã	không	thể	thừa	nhận	được	rằng	nó	thực	hữu,	chứng	lý	viện	dẫn	từ	nó	sẽ	không	có	giá	trị.	



Từ	chối	hiện	lượng	tức	là	từ	chối	luôn	cả	thí	dụ	lượng,	vì	như	ta	đã	biết,	chứng	lý	của	thí	dụ	lượng	được	lấy	từ	hiện
lượng.	

Đúng	lý	ra,	cứ	như	cái	nhìn	của	một	nhà	Trung	quán,	hình	thức	thí	dụ	không	thể	có	được.	Thí	dụ	là	lấy	điều	đang
thấy	để	chứng	minh	cái	không	thể	thấy.	Như	lấy	dòng	sông	chảy	để	thí	dụ	cho	dòng	vận	chuyển	của	tâm	thức.	Thí
dụ	như	thế	là	thừa	nhận	dòng	tâm	thức	và	dòng	sông	tương	tự.	Nó	chỉ	có	giá	trị	rất	ước	lệ.	Bởi	vì,	ta	đã	không	biết
dòng	tâm	thức	ấy	như	thế	nào,	nay	lấy	dòng	sông	để	thí	dụ,	thì	ta	không	có	cách	gì	để	quyết	đoán	thí	dụ	đó	đúng
hay	sai,	ngoài	sự	suy	luận	ra.	Một	khi	ta	đã	thấy	rõ	được	dòng	tâm	thức,	bấy	giờ	ta	có	thể	biết	nó	có	tương	tự	với
dòng	sông	hay	không,	nhưng	bấy	giờ	thì	thí	dụ	lại	không	cần	thiết.	

Thanh	Mục	khi	chú	thích	Trung	luận,	chương	về	"nghiệp"	cũng	nói	như	vậy.	Trung	quán	nói,	nghiệp	như	huyễn
như	hóa.	Đối	phương	đặt	ra	câu	hỏi	để	xác	định	có	nghiệp	tồn	tại,	và	thí	dụ	nó	tồn	tại	như	năng	lực	tồn	tại	từ	hạt
giống	đến	hạt	lúa.	Thanh	Mục	chú	thích	về	lời	phi	bác	của	Long	Thụ	rằng,	hạt	lúa	là	vật	hữu	hình,	có	thể	đụng	chạm
đến	được,	mà	về	lẽ	tương	tục,	nghĩa	là	sự	tiếp	nối	tồn	tại	của	năng	lực	tác	động	từ	hạt	giống	đến	hạt	lúa,	ta	còn
không	thể	thấy,	do	đó	không	thể	quyết	định	về	tính	cách	tồn	tại	của	năng	lực	đó,	huống	chi	tâm	và	nghiệp	vô	hình,
không	thể	thấy,	không	thể	sờ	mó	được,	làm	thế	nào	để	quả	quyết	tính	cách	tồn	tại	của	nó	như	là	của	hạt	giống	và
hạt	lúa?	

Ngay	ở	Luận	Đại	tì	bà	sa	của	Hữu	bộ,	ta	cũng	thấy	họ	nói	rằng	thí	dụ	không	thể	hoàn	toàn	chính	xác.	Vật	thí	dụ	và
vật	được	thí	dụ	không	hoàn	toàn	giống	nhau.	Khi	thí	dụ,	chỉ	lấy	một	phần	thôi.	Chẳng	hạn,	thí	dụ	Phật	như	sư	tử
vương,	không	có	nghĩa	là	Phật	với	Sư	tử	vương	hoàn	toàn	giống	nhau,	nhưng	lấy	chỗ	đặc	thắng,	Phật	là	chủ	tể
trong	loài	người	cũng	như	sư	tử	vương	là	chủ	tể	trong	các	loài	thú.	Như	thế,	thí	dụ	lượng	chưa	hẳn	là	một	chứng	lý
có	thẩm	quyền.	

Về	điểm	này	mà	nhìn	theo	Trung	quán	là	rõ	nhất.	Trung	quán	phủ	định	hiện	thực	của	chủ	thể,	đối	tượng	và	tác
dụng	của	chúng.	Thí	dụ	có	thể	được	viện	dẫn	từ	chứng	lý	hiện	lượng	để	bắt	buộc	Trung	quán	cứu	xét	lại	mệnh	đề
phát	biểu	của	mình	đi,	đó	là	đưa	ra	vấn	đề	lửa	và	nhiên	liệu	để	chứng	minh.	Tương	quan	giữa	lửa	và	nhiên	liệu	đã
được	trình	bày	đầy	đủ	trong	chương	trước,	ở	đây	ta	khỏi	nói	thêm	nhiều.	

Lấy	đống	lửa	đang	cháy	để	làm	thí	dụ.	Nhưng	mệnh	đề	phát	biểu	về	điều	đó	chứa	đựng	không	biết	bao	nhiêu	là	mâu
thuẫn	nội	bộ.	Một	câu	nói	đơn	giản:	"Ngọn	lửa	đang	cháy",	dưới	cái	nhìn	của	thuyết	tánh	Không,	cũng	không	thể
tránh	khỏi	những	mâu	thuẫn	nội	bộ.	Nghĩa	là	câu	nói	ấy	không	có	giá	trị,	không	thể	lấy	đó	làm	chứng	lý	được.	

Trung	quán	không	phải	chỉ	phủ	định	ở	hình	thức	ngôn	ngữ	mà	thôi,	mà	còn	phủ	định	cả	đường	lối	của	suy	tư	nữa.
Điều	này	thì	như	đã	nói	ở	trên.	

Hoá	ra,	không	những	ta	chỉ	mới	mở	miệng	đã	là	sai	mà	chỉ	mới	móng	tâm	thôi,	không	biết	bao	nhiêu	là	sai	lầm	đã
khởi	theo.	

Về	Chí	giáo	lượng,	nó	chỉ	có	giá	trị	như	một	chứng	lý	có	thẩm	quyền	đối	với	những	người	cùng	theo	tín	điều	như
nhau.	Đối	với	những	người	khác	tôn	giáo,	khác	tín	điều,	tự	nhiên	nó	không	có	hiệu	lực.	Lời	của	Phật	chỉ	để	cho
Phật	tử	tin	mà	thôi.	

Về	tỉ	lượng,	một	khi	hiện	lượng	và	thí	dụ	lượng	đều	không	có	thẩm	quyền,	thì	nó	không	thể	dựa	vào	đâu	lấy	chứng
cứ	để	chứng	minh	cho	suy	luận	của	mình.	Nói	một	cách	đơn	giản,	chỉ	cần	từ	chối	hiện	lượng,	thì	tất	cả	những	lượng
khác	cũng	bị	từ	chối.	

Dù	vậy,	tỉ	lượng	có	một	chiều	ngang	rất	rộng,	đó	là	nền	tảng	nhân	quả.	Nhân	quả	nếu	bị	từ	chối,	bấy	giờ	tỉ	lượng
mới	hoàn	toàn	vô	hiệu.	



2.	Phê	bình	nhân	quả	

Ta	đã	thấy	không	một	suy	tư,	phát	biểu	hay	suy	luận	nào	mà	tránh	khỏi	định	luật	nhân	quả.	Trong	đoạn	này,	trình
bày	của	chúng	tôi	sẽ	hoàn	toàn	ý	thức	căn	cứ	vào	chương	XX	của	Trung	luận,	chương	nói	về	nhân	quả.	

Nhân	quả	được	khái	niệm	qua	tiến	trình	sinh	hóa	của	vạn	hữu,	tiến	trình	này	xảy	ra	tương	tục	và	tương	tự,	nghĩa	là
tiếp	nối	lặp	lại.	Deva,	khi	phê	bình	về	nhân	quả	trong	Bách	luận,	chia	làm	2	trường	hợp:	trong	nhân	đã	có	quả	và
trong	nhân	không	có	quả.	Đó	là	những	trường	hợp	nhân	và	quả	tiếp	nối	nhau	hay	đồng	thời.	Trung	luận	đề	cập	đến
mười	trường	hợp,	bao	gồm	tất	cả	những	chủ	thuyết	về	tương	quan	nhân	quả.	

Chương	"Nhân	quả"	của	Trung	luận	gồm	24	bài	tụng.	11	bài	tụng	đầu	phê	bình	về	10	chủ	thuyết	nhân	quả.	13	bài
tụng	còn	lại,	tái	xét	để	phê	bình,	cũng	qua	10	trường	hợp	khác	nữa.	Như	thế,	tổng	quát,	vấn	đề	tương	quan	nhân
quả	được	nhìn,	ở	Trung	luận,	qua	20	trường	hợp	tất	cả.	

a)	Phê	bình	10	chủ	thuyết	về	nhân	quả	

Chủ	thuyết	1	và	2:	Trong	nhân	đã	có	quả	và	không	có	quả.	

Bài	tụng	1:	"Nếu	quả	đã	có	trong	nhân,	và	do	nhân	duyên	hoà	hiệp	mà	nó	được	sinh	ra,	thì	trong	hoà	hợp	đã	có
sẵn,	làm	thế	nào	gọi	là	nó	sinh	ra".	Đại	ý	bài	tụng	này	nói,	chủ	trương	trong	nhân	đã	có	quả,	chủ	trương	này	mắc
phải	lỗi	trùng	sinh,	vì	đã	có,	nghĩa	là	đã	sinh,	nay	lại	sinh	thêm	một	lần	nữa.	Theo	Thích	Cát	Tạng,	người	sáng	lập
Tam	luận	tông	của	Trung	hoa,	trong	Trung	quán	luận	sớ,	đây	là	chủ	trương	của	học	phái	Samkhya	và	Thượng	tọa
bộ.	

Bài	tụng	2:	"Quả	do	các	duyên	mà	sinh,	nhưng	nếu	trong	các	duyên	này	mà	không	có	quả,	 làm	thế	nào	nói	các
duyên	hóa	hiệp	sinh	quả?"	Cũng	theo	Cát	Tạng,	đây	là	chủ	trương	của	học	phái	Vaisesika	và	Đại	chúng	bộ.	Và	Cát
Tạng	giải	thích	bài	tụng	này	như	sau:	"Trong	nhân	không	có	quả,	cái	không	đó	nào	khác	với	cái	không	của	bầu	trời,
của	lông	rùa	sừng	thỏ.	Hư	không	và	lông	rùa	sừng	thỏ,	dù	duyên	có	hợp	lại	vẫn	không	có	sự	sinh	ra.	Quả	cũng	thế.
Đặc	tính	của	quả	là	khả	hữu	về	sự	phát	sinh.	Hư	không	không	có	tính	chất	này;	nó	là	khả	hữu	về	không	có.	Quả	thì
không	thể	không	có.	Nếu	cả	hai	hư	không	và	quả,	đều	do	đặc	tính	như	nhau,	là	không	có	sự	sinh	khởi;	như	thế,	hư
không	không	sinh	mà	quả	sinh,	thì	cũng	có	thể	nói	ngược	lại	là	hư	không	có	sinh	ra	mà	quả	thì	không	có	sinh	ra.	

Bài	tụng	3:	"Nếu	ở	các	duyên	hòa	hiệp	mà	đã	có	quả,	thì	trong	các	duyên	hòa	hiệp	đó	lý	ra	phải	đủ	cả	năm	trần
cảnh.	Thực	sự,	ta	không	thể	thấy	được	như	vậy".	Bài	tụng	này	lặp	lại	phê	bình	về	chủ	trương	trong	nhân	đã	có	quả.
Toàn	thể	một	hiện	thực,	nghĩa	là	quả,	đủ	cả	năm	khả	tính	về	đối	tượng	của	năm	căn.	Đó	là	hình	thức	hiện	hữu	của
một	toàn	thể	hiện	thực.	Trong	các	duyên	hoà	hiệp,	tất	nhiên	ta	không	thể	tìm	thấy	năm	khả	tính	này;	như	hình	sắc
là	khả	tính	về	đối	tượng	của	mắt	thấy.	Do	đó,	quả	không	thể	tìm	thấy	toàn	thể	hiện	thực	của	nó.	Mà	dù	nếu	nó
không	hiện	hữu	với	thực	sắc,	nhưng	bằng	phi	sắc	ở	nhân,	thì	ít	ra	ta	cũng	có	thể	ý	thức	được	phi	sắc	đó.	Điều	này
không	thể	xảy	ra.	Tóm	lại,	bất	cứ	bằng	cách	nào,	quả	cũng	không	có	sẵn	trong	nhân.	

Bài	tụng	thứ	4:	"Nếu	quả	không	có	trong	các	duyên	hòa	hiệp,	thì	chẳng	khác	nào	quả	có	thể	sinh	ra	từ	những	cái
không	phải	là	nhân	duyên	của	chính	nó."	Nghĩa	là,	trong	trường	hợp	này,	người	ta	có	thể	tìm	thấy	lửa	xuất	hiện	từ
nước	đá	chứ	không	phải	từ	nhiên	liệu.	

Chủ	thuyết	3:	Nhân	làm	ra	quả	rồi	biến	mất.	Nhân	làm	ra	quả	nên	không	phải	là	trong	nhân	không	có	quả.	Khi	đã
làm	ra	quả,	nhân	biến	mất,	do	đó	không	phải	trong	nhân	nhất	định	phải	có	quả.	Khi	đã	làm	ra	quả,	nhân	biến	mất,	do
đó	không	phải	trong	nhân	nhất	định	phải	có	quả.	Cát	Tạng	nói,Thành	Thật	luận	chủ	trương	rằng	nhân	thuộc	hữu	vi
nên	có	2	tính	chất:	tính	diệt	và	chuyển	biến.	Do	tính	diệt,	nên	khi	quả	đã	đủ	điều	kiện	để	phát	sinh	thì	nhân	tính	diệt
đi.	Tính	chất	của	pháp	hữu	vi	còn	là	chuyển	biến,	do	đó	khi	nhân	tính	diệt	đi,	nó	chuyển	biến	thành	quả.	Đại	chúng
bộ	cũng	có	thêm	chủ	trương	này.	



Bài	tụng	5:	"Nếu	nhân	đưa	đến	quả,	làm	xong	vai	trò	của	nó	rồi	biến	mất,	như	thế	sẽ	có	hai	nhân	thể,	một	là	ác
nhân	và	một	nữa	là	diệt	nhân".	

Nhân	biến	mất	có	nghĩa	là	nó	đã	đi	vào	qua	khứ.	Quả	hiện	ra,	quả	ở	hiện	tại.	Nhân	mà	chuyển	biến	thành	quả,	nhân
và	quả	phải	cùng	ở	hiện	tại.	Như	vậy,	có	hai	nhân	thể,	một	nhân	thể	đã	biến	mất	để	nhường	cho	quả	hiện	ra	(diệt
nhân)	và	một	nhân	thể	nữa	đang	chuyển	biến	thành	quả	(tác	nhân).	Một	sự	vật	mà	cùng	lúc	có	hai	thể	tính,	điều
này	không	thể	chấp	nhận	được.	

Chủ	thuyết	4:	Nhân	biến	mất	trước	khi	làm	ra	quả.	Chủ	thuyết	của	Thượng	Tọa	bộ	và	A	tì	đàm.	Trường	hợp	trên,
quả	đã	hiện	ra,	bấy	giờ	nhân	mới	diệt,	do	đó	mắc	phải	thừa	nhận	có	hai	nhân	thể.	Trường	hợp	ấy	cũng	có	thể	gọi	là
nhân	quả	gặp	nhau.	Trường	hợp	thứ	tư	này	ta	có	thể	gọi	là	nhân	quả	không	gặp	nhau,	nghĩa	là	nhân	đã	mất	rồi	quả
mới	hiện	ra.	

Bài	tụng	6:	"Nếu	nhân	không	gặp	quả,	nó	làm	xong	vai	trò	rồi	biến	mất,	bấy	giờ	quả	mới	hiện	ra;	như	thế	quả	ấy
không	có	nhân".	Nhân	đã	biến	mất	tức	nhân	ấy	không	có	tác	dụng	hiện	tại.	Như	vậy,	khi	quả	khởi	lên	ở	hiện	tại,	do
tác	dụng	nào	mà	nó	khởi	lên?	Chủ	trương	này	đã	mắc	phải	lỗi	là	có	quả	mà	không	có	nhân.	

Chủ	thuyết	5:	Nhân	quả	nhất	thời.	Hữu	bộ	chủ	trương	trong	một	sát	na	hiện	tại	đủ	cả	ba	hình	thức	sinh	diệt	là	sinh,
trụ	và	diệt.	Chủ	trương	này	có	thể	như	tránh	khỏi	mâu	thuẫn	của	hai	trường	hợp	trên.	Vì	sinh	diệt	đồng	thời,	do	đó
nhân	diệt	và	quả	sinh	cùng	xảy	ra	trong	một	thời	gian	của	sát	na	hiện	tại.	

Bài	tụng	7:	"Nếu	khi	chúng	hòa	hiệp	tức	thì,	ngay	lúc	đó,	quả	hiện	ra,	như	vậy	năng	sinh	và	sở	sinh	cùng	có	một
lúc".	Thanh	Mục	giải	thích,	năng	sinh	thí	dụ	như	cha	và	sở	sinh	thí	dụ	như	con;	cả	hai	không	thể	sinh	ra	một	lần.	Cát
Tạng	giải	thích	rõ	hơn	về	điểm	này.	Cứ	như	đạo	lý	tương	sinh	thì	năng	sinh	được	coi	như	là	không	có.	Bởi	vì,	cái
được	sinh	ra	có	nghĩa	là	trước	tiên	nó	chưa	có.	Mà	nói	rằng,	cả	năng	sinh	và	sở	sinh	đồng	thời,	đồng	thời	thì	nếu	có
tất	phải	có	cả	hai,	không	có	thì	không	có	cả	hai.	Có	và	không	không	thể	cùng	thời.	Như	vậy,	nếu	thừa	nhận	cả	hai
cùng	có	cả,	điều	này	chỉ	có	ý	nghĩa	đối	với	năng	sinh;	chứ	cái	sở	sinh	thì	ý	nghĩa	của	nó	là	không	có.	Do	đó,	thừa
nhận	cùng	thời	có	thì	chỉ	có	giá	trị	với	năng	sinh	mà	vô	nghĩa	đối	với	sở	sinh.	Ngược	lại,	thừa	nhận	cả	hai	đồng	thời
không,	như	thế	chỉ	có	ý	nghĩa	đối	với	sở	sinh	và	vô	nghĩa	đối	với	năng	sinh.	

Thêm	nữa,	cái	danh	là	chỉ	vào	cái	sự.	Do	sự	mà	đặt	thành	danh.	Sự	đã	có	ba	là	sinh,	trụ	là	diệt,	như	thế	thời	tính
cũng	phải	có	ba.	Nếu	nhất	thời,	thì	sinh,	trụ	và	diệt	là	một.	Tiến	trình	sinh	diệt	chỉ	có	một,	tiến	trình	đó	không	thể
diễn	ra.	Cái	đã	sinh	ra	nhưng	chưa	biến	mất,	nó	là	hiện	tại	nữa.	Sinh	diệt	đã	không	thể	nhất	thời	hiện	tại,	thì	tương
quan	sinh	diệt	của	nhân	và	quả	không	thể	gọi	là	nhất	thời	được.	

Chủ	thuyết	6:	Nhân	quả	trước	và	sau.	Trong	tiến	trình	nhân	quả,	bốn	trường	hợp	đầu,	nhân	đi	trước	và	quả	đi	sau.
Trường	hợp	trên	đây,	nhân	quả	đồng	thời.	Trường	hợp	này,	trong	tiến	trình	nhân	quả	đó,	nhân	đi	sau	và	quả	đi
trước.	

Ta	thấy,	trong	tứ	Diệu	đế,	Diệt	đế	đi	trước	và	Đạo	đế	đi	sau.	Như	thế,	quả	Niết	bàn	là	một	hiện	thực	đã	có,	nhưng	do
nhân	tu	Đạo	đế	mà	chứng	ngộ,	hoặc	như	kinh	nói	chúng	sinh	đã	có	sẵn	Phật	tính,	do	nhân	tu	tập	mà	thể	hiện	Phật
tính	đó.	Như	thế,	phải	chăng	chính	Phật	đã	thừa	nhận	quả	có	trước	và	nhân	theo	sau?	Phật	pháp	chỉ	có	giá	trị	như
phương	thức	trị	liệu,	không	thể	rút	ra	từ	chân	lý	nhất	định	của	nhân	quả.	

Bài	tụng	8:	"Nếu	quả	đã	có	sẵn,	sau	do	các	duyên	hòa	hiệp	mà	hiện	ra	như	thế,	tức	quả	ấy	không	có	nhân,	nó	ở
ngoài	các	điều	kiện	nhân	duyên".	Hiện	thực	này	khởi	lên	do	những	điều	kiện	nào	đó,	những	điều	kiện	này	là	nhân
duyên	và	hiện	thực	ấy	là	quả.	Hay	nói	ngược	lại,	những	điều	kiện	này	hòa	hiệp	lại	làm	sinh	ra	một	kết	quả	và	do	đó
chúng	được	gọi	là	nhân	duyên.	Với	mối	tương	quan	nhân	quả	ấy,	không	thể	nói	là	quả	đã	có	trước	hay	nói	quả	đi
trước	nhân.	



Chủ	thuyết	7:	Nhân	biến	diệt.	Nhân	khi	biến	thành	quả,	chính	là	lúc	nó	diệt.	Nói	vắn	tắt,	với	chủ	trương	này,	biến
tức	diệt.	Ta	để	ý	chữ	tức,	nó	chỉ	cho	hai	khía	cạnh	tác	dụng	tức	thời	của	một	tự	thể.	Như	thế,	nhân	biến	thành	quả
tức	là	nhân	diệt	và	nhân	diệt	tức	là	nhân	biến	thành	quả.	

Bài	tụng	9:	"Nếu	nhân	biến	thành	quả	tức	là	nhân	đi	đến	với	quả.	Như	thế	nhân	đã	sinh	ra	từ	trước	nay	lại	sinh
thêm	một	lần	nữa".	Nhân	tức	biến	thành	quả	thì	nhân	thể	không	diệt,	do	đó	nhân	đi	với	quả,	nghĩa	là	đến	tiếp	xúc
với	quả.	Biến	chỉ	là	sự	thay	đổi	chứ	không	phải	là	mất	hẳn.	Như	thế,	khi	nhân	biến	thành	quả,	quả	ấy	cũng	chỉ	là
nhân	thể.	Một	nhân	thể	đã	được	sinh	ra	trước	khi	trở	thành	quả,	đến	khi	nó	trở	thành	quả,	mà	thực	sự	quả	đó	cũng
là	một	nhân	thể,	như	thế	nhân	thể	lại	được	sinh	ra	thêm	một	lần	nữa.	Điều	này	phạm	phải	lỗi	trùng	sinh.	

Về	ý	nghĩa	biến	diệt,	Thanh	Mục	giải	thích	như	sau:	Trước	hết	là	ý	nghĩa	tức	biến.	Đã	gọi	là	biến	thì	không	thể	gọi	là
tức.	Đã	gọi	là	tức	thì	không	thể	gọi	là	biến.	Ta	thí	dụ,	mồm	tức	là	miệng,	như	vậy	mồm	chính	là	miệng	chứ	không
phải	cái	này	biến	thành	cái	kia.	Sau	đó,	đã	biến	thì	không	thể	gọi	là	diệt;	đã	diệt	thì	không	thể	gọi	là	biến.	Nhân
không	hoàn	toàn	biến	mất,	mà	chỉ	có	danh	tự	biến	mất,	như	đất	bùn	khi	biến	thành	đồ	sứ,	chỉ	có	danh	tự	biến	mất
chứ	thể	tính	của	đất	bùn	không	biến	mất;	ý	nghĩa	biến	diệt	như	thế	có	hợp	lý	không?	Thanh	Mục	giải	thích.	Nếu
trước	tiên	đất	bùn	biến	mất	rồi	đồ	sứ	hiện	ra	thì	không	thể	gọi	là	biến.	Bời	vì	danh	là	trỏ	vào	sự,	nay	danh	biến	mất
tất	nhiên	sự	cũng	đã	biến	mất.	Thêm	nữa,	nếu	thể	tính	của	đất	bùn	bất	biến,	chỉ	có	tên	gọi	là	biến,	thế	thì	danh	đó	tự
hữu,	không	do	thể	mà	có.	

Giải	thích	trên	của	Thanh	Mục	tương	tự	với	lập	luận	của	Deva	trong	Bách	luận	nói	về	trường	hợp	quả	đã	có	sẵn
trong	nhân.	Deva	nói,	sự	vật	hiện	hữu	dưới	năm	sắc	thái	hay	năm	khía	cạnh	(không	phải	năm	trần	cảnh	như	trên)
là	hình	thể	thời	gian	năng	lực,	sở	tri	và	danh.	Sự	sai	biệt	năm	sắc	thái	hiện	hữu	này	giữa	nhân	và	quả	đã	chứng	tỏ
rằng	khi	quả	hiện	ra	thì	nhân	đã	biến	mất.	Hình	thể	của	nhân	khác	với	quả.	Thời	gian	xuất	hiện	của	nhân	cũng	khác
với	quả.	Năng	lực	của	chúng	cũng	vậy.	Tri	nhận	về	nhân	cũng	khác	với	tri	nhận	về	quả.	Và	sau	hết,	chúng	không	có
cùng	một	tên	gọi.	

Chủ	điểm	trong	các	giải	thích	trên	là	không	thừa	nhận	rằng	thể	đồng	nhất	mà	tướng	thì	dị	biệt,	do	đó	không	thể	nói
thể	bất	biến	nhưng	tướng	và	dụng	biến	diệt.	Tướng	và	dụng	là	những	biểu	lộ	cho	thể	tính,	nên	chúng	phải	tương
ứng	với	thể	tính.	Như	vậy,	khi	ta	thấy	tướng	và	dụng	sai	biệt	trong	những	vị	trí	khác	nhau,	ấy	là	vì	trong	những	vị
trí	đó	thể	tính	cũng	đã	thay	đổi	sai	biệt.	Nếu	tướng	và	dụng	biến	đổi	mà	thể	tính	không	biến	đổi	mà	thể	tính	cùng
với	tướng	và	dụng	là	những	dị	thể	biệt	lập.	Thừa	nhận	hiện	hữu	của	những	dị	thể	biệt	lập	có	nghĩa	là	thừa	nhận	thể
tính	sai	biệt	của	chúng.	Bởi	vì,	một	hiện	thực	chỉ	có	thể	hiện	hữu	bằng	thể	tính	của	nó.	Với	điều	này,	thể,	tướng	và
dụng	mà	sai	biệt	thì	bấy	giờ	tất	cả	đều	là	thể	tính	cả,	và	rồi	thể	tính	ấy	được	biểu	lộ	như	thế	nào,	nếu	không	được
biểu	lộ	bằng	tướng	và	dụng?	Thừa	nhận	thễ	tính	bất	biến	mà	tướng	và	dụng	thì	có	biến	đổi	là	điều	không	thể.	Như
vậy,	trong	trường	hợp	tương	quan	nhân	quả,	nếu	nói	nhân	sinh	quả,	nhân	biến	thì	không	phải	là	diệt,	diệt	thì	thể	gọi
là	biến.	

Chủ	thuyết	8:	Nhân	diệt	và	không	biến.	Trường	hợp	trên	nói	nhân	khi	diệt	tức	biến,	sự	mâu	thuẫn	bất	thành	như	ta
đã	thấy.	Tiến	thêm	bước	nữa,	ở	đây	giả	định	rằng	nhân	diệt	nhưng	bất	biến.	

Bài	tụng	10:	"Nhân	đã	diệt	mất	thì	làm	thế	nào	có	thể	sinh	ra	quả?	Lại	nữa,	nếu	nhân	không	biến	mất	nơi	quả?	Lại
nữa,	nếu	nhân	không	biến	mất	nơi	quả,	thì	làm	thế	nào	gọi	là	nhân	sinh	quả?	"	

Ý	nghĩa	bất	thành	của	trường	hợp	này	đã	có	ở	trong	đoạn	trên,	về	lẽ	tức	biến	thì	không	thể	diệt,	diệt	thì	không	thể
tức	biến.	Trường	hợp	này	chỉ	là	lật	ngược	chủ	trương	lại:	diệt	và	không	biến	đổi.	Như	thế	có	nghĩa	là	nhân	mất	hẳn.
Mất	hẳn	thì	không	có	gì	làm	nhân	cho	quả.	Nếu	nói	thêm,	nhân	diệt	đi	để	nhường	chỗ	cho	quả	nhưng	vì	tính	cách
tương	tục	nên	nhân	không	phải	là	mất	hẳn.	Tương	tục	không	mất	hẳn,	như	thế	muốn	nói	rằng	nhân	tồn	tại	ở	nơi
quả.	Trong	một	thời	hiện	tại,	hiện	thực	chỉ	hiện	hữu	với	một	thể	tính,	hoặc	chỉ	hiện	hữu	như	là	nhân	thể	hay	quả
thể.	Ở	đây,	cho	rằng	nhân	tồn	tại	ở	quả,	nếu	thừa	nhân	quả	thể	thì	không	có	nhân	thể,	rồi	thì	lấy	gì	làm	nhân	cho



quả?	Hay	nếu	chỉ	thừa	nhận	nhân	thể	ở	đó,	thì	nhân	ấy	lại	không	có	quả.	

Chủ	thuyết	9	và	10	:	Phổ	biến	và	không	phổ	biến.	Đây	cũng	là	trường	hợp	khác	của	chủ	trương	trong	nhân	đã	có
quả	và	không	có	quả,	nhưng	dựa	trên	tính	cách	phổ	biến.	Ý	nói,	toàn	thể	nhân	là	quả,	như	hình	thực	bên	ngoài	và
ảnh	trong	gương.	

Bài	tụng	11:	"Nếu	khắp	trong	nhân	đều	có	quả,	thì	lại	sinh	ra	quả	nào	nữa?	Nhân	thấy	quả	hay	không	thấy	quả,	cả
hai	trương	hợp,	nhân	không	sinh	ra	quả".	

Tất	cả	mười	trường	hợp	nhân	quả	trên	đây	là	những	phát	biểu	khác	nhau	bởi	những	kinh	nghiệm	sai	biệt	về	nhân
quả.	Như	nhân	quả	trong	trường	hợp	hoa	sen	khác	với	trường	hợp	lúa	và	cây	lúa.	Chính	do	những	kinh	nghiêm	sai
biệt	đó	đã	gợi	lên	những	ý	niệm	hoặc	nhân	quả	đồng	thời,	hoặc	nhân	quả	dị	thời,	vân	vân.	

Mười	trường	hợp	trên	được	trình	bày	theo	nhân	quả	được	thiết	lập	bởi	kinh	nghiệm.	Phê	bình	nhắm	vào	sự	thiết
lập	đó.	Mười	trường	hợp	sau	đây,	gồm	dưới	năm	song	quan	luận,	sẽ	có	thể	được	coi	như	phương	thức	phê	bình
tổng	quát	của	Trung	luận	mà	ta	thường	gặp,	nay	được	áp	dụng	vào	phê	bình	nhân	quả.	

b.	Năm	song	quan	luận	

1.	Hiệp	và	bất	hiệp	

Bài	tụng	12:	"Nếu	trong	nhân	quá	khứ	mà	có	quả	quá	khứ,	quả	vị	lai,	quả	hiện	tại,	như	thế	chúng	không	bao	giờ
hiệp".	

Bài	tụng	13:	"Nếu	trong	nhân	vị	lai	mà	có	quả	vị	lai,	quả	hiện	tại,	quả	quá	khứ,	như	thế	chúng	không	bao	giờ	hiệp".	

Bài	tụng	14:	"Nếu	trong	nhân	hiện	tại	mà	có	quả	hiện	tại,	quả	vị	lai,	quả	quá	khứ,	như	thế	chúng	không	bao	giờ
hiệp".	

Bài	tụng	15:	"Nếu	không	hiệp,	nhân	làm	sao	có	thể	sinh	quả?	Nếu	có	hiệp,	nhân	làm	sao	sinh	quả?".	

Hiệp	có	nghĩa	là	phù	hiệp	và	phối	hiệp.	Nhân	và	quả	là	hai	dị	thể	thì	không	thể	hiệp.	Mà	chúng	đã	là	nhất	thể	thì
cũng	không	có	hiệp.	Nhân	và	quả	không	hiệp	nhau,	như	cát	trắng	và	cơm	trắng,	không	thể	tương	sinh.	Chúng	hiệp
nhau,	như	vậy	trong	nhân	đã	có	quả,	cũng	không	thể	gọi	là	tương	sinh.	

2.	Không	và	bất	không	

Bài	tụng	16:	"Nếu	nhân	trống	rỗng	không	có	quả,	nhân	làm	sao	sinh	được	quả?	Nếu	nhân	không	trống	rỗng,	nhân
làm	sao	sinh	được	quả?"	

Bài	tụng	17:	"Quả	không	trống	rỗng	thì	không	thể	sinh,	quả	không	trống	rỗng	thì	không	thể	diệt;	vì	quả	không
trống	rỗng	thì	không	diệt.	Vì	quả	không	trống	rỗng	nên	bất	sinh	bất	diệt".	

Bài	tụng	18:	"Quả	trống	rỗng	cho	nên	bất	sinh.	Quả	trống	rỗng	cho	nên	bất	diệt.	Vì	quả	trống	rỗng,	do	đó	bất	sinh
bất	diệt".	
			
Không	hay	sự	trống	rỗng	chỉ	cho	không	có	yếu	tính	quyết	định.	"Nhân	trống	rỗng	không	có	quả"	nghĩa	là	ở	nhân
không	chứa	đựng	yếu	tính	quyết	định	nào	của	quả,	không	chỉ	định	một	quả	thể	nào	cả,	vậy	quả	hiện	thực	bấy	giờ
không	được	chứa	đựng	trong	nhân.	Do	đó	không	thể	nói	nhân	ấy	sinh	ra	quả.	Và	ngược	lại,	"nhân	không	trống
rỗng"	nghĩa	là	nhân	đã	có	yếu	tính	quyết	định	của	quả,	như	thế	nhân	đã	có	sẵn	quả.	Do	đó	nhân	cũng	không	thể	nói



nhân	sinh	ra	quả.	

Cũng	tương	tự	như	thế,	một	hiện	thực	nếu	"không	phải	trống	rỗng"	(Bất	không)	tức	là	đã	có	yếu	tính	quyết	định.
Có	 yếu	 tính	 quyết	 định	 tức	 là	 tự	 hữu.	 Tự	 hữu	 thì	 không	 do	 duyên	 sinh.	 Và	 ngược	 lại,	 nếu	 "hiện	 thực	 trống
rỗng"	(Không)	tức	là	quyết	định	không	có.	Quyết	định	không	có	thì	hiện	thực	ấy	bất	sinh	bất	diệt.	Pháp	bất	sinh	bất
diệt	thì	không	bị	chi	phối	bởi	luật	nhân	quả.	Do	đó	nhân	cũng	không	thể	sinh	ra	quả.	

3.	Nhất	và	dị	

Bài	tụng	19:	"Nhân	quả	mà	là	nhất	thể;	điều	này	không	đúng.	Nhân	quả	mà	là	dị	thể;	điều	này	cũng	không	đúng".	

Bài	tụng	20:	"Nếu	nhân	quả	mà	là	nhất	thể,	thì	năng	sinh	và	sở	sinh	là	một.	Nếu	nhân	quả	mà	là	dị	thể,	nhân	sẽ
không	khác	với	phi	nhân".	

Cát	trắng	là	phi	nhân	đối	với	cơm.	

4.	Tánh	và	vô	tánh	

Bài	tụng	21:	"Nếu	quả	quyết	định	có	thể	tính	thì	nhân	sẽ	sinh	ra	cái	gì?	Nếu	nhân	không	sinh	ra	quả	thì	không	có
nhân	tướng.	Nếu	không	có	nhân	tướng	thì	tương	quan	với	cái	gì	mà	gọi	là	quả!".	

5.	Tổng	kết:	Duyên	hiệp	và	bất	hiệp	

Bài	tụng	23:	"Nếu	do	các	nhân	duyên	hòa	hiệp,	mà	có	hoà	hiệp	pháp,	thì,	tự	nó,	hòa	hiệp	thì	không	có	nhân	thể.
Nhân	thể	đã	không,	làm	thế	nào	sinh	quả?".	

Nhân	do	nhân	duyên	hoà	hiệp	mà	có,	cho	nên	nó	không	không	có	thể	tính.	

Bài	tụng	24:	"Do	đó,	quả	không	sinh	ra	từ	sự	hiệp	hay	không	hiệp	của	các	duyên;	(như	thế	quả	không	có)	thì	pháp
hoà	hiệp	(nhân)	sẽ	hiện	hữu	ở	đây?	(Nếu	hiện	hữu	của	nhân	không	phải	là	tương	quan	với	quả?)

 

Chương	IV	-	Tánh	Không	và	dịch	hoá	pháp	

Tánh	Không	không	phải	là	một	định	nghĩa	về	thực	tại,	mặc	dù	trong	đó	như	có	hàm	ngụ	ý	nghĩa	bản	tánh	của	Thực
tại	là	Không.	Thực	tại	tuyệt	đối	không	thể	định	nghĩa,	mà	điều	cần	thiết	là	phải	nhận	thấy	rõ	những	uẩn	khúc	của
ngôn	ngữ	và	vai	trò	của	nó.	Điều	này	thì	như	ta	đã	thấy.	Tuy	nhiên,	trong	đó,	ta	cũng	nên	để	ý	đến	tính	chất	uẩn
khúc	và	hàm	hồ	vô	cùng	của	ngôn	ngữ.	Những	chứng	lý	của	ngôn	ngữ	nếu	được	phê	bình	một	cách	triệt	để	dưới
ánh	sáng	của	thuyết	tánh	Không	đã	chứa	đựng	không	biết	bao	nhiêu	là	mâu	thuẫn	nội	bộ.	Điều	này	cho	ta	thấy	đà	đi
của	ngôn	ngữ	thường	vượt	ra	ngoài	sự	thể	mà	nó	diễn	đạt	một	cách	dễ	dàng	và	quá	trớn,	mặc	dù	ngay	cả	sự	thể	của
tri	thức	thường	nghiệm.	Đó	là	trò	chơi	leo	thang	của	ngôn	ngữ.	Trước	tiên,	ta	biết	rằng	ngôn	ngữ	không	phải	chỉ	để
gọi	tên	một	sự	thể	không	thôi,	mà	vai	trò	của	nó	còn	là	qui	định	bản	chất	hiện	hữu	của	cái	được	gọi	tên	nữa.	Như
thế,	gọi	tên	một	sự	thể	chính	là	qui	định	bản	chất	hiện	hữu	của	sự	thể	đó	trong	cách	gọi.	Chính	do	để	ý	vào	tính	cách
qui	định	này	mà	chúng	ta	có	thể	nhận	ra	đà	đi	quá	trớn	của	ngôn	ngữ.	Chẳng	hạn,	với	thuyết	tánh	Không,	ta	chỉ	có
thể	qui	định	mà	không	bóp	méo	sự	thể	hiện	hữu	bằng	cách	đi	theo	con	đường	giữa.	Ta	không	thể	qui	định	bản	chất
của	hiện	thực	như	là	thường,	vì	nếu	nó	thường	thì	không	có	sinh	diệt,	không	có	sinh	diệt	thì	nó	không	có	hiện	hữu;
trái	lại,	ta	cũng	không	thể	qui	định	như	là	đoạn	diệt,	đoạn	diệt	thì	không	có	sinh	diệt,	và	như	vậy,	nó	cũng	không
hiện	hữu.	Qui	định	hoặc	thường	hoặc	đoạn	như	thế	đã	trái	ngược	với	bản	chất	của	hiện	hữu.	Ở	đây,	ta	dễ	dàng	đi
đến	kết	luận	là	bản	chất	ấy	không	phải	đoạn	cũng	không	phải	thường.	Tuy	nhiên,	không	phải	đoạn	cũng	chính	là



thường,	và	không	phải	thường	lại	chính	là	đoạn;	cả	hai	chỉ	khác	nhau	trong	cách	gọi	mà	thôi.	Nói	khác	đi,	khi	ta
thấy	 có	mâu	 thuẫn	nội	bộ	 trong	 tính	 cách	qui	định	bản	 chất	hiện	hữu	như	 là	 thường,	 ta	nói	nó	không	phải	 là
thường,	như	thế	tức	là	đoạn,	và	đoạn	cũng	không	thể	đúng,	ta	phủ	định	là	không	thể	đoạn.	Đến	đây,	hoặc	giả	ta
không	quay	lại	tính	cách	thường,	nhưng	có	thể	tìm	ra	một	tên	gọi	khác,	thì	tên	gọi	ấy	cũng	chỉ	khác	đi	trong	cách
gọi	mà	thôi;	chúng	vẫn	chạy	quanh	trên	một	vòng	tròn	lẩn	thẩn.	Trong	những	trường	hợp	như	thế,	không	những
người	nghe	đã	bị	đánh	lừa	mà	chính	người	nói	cũng	đã	tự	đánh	lừa	qua	cuộc	chạy	đua	của	ngôn	ngữ.	

Ngay	chính	trong	trường	hợp	của	thuyết	tánh	Không	cũng	thế,	tánh	Không	có	thể	đã	là	nạn	nhân	của	đà	quá	trớn
này	của	ngôn	ngữ.	Bởi	vì,	khi	nghe	nhà	Trung	quán,	đưa	tất	cả	mọi	hiện	thực	vào	tánh	Không	để	phê	bình,	ta	có	thể
dễ	dàng	đi	đến	kết	luận	rằng	bản	chất	hiện	thực	là	Không.	Nói	khác	đi,	ta	hiểu	rằng	hiện	thực	được	qui	định,	hay
đúng	hơn	là	được	định	nghĩa,	bằng	tánh	Không.	Hiểu	như	thế,	không	những	ta	đã	làm	cho	tư	tưởng	của	mình	trở
nên	nghèo	đói,	mà	còn	chận	đứng	luôn	cả	con	đường	tiến	về	Tuyệt	đối,	tức	là	cảnh	giới	tự	chứng	của	Phật	đà.	Bởi
vì	ta	đã	đóng	khung	lại	kết	luận	cho	nhận	thức	với	cảm	tưởng	rằng	mình	đã	nắm	được	trọn	vẹn	thực	tại	trong	tay,
trong	khi	bản	thân	của	nó	đang	xa	vời	biền	biệt,	và	cái	còn	lại	trong	tay	ta	chỉ	là	xác	chết	của	nó.	Điều	này	chính
như	Long	Thụ	đã	nói,	Phật	thuyết	về	pháp	Không	chỉ	là	phương	tiện	đối	trị.	Nếu	pháp	Không	đó	là	một	định	nghĩa
về	chân	Tánh	của	thực	tại	thì	nhất	định	Phật	đã	không	nói	ra.	Như	thế,	điều	cần	thiết	là	phải	hiểu	rõ	nhị	đế,	tục	đế
và	chân	đế,	là	những	diệu	dụng	của	phương	tiện	và	trí	tuệ.	Long	Thụ	viết	trong	Trung	luận	rằng	Phật	thuyết	pháp
bằng	phương	thức	nhị	đế.	Nếu	không	hiểu	rõ	tục	đế	thì	không	thể	hiểu	được	chân	đế.	Không	hiểu	được	chân	đế	thì
không	thể	hiểu	được	Phật	pháp.	Trên	phương	diện	luân	lý	này	ta	có	thể	nói,	hiểu	rõ	tục	đế	chính	là	hiểu	rõ	những
đặc	tính	của	ngôn	ngữ,	hiểu	thấu	đáo	những	uẩn	khúc	và	hàm	hồ	của	nó,	hiểu	cả	giới	hạn	và	trò	của	nó.	

Đặc	tính	của	ngôn	ngữ	chỉ	có	thể	được	sáng	tỏ	bằng	phê	bình	theo	thuyết	tánh	Không.	Những	phê	bình	này	được
điển	hình	một	cách	tổng	quát	trong	chương	"quán	nhân	quả"	của	Trung	luận;	và	tương	quan	giữa	chứng	lý	của
ngôn	ngữ	với	thực	tại	cũng	đã	được	điển	hình	một	cách	tổng	quát	trong	chương	quán	"Nhiên	khả	nhiên",	nói	về	thí
dụ	lửa	và	nhiên	liệu	của	Trung	luận.	

Tính	cách	phê	bình	của	thuyết	tánh	Không	bao	gồm	cả	hai	mặt:	phá	hủy	và	kiến	thiết,	nghĩa	là	dọn	sạch	những
chướng	ngại	trên	con	đường	giữa.	Con	đường	giữa	khi	đã	được	dọn	sạch	quang	đãng	rồi,	bấy	giờ	làm	thế	nào	để
bước	vào?	Luận	Trí	độ	của	Long	Thụ	nói,	định	lý	vô	thường	là	cánh	cửa	đầu	tiên	để	bước	vào	tánh	Không.	Ở	đây,
chúng	ta	hiểu	vô	thường	trên	một	phạm	vi	bao	quát,	dù	vậy,	chúng	ta	vẫn	sẽ	không	đánh	mất	nguyên	nghĩa	của	nó
như	một	định	lý	được	nhận	thức	bằng	tri	thức	thường	nghiệm.	

Bản	chất	của	ngôn	ngữ	là	tĩnh	chỉ.	Sự	thể	của	tên	gọi	có	thể	biến	diệt	liên	lỉ,	nhưng	tên	gọi	của	sự	thể	thì	bất	biến.
Với	bản	chất	đó	mà	lý	tính	hiện	hữu	của	sự	thể	ấy	được	phát	biểu.	Mặc	dù	tên	gọi	của	sự	thể	là	sự	phát	biểu	về	sự
thể	ấy,	nhưng	nó	thường	bị	cô	lập	với	sự	thể	mà	nó	gọi	tên.	Do	đó,	khi	đặt	ngôn	ngữ	vào	tương	quan	với	thực	tại,	sự
phát	triển	của	ngôn	ngữ	khó	tránh	khỏi	những	mâu	thuẫn.	Bao	lâu	ngôn	ngữ	còn	bị	cô	lập	với	thực	tại,	thì	lúc	ấy
phê	bình	của	thuyết	tánh	Không	chỉ	có	giá	trị	phá	hủy	chứ	không	thể	có	giá	trị	kiến	thiết.	Nghĩa	là	tánh	Không	chưa
được	thể	ngộ	một	cách	viên	mãn.	Như	thế,	cần	thiết	là	phải	mang	lại	cho	ngôn	ngữ	một	nội	dung,	dù	có	thể	chỉ	là	giả
định	(phương	tiện).	Bản	chất	của	ngôn	ngữ	là	tĩnh	chỉ	mà	mang	Thực	tại	sinh	động	đóng	khung	vào	đó,	thì	thực	tại
sẽ	chỉ	là	một	xác	chết.	Mang	lại	cho	ngôn	ngữ	một	nội	dung,	nghĩa	là	ta	sẽ	nhìn	nó	qua	tính	chất	động.	Động	là	diệu
dụng	của	phương	tiện.	Với	diệu	dụng	đó,	ngôn	ngữ	sẽ	không	bóp	méo	thực	tại	bằng	những	định	nghĩa.	Bởi	đó,	khi
nghe	Phật	nói	thế	gian	hư	vọng	vô	thường,	ta	không	coi	đó	như	là	một	định	nghĩa	về	thế	gian,	và	để	cố	gắng	đi	tìm
một	thế	giới	chân	thường	ở	ngoài	thế	gian.	Sự	tìm	kiếm	như	vậy	sẽ	vô	ích	và	có	thể	là	chúng	ta	không	bao	giờ	đi
đến	một	thế	giới	như	vậy	được.	

Đó	chỉ	là	phương	tiện	thuyết	giáo	của	Phật.	

Ở	đây,	ta	sẽ	gọi	phương	cách	bước	vào	tánh	Không	là	"Dịch	hóa	Pháp".	Nó	chỉ	ứng	dụng	và	khai	triển	định	lý	vô
thường.	Chúng	ta	hiểu	một	cách	tổng	quát	về	dịch	hóa	pháp	rằng	đó	là	tiếng	trình	đi	từ	hủy	thể	đến	tướng,	hủy
tướng	đến	dụng,	hủy	dụng	đến	ngôn	từ	và	phá	hủy	ngôn	ngữ	để	chuẩn	bị	cho	thể	nhập	Tuyệt	đối.	Tiến	trình	này	có



thể	tổng	quát	trong	ba	giai	đoạn:	Không,	hủy	thể;	giả	danh,	hủy	tướng	và	dụng	và	ngôn	ngữ;	trung	đạo,	tựu	thành
con	đường	của	thể	nhập.	Sự	tựu	thành	này	chính	là	thể	hiện	ba	phương	diện	của	Bát	Nhã:Thực	tướng	Bát	nhã,
quán	chiếu	Bát	nhã	và	văn	tự	Bát	nhã	mà	Tăng	Duệ,	một	cao	đệ	của	La	Thập	cho	là	được	hàm	ngụ	trong	ba	chữ
Trung	quán	luận,	tiêu	đề	tác	phẩm	chính	yếu	của	Long	Thụ.	Mặc	dù	Tuyệt	đối	thể	vắng	bặt	dấu	vết	của	ngôn	ngữ,
đã	là	Trung	thì	không	thể	Luận:	mà	đã	luận	thì	không	còn	là	Trung	nữa;	thế	nhưng,	như	Tăng	Duệ	nói	trong	bài	tựa
Trung	luận	cho	bản	dịch	của	La	 thập,	 là	 "Thực	phi	danh	bất	ngộ";	Thực	 tướng	–	Trung	–	không	do	"danh"	 thì
không	thể	ngộ.	Thực	tướng	là	cảnh	giới	tự	chứng	của	Phật	–	Phật	không	mô	tả	nó,	nhưng	chỉ	nói	lên	con	đường	thể
nhập.	Phi	ngôn	ngữ	thì	không	còn	phương	tiện	để	truyền	đạt	con	đường	đó,	tức	là	khai	hiển	và	chỉ	thị	Tri	kiến	của
Phật.	Ngôn	ngữ	được	sử	dụng	như	là	phương	tiện	thiện	xảo	trong	tính	cách	linh	động	của	nó.	Điều	này	nếu	không
hiểu	rõ	bản	chất	của	ngôn	ngữ	trong	tương	quan	với	thực	tướng	thì	không	thể.	Như	thế,	chính	do	đạt	được	thật	huệ
trí	mà	phương	tiện	trí	đã	thể	hiện	một	cách	độc	đáo.	Bằng	vào	ngôn	ngữ	để	khai	hiển	và	chỉ	thị	thật	tướng,	đó	là	ở
phía	người	nói,	và	người	nghe	cũng	bằng	ngôn	ngữ	để	thể	ngộ	và	thể	nhập	Thực	tướng.	Ta	thấy,	do	phương	tiện	mà
thật	huệ	được	chứng	ngộ	và	từ	thật	huệ	ấy	mà	tuôn	ra	vô	số	phương	tiện.	Trong	mối	liên	hệ	của	phương	tiện	và
thật	huệ	này,	chúng	ta	cũng	sẽ	nhận	ra	ý	nghĩa	của	triết	lý	Trung	quán.	Điều	này	ta	phải	kể	là	La	Thập	đã	có	công
lớn	nhất	trong	việc	phát	huy	triết	lý	Trung	quán.	Nếu	đọc	thẳng	Phạn	văn,	chưa	hẳn	chúng	ta	đủ	khả	năng	để	lãnh
hội	ý	nghĩa	quan	trọng	này.	Ai	đã	từng	lưu	ý	đến	nguyên	bản	Phạn	văn	và	dịch	bản	Hán	văn	của	La	Thập	sẽ	thấy	rõ
điều	đó.	

Tăng	Duệ	chỉ	chú	trọng	đến	phương	tiện	khai	hiển	và	chỉ	thị	thật	tướng	nên	chỉ	giải	thích	hai	chữ	"Trung	 luận"
thôi.	Ở	đây	nếu	chú	trọng	vào	phương	diện	thể	ngộ	và	thể	nhập	thật	tướng	ta	có	thể	thêm	vào	chữ	"quán"	đó,
nhưng	nó	đã	thành	một	danh	từ	thông	dụng	của	Hán	văn,	và	có	thể	cho	ta	lãnh	hội	thêm	ý	nghĩa	của	triết	lý	Trung
quán.	

Khi	Trung	được	khai	hiển	và	chỉ	thị	bởi	Luận,	thì	thể	ngộ	và	thể	nhập	phải	do	thực	hành.	Như	thế	ở	phương	diện
thực	hành,	Trung	như	là	quán	cảnh,	là	đối	tượng	được	hướng	đến.	Trong	phương	diện	thực	hành	này,	vì	bây	giờ
Trung	là	đối	tượng	quan	cảnh,	nên	thực	tại	sẽ	dễ	dàng	bị	bóp	méo,	và	cố	nhiên	nó	sẽ	mất	ý	nghĩa	là	Trung	đó.	Như
thế	quán	trí	phải	được	chuẩn	bị	tất	cả	những	điều	kiện	cần	thiết	để	có	thể	quán	chiếu	được	Trung	đạo	quán	cảnh.
Đây	là	khía	cạnh	thực	hành	của	triết	lý	Trung	quán	được	Long	Thụ	trình	bày	trong	Thập	trụ	tì	bà	sa.	Sự	thể	hiện
mà	Bồ	Tát	theo	đuổi	trải	qua	mười	giai	đoạn,	gọi	là	"Thập	địa	Bồ	tát".	Con	đường	thể	hiện	này	cũng	được	trình	bày
trong	kinh	Bảo	đức	Tạng	Bát	nhã.	Sáu	giai	đoạn	đầu,	Bồ	tát	tu	lục	độ,	như	là	điều	kiện	cần	thiết	để	cho	giai	đoạn
thứ	bảy	là	quán	Không:	và	đó	là	bước	đầu	tu	chứng	thật	huệ,	cho	đến	giai	đoạn	thứ	mười,	trí	tuệ	này	đã	viên	mãn.
Lúc	đó	sẽ	còn	chờ	đợi	bước	vào	cảnh	giới	Phật	Đà.	

Trên	đây,	Trung	tương	ứng	với	Thực	Tướng	Bát	nhã;	Quán	tương	ứng	với	Quán	chiếu	Bát	nhã;	và	Luận	tương	ứng
với	Văn	tự	Bát	nhã.	

Như	vậy,	ta	đã	thấy	rõ	sự	quan	trọng	của	vai	trò	ngôn	ngữ.	Nếu	chưa	nắm	được	ý	nghĩa	của	tánh	Không,	ngôn	ngữ
vẫn	chưa	sắm	đủ	vai	trò	quan	trọng	của	nó,	mà	bây	giờ,	nó	vẫn	là	khí	cụ	của	những	lý	luận	cạnh	tranh.	Dịch	hoá
pháp	như	là	phương	cách	để	thể	nhận	ý	nghĩa	của	tánh	Không	đó.	

Chúng	ta	đã	nói	dịch	hóa	pháp	chỉ	là	ứng	dụng	và	khai	triển	định	lý	vô	thường.	Trước	tiên	ứng	dụng	này	được	căn
cứ	vào	tri	thức	thường	nghiệm.	Trung	quán	đã	chối	bỏ	tất	cả	những	chứng	lý	được	viện	dẫn	từ	thẩm	quyền	của
kinh	nghiệm.	Điều	này	chỉ	có	ý	nghĩa	là	làm	sáng	tỏ	những	bất	thành	trong	mọi	phát	biểu	của	ngôn	ngữ.	

Nó	cũng	có	thể	cho	ta	lãnh	hội	được	ý	nghĩa	của	Không.	Nhưng	lãnh	hội	vẫn	còn	là	kết	luận	hợp	lý	của	nhận	thức
trí	năng,	suy	luận.	Ta	có	thể	công	nhận	điều	này,	là	mọi	thừa	nhận	được	căn	cứ	trên	suy	luận	đều	là	những	kết	luận
có	đóng	khung	cả.	Trong	trường	hợp	tánh	Không	mà	được	thừa	nhận	cũng	thế.	Tánh	không	phủ	nhận	mọi	chứng	lý,
nhưng	khi	nó	đã	được	thừa	nhận	bằng	suy	luận,	nghĩa	là	đã	được	đóng	khung	trong	kết	luận,	bấy	giờ	nó	sẽ	là	chứng
lý	cho	những	phát	biểu.	Dĩ	nhiên,	như	vậy	nó	sẽ	mang	đầy	đủ	nghĩa	như	là	ý	tính	của	mọi	hiện	hữu.	Bất	cứ	hiện	hữu
nào,	nếu	được	thừa	nhận	là	hiện	hữu,	nó	phải	hiện	hữu	tương	ứng	hay	phù	hợp	với	tánh	Không.	Thay	vì	phủ	định



mọi	lý	tính,	tánh	Không	mặc	nhiên	đã	thành	lý	tính.	Nói	khác	đi,	với	nhận	thức	về	tánh	Không	theo	kiểu	đó,	thì
những	phê	bình	của	tánh	Không	chỉ	có	nghĩa	là	thay	thế	danh	từ	này	bằng	danh	từ	khác.	Đây	là	ngõ	cụt	của	luận	lý
học,	hay	là	vòng	tròn	lẩn	thẩn	mà	luận	lý	học	muôn	đời	phải	chạy	quanh	trên	đó.	Tánh	Không	chỉ	được	thừa	nhận
bằng	suy	luận	hợp	lý	không	thôi,	nó	vẫn	không	thoát	khỏi	điều	này.	Chính	như	Long	Thụ	đã	viết	trong	Trung	luận,
học	về	tánh	Không	cũng	chẳng	khác	nào	dùng	tay	để	bắt	rắn;	nếu	không	giỏi	chú	thuật	sẽ	phải	chịu	đựng	sự	tai	hại
vậy.	

Như	thế,	bay	lượn	mãi	trên	những	suy	luận	về	hợp	lý	của	tánh	Không,	thì	tính	chất	sinh	động	của	nó,	là	diệu	dụng
của	phương	tiện,	sẽ	không	thể	nào	đạt	đến	nữa.	Nghĩa	là	khó	mà	thể	nhận	ý	nghĩa	của	tánh	Không	một	cách	viên
mãn.	Vả	lại	dù	kinh	nghiệm	của	chúng	ta	không	đủ	bao	hàm	tuyệt	đối,	nhưng	nếu	phi	kinh	nghiệm	thì	chúng	ta	có
con	đường	để	nhận	Tánh	không.	Thể	nhận	được	đặc	tính	linh	động	của	Tánh	không	là	cách	nói	khác	đi	của	cái	gọi
là	kinh	nghiệm	về	Tánh	không,	chứ	không	phải	thừa	nhận	nó	bằng	những	suy	luận	hợp	lý.	Cho	nên	vô	thường	chính
là	cánh	cửa	của	Tánh	không	vậy.	

Quán	về	hiện	tượng	vô	thường	cho	đến	khi	chứng	ngộ	được	nó,	bấy	giờ	ta	mới	thấy	tương	quan	giữa	tên	gọi	của
hiện	thực	và	bản	thân	của	hiện	thực.	Đối	với	chúng	ta,	đặc	tính	của	ngôn	ngữ	là	tĩnh.	Tĩnh	cho	nên	nó	hàm	hồ.	Bởi
vì	dưới	định	lý	vô	thường,	hiện	thực	luôn	luôn	sai	biệt	và	sai	biệt.	Khi	ta	gọi	tên	nó;	ta	không	thể	chỉ	vào	từng	cái	sai
biệt	này	mà	là	chỉ	vào	tất	cả	những	cái	sai	biệt	đó,	nghĩa	là	ta	không	thể	gọi	thẳng	vào	tự	tướng	của	nó	mà	chỉ	là
tổng	tướng	của	nó.	Tương	quan	giữa	tên	gọi	của	hiện	thực	và	bản	thân	của	hiện	thực	nếu	được	nhận	thấy,	nói	đúng
là	nếu	được	thể	nghiệm,	thì	bấy	giờ	ta	mới	đủ	khả	năng	gọi	tên	một	hiện	thực	bằng	tự	tướng	của	nó,	và	bấy	giờ	ta
mới	có	thể	sử	dụng	ngôn	ngữ	với	đặc	tính	động	như	là	diệu	dụng	của	phương	tiện.	Đó	là	ý	nghĩa	của	dịch	hóa	pháp
được	nói	ở	đây.	
Bởi	vì	Trung	quán	là	phủ	nhận	hình	thức	quá	khứ,	hiện	tại	và	vị	lai	của	thời	gian,	cho	nên	ta	dễ	dàng	đi	đến	kết	luận
về	một	vĩnh	thể	của	hiện	tượng	vô	thường.	Hiện	tượng	vô	thường	phi	quá	khứ,	phi	hiện	tại,	phi	vị	lai,	thì	chính	hiện
tượng	vô	thường	đó	là	chân	thường.	Kết	luận	như	thế	là	đánh	mất	đi	đặc	tính	động,	không	thể	khởi	lên	diệu	dụng
của	phương	tiện.	Quán	vô	thường	chỉ	là	phương	tiện	thể	nhận	tánh	Không	chứ	không	phải	đi	tìm	kết	luận	cho	hiện
tượng	vô	thường.	Hiện	tượng	đó	mà	đã	đóng	khung	vào	một	kết	luận	thì	tiến	trình	dịch	hóa	pháp	sẽ	bị	chận	đứng
lại,	tánh	Không	thôi	là	ý	nghĩa;	nó	không	dẫn	đến	bước	đường	thể	hiện	Bát	nhã	trong	những	chân	trời	cao	rộng	nữa.

Như	thế,	từ	kinh	nghiệm	về	vô	thường,	ta	đi	đến	chỗ	nói	về	vô	thường,	ta	đi	đến	chỗ	nói	về	suy	luận	kinh	nghiệm
đó.	Do	suy	luận	mà	kết	luận	được	đóng	khung.	Tánh	Không	vẫn	có	ý	nghĩa	trong	mọi	bước	đường.	Phủ	định	về
những	hình	thức	quá	khứ,	hiện	tại,	vị	lai	của	thời	gian,	ở	đây	trung	quán	đúng	ra	là	phủ	định	những	suy	luận	về	thời
gian	và	chứng	lý	của	những	suy	luận	này.	Nói	thế	không	có	nghĩa	là	Trung	quán	đã	mặc	nhiên	thừa	nhận	ý	nghĩa
nào	đó	về	thời	tính.	Vấn	đề	chỉ	được	giải	quyết	khi	mà	sự	thể	hiện	Bát	nhã	đã	viên	mãn.	Ở	đây	tất	cả	chỉ	có	giá	trị
như	là	phương	tiện.	

Kinh	nghiệm	mà	không	được	phát	biểu,	tất	nhiên	là	phát	biểu	với	hình	thức	suy	luận,	thì	đó	là	trạng	thái	mập	mờ
của	ý	thức.	Tuy	nhiên,	nếu	kinh	nghiệm	về	vô	thường	được	phát	biểu	trên	căn	bản	tánh	Không,	chính	là	đem	lại
ngôn	ngữ	đặc	tính	động.	Ngay	cánh	cửa	đầu	tiên	này	của	tánh	Không,	tánh	Không	đã	chứa	đựng	cả	hai	mặt;	phá	hủy
và	kiến	thiết.	Như	Long	Thụ	đã	viết	trong	Trung	luận:	"Vì	tánh	Không	cho	các	phép	được	tựu	thành.	Nếu	không
tánh	Không,	tất	cả	đều	bất	thành".	Không	nghĩa	ở	đây	được	gọi	khác	đi	là	vô	tự	tính.	Pháp	nếu	có	yếu	tính	quyết
định,	nó	không	phải	là	vô	thường.	Pháp	vô	thường	luôn	luôn	sai	biệt	và	sai	biệt.	Nếu	có	yếu	tính	quyết	định,	nó
không	có	sự	sai	biệt	và	sai	biệt	như	vậy.	Không	có	yếu	tính	quyết	định	là	không	có	yếu	tính	quyết	định,	chứ	không
phải	là	có	yếu	tính	nhưng	yếu	tính	đó	không	quyết	định.	Như	thế,	kiến	thiết	của	tánh	Không	là	rút	ra	con	đường
chứ	không	phải	xây	lên	một	bức	tường	chặn	lại	con	đường.	Kiến	thiết	của	tánh	Không	vẫn	không	thể	là	kết	luận.	Ý
nghĩa	này	rất	quan	trọng	với	nhận	thức	về	tánh	Không.	

Pháp	vô	tự	tính	cho	nên	vô	thường;	Pháp	vô	thường	cho	nên	vô	tự	tính.	Ta	không	nên	hiểu	rằng	ở	đây	không	là	lý
tính	của	hiện	tượng	vô	thường	và	hiện	tượng	vô	thường	là	chứng	lý	của	Không.	Kinh	nghiệm	về	hiện	tượng	vô
thường	ấy	chỉ	có	giá	trị	là	khiến	cho	thể	tính	chất	trống	rỗng	của	tên	gọi	một	hiện	thực,	một	hiện	thực	vô	thường.



Như	thế,	khi	tiếp	nhận	hay	phát	biểu	về	tên	gọi	của	một	hiện	thực,	ta	không	mang	lại	cho	tên	gọi	ấy	một	yếu	tính
quyết	định	nào.	Đây	là	lần	đầu	tánh	Không	được	kinh	nghiệm.	Tánh	Không	không	còn	thừa	nhận	bằng	suy	luận
thuần	túy	nữa.	Và	đó	cũng	là	một	bước	tiến	nữa	của	dịch	hóa	pháp.	

Đến	đây,	chúng	ta	có	thể	cứu	xét	tính	cách	phát	biểu	về	hiện	tượng	vô	thường	này.	

Vô	thường	là	sự	khái	niệm	về	sự	vận	hành	của	thực	tại.	Vận	hành	như	thế	nào?	Với	sự	phê	bình	của	thuyết	tánh
Không,	như	đã	được	Trung	luận	nói	đến	trong	chương	II	thì	 	"Cái	đã	đi	thì	không	đi.	Cái	chưa	đi	cũng	không	đi.
Ngoài	cái	đã	và	chưa	đi,	cái	đang	đi	cũng	không	đi".	"Cái	đã	đi"	chỉ	cho	một	chủ	thể	mà	tác	động	đã	chấm	dứt:	chủ
thể	đó	không	tác	động	cho	nên	không	thể	nói	là	nó	đi.	Cũng	thế,	"cái	chưa	đi"	chỉ	có	một	chủ	thể	mà	tác	động	chưa
khởi	lên;	chủ	thể	chưa	khởi	lên	tác	dụng	nên	không	thể	nói	là	nó	đi.	Gọi	rằng	"cái	đang	đi"	là	do	tương	quan	với	quá
khứ	và	vị	lai.	Nó	chỉ	có	nghĩa	là	"cái	vừa	sẽ	đi	vừa	đã	đi".	Như	thế,	khi	"cái	đã	đi"	và	"cái	sẽ	đi"	đều	không	đi,	thì,	"cái
đang	đi"	cũng	không	đi.	

Trong	một	tụng	ngôn	như	trên,	Trung	quán	và	phủ	định	vận	hành	tính	của	hiện	thực	và	phủ	định	thời	tính	của	hiện
thực.	Trước	hết	chúng	ta	đứng	riêng	về	thời	tính	mà	nói.	Thời	gian	được	phân	biệt	với	ba	hình	thức,	hay	ba	trạng
thái.	Sự	phân	biệt	cố	nhiên	do	tương	quan.	Như	đứng	ở	vị	trí	hiện	tại	thì	trước	nó	là	vị	lai	và	sau	nó	là	quá	khứ.
Phân	biệt	như	thế	chỉ	có	giá	trị	rất	ước	lệ.	Bởi	vì,	bất	cứ	đứng	vào	vị	trí	nào,	tất	nhiên	vị	trí	đó	là	hiện	tại,	và	tất	cả
đều	là	hiện	tại.	Quá	khứ	và	vị	lai	mà	không	thì	hiện	tại	cũng	không.	Hoặc	nói	theo	tương	quan	nhân	quả:	nhân	quá
khứ	mà	có	hiện	tại	là	vị	lai.	Điều	này	phải	có	nghĩa	rằng	trong	quá	khứ	đã	có	hiện	tại	và	vị	lai.	Như	thế	tất	cả	đều	là
quá	khứ,	chứ	không	có	hiện	tại	và	vị	lai.	

Phê	bình	ấy	chỉ	có	mục	đích	chứng	tỏ	rằng	không	có	thời	tính	biệt	lập	với	hiện	thực.	Cái	đó	chưa	đi,	gọi	là	vị	lai;
đang	đi,	gọi	nó	là	hiện	tại;	đã	đi,	gọi	nó	là	quá	khứ.	Quá	khứ,	hiện	taị	và	vị	lai	không	phải	là	những	vị	trí	hiện	thực	đi
vào	vị	trí	có	tên	là	quá	khứ	để	gọi	rằng	hiện	thực	quá	khứ.	

Để	hiểu	rõ	về	ý	nghĩa	phê	bình	của	Trung	quán	đối	với	vận	hành	tính	của	thực	tại,	tối	thiểu	chúng	ta	cần	phải	để	ý
những	hình	thức	văn	pháp	trong	các	từ	ngữ.	Vận	hành	tính	của	thực	tại	được	phát	biểu	với	nhiều	khái	niệm.	Nó
được	chia	ra	chủ	thể	vận	hành	và	tác	động	vận	hành.	Chủ	thể	ấy	sẽ	không	bị	chi	phối	bởi	thời	gian.	Tác	động	vận
hành	tất	nhiên	lệ	thuộc	vào	sự	chi	phối	này.	Tuy	nhiên,	khi	nói	thực	tại	vận	hành,	thì	sự	vận	hành	này	tất	được	tác
động	bởi	chủ	thể.	Do	đó	ở	nơi	đây,	chủ	thể	sẽ	được	nhìn	qua	hình	thức	của	thời	gian:	chủ	thể	hoặc	đã,	hoặc	đang
hay	hoặc	sẽ	tác	động.	Ta	nói,	chủ	thể	tác	động	thì	tác	động	đó	hoạt	dụng	ở	thời	hiện	tại.	Bởi	vì,	chủ	thể	đã	tác	động,
có	nghĩa	là	hành	vi	của	nó	đã	chấm	dứt.	Chủ	thể	sẽ	tác	động	đồng	với	nghĩa	là	hành	vi	của	nó	chưa	có.	Như	thế,	khi
tánh	Không	phủ	định	hình	thức	quá	khứ,	vị	lai	của	vận	hành	tính,	thì	trong	đó	như	đã	mặc	nhiên	thừa	nhận	rằng
chính	chủ	thể	đang	tác	động	ở	hiện	tại	đó	là	vận	hành	tính	của	thực	tại.	Mặc	dù	Trung	luận	đã	nói,	hiện	tại	được
thừa	nhận	do	tương	quan	quá	khứ	và	vị	lai,	thì	khi	quá	khứ	và	vị	lai	không	có	tác	động,	vận	hành	tính	sẽ	không	có
nghĩa	như	là	tác	động	đang	hoạt	dụng	ở	thì	hiện	tại.	Thế	nhưng,	nếu	thừa	nhận	có	sự	chuyển	động,	vì	rằng	thừa
nhận	định	lý	vô	thường,	thì	vận	hành	tính	phi	thời	gian	vẫn	là	vận	hành,	nghĩa	là	Thực	tại	vận	chuyển	với	hoạt
dụng	ở	hiện	tại,	một	thứ	hiện	tại	phi	thời	gian.	Hiện	tại	đó	không	phải	là	bây	giờ	và	ở	đây.	Nhưng	là	hiện	tại	hiện	tại
hóa	không	ngừng.	Chúng	ta	chú	ý	đến	câu	nói	"Thực	tại	vận	hành"	sẽ	thấy	rõ	điều	đó.	Nghĩa	là,	ta	phải	nhận	thức
chữ	"vận	hành"	như	một	động	từ	nguyên	thể.	Dù	là	nguyên	thể,	bản	chất	của	động	từ	là	chuyển	dịch;	nguyên	thể,
nhưng	không	thường	tại.	
Bây	giờ,	chúng	ta	cứu	xét	đến	mệnh	đề	phát	biểu	"Thực	tại	vận	hành".	Trong	phát	biểu	này,	nó	căn	cứ	vào	tác	động
của	chủ	thể	đang	hoạt	dụng	ở	hiện	tại	để	thiết	lập	vận	hành	tính	của	thực	tại.	Chủ	thể	đang	vận	hành,	đó	là	chứng	lý
cho	vận	hành	tính.	Thế	nhưng,	chứng	lý	cho	chủ	thể	đang	vận	hành	chủ	thể	đó	là	gì?	Nói	rằng	chủ	thể	đang	vận
hành,	tức	là	đã	mặc	nhiên	thừa	nhận	vận	hành	tính	của	nó.	Và	ngược	lại	thừa	nhận	vận	hành	tính	là	đã	mặc	nhiên
thừa	nhận	có	chủ	thể	đang	vận	hành.	Cả	hai	trường	hợp	chỉ	khác	nhau	trong	cách	thừa	nhận	và	phát	biểu,	nhưng
cùng	chỉ	chung	vào	một	sự	kiện	mà	thôi.	Do	đó,	không	thể	lấy	nó	làm	chứng	lý	cho	chính	nó.	Trên	phương	diện	suy
luận,	một	thừa	nhận	và	phát	biểu	mà	không	có	chứng	lý	thì	không	có	gía	trị.	Ở	đây	thừa	nhận	không	có	chủ	thể
đang	vận	hành	hay	thừa	nhận	có	vận	hành	tính	cả	hai	đều	không	có	chứng	lý,	cho	nên	suy	luận	bất	thành.	



Qua	khía	cạnh	khác,	ta	không	thiết	lập	vận	hành	tính	của	thực	tại,	nhưng	giả	định	rằng	chứng	lý	cho	chủ	thể	đang
vận	hành	chính	là	tác	động	vận	hành	đang	hoạt	động	ở	hiện	tại.	Ở	đây	cần	phải	phân	biệt	"chủ	thể	đang	vận	hành"
là	biểu	từ	mang	ý	nghĩa	của	một	danh	động	từ	hoạt	dụng	ở	thì	hiện	tại.	Như	thế	ta	lấy	tác	động	làm	chứng	lý	do	chủ
thể.	Giả	định	này	đã	mặc	nhiên	thừa	nhận	chủ	thể	biệt	lập	với	tác	động.	Nếu	không	thừa	nhận	như	thế	làm	thế	nào
để	lấy	tác	động	chứng	minh	cho	chủ	thể?	Nghĩa	là,	ta	không	thể	lấy	nó	làm	chứng	lý	cho	nó	như	trường	hợp	trên.	

Những	phê	bình	trên	là	căn	cứ	vào	chủ	thể	đã	có	tác	động,	nhưng	tác	động	chưa	chấm	dứt.	Ta	nhớ	lại	điều	này	hiện
tại	chỉ	có	nghĩa	tác	động	đã	khởi	và	chưa	biến	mất,	là	một	nửa	quá	khứ	và	một	nửa	vị	lai,	như	giải	thích	của	Thanh
Mục	trong	Trung	luận.	Ta	sẽ	cố	gắng	giả	định	một	hiện	tại	thuần	túy	không	đã	và	chưa.	Giả	định	này	đứng	ngay	ở
điểm	khai	phát	của	hiện	tại.	Tỉ	dụ,	trong	những	trường	hợp	trên	thì	ta	nói	người	đi	đã	cất	bước	đi	nhưng	chưa
dừng	lại;	và	ở	trường	hợp	này,	ta	nhắm	ngay	vào	chổ	người	ấy	vừa	cất	bước:	"vừa	cất	bước"	cho	nên	không	phải	là
đã	và	chưa	đi.	Như	thế	ta	nhìn	thẳng	vào	bước	đi	của	người	để	giả	định	một	hiện	tại	thuần	túy.	

Trong	trường	hợp	này	Trung	luận	viết:	"Trong	hành	động	đã	đi	không	có	sự	kiện	vừa	cất	bước.	Trong	hành	động
đang	đi	cũng	không	có	hành	động	vừa	cất	bước.	Vậy,	vừa	cất	bước	ở	chổ	nào?"	Người	đi	mà	chưa	cất	bước	tất
nhiên	là	không	đi.	Nếu	người	đi	đã	hoàn	tất	sự	đi,	bấy	giờ	cũng	có	thể	gọi	là	cất	bước.	"Vừa	cất	bước"	một	cách	đơn
thuần	như	thế	có	nghĩa	là	vừa	cất	bước	"mãi	mãi"	chứ	không	đi.	Điều	nầy	chứng	tỏ	rằng	không	có	một	thứ	hiện	tại
thuần	túy	nào	tồn	tại	cả	.	

Pháp	vô	thường,	dù	phi	quá	khứ,	phi	hiện	tại,	phi	vị	lai,	cũng	không	thể	giả	định	một	hiện	tại	không	ngừng	chuyển
biến,	 cũng	không	 có	một	hiện	 tại	 thuần	 túy.	Như	 thế	kinh	nghiệm	về	vô	 thường	 sẽ	được	dịch	hoá	 thành	 kinh
nghiệm	về	giả	danh.	Đây	là	bước	tiến	thứ	hai	của	dịch	pháp	hóa.	Bước	tiến	thứ	nhất	là	kinh	nghiệm	về	Không.	

Chúng	ta	chỉ	mới	nhìn	dịch	hóa	pháp	qua	khía	cạnh	vô	thường.	Trong	những	phê	bình	Trung	quán,	mâu	thuẫn	nội
tại	thường	được	nhắc	đến	để	phá	hủy	mọi	khả	năng	suy	tưởng	và	suy	luận.	Mâu	thuẫn	cũng	là	khía	cạnh	khác	của
dịch	pháp	hóa.	Nó	được	khai	triển	từ	định	lý	vô	thường.	Hiện	thực	sinh	diệt	luôn	luôn	sai	biệt	và	sai	biệt,	tức	là	thể
tính	của	hiện	thực	là	hủy	thể.	Vô	tự	tính	cho	nên	vô	thường.	Hiện	thực	vô	tự	tính	có	nghĩa	là	hiện	thực	hủy	thể.
Hiện	thực	vừa	tạo	thành	thể	tính	là	tự	hủy	diệt	ngay	để	một	thể	tính	khác	được	tựu	thành.	Như	thế	thể	tính	được
tựu	thành	liên	lỉ,	sinh	diệt	sinh	diệt	vô	cùng	"sinh	sinh	bất	dĩ"	như	thuật	ngữ	của	Phật	giáo	Trung	hoa	thường	nói
đến.	Ý	nghĩa	của	sự	mâu	thuẫn	là	ý	nghĩa	của	sự	hủy	thể	này,	được	tượng	hình	lộ	liễu	bằng	ánh	sáng	và	bóng	tối.
Nếu	không	thế	ánh	sáng	sẽ	hủy	diệt	cái	gì	để	có	tác	dụng	chiếu	sáng?	Bản	thân	ánh	sáng	đã	có	hàm	ngụ	hiện	hữu	của
bóng	tối.	Như	thế	trong	bản	thân	của	ánh	sáng	đã	hàm	ngụ	hiện	hữu	của	bóng	tối:	hiện	hữu	của	ánh	sáng	là	ý	nghĩa
của	mâu	thuẫn	nội	tại.	Ánh	sáng	hủy	diệt	bóng	tối	tức	là	nó	hủy	diệt	tự	thể	của	chính	nó.	Hiện	hữu	của	ánh	sáng
cũng	là	ý	nghĩa	của	hủy	thể.	

Đặc	tính	của	mâu	thuẫn	mà	ta	vừa	nói	đến	đó	thực	sự	chỉ	là	suy	diễn	từ	trên	kinh	nghiệm	về	vô	thường.	Căn	bản
của	suy	diễn	là	định	luật	nhân	quả.	Nếu	căn	bản	này	bất	thành	thì	ý	nghĩa	của	mâu	thuẫn	cũng	bất	thành.	

Ta	hãy	để	ý	đến	những	khác	biệt	về	ứng	dụng	ý	nghĩa	của	mâu	thuẫn.	Khác	biệt	về	ứng	dụng	ý	nghĩa	của	mâu
thuẫn:	khác	biệt	giữa	mệnh	đề	phát	biểu	và	bản	thân	của	thực	tại	được	phát	biểu.	Khi	mang	luật	mâu	thuẩn	áp	dụng
vào	bản	thân	của	thực	tại,	nó	sẽ	có	giá	trị	kiến	thiết	hơn	là	phá	hoại.	Do	hủy	diệt	tự	thể	nên	ý	nghĩa	sinh	thành	của
thực	tại	được	thừa	nhận.	Bản	thân	của	thực	tại	được	coi	như	là	động.	Động	cách	nào,	đó	là	chuyện	khác,	đây	ta	chỉ
nói	nó	được	coi	như	chứ	không	phải	quyết	rằng	nó	như	vậy.	Điều	này	thì	chúng	ta	đã	thấy	ở	trên.	Chỉ	cần	biết	rằng
"được	coi	như"	không	phải	là	"như	vậy".	Và	trung	quán	có	nghĩa	là	quán	trung,	là	đạt	đến	cái	"như	vậy"	đó.	

Về	ngôn	ngữ	trong	mệnh	đề	phát	biểu	với	sự	áp	dụng	luật	mâu	thuẫn,	ta	biết	rằng	bản	chất	cố	hữu	của	ngôn	ngữ	là
tĩnh	chứ	không	phải	là	động.	Do	đó,	mệnh	đề	mà	mâu	thuẫn,	nó	hủy	diệt	chính	nó.	Nếu	hủy	diệt	như	vậy	để	sinh
thành	một	hay	những	mệnh	đề	khác,	bây	giờ	sẽ	có	hai	trường	hợp:	hoặc	là	trùng	phúc,	hoặc	là	bất	thành.	Trùng
phúc,	có	nghĩa	là	mệnh	đề	mới,	do	hủy	diệt	tự	thể,	không	phải	là	mới,	đó	chỉ	là	thay	đổi	mệnh	đề	này	bằng	mệnh	đề



khác,	nội	dung	vẫn	như	cũ.	Đúng	thì	cùng	đúng	cả	và	sai	thì	cùng	sai	cả.	Nếu	đã	đúng,	những	mệnh	đề	mới	không
cần	thiết,	chỉ	gây	thêm	rắc	rối.	Nếu	sai,	thì	có	bao	nhiêu	mệnh	đề	cũng	vô	nghĩa.	Thứ	hai,	bất	thành,	có	nghĩa	là
mệnh	đề	được	phát	biểu,	do	mâu	thuẫn	nên	tự	hủy	diệt;	như	thế	nó	không	được	thừa	nhận.	Cả	hai	trường	hợp	áp
dụng	luật	mâu	thuẫn	cho	mệnh	đề	được	phát	biểu,	vì	bản	chất	ngôn	ngữ	của	mệnh	đề	ấy	là	tĩnh	chứ	không	phải
động,	cho	nên	mâu	thuẫn	ở	đây	hoàn	toàn	có	giá	trị	phá	hoại	chứ	không	có	giá	trị	kiến	thiết	nào	cả.	

Chúng	ta	nên	nhớ	lại	điều	này,	Thực	tại	chỉ	thành	vấn	đề	khi	được	thừa	nhận,	dù	là	thừa	nhận	mặc	nhiên,	và	phát
biểu.	Như	thế,	trong	khi	ngôn	ngữ	là	trỏ	vào	Thực	tại,	thì	bản	thân	của	Thực	tại	ấy	bao	giờ	lại	cũng	tùy	thuộc	vào
ngôn	ngữ.	Cho	nên,	nếu	ngôn	ngữ	được	sử	dụng	như	là	bản	chất	tĩnh,	thì	Thực	tại	bị	coi	như	là	tĩnh;	trái	lại,	nếu
ngôn	ngữ	được	sử	dụng	như	là	động.	Tĩnh	có	nghĩa	là	có	yếu	tính	quyết	định.	Dù	ngôn	ngữ	có	uẩn	khúc,	uẩn	khúc
kiểu	"trườn	lươn",	nếu	có	được	dùng	để	qui	định	yếu	tính	quyết	định	của	Thực	tại,	nó	vẫn	mang	bản	chất	tĩnh.	

Với	tương	quan	giữa	ngôn	ngữ	và	thực	tại	như	thế,	khi	tánh	Không	sử	dụng	ý	nghĩa	mâu	thuẫn	để	phê	bình,	không
phải	vì	rằng	mâu	thuẫn	là	định	luật	bất	di	bất	dịch.	Nhưng	bởi	vì	nó	có	liên	hệ	với	kinh	nghiệm,	mà	tri	thức	thường
nghiệm	có	thể	nhận	ra.	Thuyết	tánh	Không	là	đề	cho	Tri	thức	thường	nghiệm	ấy	thông	đạt.	Chính	do	đó	mà	luật
mâu	thuẫn	được	sử	dụng.	

Sử	dụng	luật	mâu	thuẫn	để	phê	bình,	tự	nhiên	luật	mâu	thuẫn	sẽ	đóng	vai	trò	quan	trọng	như	một	chứng	lý.	Một
chứng	lý	đã	được	thiết	định	vững	chắc,	thì	từ	suy	luận	đến	đóng	khung	kết	luận	không	xa	chi	mấy.	

Để	bước	vào	bước	thứ	ba	của	tiến	trình	dịch	hóa	pháp,	chúng	ta	sẽ	nói	về	chứng	lý	trong	đoạn	này	mà	đáng	lý	ra
nên	nói	ở	"phê	bình	về	tri	lượng	theo	thuyết	Tánh	Không".	Nhưng	vì	nó	liên	quan	đến	tính	cách	uẩn	khúc	của	ngôn
ngữ,	đến	phương	tiện	sử	dụng	ngôn	ngữ	qua	hai	phương	diện	động	và	tĩnh,	cho	nên	nó	được	đề	dành	cho	đoạn	này.	

Trong	tập	Vigrahavyavartànì,	Long	Thụ	có	đề	cập	đến	vấn	đề	luận	chứng,	khi	phê	bình	về	các	tri	lượng.	Theo	đó
một	mệnh	đề	được	phát	biểu	phải	cứu	xét	đến	giá	trị	của	nó	bằng	các	chứng	lý.	Sự	kiện	này,	nếu	bắt	buộc	phải	có
chứng	lý,	sẽ	dẫn	đến	hai	trường	hợp;	vô	cùng	và	bất	thành.	Vô	cùng,	gọi	đủ	là	"nghịch	suy	vô	cùng"	(regression	à
l’infinie).	Các	nhà	chú	thích	Trung	luận	của	Trung	hoa	thường	dùng	thí	dụ	như	sau.	Tỉ	dụ,	có	một	chuỗi	dây	người
bệnh,	không	thể	tự	đứng	lên	được.	Người	bệnh	đầu	tiên	muốn	đứng	lên	phải	vịn	vào	một	người	bệnh	khác.	Người
thứ	hai	này	cũng	là	người	bệnh,	do	đó	không	thể	tự	đứng	lên	mà	phải	vịn	vào	một	người	khác.	Người	thứ	ba	này
cũng	không	thể	đứng	lên,	vì	cũng	là	người	bệnh.	Nghịch	suy	như	thế,	nếu	muốn	tránh	lỗi	vô	cùng,	thì	người	bệnh
cuối	cùng	phải	tự	đứng	lên.	Tuy	nhiên,	ở	tiền	đề	được	nêu	ra,	trong	đó	qui	định	rằng	người	bệnh	không	thể	tự	đứng
lên	mà	phải	vịn	vào	một	người	khác.	Nếu	người	cuối	cùng	tự	đứng	lên	được,	người	ấy	không	còn	là	người	bệnh
nữa.	

Cũng	thế,	 trong	trường	hợp	chứng	 lý,	 tiền	đề	được	đưa	ra	nhất	thiết	phải	 có	chứng	 lý.	Khi	phát	biểu	một	 luận
chứng,	 luận	chứng	ấy	phải	được	chứng	 thành	bằng	chứng	 lý.	Nhưng	rồi,	 lấy	chứng	 lý	nào	để	chứng	 thành	cho
chứng	lý	ấy?	Nếu	chứng	lý	của	luận	chứng	không	đòi	hỏi	chứng	lý	để	chứng	thành	cho	nó,	tiền	đề	được	đưa	ra
không	thể	chứa	đựng	chữ	nhất	thiết.	Tiền	đề	như	thế	sẽ	mất	tính	cách	phổ	quát,	và	không	có	giá	trị	như	một	tiền	đề
có	hiệu	lực	với	tính	cách	phổ	quát	của	nó,	ta	giả	định	rằng	chứng	lý	ấy	tự	chứng	thành	cho	chính	nó.	Trường	hợp
này	được	Trung	luận	tỉ	dụ	bằng	ngọn	đuốc:	ngọn	đuốc	tự	chiếu	sáng	chính	nó	và	chiếu	sáng	những	vật	khác.	Cũng
thế,	một	chứng	lý	cứu	cánh	tự	chứng	thành	cho	chính	nó	và	cho	những	phát	biểu	khác.	

Tính	cách	sử	dụng	luật	mâu	thuẫn	trong	những	phê	bình	của	Trung	luận	ở	trường	hợp	này	mới	thật	là	rõ	rệt.	Vừa
sử	dụng	luật	mâu	thuẫn,	vừa	từ	chối	mâu	thuẫn:	phê	bình	của	tánh	Không	thật	là	đa	dạng.	

Nhìn	ánh	sáng	trong	toàn	thể	của	nó,	nghĩa	là	nhìn	ở	điểm	mà	tác	động	của	ánh	sáng	đã	đi	đến	chỗ	cực	thành,	thì
nhận	thức	về	ánh	sáng	trong	toàn	thể	của	nó	như	thế	tất	nhiên	bản	thân	của	ánh	sáng	không	phải	là	bóng	tối.	Điều
này	muốn	nói	rằng,	nhận	thức	hoặc	thấy	toàn	thể	ánh	sáng	hoặc	thấy	toàn	thể	bóng	tối,	chứ	không	thể	vừa	thấy
sáng	vừa	thấy	tối.	Ta	nên	phân	biệt,	ánh	sáng	được	nhận	thức	trong	toàn	thể,	vẫn	mang	đầy	đủ	ý	nghĩa	hiện	tại	của



nó,	tức	là,	nó	đã	khởi	lên	nhưng	chưa	biến	mất.	Giới	hạn	lại	trong	một	phạm	vi	nhất	định	của	không	gian,	thì	ở	đó,
lúc	chưa	có	ánh	sáng	là	lúc	bóng	tối	ngự	trị	của	ánh	sáng.	Ánh	sáng	và	bóng	tối	được	nhận	thức	trong	toàn	thể	tính
như	thế,	chúng	là	hai	dị	thể	biệt	lập.	Hai	dị	thể	biệt	lập	đó	không	bao	giờ	gặp	nhau	trong	cùng	một	vị	trí	của	thời
gian	và	không	gian,	cả	hai	sẽ	mất	đi	ý	nghĩa	hủy	thể.	Ánh	sáng	không	đi	ra	từ	bóng	tối,	do	đó	bóng	tối	không	mang	ý
nghĩ	tự	hủy	diệt	để	trở	thành	ánh	sáng.	Và	ngược	lại,	với	ánh	sáng,	cũng	thế.	Ý	nghĩa	hủy	thể	không	có,	ánh	sáng	và
bóng	tối	được	sinh	thành	như	thế	nào?	Ánh	sáng	đã	không	thể	xua	đuổi	bóng	tối,	do	đó	ta	không	thể	thiết	lập	tác
dụng	chiếu	sáng	của	ánh	sáng;	nó	không	chiếu	sáng	cho	chính	nó	và	cũng	không	thể	chiếu	sáng	những	vật	khác.	

Với	phê	bình	trên,	nếu	thừa	nhận	luật	mâu	thuẫn	thì	ta	không	thể	thừa	nhận	hiện	thực	có	tác	dụng	chiếu	sáng	của
ánh	sáng.	Ngược	lại,	nếu	thừa	nhận	hiện	thực	thì	ta	lại	không	thể	thừa	nhận	luật	mâu	thuẫn.	Tuy	nhiên,	luật	mâu
thuẫn	thường	được	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	thừa	nhận	như	luật	tắc	sinh	thành	của	mọi	hiện	thực,	do	đó	tánh	Không
đã	sử	dụng	luật	mâu	thuẫn	để	chứng	tỏ	hiện	thực	không	hiện	hữu.	Hiện	hữu	của	nó	như	mộng,	vì	Thực	tại	của
mộng	không	sinh	thành	trên	căn	bản	một	nguyên	tắc	nào	cả.	Thực	tại	của	mộng	là	Thực	tại	phi	lý,	thì	thực	tại	mà	tri
thức	thường	nghiệm	của	ta	đạt	đến	cũng	không	có	nghĩa	là	cái	gì	hữu	lý	hơn.	Nói	cách	khác,	thừa	nhận	hiện	thực,
tất	nhiên	không	thể	thừa	nhận	mâu	thuẫn,	như	là	lý	tính	của	hiện	hữu,	hiện	thực	đó	phi	lý.	

Toàn	thể	của	ánh	sáng	vừa	được	nói	đến	ở	trên	thực	sự	nó	được	coi	như	là	một	toàn	thể	đặc.	Toàn	thể	đặc,	cho	nên
ánh	sáng	là	ánh	sáng,	và	bóng	tối	là	bóng	tối.	Ta	có	thễ	nhìn	toàn	thể	ấy	khác	đi,	đó	là	toàn	thể	rỗng.	Như	thế,	trong
toàn	thể	đó,	nó	vừa	chứa	đựng	ánh	sáng	và	vừa	chứa	đựng	cả	bóng	tối,	ý	nghĩa	mâu	thuẫn	có	thể	được	công	nhận
trong	cách	nhìn	này.	Cách	nhìn	đó	sẽ	được	quảng	diễn	như	sau:	Toàn	thể	ánh	sáng	là	điểm	cực	thành	của	nó;	ở
điểm	này,	bóng	tối	hoàn	toàn	biến	mất.	Vậy,	không	nhìn	ở	điểm	cực	thành	của	nó,	mà	hãy	nhìn	ở	điểm	tối	sơ	của
nó,	là	lúc	ánh	sáng	và	bóng	tối	vừa	giao	đầu.	Đây	là	ý	nghĩa	của	một	thứ	hiện	tại	đơn	thuần	mà	ta	đã	thấy	ở	trên.	Nó
không	phải	là	lúc	ánh	sáng	đã	hoàn	thành	và	chưa	biến	mất.	Như	thế,	trong	một	vùng	ánh	sáng	cực	thành	thì	hiện
hữu	của	ánh	sáng	không	ngừng	tự	hủy	diệt.	Ánh	sáng	hiện	hữu	trong	một	hiện	tại	đơn	thuần,	mà	ở	đó	ánh	sáng
không	ngừng	xua	đuổi	bóng	tối.	Đó	là	cách	nhìn	về	một	toàn	thể	rỗng	của	ánh	sáng.	Cách	nhìn	này	như	đã	thiết	lập
luật	mâu	thuẫn	một	cách	vững	chãi.	

Về	hiện	tại	đơn	thuần,	chúng	ta	đã	biết	qua	ý	nghĩa	của	nó	đối	với	của	tánh	Không	ở	đoạn	trên.	Tuy	vậy,	chúng	ta
cũng	cần	nhắc	lại.	Trước	khởi	điểm	tối	sơ	của	ánh	sáng	là	vùng	bóng	tối.	Ánh	sáng	khởi	lên	mà	tự	thể	của	nó	chưa
tựu	thành	thì	không	thể	hủy	diệt	bóng	tối.	Nếu	nó	đã	tựu	thành,	điều	này	chỉ	là	nói	khác	đi	của	sự	cực	thành	mà
thôi.	Thể	tính	của	ánh	sáng	đã	khởi,	lúc	ấy	bóng	tối	đã	biến	mất.	Như	thế	,	dù	ánh	sáng	ở	khởi	điểm	tối	sơ,	bản	thân
của	nó	vẫn	không	chứa	đựng	bóng	tối.	Điểm	tối	sơ	chỉ	có	nghĩa	là	ánh	sáng	dang	dở,	một	thứ	ánh	sáng	chen	lẫn	với
bóng	tối.	Điểm	tối	sơ	như	vậy	không	thể	có.	Nói	một	cách	tổng	quát	là	ánh	sáng	không	bao	giờ	đi	đến	với	bóng	tối.
Đi	đến,	có	nghĩa	là	cả	hai	cùng	tiếp	xúc	trong	một	vị	trí	không	gian	và	thời	gian	duy	nhất.	

Toàn	thể	đặc,	ý	nghĩa	của	mâu	thuẫn	đã	không	thể	có.	Nhưng	toàn	thể	rỗng,	thì	chỉ	có	rỗng	được	giả	định	ở	đại	thể,
còn	từng	chi	thể	vẫn	là	đặc.	Trong	từng	chi	thể	đó,	ý	nghĩa	mâu	thuẫn	cũng	không	thể	có.	Rút	lại,	nếu	bắt	buộc	phải
thừa	nhận	thực	tại,	thì	bất	cứ	nhìn	cách	nào,	thực	tại	ấy	vẫn	phi	lý,	như	mộng	như	huyễn.	Tỉ	dụ	về	ánh	sáng	và	bóng
tối	này	đã	cho	ta	một	cái	nhìn	căn	bản	và	bao	quát	của	phê	bình	tánh	Không,	ý	nghĩa	như	mộng	như	huyền	trong
triết	lý	Trung	quán.	Nói	vô	minh	bị	tiêu	diệt	và	trí	huệ	phát	sinh,	đó	chỉ	là	khái	niệm,	nghĩa	là	giả	danh.	

Không	phải	đến	đấy	chúng	ta	mới	biết	rằng	mọi	chứng	lý,	bất	cứ	chứng	lý	nào,	dù	là	hiển	nhiên	nhất,	đều	bị	Trung
quán	từ	chối.	Tuy	nhiên,	trong	tính	cách	phủ	định	của	Trung	quán,	mâu	thuẫn	thường	được	nại	ra	và	chính	mâu
thuẫn	đã	nổi	bật	ý	nghĩa	của	tánh	Không.	Từ	đó,	ta	dễ	bị	tánh	Không	ám	ảnh,	coi	đó	như	là	một	chứng	lý	cứu	cánh.
Một	chứng	lý	cứu	cánh	chỉ	có	nghĩa	là	một	kết	luận	đã	được	đóng	khung.	Tánh	Không	không	bao	giờ	là	kết	luận	đó.
Nó	không	phải	là	chứng	lý	làm	sáng	tỏ	tính	cách	hiện	hữu	của	hiện	thực,	mặc	dù	tánh	Không	thường	đưa	hiện	thực
vào	cái	nhìn	như	huyễn,	như	mộng.	Nói	thực	tại	như	mộng,	đó	không	phải	là	một	kết	luận	của	tánh	Không.	Nói	sinh
tử	và	Niết	bàn	không	phải	 tương	 tức,	 cũng	không	phải	 tương	 ly,	đó	cũng	không	phải	 là	một	kết	 luận	của	 tánh
Không.	Tánh	Không	chỉ	là	một	kết	luận	bỏ	lửng.	



Tại	sao	tánh	Không	không	phải	là	một	chứng	lý?	Và	thế	nào	là	ý	nghĩa	của	một	kết	luận	bỏ	lửng?	

Nhận	định	tổng	quát:	bởi	vì	phê	bình	của	tánh	Không	là	hủy	diệt	bằng	vô	tự	tính,	kiến	thiết	bằng	giả	danh,	và	tựu
thành	ở	Trung	đạo.	Đó	là	tiến	trình	của	dịch	hóa	pháp	mà	chúng	ta	vừa	đi	đến	điểm	thứ	ba	của	nó	bằng	ý	nghĩa	một
kết	luận	bỏ	lửng	của	tánh	Không.	

Luật	nhân	quả	và	luật	mâu	thuẫn	là	những	phát	biểu	cụ	thể	của	lý	tính.	Chúng	đúc	kết	tính	cách	hiện	hữu	của	mọi
hiện	tượng	vô	thường	thành	kinh	nghiệm	phổ	quát,	nhưng	kinh	nghiệm	đó	không	đứng	chơi	vơi	ở	ngoài	hiện	thực.
Hiện	thực	sai	biệt	là	sai	biệt,	liên	lỉ	không	thể	trở	thành	đối	tượng	của	nhận	thức.	Hiện	hữu	của	một	đối	tượng	là
toàn	thể	hiện	hữu	đó,	nghĩa	là	tổng	tướng.	Đối	tượng	đi	qua,	và	đi	mất,	tức	mất	hẳn,	không	còn	gì	lại	trong	nhận
thức	cả.	Ở	đó,	chính	tự	tướng	của	hiện	thực	mới	mang	đủ	đặc	tính	trừu	tượng.	Nó	vượt	lên	trên	tri	thức	thường
nghiệm.	Do	đó,	cái	cụ	thể	không	phải	là	đặc	dị	tính	tức	tự	tướng	sai	biệt	này	của	hiện	thực,	mà	là	phổ	quát	tính	và
đồng	nhất	tính	của	hiện	thực	ấy.	Chữ	"trừu	tượng"		và	"cụ	thể"	được	nói	đến	ở	đây	là	nói	trong	tương	quan	với	tri
thức	thường	nghiệm.	Hiện	thực	được	tri	nhận	bằng	tri	thức	thường	nghiệm,	hiện	thực	đó	có	tính	chất	cụ	thể,	và
hiển	nhiên.	Trái	lại,	hiện	thực	mà	luôn	luôn	thoát	khỏi	tầm	với	của	tri	thức	thường	nghiệm,	hiện	thực	ấy	mang	tính
chất	trừu	tượng.	Như	vậy,	nhân	quả	hay	mâu	thuẫn	 là	những	định	 luận	phổ	quát	nhưng	có	nội	dung	cụ	thể.	Vì
chúng	có	nội	dung	cụ	thể,	và	hiển	nhiên,	cho	nên	chúng	là	chứng	lý	cho	lý	tính,	và	đằng	khác	chúng	là	những	phát
biểu	cụ	thể	của	lý	tính;	hay	nói	cách	khác,	bản	thân	của	lý	tính	chính	là	những	định	luật	này.	Chỉ	có	một	lý	tính	duy
nhất	và	cứu	cánh;	nhân	quả	hay	mâu	thuẫn	là	những	khía	cạnh	ứng	dụng	của	một	lý	tính	duy	nhất	đó.	Đây	là	ý
nghĩa	của	một	chứng	lý	cứu	cánh.	Ta	thấy	luật	nhân	quả	và	luật	mâu	thuẫn	mà	chứng	thành	cho	chính	nó.	Cũng	như
người	đi	là	chứng	lý	là	tác	động	đi,	và	tác	động	đi	là	chứng	lý	cho	người	đi.	Ta	không	bao	giờ	đạt	đến	một	đơn	thể
được.	Đơn	thể	dù	tuyệt	đối,	nếu	được	nhận	thức,	nó	đã	tự	phân	hóa:	một	chủ	thể	bất	biến	qua	tác	động	chuyển
biến.	Nghĩa	là,	đơn	thể	ấy	tự	hủy	diệt	tính	thể	bất	biến	như	một	chủ	thể	của	nó	để	trở	thành	chủ	thể	trong	một	sinh
thể	chuyển	biến.	Vẫn	là	tương	quan	nhân	quả	và	định	luật	mâu	thuẫn.	

Thí	dụ	về	người	đi	và	tác	động	đi	như	thế	hình	như	đã	bộc	lộ	tính	chất	Trung	đạo	của	ngôn	ngữ	trong	phát	biểu:
một	đơn	thể	vừa	thường	vừa	đoạn.	Thường	cho	nên	bất	đoạn:	đoạn	cho	nên	bất	thường.	Bất	đoạn,	bất	thường	phải
chăng	đó	là	Trung	đạo	theo	định	nghĩa	của	Trung	quán?	Hoặc	giả,	để	làm	sáng	tỏ	vấn	đề	này,	chúng	ta	giả	định	phát
biểu	trên	qua	tiến	trình	dịch	quá	pháp,	cũng	bằng	3	giai	đoạn	như	tính	cách	phê	bình	của	tánh	Không	mà	không
phải	là	tánh	Không	đích	thực.	Trước	hết,	đơn	thể	ấy	không	là	gì	cả,	và	do	tương	quan	duyên	khởi	mà	có	đi	và	có
đứng,	cho	nên	tính	cách	hiện	hữu	của	nó	cũng	là	giả	danh.	Và	sau	hết,	nó	vừa	biến	vừa	bất	biến,	tức	bất	đoạn	bất
thường,	cho	nên	nó	cũng	là	Trung	đạo.	Có	gì	khác	với	phê	bình	của	tánh	Không	hay	không?	Từ	khởi	điễm,	qua	lịch
trình,	nó	không	có	gì	khác	với	tánh	Không	cho	lắm.	Nhưng	ở	cứu	cánh	thì	khác	biệt	hoàn	toàn.	Trung	đạo	không
phải	là	chẻ	một	đơn	thể	ra	làm	hai	để	thiết	lập	ý	nghĩa	bất	thường,	bất	đoạn.	Trung	đạo	cũng	không	phải	phối	hợp
hai	dị	thể	thành	một	để	phát	biểu	ý	nghĩa	bất	thường,	bất	đoạn,	Trung	đạo	cũng	không	phải	phối	hợp	hai	dị	thể
thành	một	để	phát	biểu	ý	nghĩa	bất	thường,	bất	đoạn,	Trung	đạo	không	khởi	hành	từ	bất	cứ	một	tiền	đề	giả	định
nào	để	rồi	sau	đó	chứng	minh	cho	tiền	đề	ấy.	Nó	phá	hủy	tiền	đề	chứ	không	thiết	lập	tiền	đề.	Một	tiền	đề	giả	định
được	thành	lập	và	được	chứng	minh	là	có	giá	trị	bằng	chứng	lý	hiển	nhiên,	không	phải	là	phê	bình	theo	thuyết	tánh
Không.	

Trong	thí	dụ	trên,	ta	thấy	rõ	điều	này:	tương	quan	nhân	quả	và	luật	mâu	thuẫn.	Nếu	không	đặt	trên	những	định	luật
này,	phát	biểu,	dù	có	vẻ	là	xảy	ra	đúng	như	tiến	trình	dịch	hoá	pháp	của	tánh	Không,	vẫn	không	có	căn	bản	để	thiết
lập.	Để	phân	biệt	sự	sai	khác,	ta	hãy	lặp	lại	phê	bình	của	tánh	Không	về	nhân	quả	và	về	mâu	thuẫn,	ứng	dụng	trong
trường	hợp	này.	

Về	nhân	quả,	người	đi	không	phải	là	nhân	của	sự	đi	(tức	tác	động	đi),	vì	nó	không	thể	có	trước	sự	đi,	cũng	không
thể	có	sau	sự	đi,	và	nếu	có	cùng	thời	thì	nhân	và	quả	chỉ	là	một;	đã	là	một	thì	không	gọi	là	có	tương	quan	nhân	quả.	

Về	mâu	thuẫn;	đơn	thể	mà	được	coi	như	một	toàn	thể	đặc,	nó	không	tự	hủy	diệt;	mà	được	coi	như	một	toàn	thể
rỗng,	nó	cũng	không	tự	hủy	diệt.	Vì	sao?	Người	đi	mà	không	thể	hiện	sự	đi	thì	người	ấy	không	đi.	Nhưng	nếu	người



đi	mà	thể	hiện	sự	đi	thì	bấy	giờ	có	hai	hiện	hữu:	một	là	chủ	thể	hiện	và	hai	là	đối	tượng	bị	thể	hiện.	Hai	hiện	hữu	có
thể	phối	hợp	thành	một	toàn	thể	rỗng	hay	không?	Thực	sự,	trong	trường	hợp	như	thế,	đúng	lý	là	chúng	bị	nhốt
chung	lại	chứ	không	phải	là	kết	hợp	thành	một.	Nếu	chúng	không	thể	kết	hợp	thành	một,	toàn	thể	được	gọi	là	rỗng
ấy	mất	đi	tính	cách	hiện	hữu	như	một	đơn	thể.	Ngược	lại,	nếu	không	thừa	nhận	có	phân	hóa	giữa	người	đi	và	sự	đi
thì	đơn	thể	ấy	không	phải	là	đi	hay	không	đi.	Như	vậy,	biến	thì	đơn	thể	không	tự	hủy	diệt	được.	

Đó	là	ý	nghĩa	sai	biệt	giữa	Trung	đạo	chính	thực	theo	tánh	Không	và	Trung	đạo	tương	tự.	Một	đằng	Trung	đạo
tương	tự	lấy	chứng	lý	theo	tương	quan	nhân	quả	và	luật	mâu	thuẫn	để	thành	lập.	Đằng	khác	tánh	Không	mặc	dù	ở
khởi	điểm	cũng	như	trong	lịch	trình	dịch	hóa	đều	có	sử	dụng	đến	những	định	luật	ấy,	nhưng	bước	đi	đến	chỗ	bất
thành	của	chúng.	

Trong	cả	hai	trường	hợp,	ta	thấy	ngay	rằng	Trung	đạo	tương	tự	đã	tự	kết	luận	cho	phát	biểu	của	nó	bằng	chứng	lý
cụ	thể	và	hiển	nhiên.	Còn	tánh	Không	đã	không	đi	đến	một	kết	luận	nào	cả,	bởi	vì	nó	thủ	tiêu	luôn	cả	chứng	lý	cụ
thể	của	kết	luận.	Đến	đây,	tánh	Không	không	bị	tri	thức	thường	nghiệm	chặn	đứng	lại	bằng	những	chứng	lý	hiển
nhiên	và	cụ	thể.	

Mặc	dù	trong	phát	biểu	về	thí	dụ	"người	đi"	ở	trên	đã	không	dẫn	đến	Trung	đạo	đích	thực,	nhưng	cũng	đã	bộc	lộ
một	sắc	thái	độc	đáo	của	ngôn	ngữ:	sắc	thái	Trung	đạo.	Trung	đạo	vì	nó	uẩn	khúc	và	hàm	hồ.	Uẩn	khúc	và	hàm	hồ
thường	dẫn	đến	những	lý	luận	quanh	co	và	lẩn	thẩn.	Nhưng	cũng	chính	vì	uẩn	khúc	và	hàm	hồ	mà	nó	không	chỉ
định	cho	một	hiện	thực	cố	định.	Đồng	thời,	nó	chỉ	cho	nhiều	hiện	thực	sai	biệt	và	sai	biệt.	Như	vậy,	do	quán	vô
thường	mà	nhận	thấy	sự	trống	rỗng	của	nó.	Nhận	thức	này	là	kinh	nghiệm	sơ	khởi	về	Không.	Và	bởi	vì	lý	tính	của
Thực	tại	cũng	đồng	với	phi	lý,	như	mộng	và	như	huyễn.	Tuy	nhiên,	nếu	không	nhận	ra	được	tính	chất	phổ	biến,	tức
là	cho	rằng	mỗi	tự	tướng	của	hiện	thực	có	một	tên	gọi	dành	riêng	cho	chính	nó,	đặc	hữu	của	nó;	cần	thiết	phải	nhận
thức	rằng	nhiều	tự	tướng	chỉ	có	chung	một	tên	gọi,	do	đó	ngôn	ngữ	mới	hàm	hồ,	và	cũng	do	đó	nó	mới	mang	tính
chất	phổ	biến.	

Ý	thức	được	sự	trống	rỗng	của	ngôn	ngữ;	ý	thức	được	hiện	thực	mộng	huyễn	của	thực	tại;	chừng	đó	mới	có	thể	sử
dụng	ngôn	ngữ	một	cách	sinh	động,	như	La	Thập	đã	nói:	"Quán	Không	bất	chứng,	thiệp	hữu	bất	trước",	đó	là	ba
đoạn	đường	của	dịch	hóa	pháp,	từ	Không	đến	Giả	danh	và	cuối	cùng	là	Trung	đạo.	Ý	nghĩa	Trung	đạo	như	thế	đã
làm	nổi	bật	hẳn	đặc	tính	sinh	động	của	ngôn	ngữ.	

Ngôn	ngữ	không	còn	là	một	hình	ảnh	héo	hắt	của	thực	tại	sai	biệt	và	sai	biệt.	Nó	không	đi	chơi	vơi	trên	Thực	tại,	mà
đóng	vai	trò	truyền	thông	như	tiếng	gọi	từ	trên	một	đỉnh	trời	Tuyệt	đối	vô	tri,	từ	trên	một	đỉnh	núi	nghìn	đời	bất
khả	xâm	phạm,	luôn	luôn	thách	đố	bước	tiến	của	con	người.	Nó	đánh	mất	đi	cái	cụ	thể	nghèo	nàn	trong	tầm	mắt
thường	nghiệm	của	phàm	phu	để	dẫn	đến	một	chân	trời	rực	rỡ	của	sáng	tạo.	Khi	nói	 là	Không,	ý	niệm	của	con
người	cũng	không	bị	chôn	chặt	vào	cái	Hữu.	Đó	mới	chính	là	ý	nghĩa	của	Trung	đạo	phi	Không	phi	Hữu.	

Ý	nghĩa	Trung	đạo	ấy	cũng	chính	là	ý	nghĩa	Bát	bất.	Bát	bất	là	toàn	bộ	hệ	thống	của	triết	lý	Trung	quán.	Chỉ	có	tám
cái	phủ	định,	nhưng	có	một	chiều	kích	vừa	bao	la	ở	bề	ngang	và	vừa	thâm	áo	ở	bề	sâu.	Nó	chính	là	thoại	đầu	của
triết	lý	Trung	quán.	Long	Thụ	đã	ẩn	dấu	khuôn	diện	đích	thực	của	mình	sau	đó	mà	có	lẽ	là	ngôn	từ	và	khả	năng	suy
tưởng	của	chúng	ta	phải	đạt	đến	một	cách	khó	khăn.	Nội	sự	bất	đồng	ý	kiến	của	các	nhà	Trung	quán	về	Bát	bất	đã
cho	ta	thấy	điều	đó.	

Các	nhà	giải	thích	Trung	luận	đều	cắt	nghĩa	Bát	bất	qua	nhị	đế.	Trong	những	giải	thích	này	có	lẽ	Tam	luận	tông
Trung	hoa	là	Cát	Tạng	đã	cắt	nghĩa	độc	đáo	nhất.	

Trước	khi	xét	đến	giải	thích	của	Cát	Tạng,	chúng	ta	cũng	nên	lược	qua	về	sự	tương	quan	của	Chân	đế	và	Tục	đế.
Tương	quan	này	đặt	trên	con	đường	hướng	về	Tuyệt	đối.	Tuyệt	đối	dù	có	được	xác	định	như	thế	nào	đi	nữa,	vẫn
chỉ	có	ý	nghĩa	trong	tầm	với	của	tri	thức	thường	nghiệm.	Chúng	ta	chỉ	có	thể	đạt	đến	đó	bằng	khả	năng	mà	chúng	ta
có.	Khả	năng	ấy	nhất	thiết	lại	bắt	đầu	bằng	sự	phân	hóa	giữa	chủ	thể	và	đối	tượng.	Như	thế,	chính	Tuyệt	đối	thể,	với



chúng	ta,	đã	không	vượt	ra	ngoài	tương	quan	chủ	và	khách,	vì	nó	là	đối	tượng	mà	chúng	ta	nhắm	đến.	Ngay	dù	cho
Niết	bàn	là	cảnh	giới	tự	chứng,	vẫn	có	ý	nghĩa	như	một	đối	tượng	mà	ta	nhắm	đến.	Chúng	ta	đã	đánh	mất	Tuyệt	đối
ngay	từ	khởi	điểm.	Ở	khởi	điểm	đó,	tương	quan	của	nhị	đế	cũng	còn	là	tương	quan	chủ	khách.	Tục	đế	là	chân	lý	mà
khả	năng	của	ta	có	thể	thừa	nhận	một	cách	minh	nhiên	được.	Để	cho	sự	thừa	nhận	ấy	không	là	bức	tường	chận
đứng	bước	tiến,	Chân	đế	được	coi	như	là	một	viễn	tượng	chân	lý	đặt	ở	ngoài	khả	năng	hiện	có	và	có	thể	có	của	ta.
Những	gì	ta	đạt	được	bằng	khả	năng	của	mình	đều	là	Tục	đế	cả.	Tương	quan	này	cho	thấy	cả	Chân	đế	và	Tục	đế	đều
là	những	chân	lý	giả	định.	Chúng	là	phương	tiện	truyền	đạt	giữa	người	nói	và	người	nghe.	Người	nói	nói	về	cái
không	thể	nói.	Như	thế,	phải	biết	cách	nói.	Và	người	nghe	cũng	thế,	nó	nghe	về	cái	không	thể	nghe.	Và	như	thế,	nó
cũng	phải	biết	cách	nghe.	Điều	này	như	Long	Thụ	đã	nói:	Phật	thuyết	pháp	bằng	bằng	phương	thức	nhị	đế	và	người
lãnh	hội	Phật	pháp	cũng	phải	hiểu	tương	quan	của	nhị	đế.	Ý	nghĩa	này	như	kinh	Pháp	hoa	đã	nói:	Phật	thuyết	pháp,
chỉ	con	đường	chấm	dứt	sự	đau	khổ	cho	chúng	sanh	và	nói	sự	chấm	dứt	đó	là	Niết	bàn;	Niết	bàn	chỉ	là	một	phương
tiện	thi	thiết.	

Nêu	lên	một	chân	lý	giả	định	mà	không	chặn	đứng	bước	tiến	của	tư	tưởng,	đó	là	phương	tiện	quá	ư	thiện	xảo.	Làm
thế	nào	mà	khi	nêu	lên	một	chân	lý	như	vậy,	ta	lại	có	thể	không	coi	nó	như	một	định	nghĩa	xác	thực	như	vậy	thì	nó
đã	nằm	trong	đôi	tay	của	ta	rồi.	Trong	định	nghĩa	về	Thực	tướng,	Long	Thụ	đã	cho	thấy	điều	này.	Định	nghĩa	rằng:
"Nhất	thiết	thực	phi	Thực	vừa	Thực	vừa	phi	Thực,	phi	Thực	phi	phi	Thực,	vừa	Thực	vừa	phi	Thực,	phi	Thực	phi
phi	Thực.	Đó	là	Phật	pháp".	Định	nghĩa	này	thực	sự	không	phải	là	một	định	nghĩa	về	cái	gì	cả.	Diệu	dụng	của	tánh
Không	là	ở	chỗ	đó.	Định	nghĩa	tất	là	nhắm	vào	một	đối	tượng	nhưng	ở	đây	đối	tượng	ấy	bị	xóa	mất.	Trong	ý	nghĩa
này,	Phật	thuyết	về	vô	ngã	có	một	phạm	vi	rất	bao	quát.	Vô	ngã,	nói	một	cách	chính	xác,	là	sự	từ	chối	về	một	hiện
hữu	như	là	đơn	thể.	Do	đó,	khi	từ	chối	con	người	không	phải	là	một	thực	thể	ấy	tự	chúng	cũng	không	phải	là	Thực
tại	hữu	ngã.	Như	thế,	vô	ngã	là	phủ	định	triệt	để.	Không	phải	nói	vô	ngã	là	đã	thừa	nhận	những	yếu	tố	tổ	hợp	thành
hữu	ngã.	Long	Thụ	đã	xác	nhận	rằng	Trí	 tuệ	Trung	quán	tức	 là	Trí	 tuệ	vô	ngã.	Điều	này	cũng	cho	thấy	ý	nghĩa
phương	tiện	của	giáo	lý	Vô	ngã:	"Thực	tướng	của	các	Pháp	không	phải	là	Ngã	hay	phi	Ngã".	Ngã	là	một	ảo	giác,	ảo
giác	về	kinh	nghiệm	những	định	luật	phổ	quát.	Vô	ngã	là	phương	tiện	chỉ	con	đường	vượt	qua	những	định	luật	đó.	

Cát	Tạng	mô	tả	tiến	trình	của	nhị	đế	qua	bốn	lớp.	Vấn	đề	căn	bản	là	Không	và	Hữu.	Ở	lớp	thứ	nhất,	chúng	sinh	chấp
hữu,	tất	cả	đều	được	khẳng	định	để	thỏa	mãn	những	nhu	cầu	tham	ái	của	mình.	Để	phủ	định,	Chân	đế	được	coi	là
Không.	Ở	lớp	thứ	hai,	Không	chỉ	là	phương	tiện	đối	trị	Hữu,	Pháp	không	nhất	thiết	là	Không	hay	Hữu;	do	đó,	cả
Không	và	Hữu	đều	là	Tục	đế,	và	Chân	đế	là	phi	Không	phi	hữu.	Ở	lớp	thứ	ba,	phi	Không	phi	Hữu	cũng	chỉ	là	phương
tiện	đối	trị	Không	Hữu;	Không	và	Hữu	là	hai;	phi	Không	phi	Hữu	là	không	phải	hai;	do	đó,	nhị	và	bất	nhị	đều	là	Tục
đế,	Chân	đế	là	phủ	định	cả	Nhị	và	Bất	nhị	đó.	Lớp	thứ	tư,	phủ	định	này	vẫn	được	diễn	tả	bằng	lời	nói,	vẫn	chỉ	là
phương	tiện	thi	thiết,	do	đó	vẫn	chỉ	là	Tục	đế,	Chân	đế	là	thực	tại	vô	ngôn.	

Tiến	trình	của	nhị	đế	ở	trên	chỉ	là	để	giải	quyết	những	mâu	thuẫn	của	chúng	và	dẫn	về	vô	ngôn.	Tiến	trình	đó	đã	đặt
ngôn	ngữ	trên	khía	cạnh	tĩnh.	Tương	quan	biện	chứng	được	sử	dụng	để	phá	hoại	khả	năng	chứa	đầy	mâu	thuẫn	của
ngôn	ngữ.	Công	dụng	của	tiến	trình	như	thế	chỉ	là	hợp	lý	hóa	và	hệ	thống	hóa	tương	quan	nhị	đế,	giữa	cái	nói	và	cái
không	thể	nói.	Trong	quá	trình	biện	chứng	này,	Chân	đế	được	coi	như	là	hợp	đế	của	những	mâu	thuẫn	ở	tục	đế.	Nó
làm	nổi	bật	khả	năng	hữu	hạn	của	ngôn	ngữ	trên	đặc	tính	tĩnh	của	ngôn	ngữ	chứ	không	làm	sáng	tỏ	khía	cạnh	linh
động	của	ngôn	ngữ.	Đúng	ra,	chúng	ta	phải	đặt	tiến	trình	của	ngôn	ngữ	trên	tiến	trình	của	Dịch	hóa	pháp	mới	thấy
được	đặc	tính	động	của	nó.	Nói	Không,	không	nhất	thiết	là	Không,	và	nói	Hữu	cũng	không	nhất	thiết	là	Hữu,	như	ta
đã	thấy	thì	tương	quan	của	nhị	đế	không	cần	phải	diễn	ra	bằng	quá	trình	biện	chứng	của	luận	lý	qua	bốn	lớp	như
vậy.	Tuy	nhiên,	bốn	lớp	nhị	đế	ấy	cũng	có	một	tác	dụng	lớn	là	đẩy	ngôn	ngữ	đi	đến	tận	cùng	khả	năng	của	nó.	

Tổng	quát,	nếu	sử	dụng	ngôn	ngữ	với	đặc	tính	tĩnh	của	nó	thì	bốn	lớp	nhị	đế	chỉ	có	vấn	đề	là	Hữu	và	Vô.	Những
diễn	tiến	của	nhị	đế	qua	4	lớp	chỉ	là	thay	đổi	danh	từ	của	Hữu	và	Vô.	Tỉ	dụ,	như	phủ	định	Hữu	và	Vô	bằng	phi	Hũu
và	phi	Vô,	thì	phi	Hữu	cũng	chính	là	Vô,	và	phi	Vô	cũng	chính	là	Hữu.	Thêm	nữa,	phủ	định	phi	Hữu	phi	Vô	bằng	phi
phi	Hữu	phi	phi	Vô	ở	Chân	đế	của	lớp	thứ	Bát	bất,	thì	phi	phi	Hữu	chính	là	Hữu,	phi	phi	Vô	lại	chính	là	Vô.	Như	thế,
Thực	tại	vô	ngôn	đã	mở	ra	ngay	khi	vấn	đề	Hữu	và	Vô	vừa	được	nêu	lên.	Sử	sụng	ngôn	ngữ	một	cách	linh	động	thì
chính	ở	chỗ	nói	Hữu	hay	Vô	tức	là	đã	nói	mà	không	nói.	Đó	là	ý	nghĩa	phủ	định	trong	kinh	Kim	Cang:	"Ta	nói	chúng



sanh,	tức	không	phải	là	chúng	sanh,	đó	gọi	là	chúng	sanh".	

Bát	bất	mà	được	nhìn	qua	nhị	đế	tức	là	đặt	vấn	đề	rằng	chúng	hoàn	toàn	là	Chân	đế	hay	hoàn	toàn	là	Tục	đế.	Điều
này	tuỳ	thuộc	vào	thái	độ	nhìn	về	nhị	đế.	

Trong	tương	quan	nhị	đế	vừa	trình	bày	ở	trên,	Chân	đế	được	coi	như	là	Trung	đạo.	Như	thế,	hoặc	coi	Trung	đạo
như	là	phương	tiện	sử	dụng	ngôn	ngữ	bằng	đặc	tính	động	của	nó,	thì	Chân	đế	chỉ	có	ý	nghĩa	như	là	một	viễn	tượng
chân	lý.	Hoặc	coi	Trung	đạo	như	một	định	nghĩa	về	thực	tại	vô	ngôn,	thì	Chân	đế	lại	có	ý	nghĩa	như	một	chân	lý	cứu
cánh.	Bát	bất	bao	gồm	cả	hai	cách	nhìn	này.	Bằng	cách	nhìn	nào	đi	nữa,	nhị	đế	cũng	chỉ	có	ý	nghĩa	như	là	phương
tiện	thi	thiết.	Do	đó,	cứu	cánh	mà	được	đặt	ra	cho	Chân	đế	cũng	chỉ	là	cứu	cánh	giả	định.	Tục	đế	là	khẳng	định,	và
Chân	đế	phủ	định.	Phủ	định	đó	triệt	để,	không	chừa	một	khe	hở	nào	để	cho	khẳng	định	có	thể	chui	ra;	như	Trung
luận	viết:	"Thể	nhập	tánh	Không	thì	mọi	lý	luận	đều	chấm	dứt".	

Bát	bất	là	tiến	trình	tương	quan	khẳng	định	và	phủ	định.	Chúng	ta	biết	tính	chất	hàm	hồ	của	ngôn	ngữ.	Như	thế,	khi
tên	gọi	này	được	phủ	định	thì	tên	gọi	khác	được	thay	thế	để	khẳng	định.	Nó	chỉ	thay	thế	ở	cách	gọi	mà	thôi.	Do	đó,
Bát	bất	đã	vẽ	nên	một	tiến	trình	tiếp	nối	của	khẳng	định	và	phủ	định.	Khi	khẳng	định	và	phủ	định	được	nhận	ra	là
đang	diễn	trên	một	vòng	tròn	lẩn	thẩn	thì	toàn	bộ	tiến	trình	bị	phá	hủy.	

Tiến	trình	Bát	bất	là	những	chuyển	tiếp	của	các	định	luật	phổ	quát,	trên	căn	bản	tri	thức	thường	nghiệm.	Đưa	ra
một	thực	tại	để	định	nghĩa	về	hiện	hữu	của	nó	có	nghĩa	là	phổ	quát	hóa	hiện	thực	sai	biệt	và	sai	biệt.	Như	thế,	Bát
bất	bắt	đầu	bằng	bất	sanh	và	bất	diệt.	Định	nghĩa	về	một	thực	tại	trước	hết	phải	nhận	thức	là	nó	có	hay	không	có.
Nếu	thực	tại	mà	Không,	thì	định	nghĩa	chỉ	là	mô	tả	lông	rùa	sừng	thỏ.	Do	đó,	để	định	nghĩa	điều	kiện	tiên	quyết	là
phải	khẳng	định	hiện	hữu	của	thực	tại.	Bấy	giờ	phủ	định	mới	bắt	đầu	vai	trò	của	nó:	bất	sanh	cũng	bất	diệt.	Hiện
thực	không	khởi	lên	cũng	không	biến	mất.	Không	khởi	lên,	có	khác	chi	với	đoạn,	thực	tại	là	hư	vô,	vì	không	có	gì
sanh	ra	cả.	Không	biến	mất	tức	là	thường,	vì	không	biến	mất	tức	là	còn	mãi,	là	thường	tại.	Đằng	sau	phủ	định	là
khẳng	định	Bát	bất	lại	phủ	định	thêm:	bất	đoạn	cũng	bất	thường.	Hiện	thực	không	có	chấm	dứt	cũng	không	còn
mãi.	Nếu	không	chấm	dứt,	nghĩa	là	không	gián	đoạn,	thì	toàn	bộ	tiến	trình	sinh	hóa	của	thực	tại	chỉ	là	một.	Nếu
không	thường	tồn,	thì	toàn	bộ	tiến	trình	sinh	hóa	của	thực	tại	là	những	sai	biệt	và	sai	biệt,	nghĩa	là	đa	thù	dị	biệt.	Đó
lại	là	một	khẳng	định	đằng	sau	phủ	định	nữa.	Phủ	định:	bất	nhất	cũng	bất	dị.	Tiến	trình	sinh	hóa	của	thực	tại	không
đồng	nhất	cũng	không	dị	biệt.	Không	đồng	nhất,	như	vậy	là	công	nhận	rằng	hiện	thực	từ	chỗ	kia	đến	nơi	đây;	nói
cách	khác,	nhân	tồn	tại	ở	chỗ	kia,	và	nó	đến	đây	để	khởi	lên	quả.	Không	dị	biệt,	có	nghĩa	là	từ	nó	sinh	ra	nó,	hiện
thực	đi	ra	từ	nội	thể	của	chính	nó.	Thêm	một	bước	phủ	định	nữa:	bất	lai	cũng	bất	xuất.	Không	từ	chỗ	khác	đến,
cũng	không	từ	ở	trong	ra.	

Bất	lai	bất	xuất	là	cuối	điểm	của	vòng	tròn	Bát	bất,	từ	đó	trở	lại	khởi	điểm.	Trở	lại	như	thế,	bấy	giờ	mới	thấy	rằng
diễn	tiến	của	định	nghĩa	ấy	chỉ	là	thay	đổi	danh	từ.	Bất	lai	bất	xuất	cũng	chính	là	bất	sinh	bất	diệt.	Bởi	vì,	phủ	định
rằng	hiện	thực	không	từ	chỗ	khác	đến,	không	khởi	lên	từ	bên	trong	chính	nó,	như	thế,	hiện	thực	ấy	không	sanh	ra
từ	đâu	cả.	Đã	chưa	từng	sanh,	thì	cũng	sẽ	không	có	diệt.	

Bốn	song	thế	phủ	định	của	Trung	quán	như	vậy	là	đã	hệ	thống	hoá	tất	cả	những	định	luật	phổ	quát	của	nhận	thức,
hệ	thống	hoá	đó	đặt	trên	tương	quan	nhân	quả	biện	chứng	(những	thành	ngữ	"quá	trình	biện	chứng"	và	"tiến	trình
dịch	hóa	pháp"	đồng	nghĩa	với	nhau,	nhưng	để	phân	biệt	hai	phương	diện	động	và	tĩnh	của	ngôn	ngữ,	chúng	tôi
dành	riêng	"biện	chứng"	cho	phương	diện	tĩnh	trong	những	diễn	tiến	của	định	nghĩa).	Nhân	quả	là	định	luật	căn
bản	và	phổ	quát	của	tiến	trình	sinh	hóa	của	Thực	tại.	Tiến	trình	sinh	hoá	ấy	được	phối	trí	qua	hai	giai	đoạn.	Sự	phối
trí	này	đã	xuất	hiện	từ	tư	tưởng	A-tì-đàm,	và	vẫn	tồn	tại	cho	đến	Đại	thừa	Duy	thức.	Hai	giai	đoạn	đó	là	"Duyên
sinh"	và	"Duyên	dĩ	sinh".	Duyên	sinh	là	tương	quan	nhân	quả	về	ý	nghĩ	hiện	khởi	của	thực	tại.	Nói	một	cách	tổng
quát	thì	duyên	sinh	là	tương	quan	nhân	quả	theo	hàng	dọc,	ở	đó,	nhân	và	quả	tác	động	lẫn	nhau	như	thế	nào	trong
dòng	tiếp	nối	của	thời	gian;	duyên	dĩ	sinh	là	tương	quan	nhân	quả	theo	hàng	ngang;	hiện	hữu	dù	đã	sinh	ra	nó
không	thể	tồn	tại	một	cách	độc	lập,	tất	nhiên	cái	này	dựa	vào	cái	kia	để	mà	tồn	tại.	Như	thế,	một	đằng	là	tương	sinh
và	một	đằng	là	tương	đãi	hay	tương	thành.	Nghĩa	là,	về	phương	diện	duyên	sinh	của	hiện	khởi	thì	nhân	sinh	quả	và



khi	quả	này	diệt	đi	là	điều	kiện	để	dẫn	sinh	một	quả	nữa,	do	đó,	nhân	quả	sinh	diệt	tiếp	nối.	Về	phương	diện	duyên
dĩ	sinh	của	tồn	tại,	thì	hiện	thực	này	được	xác	định	trong	tương	quan	đối	đãi	với	những	hiện	thực	khác;	tương	đãi
đó	cũng	có	ý	nghĩa	tương	thành,	như	dài	tác	thành	cho	ngắn,	cao	tác	thành	cho	thấp.	

Thoáng	nhìn	qua	Bát	bất,	ta	thấy	hình	như	có	sự	phối	trí	duyên	sinh	và	duyên	dĩ	sinh	như	vậy.	Để	xác	định	về	một
hiện	thực,	trước	tiên	là	khẳng	định	hiện	hữu	của	nó.	Như	thế,	khẳng	định	rằng	hiện	thực	đã	khởi	lên	và	sẽ	biến	mất.
Tiến	trình	sinh	hóa	của	khởi	lên	và	biến	mất	có	thể	là	thường	tồn	hay	gián	đoạn.	Tuy	nhiên,	tiến	trình	đó	quá	vi	tế.
Chúng	ta	có	thể	nhận	thức	được	nó	bằng	suy	luận	hơn	là	bằng	trực	kiến.	Tỉ	như	hiện	vật	mà	có	thể	thấy	bằng	xương
thịt,	sự	tiếp	nối	từ	hạt	giống	đến	cây	trái	chẳng	hạn,	tương	quan	nhân	quả	ở	đó	thuộc	phạm	vi	tiềm	thế;	nếu	đặt	nó
lên	trên	phân	chiết	của	luận	lý	thì	khó	tránh	khi	mâu	thuẫn,	không	thể	xác	định	nhân	quả	đồng	thời	hay	dị	thời.
Như	thế,	khẳng	định	về	hiện	thực	không	thể	bằng	vào	phương	diện	duyên	sinh,	thì	nó	chuyển	qua	phương	diện
duyên	dĩ	sinh.	Quan	hệ	nhân	quả	ở	đây	chỉ	là	tương	đối,	nhưng	ti	thức	thường	nghiệm	có	thể	nhận	ra	cao	và	thấp.
Nhân	quả	đó	dù	chỉ	là	mối	quan	hệ	tương	đối	ước	lệ,	nhưng	tương	đối	và	ước	lệ,	nhưng	tương	đối	và	ước	lệ	như	thế
cũng	đã	có	thể	thành	lập	được	định	luật	nhân	quả.	Như	thế,	lấy	nhân	quả	được	thành	lập	bằng	tương	đãi	và	tương
thành,	căn	cứ	trên	tri	thức	thường	nghiệm,	để	chứng	thành	cho	nhân	quả	duyên	sinh.	Đó	chính	là	mang	định	luật
nhân	quả	tương	đối	để	thiết	lập	định	luật	nhân	quả	bất	khả	tư	nghị,	vì	ở	phương	diện	duyên	sinh	này,	ta	không	thể
xác	định	mối	quan	hệ	của	nhân	quả	trong	tiến	trình	sinh	hóa	như	thế	nào,	nhưng	nó	vẫn	được	thừa	nhận	như	là	phổ
quát	và	tất	yếu,	thì	hiện	thực	vẫn	có	đủ	lý	do	để	hiện	hữu	như	một	đối	tượng,	và	biên	giới	ly	cách	giữa	chủ	thể	và
đối	tượng	vẫn	không	thể	bị	xóa	bỏ.	Như	thế,	hoạt	động	của	tâm	thức	luôn	vẫn	còn	quay	ra	tìm	những	thỏa	mãn	của
nó,	và	thực	tại	luôn	luôn	còn	bị	bóp	méo	để	cung	ứng	nhu	cầu	của	tâm	thức,	tuỳ	theo	dung	lượng	thâu	đạt	của	tâm
thức.	Tâm	thức	vẫn	còn	bị	ràng	buộc	vào	12	vòng	tròn	nhân	duyên	lưu	chuyển	trong	sinh	tử.	Bất	nhất	bất	dị,	bất	lai
bất	xuất	là	phủ	định	cả	định	luật	nhân	quả	được	thiết	lập	bằng	ti	thức	thường	nghiệm	trên	phương	diện	duyên	dĩ
sinh.	Hiện	thực	được	xác	định	bằng	tương	đãi	và	tương	thành,	 tương	quan	giữa	cái	này	và	những	cái	này.	Nếu
chúng	đồng	nhất	thì	không	thể	tương	đãi	và	tương	thành.	Nếu	chúng	bị	diệt	cũng	không	thể	tương	đãi	và	tương
thành.	Hai	phủ	định	cuối	của	Bát	bất	có	công	dụng	từ	chối	sự	khẳng	định	nhân	quả	bằng	tri	thức	thường	nghiệm	để
chứng	thành	cho	nhân	quả	bất	tư	nghị	siêu	nghiệm.	Như	khẳng	định	lai	và	xuất,	là	nhân	quả	ngoại	tại	và	nội	tại.
Nhân	ở	chỗ	kia	đến	đây	trở	thành	quả	(hiện	thực)	hay	quả	đi	ra	từ	trong	nhân.	Tương	quan	nhân	quả	này	không
thuộc	phạm	vi	siêu	nghiệm,	bởi	vì	hạt	giống	đã	hiện	hữu	trong	quá	khứ,	khi	đến	hiện	tại	này	nó	là	cây	là	trái;	hay
nhìn	cách	khác,	cây	và	trái	sinh	ra	từ	hạt	giống.	Đó	là	chứng	minh	bằng	kinh	nghiệm	rằng	định	luật	nhân	quả	vẫn	có
giá	trị	đối	với	hiện	thực.	Thế	nhưng,	nhân	từ	chỗ	kia	đến	đây	để	trở	thành	quả,	thì	nếu	nhân	và	quả	bất	thành,	bởi	vì
chúng	là	một	làm	sao	có	thể	phân	biệt	thành	hai;	chẻ	một	hiện	thực	vốn	nhất	thể	ra	làm	hai	để	thiết	lập	định	luật
nhân	quả,	nhân	quả	như	vậy	không	những	không	thể	ứng	dụng	cho	hiện	thực	mà	còn	bóp	méo	hiện	thực.	Hoặc	giả,
nhân	và	quả	dị	biệt,	thì	nhân	và	quả	hoàn	toàn	khác	nhau,	do	đó	nhân	không	thể	sinh	ra	quả.	Tương	quan	nhân	quả
nội	tại	chỉ	là	sửa	đổi	vị	trí	nhìn,	nội	dung	vẫn	không	thay	đổi.	Cả	hai	trường	hợp,	thay	vì	thiết	lập	nhân	quả	để	khẳng
định	hiện	thực,	chúng	làm	cho	hiện	thực	trở	nên	vô	lý.	

Như	đã	nói,	trên	đây	chỉ	là	thoáng	nhìn	về	Bát	bất	qua	hai	phương	diện	duyên	sinh	và	duyên	dĩ	sinh	của	hiện	thực.
Gọi	là	"thoáng	nhìn"	vì	cái	nhìn	này	không	đủ	để	làm	sáng	tỏ	mối	tương	quan	nhị	đế	của	Bát	bất,	mối	tương	quan
dẫn	về	Trung	đạo	để	có	thể	sử	dụng	ngôn	ngữ	gồm	cả	hai	đặc	tính	động	và	tĩnh	của	nó.	Mặc	dù	là	thoáng	nhìn,
nhưng	đó	có	thể	lại	là	cái	nhìn	căn	bản,	bởi	vì	biện	chứng	nhân	quả	đã	bị	phá	vỡ	thì	tiến	trình	sinh	hóa	của	Thực	tại
sẽ	thoát	ly	ngoài	diễn	đạt	của	ngôn	ngữ,	tất	nhiên	là	ngôn	ngữ	với	đặc	tính	tĩnh	chỉ	của	nó.	Nhưng	nếu	thoát	ly	hẳn,
thì	phương	tiện	không	thể	thi	thiết	được.	Thiếu	mất	phương	tiện,	tánh	Không	trở	thành	nguỵ	biện,	đó	là	một	thứ
"trầm	không	trệ	tịch",	vào	thì	được,	mà	đi	ra	lại	không	thể.	Thực	tướng	sẽ	không	có	con	đường	để	khai	hiển	và	chỉ
thị,	cũng	không	có	con	đường	để	thể	ngộ	và	chứng	nhập.	

Ta	thấy	rõ,	trong	lối	nhìn	về	tính	cách	phối	tri	của	Bát	bất	như	ở	trên,	hiện	thực	được	khẳng	định	trên	phương	diện
duyên	dĩ	sinh	để	mặc	nhiên	khẳng	định	luôn	hiện	thực	trên	phương	diện	duyên	sinh.	Như	vậy,	sơ	khởi,	ta	có	thể	nói
"bất	sinh	bất	diệt,	bất	thường	bất	đoạn"	là	Chân	đế	của	khẳng	định;	và	"bất	nhất	bất	dị,	bất	lai	bất	xuất"	là	Tục	đế
của	khẳng	định.	Ở	sơ	khởi	này,	cả	Chân	đế	và	Tục	đế	của	khẳng	định	đều	bị	phủ	định,	do	đó,	Trung	đạo	chính	là	phi
Chân	phi	Tục.	Bởi	vì,	phủ	định	này	diễn	ra	trên	phương	diện	tĩnh	của	ngôn	ngữ,	cho	nên	Trung	đạo	phi	Chân	phi



Tục	trở	thành	một	định	nghĩa	về	thực	tại	vô	ngôn.	Thực	tại	đã	được	định	nghĩa	là	vô	ngôn,	như	vậy	dù	có	diễn	đạt
bằng	cách	nào	đi	nữa,	vẫn	không	phù	hợp	với	Thực	tại.	Thực	tại	đó	là	tuyệt	đối	vô	ngôn.	Nếu	thế,	vô	ngôn.	Nếu	thế,
vô	ngôn	hẳn,	thì	phương	tiện	sẽ	được	thi	thiết	như	thế	nào,	làm	sao	để	nói	lên	được	cái	không	thể	nói?	

Do	đó,	ta	phải	nhìn	Bát	bất	qua	phương	tiện	động	của	ngôn	ngữ.	Trước	hết,	ta	cần	nhận	định	rằng	Bát	bất	bao	hàm
cả	Chân	đế	và	Tục	đế.	Dĩ	nhiên,	ta	còn	nhiều	cách	nhìn	khác	như	Bát	bất	chính	là	Chân	đế	chẳng	hạn.	

Bát	bất	mà	bao	hàm	cả	nhị	đế,	như	vậy,	ta	phải	nhìn	bất	sinh	bất	diệt	qua	tương	quan	với	sinh	diệt.	Đó	là	tương
quan	phủ	định	và	khẳng	định	"Sinh	diệt,	thường	đoạn,	nhất	dị,	lai	xuất"	là	những	khẳng	định	bằng	những	định	luật
phổ	quát	của	luận	lý	trên	căn	bản	nhân	quả.	Phủ	định	của	Bát	bất	sẽ	diễn	ra	qua	tiến	trình	dịch	hóa	pháp,	mà	ý
nghĩa	của	nó	đã	được	trình	bày	ở	trên.	

Điều	này,	ta	thấy,	tất	cả	những	trình	bày	đều	chứng	tỏ	rằng,	bất	cứ	nhìn	Bát	bất	bằng	cách	nào,	hiện	thực	là	Không.
Ở	đây,	Không	là	một	phát	biểu	về	định	thức	duyên	khởi.	Hiện	thực	do	duyên	khởi,	nên	nó	không	có	yếu	tính	quyết
định,	bản	tánh	của	nó	là	Không.	Như	thế,	thừa	nhận	tiến	trình	sinh	hóa	của	hiện	thực,	có	khởi	lên	và	có	biến	mất,
mà	thừa	nhận	qua	lý	duyên	khởi,	thì	chính	là	phủ	định	hiện	thực	đó.	Vậy,	sinh	diệt	chính	là	bất	sinh	bất	diệt.	Sinh
diệt,	nhưng	là	bất	sinh	bất	diệt,	đó	là	ý	nghĩa	của	Giả	danh.	Nói	sinh	diệt,	không	nhất	thiết	hiện	thực	phải	là	sinh
diệt;	và	nói	bất	sinh	bất	diệt,	cũng	không	nhất	thiết	hiện	thực	phải	là	bất	sinh	bất	diệt;	đó	là	ý	nghĩa	của	Trung	đạo.	

Như	thế,	dù	nói	rằng	hiện	thực	có	biến	mất	và	khởi	lên	hay	không	biến	mất	và	khởi	lên,	có	gián	đoạn	và	thường	tồn
hay	không	gián	đoạn	và	thường	tồn,	có	đồng	nhất	và	dị	biệt	hay	không	đồng	nhất	và	dị	biệt,	có	hiện	đến	và	hiện	ra
bay	không	hiện	đến	và	hiện	ra;	dù	có	nói	cách	nào	đi	nữa,	Thực	tại	vẫn	là	thực	tại,	nó	như	vậy	là	như	vậy,	không	là
gì	cả.	Đó	là	lối	định	nghĩa	độc	đáo	của	tánh	Không.	

Thêm	nữa,	vì	đặc	tính	tĩnh	chỉ	của	ngôn	ngữ,	cho	nên	những	định	luật	phổ	quát	được	phát	biểu	chỉ	làm	cho	thực	tại
trở	thành	phi	lý,	như	mộng	huyễn-tức	là	Không.	Nhưng	nếu	nhận	thức	chính	xác	về	ý	nghĩa	Giả	danh	của	Thực	tại,
thì	thực	tại	mà	ta	thấy	có	biến	mất	có	khởi	lên,	bởi	vì,	ta	gọi	nó	là	giả	danh:	mà	đã	là	giả	danh	thì	không	thể	sinh	hay
diệt.	Nói	cách	khác,	thực	tại	khởi	lên	như	mộng	huyễn,	biến	mất	như	mộng	huyễn,	thì	chính	thực	tại	đó	chưa	từng
biến	mất	cũng	chưa	từng	khởi	lên.	Đó	cũng	là	ý	nghĩa	của	giả	danh.	Và	thực	tại	mà	khởi	lên	như	mộng,	biến	mất
cũng	như	mộng,	thì	sinh	diệt	chính	là	bất	sinh	bất	diệt	và	bất	sinh	bất	diệt	chính	là	sinh	diệt.	Đó	cũng	là	ý	nghĩa	của
Trung	đạo.	Ở	đây,	ta	nhận	thấy	tương	quan	của	tiến	trình	Không,	giả	danh	và	Trung	đạo.	

Về	nhị	đế,	như	đã	nói,	Hữu	là	Tục	đế	và	Không	là	Chân	đế,	nghĩa	là	Tục	đế	tức	khẳng	định	và	Chân	đế	tức	phủ	định,
thì	trong	tiến	trình	Không,	giả	và	Trung	này,	sinh	diệt	là	Tục	đế	và	bất	sinh	bất	diệt	là	Chân	đế.	Thế	nhưng,	không
phải	vì	nói	sinh	diệt	hay	bất	sinh	bất	diệt	mà	thực	tại	đã	được	đóng	khung	vào	kết	luận	của	định	nghĩa.	Do	đó,	thực
tướng	phi	Chân	phi	Tục.	Chân	và	Tục	cũng	chỉ	là	phương	tiện	thi	thiết.	Với	phương	tiện	đó,	nói	hay	không	nói,	đều
ở	trong	thực	tướng:	"Bất	hoại	giả	danh	nhi	thuyết	thật	nghĩa".	Tuy	nhiên,	nói	theo	tinh	thần	của	kinh	Pháp	hoa,	thì
chỉ	có	Phật	mới	thông	đạt	được	Thực	tướng.	Điều	đó	có	nghĩa	là	không	những	Phật	thể	nhận	được	tổng	tướng	của
thực	tại	mà	còn	thể	nhận	cả	tự	tướng	của	nó.	Tổng	tướng	như	là	tổng	những	định	luật	phổ	quát	và	cá	biệt	này,	mới
có	thể	thi	thiết	phương	tiện	nổi.	Mở	đầu	Trung	luận,	Long	Thụ	đã	tán	dương	Phật	như	là	Bậc	nhất	trong	các	hàng
thuyết	giáo.	

Bồ	tát	khi	hành	đạo,	tuy	chưa	tựu	thành	phương	tiện	viên	mãn	như	Phật,	nhưng	nương	theo	phương	tiện	mà	Phật
thi	thiết	để	hành	đạo.	

Ở	đây,	trên	phương	diện	luận	lý,	mà	điều	tất	yếu	là	các	định	luật	phổ	quát	của	tri	thức	phải	được	thiết	lập,	thì	với
phê	bình	của	tánh	Không,	chúng	không	phải	được	thiết	lập	để	khẳng	định,	như	là	những	chứng	lý	có	thẩm	quyền
tuyệt	đối;	mà	chúng	được	thiết	lập	để	phủ	định.	Phủ	định	là	ý	nghĩa	của	Diệt	đế,	là	chân	lý	của	sự	diệt	trừ	khổ.	Thực
tại	hiện	hữu	như	là	đối	tượng	của	nhận	thức	mà	lại	đóng	kín	vào	trong	những	định	luật	phổ	quát	bất	di	bất	dịch	thì
tri	thức	không	còn	một	lối	thoát	nào	cả.	Những	gì	mà	tri	thức	thâu	nhận	như	thế,	kinh	nghiệm	càng	tích	tập,	bản



ngã	càng	nới	rộng.	Mỗi	bản	ngã	là	một	thực	thể	đối	lập,	độc	lập	với	những	bản	ngã	khác.	Và	như	thế,	không	phải	chỉ
tri	thức	thuần	túy	mới	bị	đóng	khung	vào	hệ	thống	mà	chính	cuộc	sống	đặt	trên	sự	khoáng	trương	của	bản	ngã	cá
biệt	cũng	đã	tự	đóng	khung	trong	một	hệ	thống.	Cuộc	sống	của	bản	ngã	cá	biệt	đã	là	kinh	nghiệm	tích	lập	những	sự
thể	gọi	là	hiển	nhiên,	mà	kinh	nghiệm	hiển	nhiên	là	những	chứng	lý	thẩm	quyền	cho	cuộc	sống,	do	đó	dù	có	bị	trói
buộc	vào	vòng	tròn	hệ	thống,	ta	vẫn	không	nhận	ra	là	mình	đang	bị	trói	buộc.	

Như	thế,	tuỳ	theo	trình	độ	tư	tưởng	của	ta	mà	khai	thác	những	ý	nghĩa	được	chứa	đựng	trong	Bát	bất	Trung	đạo
của	tánh	Không,	bằng	con	đường	của	dịch	hóa	pháp.	Không	những	chỉ	để	cố	gắng	tìm	ra	những	giá	trị	tuyệt	vời	của
nó	trên	phương	diện	luận	lý,	mà	còn	là	cố	gắng	tìm	thấy	sự	móc	nối	của	nó	đối	với	cuộc	sống.	Tuy	nhiên,	dù	ta	có
thể	thấy	ngay	rằng	những	phê	bình	của	tánh	Không	là	diễn	tiến	của	tri	thức	trên	một	vòng	tròn	lẩn	thẩn,	thì	không
thể	vì	thế	mà	chúng	ta	cũng	có	thể	trực	kiến	ngay	rằng	cuộc	sống	của	chính	ta	cũng	đang	diễn	tiến	trên	một	vòng
tròn	lẩn	thẩn,	thì	không	phải	vì	thế	mà	chúng	ta	cũng	có	thể	trực	kiến	ngay	cuộc	sống	của	chính	ta	cũng	đang	diễn
tiến	trên	một	vòng	tròn	lẩn	thẩn	như	vậy.	Về	phương	diện	sau	này,	Bát	bất	Trung	đạo	của	tánh	Không	chỉ	có	thể
khiến	cho	ta	tin	chắc	rằng	mình	đang	bị	trói	buộc	trong	vòng	luân	chuyển	muôn	đời.	Bởi	vì	kinh	nghiệm	tích	tập	đã
bị	đầu	độc	bởi	truyền	thống,	bởi	tập	quán,	bởi	những	nhu	cầu	cần	được	thoả	mãn.	Do	đó,	nhận	thức	chính	xác	về
tánh	Không	không	thể	hoàn	toàn	bằng	những	phân	tích	của	tư	tưởng,	mà	đòi	hỏi	một	công	trình	thực	chứng.	Những
luận	thuyết	về	tánh	Không	chỉ	có	giá	trị	như	là	những	trang	điểm	cho	tư	tưởng	mà	thôi.	Tất	nhiên,	những	luận
thuyết	như	vậy	sẽ	không	bao	giờ	chấm	dứt.	

 

Chương	tổng	quát	-	Tiểu	dẫn	về	lịch	sử	tư	tưởng	tánh	Không	

"Nếu	dữ	kiện	kinh	nghiệm	tất	cả	là	Không,	thì	không	có	sự	sinh	khởi	và	sự	hủy	diệt.	Như	vậy,	chắc	chắn	sẽ	không
có	bốn	chân	lý	cao	cả"	(MK.	XXIV.	1).	

"Nếu	thừa	nhận	tánh	Không,	ngài	đẩy	đi	mất	hiện	hữu	đích	thực	của	(nhân)	quả,	của	những	đức	lý	thiện	và	ác,	và
tất	cả	thật	sự	thực	tiễn	(Sa-mvyavahàrams)	của	thế	gian"	(MK.	XXIV.	6).	

Nói	một	cách	vắn	tắt,	tất	cả	những	nan	giải	được	nêu	lên	cho	tánh	Không	luận	là	người	ta	có	được	quyền	coi	nó
như	một	hư	vô	luận	hay	không?	Chắc	chắn,	tánh	Không	và	hư	vô	có	thể	được	hiểu	như	là	đồng	nghĩa.	Như	vậy,	đến
mức	độ	nào	thì	thứ	hư	vô	luận	này	chỉ	được	coi	như	là	phương	tiện	để	đạt	đến	một	chân	lý	tuyệt	đối	nào	đó;	và
trong	một	mức	độ	nào	thì	tánh	Không	là	cứu	cánh	của	phương	tiện	diễn	đạt	ấy?	Chúng	ta	không	thể	không	lầm	lẫn
giữa	phương	tiện	và	cứu	cánh;	bởi	vì,	mối	tương	quan	giữa	chúng	không	gì	khác	hơn	chính	là	mối	quan	hệ	nhân
quả.	Nàgàrjuna	nhắc	nhở:	"Như	bắt	rắn	không	đúng	cách;	như	dùng	chú	thuật	sai	lạc,	tánh	Không	bị	hiểu	nhầm	là
điều	tai	hại	cho	kẻ	trí	năng	thấy	kém"	(MK.	XXIV.	11)	

Nhắc	nhở	ấy	hình	như	chỉ	là	lấy	lệ.	Ai	cũng	có	thể	viện	dẫn	lời	khuyến	cáo	ấy	để	binh	vực	cho	giải	thích	của	mình
về	tánh	Không.	Theo	giải	thích	chung	của	đa	số,	trong	mức	độ	mà	tánh	Không	luận	chỉ	là	phương	tiện	diễn	đạt	về
một	tuyệt	đối	bất	khả	trí	nào	đó,	thì	tánh	Không	luận	cũng	đồng	với	hư	vô	luận.	Ở	đây,	người	ta	ưa	dùng	chữ	Phủ
định	luận	hơn.	Trong	mức	độ	mà	tánh	Không	chính	là	cứu	cánh,	người	ta	sẽ	coi	nó	như	một	thực	nghiệm	luận,	hay
thực	hữu	luận.	Bởi	vì,	nó	thực	đến	độ	người	ta	phải	nhảy	vọt	qua	tất	cả	hàng	rào	danh	lý	để	diện	kiến	trực	tiếp,	vì
đây	là	nơi:	"Chấm	dứt	tất	cả	con	đường	của	ngôn	ngữ;	hủy	diệt	tất	cả	con	đường	tư	tưởng".	Ở	đây,	người	ta	ưa	gọi
tánh	Không	luận	như	một	thứ	tuyệt	đối	luận.	Nếu	kết	hợp	cả	hai,	tánh	Không	vừa	là	phương	tiện	và	vừa	là	cứu
cánh,	ta	có	một	danh	từ	tập	hợp	để	chỉ	cho	nó:	Tuyệt	đối	duy	danh	luận.	Tuyệt	đối,	vì	tánh	Không	là	cứu	cánh	phải
đạt	đến.	Duy	danh,	vì	tánh	Không	là	phương	tiện	đáng	được	thể	hiện.	Nhưng	hai	chữ	này,	Tuyệt	đối	và	Duy	danh
(hay	Giả	danh),	chống	đối	lẫn	nhau,	loại	trừ	lẫn	nhau.	Nếu	Duy	danh	–	như	là	phương	tiện	của	tánh	Không	–	mà



được	khai	thác	đến	triệt	để,	thì	nó	tiến	đến	một	hư	vô	luận	ở	ngay	nơi	cứu	cánh	chứ	không	chỉ	ở	phương	tiện.
Chúng	ta	giả	thiết	một	quá	trình	lịch	sử	về	tánh	Không	để	giải	thích	điều	này.	Trọng	tâm	của	vấn	đề	là:	từ	những	dự
kiện	thực	nghiệm,	vì	những	nan	giải	nào	của	nhận	thức	và	diễn	đạt,	mà	người	ta	phải	tiến	đến	một	hư	vô	luận	như
vậy	–	bất	xét	đó	là	hư	vô	luận	ở	phương	tiện	hay	hư	vô	luận	trong	cứu	cánh.	Vấn	đề	được	rút	lại	trong	câu	hỏi:	"Cái
gì	Có	và	cái	gì	Không?"	Để	có	thể	có	một	trả	lời	thích	ứng,	người	ta	phải	xét	đến	hai	trường	hợp:	khả	tính	của	phức
thể	và	khả	tính	của	nhất	thể.	Hai	khía	cạnh	này	nhắm	xác	định	một	điều:	khả	tính	của	đối	tượng.	Nhận	thức	về	một
đối	tượng	tức	là	nhận	thức	về	một	nhất	thể;	nhất	thể	hiểu	như	là	tổng	hợp	của	những	phức	thể.	Thí	dụ,	vì	thế	giới
của	 tương	quan:	 "Một	chút	màu	xanh	của	biển	càng	xanh	khi	máu	đỏ	càng	đỏ",	nói	như	 là	nhà	 thơ	Pháp,	Paul
Claudel;	do	đó	nhất	thể	của	đối	tượng	lại	được	coi	như	là	tổng	hợp	của	những	phức	thể.	Thí	dụ	khác,	vật	chất	hữu
hình	mà	ta	thấy	đó	là	sự	kết	hợp	của	vô	số	cực	vi;	nhưng	lý	luận	đến	kỳ	cùng	thì	sự	kết	hợp	này	là	điều	bất	khả;	chỉ
có	tổ	hợp	hữu	hình	nhưng	không	có	yếu	tố	của	tổ	hợp;	giống	như	một	vòng	lửa,	không	có	hiện	hữu	đích	thức	của
nhiều	đốm	lửa	để	hợp	thành	một	vòng	lửa.	Vòng	lửa	là	ảo	ảnh	về	sự	liên	tục	vận	chuyển	của	một	đốm	lửa.	Tất	cả
mọi	tỗ	hợp	đều	là	rỗng	không.	Như	vậy,	do	ảo	tưởng	nào	mà	người	ta	hứa	hẹn	khả	tính	của	nhất	thể	như	là	tổng
hợp	của	các	thức	thể	?	Chỉ	có	nhất	thể	trong	tên	gọi,	đó	là	lập	trường	duy	danh	luận;	trong	lập	trường	này,	đã	hàm	ý
một	hư	vô	luận.	

Trong	lịch	sử	tư	tưởng	của	tánh	Không	luận,	khởi	đầu	là	sự	tranh	luận	về	điểm:	có	nên	thừa	nhận	có	một	Bản	Ngã
(Pudgala)	hay	không?	Sự	tranh	luận	này	được	khởi	đầu,	vì	hình	như	nguyên	thủy,	Phật	từ	chối	về	một	Bản	Ngã,
nhưng	phái	Vàtsìputrìya	lại	chủ	trương	phải	có	Bản	Ngã	dẫn	chứng	lời	của	Phật.	Theo	lập	luận	của	phái	này,	nếu
không	có	sự	tồn	tại	của	một	Bản	Ngã,	làm	sao	người	ta	có	thể	truy	ức	về	những	hoài	niệm	đã	qua?	Những	hoạt	động
của	các	tổ	chức	vật	lý	và	tâm	lý	phải	chịu	sự	chi	phối	của	định	luật	vô	thường;	nếu	không	có	sự	tồn	tại	của	một	Bản
Ngã	ở	ngoài	định	luật	này,	cái	gì	duy	trì	những	hoạt	động	của	các	tổ	chức	vật	lý	và	tâm	lý	để	có	thể	truy	ức	về	một
quá	khứ	của	chúng?	Vả	lại,	nếu	căn	cứ	trên	định	luật	nhân	quả,	với	tính	cách	phổ	quát	và	thường	nghiệm	của	định
luật,	người	ta	bị	bắt	buộc	phải	thừa	nhận	tính	cách	thường	tại	của	một	Bản	Ngã.	Bởi	vì,	chúng	phải	có	một	Bản	Ngã
vừa	là	tác	giả	vừa	là	thọ	giả,	người	ta	mới	giải	thích	được	mối	tương	quan	và	đồng	nhất	giữa	tác	dụng	và	phản	ứng
của	tác	dụng.	

Lối	lập	luận	trên	đây	nếu	được	nới	rộng,	ta	sẽ	đi	đến	một	Nhất	thể	toàn	diện	và	khép	kín.	Nhất	thể	đó	sẽ	là	căn
nguyên	của	tất	cả	vạn	hữu.	Nó	thoả	mãn	câu	hỏi:	thế	nào	là	khả	tính	của	một	đối	tượng?	Câu	trả	lời	có	thể	là:	trong
tương	quan	đối	đãi	với	một	Bản	Ngã	thường	tại,	khả	tính	của	một	đối	tượng	được	xác	định	từ	một	nhất	thể	toàn
diện.	Nói	theo	thuật	ngữ:	ngã	pháp	câu	hữu;	bản	ngã	và	những	yếu	tố	tập	hợp	thành	bản	ngã	đều	được	thực	hữu.
Nhất	thể	như	là	tập	hợp	của	tất	cả	phức	thể,	cả	hai	không	đồng	nhất	cũng	không	dị	biệt.	Tập	hợp	của	các	phức	thể
thành	một	nhất	thể:	Nhất	thể	không	phải	là	một	bản	thể	hay	bản	ngã,	ở	ngoài	các	phức	thể.	Nhưng	ngược	lại,	do
nhất	thể	–	xét	như	một	bản	thể	hay	bản	ngã	–	mà	trật	tự	của	các	phức	thể	được	duy	trì	và	chúng	có	thể	tác	động
theo	định	luật	nhân	quả;	như	vậy	nhất	thể	không	thể	đồng	nhất	cũng	không	dị	biệt:	các	nhà	Vàtsìputriyas	thành	lập
một	Bản	Ngã	bất	khả	thuyết.	

Chủ	trương	này	bị	cực	lực	phản	đối.	Lý	do	chính	của	sự	phản	đối	này	là:	bất	cứ	một	chủ	trương	nào	thừa	nhận	có
một	Bản	Ngã	thường	tại	đều	đi	ngược	với	Phật	pháp.	Trong	lý	tưởng	"tuyệt	đối	từ	khước"	không	thể	dung	dưỡng
một	bản	ngã	như	vậy;	dù	Bản	Ngã	được	hiểu,	trong	phạm	vi	thường	nghiệm	như	một	chủ	thể	tâm	lý,	hay	trong	lãnh
vực	tâm	linh	như	một	nguyên	lý	siêu	hình,	như	một	căn	nguyên	thực	tại.	

Ngoài	ra,	chủ	trương	đòi	hỏi	có	một	Bản	Ngã	thường	tại	để	làm	căn	nguyên	cho	vạn	hữu	không	giải	quyết	được	gì
cả.	Trước	tiên,	nếu	coi	bản	ngã	như	một	 thể	tính	không	chịu	chi	phối	của	 luật	vô	thường,	nó	không	thể	 là	căn
nguyên	của	tác	dụng	nhân	quả;	vì	rằng	bất	động.	Ngược	lại,	những	gì	có	tác	dụng	nhân	quả	đều	phải	chịu	sự	chi
phối	của	định	luật	vô	thường.	Trong	định	luật	này,	không	có	đồng	nhất	tính	bất	biến	nào	để	có	thể	gọi	đó	là	một
Bản	Ngã	thường	hằng.	Những	lập	luận	phản	đối	chủ	trương	Bản	Ngã	thường	tại	không	quên	trích	dẫn	lời	này	của
Phật:	"Có	tác	nghiệp	nhưng	không	có	tác	giả	và	thọ	giả".	

"Có	tác	nghiệp,	nhưng	không	có	tác	giả	và	thọ	giả":	Ở	đây,	tất	nhiên	từ	khước	sự	hiện	hữu	của	một	Bản	Ngã,	nhưng



có	từ	khước	luôn	các	yếu	tố	tập	hợp	thành	ảo	giác	về	một	Bản	Ngã	liên	tục,	thường	tại	và	đồng	nhất	hay	không?
Bởi	vì	trong	tương	quan	tác	dụng,	khỏi	cần	có	một	căn	nguyên	chung,	mà	chính	do	sự	giao	hỗ	của	các	hiện	thể	cũng
đảm	bảo	hiệu	quả	thiết	thực	của	định	luật	nhân	quả	và	lại	không	chống	trái	với	định	luật	vô	thường.	Nếu	thế,	phải
thừa	nhận	thể	tính	của	hiện	hữu;	mặc	dù	không	thể	nhận	có	Bản	Ngã	của	hiện	hữu.	Thể	tính	đó	tức	là	tính	cách
thực	hữu	của	tiền	hiện	hữu	trong	giới	hạn	nào	đó	của	thời	gian:	chỉ	thực	hữu	trong	hiện	tại,	hay	cả	trong	quá	khứ
và	vị	lai?	Ở	đây	người	ta	bộc	lộ	một	vấn	đề	công	khai	và	quyết	liệt:	cái	gì	có	và	cái	gì	không?	

Chúng	ta	có	hai	quan	điểm:	

Thứ	nhất,	đặc	trưng	là	phái	Sarvàstivàda:	"Cái	Có	thì	có	thấy;	cái	Không	thì	không	thấy".	Thứ	hai,	đặc	trưng	là	phái
Sautrantika:	"Cái	Có	thì	thấy	có	;	cái	Không	thì	thấy	không".	

Cái	Có	thì	có	thấy;	cái	Không	thì	không	thấy;	tức	là,	những	gì	được	xác	định	là	có,	chúng	phải	là	đối	tượng	cho	nhận
thức	hay	khá	hữu	của	đối	tượng;	cái	không	xuất	hiện	như	một	đối	tượng	hay	khả	hữu	của	đối	tượng,	cái	ấy	 là
Không	và	không	thể	nghĩ	hay	nói	về	một	cái	Không	mà	không	phải	là	đối	tượng	như	vây.	Trên	tổng	quát,	lập	luận
của	Sarvàstivàda	căn	cứ	ở	định	thức	duyên	khời	(pratityasamut-pàda):	có	cái	này	vì	có	cái	kia.	Khi	định	thức	này
được	khai	triển,	thì	bản	chất	của	tri	thức	là	truy	nhận	đối	tượng;	do	đó,	nếu	thừa	nhân	hoạt	động	của	tri	thức	thì
phải	thừa	nhận	sự	hiện	hữu	của	đối	tượng.	Nếu	đối	tượng	hoàn	toàn	bất	thực,	nó	không	đủ	khả	năng	tác	động	sự
truy	nhận	của	tri	thức.	Nhưng	trong	trường	hợp	đối	tượng	chỉ	là	một	ảo	giác,	nó	tác	động	như	thế	nào?	

Để	giải	quyết	nạn	vấn	này,	các	nhà	Sarvàstivàda,	theo	như	trình	bày	của	Sanghabhadra,	có	hai	loại	hữu:
1.	 thật	vật	hữu	(dravyasat),	là	tính	cách	thực	hữu;	đạt	được	trong	nhận	thức	trực	khởi	hay	trực	giác;
thí	dụ,	từng	đốm	lửa	trong	một	vòng	lửa.

 
2.	 giả	danh	hữu	(prajuaptisat),	là	ảo	giác	đạt	được	tự	tướng	của	sự	hữu.	Đó	là	sự	hữu	biểu	lộ	trong
từng	khoảnh	khắc	sát	na.

Ở	giả	danh	hữu	người	ta	đạt	được	cộng	tướng	hay	tổng	tướng	của	sự	hữu,	đó	là	sự	hựu	trong	một	khoảnh	khắc
sát	na	nhưng	lại	biểu	lộ	như	là	tất	cả	mọi	thời;	thấy	sự	hữu	bây	giờ	và	ở	đây	như	là	thấy	nó	trong	mọi	lúc	mọi	nơi.
Như	vậy,	dù	đối	tượng	là	ảo	giác,	nhưng	ảo	giác	ấy	không	phải	là	vô	căn	vô	cố.	Thí	dụ,	khi	thấy	sợi	dây	ngỡ	là	con
rắn;	ảo	giác	này	căn	cứ	sự	hữu	của	chính	sợi	dây.	Nếu	diễn	dịch	cho	đến	kỳ	cùng,	thì	sự	hữu	xét	như	thực	vật	hữu
của	sợi	dây	phải	là	những	cực	vi	kết	tụ.	Chính	cực	vi	ấy	mới	là	tự	tướng,	và	chỉ	có	trong	nhận	thực	trực	khởi.	Giải
thích	này	cũng	để	trả	lời	cho	những	nạn	vấn	này,	tri	thức	này	vẫn	có	thể	truy	nhận	được	cái	không.	Thí	dụ,	vòng
lửa	không	phải	là	sự	hữu.	Vả	lại,	khi	một	nhà	tu	thiền	lấy	màu	xanh	làm	khởi	điểm	chẳng	hạn;	đến	một	lúc	nào	đó,
đối	với	ông	cả	thế	giới	này	đều	là	màu	xanh	hết.	Màu	xanh	như	vậy	cũng	không	phải	là	một	sự	hữu.	Lại	nữa,	hoặc
như	trong	chiêm	bao,	người	ta	có	thể	thấy	lông	của	rùa	hay	sừng	của	thỏ.	Trên	tất	cả	thí	dụ	này,	Sautrantika	đưa	ra
một	nạn	vấn	tổng	quát:	nếu	cái	không	nhất	thiết	không	thể	là	đối	tượng	của	nhận	thức,	tại	sao	trong	ngôn	ngữ
thường	nhật	người	ta	vẫn	dùng	được	những	danh	từ	không	chỉ	cho	một	sự	hữu	nào	cả?	Đối	với	những	thí	dụ	như
màu	xanh	phổ	biến	hay	hình	ảnh	trong	chiêm	bao	mà	Sautrantika	đề	ra,	các	nhà	Sarvàstivàda	quả	quyết	rằng,	chính
trong	dữ	kiện	kinh	nghiệm	đã	cung	cấp	cho	những	hình	ảnh	ấy.	Thí	dụ,	thực	sự	ta	không	hề	thấy	lông	của	rùa	hay
sừng	của	thỏ,	nhưng	trong	dữ	kiện	kinh	nghiệm,	đã	từng	thấy	lông	và	rùa,	sừng	và	thỏ.	Nói	tổng	quát,	cái	giả	căn	cứ
trên	cái	thực.	Với	nạn	vấn	đề	những	danh	từ	chỉ	trống,	họ	cho	rằng	đấy	chỉ	là	mặt	phủ	định	của	danh	từ;	mặt	kia
vẫn	là	khẳng	định.	

Với	lối	lý	luận	đặc	trưng	như	trên,	các	nhà	Sarvàstivàda	đi	đến	một	chủ	thuyết	về	hữu	toàn	diện,	đúng	như	tên	gọi
của	nó:	nhất	thiết	hữu	bộ	 (Sarvàstivàda);	họ	chấp	nhận	 luôn	đến	cả	thực	tại	 tính	của	giấc	mộng.	Trong	truyền
thống	này,	nếu	ta	thành	lập	một	tánh	Không	luận,	phải	chăng	đó	là	cưỡng	từ	đoạt	lý?	Bởi	vì,	tánh	Không	là	một	phủ
định,	mà	mặt	khác	chắc	chắn	là	khẳng	định.	Như	vậy,	 ta	phải	hiểu	thế	nào	với	giải	 thích	thông	thường	về	tánh
Không	luận,	rằng	"vì	không	cho	nên	có",	để	không	vướng	khỏi	cái	lưới	hữu	toàn	diện	mà	Sarvàstivàda	đã	bủa	ra
đó?	



Bây	giờ	xét	đến	chủ	trương	của	Sautrantika:	"Cái	Có	thì	thấy	có;	cái	Không	thì	thấy	không".	Ở	trên	chúng	ta	có	nhắc
đến	một	ít	nạn	vấn	mà	họ	nêu	lên	cho	Sarvàstivàda	để	buộc	phái	này	phải	nhận	rằng	có	thể	nhận	thức	về	Không.
Nạn	vấn	của	họ	hình	như	được	giải	đáp	thỏa	đáng.	Chúng	ta	không	có	các	văn	kiện	của	Sautrankia,	cũng	trả	lời	lại
cho	các	giải	đáp	của	Sautrankia.	Đối	với	Harivarma,	định	thức	duyên	khởi	cố	nhiên	phải	thừa	nhận,	nhưng	bản	chất
của	tri	thức	là	hoạt	động	liên	khởi	với	đối	tượng,	thì	có	thấy	rằng	Có	và	Không	thấy	rằng	không,	có	gì	trở	ngại?	Vả
lại,	căn	cứ	trên	một	chút	màu	xanh	mà	thấy	tất	cả	đều	xanh,	thì	trong	cái	thấy	ấy,	đối	tượng	trực	tiếp	của	tri	thức
không	phải	là	cái	"màu	xanh	một	chút"	nhưng	là	cái	"màu	xanh	tất	cả";	và	màu	xanh	như	vậy	là	một	sự	trống	không.
Khi	các	nhà	Sarvàstivàda	diễn	dịch	đến	tự	tướng	cực	vi	thực	ra	cũng	chỉ	là	một	giả	tưởng;	nó	chỉ	là	hệ	luận	có	vẻ
hợp	lý	của	lý	luận	diễn	dịch.	Bởi	vì,	người	ta	không	thể	giải	thích	được	tính	cách	tập	hợp	của	cực	vi.	Khi	truy	nhận
về	một	tập	hợp	sắc,	mà	tập	hợp	ấy	lại	không	có	các	phần	tử	cực	vi	tụ	hội	lại,	thì	tập	hợp	ấy	há	không	phải	là	một	tập
hợp	trống	không?	Và	như	vậy,	cái	không	vẫn	có	thể	hiện	diện	như	là	đối	tượng	của	nhận	thức.	Đây	là	hậu	quả	hợp
lý	của	một	thứ	hư	vô	luận.	Nhưng	xét	cho	kỳ	cùng,	ta	vẫn	có	thể	nói	ngược	lại.	Khi	các	nhà	Sarvàstivàda	gạt	hẳn	cái
không	ra	ngoài	hoạt	trường	của	nhận	thức,	rõ	ràng	họ	đẩy	hư	vô	ra	khỏi	bóng	tối	để	trở	thành	một	thứ	duy	thực
triệt	để.	

Đấy	là	kinh	nghiệm	rút	ra	từ	lịch	sử	của	tư	tưởng	–	một	thứ	lịch	sử	giả	thiết:	khi	nói	về	cái	có	thì	nói	trong	sự	bao
dung	của	cái	không;	khi	nói	về	cái	không	thì	nói	trong	sự	bao	dung	của	cái	có.	Cái	gì	có	và	cái	gì	không:	có	và	không
là	một	song	quan	luận	đã	điều	động	tất	cả	lịch	sử	tư	tưởng	Phật	giáo.	Đấy	vẫn	là	một	thứ	lịch	sử	của	giả	thiết.	Bên
trong	giả	thiết	là	môi	trường	diễn	đạt	của	ngôn	ngữ.	Và	hình	như	bên	trên	tất	cả	sự	giả	thiết	ấy,	một	chân	tính	nào
đó	cần	phải	được	thể	nghiệm,	mà	không	thể	nói	bằng	lời.	Cái	chân	tính	ấy	như	là	căn	nguyên.	Rõ	ràng	đây	chỉ	là	một
hệ	luận	hợp	lý,	vẫn	ờ	trong	vòng	chi	phối	của	diễn	đạt	ngôn	ngữ.	

"Tất	cả	đều	hợp	lý	vì	hợp	lý	với	tánh	Không.	Tất	cả	không	hợp	lý	vì	không	hợp	lý	với	tánh	Không"		(MK.	XXIV.	14).	

Nếu	tánh	Không	được	hiểu	như	một	hư	vô	luận;	thì	ở	đây,	mọi	hợp	lý	đều	không	hợp	lý	do	đối	chiếu	với	một	căn
tính	nào	đó,	mà	hợp	lý	vì	tương	quan	đúng,	vì	kết	hợp	được	mạch	lạc	giữa	căn	nhân	và	hiệu	quả.	Hợp	lý	không	phải
vì	mọi	sự	hữu	đều	có	nguyên	nhân	hiện	hữu,	nhưng	vì	tương	quan	hiện	hữu.	Như	thế,	tất	cả	đều	là	hữu	của	giả
danh,	vì	bản	tính	của	hữu	là	không.	Trong	phương	tiện,	trong	dữ	kiện	thường	nghiệm,	hữu	là	giả	danh.	Trong	cứu
cánh,	tính	thể	của	hữu	là	tánh	Không.	Ta	có	kết	luận:	đấy	là	lý	luận	đưa	đến	một	tánh	Không	duy	danh	luận.	Trong
con	mắt	của	những	nhà	Yogàcara,	thứ	tánh	Không	luận	ấy	không	thể	chấp	nhận	được.	Thứ	nhất,	nếu	đặt	nó	thành
một	tiền	đề	luận	lý,	tiền	đề	ấy	không	thể	xác	định	được	đúng	hay	sai,	một	tiền	đề	vượt	ngoài	tương	quan	nhân	quả.
Thứ	đến,	với	thứ	tánh	Không	luận	ấy,	người	ta	không	thể	tạo	nổi	một	nội	dung	cho	giả	thiết.	Như	vậy,	mọi	luận
thuyết	sẽ	diễn	ra	như	một	trò	chơi	chữ.	Lankavàtàra,	với	một	cố	gắng	dung	hợp	hơn,	chấp	nhận	tánh	Không	luận
ấy,	 nhưng	 khuyên	 là	 đừng	 nên	 đặt	 nó	 thành	 Gàrjuna	 nói	 gì	 về	 những	 nan	 giải	 cho	 tánh	 Không	 luận	 trong
Vigrahavỳvaratanì.	Tại	sao	các	nhà	Yo-gàcàra	không	xét	đến,	dù	họ	là	những	người	đi	sau	Nàgàrjuna?	Lại	nữa,	ngay
cả	Aryadeva,	một	đồ	đệ	thân	cận	nhứt	của	Nàgàrjuna,	cũng	yêu	sách	tánh	Không	luận	phải	hội	đủ	cả	hai	phương
diện	là	phá	hủy	và	kiến	thiết.	Chính	Nàgàrjuna,	trong	chương	XXIV	của	Madhyamika-kàrikà	hình	như	cũng	nói	rằng
tánh	Không	luận	gồm	đủ	cả	hai	phương	diện	là	phá	hủy	và	kiến	thiết.	Cuối	cùng,	người	ta	không	thể	giải	thích	khác
hơn	là	nói	rằng	tánh	Không	luận	chỉ	được	hiểu	như	hư	vô	luận	ở	mức	độ	phương	tiện	mà	thôi.	Như	thế,	tận	cùng
của	lịch	sử	tánh	Không	luận	vẫn	là	lĩnh	vực	của	một	"Nhất	thiết	hữu",	hữu	toàn	diện.	Trong	cái	lãnh	vực	hữu	toàn
diện	này,	bất	cứ	dữ	kiện	thường	nghiệm	nào	cũng	có	khả	năng	dẫn	khởi	hạt	giống	Giác	Ngộ.	Nhưng	tất	cả	dữ	kiện
thường	nghiệm	đều	phải	chịu	sự	chi	phối	của	định	luật	vô	thường;	sự	dẫn	khởi	của	hạt	giống	Giác	Ngộ	lại	là	sự	sáng
tạo	liên	tục;	liên	tục	trong	từng	ý	niệm	liên	tục.	

Trong	mọi	trường	hợp,	đối	với	chúng	ta,	tánh	Không	luận	chỉ	mới	được	hiểu	như	là	một	phương	thức	tư	tưởng,
một	phương	tiện	diễn	đạt;	hay	nói	gọn,	nó	chỉ	là	một	pháp	thức	luận	lý	nào	đó.	Nếu	ta	coi	nó	như	là	ngón	tay	chỉ
mặt	trăng,	vậy	thì	mặt	trăng	đang	lơ	lửng	ở	phương	nào?	Trước	câu	hỏi	ấy,	ta	lại	đối	đầu	với	một	hư	vô	luận	nữa.
Tánh	Không	là	phương	tiện;	nhưng	tánh	Không	cũng	là	cứu	cánh.	Đấy	là	tánh	Không	duy	danh	luận	trong	một	lãnh
vực	Hữu	toàn	diện?	Hay	đấy	là	một	thứ	hư	vô	luân	triệt	để,	từ	đầu	đến	cuối?

Nguồn:	An	Tiêm	xuất	bản,	Sài	Gòn	1970.	bản	điện	tử	Talawas.


