
 

 

  
Sự đối nghịch giữa triết học lục địa (Âu châu) và triết học phân tích không hẳn chỉ là hai 
ngả đường tư duy khác nhau, còn hàm ngụ đố kỵ và đả kích. Một trường hợp điển hình 
cụ thể: Vào mùa xuân 1992, Ðại học Cambridge trao bằng tiến sĩ danh dự (doctorate 
honoris causa) cho J. Derrida đã gặp sự chống đối của những nhà triết học tên tuổi như 
Barry Smith, Hans Albert, Ruth Barcan Marcus, W. O. Quine...[i] Những triết gia này tiêu 
biểu cho xu hướng triết lý (thực nghiệm luận lý, thực dụng, phân tích v.v.) nói chung 
phân biệt với xu hướng quen gọi là lục địa (hiện sinh, hiện tượng luận, cấu trúc luận, hậu 
hiện đại v.v.) – có thể nói, sự khác biệt giữa hai xu hướng đã vạch ra một ranh giới nhất 
định. 
Mặt khác, không hẳn giới triết học “lục địa” lại chẳng có thành kiến về “triết học phân 
tích”. Trong giới đại học “truyền thống” lục địa, người ta không đề cập đến sách vở hay tư 
tưởng của những triết học ở bên kia Ðại tây dương. Ngay như Sartre, một người ngoài đại 
học cũng từng có lần phát biểu là không có dịp đọc Wittgenstein. Dường như người ta coi 
“triết học phân tích” chỉ quan tâm đến cái nhỏ nhặt của ngôn ngữ bình thường, hay quá 
chú trọng đến khoa toán luận và khoa ngữ học. Chỉ cần mở một cuốn sách triết trong 
thời điểm 50s của thế kỷ XX ở bên này và bên kia Ðại tây dương ta thấy ngay những 
khác biệt về lối đặt vấn đề, cách tư duy, phong thái viết – sự khác biệt như của hai thế 
giới văn hóa không thể thông giao. Chẳng thế mà ngay ở những dòng mở đầu biên khảo 
về triết học phân tích, Denis Zaslawsky đã viết: “Sau khi quên lãng khá lâu, bây giờ 
chúng ta mới bắt đầu khám phá triết học phân tích.”[ii] Hội nghị ở Royaumont năm 1958 
có thể coi như bước đầu đánh dấu sự gặp gỡ này. Những tranh luận giữa Merleau-Ponty, 
Van Breda với Ryle, Quine có thể coi như những tranh luận giữa một bên là quan điểm 
hiện tượng luận với một bên là quan điểm của triết học phân tích – những tranh luận này 
còn phản ánh những điểm tương đồng và dị biệt đôi bên, nhưng trong tranh luận triết lý, 
dường như những dị biệt vẫn sâu sắc hơn tương đồng. Phải đợi tới nhiều thập niên sau, 
mới nhận ra khó vạch ra được ranh giới giữa “triết học lục địa” với “triết học phân tích”, 
nếu nhìn từ triết học phân tích như Joelle Proust: “Mô tả mở rộng về mặt địa chí tỏ ra 
thất bại: triết học phân tích đã thực hành trên một phần bao quát ở lục địa, như truyền 
thống chính của những nước vùng Bắc Âu. Ngoài ra cũng không thể quên rằng ở Ðức và 
Áo – trong dòng Bolzano, Frege, Wittgenstein và Carnap – là nơi phát triển thực tiễn triết 
học này. Sau nữa, triết học “lục địa” ngày nay muốn di cư sang bên kia Ðại tây dương, 
trong những phân khoa văn học và mới đây ngay cả trong những phân khoa triết học, ở 
đó trào lưu “đa nguyên” mưu tìm nhìn nhận tính chính thống của mình.”[iii] Proust đã viết 
tác phẩm Những vấn nạn về hình thức: Luận lý học và mệnh đề phân tích từ Kant đến 
Carnap[iv] với ý định khai triển vấn đề cơ bản của triết học hiện đại là bắc nhịp cầu  trao 
đổi có phê phán giữa hai nền triết học này. Thử đọc lại những trao đổi trong hội nghị tại 
Royaumont nói đến ở trên để suy ngẫm xem mức thông giao ở cấp độ nào: 

Van Breda phê phán Ryle đã đọc không đầy đủ Husserl nên coi triết học của 
Husserl như một triết học về những ý tượng kiểu Platon, trong khi mặt khác 
những mô tả Ryle nghĩ như là mặt “hiện tượng luận” thực sự cũng không là những 
mô tả về mặt bản chất hiểu như thể hiện tượng luận. Merleau-Ponty đặt vấn đề 
với Ryle về sử dụng ngôn ngữ, như  một định nghĩa khái niệm không những nại tới 
những suy tưởng của triết học phân tích mà còn hàm ngụ một nghiên cứu nội tại 
về mặt hiện tượng ngữ học, phải chăng triết học giảm trừ vào một nghiên cứu 
những câu đúng hay không đúng? Nhưng đúng (lấy thuật ngữ Đức để đối chiếu: 
Richtigkeit) không hẳn là chân lý (thuật ngữ đức: Wahrheit). Ryle trả lời vấn đề 
“đúng” hay “không đúng” qua một ví dụ: Nói “French men is fond of wine” (Nhiều 
người Pháp mê rượu chát), tôi [G.Ryle] không nói về đặc tính chân hay giả của 



mệnh đề này) thì không đúng – nhưng đó chỉ là vấn đề cú pháp. Ngược lại, người 
ta có thể nói một cách rất là đúng từ quan điểm thông dụng, khi trả lời câu hỏi, 
“Ông ta chết vì cái gì vậy?”, chẳng hạn như thế này “Ồ! Vì đã viết sẵn trong số 
mệnh của ông ta là ông ta phải chết vào lúc đó.” Ngữ pháp được tuân theo, những 
từ dùng hợp với những phạm trù ngữ pháp. Nhưng đó không phải là vấn đề đúng 
sai. Trái lại, vấn đề là ở chỗ xảy ra vi phạm triết lý khi trả lời câu hỏi liên quan 
đến những lý do sinh lý của cái chết (ung thư, viêm phổi, già nua, hay tai nạn) thì 
lại đem những sức mạnh của định mệnh ra trả lời.  Tôi [GR] có ý nói “vi phạm” 
triết lý bởi vì không đơn giản là vấn đề sai lầm liên quan đến nguyên nhân (chẳng 
hạn gán cho cái chết vì ung thư nhưng thực ra là té cầu thang) nhưng vì tuột từ 
bình diện nhân quả sang một cấp độ hoàn toàn khác... 

Pierre Jacob, một người từng theo học tại Cambridge, Mass. khẳng định ngay từ những 
dòng đầu lời Tựa cuốn sách của ông: Người Pháp không ưa triết học phân tích. Ðối với 
họ, đây là một sản phẩm điển hình kiểu Anh-Mỹ  tranh cãi giữa khoa luận lý học và ngữ 
học, chủ nghĩa thực nghiệm và thực chứng. Hà cớ gì tự hỏi là có phi lý hay sai khi nói chị 
em gái của thằng nhỏ là con trai độc nhất là con gái của người hàng xóm của tôi là góa 
phụ và chồng bà ta có một tiệm thuốc? Triết học phân tích giống như cái ẩn ngữ vô ích 
này: một khách lữ hành đến ngã rẽ của hai con đường, một dẫn đến một cái làng toàn 
những cư dân nói thật và một dẫn đến cái làng toàn những cư dân nói dối. Lữ  khách 
muốn đi đến cái làng đầu nhưng không biết phải chọn con đường nào. Ông ta gặp một 
người, mà ông ta không biết y nói thật hay y nói dối. Liệu ông ta có thể chỉ với một câu 
hỏi duy nhất xác định được con đường cho ông ta đạt tới mục đích?[v] 
  
Khúc quanh ngữ học 
Khúc quanh ngữ học/linguistic turn là một diễn ngữ đặc thị cho triết học phân tích (đã 
được Gustav Bergmann, một thành viên của trường phái Vienna dùng lần đầu khoảng 
những năm 40s để chỉ xu hướng của triết học thế kỷ XX là nhan đề của tập hợp những 
tiểu luận về phương pháp triết lý do Richard Rorty xuất bản năm 1967 gồm những bài 
viết ở nhiều thời khoảng khác nhau, từ những triết gia tiêu biểu của trường phái Vienna 
như M. Schlick, Carnap đến những triết gia Mỹ hiện đại và tên một chương sách của 
Michael Dummett vào những năm 90s trong những chuyên luận về Frege; sự khác biệt 
trong việc dùng diễn ngữ này nơi các tác giả vừa kể ở chỗ, hoặc là chú trọng đến lý luận 
về ý nghĩa/meaning và tham chiếu/reference, hoặc chú trọng đến chính triết học ngôn 
ngữ); theo Dummett, điều phân biệt triết học phân tích trong mọi biểu hiện với những 
trường phái khác trước tiên là giải thích triết lý của tư tưởng chỉ có thể đạt được thông 
qua giải thích triết lý của ngôn ngữ và thứ đến là chỉ có thể nhờ thế mà đạt tới một giải 
thích toàn diện; triết học phân tích này bao hàm những nhà thực chứng luận lý, 
Wittgenstein, trường phái Oxford về “ngôn ngữ bình thường”, trường phái hậu Carnap ở 
Mỹ như Quine và Davidson – “khúc quanh ngữ học” có thể đánh dấu sự khai sinh ra triết 
học phân tích khởi từ Frege trong tác phẩm Cơ sở của khoa Số học/Die Grundlagen der 
Arithmetik (1884) khi ông đặt vấn đề theo kiểu Kant là “Làm thế nào chúng ta có những 
số trong khi chúng ta không biết hay có một trực giác nào về chúng?”[vi] và để trả lời câu 
hỏi này, Frege đưa ra nguyên tắc ngữ cảnh/Zusammenhang  (context principle) theo đó, 
nghiên cứu mang hình thức đặt để làm sao xác định ý nghĩa của những câu chứa những 
từ cho những số. Khúc quanh ngữ học là một phát triển tự nhiên trong việc nghiên cứu 
nhận thức, vì con người quả thực chỉ thủ đắc tư tưởng qua diễn đạt bằng ngôn ngữ hay 
những biểu tượng.   
Nguyên tắc ngữ cảnh mà Frege đưa ra đã được Habermas chú ý trong tiểu luận bàn về 
triết học thông diễn và phân tích như hai dị bản bổ xung của khúc quanh ngữ học[vii]. 
Theo quan điểm của Habermas, triết học thông diễn và phân tích như hai dòng chính của 
triết học thế kỷ XX  là những xu hướng bổ xung cho nhau hơn là những truyền thống 
cạnh tranh lẫn nhau. Trong tiểu luận này, Habermas đã tìm lại từ chủ nghĩa lãng mạn 
đức một nhà triết học kiêm ngữ học, Wilhelm von Humboldt những cơ sở cho khúc quanh 
ngữ học là tiêu điểm của triết học hiện đại, sự phát triển của thông diễn học/ nguyên 
mẫu triết lý khởi từ Dilthey và một nguyên mẫu triết lý khác của ngữ nghĩa luận lý học 



khởi từ Frege.  Quan niệm siêu nghiệm về ngôn ngữ của Humboldt khi chỉ ra ngôn ngữ là 
“bộ phận hình thành của tư tưởng” theo Habermas đã cắt đứt với bốn giả thiết nền tảng 
của triết học ngôn ngữ từ Platon đến Locke và Condillac, một là vì trong quan niệm của 
Humboldt, những chữ cô lập quả thực chỉ có ý nghĩa khởi từ ngữ cảnh của những mệnh 
đề xây dựng từ những chữ, cũng như những câu chỉ có ý nghĩa từ liên hệ toàn bộ những 
bản văn, và những bản văn chỉ có ý nghĩa từ sự tiết hợp ngữ vựng của một ngôn ngữ; hai 
là ngôn ngữ trước tiên không là một phương tiện biểu hiện sự vật, sự kiện mà là một 
trung gian cho tinh thần của một dân tộc; ba là một khái niệm siêu nghiệm của ngôn ngữ 
không hợp với quan niệm thiên về công cụ thuyết coi những biểu hiện, khái niệm, phán 
đoán ở trình độ tiền ngữ học; bốn là ưu thế về tính xã hội của ngôn ngữ khi xét đến mối 
quan hệ với những phương ngôn. Quan điểm của Humboldt có thể tóm gọn trong khái 
niệm “con người suy nghĩ, cảm được và sống duy nhất trong lòng ngôn ngữ, và được hình 
thành trong ngôn ngữ.”[viii] Nơi Humboldt đã xây dựng một kiến trúc cơ bản cho triết học 
ngôn ngữ gồm ba trình độ: tính cách tạo thành một hình ảnh thế giới gắn liền với ngôn 
ngữ, cấu trúc thực dụng của diễn ngôn và quán thông, và biểu hiện sự kiện. Thông diễn 
học ở trình độ thứ nhất và nghiên cứu phân tích ở trình độ thứ ba. Từ Humboldt với nhận 
thức về diễn đạt ngữ học tới Frege khi giải thích mối giây liên hệ giữa ý nghĩa và hiệu lực 
của mệnh đề được coi như đơn vị ngữ học nhỏ nhất, cũng như Wittgenstein đã nhận ra 
mệnh đề như một diễn ngữ của điều kiện chân lý khi phát biểu: “Nhận thức một mệnh đề 
là biết trường hợp nào mệnh đề này thật.”[ix] Nguyên tắc ngữ cảnh nói đến ở trên chỉ ra 
mọi diễn ngữ của một ngôn ngữ gắn bó trên một mạng lưới ngữ nghĩa, cho nên nếu 
Frege là người đưa ra khúc quanh ngữ học, thì Wittgenstein là người chứng thực hoàn 
cảnh này khi chỉ thị bản chất của mệnh đề là chỉ ra bản chất của mô tả, bản chất của thế 
giới. 
J.O. Urmson khi mưu tìm một lịch sử cội nguồn cho phân tích triết học đã chỉ ra bốn hình 
thái chính là loại phân tích cổ điển dựa trên ngôn ngữ bình thường, loại phân tích cần đến 
cấu trúc ngôn ngữ nhân tạo, nghĩa là ngôn ngữ lý tưởng như hình thái toán luận, để hình 
thái luận lý và những khái niệm được minh bạch, loại phê phán phân tích cổ điển như  
một quan niệm sai lầm về ngôn ngữ và tư tưởng thể hiện nơi trường phái Wittgenstein, 
nhằm chỉ ra những trò chơi của ngôn ngữ/Sprachspiele có những quy luật khác biệt, cần 
phải sửa đổi ngôn ngữ bình thường bằng thuật ngữ mới đặng phục vụ những mục đích 
triết lý đặc biệt, và loại phân tích đặc thị của trường phái triết học Oxford với những tên 
tuổi như J.L. Austin, G. Ryle, F. Waismann không những dùng phân tích ngữ học để giải 
quyết những vấn đề triết học, mà còn nhằm nghiên cứu chính bản chất ngôn ngữ bình 
thường, với trường phái này, phân tích có một giá trị nội tại.[x]  
Trong khi triết học luôn luôn liên hệ với ngôn ngữ và phân tích ý nghĩa, Herbert Hochberg 
nhận định là có sự thay đổi mục tiêu ở nhiều xu hướng khác nhau về “phân tích” những 
từ và câu then chốt, ở Anh, ở Ðức, ở Áo cũng như một vài nước Bắc Âu, tiêu biểu là Thụy 
điển, trong những tác phẩm của Frege, Moore, Russell, Husserl, Meinong, Wikner, 
Hagerstrom, Phalén v.v., về “phân tích” những khái niệm khoa học và ngôn ngữ nơi 
trường phái Vienna và Berlin. [xi] Sự tương phản của những vấn đề triết học và phi triết 
học có thể dễ dàng thấy trong ngữ cảnh của khoa toán học, đặc biệt ở những tác phẩm 
của Frege và Husserl về khoa Số học.[xii] Dagfinn Follesdal trong một tiểu luận nhan đề 
“Khái niệm Noema của Husserl” (1969) đăng trong tạp chí Triết học có thể coi như người 
đầu tiên đã chú ý đến mối quan hệ giữa Husserl và Frege, mở ra một chân trời mới cho 
những nghiên cứu trong thế kỷ XX về căn nguyên của triết học thời đại này. Những trao 
đổi giữa hai triết gia này chung quanh lý luận về con số dẫn tới những tranh luận trong 
việc sử dụng ngôn ngữ thường, phi toán học về những từ “bình đẳng” và “đồng nhất”, mà 
Hill minh họa qua một ví dụ, chẳng hạn thông thường chúng ta có thể nói “mọi người sinh 
ra đều bình đẳng trước những quyền về mặt pháp lý” như trong hiến chương Hoa Kỳ, 
nhưng không ai điên rồ phát biểu mọi người sinh ra đều đồng nhất. Số học có thể coi như 
chủ đề để nhìn ra sự khác biệt giữa những vấn đề triết học về những chân lý số học và 
những vấn đề số học về “đối tượng” và “thông thường”. 
Trở lại với vấn đề nguyên tắc ngữ cảnh, Dummett đã minh họa nỗ lực của Frege trong 
việc chuyển vấn đề có tính cách hữu thể sang vấn đề ngữ học, chẳng hạn như trong việc 
xác định “bản số” để chỉ ra chân hoặc giả của những câu quy về số, như trong câu “Con 



số người trong phòng cũng giống như con số ghế trong phòng”, “có ba cái ghế ở đây” hay 
“7 + 3 = 10”, đối với những câu này, một đứa trẻ cũng có thể quyết định được mà không 
cần tới những định nghĩa của Frege, trong khi khó nắm vững định nghĩa, tuy nhiên vấn 
đề là ở chỗ xác định vấn đề nội tại với giả vấn đề ngoại tại. Hỏi “Những con số có thực 
hiện hữu?” là giả vấn đề, trong khi hỏi “có số lẻ giữa 6 và 8 không?” có thể được trả lời 
trong ngữ cảnh của một hệ thống số học. Như vậy nguyên tắc ngữ cảnh có thể diễn đạt 
như sau: Chỉ trong ngữ cảnh của một phát biểu mà một từ hay một câu có một tham 
chiếu/Bedeutung và ý nghĩa/Sinn. Nhưng nguyên tắc này được tôn trọng ra sao, cần phải 
xét đến sự phân biệt trong diễn ngữ mô tả đối tượng với chính đối tượng, đó chính là sự 
thách đố quan trọng trong cả hai lý luận về số học của hai triết gia kể trên, khi phê phán 
và từ bỏ chủ nghĩa duy tâm lý, một đằng dẫn đến việc xây dựng cơ sở hiện tượng luận, 
một đằng dẫn đến cơ sở của khoa toán luận hiện đại.[xiii]  
  
Triết học/phân tích toàn cảnh 
Triết học/phân tích như biểu hiện của nó là một triết học về phân tích, mặt khác là phân 
tích (như chủ trương của trường phái Oxford) quan niệm triết học như một cách thế hơn 
là một đề cương (thật ra quan niệm này cũng không khác Kant, khi triết gia này nhận xét 
vấn đề không phải ở chỗ tích lũy những triết học, trừ việc nói đến lịch sử của nó, mà là 
cách thế triết lý ra sao). 
Trước khi đi vào những vấn đề cốt lõi của triết học phân tích, thử định vị một cách khái 
quát những địa chí triết học để có một cái nhìn tổng quan phê phán tiến hành vận động 
này. 
Trước hết là triết học ở nước Mỹ. Ngày nay liệu ta có thể đánh giá nó như phán đoán 
thông tục của Alexis de Tocqueville trong những lời mở đầu chương bàn về phương pháp 
triết lý của người Mỹ: “Tôi nghĩ là trong thế giới văn minh, không có xứ sở nào ít quan 
tâm đến triết học như ở Hợp chủng quốc. Người Mỹ không có trường phái triết học riêng 
của họ, và họ cũng ít chú trọng đến những trường phái chia rẽ châu Âu; họ chỉ biết đến 
tên của những trường phái này.”[xiv] Những phát triển triết học trong một thế kỷ qua chỉ 
ra chủ nghĩa thực dụng không những mang dấu ấn lý luận thuần túy Mỹ với Charles S. 
Peirce mà còn ảnh hưởng trở lại triết học lục địa với những triết gia Ðức như Karl-Otto 
Apel và Jürgen Habermas. Apel đã phát triển lý luận của Peirce trong sự chuyển hóa triết 
học siêu nghiệm, điều mà ông gọi chủ nghĩa thực dụng Mỹ (amerikanischer 
Pragmatismus) thành chủ nghĩa thực tiễn (Pragmatizismus)[xv]. Thực tiễn siêu nghiệm là 
dự án liên kết triết học phân tích và triết học lục địa của Apel. Ông phát biểu mối quan 
tâm tới học thuyết của Peirce khởi từ việc tìm hiểu những nhà triết học thực dụng Mỹ là 
William James và John Dewey, cho nên trong những năm 60s, ông đã nghiên cứu chuyên 
sâu về Peirce mà ông coi là một đại biểu sâu sắc nhất của triết học Mỹ. Trong khi tỷ giảo 
xây dựng có phê phán ba nền triết học như trung gian giữa lý luận và thực tiễn đáp ứng 
yêu cầu của Hegel là chủ nghĩa Mác, chủ nghĩa hiện sinh và chủ nghĩa thực dụng, Peirce 
trong ba triết gia vừa kể theo Apel đã chú trọng ưu tiên tới cơ sở của “triết học phê phán” 
nói chung và  khoa “ký ngữ siêu nghiệm” (transzendentale Semiotik) với ba loại ký hiệu 
(hình tượng/icon, dấu chỉ/index và biểu tượng/symbol), mối quan hệ ba chiều của ký 
hiệu (những phạm trù cơ bản bậc một, bậc hai và bậc ba), ba loại thể diễn/interpretant 
(trực tiếp, năng động và tột cùng), ông gọi Peirce là “Kant của nước Mỹ”, đã thực hiện 
cuộc chuyển hóa ký ngữ triết học siêu nghiệm của Kant. J. Habermas dành chương 5 và 
chương 6 trong Tri thức và Lợi ích/Erkenntnis und Interesse (1968) bàn về luận lý thẩm 
tra của Peirce. Ông nhận ra “lý luận tri thức” của Peirce là một phản ứng chống lại thái độ 
duy khách quan của chủ nghĩa thực chứng, như nơi Comte và Mach – chủ nghĩa thực 
chứng này lý giải nhận thức như một bản sao thực tại đã hạn chế vào chiều kích của hệ 
thống đối chiếu khoa học, loại bỏ nhân tố tiên nghiệm của hệ thống này, trong khi một 
hệ thống đối chiếu khoa học là kết quả của tác động qua lại giữa chủ thể nhận thức và 
thực tại. Peirce đã nhận thức nhiệm vụ của phương pháp luận “không phải là minh giải 
cấu trúc luận lý của những lý luận khoa học mà là minh giải luận lý của phương thức nhờ 
đó ta đạt được những lý luận khoa học”.[xvi] Trong quan niệm khoa học là một cách sống 
và thẩm tra là một quá trình của đời sống, Peirce phát biểu: “Nếu ai hỏi tôi về sự thành 



công tuyệt vời của khoa học hiện đại nhờ vào cái gì, tôi sẽ hướng dẫn cho thấy để nắm 
được cái bí mật của điều này là thiết yếu coi khoa học là sinh động, và do đó không phải 
là tri thức đã thủ đắc mà là đời sống cụ thể của con người lao động tìm kiếm ra chân 
lý.”[xvii] Luận lý thẩm tra ấy xây dựng trên cơ sở luận lý ngôn ngữ, theo như quan niệm 
của ông, luận lý là một học thuyết về ký hiệu/Sèméiotikè. Habermas nhận định trên một 
chiều hướng nhất định, Peirce đã dự báo triết lý về những hình thái biểu tượng của 
Cassirer, một người trong trường phái tân Kant là người đầu tiên đã chuyển biến phê 
phán siêu nghiệm của ý thức sang phê phán ngôn ngữ, tuy nhiên khác với Cassirer ở 
điểm Peirce không đặt quá trình trung gian ký hiệu dựa trên thể thống nhất siêu nghiệm 
của ý thức, mà đặt cơ sở trên quá trình suy luận qua trung gian ký hiệu: “Con người làm 
ra chữ, và chữ không có ý nghĩa gì khác hơn con người đã muốn ...do đó quả thực con 
người và chữ nghĩa giáo dục lẫn nhau, mỗi gia tăng thông tin cả con người có gia tăng 
tương ứng của thông tin chữ nghĩa.” Con người, theo Peirce, là “ngôn ngữ của tôi là toàn 
bộ bản ngã/Ichheit”. 
Nhà triết học Phần Lan Jaakko Hintikka đã định vị lý luận ngôn ngữ của Peirce trong sự 
khu biệt hai quan niệm ngôn ngữ như trung gian phổ biến với ngôn ngữ như hạch 
toán/calculus (hay có thể gọi là quan điểm ngôn ngữ như thể lý luận kiểu mẫu). Người tin 
vào sự phổ biến của ngôn ngữ thấy ngôn ngữ như một trung gian cần thiết giữa “bạn’ và 
thế giới của bạn, trở thành một tù nhân của ngôn ngữ vì rõ ràng không bước ra khỏi nó 
để có thể nhìn thấy nó liên hệ với thế giới ra sao (nói như Wittgenstein: một ngôn ngữ 
mà tôi không hiểu thì không là ngôn ngữ). Ngược lại, quan niệm ngôn ngữ như thể hạch 
toán hàm ngụ là chúng ta có thể thi thố mọi ngón nghề điêu luyện mà một nhà theo 
thuyết phổ biến nói trên cho rằng chúng ta không thể thực hiện được, chẳng hạn như 
thảo luận về ký ngữ học của một ngôn ngữ trong chính ngôn ngữ này. Về mặt quan điểm 
ngôn ngữ như hạch toán, chúng ta có thể thay đổi lý giải ngôn ngữ của chúng ta, nghĩa là 
chấp nhận những “kiểu mẫu” khác cho những mệnh đề của nó, như vậy có thể tự do đưa 
ra một lý giải mới. Hintikka đối chiếu hai quan niệm này, một bên đại biểu cho quan niệm 
duy phổ biến là Frege, Russell, Wittgenstein, trường phái Vienna, Quine; một bên đại 
biểu là Boole, Schroder, Lowenheim, Tarski, Godel, Carnap và Peirce chính là điển hình 
của truyền thống lý luận kiểu mẫu này. Ông dẫn lời Peirce khi lý giải hệ thống ngôn ngữ 
đồ thị của ông “không nhằm phục vụ như một ngôn ngữ phổ biến cho những nhà toán 
học hay những nhà lý sự khác như Peano”; trong ba loại ký hiệu của Peirce nói đến ở 
trên, Hintikka chú ý đến loại hình tượng/icon như một trong ba xe chuyên chở biểu tượng 
ngữ học – hình tượng biểu thị bất cứ gì nó biểu thị qua việc giống như nó, sự giống như 
này chủ yếu là một giống như về mặt cấu trúc, là một bộ diện nghiên cứu ngôn ngữ như 
lý luận kiểu mẫu của Peirce.[xviii] 
Lý luận ba ký hiệu của Peirce, đặc biệt là hình tượng cũng được một nhà nghiên cứu Phần 
Lan khác là E. Tarasti khai triển trong lý luận ký ngữ trong âm nhạc, khi phân biệt những 
phân tích cấu trúc luận (chia những nhạc bản thành những đơn vị nhỏ nhất có ý nghĩa để 
đi vào chiều sâu) với những phân tích hình tượng (kết hợp dấu hiệu với thông điệp qua 
mối quan hệ của giống nhau như một khu biệt đặc sắc của ký hiệu nhạc). Ở Phương 
Đông, Kunitake Ito của đại học Kyoto viết một chuyên luận về lý luận thực tiễn của 
Peirce, chú trọng đến quan điểm chống Descartes như nhiều triết gia hiện đại khi quan 
niệm tư duy không phải chỉ hiện hữu trong tinh thần như Descartes nghĩ, mà tinh thần 
chủ yếu là một tác nhân sử dụng ngôn ngữ, nói khác đi tinh thần được bao gồm có ngôn 
ngữ;  dẫn lời Peirce: “chữ hay ký hiệu con người sử dụng là chính con người.”   
Hintikka, Tarasti là những tiêu biểu cho triết học phân tích vùng Bắc Âu kể từ Hòa Lan trở 
lên Ðan Mạch, Phần Lan, Thụy Điển, Na Uy, đảo Islande cùng với những tên tuổi như von 
Wright, Erik Stenius, E.W. Beth, Stig Kanger, Hjalmar Wenneberg, H.S. Jensen, Heikki 
Kannisto, Leila Haaparanta, Dagfinn Follesdal, Olav Gjelsvik, Thorsteinn Gylfason v.v. 
Những tác giả này phần lớn dùng ngôn ngữ của dân tộc mình để viết, do đó sự phổ biến 
có tầm hạn chế; tuy nhiên cũng có những người viết bằng những ngôn ngữ phổ biến như  
tiếng Anh, Pháp, Tây Ban Nha và Ðức trong một số những công trình, luận án, tham 
luận, hoặc về những tác giả khác như Peirce, Frege, Husserl, Wittgenstein, Donald 
Davidson, Quine v.v. Dagfinn Follesdal có một nhận định khái quát là “triết học trong 
những xứ nói tiếng Anh và trong vùng Tây Bắc Âu phần lớn là triết học phân tích” trong 



một bài thuyết giảng tại đại học Harvard năm 1962, đặc biệt là có một cái nhìn về mối 
quan hệ giữa triết học lục địa và triết học Anh-Mỹ. Theo ông, mặc dù triết học phân tích 
và hiện tượng luận có điểm chung qua sự phân tích những ý nghĩa hay đối tượng của tri 
thức/noemata, song khái niệm ý nghĩa lại là một khái niệm khó minh giải, dưới mắt nhiều 
triết gia phân tích trong khi  xét quan hệ giữa chân lý ngữ học đối với chân lý kiện tính lại 
không có một cơ sở triết lý khả dĩ đầy đủ. Cho nên W.V. Quine, một triết gia phân tích 
khi tuyên bố đồng ý với những triết gia hiện tượng luận như Brentano và Husserl là có 
đặc thù trong những ngữ cảnh hàm hồ như những phát biểu kiểu “Tom tin tưởng rằng 
sao mai là một hành tinh” hay “Ông X sợ người đội mũ xám” khiến những phát biểu này 
không thể giản lược vào những phát biểu loại phi ý hướng, như những phát biểu về sự 
vật vật lý hay về ứng xử của người ta. Quine nhận thấy hiển nhiên cho tính không thể 
giản lược của những cách diễn đạt có ý hướng trong sự thất bại của những toan tính thực 
hiện một giản lược như vậy; tuy nhiên, không như Brentano hay Husserl lý giải tính 
không thể giản lược này chỉ ra tính cần thiết của cách diễn đạt có ý hướng và tầm quan 
trọng của một khoa học tự trị về ý hướng, mà Quine chỉ chấp nhận tính không thể giản 
lược này chỉ ra cái không có cơ sở của cách diễn đạt có ý hướng và sự trống rỗng của một 
khoa học về ý hướng. Ðây cũng là một thử thách đối với những nhà hiện tượng luận, mà 
theo Follesdal, họ phải có một lý luận về ý nghĩa khá hơn lý luận của Quine để tự vệ 
chống lại những phê phán của Quine. 
Nói đến triết học Mỹ, phải đặt trong khung cảnh triết học Anh-Mỹ vì truyền thống gắn bó 
lâu đời và những giao lưu tương cận so ra còn gần hơn Pháp với Ðức ở tinh thần nhận 
thức khác biệt. Những biến cố gặp gỡ như giữa Russell với Frege hay Wittgenstein, việc 
Whitehead rời nước Anh qua dạy ở Harvard, những đại học Mỹ đón lớp những nhà thực 
nghiệm luận lý lánh nạn Quốc Xã vào năm 1938 như Carnap đến Chicago, Reichenbach 
đến UCLA, Tarski đến Berkeley. Ở Oxford, những nhà triết học tên tuổi như Ryle, Grice, 
Austin, Berlin với tập san triết học Mind, thế hệ kế tiếp là Strawson, Ayer và những trao 
đổi giữa Harvard và Oxford theo Bruce Kuklick trở thành trục hệ tư tưởng thống trị thế 
giới triết học Anh Mỹ, tạo ra sự trưởng thành của lớp nhà tư tưởng phân tích sau Thế 
chiến Hai, như Donald Davidson ở Berkeley, Daniel Dennett ở MIT, Burton Dreben ở 
Harvard, Saul Kripke ở Princeton v.v. Vào cuối thế kỷ khi mức sống của những nhà 
chuyên nghiệp ở Anh xuống thấp, nhiều người rời Oxford qua Mỹ như Stuart Hampshire, 
J.O. Urmson đến Princeton, rồi Stanford. Những đại học như MIT, UC ở Irvine, Ðại học ở 
New York trở thành những trung tâm của triết học phân tích. Vào những thập niên 60s 
cùng với cuộc chiến Việt Nam, khủng hoảng của đại học kéo theo sự chống đối “tinh thần 
địa phương” của triết học phân tích, với những tư trào châu Âu du nhập những đại học 
như ở New Haven – Emory và Northwestern, nghiên cứu Husserl và Heidegger, những tư 
tưởng mới ở Pháp và Ðức như Gadamer, Habermas, Derrida, Foucault v.v. Trong một cái 
nhìn tổng quát về triết học ở nước Mỹ hiện nay (thời khoảng 1951-1981) qua bài viết của 
triết gia Mỹ đương đại Richard Rorty[xix], những khái niệm chủ yếu của triết học phân tích 
đã trở thành những tra hỏi, như Rorty khẳng định: khái niệm “phân tích luận lý” đã quay 
chống chính nó, và đang tự vận dần mòn. Hillary Putnam cũng phát biểu trong tác phẩm 
Sau chủ nghĩa thực nghiệm: Triết học phân tích có những giá trị, nhưng tiêu cực. Nó đã 
phá hủy vấn đề mà nó dự phần. Mọi nỗ lực để giải quyết vấn đề, hay có thể nói muốn tạo 
giải pháp cho vấn đề đã thất bại. Một triết gia hiện đại khác Arthur Danto cũng phát biểu 
tương tự: Người ta có thể đọc lịch sử triết học phân tích như một lịch sử những cải cách 
thất bại.[xx] Những phê bình vừa kể đánh dấu một chuyển biến của triết học hậu phân 
tích, như mọi đổi mới khác trong thời quá độ. 
  
Chú thích: 
 
   

 
[i] Trong thư gửi báo Times (London) đề ngày 6 tháng Năm, 1992 của mười chín người với 
Barry Smith (Editor tạp chí triết học The Monist), Hans Albert (Ðại học Mannheim), R.B. 
Marcus (Ðại học Yale), W.O. Quine (Ðại học Harvard) v.v. để phản đối sự việc này, có 



đoạn viết: In the eyes of philosophers, and certainly among those working in leading 
departments of philosophy throughout the world, M. Derrida’s work does not meet 
accepted standards of clarity and rigour (Dưới mắt các triết gia, và chắc chắn trong số 
những vị đang chủ đạo phân khoa triết học trên thế giới, công trình của ông Derrida 
không đạt những tiêu chuẩn rõ ràng và chính xác có thể chấp nhận.) Trong những phản 
bác tất nhiên của Derrida, ông nhìn nhận: khó mà hiểu làm sao có thể nói về một vấn 
nạn về triết học mà đơn giản nó là phi triết  học. 
[ii] Denis Zaslawsky, Analyse de l’être (Essai de philosophie analytique), 1982. 
[iii] Bài của J. Proust trong số 35 tạp chí Triết học, 1992. 
[iv] J. Proust, Questions de forme: Logique et proposition analytique de Kant à Carnap, 
1986. 
[v] P. Jacob,  L’Empirisme logique, 1980. Jacob dẫn ra hai câu hỏi có khả năng trong chú 
giải: Một là lữ khách có thể hỏi người kia: “Nếu tôi hỏi một người của làng ông là cái làng 
của những người nói toàn sự thật, thì liệu anh ta trả lời tôi sao?” Giả sử là người kia cư 
ngụ ở làng toàn những người nói sự thật. Như vậy anh ta chỉ ngay phóc con đường phải 
đi. Nhưng giả dụ anh ta ở cái làng toàn nói dối, thế thì anh ta nói láo tới hai lần: anh ta 
hẳn kể ra bịa đặt lời nói dối của một người cư ngụ trong làng mình. Nhưng hai cái nói dối, 
cũng như hai phủ định, trở thành sự thật. Một khả năng hỏi khác nhằm vào yêu cầu: 
“Nếu tôi hỏi một người cư ngụ ở cái làng bên là cái làng toàn những người nói dối thì liệu 
anh ta trả lời tôi sao?” Nếu người kia nói thật, anh ta kể ra mà không bịa đặt lời dối trá. 
Nếu anh ta nói láo, anh ta kể ra một câu thật trong khi nói láo. Vậy anh ta sẽ nói láo. Với 
loại câu hỏi đầu, người kia dầu gì cũng trả lời bằng sự thật. Với loại câu hỏi thứ hai, người 
kia trả lời bằng một lời dối trá.   
[vi]  “Wie soll uns denn eine Zahl gegeben sein, wenn wir keine Vorstellung oder 
Anschauung von ihr haben können?” (sdt, #62). X. Michael Dummett, Origins of 
Analytical Philosophy, 1993; chương 2: The Linguistic Turn. 
[vii] J. Habermas, Hermeneutische und analytische Philosophie, Zwei komplemantäre 
Spielarten der linguistischen Wende,  trong Wahrheit und Rechtfertigung, 1999 (bản dịch 
sang tiếng Pháp của Rainer Rochlitz trong Un siècle de philosophie 1900-2000, tập hợp 
những bài viết của Apel, Barnes, Bellone, Chevalley, Cohen, Cournut, de Libera, 
Descombes, Engel, Guenancia, Habermas, Mulligan, Récanati, Ricoeur, Schneewind, 
Sarle, Veca, Walzer, Widlocher x.b. năm 2000). 
[viii] Humboldt, Über den Nationalcharakter der Sprachen. 
[ix] Wittgenstein, Logisch-Philosophische Abhandlung, 4.024: Einen Satz verstehen, 
heisst, wissen was der Fall ist, wenn er wahr ist. 
[x]  J.O. Urmson, The History of Philosophical Analysis trong The Linguistic Turn, Edited by 
Richard Rorty, 1967.  
[xi]  H. Hochberg, Introducing Analytic Philosophy, Its Sense and its Nonsense, 2003. 
[xii]  G. Frege, Die Grundlagen der Arithmetik, 1884; E. Husserl, Über den Begriff der 
Zahl, 1887; Philosophie der Arithmetik, 1891. Claire Ortiz Hill trong những chuyên luận 
Word and Object in Husserl, Frege and Russell, 1991;  Rethinking Identity and 
Metaphysics, 1997; Husserl or Frege?, 2000 khảo những căn nguyên của triết học thế kỷ 
XX và những cơ sở của triết học phân tích, sẽ bàn tới ở phần sau. 
[xiii]  Cần ghi nhận ở đây dị biệt về thuật ngữ giữa Husserl và Frege: Husserl sử dụng từ 
“Sinn” và “Bedeutung” như đồng nghĩa, để đối lập với từ “Gegenstand” và 
“Gegenständlichkeit” (Ðối thể tính), trong khi Frege sử dụng hai từ Sinn/Bedeutung như 
cặp đối lập, và từ “Bedeutung” gần với từ “Gegenständlichkeit” trong thuật ngữ của 
Husserl.    
[xiv] “ Je pense qu’il y a pas, dans le monde civilisé, de pays où l’on s’occupe moins de 
philosophie qu’aux Etats-Unis. Les Américains n’ont point d’école philosophique qui leur 
soit propre, et ils s’inquiètent fort peu de toutes celles qui divisent l’Europe; ils en savent 
à peine les noms.” A. de Tocqueville, De la Démocratie en Amérique, Q. Hai, 1840. 
[xv] Karl-Otto Apel, Der Denkweg von Charles S. Peirce: Eine Einführung in den 
amerikanischen Pragmatismus, 1975. Bản Anh ngữ : Charles S. Peirce. From Pragmatism 
to Pragmaticism, 1981. 
[xvi] J. Habermas, Erkenntnis und Interesse, 1968. 



[xvii] C.S. Peirce, Collected Papers, VII;  6 vol. edited by Charles Hartshorne and Paul 
Weiss, 1931-35 & 2 vol., 1958.  
[xviii] X. J. Hintikka, The place of C.S. Peirce in the History of logical Theory, trong The 
Rule of Reason, 1997.  
[xix]  Richard Rorty, Consequences of Pragmatism, 1982. X. Hao Wang, Beyond Analytic 
Philosophy, 1986. 
[xx]  A. Danto, Analytic Philosophy, Social Research, 1980.  
  
  
Nguồn: Gió Văn, Số 3, Tháng 5.2004 
 


