
http://tieulun.hopto.org

TỔ QUỐC VIỆT NAM – DÂN TỘC VIỆT NAM
MỤC LỤC
Lời nói đầu:
1. Dân tộc Cơ Tu
2.Dân tộc Dao
3.Dân tộc Ê Đê
4.Dân tộc Gia Lai
5.Dân tộc Giáy
6.Dân tộc Gié - Triêng
7.Dân tộc Mảng
8.Dân tộc H'Mông
9.Dân tộc Lào
10.Dân tộc Lô Lô
11.Dân tộc Lự
12.Dân tộc M'Nông
13.Dân tộc Mạ
14.Dân tộc Mường
15.Dân tộc Si La
16.Dân tộc Tà Ôi
17.Dân tộc Tày
18.Dân tộc Thái
19.Dân tộc Thổ
20.Dân tộc Xinh Mun
21.Dân tộc Ba Na
22.Dân tộc Bố Y
23.Dân tộc Brâu
24.Dân tộc Bru - Vân Kiều
25.Dân tộc Chơ Ro
26.Dân tộc Chứt
27.Dân tộc Chu – ru
28.Dân tộc Chăm
29.Dân tộc Co
30.Dân tộc Cống
31.Dân tộc Cơ - ho
32.Dân tộc Cơ Lao
33.Dân tộc Hà Nhì
34.Dân tộc Hoa
35.Dân tộc Hrê
36.Dân tộc Kháng
37.Dân tộc Khơ me
38.Dân tộc Khơ Mú
39.Dân tộc Kinh
40.Dân tộc La Chí
41.Dân tộc La Ha
42.Dân tộc La Hủ
43.Dân tộc Ngái
44.Dân tộc Nùng
45.Dân tộc Ô đu
46.Dân tộc Pà Thẻn
47.Dân tộc Phù Lá



http://tieulun.hopto.org

48.Dân tộc Pu Péo
49. Dân tộc Ra Glai
50.Dân tộc Rơ Măm
51.Dân tộc Sán Chay
52.Dân tộc Sán Dìu
53.Dân tộc Xtiêng
54.Dân tộc Xơ Đăng

 



http://tieulun.hopto.org

Lời nói đầu:

     Việt Nam - Tổ quốc của nhiều dân tộc. Các dân tộc cùng là con cháu của Lạc Long
Quân - Âu Cơ, nở ra từ trăm trứng, nửa theo mẹ lên núi, nửa theo cha xuống biển, cùng
mở mang gây dựng non sông "Tam sơn, tứ hải, nhất phần điền", với rừng núi trùng điệp,
đồng bằng sải cánh cò bay và biển Đông bốn mùa sóng vỗ; bờ cõi liền một dãi từ chỏm
Lũng Cú (Bắc) đến xóm Rạch Tàu (Nam), từ đỉnh Trường Sơn (Tây) đến quần đảo
Trường Sa (Đông).

    Cùng chung sống lâu đời trên một đất nước, các dân tộc có truyền thống yêu nước,
đoàn kết giúp đỡ nhau trong chinh phục thiên nhiên và đấu tranh xã hội, suốt quá trình
lịch sử dựng nước, giữ nước và xây dựng phát triển đất nước.

    Lịch sử chinh phục thiên nhiên là bài ca hùng tráng, thể hiện sự sáng tạo và sức
sống mảnh liệt, vượt lên mọi trở ngại thích ứng với điều kiện tự nhiên để sản xuất, tồn tại
và phát triển của từng dân tộc. Với điều kiện địa lý tự nhiên (địa mạo, đất đai, khí hậu...)
khác nhau, các dân tộc đã tìm ra phương thức ứng xử thiên nhiên khác nhau.

    Ở đồng bằng và trung du, các dân tộc làm ruộng, cấy lúa nước, dựng nên nền văn
hóa xóm làng với trung tâm là đình làng, giếng nước cây đa, bao bọc bởi lũy tre xanh gai
góc đầy sức sống dẻo dai. Đồng bằng, nghề nông, xóm làng là nguồn cảm hứng, là "bột"
của những tấm áo mớ ba mớ bảy, của dải yếm đào cùng nón quai thao, của làn điệu dân ca
quan họ khoan thai mượt mà và của khúc dân ca Nam Bộ ngân dài chan chứa sự mênh
mông của đồng bằng sông Cửu Long. ở vùng thấp của miền núi, các dân tộc trồng lúa
nước kết hợp sản xuất trên khô để trồng lúa nương, trồng ngô, bước đầu trồng các cây
công nghiệp lâu năm (cây hồi, cây quế...), thay thế cho rừng tự nhiên. Họ sống trên những
nếp nhà sàn, mặc quần, váy, áo màu chàm với nhiều mô típ hoa văn mô phỏng hoa rừng,
thú rừng. Đồng bào có tục uống rượu cần thể hiện tình cảm cộng đồng sâu sắc. Người
uống ngây ngất bởi hơi men và đắm say bởi tình người.

   Ở vùng cao Việt Bắc, Tây Nguyên, đồng bào chọn phương thức phát rừng làm rẫy -
là cách ứng xử thiên nhiên ở thời đại tiền công nghiệp. Vùng cao, khí hậu á nhiệt đới, việc
trồng trọt chủ yếu thực hiện trong mùa hè thu. Để tranh thủ thời tiết và quay vòng đất, từ
ngàn xưa người vùng cao đã phát triển xen canh gối vụ, vừa tăng thu nhập vừa bảo vệ đất
khỏi bị xói mòn bởi những cơ mưa rào mùa hạ. Bàn tay khéo léo và tâm hồn thẩm mỹ của
các cô gái đã tạo ra những bộ trang phục: váy, áo với những hoa văn sặc sỡ hài hòa về
màu sắc, đa dạng về mô típ, mềm mại về kiểu dáng, thuận cho lao động trên nương, tiện
cho việc đi lại trên đường đèo dốc. Núi rừng hoang sơ cùng với phương thức canh tác lạc
hậu là mảnh đất phát sinh và phát triển các lễ nghi đầy tính thần bí, huyền ảo. Hầu hết các
cư dân Tây Nguyên đều có tục đâm trâu làm lễ cúng Giàng (trời), cầu xin sự phù hộ của
Giàng cho người sức khỏe, cho gia súc và cho mùa màng bội thu. Đây cũng là vùng tiềm
ẩn nhiều truyện thần thoại, nhiều sử thi anh hùng mà giá trị của nó có thể so sánh được
các truyện thần thoại của Trung Quốc, Âởn Độ nhưng chưa được sưu tầm và nghiên cứu
đầy đủ. Đồng bào là chủ nhân sáng tạo ra những bộ đàn đá, đàn T'rưng, đàn Krông pút...
những bộ cồng chiêng và những điệu múa tập thể dân dã, khỏe khoắn kết bó cộng đồng.
Dọc theo bờ biển từ Bắc vào Nam, các dân tộc sống bằng nghề cài lưới. Cứ sáng sáng
đoàn thuyền của ngư dân giăng buồm ra khơi, chiều lại quay về lộng. Cuộc sống ở đây
cũng nhộn nhịp, khẩn trương như nông dân trên đồng ruộng ngày mùa.

    Ở khắp nơi, con người hòa nhập vào thiên nhiên, thiên nhiên cũng biết chiều lòng
người, không phụ công sức người.

    Sống trên mảnh đất Đông Dương - nơi cửa ngõ nối Đông Nam Aá lục địa với
Đông Nam Aá hải đảo, Việt Nam là nơi giao lưu của các nền văn hóa trong khu vực. ở



http://tieulun.hopto.org

đây có đủ 3 ngữ hệ lớn trong khu vực Đông Nam Aá, ngữ hệ Nam đảo và ngữ hệ Hán -
Tạng. Tiếng nói của các dân tộc Việt Nam thuộc 8 nhóm ngôn ngữ khác nhau.

    Nhóm Việt - Mường có 4 dân tộc là: Chứt, Kinh, Mường, Thổ.
    Nhóm Tày - Thái có 8 dân tộc là: Bố Y, Giáy, Lào, Lự, Nùng, Sán Chay, Tày, Thái.
    Nhóm Môn-Khmer có 21 dân tộc là: Ba na, Brâu, Bru-Vân kiều, Chơ-ro, Co, Cơ-

ho, Cơ-tu, Cơ-tu, Gié-triêng, Hrê, Kháng, Khmer, Khơ mú, Mạ, Mảng, M'Nông, Ơ-đu,
Rơ-măm, Tà-ôi, Xinh-mun, Xơ-đăng, Xtiêng.

    Nhóm Mông - Dao có 3 dân tộc là: Dao, Mông, Pà thẻn.
    Nhóm Kađai có 4 dân tộc là: Cờ lao, La chí, La ha, Pu péo.
    Nhóm Nam đảo có 5 dân tộc là: Chăm, Chu-ru, Ê đê, Gia-rai, Ra-glai.
    Nhóm Hán có 3 dân tộc là: Hoa, Ngái, Sán dìu.
    Nhóm Tạng có 6 dân tộc là: Cống, Hà Nhì, La hủ, Lô lô, Phù lá, Si la.
    Mặc dù tiếng nói của các dân tộc thuộc nhiều nhóm ngôn ngữ khác nhau, song do

các dân tộc sống rất xen kẽ với nhau nên một dân tộc thường biết tiếng các dân tộc có
quan hệ hàng ngày, và dù sống xen kẽ với nhau, giao lưu văn hóa với nhau, nhưng các dân
tộc vẫn lưu giữ được bản sắc văn hóa riêng của dân tộc mình. ở đây cái đa dạng của văn
hóa các dân tộc được thống nhất trong qui luật chung - qui luật phát triển đi lên của đất
nước, như cái riêng thống nhất trong cái chung của cặp phạm trù triết học.
 



http://tieulun.hopto.org

   1. Dân tộc Cơ Tu

     Tên gọi khác :Ca Tu, Gao, Hạ, Phương, Ca-tang
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    37.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tại các huyện Hiên, Giằng, (Quảng Nam - Đà Nẵng), A Lưới, Phú Lộc

(Thừa Thiên-Huế)
    Đặc điểm kinh tế
    Sinh sống trên vùng Trường Sơn hiểm trở, người Cơ Tu trồng cây lương thực theo

lối phát rừng làm rẫy, chọc lỗ tra hạt. Các hoạt động kinh tế khác gồm có chăn nuôi, dệt,
đan lát, hái lượm, đánh cá, săn bắn và trao đổi hàng hóa theo cách vật đổi vật.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Cơ Tu theo chế độ phụ hệ, con lấy họ theo cha, chỉ con trai mới được thừa

hưởng gia tài. Mỗi dòng họ người Cơ Tu đều có tên gọi riêng, người trong họ phải kiêng
cữ một điều nhất định. Có chuyện kể về lai lịch của dòng họ và sự kiêng cữ đó. Lúc sống,
dòng họ có trách nhiệm cưu mang, giúp đỡ lẫn nhau, khi chết được chôn cất bên nhau
trong bãi mộ chung của làng. Làm nhà mồ, chung quanh mộ dựng nhiều tượng gỗ, không
có tục cúng giỗ, tảo mộ.

    Hôn nhân gia đình
    Theo tập tục Cơ Tu, khi người họ này đã lấy vợ họ kia, thì người họ kia không

được lấy vợ họ này, mà phải tìm ở họ khác.
    Tập tục người Cơ Tu cho phép khi chồng chết, vợ có thể lấy anh em chồng, khi vợ

chết, chồng có thể lấy em hay chị vợ. Việc kết hôn thường mang tính gả bán, và sau lễ
cưới cô dâu đến ở nhà chồng. Chế độ một vợ một chồng phổ biến, nhưng cũng có một số
người khá giả lấy hai vợ.

    Nhà cửa

    Trong làng người Cơ Tu, các nếp
nhà sàn tạo dựng theo hình vành khuyên hoặc gần giống thế. Ngôi nhà rông cao, to, đẹp,
hơn cả là nơi tiếp khách chung, hội họp, cúng tế, tụ tập chuyện trò vui chơi.

    Trang phục
    Có cá tính riêng trong tạo hình và trang trí trang phục, khác các tộc người khác

trong khu vực, nhất là trang phục nữ. Đồ trang sức phổ biến là vòng tay, vòng cổ, khuyên
tai. Các phong tục xăm mặt, xăm mình, cưa răng, đàn ông búi tóc sau gáy đã dần được
loại bỏ.

    + Trang phục nam



http://tieulun.hopto.org

    Nam đóng khố, ở trần, đầu hoặc vấn khăn hoặc để tóc ngắn bình thường. Khố có
các loại bình thường (không trang trí hoa văn và ít màu sắc), loại dùng trong lễ hội dài
rộng về kích thước và trang trí đẹp với màu sắc và hoa văn trên nền chàm. Mùa rét, họ
khoác thêm tấm choàng dài hai, ba sải tay. Tấm choàng màu chàm và được trang trí hoa
văn theo nguyên tắc bố cục dải băng truyền thống với các màu trắng đỏ, xanh. Người ta
mang tấm choàng có nhiều cách : hoặc là quấn chéo qua vai trái xuống hông và nách phải,
thành vài vòng rồi buông thõng xuống trùm quá gối. Lối khoác này tay và nách phải ở
trên, tay và vai trái ở dưới hoặc quấn thành vòng rộng từ cổ xuống bụng, hoặc theo kiểu
dấu nhân trước ngực vòng ra thân sau.

    + Trang phục nữ

    Phụ nữ Cơ Tu để tóc dài búi ra sau gáy, hoặc thả
buông. Xưa họ để trần chỉ buộc một miếng vải như chiếc yếm che ngực. Họ mặc váy ngắn
đến đầu gối, màu lanh khoác thêm tấm chăn. Họ thường mặc áo chui đầu khoét cổ, thân
ngắn tay cộc. Về kỹ thuật đây có thể là một trong những loại áo giản đơn nhất (trừ loại áo
choàng chỉ là tấm vải). Aáo loại này chỉ là hai miếng vải khổ hẹp gập đôi, khâu sườn và
trừ chỗ tiếp giáp phía trên làm cổ. Khi mặc cổ xòe ra hai vai thoạt tưởng như áo cộc tay
ngắn. Aáo được trang trí ở vai, ngực, sườn, gấu, với các màu đỏ, trắng trên nền chàm. Váy
ngắn cũng được cấu tạo tương tự như vậy : theo lối ghép hai miếng vải khổ hẹp gập lại
thành hình ống. Họ ưa mang các đồ trang sức như vòng cổ, vòng tay đồng hồ (mỗi người
có khi mang tới 5,6 cái), khuyên tai bằng gỗ, xương, hay đồng xu, vòng cổ bằng đồng, sắt
cũng như các chuỗi hạt cườm, vỏ sò, mã não.. Nhiều người còn đội trên đầu vòng tre có
kết nút hoặc những vòng dây rừng trắng (rơnơk) và cắm một số loại lông chim. Một vài
vùng có trục cưa răng cho nam nữ đến tuổi trưởng thành khi đó làm tổ chức lễ đâm trâu.
Ngoài ra người Cơ Tu còn có tục xăm mình, xăm mặt.
 



http://tieulun.hopto.org

    2.Dân tộc Dao

     Tên gọi khác: Dao (Mán, Ðông, Trại, Dìu Miền, Kim Miền, Lù Gang, Làn Tẻn,
Ðại Bản, Tiểu Bản, Cốc Ngáng, Cốc Mùn và Sơn Ðầu).

    Nhóm ngôn ngữ
    Mông - Dao
    Dân số
    Hơn 470.000 người.
    Cư trú
    Biên giới Việt - Trung, Việt - Lào, một số tỉnh Trung du và ven biển Bắc bộ.
    Phong tục tập quán
    Thờ tổ tiên là Bàn Hồ. Qua tên đệm xác định dòng họ và thứ bậc. Ma chay theo

tục lệ xa xưa. Vài vùng có tục hoả táng cho người chết từ 12 tuổi trở lên. Tục ở rể có thời
hạn và vĩnh viễn. Nhà sàn, nhà nửa sàn nửa đất, nhà trệt.

    Văn hoá:
    Chữ viết là Hán được Dao hoá (chữ Nôm Dao).
    Trang phục:
    Nam mặc quần, áo. Nữ trang phục phong phú hơn với những trang trí hoa văn

truyền thống, đầu đội khăn.
    Kinh tế:
    Trồng lúa nương, ruộng nước và hoa màu. Nghề thủ công phát triển: dệt vải, rèn,

mộc, làm giấy, ép dầu...
 



http://tieulun.hopto.org

      3.Dân tộc Ê Đê

     Tên gọi khác: Rađê, Đê, Kpa, A Dham, Krung, Ktul, Dlie Ruê, Blô, Epan, Mdhur,
Bích

    Nhóm ngôn ngữ
    Malayô - Pôlinêxia
    Dân số
    195.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung ở tỉnh Đắc Lắc, nam tỉnh Gia Lai và miền tây hai tỉnh Khánh Hòa,

Phú Yên.
    Đặc điểm kinh tế

    Người Êđê làm rẫy là chính, riêng nhóm
Bích làm ruộng nước theo lối cổ sơ, dùng trâu dẫm đất thay việc cày, cuốc đất. Ngoài
trồng trọt, đồng bào còn chăn nuôi, săn bắn, hái lượm, đánh cá, đan lát, dệt.

    Hôn nhân gia đình
    Trong gia đình người Êđê, chủ nhà là phụ nữ, theo chế độ mẫu hệ, con cái mang

họ mẹ, con trai không được hưởng thừa kế. Đàn ông cư trú trong nhà vợ. Nếu vợ chết và
bên nhà vợ không còn ai thay thế thì người chồng phải về với chị em gái mình. Nếu chết,
được đưa về chôn cất bên người thân của gia đình mẹ đẻ.

    Văn hóa
    Người Êđê có kho tàng văn học truyền miệng phong phú: thần thoại, cổ tích, ca

dao, tục ngữ, đặc biệt là các Khan (trường ca, sử thi) nổi tiếng với Khan Đam San, Khan
Đam Kteh Mlan... Đồng bào yêu ca hát và thích tấu nhạc. Nhạc cụ có chiêng, cồng, trống,
sáo, khèn, đàn. Đing năm loại nhạc cụ phổ biến của người Êđê và được nhiều người yêu
thích.

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Nhà người Ê Đê thuộc loại hình nhà sàn dài. Nhà
Ê Đê có những đặc trưng riêng không giống nhà người chăm và các cư dân khác ở Tây
Nguyên. Nhà dài của gia đình lớn mẫu hệ. Bộ khung kết cấu đơn giản. Cái được coi là đặt
trưng của nhà Ê Đê là: hình thức của thang, cột sàn và cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt.
Đặt biệt là ở hai phần. Nửa đằng cửa chính gọi là Gah là nơi tiếp khách, sinh hoạt chung
của cả nhà dài, bếp chủ, ghế khách, ghế chủ, ghế dài (tới 20cm), chiếng ché... nửa còn lại
gọi là Ôk là bếp đặt chỗ nấu ăn chung và là chỗ ở của các đôi vợ chồng, chia đôi theo
chiều dọc, phần về bên trái được coi là "trên" chia thành nhiều gian nhỏ. Phần về bên phải
là hàng lang để đi lại, về phía cuối là nơi đặt bếp...

    Mỗi đầu nhà có một sân sàn. Sân sàn ở phía cửa chính được gọi là sân khách.
Muốn vào nhà phải qua sân sàn. Nhà càng khá giả thì sân khách càng rộng, khang trang.

    Trang phục
    Có đầy đủ các thành phần, chủng loại trang phục và phong cách thẩm mỹ khá tiêu

biểu cho các dân tộc khu vực Tây Nguyên. Y phục cổ truyền của người Êđê là màu chàm,
có điểm những hoa văn sặc sỡ. Đàn bà mặc áo, quấn váy. Đàn ông đóng khố, mặc áo.
Đồng bào ưa dùng các đồ trang sức bằng bạc, đồng, hạt cườm. Trước kia, tục cà răng qui
định mọi người đều cắt cụt 6 chiếc răng cửa hàm trên, nhưng lớp trẻ ngày nay không cà
răng nữa.

    + Trang phục nam
    Nam để tóc ngắn quấn khăn màu chàm nhiều vòng trên đầu. Y phục gồm áo và

khố. Aáo có hai loại cơ bản:
    a) Loại áo dài tay, khoát cổ chui đầu, thân dài trùm mông, xẻ tà. Đây là loại áo khá

tiêu biểu cho người Ê Đê qua trang phục nam. Trên nền chàm của thân và ống tay áo ở
ngực, hai bên bả vai, cửa tay, các đường viền cổ, nơi xẻ tà gấu áo được trang trí và viền
vải đỏ, trắng. Đặc biệt là khu giữa ngực áo có mảng sọc ngang trong bố cục hình chữ nhật
tạo vẻ đẹp, khỏe. Loại thứ hai:

    b) Loại áo dài (quá ngối), khoét cổ, ống tay bình thường không trang trí như loại
áo ngắn trên,... Khố có nhiều loại và được phân biệt ở sự ngắn dài có trang trí hoa văn như
thế nào. Đẹp nhất là các loại ktêh, drai, đrêch, piêk, còn các loại bong và băl là loại khố
thường. Aáo thường ngày ít có hoa văn, bên cạnh các loại áo trên còn có loại áo cộc tay
đến khủy, hoặc không tay. Aáo có giá trị nhất là loại áo Ktêh của những người quyền quý
có dải hoa văn "đại bàng dang cánh", ở dọc hai bên nách, gấu áo phía sau lưng có đính hạt
cườm. Nam giới cũng mang hoa tai và vòng cổ.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Ê Đê để tóc dài buộc ra sau gáy. Họ mang áo váy trong trang phục thường

nhật. Áo phụ nữ là loại áo ngắn dài tay, khoét cổ (loại cổ thấp hình thuyền) mặc kiểu chui



http://tieulun.hopto.org

đầu. Thân áo dài đến mông khi mặc cho ra ngoài váy. Trên nền áo màu chàm các bộ phận
được trang trí là: cổ áo lan sang hai bên bả vai xuống giữa cánh tay, cửa tay áo, gấu áo. Đó
là các đường viền kết hợp với các dải hoa văn nhỏ bằng sợi màu đỏ, trắng, vàng. Cái khác
của trang phục áo nữ Ê Đê khác Gia rai về phong cách trang trí là không có đường ở giữa
thân áo. Cùng với áo là chiếc váy mở (tấm vải rộng làm váy) quấn quanh thân. Cũng trên
nền chàm váy được gia công trí các sọc nằm ngang ở mép trên, mép dưới và giữa thân
bằng chỉ các màu tương tự như áo. Đồ án trang trí tập trung hơn ở mép trên và dưới thân
váy. Có thể đây cũng là phong cách hơi khác Gia Rai. Váy có nhiều loại phân biệt ở các
dải hoa văn gia công nhiều hay ít. Váy loại tốt là myêng đếch, rồi đến myêng đrai, myêng
piêk. Loại bình thường mặc đi làm rẫy là bong. Hiện nay nữ thanh niên thường mặc váy
kín. Đếch là tên gọi mảng hoa văn chính ở gấu áo. Ngoài ra phụ nữ còn có áo lót cộc tay
(ao yêm). Xưa họ để tóc theo kiểu búi tó và đội nón duôn bai. Họ mang đồ trang sức bằng
bạc hoặc đồng. Vòng tay thường đeo thành bộ kép nghe tiếng va chạm của chúng vào
nhau họ có thể nhận ra người quen, thân.
 



http://tieulun.hopto.org

        4.Dân tộc Gia Lai

     Tên gọi khác: Giơ-rai, Chơ rai, Tơ Buăn, Hơbau, Hdrung, Chor
    Nhóm ngôn ngữ
    Malayô - Pôlinêxia
    Dân số
    240.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tập trung ở tỉnh Gia Lai, một bộ phận ở tỉnh Kon Tum và phía Bắc tỉnh Đắc

Lắc.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Gia Rai sống chủ yếu bằng nghề trồng trọt nương rẫy, lúa tẻ là cây lương

thực chính. Công cụ canh tác của người Gia Rai giản đơn, chủ yếu là con dao chặt cây,
phát rừng, cái cuốc xới đất và cây gậy chọc lỗ khi tra hạt giống. Chăn nuôi trâu, bò, lợn,
chó, gà phát triển. Xưa kia, người Gia Rai có đàn ngựa khá đông. Người Gia Rai còn nuôi
cả voi. Đàn ông thạo đan lát các loại gùi, giỏ, đàn bà giỏi dệt khố váy, mền đắp, vải may
áo cho gia đình. Săn bắn, hái lượm, đánh cá là những hoạt động kinh tế phụ khác có ý
nghĩa đáng kể đối với đời sống của họ xưa và nay.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Gia Rai sống thành từng làng (plơi hay bôn). Trong làng ông trưởng làng

cùng các bô lão có uy tín lớn và giữ vai trò điều hành mọi sinh hoạt tập thể, ai nấy đều
nghe và làm theo. Mỗi làng có nhà rông cao vút.

    Hôn nhân gia đình
    Dân tộc Gia Rai theo truyền thống mẫu hệ, phụ nữ tự do lựa chọn người yêu và

chủ động việc hôn nhân. Sau lễ cưới, chàng trai về ở nhà vợ, không được thừa kế tài sản.
Trái lại, con gái lấy chồng lần lượt tách khỏi cha mẹ ra ở riêng, được phân chia một phần
tài sản. Con cái đều theo họ mẹ. Ngoài xã hội, đàn ông đóng vai trò quan trọng hơn,
nhưng trong nhà phụ nữ có ưu thế hơn. Ngày xưa, có tục những người cùng dòng họ (theo
phía mẹ), khi chết chôn chung một hố, nay tục này đã giảm.

    Văn hóa
    Nói đến dân tộc Gia Rai phải kể đến những trường ca, truyện cổ nổi tiếng như

"Đăm Di đi săn", "Xinh Nhã"... Dân tộc Gia Rai cũng độc đáo trong nghệ thuật chơi
chiêng, cồng, cạnh đó là đàn Trưng, đàn Tưng-nưng, đàm Krông-pút. Những nhạc cụ
truyền thống này gắn liền với đời sống tinh thần của đồng bào. Người Gia Rai hầu như hát
múa từ tuổi nhi đồng cho đến khi già yếu, không còn đủ sức nữa, mới chịu đứng ngoài
những cuộc nhảy múa nhân dịp lễ hội tổ chức trong làng hay trong gia đình.

    Nhà cửa
    Có nơi ở nhà dài, có nơi làm nhà nhỏ, nhưng đều chung tập quán ở nhà sàn, đều

theo truyền thống mở cửa chính nhìn về hướng Bắc



http://tieulun.hopto.org

    Trang phục
    Có nét riêng trong phong cách tạo hình và trang trí. Mặc dù hoa văn trang trí cụ

thể các nhóm khác nhau nhưng có thông số chung của tộc người.
    + Trang phục nam

    Thường nhật, nam đội khăn, theo lối quấn
nhiều vòng trên đầu rồi buông sang một bên tai, hoặc quấn gọn ghẽ như khăn xếp của
người Kinh. Khăn màu chàm. Nhìn chung nam giới Gia Rai đóng khố. Khố này thường
ngắn hơn khố ngày hội, là loại vải trắng có kẻ sọc.

    Ngày lễ họ mang khố màu chàm (dài 410 cm x 29 cm), khố loại này được trang trí
hoa văn màu trắng, đỏ thành các đường viền ở mép khố, đặc biệt hai đầu với các tua trên
nền chàm. Có nhóm ở trần, có nhóm mang áo (loại cộc tay và loại dài tay màu chàm,
khoét cổ chui đầu). Loại ngắn tay thường có đường viền chỉ màu trắng bên sườn. Loại dài
tay giống phong cách áo dài nam Ê-đê hay Mnông.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ để tóc dài búi sau gáy hoặc quấn gọn trên đỉnh đầu. Áo là loại áo ngắn,

chui đầu, phổ biến là kiểu chui đầu cổ "hình thuyền", riêng nhóm Gia Rai Mthur lại có
kiểu cổ thấp hình chữ V và các loại cổ phổ biến. Trên nền chàm áo được trang trí các sọc
hoa văn theo bố cục ngang thân áo ở cổ, vai, ống tay, giữa ngực, gấu áo và hai cổ tay áo.
Đó là các sọc màu đỏ xen trắng và vàng trên nền chàm hoặc màu xanh nhạt diệp và màu
chàm. Váy là loại váy hở quấn vào thân (kích thước trên dưới 140 cm x 100 cm). Phong
cách trang trí trên váy cũng thiên về lối bố cục ngang với các đường sọc màu (như áo là



http://tieulun.hopto.org

chính). Có nhóm ở Plây-cu với nguyên tắc trên nhưng được mở rộng thành các mảng hoa
văn ở giữa thân váy, nửa thân dưới áo và hai ống tay. Trang sức có vòng cổ, vòng tay.
 



http://tieulun.hopto.org

        5.Dân tộc Giáy

     Tên gọi khác :Nhắng, Dẳng, Pâu Thìn, Pu Nà, Cùi Chu, Xạ
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    38.000 người.
    Cư trú
    Cư trú ở Lào Cai, Hà Giang, Lai Châu và Cao Bằng
    Đặc điểm kinh tế
    Người Giáy làm ruộng nước là chính, rẫy chỉ là nguồn thu nhập thêm và thường

cũng là chỗ chăn nuôi lợn, gà. Đồng bào nuôi nhiều trâu, ngựa, lợn, gà, vịt, có truyền
thống dùng ngựa để cưỡi, thồ, dùng trâu kéo cày, kéo gỗ.

    Hôn nhân gia đình
    Theo phong tục Giáy, trong các gia đình vị thế nổi bật là người chồng, người cha.

Con cái lấy họ theo cha. Nhà trai chủ động việc cưới xin, sau lễ cưới, cô dâu về ở cùng gia
đình nhà chồng, tuy vậy việc ở rể cũng là phổ biến. Trước kia người Giáy có tục "kéo vợ".
Đó là trường hợp cô gái và gia đình cô ta đồng ý nhưng nhà trai không đủ tiền của để cưới
hỏi đường hoàng, chàng trai phải tổ chức "kéo vợ".

    Phụ nữ Giáy khi mang thai phải kiêng cữ và cúng cầu mong sinh nở yên lành. Dịp
đứa bé đầy tháng, có lễ trình báo với tổ tiên và cầu xin tổ tiên phù hộ. Tên, ngày tháng
năm sinh của mỗi người được thầy cúng ghi vào miếng vải đỏ, sẽ dùng để so tuổi khi tính
chuyện cưới xin và chọn giờ trong việc đám ma của chính người đó.

    Văn hóa
    Người Giáy vốn có truyện cổ, thơ ca, tục ngữ, câu đố, đồng dao v.v... Có nhiều

truyện giải thích hiện tượng tự nhiên, có nhiều truyện thơ dài, có truyện kết hợp lời kể với
lời hát. Dân ca phong phú, gồm nhiều loại, mỗi loại có nhiều bài, điệu khác nhau, đặc biệt
các hình thức hát giao duyên nam nữ là sinh hoạt sôi nổi và hấp dẫn.

    Nhà cửa
    Nhóm Giáy vùng Hà Giang, Cao Bằng ở nhà sàn. Nhóm Giáy vùng Lào Cai, Lai

Châu ở nhà đất. Nhưng qua tài liệu văn học dân gian thì người Giáy vốn ở nhà sàn. Hiện
nay đồng bào ở nhà đất vẫn còn dựng một sàn trước cửa để sử dụng. Nhà sàn hay nhà đất,
gian giữa đều là nơi trang nghiêm: đặt bàn thờ tổ tiên, tiếp khách. Buồng các cặp vợ



http://tieulun.hopto.org

chồng trong gia đình quay ở các gian bên. Phụ nữ không nằm gian giữa. Bếp thường đặt ở
gian bên; nay có nhiều nơi đã làm nhà để đun nấu riêng.

    Trang phục
    Trang phục Giáy được chọn chủ yếu là ở trang phục nữ với loại áo ngắn xẻ nách

viền cổ trang trí đậm nét. Một số tộc người ở nước ta (phía bắc) có mặc loại áo xẻ nách
(thường là áo dài), số áo ngắn loại này không nhiều như Nùng... Tuy nhiên đây là loại áo
với kỹ thuật "xẻ nách" và phong cách trang trí ở đường viền cổ, tuy không cầu kỳ nhưng
là một sắc thái riêng cho loại áo này về kỹ thuật và mỹ thuật.

    + Trang phục nam
    Nam mặc áo cánh xẻ ngực, cổ tròn, đứng, cài cúc vải. Aáo thường có ba túi, hai túi

dưới, một túi trên bên phải. Thân áo hơi ngắn, màu chàm. Nam mặc quần ống đứng (rộng
35 - 40 cm), cạp to bản, không dũng dây cút mà chỉ vận vào người. Trước đây nam giới
thường quấn khăn trên đầu. Có nhóm nam cũng mặc áo xẻ nách.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Giáy phổ biến mặc loại áo ngắn xẻ nách. Đây là loại áo ngắn trùm kín

mông, xẻ nách phải, ống tay rộng. Cổ áo đường viền xẻ nách từ vai trái sang phải được
viền và trang trí vải khác màu (thường là tương phản với nền áo) cũng như ở hai vai, giữa
cánh tay và cửa tay. Cũng có loại áo như trên nhưng lại để chàm hoặc trắng nguyên không
trang trí. Aáo mặc trong là loại áo cánh ngắn cộc tay, xẻ ngực, cổ tròn thấp và có hai túi
dưới. Aáo xẻ nách cài cúc vải được tết cẩn thận với nhiều loại đẹp mắt. Phụ nữ Giáy
thường đội khăn quấn thành nhiều kiểu khác nhau, cổ đeo vòng bạc. Nhóm Giáy Lao Cai,
Lai Châu mặc quần chàm ngắn đến mắt cá chân, ống rộng. Tóc vấn theo kiểu vành khăn
và thường đeo túi vải thêu hoa văn phổ biến ở đáy túi là hình răng chó. Phổ biến đi loại
giày vải thêu hoa văn nhiều loại.
 



http://tieulun.hopto.org

    6.Dân tộc Gié - Triêng

     Tên gọi khác :Đgiéh, Ta Reh, Giảng Rây, Pin, Triêng, Treng, Ta Liêng, Ve, La-Ve,
Bnoong, Ca Tang

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    27.000 người.
    Cư trú
    Cư trú ở tỉnh Kon Tum và miền núi tỉnh Quảng Nam - Đà Nẵng
    Đặc điểm kinh tế
    Người Giẻ Triêng sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy, ngoài ra còn săn bắn, đánh cá,

hái lượm các loại rau rừng, hoa quả, nấm... làm thức ăn hàng ngày. Đồng bào chăn nuôi
trâu bò, lợn, gà chủ yếu dùng vào lễ hiến sinh

    Hôn nhân gia đình
    Mỗi người Giẻ Triêng (trừ nhóm Bnoong) đều có họ kèm theo tên, nhưng họ của

đàn ông khác với họ của đàn bà. Mỗi họ đều có kiêng k?à một truyện cổ giải thích về tên
họ và điều kiêng k??ó. Xưa kia, con trai theo họ bố, con gái theo họ mẹ.

    Theo tục lệ cũ, trẻ em trai khoảng 10 tuổi bắt đầu ngủ đêm tại nhà rông, khoảng 3-
15 tuổi thì cà răng và sau đó vài ba năm sẽ lấy vợ. Con gái chủ động trong việc hôn nhân
của mình và sự lựa chọn của con cái được cha mẹ tôn trọng. Trước khi nên vợ, nên chồng,
các tràng trai phải biết đan lát, biết tấu chiêng cồng, các cô gái phải thạo đan chiếu, dệt vải
(ở những vùng có nghề dệt). Cô gái phải chuẩn bị đủ 100 bó củi đẹp để nộp cho nhà trai
trong lễ cưới. Đôi vợ chồng mới cưới thường ở nhà cùng cha mẹ vợ khoảng 3-4 năm rồi
chuyển sang ở nhà bố mẹ chồng 3-4 năm, cứ luân phiên như thế cho đến khi cha mẹ một
bên qua đời mới định cư một chỗ.

    Tục lệ ma chay
    Người chết được chôn trong quan tài độc mộc, có đẽo tượng đầu trâu, huyệt đào

rất nông, đưa đám tang chỉ có vài người nhà và sau một thời gian thì làm lễ bỏ mả để đoạn
tang.

    Nhà cửa
    Người Giẻ Triêng ở nhà sàn dài, nhiều nơi làm mái đầu hồi uốn khum hình mu

rùa. Thường thì các nhà trong làng được xếp thành hình tròn xung quanh nhà rông. Khác
với nhà rông của một số tộc, nhà sàn Giẻ Triêng được chia làm hai nửa bởi hành lang chạy
dọc: một nửa của nam giới, một nửa của nữ giới.

    Nhà người Giẻ-Trieng ở Kontum hiện nay là nhà sàn ngắn và vài hộ gia đình cùng
chung sống với nhau.



http://tieulun.hopto.org

    Những nhà này cũng có những đặc trưng đáng quan tâm: nhà sàn mái hình mai
rùa, hai đầu đốc được trang trí bằng hai sừng trâu. Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt hãy
còn hình thức nhử : giữa là một hành lang dùng làm lối đi, hai bên là nơi dành cho các hộ
gia đình.

    Trang phục
    Có cá tính riêng trong tạo hình và cách ăn vận.
    + Trang phục nam
    Nam giới để tóc ngắn hoặc đội khăn chàm theo lối chữ nhất trên đầu. Thân ở trần

hoặc tấm "áo" khoác ngoài chéo qua vai, màu chàm có các sọc trang trí. Họ mang khố khổ
hẹp, dài không có tua, thân và các mép khố được viền và trang trí hoa văn ở hai đầu trên
nền chàm. Nam cũng đeo vòng cổ, vòng ngoài khố mang chuỗi hạt vòng. Trong các dịp

tết lễ, họ mang thêm tấm choàng rộng màu chàm có các sọc mầu
trang trí phủ kín thân.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Gié Triêng để tóc dài quấn sau gáy. Họ không mang áo mà mang loại váy

dài cao sát nách. Đây là loại váy ống tương đối dài rộng. Đầu váy giữa thân và gấu váy
được trang trí các sọc hoa văn màu đỏ trên nền chàm. Lối mặc có tính chất vừa váy, vừa
áo này là một đặc điểm rất khác biệt của phụ nữ Gié Triêng, ít gặp ở các dân tộc khác từ
Bắc vào Nam, rất cổ truyền và cũng không kém phần hiện đại. Đây cũng là một lý do
trang phục Gié Triêng được chọn vào "Làng văn hóa các dân tộc". Lối mặc váy đặc biệt là
quấn mép ra trước giữa thân, đầu váy còn thừa (váy loại này thường dài - cao gấp rưỡi váy
bình thường), lộn ngược ra phía trước hoặc quấn thành nhiều nếp gấp ra xung quanh trông
như một chiếc áo ngắn. Phụ nữ còn mang vòng tay vòng cổ.

    Trang phục Gié Triêng là ngôn ngữ riêng cùng với một số dân tộc khu vực Trường
Sơn - Tây Nguyên là cứ liệu quan trọng trong việc nghiên cứu lịch sử trang phục ở nước
ta.
 



http://tieulun.hopto.org

        7.Dân tộc Mảng

     Tên gọi khác :Mảng Ư, Xá lá vàng

    Dân số:
    Trên 2.200 người
    Ðịa bàn cư trú:
    Tỉnh Lai Châu (Sìn Hồ, Mường Tè, Phong Thổ, Mường Lay)
    Phong tục tập quán:

    Thờ vị thần cao nhất là trời. Hôn nhân tự do; lúc đưa dâu
có tục đánh nhau giả giữa họ nhà trai và nhà gái để giành cô dâu. Cư trú theo dòng họ,
riêng biệt, ở nhà sàn. Có trưởng bản cai quản cùng hội đồng già làng.

    Ngôn ngữ:
    Ngôn ngữ thuộc nhóm Môn - Khmer.
    Văn hoá:
    Ðặc trưng văn hoá lâu đời: tục xăm cằm, lễ thành đinh và các làn điệu dân ca.
    Trang phục:
    Nữ mặc váy dài, áo ngắn xẻ ngực, choàng tấm vải trắng có trang trí hoa văn. Nam

mặc quần, áo xẻ ngực.
    Kinh tế:
    Làm nương rẫy, công cụ sản xuất thô sơ. Một số nơi làm ruộng bậc thang. Nghề

thủ công đan lát.
 



http://tieulun.hopto.org

       8.Dân tộc H'Mông

     Tên gọi khác :Mông Đơ (Mông Trắng), Mông Lềnh (Mông Hoa), Mông Sí (Mông
Đỏ), Mông Đú (Mông Đen), Mông Súa (Mông Mán).

    Nhóm ngôn ngữ
    Mèo - Dao
    Dân số
    558.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tập trung ở miền núi vùng cao thuộc các tỉnh Hà Giang, Tuyên Quang, Lào

Cai, Yên Bái, Lai Châu, Sơn La, Cao Bằng, Nghệ An
    Đặc điểm kinh tế
    Nguồng sống chính của đồng bào Mông là làm nương rẫy du canh, trồng ngô,

trồng lúa ở một vài nơi có nương ruộng bậc thang. Cây lương thực chính là ngô và lúa
nương, lúa mạch. Ngoài ra còn trồng lanh để lấy sợi dệt vải và trồng cây dược liệu. Chăn
nuôi của gia đình người Mông có trâu, bò, ngựa, chó, gà. Xưa kia người Mông quan niệm:
Chăn nuôi là việc của phụ nữ, kiếm thịt trong rừng là việc của đàn ông.

    Tổ chức cộng đồng
    Đồng bào Mông cho rằng những người cùng dòng họ là anh em cùng tổ tiên, có

thể đẻ và chết trong nhà nhau, phải luôn luôn giúp đỡ nhau trong cuộc sống, cưu mang
nhau trong nguy nan. Mỗi dòng họ cư trú quây quần thành một cụm, có một trưởng họ
đảm nhiệm công việc chung.

    Hôn nhân gia đình
    Hôn nhân của người Mông theo tập quán tự do kén chọn bạn đời. Những người

cùng dòng họ không lấy nhau. Người Mông có tục "háy pù", tức là trong trường hợp trai
gái yêu nhau, cha mẹ thuận tình nhưng kinh tế khó khăn, trai gái hò hẹn nhau tại một địa
điểm. Từ địa điểm đó bạn trai dắt tay bạn gái về làm vợ. Vợ chồng người Mông rất ít bỏ
nhau, họ sống với nhau hòa thuận, cùng làm ăn, cùng lên nương, xuống chợ và đi hội hè...

    Văn hóa
    Tết cổ truyền của người Mông tổ chức vào tháng 12 dương lịch. Trong 3 ngày tết,

họ không ăn rau xanh. Nam nữ thanh niên vui xuân thường thổi khèn gọi bạn.
    Nhạc cụ của người Mông có nhiều loại khèn và đàn môi. Sau một ngày lao động

mệt mỏi, thanh niên dùng khèn, đàn môi gọi bạn tình, ca ngợi vẻ đẹp của cuộc sống, của
quê hương, đất nước.

    Nhà cửa
    Nhà có những đặc trưng riêng. Nhà thường ba gian không có chái.
    Bộ khung bằng gỗ, vì kéo kết cầu đơn giản, chủ yếu là ba cột có một xà ngang kép

hoặc hai xà ngang, một trên một dưới



http://tieulun.hopto.org

    Về tổ chức mặt bằng sinh hoạt sinh hoạt: khá thống nhất giữa mọi nhà. Nhà ba
gian: gian chính giữa giáp vách hậu bao giờ cũng là nơi đặt bàn thờ tổ tiên. Gian này còn
là nơi dành cho ăn uống hằng ngày. Một gian đầu hồi dành cho sinh hoạt của các thành
viên nam và khách nam. Ơở đây thường có bếp phụ. Còn gian đầu hồi bên kia dành cho
sinh hoạt của nữ, đồng thời cũng là nơi đặt bếp chính. Bếp của người Mèo thuộc loại bếp
kín - bếp lò - một sản phẩm của phương Bắc.

    Chuồng gia súc đặt trước mặt nhà
    Riêng nhà người Mèo ở Thuận Châu và Mộc Châu, Sơn La lại có đặc trưng riêng.

Vẫn là nhà đất nhưng làm theo hình thức nóc của người Thái Đen. Nóc hình mai rùa
nhưng không có khau cút. Bộ khung nhà, có người cũng làm theo kiểu Thái. Duy có cách
bố trí trong nhà còn giữ lại hình thức cổ truyền của người Mèo.

    Trang phục
    Quần áo của người Mông chủ yếu may bằng vải lanh tự dệt. Đậm đà tính cách tộc

người trong tạo hình và trang trí với kỹ thuật đa dạng.
    Trang phục nam Hmông độc đáo khác nhiều tộc người trong khu vực; trang phục

nữ khó lẫn lộn với các tộc khác bởi phong cách tạo dáng và trang trí công phu, kết hợp kỹ
thuật nhuộm, vẽ sáp ong, thêu, ghéo, dệt hoa văn với kiểu váy rộng và đẹp.

    + Trang phục nam
    Nam thường mặc áo cánh ngắn ngang hoặc dưới thắt lưng, thân hẹp, ống tay hơi

rộng. Aáo nam có hai loại: năm thân và bốn thân. Loại bốn thân xẻ ngực, hai túi trên, hai
túi dưới. Loại năm thân xẻ nách phải dài quá mông. Loại bốn thân thường không trang trí
loại năm thân được trang trí những đường vằn ngang trên ống tay. Quần nam giới là loại
chân què ống rất rộng so với các tộc trong khu vực. Đầu thường chít khăn, có nhóm đội
mũ xung quanh có đính những hình tròn bạc chạm khắc hoa văn, có khi mang vòng bạc
cổ, có khi không mang.

    + Trang phục nữ
    Người HMông có nhiều nhóm khác nhau, trang phục nữ các nhóm cũng có sự

khác biệt. Tuy nhiên nhìn chung có thể thấy phụ nữ Hmông thường mặc áo bốn thân, xẻ
ngực không cài nút, gấu áo không khâu hoặc cho vào trong váy. Ôống tay áo thường trang
trí hoa văn những đường vằn ngang từ nách đến cửa tay, đường viền cổ và nẹp hai thân
trước được trang trí viền vải khác màu (thường là đỏ và hoa văn trên nền chàm). Phụ nữ
Hmông còn dùng loại áo xẻ nách phải trang trí cổ, hai vai xuống ngực giữa và cửa ống tay
áo. Phía sau gáy thường được đính miệng và trang trí hoa văn dày đặc bằng chỉ ngũ sắc.
Váy phụ nữ Hmông là loại váy kín, nhiều nếp gấp, rộng, khi xòe ra có hình tròn. Váy là
một tiêu chuẩn nhiều người đã dựa vào để phân biệt các nhóm Hmông (Hóa, Xanh, Trắng,
Đen... ). Đó là các loại váy trắng, váy đen, váy in hoa, vẽ sáp ong kết hợp thêu. Váy được
mang trên người với chiếc thắt lưng vải được thêu trang trí ở đoạn giữa. Khi mặc váy
thường mang theo tạp dề. Tạp dề mang trước bụng phủ xuống chân là 'giao thoa' giữa
miếng vải hình tam giác và chữ nhật; phần trang trí hoa văn là miếng vải hình tam giác
cân phía trên, miếng hình chữ nhật là màu chàm đen, kích thước tùy từng bộ phận người



http://tieulun.hopto.org

Hmông. Phụ nữ thường để tóc dài quấn quanh đầu, có một số nhóm đội khăn quấn thành
khối cao trên đầu. Đồ trang sức bao gồm khuyên tai, vòng cổ, vòng tay, vòng chân, nhẫn.
 



http://tieulun.hopto.org

        9.Dân tộc Lào

     Tên gọi khác :Lào Bốc, Lào Nọi
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    9.600 người.
    Cư trú
    Tập trung tại các huyện Điện Biên, Phong Thổ (Lai Châu), Sông Mã (Sơn La),

Than Uyên (Lào Cai)
    Đặc điểm kinh tế

    Phần đông người Lào làm ruộng nước là
chính, với kỹ thuật canh tác dùng cày, bừa và làm thủy lợi. Nghề phụ gia đình của người
Lào như: dệt, rèn, gốm, làm đồ bạc khá phát triển.

    Hôn nhân gia đình
    Người Lào thường mang các họ Lò, Lường, Vi... như người Thái, mỗi họ có kiêng

riêng. Con cái lấy họ theo cha. Tàn dư gia đình lớn chỉ còn thấy ở một số nơi hẻo lánh.
Phổ biến là hình thức gia đình nhỏ, một vợ một chồng. Theo tục cũ các chàng trai phải ở
rể vài năm rồi mới được đưa vợ về nhà mình, hoặc ra ở riêng. Lâu nay thời hạn ở rể đã
giảm dần.

    Tục lệ ma chay
    Trong phong tục ma chay, người chết được làm lễ và chôn cất chu đáo. Riêng

người đứng đầu mường, bản dưới chế độ cũ khi chết thì thiêu xác.
    Văn hóa
    Trong xã hội người Lào, những ông Mo Lăm là lớp người giỏi chữ và biết nhiều

truyện cổ, dân ca. Họ ghi chép lại truyện cổ và các điệu dân ca quen thuộc. Trong vốn văn
nghệ dân gian Lào có cả ảnh hưởng văn nghệ dân gian Thái. Người Lào múa Lăm vông...
trong các dịp liên hoan, lễ hội...

    Nhà cửa
    Người Lào sống định cư, có bản đông tới cả trăm nhà. Nhà ở thường rộng lòng,

thoáng đãng, chắc chắn, cây cột chính ở cạnh bếp đun và các cột, kèo, được trạm khắc
trang trí. Nóc nhà có mái cao, uốn khum hai đầu hồi, tạo dáng hình mai rùa.



http://tieulun.hopto.org

    Trang phục

    Phong cách trang phục gần giống người Thái, ít cá
tính tộc người (là tộc thiểu số ở Việt Nam, nhưng lại là đa số ở bên Lào) không tiêu biểu
cho một phong cách về trang phục. Hoặc có những bộ trang phục mang phong cách khác
lạ.

    + Trang phục nam
    Đàn ông Lào thường xăm hình chữ "vạn" vào cổ tay và thường xăm hình con vật

vào đùi.
    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Lào nổi tiếng là những người dệt vải khéo tay. Họ mặc váy đen quấn cao

đến ngực, gấu váy thuê nhiều hoa văn sặc sỡ. Kiểu áo cánh ngắn bó thân với hàng khuy
bạc phổ biến ở vùng Sông Mã. Ơở vùng Điện Biên áo giống với áo cùng loại của người
Khơ Mú láng giềng. Cô gái Lào chưa chồng thường búi tóc lệch về bên trái. Phụ nữ Lào
dùng khăn Piêu. Khi không đội khăn, phụ nữ Lào thích cài nhiều trâm bạc và búi tóc. Phụ
nữ đeo nhiều vòng ở cổ tay, xăm hình một loại cây rau ở mu bàn tay.
 



http://tieulun.hopto.org

        10.Dân tộc Lô Lô

     Tên gọi khác :Mùn Di, Di... Có hai nhóm: Lô lô hoa và Lô lô đen
    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    3.000 người.
    Cư trú

    Sống chủ yếu ở các huyện Đồng Văn, Mèo Vạc
(Hà Giang), Bảo Lạc (Cao Bằng), Mường Khương (Lào Cai)

    Đặc điểm kinh tế
    Người Lô lô thờ tổ tiên là chính. Nguồn sống chủ yếu dựa vào trồng ngô hoặc lúa

nương.
    Tổ chức cộng đồng
    Người Lô lô có nhiều dòng họ. Người trong dòng họ thường cộng cư với nhau

thành một làng. Đứng đầu dòng họ là Thầu chú. Ông ta phụ trách việc cúng bái và duy trì
tục lệ của dòng họ.

    Hôn nhân gia đình
    Hôn nhân theo tục Lô lô là hôn nhân một vợ một chồng, cơ trú nhà chồng. Người

Lô lô có trống đồng, được bảo quản bằng cách chôn xuống đất và chỉ khi nào sử dụng mới
đào lên. Tộc trưởng của mỗi họ laà người được giữ trống. Trống chỉ được dùng trong các
đám tang hoặc đánh để giữ nhịp cho các điệu nhảy múa.

    Văn hóa
    Văn hóa dân gian Lô lô đa dạng, đặc sắc thể hiện qua các điệu nhảy múa, hát ca,

truyện cổ... Cách bố trí hoa văn trên khăn áo, váy, quần có nét riêng biệt rất sặc sỡ.



http://tieulun.hopto.org

    Chữ viết của người Lô lô là chữ
tượng hình, nhưng hiện nay không dùng nữa. Lịch của người Lô lô chia một năm thành 11
tháng, mỗi tháng tương ứng với tên một con vật.

    Nhà cửa
    Người Lô lô thường lập làng ở lưng chừng núi, nhưng gần nguồn nước. Nhà cửa ở

khá tập trung, mỗi làng từ 20 đến 25 nóc nhà. Người Lô lô có 3 loại nhà khác nhau: nhà
đất, nhà sàn nửa đất và nhà sàn.

    Trang phục
    Phong phú về chủng loại, kỹ thuật tạo dáng áo và độc đáo về phong cách mỹ thuật,

khó lẫn lộn với bất cứ tộc người nào. Có nhiều nhóm địa phương.
    + Trang phục nam
    Nam giới Lô lô thường mặc áo xẻ nách năm thân dài tới gối, màu chàm. Quần

cũng là loại xẻ dùng màu chàm. Trong đám tang mặc áo dài xẻ nách, trang trí hoa văn sặc
sỡ theo từng chi và dòng họ.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Lô lô để tóc dài quấn ngang đầu. Bên cạnh đó họ còn dùng khăn quấn

thành nhiều lớp trên đầu hoặc đội. Khăn cũng được trang trí các mô típ hoa văn và các tua
vải màu sắc sặc sỡ. Ngoài ra còn có loại mũ khăn trang trí hoa văn theo lối ghép vải - một
phong cách mỹ thuật khá điển hình của cư dân Tạng - Miến (mà Lô lô là tộc biểu hiện khá
tập trung và điển hình). Các nhóm Lô lô ăn mặc khác nhau. Xưa người Lô lô phổ biến loại
áo dài cổ vuông, tay dài, chui đầu (vùng Bảo Lạc, Cao Bằng), hoặc loại áo ngắn thân cổ
vuông, ống tay áo nối vào thân, có thể tháo ra. Cạnh đó còn có loại áo cánh ngắn, xẻ ngực,
cổ cao, tròn cài cúc. Nhóm Lô lô trắng có áo dài lửng ống tay rộng, xẻ nách cao, theo kiểu
đuôi tôm, cổ áo gấu áo trước và sau được trang trí hoa văn trên nền sáng; hoặc còn có loại
tương tự màu chàm nhưng ít trang trí hoa văn. Váy là loại kín (hình ống). Cạp váy chỉ
dùng để dắt váy, dưới cạp được chiết ly, thân váy được thêu, ghép hoa sặc sỡ. Bên ngoài
còn có tấm choàng váy, hai mép và phía dưới được trang trí hoa văn. Có nhóm mặc quần,
đi giày vải.
 



http://tieulun.hopto.org

       11.Dân tộc Lự

     Tên gọi khác :Lữ, Nhuồn, Duồn
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    3.700 người.
    Cư trú
    Tập trung ở hai huyện Phong Thổ và Sìn Hồ, tỉnh Lai Châu
    Đặc điểm kinh tế
    Người Lự có truyền thống làm ruộng từ lâu đời. Đồng bào biết dùng cày bừa, đào

mương dẫn nước, gieo mạ, cấy lúa, nhưng lại không làm cỏ, bón phân. Đồng bào còn làm
thêm nương để trồng lúa, ngô, khoai, sắn, lạc, bông, chàm và nhà nào cũng có vườn cạnh
nhà. Đồng bào có tập quán ăn cơm nếp là chính, thích ăn ớt, ưa uống nước chè và đàn ông
thường hút thuốc lào.

    Trong các nghề phụ của người Lự thì nghề dệt phát triển nhất. Mỗi gia đình người
Lự thường có vài ba khung cửi. Tài nghệ dệt, may, thuê đều khá cao, từ chiếc quần của
đàn ông cho đến váy, áo, khăn của phụ nữ thường có hoa văn trang trí rực rỡ trên nền vải
nhuộm chàm, nhất là trang phục ngày lễ hội càng được tranh trí nhiều và đẹp hơn.

    Hôn nhân gia đình

    Trai gái Lự được tìm hiểu nhau tự do rồi xin ý
kiến cha mẹ để kết hôn, nhưng họ phải nhờ thầy số xem tuổi trước, nếu hợp tuổi mới lấy
nhau. Con trai phải ở rể vài ba năm rồi ra ở riêng. Con lấy họ theo cha, tên con trai có chữ



http://tieulun.hopto.org

đệm Bạ, tên con gái có chữ đệm Ý. Người Lự sống tình nghĩa, thủy chung. Vợ chồng rất ít
ly dị nhau, nếu trai bỏ vợ, gái bỏ chồng đều bị phạt nặng theo tập tục.

    Tục lệ ma chay
    Sau khi chôn cất người chết một thời gian, tang gia làm một mái nhà táng giấy có

trang trí đẹp rồi bỏ vải, đệm, gối, thóc, tiền vào đó để làm lễ đưa linh hồn người chết vào
chùa.

    Văn hóa
    Người Lự hay hát dân ca "khăp", yêu thích vốn truyện cổ, thơ ca, tục ngữ, các loại

sáo, nhị, trống...
    Nhà cửa
    Người Lự ở nhà sàn, hai mái, mái phía sau ngắn, còn mái phía trước kéo dài xuống

che cho cả hàng hiên và cầu thang. Cửa ra vào ở hướng Tây Bắc. Trong nhà có hai bếp,
một bếp để nấu ăn và một bếp để đun nước tiếp khách.
 



http://tieulun.hopto.org

        12.Dân tộc M'Nông

     Tên gọi khác :Bu-dâng, Preh, Ger, Nong, Prâng, Rlăm, Kuyênh, Chil Bu Nor,
nhóm M'Nông Bu-dâng

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    67.300 người.
    Cư trú
    Tập trung ở phía nam tỉnh Đắc Lắc, một phần tỉnh Lâm Đồng và Sông Bé.
    Đặc điểm kinh tế
    Người M'Nông làm rẫy là chính, ruộng nước chỉ có ở vùng ven hồ, đầm, sông.

Những con vật nuôi thông thường ở trong các gia đình là trâu, chó, dê, lợn, gà và một số
nhà nuôi cả voi. Người M'Nông ở Bản Đôn có nghề săn và thuần dưỡng voi nổi tiếng.
Nghề thủ công của người M'Nông có dệt vải sợi bông do phụ nữ đảm nhiệm và đan lát các
dụng cụ như gùi, giỏ, mùng... do đàn ông làm.

    Tổ chức cộng đồng
    Mỗi làng thường có vài chục nóc nhà, ông trưởng làng đóng vai trò to lớn trong

dân làng. Mọi người sống theo kinh nghiệm và tập tục truyền lại từ nhiều đời. Nam nữ,
trẻ, già ai cũng thích rượu cần và thuốc lá cuốn.

    Hôn nhân gia đình
    Người M'Nông theo chế độ mẫu hệ, con cái mang họ mẹ, trong gia đình người vợ

giữ vị trí chính, nhưng người chồng không bị phân biệt đối xử, họ sống tôn trọng nhau.
Cha mẹ về già thường ở với con gái út.

    Theo nếp cũ, đến tuổi trưởng thành, người M'Nông phải cà răng mới được yêu
đương lấy vợ lấy chồng. Phong tục cưới xin gồm 3 bước chính là dạm hỏi, lễ đính hôn, lễ
cưới. Nhưng cũng có nơi đôi vợ chồng trẻ ở phía nào là tùy thỏa thuận giữa hai gia đình.

    Người M'Nông thích nhiều con, nhất là con gái. Sinh con sau một năm mới đặt tên
chính thức.



http://tieulun.hopto.org

    Tục lệ ma chay
    Trong tang lễ, đồng bào có tập quán ca hát, gõ chiêng trống bên áo quan suốt ngày

đêm. Sau khi hạ huyệt, đồng bào dùng cây, que và lá cây trải kín miệng hố rồi mới lấp đất
lên trên. Qua 7 ngày hoặc một tháng, gia chủ làm lễ đoạn tang.

    Nhà cửa
    Người M'Nông có cả nhà sàn và nhà trệt, ngôi nhà trệt của người M'Nông khá đặc

biệt bởi chân mái thường buông xuống gần đất, nên cửa ra vào có cấu trúc vòm như tổ tò
vò.

    Trang phục
    Đàn ông M'Nông thường đóng khố, ở trần. Đàn bà M'Nông mặc váy quấn buông

dài trên mắt cá chân. Thanh niên nam nữ thường mặc áo chui đầu. Khố, váy, áo màu chàm
thẫm trang trí hoa văn đỏ đẹp mắt.
 



http://tieulun.hopto.org

    13.Dân tộc Mạ

 

    Tên gọi khác :Châu Mạ, Mạ Xốp, Mạ Tô, Mạ
Krung, Mạ Ngắn

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    26.000 người.
    Cư trú
    Chủ yếu ở tỉnh Lâm Đồng
    Đặc điểm kinh tế
    Người Mạ làm nương rẫy trồng lúa và cây khác như ngô, bầu, bí, thuốc lá, bông...

Công cụ sản xuất thô sơ, có các loại xà-gạt, xà-bách, dao, rìu, gậy chọc lỗ. Ơở vùng Đồng
Nai (huyện Cát Tiên) có làm ruộng nước bằng kỹ thuật lùa cả đàn trâu xuống ruộng để
trâu giẫm đất đến khi sục bùn thì gieo lúa giống (xạ lúa). Người Mạ nuôi trâu, bò, gà, vịt,
ngan... theo cách thả trâu, bò vào rừng sống thành đàn, chỉ khi cần giết thịt hoặc giẫm
ruộng mới tìm bắt về.

    Phụ nữ Mạ nổi tiếng về nghề dệt vải truyền thống với những hoa văn tinh vi hình
hoa lá, chim thú với nhiều màu sắc. Nghề rèn sắt nổi tiếng ở nhiều làng. Họ tự luyện
quặng lấy sắt để rèn các công cụ sản xuất và vũ khí như xà gạt lưỡi cong, lao... Ơở vùng
ven Đồng Nai, người Mạ làm thuyền độc mộc để đi lại, vận chuyển và đánh cá trên sông.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Mạ sống thành từng bon (làng), mỗi bon có từ 5 đến 10 nhà sàn dài (nhà dài

là nơi ở của các thế hệ có chung huyết thống). Đứng đầu bon là quăng bon (già trưởng
làng).

    Hôn nhân gia đình
    Nhà trai chủ động trong hôn nhân, nhưng sau lễ cưới chú rể phải sang ở nhà vợ,

đến khi nộp đủ đồ sính lễ cho nhà gái mới được đưa vợ về ở hẳn nhà mình.
    Văn hóa



http://tieulun.hopto.org

    Kho tàng văn học dân gian Mạ gồm
nhiều truyện cổ, truyền thuyết, huyền thoại độc đáo. Nhạc cụ có bộ chiêng, đồng, trống,
khèn bầu, khèn sừng trâu, đàn lồ ô, sáo trúc 3 lỗ gắn vào trái bầu khô.

    Nhà cửa
    Nhà người Mạ không chỉ có những đặc trưng đáng chú ý mà còn có thể "đại diện"

cho nhà của người Cơ ho, Chil trên cao nguyên Lâm Đồng. Mạ là cư dân lâu đời trên
mảnh đất này. Hiện nay nhà người Mạ đã có rất nhiều thay đổi. Nhà sàn chỉ còn ở những
vùng cao, vùng thấp nhà đất đã chiếm ưu thế.

    Nhà ở cổ truyền của người Mạ là nhà sàn dài tới 20-30m (nay đã hiếm). Nay vẫn
là nhà sàn nhưng là nhà ngắn của các gia đình nhỏ.

    Bộ khung nhà với ba vì hai hoặc bốn cột. Kết cấu đơn giản thường là ngoãm tự
nhiên và buột lạt. Mái hồi khum tròn nhưng không có "sừng" trang trí. Hai mái chính cũng
hơi khum nên mặt cắt của nóc có hình "parabôn". Mái nhà rất thấp nên phần mái bên trên
cửa, người ta phải làm vồng lên để ra vào khỏi đụng đầu.

    Tổ chức mặt bằng sinh hoạt cũng có những đặc điểm đáng chú ý: khu vực giữa
nhà là nơi sinh hoạt chung của mọi gia đình (tiếp khách, cúng bái...), nơi này có bàn thờ
thần bếp và có một cái cột để buộc ché rượu cần khi tiếp khách. Còn dưới chân vách hậu
là một dãy dài những ú, ché đựng rượu cần... Các hộ gia đình ở về hai bên của khu trung
tâm.

    Phần diện tích và không gian trong nhà dành cho các gia đình cũng có những đặc
điểm rất dễ nhận: giữa nhà là một kho thóc, mặt sàn kho các mặt sàn nhà khoảng trên 1
mét.

    Dưới gầm kho thóc đặt bếp. Trên bếp có dựa treo. Giáp vách haậu là sạp dành cho
mọi thành viên trong gia đình. Giáp vách tiền là một sạp nhỏ và thấp (khoảng 70-80cm)
trên để bát, đĩa, vỏ bầu khô và các thứ lặt vặt khác.

    Nhà người Cơ ho hoặc Chil về hình thức thì nhà của họ cũng giống nhà ngườ Mạ.
Cái khác ở cách bố trí trong nhà là giáp vách tiền, cái sạp ở nhà người Mạ thì người Cơ ho
còn kết hợp làm chuồng hà.

    Trang phục
    Có cá tính riêng về tạo hình áo nữ, đặc biệt là phong cách thẩm mỹ. Mùa làm

nông, nhiều người ở trần, mùa rét choàng tấm mền. Có tục cà răng, căng tai, đeo nhiều
vòng trang sức.

    + Trang phục nam
    Thường để tóc dài búi sau gáy, ở trần, đóng khố. Khố cũng có nhiều loại khác

nhau về kích thước và hoa văn trang trí. Loại khố trang trọng có đính hạt cườm, tua dài.
Bên cạnh đó họ còn mặc áo chui đầu, xẻ tà, vạt sau dài hơn vạt trước che kín mông. Áo có
các loại : dài tay, ngắn tay và cộc tay. Thủ lĩnh búi tóc cắm lông chim có bộ khiên giáo
kèm theo.



http://tieulun.hopto.org

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ để tóc dài búi sau gáy. Xưa họ ở trần mặc váy, có bộ phận mặc áo chui đầu.

Aáo nữ mặc vừa sát thân, dài tới thắt lưng, không xẻ tà, vạt trước và sau áo bằng nhau; cổ
áo tròn thấp. Tổng thể áo chỉ là hình chữ nhật màu trắng. Nửa thân dưới áo trước và sau
lưng được trang trí hoa văn các màu đỏ, xanh là chính trong bố cục dải băng ngang thân
với các mô típ hoa văn hình học là chủ yếu. Chiều dọc hai bên mép áo được dệt viền các
sọc trang trí. Váy là loại váy hở được dệt trang trí hoa văn với những phong cách bố cục
đa dạng. Về cơ bản là các sọc : màu xanh, đỏ, vàng, trắng trên nền chàm chủ yếu là hoa
văn hình học theo nguyên tắc bố cục dải băng ngang truyền thống. Có trường hợp nửa trên
váy dệt trang trí hoa văn kín trên nền sáng (trắng) với hoa văn hình học màu đỏ xanh.

    Nam nữ thường thích mang vòng đồng hồ ở cổ tay có những ngấn khắc chìm - ký
hiệu các lễ hiến sinh tế thần cầu mát cho chủ nhân nó. Nam nữ đều đeo hoa tai cỡ lớn
bằng đồng, gà voi, gỗ; cổ đeo hạt cườm. Phụ nữ còn mang vòng chân đồng nhiều vòng
xoắn.
 



http://tieulun.hopto.org

      14.Dân tộc Mường

     Tên gọi khác :Mol, Mual, Moi, Moi bi, Au tá, Ao tá
    Nhóm ngôn ngữ
    Việt - Mường
    Dân số
    914.600 người.
    Cư trú
    Cư trú ở nhiều tỉnh phía Bắc, nhưng tập trung đông nhất ở Hòa Bình và các huyện

miền núi tỉnh Thanh Hóa.
    Đặc điểm kinh tế
    Đồng bào Mường sống định canh định cư ở miền núi, nơi có nhiều đất sản xuất,

gần đường giao thông, thuận tiện cho việc làm ăn. Người Mường làm ruộng từ lâu đời.
Lúa nước là cây lương thực chủ yếu. Trước đây, đồng bào trồng lúa nếp nhiều hơn lúa tẻ
và gạo nếp là lương thực ăn hàng ngày. Nguồn kinh tế phụ đáng kể của gia đình người
Mường là khai thác lâm thổ sản như nấm hương, mộc nhĩ, sa nhân, cánh kiến, quế, mật
ong, gỗ, tre, nứa, mây, song... Nghề thủ công tiêu biểu của người Mường là dệt vải, đan
lát, ươm tơ. Nhiều phụ nữ Mường dệt thủ công với kỹ nghệ khá tinh xảo.

    Tổ chức cộng đồng
    Xưa kia, hình thái tổ chức xã hội đặc thù của người Mường là chế độ lang đạo, các

dòng họ lang đạo (Đinh, Quách, Bạch, Hà) chia nhau cai quản các vùng. Đứng đầu mỗi
mường có các lang cun, dưới lang cun có các lang xóm hoặc đạo xóm, cai quản một xóm.

    Hôn nhân gia đình
    Tục cưới xin của người Mường gần giống như người Kinh (chạm ngõ, ăn hỏi, xin

cưới và đón dâu) khi trong nhà có người sinh nở, đồng bào rào cầu thang chính bằng phên
nứa. Khi trẻ em lớn khoảng một tuổi mới đặt tên.

    Tục lệ ma chay
    Khi có người chết, tang lễ được tổ chức theo nghi thức nghiêm ngặt.
    Văn hóa
    Đồng bào Mường có nhiều ngày hội quanh năm: Hội xuống đồng (Khung mùa),

hội cầu mưa (tháng 4), lễ rửa lá lúa (tháng7, 8 âm lịch) lễ cơm mới...
    Kho tàng văn nghệ dân gian của người Mường khà phong phú, có các thể loại thơ

dài, bài mo, truyện cổ, dân ca, ví đúm, tục ngữ. Người Mường còn có hát ru em, đồng
giao, hát đập hoa, hát đố, hát trẻ con chơi... Cồng là nhạc cụ đặc sắc của đồng bào Mường,
ngoài ra còn nhị, sáo trống, khèn lù. Người Mường ở Vĩnh Phú còn dùng ống nứa gõ vào
những tấm gỗ trên sàn nhà, tạo thành những âm thanh để thưởng thức gọi là "đâm đuống".

    Nhà cửa
    Nhà người Mường có những đặc điểm riêng :nhà thường ba gian hai chái. Bộ

khung với vì kèo kết cấu đơn giản. Đặc trưng ở cái kèo có pà wặc (cái cựa) đè lên cây đòn
tay cái để đỡ kèo khỏi bị tụt. Nhà có chái nhưng không có vì kèo chái như nhà người Việt.
Chỗ dựa của bộ xương mái là nhờ vào hai cây pắp cal và một cây léo hè, đầu gác lên
thanh giằng hai kèo gần chỏm kèo.

    Mặt bằng sinh hoạt có điểm giống nhà người Việt: nhà cũng có qui định có tính
ước lệ: Nếu chia nhà theo chiều ngang: phần nhà dành cho sinh hoạt của nữ gọi là "bên
trong". Phần dành cho sinh hoạt của nam giới gọi là "bên ngoài". Và, nếu chia nhà theo
chiều dọc, nửa nhà phía sau (nơi đặt bàn thờ tổ tiên) gọi là "bên trên". Còn nửa kia gọi là
"bên dưới". Một đặc trưng nữa là hình thức cấu tạo của bếp: bếp được đặt trong một cái
khung gỗ hình chữ nhật. Bống góc của cái khung này dựng bốn cột làm giá đỡ các dàn



http://tieulun.hopto.org

(dựa) bếp. một trong hai cột giáp vách bao giờ cũng buộc một cái chum nhỏ để đựng mẻ
(người Mường rất ưa các món ăn có vị chua). Ghế đặt xung quanh nhà bếp là ghế dài thấp
chân. Trong khuôn viên thường có một miếu thổ thần, quy mô nhỏ như một cái lều.

    Trang phục
    Có đặc trưng riêng về tạo hình và phong cách thẩm mỹ trên trang phục.
    + Trang phục nam
    Nam mặc áo cánh xẻ ngực, cổ tròn, cúc sừng vai, hai túi dưới hoặc thêm túi trên

ngực trái. Đây là loại áo cánh ngắn phủ kín mông. Đầu cắt tóc ngắn hoặc quấn khăn trắng.
Quần lá tọa ống rộng dùng khăn thắt giữa bụng còn gọi là "khăn quần". Xưa có tục để tóc
dài búi tóc. Trong lễ hội dùng áo lụa tím hoặc tơ vàng, khăn màu tím than, ngoài khoác
đôi áo chúng đen dài tới gối, cái cúc nách và sườn phải.

    + Trang phục nữ

    Áo mặc thường ngày có tên là áo pắn (áo ngắn). Đây là
loại áo cánh ngắn, xẻ ngực, thân ngắn hơn so với áo cánh người Kinh, ống tay dài, áo màu
nâu hoặc trắng (về sau có thêm các màu khác không phải loại vải cổ truyền). Bên trong là
loại áo báng, cùng với đầu váy nổi lên giữa hai vạt áo ngắn. Đầu thường đội khăn trắng,
xanh với phong cách không cầu kỳ như một số tộc người khác. Váy là loại váy kín màu
đen. Toàn bộ phận được trang trí là đầu váy và cạp váy, khi mặc mảng hoa văn nổi lên
giữa trung tâm cơ thể. Đây là một phong cách trang trí và thể hiện ít gặp ở các tộc khác
trong nhóm ngôn ngữ và khu vực láng giềng (Trừ nhóm Thái Mai Châu, Hòa Bình do ảnh
hưởng văn hóa Mường mà mặc thường ngày tương tự như họ) Nhóm Mường Thanh Hóa
có loại áo ngắn chui đầu, gấu lượn, khi mặc cho vào trong cạp váy và cao lên đến ngực.
Phần trang trí hoa văn trên cạp váy gồm các bộ phận: rang trên, rang dưới, và cao. Trong
dịp lễ, Tết họ mang chiếc áo dài xẻ ngực thường không cài khoác ngoài bộ trang phục
thường nhật vừa mang tính trang trọng vừa phô được hoa văn cạp váy kín đáo bên trong.
Nhóm mặc áo cánh ngắn xẻ ngực thường mang theo chiếc yếm bên trong. Về cơ bản
giống yếm của phụ nữ Kinh nhưng ngắn hơn.
 



http://tieulun.hopto.org

    15.Dân tộc Si La

     Tên gọi khác :Cú Dé Xử, Khà Pé
    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    600 người.

    Cư trú
    Sống ở ba bản Seo Hay, Sì Thâu Chải, Nậm Xin thuộc huyện Mường tè, tỉnh Lai

Châu.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Si La sống bằng nghề trồng lúa nương, ngô. Từ mấy chục năm nay đồng

bào làm thêm ruộng nước. Tuy sản xuất đóng vai trò chính nhưng săn bắn và hái lượm
vẫn có ý nghĩa đối với đời sống của đồng bào.

    Đời sống của người Si La hiện còn thấp kém. Giao thông cách trở, cái ăn, cái mặc
đều chưa đủ, nạn hữu sinh vô dưỡng, tập tục lạc hậu, bệnh tật (phổ biến là bướu cổ, sốt
rét...)

    Tổ chức cộng đồng
    Người Si La có nhiều dòng họ. Các dòng họ đều kiêng ăn thịt mèo. Quan hệ trong

họ khăng khít, chặt chẽ. Trưởng họ là người đàn ông cao tuổi nhất, có vai trò quan trọng
đối với các thành viên và có trách nhiệm tổ chức sinh hoạt chung của họ mình, đặc biệt là
việc thờ cúng. Trong xã hội, ngoài trưởng họ, người Si La rất coi trọng các thầy mo.

    Hôn nhân gia đình
    Trong hôn nhân, phong tục Si La có đặc điểm là làm lễ cưới hai lần, lần thứ hai

sau lần trước khoảng một năm. Nhà trai phải có khoản tiền cưới trao cho nhà gái mới
được đón dâu về nhà mình.

    Tục lệ ma chay
    Theo phong tục Si La, bãi mộ nằm phía dưới khu cư trú của dân bản, trong đó mộ

những người cùng họ được quây quần bên nhau. Người Si La dựng nhà mồ xong mới đào
huyệt bên trong. Quan tài gỗ độc mộc. Đặc biệt, khi có người chết, đồng bào tổ chức vui
chơi, ca hát, không có tiếng khóc. Tuy không tảo mộ, cải táng nhưng người Si La có tục
con cái để tang cha mẹ 3 năm.



http://tieulun.hopto.org

    Nhà cửa
    Người Si La ở nhà trệt, có bếp lửa đặt giữa nhà.
    Trang phục
    + Trang phục nam
    Ngày nay, đa số người Si La để răng trắng, nhưng theo tục cũ thì đàn ông nhuộm

răng đỏ, đàn bà nhuộm răng đen.
    + Trang phục nữ
    Phụ nữ ăn vận khá độc đáo, đặt biệt là mảng ngực áo bằng vải khác màu với áo,

gắn đặc xu bạc, xu nhôm. Khăn đội đầu của nữ cũng khác nhau theo lứa tuổi. Các cô
thường đeo chiếc túi bằng dây rừng, được trang trí những tơ chỉ đỏ sặc sỡ.
 



http://tieulun.hopto.org

    16.Dân tộc Tà Ôi

     Tên gọi khác:Tôi Ôi, Pa Cô, Ba Hi, Pa Hi.
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    26.000 người.
    Cư trú

    Sống tập trung ở huyện A Lưới (Thừa Thiên -
Huế) và Hương Hóa (Quảng Trị)

    Đặc điểm kinh tế
    Người Tà Ôi trước đây làm rẫy là chính, gần đây ở một số nơi đồng bào làm ruộng

nước, có vườn cây ăn quả, đào ao thả cá.
    Tổ chức cộng đồng
    Làng người Tà Ôi theo truyền thống thường có một ngôi nhà công cộng kiểu nhà

rông dựng giữa làng: có vùng lại chỉ có ngôi "nhà ma" dựng ngoài rìa khu gia cư để hội tụ
dân làng khi có lễ hội và sinh hoạt chung.

    Từng dòng họ người Tà Ôi có riêng tên gọi, có kiêng k?hất định, có truyền thuyết
lý giải về tên gọi và điều kiêng cữ ấy. Con cái đều lấy họ theo cha, chỉ con trai được thừa
hưởng gia tài. Trưởng họ đóng vai trò quan trọng trong cả việc làng.

    Hôn nhân gia đình
    Thanh niên nam nữ Tà Ôi tự do tìm hiểu nhau qua tục đi "sim" tình tự nơi chòi rẫy.

Họ trao vật làm tin cho nhau, rồi nhà trai nhờ người mai mối. Sau lễ cưới, cô dâu trở
thành người nhà chồng. Việc kết hôn giữa con trai cô với con gái cậu được khuyến khích,
nhưng nếu trai họ A đã lấy vợ ở họ B, thì trai họ B không được làm rể họ A mà phải tìm
vợ ở họ C.

    Tục lệ ma chay
    Người Tà Ôi có tục người chết được vài năm, dòng họ sẽ tổ chức cải táng, lúc này

mới làm nhà mồ đẹp, trang trí công phu và dựng tượng quanh bờ rào mồ.
    Văn hóa
    Người Tà Ôi có nhiều tục ngữ, ca dao, câu đố, có nhiều truyện cổ kể các chủ đề

phong phú: nguồn gốc tộc người, nguồn gốc dòng họ, cuộc đấu tranh giữa kẻ giàu với
người nghào, giữa cái thiện với cái ác, tình yêu chung thủy v.v... Dân ca có các điệu Ka-



http://tieulun.hopto.org

lơi, Ba-boih, Rơin và đặc biệt là điệu cha chấp trữ tình. Chiêng, cồng, đàn, sáo, kèn, trống,
khèn là những loại nhạc cụ thường gặp ở vùng đồng bào Tà Ôi.

    Nhà cửa

    Nhà ở của người Ta Ôi là nhà sàn dài phổ biến
tại nhiều vùng Trường Sơn - Tây Nguyên. Nhìn bề ngoài, nhà Ta Ôi kể cả nhà sàn và nhà
đất đều có nó hình mai rùa và đều có "sừng" trang trí hình hai đầu chim cu tượng trưng
cho tình yêu quê hương và tâm tính hiền hòa của dân tộc.

    Tổ chức mặt bằng sinh hoạt của nhà ở thống nhất trong toàn dân tộc. Trung tâm
của ngôi nhà là căn mong: nơi thờ tự, tiếp khách, hội họp chung của mọi thành viên trong
nhà. Diện tích còn lại được ngăn thành từng buồng (a song): chỗ ở và sinh hoạt của các
gia đình. Thông thường thì các buồng được bố trí thành hai hàng theo chiều dọc. Ơở giữa
là hành lang dành để đi lại. Đến nay ở những nhà đất người ta vẫn duy trì bố cục bên trong
nhà như vậy.

    Trang phục
    Cá tính tộc người không rõ nét, nổi bật mà có sự giao thoa của nhiều yếu tố văn

hóa khác trên trang phục. Đồ trang sức bằng đồng, bạc, hạt cườm, xương là phổ biến. Tục
cà răng, căng tai, xăm mình, để tóc lá bài trước trán đã phai nhạt đi.

    + Trang phục nam
    Nam giới đóng khố, mặc áo hoặc ở trần.
    + Trang phục nữ
    Phụ nữ có áo, váy, có nơi dùng loại váy dài kéo lên che ngực thay áo.

 



http://tieulun.hopto.org

        17.Dân tộc Tày

     Tên gọi khác :Thổ, Ngạn, Phén, Thu Lao, Pa Dí
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    1.200.000 người.
    Cư trú
    Sống ven các thung lũng, triền núi thấp ở các tỉnh Cao Bằng, Lạng Sơn, Bắc Thái,

Quảng Ninh và một số vùng thuộc Hà Bắc.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Tày có một nền nông nghiệp cổ truyền khá phát triển với đủ loại cây trồng

như lúa, ngô, khoai... và rau quả mùa nào thức đó.
    Tổ chức cộng đồng
    Bản của người Tày thường ở chân núi hay ven suối. Tên bản thường gọi theo tên

đồi núi, đồng ruộng, khúc sông. Mỗi bản có từ 15 đến 20 nóc nhà. Bản lớn chia ra nhiều
xóm nhỏ.

    Hôn nhân gia đình
    Gia đình người Tày thường quí con trai hơn và có qui định rõ ràng trong quan hệ

giữa các thành viên trong nhà. Vợ chồng yêu thương nhau, ít ly hôn. Đã từ lâu không còn
tục ở rể.

    Văn hóa
    Người Tày có một nền văn nghệ cổ truyền phong phú, đủ các thể loại thơ, ca, múa

nhạc... Tục ngữ, ca dao chiếm một khối lượng đáng kể. Các điệu dân ca phổ biến nhất là
hát lượn, hát đám cưới, ru con.

    Người Tày mến khách, cởi mở, dễ làm quen và thích nói chuyện. Họ rất trọng
người cùng tuổi, khi đã kết nghĩa bạn bè thì coi nhau như anh em ruột thịt, bà con thân
thích của mình.

    Nhà cửa
    Nhà ở có nhà sàn, nhà đất và một số vùng giáp biên giới có loại nhà phòng thủ.

Trong nhà phân biệt phòng nam ở ngoài, nữ ở trong buồng.
    Trang phục
    Có đặc trưng riêng về phong cách thẩm mỹ. Người Tày thường mặc quần áo vải

bông nhuộm chàm.
    + Trang phục nam
    Y phục của nam giới Tày gồm loại áo cách 4 thân (slửa cỏm), áo dài 5 thân, khăn

đội đầu, quần và giày vải. Aáo cánh 4 thân là loại xẻ ngực, cổ tròn cao, không cầu vai, xẻ
tà, cài cúc vải (7 cái) và hai túi nhỏ phía dưới 2 thân trước. Trong dịp tết, lễ, hội nam giới
mặc thêm loại áo dài 5 thân xẻ nách phải, đơm cúc vải hay cúc đồng. Quần (khóa) cũng
làm bằng vải sợi bông nhuộm chàm như áo, cắt theo kiễu quần đũng chéo, độ choãng vừa
phải dài tới mắt cá chân. Quần có cạp rộng không luồn rút, khi mặc có dây buộc ngoài.
Khăn đội đầu màu chàm (30cm x 200cm) Quấn trên đầu theo lối chữ nhân.



http://tieulun.hopto.org

    + Trang phục nữ
    Y phục của nữ thường gồm áo cánh, áo dài năm thân, quần váy, thắt lưng, khăn

đội đầu, hài vải. Aáo cánh là loại 4 thân xẻ ngực, cổ tròn, có hai túi nhỏ phía dưới hai vạt
trước, thường được cắt may bằng vải chàm hoặc trắng. Khi đi hội trường được mặt lót
phía trong áo dài. Vì vậy người Tày còn được gọi là cần slửa khao (người áo trắng) để
phân biệt với người Nùng chỉ dùng màu chàm. Aáo dài cũng là loại 5 thân, xẻ nách phải
cài cúc vải hoặc đồng, cổ tròn ống tay và thân hẹp có eo. Trước đây phụ nữ mặc váy,
nhưng gần đây phổ biến mặc quần; đó là loại quần về nguyên tắc cắt may giống nam giới
kích thước có phần hẹp hơn. Khăn phụ nữ Tày cũng là loại khăn vuông màu chàm khi đội
gập chéo giống kiểu 'mỏ quạ' của người Kinh. Nón của phụ nữ Tày khá độc đáo. Nón
bằng nan tre lợp lá có mái nón bàng và rộng. Trang sức phụ nữ Tày đơn giản song có đủ
các chủng loại cơ bản như vòng cổ, vòng tay, vòng chân, xà tích... Có nơi còn đeo túi vải.

    Cái độc đáo đáng quan tâm của trang phục Tày là lối dùng màu chàm phổ biến,
đồng nhất trên trang phục nam và nữ cũng như lối mặc áo lót trắng bên trong áo ngoài
màu chàm. Cái lưu ý không phải là lối tạo dáng mà là phong cách mỹ thuật như đã nói
trên. Nhiều tộc người cũng dùng màu chàm nhưng còn gia công trang trí các màu khác
trên trang phục, ở người Tày hầu như các màu ngũ sắc được dùng trong hoa văn mặt chăn
hay các tấm thổ cẩm. Riêng nhóm Pa dí (Lào Cai) có phong cách tạo dáng và trang trí khá
độc đáo ở lối đội khăn và y phục.
 



http://tieulun.hopto.org

    18.Dân tộc Thái

     Tên gọi khác:Tày, Tày Khao (Thái Trắng), Tày Đăm (Thái Đen), Tày Mười, Tày
Thanh (Man Thanh), Hàng Tổng (Tày Mường), Pu Thay, Thổ Đà Bắc

    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    1.000.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung tại các tỉnh Lai Châu, Sơn La, Hòa Bình, Nghệ An.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Thái có nhiều kinh nghiệm đắp phai, đào mương, dựng con, bắc máng lấy

nước làm ruộng. Lúa nước là nguồn lương thực chính, đặc biệt là lúa nếp. Người Thái
cũng làm nương để trồng lúa, hoa màu và nhiều thứ cây khác. Từng gia đình chăn nuôi gia
súc, gia cầm, đan lát, dệt vải, một số nơi làm đồ gốm... Sản phẩm nổi tiếng của người Thái
là vải thổ cẩm, với những hoa văn độc đáo, màu sắc rực rỡ, bền đẹp.

    Hôn nhân gia đình

    Người Thái có tục ở rể, vài năm sau, khi đôi vợ
chồng đã có con mới về ở bên nhà chồng.

    Tục lệ ma chay
    Đồng bào quan niệm, chết là tiếp tục "sống" ở thế giới bên kia. Vì vậy, đám ma là

lễ tiễn người chết về "mường trời".
    Văn hóa
    Thần thoại, cổ tích, truyền thuyết, truyện thơ, ca dao... là những vốn quý báu của

văn học cổ truyền người Thái. Những tác phẩm thơ ca nổi tiếng của đồng bào Thái là:
"Xống chụ xon xao", "Khun Lú, Nàng Ưửa". Người Thái sớm có chữ viết nên nhiều vốn
cổ (văn học, luật lệ, dân ca) được ghi chép lại trên giấy bản và lá cây. Đồng bào rất thích
ca hát, đặc biệt là khắp. Khắp là lối ngâm thơ hoặc hát theo lời thơ, có thể đệm đàn và
múa. Nhiều điệu múa như múa xòe, múa sạp đã được trình diễn trên sân khấu trong và
ngoài nước, hấp dẫn đông đảo khán giả. Hạn khuống, ném còn là hai đặc trưng văn hóa
nổi tiếng của người Thái.

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Như mọi người đã rõ, nước ta có hai
nhóm Thái lớn là : Thái Trắng và Thái Đen. Ngoài ra còn một vài nhóm nhỏ.

    Nhà người Thái trắng có khá nhiều điểm gần với nhà Tày - Nùng. Còn nhà Thái
Đen lại gần với nhà của các cư dân Môn - Khơ me. Tuy vậy, nhà Thái Đen lại có những
đặc trưng không có ở nhà của cư dân Môn - Khơ me.

    Nhà Thái Đen nóc hình mai rùa, chỏm đầu đốc có khau cút với nhiều kiểu khác
nhau. Hai gian hồi để trống và có lan can bao quanh. Khung cửa ra vào và cửa sổ có nhiều
hình thức trang trí khác nhau.

    Bộ khung nhà Thái có hai kiểu cơ bản là khứ tháng và Khay điêng. Vì khay điêng
là vì khứ kháng được mở rộng bằng cách thêm hai cột nữa. Kiểu vì này dần gần lại với
kiểu vì nhà người Tày - Nùng.

    Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt của nhà Thái Đen khá độc đáo: các gian đều có
tên riêng. Trên mặt sàn được chia thành hai phần : một phần dành làm nơi ngủ của các
thành viên trong gia đình, một nửa dành cho bếp và còn là nơi để tiếp khách nam.

    Trang phục
    Có nhiều nhóm địa phương với những phong cách trang phục khác nhau.
    + Trang phục nam
    Thường nhật, trong sinh hoạt và lao động, nam giới người Thái mặc áo cánh ngắn,

xẻ ngực, quần xẻ dũng. Aáo là loại cổ tròn, không cầu vai, hai túi dưới và trước cài cúc
vải hoặc xương. Đặc điểm của áo cánh nam giới người Thái khu Tây Bắc không phải là
lối cắt may (vì cơ bản giống ngắn nam Tày, Nùng, Kinh...) mà là ở màu sắc đa dạng của
loại vải cổ truyền của cộng đồng sáng tạo nên: không chỉ có màu chàm, trắng mà còn có
màu cà phê sữa, hay dật các vuông bằng các sợi màu đỏ, xanh, cà phê... Trong các ngày
lễ, tết họ mặc loại áo dài xẻ nách phải màu chàm, đầu quấn khăn đi guốc. Trong tang lễ họ
mặc nhiều loại áo sặc sỡ, tương phản màu sắc với ngày thường với lối cắt may dài, thụng,
không lượn nách với các loại: xẻ ngực, xẻ nách, chui đầu.

    Mấy chục năm gần đây, nam giới người Thái mặc âu phục khá phổ biến.
    + Trang phục nữ



http://tieulun.hopto.org

    Trang phục nữ Thái chia làm 2 loại phân biệt
khá rõ theo hai ngành Thái Tây Bắc là Thái trắng (Táy khao) và Thái đen (Táy đăm):

    + Thái trắng: Thường nhật, phụ nữ Thái trắng mặc áo cánh ngắn (xửa cóm), váy
màu đen không trang trí hoa văn. Aáo thường là màu sáng, trắng, cài cúc bạc tạo hình
bướm, ve, ong... Cái khác xửa cóm Thái đen là cổ áo hình chữ V. Thân áo ngắn hơn áo
cánh người Kinh, tạo dáng ôm chặt lấy thân, khi mặc cho vào trong cạp váy. Váy là loại
váy kín (ống), màu đen, phía trong gấu đáp vải đỏ. Khi mặc xửa cóm và váy chị em còn
tấm choàng ra ngoài được trang trí nhiều màu. Khăn đội đầu không có hoa văn mà chỉ là
băng vải chàm dài trên dưới 2 mét... Trong các dịp lễ tết họ mặc áo dài màu đen. Đây là
loại áo dàu thụng thân thẳng, không lượn nách, được trang trí bằng vải 'khít' ở giữa thân
có tua vải phủ từ vai xuống ngực, nách áo trang trí theo lối đáp hai mảng hoa văn trong bố
cục hình tam giác. Phụ nữ chưa chồng búi tóc sau gáy, có chồng búi trên đỉnh đầu. Họ có
loại nón rộng vành.

    + Thái đen: Thường nhật phụ nữ Thái đen mặc áo ngắn (xửa cóm) màu tối (chàm
hoặc đen), cổ áo khác Thái trắng là loại cổ tròn, đứng. Đầu đội khăn 'piêu' thêu hoa văn
nhiều mô-típ trang tri mang phong cách từng mường. Váy là loại giống phụ nữ Thái trắng
đã nói ở trên. Lối để tóc có chồng và chưa chồng cũng giống ngành Thái trắng. Trong lễ,
tết áo dài Thái đen đa dạng với các loại xẻ nách, chui đầu, trang trí phong phú đa dạng về
màu và màu mà mô-típ hơn Thái trắng.
 



http://tieulun.hopto.org

    19.Dân tộc Thổ

     Tên gọi khác :Kẹo, Mọn, Cuối, Họ, Đan Lai, Ly Hà, Tày Pọng, Con Kha, Xá Lá
Vàng

    Nhóm ngôn ngữ
    Việt - Mường
    Dân số
    51.000 người.
    Cư trú
    Sống ở miền tây tỉnh Nghệ An.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Thổ làm rẫy trên cả đất dốc, cả đất bằng, trồng lúa và gai là chính. Trong

canh tác lúa, ngoài cách thức chọc lỗ tra hạt, đồng bào còn gieo vãi và dùng cày, bừa để
lấp đất sau khi gieo. Cây gai cho sợi đan nhiều vật dụng cần thiết: túi, võng, lưới bắt cá,
vó, lưới săn thú, v.v... Một tấm lưới săn thú cần đến 30-40 kg sợi gai. Cá, chim thú là
nguồn thực phẩm quan trọng đối với người Thổ và đồng bào có kinh nghiệm săn bắn,
đánh bắt cá. Bên cạnh đó, rừng cung cấp các loại rau, quả, củ làm thức ăn thông thường
cũng như khi đói kém.. Đồng bào không có nghề dệt vải.

    Tổ chức cộng đồng
    Trong làng người Thổ, quan hệ gắn bó giúp đỡ lẫn nhau là nếp sống lâu đời. Theo

tục cũ, toàn bộ đất đai, rừng núi, sông suối là của chung dân gian, mỗi người được quyền
quản lý khi đang gieo trồng, được quyền khai thác khi là dân sống trong làng.

    Hôn nhân gia đình
    Người Thổ có tục "ngủ mái": nam nữ thanh niên được nằm tâm tình với nhau, nhất

là vào dịp tết, lễ hội, tuy nhiên không được có hành vi thiếu đúng đắn bởi dư luận và luật
tục rất nghiêm minh. Từ những đêm "ngủ mái", họ chọn bạn trăm năm. Trong hôn nhân,
nhà trai phải tốn không ít tiền của và trước khi cưới, chàng trai phải năng đến làm việc
cho nhà vợ tương lai.

    Tục lệ ma chay
    Đám tang của người Thổ trước kia có nhiều nét độc đáo. Họ dùng quan tài độc

mộc, khiêng người chết đi chôn thì để chân hướng về phía trước, còn mộ thường để chân
hướng xuôi theo chiều nước chảy.



http://tieulun.hopto.org

    Văn hóa
    Xưa kia người Thổ có nhiều ca dao, tục ngữ, câu đố, truyện cổ, các điệu ca hát của

người lớn, những bài đồng dao của trẻ em, v.v... Song vốn văn nghệ dân gian Thổ đến nay
đã bị quên lãng, mất mát nhiều.

    Nhà cửa
    Người Thổ quen sống trên nhà sàn, nhưng nhà của họ không có gì đặc biệt. Ơở

vùng Lâm La nhà sàn của người Thổ giống hệt nhà người Mường... Ơở những xã phía
Nam, nhà người Thổ lại giống nhà người Thái. Nay nhiều nơi người ta đã chuyển sang
nhà ở đất theo kiểu nhà người Việt.

    Trang phục
    Khó nhận ra cá tính tộc người. Đồ mặc có nơi giống như y phục của người Kinh

nông thôn nửa thế kỷ về trước, có nơi phụ nữ dùng cả váy mua của người Thái. Ơở vùng
Thổ phổ biến tập quán phụ nữ đội khăn vuông trắng, còn khăn tang là khăn trắng dài.
 



http://tieulun.hopto.org

      20.Dân tộc Xinh Mun

     Tên gọi khác :Puộc, Pụa
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    10.000 người.
    Cư trú
    Cư trú ởvùng biên giới Việt - Lào thuộc hai tỉnh Sơn La, Lai Châu.
    Đặc điểm kinh tế

    Người Xinh Mun sống chủ yếu bằng nghề làm
nương rẫy, trồng lúa nếp và ngô là chính. Có loại nương chọc lỗ tra hạt giống, có nương
dùng cuốc và có nương dùng cày để canh tác. Một số nơi có ruộng nước. Trước kia đồng
bào nuôi trâu, dê, lợn... thả rông, nay nhiều bản đã làm chuồng xa nhà cho súc vật. Hái
lượm và săn bắn góp phần quan trọng cho đời sống đồng bào. Nghề đan lát khá phát triển,
đồ đan đẹp và bền, đồng bào thường đổi đồ đan cho người Thái, người Lào để lấy một
phần đồ mặc và đồ sắt. Người Xinh Mun có tập quán ăn trầu, nhuộm răng đen, uống rượu
cần, thích gia vị cay.

    Tổ chức cộng đồng
    Trước kia người Xinh Mun sống du canh, du cư, nay đồng bào đã sống ổn định và

lập những làng đông đúc. Người Xinh Mun đa số mang họ Lò, họ Vi. Mỗi họ đều có
kiêng cữ riêng. Các con theo họ cha. Trong nhà, khi người bố chết, thì con trai cả giữ vai
trò quan trọng.

    Hôn nhân gia đình
    Trong hôn nhân, nhà trai phải đưa tiền cho nhà gái. Sau lễ dạm, lễ hỏi mới đến lễ

đi rể, thường sau vài ba năm lúc cô dâu chú rể đã có vài ba con, nhà trai mới tổ chức đón
dâu về. Kể từ lễ đi ở rể, đôi vợ chồng phải đổi tên riêng của mình, lấy chung một tên khác
do cậu, bố mẹ vợ hay thầy cúng đặt cho.

    Phụ nữ Xinh Mun thường đẻ tại nhà. Khi con gần đầy tháng, cha mẹ nhờ thầy
cúng đặt tên.

    Tục lệ ma chay
    Khi có người chết, người nhà bắn súng báo tin cho dân làng biết. Đồng bào không

có tục cải táng, tảo mộ...
    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Đồng bào ở nhà sàn, mái hình mai rùa, có hai thang lên xuống ở hai đầu hồi.
    Trang phục
    Không có cá tính dân tộc mà chịu ảnh hưởng trang phục Thái đen (giống người

Kháng).
 



http://tieulun.hopto.org

    21.Dân tộc Ba Na

     Tên gọi khác :Tơ Lô, Giơ Lâng, (Y Lăng), Rơ Ngao, (Krem), Roh, Con Kde, A La
Công, Kpăng Công, Bơ Môn

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    136.000 người.
    Cư trú
    Cư trú chủ yếu ở Kon Tum và miền Tây Bình Định và Phú Yên
    Đặc điểm kinh tế
    Người Ba Na sống chủ yếu nhờ trồng rẫy. Rẫy cung cấp không chỉ lúa gạo, mà cả

các loại lương thực khác, cũng như hoa màu, rau xanh, gia vị, mía, nhiều thứ quả cây và
cả bông lấy sợi dệt vải. Cùng với trồng trọt từng gia đình thường có nuôi trâu, bò, dê, lợn,
gà. Chó là con vật được yêu quý và không bị giết thịt. Hầu như mỗi làng đều có lò rèn.
Một số nơi biết làm đồ gốm đơn sơ, phụ nữ dệt vải tự túc đồ mặc trong gia đình. Đàn ông
đan chiếu, lưới, các loại gùi, giỏ, mủng... Việc mua bán thường dùng vật đổi vật, xác định
giá trị bằng con gà, lưỡi rìu, gùi thóc, con lợn, hay nồi đồng, ché, chiêng, cồng, trâu v.v..

    Hôn nhân gia đình
    Tục hôn nhân người Ba Na cho phép tự do tìm hiểu và lựa chọn bạn đời, việc cưới

xin đều theo nếp cổ truyền. Vợ chồng trẻ ở luân phiên mỗi bên một thời gian theo thỏa
thuận giữa hai gia đình đôi bên, sau khi sinh con đầu lòng mới dựng nhà riêng. Trẻ em
luôn được yêu chiều. Dân làng không đặt trùng tên nhau. Trong trường hợp những người
trùng tên gặp nhau, họ làm lễ kết nghĩa, tùy tuổi tác mà xác lập quan hệ anh-em, cha-con,
mẹ-con.

    Ở người Ba Na, các con được thừa kế gia tài ngang nhau. Trong gia đình mọi
người sống hòa thuận bình đẳng.

    Tục lệ ma chay
    Người Ba Na quan niệm con người chết đi hoá thành ma, ban đầu ở bãi mộ của

làng, sau lễ bỏ mả mới về hẳn thế giới tổ tiên. Lễ bỏ mả được coi như lần cuối cùng tiễn
biệt người chết.

    Văn hóa
    Trong kho tàng văn nghệ dân gian, còn phải kể đến các làn điệu dân ca, các điệu

múa trong ngày hội và các lễ nghi tôn giáo. Nhạc cụ Ba Na đa dạng: những bộ cồng
chiêng kết cấu khác nhau, những đàn T'rưng, brọ, klông pút, kơ ni, khinh khung, gôông,
v.v... và những kèn tơ nốt, arơng, tơ-tiếp v.v... Nghệ thuật chạm khắc gỗ của người Ba Na
độc đáo. Những hình thức trang trí sinh động trên nhà rông và đặc biệt những tượng ở nhà
mồ v.v... vừa mộc mạc, vừa đơn sơ, vừa tinh tế và sinh động như cuộc sống của người Ba
Na.

    Nhà cửa
    Nhà người Ba Na thuộc loại hình nhà sàn. Cho đến nay, nhà của người Ba Na đã

có rất nhiều thay đổi, hầu như không còn nhà sàn dài. Nhà sàn ngắn của các gia đình nhỏ
là hiện tượng phổ biến. Mặc dù có nhiều thay đổi như vậy nhưng vẫn tìm được ở những
địa phương khác nhau những ngôi nhà Ba Na có những đặc điểm như là những đặc trưng
của nhà cổ truyền Ba Na, nhà nóc hình mai rùa hoặc chỉ còn là hai mái chính với hai mái



http://tieulun.hopto.org

phụ hình khum-dấu vết của nóc hình mai rùa. Chỏm đầu dốc
có "sừng" trang trí (với các kiểu khác nhau tùy từng địa phương). Vác che nghiêng theo
thế "thượng thách hạ thu". Có nhà, cột xung quanh nhà cũng chôn nghiêng như thế vách.
Thang đặt vào một sàn lộ thiên trước mặt nhà. Trên sàn này người ta đặt cối giã gạo (cối
chày tay). Điểm đáng chú ý là dưới đáy cối có một cái "ngõng", Khi giã gạo người ta cắm
cái ngõng ấy vào một cái lỗ đục trên một thanh gỗ đặt trên sàn.

    Nhà tre vách nhưng có thêm lớp đố, ngoài được buộc rất cầu kỳ có giá trị như là
một thứ trang trí

    Bộ khung nhà kết cấu đơn giản. Đã là vì kèo nhưng vẫn trên cơ sở của vì cột. Tổ
chức mặt bằng cũng đơn giản là 1 hiện tượng rất phổ biến hiện nay. Ngay như nhà của
những người theo đạo Kitô cũng giữ lại kiểu bố trí trên mặt bằng như vậy.

    Ngôi nhà công cộng (nhà rông) cao lớn và đẹp đứng nổi bật giữa làng, đó là trụ sở
của làng, nơi các bô lão tề tựu bàn việc công, nơi dân làng hội họp, nơi thanh niên chưa
vợ và trai góa vợ ngủ đêm, nơi tiến hành các nghi lễ phong tục của cộng đồng, nơi tiếp
khách lạ vào làng.

    Trang phục
    Mang phong cách chung của khu vực nhưng có cá tính riêng đặc biệt là qua phong

cách thẩm mỹ.
    + Trang phục nam
    Thường nhật, nam giới Ba Na mặc áo chui đầu, cổ xẻ. Đây là loại áo cộc tay, thân

áo có đường trang trí sọc đỏ chạy ngang, gấu áo màu trắng. Nam mang khổ kiểu chữ T
theo lối quấn ngang dưới bụng, luồn qua háng rồi che một phần mông. Ngày lạnh rét, họ
mang theo tấm choàng. Xưa nam giới búi tóc giữa đỉnh đầu hoặc để xõa. Nếu có mang
khăn thì thường chít theo kiểu 'đầu rìu'. Trong dịp lễ bỏ mả, họ thường búi tóc sau gáy và
cắm một lông chim công. Nam cũng thường mang vòng tay bằng đồng.

    + Trang phục nữ



http://tieulun.hopto.org

    Phụ nữ Ba Na ưa để tóc ngang vai, khi thì búi và cài
lược hoặc lông chim, hoặc trâm bằng đồng, thiếc. Có nhóm không chít khăn mà chỉ quấn
bằng chiếc dây vài hay vòng cườm. Có nhóm như ở An Khê (Sông Bé), Mang Giang hoặc
một số nơi khác chị em chít khăn trùm kín đầu, khăn chàm quấn gọn trên đầu. Xưa họ đội
nón hình vuông hoặc tròn trên có xoa sáp ong để khỏi ngấm nước, đôi khi còn có áo tơi
vừa mặc vừa che đầu. Họ thường đeo chuỗi hạt cườm ở cổ và vòng tay bằng đồng xoắn ốc
dài từ cổ đến khủy tay (theo kiểu hình nón cụt). Nhẫn được dùng phổ biến và thường được
đeo ở hai, ba ngón tay. Tục xả tai phổ biến vừa mang ý nghĩa trang sức vừa mang ý nghĩa
tín ngưỡng của cộng đồng. Hoa tai có thể là kim loại, có thể là tre, gỗ. Tục cà răng mang
theo quan niệm triết lý của cộng đồng hơn là trang sức. Phụ nữ Ba Na mang áo chủ yếu là
loại chui đầu, ngắn thân và váy. Aáo có thể cộc tay hay dài tay. Váy là loại váy hở, thường
ngắn hơn váy Ê Đê, nay thì dài như nhau. Quanh bụng còn có đeo những vòng đồng và
cài tẩu hút thọc vào đó. Về tạo hình áo váy, người Ba Na không có gì khác biệt mấy so với
dân tộc Gia Rai hoặc Ê Đê. Tuy nhiên nó được chọn ở phong cách mỹ thuật trang trí hoa
văn, bố cục trên áo váy của người Ba Na. Cũng theo nguyên tắc của lối bố cục dải băng
theo chiều ngang thân người, dân tộc Ba Na giành phần chính ở giữa thân áo và váy với
diện tích hơn 1/2 áo, váy cũng như hai ống tay để trang trí hoa văn (chủ yếu là hoa văn
hình học với các màu trắng đỏ), nền chàm còn lại của áo váy không đáng kể so với diện
tích hoa văn. Thắt lưng váy cũng là loại được dệt thêu hoa văn và tua vải hai đầu và được
thắt và buông thong dài hai đầu sang hai bên hông váy.
 



http://tieulun.hopto.org

    22.Dân tộc Bố Y

     Tên gọi khác:Chủng Chá, Trọng Gia, Tu Dí, Tu Dìn, Pu Nà
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    1.500 người.
    Cư trú
    Lào Cai, Yên Bái, Hà Giang, Tuyên Quang
    Đặc điểm kinh tế

    Người Bố Y sống chủ yếu bằng nghề làm nương
rẫy. Đồng bào nuôi nhiều gia súc gia cầm, đặc biệt họ có nhiều kinh nghiệm nuôi cá. Hàng
năm, khi mùa mưa đến, đồng bào ra sông tìm vớt trứng cá, cá lớn, họ thả vào ao và ruộng
nước.

    Trước đây, người Bố Y thường làm mộc, rèn, gốm, đục đá, chạm bạc. Phụ nữ biết
trồng bông, kéo sợi, dệt vải, may thêu quần áo, túi khăn.

    Tổ chức cộng đồng
    Mỗi dòng họ có một hệ thống tên đệm khoảng 5 đến 9 chữ. Mỗi chữ đệm dành cho

một thế hệ và chỉ rõ vai vế của người mang dòng chữ đó trong quan hệ họ hàng.
    Hôn nhân gia đình
    Lễ cưới của người Bố Y khá phức tạp và tốn kém. Trong lễ đón dâu thường nhà

trai chỉ có khoảng 8 đến 10 người, trong đó phải có 1 đến 2 đôi còn son trẻ, 2 đôi đã có vợ
có chồng. Nét độc đáo của người Bố Y là chàng rể không đi đón dâu, cô em gái của chàng
rể dắt con ngựa hồng đẹp mã để chị dâu cưỡi lúc về nhà chồng. Nhà gái cũng cử ra một
đoàn, thành phần như nhà trai. Khi về nhà chồng, cô dâu mang theo một chiếc kéo và một
con gà mái nhỏ, đi đến giữa đường thì thả gà vào rừng.

    Xưa kia người phụ nữ Bố Y có tục đẻ ngồi, nhau của đứa trẻ chôn dưới gầm
giường của mẹ. Khi bố mẹ chết, con cái phải kiêng k , nghiêm ngặt trong 90 ngày đối với
tang mẹ, 120 ngày đối với tang cha.

    Văn hóa
    Vốn văn nghệ dân gian như truyện cổ, tục ngữ, dân ca khá phong phú.
    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Tuy người Bố Y cư trú trên vùng cao, một khu
vực có lượng mưa nhiều, độ ẩm lớn, hầu như quanh năm sương mù bao phủ, nhưng họ
vẫn ở nhà nền, và nơi đây, chúng ta cũng bắt gặp một loại nhà phổ biến: cấu trúc ba gian,
hai mái vuông, xung quanh trình tường, phía trước là một hàng hiên. Bộ khung được sử
dụng bằng những vật liệu vững chắc như gỗ hoặc tre. Mái bằng cỏ gianh, song cũng có
nhà lợp ngói. Bộ khung cấu tạo cân đối bởi hai kèo đơn và năm hàng cột, trong đó có đôi
cột trốn là đôi cột giữa. Ơở đây cũng đã xuất hiện một số nhà có hiên bốn mặt. Đối với
loại này thì cột trốn lại là đôi cột ngoài. Nhà thường thấy một cửa chính đi vào giang giữa,
một cửa phụ nơi đầu hồi để qua bếp đun và hai cửa sổ trông ra hàng hiên.

    Tuy là nhà nền, nhưng nhà nào cũng có một sàn gác trên lưng quá giang. Đó là nơi
để ngũ cốc và làm chỗ ngủ của những người con trai chưa lập gia đình.

    Trang phục
    Có phong cách tạo dáng, chủng loại và phong cách mỹ thuật riêng.
    + Trang phục nam
    Nam giới thường mặc áo cổ viền, loại áo cánh ngắn, tứ thân; quần lá tọa màu

chàm bằng vải tự dệt.
    + Trang phục nữ
    Những năm đầu thế kỷ phụ nữ Bố Y để tóc dài, tết quấn quanh đầu, hoặc đội khăn

có trang trí hoa văn đội thành hình chữ nhân cao mái trên đầu, hoặc khăn chàm bình
thường quấn ngang trên đầu. Họ mặc áo ngắn năm thân xẻ nách phải, cổ, ống tay áo, chỗ
cài cúc được trang trí và viền vải khác màu hoa văn sặc sỡ. Xưa họ mặc váy xòe giống
phụ nữ Hmông Hoa, khi mặc áo lồng vào phía trong cạp váy. Đồng bộ với áo là chiếc
xiêm khác màu (thường là màu đen trên nền vải xanh), trước ngực được trang trí hoa văn
ngũ sắc, ngắn tới thắt lưng. Aáo có chiếc xiêm khâu chiết phía trên, có dải thắt lưng rồi
buông thõng sau lưng. Phụ nữ ưa mang nhiều đồ trang sức như dây chuyền, vòng cổ, vòng
tay. Trong lễ, tết họ mặc áo dài liền váy kiểu chui đầu. Cổ áo ny rộng xuống tới bụng có
thuê hoa văn hình hoa lá đối xứng, ống tay viền vải khác màu ở cửa tay. Bên trong mặc
váy nhiều nếp gấp kiểu Hmông Hoa. Đầu đội khăn chàm đen.

    Phong cách trang phục riêng của Bố Y không phải là loại áo xẻ nách của phụ nữ,
mà là lối mặc và trang trí đi kèm với Xiêm, và phong cách áo dài có nét riêng biệt, mặc dù
trong quá trình lịch sử người Bố Y có giao thoa văn hóa với nhiều dân tộc khác.
 



http://tieulun.hopto.org

     23.Dân tộc Brâu

     Tên gọi khác :Brạo

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    200 người.
    Cư trú
    Tập trung ở làng Đăk Mế, xã Bờ Y, huyện Ngọc Hồi, tỉnh Kon Tum
    Đặc điểm kinh tế
    Dân tộc Brâu đã bao đời du canh du cư. Người Brâu chủ yếu đốt rừng làm rẫy để

trồng các loại lúa, ngôi, sắn, với công cụ sản xuất thô sơ như: rìu, rựa và chiếc gậy chọc lỗ
tra hạt, năng suất cây trồng thấp.

    Hôn nhân gia đình
    Thanh niên nam nữ Brâu được tự do lấy vợ, lấy chồng. Nhà trai tổ chức hỏi vợ

phải nộp lễ vật cho nhà gái, nhưng đám cưới thì tiến hành tại nhà gái, và chàng rể phải ở
lại nhà vợ khoảng 2 đến 3 năm rồi mới được làm lễ đưa vợ về ở hẳn nhà mình.

    Tục lệ ma chay
    Theo phong tục người Brâu, người chết được đưa ra khỏi nhà, cho vào quan tài

độc mộc và quàn tại một căn nhà riêng do dân làng dựng lên. Mọi người đến chia buồn,
gõ chiêng cồng, mấy ngày sau mới mai táng. Những ché, gùi, dao, rìu... bỏ lại trong nhà
mồ là số của cải gia đình cho người chết.

    Văn hóa
    Người Brâu ưa thích chơi cồng chiêng và các nhạc cụ cổ truyền. Chiêng cồng có

các loại khác nhau. Đặc biệt có bộ chiêng tha (chỉ gồm hai chiếc) nhưng có thể trị giá từ
30 đến 50 con trâu. Các thiếu nữ thường chơi Krông pút là nhạc cụ gồm 5-7 ống lồ ô dài
ngắn không đều nhau đem ghép với nhau, tạo âm thanh bằng đôi bàn tay vỗ vào nhau
ngoài miệng ống. Khi ru con hoặc trong đám cưới... người Brâu có những điệu dân ca
thích hợp. Những trò thả diều, đi cà kheo, đánh phết cũng là sinh hoạt vui chơi của thanh
thiếu niên.

    Nhà cửa
    Nhà của người Brâu có những đặc điểm rất dễ nhận, ít thấy ở nhà những dân tộc

khác.



http://tieulun.hopto.org

    Trước hết là người Brâu rất chú trọng làm đến việc làm đẹp cho ngôi nhà. Điều
này được thể hiện ở các kiểu "sừng đầu đốc". Chỉ trong một làng nhỏ mà chúng tôi đã
thấy bốn kiểu khác nhau. Chạy dọc theo sống nóc người ta còn dựng một dải trang trí
không chỉ đẹp mà còn rất độc đáo.

    Bộ khung nhà với vì kèo đơn giản, vách che nghiêng theo thế "thượng khách hạ
thu".

    Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt: vào nhà từ phía đầu hồi. Thang bắc lên một
gian hồi để trống rồi mới vào nhà. Cách bố trí trên mặt sàn của gian hồi này cũng rất đặc
biệt. Mặt sàn chia làm ba phần với các độ chênh khác nhau.

    Trong nhà chia đôi theo chiều dọc, nửa về bên trái, một phần dành cho con gái,
còn lại là nơi sinh hoạt của con trai về ban ngày vì đêm họ ra ngủ tại nhà rông. Còn nửa
kia đặt bếp.

    Trang phục
    Tồn tại một loại hình trang phục đơn giản và có cá tính trong tạo hình và trang trí.

Người Brâu có tục xăm mặt, xăm mình và cà răng. Phụ nữ đeo nhiều vòng trang sức ở tay
chân và cổ.

    + Trang phục nam
    Nam ở trần đóng khố. Đến tuổi 14, 15, 16 tuổi phải cưa bốn răng cửa hàm trên, và

thường xăm mặt, xăm mình.
    + Trang phục nữ
    Phụ nữ để tóc dài hoặc cắt ngắn. Xưa mình trần, mặc váy. Đó là loại váy hở, quấn

quanh thân. Thân váy được xử lý mỹ thuật ở phần đầu váy và chân váy với lối đáp các
miếng vải khác màu có các sọc đen ngang đơn giản chạy ngang thân váy. Mùa lạnh họ
mang chiếc áo chui đầu, cộc tay, khoét cổ. Đây là loại áo ngắn thân thẳng, tổng thể áo có
hình gần vuông. Thân áo phía mặt trước và sau được xử lý mỹ thuật cũng theo nguyên tắc
như váy. Toa õn bộ thân trước màu sáng có đường viền đậm trên vãi và gấu áo; phía lưng
áo được xử lý màu sáng có sọc ngang đơn giản nửa phía dưới áo. Người Rơ Măm không
biết dệt, nhưng đây là bộ trang phục thấy ở họ với một phong cách tạo dáng (áo) khoét cổ
(phía trước thấp hơn phía sau) đơn giản cũng như phong cách thẩm mỹ giản dị (áo và váy)
ít gặp ở các dân tộc trong khu vực cũng như trong nhóm ngôn ngữ (đây cũng là lý do
được chọn). Phụ nữ còn mang trên cổ một vài chuỗi hạt cườm ngũ sắc, hoặc vòng đồng,
bạc cũng như vòng tay bằng các chất liệu trên.
 



http://tieulun.hopto.org

      24.Dân tộc Bru - Vân Kiều

 

    Tên gọi khác :Bru, Vân Kiều, Mang
Cong, Trì, Khùa

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    40.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tập trung ở miền núi các tỉnh Quảng Bình, Quảng Trị và Thừa Thiên-Huế.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Bru-Vân Kiều sống chủ yếu nhờ làm rẫy và làm ruộng. Việc hái lượm săn

bắn và đánh cá là nguồn cung cấp thức ăn quan trọng. Đồng bào nuôi gia súc, gia cầm,
trước hết cho các lễ cúng, rồi sau đó mới là cải thiện bữa ăn. Nghề thủ công chỉ có đan
chiếu lá, gùi...

    Hôn nhân gia đình
    Con trai, con gái Bru-Vân Kiều được tự do yêu nhau và cha mẹ thường tôn trọng

sự lựa chọn bạn đời của con. Trong lễ cưới của người Bru-Vân Kiều, bao giờ cũng có một
thanh kiếm nhà trai trao cho nhà gái. Cô dâu khi về nhà chồng thường trải qua nhiều nghi
lễ phức tạp: bắc bếp, rửa chân, ăn cơm chung với chồng... Trong họ hàng, ông cậu có
quyền quyết định khá lớn đối với việc lấy vợ, lấy chồng cũng như khi làm nhà, cúng quải
của các cháu.

    Văn hóa
    Người Bru-Vân Kiều yêu văn nghệ và có vốn văn nghệ cổ truyền quý báu. Nhạc

cụ có nhiều loại: trống, thanh la, chiêng núm, kèn (amam, ta-riềm, Khơ-lúi, pi), đàn
(achung, pơ-kua...). Đồng bào có nhiều làn điệu dân ca khác nhau: chà chấp là lối vừa hát
vừa kể rất phổ biến; "sim" là hình thức hát đối với nam nữ. Ca dao, tục ngữ, truyện cổ các
loại của đồng bào rất phong phú.

    Nhà cửa
    Người Bru-Vân Kiều ở nhà sàn nhỏ, phù hợp với quy mô gia đình thường gồm

cha, mẹ và các con chưa lập gia đình riêng. Nếu ở gần bờ sông, suối, các nhà trong làng
tập trung thành một khu trải dọc theo dòng chảy. Nếu ở chỗ bằng phẳng rộng rãi, các ngôi
nhà trong làng xếp thành vòng tròn hay hình bầu dục, ở giữa là nhà công cộng. Ngày nay
làng của đồng bào ở nhiều nơi đã có xu hướng ở nhà trệt.

    Trang phục



http://tieulun.hopto.org

    Khố - Áo - Váy. Với đặc điểm áo nữ xẻ ngực màu chàm đen và hàng kim loại bạc
tròn đính ở mép cổ và hai bên nẹp áo. Váy trang trí theo các mảng lớn trong bố cục dải
ngang.

    + Trang phục nam
    Nam để tóc dài, búi tóc, ở trần, đóng khố. Trước đây thường lấy vỏ cây sui làm

khố, áo.
    + Trang phục nữ
    Gái chưa chồng búi tóc về bên trái, sau khi lấy chồng búi tóc trên đỉnh đầu. Trước

đây phụ nữ ở trần, mặc váy. Váy trước đây không dài thường qua gối 20-25 cm. Có nhóm
mặc áo chui đầu, không tay, cổ khoét hình tròn hoặc vuông. Có nhóm nữ đội khăn bằng
vải quấn thành nhiều vòng trên đầu rồi thả sau gáy, cổ đeo hạt cườm, mặc áo cánh xẻ
ngực, dài tay màu chàm cổ và hai nẹp trước áo có đính các 'đồng tiền' bạc nhỏ màu sáng,
nổi bật trên nền chàm đen tạo nên một cá tính về phong cách thẩm mỹ riêng trong diện
mạo trang phục các dân tộc Việt Nam.
 



http://tieulun.hopto.org

      25.Dân tộc Chơ Ro

     Tên gọi khác :Đơ-Ro, Châu Ro

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    15.000 người.
    Cư trú
    Đồng bào cư trú đông ở tỉnh Đồng Nai, một số ít ở tỉnh Bình Thuận và Sông Bé.
    Đặc điểm kinh tế
    Trước kia người Chơ Ro sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy, cuộc sống nghèo nàn và

không ổn định. Về sau đồng bào đã biến rẫy thành đất định canh, đồng thời nhiều nơi phát
triển làm ruộng nước, nhờ vậy cuộc sống có phần khá hơn. Chăn nuôi, hái lượm, săn bắn,
đánh cá đều góp phần quan trọng trong đời sống của người Chơ Ro. Ngoài ra họ chỉ đan
lát, làm các đồ dùng bằng tre, gỗ.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Chơ Ro không theo chế độ mẫu hệ hay phụ hệ mà coi trọng cả hai như

nhau.
    Hôn nhân gia đình
    Trong hôn nhân, tuy nhà trai hỏi vợ cho con, nhưng lễ cưới tổ chức tại nhà gái,

chàng trai phải ở rể vài năm rồi vợ chồng làm nhà ở riêng.
    Tục lệ ma chay
    Khi chôn người chết theo truyền thống Chơ Ro, đồng bào dùng quan tài độc mộc,

đắp nắm mồ hình bán cầu. Sau 3 ngày kể từ hôm mai táng, gia đình có tang làm lễ "mở
cửa mả".

    Văn hóa
    Vốn văn nghệ dân tộc của người Chơ Ro phong phú. Nhạc cụ có bộ chiêng 7

chiếc, đây đó còn thấy đàn ống tre, có ống tiêu và một số người còn nhớ lối hát đối đáp
trong lễ hội.

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Người Chơ Ro vốn ở nhà sàn, lên
xuống ở đầu hồi. Từ mấy chục năm nay, đồng bào đã hoàn toàn quen ở nhà trệt. Trong nhà
đồ đạc đơn giản, chỉ có chiêng và ché được coi là quý giá. Gần đây nhiều gia đình có thêm
tài sản mới như xe đạp.

    Trang phục
    Xưa phụ nữ Chơ Ro quấn váy, đàn ông đóng khố; áo của người Chơ Ro là loại áo

chui đầu; trời lạnh có tấm vải choàng. Nay đồng bào mặc như người Kinh trong vùng, chỉ
còn dễ nhận ra người Chơ Ro ở tập quán thường đeo gùi theo và ở sở thích của phụ nữ
hay đeo các vòng đồng, bạc, dây cườm trang sức nơi cổ và tay.
 



http://tieulun.hopto.org

       26.Dân tộc Chứt

     Tên gọi khác :Rục, Sách, A rem, Mày, Mã liềng, Tu vang, Pa leng, Xe lang, Tơ
hung, Cha cú, Tắc cực, U mo, Xá lá vàng

    Nhóm ngôn ngữ
    Việt - Mường
    Dân số
    2.400 người.
    Cư trú
    Phần đông cư trú ở huyện Minh Hóa và Tuyên Hóa (Quảng Bình).
    Đặc điểm kinh tế
    Nguồn sống chính của nhóm Sách là làm ruộng, còn nhóm Rục và A rem là làm

rẫy. Ngoài ra người Chứt còn hái lượm, săn bắn, đánh cá, chăn nuôi. Nghề mộc và đan lát
là phổ biến. Đồ dùng bằng kim loại và vải vóc, y phục phải mua hoặc trao đổi. Người
Chứt không trồng bông dệt vải.

    Tổ chức cộng đồng
    Ngày nay người Chứt thường nhận mình là họ Cao, họ Đinh... Mỗi dòng họ đều có

người tộc trưởng, có bàn thờ tổ tiên chung. Trong làng, tộc trưởng nào có uy tín lớn hơn
thì được suy tôn làm trưởng làng.

    Hôn nhân gia đình
    Quan hệ vợ chồng của người Chứt bền vững, hiếm xảy ra bất hòa.
    Tục lệ ma chay
    Việc ma chay của người Chứt đơn giản, nhóm Sách có tiếp thu ảnh hưởng của

người Kinh. Theo nếp chung, tang gia tổ chức cúng bái 2-3 ngày, rồi đưa người chết đi
chôn. Mộ được đắt thành nấm đất, không có nhà mồ bên trên. Sau 3 ngày, tộc trưởng làm
lễ gọi hồn cho người chết về ngụ tại bàn thờ tổ tiên ở nhà tộc trưởng, từ đó người thân
không lai vãng chăm sóc mộ nữa.

    Văn hóa
    Kho tàng văn nghệ dân gian của người Chứt khá phong phú. Làn điệu dân ca Kà-

tưm, Kà-lềnh được nhiều người ưa thích. Vốn truyện cổ dồi dào gồm nhiều đề tài khác
nhau. Nhạc cụ có khèn bè, đàn ống lồ ô loại cho nam và loại cho nữ, sáo 6 lỗ...

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Hầu hết đã định canh định cư, nhưng các làng người Chứt thường tản mạn. Nhà
cửa không bền vững.
 



http://tieulun.hopto.org

       27.Dân tộc Chu – ru

     Tên gọi khác:Cho Ru, Ru.

    Dân số:
    Trên 10.000 người.
    Ðịa bàn cư trú:
    Phần lớn ở Ðơn Dương (Lâm Ðồng), số ít ở Bình Thuận.
    Phong tục tập quán:
    Thờ cúng tổ tiên và chỉ cúng ngoài nghĩa địa. Thờ nhiều thần liên quan đến các

nghi lễ nông nghiệp. Sống định canh định cư. Một gia đình gồm 3-4 thế hệ. Hôn nhân một
vợ, một chồng, con gái chủ động cưới, người chồng ở rể.

    Ngôn ngữ:
    Ngôn ngữ thuộc nhóm Nam đảo.
    Văn hoá:
    Làng gồm nhiều dòng họ hoặc khác tộc cư trú. Ðứng đầu là trưởng làng (Pô plây),

sau là thầy cúng. Có vốn dân ca , ca dao, tục ngữ phong phú.
    Kinh tế:
    Nghề làm ruộng lâu đời. Trồng dâu, nuôi tằm, chăn nuôi. Nghề thủ công: đan lát,

rèn và làm gốm. Nghề phụ: săn bắn, hái lượm.
 



http://tieulun.hopto.org

     28.Dân tộc Chăm

     Tên gọi khác :Chàm, Chiêm thành, Hroi
    Nhóm ngôn ngữ
    Malayô - Pôlinêxia.
    Dân số
    99.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung ở hai tỉnh Ninh Thuận và Bình Thuận. Một số nơi khác như An

Giang, Tây Ninh, Đồng Nai, thành phố Hồ Chí Minh cũng có một phần dân cư là người
Chăm; tây nam Bình Thuận và tây bắc Phú Yên có người Chăm thuộc nhóm Hroi.

    Đặc điểm kinh tế
    Đồng bào Chăm sống ở đồng bằng, có truyền thống sản xuất lúa nước là chính. Kỹ

thuật thâm canh lúa nước bằng các biện pháp giống, phân bón, thủy lợi khá thành thạo.
Đồng bào Chăm biết buôn bán. Hai nghề thủ công nổi tiếng là đồ gốm và dệt vải sợi bông.
Trước kia, người Chăm không trồng cây trong làng.

    Tổ chức cộng đồng
    Đồng bào có tập quán bố trí cư trú dân cư theo bàn cờ. Mỗi dòng họ, mỗi nhóm

gia đình thân thuộc hay có khi chỉ một đại gia đình ở quây quần thành một khoảnh hình
vuông hoặc hình chữ nhật. Trong làng các khoảnh như thế ngăn cách với nhau bởi những
con đường nhỏ. Phần lớn làng Chăm có dân số khoảng từ 1.000 người đến 2.000 người.

    Hôn nhân gia đình
    Chế độ mẫu hệ vẫn tồn tại ở người Chăm miền Trung. Tuy đàn ông thực tế đóng

vai trò to lớn trong cuộc sống nhưng chủ gia đình luôn là người đàn bà cao tuổi. Phong tục
Chăm qui định con gái theo họ mẹ. Nhà gái cưới chồng cho con. Con trai ở rể nhà vợ. Chỉ
con gái được thừa kế tài sản, đặc biệt người con gái út phải nuôi dưỡng cha mẹ già nên
được phần chia tài sản lớn hơn các chị.

    Nhà cửa
    Nhà cửa của đồng bào hầu như có rất ít đặc điểm giống nhà của các cư dân

Malayô - Pôlinêxia nào khác.
    Nói đến nhà ở của người Chăm ở Bình Thuận thì cái nhà chưa phải là cái đáng

quan tâm nhất, mà là một quần thể nhà trong một khuôn viên. Mối quan hệ của các nhà
trong quần thể này đã thể hiện quá trình dan vỡ của hình thái gia đình lớn mẫu hệ để trở
thành các gia đình nhỏ với các ngôi nhà ngắn.



http://tieulun.hopto.org

    Bộ khung của người Chăm ở Bình Thuận khá đơn giản. Vì cột cơ bản là vì ba cột
(không có kèo). Nếu là vì năm cệt thì có thêm xà ngang đầu gác lên cây đòn tay cái nơi
hai đầu cột con. Từ các kiểu vì này dần xuất hiện cây kèo và trở thành vì kèo.

    Về mặt sinh hoạt, mỗi nhà trong khuôn viên có tổ chức mặt bằng khác nhau. Song,
đồng bào cho rằng nhà thang yơ là kiểu nhà cổ nhất. Đó là nhà sản, nhưng nay sàn rất thấp
gần sát mặt đất. Đầu hồi bên trái và một phần của mặt nhỏ dành cho khách, củ nhà, kho...

    Với các nhà khách hình thức bố cục này hầu như vẫn được giữ lại. Khác chăng chỉ
là hiêm của nhà thang yơ được giữ lại. Khác chăng chỉ là cái hiên của nhà thang yơ được
bưng kín để kê phản, bàn ghế...

    Đó là nói về nhà người Chăm ở Bình Thuận, còn nhà người Chăm ở miền Nam lại
rất khác.

    - Nhà người Chăm ở An Giang: cách tổ chức mặt bằng sinh hoạt còn phảng phất
cái hình đồ sộ của nhà thang yơ ở Bình Thuận.

    - Nhà người Chăm ở Châu Đốc: Khuôn viên của nhà Chăm Châu Đốc không còn
nhiều nhà mà chỉ có nhà chính và nhà phụ kết hợp thành hình thước thợ. Chuồng trâu bò
và lợn được làm xa nhà ở.

    Nhà ở là nhà sàn, chân rất cao để phòng ngập lụt. Cách bố trí trên mặt bằng sinh
hoạt hoàn toàn khác với nhà ở Bình Thuận cũng như ở An Giang

    Trang phục
    Có những nhóm địa phương khác nhau với lối tạo dáng và trang trí riêng khó lẫn

lộn với các tộc người trong nhóm ngôn ngữ hoặc khu vực.
    + Trang phục nam



http://tieulun.hopto.org

    Vùng Thuận Hải, đàn ông lớn tuổi thường để tóc
dài, quấn khăn. Đó là loại khăn màu trắng có dệt thêu hoa văn ở các mép và hai đầu khăn
cũng như các tua vải. Khăn đội theo lối chữ nhân, hai đầu thả ra hai mang tai. Nhóm
Chăm Hroi đội khăn trắng quấn gọn trên đầu. Nam mặc áo cánh xẻ ngực màu sáng hoặc
tối. Đó là loại áo cổ tròn cài cúc. Có người mặc áo ngắn, xẻ ngực, cộc tay. Các đường viền
ở cổ sườn, hai thân trước và gấu được trang trí và đính các miếng kim loại hình tròn, có
nhóm mặc lễ phục là loại áo dài xẻ nách trắng hoặc đỏ. Trang phục cổ truyền là chiếc váy
và quần.

    + Trang phục nữ
    Về cơ bản, phụ nữ các nhóm Chăm thường đội khăn. Cách hoặc là phủ trên mái

tóc hoặc quấn gọn trên đầu, hoặc quấn theo lối chữ nhân, hoặc với loại khăn to quàng từ
đầu rồi phủ kín vai. Khăn đội đầu chủ yếu là màu trắng, có loại được trang trí hoa văn
theo lối viền các mép khăn (khăn to), nhóm Chăm Hroi thì đội khăn màu chàm. Lễ phục
thường có chiếc khăn vắt vai ngoài chiếc áo dài màu trắng. Đó là chiếc khăn dài tới 23m
vắt qua vai chéo xuống hông, được dệt thêu hoa văn cẩn thận với các màu đỏ, trắng, vàng
của các mô tip trong bố cục của dải băng.

    Nhóm Khánh Hòa và một số nơi, chị em mặc quần bên trong áo dài. Nhóm Chăm
Hroi mặc váy quấn (hở) có miếng đáp sau váy. Nhóm Quảng Ngãi mặc áo cánh xẻ ngực,
cổ đeo vòng và các chuỗi hạt cườm.

    Trang phục Chăm, vì có nhóm cơ bản là theo đạo Hồi nên cả nam và nữ lễ phục
thiên về màu trắng. Có thể thấy đặc điểm trang phục là lối tạo hình áo (khá điển hình) là
lối khoét cổ và can thân và nách từ một miếng vải khổ hẹp (hoặc can với áo dài) thẳng ở
giữa làm trung tâm áo cho cả áo ngắn và áo dài. Mặt khác có thể thấy ở đây duy nhất là
tộc còn thấy nam giới mặc váy ở nước ta với lối mang trang phục và phong cách thẩm mỹ
riêng.
 



http://tieulun.hopto.org

       29.Dân tộc Co

     Tên gọi khác :Cor, Col, Cùa, Trầu
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    22.600 người.
    Cư trú
    Cư trú chủ yếu ở huyện Trà My (tỉnh Quảng Nam - Đà Nẵng) và huyện Trà Bồng

(tỉnh Quảng Ngãi).
    Đặc điểm kinh tế
    Người Co làm rẫy là chính. Đồng bào trồng lúa, ngô, sắn và nhiều loại cây khác.

Đặc biệt, cây quế Quảng là đặc sản truyền thống ở Trà My. Quế ở vùng người Co có chất
lượng và năng suất cao được các địa phương trong nước và nhiều nơi trên thế giới biết
tiếng. Hàng năm quế đem lại nguồn thu đáng kể cho người Co.

    Tổ chức cộng đồng

    Từng làng của người Co có tên gọi riêng theo tên người trưởng làng hoặc tên sông,
suối, tên đất, tên rừng.

    Trong xã hội Co, các bô lão luôn được nể trọng. Ông già được suy tôn làm trưởng
làng phải là người hiểu biết phong tục, giàu kinh nghiệm sản xuất và ứng xử xã hội, được
dân làng tín nhiệm cao và thuộc dòng họ có công lập làng. Người Co xưa kia không có tên
gọi của mỗi dòng họ, về sau đồng bào nhất loạt mang họ Đinh. Từ mấy chục năm nay,
người Co lấy họ Hồ của Bác Hồ.

    Hôn nhân gia đình
    Thanh niên nam nữ Co được hiểu nhau trước khi kết hôn. Việc cưới xin đơn giản,

không tốn kém nhiều. Sau lễ cưới, cô dâu về ở nhà chồng. Trước đây, hầu như người Co
không lấy vợ, lấy chồng thuộc tộc người khác, nay dân tộc Co đã có những dâu, rể là
người Kinh, Xơ-đăng, Hrê...



http://tieulun.hopto.org

    Văn hóa
    Người Co thích múa hát, thích chơi chiêng, cồng, trống. Các điệu dân ca phổ biến

của đồng bào là Xru, Klu và Agiới. Các truyện cổ của người Co truyền miệng từ đời này
sang đời khác luôn làm say lòng cả người kể và người nghe.

    Nhà cửa
    Trước kia vòng rào làng được dựng lên cao, dày, chắc chắn với cổng ra vào đóng

mở theo qui định chặt chẽ, với hệ thống chông thò, cạm bẫy để phòng thủ... Tùy theo số
dân mà làng có một hay vài một nhà ở, dài ngắn, rộng hẹp khác nhau. Thường nóc cũng là
làng vì rất phổ biến hiện tượng làng chỉ có một nóc nhà. Nay vẫn thấy có nóc dài tới gần
100m.

    Người Co ở nhà sàn. Dân làng góp sức làm chung ngôi nhà sau đó từng hộ được
chia diện tích riêng phù hợp với nhu cầu sử dụng. Ngôi nhà có thể nối dài thêm cho những
gia đình đến nhập cư sau. Dưới gầm sàn xếp củi, nhốt lợn, gà.

    Hầu hết đồng bào đã và đang chuyển sang làm nhà đất. Không ít người ưu kiểu
nhà "xuyên trĩnh" ở đồng bằng miền Trung.

    Xưa kia, khi dân làng phát triển đông đúc mà việc nối nhà dài ngôi nhà thêm nữa
không thuận tiện cũng không muốn chia làng mới thì họ kiến trúc kiểu "nhà kép", mở
rộng theo chiều ngang. Như vậy là người Co đã đặt song song mặt hành mặt bằng sinh
hoạt của hai dãy nhà, phần gưl của chúng ghép liền với nhau, tạo thành khoảng rộng dài ở
giữa gồm gưl và truôk càn hai dãytum ở đôi bên.

    Trang phục
    Người Co không dệt vải, vì vậy vải và đồ may mặc đều mua của nơi khác, phần

lớn là mua của người Kinh và người Xơ-đăng. Theo sắc phục truyền thống, nam giới
thường ở trần, đóng khố, nữ quấn váy, mặc áo cộc tay, yếm. Trời lạnh mỗi người khoác
tấm vải dài, rộng. Đồng bào thích đeo vòng cổ, vòng tay, hoa tai bằng đồng hoặc bạc,
nhưng thích nhất là bằng hạt cườm. Phụ nữ quấn nhiều vòng cườm các màu quanh eo
lưng.
 



http://tieulun.hopto.org

    30.Dân tộc Cống

     Tên gọi khác :Xắm Khống, Mông Nhé, Xá Xeng

    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    1.300 người.
    Cư trú
    Huyện Mường Tè tỉnh Lai Châu. Hiện nay, phần lớn người Cống cư trú ven sông

Đà.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Cống sống chủ yếu bằng nghề làm nương rẫy, canh tác theo lối phát rừng,

đốt, chọc lỗ tra hạt giống. Gần đây, đồng bào đã làm nương bằng cuốc và sử dụng trâu, bò
làm sức kéo. Nhiều thức ăn của đồng bào là tìm kiếm ở trong rừng, kiếm cá dưới suối chủ
yếu bắt bằng tay hoặc bả thuốc độc lá cây.

    Phụ nữ Cống không biết nghề dệt, chỉ trồng bông đem đổi lấy vải. Song nam nữ
đều đan lát giỏi, có nghề đan chiếu mây nhuộm đỏ.

    Tổ chức cộng đồng

    Mỗi họ của người Cống có một trưởng họ, có
chung một kiêng cữ, có chung quy định về chỗ đặt bàn thờ tổ tiên và cách cúng bái. Trong



http://tieulun.hopto.org

từng gia đình, người chồng, người cha giữ vai trò đứng đầu, khi người cha chết thì con trai
cả thay thế.

    Hôn nhân gia đình
    Trước kia chỉ trai gái người Cống mới lấy nhau, nay đã có một số dâu rể là người

Thái, Hà Nhì... Theo phong tục Cống, người cùng họ phải cách nhau bảy đời mới được
lấy nhau. Việc cưới xin do nhà trai chủ động. Sau lễ dạm hỏi, chàng trai bắt đầu ở rể vài
năm, còn cô gái bắt đầu búi tóc ngược lên đỉnh đầu, đó là dấu hiệu đã có chồng. Thường
họ sinh vài đứa con mới cưới. Nhà trai phải có bạc trắng làm lễ cưới nộp cho nhà gái, còn
nhà gái phải cho của hồi môn để cô dâu đem về nhà chồng. Iít ngày sau lễ đón dâu, đôi vợ
chồng mới đến nhà bố mẹ vợ làm lễ lại mặt.

    Văn hóa
    Nền văn nghệ dân gian Cống khá phong phú. Với các làn điệu dân ca sâu lắng

người ta hát vào dịp lễ hội vui chung.
    Nhà cửa
    Người Cống thường ở nhà sàn, nhà nào cũng ngăn ra thành 3-4 gian, gian giữa là

nơi tiếp khách, chỉ có một cửa ra vào ở đầu hồi và một cửa sổ ở gian giữa.
    Trang phục
    Chủ yếu biểu hiện qua trang phục nữ. Ống tay áo trang trí giống Hà Nhì. Cổ trong

giống cư dân Việt Mường, cúc giống phong cách Môn - Khơ me. Váy đen, khăn đen
không trang trí.
 



http://tieulun.hopto.org

    31.Dân tộc Cơ - ho

     Tên gọi khác:Xrê, Nộp, Cơ lon, Chil, Lát, Tring

    Dân số:
    Gần 100.000 người.
    Ðịa bàn cư trú:
    Cao nguyên Di Linh.
    Phong tục tập quán:
    Thờ nhiều thần linh như thần Mặt Trời, thần Núi, thần Sông... Sống định cư.
    Hôn nhân gia đình

    Người con gái đóng vai trò chủ động
trong hôn nhân. Hôn nhân một vợ, một chồng bền vững, đôi vợ chồng sống tại nhà vợ.

    Ngôn ngữ:
    Thuộc nhóm ngôn ngữ  Môn - Khmer.
    Văn hoá:
    Thơ được gọi là Tampla, giàu chất trữ tình. Có nhiều vũ khúc cổ truyền thường

trình diễn trong các dịp lễ hội. Nhạc cụ cổ truyền: Chiêng, trống da nai, khèn bầu, khèn
môi, đàn 6 dây...

    Kinh tế:
    Sống chủ yếu bằng lúa rẫy và lúa nước. Công cụ làm rẫy gồm rìu,    xà gạt, xà

bách, gậy chọc lỗ...
 



http://tieulun.hopto.org

    32.Dân tộc Cơ Lao

     Tên gọi khác :Ke Lao
    Nhóm ngôn ngữ
    Ka đai

    Dân số
    1.500 người.
    Cư trú
    Tập trung ở huyện Đồng Văn và Hoàng Su Phìn (tỉnh Hà Giang).
    Đặc điểm kinh tế
    Ơở Đồng Văn, người Cờ Lao làm nương, gieo trồng ngô ở hốc núi đá. Ơở Hoàng

Su Phi, đồng bào làm ruộng nước và nương núi đất, trồng lúa là chính. Nghề thủ công phổ
biến của đồng bào là đan lát và làm đồ gỗ, sản phẩm là phên, cót, nong, bồ, bàn ghế, yên
ngựa v.v...

    Tổ chức cộng đồng
    Mỗi bản người Cờ Lao có khoảng 15-20 nhà. Mỗi nhà là một gia đình nhỏ gồm vợ

chồng và con cái, con trai có vợ ít khi ở chung với bố mẹ.
    Mỗi nhóm Cờ Lao có một số họ nhất định. Các con đều theo họ cha.

    Hôn nhân gia đình
    Theo phong tục con trai cô được lấy con gái cậu. Phụ nữ Cờ Lao khi mang thai

thường kiêng cữ cẩn thận để sinh đẻdễ, con khỏe mạnh. Ơở vùng Đồng Văn, người Cơ
Lao đốt nhau của đứa trẻ sơ sinh thành than rồi đem bỏ vào hốc đá trên rừng, tránh để cho
chó hay lợn giẫm vào. Đứa trẻ sinh ra được 3 ngày 3 đêm (nếu là con trai), 2 ngày 3 đêm
(nếu là con gái), thì bố mẹ làm lễ đặt tên cho con. Đứa con đầu lòng được bà ngoại đặt tên
cho. Người Cờ Lao chết đi được làm lễ chôn cất và lễ chay. Người Cờ Lao có tục khi chôn
cất thì xếp đá thành từng vòng quanh mộ (mỗi vòng đá tương ứng với 10 tuổi của người
chết), rồi lấp đất kín những vòng đá ấy.

    Văn hóa



http://tieulun.hopto.org

    Hàng năm người Cơ Lao có những
ngày lễ, tết theo âm lịch như 3 tháng 3, 5 tháng 5, 15 tháng 7, 9 tháng 9 v.v... và tết
Nguyên đán là lớn nhất.

    Nhà cửa
    Người Cơ Lao ở nhà đất thường ba gian hai chái. Mái lợp tranh. Ơở Hoàng Su Phì

đôi khi người ta lợp bằng những máng nứa theo kiểu lợp ngói âm dương. Vách đan bằng
nứa, có khi người ta đan bằng những cây gỗ nhỏ...

    Trang phục
    Cá tính trang phục không rõ ràng chịu ảnh hưởng của trang phục (hay gần gũi) với

cư dân thuộc nhóm ngôn ngữ Tày - Thái như (Tày, Nùng Giáy...) về kỹ thuật và phong
cách mỹ thuật.

    + Trang phục nam
    Đàn ông Cờ Lao mặc quần như nhiều dân tộc vùng biên giới phía Bắc
    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Cờ Lao mặc quần, áo dài 5 thân cài nách, dài quá đầu gối, được trang trí

bằng nhiều miếng vải khác màu khâu đáp lên ngực áo từ giữa ngực sang nách phải, theo
mép xẻ.
 



http://tieulun.hopto.org

      33.Dân tộc Hà Nhì

     Tên gọi khác :U Ní, Xá U Ní

    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    12.500 người.
    Cư trú
    Cư trú ở các tỉnh Lai Châu và Lào Cai
    Đặc điểm kinh tế
    Nguồn gốc chính của đồng bào là trồng lúa, có nơi làm ruộng, có nơi làm nương

rẫy. Hà Nhì là một trong những dân tộc có truyền thống khai khẩn ruộng bậc thang và đào
mương đắp đập lấy nước, dùng trâu bò cày kéo và làm vườn cạnh nhà...

    Chăn nuôi là một nghề phát triển. Các nghề thủ công như đan lát, dệt vải cũng rất
phổ biến. Phần đông người Hà Nhì tự túc được vải mặc.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Hà Nhì hiện nay đã định cư, mỗi bản có khi đông tới 60 hộ. Người Hà Nhì

có nhiều họ, mỗi họ gồm nhiều chi. Dịp tết hàng năm có tục cả dòng họ tụ tập lại nghe
người già kể tộc phả của mình, có dòng họ nhớ được về xưa tới 40 đời.

    Tên của người Hà Nhì thường đặt theo tập tục là lấy tên người cha, hoặc tên con
vật ứng với ngày sinh của người ấy làm tên đệm.

    Hôn nhân gia đình
    Trai gái Hà Nhì được tìm hiểu nhau trước khi kết hôn. Mỗi cặp vợ chồng, phải trải

qua hai lần cưới. Ngay sau lần cưới trước, họ đã thành vợ chồng, cô dâu về nhà chồng và
theo phong tục ở Lai Châu cô dâu phải đổi họ theo chồng. Cũng ở Lai Châu, có nơi lại ở
rể. Lần cưới thứ hai được tổ chức khi họ làm ăn khấm khá và thường là khi đã có con.

    Tục lệ ma chay
    Phong tục ma chay của các vùng không hoàn toàn giống nhau, nhưng có một số

điểm chung: khi trong nhà có người chết, phải dỡ bỏ tấm liếp (hay rút một vài nan) của
buồng người đó, phá bàn thờ tổ tiên, làm giường đặt tử thi ở bếp, chọn ngày giờ tốt mới
chôn. Người Hà Nhì không có nghĩa địa chung của bản, kiêng lấp đất lẫn cỏ tươi xuống
huyệt, không rào dậu hay dựng nhà mồ, chỉ xếp đá quanh chân mộ...

    Văn hóa
    Người Hà Nhì có nhiều truyện cổ, có cả truyện thơ dài. Nam nữ thanh niên có điệu

múa riêng, đều theo nhịp tấu, nhạc cụ gõ. Trai gái Hà Nhì tỏ tình thường dùng các loại
khèn lá, đàn môi, sáo dọc. Các thiếu nữ thích thổi am-ba, mét-du, tuy-húy hay nát-xi vào



http://tieulun.hopto.org

ban đêm. Con trai gảy đàn La Khư. Ngày lễ hội còn có trống, thanh la, chập cheng góp
vui. Người Hà Nhì có nhiều loại bài hát: các bà mẹ hát ru, thanh niên nam nữ hát đối... Có
hát đám cưới, hát đám ma, hát mừng nhà mới, hát tiếp khách quí, hát trong ngày tết... Bài
hát đám cưới của người Hà Nhì ở Mường Tè (Lai Châu) dài tới 400 câu.

    Nhà cửa
    Qua việc so sánh đối chiếu những tài liệu về nhà cửa của cá dân tộc này thì thấy

rằng chỉ có nhà của người Hà Nhì là có những đặc trưng rõ rệt hơn. Tính thống nhất của
các đặc trưng này còn được thể hiện trên những địa bàn khác nhau.

    Nhà ở cổ truyền của người Hà Nhì là nhà đất. Bộ khung nhà khá đơn giản. Vì kèo
cơ bản là kiểu vì kèo ba cột. Nhà có hiên rộng, người ta còn làm thêm một cột hiên nên trở
thành vì bốn cột. Tường trình rất dày. Nhà không có cửa sổ, của ra vào cũng ít, phổ biến là
chỉ có một cửa ra vào mở ở mặt trước nhà và lệch về một bên.

    Mặt bằng sinh hoạt: nhà thường ba gian, ít nhà bốn gian. Có hiên rộng ở mặt trước
nhà. Trong nhà chia theo chiều dọc: nữa nhà phía sau là các phòng nhỏ. Nửa nhà phía
trước để trồng, một góc nhà có giường dành cho khách, ở đây còn có bếp phụ. Cũng có
trường hợp hiên được che kín như là một hành lang hẹp thì cửa mở ở chính giữa. Những
trường hợp như thế này thuộc về gian chính giữa hoặc thêm một gian bên cạnh có sàn cao
khoảng 40cm để dành cho khách, ở đây cũng có bếp phụ.

    Trang phục
    Phong cách trang phục giống các dân tộc trong cùng nhóm ngôn ngữ, và có phần

không điển hình ở phong cách trang trí. Váy đen, chỉ có mũ, khăn hai ống tay và nẹp áo
phụ nữ có trang trí. Trang trí ở ống tay giống phong cách Lô lô và Hmông.
 



http://tieulun.hopto.org

    34.Dân tộc Hoa

     Tên gọi khác :Triều Châu, Phúc Kiến, Quảng Đông, Hải Nam, Hạ, Xạ Phang..
    Nhóm ngôn ngữ
    Hoa
    Dân số
    900.000 người.
    Cư trú
    Sinh sống ở nhiều nơi từ Bắc đến Nam, ở cả nông thôn và thành thị
    Đặc điểm kinh tế
    Người Hoa làm nhiều nghề nghiệp khác nhau: nông nghiệp, thủ công nghiệp, công

nhân, viên chức, giáo viên, buôn bán, làm muối, đánh cá, v.v... Nông dân Hoa có truyền
thống trồng lúa lâu đời, có kinh nghiệm sản xuất, tạo ra được những nông cụ tốt: cày, bừa
dùng đôi trâu kéo, hái gặt lúa, cuốc, thuổng... Nhiều nghề gia truyền của người Hoa đã nổi
tiếng từ lâu.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Hoa thường cư trú tập trung thành làng xóm hoặc đường phố, tạo thành khu

vực đông đúc và gắn bó với nhau. Trong đó các gia đình cùng dòng họ thường ở quây
quần bên nhau.

    Hôn nhân gia đình
    Trong gia đình người Hoa, chồng (cha) là chủ hộ, chỉ con trai được thừa kế gia tài

và con trai cả luôn được phần hơn. Cách đây khoảng 40-50 năm vẫn còn những gia đình
lớn có tới 4-5 đời, đông tới vài chục người. Nay họ sống theo từng gia đình nhỏ.

    Hôn nhân ở người Hoa do cha mẹ quyết định, nạn tảo hôn thường xảy ra. Khi tìm
vợ cho con, người Hoa chú trọng đến sự "mông đăng, hộ đối" giữa hai gia đình và sự
tương đồng về hoàn cảnh kinh tế cũng như về địa vị xã hội.

    Tục lệ ma chay
    Việc ma chay theo phong tục Hoa phải trải lần lượt các bước: lễ báo tang, lễ phát

tang, lễ khâm liệm, lễ mở đường cho hồn người chết, lễ chôn cất, lễ đưa hồn người chết
đến cõi "Tây thiên Phật quốc", lễ đoạn tang.

    Văn hóa
    Người Hoa thích hát "sơn ca" (san cưa), gồm các chủ đề khá phong phú: tình yêu

trai gái, cuộc sống, quê hương, tinh thần đấu tranh... Ca kịch cũng là một hình thức sinh
hoạt nghệ thuật đồng bào ưa chuộng. Nhạc cụ có kèn, sáo, nhị, hồ, trống, thanh la, não
bạt, đàn tỳ bà, tam thập lục... Ngày tết thường biểu diễn múa sư tử, múa quyền thuật. Lễ
hội cũng là dịp tổ chức chơi đu, đua thuyền, vật, đánh cờ...

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Nhà cổ truyền của người Hoa có những đặc trưng mang dấu ấn của người phương
Bắc rất rõ. Kiểu nhà "hình cái ấn" là rất điển hình. Nhà hình cái ấn của người Hoa bên
Trung Quốc và ảnh 1: nhà người Hoa ở Quảng Ninh. Nhà thường năm gian đứng (không
có chái). Bộ khung với vì kèo đơn giản, tường xây gạch một rất dày (30-40cm). mái lợp
ngói âm dương.

    Mặt bằng sinh hoạt: nhà chính bao giờ
cũng thụt vào một chút tạo thành một cái hiên hẹp. Gian chính giữa là nơi đặt bàn thờ tổ
tiên, đồng thời còn là nơi tiếp khách. Các gian bên đều có tường ngăn cách với nhau.

    Đến nay nhà người Hoa đã có nhiều thay đổi: có một số kiểu nhà là biến dạng của
nhà cổ truyền. Nhưng cũng có những kiểu nhà, người Hoa tiếp thu của người Tày hay
người Việt.

    Ở Quảng Ninh, một số cư dân Hoa chuyên đánh cá ven biển thuyền đồng thời
cũng là nhà.

    Riêng đồng bằng sông Cửu Long, người Hoa còn có nhà sàn.
    Trang phục
    Trong cách ăn mặc, đàn ông dùng quần áo như đàn ông Nùng, Giáy, Mông, Dao...

Đàn bà mặc quần, áo 5 thân cài cúc vài ở bên nách phải, dài trùm mông, áo cộc tay cũng 5
thân. Các thầy cúng có y phục riêng khi làm lễ. Nón, mũ, ô là các đồ đội trên đầu thông
dụng của người Hoa.
 



http://tieulun.hopto.org

    35.Dân tộc Hrê

     Tên gọi khác :Chăm Rê, Chom Krẹ, Lùy
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    95.000 người.
    Cư trú
    cư trú chủ yếu ở miền tây tỉnh Quảng Ngãi và Bình Định
    Đặc điểm kinh tế
    Người Hrê làm lúa nước từ lâu đời, kỹ thuật canh tác lúa nước của đồng bào tương

tự như vùng đồng bằng Nam Trung bộ. Đồng bào chăn nuôi trước hết nhằm phục vụ các
lễ cúng bái, riêng trâu còn được dùng để kéo cày, bừa. Nghề đan lát, dệt khá phát triển,
nhưng nghề dệt đã bị mai một qua mấy chục năm gần đây.

    Tổ chức cộng đồng
    Trong làng người Hrê, "già làng" có uy tín cao và đóng vai trò quan trọng. Dưới

thời phong kiến người Hrê nhất loạt đặt họ Đinh, gần đây một số người lấy họ Nguyễn,
Hà, Phạm... Hình thức gia đình nhỏ rất phổ biến ở dân tộc Hrê.

    Văn hóa

    Người Hrê cũng có lễ đâm trâu như



http://tieulun.hopto.org

phong tục chung ở Trường Sơn - Tây Nguyên. Người Hrê thích sáng tác thơ ca, ham mê
ca hát và chơi các loại nhạc cụ. Ka-choi và Ka-lêu là làn điệu dân ca quen thuộc của đồng
bào. Truyện cổ đề cập đến tình yêu chung thủy, cuộc đọ tài trí giữa thiện và ác, giàu và
nghèo, rất hấp dẫn các thế hệ từ bao đời nay. Nhạc cụ của người Hrê gồm nhiều loại: đàn
Brook, Ching Ka-la, sáo ling la, ống tiêu ta-lía, đàn ống bút của nữ giới, khèn ra-vai, ràng
ngói, pơ-pen, trống... Những nhạc cụ được đồng bào quí nhất là chiêng, cồng, thường
dùng bộ 3 chiếc, hoặc 5 chiếc, với các nhịp điệu tấu khác nhau.

    Nhà cửa
    Hrê xưa ở nhà sàn dài. Nay hầu như nhà dài không còn nữa. Nóc nhà có hai mái

chính lợp cỏ tranh, hai mái phụ ở hai đầu hồi thụt sâu vào trong hai mái chính. Mái này có
lớp ngoài còn thêm một lớp nạp giống như ở vách nhà. Chỏm đầu đốc có "bộ sừng" trang
trí với các kiểu khác nhau. Vách, lớp trong bằng cỏ tranh, bên ngoài có một lớp nẹp rất
chắc chắn. Hai gian đầu hồi để trống.

    Bộ khung nhà kết cấu đơn giản giống như nhà của nhiều cư dân khác ở Tây
Nguyên.

    Trong nhà (trừ hai gian đầu hồi) không có vách ngăn. Với nhà người Hrê còn có
đặc điểm ít thấy ở nhà các dân tộc khác: thường thì nhà ở cửa mặt trước hoặc hai đầu hồi.
Mặt trước nhà nhìn xuống phía đất thấp, lưng nhà dựa vào thế đất cao. Người nằm trong
nhà đầu quay về phía đất cao. Nhưng với người Hrê thì hoàn toàn ngược lại.

    Gian hồi bên phải (nhìn vào mặt nhà) dành cho sinh hoạt của nam và khách. Gian
hồi bên trái  dành cho sinh hoạt của nữ. Giáp vách gian hồi bên phải đặt bếp chính. Gian
chính giữa đặt bếp phụ. Gian giáp vách với gian hồi bên trái đặt cối giã gạo.

    Trang phục
    Có biểu hiện giống người Kinh. Có cá tính tộc người song không rõ nét. Trước kia

đàn ông Hrê đóng khố, mặc áo cánh ngắn đến thắt lưng hoặc ở trần, quấn khăn; đàn bà
mặc váy hai tầng, áo 5 thân, trùm khăn. Nam, nữ đều búi tóc cài trâm hoặc lông chim.
Ngày nay, người Hrê mặc quần áo như người Kinh, riêng cách quấn khăn, trùm khăn vẫn
như xưa. Phần lớn nữ giới vẫn mặc váy, nhưng may bằng vải dệt công nghiệp. Người Hrê
thích đeo trang sức bằng đồng, bạc, hạt cườm; nam nữ đều đeo vòng cổ, vòng tay, nữ có
thêm vòng chân và hoa tai. Tục cà răng đã dần dần được xóa bỏ.

   
 



http://tieulun.hopto.org

    36.Dân tộc Kháng

     Tên gọi khác: Xá Khao, Xá Xúa, Xá Đón, Xá Dâng, Xá Hộc, Xá Aỏi, Xá Bung,
Quảng Lâm.

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số

    4.000 người.
    Cư trú
    Sơn La và Lai Châu
    Đặc điểm kinh tế
    Người Kháng làm rẫy theo lối chọc lỗ tra hạt, trồng nhiều lúa nếp làm lương thực

chính, nay nhiều nơi chuyển sang cày bừa đất, gieo hạt, có ruộng bậc thang nhưng không
nhiều. Đồng bào chăn nuôi gà, lợn, trâu là phổ biến. Đồ đan : ghế, rổ, rá, nia, hòm, gùi...
và thuyền độc mộc kiểu đuôi én của đồng bào được người Thái ưa dùng. Người Kháng
thường dùng loại gùi một quai, đeo qua trán.

    Đồng bào trồng bông rồi đem bông đổi lấy vải và đồ mặc của người Thái.
    Hôn nhân gia đình
    Tục cưới xin của người Kháng lần lượt trải qua các lễ thức sau: dạm hỏi, xin ở rể,

cưới. Lễ cưới lần đầu được tổ chức cho chàng trai đi ở rể. Lễ cưới lần hai, đưa dâu về nhà
chồng để gây dựng gia đình riêng. Người cậu có vai trò đặc biệt trong việc dựng vợ gả
chồng cho cháu.

    Tục lệ ma chay
    Theo phong tục Kháng, người chết được chôn cất chu đáo, trên mộ có nhà mồ, có

các đồ vật dành cho người chết: hòm đựng quần áo, giỏ cơm, ống hút rượu, bát, đũa, v.v...,
phía đầu mộ chôn một cột cao 4-5 mét, trên đỉnh có con chim gỗ và treo chiếc áo của vợ
hay chồng người chết.



http://tieulun.hopto.org

    Văn hóa
    Người Kháng có nhiều truyền thuyết dân gian,sử thi đặc sắc
    Nhà cửa
    Người Kháng ở nhà sàn. Nhà thường có 3 gian 2 chái, mái kiểu mu rùa và hai cửa

ra vào ở hai đầu nhà, 2 cửa sổ ở hai vách bên. Trước kia, mái ở hai đầu hồi thường được
làm thẳng, hiện nay nhiều nơi đã làm mới hình mái rua như nhà Thái Đen. Mỗi nhà có hai
bếp lửa (một bếp để nấu ăn hàng ngày, còn một bếp để sưởi và để nấu đồ cúng khi bố mẹ
chết).

    Trang phục
    Cá tính tộc người mờ nhạt giống phong cách trang phục Thái đen. Phụ nữ nhuộm

răng đen, ăn trầu.
 



http://tieulun.hopto.org

    37.Dân tộc Khơ me

     Tên gọi khác :Cur, Cul, Cu, Thổ, Việt gốc Miên, Khơ me Krôm.
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    1.000.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung tại các tỉnh Sóc Trăng, Vĩnh Long, Trà Vinh, Cần Thơ, Kiên Giang,

An Giang.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Khmer đã biết thâm canh lúa nước từ lâu đời. Đồng bào biết chọn giống

lúa, biết làm thủy lợi và lợi dụng thủy triều để thau chua, xổ phèn cải tạo đất, có địa
phương trồng nhiều dưa hấu. Đồng bào cũng phát triển kinh tế toàn diện như chăn nuôi
trâu bò để cày kéo, nuôi lợn, gà, vịt đàn, thả cá và phát triển các nghề thủ công như dệt,
gốm, làm đường từ cây thốt nốt.

    Văn hóa
    Từ lâu và hiện nay, chùa Khmer là tụ điểm sinh hoạt văn hóa - xã hội của đồng

bào. Trong mỗi chùa có nhiều sư (gọi là các ông lục) và do sư cả đứng đầu. Thanh niên
người Khmer trước khi trưởng thành thường đến chùa tu học để trau dồi đức hạnh và kiến
thức. Hiện nay ở Nam Bộ có trên 400 chùa Khmer. Nhà chùa thường dạy kinh nghiệm sản
xuất, dạy chữ Khmer.

    Đồng bào Khmer có tiếng nói và chữ viết riêng, nhưng cùng chung một nền văn
hóa, một lịch sử bảo vệ và xây dựng tổ quốc Việt Nam. Đồng bào Khmer sống xen kẽ với
đồng bào Kinh, Hoa trong các phum, sóc, ấp.

    Đồng bào Khmer Nam Bộ có nhiều phong tục tập quán và có nền văn hóa nghệ
thuật rất độc đáo. Những chùa lớn thường có đội trống, kèn, đàn, có đội ghe ngo... Hàng
năm người Khmer có nhiều ngày hội, ngày tết dân tộc.

    Đồng bào Khmer có các ngày lễ lớn là Chôn Chơ nam thơ mây (năm mới), lễ Phật
đản, lễ Đôn ta (xá tội vong nhân), Oóc bom boóc (cúng trăng).



http://tieulun.hopto.org

    Nhà cửa
    Người Khơ me vốn ở nhà sàn, nhưng nay nhà sàn chỉ còn lại rất ít ở dọc biên giới

Việt - Campuchia và một số nhỏ trong các chùa phật giáo Khơ me là nơi hội họp sư sãi và
tín đồ... Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt của nhà Khơ me khá đơn giản

    Nay số đông người Khơ me ở nhà đất. Bộ khung nhà đất được làm khá chắc chắn.
Nhiều nơi làm theo kiểu vì kèo của nhà Việt cùng địa phương. Trong nhà được bài trí như
sau: Nhà chia làm hai phần theo chiều ngang, một phần làm nơi ở, một phần dành cho bếp
núc. Phần dành để ở lại chia thành hai phần theo chiều dọc: phần phía trước, ở giữa kê bàn
ghế tiếp khách, bên cạnh thường có tủ kính đựng những chiếc gối thêu vừa để trang trí
vừa tiện dùng có khách. Sau bộ bàn ghế tiếp khách là bàn thờ Phật. Nữa sau, bên phải là
buồng của vợ chồng chủ nhà. Về bên trái là phòng con gái.

    Trang phục
    Trang phục cổ truyền có cá tính ở lối mặc váy và phong cách trang phục gắn với

tín giáo đạo Phật.
    + Trang phục nam
    Thường nhật nam giới trung niên và người già thường mặc bộ bà ba đen, quấn

khăn rằn trên đầu. Trong dịp lễ, tết họ mặc áo bà ba trắng, quần đen (hoặc áo đen, quàng
khăn quàng trắng chéo ngang hông vắt lên vai trái. Trong đám cưới chú rể thường mặt bộ
"xà rông" (hôl) và áo ngắn bỏ ngoài màu đỏ. Đây là loại áo xẻ ngực, cổ đứng cài cúc,
quàng khăn trắng vắt qua vai trái và đeo thêm 'con dao cưới' (kầm pách) với ý nghĩa bảo
vệ cô dâu. Thanh niên hiện nay khi ở nhà thường không mặc áo và quấn chiếc 'xà rông' kẻ
sọc.



http://tieulun.hopto.org

    + Trang phục nữ
    Cách đây ba, bốn mươi năm phụ nữ Khơ Me Nam Bộ thường mặc 'xăm pốt' (váy).

Đó là loại váy bằng tơ tằm, hình ống (kín). Chiếc váy điển hình là loại xăm pốt chân khen,
một loại váy hở, quấn quanh thân nhưng khác nhiều tộc người khác cũng có loại váy này
là cách mang váy vào thân. Đó là cách mang luồn giữa hai chân từ sau ra trước, rồi kéo
lên dắt cạnh hông tạo thành như chiếc quần ngắn và rộng. Nếu cách tạo hình váy và một
số mô tip hoa văn trên váy có thể có sự tiếp xúc với các tộc người khác thì cách mặc váy
này có thể xem là đặc trưng độc đáo của Khơ Me Nam Bộ. Họ thường mặc váy trong
những ngày lễ lớn, mỗi ngày mặc một màu khác nhau trong suốt tuần lễ đó. Đó là loại
xăm pốt pha muông.

    Ngày nay các loại trên ít thấy, có khả chăng chỉ trên sân khấu cổ truyền mà thôi.
Người Khơ Me có kỹ thuật nhuộm vải đen tuyền bóng lâu phai từ quả mặc lưa để may
trang phục. Thường nhật hiện nay người Khơ Me ảnh hưởng văn hóa Kinh qua trang
phục. Trong lễ, Tết lại mặc loại áo dài giống người Chăm. Ngoài ra phụ nữ Khơ Me còn
phổ biến loại khăn Krama dệt ô vuông màu xanh, đỏ trên nền trắng. Ngày cưới các cô dâu
thường mặc chiếc xăm pốt hôl màu tím sẫm hay hồng cánh sen, áo dài tăm pông màu đỏ
thẩm, quàng khăn chéo qua người, đội mũ pkel plac hay loại mũ tháp nhọn nhiều tầng
bằng kim loại hay giấy bồi.
 



http://tieulun.hopto.org

      38.Dân tộc Khơ Mú

     Tên gọi khác :Xá Cẩu, Mứn Xen, Pu Thênh, Tềnh, Tày Hạy
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer

    Dân số
    43.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung ở các tỉnh Nghệ An, Lai Châu, Sơn La, Thanh Hóa, Yên Bái.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Khơ Mú sống chủ yếu bằng kinh tế nương rẫy. Cây trồng chính là ngô,

khoai, sắn. Trong canh tác, đồng bào dùng dao, rìu, gậy chọc hốc là chính. Hái lượm săn
bắn giữ vị trí quan trọng, nhất là lúc giáp hạt. Đồng bào nuôi gia súc, gia cầm chỉ để phục
vụ dịp lễ lạt, tiếp khách. Nghề đan lát phát triển. Đồng bào đan các đồ dùng để vận
chuyển, chứa lương thực... Người Khơ Mú không phát triển nghề dệt vải, nên thường mua
quần áo, váy của người Thái để mặc.

    Tổ chức cộng đồng
    Các họ của người Khơ Mú thường mang tên một loài thú, một loài chim hay một

thứ cây nào đó. Mỗi dòng họ coi thú, chim, cây ấy là tổ tiên ban đầu của mình và họ kiêng
giết thịt và ăn thịt các loại động, thực vật này. Mỗi dòng họ có huyền thoại kể về lai lịch
của tổ tiên chung, người cùng dòng họ coi nhau là anh em ruột thịt.

    Hôn nhân gia đình



http://tieulun.hopto.org

    Ở gia đình người Khơ Mú, vợ chồng bình đẳng,
chung thủy. Người Khơ Mú có tục cưới rể một năm, sau đó mới đưa vợ về nhà mình. Khi
ở nhà vợ, người chồng đổi họ theo vợ, còn nếu có con thì con theo họ mẹ, trái lại khi về
nhà chồng thì vợ phải đổi họ theo chồng và các con lại mang họ bố. Người cùng dòng họ
không được lấy nhau, nhưng con trai cô được lấy con gái cậu. Trong việc dựng vợ gả
chồng và trong cuộc sống gia đình, vai trò của người cậu đối với các cháu rất quan trọng.

    Văn hóa
    Dân tộc Khơ Mú có vốn truyền thống văn hóa lâu đời, tuy cuộc sống vật chất còn

nghèo, nhưng cuộc sống tinh thần khá dồi dào.
    Nhà cửa
    Đến nay ở nhiều vùng người Khơ Mú vẫn còn du canh du cư. Làng bản của họ

thường cách xa nhau, nhỏ bé, ít dân. Nhà cửa phần lớn làm sơ sài, đồ dùng trong nhà cũng
ít ỏi.

    Trang phục
    Người Khơ Mú không phát triển nghề dệt vải, nên thường mua quần áo, váy của

người Thái để mặc. Sắc thái Khơ Mú thể hiện ở trang phục hầu như đã bị phai mờ tuy
trang sức của phụ nữ còn có đôi điểm riêng biệt.
 



http://tieulun.hopto.org

    39.Dân tộc Kinh

     Tên gọi khác:Việt
    Nhóm ngôn ngữ
    Việt - Mường
    Dân số
    65.000.000 người.
    Cư trú

    Người Kinh cư trú khắp tỉnh, nhưng đông nhất là
các vùng đồng bằng và thành thị.

    Đặc điểm kinh tế
    Người Kinh làm ruộng nước. Trong nghề trồng lúa nước, người Kinh có truyền

thống đắp đê, đào mương. Nghề làm vườn, trồng dâu nuôi tằm, nghề nuôi gia súc và gia
cầm, đánh cá sông và cá biển đều phát triển. Nghề gốm có từ rất sớm.

    Người Kinh có tập quán ăn trầu cau, hút thuốc lào, thuốc lá, uống nước chè, nước
vối. Ngoài cơm tẻ, cơm nếp, còn có cháo, xôi. Mắm tôm, trứng vịt lộn là món ăn độc đáo
của người Kinh.

    Tổ chức cộng đồng
    Làng người Kinh thường trồng tre bao bọc xung quanh, nhiều nơi có cổng làng

chắc chắn. Mỗi làng có đình là nơi hội họp và thờ cúng chung.
    Hôn nhân gia đình
    Trong gia đình người Kinh, người chồng (người cha) là chủ. Con cái lấy họ theo

cha và họ hàng phía cha là "họ nội", còn đằng mẹ là "họ ngoại'. Con trai đầu có trách
nhiệm tổ chức thờ phụng cha mẹ, ông bà đã khuất. Mỗi họ có nhà thờ họ, có người trưởng
họ quán xuyến việc chung.

    Hôn nhân theo chế độ một vợ một chồng. Việc cưới xin phải trải qua nhiều nghi
thức, nhà trai hỏi vợ và cưới vợ cho con. Người Kinh coi trọng sự trinh tiết, đức hạnh của
các cô dâu, đồng thời chú ý đến gia thế xuất thân của họ.

    Văn hóa
    Vốn văn học cổ của người Kinh khá lớn: có văn học miệng (truyện cổ, ca dao, tục

ngữ), có văn học viết bằng chữ (những áng thơ, văn, bộ sách, bài hịch). Nghệ thuật phát
triển sớm và đạt trình độ cao về nhiều mặt: ca hát, âm nhạc, điêu khắc, hội họa, múa, diễn
xướng. Hội làng hàng năm là một dịp sinh hoạt văn nghệ rôm rả, hấp dẫn nhất ở nông dân.

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    * Nhà người Việt miền Bắc:
    Nhà người Việt miền Bắc có nhiều kiểu, nhiều dạng khác nhau thể hiện ở kết cấu

bộ khung nhà, chủ yếu là ở các kiểu vì kèo, ở bình đồ, (tổ hợp nhà ), ở tổ chức mặt bằng
sinh hoạt... Song kiểu nhà ba gian hai chái với vì kèo suốt - giá chiêng - sáu hàng cột là
tiêu biểu hơn cả. Cũng có thề là vì kẻ chuyền (một biến dạng gần của vì kèo suốt). Tổ hợp
hai nhà : nhà chính và nhà phụ kết hợp với nhau theo hình "thước thợ ". Mặt bằng sinh
hoạt : gian giữa đặt bàn thờ tổ tiên, phản gỗ (ghế ngựa) dành cho chủ nhà và bàn ghế tiếp
khách. Hai gian bên của gian giữa kê giường tủ giành cho các thành viên nam trong nhà.
Hai gian chái có vách (đố hoặc tường) ngăn với ba gian giữa. Trong các gian này dành
cho sinh hoạt của các thành viên nữ, đồng thời còn là nơi để cất lương thực và các thứ lặt
vặt khác. Đó là ngôi nhà chính, còn nhà phụ : một gian hai chái, vì kèo thường đơn giản
(vì kèo cầu hoặc vì kèo - ba cột). nhà này thường là nhà bếp kết hợp làm nơi để nông cụ,
cối xay, cối giã, và chuồng trâu...

    * Nhà người Việt miền Trung:
    Nhà miền Trung, một kiểu nhà rất phổ biến, đó là nhà rường. Vì kèo bốn cột

không có giá chiêng, đặt trên lưng trếng (xà lòng) của hai vì kèo gian giữa người ta đặt
một cái giương dùng làm kho. Yếu tố này chúng ta có thể thấy ở nhà một số cư dân thuộc
ngôn ngữ Môn-Khơ me cực nam Trung Bộ : Mạ, Chil. Cơ ho, Xtiêng...Cách bố trí trong
nhà có khác nhà miền Bắc đôi chút.

    Nói đến nhà miền Trung còn phải kể đến một kiểu nhà khá đặc biệt, đó là nhà lá
mái. Nhà gồm hai lớp nóc : lớp trong bằng đất, lớp ngoài lợp lá, chủ yếu là để chống gió
Lào.

    Trang phục
    Có đủ các chủng loại y phục khăn áo, váy, quần, khố (trước đây), mũ nón, giày

dép... và trang sức. Có đặc trưng riêng về phong cách mỹ thuật khác với các dân tộc cùng
nhóm ngôn ngữ và lân cận.

    + Trang phục nam
    Trang phục thường nhật:

    Nhìn chung người Việt (Bắc, Trung, Nam),
thường ngày mặc áo cách nâu, xẻ ngực, cổ tròn, xẻ tà, hai túi dưới. Đây là loại áo ngắn
mặc với quần lá tọa ống rộng. Đó là loại quần có cạp hoặc dùng dây rút. Trước đây nam
để tóc dài, búi tó, hoặc thắt khăn đầu rìu, đóng khố...

    Trong lễ, tết, hội hè:



http://tieulun.hopto.org

    Nam thường mặc áo dài màu đen, hoặc loại vải the có lót trắng bên trong, đầu đội
khăn xếp, quần tọa màu trắng. Đó là loại áo dài, xẻ nách phải không trang trí hoa văn, nếu
có chỉ là loại hoa văn dệt cùng màu tinh tế trên vải. Chân đi guốc mộc.

    + Trang phục nữ
    Trang phục thường nhật:
    Phụ nữ miền Bắc và bắc Trung bộ thường mặc áo cách ngắn vải nâu phía trong

mặc yếm. Đó là loại áo cổ tròn, viền nhỏ, tà mở; nếu mặc với yếm thì thường không cài
cúc ngực. Chiếc yếm màu vàng tơ tằm hay hoa hiên, nâu non, là vuông vải mang chéo
trước ngực, góc trên khoét tròn hay chữ v để làm cổ. Cổ yếm có dải vải buộc ra sau gáy,
dưới có hai dải vải dài buộc sau lương hình chữ nhật hoặc tam giác. Váy là loại váy kín
(ống), có nơi mặc ngắn đến ống chân như Bắc và Trung bộ. Thắt lương là bao lương bằng
vải màu (có nơi gọi là ruột tượng) quấn ra ngoài cạp váy. Khi ra đường họ thường mang
khăn vuông đội theo lối "mỏ quạ" hoặc các loại nón: thúng, ba tầm...

    Trung phục trong lễ, tết, hội hè:
    Trong những dịp này phụ nữ Việt thường mang áo dài. Áo dài có hai loại: Loại xẻ

ngực buông vạt không cài cúc bên trong thường mặc áo 'cổ xây' cho kín đáo; loại thứ hai
là loại áo năm thân, xẻ nách phải cổ đứng. Có loại mặc theo lối vạt đè chéo lên nhau dùng
dây lưng buộc ngang thân rồi buông xuống phía trước. Họ thường để tóc dài vấn khăn
thành vành tròn quanh đầu, ngoài trùm khăn hoặc đội nón ba tấm, nón thúng. Các thiếu nữ
thường búi tóc đuôi gà. Mùa rét phổ biến quấn trên đầu chiếc khăn vuông màu thâm. Đồ
trang sức thường mang là các loại trâm, vòng cổ, hoa tai, nhẫn, vòng tay mang phong cách
từng vùng.

    Phụ nữ Nam Bộ thường ngày mặc áo bà ba với các kiểu cổ tròn, cổ trái tim, cổ bà
lai. Phụ trang đi kèm với bộ bà ba là chiếc khăn rằn thường có ô vuông xen kẽ hai màu, là
loại khăn có nguồn gốc của người khơ me mà người Việt đã ảnh hưởng. Chiếc nón lá có
sườn nón gồm những nan tre xếp thẳng dọc và khoảng 16 vòng nan tre xếp tròn đường
kính từ nhỏ xíu trên đỉnh nón đến lớn dần theo vành nón. Ngày nay, chiếc nón lá thường
được sử dụng trong lớp phụ nữ bình dân và ở vùng nông thôn, vì chức năng của nó phần
lớn che nắng cho người lao động vất vả, nên phải chắc bền và tương đối cứng cáp chớ
không nhẹ nhàng, mỏng manh như nón lá bài thơ ở Huế.
 



http://tieulun.hopto.org

      40.Dân tộc La Chí

     Tên gọi khác :Cù Tê, La Quả
    Nhóm ngôn ngữ
    Ka đai
    Dân số
    8.000 người.
    Cư trú
    Cư trú chủ yếu ở huyện Xín Mần (Hà Giang), huyện Mường Khương và Bắc Hà

(Lào Cai)
    Đặc điểm kinh tế
    Người La Chí làm ruộng bậc thang trồng lúa nước. Các gia đình thường nuôi trâu,

ngựa, dê, lợn, gà, vịt, cá, nhưng theo nếp cũ thì không nuôi bò. Nghề dệt vải bông và
nhuộm chàm của phụ nữ La Chí có truyền thống lâu đời.

    Tổ chức cộng đồng
    Mỗi dòng họ người La Chí có riêng trống và chiêng dùng vào việc cúng bái, có

ông trưởng họ là người biết cúng. Con cái đều lấy theo họ cha.
    Hôn nhân gia đình
    Trong cưới xin, nhà trai phải nộp khoản "tiền công nuôi con gái"

    Văn hóa
    Người La Chí có nhiều truyện cổ, kể về ông tổ tiên của dân tộc là Hoàng Dìn

Thùng, về Pủ Lô Tô sinh ra các giống các loài và dạy họ mọi phong tục tập quán, về sự
xuất hiện các hiện tượng tự nhiên, v.v... Trai gái La Chí thường hát ni ca. Nhạc cụ có
trống, chiêng, đàn tính 3 dây, đàn môi bằng lá cây... Dịp lễ hội thường tổ chức các trò chơi
ném còn, đánh quay, đu quay, đu dây, v.v... nơi bãi rộng cho đông người tham gia.

    Nhà cửa
    Người La Chí đã sống định canh định cư thành từng bản. Mỗi gia đình có nhà sàn

để ở và nhà đất liền kề để làm bếp. Nhà sàn gồm 3 gian, chỉ có một cầu thang lên xuống ở
gần đầu hồi phía giáp nhà đất, bàn thờ tổ tiên đặt tại gian nhà sàn to nhất.

    Trang phục
    Trang phục của người La Chí đơn giản, không cầu kỳ. Đàn ông mặc áo 5 thân dài

tới ngang bắp chân (ngày nay áo ngắn hơn), quần lá tọa, đầu quấn khăn. Phụ nữ mặc áo
dài tứ thân, có dây thắt lưng, yếm, đội khăn dài, mặc quần hay váy tùy người. Đồ trang
sức của nam chỉ có vòng tay, còn nữ có thêm vòng tai. Phụ nữ La Chí thường quen đeo
địu qua trán, dù địu làm bằng vải hay đan bằng giang cũng vậy. Nam giới lại đeo gùi qua
hai vai.
 



http://tieulun.hopto.org

    41.Dân tộc La Ha

     Tên gọi khác:Xá Khắc, Phlắc, Khlá

    Nhóm ngôn ngữ
    Ka đai
    Dân số
    1.400 người.
    Cư trú
    Cư trú tại Sơn La và Lào Cai
    Đặc điểm kinh tế
    Dân tộc La Ha sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy theo lối du canh. Việc hái lượm rất

quan trọng, thường xuyên hơn so với săn bắn và đánh cá. Ngày nay nhiều bản đã làm
ruộng, biết đắp bờ chống xói mòn nương; có nơi đã biết dùng phân bón. Chăn nuôi có lợn,
gà, nay có thêm trâu, bò dùng để cày kéo.

    Hôn nhân gia đình
    Trai gái La Ha được tự do tìm hiểu nhau, không bị cha mẹ ép buộc cưới gả, tuy

nhiên việc cưới gả phải được cha mẹ ưng thuận. Để tỏ tình chàng trai phải đến nhà cô gái
và dùng sáo, nhị, lời hát trước khi trò chuyện bình thường. Sau lễ dạm hỏi, nếu nhà gái
không trả lại trầu do bà mối của nhà trai đưa tới thì tổ chức lễ xin ở rể và chàng trai phải ở
rể từ 4 đến 8 năm. Hết hạn đó, lễ cưới mới được tiến hành, cô dâu được về ở nhà chồng.
Vợ phải đổi họ theo chồng.

    Tục lệ ma chay
    Phong tục làm ma của người La Ha, theo tục cũ, người chết được chôn theo cả tiền

và thóc.
    Nhà cửa
    Bản của người La Ha thường có khoảng chục nóc nhà. Đồng bào ở nhà sàn, có hai

cửa ra vào với thang lên xuống tại hai đầu nhà. Một cửa vào chỗ để tiếp khách và một cửa



http://tieulun.hopto.org

vào chỗ dành cho sinh hoạt nội bộ gia đình.
    Trang phục
    Người La Ha không dệt vải, chỉ trồng bông và đem bông trao đổi với người Thái

lấy vải mặc, nên mặc giống người Thái đen.
 



http://tieulun.hopto.org

    42.Dân tộc La Hủ

     Tên gọi khác:Xá Lá Vàng, Cò Xung, Khù Sung, Khả Quy
    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    5.300 người.
    Cư trú
    Sống ở huyện Mường Tè (tỉnh Lai Châu).
    Đặc điểm kinh tế

    Trước kia người La Hủ sống chủ
yếu bằng nghề làm rẫy và săn bắn, hái lượm. Công cụ lao động chủ yếu là con dao, chiếc
cuốc. Từ vài chục năm nay, người La Hủ đã phát triển cây lúa nước và lúa nương làm
nguồn lương thực chính và dùng trâu cày kéo. Đàn ông La Hủ đan ghế, mâm, chiếu, nong
nia, v.v... bằng mây rất giỏi và đa số biết nghề rèn.

    Hôn nhân gia đình
    Trong gia đình La Hủ, chỉ có con trai mới được thừa hưởng tài sản của cha mẹ.

Theo phong tục La Hủ, trai gái được tự do yêu nhau và quyết định hạnh phúc của mình.
Sau lễ cưới, chàng rể phải ở gia đình nhà vợ 2-3 năm, sau đó mới được đưa vợ về ở hẳn
với mình.

    Phụ nữ La Hủ sinh nở tại buồng ngủ của mình. Sau 3 ngày đứa bé được đặt tên,
nếu trong 3 ngày đó, nhà có khách thì người khách này được mời đặt tên cho đứa bé.

    Tục lệ ma chay

    Người chết được chôn trong quan tài độc mộc.
Trên mộ không dựng nhà mồ, không có rào bảo vệ.

    Văn hóa



http://tieulun.hopto.org

    Người La Hủ có trên một chục điệu múa khèn. Thanh niên thích thổi khèn bầu.
Các bài hát tuy thường dùng tiếng Hà Nhì nhưng có nhịp điệu riêng, trong đó từng ngày
được xác định theo chu kỳ 12 con vật (hổ, thỏ, rồng, chấy, ngựa, cừu, gà, chó, lợn, sóc,
trâu).

    Nhà cửa
    Người La Hủ lập bản trên sườn núi. Thực hiện định canh định cư, một số bản

chuyển xuống địa bàn thấp hơn. Từ chỗ nhà cửa tạm bợ, nay đồng bào đã làm nhà ở bền
chắc hơn, phần lớn là nhà trệt với vách bằng phên. Trong nhà, bàn thờ tổ tiên và bếp bao
giờ cũng đặt tại gian có chỗ ngủ của chủ gia đình.

    Trang phục
    Nam giới La Hủ mặc quần áo giống như các dân tộc khác ở vùng Tây Bắc. Phụ nữ

mặc quần, ngày thường mặc áo dài xuống tới cổ chân, ngày lễ tết mặc thêm áo ngắn. Ơở
cổ áo, nẹp ngực, ống tay có thêu hoặc đáp vải các màu, có đính thêm xu bạc, xu nhôm và
các bông chỉ đỏ.
 



http://tieulun.hopto.org

     43.Dân tộc Ngái

     Tên gọi khác:Ngái Hắc Cá, Lầu Mần, Hẹ, Sín, Đàn, Lê. Tên tự gọi chung là Sán
Ngái (người miền núi)

    Nhóm ngôn ngữ
    Hoa
    Dân số
    1.154 người.
    Cư trú
    Cư trú ở Quảng Ninh, Hà Bắc, Lạng Sơn, Cao Bằng, Bắc Thái, thành phố Hồ Chí

Minh
    Đặc điểm kinh tế
    Người Ngái sống chủ yếu bằng nghề làm ruộng trồng lúa. Ơở vùng hải đảo, ven

biển thì đánh cá là chính. Đồng bào có truyền thống đào kênh, mương, đắp đập, tạo hồ
nước, đắp đê biển, có những nghề thủ công như dệt chiếu, làm mành trúc, rèn, mộc, nung
vôi, làm gạch ngói...

    Hôn nhân gia đình
    Trong gia đình, người chồng quyết định mọi việc lớn, con trai được coi trọng, con

gái không được chia gia tài khi cha mẹ chết và phải về nhà chồng sau khi cưới.
    Xưa kia, trai gái Ngái được cha mẹdựng vợ gả chồng phải trải qua hai lần cưới: lễ

thành hôn và lễ nhập phòng. Để cưới vợ cho con, nhà trai chủ động chọn tìm đối tượng
dạm hỏi. Khi có thai, phụ nữ Ngái kiêng cữ rất cẩn thận: không ăn ốc, thịt bò, dê, không
may vá hay mua quần áo. Sau khi sinh con 60 ngày đối với con đầu, 40 ngày đối với con
thứ, người sản phụ mới được đến nhà mẹ đẻ của mình.

    Tục lệ ma chay

    Theo phong tục Ngái, người chết được tổ chức
đám ma chu đáo. Sau khi chôn cất được cúng vào dịp 21 ngày, 35 ngày, 42 ngày, 49 ngày,
63 ngày, 70 ngày, 3 năm thì làm lễ đoạn tang.

    Văn hóa
    Người Ngái có lối hát giao duyên nam nữ, gọi là Sường cô, rất phong phú. Có thể

hát đối nhau 5 đến 7 đêm liền vẫn không bị trùng lặp. Tục ngữ có ý nghĩa răn dạy về kinh
nghiệm làm ăn, về cách sống. Nhiều trò chơi được ưa thích như múa sư tử, múa gậy, chơi
rồng rắn.

    Nhà cửa



http://tieulun.hopto.org

    Người Ngái thường lập thôn xóm ở sườn đồi, thung lũng hoặc ven biển, trên đảo.
Nhà phổ biến là nhà ba gian hai chái

    Trang phục
    Trang phục Ngái giống người Hoa (Hán). Ngoài quần áo, đồng bào còn đội mũ,

nón các loại tự làm từ lá, mây tre, đồng thời đội khăn, che ô.
 



http://tieulun.hopto.org

    44.Dân tộc Nùng

     Tên gọi khác:Xuồng, Giang, Nùng An, Nùng Lòi, Phần Sình, Nùng Cháo, Nùng
Inh, Quý Rịn, Nùng Dín, Khen Lài

    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    706.000 người.
    Cư trú
    Sống tập trung ở các tỉnh Lạng Sơn, Cao Bằng, Bắc Thái, Hà Bắc, Tuyên Quang

    Đặc điểm kinh tế
    Nguồn sống chính của người Nùng là cây lúa và cây ngô. Họ kết hợp làm ruộng

nước ở các vùng khe dọc với trồng lúa cạn trên các sườn đồi. Đồng bào Nùng còn trồng
nhiều cây công nghiệp, cây ăn quả lâu năm như quýt, hồng... Hồi là cây quí nhất của đồng
bào, hàng năm mang lại nguồn lợi đáng kể. Các ngành nghề thủ công đã phát triển, phổ
biến nhất là nghề dệt, tiếp đến là nghề mộc, đan lát và nghề rèn, nghề gốm.

    Tổ chức cộng đồng
    Đồng bào Nùng sống thành từng bản trên các sườn đồi. Thông thường trước bản là

ruộng nước sau bản là nương và vườn cây ăn quả.

    Văn hóa
    Người Nùng thích ăn các món xào mỡ lợn. Món ăn độc đáo và được coi trọng là

sang trọng của đồng bào là "Khau nhục". Tục mời nhau uống rượu chéo chén có lịch sử từ
lâu đời, nay đã thành tập quán của đồng bào.



http://tieulun.hopto.org

    Đồng bào Nùng có một kho tàng văn hóa dân gian phong phú và có nhiều làn điệu
dân ca đậm đà màu sắc dân tộc. Tiếng Sli giao duyên của thanh niên Nùng Lạng Sơn hòa
quyện vào âm thanh tự nhiên của núi rừng gây ấn tượng sâu sắc cho những ai đã một lần
lên xứ Lạng. Then là làn điệu dân ca tổng hợp có lời, có nhạc, có kiểu trang trí, có hình
thức biểu diễn đã làm rạo rực tâm hồn bao chàng trai Nùng khi ở xa quê hương.

    Lễ hội nổi tiếng thu hút được nhiều người, nhiều lứa tuổi khác nhau là hội "Lùng
tùng" (còn có nghĩa là hội xuống đồng) được tổ chức vào tháng giêng hàng năm.

    Nhà cửa

    Nhà Tày - Nùng có những đặc trưng riêng không
giống các cư dân khác trong cùng nhóm ngôn ngữ Tày - Thái.

    Bộ khung nhà Tày - Nùng cũng được hình thành trên cơ sở các kiểu vì kèo. Có
nhiều kiểu vì kèo khác nhau, nhưng chủ yếu là bắt nguồn từ kiểu vì kèo - ba cột. Để mở
rộng lòng nhà người ta thêm một hoặc hai cột vào hai bếp vì kèo ba cột để trở thành vì
kèo năm hoặc bảy cột. Song không có vì kèo nào vượt quá được bảy cột.

    Bộ khung nhà chúng ta dễ nhận ra hai đặc trưng:
    - Ô vì kèo, đứng trên lưng xà, kẹp giữa hai cột có một trụ ngắn hình "quả bí" (hay

quả dưa: nghé qua), đầu đấu vào thân kèo.
    - Đệ liên kết các cột trong một vì kèo hay giữa các vì kèo với nhau, người ta không

dùng các đoạn xà ngắn mà dùng một thanh gỗ dài xuyên qua thân các cột.
    Mặt bằng sinh hoạt của nhà Tày - Nùng trên cơ bản là giống nhau: mặt sàn chia

làm hai phần: một dành cho sinh hoạt của nữ, một dành cho sinh hoạt của nam. Các phòng
và nơi ngủ của mọi thành viên trong nhà đều giáp vách tiền và hậu.

    Nói đến nhà Tày - Nùng có lẽ không nên bỏ qua một loại hình nhà khá đặc biệt, đó
là "nhà phòng thủ". Thường là có sự kết hợp gữa nhà đất và nhà sàn (đúng hơn là nhà
tầng). Tường xây gạch hoặc trình rất dày (40-60cm) để chống đạn. Trên tường còn được
đục nhiều lỗ châu mai. Có nhà còn có lô cốt chiến đấu. Loại nhà này chỉ có ở Lạng Sơn
gần biên giới phía bắc để phòng chống trộm cướp.

    Trang phục
    Đặc điểm trang phục: ít có biểu hiện đặc sắc về phong cách tạo hình (áo nam

giống nhiều dân tộc khác, áo nữ là loại năm thân màu chàm, quần chân què ít trang trí).
Điểm khác nhau giữa các nhóm, một trong những biểu hiện là cách đội khăn và các loại
khăn trang trí khác nhau đôi chút.
 



http://tieulun.hopto.org

       45.Dân tộc Ô đu

     Tên gọi khác:Tày Hạt
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    94 người.
    Cư trú
    Tập trung ở hai bản Kim Hòa, Xốp Pột (xã Kim Đa) và một số cư trú lẻ tẻ ở các

bản các xã kế cận, thuộc huyện Tương Dương tỉnh Nghệ An
    Đặc điểm kinh tế
    Người Ơ Đu sinh sống bằng nương rẫy, lúa là nguồn lương thực chính, ngô, sắn,

kê là lương thực phụ. Hái lượm và săn bắn vẫn quan trọng trong đời sống kinh tế của họ.
Đồng bào nuôi bò với số lượng không đáng kể nhằm lấy sức kéo. Gà, lợn nuôi thường để
sử dụng vào mục đích nghi lễ, cúng bái và cải thiện bữa ăn, nhất là dịp có khách.

    Nghề phụ gia đình hầu như chỉ có đan lát đồ gia dụng, gần đây đã có một số gia
đình có khung dệt vải. Xưa kia người Ơ Đu không có tên họ, nay lấy tên họ giống của
người Lào hoặc Thái.

    Hôn nhân gia đình
    Người Ơ Đu sống trong gia đình nhỏ, trong hôn nhân có tục ở rể, sau một thời gian

chàng rể mới đưa vợ, con về nhà mình.

    Văn hóa
    Hiện nay đồng bào Ơ Đu chỉ còn giữ được ý thức tự giác về tộc người, còn ngôn

ngữ thì hầu như đã mất (chỉ còn một vài người biết tiếng mẹ đẻ). Đồng bào sử dụng thông
thạo tiếng Thái và tiếng Khơ Mú. Bản sắc văn hóa của người Ơ Đu mờ nhạt vì chịu ảnh
hưởng của người Thái và người Khơ Mú. Trong lần tổng điều tra dân số toàn quốc năm
89, nhiều người Ơ Đu tự khai là người Thái hay người Khơ Mú.

    Đồng bào có lịch tính năm riêng, tiếng sâổm đầu xuân cũng là thời điểm bắt đầu
năm mới.

    Nhà cửa
    Họ còn bảo lưu một số nét văn hóa... như kiểu nhà đầu quay vào núi hay đôi được

gọi là dinh luông tặng mà khi dựng cột phải theo một thứ tự nhất định.
    Trang phục



http://tieulun.hopto.org

    Không có cá tính tộc người mà chịu ảnh hưởng khá mạnh mẽ của cư dân Việt -
Mường và Thái.
 



http://tieulun.hopto.org

    46.Dân tộc Pà Thẻn

     Tên gọi khác:Pá Hưng, Tống
    Nhóm ngôn ngữ
    Mèo - Dao
    Dân số
    3.700 người.
    Cư trú
    Tập trung ở một số xã của tỉnh Hà Giang và tỉnh Tuyên Quang
    Đặc điểm kinh tế
    Người Pà Thẻn sống chủ yếu bằng nghề làm nương rẫy. Lúa, ngô là cây lương

thực chính.
    Tổ chức cộng đồng
    Các bản của người Pà Thẻn thường tập trung ven suối, thung Lũng hoặc triền núi

thấp. Có làng đông tới 30-40 nóc nhà.
    Hôn nhân gia đình
    Dân tộc Pà Thẻn có nhiều dòng họ. Những người cùng họ coi nhau như những

người thân thích có chung một tổ tiên, không được lấy nhau. Người Pà Thẻn có tục ở rể
tạm thời, nếu gia đình không có con trai mới lấy rể về ở hẳn. Người ở rể phải thờ ma họ
vợ, con cái một nữa theo họ bố, một nữa theo họ mẹ.

    Văn hóa
    Sinh hoạt văn hóa dân gian của dân tộc Pà Thẻn khá phong phú, thể hiện qua tàng

truyện cổ tích, các làn điệu dân ca, hát ru, các điệu nhảy múa, các loại nhạc cụ (khèn bè,
đàn tầy nhậy, sáo trúc...).

    Nhà cửa
    Nhà ở của người Pà Thẻn có 3 loại: nhà sàn, nhà nền, nhà đất và nhà nữa sàn nữa

đất.
    Trang phục
    Có đặc điểm tộc người đậm nét khác phong cách các dân tộc cùng nhóm ngôn ngữ

hay khu vực.
    Cái độc đáo của trang phục Pà thẻn là ở trang phục nữ, được biểu hiện ở lối tạo

dáng áo dài, cách dùng màu và lối mặc, tạo nên một phong cách riêng.
    + Trang phục nam



http://tieulun.hopto.org

    Nam thường mặc áo quần màu chàm. Đó là loại áo cánh ngắn xẻ ngực, quần lá tọa,
giống phong cách trang phục các dân tộc Tày,...

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Pà thẻn đội khăn màu chàm quấn thành nhiều vòng trên đầu. Đó là lối đội

khăn chữ nhất quấn thành mái xòe rộng như mũ, hoặc lối đội khăn hình chữ nhân giản
đơn hơn cũng tạo thành mái nhơ ra hai bên mang tai. Aáo có hai loại cơ bản là áo ngắn và
áo dài. Aáo ngắn xẻ ngực, cổ thấp, màu chàm, cổ làm liền với hai vạt trước. Aáo này
thường mặc với váy rộng nhiều nếpgấp, màu chàm. Aáo dài là loại xẻ ngực, có thể gọi là
áo lửng, cổ thấp liền hai vạt trước, khi mặc vạt phải đè chéo lên vạt trái, phía dưới của vạt
phải nhọn xuống tạo thành vạt chínhcủa thân trước. Ôống tay và toàn bộ thân áo được
trang trí với lối dùng màu nóng sặc sỡ. Aáo này mặc với váy hở dệt thuê hoa văn đa dạng
(hình thập ngoặc, hình quả trám...). Giữa eo thân áo được thắt dây lưng là loại được dệt
thuê hoa văn. Phụ nữ ưa mang nhiều đồ trang sức vòng cổ, vòng tay, ... Cùng với áo và
váy, phụ nữ có ?a thứ? (vừa giống cái yếm vừa giống tạp dề). Nó được mang như mang
tạp dề nhưng không có công dụng như tạp dề. Màu sắc chủ yếu trên phụ nữ là đỏ, đen,
trắng. Hoa văn chủ yếu được tạo ra bằng dệt.
 



http://tieulun.hopto.org

        47.Dân tộc Phù Lá

     Tên gọi khác:Xá Phó, Bồ Khô Pạ, Mú Dí Pạ, Phổ, Va Xơ Lao, Pu Dang
    Nhóm ngôn ngữ
    Tạng - Miến
    Dân số
    6.500 người.
    Cư trú
    Sống ở các tỉnh Lai Châu, Sơn La, Lào Cai, Hà Giang, đông nhất là ở Lào Cai
    Đặc điểm kinh tế
    Đời sống kinh tế của dân tộc Phù Lá dựa vào việc làm nương và ruộng bậc thang.

Chăn nuôi gồm có trâu để kéo cày, ngựa để thồ, gà, lợn để lấy thịt. Nghề thủ công nổi
tiếng của đồng bào là đan mây, tre làm gùi và các dụng cụ để chứa đựng... với nhiều hoa
văn đẹp. Những sản phẩm này, đồng bào còn mang bán hoặc đổi hàng, được nhiều dân tộc
khác ưa dùng.

    Tổ chức cộng đồng
    Dân tộc Phù Lá sống thành bản riêng, xen kẽ trong vùng có nhiều dân tộc như

Mông, Dao, Tày. Mỗi bản thường có từ 10 đến 5 nóc nhà.
    Các già làng, trưởng bản, trưởng dòng họ có vai trò rất lớn trong iệc điều hành các

công việc ở làng bản.
    Hôn nhân gia đình
    Thanh niên nam nữ không bị ép buộc trong hôn nhân. Khi yêu nhau, trai gái nói

cho bố mẹ biết, hai gia 1ình sẽ tổ chức bữa cơm thân mật. Từ đó đôi trai gái coi như đã
đính hôn. Đám cưới có thể tổ chức sau một, hai năm. Theo tập quán Phù Lá, cô dâu về ở
nhà chồng.

    Nhà cửa
    Người Phù Lá có cả nhà sàn và nhà đất. Người Phù Lá ở Bắc Hà, Mường Khương,

Sin Ma Cai ở nhà đất. Phu Lá Hoa, Phù Lá Bô Khố Pạ ở nhà sàn.
    a/ Nhà đất: vì kèo đơn giản chỉ có một bộ kèo tam giác gồm hai kèo và một quá

giang gác lên dầu tường. Hoặc có thêm một cột hiên.
    b/ Nhà sàn: nhà thường ba gian hai chái. Vì kèo ba cột giống nhà người Hà Nhì.

Gian chính giữa, giáp vách tiền là chạn bát, ở giữa nhà là bếp , giáp vách hậu là bàn thờ.

    Trang phục



http://tieulun.hopto.org

    Trang phục Phù Lá độc đáo trong lối tạo dáng và phong cách thẩm mỹ, khó lẫn lộn
với bất cứ tộc người nào trong hệ ngôn ngữ và khu vực vừa mang nét đẹp cổ truyền và
cũng khá "hiện đại".

    + Trang phục nam
    Thường nhật, nam giới mặc áo loại xẻ ngực (Bảo thắng, Lào Cai). Aáo được may

từ 6 miếng vải, cổ thấp, không cài cúc nẹp ngực viền vải đỏ, ống tay hẹp, cổ tay thêu hoa
văn như áo phụ nữ.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Phù Lá chưa chồng thường để tóc dài quấn quanh đầu. Đầu thường khăn

vuông đen hoặc chàm, bốn góc và giữa khăn có đính hạt cườm. Người Phù Lá không có
tục mặc hai áo như một số dân tộc (Tày, Dao đỏ...). Họ thường mặc áo ngắn 5 thân, dài
tay, cổ vuông, thấp, chui đầu. Trên nền chàm của áo, thân được chia thành các khu vực
trang trí (2 phần gần như chia đôi giữa thân, vai, và ống tay cũng như gấu áo). Cổ áo
vuông và mô típ hoa văn trang trí cũng như lối bố cục dùng màu khó làm cho áo phụ nữ
Phù Lá lẫn lộn với các tộc người khác. Vay màu chàm đen, đầu và chân váy được trang trí
hoa văn màu đỏ, trắng vàng (giống áo) với diện tích 2/3 trên nền chàm. Đầu vấn khăn,
hoặc đội mũ thêu ghép hoa văn theo lối chữ nhất (-). Chị em còn có loại áo dài 5 thân cài
nách phải, hoặc loại tứ thân cổ cao, tròn cài cúc vải.
 



http://tieulun.hopto.org

    48.Dân tộc Pu Péo

     Tên gọi khác:Ka Beo, Pen ti lô lô
    Nhóm ngôn ngữ
    Ka đai
    Dân số
    400 người.
    Cư trú
    Sống tập trung ở vùng biên giới Việt - Trung thuộc các huyện Đồng Văn, Yên

Minh, Mèo Vạc tỉnh Hà Giang.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Pu Péo chủ yếu sống bằng nghề làm nương và ruộng bậc thang, trồng ngô,

lúa, mạch ba góc, đậu... Trong sản xuất, đồng bào dùng công cụ cày, bừa; dùng trâu, bò
làm sức kéo. Lương thực chính trong bữa ăn thường ngày là bột ngô đồ chín.

    Hôn nhân gia đình
    Mỗi dòng họ có hệ thống tên đệm riêng dùng đặt tên lần lượt cho các thế hệ kế tiếp

nhau. Trai gái các họ kết hôn với nhau theo tập tục: Nếu con trai họ này đã lấy con gái họ
kia, thì mãi mãi con trai họ kia không được lấy vợ người họ này. Nhiều người dân tộc
khác cũng đã trở thành dâu, rể của các gia đình Pu Péo. Nhà trai cưới vợ cho con, sau lễ
cưới con gái về nhà chồng. Con cái lấy họ theo cha và người cha, người chồng là chủ nhà.

    Tục lệ ma chay
    Nghi thức tang lể của người Pu Péo gồm lễ làm ma và lễ chay.

    Văn hóa
    Pu Péo là một trong số rất ít dân tộc hiện nay còn sử dụng trống đồng. Trước kia,

trống được dùng phổ biến nhưng đến nay đồng bào chỉ dùng trong ngày lễ chay. Theo
phong tục Pu Péo, có trống "đực", trống "cái" được ghép với nhau thành cặp đôi. Hai
trống treo quay mặt vào nhau, một người đứng giữa cầm củ chuối gõ trống phục vụ lễ
cúng.

    Nhà cửa
    Mặc dù hiện nay người Pu Páo nhà đất là chính. Nhưng đồng bào còn nhớ rất rõ là

sau khi đến Việt Nam khá lâu hãy còn ở nhà sàn.
    Nhà đất hiện nay rất giống nhà người Hoa cùng địa phương. Nhưng cách bố trí

trên mặt bằng sinh hoạt có khác.



http://tieulun.hopto.org

    Bộ khung thường được làm bằng gỗ tốt, thường thuê thợ người Hán làm.
    Điểm đáng chú ý là trong nhà của người Pu Péo còn có gác xép. Gác này là nơi để

đồ đạc, lương thực... Khi nhà có thêm người thì các con trai, người già lên gác ngủ.
    Trang phục
    Có cá tính riêng trong chủng loại trong cách sử dụng và trang trí.
    + Trang phục nam
    Hàng ngày họ mặc áo cánh ngắn loại xẻ ngực, màu chàm. Quần là loại lá tọa cùng

màu. Trong dịp lễ, tết nam giới thường đội khăn chàm quấn theo lối chữ nhân, mặc áo dài
xẻ nách phải, màu chàm hoặc trắng.

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ Pu Péo thường để tóc dài quấn quanh đầu, cài bằng lược gỗ, hoặc bên

ngoài thường đội khăn vuông phủ lên tóc buộc thắt ra sau gáy. Trong ngày cưới cô dâu
còn đội mũ xung quanh được trang trí hoa văn theo bố cục dải băng và đính các bông vải.
Phụ nữ thường mặc hai áo: áo trong là chiếc áo ngắn cài cúc nách phải, màu chàm không
trang trí hoa văn, có đường viền điểm xuyết ở cổ áo, áo ngoài là loại xẻ ngực, cổ và nẹp
trước liền nhau, không cài cúc, ống tay áo, nẹp áo và gấu áo được trang trí hoa văn nhiều
màu. Váy là loại dài đen, quanh gấu được trang trí hoa văn, hoặc có loại trang trí cả ở giữa
thân váy. Phía ngoài váy còn có 'yếm váy' (kiểu tạp dề). Đáng lưu ý chiếc thắt lưng dài
màu trắng, hai đầu được trang trí hoa văn màu sặc sỡ trong bố cục hình thoi đậm đặc. Khi
mặc váy, hai đầu thắt lưng buông dài xuống hết thân váy. Chị em ưa mang đồ trang sức
vòng cổ, vòng tay, đi giày vải.
 



http://tieulun.hopto.org

      49. Dân tộc Ra Glai

     Tên gọi khác:Ra Glây, Hai, Noana, La Vang.
    Nhóm ngôn ngữ
    Malayô - Pôlinêxia
    Dân số
    70.000 người.
    Cư trú
    Sống chủ yếu ở phía Nam tỉnh Khánh Hòa và Ninh Thuận.
    Đặc điểm kinh tế
    Trước đây đồng bào sống du canh bằng nương rẫy. Trên rẫy thường trồng lúa

ngô... Hiện nay đồng bào làm cả ruộng nước. Săn bắn, hái lượm và các nghề thủ công
(chủ yếu là nghề rèn và đan lát) giữ vai trò quan trọng trong mỗi gia đình.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Ra glai sống thành từng pa-lây (làng) trên khu đất cao, bằng phẳng và gần

nguồn nước. Số thành viên trong nhà thường gồm bố, mẹ và các con chưa lập gia đình.
Đứng đầu pa-lây là pô pa-lây (trưởng làng), thường đó là người có công khai phá đất đầu
tiên. Trưởng làng có trách nhiệm làm lễ cúng trời đất khi bị hạn hán nặng.

    Hôn nhân gia đình
    Trong xã hội người Ra Glai còn tồn tại chế độ mẫu hệ, còn tính theo dòng họ mẹ.

Mẹ hay vợ là chủ nhà có quyền quyết định trong gia đình. Cô gái nếu ưng thuận chàng trai
nào thì nói với bố mẹ lo lễ cưới chồng. Trong hôn nhân ngoài quyền của người mẹ, tiếng
nói của ông cậu khá quan trọng.

    Người Ra Glai có nhiều dòng họ: Chăm
Ma-Léc, Pi Năng, Pu Pươi, Asah, Ka-Tơ... trong đó họ Chăm Ma-Léc là đông hơn cả.
Mỗi họ đều có một sự tích, truyền thuyết kể về nguồn gốc của họ mình.

    Văn hóa



http://tieulun.hopto.org

    Người Ra Glai có những trường ca, truyện thần thoại, truyện cổ tích mang giá trị
lịch sử, nghệ thuật và có tính giáo dục sâu sắc.

    Hình thức hát đối đáp khá phổ biến trong sinh hoạt văn nghệ. Nhạc cụ của người
Ra Glai gồm nhiều loại, ngoài chiêng, cồng còn có đàn bầu, kèn môi, đàn ống tre...

    Hàng năm sau mùa thu hoạch, cả làng hội tụ thịt trâu, bò, lợn để tạ ơn Giàng (thần)
và ăn mừng lúa mới.

    Nhà cửa
    Nhà sàn là nhà ở truyền thống của người Ra Glai. Từ nền đất đến nhà sàn không

cao quá một mét
    Trang phục
    Không có cá tính tộc người qua trang phục mà chịu ảnh hưởng khá đậm của các

dân tộc trong cùng nhóm ngôn ngữ ( như Chăm, Ê Đê...).
 



http://tieulun.hopto.org

      50.Dân tộc Rơ Măm

     Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    230 người.
    Cư trú
    Sống ở làng Le, xã Mo Rai, huyện Sa Thầy, tỉnh Kon Tum
    Đặc điểm kinh tế
    Người Rơ Măm sinh sống bằng nghề làm rẫy, lúa nếp là lương thực chủ yếu. Khi

gieo trồng, đàn ông cầm hai gậy nhọn chọc lỗ, đàn bà theo sau bỏ hạt giống và lấp đất, săn
bắt và hái lượm vẫn giữ vai trò quan trọng trong đời sống kinh tế. Trong số các nghề phụ
gia đình, nghề dệt vải phát triển nhất nhưng ngày nay đã suy giảm vì đồng bào đã quen
dùng các loại vải công nghiệp bán trên thị trường.

    Tổ chức cộng đồng
    Đơn vị cư trú của người Rơ Măm là đê (làng), đứng đầu là một ông già trưởng

làng do dân tín nhiệm. Làng Le của người Rơ Măm nay chỉ còn khoảng 10 ngôi nhà ở, có
cả nhà rông. Mỗi nhà có từ 10 đến 20 người gồm các thế hệ, có quan hệ thân thuộc với
nhau. Các cặp vợ chồng dù vẫn sống chung dưới một mái nhà, nhưng đã độc lập với nhau
về kinh tế.

    Hôn nhân gia đình
    Việc cưới xin của gia đình Rơ Măm gồm 2 bước chính: ăn hỏi và lễ cưới. Sau lễ

cưới vài ba ngày, vợ chồng có thể bỏ nhau, nhưng khi đã sống với nhau lâu hơn thì họ
không bỏ nhau.

    Tục lệ ma chay
    Khi có người chết, sau 1-2 ngày đưa đi mai táng. Nghĩa địa nằm về phía Tây của

làng, các ngôi mộ được sắp xếp có trật tự, khi chôn, tránh để người dưới mộ "nhìn" về
phía làng. Người Rơ Măm không bao giờ làm nghĩa địa phía Đông, vì sợ cái chết sẽ "đi"
qua làng như hướng đi của mặt trời.

    Nhà cửa
    Nhà ở đều có hành lang chính giữa, chạy suốt chiều dài sàn, ở trung tâm nhà có

một gian rộng là nơi tiếp khách và diễn ra các sinh hoạt văn hóa nói chung của các gia
đình.

    Trang phục
    Có phong cách riêng trong tạo dáng và trang trí trang phục, đặc biệt là trang phục

nữ. Người Rơ Măm có tục "cà răng, căng tai". Đến tuổi trưởng thành, trai gái đều cưa cụt
4 hay 6 răng cửa hàm trên. Hiện nay lớp trẻ đã bỏ tục này. Phụ nữ thích đeo khuyên, hoa
tai, vòng tay và đeo những chuỗi cườm ở cổ.



http://tieulun.hopto.org

    + Trang phục nam
    Nam cắt tóc ngắn ở trần, đóng khố. Vạt trước khố dài tới gối, vạt sau dài tới ống

chân. Khố thường dùng màu trắng nguyên của vải mộc. Lưng được xăm hoa văn kín, nhất
là những người cao tuổi. Trai gái đến tuổi thành niên phải cưa răng ở hàm trên (4 hoặc 6
chiếc).

    + Trang phục nữ
    Phụ nữ thường để tóc dài búi sau gáy. Aáo là loại cộc tay vai thẳng (không khoét

cổ như Brâu), thân thẳng, hình dáng gần vuông giống áo Brâu. Aáo màu sáng (màu
nguyên của sợi bông) các đường viền cổ và cửa tay cộc màu đỏ. Gấu áo có dải băng trang
trí (cao 1/4 thân áo) bằng màu đỏ, hoa văn hình học. Váy là loại váy hở màu trắng nguyên
sợi bông. Bốn mép váy và giữa thân váy có các đường viền hoa văn màu đỏ với mô típ
hoa văn hình học và sọc ngang. Họ thường đeo hoa tai vòng to, nặng xệ xuống. Người khá
giả đeo hoa tai bằng ngà voi, người nghèo đeo hoa tai bằng gỗ. Vòng tay là loại bằng đồng
nhiều xoắn. Lý do được chọn của trang phục Rơ Măm chính là màu sắc và phong cách
trang trí áo, váy phụ nữ.
 



http://tieulun.hopto.org

    51.Dân tộc Sán Chay

     Tên gọi khác:Cao Lan, Sán Chỉ, Mán Cao Lan, Hờn Bận
    Nhóm ngôn ngữ
    Tày - Thái
    Dân số
    114.000 người.
    Cư trú
    Sống ở Tuyên Quang, Bắc Thái, Hà Bắc, rải rác ở các tỉnh: Quảng Ninh, Yên Bái,

Lạng Sơn, Vĩnh Phú
    Đặc điểm kinh tế
    Người Sán Chay làm ruộng nước là chính, nông nghiệp đóng vai trò quan trọng.
    Tổ chức cộng đồng
    Làng xóm thường tập trung một vài chục gia đình, sống gắn bó bên nhau.
    Hôn nhân gia đình
    Dân tộc Sán Chay có nhiều họ, mỗi họ chia ra các chi. Từng họ có thể có một

điểm riêng biệt về tập tục. Mỗi họ thờ "hương hỏa" một thần linh nhất định. Trong gia
đình người Sán Chay, người cha là chủ nhà. Tuy nhà trai tổ chức cưới vợ cho con nhưng
sau cưới, cô dâu lại về ở với cha mẹ đẻ, thỉnh thoảng mới về nhà chồng, cho đến khi mang
thai mới về hẳn với chồng.

    Văn hóa

    Dân tộc Sán Chay có nhiều truyện cổ, thơ ca, hò,
vè, tục ngữ, ngạn ngữ. Đặc biệt sinh ca là hình thức sinh hoạt văn nghệ phong phú hấp
dẫn nhất của người Sán Chay. Các điệu múa Sán Chay có: múa trống, múa xúc tép, múa
chim gâu, múa đâm cá, múa thắp đèn... Nhạc cụ cũng phong phú, gồm các loại thanh la,
não bạt, trống, chuông, kèn...

    Vào ngày hội đình, hội xuân, tết nguyên đán... đồng bào Sán Chay vui chơi giải trí,
có những trò diễn sôi nỗi như: đánh quay, "trồng cây chuối", "vặn rau cải", tung còn...

    Nhà cửa
    Nói là nhà Cao Lan, nhưng đây chỉ là của một nhóm nhỏ ở Sơn Động - Hà Bắc.

Nhà của người Cao Lan ở các địa phương khác cũng như nhà của người Sán Chỉ có nhiều
nét gần với nhà Tày - Nùng. Riêng nhóm Cao Lan ở Sơn Động nhà cửa của họ có những
nét rất độc đáo, chúng tôi không thấy giống bất kỳ nhà cửa của một dân tộc nào khác
trong nước. Nhà sàn, vách che sát đất, xa trông tưởng là nhà đất.



http://tieulun.hopto.org

    Bộ khung nhà với vì kèo kết cấu đơn giản nhưng rất vững chắc. Có hai kiểu nhà là
: "nhà trâu đực" và "nhà trâu cái". Nhà trâu cái vì kèo bốn cột. Nhà trâu đực vì kèo ba cột.

    Về tổ chức mặt bằng sinh hoạt giữa nhà trâu cái và trâu đực đều có những nét
tương tự như vậy là để phân biệt nhà trâu cái và nhà trâu đực chỉ là ở vì kèo khác nhau.

    Cao Lan là một bộ phận của dân tộc Sán Chay. Cao Lan tiếng nói gần giống tiếng
Tày.

    Trang phục
    Hiện nay trang phục của người Sán Chay thường giống người Kinh hoặc người

Tày. Thường ngày phụ nữ Sán Chay dùng chiếc dây đeo bao dao thay cho thắt lưng.
Trong những dịp lễ tết, hội hè, các cô gái thường thắt 2-3 chiếc thắt lưng bằng lụa hoặc
bằng nhiễu, với những màu khác nhau.
 



http://tieulun.hopto.org

       52.Dân tộc Sán Dìu

     Tên gọi khác:Sán Déo, Trại, Trại Đất, Mán quần cộc
    Nhóm ngôn ngữ
    Hoa
    Dân số
    95.000 người.
    Cư trú
    Sống ở miền Trung du các tỉnh Quảng Ninh, Hải Hưng, Hà Bắc, Vĩnh Phú, Bắc

Thái và Tuyên Quang
    Đặc điểm kinh tế
    Người Sán Dìu chủ yếu làm ruộng nước, có phần nương, soi, bãi. Thêm vào đó,

còn có chăn nuôi, khai thác lâm sản, đánh bắt nuôi thả cá, làm gạch ngói, rèn, đan lát...
    Từ lâu đời, người Sán Dìu đã sáng tạo ra chiếc xe quệt (không cần bánh lăn) dùng

trâu kéo để làm phương tiện vận chuyển. Hình thức gánh trên vai hầu như chỉ dùng cho
việc đi chợ.

    Hàng ngày người Sán Dìu dùng cả cơm cả cháo, đồ giải khát thông thường cũng là
nước cháo loãng.

    Tổ chức cộng đồng
    Người Sán Dìu ở thành từng chòm xóm nhỏ.
    Hôn nhân gia đình
    Trong nhà, người chồng (cha) là chủ gia đình, con theo họ cha, con trai được thừa

hưởng gia tài. Cha mẹ quyết định việc cưới gả cho con. Con trai con gái phải được xem
số, so tuổi trước khi nên duyên vợ chồng.

    Tục lệ ma chay
    Việc ma chay cũng qua nhiều lễ thức. Từ sau 3 năm, người chết được bốc cốt - cải

táng, và đây là một dịp vui.
    Văn hóa
    Thơ ca dân gian của người Sán Dìu phong phú, dùng thơ ca trong sinh hoạt hát đối

nam nữ (soọng cô) rất phổ biến. Truyện kể, chủ yếu truyện thơ khá đặc sắc. Các điệu nhảy
múa thường xuất hiện trong đám ma. Nhạc cụ có tù và, kèn, trống, sáo, thanh la, não bạt
cũng để phục vụ nghi lễ tôn giáo. Nhiều trò chơi của dân tộc được đồng bào ưa thích là: đi
cà kheo, đánh khăng, đánh cầu lông kiểu Sán Dìu, kéo co.



http://tieulun.hopto.org

    Nhà cửa
    Người Sán Dìu ở nhà đất. Nhà cửa đồng bào không có những đặc trưng riêng. Có

lẽ vì vậy mà người Sán Dìu đã tiếp thu mẫu nhà của người Việt khá dễ dàng.
    Trang phục
    Trang phục của người Sán Dìu đã và đang đổi thay gần giống trang phục người

Kinh. Phụ nữ Sán Dìu có tập quán ăn trầu và thường mang theo mình chiếc túi vải đựng
trầu hình múi bưởi có thêu nhiều hoa văn sặc sỡ, và kèm theo là con dao bổ cau có bao
bằng gỗ được chạm khắc trang trí đẹp.
 



http://tieulun.hopto.org

    53.Dân tộc Xtiêng

     Tên gọi khác:Xa Điêng
    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer
    Dân số
    50.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tập trung tại 4 huyện phía Bắc tỉnh Sông Bé và một phần sinh sống ở Đồng

Nai và Tây Ninh.
    Đặc điểm kinh tế
    Nhóm Bù Đéc ở vùng thấp, biết làm ruộng nước và dùng trâu, bò kéo cày từ khá

lâu. Nhóm Bù Lơ ở vùng cao, làm rẫy là chủ yếu, sống gần gũi với người M'Nông và
người Mạ.

    Tổ chức cộng đồng
    Ngày nay người Xtiêng ở nhiều nơi đã định canh định cư, từng gia đình làm nhà ở

riêng. Họ Điểu là họ phổ biến khắp vùng Xtiêng. Làng Xtiêng có truyền thống tự quản,
đứng đầu là một ông già am hiểu tập tục, có uy tín lớn, tháo vát và thường là người giàu
có ở làng. Mức giàu được tính bằng tài sản như: trâu, bò, chiêng, cồng, ché, vòng, trang
sức...

    Hôn nhân gia đình



http://tieulun.hopto.org

    Người Xtiêng lấy vợ, lấy chồng khác dòng họ.
Thông thường con trai từ tuổi 19-20, con gái từ tuổi 15-17 bắt đầu tìm bạn đời. Sau lễ
cưới cô dâu về nhà chồng.

    Văn hóa
    Người Xtiêng ưa thích âm nhạc, nhạc cụ thường thấy nhất là bộ chiêng 6 cái.

Chiêng không được gõ ở ngoài nhà, trừ ngày lễ đâm trâu. Chiêng dùng trong hội lễ, cả
trong bộc lộ tình cảm, hòa giải xích mích giữa các gia đình. Ngoài chiêng còn có cồng,
khèn bầu cũng được đồng bào ưa thích. Cuối mùa khô, đồng bào hay chơi thả diều.

    Nhà cửa
    Tình hình nhà ở của người Xtiêng hiện nay hết sức phức tạp. Ví dụ: người Xtiêng

ở Bù lơ sống trong nhà đất dài - gia đình lớn phụ hệ; Ơở Đắc Kia người Xtiêng cư trú
trong nhà sàn, nhà đất ngắn - gia đình nhỏ; Ơở Bù Đeh người Xtiêng lại sống trong nhà
sàn dài (chịu ảnh hưởng nhà người Khơ me) - gia đình lớn mẫu hệ.

    Bộ khung nhà người Xtiêng dù nhà sàn hay đất (xưa) đều trên cơ sở vì hai cột
(không có kèo).

    Nếu căn cứ vào cấu tạo của bộ khung nhà đất của người Xtiêng hiện nay còn thấy
thì nhà đất của người Xtiêng quả là rất cổ. Nhà đất của người Xtiêng chỉ như là một cái
chòi, mái được kéo gần sát mặt đất. Cửa ra vào rất thấp. Mở ở hai đầu hồi và một cửa ở
mặt trước nhà, mái trên cửa cũng phải cắt bớt hoặc làm vòng lên như ở nhà người Mạ.

    Trang phục
    Trang phục của người Xtiêng khá đơn giản, đàn bà mặc váy, đàn ông đóng khố.

Mùa đông người ta choàng một tấm vải để chống rét. Người Xtiêng để tóc dài búi sau gáy,
tai sâu lỗ, hoa tai bằng gỗ, ngà voi và xăm mặt, xăm mình với những hoa văn giản đơn.
Mọi người nam, nữ, già, trẻ đều thích đeo các loại vòng. Trẻ em còn nhỏ đeo lục lạc ở hai
cổ chân.
 



http://tieulun.hopto.org

      54.Dân tộc Xơ Đăng

     Tên gọi khác:Xơ Đeng, Cà Dong, Tơ-dra, Hđang, Mơ-nâm, Hà Lăng, Ka Râng,
Bri La Teng, Con Lan.

    Nhóm ngôn ngữ
    Môn - Khmer

    Dân số
    97.000 người.
    Cư trú
    Cư trú tập trung ở tỉnh Kon Tum, một số ít ở miền núi của tỉnh Quảng Ngãi và tỉnh

Quảng Nam - Đà Nẵng.
    Đặc điểm kinh tế
    Người Xơ Đăng làm rẫy là chính. Nhóm Mơ-nâm làm ruộng nước nhưng không

cày bừa mà lại dùng sức trâu, sức người để giẫm nát đất. Đồng bào chăn nuôi gia súc, gia
cầm, săn bắn, hái lượm, đánh bắt cá, đan lát, dệt, rèn. Nhóm Tơ-dra có nghề rèn từ quặng
sắt rất phát triển và nổi tiếng.

    Tổ chức cộng đồng
    Mỗi làng Xơ Đăng có nhà rông, có bãi mộ chôn người chết... Nhà cửa của dân

làng quây quần bên nhau, mọi người gắn bó giúp đỡ nhau. Ông "già làng" được trọng nể
nhất, là người điều hành mọi sinh hoạt chung trong làng và đại diện của dân làng.

    Hôn nhân gia đình
    Tên của người Xơ Đăng không có họ kèm theo, nhưng có từ chỉ định giới tính:

nam là A, nữ là Y (ví dụ như là A Nhong, Y Hên). Trai gái lớn lên, sau khi đã cưa răng
theo phong tục (ngày nay ít người còn theo phong tục này), được tìm hiểu, yêu nhau. Lễ
cưới xin đơn giản. Sau lễ cưới, đôi vợ chồng ở luân chuyển với từng gia đình mỗi bên ít
năm, rất ít trường hợp ở hẳn một bên.

    Văn hóa



http://tieulun.hopto.org

    Trong số các lễ cúng, lễ hội truyền thống của người Xơ Đăng, lễ đâm trâu được tổ
chức long trọng nhất, đông vui nhất. Người Xơ Đăng thích hát múa, tấu chiêng cồng, chơi
đàn, kể chuyện cổ. Đàn ông không chỉ có tinh thần thượng võ, mà còn tài nghệ trong kiến
trúc, điêu khắc và hội họa, tạo nên những sản phẩm tiêu biểu, đó là ngôi nhà rông và cây
nêu trong lễ đâm trâu.

    Mỗi làng người Xơ Đăng đều có nhà rông, nóc và mái được tạo dáng như cánh
buồm lớn hoặc lưỡi rìu khổng lồ ngửa lên trời. Có hình chim chèo bẻo hay hình sừng thú
chót vót ở hai đầu đốc. Nhà rông được dân làng tạo dựng nên hoàn toàn bằng thảo mộc có
sẵn ở địa phương. Kỹ thuật xây dựng chỉ là lắp ghép và chằng buộc, không hề dùng đến
đinh sắt, dây thép...

    Nhà rông thực sự là công trình kiến trúc, một sản phẩm văn hóa, là trụ sở và câu
lạc bộ trong làng của đồng bào Xơ Đăng.

    Trang phục
    Còn ở trình độ phát triển chậm và đây cũng là nét chung của một số dân tộc khác

trong khu vực Trường Sơn - Tây Nguyên. Không có cá tính chung và điển hình cho phong
cách kỹ thuật và mỹ thuật.

 
                                                      HẾT
   
 


	Lời nói đầu:
	1. Dân tộc Cơ Tu
	2.Dân tộc Dao
	3.Dân tộc Ê Đê
	4.Dân tộc Gia Lai
	5.Dân tộc Giáy
	6.Dân tộc Gié - Triêng
	7.Dân tộc Mảng
	8.Dân tộc H'Mông
	9.Dân tộc Lào
	10.Dân tộc Lô Lô
	11.Dân tộc Lự
	12.Dân tộc M'Nông
	13.Dân tộc Mạ
	14.Dân tộc Mường
	15.Dân tộc Si La
	16.Dân tộc Tà Ôi
	17.Dân tộc Tày
	18.Dân tộc Thái
	19.Dân tộc Thổ
	20.Dân tộc Xinh Mun
	21.Dân tộc Ba Na
	22.Dân tộc Bố Y
	23.Dân tộc Brâu
	24.Dân tộc Bru - Vân Kiều
	25.Dân tộc Chơ Ro
	26.Dân tộc Chứt
	27.Dân tộc Chu – ru
	28.Dân tộc Chăm
	29.Dân tộc Co
	30.Dân tộc Cống
	31.Dân tộc Cơ - ho
	32.Dân tộc Cơ Lao
	33.Dân tộc Hà Nhì
	34.Dân tộc Hoa
	35.Dân tộc Hrê
	36.Dân tộc Kháng
	37.Dân tộc Khơ me
	38.Dân tộc Khơ Mú
	39.Dân tộc Kinh
	40.Dân tộc La Chí
	41.Dân tộc La Ha
	42.Dân tộc La Hủ
	43.Dân tộc Ngái
	44.Dân tộc Nùng
	45.Dân tộc Ô đu
	46.Dân tộc Pà Thẻn
	47.Dân tộc Phù Lá
	48.Dân tộc Pu Péo
	49. Dân tộc Ra Glai

