
Tìm hiểu về các dân tộc Việt Nam
Nguồn: www.cinet.gov.vn
Mục lục:
Khái quát lịch sử Việt Nam
Khái quát dân tộc Việt Nam
Các dân tộc Việt Nam theo nhóm ngôn ngữ
Các dân tộc Việt Nam theo địa bàn sinh sống
Dân tộc BANA
Dân tộc Khơ Mú
Dân tộc Bố Y
Dân tộc Kinh
Dân tộc Brâu
Dân tộc La Chí
Dân tộc Bru - Vân Kiều
Dân tộc La Ha
Dân tộc Chơ Ro
Dân tộc La Hú
Dân tộc Chứt
Dân tộc Lao
Dân tộc Chăm
Dân tộc Lô Lô
Dân tộc Co
Dân tộc Lự
Dân tộc Cống
Dân tộc M'Nông
Dân tộc Cơ Ho
Dân tộc Mảng
Dân tộc Cơ Lao
Dân tộc Mạ
Dân tộc Cơ Tu
Dân tộc Mường
Dân tộc Ê Đê
Dân tộc Ngái



Dân tộc Gia Lai
Dân tộc Nùng
Dân tộc Giáy
Dân tộc Ơ Đu
Dân tộc Thái
Dân tộc Tà Ôi
Dân tộc Thổ
Dân tộc Tày
Dân tộc Gié Triêng
Dân tộc Pà Thẻn
Dân tộc H' Mông
Dân tộc Phù Lá
Dân tộc Hà Nhi
Dân tộc Pù Péo
Dân tộc Hoa
Dân tộc Pa - Grai
Dân tộc HRê
Dân tộc Rơ Măm
Dân tộc Khang
Dân tộc Sán Chay
Dân tộc Khơ me
Dân tộc Sán Dìu
Dân tộc Xinh Mun
Dân tộc Xtiêng
Dân tộc Si La
Dân tộc Xơ Đăng
Dân tộc Chu Ru 
Dân tộc Dao
Khái quát lịch sử Việt Nam
       Các cuộc khảo cổ gần đây đã chứng minh sự tồn tại của con người

trên lãnh thổ Việt Nam từ thời Đồ đá cũ (300.000 -500.000 năm). Vào thời
kỳ Đồ đá mới, các nền văn hoá Hoà Bình - Bắc Sơn (gần 10.000 năm trước
CN) đã chứng tỏ sự xuất hiện của nông nghiệp và chăn nuôi, có thể là cả



nghệ thuật trồng lúa nước.
      Dân tộc Việt Nam đã được hình thành và bước đầu phát triển trên

vùng châu thổ sông Hồng và sông Mã phía Bắc của Việt Nam ngày nay. Con
người từ các vùng đồi núi xuống vùng đồng bằng, từ đời này sang đời khác
đã khai hoá đất để trồng trọt. Họ đã tạo ra một hệ thống đê điều để chế ngự
dòng sông Hồng gây nhiều lũ lụt hàng năm. Quá trình lao động không ngừng
để chế ngự nước - chống lũ, lụt, bão, hạn hán, xây dựng đê điều, đào kênh
phục vụ cho việc trồng lúa - đã tạo nên nền văn minh lúa nước và văn hoá
làng xã.

 
      Vào thời đại Đồ đồng đã ra đời một nền văn minh thống nhất và độc

đáo, đạt mức độ kỹ thuật và nghệ thuật cao, nền văn minh Đông Sơn rực rỡ.
Các nghiên cứu nhân chủng, lịch sử và khảo cổ gần đây đã khẳng định sự
tồn tại một thời kỳ các Vua Hùng khoảng 1000 năm trước Công nguyên trên
Vương quốc Văn Lang, sau đó đổi tên là Âu Lạc. Đến thế kỷ thứ hai trước
Công nguyên, Âu Lạc đã bị xâm chiếm và sát nhập vào đế chế phong kiến
Hán hùng mạnh ở phương Bắc. Nhưng sự thống trị của phong kiến Trung
Hoa kéo dài mười thế kỷ đã không bẻ gẫy được sức kháng cự của dân tộc và
không đồng hoá được nền văn hoá Việt Nam.

 
      Vào thế kỷ thứ mười sau Công nguyên đất nước đã giành được độc

lập vững chắc và xây dựng một Nhà nước độc lập mang tên Đại Việt. Đất
nước đã trải qua nhiều triều đại vua chúa phong kiến mà quan trọng nhất là
triều Lý (thế kỷ11 và 12), triều Trần (thế kỷ 13 và 14), triều Lê (thế kỷ 15,
16 và 17) với một nền hành chính tập quyền, một lực lượng quân đội mạnh,
một nền kinh tế và văn hoá phát triển cao. Trong suốt thời kỳ này, Việt Nam
phải liên tục đấu tranh chống lại các âm mưu xâm lược của các đế chế
phong kiến Trung Hoa và Mông Cổ. Các cuộc kháng chiến lâu dài và gian
khổ chống quân xâm lược Tống (thế kỷ 11), Nguyên (thế kỷ 13), Minh (thế
kỷ 15) đã giành những thắng lợi vang dội. Sau mỗi cuộc kháng chiến, Việt
Nam trở nên mạnh hơn, các dân tộc đoàn kết hơn và đất nước bước vào một
thời kỳ cường thịnh mới.

 



      Nền văn hoá Đông Sơn được bổ sung bởi ảnh hưởng của văn hoá
Trung Hoa đã phát triển qua nhiều thế kỷ trong khuôn khổ một nhà nước
độc lập. Phật giáo, Nho giáo, Khổng giáo thâm nhập vào Đại Việt mang theo
nhiều yếu tố văn hoá quần chúng và nhiều hình thức đặc biệt. Tuy vậy, Việt
Nam vẫn có ngôn ngữ riêng và một nền văn minh nông nghiệp phát triển khá
cao.

 
      Đến thế kỷ 17 và 18, chế độ phong kiến Việt Nam suy yếu nghiêm

trọng. Các cuộc khởi nghĩa nông dân liên tục diễn ra đã dẫn đến phong trào
Tây Sơn (1771-1802). Tây Sơn đã tiêu diệt các chế độ vua chúa cát cứ,
thống nhất đất nước, đánh đuổi quân xâm lược Thanh (Trung Quốc) đồng
thời ban hành nhiều cải cách xã hội và văn hoá. Nhưng không lâu sau đó với
sự giúp đỡ của ngoại bang, Nguyễn Ánh đã giành được quyền thống trị và
lập nên triều đình nhà Nguyễn, triều đại phong kiến cuối cùng ở Việt Nam.

 
      Vào giữa thế kỷ 19 (1858), thực dân Pháp bắt đầu cuộc xâm chiếm

Việt Nam. Triều đình nhà Nguyễn bất lực đã dần dần nhân nhượng quân
xâm lược và từ năm 1884 Pháp thiết lập chế độ bảo hộ và thuộc địa trên
toàn bộ lãnh thổ Việt Nam. Ngay từ những ngày đầu, các phong trào kháng
chiến quần chúng dưới sự lãnh đạo của các sĩ phu yêu nước nổ ra ở khắp
mọi nơi, nhưng cuối cùng đều thất bại. 

 
      Nguyễn Ái Quốc, sau đó trở thành Chủ tịch Hồ Chí Minh, đã hoạt

động ở nước ngoài để tìm con đường cứu nước. Người đã sáng lập Đảng
Cộng sản Việt Nam vào ngày 3/2/1930. Dưới sự lãnh đạo của Đảng Cộng
sản, quần chúng nhân dân đã đứng lên đấu tranh chống thực dân Pháp và
quân chiếm đóng Nhật, thực hiện cuộc Tổng khởi nghĩa tháng 8 năm 1945
và thành lập nước Việt Nam Dân chủ Cộng hoà ngày 2/9/1945. Nước Việt
Nam non trẻ vừa mới ra đời lại phải đương đầu với các âm mưu xâm lược và
can thiệp của Pháp và Mỹ, phải tiến hành cuộc chiến tranh giải phóng dân
tộc kéo dài suốt 30 năm sau đó. Trước hết, sự trở lại xâm lược của Pháp đã
gây ra cuộc kháng chiến 9 năm (1945-1954) của Việt Nam, kết thúc bằng
chiến thắng Điện Biên Phủ và Hiệp định Genève về Việt Nam năm 1954.



Theo Hiệp định này, đất nước tạm thời bị chia làm hai vùng lãnh thổ miền
Bắc và miền Nam lấy vĩ tuyến 17 làm giới tuyến và sẽ được thống nhất hai
năm sau đó (1956) thông qua một cuộc tổng tuyển cử. Miền Bắc Việt Nam
vào thời kỳ nay mang tên Việt Nam Dân chủ Cộng hoà, dưới sự lãnh đạo
của Đảng Lao động với Thủ đô là Hà Nội. Miền Nam mang tên Việt Nam
Cộng hoà với sự quản lý của chính quyền thân Pháp, rồi thân Mỹ đặt tại Sài
Gòn. Chính quyền Sài Gòn sử dụng mọi sức mạnh để ngăn chặn cuộc tổng
tuyển cử, đàn áp và loại bỏ những người kháng chiến cũ, do vậy xuất hiện
phong trào đấu tranh vì hoà bình, thống nhất đất nước. Chính quyền Sài Gòn
đã không thể ngăn cản được nguyện vọng thống nhất đất nước của quần
chúng, đặc biệt từ ngày Mặt trận dân tộc giải phóng miền Nam Việt Nam
được thành lập, ngày 20/12/1960.

 
      Để duy trì Chế độ Sài Gòn, Mỹ đã tăng cường viện trợ quân sự. Đặc

biệt kể từ giữa thập kỷ 60 Mỹ đã gửi nửa triệu quân Mỹ và đồng minh đến
miền Nam Việt Nam trực tiếp tham chiến, và từ 5/8/1964 bắt đầu ném bom
miền Bắc Việt Nam. Nhưng nhân dân Việt Nam, theo lời dạy của Chủ Tịch
Hồ Chí Minh "Không có gì quý hơn độc lập tự do", đã đứng vững và giành
nhiều thắng lợi ở cả hai miền Nam và Bắc. Năm 1973, Washington buộc
phải ký hiệp định Paris về lập lại hoà bình ở Việt Nam và rút toàn bộ quân
đội Mỹ ra khỏi Việt Nam. Mùa xuân năm 1975, trên tinh thần đại đoàn kết
dân tộc và được sự đồng tình của nhân dân yêu chuộng hòa bình, công lý và
tiến bộ trên thế giới, các lực lượng vũ trang yêu nước Việt Nam đã thực hiện
cuộc tổng tiến công đè bẹp Chính quyền Sài Gòn, giải phóng miền Nam,
thống nhất đất nước. Ngày 25/4/1976, nước Việt nam Dân chủ Cộng hoà
được đổi tên thành nước Cộng hoà Xã hội chủ nghĩa Việt nam với lãnh thổ
bao gồm cả hai miền Nam và Bắc.  Năm 1977, Việt Nam trở thành thành
viên của Liên Hợp Quốc.

 
      Sau nhiều năm chiến tranh kéo dài, đất nước bị tàn phá nặng nề. Từ

năm 1975 đến 1986, Việt Nam phải đối phó với vô vàn khó khăn. Những
hậu quả và tệ nạn xã hội do chiến tranh để lại, dòng người tị nạn, chiến tranh
ở biên giới Tây Nam chống diệt chủng Khơme đỏ, chiến tranh ở biên giới



phía Bắc, bao vây, cấm vận của Mỹ và các nước phương Tây, thêm vào đó
thiên tai liên tiếp xảy ra... đã đặt Việt Nam trước những thử thách khắc
nghiệt. Hơn nữa, những khó khăn càng trầm trọng do xuất phát từ các
nguyên nhân chủ quan, nóng vội và duy ý chí muốn xây dựng lại đất nước
nhanh chóng mà không tính đến những điều kiện cụ thể. Vào đầu những
năm 80, khủng hoảng kinh tế - xã hội ở Việt Nam trở nên gay gắt, tỉ lệ lạm
phát lên đến 774,7% vào năm 1986.

     Từ năm 1986, Việt Nam bắt đầu tiến hành công cuộc Đổi mới toàn
diện nhằm vượt qua khó khăn, đi vào vào con đường phát triển và từng bước
hội nhập khu vực và quốc tế. Đại hội VI của Đảng cộng sản Việt Nam tháng
12/1986 đã nghiêm khắc kiểm điểm sự lãnh đạo của mình, khẳng định
những mặt làm được, phân tích những sai lầm khuyết điểm, đề ra đường lối
Đổi mới toàn diện trong đó đổi mới kinh tế được đặt lên hàng đầu với chủ
trương phát triển nền kinh tế hàng hoá nhiều thành phần vận hành theo cơ
chế thị trường có sự quản lý của nhà nước, theo định hướng XHCN, đi đôi
với việc tăng cường cơ sở pháp lý, đổi mới tổ chức Đảng và Nhà nước. Nền
kinh tế Việt Nam thực sự mở cửa, chuyển từ cơ chế tập trung quan liêu bao
cấp dựa trên việc nhập khẩu và nhận viện trợ của nước ngoài sang cơ chế thị
trường, tự chủ về tài chính nhằm cân bằng ngân sách nhà nước và hướng tới
xuất khẩu. Trước năm 1989 hàng năm Việt Nam đều phải nhập khẩu lương
thực, có năm trên 1 triệu tấn. Từ năm 1989, Việt Nam đã bắt đầu xuất khẩu
1-1,5 triệu tấn gạo mỗi năm; lạm phát giảm dần (đến năm 1990 còn 67,4%).
Đời sống của nhân dân được cải thiện, dân chủ trong xã hội được phát huy.
Quốc phòng, an ninh được giữ vững. Quan hệ đối ngoại được mở rộng, đẩy
lùi tình trạng bao vây, cô lập.

Tháng 6 năm 1991, Đại hội VII của Đảng Cộng sản Việt Nam khẳng định
lại quyết tâm tiếp tục chính sách Đổi mới của Việt Nam với mục tiêu vượt
qua khó khăn, thử thách, ổn định và phát triển kinh tế - xã hội, tăng cường
ổn định chính trị, đẩy lùi tiêu cực và bất công xã hội, đưa đất nước cơ bản ra
khỏi tình trạng khủng hoảng. Đại hội cũng đề ra chính sách đối ngoại độc
lập, tự chủ, rộng mở đa dạng hoá và đa phương hoá quan hệ với mục tiêu
Việt Nam "muốn làm bạn với tất cả các nước trong cộng đồng quốc tế, phấn
đấu vì hoà bình, độc lập và phát triển."



Mặc dù bị tác động sâu sắc do việc Liên Xô, Đông Âu tan rã, các thị
trường truyền thống bị đảo lộn; tiếp tục bị bao vây cấm vận và phải đối phó
với các âm mưu hoạt động gây mất ổn định chính trị và bạo loạn lật đổ của
các thế lực thù địch, Việt Nam đã từng bước khắc phục khó khăn, trở ngại,
tiếp tục giành nhiều thắng lợi to lớn. Từ năm 1991-1995 nhịp độ tăng bình
quân hàng năm về tổng sản phẩm trong nước (GDP) đạt 8,2%. Đến tháng
6/1996, đầu tư trực tiếp của nước ngoài đạt trên 30,5 tỷ USD. Lạm phát
giảm từ mức 67,1% (1991) xuống còn 12,7% (1995) và 4,5% (1996). Đời
sống vật chất của phần lớn nhân dân được cải thiện. Trình độ dân trí, mức
hưởng thụ văn hoá của nhân dân được nâng lên. Sự nghiệp giáo dục đào tạo,
chăm sóc sức khoẻ, các hoạt động văn hoá nghệ thuật thể dục thể thao,
thông tin đại chúng, công tác kế hoạch hoá gia đình và nhiều hoạt động xã
hội khác có những mặt phát triển và tiến bộ. Chính trị ổn định, độc lập chủ
quyền và môi trường hoà bình của Việt Nam được giữ vững, quốc phòng an
ninh được củng cố tạo điều kiện thuận lợi cơ bản cho công cuộc Đổi mới.
Hệ thống chính trị từ trung ương đến cơ sở được củng cố, bộ máy nhà nước
pháp quyền được tiếp tục xây dựng và hoàn thiện. Chính sách đối ngoại độc
lập tự chủ, đa phương hoá và đa dạng hoá quan hệ của Việt Nam đã đạt
được những kết quả tốt đẹp. Đến nay, Việt Nam đã thiết lập quan hệ ngoại
giao với 164 nước, có quan hệ buôn bán với trên 100 nước. Các công ty của
hơn 50 nước và vùng lãnh thổ đã đầu tư trực tiếp vào Việt Nam.

     Đại hội Đảng Cộng sản Việt Nam lần thứ VIII, tháng 6/1996 đã
đánh giá những thành tựu to lớn có ý nghĩa rất quan trọng trong 10
năm Đổi mới (1986-1996) và đề ra mục tiêu phát triển đến năm 2000
và 2020 là : đẩy mạnh công nghiệp hoá, hiện đại hoá. Mục tiêu của
công nghiệp hoá, hiện đại hoá là xây dựng Việt Nam thành một nước
công nghiệp có cơ sở vật chất-kỹ thuật hiện đại, cơ cấu kinh tế hợp lý,
quan hệ sản xuất tiến bộ, phù hợp với trình độ sản xuất, đời sống vật
chất và tinh thần cao, quốc phòng an ninh vững chắc, dân giàu nước



mạnh, xã hội công bằng, văn minh. Từ nay đến năm 2020, ra sức phấn
đấu để Việt Nam cơ bản trở thành một nước công nghiệp.

  

      Văn minh Văn Lang - Âu lạc. Đây là Nhà nước đầu tiên ở Việt
Nam trải qua 18 đời vua Hùng thế kỷ 3 trước Công nguyên sát nhập
người Âu Việt với Lạc Việt thành Âu Lạc do An Dương Vương đứng
đầu rời đô về Cổ Loa thế kỷ 2 trước công nguyên. Âu Lạc bị Triệu Đà
xâm lược sau rơi vào tay nhà Hán, đất nước lâm vào cảnh 1000 năm
Bắc thuộc.

   
 

 

II. 1000 năm đấu tranh chống Bắc thuộc

 
*40-42 Khởi nghĩa Hai Bà Trưng chống quân Hán.

*428 Khởi nghĩa Bà Triệu chống quân Ngô.

* 542-544 Khởi nghĩa Lí Bí đánh đuổi quân Lương, Lí Bí lên ngôi lấy hiệu
Lý Nam Đế. Sau khi ông mất, Triệu Quang Phục lên lãnh đạo không xưng
đế mà xưng Vương  - Triệu Việt Vương.

* 687 Khởi nghĩa Lý T Tiên chống quân xâm lược nhà Đường.

* 776 Khởi nghĩa Mai Thúc Loan sau xưng là Mai Hắc Đế (Vua đen).

* 869 Khởi nghĩa Dương Thanh chống quân Đường.



*Sang thế kỷ 10 đất nước có nhiều sự thay đổi.

* 905 Khúc Thừa Du xưng là Tiết Độ Xứ sau đó là Khúc Hạo và Khúc
Thừa Mỹ, 930 quân Nam Hán bắt Khúc Thừa Mỹ, Dương Đình Nghệ khôi
phục quyền tự chủ và bị tuỳ tướng của ông là Kiều Công Tiền giết chết.

* 938 con rể Dương Đình Nghệ là Ngô Quyền giết Kiều Công Tiền và đánh
bại quân Nam Hán trên sông Bạch Đằng đã mở ra một kỷ nguyên mới độc
lập-tự chủ và phát triển cho đất nước ta.

 

III. Từ 938 đến 1858.

*Sau chiến thắng Bạch Đằng 938 Ngô Quyền lên ngôi xưng là Ngô
Vương, sau Ngô Quyền mất con là Ngô Xương Văn lên và bị cậu là Dương
Tam Kha cướp ngôi gây ra loạn 12 xứ quân.

* 968 Xứ quân Đinh Bộ Lĩnh mạnh hơn đã thống trị đất nước và xưng là
Đinh Tiên Hoàng đặt tên nước là Đại Cồ Việt.

* 979 - Hai cha con Đinh Bộ Lĩnh bị Đồ Thích giết. Đình Hoàn còn ít tuổi,
Thái hậu Dương Vân Nga chuyển long bào cho thập đại tướng quân Lê
Hoàn.

* 981 Quân Tống xâm lược nước ta bị Lê Hoàn đánh bại.

* 1009 Vua Lê cuối cùng Lê Ngoạ Triều ăn chơi xa đoạ bị chết, triều đình
tôn Lý Công Uẩn làm vua lập ra nhà Lý.



* 1010 Lý Thái Tổ rời đô từ Hoa Lư về Thăng Long đặt tên nước là Đại
Việt.

* 1075-1077 Nhà Lý đánh bại quân Tống.

* 1026 - Lý Chiêu Hoàng nhường ngôi cho chồng là Trần Cảnh lập lên nhà
Trần.

* 1258,1285,1288 - Nhà Trần liên tiếp đánh bại 3 cuộc xâm lược của giặc
Nguyên - Mông.

* 1400- Hồ Quý Ly cướp ngôi nhà Trần đặt tên nước Đại Ngu. Quân Minh
đánh bại nhà Hồ đặt ách thống trị.

* 1418-1427 - Cuộc khởi nghĩa Lam Sơn thắng lợi, Lê Lợi lên làm vua. Cuối
triều Lê vua Lê ăn chơi xa đoạ, đặc biệt là Lê Uy Mục, Lê Tương Dực cho
xây cửu Trùng Đài. Mặc Đăng Dung cướp ngôi nhà Lê lập lên nhà Mặc.

* Từ 1557 đến 1592 - Một bên là Nguyễn Kim với danh nghĩa phù Lê chống
Mặc gây ra chiến tranh Nam-Bắc, triều kéo dài 50 năm. Sau Nam Bắc triều
là chúa Nguyễn, chúa Trịnh lấy sông Gianh làm ranh giới đằng trong, đằng
ngoài.

* 1771 Phong trào nông dân Tây Sơn bùng nổ dới sự lãnh đạo của 3 anh em
nhà Nguyễn: Nguyễn Nhạc, Nguyễn Lữ, Nguyễn Huệ.

*1777 Đánh đổ tập đoàn họ Nguyễn ở phía Nam.

*1786 Diệt họ Trịnh ở phía Bắc, Nguyễn Huệ được vua Lê gả công chúa
Ngọc Hân.

*1788 Lê Chiêu Thống chạy sang cầu viện nhà Thanh.



*1789 Quang Trung Nguyễn Huệ đánh bại 29 vạn quân Thanh xâm lược.

*1792 Quang Trung đột ngột từ trần.

* 1802- Nguyễn Ánh được sự giúp đỡ của Pháp đánh bại nhà Tây Sơn lập
lên nhà Nguyễn lấy tên nước là Đại Nam, chuyển kinh đô vào Phú Xuân -
Huế.

IV. Từ 1858 đến 1945.

1858- Quân Pháp cùng Tây Ban Nha nổ súng xâm lược nước ta tấn
công và cửa biển Thuận An - Đà Nẵng. Pháp chuyển hướng tấn công 3 tỉnh
miền Tây Nam Kỳ.

* 1862- Pháp chiếm thêm 1 tỉnh miền Tây Vĩnh Long. Vua Tự Đức sai 2 đại
thần Phan Thanh Giản, Lâm Duy Điệp thương thuyết với Pháp ký Hiệp ước
với Pháp nhường 3 tỉnh miền Đông Nam Kỳ cho Pháp.

* 1873- Pháp chiếm nốt 3 tỉnh miền Tây.

* 1873 - Pháp tấn công Bắc Kỳ, nhà Nguyễn ký Hiệp ước thứ 2 dân 3 tỉnh
miền Tây.

* 1883- Pháp xâm lược Bắc Kỳ lần 2 buộc triều đình ký Hiệp ước Pháp -
Măng.

* 1884- Pháp cùng triều đình ký Hiệp ước Pa-tơ-rốt, nhà Nguyễn dâng toàn
bộ đất nước cho Pháp.

*1885-1913- Nhân dân chống Pháp xâm lược, phong trào Cần Vương,
Hoàng Hoa Thám, Đông Du, Đông Kinh Nghĩa Thục, Duy Tân.



* 1914-1918 - Chiến tranh thế giới thứ 1.
 
* 1919-1930 Sự phân hoá giai cấp và xã hội Việt Nam, quá trình thành

lập Đảng.

* 3/2/1930 Tại Cửu Long Hương cảng Trung Quốc, Nguyễn Ái Quốc với tư
cách đại diện quốc tế cộng sản đứng ra thống nhất thành lập Đảng cộng sản
Việt Nam.

 
* 1930 - 1945 Quá trình vận động Cách mạng Việt Nam dưới sự lãnh đạo

của Đảng.
       30-31  Cao trào Cách mạng đỉnh cao Xô viết Nghệ tĩnh.

       32-35  Phong trào tạm lắng, đấu tranh khôi phục phong trào.      
       36-39  Cao trào dân chủ.       
       39-45  Cao trào dân tộc.

 

V. Giai đoạn :1945 đến 1975.

 

* 2/9/1945 Hồ Chí Minh đọc Tuyên ngôn độc lập khai sinh nước Việt
Nam dân chủ cộng hoà.
* 9/1945 đến 12/1946 Năm đầu tiên của nước Việt Nam dân chủ cộng hoà.

*1946-1954 Tiến hành chiến tranh chống Pháp, đỉnh cao là chiến thắng
Điện Biên ngày 7/5/1954 và Pháp phải ký Hiệp định Giơ-ne-vơ ngày
21/7/1954.

* 1954-1975 Đất nước bị chia cắt 2 miền:

   



+ Miền Bắc:      
    - 1954 Tiếp thu, tiếp quản miền Bắc.      
    - 1955-1975 Hàn gắn vết thương chiến tranh.     
    - 1958-1960 Công cuộc cải tạo chủ nghĩa xã hội ở mìên Bắc.     
    - 9/1960  Nhiệm vụ cơ bản được hoàn thành.    
    - 1961-1965 Thực hiện kế hoạch 5 năm lần 1.    
    - 1964  Về cơ bản đã được hoàn thành.    
    - 1965-68 Mỹ tiến hành chiến tranh phá hoại miền bắc lần 1.    
    - 1968-73 Mỹ tiến hành chiến tranh phá hoại miền Bắc lần 2.    
    - 1973-75 miền Bắc tiếp tục xây dựng chủ nghĩa xã hội.

   + Miền Nam:    
 
    -1954-56 Đấu tranh đòi nhà cầm quyền thi hành Hiệp định Giơ-ne-vơ.

   
    -1956-59 Miền Nam đấu tranh chống cuộc chiến tranh đơn phương.    
    - 1960-64 Miền Nam đấu tranh chống cuộc chiến tranh đặc biệt.    
    - 1965-68 Miền Nam đấu tranh chống cuộc chiến tranh cục bộ.    
   - 1968-73 Miền Nam đấu tranh chống cuộc chiến tranh Việt Nam

hoá chiến tranh.    
    - 1/1973   Hiệp định Pa-ri được ký kết.    
    - 1973-75 Chuẩn bị và làm nên đại thắng mùa xuân 30/4/1975. 
Khái quát dân tộc Việt Nam
 
     Việt Nam là một quốc gia đa dân tộc với tổng số 54 dân tộc. Dân tộc

Việt (Kinh) chiếm 87% dân số cả nước, sống tập trung chủ yếu trong vùng
châu thổ sông Hồng, các đồng bằng ven biển miền Trung, đồng bằng sông
Cửu Long và các thành phố lớn. 53 dân tộc khác, tổng cộng hơn 8 triệu
người, phân bổ chủ yếu trên các vùng núi ( chiếm 2/3 lãnh thổ ) trải dài từ
Bắc vào Nam . Trong số các dân tộc thiểu số, đông nhất là Tày, Thái,
Mường, Hoa, Khơ-me, Nùng... mỗi dân tộc trên dưới một triệu người; nhỏ
nhất là Brau, Romam, O-du chỉ vài trăm người.

     Dân tộc Việt ngay từ thế kỷ thứ 10 đã thiết lập được một nền quân



chủ tập trung. Người Chăm đã từng sớm có một nền văn hoá rực rỡ. Người
Tày, Nùng và Khơ-me đã đạt đến một giai đoạn phát triển cao với sự xuất
hiện các tầng lớp xã hội khác nhau. Người Mường, H’mông, Dao, Thái...
tập trung dưới quyền giám hộ của tù trưởng địa phương. Nhiều dân tộc còn
chia thành đẳng cấp, đặc biệt là các bộ tộc sống trên các vùng núi.

     Một số dân tộc ít người đã biết các kỹ thuật canh tác khá thành thục.
Họ đã sớm canh tác lúa trên ruộng ngập nước và tiến hành tưới tiêu. Số
khác tiến hành săn bắn, đánh cá, hái lượm và sống bán du mục. Mỗi nhóm
dân tộc đều có nền văn hoá riêng biệt, giàu có và độc đáo. Tín ngưỡng và
tôn giáo của các dân tộc cũng hết sức khác biệt.

     Tuy nhiên, bên trên của sự khác biệt này đã hình thành sự đoàn kết
căn bản giữa các dân tộc, kết quả của một quá trình hợp tác qua nhiều thế
kỷ trên cùng mảnh đất Việt Nam

. Ngay từ thế kỷ đầu tiên của thời kỳ lịch sử, đã hình thành quá trình bổ
sung lẫn nhau trong quan hệ kinh tế giữa nhân dân đồng bằng và các dân tộc
miền núi. Tình đoàn kết này không ngừng được củng cố qua các cuộc đấu
tranh chống ngoại xâm để bảo vệ Tổ quốc. Thông qua cuộc đấu tranh chung
để bảo vệ và xây dựng đất nước và quá trình hỗ trợ lẫn nhau để tồn tại và
phát triển, một cộng đồng chung giữa người Việt và các dân tộc ít người đã
hình thành và không ngừng được củng cố và phát triển.

     Tuy vậy, trên thực tế còn tồn tại một khoảng cách rõ rệt về đời sống
vật chất và tinh thần giữa các dân tộc vùng đồng bằng và miền núi cũng như
giữa các dân tộc ít người. Chính phủ Việt Nam đã đề ra nhiều chính sách cụ
thể và những ưu đãi đặc biệt để giúp đỡ đồng bào miền núi đuổi kịp miền
xuôi, đồng thời cố gắng phát triển và gìn giữ bản sắc văn hoá truyền thống
của mỗi dân tộc. Hiện nay, các chương trình cung cấp muối iốt cho các bản,
làng xa xôi; chương trình cung cấp trang bị các trạm y tế - vệ sinh trong mỗi
làng; chương trình chống sốt rét; chương trình xây dựng các trường học
miễn phí cho trẻ em các dân tộc ít người; chương trình định canh định cư;
các dự án nghiên cứu tạo chữ viết cho các dân tộc, tìm hiểu và phát triển văn
hoá truyền thống của mỗi dân tộc... đã thu được những kết quả tốt.

Tổ quốc Việt Nam - Dân tộc Việt Nam
 



     Việt Nam - Tổ quốc của nhiều dân tộc. Các dân tộc cùng là con cháu
của Lạc Long Quân - Âu Cơ, nở ra từ trăm trứng, nửa theo mẹ lên núi, nửa
theo cha xuống biển, cùng mở mang gây dựng non sông "Tam sơn, tứ hải,
nhất phần điền", với rừng núi trùng điệp, đồng bằng sải cánh cò bay và biển
Đông bốn mùa sóng vỗ; bờ cõi liền một dải từ chỏm Lũng Cú (Bắc) đến xóm
Rạch Tàu (Nam), từ đỉnh Trường Sơn (Tây) đến quần đảo Trường Sa
(Đông).

 
     Cùng chung sống lâu đời trên một đất nước, các dân tộc có truyền

thống yêu nước, đoàn kết giúp đỡ nhau trong chinh phục thiên nhiên và đấu
tranh xã hội, suốt quá trình lịch sử dựng nước, giữ nước và xây dựng phát
triển đất nước.Lịch sử chinh phục thiên nhiên là bài ca hùng tráng, thể hiện
sự sáng tạo và sức sống mảnh liệt, vượt lên mọi trở ngại thích ứng với điều
kiện tự nhiên để sản xuất, tồn tại và phát triển của từng dân tộc. Với điều
kiện địa lý tự nhiên (địa mạo, đất đai, khí hậu...) khác nhau, các dân tộc đã
tìm ra phương thức ứng xử thiên nhiên khác nhau. Ở đồng bằng và trung du,
các dân tộc làm ruộng, cấy lúa nước, dựng nên nền văn hóa xóm làng với
trung tâm là đình làng, giếng nước cây đa, bao bọc bởi lũy tre xanh gai góc
đầy sức sống dẻo dai. Đồng bằng, nghề nông, xóm làng là nguồn cảm hứng,
là "bột" của những tấm áo mớ ba mớ bảy, của dải yếm đào cùng nón quai
thao, của làn điệu dân ca quan họ khoan thai mượt mà và của khúc dân ca
Nam Bộ ngân dài chan chứa sự mênh mông của đồng bằng sông Cửu Long.
ở vùng thấp của miền núi, các dân tộc trồng lúa nước kết hợp sản xuất trên
khô để trồng lúa nương, trồng ngô, bước đầu trồng các cây công nghiệp lâu
năm (cây hồi, cây quế...), thay thế cho rừng tự nhiên. Họ sống trên những
nếp nhà sàn, mặc quần, váy, áo màu chàm với nhiều mô típ hoa văn mô
phỏng hoa rừng, thú rừng. Đồng bào có tục uống rượu cần thể hiện tình cảm
cộng đồng sâu sắc. Người uống ngây ngất bởi hơi men và đắm say bởi tình
người.

 
     Ở vùng cao Việt Bắc, Tây Nguyên, đồng bào chọn phương thức phát

rừng làm rẫy - là cách ứng xử thiên nhiên ở thời đại tiền công nghiệp. Vùng
cao, khí hậu á nhiệt đới, việc trồng trọt chủ yếu thực hiện trong mùa hè thu.



Để tranh thủ thời tiết và quay vòng đất, từ ngàn xa người vùng cao đã phát
triển xen canh gối vụ, vừa tăng thu nhập vừa bảo vệ đất khỏi bị xói mòn bởi
những cơn mưa rào mùa hạ. Bàn tay khéo léo và tâm hồn thẩm mỹ của các
cô gái đã tạo ra những bộ trang phục: váy, áo với những hoa văn sặc sỡ hài
hòa về màu sắc, đa dạng về mô típ, mềm mại về kiểu dáng, thuận cho lao
động trên nương, tiện cho việc đi lại trên đường đèo dốc. Núi rừng hoang sơ
cùng với phương thức canh tác lạc hậu là mảnh đất phát sinh và phát triển
các lễ nghi đầy tính thần bí, huyền ảo. Hầu hết người dân Tây Nguyên đều
có tục đâm trâu làm lễ cúng Giàng (trời), cầu xin sự phù hộ của Giàng cho
người sức khỏe, cho gia súc và cho mùa màng bội thu. Đây cũng là vùng
tiềm ẩn nhiều truyện thần thoại, nhiều sử thi anh hùng mà giá trị của nó có
thể so sánh được các truyện thần thoại của Trung Quốc, Ân Độ nhưng chưa
được sưu tầm và nghiên cứu đầy đủ. Đồng bào là chủ nhân sáng tạo ra
những bộ đàn đá, đàn T'rưng, đàn Krông pút... những bộ cồng chiêng và
những điệu múa tập thể dân dã, khỏe khoắn kết bó cộng đồng. Dọc theo bờ
biển từ Bắc vào Nam, các dân tộc sống bằng nghề chài lưới. Cứ sáng sáng
đoàn thuyền của người dân giăng buồm ra khơi, chiều lại quay về lộng. Cuộc
sống ở đây cũng nhộn nhịp, khẩn trương như nông dân trên đồng ruộng ngày
mùa. Ở khắp nơi, con người hòa nhập vào thiên nhiên, thiên nhiên cũng biết
chiều lòng người, không phụ công sức người. Sống trên mảnh đất Đông
Dương - nơi cửa ngõ nối Đông Nam Á lục địa với Đông Nam Á hải đảo,
Việt Nam là nơi giao lưu của các nền văn hóa trong khu vực. ở đây có đủ 3
ngữ hệ lớn trong khu vực Đông Nam Á, ngữ hệ Nam đảo và ngữ hệ Hán -
Tạng. Tiếng nói của các dân tộc Việt Nam thuộc 8 nhóm ngôn ngữ khác
nhau.

 
Nhóm Việt - Mường có 4 dân tộc là: Chứt, Kinh, Mường, Thổ.
 
Nhóm Tày - Thái có 8 dân tộc là: Bố Y, Giáy, Lào, Lự, Nùng, Sán Chay,

Tày, Thái.
 
Nhóm Môn-Khmer có 21 dân tộc là: Ba na, Brâu, Bru-Vân kiều, Chơ-ro,

Co, Cơ-ho, Cơ-tu, Cơ-tu, Gié-triêng, Hrê, Kháng, Khmer, Khơ mú, Mạ,



Mảng, M'Nông, Ơ-đu, Rơ-măm, Tà-ôi, Xinh-mun, Xơ-đăng, Xtiêng.
 
Nhóm Mông - Dao có 3 dân tộc là: Dao, Mông, Pà thẻn.
 
Nhóm Kađai có 4 dân tộc là: Cờ lao, La chí, La ha, Pu péo.
 
Nhóm Nam đảo có 5 dân tộc là: Chăm, Chu-ru, Ê đê, Gia-rai, Ra-glai.
 
Nhóm Hán có 3 dân tộc là: Hoa, Ngái, Sán dìu.
 
Nhóm Tạng có 6 dân tộc là: Cống, Hà Nhì, La hủ, Lô lô, Phù lá, Si la.
 
     Mặc dù tiếng nói của các dân tộc thuộc nhiều nhóm ngôn ngữ khác

nhau, song do các dân tộc sống rất xen kẽ với nhau nên một dân tộc thường
biết tiếng các dân tộc có quan hệ hàng ngày, và dù sống xen kẽ với nhau,
giao lưu văn hóa với nhau, nhưng các dân tộc vẫn lưu giữ được bản sắc văn
hóa riêng của dân tộc mình. ở đây cái đa dạng của văn hóa các dân tộc được
thống nhất trong qui luật chung - qui luật phát triển đi lên của đất nước, như
cái riêng thống nhất trong cái chung của cặp phạm trù triết học.

 
Các Dân tộc Việt Nam theo nhóm ngôn ngữ
 

1. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Việt Mường
 
- Dân tộc Mường

- Dân tộc Chứt
- Dân tộc Thổ

 
2. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Môn - Khơme
 
- Dân tộc Khơ Mú

- Dân tộc Kháng
- Dân tộc Ơ Đu

- Dân tộc Ba Na
- Dân tộc Xơ Đăng
- Dân tộc Cơ Ho

- Dân tộc Tà Ôi
- Dân tộc Mạ
- Dân tộc Co



- Dân tộc Xinh Mun
- Dân tộc Bru
- Dân tộc Mảng
- Dân tộc Khơ me

- Dân tộc Hrê
- Dân tộc Mnông
- Dân tộc Stiêng
- Dân tộc Cơ tu

- Dân tộc Gié - Triêng
- Dân tộc Chơ-ro
- Dân tộc Rơ-Măm
- Dân tộc Brâu

 
3. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Tày - Thái
 
- Dân tộc Thái

- Dân tộc Lào
- Dân tộc Lự
- Dân tộc Tày
- Dân tộc Nùng

- Dân tộc Cao Lan - Sán Chỉ
- Dân tộc Giáy
- Dân tộc La Ha
- Dân tộc Pu Péo

- Dân tộc Pu Nà
- Dân tộc Bố Y
- Dân tộc Tu Dí
- Dân tộc Thủy 
- Dân tộc Tống

 
4. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Mèo - Dao
 
- Dân tộc Mèo

- Dân tộc Dao
- Dân tộc Pà Thẻn

 
5. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Tạng - Miến
 

- Dân tộc Hà Nhì
- Dân tộc La Hủ
- Dân tộc Cống

- Dân tộc Si La
- Dân tộc Lô Lô
- Dân tộc Phù Lá

 
6. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ Hoa
- Dân tộc Hoa

- Dân tộc Sán Dìu
 
7. Các dân tộc thuộc nhóm ngôn ngữ khác
- Dân tộc Cờ Lao



- Dân tộc La Chí
Dân tộc Việt Nam theo địa bàn sinh sống
 

Các dân tộc theo tên gọi và địa bàn sinh sống :

Mã
số

Tên
Các Dân
Tộc

Các Tên Gọi Khác Địa Bàn C Trú Chủ
Yếu

01 Kinh
(Việt) Kinh Trong cả nước

02 Tày Thổ, Ngạn, Phèn, Thù Lao,
Pa Dí

Cao Bằng, Lạng Sơn,
Hà Tuyên, Bắc Thái,
Hoàng Liên Sơn, Quảng
Ninh, Hà Bắc, Lâm
Đồng.

03 Thái

Tày, Tày Khao (Thái
Trắng), Tày Đăm (Thái Đen),
Tày Mời, Tày Thanh (Man
Thanh), Hàng Tổng (Tày
Mường), Pu Thay, Thổ Đà Bắc

Sơn La, Nghệ Tỉnh,
Thanh Hóa, Lai Châu,
Hoàng Liên Sơn, Hà Sơn
Bình, Lâm Đồng

04 Hoa
(Hán)

Triều Châu, Phúc Kiến,
Quảng Đông, Hải Nam, Hạ, Xạ
Phang...

Tp Hồ Chí Minh, Hà
Nội, Hậu Giang, Đồng
Nai, Minh Hải, Kiên
Giang, Hải Phòng, Cửu
Long...

05 Khơ
me

Cur, Cul, Cu, Thổ, Việt gốc
Miên, Khơ me Krôm.

Hậu Giang, Cửu Long,
Kiên Giang, Minh Hải,
Tp Hồ Chí Minh, Sông
Bé, Tây Ninh

06 Mường Mol, Mual, Moi (1), Mọi Bi,
Ao Tá (Âậu Tá)

Hà Sơn Bình, Thanh
Hóa, Vĩnh Phú, Hoàng
Liên Sơn, Sơn La, Hà



Nam Ninh

07 Nùng
Xuồng, Giang, Nùng An,

Phàn Sính, Nùng Cháo, Nùng
Lồi, Quý Rịn, Khén Lài...

Cao Bằng, Lạng Sơn,
Bắc Thái, Hà Tuyên, Hà
Bắc, Hoàng Liên Sơn,
Quảng Ninh, Tp Hồ Chí
Minh, Lâm Đồng

08 Hmông
(Mèo)

Mẹo, Mèo Hoa, Mèo Xanh,
Mèo Đỏ, Mèo Đen, Ná Miẻo,
Mán Trắng

Hà Tuyên, Hoàng
Liên Sơn, Lai Châu, Sơn
La, Cao Bằng, Lạng Sơn,
Nghệ Tỉnh

09 Dao

Mán, Động, Trại, Xá, Dìu
Miền, Kiềm Miền, Quần Trắng,
Dao Đỏ, Quần Chẹt, Lô Giang,
Dao Tiền, Thanh Y, Lán Tẻn,
Đại Bản, Tiểu Bản, Cóc Ngáng,
Cóc Mùn, Sơn Đầu...

Hà Tuyên, Hoàng
Liên Sơn, Cao Bằng,
Lạng Sơn, Bắc Thái, Lai
Châu, Sơn La, Hà Sơn
Bình, Vĩnh Phú, Hà Bắc,
Thanh Hóa, Quảng Ninh

10 Gia Lai Giơ rai, Chơ rai, Tơ Buăn,
Hơ Bau, Hđrung, Chor... Gia Lai - Công Tum

11 Ngái Xín, Lê, Đản, Khách Gia Quảng Ninh, Cao
Bằng, Lạng Sơn

12 Ê đê
Ra đê, Đê, Kpạ, A đham,

Krung, Ktul, Đliê Ruê, Blô, Ê
pan, Mđhur (2), Bih...

Đắc Lắc, Phú Khánh.

13 Ba Na

Gơ Lar, Tơ lô, Giơ lâng (Yỷ
lăng), Rơ ngao, Krem, Roh,
Con Kđe, A-la Công, Kpăng
Công, Bơ nâm

Gia Lai - Công Tum,
Nghĩa Bình, Phú Khánh

14 Xơ
đăng

Xơ teng, Hđang, Tơ đrá, Mơ
nâm, Ha lăng, Ca dong,
Kmrăng, Con Lan, Bri la, Tang

Gia Lai - Công Tum,
Quảng Nam Đà Nẵng

Sán
Cao Lan, Mán Cao Lan,

Bắc Thái, Quảng



15 Chay
(Cao Lan
- Sán Chỉ)

Hờn Bạn, Sán Chỉ (còn gọi là
Sơn Tử và không bao gồm
nhóm Sán Chỉ ở Bảo Lạc và
Chợ Rã)

Ninh, Hà Bắc, Cao
Bằng, Lạng Sơn, Hà
Tuyên

16 Cơ Ho Xrê, Nộp, (Tu Lôp), Cơ
Don, Chil (3), Lat (Lach), Trinh Lâm Đồng, Thuận Hải

17 Chăm
(Chàm) Chiêm Thành, Hroi

Thuận Hải, An Giang,
Thành phố Hồ Chí Minh,
Nghĩa Bình, Phú Khánh

18 Sán
Diu

Sán Dẻo, Trại, Trại Đất,
Mán Quần Cộc

Bắc Thái, Vĩnh Phú,
Hà Bắc, Quảng Ninh, Hà
Tuyên

19 Hrê Chăm Rê, Chom, Krẹ, Lũy... Nghĩa Bình

20 Mnông
Pnông, Nông, Pré, Bu đâng,

Đi Pri, Bia, Gar, Rơ Lam, Chil
(3)

Đắc Lắc, Lâm Đồng,
Sông Bé

21 Ra Glai Ra Clây, Rai, Noang, La
oang

Thuận Hải, Phú
Khánh

22 Xtiêng Xa Điêng Sông Bé, Tây Ninh

23 Bru -
Vân Kiều

Bru, Vân Kiều, Mang Cong,
Tri, Khùa Bình Trị Thiên

24 Thổ
(4)

Kẹo, Mọn, Cuối, Họ, Đan
Lai, Ly Hà, Tày Pọng, Con
Kha, Xá Lá Vàng (5)

Nghệ Tĩnh, Thanh
Hóa (Nh Xuân)

25 Giáy Nhắng, Dầng, Pầu Thìn, Pu
Nà, Cùi, Chu (6), Xa

Hoàng Liên Sơn, Hà
Tuyên, Lai Châu.

26 Cơ Tu
Ca tu, Cao, Hạ, Phơng, Ca

tang (7)
Quảng Nam - Đà

Nẵng, Bình Trị Thiên

27 Gié -
Triêng

Đgiéh, Tareh, Giang Rẫy,
Pin, Triêng, Treng, Ta riêng, Ve

Quảng Nam - Đà
Nẵng, Gia Lai - Công



(Veh), La Ve, Ca Tang (7) Tum

28 Mạ Châu Mạ, Mạ Ngăn, Mạ
Xốp, Mạ Tô, Mạ Krung Lâm Đồng, Đồng Nai

29 Khơ
Mú

Xá Cầu, Mứn Xen, Pu
Thênh, Tênh, Tày Hạy

Nghệ Tĩnh, Sơn La,
Lai Châu, Hoàng Liên
Sơn

30 Co Cor, Col, Cùa, Trầu
Nghĩa Bình, Quảng

Nam - Đà Nẵng, Bình
Trị Thiên

31 Ta Ôi Tôi Ôi, Pa Co. Pa Hi (Ba Hi) Bình Trị Thiên

32 Chơ
Ro Dơ ro, Châu ro Đồng Nai

33 Kháng
Xá Khao, Xá Súa, Xá Dón...

Xá Dâng, Xá Hốc, Xá Aái, Xá
Bung, Quảng Lâm

Lai Châu, Sơn La

34 Xinh
Mun Puộc, Pụa Sơn La, Lai Châu

35 Hà Nhì U Ní, Xá U Ní Lai Châu, Hoàng Liên
Sơn

36 Chu
Ru Chơ ru, Chu Lâm Đồng, Thuận Hải

37 Lào Lào Bốc, Lào Nọi
Lai Châu, Sơn La,

Thanh Hóa, Hoàng Liên
Sơn

38 La Chí Cù Tê, La Quả Hà Tuyên
39 La Ha Xá Khao, Khlá, Phlạo Lai Châu, Sơn La

40 Phù Lả Bồ Khô Pạ, Mù Di Pạ, Xá
Phó, Phổ, Va Xơ Lao, Pu Dang

Hoàng Liên Sơn, Lai
Châu

41 La Hủ Khù Xung, Cò Xung, Khả
Quy Lai Châu



42 Lự Lừ, Nhuồn (Duồn) Lai Châu

43 Lô Lô Mun Di Cao Bằng, Lạng Sơn,
Hà Tuyên

44 Chứt

Sách, Mày, Rục, Mã Liềng,
A rem, Tu vang, Pa leng, Xơ
lạng, Tơ hụng, Chà củi, Tắc
củi, U mo, Xá Lá Vàng (8)

Bình Trị Thiên

45 Mảng Mảng Ư, Xá Lá Vàng Lai Châu

46 Pà
Thẻn Pù Hng, Tống Hà Tuyên

47 Cơ
Lao . Hà Tuyên

48 Cống Xắm Không, Mông Nhé, Xá
Xeng Lai Châu

49 Bố Y Chủng Chá, Trọng Gia, Tu
Dí, Tu Dìn

Hoàng Liên Sơn, Hà
Tuyên

50 Si La Cú Dề Xừ, Khá Pé Lai Châu
51 Pu Péo Ka Bẻo, Pen Ti Lô Lô Hà Tuyên
52 Brâu Brao Gia Lai - Công Tum
53 Ô đu Tày Hat Nghệ Tĩnh

54 Rơ
măm . Gia Lai - Công Tum

(1) Là tên người Thái chỉ người Mường.
(2) Mđhur là một nhóm trung gian giữa người Ê đê và Gia Rai. Có một số

làng Mđhur nằm trong địa phận của tỉnh Gia Lai - Công Tum ở Cheo Reo,
tiếp cận với người Gia Rai, nay đã tự báo là người Gia Rai.

(3) Chil là một nhóm địa phương của dân tộc Mnông. Một bộ phận lớn
người Chil di cư xuống phía Nam, cư trú lẫn với người Cơ ho và người Mạ
nay đã tự báo là Cơ ho (hay Mạ). Còn bộ phận ở lại quê hương cũ, gắn với
người Mnông, vẫn tự báo là Mnông.

(4) Thổ đây là tên tự gọi khác với tên Thổ trước kia dùng để chỉ nhóm



Tày ở Việt Bắc, nhóm Thái ở Đà Bắc và nhóm Khơ me ở đồng bằng sông
Cửu Long.

(5) Xá Lá Vàng: tên chỉ nhiều dân tộc sống du cư ở vùng biên giới.
(6) Cùi Chu (Quý Châu) có một bộ phận ở Bảo Lạc (Cao Bằng) sống

xen kẽ với người Nùng, nay đã hòa vào nhóm Nùng.
(7) Ca tang: Tên gọi chung nhiều nhóm người ở miền núi Quảng Nam -

Đà Nẵng, trong vùng tiếp giáp với Lào. Cần phân biệt tên gọi chung này với
tên gọi riêng của từng dân tộc.

(8) Xá Lả Vàng: Tên chỉ nhiều dân tộc sống du cư ở vùng biên giới.
 
Dân tộc Ba Na
 
Tên gọi khác
Tơ Lô, Giơ Lâng, (Y Lăng), Rơ Ngao, (Krem), Roh, Con Kde, A La

Công, Kpăng Công, Bơ Môn
 
Nhóm ngôn ngữ
Môn - Khmer
 
Dân số
136.000 người.
 
Cư trú
Cư trú chủ yếu ở Kon Tum và miền Tây Bình Định và Phú Yên
 
Đặc điểm kinh tế
Người Ba Na sống chủ yếu nhờ trồng rẫy. Rẫy cung cấp không chỉ lúa

gạo, mà cả các loại lương thực khác, cũng như hoa màu, rau xanh, gia vị,
mía, nhiều thứ quả cây và cả bông lấy sợi dệt vải. Cùng với trồng trọt từng
gia đình thường có nuôi trâu, bò, dê, lợn, gà. Chó là con vật được yêu quý
và không bị giết thịt. Hầu như mỗi làng đều có lò rèn. Một số nơi biết làm đồ
gốm đơn sơ, phụ nữ dệt vải tự túc đồ mặc trong gia đình. Đàn ông đan
chiếu, lưới, các loại gùi, giỏ, mủng... Việc mua bán thường dùng vật đổi vật,



xác định giá trị bằng con gà, lưỡi rìu, gùi thóc, con lợn, hay nồi đồng, ché,
chiêng, cồng, trâu v.v..

 
Hôn nhân gia đình
Tục hôn nhân người Ba Na cho phép tự do tìm hiểu và lựa chọn bạn đời,

việc cưới xin đều theo nếp cổ truyền. Vợ chồng trẻ ở luân phiên mỗi bên
một thời gian theo thỏa thuận giữa hai gia đình đôi bên, sau khi sinh con đầu
lòng mới dựng nhà riêng. Trẻ em luôn được yêu chiều. Dân làng không đặt
trùng tên nhau. Trong trờng hợp những người trùng tên gặp nhau, họ làm lễ
kết nghĩa, tùy tuổi tác mà xác lập quan hệ anh-em, cha-con, mẹ-con. 
Ở người Ba Na, các con được thừa kế gia tài ngang nhau. Trong gia đình
mọi người sống hòa thuận bình đẳng.

 
Tục lệ ma chay
Người Ba Na quan niệm con người chết đi hoá thành ma, ban đầu ở bãi

mộ của làng, sau lễ bỏ mả mới về hẳn thế giới tổ tiên. Lễ bỏ mả được coi
như lần cuối cùng tiễn biệt người chết.

 
Văn hóa
Trong kho tàng văn nghệ dân gian, còn phải kể đến các làn điệu dân ca,

các điệu múa trong ngày hội và các lễ nghi tôn giáo. Nhạc cụ Ba Na đa
dạng: những bộ cồng chiêng kết cấu khác nhau, những đàn T'rưng, brọ,
klông pút, kơ ni, khinh khung, gông, v.v... và những kèn tơ nốt, arơng, tơ-tiếp
v.v... Nghệ thuật chạm khắc gỗ của người Ba Na độc đáo. Những hình thức
trang trí sinh động trên nhà rông và đặc biệt những tượng ở nhà mồ v.v... vừa
mộc mạc, vừa đơn sơ, vừa tinh tế và sinh động như cuộc sống của người Ba
Na.

 
Nhà cửa
Nhà người Ba Na thuộc loại hình nhà sàn. Cho đến nay, nhà của người

Ba Na đã có rất nhiều thay đổi, hầu như không còn nhà sàn dài. Nhà sàn
ngắn của các gia đình nhỏ là hiện tượng phổ biến. Mặc dù có nhiều thay đổi
như vậy nhưng vẫn tìm được ở những địa phương khác nhau những ngôi nhà



Ba Na có những đặc điểm như là những đặc trưng của nhà cổ truyền Ba Na,
nhà nóc hình mai rùa hoặc chỉ còn là hai mái chính với hai mái phụ hình
khum-dấu vết của nóc hình mai rùa. Chỏm đầu dốc có "sừng" trang trí (với
các kiểu khác nhau tùy từng địa phương). Vác che nghiêng theo thế "thượng
thách hạ thu". Có nhà, cột xung quanh nhà cũng chôn nghiêng như thế vách.
Thang đặt vào một sàn lộ thiên trước mặt nhà. Trên sàn này người ta đặt cối
giã gạo (cối chày tay). Điểm đáng chú ý là dưới đáy cối có một cái "ngõng",
Khi giã gạo ngời ta cắm cái ngõng ấy vào một cái lỗ đục trên một thanh gỗ
đặt trên sàn. 
Nhà tre vách nhưng có thêm lớp đố, ngoài được buộc rất cầu kỳ có giá trị
như là một thứ trang trí. Bộ khung nhà kết cấu đơn giản. Đã là vì kèo nhưng
vẫn trên cơ sở của vì cột. Tổ chức mặt bằng cũng đơn giản là 1 hiện tượng
rất phổ biến hiện nay. Ngay như nhà của những người theo đạo Kitô cũng
giữ lại kiểu bố trí trên mặt bằng như vậy. Ngôi nhà công cộng (nhà rông) cao
lớn và đẹp đứng nổi bật giữa làng, đó là trụ sở của làng, nơi các bô lão tề tựu
bàn việc công, nơi dân làng hội họp, nơi thanh niên cha vợ và trai góa vợ ngủ
đêm, nơi tiến hành các nghi lễ phong tục của cộng đồng, nơi tiếp khách lạ
vào làng.

 
Trang phục
Mang phong cách chung của khu vực nhưng có cá tính riêng đặc biệt là

qua phong cách thẩm mỹ.
+ Trang phục nam
Thường nhật, nam giới Ba Na mặc áo chui đầu, cổ xẻ. Đây là loại áo cộc

tay, thân áo có đường trang trí sọc đỏ chạy ngang, gấu áo màu trắng. Nam
mang khổ kiểu chữ T theo lối quấn ngang dưới bụng, luồn qua háng rồi che
một phần mông. Ngày lạnh rét, họ mang theo tấm choàng. Xưa nam giới búi
tóc giữa đỉnh đầu hoặc để xõa. Nếu có mang khăn thì thường chít theo kiểu
'đầu rìu'. Trong dịp lễ bỏ mả, họ thường búi tóc sau gáy và cắm một lông
chim công. Nam cũng thường mang vòng tay bằng đồng.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Ba Na  để tóc ngang vai, khi thì búi và cài lược hoặc lông chim,

hoặc trâm bằng đồng, thiếc. Có nhóm không chít khăn mà chỉ quấn bằng



chiếc dây vài hay vòng cườm. Có nhóm như ở An Khê (Sông Bé), Mang
Giang hoặc một số nơi khác chị em chít khăn trùm kín đầu, khăn chàm quấn
gọn trên đầu. Xưa họ đội nón hình vuông hoặc tròn trên có xoa sáp ong để
khỏi ngấm nước, đôi khi còn có áo tươi vừa mặc vừa che đầu. Họ thường
đeo chuỗi hạt cườm ở cổ và vòng tay bằng đồng xoắn ốc dài từ cổ đến khủy
tay (theo kiểu hình nón cụt). Nhẫn được dùng phổ biến và thường được đeo
ở hai, ba ngón tay. Tục xả tai phổ biến vừa mang ý nghĩa trang sức vừa
mang ý nghĩa tín ngưỡng của cộng đồng. Hoa tai có thể là kim loại, có thể là
tre, gỗ. Tục cà răng mang theo quan niệm triết lý của cộng đồng hơn là trang
sức. Phụ nữ Ba Na mang áo chủ yếu là loại chui đầu, ngắn thân và váy. Áo
có thể cộc tay hay dài tay. Váy là loại váy hở, thường ngắn hơn váy Ê Đê,
nay thì dài như nhau. Quanh bụng còn có đeo những vòng đồng và cài tẩu
hút thọc vào đó. Về tạo hình áo váy, người Ba Na không có gì khác biệt mấy
so với dân tộc Gia Rai hoặc Ê Đê. Tuy nhiên nó được chọn ở phong cách
mỹ thuật trang trí hoa văn, bố cục trên áo váy của người Ba Na. Cũng theo
nguyên tắc của lối bố cục dải băng theo chiều ngang thân người, dân tộc Ba
Na giành phần chính ở giữa thân áo và váy với diện tích hơn 1/2 áo, váy
cũng như hai ống tay để trang trí hoa văn (chủ yếu là hoa văn hình học với
các màu trắng đỏ), nền chàm còn lại của áo váy không đáng kể so với diện
tích hoa văn. Thắt lưng váy cũng là loại được dệt thêu hoa văn và tua vải hai
đầu và được thắt và buông thong dài hai đầu sang hai bên hông váy.

Dân tộc Khơ Mú
 
Tên gọi khác
Xá Cẩu, Mứn Xen, Pu Thênh, Tềnh, Tày Hạy
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

43.000 người.
 
Cư trú



Sống tập trung ở các tỉnh Nghệ An, Lai Châu, Sơn La, Thanh Hóa, Yên Bái.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Khơ Mú sống chủ yếu bằng kinh tế nương rẫy. Cây trồng chính là
ngô, khoai, sắn. Trong canh tác, đồng bào dùng dao, rìu, gậy chọc hốc là
chính. Hái lượm săn bắn giữ vị trí quan trọng, nhất là lúc giáp hạt. Đồng bào
nuôi gia súc, gia cầm chỉ để phục vụ dịp lễ lạt, tiếp khách. Nghề đan lát phát
triển. Đồng bào đan các đồ dùng để vận chuyển, chứa lương thực... Người
Khơ Mú không phát triển nghề dệt vải, nên thường mua quần áo, váy của
người Thái để mặc.

 
Tổ chức cộng đồng

Các họ của người Khơ Mú thường mang tên một loài thú, một loài chim hay
một thứ cây nào đó. Mỗi dòng họ coi thú, chim, cây ấy là tổ tiên ban đầu
của mình và họ kiêng giết thịt và ăn thịt các loại động, thực vật này. Mỗi
dòng họ có huyền thoại kể về lai lịch của tổ tiên chung, người cùng dòng họ
coi nhau là anh em ruột thịt.

 
Hôn nhân gia đình

Ở gia đình người Khơ Mú, vợ chồng bình đẳng, chung thủy. Người Khơ Mú
có tục cưới rể một năm, sau đó mới đưa vợ về nhà mình. Khi ở nhà vợ,
người chồng đổi họ theo vợ, còn nếu có con thì con theo họ mẹ, trái lại khi
về nhà chồng thì vợ phải đổi họ theo chồng và các con lại mang họ bố.
Người cùng dòng họ không được lấy nhau, nhưng con trai cô được lấy con
gái cậu. Trong việc dựng vợ gả chồng và trong cuộc sống gia đình, vai trò
của người cậu đối với các cháu rất quan trọng.

 
Văn hóa

Dân tộc Khơ Mú có vốn truyền thống văn hóa lâu đời, tuy cuộc sống vật
chất còn nghèo, nhưng cuộc sống tinh thần khá dồi dào.

 
Nhà cửa
Đến nay ở nhiều vùng người Khơ Mú vẫn còn du canh du cư. Làng bản



của họ thường cách xa nhau, nhỏ bé, ít dân. Nhà cửa phần lớn làm sơ sài,
đồ dùng trong nhà cũng ít ỏi.

 
Trang phục

Người Khơ Mú không phát triển nghề dệt vải, nên thường mua quần áo, váy
của người Thái để mặc. Sắc thái Khơ Mú thể hiện ở trang phục hầu như đã
bị phai mờ tuy trang sức của phụ nữ còn có đôi điểm riêng biệt.

 
Dân tộc Bố Y
Tên gọi khác
Chủng Chá, Trọng Gia, Tu Dí, Tu Dìn, Pu Nà
 
Nhóm ngôn ngữ
Tày - Thái
 
Dân số
1.500 người.
 
Cư trú
Lào Cai, Yên Bái, Hà Giang, Tuyên Quang
 
Đặc điểm kinh tế
Người Bố Y sống chủ yếu bằng nghề làm nương rẫy. Đồng bào nuôi

nhiều gia súc gia cầm, đặc biệt họ có nhiều kinh nghiệm nuôi cá. Hàng năm,
khi mùa mưa đến, đồng bào ra sông tìm vớt trứng cá, cá lớn, họ thả vào ao
và ruộng nước. Trước đây, người Bố Y thường làm mộc, rèn, gốm, đục đá,
chạm bạc. Phụ nữ biết trồng bông, kéo sợi, dệt vải, may thêu quần áo, túi
khăn.

 
Tổ chức cộng đồng
Mỗi dòng họ có một hệ thống tên đệm khoảng 5 đến 9 chữ. Mỗi chữ đệm

dành cho một thế hệ và chỉ rõ vai vế của người mang dòng chữ đó trong
quan hệ họ hàng.



 
Hôn nhân gia đình
Lễ cưới của người Bố Y khá phức tạp và tốn kém. Trong lễ đón dâu

thường nhà trai chỉ có khoảng 8 đến 10 người, trong đó phải có 1 đến 2 đôi
còn son trẻ, 2 đôi đã có vợ có chồng. Nét độc đáo của người Bố Y là chàng
rể không đi đón dâu, cô em gái của chàng rể dắt con ngựa hồng đẹp mã để
chị dâu cưỡi lúc về nhà chồng. Nhà gái cũng cử ra một đoàn, thành phần
như nhà trai. Khi về nhà chồng, cô dâu mang theo một chiếc kéo và một con
gà mái nhỏ, đi đến giữa đường thì thả gà vào rừng. Xưa kia người phụ nữ Bố
Y có tục đẻ ngồi, nhau của đứa trẻ chôn dưới gầm giưường của mẹ. Khi bố
mẹ chết, con cái phải kiêng kỵ, nghiêm ngặt trong 90 ngày đối với tang mẹ,
120 ngày đối với tang cha.

 
Văn hóa
Vốn văn nghệ dân gian như truyện cổ, tục ngữ, dân ca khá phong phú.
 
Nhà cửa
Tuy người Bố Y cư trú trên vùng cao, một khu vực có lượng mưa nhiều,

độ ẩm lớn, hầu như quanh năm sương mù bao phủ, nhưng họ vẫn ở nhà nền,
và nơi đây, chúng ta cũng bắt gặp một loại nhà phổ biến: cấu trúc ba gian,
hai mái vuông, xung quanh trình tường, phía trước là một hàng hiên. Bộ
khung được sử dụng bằng những vật liệu vững chắc như gỗ hoặc tre. Mái
bằng cỏ gianh, song cũng có nhà lợp ngói. Bộ khung cấu tạo cân đối bởi hai
kèo đơn và năm hàng cột, trong đó có đôi cột trốn là đôi cột giữa. Ở đây
cũng đã xuất hiện một số nhà có hiên bốn mặt. Đối với loại này thì cột trốn
lại là đôi cột ngoài. Nhà thường thấy một cửa chính đi vào gian giữa, một
cửa phụ nơi đầu hồi để qua bếp đun và hai cửa sổ trông ra hàng hiên. 
Tuy là nhà nền, nhưng nhà nào cũng có một sàn gác trên lưng quá gian. Đó
là nơi để ngũ cốc và làm chỗ ngủ của những người con trai chưa lập gia
đình.

 
Trang phục
Có phong cách tạo dáng, chủng loại và phong cách mỹ thuật riêng.



+ Trang phục nam
Nam giới thường mặc áo cổ viền, loại áo cánh ngắn, tứ thân; quần lá tọa

màu chàm bằng vải tự dệt.
+ Trang phục nữ
Những năm đầu thế kỷ phụ nữ Bố Y để tóc dài, tết quấn quanh đầu, hoặc

đội khăn có trang trí hoa văn đội thành hình chữ nhân cao mái trên đầu,
hoặc khăn chàm bình thường quấn ngang trên đầu. Họ mặc áo ngắn năm
thân xẻ nách phải, cổ, ống tay áo, chỗ cài cúc được trang trí và viền vải khác
màu hoa văn sặc sỡ. Xưa họ mặc váy xòe giống phụ nữ Hmông Hoa, khi
mặc áo lồng vào phía trong cạp váy. Đồng bộ với áo là chiếc xiêm khác màu
(thường là màu đen trên nền vải xanh), trước ngực được trang trí hoa văn
ngũ sắc, ngắn tới thắt lưng. Áo có chiếc xiêm khâu chiết phía trên, có dải
thắt lưng rồi buông thõng sau lưng. Phụ nữ mang nhiều đồ trang sức như dây
chuyền, vòng cổ, vòng tay. Trong lễ, tết họ mặc áo dài liền váy kiểu chui
đầu. Cổ áo rộng xuống tới bụng có thuê hoa văn hình hoa lá đối xứng, ống
tay viền vải khác màu ở cửa tay. Bên trong mặc váy nhiều nếp gấp kiểu
Hmông Hoa. Đầu đội khăn chàm đen. Phong cách trang phục riêng của Bố
Y không phải là loại áo xẻ nách của phụ nữ, mà là lối mặc và trang trí đi
kèm với Xiêm, và phong cách áo dài có nét riêng biệt, mặc dù trong quá
trình lịch sử người Bố Y có giao thoa văn hóa với nhiều dân tộc khác.

 
 Dân tộc Kinh 
  Tên gọi khác
   Việt
   
  Nhóm ngôn ngữ
   Việt - Mường
   
  Dân số
  65.000.000 người.
   



Cư trú
Người Kinh cư trú khắp tỉnh, nhưng đông nhất là các vùng đồng bằng và
thành thị.

 
Đặc điểm kinh tế

Người Kinh làm ruộng nước. Trong nghề trồng lúa nước, người Kinh có
truyền thống đắp đê, đào mương. Nghề làm vườn, trồng dâu nuôi tằm, nghề
nuôi gia súc và gia cầm, đánh cá sông và cá biển đều phát triển. Nghề gốm
có từ rất sớm. 
Người Kinh có tập quán ăn trầu cau, hút thuốc lào, thuốc lá, uống nước chè,
nước vối. Ngoài cơm tẻ, cơm nếp, còn có cháo, xôi. Mắm tôm, trứng vịt lộn
là món ăn độc đáo của người Kinh.

 
Tổ chức cộng đồng

Làng người Kinh thường trồng tre bao bọc xung quanh, nhiều nơi có cổng
làng chắc chắn. Mỗi làng có đình là nơi hội họp và thờ cúng chung.

 
Hôn nhân gia đình

Trong gia đình người Kinh, người chồng (người cha) là chủ. Con cái lấy họ
theo cha và họ hàng phía cha là "họ nội", còn đằng mẹ là "họ ngoại'. Con trai
đầu có trách nhiệm tổ chức thờ phụng cha mẹ, ông bà đã khuất. Mỗi họ có
nhà thờ họ, có người trưởng họ quán xuyến việc chung. Hôn nhân theo chế
độ một vợ một chồng. Việc cưới xin phải trải qua nhiều nghi thức, nhà trai
hỏi vợ và cưới vợ cho con. Người Kinh coi trọng sự trinh tiết, đức hạnh của
các cô dâu, đồng thời chú ý đến gia thế xuất thân của họ.

 
Văn hóa

Vốn văn học cổ của người Kinh khá lớn: có văn học miệng (truyện cổ, ca
dao, tục ngữ), có văn học viết bằng chữ (những áng thơ, văn, bộ sách, bài
hịch). Nghệ thuật phát triển sớm và đạt trình độ cao về nhiều mặt: ca hát, âm
nhạc, điêu khắc, hội họa, múa, diễn xướng. Hội làng hàng năm là một dịp



sinh hoạt văn nghệ rôm rả, hấp dẫn nhất ở nông dân.
   
  Nhà cửa
* Nhà người Việt miền Bắc: 
Nhà người Việt miền Bắc có nhiều kiểu, nhiều dạng khác nhau thể hiện ở
kết cấu bộ khung nhà, chủ yếu là ở các kiểu vì kèo, ở bình đồ, (tổ hợp nhà
), ở tổ chức mặt bằng sinh hoạt... Song kiểu nhà ba gian hai chái với vì kèo
suốt - giá chiêng - sáu hàng cột là tiêu biểu hơn cả. Cũng có thề là vì kẻ
chuyền (một biến dạng gần của vì kèo suốt). Tổ hợp hai nhà : nhà chính và
nhà phụ kết hợp với nhau theo hình "thước thợ ". Mặt bằng sinh hoạt : gian
giữa đặt bàn thờ tổ tiên, phản gỗ (ghế ngựa) dành cho chủ nhà và bàn ghế
tiếp khách. Hai gian bên của gian giữa kê giường tủ giành cho các thành viên
nam trong nhà. Hai gian chái có vách (đố hoặc tường) ngăn với ba gian giữa.
Trong các gian này dành cho sinh hoạt của các thành viên nữ, đồng thời còn
là nơi để cất lương thực và các thứ lặt vặt khác. Đó là ngôi nhà chính, còn
nhà phụ : một gian hai chái, vì kèo thường đơn giản (vì kèo cầu hoặc vì kèo -
ba cột). nhà này thường là nhà bếp kết hợp làm nơi để nông cụ, cối xay, cối
giã, và chuồng trâu... 
* Nhà người Việt miền Trung: 
Nhà miền Trung, một kiểu nhà rất phổ biến, đó là nhà giường. Vì kèo bốn
cột không có giá chiêng, đặt trên lưng trống (xà lòng) của hai vì kèo gian
giữa người ta đặt một cái giường dùng làm kho. Yếu tố này chúng ta có thể
thấy ở nhà một số cư dân thuộc ngôn ngữ Môn-Khơ me cực nam Trung Bộ :
Mạ, Chil. Cơ ho, Xtiêng...Cách bố trí trong nhà có khác nhà miền Bắc đôi
chút. Nói đến nhà miền Trung còn phải kể đến một kiểu nhà khá đặc biệt,
đó là nhà lá mái. Nhà gồm hai lớp nóc : lớp trong bằng đất, lớp ngoài lợp lá,
chủ yếu là để chống gió Lào.
   
  Trang phục
Có đủ các chủng loại y phục khăn áo, váy, quần, khố (trước đây), mũ nón,
giày dép... và trang sức. Có đặc trưng riêng về phong cách mỹ thuật khác với
các dân tộc cùng nhóm ngôn ngữ và lân cận.



+ Trang phục nam
Trang phục thường nhật: 
Nhìn chung người Việt (Bắc, Trung, Nam), thường ngày mặc áo cánh nâu,
xẻ ngực, cổ tròn, xẻ tà, hai túi dưới. Đây là loại áo ngắn mặc với quần lá tọa
ống rộng. Đó là loại quần có cạp

 
hoặc dùng dây rút. Trước đây nam để tóc dài, búi tó, hoặc thắt khăn đầu

rìu, đóng khố... 
Trong lễ, tết, hội hè: 
Nam thường mặc áo dài màu đen, hoặc loại vải the có lót trắng bên trong,
đầu đội khăn xếp, quần tọa màu trắng. Đó là loại áo dài, xẻ nách phải không
trang trí hoa văn, nếu có chỉ là loại hoa văn dệt cùng màu tinh tế trên vải.
Chân đi guốc mộc.

+ Trang phục nữ
Trang phục thường nhật: 
Phụ nữ miền Bắc và bắc Trung bộ thường mặc áo cánh ngắn vải nâu phía
trong mặc yếm. Đó là loại áo cổ tròn, viền nhỏ, tà mở; nếu mặc với yếm thì
thường không cài cúc ngực. Chiếc yếm màu vàng tơ tằm hay hoa hiên, nâu
non, là vuông vải mang chéo trước ngực, góc trên khoét tròn hay chữ v để
làm cổ. Cổ yếm có dải vải buộc ra sau gáy, dưới có hai dải vải dài buộc sau
lưng hình chữ nhật hoặc tam giác. Váy là loại váy kín (ống), có nơi mặc
ngắn đến ống chân như Bắc và Trung bộ. Thắt lưng là bao lưng bằng vải
màu (có nơi gọi là ruột tượng) quấn ra ngoài cạp váy. Khi ra đường họ
thường mang khăn vuông đội theo lối "mỏ quạ" hoặc các loại nón: thúng, ba
tầm... 
Trang phục trong lễ, tết, hội hè: 
Trong những dịp này phụ nữ Việt thường mang áo dài. Áo dài có hai loại:
Loại xẻ ngực buông vạt không cài cúc bên trong thường mặc áo 'cổ xây' cho
kín đáo; loại thứ hai là loại áo năm thân, xẻ nách phải cổ đứng. Có loại mặc
theo lối vạt đè chéo lên nhau dùng dây lưng buộc ngang thân rồi buông
xuống phía trước. Họ thường để tóc dài vấn khăn thành vành tròn quanh
đầu, ngoài trùm khăn hoặc đội nón ba tấm, nón thúng. Các thiếu nữ thường



búi tóc đuôi gà. Mùa rét phổ biến quấn trên đầu chiếc khăn vuông màu
thâm. Đồ trang sức thường mang là các loại trâm, vòng cổ, hoa tai, nhẫn,
vòng tay mang phong cách từng vùng. 
Phụ nữ Nam Bộ thường ngày mặc áo bà ba với các kiểu cổ tròn, cổ trái tim,
cổ bà lai. Phụ trang đi kèm với bộ bà ba là chiếc khăn rằn thường có ô vuông
xen kẽ hai màu, là loại khăn có nguồn gốc của người Khơ me mà người Việt
đã ảnh hưởng. Chiếc nón lá có sườn nón gồm những nan tre xếp thẳng dọc
và khoảng 16 vòng nan tre xếp tròn đường kính từ nhỏ xíu trên đỉnh nón đến
lớn dần theo vành nón. Ngày nay, chiếc nón lá thường được sử dụng trong
lớp phụ nữ bình dân và ở vùng nông thôn, vì chức năng của nó phần lớn che
nắng cho người lao động vất vả, nên phải chắc bền và tương đối cứng cáp
chớ không nhẹ nhàng, mỏng manh như nón lá bài thơ ở Huế.
   
   
 Dân tộc Brâu

Tên gọi khác
Brạo

 
Nhóm ngôn ngữ
Môn - khmer
 
Dân số
200 người.
 
Cư trú
Tập trung ở làng đăk Mế, xã Bờ Y, huyện Ngọc Hồi, tỉnh kon Tum
 
Đặc điểm kinh tế

Dân tộc Brâu đã bao đời du canh du cư. Người Brâu chủ yếu đốt rừng làm
rẫy để trồng các loại lúa, ngô, sắn, với công cụ sản xuất thô sơ như: rìu, rựa
và chiếc gậy chọc lỗ tra hạt, năng suất cây trồng thấp.

 
Hôn nhân gia đình



Thanh niên nam nữ Brâu được tự do lấy vợ, lấy chồng. Nhà trai tổ chức hỏi
vợ phải nộp lễ vật cho nhà gái, nhưng đám cưới thì tiến hành tại nhà gái, và
chàng rể phải ở lại nhà vợ khoảng 2 đến 3 năm rồi mới được làm lễ đưa vợ
về ở hẳn nhà mình.

 
Tục lệ ma chay

Theo phong tục người Brâu, người chết được đưa ra khỏi nhà, cho vào quan
tài độc mộc và quàn tại một căn nhà riêng do dân làng dựng lên. Mọi người
đến chia buồn, gõ chiêng cồng, mấy ngày sau mới mai táng. Những ché, gùi,
dao, rìu... bỏ lại trong nhà mồ là số của cải gia đình cho người chết.

 
Văn hóa

Người Brâu ưa thích chơi cồng chiêng và các nhạc cụ cổ truyền. Chiêng
cồng có các loại khác nhau. Đặc biệt có bộ chiêng tha (chỉ gồm hai chiếc)
nhưng có thể trị giá từ 30 đến 50 con trâu. Các thiếu nữ thường chơi Krông
pút là nhạc cụ gồm 5-7 ống lồ ô dài ngắn không đều nhau đem ghép với
nhau, tạo âm thanh bằng đôi bàn tay vỗ vào nhau ngoài miệng ống. Khi ru
con hoặc trong đám cưới... người Brâu có những điệu dân ca thích hợp.
Những trò thả diều, đi cà kheo, đánh phết cũng là sinh hoạt vui chơi của
thanh thiếu niên.

 
Nhà cửa

Nhà của người Brâu có những đặc điểm rất dễ nhận, ít thấy ở nhà những
dân tộc khác. Trước hết là người Brâu rất chú trọng đến việc làm đẹp cho
ngôi nhà. Điều này được thể hiện ở các kiểu "sừng đầu đốc". Chỉ trong một
làng nhỏ mà chúng tôi đã thấy bốn kiểu khác nhau. Chạy dọc theo sống nóc
người ta còn dựng một dải trang trí không chỉ đẹp mà còn rất độc đáo. Bộ
khung nhà với vì kèo đơn giản, vách che nghiêng theo thế "thượng khách hạ
thu". Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt: vào nhà từ phía đầu hồi. Thang
bắc lên một gian hồi để trống rồi mới vào nhà. Cách bố trí trên mặt sàn của
gian hồi này cũng rất đặc biệt. Mặt sàn chia làm ba phần với các độ chênh
khác nhau. Trong nhà chia đôi theo chiều dọc, nửa về bên trái, một phần
dành cho con gái, còn lại là nơi sinh hoạt của con trai về ban ngày vì đêm họ



ra ngủ tại nhà rông. Còn nửa kia đặt bếp.
 
Trang phục

Tồn tại một loại hình trang phục đơn giản và có cá tính trong tạo hình và
trang trí. Người Brâu có tục xăm mặt, xăm mình và cà răng. Phụ nữ đeo
nhiều vòng trang sức ở tay chân và cổ.

+ Trang phục nam
Nam ở trần đóng khố. Đến tuổi 14, 15, 16 tuổi phải ca bốn răng cửa hàm
trên, và thường xăm mặt, xăm mình.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ để tóc dài hoặc cắt ngắn. Xưa mình trần, mặc váy. Đó là loại váy hở,
quấn quanh thân. Thân váy được xử lý mỹ thuật ở phần đầu váy và chân váy
với lối đáp các miếng vải khác màu có các sọc đen ngang đơn giản chạy
ngang thân váy. Mùa lạnh họ mang chiếc áo chui đầu, cộc tay, khoét cổ.
Đây là loại áo ngắn thân thẳng, tổng thể áo có hình gần vuông. Thân áo phía
mặt trước và sau được xử lý mỹ thuật cũng theo nguyên tắc như váy. Toàn
bộ thân trước màu sáng có đường viền đậm trên vãi và gấu áo; phía lưng áo
được xử lý màu sáng có sọc ngang đơn giản nửa phía dưới áo. Người Rơ
Măm không biết dệt, nhưng đây là bộ trang phục thấy ở họ với một phong
cách tạo dáng (áo) khoét cổ (phía trước thấp hơn phía sau) đơn giản cũng
như phong cách thẩm mỹ giản dị (áo và váy) ít gặp ở các dân tộc trong khu
vực cũng như trong nhóm ngôn ngữ (đây cũng là lý do được chọn). Phụ nữ
còn mang trên cổ một vài chuỗi hạt cườm ngũ sắc, hoặc vòng đồng, bạc
cũng như vòng tay bằng các chất liệu trên.

 
Dân tộc La Chí
 
Tên gọi khác
Cù Tê, La Quả
 
Nhóm ngôn ngữ

Ka đai
 



Dân số
8.000 người.

 
Cư trú

Cư trú chủ yếu ở huyện Xín Mần (Hà Giang), huyện Mường Khương và
Bắc Hà (Lào Cai).

 
Đặc điểm kinh tế

Người La Chí làm ruộng bậc thang trồng lúa nước. Các gia đình thường nuôi
trâu, ngựa, dê, lợn, gà, vịt, cá, nhưng theo nếp cũ thì không nuôi bò. Nghề
dệt vải bông và nhuộm chàm của phụ nữ La Chí có truyền thống lâu đời.

 
Tổ chức cộng đồng

Mỗi dòng họ người La Chí có riêng trống và chiêng dùng vào việc cúng bái,
có ông trưởng họ là người biết cúng. Con cái đều lấy theo họ cha.

 
Hôn nhân gia đình

Trong cưới xin, nhà trai phải nộp khoản "tiền công nuôi con gái".
 
Văn hóa

Người La Chí có nhiều truyện cổ, kể về ông tổ tiên của dân tộc là Hoàng
Dìn Thùng, về Pủ Lô Tô sinh ra các giống các loài và dạy họ mọi phong tục
tập quán, về sự xuất hiện các hiện tượng tự nhiên, v.v... Trai gái La Chí
thường hát ni ca. Nhạc cụ có trống, chiêng, đàn tính 3 dây, đàn môi bằng lá
cây... Dịp lễ hội thường tổ chức các trò chơi ném còn, đánh quay, đu quay,
đu dây, v.v... nơi bãi rộng cho đông người tham gia.

 
Nhà cửa

Người La Chí đã sống định canh định cư thành từng bản. Mỗi gia đình có
nhà sàn để ở và nhà đất liền kề để làm bếp. Nhà sàn gồm 3 gian, chỉ có một
cầu thang lên xuống ở gần đầu hồi phía giáp nhà đất, bàn thờ tổ tiên đặt tại
gian nhà sàn to nhất.

 



Trang phục
Trang phục của người La Chí đơn giản, không cầu kỳ. Đàn ông mặc áo 5
thân dài tới ngang bắp chân (ngày nay áo ngắn hơn), quần lá tọa, đầu quấn
khăn. Phụ nữ mặc áo dài tứ thân, có dây thắt lưng, yếm, đội khăn dài, mặc
quần hay váy tùy người. Đồ trang sức của nam chỉ có vòng tay, còn nữ có
thêm vòng tai. Phụ nữ La Chí thường quen đeo địu qua trán, dù địu làm bằng
vải hay đan bằng giang cũng vậy. Nam giới lại đeo gùi qua hai vai.

 
Dân tộc Bru - Vân Kiều
 
Tên gọi khác
Bru, Vân Kiều, Mang Cong, Trì, Khùa
 
Nhóm ngôn ngữ
Môn - Khmer
 
Dân số
40.000 người.
 
Cư trú
Cư trú tập trung ở miền núi các tỉnh Quảng Bình, Quảng Trị và Thừa

Thiên-Huế.
 
Đặc điểm kinh tế
Người Bru-Vân Kiều sống chủ yếu nhờ làm rẫy và làm ruộng. Việc hái

lượm săn bắn và đánh cá là nguồn cung cấp thức ăn quan trọng. Đồng bào
nuôi gia súc, gia cầm, trước hết cho các lễ cúng, rồi sau đó mới là cải thiện
bữa ăn. Nghề thủ công chỉ có đan chiếu lá, gùi...

 
Hôn nhân gia đình
Con trai, con gái Bru-Vân Kiều được tự do yêu nhau và cha mẹ thường

tôn trọng sự lựa chọn bạn đời của con. Trong lễ cưới của người Bru-Vân
Kiều, bao giờ cũng có một thanh kiếm nhà trai trao cho nhà gái. Cô dâu khi



về nhà chồng thường trải qua nhiều nghi lễ phức tạp: bắc bếp, rửa chân, ăn
cơm chung với chồng... Trong họ hàng, ông cậu có quyền quyết định khá
lớn đối với việc lấy vợ, lấy chồng cũng như khi làm nhà, cúng quải của các
cháu.

 
Văn hóa

Người Bru-Vân Kiều yêu văn nghệ và có vốn văn nghệ cổ truyền quý báu.
Nhạc cụ có nhiều loại: trống, thanh la, chiêng núm, kèn (amam, ta-riềm,
Khơ-lúi, pi), đàn (achung, pơ-kua...). Đồng bào có nhiều làn điệu dân ca
khác nhau: chà chấp là lối vừa hát vừa kể rất phổ biến; "sim" là hình thức hát
đối với nam nữ. Ca dao, tục ngữ, truyện cổ các loại của đồng bào rất phong
phú.

 
Nhà cửa

Người Bru-Vân Kiều ở nhà sàn nhỏ, phù hợp với quy mô gia đình thường
gồm cha, mẹ và các con cha lập gia đình riêng. Nếu ở gần bờ sông, suối, các
nhà trong làng tập trung thành một khu trải dọc theo dòng chảy. Nếu ở chỗ
bằng phẳng rộng rãi, các ngôi nhà trong làng xếp thành vòng tròn hay hình
bầu dục, ở giữa là nhà công cộng. Ngày nay làng của đồng bào ở nhiều nơi
đã có xu hướng ở nhà trệt.

 
Trang phục

Khố - Áo - Váy. Với đặc điểm áo nữ xẻ ngực màu chàm đen và hàng kim
loại bạc tròn đính ở mép cổ và hai bên nẹp áo. Váy trang trí theo các mảng
lớn trong bố cục dải ngang.

+ Trang phục nam
Nam để tóc dài, búi tóc, ở trần, đóng khố. Trước đây thường lấy vỏ cây sui
làm khố, áo.

+ Trang phục nữ
Gái chưa chồng búi tóc về bên trái, sau khi lấy chồng búi tóc trên đỉnh đầu.
Trước đây phụ nữ ở trần, mặc váy. Váy trước đây không dài thường qua gối
20-25 cm. Có nhóm mặc áo chui đầu, không tay, cổ khoét hình tròn hoặc
vuông. Có nhóm nữ đội khăn bằng vải quấn thành nhiều vòng trên đầu rồi



thả sau gáy, cổ đeo hạt cườm, mặc áo cánh xẻ ngực, dài tay màu chàm cổ
và hai nẹp trước áo có đính các 'đồng tiền' bạc nhỏ màu sáng, nổi bật trên
nền chàm đen tạo nên một cá tính về phong cách thẩm mỹ riêng trong diện
mạo trang phục các dân tộc Việt Nam.

 
Dân tộc La Ha
 
Tên gọi khác

Xá Khắc, Phlắc, Khlá
 
Nhóm ngôn ngữ

Ka đai
 
Dân số

1.400 người.
 
Cư trú

Cư trú tại Sơn La và Lào Cai.
 
Đặc điểm kinh tế

Dân tộc La Ha sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy theo lối du canh. Việc hái
lượm rất quan trọng, thường xuyên hơn so với săn bắn và đánh cá. Ngày nay
nhiều bản đã làm ruộng, biết đắp bờ chống xói mòn nương; có nơi đã biết
dùng phân bón. Chăn nuôi có lợn, gà, nay có thêm trâu, bò dùng để cày kéo.

 
Hôn nhân gia đình

Trai gái La Ha được tự do tìm hiểu nhau, không bị cha mẹ ép buộc cưới gả,
tuy nhiên việc cưới gả phải được cha mẹ ưng thuận. Để tỏ tình chàng trai
phải đến nhà cô gái và dùng sáo, nhị, lời hát trước khi trò chuyện bình
thường. Sau lễ dạm hỏi, nếu nhà gái không trả lại trầu do bà mối của nhà trai
đưa tới thì tổ chức lễ xin ở rể và chàng trai phải ở rể từ 4 đến 8 năm. Hết
hạn đó, lễ cưới mới được tiến hành, cô dâu được về ở nhà chồng. Vợ phải
đổi họ theo chồng.



 
Tục lệ ma chay

Phong tục làm ma của người La Ha, theo tục cũ, người chết được chôn theo
cả tiền và thóc.

 
Nhà cửa

Bản của người La Ha thường có khoảng chục nóc nhà. Đồng bào ở nhà sàn,
có hai cửa ra vào với thang lên xuống tại hai đầu nhà. Một cửa vào chỗ để
tiếp khách và một cửa vào chỗ dành cho sinh hoạt nội bộ gia đình.

 
Trang phục

Người La Ha không dệt vải, chỉ trồng bông và đem bông trao đổi với người
Thái lấy vải mặc, nên mặc giống người Thái đen.

 
Dân tộc Chơ Ro
Tên gọi khác

Đơ-Ro, Châu Ro
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

15.000 người.
 
Cư trú
Đồng bào cư trú đông ở tỉnh Đồng Nai, một số ít ở tỉnh Bình Thuận và

Sông Bé.
 
Đặc điểm kinh tế
Trước kia người Chơ Ro sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy, cuộc sống

nghèo nàn và không ổn định. Về sau đồng bào đã biến rẫy thành đất định
canh, đồng thời nhiều nơi phát triển làm ruộng nước, nhờ vậy cuộc sống có
phần khá hơn. Chăn nuôi, hái lượm, săn bắn, đánh cá đều góp phần quan



trọng trong đời sống của người Chơ Ro. Ngoài ra họ chỉ đan lát, làm các đồ
dùng bằng tre, gỗ.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Chơ Ro không theo chế độ mẫu hệ hay phụ hệ mà coi trọng cả hai
như nhau.

 
Hôn nhân gia đình

Trong hôn nhân, tuy nhà trai hỏi vợ cho con, nhưng lễ cưới tổ chức tại nhà
gái, chàng trai phải ở rể vài năm rồi vợ chồng làm nhà ở riêng.

 
Tục lệ ma chay

Khi chôn người chết theo truyền thống Chơ Ro, đồng bào dùng quan tài độc
mộc, đắp nắm mồ hình bán cầu. Sau 3 ngày kể từ hôm mai táng, gia đình có
tang làm lễ "mở cửa mả".

 
Văn hóa

Vốn văn nghệ dân tộc của người Chơ Ro phong phú. Nhạc cụ có bộ chiêng
7 chiếc, đây đó còn thấy đàn ống tre, có ống tiêu và một số người còn nhớ
lối hát đối đáp trong lễ hội.

 
Nhà cửa

Người Chơ Ro vốn ở nhà sàn, lên xuống ở đầu hồi. Từ mấy chục năm nay,
đồng bào đã hoàn toàn quen ở nhà trệt. Trong nhà đồ đạc đơn giản, chỉ có
chiêng và ché được coi là quý giá. Gần đây nhiều gia đình có thêm tài sản
mới như xe đạp.

 
Trang phục

Xa phụ nữ Chơ Ro quấn váy, đàn ông đóng khố, áo của người Chơ Ro là
loại áo chui đầu, trời lạnh có tấm vải choàng. Nay đồng bào mặc như người
Kinh trong vùng, chỉ còn dễ nhận ra người Chơ Ro ở tập quán thường đeo
gùi theo và ở sở thích của phụ nữ hay đeo các vòng đồng, bạc, dây cườm
trang sức nơi cổ và tay.



 
Dân tộc La Hủ
 
Tên gọi khác
Xá Lá Vàng, Cò Xung, Khù Sung, Khả Quy
 
Nhóm ngôn ngữ

Tạng - Miến
 
Dân số

5.300 người.
 
Cư trú

Sống ở huyện Mường Tè (tỉnh Lai Châu).
 
Đặc điểm kinh tế

Trước kia người La Hủ sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy và săn bắn, hái
lượm. Công cụ lao động chủ yếu là con dao, chiếc cuốc. Từ vài chục năm
nay, người La Hủ đã phát triển cây lúa nước và lúa nương làm nguồn lương
thực chính và dùng trâu cày kéo. Đàn ông La Hủ đan ghế, mâm, chiếu, nong
nia, v.v... bằng mây rất giỏi và đa số biết nghề rèn.

 
Hôn nhân gia đình

Trong gia đình La Hủ, chỉ có con trai mới được thừa hưởng tài sản của cha
mẹ. Theo phong tục La Hủ, trai gái được tự do yêu nhau và quyết định hạnh
phúc của mình. Sau lễ cưới, chàng rể phải ở gia đình nhà vợ 2-3 năm, sau
đó mới được đưa vợ về ở hẳn với mình. Phụ nữ La Hủ sinh nở tại buồng ngủ
của mình. Sau 3 ngày đứa bé được đặt tên, nếu trong 3 ngày đó, nhà có
khách thì người khách này được mời đặt tên cho đứa bé.

 
Tục lệ ma chay

Người chết được chôn trong quan tài độc mộc. Trên mộ không dựng nhà
mồ, không có rào bảo vệ.



 
Văn hóa

Người La Hủ có trên một chục điệu múa khèn. Thanh niên thích thổi khèn
bầu. Các bài hát tuy thường dùng tiếng Hà Nhì nhưng có nhịp điệu riêng,
trong đó từng ngày được xác định theo chu kỳ 12 con vật (hổ, thỏ, rồng,
chấy, ngựa, cừu, gà, chó, lợn, sóc, trâu).

 
Nhà cửa
Người La Hủ lập bản trên sườn núi. Thực hiện định canh định cư,  một số

bản chuyển xuống địa bàn thấp hơn. Từ chỗ nhà cửa tạm bợ, nay đồng bào
đã làm nhà ở bền chắc hơn, phần lớn là nhà trệt với vách bằng phên. Trong
nhà, bàn thờ tổ tiên và bếp bao giờ cũng đặt tại gian có chỗ ngủ của chủ gia
đình.

 
Trang phục

Nam giới La Hủ mặc quần áo giống như các dân tộc khác ở vùng Tây Bắc.
Phụ nữ mặc quần, ngày thường mặc áo dài xuống tới cổ chân, ngày lễ tết
mặc thêm áo ngắn. Ở cổ áo, nẹp ngực, ống tay có thêu hoặc đáp vải các
màu, có đính thêm xu bạc, xu nhôm và các bông chỉ đỏ.

 
Dân tộc Chứt
 
Tên gọi khác
Rục, Sách, A rem, Mày, Mã liềng, Tu vang, Pa leng, Xe lang, Tơ hung,

Cha cú, Tắc cực, U mo, Xá lá vàng
 
Nhóm ngôn ngữ

Việt - Mường
 
Dân số

2.400 người.
 
Cư trú



Phần đông cư trú ở huyện Minh Hóa và Tuyên Hóa (Quảng Bình).
 
Đặc điểm kinh tế

Nguồn sống chính của nhóm Sách là làm ruộng, còn nhóm Rục và A rem là
làm rẫy. Ngoài ra người Chứt còn hái lượm, săn bắn, đánh cá, chăn nuôi.
Nghề mộc và đan lát là phổ biến. Đồ dùng bằng kim loại và vải vóc, y phục
phải mua hoặc trao đổi. Người Chứt không trồng bông dệt vải.

 
Tổ chức cộng đồng

Ngày nay người Chứt thường nhận mình là họ Cao, họ Đinh... Mỗi dòng họ
đều có người tộc trưởng, có bàn thờ tổ tiên chung. Trong làng, tộc trưởng
nào có uy tín lớn hơn thì được suy tôn làm trưởng làng.

 
Hôn nhân gia đình

Quan hệ vợ chồng của người Chứt bền vững, hiếm xảy ra bất hòa.
 
Tục lệ ma chay

Việc ma chay của người Chứt đơn giản, nhóm Sách có tiếp thu ảnh hưởng
của người Kinh. Theo nếp chung, tang gia tổ chức cúng bái 2-3 ngày, rồi
đưa người chết đi chôn. Mộ được đắp thành nấm đất, không có nhà mồ bên
trên. Sau 3 ngày, tộc trưởng làm lễ gọi hồn cho người chết về ngụ tại bàn thờ
tổ tiên ở nhà tộc trưởng, từ đó người thân không lai vãng chăm sóc mộ nữa.

 
Văn hóa

Kho tàng văn nghệ dân gian của người Chứt khá phong phú. Làn điệu dân ca
Kà-tưm, Kà-lềnh được nhiều người ưa thích. Vốn truyện cổ dồi dào gồm
nhiều đề tài khác nhau. Nhạc cụ có khèn bè, đàn ống lồ ô loại cho nam và
loại cho nữ, sáo 6 lỗ...

 
Nhà cửa

Hầu hết đã định canh định cư, nhưng các làng người Chứt thường tản mạn.
Nhà cửa không bền vững.

 



Dân tộc Lào
 
Tên gọi khác

Lào Bốc, Lào Nọi
 
Nhóm ngôn ngữ
Tày - Thái
 
Dân số

9.600 người.
 
Cư trú

Tập trung tại các huyện Điện Biên, Phong Thổ (Lai Châu), Sông Mã (Sơn
La), Than Uyên (Lào Cai).

 
Đặc điểm kinh tế

Phần đông người Lào làm ruộng nước là chính, với kỹ thuật canh tác dùng
cày, bừa và làm thủy lợi. Nghề phụ gia đình của người Lào như: dệt, rèn,
gốm, làm đồ bạc khá phát triển.

 
Hôn nhân gia đình

Người Lào thường mang các họ Lò, Lường, Vi... như người Thái, mỗi họ có
kiêng kỵ riêng. Con cái lấy họ theo cha. Tàn dư gia đình lớn chỉ còn thấy ở
một số nơi hẻo lánh. Phổ biến là hình thức gia đình nhỏ, một vợ một chồng.
Theo tục cũ các chàng trai phải ở rể vài năm rồi mới được đưa vợ về nhà
mình, hoặc ra ở riêng. Lâu nay thời hạn ở rể đã giảm dần.

 
Tục lệ ma chay

Trong phong tục ma chay, người chết được làm lễ và chôn cất chu đáo.
Riêng người đứng đầu mường, bản dưới chế độ cũ khi chết thì thiêu xác.

 
Văn hóa

Trong xã hội người Lào, những ông Mo Lăm là lớp người giỏi chữ và biết



nhiều truyện cổ, dân ca. Họ ghi chép lại truyện cổ và các điệu dân ca quen
thuộc. Trong vốn văn nghệ dân gian Lào có cả ảnh hưởng văn nghệ dân gian
Thái. Người Lào múa Lăm vông... trong các dịp liên hoan, lễ hội...

 
Nhà cửa

Người Lào sống định cư, có bản đông tới cả trăm nhà. Nhà ở thường rộng
lòng, thoáng đãng, chắc chắn, cây cột chính ở cạnh bếp đun và các cột, kèo,
được trạm khắc trang trí. Nóc nhà có mái cao, uốn khum hai đầu hồi, tạo
dáng hình mai rùa.

 
Trang phục

Phong cách trang phục gần giống người Thái, ít cá tính tộc người (là tộc
thiểu số ở Việt Nam, nhng lại là đa số ở bên Lào) không tiêu biểu cho một
phong cách về trang phục. Hoặc có những bộ trang phục mang phong cách
khác lạ.

+ Trang phục nam
Đàn ông Lào thường xăm hình chữ "vạn" vào cổ tay và thường xăm hình
con vật vào đùi.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Lào nổi tiếng là những người dệt vải khéo tay. Họ mặc váy đen quấn
cao đến ngực, gấu váy thuê nhiều hoa văn sặc sỡ. Kiểu áo cánh ngắn bó
thân với hàng khuy bạc phổ biến ở vùng Sông Mã. Ở vùng Điện Biên áo
giống với áo cùng loại của người Khơ Mú láng giềng. Cô gái Lào chưa chồng
thường búi tóc lệch về bên trái. Phụ nữ Lào dùng khăn Piêu. Khi không đội
khăn, phụ nữ Lào thích cài nhiều trâm bạc và búi tóc. Phụ nữ đeo nhiều
vòng ở cổ tay, xăm hình một loại cây rau ở mu bàn tay.

 
Dân tộc Chăm
 
Tên gọi khác
Chàm, Chiêm thành, Hroi
 
Nhóm ngôn ngữ



Malayô - Pôlinêxia
 
Dân số

99.000 người.
 
Cư trú

Sống tập trung ở hai tỉnh Ninh Thuận và Bình Thuận. Một số nơi khác như
An Giang, Tây Ninh, Đồng Nai, thành phố Hồ Chí Minh cũng có một phần
dân cư là người Chăm; tây nam Bình Thuận và tây bắc Phú Yên có người
Chăm thuộc nhóm Hroi.

 
Đặc điểm kinh tế

Đồng bào Chăm sống ở đồng bằng, có truyền thống sản xuất lúa nước là
chính. Kỹ thuật thâm canh lúa nước bằng các biện pháp giống, phân bón,
thủy lợi khá thành thạo. Đồng bào Chăm biết buôn bán. Hai nghề thủ công
nổi tiếng là đồ gốm và dệt vải sợi bông. Trước kia, người Chăm không trồng
cây trong làng.

 
Tổ chức cộng đồng

Đồng bào có tập quán bố trí cư trú dân cư theo bàn cờ. Mỗi dòng họ, mỗi
nhóm gia đình thân thuộc hay có khi chỉ một đại gia đình ở quây quần thành
một khoảnh hình vuông hoặc hình chữ nhật. Trong làng các khoảnh như thế
ngăn cách với nhau bởi những con đường nhỏ. Phần lớn làng Chăm có dân
số khoảng từ 1.000 người đến 2.000 người.

 
Hôn nhân gia đình

Chế độ mẫu hệ vẫn tồn tại ở người Chăm miền Trung. Tuy đàn ông thực tế
đóng vai trò to lớn trong cuộc sống nhưng chủ gia đình luôn là người đàn bà
cao tuổi. Phong tục Chăm qui định con gái theo họ mẹ. Nhà gái cưới chồng
cho con. Con trai ở rể nhà vợ. Chỉ con gái được thừa kế tài sản, đặc biệt
người con gái út phải nuôi dưỡng cha mẹ già nên được phần chia tài sản lớn
hơn các chị.

 



Nhà cửa
Nhà cửa của đồng bào hầu như có rất ít đặc điểm giống nhà của các cư dân
Malayô - Pôlinêxia nào khác. Nói đến nhà ở của người Chăm ở Bình Thuận
thì cái nhà chưa phải là cái đáng quan tâm nhất, mà là một quần thể nhà
trong một khuôn viên. Mối quan hệ của các nhà trong quần thể này đã thể
hiện quá trình rạn vỡ của hình thái gia đình lớn mẫu hệ để trở thành các gia
đình nhỏ với các ngôi nhà ngắn. Bộ khung của người Chăm ở Bình Thuận
khá đơn giản. Vì cột cơ bản là vì ba cột (không có kèo). Nếu là vì năm cột
thì có thêm xà ngang đầu gác lên cây đòn tay cái nơi hai đầu cột con. Từ
các kiểu vì này dần xuất hiện cây kèo và trở thành vì kèo. 
Về mặt sinh hoạt, mỗi nhà trong khuôn viên có tổ chức mặt bằng khác nhau.
Song, đồng bào cho rằng nhà thang yơ là kiểu nhà cổ nhất. Đó là nhà sàn,
nhưng nay sàn rất thấp gần sát mặt đất. Đầu hồi bên trái và một phần của
mặt nhỏ dành cho khách, chủ nhà, kho... Với các nhà khách hình thức bố
cục này hầu như vẫn được giữ lại. Khác chăng chỉ là hiên của nhà thang yơ
được giữ lại. Khác chăng chỉ là cái hiên của nhà thang yơ được bưng kín để
kê phản, bàn ghế...Đó là nói về nhà người Chăm ở Bình Thuận, còn nhà
người Chăm ở miền Nam lại rất khác. 
- Nhà người Chăm ở An Giang: cách tổ chức mặt bằng sinh hoạt còn phảng
phất cái hình đồ sộ của nhà thang yơ ở Bình Thuận. 
- Nhà người Chăm ở Châu Đốc: Khuôn viên của nhà Chăm Châu Đốc
không còn nhiều nhà mà chỉ có nhà chính và nhà phụ kết hợp thành hình
thước thợ. Chuồng trâu bò và lợn được làm xa nhà ở. Nhà ở là nhà sàn,
chân rất cao để phòng ngập lụt. Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt hoàn
toàn khác với nhà ở Bình Thuận cũng như ở An Giang

 
Trang phục
Có những nhóm địa phương khác nhau với lối tạo dáng và trang trí riêng

khó lẫn lộn với các tộc người trong nhóm ngôn ngữ hoặc khu vực.
+ Trang phục nam

Vùng Thuận Hải, đàn ông lớn tuổi thường để tóc dài, quấn khăn. Đó là loại
khăn màu trắng có dệt thêu hoa văn ở các mép và hai đầu khăn cũng như
các tua vải. Khăn đội theo lối chữ nhân, hai đầu thả ra hai mang tai. Nhóm



Chăm Hroi đội khăn trắng quấn gọn trên đầu. Nam mặc áo cánh xẻ ngực
màu sáng hoặc tối. Đó là loại áo cổ tròn cài cúc. Có người mặc áo ngắn, xẻ
ngực, cộc tay. Các đường viền ở cổ sườn, hai thân trước và gấu được trang
trí và đính các miếng kim loại hình tròn, có nhóm mặc lễ phục là loại áo dài
xẻ nách trắng hoặc đỏ. Trang phục cổ truyền là chiếc váy và quần.+ Trang
phục nữ
Về cơ bản, phụ nữ các nhóm Chăm thường đội khăn. Cách hoặc là phủ trên
mái tóc hoặc quấn gọn trên đầu, hoặc quấn theo lối chữ nhân, hoặc với loại
khăn to quàng từ đầu rồi phủ kín vai. Khăn đội đầu chủ yếu là màu trắng, có
loại được trang trí hoa văn theo lối viền các mép khăn (khăn to), nhóm
Chăm Hroi thì đội khăn màu chàm. Lễ phục thường có chiếc khăn vắt vai
ngoài chiếc áo dài màu trắng. Đó là chiếc khăn dài tới 23m vắt qua vai chéo
xuống hông, được dệt thêu hoa văn cẩn thận với các màu đỏ, trắng, vàng của
các mô tip trong bố cục của dải băng. 
Nhóm Khánh Hòa và một số nơi, chị em mặc quần bên trong áo dài. Nhóm
Chăm Hroi mặc váy quấn (hở) có miếng đáp sau váy. Nhóm Quảng Ngãi
mặc áo cánh xẻ ngực, cổ đeo vòng và các chuỗi hạt cườm. 
Trang phục Chăm, vì có nhóm cơ bản là theo đạo Hồi nên cả nam và nữ lễ
phục thiên về màu trắng. Có thể thấy đặc điểm trang phục là lối tạo hình áo
(khá điển hình) là lối khoét cổ và can thân và nách từ một miếng vải khổ hẹp
(hoặc can với áo dài) thẳng ở giữa làm trung tâm áo cho cả áo ngắn và áo
dài. Mặt khác có thể thấy ở đây duy nhất là tộc còn thấy nam giới mặc váy
ở nước ta với lối mang trang phục và phong cách thẩm mỹ riêng.

 
 
Dân tộc Lô Lô
 
Tên gọi khác

Mùn Di, Di... Có hai nhóm: Lô lô hoa và Lô lô đen
 
Nhóm ngôn ngữ

Tạng - Miến
 



Dân số
3.000 người.

 
Cư trú

Sống chủ yếu ở các huyện Đồng Văn, Mèo Vạc (Hà Giang), Bảo Lạc (Cao
Bằng), Mường Khương (Lào Cai).

 
Đặc điểm kinh tế

Người Lô lô thờ tổ tiên là chính. Nguồn sống chủ yếu dựa vào trồng ngô
hoặc lúa nương.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Lô lô có nhiều dòng họ. Người trong dòng họ thường cộng cư với
nhau thành một làng. Đứng đầu dòng họ là Thầu chú. Ông ta phụ trách việc
cúng bái và duy trì tục lệ của dòng họ.

 
Hôn nhân gia đình

Hôn nhân theo tục Lô lô là hôn nhân một vợ một chồng, cư trú nhà chồng.
Người Lô lô có trống đồng, được bảo quản bằng cách chôn xuống đất và chỉ
khi nào sử dụng mới đào lên. Tộc trưởng của mỗi họ là người được giữ
trống. Trống chỉ được dùng trong các đám tang hoặc đánh để giữ nhịp cho
các điệu nhảy múa.

 
Văn hóa

Văn hóa dân gian Lô lô đa dạng, đặc sắc thể hiện qua các điệu nhảy múa,
hát ca, truyện cổ... Cách bố trí hoa văn trên khăn áo, váy, quần có nét riêng
biệt rất sặc sỡ. Chữ viết của người Lô lô là chữ tượng hình, nhưng hiện nay
không dùng nữa. Lịch của người Lô lô chia một năm thành 11 tháng, mỗi
tháng tương ứng với tên một con vật.

 
Nhà cửa

Người Lô lô thường lập làng ở lưng chừng núi, nhưng gần nguồn nước. Nhà
cửa ở khá tập trung, mỗi làng từ 20 đến 25 nóc nhà. Người Lô lô có 3 loại



nhà khác nhau: nhà đất, nhà sàn nửa đất và nhà sàn.
 
Trang phục

Phong phú về chủng loại, kỹ thuật tạo dáng áo và độc đáo về phong cách mỹ
thuật, khó lẫn lộn với bất cứ tộc người nào. Có nhiều nhóm địa phơng.

+ Trang phục nam
Nam giới Lô lô thường mặc áo xẻ nách năm thân dài tới gối, màu chàm.
Quần cũng là loại xẻ dùng màu chàm. Trong đám tang mặc áo dài xẻ nách,
trang trí hoa văn sặc sỡ theo từng chi và dòng họ.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Lô lô để tóc dài quấn ngang đầu. Bên cạnh đó họ còn dùng khăn
quấn thành nhiều lớp trên đầu hoặc đội. Khăn cũng được trang trí các mô
típ hoa văn và các tua vải màu sắc sặc sỡ. Ngoài ra còn có loại mũ khăn
trang trí hoa văn theo lối ghép vải - một phong cách mỹ thuật khá điển hình
của cư dân Tạng - Miến (mà Lô lô là tộc biểu hiện khá tập trung và điển
hình). Các nhóm Lô lô ăn mặc khác nhau. Xa người Lô lô phổ biến loại áo
dài cổ vuông, tay dài, chui đầu (vùng Bảo Lạc, Cao Bằng), hoặc loại áo ngắn
thân cổ vuông, ống tay áo nối vào thân, có thể tháo ra. Cạnh đó còn có loại
áo cánh ngắn, xẻ ngực, cổ cao, tròn cài cúc. Nhóm Lô lô trắng có áo dài
lửng ống tay rộng, xẻ nách cao, theo kiểu đuôi tôm, cổ áo gấu áo trước và
sau được trang trí hoa văn trên nền sáng; hoặc còn có loại tương tự màu
chàm nhưng ít trang trí hoa văn. Váy là loại kín (hình ống). Cạp váy chỉ
dùng để dắt váy, dưới cạp được chiết ly, thân váy được thêu, ghép hoa sặc
sỡ. Bên ngoài còn có tấm choàng váy, hai mép và phía dưới được trang trí
hoa văn. Có nhóm mặc quần, đi giày vải.

Dân tộc Co
 
Tên gọi khác
Cor, Col, Cùa, Trầu
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 



Dân số
22.600 người.

 
Cư trú

Cư trú chủ yếu ở huyện Trà My (tỉnh Quảng Nam - Đà Nẵng) và huyện Trà
Bồng (tỉnh Quảng Ngãi).

 
Đặc điểm kinh tế

Người Co làm rẫy là chính. Đồng bào trồng lúa, ngô, sắn và nhiều loại cây
khác. Đặc biệt, cây quế Quảng là đặc sản truyền thống ở Trà My. Quế ở
vùng người Co có chất lượng và năng suất cao được các địa phương trong
nước và nhiều nơi trên thế giới biết tiếng. Hàng năm quế đem lại nguồn thu
đáng kể cho người Co.

 
Tổ chức cộng đồng

Từng làng của người Co có tên gọi riêng theo tên người trưởng làng hoặc tên
sông, suối, tên đất, tên rừng. 
Trong xã hội Co, các bô lão luôn được nể trọng. Ông già được suy tôn làm
trưởng làng phải là người hiểu biết phong tục, giàu kinh nghiệm sản xuất và
ứng xử xã hội, được dân làng tín nhiệm cao và thuộc dòng họ có công lập
làng. Người Co xưa kia không có tên gọi của mỗi dòng họ, về sau đồng bào
nhất loạt mang họ Đinh. Từ mấy chục năm nay, người Co lấy họ Hồ của
Bác Hồ.

 
Hôn nhân gia đình

Thanh niên nam nữ Co được hiểu nhau trước khi kết hôn. Việc cưới xin đơn
giản, không tốn kém nhiều. Sau lễ cưới, cô dâu về ở nhà chồng. Trước đây,
hầu như người Co không lấy vợ, lấy chồng thuộc tộc người khác, nay dân
tộc Co đã có những dâu, rể là người Kinh, Xơ-đăng, Hrê...

 
Văn hóa

Người Co thích múa hát, thích chơi chiêng, cồng, trống. Các điệu dân ca
phổ biến của đồng bào là Xru, Klu và Agiới. Các truyện cổ của người Co



truyền miệng từ đời này sang đời khác luôn làm say lòng cả người kể và
người nghe.

 
Nhà cửa

Trước kia vòng rào làng được dựng lên cao, dày, chắc chắn với cổng ra vào
đóng mở theo qui định chặt chẽ, với hệ thống chông thò, cạm bẫy để phòng
thủ... Tùy theo số dân mà làng có một hay vài một nhà ở, dài ngắn, rộng hẹp
khác nhau. Thường nóc cũng là làng vì rất phổ biến hiện tượng làng chỉ có
một nóc nhà. Nay vẫn thấy có nóc dài tới gần 100m. 
Người Co ở nhà sàn. Dân làng góp sức làm chung ngôi nhà sau đó từng hộ
được chia diện tích riêng phù hợp với nhu cầu sử dụng. Ngôi nhà có thể nối
dài thêm cho những gia đình đến nhập cư sau. Dưới gầm sàn xếp củi, nhốt
lợn, gà. 
Hầu hết đồng bào đã và đang chuyển sang làm nhà đất. Không ít người ưa
kiểu nhà "xuyên trĩnh" ở đồng bằng miền Trung. 
Xưa kia, khi dân làng phát triển đông đúc mà việc nối nhà dài ngôi nhà thêm
nữa không thuận tiện cũng không muốn chia làng mới thì họ kiến trúc kiểu
"nhà kép", mở rộng theo chiều ngang. Như vậy là người Co đã đặt song song
mặt bằng sinh hoạt của hai dãy nhà, phần gl của chúng ghép liền với nhau,
tạo thành khoảng rộng dài ở giữa gồm gl và truôk càn hai dãy tum ở đôi bên.

 
Trang phục

Người Co không dệt vải, vì vậy vải và đồ may mặc đều mua của nơi khác,
phần lớn là mua của người Kinh và người Xơ-đăng. Theo sắc phục truyền
thống, nam giới thường ở trần, đóng khố, nữ quấn váy, mặc áo cộc tay, yếm.
Trời lạnh mỗi người khoác tấm vải dài, rộng. Đồng bào thích đeo vòng cổ,
vòng tay, hoa tai bằng đồng hoặc bạc, nhưng thích nhất là bằng hạt cườm.
Phụ nữ quấn nhiều vòng cườm các màu quanh eo lưng.

 
Dân tộc Lự
Tên gọi khác
Lữ, Nhuồn, Duồn
 



Nhóm ngôn ngữ
Tày - Thái
 
Dân số
3.700 người.
 
Cư trú
Tập trung ở hai huyện Phong Thổ và Sìn Hồ, tỉnh Lai Châu
 
Đặc điểm kinh tế
Người Lự có truyền thống làm ruộng từ lâu đời. Đồng bào biết dùng cày

bừa, đào mương dẫn nước, gieo mạ, cấy lúa, nhưng lại không làm cỏ, bón
phân. Đồng bào còn làm thêm nương để trồng lúa, ngô, khoai, sắn, lạc,
bông, chàm và nhà nào cũng có vườn cạnh nhà. Đồng bào có tập quán ăn
cơm nếp là chính, thích ăn ớt, uống nước chè và đàn ông thường hút thuốc
lào. Trong các nghề phụ của người Lự thì nghề dệt phát triển nhất. Mỗi gia
đình người Lự thường có vài ba khung cửi. Tài nghệ dệt, may, thêu đều khá
cao, từ chiếc quần của đàn ông cho đến váy, áo, khăn của phụ nữ thường có
hoa văn trang trí rực rỡ trên nền vải nhuộm chàm, nhất là trang phục ngày lễ
hội càng được trang trí nhiều và đẹp hơn.

 
Hôn nhân gia đình

Trai gái Lự được tìm hiểu nhau tự do rồi xin ý kiến cha mẹ để kết hôn,
nhưng họ phải nhờ thầy số xem tuổi trước, nếu hợp tuổi mới lấy nhau. Con
trai phải ở rể vài ba năm rồi ra ở riêng. Con lấy họ theo cha, tên con trai có
chữ đệm Bạ, tên con gái có chữ đệm ý. Người Lự sống tình nghĩa, thủy
chung. Vợ chồng rất ít ly dị nhau, nếu trai bỏ vợ, gái bỏ chồng đều bị phạt
nặng theo tập tục.

 
Tục lệ ma chay
Sau khi chôn cất người chết một thời gian, tang gia làm một mái nhà táng

giấy có trang trí đẹp rồi bỏ vải, đệm, gối, thóc, tiền vào đó để làm lễ đưa linh
hồn người chết vào chùa.



 
Văn hóa
Người Lự hay hát dân ca "khăp", yêu thích vốn truyện cổ, thơ ca, tục

ngữ, các loại sáo, nhị, trống...
 
Nhà cửa
Người Lự ở nhà sàn, hai mái, mái phía sau ngắn, còn mái phía trước kéo

dài xuống che cho cả hàng hiên và cầu thang. Cửa ra vào ở hướng Tây Bắc.
Trong nhà có hai bếp, một bếp để nấu ăn và một bếp để đun nước tiếp
khách.

 
Dân tộc Cống
 
Tên gọi khác
Xắm Khống, Mông Nhé, Xá Xeng
 
Nhóm ngôn ngữ

Tạng - Miến
 
Dân số

1.300 người.
 
Cư trú

Huyện Mường Tè tỉnh Lai Châu. Hiện nay, phần lớn người Cống cư trú ven
sông Đà.

 
Đặc điểm kinh tế

Người Cống sống chủ yếu bằng nghề làm nương rẫy, canh tác theo lối phát
rừng, đốt, chọc lỗ tra hạt giống. Gần đây, đồng bào đã làm nương bằng cuốc
và sử dụng trâu, bò làm sức kéo. Nhiều thức ăn của đồng bào là tìm kiếm ở
trong rừng, kiếm cá dưới suối chủ yếu bắt bằng tay hoặc bả thuốc độc lá
cây. Phụ nữ Cống không biết nghề dệt, chỉ trồng bông đem đổi lấy vải. Song
nam nữ đều đan lát giỏi, có nghề đan chiếu mây nhuộm đỏ.



 
Tổ chức cộng đồng

Mỗi họ của người Cống có một trưởng họ, có chung một kiêng cữ, có chung
quy định về chỗ đặt bàn thờ tổ tiên và cách cúng bái. Trong từng gia đình,
người chồng, người cha giữ vai trò đứng đầu, khi người cha chết thì con trai
cả thay thế.

 
Hôn nhân gia đình

Trước kia chỉ trai gái người Cống mới lấy nhau, nay đã có một số dâu rể là
người Thái, Hà Nhì... Theo phong tục Cống, người cùng họ phải cách nhau
bảy đời mới được lấy nhau. Việc cưới xin do nhà trai chủ động. Sau lễ dạm
hỏi, chàng trai bắt đầu ở rể vài năm, còn cô gái bắt đầu búi tóc ngược lên
đỉnh đầu, đó là dấu hiệu đã có chồng. Thường họ sinh vài đứa con mới cưới.
Nhà trai phải có bạc trắng làm lễ cưới nộp cho nhà gái, còn nhà gái phải cho
của hồi môn để cô dâu đem về nhà chồng. Ít ngày sau lễ đón dâu, đôi vợ
chồng mới đến nhà bố mẹ vợ làm lễ lại mặt.

 
Văn hóa

Nền văn nghệ dân gian Cống khá phong phú. Với các làn điệu dân ca sâu
lắng người ta hát vào dịp lễ hội vui chung.

 
Nhà cửa

Người Cống thường ở nhà sàn, nhà nào cũng ngăn ra thành 3-4 gian, gian
giữa là nơi tiếp khách, chỉ có một cửa ra vào ở đầu hồi và một cửa sổ ở gian
giữa.

 
Trang phục

Chủ yếu biểu hiện qua trang phục nữ. Ống tay áo trang trí giống Hà Nhì. Cổ
trong giống cư dân Việt Mường, cúc giống phong cách Môn - Khơ me. Váy
đen, khăn đen không trang trí.

 
Dân tộc M'Nông
 



Tên gọi khác
Bu-dâng, Preh, Ger, Nong, Prâng, Rlăm, Kuyênh, Chil Bu Nor, nhóm

M'Nông Bu-dâng
 
Nhóm ngôn ngữ
Môn - Khmer
 
Dân số
67.300 người.
 
Cư trú
Tập trung ở phía nam tỉnh Đắc Lắc, một phần tỉnh Lâm Đồng và Sông

Bé.
 
Đặc điểm kinh tế
Người M'Nông làm rẫy là chính, ruộng nước chỉ có ở vùng ven hồ, đầm,

sông. Những con vật nuôi thông thường ở trong các gia đình là trâu, chó, dê,
lợn, gà và một số nhà nuôi cả voi. Người M'Nông ở Bản Đôn có nghề săn và
thuần dưỡng voi nổi tiếng. Nghề thủ công của người M'Nông có dệt vải sợi
bông do phụ nữ đảm nhiệm và đan lát các dụng cụ như gùi, giỏ, mùng... do
đàn ông làm.

 
Tổ chức cộng đồng
Mỗi làng thường có vài chục nóc nhà, ông trưởng làng đóng vai trò to lớn

trong dân làng. Mọi người sống theo kinh nghiệm và tập tục truyền lại từ
nhiều đời. Nam nữ, trẻ, già ai cũng thích rượu cần và thuốc lá cuốn.

 
Hôn nhân gia đình
Người M'Nông theo chế độ mẫu hệ, con cái mang họ mẹ, trong gia đình

người vợ giữ vị trí chính, nhưng người chồng không bị phân biệt đối xử, họ
sống tôn trọng nhau. Cha mẹ về già thường ở với con gái út. Theo nếp cũ,
đến tuổi trưởng thành, người M'Nông phải cà răng mới được yêu đương lấy
vợ lấy chồng. Phong tục cưới xin gồm 3 bước chính là dạm hỏi, lễ đính hôn,



lễ cưới. Nhưng cũng có nơi đôi vợ chồng trẻ ở phía nào là tùy thỏa thuận
giữa hai gia đình. Người M'Nông thích nhiều con, nhất là con gái. Sinh con
sau một năm mới đặt tên chính thức.

 
Tục lệ ma chay
Trong tang lễ, đồng bào có tập quán ca hát, gõ chiêng trống bên áo quan

suốt ngày đêm. Sau khi hạ huyệt, đồng bào dùng cây, que và lá cây trải kín
miệng hố rồi mới lấp đất lên trên. Qua 7 ngày hoặc một tháng, gia chủ làm lễ
đoạn tang.

 
Nhà cửa
Người M'Nông có cả nhà sàn và nhà trệt, ngôi nhà trệt của người M'Nông

khá đặc biệt bởi chân mái thường buông xuống gần đất, nên cửa ra vào có
cấu trúc vòm như tổ tò vò.

 
Trang phục
Đàn ông M'Nông thường đóng khố, ở trần. Đàn bà M'Nông mặc váy quấn

buông dài trên mắt cá chân. Thanh niên nam nữ thường mặc áo chui đầu.
Khố, váy, áo màu chàm thẫm trang trí hoa văn đỏ đẹp mắt.

 
Dân tộc Mảng

Mâm cơm của người Mảng Trang phục dân tộc Mảng
 Tên dân tộc: Mảng (Mảng Ư, Xá Lá Vàng).
  Dân số: 2.663 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Lai Châu (Sìn Hồ, Mường Tè, Phong Thổ, Mường Lay).
  Phong tục tập quán:



  Thờ vị thần cao nhất là trời. Hôn nhân tự do; lúc đưa dâu có tục đánh
nhau giả giữa họ nhà trai và nhà gái để giành cô dâu. Cư trú theo dòng họ,
riêng biệt, ở nhà sàn. Có trưởng bản cai quản cùng hội đồng già làng.
  Ngôn ngữ:
  Ngôn ngữ thuộc nhóm Môn - Khmer.
  Văn hoá:
  Ðặc trưng văn hoá lâu đời: tục xăm cằm, lễ thành đinh và các làn điệu
dân ca.
  Trang phục:
  Nữ mặc váy dài, áo ngắn xẻ ngực, choàng tấm vải trắng có trang trí hoa
văn. Nam mặc quần, áo xẻ ngực.
  Kinh tế:
  Làm nương rẫy, công cụ sản xuất thô sơ. Một số nơi làm ruộng bậc
thang. Nghề thủ công đan lát. 
   Dân tộc Cơ Lao

 
Tên gọi khác
Ke Lao
 
Nhóm ngôn ngữ

Ka đai
 
Dân số

1.500 người.
 
Cư trú

Tập trung ở huyện Đồng Văn và Hoàng Su Phìn (tỉnh Hà Giang).
 
Đặc điểm kinh tế

Ở Đồng Văn, người Cờ Lao làm nương, gieo trồng ngô ở hốc núi đá. Ở



Hoàng Su Phi, đồng bào làm ruộng nước và nương núi đất, trồng lúa là
chính. Nghề thủ công phổ biến của đồng bào là đan lát và làm đồ gỗ, sản
phẩm là phên, cót, nong, bồ, bàn ghế, yên ngựa v.v...

 
Tổ chức cộng đồng

Mỗi bản người Cờ Lao có khoảng 15-20 nhà. Mỗi nhà là một gia đình nhỏ
gồm vợ chồng và con cái, con trai có vợ ít khi ở chung với bố mẹ. Mỗi nhóm
Cờ Lao có một số họ nhất định. Các con đều theo họ cha.

 
Hôn nhân gia đình

Theo phong tục con trai cô được lấy con gái cậu. Phụ nữ Cờ Lao khi mang
thai thường kiêng cữ cẩn thận để sinh đẻ dễ, con khỏe mạnh. Ở vùng Đồng
Văn, người Cơ Lao đốt nhau của đứa trẻ sơ sinh thành than rồi đem bỏ vào
hốc đá trên rừng, tránh để cho chó hay lợn giẫm vào. Đứa trẻ sinh ra được 3
ngày 3 đêm (nếu là con trai), 2 ngày 3 đêm (nếu là con gái), thì bố mẹ làm
lễ đặt tên cho con. Đứa con đầu lòng được bà ngoại đặt tên cho. Người Cờ
Lao chết đi được làm lễ chôn cất và lễ chay. Người Cờ Lao có tục khi chôn
cất thì xếp đá thành từng vòng quanh mộ (mỗi vòng đá tương ứng với 10 tuổi
của người chết), rồi lấp đất kín những vòng đá ấy.

 
Văn hóa

Hàng năm người Cơ Lao có những ngày lễ, tết theo âm lịch như 3 tháng 3, 5
tháng 5, 15 tháng 7, 9 tháng 9 v.v... và tết Nguyên đán là lớn nhất.

 
Nhà cửa

Người Cơ Lao ở nhà đất thường ba gian hai chái. Mái lợp tranh. Ở Hoàng
Su Phì đôi khi người ta lợp bằng những máng nứa theo kiểu lợp ngói âm
dương. Vách đan bằng nứa, có khi người ta đan bằng những cây gỗ nhỏ...

 
Trang phục

Cá tính trang phục không rõ ràng chịu ảnh hưởng của trang phục (hay gần
gũi) với cư dân thuộc nhóm ngôn ngữ Tày - Thái như (Tày, Nùng Giáy...) về
kỹ thuật và phong cách mỹ thuật.



+ Trang phục nam
Đàn ông Cờ Lao mặc quần như nhiều dân tộc vùng biên giới phía Bắc.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Cờ Lao mặc quần, áo dài 5 thân cài nách, dài quá đầu gối, được
trang trí bằng nhiều miếng vải khác màu khâu đáp lên ngực áo từ giữa ngực
sang nách phải, theo mép xẻ.

 
Dân tộc Mạ
 
Tên gọi khác
Châu Mạ, Mạ Xốp, Mạ Tô, Mạ Krung, Mạ Ngắn
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

26.000 người.
 
Cư trú

Chủ yếu ở tỉnh Lâm Đồng.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Mạ làm nương rẫy trồng lúa và cây khác như ngô, bầu, bí, thuốc lá,
bông... Công cụ sản xuất thô sơ, có các loại xà-gạt, xà-bách, dao, rìu, gậy
chọc lỗ. Ở vùng Đồng Nai (huyện Cát Tiên) có làm ruộng nước bằng kỹ
thuật lùa cả đàn trâu xuống ruộng để trâu giẫm đất đến khi sục bùn thì gieo
lúa giống (xạ lúa). Người Mạ nuôi trâu, bò, gà, vịt, ngan... theo cách thả
trâu, bò vào rừng sống thành đàn, chỉ khi cần giết thịt hoặc giẫm ruộng mới
tìm bắt về. Phụ nữ Mạ nổi tiếng về nghề dệt vải truyền thống với những hoa
văn tinh vi hình hoa lá, chim thú với nhiều màu sắc. Nghề rèn sắt nổi tiếng ở
nhiều làng. Họ tự luyện quặng lấy sắt để rèn các công cụ sản xuất và vũ khí
như xà gạt lưỡi cong, lao... Ở vùng ven Đồng Nai, người Mạ làm thuyền độc
mộc để đi lại, vận chuyển và đánh cá trên sông.



 
Tổ chức cộng đồng

Người Mạ sống thành từng bon (làng), mỗi bon có từ 5 đến 10 nhà sàn dài
(nhà dài là nơi ở của các thế hệ có chung huyết thống). Đứng đầu bon là
quăng bon (già trưởng làng).

 
Hôn nhân gia đình

Nhà trai chủ động trong hôn nhân, nhưng sau lễ cưới chú rể phải sang ở nhà
vợ, đến khi nộp đủ đồ sính lễ cho nhà gái mới được đưa vợ về ở hẳn nhà
mình.

 
Văn hóa

Kho tàng văn học dân gian Mạ gồm nhiều truyện cổ, truyền thuyết, huyền
thoại độc đáo. Nhạc cụ có bộ chiêng, đồng, trống, khèn bầu, khèn sừng trâu,
đàn lồ ô, sáo trúc 3 lỗ gắn vào trái bầu khô.

 
Nhà cửa

Nhà người Mạ không chỉ có những đặc trưng đáng chú ý mà còn có thể "đại
diện" cho nhà của người Cơ ho, Chil trên cao nguyên Lâm Đồng. Mạ là cư
dân lâu đời trên mảnh đất này. Hiện nay nhà người Mạ đã có rất nhiều thay
đổi. Nhà sàn chỉ còn ở những vùng cao, vùng thấp nhà đất đã chiếm ưu thế.
Nhà ở cổ truyền của người Mạ là nhà sàn dài tới 20-30m (nay đã hiếm).
Nay vẫn là nhà sàn nhưng là nhà ngắn của các gia đình nhỏ. Bộ khung nhà
với ba vì hai hoặc bốn cột. Kết cấu đơn giản thường là ngoãm tự nhiên và
buột lạt. Mái hồi khum tròn nhưng không có "sừng" trang trí. Hai mái chính
cũng hơi khum nên mặt cắt của nóc có hình "parabôn". Mái nhà rất thấp nên
phần mái bên trên cửa, người ta phải làm vồng lên để ra vào khỏi đụng đầu.
Tổ chức mặt bằng sinh hoạt cũng có những đặc điểm đáng chú ý: khu vực
giữa nhà là nơi sinh hoạt chung của mọi gia đình (tiếp khách, cúng bái...),
nơi này có bàn thờ thần bếp và có một cái cột để buộc ché rượu cần khi tiếp
khách. Còn dưới chân vách hậu là một dãy dài những ú, ché đựng rượu
cần... Các hộ gia đình ở về hai bên của khu trung tâm. Phần diện tích và
không gian trong nhà dành cho các gia đình cũng có những đặc điểm rất dễ



nhận: giữa nhà là một kho thóc, mặt sàn kho các mặt sàn nhà khoảng trên 1
mét. Dưới gầm kho thóc đặt bếp. Trên bếp có dựa treo. Giáp vách hậu là sạp
dành cho mọi thành viên trong gia đình. Giáp vách tiền là một sạp nhỏ và
thấp (khoảng 70-80cm) trên để bát, đĩa, vỏ bầu khô và các thứ lặt vặt khác.
Nhà người Cơ ho hoặc Chil về hình thức thì nhà của họ cũng giống nhà
người Mạ. Cái khác ở cách bố trí trong nhà là giáp vách tiền, cái sạp ở nhà
người Mạ thì người Cơ ho còn kết hợp làm chuồng nhà.

 
Trang phục

Có cá tính riêng về tạo hình áo nữ, đặc biệt là phong cách thẩm mỹ. Mùa
làm nông, nhiều người ở trần, mùa rét choàng tấm mền. Có tục cà răng,
căng tai, đeo nhiều vòng trang sức.

+ Trang phục nam
Thường để tóc dài búi sau gáy, ở trần, đóng khố. Khố cũng có nhiều loại
khác nhau về kích thước và hoa văn trang trí. Loại khố trang trọng có đính
hạt cườm, tua dài. Bên cạnh đó họ còn mặc áo chui đầu, xẻ tà, vạt sau dài
hơn vạt trước che kín mông. Áo có các loại : dài tay, ngắn tay và cộc tay.
Thủ lĩnh búi tóc cắm lông chim có bộ khiên giáo kèm theo.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ để tóc dài búi sau gáy. Xa họ ở trần mặc váy, có bộ phận mặc áo
chui đầu. Áo nữ mặc vừa sát thân, dài tới thắt lưng, không xẻ tà, vạt trước và
sau áo bằng nhau; cổ áo tròn thấp. Tổng thể áo chỉ là hình chữ nhật màu
trắng. Nửa thân dưới áo trước và sau lưng được trang trí hoa văn các màu
đỏ, xanh là chính trong bố cục dải băng ngang thân với các mô típ hoa văn
hình học là chủ yếu. Chiều dọc hai bên mép áo được dệt viền các sọc trang
trí. Váy là loại váy hở được dệt trang trí hoa văn với những phong cách bố
cục đa dạng. Về cơ bản là các sọc : màu xanh, đỏ, vàng, trắng trên nền
chàm chủ yếu là hoa văn hình học theo nguyên tắc bố cục dải băng ngang
truyền thống. Có trường hợp nửa trên váy dệt trang trí hoa văn kín trên nền
sáng (trắng) với hoa văn hình học màu đỏ xanh. Nam nữ thường thích mang
vòng đồng hồ ở cổ tay có những ngấn khắc chìm - ký hiệu các lễ hiến sinh tế
thần cầu mát cho chủ nhân nó. Nam nữ đều đeo hoa tai cỡ lớn bằng đồng,
gà voi, gỗ; cổ đeo hạt cườm. Phụ nữ còn mang vòng chân đồng nhiều vòng



xoắn.
 
 
Dân tộc Cơ Tu
Tên gọi khác
Ca Tu, Gao, Hạ, Phơng, Ca-tang
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

37.000 người.
 
Cư trú

Cư trú tại các huyện Hiên, Giằng, (Quảng Nam - Đà Nẵng), A Lới, Phú Lộc
(Thừa Thiên-Huế)

 
Đặc điểm kinh tế

Sinh sống trên vùng Trường Sơn hiểm trở, người Cơ Tu trồng cây lương thực
theo lối phát rừng làm rẫy, chọc lỗ tra hạt. Các hoạt động kinh tế khác gồm
có chăn nuôi, dệt, đan lát, hái lượm, đánh cá, săn bắn và trao đổi hàng hóa
theo cách vật đổi vật.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Cơ Tu theo chế độ phụ hệ, con lấy họ theo cha, chỉ con trai mới được
thừa hưởng gia tài. Mỗi dòng họ người Cơ Tu đều có tên gọi riêng, người
trong họ phải kiêng cữ một điều nhất định. Có chuyện kể về lai lịch của dòng
họ và sự kiêng cữ đó. Lúc sống, dòng họ có trách nhiệm cưu mang, giúp đỡ
lẫn nhau, khi chết được chôn cất bên nhau trong bãi mộ chung của làng.
Làm nhà mồ, chung quanh mộ dựng nhiều tượng gỗ, không có tục cúng giỗ,
tảo mộ.

 
Hôn nhân gia đình



Theo tập tục Cơ Tu, khi người họ này đã lấy vợ họ kia, thì người họ kia
không được lấy vợ họ này, mà phải tìm ở họ khác. 
Tập tục người Cơ Tu cho phép khi chồng chết, vợ có thể lấy anh em chồng,
khi vợ chết, chồng có thể lấy em hay chị vợ. Việc kết hôn thường mang tính
gả bán, và sau lễ cưới cô dâu đến ở nhà chồng. Chế độ một vợ một chồng
phổ biến, nhưng cũng có một số người khá giả lấy hai vợ.

 
Nhà cửa

Trong làng người Cơ Tu, các nếp nhà sàn tạo dựng theo hình vành khuyên
hoặc gần giống thế. Ngôi nhà rông cao, to, đẹp, hơn cả là nơi tiếp khách
chung, hội họp, cúng tế, tụ tập chuyện trò vui chơi.

 
Trang phục

Có cá tính riêng trong tạo hình và trang trí trang phục, khác các tộc người
khác trong khu vực, nhất là trang phục nữ. Đồ trang sức phổ biến là vòng
tay, vòng cổ, khuyên tai. Các phong tục xăm mặt, xăm mình, ca răng, đàn
ông búi tóc sau gáy đã dần được loại bỏ.

+ Trang phục nam
Nam đóng khố, ở trần, đầu hoặc vấn khăn hoặc để tóc ngắn bình thường.
Khố có các loại bình thường (không trang trí hoa văn và ít màu sắc), loại
dùng trong lễ hội dài rộng về kích thước và trang trí đẹp với màu sắc và hoa
văn trên nền chàm. Mùa rét, họ khoác thêm tấm choàng dài hai, ba sải tay.
Tấm choàng màu chàm và được trang trí hoa văn theo nguyên tắc bố cục dải
băng truyền thống với các màu trắng đỏ, xanh. Người ta mang tấm choàng
có nhiều cách : hoặc là quấn chéo qua vai trái xuống hông và nách phải,
thành vài vòng rồi buông thõng xuống trùm quá gối. Lối khoác này tay và
nách phải ở trên, tay và vai trái ở dưới hoặc quấn thành vòng rộng từ cổ
xuống bụng, hoặc theo kiểu dấu nhân trước ngực vòng ra thân sau.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Cơ Tu để tóc dài búi ra sau gáy, hoặc thả buông. Xa họ để trần chỉ
buộc một miếng vải như chiếc yếm che ngực. Họ mặc váy ngắn đến đầu gối,
màu lanh khoác thêm tấm chăn. Họ thường mặc áo chui đầu khoét cổ, thân
ngắn tay cộc. Về kỹ thuật đây có thể là một trong những loại áo giản đơn



nhất (trừ loại áo choàng chỉ là tấm vải). Áo loại này chỉ là hai miếng vải khổ
hẹp gập đôi, khâu sườn và trừ chỗ tiếp giáp phía trên làm cổ. Khi mặc cổ
xòe ra hai vai thoạt tưởng như áo cộc tay ngắn. Áo được trang trí ở vai,
ngực, sườn, gấu, với các màu đỏ, trắng trên nền chàm. Váy ngắn cũng được
cấu tạo tương tự như vậy : theo lối ghép hai miếng vải khổ hẹp gập lại thành
hình ống. Họ mang các đồ trang sức như vòng cổ, vòng tay đồng hồ (mỗi
người có khi mang tới 5,6 cái), khuyên tai bằng gỗ, xương, hay đồng xu,
vòng cổ bằng đồng, sắt cũng như các chuỗi hạt cườm, vỏ sò, mã não.. Nhiều
người còn đội trên đầu vòng tre có kết nút hoặc những vòng dây rừng trắng
(rơnơk) và cắm một số loại lông chim. Một vài vùng có trục cà răng cho nam
nữ đến tuổi trưởng thành khi đó làm tổ chức lễ đâm trâu. Ngoài ra người Cơ
Tu còn có tục xăm mình, xăm mặt.

 
Dân tộc Mường
 
Tên gọi khác
Mol, Mual, Moi, Moi bi, Au tá, Ao tá
 
Nhóm ngôn ngữ

Việt - Mường
 
Dân số

914.600 người.
 
Cư trú

Cư trú ở nhiều tỉnh phía Bắc, nhưng tập trung đông nhất ở Hòa Bình và các
huyện miền núi tỉnh Thanh Hóa.

 
Đặc điểm kinh tế

Đồng bào Mường sống định canh định cư ở miền núi, nơi có nhiều đất sản
xuất, gần đường giao thông, thuận tiện cho việc làm ăn. Người Mường làm
ruộng từ lâu đời. Lúa nước là cây lương thực chủ yếu. Trước đây, đồng bào
trồng lúa nếp nhiều hơn lúa tẻ và gạo nếp là lương thực ăn hàng ngày. Nguồn



kinh tế phụ đáng kể của gia đình người Mường là khai thác lâm thổ sản như
nấm hương, mộc nhĩ, sa nhân, cánh kiến, quế, mật ong, gỗ, tre, nứa, mây,
song... Nghề thủ công tiêu biểu của người Mường là dệt vải, đan lát, ươm tơ.
Nhiều phụ nữ Mường dệt thủ công với kỹ nghệ khá tinh xảo.

 
Tổ chức cộng đồng

Xưa kia, hình thái tổ chức xã hội đặc thù của người Mường là chế độ lang
đạo, các dòng họ lang đạo (Đinh, Quách, Bạch, Hà) chia nhau cai quản các
vùng. Đứng đầu mỗi Mường có các lang cun, dưới lang cun có các lang xóm
hoặc đạo xóm, cai quản một xóm.

 
Hôn nhân gia đình

Tục cưới xin của người Mường gần giống như người Kinh (chạm ngõ, ăn
hỏi, xin cưới và đón dâu) khi trong nhà có người sinh nở, đồng bào rào cầu
thang chính bằng phên nứa. Khi trẻ em lớn khoảng một tuổi mới đặt tên.

 
Tục lệ ma chay

Khi có người chết, tang lễ được tổ chức theo nghi thức nghiêm ngặt.
 
Văn hóa

Đồng bào Mường có nhiều ngày hội quanh năm: Hội xuống đồng (Khung
mùa), hội cầu ma (tháng 4), lễ rửa lá lúa (tháng 7, 8 âm lịch) lễ cơm mới...
Kho tàng văn nghệ dân gian của người Mường khá phong phú, có các thể
loại thơ dài, bài mo, truyện cổ, dân ca, ví đúm, tục ngữ. Người Mường còn
có hát ru em, đồng giao, hát đập hoa, hát đố, hát trẻ con chơi... Cồng là
nhạc cụ đặc sắc của đồng bào Mường, ngoài ra còn nhị, sáo trống, khèn lù.
Người Mường ở Vĩnh Phú còn dùng ống nứa gõ vào những tấm gỗ trên sàn
nhà, tạo thành những âm thanh để thưởng thức gọi là "đâm đuống".

 
Nhà cửa

Nhà người Mường có những đặc điểm riêng :nhà thường ba gian hai chái. Bộ
khung với vì kèo kết cấu đơn giản. Đặc trưng ở cái kèo có pà wặc (cái cựa)
đè lên cây đòn tay cái để đỡ kèo khỏi bị tụt. Nhà có chái nhưng không có vì



kèo chái như nhà người Việt. Chỗ dựa của bộ xương mái là nhờ vào hai cây
pắp cal và một cây léo hè, đầu gác lên thanh giằng hai kèo gần chỏm kèo.
Mặt bằng sinh hoạt có điểm giống nhà người Việt: nhà cũng có qui định có
tính ước lệ: Nếu chia nhà theo chiều ngang: phần nhà dành cho sinh hoạt
của nữ gọi là "bên trong". Phần dành cho sinh hoạt của nam giới gọi là "bên
ngoài". Và, nếu chia nhà theo chiều dọc, nửa nhà phía sau (nơi đặt bàn thờ
tổ tiên) gọi là "bên trên". Còn nửa kia gọi là "bên dưới". Một đặc trưng nữa
là hình thức cấu tạo của bếp: bếp được đặt trong một cái khung gỗ hình chữ
nhật. Bống góc của cái khung này dựng bốn cột làm giá đỡ các dàn (dựa)
bếp. một trong hai cột giáp vách bao giờ cũng buộc một cái chum nhỏ để
đựng mẻ (người Mường rất ưa các món ăn có vị chua). Ghế đặt xung quanh
nhà bếp là ghế dài thấp chân. Trong khuôn viên thường có một miếu thổ
thần, quy mô nhỏ như một cái lều.

 
Trang phục

Có đặc trưng riêng về tạo hình và phong cách thẩm mỹ trên trang phục.
+ Trang phục nam

Nam mặc áo cánh xẻ ngực, cổ tròn, cúc sừng vai, hai túi dưới hoặc thêm túi
trên ngực trái. Đây là loại áo cánh ngắn phủ kín mông. Đầu cắt tóc ngắn
hoặc quấn khăn trắng. Quần lá tọa ống rộng dùng khăn thắt giữa bụng còn
gọi là "khăn quần". Xa có tục để tóc dài búi tóc. Trong lễ hội dùng áo lụa
tím hoặc tơ vàng, khăn màu tím than, ngoài khoác đôi áo chúng đen dài tới
gối, cái cúc nách và sườn phải.

+ Trang phục nữ
Áo mặc thường ngày có tên là áo pắn (áo ngắn). Đây là loại áo cánh ngắn,
xẻ ngực, thân ngắn hơn so với áo cánh người Kinh, ống tay dài, áo màu nâu
hoặc trắng (về sau có thêm các màu khác không phải loại vải cổ truyền).
Bên trong là loại áo báng, cùng với đầu váy nổi lên giữa hai vạt áo ngắn. Đầu
thường đội khăn trắng, xanh với phong cách không cầu kỳ như một số tộc
người khác. Váy là loại váy kín màu đen. Toàn bộ phận được trang trí là đầu
váy và cạp váy, khi mặc mảng hoa văn nổi lên giữa trung tâm cơ thể. Đây là
một phong cách trang trí và thể hiện ít gặp ở các tộc khác trong nhóm ngôn
ngữ và khu vực láng giềng (Trừ nhóm Thái Mai Châu, Hòa Bình do ảnh



hưởng văn hóa Mường mà mặc thường ngày tương tự như họ) Nhóm Mường
Thanh Hóa có loại áo ngắn chui đầu, gấu lợn, khi mặc cho vào trong cạp váy
và cao lên đến ngực. Phần trang trí hoa văn trên cạp váy gồm các bộ phận:
rang trên, rang dới, và cao. Trong dịp lễ, Tết họ mang chiếc áo dài xẻ ngực
thường không cài khoác ngoài bộ trang phục thường nhật vừa mang tính
trang trọng vừa phô được hoa văn cạp váy kín đáo bên trong. Nhóm mặc áo
cánh ngắn xẻ ngực thường mang theo chiếc yếm bên trong. Về cơ bản giống
yếm của phụ nữ Kinh nhưng ngắn hơn.

 
Dân tộc Ê Đê
Tên gọi khác

Rađê, Đê, Kpa, A Dham, Krung, Ktul, Dlie Ruê, Blô, Epan, Mdhur, Bích
Nhóm ngôn ngữ

Malayô - Pôlinêxia
Dân số

195.000 người.
Cư trú

Sống tập trung ở tỉnh Đắc Lắc, nam tỉnh Gia Lai và miền tây hai tỉnh Khánh
Hòa, Phú Yên.

Đặc điểm kinh tế
Người Êđê làm rẫy là chính, riêng nhóm Bích làm ruộng nước theo lối cổ
xưa, dùng trâu dẫm đất thay việc cày, cuốc đất. Ngoài trồng trọt, đồng bào
còn chăn nuôi, săn bắn, hái lượm, đánh cá, đan lát, dệt.

Hôn nhân gia đình
Trong gia đình người Êđê, chủ nhà là phụ nữ, theo chế độ mẫu hệ, con cái
mang họ mẹ, con trai không được hưởng thừa kế. Đàn ông cư trú trong nhà
vợ. Nếu vợ chết và bên nhà vợ không còn ai thay thế thì người chồng phải về
với chị em gái mình. Nếu chết, được đưa về chôn cất bên người thân của gia
đình mẹ đẻ.

Văn hóa
Người Êđê có kho tàng văn học truyền miệng phong phú: thần thoại, cổ tích,
ca dao, tục ngữ, đặc biệt là các Khan (trường ca, sử thi) nổi tiếng với Khan
Đưam San, Khan Đưam Kteh Mlan... Đồng bào yêu ca hát và thích tấu



nhạc. Nhạc cụ có chiêng, cồng, trống, sáo, khèn, đàn. Đây là năm loại nhạc
cụ phổ biến của người Êđê và được nhiều người yêu thích.

Nhà cửa
Nhà người Ê Đê thuộc loại hình nhà sàn dài. Nhà Ê Đê có những đặc

trưng riêng không giống nhà người chăm và các dân tộc khác ở Tây Nguyên.
Nhà dài của gia đình lớn mẫu hệ. Bộ khung kết cấu đơn giản. Cái được coi
là đặc trưng của nhà Ê Đê là: hình thức cửa thang, cột sàn và cách bố trí
trên mặt bằng sinh hoạt. Đặt biệt là ở hai phần. Nửa đằng cửa chính gọi là
Gah là nơi tiếp khách, sinh hoạt chung của cả nhà dài, bếp chủ, ghế khách,
ghế chủ, ghế dài (tới 20cm), chiếng ché... nửa còn lại gọi là Ôk là bếp đặt
chỗ nấu ăn chung và là chỗ ở của các đôi vợ chồng, chia đôi theo chiều dọc,
phần về bên trái được coi là "trên" chia thành nhiều gian nhỏ. Phần về bên
phải là hàng lang để đi lại, về phía cuối là nơi đặt bếp... Mỗi đầu nhà có một
sân sàn. Sân sàn ở phía cửa chính được gọi là sân khách. Muốn vào nhà
phải qua sân sàn. Nhà càng khá giả thì sân khách càng rộng, khang trang.

Trang phục
Có đầy đủ các thành phần, chủng loại trang phục và phong cách thẩm mỹ

khá tiêu biểu cho các dân tộc khu vực Tây Nguyên. Y phục cổ truyền của
người Êđê là màu chàm, có điểm những hoa văn sặc sỡ. Đàn bà mặc áo,
quấn váy. Đàn ông đóng khố, mặc áo. Đồng bào dùng các đồ trang sức bằng
bạc, đồng, hạt cườm. Trước kia, tục cà răng qui định mọi người đều cắt cụt
6 chiếc răng cửa hàm trên, nhưng lớp trẻ ngày nay không cà răng nữa.

+ Trang phục nam
Nam để tóc ngắn quấn khăn màu chàm nhiều vòng trên đầu. Y phục gồm áo
và khố. Áo có hai loại cơ bản: 
  a) Loại áo dài tay, khoét cổ chui đầu, thân dài trùm mông, xẻ tà. Đây là
loại áo khá tiêu biểu cho người Ê Đê qua trang phục nam. Trên nền chàm
của thân và ống tay áo ở ngực, hai bên bả vai, cửa tay, các đường viền cổ,
nơi xẻ tà gấu áo được trang trí và viền vải đỏ, trắng. Đặc biệt là khu giữa
ngực áo có mảng sọc ngang trong bố cục hình chữ nhật tạo vẻ đẹp, khỏe. 
  b) Loại áo dài (quá ngối), khoét cổ, ống tay bình thường không trang trí
như loại áo ngắn trên,... Khố có nhiều loại và được phân biệt ở sự ngắn dài
có trang trí hoa văn như thế nào. Đẹp nhất là các loại ktêh, drai, đrêch,



piêk, còn các loại bong và băl là loại khố thường. Áo thường ngày ít có hoa
văn, bên cạnh các loại áo trên còn có loại áo cộc tay đến khủy, hoặc không
tay. Áo có giá trị nhất là loại áo Ktêh của những người quyền quý có dải hoa
văn "đại bàng dang cánh", ở dọc hai bên nách, gấu áo phía sau lưng có đính
hạt cườm. Nam giới cũng mang hoa tai và vòng cổ.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Ê Đê để tóc dài buộc ra sau gáy. Họ mang áo váy trong trang phục
thường nhật. Áo phụ nữ là loại áo ngắn dài tay, khoét cổ (loại cổ thấp hình
thuyền) mặc kiểu chui đầu. Thân áo dài đến mông khi mặc cho ra ngoài váy.
Trên nền áo màu chàm các bộ phận được trang trí là: cổ áo lan sang hai bên
bả vai xuống giữa cánh tay, cửa tay áo, gấu áo. Đó là các đường viền kết
hợp với các dải hoa văn nhỏ bằng sợi màu đỏ, trắng, vàng. Cái khác của
trang phục áo nữ Ê Đê khác Gia Rai về phong cách trang trí là không có
đường ở giữa thân áo. Cùng với áo là chiếc váy mở (tấm vải rộng làm váy)
quấn quanh thân. Cũng trên nền chàm váy được gia công trang trí các sọc
nằm ngang ở mép trên, mép dưới và giữa thân bằng chỉ các màu tương tự
như áo. Đồ án trang trí tập trung hơn ở mép trên và dưới thân váy. Có thể
đây cũng là phong cách hơi khác Gia Rai. Váy có nhiều loại phân biệt ở các
dải hoa văn gia công nhiều hay ít. Váy loại tốt là myêng đếch, rồi đến myêng
đrai, myêng piêk. Loại bình thường mặc đi làm rẫy là bong. Hiện nay nữ
thanh niên thường mặc váy kín. Đếch là tên gọi mảng hoa văn chính ở gấu
áo. Ngoài ra phụ nữ còn có áo lót cộc tay (ao yêm). Xưa họ để tóc theo kiểu
búi tó và đội nón duôn bai. Họ mang đồ trang sức bằng bạc hoặc đồng.
Vòng tay thường đeo thành bộ kép nghe tiếng va chạm của chúng vào nhau
họ có thể nhận ra người quen, thân.

 
Dân tộc Ngái
 
Tên gọi khác
Ngái Hắc Cá, Lầu Mần, Hẹ, Sín, Đàn, Lê. Tên tự gọi chung là Sán Ngái

(người miền núi).
 
Nhóm ngôn ngữ



Hoa
 
Dân số

1.154 người.
 
Cư trú

Cư trú ở Quảng Ninh, Hà Bắc, Lạng Sơn, Cao Bằng, Bắc Thái, thành phố
Hồ Chí Minh.

 
Đặc điểm kinh tế

Người Ngái sống chủ yếu bằng nghề làm ruộng trồng lúa. Ở vùng hải đảo,
ven biển thì đánh cá là chính. Đồng bào có truyền thống đào kênh, mương,
đắp đập, tạo hồ nước, đắp đê biển, có những nghề thủ công như dệt chiếu,
làm mành trúc, rèn, mộc, nung vôi, làm gạch ngói...

 
Hôn nhân gia đình

Trong gia đình, người chồng quyết định mọi việc lớn, con trai được coi
trọng, con gái không được chia gia tài khi cha mẹ chết và phải về nhà chồng
sau khi cưới. Xưa kia, trai gái Ngái được cha mẹ dựng vợ gả chồng phải trải
qua hai lần cưới: lễ thành hôn và lễ nhập phòng. Để cưới vợ cho con, nhà
trai chủ động chọn tìm đối tượng dạm hỏi. Khi có thai, phụ nữ Ngái kiêng cữ
rất cẩn thận: không ăn ốc, thịt bò, dê, không may vá hay mua quần áo. Sau
khi sinh con 60 ngày đối với con đầu, 40 ngày đối với con thứ, người sản
phụ mới được đến nhà mẹ đẻ của mình.

 
Tục lệ ma chay

Theo phong tục Ngái, người chết được tổ chức đám ma chu đáo. Sau khi
chôn cất được cúng vào dịp 21 ngày, 35 ngày, 42 ngày, 49 ngày, 63 ngày, 70
ngày, 3 năm thì làm lễ đoạn tang.

 
Văn hóa

Người Ngái có lối hát giao duyên nam nữ, gọi là Sường cô, rất phong phú.
Có thể hát đối nhau 5 đến 7 đêm liền vẫn không bị trùng lặp. Tục ngữ có ý



nghĩa răn dạy về kinh nghiệm làm ăn, về cách sống. Nhiều trò chơi được ưa
thích như múa sư tử, múa gậy, chơi rồng rắn.

 
Nhà cửa

Người Ngái thường lập thôn xóm ở sườn đồi, thung lũng hoặc ven biển, trên
đảo. Nhà phổ biến là nhà ba gian hai chái.

 
Trang phục

Trang phục Ngái giống người Hoa (Hán). Ngoài quần áo, đồng bào còn đội
mũ, nón các loại tự làm từ lá, mây tre, đồng thời đội khăn, che ô.

 
Dân tộc Gia Lai
 
Tên gọi khác
Giỏ-rai, Chơ rai, Tơ Buăn, Hơbau, Hdrung, Chor
 
Nhóm ngôn ngữ

Malayô - Pôlinêxia
 
Dân số

240.000 người.
 
Cư trú

Cư trú tập trung ở tỉnh Gia Lai, một bộ phận ở tỉnh Kon Tum và phía Bắc
tỉnh Đắc Lắc.

 
Đặc điểm kinh tế

Người Gia Rai sống chủ yếu bằng nghề trồng trọt nương rẫy, lúa tẻ là cây
lương thực chính. Công cụ canh tác của người Gia Rai giản đơn, chủ yếu là
con dao chặt cây, phát rừng, cái cuốc xới đất và cây gậy chọc lỗ khi tra hạt
giống. Chăn nuôi trâu, bò, lợn, chó, gà phát triển. Xưa kia, người Gia Rai có
đàn ngựa khá đông. Người Gia Rai còn nuôi cả voi. Đàn ông thạo đan lát các
loại gùi, giỏ, đàn bà giỏi dệt khố váy, mền đắp, vải may áo cho gia đình. Săn



bắn, hái lượm, đánh cá là những hoạt động kinh tế phụ khác có ý nghĩa đáng
kể đối với đời sống của họ xưa và nay.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Gia Rai sống thành từng làng (plơi hay bôn). Trong làng ông trưởng
làng cùng các bô lão có uy tín lớn và giữ vai trò điều hành mọi sinh hoạt tập
thể, ai nấy đều nghe và làm theo. Mỗi làng có nhà rông cao vút.

 
Hôn nhân gia đình

Dân tộc Gia Rai theo truyền thống mẫu hệ, phụ nữ tự do lựa chọn người yêu
và chủ động việc hôn nhân. Sau lễ cưới, chàng trai về ở nhà vợ, không được
thừa kế tài sản. Trái lại, con gái lấy chồng lần lượt tách khỏi cha mẹ ra ở
riêng, được phân chia một phần tài sản. Con cái đều theo họ mẹ. Ngoài xã
hội, đàn ông đóng vai trò quan trọng hơn, nhưng trong nhà phụ nữ có ưu thế
hơn. Ngày xa, có tục những người cùng dòng họ (theo phía mẹ), khi chết
chôn chung một hố, nay tục này đã giảm.

 
Văn hóa

Nói đến dân tộc Gia Rai phải kể đến những trường ca, truyện cổ nổi tiếng
như "Đăm Di đi săn", "Xinh Nhã"... Dân tộc Gia Rai cũng độc đáo trong
nghệ thuật chơi chiêng, cồng, cạnh đó là đàn T-rưng, đàn Tơ-nưng, đàm
Krông-pút. Những nhạc cụ truyền thống này gắn liền với đời sống tinh thần
của đồng bào. Người Gia Rai hầu như hát múa từ tuổi nhi đồng cho đến khi
già yếu, không còn đủ sức nữa, mới chịu đứng ngoài những cuộc nhảy múa
nhân dịp lễ hội tổ chức trong làng hay trong gia đình.

 
Nhà cửa

Có nơi ở nhà dài, có nơi làm nhà nhỏ, nhưng đều chung tập quán ở nhà sàn,
đều theo truyền thống mở cửa chính nhìn về hướng Bắc.

 
Trang phục

Có nét riêng trong phong cách tạo hình và trang trí. Mặc dù hoa văn trang trí
cụ thể các nhóm khác nhau nhưng có thông số chung của tộc người.



+ Trang phục nam
Thường nhật, nam đội khăn, theo lối quấn nhiều vòng trên đầu rồi buông
sang một bên tai, hoặc quấn gọn ghẽ như khăn xếp của người Kinh. Khăn
màu chàm. Nhìn chung nam giới Gia Rai đóng khố. Khố này thường ngắn
hơn khố ngày hội, là loại vải trắng có kẻ sọc. 
Ngày lễ họ mang khố màu chàm (dài 410 cm x 29 cm), khố loại này được
trang trí hoa văn màu trắng, đỏ thành các đường viền ở mép khố, đặc biệt
hai đầu với các tua trên nền chàm. Có nhóm ở trần, có nhóm mang áo (loại
cộc tay và loại dài tay màu chàm, khoét cổ chui đầu). Loại ngắn tay thường
có đường viền chỉ màu trắng bên sườn. Loại dài tay giống phong cách áo dài
nam Ê-đê hay Mnông.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ để tóc dài búi sau gáy hoặc quấn gọn trên đỉnh đầu. Áo là loại áo
ngắn, chui đầu, phổ biến là kiểu chui đầu cổ "hình thuyền", riêng nhóm Gia
Rai Mthur lại có kiểu cổ thấp hình chữ V và các loại cổ phổ biến. Trên nền
chàm áo được trang trí các sọc hoa văn theo bố cục ngang thân áo ở cổ, vai,
ống tay, giữa ngực, gấu áo và hai cổ tay áo. Đó là các sọc màu đỏ xen trắng
và vàng trên nền chàm hoặc màu xanh nhạt diệp và màu chàm. Váy là loại
váy hở quấn vào thân (kích thước trên dưới 140 cm x 100 cm). Phong cách
trang trí trên váy cũng thiên về lối bố cục ngang với các đường sọc màu (như
áo là chính). Có nhóm ở Plây-cu với nguyên tắc trên nhưng được mở rộng
thành các mảng hoa văn ở giữa thân váy, nửa thân dưới áo và hai ống tay.
Trang sức có vòng cổ, vòng tay.

 
Dân tộc Nùng
 
Tên gọi khác

Xuồng, Giang, Nùng An, Nùng Lòi, Phần Sình, Nùng Cháo, Nùng Inh, Quý
Rịn, Nùng Dín, Khen Lài

 
Nhóm ngôn ngữ
Tày - Thái
 



Dân số
706.000 người.

 
Cư trú

Sống tập trung ở các tỉnh Lạng Sơn, Cao Bằng, Bắc Thái, Hà Bắc, Tuyên
Quang.

 
Đặc điểm kinh tế

Nguồn sống chính của người Nùng là cây lúa và cây ngô. Họ kết hợp làm
ruộng nước ở các vùng khe dọc với trồng lúa cạn trên các sườn đồi. Đồng
bào Nùng còn trồng nhiều cây công nghiệp, cây ăn quả lâu năm như quýt,
hồng... Hồi là cây quí nhất của đồng bào, hàng năm mang lại nguồn lợi đáng
kể. Các ngành nghề thủ công đã phát triển, phổ biến nhất là nghề dệt, tiếp
đến là nghề mộc, đan lát và nghề rèn, nghề gốm.

 
Tổ chức cộng đồng

Đồng bào Nùng sống thành từng bản trên các sườn đồi. Thông được trước
bản là ruộng nước sau bản là nương và vườn cây ăn quả.

 
Văn hóa

Người Nùng thích ăn các món xào mỡ lợn. Món ăn độc đáo và được coi
trọng là sang trọng của đồng bào là "Khau nhục". Tục mời nhau uống rượu
chéo chén có lịch sử từ lâu đời, nay đã thành tập quán của đồng bào. Đồng
bào Nùng có một kho tàng văn hóa dân gian phong phú và có nhiều làn điệu
dân ca đậm đà màu sắc dân tộc. Tiếng Sli giao duyên của thanh niên Nùng
Lạng Sơn hòa quyện vào âm thanh tự nhiên của núi rừng gây ấn tượng sâu
sắc cho những ai đã một lần lên xứ Lạng. Then là làn điệu dân ca tổng hợp
có lời, có nhạc, có kiểu trang trí, có hình thức biểu diễn đã làm rạo rực tâm
hồn bao chàng trai Nùng khi ở xa quê hương. Lễ hội nổi tiếng thu hút được
nhiều người, nhiều lứa tuổi khác nhau là hội "Lùng tùng" (còn có nghĩa là hội
xuống đồng) được tổ chức vào tháng giêng hàng năm.

 
Nhà cửa



Nhà Tày - Nùng có những đặc trưng riêng không giống các cư dân khác
trong cùng nhóm ngôn ngữ Tày - Thái. Bộ khung nhà Tày - Nùng cũng
được hình thành trên cơ sở các kiểu vì kèo. Có nhiều kiểu vì kèo khác nhau,
nhưng chủ yếu là bắt nguồn từ kiểu vì kèo - ba cột. Để mở rộng lòng nhà
người ta thêm một hoặc hai cột vào hai bếp vì kèo ba cột để trở thành vì kèo
năm hoặc bảy cột. Song không có vì kèo nào vợt quá được bảy cột. Bộ
khung nhà chúng ta dễ nhận ra hai đặc trưng: 
- Ô vì kèo, đứng trên lưng xà, kẹp giữa hai cột có một trụ ngắn hình "quả bí"
(hay quả da: nghé qua), đầu đấu vào thân kèo. 
- Để liên kết các cột trong một vì kèo hay giữa các vì kèo với nhau, người ta
không dùng các đoạn xà ngắn mà dùng một thanh gỗ dài xuyên qua thân các
cột. 
Mặt bằng sinh hoạt của nhà Tày - Nùng trên cơ bản là giống nhau: mặt sàn
chia làm hai phần: một dành cho sinh hoạt của nữ, một dành cho sinh hoạt
của nam. Các phòng và nơi ngủ của mọi thành viên trong nhà đều giáp vách
tiền và hậu. 
Nói đến nhà Tày - Nùng có lẽ không nên bỏ qua một loại hình nhà khá đặc
biệt, đó là "nhà phòng thủ". Được là có sự kết hợp giữa nhà đất và nhà sàn
(đúng hơn là nhà tầng). Tường xây gạch hoặc trình rất dày (40-60cm) để
chống đạn. Trên tường còn được đục nhiều lỗ châu mai. Có nhà còn có lô
cốt chiến đấu. Loại nhà này chỉ có ở Lạng Sơn gần biên giới phía bắc để
phòng chống trộm cướp.

 
Trang phục

Đặc điểm trang phục: ít có biểu hiện đặc sắc về phong cách tạo hình (áo
nam giống nhiều dân tộc khác, áo nữ là loại năm thân màu chàm, quần chân
què ít trang trí). Điểm khác nhau giữa các nhóm, một trong những biểu hiện
là cách đội khăn và các loại khăn trang trí khác nhau đôi chút.

 
Dân tộc Giáy
 
Tên gọi khác
Nhắng, Dẳng, Pâu Thìn, Pu Nà, Cùi Chu, Xạ



 
Nhóm ngôn ngữ

Tày - Thái
 
Dân số

38.000 người.
 
Cư trú

Cư trú ở Lào Cai, Hà Giang, Lai Châu và Cao Bằng
 
Đặc điểm kinh tế

Người Giáy làm ruộng nước là chính, rẫy chỉ là nguồn thu nhập thêm và
thường cũng là chỗ chăn nuôi lợn, gà. Đồng bào nuôi nhiều trâu, ngựa, lợn,
gà, vịt, có truyền thống dùng ngựa để cưỡi, thồ, dùng trâu kéo cày, kéo gỗ.

 
Hôn nhân gia đình

Theo phong tục Giáy, trong các gia đình vị thế nổi bật là người chồng, người
cha. Con cái lấy họ theo cha. Nhà trai chủ động việc cưới xin, sau lễ cưới,
cô dâu về ở cùng gia đình nhà chồng, tuy vậy việc ở rể cũng là phổ biến.
Trước kia người Giáy có tục "kéo vợ". Đó là trường hợp cô gái và gia đình
cô ta đồng ý nhưng nhà trai không đủ tiền của để cưới hỏi đường hoàng,
chàng trai phải tổ chức "kéo vợ". Phụ nữ Giáy khi mang thai phải kiêng cữ
và cúng cầu mong sinh nở yên lành. Dịp đứa bé đầy tháng, có lễ trình báo
với tổ tiên và cầu xin tổ tiên phù hộ. Tên, ngày tháng năm sinh của mỗi
người được thầy cúng ghi vào miếng vải đỏ, sẽ dùng để so tuổi khi tính
chuyện cưới xin và chọn giờ trong việc đám ma của chính người đó.

 
Văn hóa

Người Giáy vốn có truyện cổ, thơ ca, tục ngữ, câu đố, đồng dao v.v... Có
nhiều truyện giải thích hiện tượng tự nhiên, có nhiều truyện thơ dài, có
truyện kết hợp lời kể với lời hát. Dân ca phong phú, gồm nhiều loại, mỗi loại
có nhiều bài, điệu khác nhau, đặc biệt các hình thức hát giao duyên nam nữ
là sinh hoạt sôi nổi và hấp dẫn.



 
Nhà cửa

Nhóm Giáy vùng Hà Giang, Cao Bằng ở nhà sàn. Nhóm Giáy vùng Lào Cai,
Lai Châu ở nhà đất. Nhưng qua tài liệu văn học dân gian thì người Giáy vốn
ở nhà sàn. Hiện nay đồng bào ở nhà đất vẫn còn dựng một sàn trước cửa để
sử dụng. Nhà sàn hay nhà đất, gian giữa đều là nơi trang nghiêm: đặt bàn thờ
tổ tiên, tiếp khách. Buồng các cặp vợ chồng trong gia đình quay ở các gian
bên. Phụ nữ không nằm gian giữa. Bếp thường đặt ở gian bên; nay có nhiều
nơi đã làm nhà để đun nấu riêng.

 
Trang phục

Trang phục Giáy được chọn chủ yếu là ở trang phục nữ với loại áo ngắn xẻ
nách viền cổ trang trí đậm nét. Một số tộc người ở nước ta (phía bắc) có
mặc loại áo xẻ nách (thường là áo dài), số áo ngắn loại này không nhiều như
Nùng... Tuy nhiên đây là loại áo với kỹ thuật "xẻ nách" và phong cách trang
trí ở đường viền cổ, tuy không cầu kỳ nhưng là một sắc thái riêng cho loại áo
này về kỹ thuật và mỹ thuật.

+ Trang phục nam
Nam mặc áo cánh xẻ ngực, cổ tròn, đứng, cài cúc vải. Áo thường có ba túi,
hai túi dưới, một túi trên bên phải. Thân áo hơi ngắn, màu chàm. Nam mặc
quần ống đứng (rộng 35 - 40 cm), cạp to bản, không dùng dây cút mà chỉ
vận vào người. Trước đây nam giới thường quấn khăn trên đầu. Có nhóm
nam cũng mặc áo xẻ nách.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Giáy phổ biến mặc loại áo ngắn xẻ nách. Đây là loại áo ngắn trùm
kín mông, xẻ nách phải, ống tay rộng. Cổ áo đường viền xẻ nách từ vai trái
sang phải được viền và trang trí vải khác màu (thường là tương phản với nền
áo) cũng như ở hai vai, giữa cánh tay và cửa tay. Cũng có loại áo như trên
nhưng lại để chàm hoặc trắng nguyên không trang trí. Áo mặc trong là loại
áo cánh ngắn cộc tay, xẻ ngực, cổ tròn thấp và có hai túi dưới. Áo xẻ nách
cài cúc vải được tết cẩn thận với nhiều loại đẹp mắt. Phụ nữ Giáy thường đội
khăn quấn thành nhiều kiểu khác nhau, cổ đeo vòng bạc. Nhóm Giáy Lao
Cai, Lai Châu mặc quần chàm ngắn đến mắt cá chân, ống rộng. Tóc vấn



theo kiểu vành khăn và thường đeo túi vải thêu hoa văn phổ biến ở đáy túi là
hình răng chó. Phổ biến đi loại giày vải thêu hoa văn nhiều loại.

 
Dân tộc Ơ Đu
 
Tên gọi khác
Tày Hạt
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

94 người.
 
Cư trú

Tập trung ở hai bản Kim Hòa, Xốp Pột (xã Kim Đa) và một số cư trú lẻ tẻ ở
các bản các xã kế cận, thuộc huyện Tương Dương tỉnh Nghệ An.

 
Đặc điểm kinh tế

Người Ơ Đu sinh sống bằng nương rẫy, lúa là nguồn lương thực chính, ngô,
sắn, kê là lương thực phụ. Hái lượm và săn bắn vẫn quan trọng trong đời
sống kinh tế của họ. Đồng bào nuôi bò với số lượng không đáng kể nhằm lấy
sức kéo. Gà, lợn nuôi thường để sử dụng vào mục đích nghi lễ, cúng bái và
cải thiện bữa ăn, nhất là dịp có khách. Nghề phụ gia đình hầu như chỉ có
đan lát đồ gia dụng, gần đây đã có một số gia đình có khung dệt vải. Xưa kia
người Ơ Đu không có tên họ, nay lấy tên họ giống của người Lào hoặc Thái.

 
Hôn nhân gia đình

Người Ơ Đu sống trong gia đình nhỏ, trong hôn nhân có tục ở rể, sau một
thời gian chàng rể mới đưa vợ, con về nhà mình.

 
Văn hóa

Hiện nay đồng bào Ơ Đu chỉ còn giữ được ý thức tự giác về tộc người, còn



ngôn ngữ thì hầu như đã mất (chỉ còn một vài người biết tiếng mẹ đẻ). Đồng
bào sử dụng thông thạo tiếng Thái và tiếng Khơ Mú. Bản sắc văn hóa của
người Ơ Đu mờ nhạt vì chịu ảnh hưởng của người Thái và người Khơ Mú.
Trong lần tổng điều tra dân số toàn quốc năm 89, nhiều người Ơ Đu tự khai
là người Thái hay người Khơ Mú. Đồng bào có lịch tính năm riêng, tiếng sáo
đầu xuân cũng là thời điểm bắt đầu năm mới.

 

Nhà cửa
Họ còn bảo lưu một số nét văn hóa... như kiểu nhà đầu quay vào núi hay đồi
được gọi là dinh luông tặng mà khi dựng cột phải theo một thứ tự nhất định.

 
Trang phục

Không có cá tính tộc người mà chịu ảnh hưởng khá mạnh mẽ của cư dân
Việt - Mường và Thái.

 
Dân tộc Thái
Tên dân tộc: Thái (Tày, Táy Ðăm, Táy Khào, Tày Mười, Tày Thanh,

Hàng Tổng, Pu Thay, Thờ Ðà Bắc).
Dân số: 1.328.725 người (năm 1999).
Ðịa bàn cư trú: Điện Biên, Lai Châu, Sơn La, Hoà Bình, Nghệ An.

Đi chợ
 
Phong tục tập quán:
Thờ cúng tổ tiên, cúng trời đất, cúng bản mường. Nhiều nghi lễ cầu mùa.



Trong hôn nhân có tục ở rể khi có con gái gả chồng. Ðám ma là lễ tiễn
người chết về "mường trời". Người Thái ở nhà sàn. Người Thái Ðen làm nhà
có hình mai rùa, trang trí theo phong tục xưa.
  Ngôn ngữ:
  Thuộc hệ ngôn ngữ Tày - Thái.
  Văn hoá:
    

          Có vốn văn học cổ truyền quý báu: thần thoại cổ tích, truyền thuyết,
truyện thơ, ca dao... thích ca hát, ngâm thơ, hát theo lời thơ, đệm đàn và
múa (gọi là khắp). Có nhiều điệu múa: xoè Thái, múa sạp. Hạn khuống, ném
còn là đặc trưng văn hoá của người Thái.
  

Một góc nhà của người Thái
  

Trang phục:
  Nữ mặc áo, váy, khăn theo lối cổ truyền dân tộc.
  Kinh tế:Làm ruộng, cấy lúa, làm nương, trồng hoa mùa và nhiều cây
khác. Chăn nuôi gia súc, gia cầm, đan lát, dệt vải. Dệt thổ cẩm là sản phẩm
độc đáo. 



 
Dân tộc Tà Ôi

 Tên dân tộc: Tà Ôi (Tôi Ôi, Pa Cô, Ba Hi, Pa Hi).
  Dân số: 34.960 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Huyện A Lưới (tỉnh Thừa Thiên-Huế), huyện Hương Hoá
(tỉnh Quảng Trị).
  

Già làng người Tà Ôi
   
  Phong tục tập quán:
  Ở nhà sàn dài, có nhà công cộng (kiểu nhà rông) dựng ở giữa làng dùng
để hội họp, lễ hội. Tin vào đa thần và có nhiều lễ hội cúng Giàng (thần).
  Hôn nhân tự do. Con theo họ cha, con trai được hưởng gia tài. Trưởng họ
đóng vai trò quan trọng.
Khi chết được vài năm thì cải táng mộ, mộ lúc này được được xây đẹp, công



phu, dựng tượng quanh bờ rào mồ.
  Ngôn ngữ:
  Thuộc nhóm ngôn ngữ Môn - Khmer.
  Văn hoá:
  Nhạc cụ có chiêng, cồng, đàn, sáo, kèn, trống, khèn. Có các làn điệu dân
ca: Ka lơi, Ba boih, rơin, cha chấp,... và nhiều tục ngữ, ca dao, câu đố,
truyện cổ.
  Trang phục:
  Nữ có áo váy, có nơi dùng loại váy dài kéo lên che ngực thay áo, nam giới
đóng khố, ở trần. Ðồ trang sức bằng đồng, bạc, hạt cườm.
  Kinh tế:
  Làm rẫy, một số nơi làm ruộng nước, có vườn cây ăn quả, đào ao thả cá.
  

 
Dân tộc Thổ

 Tên dân tộc: Thổ (Kẹo, Mọn, Cuối, Họ, Tày Poọng, Ðan Lai, Ly Hà).
 

Người Thổ ở Nghệ An



Nghề truyền thống của người Thổ
 Dân số: 68.394 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: phía tây tỉnh Nghệ An.
  Phong tục tập quán:
  Xưa ở nhà sàn, nay hầu hết là nhà trệt. Sống đoàn kết và gắn bó với
nhau. Có tục "ngủ mái": Nam nữ thanh niên được nằm tâm tình với nhau,
nhất là vào dịp tết, lễ hội (nhưng phải sử sự đứng đắn bởi dư luận và luật tục
rất nghiêm minh). Từ đó mà chọn bạn trăm năm. Muốn cưới vợ cho con,
nhà trai khá tốn kém về lễ vật, chàng trai phải năng đến làm việc cho nhà vợ
tương lai. Thờ "thần", "ma" và những vị có công khai khẩn đất đai, lập làng
hay đánh giặc. Các gia đình đều thờ cúng tổ tiên. Hàng năm, có lễ xuống
đồng và lễ ăn cơm mới.
  Ngôn ngữ:
  Ngôn ngữ thuộc nhóm Việt - Mường.
  Văn hoá:
  Xưa có nhiều ca dao, tục ngữ, câu đố, truyện cổ, các điệu ca hát, đồng
dao. Vốn văn nghệ dân gian đến nay đã bị thất truyền, mất mát nhiều.
  Trang phục:
  Giống như người Kinh nông thôn nửa thế kỷ về trước, có nơi nữ mặc váy
mua của người Thái, đội khăn vuông trắng. Khăn tang là khăn trắng dài.
  Kinh tế:Làm rẫy, trồng lúa và gai. Sử dụng cày, bừa để lấp đất sau khi
gieo. Cây gai là nguyên liệu quan trọng trong đời sống, kinh tế. Rừng đóng
vai trò lớn trong đời sống. 
 

Dân tộc Tày
 Tên dân tộc: Tày (Thổ, Ngạn, Phén, Thu Lao, Pa Dí).
  Dân số: 1.477.514 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Cao Bằng, Lạng Sơn, Bắc Kạn, Thái Nguyên, Quảng



Ninh, Bắc Ninh, Bắc Giang. 
   
  Phong tục tập quán:
  Thờ cúng tổ tiên. Nơi thờ tổ tiên chiếm vị trí tôn nghiêm nhất trong nhà.
Chiếc giường trước bàn thờ để không, khách lạ không được ngồi, nằm trên
đó. Người mới sinh không được đến chỗ thờ tổ tiên.Trong gia đình thường
quý con trai hơn và có quy định rõ ràng giữa các thành viên. Bản thường ở
chân núi hay ven suối. Tên bản gọi theo tên đồi núi, đồng ruộng, khúc sông.
Mỗi bản có từ 15 đến 20 nóc nhà.
  Ngôn ngữ:
  Thuộc hệ ngôn ngữ Tày - Thái.
   
  Văn hóa:
  Có một nền văn nghệ cổ truyền phong phú, đủ các thể loại thơ, ca, múa
nhạc... phổ biến nhất là hát lượn, hát đám cưới, ru con. Người Tày mến
khách, cởi mở, rất trọng những người cùng tuổi.
Trang phục:
  Mặc quần áo vải bông nhuộm chàm, áo nữ dài đến bắp chân, ống tay
hẹp, xẻ nách ở bên phải, cài 5 khuy.
  Kinh tế:Nông nghiệp cổ truyền phát triển với đủ loại cây trồng như lúa,
ngô, khoai. 
 

Dân tộc Gié - Triêng
 
Tên gọi khác
Đgiéh, Ta Reh, Giảng Rây, Pin, Triêng, Treng, Ta Liêng, Ve, La-Ve,

Bnoong, Ca Tang



 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

27.000 người.
 
Cư trú

Cư trú ở tỉnh Kon Tum và miền núi tỉnh Quảng Nam - Đà Nẵng
 
Đặc điểm kinh tế

Người Gié Triêng sống chủ yếu bằng nghề làm rẫy, ngoài ra còn săn bắn,
đánh cá, hái lượm các loại rau rừng, hoa quả, nấm... làm thức ăn hàng ngày.
Đồng bào chăn nuôi trâu bò, lợn, gà chủ yếu dùng vào lễ hiến sinh.

 
Hôn nhân gia đình

Mỗi người Gié Triêng (trừ nhóm Bnoong) đều có họ kèm theo tên, nhưng họ
của đàn ông khác với họ của đàn bà. Mỗi họ đều có kiêng kỵ và một truyện
cổ giải thích về tên họ và điều kiêng kỵ đó. Xưa kia, con trai theo họ bố, con
gái theo họ mẹ. Theo tục lệ cũ, trẻ em trai khoảng 10 tuổi bắt đầu ngủ đêm
tại nhà rông, khoảng 3-15 tuổi thì cà răng và sau đó vài ba năm sẽ lấy vợ.
Con gái chủ động trong việc hôn nhân của mình và sự lựa chọn của con cái
được cha mẹ tôn trọng. Trước khi nên vợ, nên chồng, các chàng trai phải
biết đan lát, biết tấu chiêng cồng, các cô gái phải thạo đan chiếu, dệt vải (ở
những vùng có nghề dệt). Cô gái phải chuẩn bị đủ 100 bó củi đẹp để nộp
cho nhà trai trong lễ cưới. Đôi vợ chồng mới cưới thường ở nhà cùng cha mẹ
vợ khoảng 3-4 năm rồi chuyển sang ở nhà bố mẹ chồng 3-4 năm, cứ luân
phiên như thế cho đến khi cha mẹ một bên qua đời mới định cư một chỗ.

 
Tục lệ ma chay

Người chết được chôn trong quan tài độc mộc, có đẽo tượng đầu trâu, huyệt
đào rất nông, đám tang chỉ có vài người nhà và sau một thời gian thì làm lễ
bỏ mả để đoạn tang.



 
Nhà cửa

Người Gié Triêng ở nhà sàn dài, nhiều nơi làm mái đầu hồi uốn khum hình
mu rùa. Thường thì các nhà trong làng được xếp thành hình tròn xung
quanh nhà rông. Khác với nhà rông của một số tộc, nhà sàn Giẻ Triêng được
chia làm hai nửa bởi hành lang chạy dọc: một nửa của nam giới, một nửa
của nữ giới. Nhà người Gié Trieng ở Kontum hiện nay là nhà sàn ngắn và vài
hộ gia đình cùng chung sống với nhau. Những nhà này cũng có những đặc
trưng đáng quan tâm: nhà sàn mái hình mai rùa, hai đầu đốc được trang trí
bằng hai sừng trâu. Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt hãy còn hình thức
như: giữa là một hành lang dùng làm lối đi, hai bên là nơi dành cho các hộ
gia đình.

 
Trang phục
Có cá tính riêng trong tạo hình và cách ăn vận.
+ Trang phục nam

Nam giới để tóc ngắn hoặc đội khăn chàm theo lối chữ nhất trên đầu. Thân
ở trần hoặc tấm "áo" khoác ngoài chéo qua vai, màu chàm có các sọc trang
trí. Họ mang khố khổ hẹp, dài không có tua, thân và các mép khố được viền
và trang trí hoa văn ở hai đầu trên nền chàm. Nam cũng đeo vòng cổ, vòng
ngoài khố mang chuỗi hạt vòng. Trong các dịp tết lễ, họ mang thêm tấm
choàng rộng màu chàm có các sọc mầu trang trí phủ kín thân.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Gié Triêng để tóc dài quấn sau gáy. Họ không mang áo mà mang loại
váy dài cao sát nách. Đây là loại váy ống tương đối dài rộng. Đầu váy giữa
thân và gấu váy được trang trí các sọc hoa văn màu đỏ trên nền chàm. Lối
mặc có tính chất vừa váy, vừa áo này là một đặc điểm rất khác biệt của phụ
nữ Gié Triêng, ít gặp ở các dân tộc khác từ Bắc vào Nam, rất cổ truyền và
cũng không kém phần hiện đại. Đây cũng là một lý do trang phục Gié Triêng
được chọn vào "Làng văn hóa các dân tộc". Lối mặc váy đặc biệt là quấn
mép ra trước giữa thân, đầu váy còn thừa (váy loại này thường dài - cao gấp
rưỡi váy bình thường), lộn ngược ra phía trước hoặc quấn thành nhiều nếp
gấp ra xung quanh trông như một chiếc áo ngắn. Phụ nữ còn mang vòng tay



vòng cổ. 
Trang phục Gié Triêng là ngôn ngữ riêng cùng với một số dân tộc khu vực
Trường Sơn - Tây Nguyên là cứ liệu quan trọng trong việc nghiên cứu lịch
sử trang phục ở nước ta.

 
Dân tộc Pà Thẻn
 
Tên gọi khác
Pá Hng, Tống
 
Nhóm ngôn ngữ

Mèo - Dao
 
Dân số

3.700 người.
 
Cư trú

Tập trung ở một số xã của tỉnh Hà Giang và tỉnh Tuyên Quang.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Pà Thẻn sống chủ yếu bằng nghề làm nương rẫy. Lúa, ngô là cây
lương thực chính.

 
Tổ chức cộng đồng

Các bản của người Pà Thẻn thường tập trung ven suối, thung Lũng hoặc
triền núi thấp. Có làng đông tới 30-40 nóc nhà.

 
Hôn nhân gia đình

Dân tộc Pà Thẻn có nhiều dòng họ. Những người cùng họ coi nhau như
những người thân thích có chung một tổ tiên, không được lấy nhau. Người
Pà Thẻn có tục ở rể tạm thời, nếu gia đình không có con trai mới lấy rể về ở
hẳn. Người ở rể phải thờ ma họ vợ, con cái một nửa theo họ bố, một nửa
theo họ mẹ.



 
Văn hóa

Sinh hoạt văn hóa dân gian của dân tộc Pà Thẻn khá phong phú, thể hiện
qua tàng truyện cổ tích, các làn điệu dân ca, hát ru, các điệu nhảy múa, các
loại nhạc cụ (khèn bè, đàn tầy nhậy, sáo trúc...).

 
Nhà cửa

Nhà ở của người Pà Thẻn có 3 loại: nhà sàn, nhà nền, nhà đất và nhà nữa
sàn nữa đất.

 
Trang phục
Có đặc điểm tộc người đậm nét khác phong cách các dân tộc cùng nhóm

ngôn ngữ hay khu vực. 
Cái độc đáo của trang phục Pà thẻn là ở trang phục nữ, được biểu hiện ở lối
tạo dáng áo dài, cách dùng màu và lối mặc, tạo nên một phong cách riêng.

+ Trang phục nam
Nam thường mặc áo quần màu chàm. Đó là loại áo cánh ngắn xẻ ngực,
quần lá tọa, giống phong cách trang phục các dân tộc Tày,...

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Pà thẻn đội khăn màu chàm quấn thành nhiều vòng trên đầu. Đó là
lối đội khăn chữ nhất quấn thành mái xòe rộng như mũ, hoặc lối đội khăn
hình chữ nhân giản đơn hơn cũng tạo thành mái nhơ ra hai bên mang tai. Áo
có hai loại cơ bản là áo ngắn và áo dài. Áo ngắn xẻ ngực, cổ thấp, màu
chàm, cổ làm liền với hai vạt trước. Áo này thường mặc với váy rộng nhiều
nếp gấp, màu chàm. Áo dài là loại xẻ ngực, có thể gọi là áo lửng, cổ thấp
liền hai vạt trước, khi mặc vạt phải đè chéo lên vạt trái, phía dưới của vạt
phải nhọn xuống tạo thành vạt chính của thân trước. Ống tay và toàn bộ thân
áo được trang trí với lối dùng màu nóng sặc sỡ. Áo này mặc với váy hở dệt
thêu hoa văn đa dạng (hình thập ngoặc, hình quả trám...). Giữa eo thân áo
được thắt dây lưng là loại được dệt thêu hoa văn. Phụ nữ ưa mang nhiều đồ
trang sức vòng cổ, vòng tay, ... Cùng với áo và váy, phụ nữ có “ưa thứ” (vừa
giống cái yếm vừa giống tạp dề). Nó được mang như mang tạp dề nhưng
không có công dụng như tạp dề. Màu sắc chủ yếu trên phụ nữ là đỏ, đen,



trắng. Hoa văn chủ yếu được tạo ra bằng dệt.
 
Dân tộc H'Mông

 Tên gọi khác
Mông Đơ (Mông Trắng), Mông Lềnh (Mông Hoa), Mông Sí (Mông Đỏ),
Mông Đú (Mông Đen), Mông Súa (Mông Mán).
   
  Nhóm ngôn ngữ
Mèo - Dao
   
  Dân số
558.000 người.
   
  Cư trú
Cư trú tập trung ở miền núi vùng cao thuộc các tỉnh Hà Giang, Tuyên
Quang, Lào Cai, Yên Bái, Lai Châu, Sơn La, Cao Bằng, Nghệ An
   
  Đặc điểm kinh tế
Nguồn sống chính của đồng bào Mông là làm nương rẫy du canh, trồng ngô,
trồng lúa ở một vài nơi có nương ruộng bậc thang. Cây lương thực chính là
ngô và lúa nương, lúa mạch. Ngoài ra còn trồng lanh để lấy sợi dệt vải và
trồng cây dược liệu. Chăn nuôi của gia đình người Mông có trâu, bò, ngựa,
chó, gà. Xưa kia người Mông quan niệm: Chăn nuôi là việc của phụ nữ,
kiếm thịt trong rừng là việc của đàn ông.
   
  Tổ chức cộng đồng
Đồng bào Mông cho rằng những người cùng dòng họ là anh em cùng tổ tiên,
có thể đẻ và chết trong nhà nhau, phải luôn luôn giúp đỡ nhau trong cuộc
sống, cưu mang nhau trong nguy nan. Mỗi dòng họ cư trú quây quần thành
một cụm, có một trưởng họ đảm nhiệm công việc chung.
  



 
Hôn nhân gia đình

Hôn nhân của người Mông theo tập quán tự do kén chọn bạn đời. Những
người cùng dòng họ không lấy nhau. Người Mông có tục "háy pù", tức là
trong trường hợp trai gái yêu nhau, cha mẹ thuận tình nhưng kinh tế khó
khăn, trai gái hò hẹn nhau tại một địa điểm. Từ địa điểm đó bạn trai dắt tay
bạn gái về làm vợ. Vợ chồng người Mông rất ít bỏ nhau, họ sống với nhau
hòa thuận, cùng làm ăn, cùng lên nương, xuống chợ và đi hội hè...

 
Văn hóa

Tết cổ truyền của người Mông tổ chức vào tháng 12 dương lịch. Trong 3
ngày tết, họ không ăn rau xanh. Nam nữ thanh niên vui xuân thường thổi
khèn gọi bạn. 
Nhạc cụ của người Mông có nhiều loại khèn và đàn môi. Sau một ngày lao
động mệt mỏi, thanh niên dùng khèn, đàn môi gọi bạn tình, ca ngợi vẻ đẹp
của cuộc sống, của quê hương, đất nước.

 
Nhà cửa

Nhà có những đặc trưng riêng. Nhà thường ba gian không có chái. Bộ khung
bằng gỗ, vì kéo kết cầu đơn giản, chủ yếu là ba cột có một xà ngang kép
hoặc hai xà ngang, một trên một dưới. Về tổ chức mặt bằng sinh hoạt sinh
hoạt: khá thống nhất giữa mọi nhà. Nhà ba gian: gian chính giữa giáp vách
hậu bao giờ cũng là nơi đặt bàn thờ tổ tiên. Gian này còn là nơi dành cho ăn
uống hằng ngày. Một gian đầu hồi dành cho sinh hoạt của các thành viên
nam và khách nam. Ở đây thường có bếp phụ. Còn gian đầu hồi bên kia
dành cho sinh hoạt của nữ, đồng thời cũng là nơi đặt bếp chính. Bếp của
người Mèo thuộc loại bếp kín - bếp lò - một sản phẩm của phương Bắc.
Chuồng gia súc đặt trước mặt nhà. Riêng nhà người Mèo ở Thuận Châu và
Mộc Châu, Sơn La lại có đặc trưng riêng. Vẫn là nhà đất nhưng làm theo
hình thức nóc của người Thái Đen. Nóc hình mai rùa nhưng không có khau
cút. Bộ khung nhà, có người cũng làm theo kiểu Thái. Duy có cách bố trí
trong nhà còn giữ lại hình thức cổ truyền của người Mèo.



 
Trang phục

Quần áo của người Mông chủ yếu may bằng vải lanh tự dệt. Đậm đà tính
cách tộc người trong tạo hình và trang trí với kỹ thuật đa dạng.Trang phục
nam H'mông độc đáo khác nhiều tộc người trong khu vực; trang phục nữ
khó lẫn lộn với các tộc khác bởi phong cách tạo dáng và trang trí công phu,
kết hợp kỹ thuật nhuộm, vẽ sáp ong, thêu, ghéo, dệt hoa văn với kiểu váy
rộng và đẹp.

+ Trang phục nam
Nam thường mặc áo cánh ngắn ngang hoặc dưới thắt lưng, thân hẹp, ống tay
hơi rộng. Áo nam có hai loại: năm thân và bốn thân. Loại bốn thân xẻ ngực,
hai túi trên, hai túi dưới. Loại năm thân xẻ nách phải dài quá mông. Loại bốn
thân thường không trang trí loại năm thân được trang trí những đường vằn
ngang trên ống tay. Quần nam giới là loại chân què ống rất rộng so với các
tộc trong khu vực. Đầu thường chít khăn, có nhóm đội mũ xung quanh có
đính những hình tròn bạc chạm khắc hoa văn, có khi mang vòng bạc cổ, có
khi không mang.

+ Trang phục nữ
Người H'Mông có nhiều nhóm khác nhau, trang phục nữ các nhóm cũng có
sự khác biệt. Tuy nhiên nhìn chung có thể thấy phụ nữ H'mông thường mặc
áo bốn thân, xẻ ngực không cài nút, gấu áo không khâu hoặc cho vào trong
váy. Ống tay áo thường trang trí hoa văn những đường vằn ngang từ nách
đến cửa tay, đường viền cổ và nẹp hai thân trước được trang trí viền vải khác
màu (thường là đỏ và hoa văn trên nền chàm). Phụ nữ H'mông còn dùng loại
áo xẻ nách phải trang trí cổ, hai vai xuống ngực giữa và cửa ống tay áo. Phía
sau gáy thường được đính miệng và trang trí hoa văn dày đặc bằng chỉ ngũ
sắc. Váy phụ nữ H'mông là loại váy kín, nhiều nếp gấp, rộng, khi xòe ra có
hình tròn. Váy là một tiêu chuẩn nhiều người đã dựa vào để phân biệt các
nhóm H'mông (Hóa, Xanh, Trắng, Đen... ). Đó là các loại váy trắng, váy
đen, váy in hoa, vẽ sáp ong kết hợp thêu. Váy được mang trên người với
chiếc thắt lưng vải được thêu trang trí ở đoạn giữa. Khi mặc váy thường
mang theo tạp dề. Tạp dề mang trước bụng phủ xuống chân là 'giao thoa'



giữa miếng vải hình tam giác và chữ nhật; phần trang trí hoa văn là miếng vải
hình tam giác cân phía trên, miếng hình chữ nhật là màu chàm đen, kích
thước tùy từng bộ phận người H'mông. Phụ nữ thường để tóc dài quấn
quanh đầu, có một số nhóm đội khăn quấn thành khối cao trên đầu. Đồ
trang sức bao gồm khuyên tai, vòng cổ, vòng tay, vòng chân, nhẫn.

 
Dân tộc Phù Lá
 
Tên gọi khác
Xá Phó, Bồ Khô Pạ, Mú Dí Pạ, Phổ, Va Xơ Lao, Pu Dang
 
Nhóm ngôn ngữ

Tạng - Miến
 
Dân số

6.500 người.
 
Cư trú

Sống ở các tỉnh Lai Châu, Sơn La, Lào Cai, Hà Giang, đông nhất là ở Lào
Cai.

 
Đặc điểm kinh tế

Đời sống kinh tế của dân tộc Phù Lá dựa vào việc làm nương và ruộng bậc
thang. Chăn nuôi gồm có trâu để kéo cày, ngựa để thồ, gà, lợn để lấy thịt.
Nghề thủ công nổi tiếng của đồng bào là đan mây, tre làm gùi và các dụng
cụ để chứa đựng... với nhiều hoa văn đẹp. Những sản phẩm này, đồng bào
còn mang bán hoặc đổi hàng, được nhiều dân tộc khác ưa dùng.

 
Tổ chức cộng đồng

Dân tộc Phù Lá sống thành bản riêng, xen kẽ trong vùng có nhiều dân tộc
như Mông, Dao, Tày. Mỗi bản thường có từ 10 đến 5 nóc nhà.Các già làng,
trưởng bản, trưởng dòng họ có vai trò rất lớn trong việc điều hành các công
việc ở làng bản.



 
Hôn nhân gia đình

Thanh niên nam nữ không bị ép buộc trong hôn nhân. Khi yêu nhau, trai gái
nói cho bố mẹ biết, hai gia đình sẽ tổ chức bữa cơm thân mật. Từ đó đôi trai
gái coi như đã đính hôn. Đám cưới có thể tổ chức sau một, hai năm. Theo
tập quán Phù Lá, cô dâu về ở nhà chồng.

 
Nhà cửa

Người Phù Lá có cả nhà sàn và nhà đất. Người Phù Lá ở Bắc Hà, Mường
Khương, Sin Ma Cai ở nhà đất. Phu Lá Hoa, Phù Lá Bô Khố Pạ ở nhà sàn. 
a/ Nhà đất: vì kèo đơn giản chỉ có một bộ kèo tam giác gồm hai kèo và một
quá giang gác lên đầu tường. Hoặc có thêm một cột hiên. 
b/ Nhà sàn: nhà thường ba gian hai chái. Vì kèo ba cột giống nhà người Hà
Nhì. Gian chính giữa, giáp vách tiền là chạn bát, ở giữa nhà là bếp , giáp
vách hậu là bàn thờ.

 
Trang phục

Trang phục Phù Lá độc đáo trong lối tạo dáng và phong cách thẩm mỹ, khó
lẫn lộn với bất cứ tộc người nào trong hệ ngôn ngữ và khu vực vừa mang nét
đẹp cổ truyền và cũng khá "hiện đại".

+ Trang phục nam
Thường nhật, nam giới mặc áo loại xẻ ngực (Bảo thắng, Lào Cai). Áo được
may từ 6 miếng vải, cổ thấp, không cài cúc nẹp ngực viền vải đỏ, ống tay
hẹp, cổ tay thêu hoa văn như áo phụ nữ.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Phù Lá cha chồng thường để tóc dài quấn quanh đầu. Đầu thường
khăn vuông đen hoặc chàm, bốn góc và giữa khăn có đính hạt cườm. Người
Phù Lá không có tục mặc hai áo như một số dân tộc (Tày, Dao đỏ...). Họ
thường mặc áo ngắn 5 thân, dài tay, cổ vuông, thấp, chui đầu. Trên nền
chàm của áo, thân được chia thành các khu vực trang trí (2 phần gần như
chia đôi giữa thân, vai, và ống tay cũng như gấu áo). Cổ áo vuông và mô típ
hoa văn trang trí cũng như lối bố cục dùng màu khó làm cho áo phụ nữ Phù
Lá lẫn lộn với các tộc người khác. Vay màu chàm đen, đầu và chân váy



được trang trí hoa văn màu đỏ, trắng vàng (giống áo) với diện tích 2/3 trên
nền chàm. Đầu vấn khăn, hoặc đội mũ thêu ghép hoa văn theo lối chữ nhất
(-). Chị em còn có loại áo dài 5 thân cài nách phải, hoặc loại tứ thân cổ cao,
tròn cài cúc vải.

 
Dân tộc Hà Nhì
 
Tên gọi khác

U Ní, Xá U Ní
 
Nhóm ngôn ngữ

Tạng - Miến
 
Dân số

12.500 người.
 
Cư trú

Cư trú ở các tỉnh Lai Châu và Lào Cai.
 
Đặc điểm kinh tế

Nguồn gốc chính của đồng bào là trồng lúa, có nơi làm ruộng, có nơi làm
nương rẫy. Hà Nhì là một trong những dân tộc có truyền thống khai khẩn
ruộng bậc thang và đào mương đắp đập lấy nước, dùng trâu bò cày kéo và
làm vườn cạnh nhà..Chăn nuôi là một nghề phát triển. Các nghề thủ công
như đan lát, dệt vải cũng rất phổ biến. Phần đông người Hà Nhì tự túc được
vải mặc.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Hà Nhì hiện nay đã định cư, mỗi bản có khi đông tới 60 hộ. Người
Hà Nhì có nhiều họ, mỗi họ gồm nhiều chi. Dịp tết hàng năm có tục cả dòng
họ tụ tập lại nghe người già kê tộc phả của mình, có dòng họ nhớ được về xa
tới 40 đời. Tên của người Hà Nhì thường đặt theo tập tục là lấy tên người
cha, hoặc tên con vật ứng với ngày sinh của người ấy làm tên đệm.



 
Hôn nhân gia đình

Trai gái Hà Nhì được tìm hiểu nhau trớc khi kết hôn. Mỗi cặp vợ chồng,
phải trải qua hai lần cưới. Ngay sau lần cưới trước, họ đã thành vợ chồng, cô
dâu về nhà chồng và theo phong tục ở Lai Châu cô dâu phải đổi họ theo
chồng. Cũng ở Lai Châu, có nơi lại ở rể. Lần cưới thứ hai được tổ chức khi
họ làm ăn khấm khá và thường là khi đã có con.

 
Tục lệ ma chay

Phong tục ma chay của các vùng không hoàn toàn giống nhau, nhưng có
một số điểm chung: khi trong nhà có người chết, phải dỡ bỏ tấm liếp (hay rút
một vài nan) của buồng người đó, phá bàn thờ tổ tiên, làm giường đặt tử thi
ở bếp, chọn ngày giờ tốt mới chôn. Người Hà Nhì không có nghĩa địa chung
của bản, kiêng lấp đất lẫn cỏ tươi xuống huyệt, không rào dậu hay dựng nhà
mồ, chỉ xếp đá quanh chân mộ...

 
Văn hóa

Người Hà Nhì có nhiều truyện cổ, có cả truyện thơ dài. Nam nữ thanh niên
có điệu múa riêng, đều theo nhịp tấu, nhạc cụ gõ. Trai gái Hà Nhì tỏ tình
thường dùng các loại khèn lá, đàn môi, sáo dọc. Các thiếu nữ thích thổi am-
ba, mét-du, tuy-húy hay nát-xi vào ban đêm. Con trai gảy đàn La Kh. Ngày
lễ hội còn có trống, thanh la, chập cheng góp vui. Người Hà Nhì có nhiều
loại bài hát: các bà mẹ hát ru, thanh niên nam nữ hát đối... Có hát đám cới,
hát đám ma, hát mừng nhà mới, hát tiếp khách quí, hát trong ngày tết... Bài
hát đám cới của người Hà Nhì ở Mờng Tè (Lai Châu) dài tới 400 câu.

 
Nhà cửa

Qua việc so sánh đối chiếu những tài liệu về nhà cửa của các dân tộc này thì
thấy rằng chỉ có nhà của người Hà Nhì là có những đặc trưng rõ rệt hơn.
Tính thống nhất của các đặc trưng này còn được thể hiện trên những địa bàn
khác nhau. Nhà ở cổ truyền của người Hà Nhì là nhà đất. Bộ khung nhà khá
đơn giản. Vì kèo cơ bản là kiểu vì kèo ba cột. Nhà có hiên rộng, người ta
còn làm thêm một cột hiên nên trở thành vì bốn cột. Tường trình rất dày.



Nhà không có cửa sổ, của ra vào cũng ít, phổ biến là chỉ có một cửa ra vào
mở ở mặt trước nhà và lệch về một bên. Mặt bằng sinh hoạt: nhà thường ba
gian, ít nhà bốn gian. Có hiên rộng ở mặt trước nhà. Trong nhà chia theo
chiều dọc: nữa nhà phía sau là các phòng nhỏ. Nửa nhà phía trước để trồng,
một góc nhà có giường dành cho khách, ở đây còn có bếp phụ. Cũng có
trường hợp hiên được che kín như là một hành lang hẹp thì cửa mở ở chính
giữa. Những trường hợp như thế này thuộc về gian chính giữa hoặc thêm
một gian bên cạnh có sàn cao khoảng 40cm để dành cho khách, ở đây cũng
có bếp phụ.

 
Trang phục

Phong cách trang phục giống các dân tộc trong cùng nhóm ngôn ngữ, và có
phần không điển hình ở phong cách trang trí. Váy đen, chỉ có mũ, khăn hai
ống tay và nẹp áo phụ nữ có trang trí. Trang trí ở ống tay giống phong cách
Lô lô và H'mông.

 
 
Dân tộc Pu Péo
 
Tên gọi khác
Ka Beo, Pen ti lô lô
 
Nhóm ngôn ngữ

Ka đai
 
Dân số

400 người.
 
Cư trú

Sống tập trung ở vùng biên giới Việt - Trung thuộc các huyện Đồng Văn,
Yên Minh, Mèo Vạc tỉnh Hà Giang.

 
Đặc điểm kinh tế



Người Pu Péo chủ yếu sống bằng nghề làm nương và ruộng bậc thang, trồng
ngô, lúa, mạch ba góc, đậu... Trong sản xuất, đồng bào dùng công cụ cày,
bừa; dùng trâu, bò làm sức kéo. Lương thực chính trong bữa ăn thường ngày
là bột ngô đồ chín.

 
Hôn nhân gia đình

Mỗi dòng họ có hệ thống tên đệm riêng dùng đặt tên lần lượt cho các thế hệ
kế tiếp nhau. Trai gái các họ kết hôn với nhau theo tập tục: Nếu con trai họ
này đã lấy con gái họ kia, thì mãi mãi con trai họ kia không được lấy vợ
người họ này. Nhiều người dân tộc khác cũng đã trở thành dâu, rể của các
gia đình Pu Péo. Nhà trai cưới vợ cho con, sau lễ cưới con gái về nhà chồng.
Con cái lấy họ theo cha và người cha, người chồng là chủ nhà.

 
Tục lệ ma chay

Nghi thức tang lể của người Pu Péo gồm lễ làm ma và lễ chay.
 
Văn hóa

Pu Péo là một trong số rất ít dân tộc hiện nay còn sử dụng trống đồng.
Trước kia, trống được dùng phổ biến nhưng đến nay đồng bào chỉ dùng
trong ngày lễ chay. Theo phong tục Pu Péo, có trống "đực", trống "cái" được
ghép với nhau thành cặp đôi. Hai trống treo quay mặt vào nhau, một người
đứng giữa cầm củ chuối gõ trống phục vụ lễ cúng.

 
Nhà cửa

Mặc dù hiện nay người Pu Péo nhà đất là chính. Nhưng đồng bào còn nhớ
rất rõ là sau khi đến Việt Nam khá lâu hãy còn ở nhà sàn. Nhà đất hiện nay
rất giống nhà người Hoa cùng địa phương. Nhưng cách bố trí trên mặt bằng
sinh hoạt có khác. 
Bộ khung thường được làm bằng gỗ tốt, thường thuê thợ người Hán làm.
Điểm đáng chú ý là trong nhà của người Pu Péo còn có gác xép. Gác này là
nơi để đồ đạc, lương thực... Khi nhà có thêm người thì các con trai, người
già lên gác ngủ.

 



Trang phục
Có cá tính riêng trong chủng loại trong cách sử dụng và trang trí.

+ Trang phục nam
Hàng ngày họ mặc áo cánh ngắn loại xẻ ngực, màu chàm. Quần là loại lá
tọa cùng màu. Trong dịp lễ, tết nam giới thường đội khăn chàm quấn theo lối
chữ nhân, mặc áo dài xẻ nách phải, màu chàm hoặc trắng.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ Pu Péo thường để tóc dài quấn quanh đầu, cài bằng lược gỗ, hoặc
bên ngoài thường đội khăn vuông phủ lên tóc buộc thắt ra sau gáy. Trong
ngày cưới cô dâu còn đội mũ xung quanh được trang trí hoa văn theo bố cục
dải băng và đính các bông vải. Phụ nữ thường mặc hai áo: áo trong là chiếc
áo ngắn cài cúc nách phải, màu chàm không trang trí hoa văn, có đường
viền điểm xuyết ở cổ áo, áo ngoài là loại xẻ ngực, cổ và nẹp trước liền nhau,
không cài cúc, ống tay áo, nẹp áo và gấu áo được trang trí hoa văn nhiều
màu. Váy là loại dài đen, quanh gấu được trang trí hoa văn, hoặc có loại
trang trí cả ở giữa thân váy. Phía ngoài váy còn có 'yếm váy' (kiểu tạp dề).
Đáng lưu ý chiếc thắt lưng dài màu trắng, hai đầu được trang trí hoa văn
màu sặc sỡ trong bố cục hình thoi đậm đặc. Khi mặc váy, hai đầu thắt lưng
buông dài xuống hết thân váy. Chị em ưa mang đồ trang sức vòng cổ, vòng
tay, đi giày vải.

 
Dân tộc Hoa
 
Tên gọi khác

Triều Châu, Phúc Kiến, Quảng Đông, Hải Nam, Hạ, Xạ Phang..
 
Nhóm ngôn ngữ

Hoa
 
Dân số

900.000 người.
 
Cư trú



Sinh sống ở nhiều nơi từ Bắc đến Nam, ở cả nông thôn và thành thị.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Hoa làm nhiều nghề nghiệp khác nhau: nông nghiệp, thủ công nghiệp,
công nhân, viên chức, giáo viên, buôn bán, làm muối, đánh cá, v.v... Nông
dân Hoa có truyền thống trồng lúa lâu đời, có kinh nghiệm sản xuất, tạo ra
được những nông cụ tốt: cày, bừa dùng đôi trâu kéo, hái gặt lúa, cuốc,
thuổng... Nhiều nghề gia truyền của người Hoa đã nổi tiếng từ lâu.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Hoa thường cư trú tập trung thành làng xóm hoặc đường phố, tạo
thành khu vực đông đúc và gắn bó với nhau. Trong đó các gia đình cùng
dòng họ thường ở quây quần bên nhau.

 
Hôn nhân gia đình

Trong gia đình người Hoa, chồng (cha) là chủ hộ, chỉ con trai được thừa kế
gia tài và con trai cả luôn được phần hơn. Cách đây khoảng 40-50 năm vẫn
còn những gia đình lớn có tới 4-5 đời, đông tới vài chục người. Nay họ sống
theo từng gia đình nhỏ. Hôn nhân ở người Hoa do cha mẹ quyết định, nạn
tảo hôn thường xảy ra. Khi tìm vợ cho con, người Hoa chú trọng đến sự
"môn đăng, hộ đối" giữa hai gia đình và sự tương đồng về hoàn cảnh kinh tế
cũng như về địa vị xã hội.

 
Tục lệ ma chay

Việc ma chay theo phong tục Hoa phải trải lần lượt các bước: lễ báo tang, lễ
phát tang, lễ khâm liệm, lễ mở đường cho hồn người chết, lễ chôn cất, lễ đa
hồn người chết đến cõi "Tây thiên Phật quốc", lễ đoạn tang.

 
Văn hóa

Người Hoa thích hát "sơn ca" (san ca), gồm các chủ đề khá phong phú: tình
yêu trai gái, cuộc sống, quê hương, tinh thần đấu tranh... Ca kịch cũng là
một hình thức sinh hoạt nghệ thuật đồng bào ưa chuộng. Nhạc cụ có kèn,
sáo, nhị, hồ, trống, thanh la, não bạt, đàn tỳ bà, tam thập lục... Ngày tết



thường biểu diễn múa sư tử, múa quyền thuật. Lễ hội cũng là dịp tổ chức
chơi đu, đua thuyền, vật, đánh cờ...

 
Nhà cửa

Nhà cổ truyền của người Hoa có những đặc trưng mang dấu ấn của người
phương Bắc rất rõ. Kiểu nhà "hình cái ấn" là rất điển hình. Nhà hình cái ấn
của người Hoa bên Trung Quốc. Nhà thường năm gian đứng (không có
chái). Bộ khung với vì kèo đơn giản, tường xây gạch một rất dày (30-40cm).
mái lợp ngói âm dương. Mặt bằng sinh hoạt: nhà chính bao giờ cũng thụt vào
một chút tạo thành một cái hiên hẹp. Gian chính giữa là nơi đặt bàn thờ tổ
tiên, đồng thời còn là nơi tiếp khách. Các gian bên đều có tường ngăn cách
với nhau. Đến nay nhà người Hoa đã có nhiều thay đổi: có một số kiểu nhà
là biến dạng của nhà cổ truyền. Nhưng cũng có những kiểu nhà, người Hoa
tiếp thu của người Tày hay người Việt. Ở Quảng Ninh, một số cư dân Hoa
chuyên đánh cá ven biển thuyền đồng thời cũng là nhà. Riêng đồng bằng
sông Cửu Long, người Hoa còn có nhà sàn.

 
Trang phục

Trong cách ăn mặc, đàn ông dùng quần áo như đàn ông Nùng, Giáy, Mông,
Dao... Đàn bà mặc quần, áo 5 thân cài cúc vài ở bên nách phải, dài trùm
mông, áo cộc tay cũng 5 thân. Các thầy cúng có y phục riêng khi làm lễ.
Nón, mũ, ô là các đồ đội trên đầu thông dụng của người Hoa.

 
Dân tộc Ra Glai
 
Tên gọi khác

Ra Glây, Hai, Noana, La Vang.
 
Nhóm ngôn ngữ

Malayô - Pôlinêxia
 
Dân số

70.000 người.



 
Cư trú

Sống chủ yếu ở phía Nam tỉnh Khánh Hòa và Ninh Thuận.
 
Đặc điểm kinh tế

Trước đây đồng bào sống du canh bằng nương rẫy. Trên rẫy thường trồng
lúa ngô... Hiện nay đồng bào làm cả ruộng nước. Săn bắn, hái lợm và các
nghề thủ công (chủ yếu là nghề rèn và đan lát) giữ vai trò quan trọng trong
mỗi gia đình.

 
Tổ chức cộng đồng

Người Ra glai sống thành từng pa-lây (làng) trên khu đất cao, bằng phẳng và
gần nguồn nước. Số thành viên trong nhà thường gồm bố, mẹ và các con
chưa lập gia đình. Đứng đầu pa-lây là pô pa-lây (trưởng làng), thường đó là
người có công khai phá đất đầu tiên. Trưởng làng có trách nhiệm làm lễ
cúng trời đất khi bị hạn hán nặng.

 
Hôn nhân gia đình

Trong xã hội người Ra Glai còn tồn tại chế độ mẫu hệ, còn tính theo dòng họ
mẹ. Mẹ hay vợ là chủ nhà có quyền quyết định trong gia đình. Cô gái nếu
như thuận chàng trai nào thì nói với bố mẹ lo lễ cưới chồng. Trong hôn nhân
ngoài quyền của người mẹ, tiếng nói của ông cậu khá quan trọng. Người Ra
Glai có nhiều dòng họ: Chăm Ma-Léc, Pi Năng, Pu Pơi, Asah, Ka-Tơ...
trong đó họ Chăm Ma-Léc là đông hơn cả. Mỗi họ đều có một sự tích,
truyền thuyết kể về nguồn gốc của họ mình.

 
Văn hóa

Người Ra Glai có những trường ca, truyện thần thoại, truyện cổ tích mang
giá trị lịch sử, nghệ thuật và có tính giáo dục sâu sắc. Hình thức hát đối đáp
khá phổ biến trong sinh hoạt văn nghệ. Nhạc cụ của người Ra Glai gồm
nhiều loại, ngoài chiêng, cồng còn có đàn bầu, kèn môi, đàn ống tre... Hàng
năm sau mùa thu hoạch, cả làng hội tụ thịt trâu, bò, lợn để tạ ơn Giàng
(thần) và ăn mừng lúa mới.



 
Nhà cửa

Nhà sàn là nhà ở truyền thống của người Ra Glai. Từ nền đất đến nhà sàn
không cao quá một mét.

 
Trang phục

Không có cá tính tộc người qua trang phục mà chịu ảnh hưởng khá đậm của
các dân tộc trong cùng nhóm ngôn ngữ ( như Chăm, Ê Đê...).

 
Dân tộc Hrê
 
Tên gọi khác

Chăm Rê, Chom Krẹ, Lùy
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

95.000 người.
 
Cư trú

Cư trú chủ yếu ở miền tây tỉnh Quảng Ngãi và Bình Định.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Hrê làm lúa nước từ lâu đời, kỹ thuật canh tác lúa nước của đồng bào
tương tự như vùng đồng bằng Nam Trung bộ. Đồng bào chăn nuôi trước hết
nhằm phục vụ các lễ cúng bái, riêng trâu còn được dùng để kéo cày, bừa.
Nghề đan lát, dệt khá phát triển, nhưng nghề dệt đã bị mai một qua mấy
chục năm gần đây.

 
Tổ chức cộng đồng

Trong làng người Hrê, "già làng" có uy tín cao và đóng vai trò quan trọng.
Dưới thời phong kiến người Hrê nhất loạt đặt họ Đinh, gần đây một số người



lấy họ Nguyễn, Hà, Phạm... Hình thức gia đình nhỏ rất phổ biến ở dân tộc
Hrê.

 
Văn hóa

Người Hrê cũng có lễ đâm trâu như phong tục chung ở Trường Sơn - Tây
Nguyên. Người Hrê thích sáng tác thơ ca, ham mê ca hát và chơi các loại
nhạc cụ. Ka-choi và Ka-lêu là làn điệu dân ca quen thuộc của đồng bào.
Truyện cổ đề cập đến tình yêu chung thủy, cuộc đọ tài trí giữa thiện và ác,
giàu và nghèo, rất hấp dẫn các thế hệ từ bao đời nay. Nhạc cụ của người
Hrê gồm nhiều loại: đàn Brook, Ching Ka-la, sáo ling la, ống tiêu ta-lía, đàn
ống bút của nữ giới, khèn ra-vai, ràng ngói, pơ-pen, trống... Những nhạc cụ
được đồng bào quí nhất là chiêng, cồng, thường dùng bộ 3 chiếc, hoặc 5
chiếc, với các nhịp điệu tấu khác nhau.

 
Nhà cửa

Hrê xa ở nhà sàn dài. Nay hầu như nhà dài không còn nữa. Nóc nhà có hai
mái chính lợp cỏ tranh, hai mái phụ ở hai đầu hồi thụt sâu vào trong hai mái
chính. Mái này có lớp ngoài còn thêm một lớp nạp giống như ở vách nhà.
Chỏm đầu đốc có "bộ sừng" trang trí với các kiểu khác nhau. Vách, lớp
trong bằng cỏ tranh, bên ngoài có một lớp nẹp rất chắc chắn. Hai gian đầu
hồi để trống. Bộ khung nhà kết cấu đơn giản giống như nhà của nhiều cư
dân khác ở Tây Nguyên. Trong nhà (trừ hai gian đầu hồi) không có vách
ngăn. Với nhà người Hrê còn có đặc điểm ít thấy ở nhà các dân tộc khác:
thường thì nhà ở cửa mặt trước hoặc hai đầu hồi. Mặt trước nhà nhìn xuống
phía đất thấp, lưng nhà dựa vào thế đất cao. Người nằm trong nhà đầu quay
về phía đất cao. Nhưng với người Hrê thì hoàn toàn ngược lại. Gian hồi bên
phải (nhìn vào mặt nhà) (A) dành cho sinh hoạt của nam và khách. Gian hồi
bên trái (C) dành cho sinh hoạt của nữ. Giáp vách gian hồi bên phải đặt bếp
chính. Gian chính giữa đặt bếp phụ. Gian giáp vách với gian hồi bên trái đặt
cối giã gạo.

 
Trang phục

Có biểu hiện giống người Kinh. Có cá tính tộc người song không rõ nét.



Trước kia đàn ông Hrê đóng khố, mặc áo cánh ngắn đến thắt lưng hoặc ở
trần, quấn khăn; đàn bà mặc váy hai tầng, áo 5 thân, trùm khăn. Nam, nữ
đều búi tóc cài trâm hoặc lông chim. Ngày nay, người Hrê mặc quần áo như
người Kinh, riêng cách quấn khăn, trùm khăn vẫn như xưa. Phần lớn nữ giới
vẫn mặc váy, nhưng may bằng vải dệt công nghiệp. Người Hrê thích đeo
trang sức bằng đồng, bạc, hạt cườm; nam nữ đều đeo vòng cổ, vòng tay, nữ
có thêm vòng chân và hoa tai. Tục cà răng đã dần dần được xóa bỏ.

 
Dân tộc Rơ Măm

  
  Nhóm ngôn ngữ
Môn - Khmer
   
  Dân số
230 người.
   
  Cư trú
Sống ở làng Le, xã Mo Rai, huyện Sa Thầy, tỉnh Kon Tum.
   
  Đặc điểm kinh tế
Người Rơ Măm sinh sống bằng nghề làm rẫy, lúa nếp là lương thực chủ yếu.
Khi gieo trồng, đàn ông cầm hai gậy nhọn chọc lỗ, đàn bà theo sau bỏ hạt
giống và lấp đất, săn bắt và hái lượm vẫn giữ vai trò quan trọng trong đời
sống kinh tế. Trong số các nghề phụ gia đình, nghề dệt vải phát triển nhất
nhưng ngày nay đã suy giảm vì đồng bào đã quen dùng các loại vải công
nghiệp bán trên thị trường.
   
  Tổ chức cộng đồng
Đơn vị cư trú của người Rơ Măm là đê (làng), đứng đầu là một ông già
trưởng làng do dân tín nhiệm. Làng Le của người Rơ Măm nay chỉ còn
khoảng 10 ngôi nhà ở, có cả nhà rông. Mỗi nhà có từ 10 đến 20 người gồm
các thế hệ, có quan hệ thân thuộc với nhau. Các cặp vợ chồng dù vẫn sống
chung dưới một mái nhà, nhưng đã độc lập với nhau về kinh tế.



 
Hôn nhân gia đình

Việc cưới xin của gia đình Rơ Măm gồm 2 bước chính: ăn hỏi và lễ cưới.
Sau lễ cưới vài ba ngày, vợ chồng có thể bỏ nhau, nhưng khi đã sống với
nhau lâu hơn thì họ không bỏ nhau.

 
Tục lệ ma chay

Khi có người chết, sau 1-2 ngày đa đi mai táng. Nghĩa địa nằm về phía Tây
của làng, các ngôi mộ được sắp xếp có trật tự, khi chôn, tránh để người dưới
mộ "nhìn" về phía làng. Người Rơ Măm không bao giờ làm nghĩa địa phía
Đông, vì sợ cái chết sẽ "đi" qua làng như hướng đi của mặt trời.

 
Nhà cửa

Nhà ở đều có hành lang chính giữa, chạy suốt chiều dài sàn, ở trung tâm nhà
có một gian rộng là nơi tiếp khách và diễn ra các sinh hoạt văn hóa nói
chung của các gia đình

 
Trang phục

Có phong cách riêng trong tạo dáng và trang trí trang phục, đặc biệt là trang
phục nữ. Người Rơ Măm có tục "cà răng, căng tai". Đến tuổi trưởng thành,
trai gái đều cà cụt 4 hay 6 răng cửa hàm trên. Hiện nay lớp trẻ đã bỏ tục
này. Phụ nữ thích đeo khuyên, hoa tai, vòng tay và đeo những chuỗi cườm ở
cổ.

 + Trang phục nam
Nam cắt tóc ngắn ở trần, đóng khố. Vạt trước khố dài tới gối, vạt sau dài tới
ống chân. Khố thường dùng màu trắng nguyên của vải mộc. Lưng được xăm
hoa văn kín, nhất là những người cao tuổi. Trai gái đến tuổi thành niên phải
cà răng ở hàm trên (4 hoặc 6 chiếc).

+ Trang phục nữ
Phụ nữ thường để tóc dài búi sau gáy. Áo là loại cộc tay vai thẳng (không
khoét cổ như Brâu), thân thẳng, hình dáng gần vuông giống áo Brâu. Áo
màu sáng (màu nguyên của sợi bông) các đường viền cổ và cửa tay cộc màu
đỏ. Gấu áo có dải băng trang trí (cao 1/4 thân áo) bằng màu đỏ, hoa văn



hình học. Váy là loại váy hở màu trắng nguyên sợi bông. Bốn mép váy và
giữa thân váy có các đường viền hoa văn màu đỏ với mô típ hoa văn hình
học và sọc ngang. Họ thường đeo hoa tai vòng to, nặng xệ xuống. Người khá
giả đeo hoa tai bằng ngà voi, người nghèo đeo hoa tai bằng gỗ. Vòng tay là
loại bằng đồng nhiều xoắn. Lý do được chọn của trang phục Rơ Măm chính
là màu sắc và phong cách trang trí áo, váy phụ nữ.
   
   
 Dân tộc Kháng

 
Tên gọi khác
Xá Khao, Xá Xúa, Xá Đón, Xá Dâng, Xá Hộc,  Xá Bung, Quảng Lâm.
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

4.000 người.
 
Cư trú

Sơn La và Lai Châu
 
Đặc điểm kinh tế

Người Kháng làm rẫy theo lối chọc lỗ tra hạt, trồng nhiều lúa nếp làm lương
thực chính, nay nhiều nơi chuyển sang cày bừa đất, gieo hạt, có ruộng bậc
thang nhưng không nhiều. Đồng bào chăn nuôi gà, lợn, trâu là phổ biến. Đồ
đan : ghế, rổ, rá, nia, hòm, gùi... và thuyền độc mộc kiểu đuôi én của đồng
bào được người Thái ưa dùng. Người Kháng thường dùng loại gùi một quai,
đeo qua trán. Đồng bào trồng bông rồi đem bông đổi lấy vải và đồ mặc của
người Thái.

 
Hôn nhân gia đình

Tục cưới xin của người Kháng lần lượt trải qua các lễ thức sau: dạm hỏi, xin



ở rể, cưới. Lễ cưới lần đầu được tổ chức cho chàng trai đi ở rể. Lễ cưới lần
hai, đưa dâu về nhà chồng để gây dựng gia đình riêng. Người cậu có vai trò
đặc biệt trong việc dựng vợ gả chồng cho cháu.

 
Tục lệ ma chay

Theo phong tục Kháng, người chết được chôn cất chu đáo, trên mộ có nhà
mồ, có các đồ vật dành cho người chết: hòm đựng quần áo, giỏ cơm, ống hút
rượu, bát, đũa, v.v..., phía đầu mộ chôn một cột cao 4-5 mét, trên đỉnh có
con chim gỗ và treo chiếc áo của vợ hay chồng người chết.

 
Văn hóa

Đồng bào Khmer có các ngày lễ lớn là Chôn Chơ nam thơ mây (năm mới),
lễ Phật đản, lễ Đôn ta (xá tội vong nhân), Oóc bom boóc (cúng trăng).

 
Nhà cửa

Người Kháng ở nhà sàn. Nhà thường có 3 gian 2 chái, mái kiểu mu rùa và
hai cửa ra vào ở hai đầu nhà, 2 cửa sổ ở hai vách bên. Trước kia, mái ở hai
đầu hồi thường được làm thẳng, hiện nay nhiều nơi đã làm mới hình mái rùa
như nhà Thái Đen. Mỗi nhà có hai bếp lửa (một bếp để nấu ăn hàng ngày,
còn một bếp để sưởi và để nấu đồ cúng khi bố mẹ chết).

 
Trang phục

Cá tính tộc người mờ nhạt giống phong cách trang phục Thái đen. Phụ nữ
nhuộm răng đen, ăn trầu.

 
Dân tộc Sán Chay
 
Tên gọi khác
Cao Lan, Sán Chỉ, Mán Cao Lan, Hờn Bận
 
Nhóm ngôn ngữ:
Tày – Thái



 
Dân số:
 114.000 người.
 
Cư trú:
Sống ở Tuyên Quang, Bắc Thái, Hà Bắc, rải rác ở các tỉnh: Quảng Ninh,

Yên Bái, Lạng Sơn, Vĩnh Phú.
 
Đặc điểm kinh tế:
 Người Sán Chay làm ruộng nước là chính, nông nghiệp đóng vai trò quan

trọng.
 
Tổ chức cộng đồng:
 Làng xóm thường tập trung một vài chục gia đình, sống gắn bó bên nhau.
 
Hôn nhân gia đình:

Dân tộc Sán Chay có nhiều họ, mỗi họ chia ra các chi. Từng họ có thể có
một điểm riêng biệt về tập tục. Mỗi họ thờ "hương hỏa" một thần linh nhất
định. Trong gia đình người Sán Chay, người cha là chủ nhà. Tuy nhà trai tổ
chức cưới vợ cho con nhưng sau cưới, cô dâu lại về ở với cha mẹ đẻ, thỉnh
thoảng mới về nhà chồng, cho đến khi mang thai mới về hẳn với chồng.

 
Văn hóa

Dân tộc Sán Chay có nhiều truyện cổ, thơ ca, hò, vè, tục ngữ, ngạn ngữ.
Đặc biệt sinh ca là hình thức sinh hoạt văn nghệ phong phú hấp dẫn nhất của
người Sán Chay. Các điệu múa Sán Chay có: múa trống, múa xúc tép, múa
chim câu, múa đâm cá, múa thắp đèn... Nhạc cụ cũng phong phú, gồm các
loại thanh la, não bạt, trống, chuông, kèn... Vào ngày hội đình, hội xuân, tết
nguyên đán... đồng bào Sán Chay vui chơi giải trí, có những trò diễn sôi nỗi
như: đánh quay, "trồng cây chuối", "vặn rau cải", tung còn...

 
Nhà cửa

Nói là nhà Cao Lan, nhưng đây chỉ là của một nhóm nhỏ ở Sơn Động - Hà



Bắc. Nhà của người Cao Lan ở các địa phương khác cũng như nhà của
người Sán Chỉ có nhiều nét gần với nhà Tày - Nùng. Riêng nhóm Cao Lan ở
Sơn Động nhà cửa của họ có những nét rất độc đáo, chúng tôi không thấy
giống bất kỳ nhà cửa của một dân tộc nào khác trong nước. Nhà sàn, vách
che sát đất, xa trông tưởng là nhà đất. Bộ khung nhà với vì kèo kết cấu đơn
giản nhưng rất vững chắc. Có hai kiểu nhà là : "nhà trâu đực" và "nhà trâu
cái". Nhà trâu cái vì kèo bốn cột. Nhà trâu đực vì kèo ba cột. Về tổ chức
mặt bằng sinh hoạt giữa nhà trâu cái và trâu đực đều có những nét tương tự
như vậy là để phân biệt nhà trâu cái và nhà trâu đực chỉ là ở vì kèo khác
nhau. Cao Lan là một bộ phận của dân tộc Sán Chay. Cao Lan tiếng nói gần
giống tiếng Tày.

 
Trang phục

Hiện nay trang phục của người Sán Chay thường giống người Kinh hoặc
người Tày. Thường ngày phụ nữ Sán Chay dùng chiếc dây đeo bao dao thay
cho thắt lưng. Trong những dịp lễ tết, hội hè, các cô gái thường thắt 2-3
chiếc thắt lưng bằng lụa hoặc bằng nhiễu, với những màu khác nhau.

 
 
Dân tộc Khơ me
 
Tên gọi khác
Cur, Cul, Cu, Thổ, Việt gốc Miên, Khơ me Krôm.
 
Nhóm ngôn ngữ

Môn - Khmer
 
Dân số

1.000.000 người.
 
Cư trú

Sống tập trung tại các tỉnh Sóc Trăng, Vĩnh Long, Trà Vinh, Cần Thơ, Kiên
Giang, An Giang.



 
Đặc điểm kinh tế

Người Khmer đã biết thâm canh lúa nước từ lâu đời. Đồng bào biết chọn
giống lúa, biết làm thủy lợi và lợi dụng thủy triều để thau chua, xổ phèn cải
tạo đất, có địa phương trồng nhiều dưa hấu. Đồng bào cũng phát triển kinh
tế toàn diện như chăn nuôi trâu bò để cày kéo, nuôi lợn, gà, vịt đàn, thả cá
và phát triển các nghề thủ công như dệt, gốm, làm đường từ cây thốt nốt.

 
Văn hóa

Từ lâu và hiện nay, chùa Khmer là tụ điểm sinh hoạt văn hóa - xã hội của
đồng bào. Trong mỗi chùa có nhiều sư (gọi là các ông lục) và do sư cả đứng
đầu. Thanh niên người Khmer trước khi trưởng thành thường đến chùa tu
học để trau dồi đức hạnh và kiến thức. Hiện nay ở Nam Bộ có trên 400 chùa
Khmer. Nhà chùa thường dạy kinh nghiệm sản xuất, dạy chữ Khmer. Đồng
bào Khmer có tiếng nói và chữ viết riêng, nhưng cùng chung một nền văn
hóa, một lịch sử bảo vệ và xây dựng tổ quốc Việt Nam. Đồng bào Khmer
sống xen kẽ với đồng bào Kinh, Hoa trong các phum, sóc, ấp. Đồng bào
Khmer Nam Bộ có nhiều phong tục tập quán và có nền văn hóa nghệ thuật
rất độc đáo. Những chùa lớn thường có đội trống, kèn, đàn, có đội ghe
ngo... Hàng năm người Khmer có nhiều ngày hội, ngày tết dân tộc. Đồng
bào Khmer có các ngày lễ lớn là Chôn Chơ nam thơ mây (năm mới), lễ Phật
đản, lễ Đôn ta (xá tội vong nhân), Oóc bom boóc (cúng trăng).

 
Nhà cửa

Người Khơ me vốn ở nhà sàn, nhưng nay nhà sàn chỉ còn lại rất ít ở dọc
biên giới Việt - Campuchia và một số nhỏ trong các chùa phật giáo Khơ me
là nơi hội họp sư sãi và tín đồ... Cách bố trí trên mặt bằng sinh hoạt của nhà
Khơ me khá đơn giản 
Nay số đông người Khơ me ở nhà đất. Bộ khung nhà đất được làm khá chắc
chắn. Nhiều nơi làm theo kiểu vì kèo của nhà Việt cùng địa phương. Trong
nhà được bài trí như sau: Nhà chia làm hai phần theo chiều ngang, một phần
làm nơi ở, một phần dành cho bếp núc. Phần dành để ở lại chia thành hai
phần theo chiều dọc: phần phía trước, ở giữa kê bàn ghế tiếp khách, bên



cạnh thường có tủ kính đựng những chiếc gối thêu vừa để trang trí vừa tiện
dùng có khách. Sau bộ bàn ghế tiếp khách là bàn thờ Phật. Nữa sau, bên
phải là buồng của vợ chồng chủ nhà. Về bên trái là phòng con gái.

 
Trang phục

Trang phục cổ truyền có cá tính ở lối mặc váy và phong cách trang phục gắn
với tín giáo đạo Phật.

+ Trang phục nam
Thường nhật nam giới trung niên và người già thường mặc bộ bà ba đen,
quấn khăn rằn trên đầu. Trong dịp lễ, tết họ mặc áo bà ba trắng, quần đen
(hoặc áo đen, quàng khăn quàng trắng chéo ngang hông vắt lên vai trái.
Trong đám cưới chú rể thường mặt bộ "xà rông" (hôl) và áo ngắn bỏ ngoài
màu đỏ. Đây là loại áo xẻ ngực, cổ đứng cài cúc, quàng khăn trắng vắt qua
vai trái và đeo thêm 'con dao cưới' (kầm pách) với ý nghĩa bảo vệ cô dâu.
Thanh niên hiện nay khi ở nhà thường không mặc áo và quấn chiếc 'xà rông'
kẻ sọc.

+ Trang phục nữ
Cách đây ba, bốn mươi năm phụ nữ Khơ Me Nam Bộ thường mặc 'xăm pốt'
(váy). Đó là loại váy bằng tơ tằm, hình ống (kín). Chiếc váy điển hình là loại
xăm pốt chân khen, một loại váy hở, quấn quanh thân nhưng khác nhiều tộc
người khác cũng có loại váy này là cách mang váy vào thân. Đó là cách
mang luồn giữa hai chân từ sau ra trước, rồi kéo lên dắt cạnh hông tạo
thành những chiếc quần ngắn và rộng. Nếu cách tạo hình váy và một số mô
tip hoa văn trên váy có thể có sự tiếp xúc với các tộc người khác thì cách
mặc váy này có thể xem là đặc trưng độc đáo của Khơ Me Nam Bộ. Họ
thường mặc váy trong những ngày lễ lớn, mỗi ngày mặc một màu khác nhau
trong suốt tuần lễ đó. Đó là loại xăm pốt pha muông. Ngày nay các loại trên
ít thấy, có khả chăng chỉ trên sân khấu cổ truyền mà thôi. Người Khơ Me có
kỹ thuật nhuộm vải đen tuyền bóng lâu phai từ quả mặc la để may trang
phục. Thường nhật hiện nay người Khơ Me ảnh hưởng văn hóa Kinh qua
trang phục. Trong lễ, Tết lại mặc loại áo dài giống người Chăm. Ngoài ra
phụ nữ Khơ Me còn phổ biến loại khăn Krama dệt ô vuông màu xanh, đỏ
trên nền trắng. Ngày cưới các cô dâu thường mặc chiếc xăm pốt hôl màu



tím sẫm hay hồng cánh sen, áo dài tăm pông màu đỏ thẩm, quàng khăn chéo
qua người, đội mũ pkel plac hay loại mũ tháp nhọn nhiều tầng bằng kim loại
hay giấy bồi.

 
Dân tộc Sán Dìu
 
Tên gọi khác
Sán Déo, Trại, Trại Đất, Mán quần cộc.
 
Nhóm ngôn ngữ
Hoa
 
Dân số
95.000 người.
 
Cư trú
 Sống ở miền Trung du các tỉnh Quảng Ninh, Hải Hưng, Hà Bắc, Vĩnh

Phú, Bắc Thái và Tuyên Quang.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Sán Dìu chủ yếu làm ruộng nước, có phần nương, soi, bãi. Thêm vào
đó, còn có chăn nuôi, khai thác lâm sản, đánh bắt nuôi thả cá, làm gạch
ngói, rèn, đan lát... Từ lâu đời, người Sán Dìu đã sáng tạo ra chiếc xe quệt
(không cần bánh lăn) dùng trâu kéo để làm phương tiện vận chuyển. Hình
thức gánh trên vai hầu như chỉ dùng cho việc đi chợ. Hàng ngày người Sán
Dìu dùng cả cơm cả cháo, đồ giải khát thông thường cũng là nước cháo
loãng.

 
Tổ chức cộng đồng
Người Sán Dìu ở thành từng chòm xóm nhỏ.
 
Hôn nhân gia đình

Trong nhà, người chồng (cha) là chủ gia đình, con theo họ cha, con trai



được thừa hưởng gia tài. Cha mẹ quyết định việc cưới gả cho con. Con trai
con gái phải được xem số, so tuổi trước khi nên duyên vợ chồng.

 
Tục lệ ma chay

Việc ma chay cũng qua nhiều lễ thức. Từ sau 3 năm, người chết được bốc
cốt - cải táng, và đây là một dịp vui.

 
Văn hóa

Thơ ca dân gian của người Sán Dìu phong phú, dùng thơ ca trong sinh hoạt
hát đối nam nữ (soọng cô) rất phổ biến. Truyện kể, chủ yếu truyện thơ khá
đặc sắc. Các điệu nhảy múa thường xuất hiện trong đám ma. Nhạc cụ có tù
và, kèn, trống, sáo, thanh la, não bạt cũng để phục vụ nghi lễ tôn giáo. Nhiều
trò chơi của dân tộc được đồng bào ưa thích là: đi cà kheo, đánh khăng,
đánh cầu lông kiểu Sán Dìu, kéo co.

 
Nhà cửa

Người Sán Dìu ở nhà đất. Nhà cửa đồng bào không có những đặc trưng
riêng. Có lẽ vì vậy mà người Sán Dìu đã tiếp thu mẫu nhà của người Việt
khá dễ dàng.

 
Trang phục

Trang phục của người Sán Dìu đã và đang đổi thay gần giống trang phục
người Kinh. Phụ nữ Sán Dìu có tập quán ăn trầu và thường mang theo mình
chiếc túi vải đựng trầu hình múi bởi có thêu nhiều hoa văn sặc sỡ, và kèm
theo là con dao bổ cau có bao bằng gỗ được chạm khắc trang trí đẹp.

 
Dân tộc Xinh Mun

 



            Tên dân tộc: Xinh Mun (Puộc, Pụa).
  Dân số: 18.018 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Vùng biên giới Việt Lào thuộc Sơn La, Lai Châu.
  

              Phong tục tập quán:
  Ở nhà sàn, mái hình mai rùa, có hai thang lên xuống ở hai đầu hồi. Thờ
cúng tổ tiên và tổ chức cúng lễ ma bản, cúng mường. Họ có tập quán ăn
trầu, nhuộm răng đen, uống rượu cần. Hôn nhân nhà trai phải lo. Sau lễ
dạm, lễ hỏi là đến lễ đi ở rể. Khi đã có vài ba con thì nhà trai mới tổ chức
đón dâu, lấy chung một tên khác do cậu hoặc thầy cúng đặt. Con theo họ
cha. Khi người bố chết, con trai cả giữ vai trò quan trọng. Không có tục cải
táng hay tảo mộ.
  Ngôn ngữ:
  Ngôn ngữ thuộc nhóm Môn - Khmer.
  Văn hoá:
  Họ có nhiều nghi lễ và kiêng cữ, có lễ cúng mường hàng năm là lễ chung.
  

  Trang phục:
  Trang phục như người Thái, Lào.



  Kinh tế:Làm nương rẫy, hái lượm, săn bắn và chăn nuôi, một số nơi làm
lúa nước. Nghề đan lát khá phát triển, đồ đan đẹp và bền. Mua bán theo chế
độ đổi hàng.
 

Dân tộc Xtiêng
 Tên dân tộc: Xtiêng (Xa Ðiêng).
  Dân số: 66.788 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Bốn huyện phía bắc tỉnh Bình Dương, một phần ở Ðồng
Nai, Tây Ninh.
  Phong tục tập quán:
  Ðứng đầu là già làng am hiểu tập tục, có uy tín, tháo vát. Họ sống định
canh định cư theo từng gia đình. Tin vào sức mạnh huyền bí của sấm sét,
trời đất, trăng, mặt trời. Tính tuổi theo mùa rẫy. Trong hôn nhân, họ lấy vợ
lấy chồng khác dòng họ. Cô dâu về ở nhà chồng ở sau ngày cưới.
  Ngôn ngữ:
  Thuộc nhóm Môn - Khmer.
  Văn hoá:
  Họ rất yêu âm nhạc. Nhạc cụ là bộ chiêng 6 cái, cồng, khèn bầu.
  Trang phục:
  Nữ mặc váy, nam đóng khố. Mùa đông choàng thêm tấm vải. Họ để tóc
dài búi sau gáy, tai xâu lỗ, xăm mặt, xăm mình. Ðeo nhiều loại trang sức làm
bằng gỗ hoặc ngà voi.
  Kinh tế:
  Nhóm Xtiêng Bù Đéc làm ruộng nước, dùng trâu bò kéo cày. Nhóm
Xtiêng Bù Lơ ở vùng cao làm rẫy.
 



Người Xtiêng-BìnhPhướng Thiếu nữ Xtiêng
Dân tộc Si La
 
Tên gọi khác
Cú Dé Xử, Khà Pé
 
Nhóm ngôn ngữ
Tạng - Miến
 
Dân số
 600 người.
 
Cư trú
Sống ở ba bản Seo Hay, Sì Thâu Chải, Nậm Xin thuộc huyện Mường tè,

tỉnh Lai Châu.
 
Đặc điểm kinh tế

Người Si La sống bằng nghề trồng lúa nương, ngô. Từ mấy chục năm nay
đồng bào làm thêm ruộng nước. Tuy sản xuất đóng vai trò chính nhưng săn
bắn và hái lượm vẫn có ý nghĩa đối với đời sống của đồng bào. Đời sống của
người Si La hiện còn thấp kém. Giao thông cách trở, cái ăn, cái mặc đều
chưa đủ, nạn hữu sinh vô dưỡng, tập tục lạc hậu, bệnh tật (phổ biến là bướu
cổ, sốt rét...)

 
Tổ chức cộng đồng

Người Si La có nhiều dòng họ. Các dòng họ đều kiêng ăn thịt mèo. Quan hệ
trong họ khăng khít, chặt chẽ. Trưởng họ là người đàn ông cao tuổi nhất, có



vai trò quan trọng đối với các thành viên và có trách nhiệm tổ chức sinh hoạt
chung của họ mình, đặc biệt là việc thờ cúng. Trong xã hội, ngoài trưởng họ,
người Si La rất coi trọng các thầy mo.

 
Hôn nhân gia đình

Trong hôn nhân, phong tục Si La có đặc điểm là làm lễ cưới hai lần, lần thứ
hai sau lần trước khoảng một năm. Nhà trai phải có khoản tiền cưới trao cho
nhà gái mới được đón dâu về nhà mình.

 
Tục lệ ma chay

Theo phong tục Si La, bãi mộ nằm phía dưới khu cư trú của dân bản, trong
đó mộ những người cùng họ được quây quần bên nhau. Người Si La dựng
nhà mồ xong mới đào huyệt bên trong. Quan tài gỗ độc mộc. Đặc biệt, khi
có người chết, đồng bào tổ chức vui chơi, ca hát, không có tiếng khóc. Tuy
không tảo mộ, cải táng nhưng người Si La có tục con cái để tang cha mẹ 3
năm.

 
Nhà cửa

Người Si La ở nhà trệt, có bếp lửa đặt giữa nhà.
 
Trang phục
+ Trang phục nam

Ngày nay, đa số người Si La để răng trắng, nhưng theo tục cũ thì đàn ông
nhuộm răng đỏ, đàn bà nhuộm răng đen.

+ Trang phục nữ
Phụ nữ ăn vận khá độc đáo, đặt biệt là mảng ngực áo bằng vải khác màu với
áo, gắn đặc xu bạc, xu nhôm. Khăn đội đầu của nữ cũng khác nhau theo lứa
tuổi. Các cô thường đeo chiếc túi bằng dây rừng, được trang trí những tơ chỉ
đỏ sặc sỡ.

 
 
Dân tộc Xơ Đăng

   Tên dân tộc: Xơ Ðăng (Xơ Đeng, Cà Dong, Tơ Dra, Hđang, Mơ Nâm,



Hà Lăng, Ka Râng, Con Lan, Bri La Teng).
  Dân số: 127.148 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Kon Tum, Quảng Nam, Ðà Nẵng và Quảng Ngãi.
 

Chàng trai Xơ Đăng thổi đing tút
 

 
  
  

Phong tục tập quán:
  Thờ nhiều thần liên quan đến sản xuất và sinh hoạt. Hôn nhân tự do, cưới
đơn giản, sau ngày cưới họ ở luân chuyển mỗi bên gia đình ít năm. Sống
thành làng, có nhà rông hình lưỡi rìu là nơi sinh hoạt chung của làng. Già
làng được nể trọng và điều hành mọi sinh hoạt chung. Tên không có họ
nhưng có từ phân biệt nam, nữ.
  Ngôn ngữ:
  



Ngôn ngữ thuộc nhóm Môn - Khmer.
  Văn hoá:
  Múa hát, tấu chiêng cồng, chơi đàn, kể chuyện cổ là sở thích. Lễ hội
truyền thống có lễ đâm trâu. Nam có tài nghệ trong kiến trúc, điêu khắc và
hội hoạ...
 

Trang phục phụ nữ Xơ Đăng
 

Kinh tế:Làm rẫy, chăn nuôi gia súc gia cầm, săn bắn, hái lượm, đánh bắt cá,
đan lát, dệt, rèn. Nhóm Mơ Nâm làm ruộng nước, nhóm Tơ Dra có nghề
rèn quặng sắt.
 Dân tộc Chu Ru
   Tên dân tộc: Chu Ru (Cho Ru, Ru).
  Dân số:14.978 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Phần lớn ở Ðơn Dương (Lâm Ðồng), số ít ở Bình Thuận.
  Phong tục tập quán:
 



Lễ hỏi chồng của người Chu Ru
 

 
  Thờ cúng tổ tiên và chỉ cúng ngoài nghĩa địa. Thờ nhiều thần liên quan
đến các nghi lễ nông nghiệp. Sống định canh định cư. Một gia đình gồm 3-4
thế hệ. Hôn nhân một vợ, một chồng, con gái chủ động cưới, người chồng ở
rể.
  Ngôn ngữ: Ngôn ngữ thuộc nhóm Nam Đảo.
  Văn hoá: Làng gồm nhiều dòng họ hoặc khác tộc cư trú. Ðứng đầu là
trưởng làng (Pô plây), sau là thầy cúng. Có vốn dân ca, ca dao, tục ngữ
phong phú.
 



Thiếu nữ Chu Ru
 

Kinh tế: Nghề làm ruộng lâu đời. Trồng dâu, nuôi tằm, chăn nuôi. Nghề thủ
công: đan lát, rèn và làm gốm. Nghề phụ: săn bắn, hái lượm.
 Dân tộc Dao
 Tên dân tộc: Dao (Mán, Ðông, Trại, Dìu Miền, Kim Miền, Lù Gang, Làn
Tẻn, Ðại Bản, Tiểu Bản, Cốc Ngáng, Cốc Mùn và Sơn Ðầu).
  Dân số: 620.538 người (năm 1999).
  Ðịa bàn cư trú: Biên giới Việt - Trung, Việt - Lào, một số tỉnh Trung Du
và ven biển Bắc Bộ.
 

Đám cưới người Dao Đỏ ở Tuyên Quang
 



Phong tục tập quán: Thờ tổ tiên là Bàn Hồ. Qua tên đệm xác định dòng họ
và thứ bậc. Ma chay theo tục lệ xa xưa. Vài vùng có tục hoả táng cho người
chết từ 12 tuổi trở lên. Tục ở rể có thời hạn và vĩnh viễn. Nhà sàn, nhà nửa
sàn nửa đất, nhà trệt.

Ngôn ngữ:
Ngôn ngữ thuộc nhóm Mông - Dao.
Văn hoá:
Chữ viết là Hán được Dao hoá (chữ Nôm Dao).

Trang phục người Dao ở Quảng Ninh



Trang phục:
  Nam mặc quần, áo. Nữ trang phục phong phú hơn với những trang trí hoa
văn truyền thống, đầu đội khăn.
  Kinh tế:
  Trồng lúa nương, ruộng nước và hoa màu. Nghề thủ công phát triển: dệt
vải, rèn, mộc, làm giấy, ép dầu.
 


