
02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổ tạp chí Bất Hối



Tạp chí

Lan truyền tinh hoaViệt 

Trưởng nhóm biên tập
Bất Hối Mục Đồng

bientap@lophocvuive.com

Phó nhóm biên tập
Lưu Thanh Nguyên

Biên tập nội dung
Tuấn Đặng, Thanh Nguyên, 

Khắc Huy, Quỳnh Nga

Trình bày
Phan Khắc Huy

Phụ trách kỹ thuật chung
Nguyễn Minh Vũ

kythuat@lophocvuive.com

Phụ trách bạn đọc
Minh Quân

bandoc@lophocvuive.com

Thư từ góp ý xin gửi về: 
bandoc@lophocvuive.com

Bạn muốn tham gia thực hiện 
tạp chí? Hãy liên lạc với chúng 

tôi qua Email: 
lophocvuive09@gmail.com hoặc 

pkhyds2005@yahoo.com.vn

Ảnh bìa
Đặng Quang Vinh

Bản quyền © 2011 - lophocvuive.com

bất hốiĐằng sau một nụ cười...

Trên những bệ thờ ở cố kinh Trà Kiệu, người Chăm thường chạm 
hai vũ nữ và hai nhạc công với khuôn mặt ngất ngây hiền dịu, đôi 
mắt như nhìn vào cõi xa xăm, làn môi như hé nở nụ cười. Cô gái 
gần như lõa thể, với bộ ngực căng tròn; với hai cánh tay nõn nà 
điểm xuyến vòng tay; với bắp tay, bắp đùi thon thả.  Ngôn ngữ của 
điêu khắc đã phác họa vũ nữ Chămpa tuyệt diệu và sống động  vượt 
lên trên  cả vẻ đẹp thân xác. Vũ nữ Apsara không còn sắc dục, uyển 
chuyển theo nhịp điệu và vũ điệu Tamia Tatih; Tamia Biyen, Tamia 
Tra quyến rũ đến mê hoặc. Nghệ nhân Chămpa xưa đã đánh thức 
sự câm lặng của khối đá vô tri vô giác thành những đường nét gợi 
cảm. Một tư thế mềm mại mà khỏe khoắn, gợi cảm mà thanh cao. 
Người ta gọi hình tượng ấy là vũ nữ riêng tôi thầm gọi là cô gái Trà 
Kiệu. Bao nhiêu mỹ từ đã được gán cho người đẹp, vẫn cảm thấy 
như chưa đủ, tôi muốn tự bàn tay mình tiếp xúc với làn da mát 
rượi, cầu mong một luồng cộng hưởng giữa người nay và người 
xưa. 

Ẩn đằng sau một nụ cười, một dáng hình trong đá là hàng bao 
nhiêu điều kì diệu, huống chi mười thế kỉ manh nha - hưng vượng 
- suy tàn của vương quốc Champa vẫn còn sừng sững ở lại cùng 
những tháp Chăm tôn vinh các đức vua thần thánh, những chiếc 
bình gốm mê hoặc, những mũi tên đồng từng gieo rắc sự khiếp sợ 
cho binh tướng Đại Việt... Thế nhưng danh xưng Champa lẫy lừng 
đã lụi tàn tự lúc nào, những hào quang một thời cũng theo ngày 
tháng mà hoá rêu xanh rồi thành tro bụi. Nam Bàn quốc, Sadet 
J’rai, vương quốc Phù Nam bao la cũng không ngoài số phận. Chỉ 
là cái khẽ chớp mắt trong thời gian vô cùng...

Tôi luôn mơ hồ sợ đến một ngày những kí ức này sẽ bị xoá sạch và 
lãng quên hoàn toàn. Con người không biết đến lịch sử thì khác gì 
những tạo vật tinh xảo nhưng vô hồn, con người văn minh nhưng 
sống đứt đoạn trong hiện tại thì khác gì kẻ mông muội và dã man. 
Ba mươi trang tạp chí là một con số quá khiêm tốn để tái hiện và 
lưu giữ lại quá khứ nhưng tôi vẫn tin “tận nhân lực, tri thiên mệnh”.

Lưu Thanh Nguyên



Mục lục

Nước Nam Bàn.
Lễ bỏ mả - Sự hồi sinh từ cái chết.
Nền văn minh bị chôn vùi.
Con đường hương liệu
                       qua Đông Nam Á.
Đô thị cổ Ba Thê.
Ngôi Tháp cổ giữa đồng bằng
                                      Nam Bộ.
Vài nét về dân tộc Chăm.
Sơ lược về lịch sử hình thành
                                    Chăm Pa.
Thành Đồ Bàn
Quá trình Đại Việt xâm chiếm
                                    Chăm Pa.
Lễ hội Katê của người Chăm.
Thánh địa Mỹ Sơn.
Hình tượng Linga và Yoni
          trong điêu khắc Chăm Pa.
Những bí ẩn đằng sau 
                                 tháp Chàm.
Phỏng vấn chuyên môn.
Phỏng vấn thành viên.
Thư đi tin lại.

Trang 04
Trang 07
Trang 09

Trang 12
Trang 13

Trang 14
Trang 15

Trang 17
Trang 18

Trang 19
Trang 21
Trang 23

Trang 25

Trang 26
Trang 27
Trang 29 
Trang 30

ước Việt ta kể từ thời kỳ tự chủ đầu tiên đến khi chính 
thức kết thúc công cuộc khai khẩn ở miền Nam cũng ngót 
1000 năm. Trong quá trình mở mang bờ cõi đó, nhiều 
vương quốc cổ đã đồng thời cùng phát triển, diệt vong, sát 
nhập tạo thành lãnh thổ Việt Nam đến bây giờ.

Mạnh được, yếu thua là lẽ thường tình. Những dân tộc có 
sức sống mãnh liệt hơn sẽ tồn tại và chiếm lĩnh dần không 
gian địa lý, văn hóa. Một ngàn năm chẳng qua chỉ là một 
tiếng thở dài của lịch sử, nhưng trong khoảnh khắc ấy đã 
có biết bao vương quốc bị diệt vong, biết bao dân tộc bị 
đồng hóa, và không ít nền văn hóa trở thành bóng ma tro 
bụi?

Lần giở những lớp tàn tro của thời gian, Tạp chí Bất Hối 
kỳ này muốn dẫn dắt bạn quay về quá khứ, đi lại những 
con đường của tiền nhân, khám phá những nét son chói lọi 
trong quá trình sống và sáng tạo của những dân tộc đang 
dần bị lãng quên.

Tiểu quốc Bồn Man, vương quốc Mạ, tuy để lại nhiều dấu 
ấn nhưng chưa đủ sâu đậm so với ba vương quốc sau 
đây nên trong khuôn khổ tạp chí, chúng tôi xin được phép 
không nhắc đến. Trọn 30 trang tạp chí sẽ dần tái hiện lại 
vương quốc Nam Bàn của người J’rai ở Tây Nguyên rồi 
đến nền văn minh Phù Nam đã diệt vong tự bao giờ và cuối 
cùng là đế quốc Chăm Pa hùng mạnh đã tranh hùng cùng 
Đại Việt suốt cả ngàn năm. 

Chủ đề kỳ này quả thực là chủ đề rất “khó đọc” so với các 
số tạp chí đã xuất bản, bởi bạn đọc phải tưởng tượng nhiều 
hình ảnh, dấu tích đã biến mất qua câu chữ. Song chúng tôi 
cố gắng sắp xếp thứ tự các đề mục một cách tường minh 
nhất có thể để bạn đọc dễ hình dung nhất.

Nào, bây giờ, chúng ta bắt đầu cuộc lãng du theo bước thời 
gian để đi tìm “hồn tro bụi”...

N
Dẫn Nhập

Lưu ý khi đọc tạp chí: Trong bài về Vương quốc 
J’rai, LHVV xin giữ nguyên văn từ “Mọi” khi trích 

dẫn quyển Rừng Người Thượng nhằm tôn trọng tác 
quyền chứ không có ý khác.



02 lophocvuive.com04 lophocvuive.com

Nước Nam Bàn
vương quốc cổ J ‘raitạp chí Bất Hối

Tiểu quốc J’rai (tên gọi khác là Nam Bàn, Nam Phan, Nam Phiên) là một tiểu quốc cổ của các bộ tộc ở Bắc 
Tây Nguyên, Việt Nam với bộ tộc nòng cốt là người J’rai được hình thành từ khoảng cuối thế kỷ 15 và chấm 
dứt sự tồn tại sau khi phân rã ra thành các bộ tộc độc lập vào khoảng cuối thế kỷ 19.Tiểu quốc này được cai 
trị bởi các vị tiểu vương mà người Việt gọi là Thủy Xá - Hỏa Xá.                           (Ảnh minh họa: Phong Trần)

ước Nam Bàn được chia 
làm hai tiểu quốc nhỏ, 

được cai trị bởi Thủy Xá - 
Hỏa Xá (Thủy Vương - Hỏa 
Vương, Sadet nước - Sadet 
lửa, Patau Ia - Patau Pui). 
Hai tiểu quốc này  ngày nay 
ở hai địa điểm khác nhau: 
xã Chư A Thai, huyện Ayun 
Pa (phía Nam tỉnh Gia 
Lai) và xã Ia Lốp, huyện 
Ea Súp (phía tây bắc tỉnh 
Đắk Lắk). Mỗi ông có tầm 
ảnh hưởng trong một vùng 
và không được gặp nhau, 
nếu không sẽ phải một mất 
một còn. Nếu đúng như ghi 
chép của Lê Quý Đôn thì 
Thủy Xá ở xã Chư A Thai 
(phía đông) còn Hỏa Xá ở 
Ia Lốp (phía Tây). 

Nam Bàn trong Sử Việt

Sách Phủ biên tạp lục của 
Lê Quý Đôn viết rằng: Đời 
(Lê) Thánh-tôn trước kia 
phong nước Nam-Bàn ở 
về phía tây đầu nguồn phủ 
Phú-An thuộc xứ Quảng-
Nam, cựu Cai đội Luận-
bình-hầu tên là Văn-thế-
Nghị, người ở thuộc Thời 
Đồn, huyện Tuy-Viễn kể 
truyện lại rằng : “Nguyên 
trước anh ta được trông coi 
đội nội phủ Sơn-Trường 
(vùng núi thuộc về Nội-

phủ) đội Thám-sơn thủ 
hương (thăm dò các núi 
để lấy hương thơm) và đội 
Tân-am sơn (quen đuờng 
núi). Ba đội binh ấy thường 
lên đầu núi lấy hương kỳ 
nam, từ suối An-Lạc đi lên 
các thôn Hà-Nghiên, Đất-
Cầy, qua núi La-Hai giáp 
đất phủ Phú-An đến các 
xứ Lôi-Song, Nước-nóng, 
Thượng-gia-lộ rồi đến 
nguồn Hà-Lôi, đây là chỗ ở 
của các sách nguời Man-đe.

Ở nơi ấy cho tiền nguời 
Mán nhờ họ dẫn đường, 
theo đường núi mà đi, đi 
14 ngày tới nước Nam-Bàn 
là hai nơi vua Thủy và Hỏa, 
nước ấy ước độ hơn 50 
thôn. Trong đó có núi Bà-
Nam là cao và lớn hơn, núi 
ấy là núi trấn cho cả một 
phương ấy. Thủy vương ở 
bên đông núi, Hỏa vương 
ở bên tây núi, đều có địa 
phận riêng, gác cây làm sàn 
mà ở, đốt cỏ cho mục mà 
cấy lúa, tháng giêng cấy đến 
tháng năm lúa chín, không 
cần phải gặt, cứ nhổ lúa lên 
mà lấy, không có lịch không 
biết ngày, tháng. Khi nhổ 
lúa đã xong, đem bộ hạ đến 
thu thuế. Vua thường cưỡi 
voi, có vài mươi người đi 
theo, khi đến một thôn nào 

thì đánh ba hồi gồng, người 
trong thôn đều ra đón, họ 
làm riêng một cái nhà cỏ để 
vua ở, vì tục ở đây truyền 
rằng hễ vua vào trong nhà 
sẽ xảy ra sự không lành. Số 
người không kể nhiều ít, 
đều vui lòng cung cấp như 
nồi đồng, vải trắng, mía, 
chuối, lấy bao nhiêu cũng 
được. Khi thu xong lại đi 
nơi khác. Hai vị vua ấy đều 
đen và xấu, còn vợ và nàng 
hầu rất đẹp, mặc quần áo 
có hoa sặc sỡ lối Chiêm-
Thành. Khi hai vua còn 
sống, thường có tinh gọi 
là “tinh dưỡng”, sáng như 
đuốc, cũng có khi to như 
tấm lụa, thường đến chỗ 
nằm, hay là bay lên trên 
giời như tấm lụa. Khi hai 
vua chết thì cái tinh ấy vào 
nhà người khác, nguời Mán 
thấy tinh ấy vào nhà nào 
thì đều nói giời đã dành để 
ngôi vua cho người chủ nhà 
ấy, liền suy tôn lên làm vua, 
ấy là cái tục quen từ ngày 
xưa đến nay vẫn như thế. 
Trên núi có thành đá trắng, 
rộng chừng một mẫu, trong  
có 4 cửa đều mở, có voi đá 
nằm, ngựa đá nằm, gọi là 
đền Vua-hổ, hai vua không 
dám ở nơi ấy. Ngày mà vua 
mới lên ngôi thì lên trên 
thành, đặt đệm ở voi đá , 

ngựa đá, rồi lên ngồi, các 
sách Đe Mán uớc chừng 
40 nguời tù trưởng (tục gọi 
là chủ làng) đều đến lạy 
mừng. Lễ mừng xong, vua 
lại về núi ở.

Nam Bàn dưới con mắt 
người Pháp

Theo Les Jungles Moi 
(Rừng người Thượng) của 
Henri Maitre: Rất xa về 
phía Bắc khu vực người 
Mạ, trải rộng một tiểu quốc 
độc lập thứ hai, tiểu quốc 
của người J’rai... Nền độc 
lập của tiểu quốc này không 
dựa vào sự hiểm trở của 
lãnh thổ mà do ở tính hiếu 
chiến, sự cố kết và số lượng 
đông đảo các chiến binh 
của mình. Cho đến tận 
ngày nay, người J’rai vẫn là 
một trong số những bộ lạc 
Mọi hiếm hoi thật sự tạo 
thành một dòng tộc chặt 
chẽ và đồng nhất. Quần tụ 
từ những thời rất xa xưa 
dưới sự thống trị của các 
thủ lĩnh – phù thủy, tồn tại 
qua các kịch biến của lịch 
sử Đông Dương, người J’rai 
đã vượt qua nhiều thế kỷ và 
đến với chúng ta ngày nay 
như là một dòng tộc lớn, 
văn minh hơn những dòng 
tộc láng giềng của họ.

N



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổ tạp chí Bất Hối

05 lophocvuive.com

vương quốc cổ J ‘rai tạp chí Bất Hối

Các thủ lĩnh – phù thủy này 
được gọi là Sadet, gồm có 
hai vị, là Sadet Lửa và Sadet 
Nước – tiếng J’rai gọi là 
Patau Pui và Patau Ia. Chắc 
chắn là ban đầu các thủ 
lĩnh đó có quyền lực lớn 
hơn các hậu duệ hiện nay 
của họ nhiều; tuy nhiên, 
không nên phóng đại vai 
trò của các Sadet và cho 
rằng tiểu quốc J’rai là một 
vương quốc tương tự như 
các vương quốc Cambodge 
và Champa; cũng giống 
như các “vua” Che Mạ, các 
Patau của người J’rai chắc 
chắn chưa bao giờ có quyền 
lực lớn hơn các tiểu vương 
người da đen ở Phi châu 
Xích đạo. Cần phải nhấn 
mạnh điểm này vì người ta 
quá hay sai lầm cho rằng 
các Sadet là những vương 
chủ thực thụ, tương tự như 
vua Chàm và vua Khmer, 
mà họ chẳng có gì chung 
ngoài cái danh hiệu “vua” 
thật dễ dãi.

Theo biên niên Trung 
Quốc, rất có thể họ là 
những người có quyền 
lực nhất trong số các tiểu 

vương hoang dã đã 
bị tướng Wen đánh 
bại vào nửa đầu 
thế kỷ thứ tư.

Dù sao chắc chắn 
người J’rai luôn 
có xích mích với 
người Chàm mà 
hẳn họ đã phải 
nhượng bộ không 
phải là không có 
chiến đấu ở vùng 
đất ven biển là nơi 
họ vốn canh tác từ 
xa xưa, có thể nay 
là vùng Phú Yên và 
Bình Định, trước 
khi chịu thất bại và 
rút sâu vào trong 
nội địa, tới các 

cao nguyên họ đang ở hiện 
nay. Rất có thể họ là những 
người được người Chàm 
gọi là người Manda trong 
các bản văn khắc.

Có một sự kiện quan trọng, 
nhưng ít được làm rõ, ấy 
là tập tục theo đó Sadet 
phải bị giết trước khi chết 
tự nhiên. Trong công trình 
nghiên cứu lý thú của mình 
về Patau Pui, Cha Guerlach 
cho biết: “Khi tình trạng 
hấp hối đã rõ và người 
bệnh đã có biểu hiện sắp 
chết, các chức sắc của ông 
ta và người trong gia đình 
ông tập hợp nhau lại và 
đặt tay lên người ông. Khi 
ông rút hơi thở cuối cùng, 
người ta liền cắm một ngọn 
lao vào bụng ông [433].

“Thậm chí, một số dị bản 
còn cho rằng các chức sắc 
[của Sadet] chẳng đợi ông 
chết hẳn; sau khi bàn bạc, 
nếu tin rằng vị đại thủ lĩnh 
sẽ chết, họ sẽ giúp ông qua 
đời, một thanh niên Ha-
gou diễn đạt điều đó với 
tôi bằng những lời sau đây: 
“Bok Redau không chết; 

người ta giết ông ấy”

Ngược với các tập tục của 
người Mọi, Sadet Lửa được 
thiêu trên một dàn hỏa 
bằng một loại cùi chọn lọc. 
Tập tục mang rõ nét Chàm 
này kéo dài tới tận ngày nay 
và hết sức đáng chú ý, vì 
người Mọi không bao giờ 
thiêu xác người chết.

Theo các truyền thuyết 
truyền tới ngày nay, Pa-
tau Pui thuộc họ tộc Xeu, 
còn Patau Ia thuộc họ tộc 
Racham. Tiếng tăm của 
các thủ lĩnh - phù thủy lan 
truyền khắp miền Nam 
Đông Dương.

Quan hệ với các nước láng 
giềng

Ít nhiều là chư hầu cuả 
người Chàm, tất cả các bộ 
lạc hoang dã nói trên đều 
đã có quan hệ ít nhiều chặt 
chẽ với người Chàm, ít ra 
là các trao đổi buôn bán, 
và các nhà viết biên niên 
Trung Hoa đã ngầm cho ta 
những bằng chứng về điều 
này. Thực vậy, họ đã ghi 
lại danh sách nhiều sứ bộ 
do các vương chủ Champa 
phái tới triều đình Trung 
Quốc... đã mang tới triều 
đình Trung Quốc các cống 
vật gồm những sản vật quý 
rõ ràng thu được ở các khu 
vực ven biển, nhưng chắc 
chắn cũng gồm cả những 
sản vật phải kiếm trong núi 
và sâu trong hinterland. Voi 
đã sống và vẫn còn đang 
sống ngay ở Trung Kỳ, tới 
tận vùng ven biển, nhưng 
ở khu vực đó chúng không 
bao giờ nhiều đến mức có 
thể cung cấp đủ cho nhu 
cầu tiêu thụ ghê gớm ngà 
voi và những dịch vụ của 
các vương chủ Chàm; tê 
giác, mà sừng đã và vẫn 

đang được lùng kiếm dữ 
dội bao giờ cũng chỉ sống 
trong những khe núi hiểm 
trở, nơi chúng tạo ra các 
đầm lầy giữa những bụi 
rậm kín bưng; đậu khấu, 
sáp ong, gỗ hiếm, vàng, bạc 
và những sản vật khác mà 
chúng ta biết đầy ắp trong 
chiều đình Chàm, ít ra là 
một phần, được lấy từ vùng 
cao; ngay trong những thời 
kỳ nguyên thủy ấy, khi dải 
đất Trung Kỳ còn chưa 
được trồng cấy như ngày 
nay, thì rằng cũng chưa bao 
giờ phủ kín một số khu 
vực rộng lớn đầy cát và khô 
cằn, hiện nay vẫn còn bỏ 
hoang, chẳng có thể nuôi 
sống bất cứ thứ gì ngoài 
những bụi cây cằn gai góc; 
như vậy, đã tồn tại các mối 
quan hệ giữa người Chàm 
và người J’rai, quan hệ chư 
hầu và tôn bá, quan hệ 
buôn bán, đã cung cấp cho 
Champa phần lớn những 
mặt hàng quí kể trên dưới 
dạng cống vật hoặc trao 
đổi.

Hẳn là chính người Chàm 
đã dạy cho người J’rai... 
cách bắt và thuần hóa voi 
rừng; từ rất xa xưa, chúng 
ta đã thấy loài vật này đổ về 
triều đình Chàm; chúng lập 
thành một trong những lực 
lượng của quân đội và đội 
tượng binh này thường đạt 
tới con số 1000.

Như vậy, các bộ lạc hoang 
dã đã ở sâu trong nội địa 
đã đóng một vai trò, dù 
rất lu mờ, song không hề 
nhỏ trong nền kinh tế 
của Champa. họ là những 
người lao động thầm lặng, 
những người cộng tác vô 
danh và không có ý thức 
của đế quốc mà họ làm giàu 
bằng lao động không mệt 
mỏi của mình.

Người J’rai - Ảnh: Henri Maitre

Nước Nam Bàn



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hối

06 lophocvuive.com

vương quốc cổ J ‘raitạp chí Bất Hối

Quan hệ với chúa Nguyễn

Trong thời kỳ các chúa 
Nguyễn cai trị ở Đàng 
Trong, bắt đầu từ thế kỷ 17 
đã gây ảnh hưởng lên các 
tiểu vương này, theo ghi 
chép của Lê Quý Đôn, cứ 
5 năm một lần các chúa 
Nguyễn thường sai các cai 
đội ở phủ Phú Yên làm 
Chánh sứ và Phó sứ theo 
lưu vực sông Ba lên gặp các 
vị tiểu vương cho áo gấm, 
mão, nồi đồng, khóa sắt, đồ 
sứ, bát, đĩa và đồng thời đòi 
phải nộp lễ cống và thuế.

Mối quan hệ này được 
giữ vững từ thời các chúa 
Nguyễn sang thời nhà 
Nguyễn. Tuy nhiên đến 
cuối thế kỷ 19, vào năm 
1898 sau khi chiếm được 
Việt Nam, chính quyền 
thuộc địa Pháp bắt đầu 
tổ chức cai trị trực tiếp ở 
đây. Các vị tiểu vương đã 
tổ chức chống lại và viên 
thanh tra Prosper Odend 
đã bị vua Hỏa Xá Po At giết 
vào năm 1904. Tuy nhiên 
trước sự tấn công của viên 
sĩ quan Vincillionni kế tiếp, 
vua Po At đã phải chạy trốn 
và vai trò tiểu vương Hỏa 
Xá Thủy Xá chính thức 
chấm dứt tồn tại.

Quan hệ với Chân Lạp - 
Truyền thuyết về thanh 
kiếm thần 

Sau nhiều thăng trầm, 
vương quốc Chân Lạp lại 
tỏa sáng dưới triều đại Jaya-
varman II (802 – 869). Theo 
truyền thuyết, vị vua này 
đã nhờ Prah Vięvakarman, 
Thần Kiến trúc, xây dựng 
một cung điện tráng lệ và 
truyền cho các hậu duệ một 
thanh kiếm thần, Preah 
Khan, là thần vật hộ quốc 
của nước Chân Lạp.

Song, về thanh kiếm trứ 
danh này, người J’rai lại lưu 
truyền một truyền thuyết 
mang sắc thái lịch sử, theo 
đó chính các Sadet của họ 
mới là người giữ thanh 
kiếm thần.

Truyền thuyết kể rằng, sau 
nhiều cuộc phiêu lưu khác 
nhau, Pô-thê xuôi dòng 
sông Mékong tới “chính tại 
nơi hội tụ các vị vua của tất 
cả các dân tộc trên thế giới: 
Chàm, Chân Lạp, An Nam, 
Lào, Radé, J’rai, v.v... Lúc 
đó, các vua đang mải lao 
xuống sông để tìm thanh 
kiếm thần từ trên trời rơi 
xuống, lấp lánh dưới đáy 
sông vì, mặc dù nó đã nằm 
trong bao nó vẫn còn rực 
cháy. 

“Vua Chàm đã thắng trong 
cuộc thử thách ấy; nhưng 
Pô-thê đoạt lấy thanh kiếm 
và mang tới xứ sở J’rai, 
trong khi người Chân Lạp 
chiếm được bao kiếm mang 
về Chân Lạp. Tức giận vì 
bị mất thanh kiếm thần, 
người Chàm tiến hành 
một cuộc chiến tranh dữ 
dội chống người J’rai trong 
nhiều năm.

Pô-thê nhờ có bùa nên 
chống cự được với người 
Chàm khá lâu, nhưng 
người Chàm cũng có một 
số phép thuật, và cuộc 
chiến bất phân thắng bại. 
Pô-thê bèn khấn với thanh 
kiếm thần: “Nếu nhà ngươi 
thật sự từ trên trời xuống, 
thì ngươi hãy chứng tỏ 
quyền lực của ngươi bằng 
cách chọn đứng về phía 
người J’rai hay người 
Chàm. Hãy chỉ rõ ngươi 
muốn ai là người được giữ 
ngươi”. Rồi ông dâng cho 
kiếm thần một con trâu 
trắng và một con trâu đen.

“Sau đó, Pô-thê cầm thanh 
kiếm thần chĩa thẳng vào 
người Chàm. Tức thì, thanh 
kiếm tạo ra một lượng lửa 
và nước lớn đến nỗi làm 
tất cả người Chàm bị thiêu 
cháy hoặc chết đuối. Không 
một người Chàm nào thoát 
khỏi hai tai họa đó vì cây 
gậy mây của Pô-thê đã làm 
trời tối sầm khiến người 
Chàm chẳng còn nhìn thấy 
đường sá đâu nữa.

“Ít lâu sau, Pô-thê biến mất 
không để lại dấu vết nào 
khi trao thanh kiếm thần 
cho Sadet tên là Li-patao 
(Vua Lửa). Pô-thê còn 
khuyên người J’rai sống hòa 
hợp với người Chân Lạp là 
những người làm chủ bao 
kiếm thần. Chính trời đã 
trao lưỡi kiếm cho người 
J’rai và bao kiếm cho người 
Chân Lạp, đã chỉ rõ họ phải 
liên minh với nhau; nhưng 
khi cho người Chân Lạp 
bao kiếm, kém giá trị hơn 
thanh kiếm, Trời cũng ấn 
định rõ những cống vật trao 
đổi đều đặn giữa hai bên thì 
phần cống của người Chân 
Lạp phải nhiều hơn”.

Một văn bản chính thức của 
triều đình Chân Lạp cho 
chúng ta biết những cống 
phẩm của các Sadet còn 
được sử dụng thật lạ lùng:

“Mỗi lần muốn làm ngưng 
hạn hán, cầu mưa, nhà vua 
khấn năm kshatriya, tức các 
thần hộ mệnh của vương 
quốc - Narayona, Shiva, 
Ganésa, Kajjayana và Prah 
Khan - lấy chiếc ngà voi, 
chiếc sừng tê giác và bộ 
quần áo do Vua Lửa và Vua 
Nước tặng ra, rưới nước 
thánh lên chúng trong khi 
bốn vị Mahachay (Maha-
jaya) quỳ bên dưới và kêu 
lên như ếch”.

Nước Nam Bàn
Cách chọn người Kế vị Sadet

“Để bầu chọn một người nối 
ngôi Sadet, người ta tiến hành 
còn đơn giản hơn cách được 
kể trong truyền thuyết trên và 
chẳng có diều huyền diệu nào 
can dự vào cuộc tuyển chọn này 
cả.

“Các chức sắc trong bộ tham 
mưu của người quá cố tụ hội 
lại, tiến hành phiên hợp toàn 
thể, và sau nhiều phát biểu và 
cũng sau nhiều chầu rượu, chọn 
ra một người theo họ hội tụ đủ 
các điều kiện cần có. Con trai kẻ 
quá cố không thể nối ngôi vì Sa-
det phải lấy vợ thuộc một dòng 
họ khác, và vì tất cả con cái đều 
được coi là thuộc về dòng họ 
mẹ, chúng không thể thực hiện 
được chức vụ Bok Redau theo 
quy định phải luôn luôn dành 
riêng cho người dòng họ Xeu. 
Vậy nên phải chọn một người 
em hoặc một cháu trai của Sa-
det vừa chết. Khi người kế vị 
được chọn và chấp nhận nhiệm 
vụ, một người trưởng họ Kex-
eur buộc vào cổ tay anh ta một 
vòng dây bằng chỉ bông vải. 
Vừa giữ quyền phẩm trật của 
những người hoang dã trong 
triều đình cũ, người mới được 
bầu chọn các chức sắc sẽ tháp 
tùng mình trong các chuyến 
kinh lý, nhất là khi ông ta đi 
thu cống vật trong toàn khu 
vực phía Nam nơi ngư dân tôn 
trọng quyền tài phán của ông 
ta, nghĩa là vùng người Hagou, 
Geular, Habâu, J’rai,

Các chuyến xuất hành của vị 
đại thủ lĩnh đã được quy định 
như sau: một chuyến kinh lý 
ngay trong năm ông ta được 
bầu chọn và một chuyến khác 
hai năm sau. Bẵng đi hai năm 
rồi mới đến chuyến thứ ba và 
chuyến thứ tư diễn ra sau thời 
gian năm năm. Sau đó, không 
có hạn kỳ nhất định, và Sadet đi 
kinh lý tùy theo ý của ông ta.

LHVV tổng hợp từ các 
sách đã dẫn.



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổ tạp chí Bất Hốivương quốc cổ J ‘rai tạp chí Bất Hối

lophocvuive.com07

 Hồi sinhLễ bỏ mả cái chếtsự từ
Làm nhà mồ có nghĩa là tổ chức lễ bỏ ma hay mả. Lễ bỏ mả là lễ hội lớn nhất, tưng bừng nhất, vui nhất, mang tính văn hóa 
nhất và cũng mang tính cộng đồng nhất của Tây Nguyên. Chính nhà mồ, tượng nhà mồ - những tác phẩm kiến trúc và điêu 
khắc dân gian độc đáo của Tây Nguyên được ra đời vào dịp lễ hội này. Đối với người J’rai điều đó cũng không ngoại lệ

Lễ bỏ mả của người J’rai

Theo quan niệm của người J’rai 
Mthur ở Đắc Bằng và Ia Rto, khi 
người ta chết thì hồn người chết 
(m’ngắt dêi) biến thành ma (atầu). 
Sau khi làm lễ bỏ mả, hồn ma 
của người chết mới được đi tới 
thế giới của bà Jung, các hồn ma 
sinh sống và làm việc như những 
người sống, nghĩa là cùng ăn 
uống, lấy vợ, lấy chồng, ốm đau 
và chết. Sau khi chết, hồn ma biến 
thành con nhện (vak vai). Bà Jung 
thả con nhện lên mặt đất. Khi 
chết, nhện biến thành giọt sương 
(ia ngom) rồi tan vào đất. Bà Jung 
lấy đất có thấm giọt sương đó 
làm ra người - rồi cho nhập vào 
những người phụ nữ có chửa. Khi 
người phụ nữ sinh con thì hồn 
ma lại trở về với kiếp người.

Mặc dầu không còn những lễ bỏ 
mả lớn của các tù trưởng lớn, 
nhưng người J’rai hôm nay vẫn 
làm cho người chết những ngôi 
nhà mồ kút (bơxát kut hay nok 
kut) đồ sộ uy nghi và tổ chức lễ 
bỏ mả trọng thể, đông vui.

Để tổ chức được lễ bỏ mả, các gia 
đình có người chết cùng dân làng 
đã phải bắt tay vào chuẩn bị. Mọi 
người phải lên rừng chặt gỗ đem 
về đẽo các cột kút, kơlao, chạm 
khắc tượng người, tượng thú, 
phải chuẩn bị rượu, thịt, gạo nước 
cho lễ bỏ mả. Chỉ sau khi mọi thứ 
đã làm xong, lễ bỏ mả mới có thể 
tổ chức được.

Người J’rai Mthur thường chọn 
những ngày trăng sáng nhất 
(tuần thứ hai tức tuần trăng tròn 
của tháng) để bắt đầu làm lễ bỏ 
mả hay ăn bỏ mả (hoă lui bơxát) 
như người J’rai thường gọi. Khi 
vầng trăng của ngày 14 đã nhô 
lên treo lơ lửng trên đỉnh các cây 
cột kút và klao của nhà mả (tức 
khoảng 10-11 giờ đêm) các gia 

đình có người thân phải làm lễ 
bỏ mả cùng cả dân làng tấp nập 
đi ra khu nhà mồ đã được dọn 
dẹp sạch sẽ để bắt đầu lễ hội bỏ 
mả của làng. Vì thế mà người Gia 
Rai Mthur gọi hôm đầu tiên của 
lễ bỏ mả là ngày vào nhà mả (mưt 
bơxát).

Trước khi cuộc vui của lễ hội 
bùng lên, người chủ của lễ (người 
đại diện cho gia đình có người 
chết được chôn đầu tiên ở khu 
nhà mả) đến bên ngôi nhà mồ 
mới, sụp trước bàn thờ (P’nang) 
đã bầy sẵn rượu, thịt cúng và đọc 
bài cúng với những lời mở đầu 
như sau: “Lễ bỏ mả đến ngay sau 
lưng rồi. Từ nay, người sống ăn 
cơm trắng, còn ma thì ăn cơm 
đỏ, ăn hoa tím, hoa đỏ của các 
thần...” Sau đấy, người chủ lễ mới 
bày tỏ tâm tư và nguyện vọng của 
những người sống: “Xin ma đừng 
gọi, đừng lại gần, đừng thương 
yêu con cháu nữa. Từ nay, chúng 
tôi sẽ không còn mang cơm, sẽ 
không còn mang nước cho ma 
nữa. Nếu muốn ăn thịt gì, xin ma 
hãy hỏi thần Trăng; nếu muốn ăn 
cá, ăn thịt, xin ma hãy hỏi thần 
trên trời. Thôi, từ nay, thế là hết, 
như lá m’nang đã lìa cành như lá 
m’tư đã tàn úa”.

Khi tế cúng vừa xong, thì lập tức, 
trong ánh lửa bập bùng của hàng 
chục đống lửa tiếng cồng chiêng 
rộn rã nổi lên. Theo nhịp âm 
thanh cồng chiêng mọi người hòa 
vào đoàn múa diễu quanh ngôi 
nhà mồ nhấp nhô huyền ảo trong 
đêm. tiếng nhạc cồng chiêng của 
đêm bỏ mả, như một sức hút diệu 
kỳ, kéo tất cả dân làng, kéo bà con 
họ hàng ở buôn gần, buôn xa tới. 
Càng về khuya, tiếng cồng chiêng 
càng rộn rã, thôi thúc, các đống 
lửa càng bùng to hơn, nhịp chân 
múa nhảy càng rộn rã hơn. Hầu 
như suốt cả đêm cho đến sáng, cả 
làng quây quần bên ngôi nhà mồ.

Ảnh: Nhà mồ của người J’rai, trích trong “Rừng người thượng” - Henri Maitre.



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hối vương quốc cổ J ’raitạp chí Bất Hối

lophocvuive.com08

 Hồi sinhLễ bỏ mả cái chếtsự từ
Sáng hôm hoă prong, vào 
khoảng 6, 7 giờ sáng, các 
gia đình cùng chung làm 
lễ bỏ mả dắt trâu hoặc bò 
đến buộc quanh ngôi nhà 
mả; đem những ché rượu 
tới cột thành từng hàng dài 
bên nhà mả. Sau đấy, những 
con vật bị giết đem thui và 
làm thịt. Thịt, xương trâu 
bò được chế biến ra thành 
nhiều loại thức ăn, nhiều 
món thức ăn: có loại dành 
riêng để chia cho những 
người chết được gọi là thịt 
tế lễ (m’nong dưm), có loại 
để chia cho những người tới 
dự (chơnút m’nong). 

Trong khi dân làng lo chuẩn 
bị cho bữa ăn lớn hay bữa 
cơm bỏ mả (hoă sơi bơxat), 
thì các gia đình có người 
chết đem mía (phun tbou) 
và chuối (phun a’tơi) đến 
trồng bên cạnh nấm mộ, 
đem gói cơm và gói thịt 
cùng ché rượu và con gà 
nhỏ (ană mnu) đặt lên mộ 
rồi ngồi khóc lần cuối vĩnh 
biệt người chết. Để không 
khí hôm bỏ mả đỡ buồn, 
dân làng và khách các nơi 
tới đánh cồng chiêng, múa 
nhảy thành đoàn đi quanh 
nhà mả. Đến quá trưa, 
cả khu nhà mả thật sự đã 
thành một bữa ăn cộng cảm 
lớn. 

Lúc bữa cơm cộng cảm kết 
thúc cũng là lúc người chủ 
lễ đến bên bàn thờ đọc lời 
cúng bỏ mả với nội dung 
như sau: “Xin ma đừng gọi, 
đừng lại gần, đừng thương 
yêu con cháu của ma nữa. 
Chúng tôi đã làm nhà mồ 
rồi, đã tạc những cột kút, 
cột klao, đã vẽ những hình 
vẽ bằng máu trâu, máu bò 
rồi. Ché rượu cúng đã đặt 
xuống rồi, con gà con đã 
được thả rồi. Chúng tôi đã 
bỏ ma rồi”. Đợi cho người 
chủ lễ đọc lời khấn xong, 
mọi người vào nhà mả đưa 

những người góa ra sông 
tắm, chải đầu, mặc áo váy, 
khố mới cho họ rồi đưa họ 
về khu nhà mồ đang rộn 
ràng tiếng cồng chiêng và 
nhịp chân múa nhảy. Ai nấy 
đều vui vẻ, hồ hởi mời, kéo 
những người góa vào vòng 
múa của dân làng. Lúc này, 
những người góa không còn 
xõa tóc, không còn mặc khố, 
váy bẩn rách của thời kỳ để 
tang nữa. Lúc này họ đã mặc 
lên người những bộ quần 
áo lễ hội mới, đã nở nụ cười 
trên môi. Khi những người 
góa nhập vào đoạn nhảy 
múa của dân làng là lúc 
họ đã được giải phóng, đã 
không còn phải ràng buộc gì 
với người đã chết nữa. 

Sau những vòng múa tưng 
bừng sôi nổi giữa dân làng 
và những người góa, lễ bỏ 
mả coi như đã kết thúc và 
mọi người ai về nhà nấy. 
Trước khi ra về, mọi người 
bốc thóc ném lên mái nhà 
mồ rồi tranh nhau cướp 
lấy một số hạt thóc từ mái 
nhà mồ rơi xuống đem về 
để được phúc và để mùa tới 
làm ăn thịnh vượng. Khi 
mọi người ném thóc lên mái 
nhà mồ, ông chủ lễ nói lời 
cuối cùng tuyên bố (p’thao) 
bỏ mả: Thế là xong hết tất 
cả rồi. 

Mặc dầu các nghi lễ đã 
chấm dứt, ngôi nhà mồ đã 
bị bỏ và các hồn ma đã ra 
đi, những hội lễ bỏ mả còn 
tiếp tục thêm một ngày nữa 
tại các gia đình của những 
người chết vào ngày hôm 
sau. Hôm đó, bà con họ 
hàng tới thăm hỏi, ăn uống, 
vui chơi cùng các gia đình 
tại nhà họ chứ không ra 
nhà mả nữa. Thức ăn còn 
gì, gia chủ đem hết ra đãi 
khách. Vì thế ngày cuối 
cùng này của lễ bỏ mả được 
gọi là ngày rửa nồi (săch 
go).

Tượng nhà mồ - di sản 
Tây Nguyên

Tài sản của người sống 
phải được chia khi họ 
chết đi, và hàng ngày 
người thân phải mang đồ 
ăn ra cúng, trò chuyện với 
người đã khuất cho đến 
khi làm lễ bỏ mả mới dứt. 
Việc quan trọng không 
thể thiếu mà người sống 
phải làm cho người chết 
đó là tạc tượng nhà mồ để 

đi theo “hầu hạ” người chết trong lễ bỏ mả.

Đó là những bức tượng được làm từ gỗ hương hoặc 
cà-chít với bán kính từ 30cm trở lên, chiều dài 
khoảng hai sải tay. Gỗ được mang từ rừng về được để 
bên cạnh ngôi nhà mồ chuẩn bị được bỏ mả. Sau đó, 
gia chủ phải làm lễ cúng thần nhà rông và thần bến 
nước để xin được đẽo tượng cho người chết, với lễ 
vật là một con heo.

Trước khi diễn ra lễ bỏ mả chừng hai tháng, những 
khúc gỗ xù xì sẽ được gia chủ hoặc một số người già 
trong làng dùng chiếc rìu và dao chà-gạc (dao đa 
năng của người địa phương) tạc thành những bức 
tượng nguyên khối với đủ hình dạng, trạng thái.

Từ người phụ nữ mang thai, những hài nhi nằm 
lăn lóc, người già ngồi ủ rũ, người mang gùi, hay cả 
những chàng trai, sơn nữ… hay những con vật chó, 
bò, khỉ… đều được tạc theo quy luật âm - dương, hể 
hiện khát vọng sinh tồn của người dân nơi đây.

Tất cả đều được tạo nên như một cuộc sống trần tục, 
một bức tranh đầy sống động của một cộng động làng 
J’rai. Và vào đêm thiêng liêng nhất trong lễ bỏ mả, 
những bức tượng gỗ đã được chôn xung quanh ngôi 
nhà mồ (chôn xuống đất khoảng một sải tay) sẽ trở 
nên linh thiêng hơn khi làm “nhiệm vụ” đi đến “thế 
giới” của người đã khuất, phục vụ chủ nhân của mình.

Theo quan niệm của người J’rai, điều này cũng có 
nghĩa từ nay mọi quan hệ ràng buộc giữa người sống 
với người chết đã chấm dứt hoàn toàn. Sẽ không còn 
thờ cúng, chăm nom mộ, chỉ có những bức tượng đi 
“theo hầu”.

Và từ đó, những khối tượng gỗ từ thiên nhiên lại trở 
về với thiên nhiên, làm bạn với người đã khuất. Mặc 
cho mưa, nắng, sương gió và thời gian làm hư hỏng, 
nó sẽ trở nên linh thiêng hơn bao giờ hết bởi với 
người J’rai ở Tây Nguyên, vạn vật đều hữu linh.

LHVV tổng hợp



02 lophocvuive.com09 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Phù Nam

Văn minh chôn vùibị

Trong những năm biến loạn giữa thế chiến thứ hai, có một sự kiện ít ai bận 
tâm nhưng có ý nghĩa quan trọng trong lịch sử và khảo cổ vùng hạ lưu đồng 
bằng sông Cửu Long. Đó là di chỉ Óc Eo và sự khám phá của nhà khảo cổ Louis 
Malleret về thành phố cảng quan trọng của một nền văn minh chưa được biết 
đến nhiều, nền văn minh Phù Nam.

Trước đó ta chỉ biết về Phù Nam qua sử liệu Trung quốc nói về vương quốc này ở 
vùng Thủy Chân Lạp. Vị trí trung tâm của Phù Nam được nhiều nhà nghiên cứu 
cho là ở vùng hạ lưu đồng bằng sông Cửu Long hiện nay bao gồm Rạch Giá, Hà 
Tiên, Long Xuyên, Sambor Prei Kuk, Banteay Prei Nokor và Angkor Borei. Lãnh 
thổ và ảnh hưởng của Phù Nam thì rộng lớn từ Mon-Dvaravati (Miến Điện, Thái 
Lan ngày nay), Nam Lào đến cả vùng Nam bộ.

Ảnh: Nước Phù Nam thế kỷ thứ 3 (Nguồn: wikipedia)
uốc gia này tồn tại cho 
đến khoảng nửa thế 

kỷ 7 (sau năm 627) thì bị 
sáp  nhập vào lãnh thổ của 
Chân  Lạp.  Mãi  đến  thế  
kỷ  17 - thế  kỷ  18,  phần 
lãnh thổ  xưa kia  được coi  
là  trung  tâm của  Phù Nam,  
tách  khỏi  Chân  Lạp để  trở  
thành  một  bộ phận  của  
lãnh  thổ  Việt  Nam,  tức  
Nam  Bộ ngày nay.

Chung  quanh  tên  gọi  Phù  
Nam,  hiện  vẫn  còn đang 
tranh cãi. Ý kiến được nhiều 
người tán đồng, đó là Phù 
Nam do chữ Fu Nan mà ra 
(gọi theo cách phát phát âm 
của người Trung Hoa). Từ 
ngữ này xuất phát từ ngôn 
ngữ Môn-Khmer cổ: Bonam, 
mà ngày nay nó được đọc là 
Phnom, nghĩa là núi, hoặc 
đồi.

Theo đó các vua Phù Nam 
đều lấy vương hiệu là Ku-
rung bonam có nghĩa là vua 
Núi. Thủ  đô  của  Phù  Nam,  
theo  sách  Tân  Đường  thư 
là  thành  Đặc  Mục,  tiếng  
Phạn là Vyadhapura (có 
nghĩa là thành phố của 
những người đi săn), gần 
ngọn núi Ba Phnom ở làng 
Banam, thuộc tỉnh Prey 
Veng (Campuchia) ngày nay.

Truyền thuyết dựng nước

Theo Khang Thái, sứ giả của 
Ngô Tôn Quyền thời Tam 
Quốc chép trong sách Phù 
Nam thổ tục thì ông vua đầu 
tiên của nước Phù Nam, có 
lẽ là một quí tộc người Ấn 
Độ hay là một tăng lữ Bà-
la-môn tên Kaunđinya (sách 
Trung Quốc gọi là Hỗn 
Điền.

Truyền thuyết kể ông ta từ 
miền Đông Ấn Độ mang theo 
một chiếc nỏ thần và một 
đạo quân hơn ngàn người 
vượt biển sang đánh chiếm 
xứ Koh Thlok. Công chúa 
xứ này là Sôma (con gái của 
thần mặt trăng - sách Trung 
Quốc gọi là Liễu Diệp), con 
vua Naga, đã chống cự lại 
kẻ xâm lược. Nhưng sau khi 
bị nỏ thần bắn thủng nhiều 
chiến thuyền, nàng công 
chúa đành phải đầu hàng và 
thuận để cho Kaunđinya lên 
ngôi vua, lấy mình làm vợ; 
rồi sinh ra dòng dõi vua chúa 
thống trị xứ Koh Thlok, sau 
này lấy tên là Phù Nam.

Mặc dầu là truyền thuyết, 
nhưng ít nhiều nó cũng 
phản ảnh một thực tế lịch 
sử: Người Khơme vẫn coi 
Kaunđinya là người sáng lập 
ra đất nước và đã đem đến 
cho họ một nền văn hóa 
mới. Nhờ vị vua này, phụ nữ 
biết cách ăn mặc che thân, 

biết ngôn ngữ, văn tự San-
skrit (tiếng Phạn), tôn giáo 
Ba-la-môn, luật pháp Ấn Độ 
cùng chế độ chính trị xã hội 
thịnh hành ở Ấn Độ thời 
bấy giờ.

Hưng thịnh

Căn cứ theo các sử liệu 
Trung Hoa, thì từ thế kỷ 3 
đến thế kỷ 6, Phù Nam đã 
phát triển thành một đế chế 
lớn mạnh.

Đấy là vào thời Phạm Sử Nan 
(tức Fan-che-nan, hay Phạm 
Chế Mân; trị vì khoảng năm 
205 đến 225). Đây là một 
bộ tướng, nhân cơ hội vua 
(thuộc dòng dõi Hổn Điền) 
mất, được dân tôn lên thay, 
đã liên tục thôn tín hơn 10 
nước, mở rộng lãnh thổ đến 
5, 6 nghìn dặm, bao gồm 
các nước như: Đô Côn, Cửu 
Trì, Đốn Tốn, Xích Thổ, Bàn 
Bàn, Đan Đan, Cát Miệt (sau 
này là Chân Lạp)...Những 
tiểu quốc này đều nằm trên 
bán đảo Mã Lai và một phần 
vùng hạ lưu sông Mê Nam.
Lúc bấy giờ, đế quốc Phù 
Nam đã kiểm soát hầu hết 
các lộ giao thông nội địa từ 
vùng Khánh Hòa ngày nay, 
qua thung lũng sông Mê 
Nam (Thái Lan), xuống tận 
bán đảo Malaixia; khống chế 
nền thương nghiệp hàng hải 

cả miền Đông Nam Á. Sử 
Nam Tề chép: Ông (Phạm 
Sử Nan) là một người dũng 
cảm & có tài. Ông đã từng 
đi chinh phục các nước láng 
giềng và bắt các nước này 
phải thần phục Phù Nam...
Ông đã mở rộng biên cương 
đến năm, sáu nghìn dặm...
Tự xưng là Phù Nam đại 
vương.

Trong một cuộc viễn chinh ở 
miền Bắc bán đảo Malaixia, 
Phạm Sử Nan tử trận. Con 
của Sử Nan lên ngôi vua thì 
bị một người cháu của Chế 
Mân tên Phạm Chiên hay 
Phạm Chiêu (Fan-tchan, ở 
ngôi khoảng năm 225 đến 
245) sát hại để giành lấy 
địa vị. Ở ngôi được khoảng 
20 năm, thì ông vua này bị 
người con thứ ba của Sử 
Nan giết chết.

Dưới thời Phạm Chiên 
(khoảng nửa đầu thế kỷ 3), 
theo học giả Pháp P. Pelliot, 
thì ông vua này đã phái sứ 
thần sang Ấn Độ, được nhà 
vua triều Murunđa đón tiếp 
nồng hậu, và ban cho 4 con 
ngựa chiến. Đối với Trung 
Quốc, theo Ngô thư thì vào 
tháng Chạp năm Xích Ô 
thứ 6 (243), vua Phù Nam 
là Phạm Chiên có sai sứ đến 
dâng nhạc công và phương 
vật cho vua Ngô.

Nền

Q



02 lophocvuive.comlophocvuive.com10

vương quốc cổ Phù Namtạp chí Bất Hối

Văn minh chôn vùibị

Khoảng năm 245, một tùy tướng của 
Phạm Chiên tên là Phạm Tần (Fan-si-
un, trị vì khoảng năm 247 đến 287) lấy 
cớ báo thù cho chủ để bắt giết người 
con thứ ba của Sử Nan, rồi lên ngôi 
vua...

Dưới thời vua này, theo Ngô thư, Chu 
Ứng và Khang Thái đã theo lệnh vua 
Ngô đi sứ sang Phù Nam, và đã được 
vua Phạm Tần đón tiếp nồng nhiệt. Sử 
nhà Tấn cũng đã cho biết: Dưới đời vua 
Phạm Tần, vào những năm 268 và 287, 
có nhiều sứ đoàn của Phù Nam được 
phái sang Trung Quốc.

Sau đó, không thấy sử sách nói gì đến 
nữa, mãi đến Năm 357, không rõ lý 
do gì, ngôi vua Phù Nam vào tay một 
người đến từ Ấn Độ là Thiên Trúc 
Chiêu Đàn (Thiên Trúc Chanđan, ở 
ngôi 357 đến 470), đánh dấu sự phục 
hồi của thế lực Ấn Độ tại xứ sở này.

Tiếp theo là một tăng lữ Bà-la-môn 
tên Kaundinya – Jayavarma (sách Giáo 
trình du lịch ghi là Kiều Trần Như Xà-
da-bạt-na), ở ngôi khoảng năm 470 
đến 514, tự xưng là Người bảo vệ thánh 
kinh Vê đa. Vào thời kỳ này, nhiều 
thương gia Phù Nam sang buôn bán ở 
Quảng Châu (Trung Quốc).

Năm 514, Kaundinya mất, con là Sri 
Inđra vacman lên thay, và đã cho sứ 
sang triều cống nhà Tống vào những 
năm 438, 453 và 438 (theo sử nhà 
Lương), để giữ tình hòa hiếu.

Theo sử nhà Lương, thì năm 431-432, 
nước Lâm Ấp muốn đánh Giao Châu 
của người Việt, nên có yêu cầu vua Phù 
Nam giúp sức, nhưng Phù Nam đã từ 
chối.

Sau đó, sử Trung Quốc không biên 
chép gì thêm. Mãi đến nửa thế kỷ 
sau, sử Nam Tề mới nói tới một ông 
vua Phù Nam có tên là Giayavacman I 
(480-514), thuộc dòng dõi vua Kaun-
dinya, đã phái một nhà sư Ấn Độ tên 
Nagasena đem lễ vật sang tặng vua Tề 
năm 484, và yêu cầu nhà vua giúp mình 
đánh Lâm Ấp nhưng bị từ chối khéo.

Năm 503, theo sử nhà Lương, vua nhà 
Lương đã ban chiếu khen rằng: vua Gi-
ayavacman I và các đời vua trước trị vì 
ở phương Nam xa xăm, tuy ở xa nhưng 
họ vẫn tỏ rõ lòng trung thực và tính 
hòa hiếu, nhiều lần họ đã sai sứ mang 
lễ vật sang tặng. Bởi vậy, cần phải tưởng 
lệ bằng cách phong cho danh hiệu: An 
Nam đại tướng quân, Phù Nam Đại 
vương.

Năm 514, vua Giayavacman I mất, sau 
khi cho làm nhiều công trình thủy lợi, 
biến nhiều vùng đầm lầy rộng lớn ở hạ 
lưu sông Mê Kông thành những vùng 
đồng bằng phì nhiêu, trù phú.

Kế vị ngôi là Ruđravacman (514-550; 
Giáo trình du lịch phiên âm là Lưu Đà 
Bạt Ma), con vua Giayavacman I. Đây 
là ông vua cuối cùng của Phù Nam. 
Vào năm 517 và 530, nhà vua đều có 
sai sứ sang Trung Quốc triều cống, 
để củng cố vương quyền. Nhưng vì 
Ruđravacman, con của một thứ phi 
đã giết người anh trưởng, con dòng 
chánh, để lên ngôi nên có nhiều người 
không phục.

Khoảng 550, một người thuộc phe thái 
tử bị giết đã chiếm kinh thành Đặc 
Mục và lên làm vua. Sách Lịch sử Cam-
phuchia có nhận xét:

Chính việc lên ngôi bất hợp pháp của 
ông (Ruđravacman) đã gây ra một cuộc 
chính biến lật đổ ông, để đưa người 
thuộc dòng đích liên thay. Chính biến 
cố đó đã làm Vương quốc Phù Nam 
bị chia cắt và cuối cùng suy sụp vào 
khoảng những năm 540-550.

Suy tàn

Sau đó, Khi ấy người cháu của 
Ruđravacman là Bhavaraman I (Tùy 
thư ghi họ là Kshatriya, tên Chitrase-
na) cưới công chúa Chân Lạp và sau đó 
trở thành vua nước này. Vua Bhavara-
man I đem quân đánh chiếm Đặc Mục, 
hợp nhất lãnh thổ Phù Nam với Chân 
Lạp. Nhà vua Phù Nam phải bỏ chạy và 
lập triều đình lưu vong tại Na Phất Na 
(vùng Angkor Borei).

Khái quát lại giai đoạn suy tàn này, 
sách Lược sử vùng đất Nam Bộ Việt 
Nam (tr. 20) viết:

Sau một thời rực rở, đế quốc Phù Nam 
bắt đầu suy thoái vào cuối thế kỷ thứ 
6. Nước Cát Miệt, một thuộc quốc của 
Phù Nam, đến thế kỷ này đã nhanh 
chóng phát triển thành một vương 
quốc độc lập và hùng mạnh. Nhân sự 
suy yếu của Phù Nam, Chân Lạp đã tấn 
công & chiếm lấy một phần lãnh thổ 
(tương đương với vùng đất Nam Bộ 
Việt nam ngày nay) của đế chế này vào 
đầu thế kỷ 7...
 
Sách Tùy thư chép tương tự: Nước 
Chân Lạp ở về phía Tây Nam nước 
Lâm Ấp, nguyên là một chư hầu của 
Phù Nam. Vua nước ấy là Ksatriya 
Citrasena đánh chiếm và tiêu diệt Phù 
Nam.

Sách Tân Đường thư do Âu Dương Tu 
& Tống Ký biên soạn cũng đã cho biết 
đầu niên hiệu Trinh Quán nhà Đường 
(627-649); trong nước Phù Nam có 
thay đổi lớn. Nhà vua đóng đô ở thành 
Đặc Mục, thình lình bị nước Chân Lạp 
đánh chiếm, phải chạy trốn về Na Phất 
Na.

Căn cứ năm 627, sứ giả Phù Nam còn 
đến tiến cống nhà Đường, nên có thể 
suy ra nước Phù nam bị tiêu diệt phải 
sau năm này.

Tượng Quan Thế Âm - Sóc Trăng

Nền



02 lophocvuive.com11 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Phù Nam

Văn minh chôn vùibị

Sau khi Chân Lạp đánh bại Phù 
Nam, trong sách Trung Quốc đã 
xuất hiện tên gọi Thủy Chân Lạp 
để chỉ phần lãnh thổ Phù Nam 
trên vùng đất Nam Bộ (Việt nam); 
và cũng để phân biệt với vùng đất 
Lục Chân Lạp, tức là vùng đất gốc 
của Vương quốc Chân Lạp. Mặc 
dầu chiếm đoạt được, nhưng trên 
thực tế, việc cai quản vùng lãnh 
thổ mới này đối với Chân Lạp gặp 
rất nhiều khó khăn. Trước hết, 
với truyền thống quen khai thác 
các vùng đất cao, dân số còn ít ỏi, 
người Khmer khi đó khó có khả 
năng tổ chức khai thác trên quy 
mô lớn một vùng đồng bằng mới 
bồi lấp, còn ngập nước và sình lầy.

Hơn nữa, việc khai khẩn đất đai 
trên lãnh thổ của Lục Chân Lạp 
đòi hỏi rất nhiều thời gian và sức 
lực. Việc cai trị xứ Thủy Chân Lạp 
vì vậy vẫn phải giao cho những 
người thuộc dòng dõi Vua Phù 
Nam.

Theo những tài liệu bi kí còn lại 
có thể thấy rằng, vào thế kỷ thứ 8 
tại vùng trung tâm của Phù Nam 
trước đây vẫn còn tồn tại một tiểu 
quốc tên là Aninditapura, do một 
người thuộc dòng dõi vua Phù 
Nam tên là Baladitya trị vì.

Và khi Phù Nam tan rã là lúc nhiều 
vương quốc nhỏ ở Đông Nam Á 
nổi lên thay thế vai trò đế quốc 
hàng hải của vương quốc này, mà 
nổi bật là vương quốc Srivijaya 
ở đảo Sumatra và vương quốc 
Sailendra ở đảo Java, thuộc Indo-
nesia ngày nay.

Từ cuối thế kỷ 8, vương quốc 
Sailendre hùng mạnh đã xâm 
chiếm toàn bộ Thủy Chân Lạp 
đồng thời đưa Lục Chân Lạp vào 
vị trí chư hầu của mình, tới đầu 
thế kỷ 9, Sailendra suy yếu mới từ 
bỏ vùng đất Thuỷ Chân Lạp.

Dẫn theo Bùi Thụy Đào 
Nguyên và Nguyễn Đức Hiệp

Văn hóa Óc Eo (VHOE)

Óc Eo là tên gọi do nhà khảo cổ học người Pháp Louis Malleret đề nghị đặt cho một 
địa điểm nằm ở xã Vọng Thê, huyện Thoại Sơn tỉnh An Giang. Nơi này có thể đã từng 
tồn tại một hải cảng sầm uất của vương quốc Phù Nam từ thế kỷ thứ 1 đến thế kỷ thứ 7.

Óc Eo đã từng được nối bằng một kênh đào dài 90 kilômét về phía bắc với Angkor 
Borei, nơi có lẽ từng là thủ đô của vương quốc Phù Nam. Lý do quan trọng nhất cho sự 
thịnh vượng của Óc Eo là do vị trí của nó trên trục đường thương mại trên biển giữa 
một bên là bán đảo Mã Lai và Ấn Độ và bên kia là sông Mêkông cùng với Trung Quốc. 
Vào thời kỳ phồn thịnh của Óc Eo và Phù Nam, tàu thuyền trong khu vực có thể thực 
hiện những hải trình rất dài mà không phải đi dọc theo bờ biển. Do vậy mà về mặt 
chiến lược, Óc Eo là một địa điểm trung chuyển rất thuận lợi.

Từ 1977, các nhà khảo cổ Việt Nam đã nghiên cứu, thám sát và khai quật trên 90 di 
tích, làm rõ được phạm vi phân bố, các loại hình di tích, di vật của nền văn hoá này. 

Văn hoá Óc Eo (VHOE) phân bố chủ yếu trong phạm vi các tỉnh Nam Bộ. Các di tích 
bao gồm: di chỉ cư trú có tầng văn hoá dày trên dưới 3 m, các công trình kiến trúc tôn 
giáo và các khu mộ táng. Hiện vật vô cùng phong phú. Nhóm tượng thờ có tượng Phật, 
tượng thần bằng các chất liệu gỗ, đá, đồng; tượng linh vật có yoni và linga, có hiện vật 
được làm bằng vàng. Nhóm phù điêu và con dấu khắc trên gốm, đá, thuỷ tinh, kim 
loại. Nhóm tiền kim khí đúc bằng vàng, đồng, chì thiếc, chì sắt. Nhiều hiện vật bằng 
vàng và vàng lá có hình chạm khắc, nhiều đồ trang sức bằng đá quý, đá màu, thuỷ tinh, 
kim loại, nhiều loại đồ gốm và những vật dụng bằng đất nung, đá, gỗ. 

Những phát hiện mới đã làm rõ thêm vai trò của VHOE và cảng thị Óc Eo theo con 
đường tơ lụa trên biển đối với vùng Đông Nam Á hải đảo và sang tận Địa Trung Hải. 
Nhiều tư liệu phong phú của VHOE đã đóng góp vào nhận thức về một nền nghệ thuật 
Phật giáo và Hinđu giáo ở đồng bằng sông Cửu Long vào thế kỉ 5. VHOE có sự kế thừa 
và phát triển lên từ các nền văn hoá tiền Óc Eo ngay trên mảnh đất Nam Bộ từ cuối 
thời đại đồ đồng. Hậu Óc Eo có liên quan đến nhà nước Chân Lạp và Thuỷ Chân Lạp.

Theo Wikipedia.org

Tượng thần Visnu Bình gốm có vòi bằng đất nung, văn hóa Óc Eo.

Nền



02 lophocvuive.com12 lophocvuive.com

vương quốc cổ Phù Namtạp chí Bất Hối

Con đường hương liệu qua đường Đông Nam Á
ự vận hành hai con đường 
mậu dịch lớn nhất hành 

tinh trong các thế kỷ trước 
và đầu Công nguyên - con 
đường Tơ Lụa và con đường 
Hương Liệu - đã tạo điều 
kiện hình thành và phát 
triển một loạt các quốc gia 
Trung Á và Đông Nam Á, 
Phù Nam, một “quốc gia 
- đô thị” sớm nhất ở đồng 
bằng sông Cửu Long cũng là 
quốc gia thế lực nhất vùng 
Đông Nam Á cho đến giữa 
thế kỷ thứ 6, khi châu thổ 
này bị thu hẹp bởi đỉnh cao 
hải xâm dẫn đến sự nổi dậy 
của các thuộc quốc và một 
tiến trình “vương quốc hoá” 
các quốc gia trong vùng bắt 
đầu từ thế kỷ thứ 9.

Con đường hương liệu đầu 
tiên xuyên qua vùng Đông 
Nam Á được thiết lập từ 
nhiều thế kỷ trước Công 
nhuyên. Lúc bấy giờ người 
Malayo - Polynesien ở miền 
Nam Phi Luật Tân và trong 
các quần đảo Celebes, Java 
khai thác các loại gia vị và 
hương liệu nhiệt đới đem 
trao đổi với các đồng chủng 
Austronesien nơi các đảo 
trong Ấn Độ Dương và 
Madagacar. Từ đây, dòng 
nguyên liệu đi theo duyên 
hải miền đông Châu Phi để 
đến Ethiopia và các hải cảng 
trên bờ biển Đỏ.

Đến thế kỷ cuối trước Công 
nguyên, Ấn Độ nổi lên như 
một thế lực giao thương 
đường biển với Trung Hoa 
qua ngả Đông Nam Á. Con 
đường này men theo bờ 
vịnh Bengal, theo duyên hải 
Miến Điện, Thái Lan, Mã 
Lai băng qua eo biển Malac-
ca giữa Mã Lai và Sumatra 
phía bắc Java, rồi đến Cam 
Bốt và Việt Nam trước khi 
đi Quảng Châu, Phúc Châu 
và Nagasaki. Con đường 
biển này tỏ ra thuận lợi hơn 

so với con đường bộ băng 
qua rừng rậm hiểm nguy 
hay sa mạc khắc nghiệt nối 
Trung Hoa với miền bắc Ấn 
Độ. Kỹ nghệ đóng tàu cũng 
theo đó phát triển nhanh. 
Các chuyến đi của tàu buôn 
thường mất vài năm, một 
mặt phải chờ cho đến khi 
thuận chiều gió mùa vốn 
hoạt động rất mạnh trên Ấn 
Độ Dương và biển Nam Hải, 
mặt khác dành thời gian 
buôn bán trao đổi phẩm 
vật từ xứ này đến xứ khác. 
Chính thời gian lưu lại hàng 
tháng ở mỗi địa điểm nhất 
định đã tạo cơ hội hình 
thành một loạt các quốc gia 
- đô thị dọc theo các vùng 
duyên hải trong các năm 
đầu Công nguyên.

Khi đế quốc La Mã mở 
rộng giao thương với người 
Ấn qua biển Ả Rập thì 
con đường thương thuyền 
Ấn - Hoa được nối dài đến 
Mantai phía bắc Srilanka và 
Muziris miền nam Ấn Độ, 
rồi đến các cảng trong vịnh 
Ba Tư trên bờ Biển Đỏ. Sự 
nối dài này làm cho giao 
thương đường biển trở lên 
nhộn nhịp, các quốc gia trở 
lên năng động và giàu có 
nhanh chóng, chủng loại 
và số lượng hàng hoá lưu 
thông ngày một lớn hơn. 
Trong số hàng hoá có tơ lụa, 
kim loại, các đồ gốm sứ, đá 
quý, trang sức bằng vàng và 
thuỷ tinh, các loại hương 

liệu và gia vị đặc sản, dừa 
trái, gỗ tếch để đóng tàu, các 
loại ngọc trai, đồi mồi, ngà 
voi và sừng tê giác... Một 
lần nữa, hương liệu vùng 
Đông Nam Á trở thành đối 
tượng giao thương toàn cầu. 
Người ta thường gọi đường 
biển mới là con đường đinh 
hương, phân biệt với con 
đường quế quan băng qua 
Ấn Độ Dương. Đúng như 
câu đã nói “mọi con đường 
đều dẫn tới La Mã” - Từ đời 
Hoàng đế Augustus (27tCN 
– 14CN), số lượng tàu xuất 
bến chỉ tính mỗi cảng Myos 
Hormos đã lên tới 120 so 
với 20 chuyến mỗi năm 
trước đó.

Trong bối cảnh này, từ thế 
kỷ thứ nhất quốc gia – đô 
thị Óc Eo - sử Trung Hoa 
ghi là vương quốc Phù Nam 
- nằm trong vịnh Rạch Giá 
trên bờ biển Việt Nam, đã 
nổi lên như một trung tâm 
công nghiệp và thương mại 
lớn. Khi kỹ nghệ khai thác 
đá quý và nấu luyện thuỷ 
tinh ở Arikamedu trên đất 
Ấn Độ đến hồi suy thoái, thì 
các kỹ thuật này được người 
Arikan ở miền Đông Ấn 
Độ mang đến Óc Eo theo 
tiến trình Ấn Độ hoá. Từ 
đây các kỹ thuật khác nhau 
được biến thể để tạo thành 
các “thương hiệu” đặc trưng: 
ngọc Óc Eo, thuỷ tinh Óc 
Eo, gốm đen Óc Eo, tiền Óc 
Eo... Ban đầu loại hồng ngọc 

Hessonite thô khai thác tại 
An Giang và Lâm Đồng 
được cung cấp cho các trung 
tâm chế tác đá quý ở Ấn Độ, 
có nơi lên đến 3,5% lượng 
đá sử dụng. Về sau các cẩm 
thạch Nephrite và các viên 
ngọc Grossularite đặc trưng 
Việt Nam này được tìm thấy 
ở nhiều cảng biển trên con 
đường hương liệu. Tại cảng 
Berenike nay thuộc Ai Cập, 
tỷ lệ thuỷ tinh trang sức kiểu 
Indo-Pacific từ 4% trước 
đó, vượt lên 40% trong thế 
kỷ thứ tư với nhiều loại hạt 
trong sáng và nhạt màu đặc 
trưng của Óc Eo.

Sự nổi lên của Óc Eo mà 
một thời là vương quốc Phù 
Nam bao trùm nhiều phần 
đất Việt Nam, Mã Lai, Thái 
Lan, Lào và Cam Bốt do bởi 
3 nguyên nhân: Kiểm soát 
thị trường hương liệu và gia 
vị Đông Nam Á, phát triển 
các ngành công nghiệp đặc 
hữu và chi phối hệ thống 
thanh toán tài chánh khu 
vực. Mặc dù đã có kỹ thuật 
luyện kim và khai thác chế 
tác vàng trang sức một cách 
hoàn hảo, kỹ nghệ đúc tiền 
Óc Eo vẫn dựa trên căn bản 
đồng bạc mang tính phổ 
thông khả dĩ chi phối hệ 
thống thanh toán. Các đồng 
vàng La Mã được thấy ở Óc 
Eo cả trước khi phái đoàn 
do Hoàng đế Marcus Aure-
lius cử đến Trung Hoa năm 
166. Đổi lại, các đồng bạc 
Óc Eo được dùng rộng rãi 
từ Miến Điện đến Phi Luật 
Tân, các đảo vùng Đông 
Nam Á và cả ở Hồng Kông. 
Khi đế quốc Phù Nam suy 
yếu trong thế kỷ thứ VI theo 
sau tác động của đợt biển 
tiến Đông Hải mà đỉnh cao 
vào khoảng năm 650, thì cả 
nước Dvaravati, Haripun-
jaya và Sri Vijaya vẫn sản 
xuất đồng bạc theo phong 
cách Phù Nam.

Chuỗi hạt bằng thủy tinh trong văn hóa Óc Eo

S



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổ tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Phù Nam

Kỹ nghệ sản xuất thuỷ tinh 
Óc Eo cũng lan rộng đến 
Kuala Selinsing và Sungai 
Mas trên đất Mã, Klong 
Thom và Takua Pa trên 
đất Thái và đến Vijaya trên 
quần đảo Nam Dương. 
Dòng thuỷ tinh đặc trưng 
Óc Eo này khác hẳn so 
với các dòng thuỷ tinh Ấn 
Độ và Alexandria. Cấu 
trúc toả tia đặc biệt của 
hệ thống kinh đào trong 
vùng Sdachao và kinh đô 
Ba Thê cho thấy khả năng 
Óc Eo đã phát triển dịch 
vụ sửa chữa tàu biển hoặc 
hình thành kỹ nghệ đóng 
tàu tại chỗ (3). Sứ thần 
Trung Hoa đến Phù Nam 
trong năm 230 đã mô tả 
con tàu tại đó có chiều dài 
khoảng 20 bộ (48 mét) 
nổi cao trên mặt nước từ 2 
đến 3 bộ (5 – 7 mét) và có 
khả năng chuyên chở 600 
đến 700 người.

Việc buôn bán hương liệu 
bắt đầu bằng việc khai 
thácloại trầm hương, quế, 
đậu khấu và tiêu sọ bản 
địa cùng với các loại gỗ 
đóng tàu, đá quý, đồi mồi, 
ngà voi và sừng tê giác. 
Nhưng khi Óc Eo thiết lập 
được hệ thống thanh toán 
có giá trị, bằng đồng bạc 
hoặc đồ trang sức, thì chi 
phối phần lớn thị trường 
gia vị và hương liệu phong 
phú của vùng Đông Nam 
Á. Các chuyến “tàu chợ” 
từ Óc Eo sẽ ghé các cảng 
quế ở miền Trung Việt 
Nam rồi đến Hải Phòng, 
ở đó chúng nương theo 
chiều gió cuối mùa đông 
để đến vùng biển Phi 
Luật Tân và các quần đảo 
Celebes, Borneo hay Java, 
rồi theo bờ đông Sumatra 
và Mã Lai để trở về Óc Eo. 
Tại đây các sản vật khác 
nhau của “tàu chợ” được 

đưa lên “tàu hàng” để đi 
đến các cảng xa xôi ở Nhật 
Bản, Trung Hoa, Ấn Độ 
hay các đế quốc giàu có 
trong vùng Vịnh và quanh 
bờ Địa Trung Hải.

Con đường hương liệu đã 
là một thực tế lịch sử - tuy 
xa mà gần - gợi lên cho 
chúng ta nhiều điều suy 
nghĩ. Trước hết, người 
Óc Eo có óc thực tế nắm 
bắt cơ hội. Giao thương 
là một cơ hội lớn, người 
thời nay vẫn nói câu “nhất 
phú thương” là vậy. Thứ 
hai, người Óc Eo đã hiểu 
biết thực tại: Việt Nam và 
Đông Nam Á - xưa cũng 
như nay - là cái nôi lớn 
của nhiều loài hương liệu 
và gia vị. Hương liệu là 
những sản vật đắt giá mà 
nhà máy thiên nhiên đã 
hoàn tất 80%, con người 
chỉ cần thực hiện 20% 
còn lại. Thứ ba, người 
Óc Eo có óc làm chủ đến 
kinh ngạc. Họ sẵn sàng 
tiếp nhận các hiểu biết kỹ 
thuật và rồi biến đổi để trở 
thành các tri thức công 
nghệ đặc hữu: Kỹ nghệ 
sửa chữa và đóng tàu làm 
cho hải cảng Óc Eo trên 
bờ biển Việt Nam lúc bấy 
giờ là một trung tâm dịch 
vụ tốt nhất trong vùng; kỹ 
nghệ sản xuất trang sức đá 
quý và thuỷ tinh tạo ra sự 
giàu có bảo đảm sự phồn 
vinh lâu dài của vương 
quốc; kỹ nghệ đúc tiền 
giúp họ chi phối thanh 
toán tài chánh khu vực và 
nhờ đó kiểm soát phần 
lớn thị trường hương liệu 
Đông Nam Á cùng các sản 
vật quý giá tại đó. 

Hoàng Xuân Phương
Tạp chí Xưa & Nay, số 256, 

3/2006, trang 27 – 28

Con đường hương liệu...
tạp chí Bất Hối

13 lophocvuive.com

Đô thị cổ Ba Thê
ô thị cổ Ba Thê là một trong các thành phố xưa nhất nước 
ta, được hình thành từ cuối thế kỷ thứ nhất khi con đường 

hương liệu nối từ đế quốc La Mã đến Ấn Độ qua vùng Đông 
Nam Á rồi đến Trung Hoa và Nhật Bản. Óc Eo lúc bấy giờ là 
một hải cảng quan trọng, nơi các thương thuyền lưu lại chờ lúc 
thuận gió mùa, cũng là nơi giao nhận sản vật Đông Nam Á, đặc 
biệt là các loại gia vị và trầm hương từ các tàu chợ trong vùng 
lên các tàu hàng viễn dương.

Núi Ba Thê còn có tên gọi là Vọng Thê, tên chữ là  Hoa Thê Sơn. 
Đây là một ngọn núi  nằm lẻ loi giữa đồng tứ giác Long Xuyên, 
ngày nay thuộc thị trấn Óc Eo, huyện Thoại Sơn (An Giang).

Theo truyền thuyết được các sư 
trên núi kể lại, xưa kia lúc mới 
tạo sơn, đá núi còn mềm như 
đất sét, có một vị tiên đã ấn bàn 
chân mình lên đá để làm dấu...

Bàn chân tiên

Nhà trưng bày văn hóa Óc Eo 
được thiết kế mô phỏng theo 
hình dáng Linga. Bên trong bày 
trí theo hình vòng cung, trưng 
bày hàng ngàn cổ vật Óc Eo được 
khai quật tại gò Cây Thị, Linh 
Sơn tự.

Thạch Đại Đao

Núi Ba Thê có đỉnh Thạch 
Đại Đao. Trên đỉnh núi có 
dựng một thanh đại đao bằng 
đá, trông lừng lững, uy nghi. 
Truyền miệng dân gian nơi 
đây kể rằng, từ rất xa xưa, 
trong một đêm mưa gió, lưỡi 
tầm sét đã đánh vào tảng đá 
lớn trên đỉnh núi này. Tảng đá 
bị chẻ nhỏ, hiện lên một cây 
đại đao.

LHVV tổng hợp

Đ



02 lophocvuive.com

vương quốc cổ Phù Namtạp chí Bất Hối

14 lophocvuive.com

vương quốc cổ Phù Nam

Ngôi tháp cổ giữa đồng bằng Nam Bộ
ừng sững giữa đồng bằng, tháp cổ Vĩnh Hưng 
(thuộc huyện Vĩnh Lợi- tỉnh Bạc Liêu) còn 

nguyên vẹn nhất so với các di tích đền tháp Óc Eo 
ở Nam bộ.

Di chỉ văn hóa này ở cách Quốc lộ lA và thị xã Bạc 
Liêu 30 cây số; cách các trung tâm tỉnh lỵ trong 
vùng từ 100 đến hơn 200 km, cho nên không phải 
ai cũng biết và có điều kiện đến đây chiêm ngưỡng.

Giữa những năm 1990 Bảo tàng tỉnh Minh Hải và 
Viện Khoa học Xã hội thành phố Hồ Chí Minh 
đã tổ chức khai quật nơi này. Trên diện tích di 
chỉ rộng khoảng 3 ha đào 5 hố thám sát, sâu 30- 
50 cm. Không tìm thấy tường thành bao quanh 
nhưng cả 5 hố đều có hiện vật và tầng văn hóa. Đã 
tìm thấy tượng linga, yoni, tượng Phật đồng 4 mặt 
và tượng đá Visnu đều rất đẹp và còn khá nguyên 
vẹn cùng cột gỗ có điêu khắc (tượng vũ nữ); bình 
có quai - vòi, mảnh gốm nồi, hũ... với chất liệu 
gốm, trang trí hoa văn đặc trưng của văn hóa Óc 
Eo. Đã xác định được tuổi hiện vật có niên đại 
cách nay từ 900 năm đến hơn 1.000 năm.

Ngôi đền tháp cao hàng chục mét tồn tại hơn 10 
thế kỷ, xung quanh là những cánh đồng lúa ngập 
nước cho thấy người xưa là bậc thầy trong xây 
dựng- xử lý nền móng. Vật liệu xây dựng và lối 
kiến trúc giống các tháp Chăm ở miền Trung. 
Gạch xây tháp Vĩnh Hưng gồm 3 loại.

Những viên có kích thước lớn (gạch tổ ong) đặt ở 
phía dưới, viên có kích thước nhỏ ở phần thân và 
gần đỉnh tháp. Màu gạch đỏ, được sắp xếp rất khít 
với nhau hầu như không có mạch vữa. Có chuyên 
gia cho rằng người xưa xếp những viên gạch mộc 
(đất sét) rồi đốt lửa nung chín khối tháp. Từ chân 
tới đỉnh tháp có thể phải chia ra đốt làm nhiều đợt. 
Tuy nhiên giả thiết này chưa thuyết phục vì các 
viên gạch này chín đỏ đồng đều như nhau từ lớp 
gạch giữa đến mặt trong, mặt ngoài của tháp mà 
tường tháp dày hàng mét.

Mặt sau đền tháp còn nguyên khối kiến trúc 
nhưng cửa vào và mặt tiền của tháp bị mưa nắng 
thời gian làm sụp lở, bào mòn. Bảo tàng tỉnh Bạc 
Liêu đã gia cố cột đỡ bê tông và xây lại bằng gạch 
thẻ.

Cũng như các tháp Chăm, tháp cổ Vĩnh Hưng và 
văn hóa Óc- Eo (thuộc Vương quốc cổ Phù Nam) 
còn nhiều điều bí ẩn.

Phạm Anh Hoan
Nguồn: Báo Cần Thơ

Phía trước, bên hông, phía sau và bên trong tháp cổ

Những cổ vật khai quật được tại Tháp Vĩnh Hưng

S



02 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hối

15 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Pa

Vài nét về
Dân TộcChăm

hăm là một trong 54 
nhóm chủng tộc bất khả 

phân của dân tộc Việt Nam. 
Dân số người Chăm hiện 
nay khoảng 100.000 người, 
trong đó hơn 2/3 định cư tại 
Phan Rang, Phan Rí, Phan 
Thiết và Bình Tuy ; số còn lại 
sinh sống tại Châu Đốc, Tây 
Ninh và Sài Gòn.

Trong thực tế, có khoảng 
400.000 người Chăm sinh 
sống tại khắp nơi trên thế 
giới, đông nhất là tại Kampu-
chia (270.000 người), kế đến 
mới tới Việt Nam (100.000 
người), sau là Thái Lan 
(15.000 người) và cuối cùng 
là Liên Bang Mã Lai, năm 
1979 đã tiếp nhận khoảng 
10.000 người Chăm đến từ 
Kampuchia. Hải ngoại có 
khoảng 200 người Việt gốc 
Chăm (hơn 50 gia đình), đa 
số định cư tại Hoa Kỳ. 

Người Chăm và các danh 
xưng 

Chăm là tên một nhóm dân 
cư, trước kia là thần dân 
vương quốc Chiêm Thành 
(Campa, Champa, hay 
Chăm Pa) cũ, đã có mặt từ 
lâu đời tại miền Trung trước 
khi người Kinh đến đây lập 
nghiệp. 

Trước khi đi vào chi tiết, 
tưởng cũng nên phân biệt 
người Chăm và người 
Chămpa. Chăm là nhóm 
dân cư gốc Nam Đảo (ma-
layo-polynésien) sinh sống 
trên những vùng đất thấp 
dọc duyên hải miền Trung, 
Chămpa là toàn thể các 
nhóm dân cư thuộc vương 
quốc Chiêm Thành cũ gồm 
cả người Chăm đồng bằng 
lẫn người Thượng (gốc Nam 
Đảo hoặc Môn Khmer), sinh 
sống rải rác trên các vùng 
rừng núi phía Tây dãy Trường 

Sơn, hay Tây Nguyên. 

Champa là tên một loài hoa 
màu trắng hồng nhạt, hay 
trắng vàng nhạt, có hương 
thơm ngào ngạt có thể tìm 
thấy tại khắp nơi trên duyên 
hải miền Trung. Người Việt 
gọi là hoa sứ, tên khoa học 
là Michelia Champaca Linn. 
Không biết người Champa 
đã chọn loài hoa sứ này đặt 
tên cho xứ sở mình từ hồi 
nào, nhưng chữ Champa 
đã được tìm thấy trên một 
bia ký có từ thế kỷ thứ 6 tại 
Mỹ Sơn, viết bằng chữ Phạn 
(sanscrit). Trước đó, trong 
bộ Geographica năm 150 
sau công nguyên, Claudius 
Ptolémée (90-168), nhà địa 
lý gốc Hy Lạp và là sứ giả 
của hoàng đế La Mã Marc-
Aurèle Antonin tại Alexan-
drie (Ai Cập), đã có lần nói 
tới một xứ tên Zamba trên 
vùng Viễn Đông. Sách Tân 
Đường thư, do Âu Dương 
Tu và Tổng Kỳ biên soạn thế 
kỷ 10, phiên âm là Chiêm 
Bà khi nói về Hoàn Vương 
Quốc (vương quốc Lâm Ấp 
cũ). Về sau Champa được 
người Việt biết qua tên phiên 
âm Hoa ngữ là Chiêm Thành 
(Tchan-tcheng). 

Trước kia người Việt gọi cộng 
đồng người Chăm là Chiêm, 
Chàm, Hời… Những danh 
xưng này được đọc theo 
cách viết của người Trung 
Hoa, hay theo cách phát âm 
của người miền Trung, do 
đó không phản ánh trung 
thực danh xưng chính xác 
của người Chăm hiện nay. 

- Chiêm là tên gọi những cư 
dân sinh sống trên lãnh thổ 
Chiêm Thành ; danh xưng 
Chiêm thỉnh thoảng vẫn 
được nhắc nhở trong sử sách 
và tài liệu nghiên cứu, ngoài 
dân gian ít ai nói tới. 

Nguồn: Fanpage Champa and Me

C



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hốitạp chí Bất Hối

16 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Pa

Vài nét về
Dân TộcChăm

- Chàm là cách đọc trại đi 
từ chữ Champa ; danh xưng 
Chàm hiện còn rất thông 
dụng trong dân gian, một vài 
địa danh còn giữ chữ Chàm 
kèm theo như Cù Lao Chàm 
tại Quảng Nam, Tháp Chàm 
tại Phan Rang, quận Phan Lý 
Chàm, xã Ma Lâm Chàm tại 
Bình Thuận... Trong nước, 
những nhà dân tộc học đã 
thay chữ Chàm bằng danh 
xưng Chăm từ lâu ; điều này 
đã làm hài lòng cộng đồng 
người Chăm tại cả Thuận 
Hải lẫn Châu Đốc, vì là cách 
gọi đúng nhất theo lối phát 
âm từ chữ Chăm-pa. 

- Danh xưng Hời rất ít được 
nhắc đến, người chỉ thấy 

chữ này xuất hiện một vài 
lần trong tập thơ Điêu Tàn, 
năm 1937, của Chế Lan 
Viên. Hời là cách đọc trại đi 
từ chữ Hroi (H’roi hay Hờ 
Roi), tên của một bộ lạc sơn 
cước sinh sống trên vùng 
rừng núi phía Tây các tỉnh 
Quảng Nam, Quảng Ngãi và 
Bình Định. Người Hroi thật 
ra cũng là người Chămpa, 
vì trước kia là thần dân của 
vương quốc Chiêm Thành 
cũ di tản lên Tây Nguyên 
tránh loạn rồi định cư luôn 
tại đây, họ vẫn còn giữ ngôn 
ngữ và một số phong tục tập 
quán của người Chăm đồng 
bằng trong những sinh hoạt 
thường nhật. Ngoài ra còn 
phải kể thêm những nhóm 

Bahnar Chăm, Bru-Vân 
Kiều, Kaho, Raglai, Rhadé, 
Djarai, Stiêng, Churu v.v..., 
tất cả đều là thần dân của 
vương quốc Chiêm Thành cũ 
di tản lên cao nguyên trong 
những giai đoạn loạn lạc rồi 
ở luôn tại đây. Trên khắp cao 
nguyên, những nhóm người 
mới hòa nhập và pha trộn 
với các nhóm người cũ tạo 
thành những sắc dân hỗn 
hợp mang hai dòng máu 
Chăm-Thượng trong những 
thời điểm khác nhau. Người 
Chăm lai Thượng gọi là 
Chăm Pal, nhưng người Việt 
ít biết đến tên này. Vì không 
có truyền thống đặt tên cho 
từng nhóm người, dân chúng 
gốc Kinh gọi chung tất cả 
những cư dân sinh sống trên 
miền núi phía Tây là người 
Hroi, sau đó biến âm thành 
người Hời. 

Chữ Hời mang một nội dung 
xấu, đó là những nhóm man 
di chuyên đi cướp bóc, vì 
trong quá khứ người Hroi đã 
nhiều lần tiến công vào các 
làng xã người Kinh cướp bóc 
lương thực, trong những giai 
đoạn khó khăn, dưới thời 
các chúa Nguyễn. Sau này 
người Chăm tại Thuận Hải 
gọi những cư dân gốc Chăm 
sinh sống tại các tỉnh Quảng 
Nam, Quảng Ngãi và Bình 
Định là Chăm Hoi hay Chăm 
Hroi. Sử sách Việt Nam thời 
Nguyễn gọi chung là Mọi Đá 
Vách. 

Ngoài ra cũng có một số 
người Chăm lai Việt gọi là 
Chăm Yuôn (Yuôn hay Yun 
có nghĩa là người Việt). 
Người Việt gọi là Kinh Cựu, 
nhưng danh xưng này rất ít 
người biết đến vì người Kinh 
Cựu luôn tự nhận mình là 
người Kinh. Cũng nên biết 
những binh sĩ hay tội đồ gốc 
Kinh, bị đày ra vùng biên địa 

giáp ranh với Chiêm Thành, 
đã lập gia đình với những 
phụ nữ Chăm (mà họ cho 
là người Kinh cổ xưa), từ đó 
mới sinh ra chữ Kinh Cựu. 

Về ngôn ngữ, người Chăm 
được nhiều nhà nhân chủng 
học xếp vào họ Nam Đảo 
(Malayo Polynésien), nghĩa 
là có nguồn gốc xuất phát từ 
các hải đảo phía Nam vùng 
biển Đông Nam Á. Điều này 
có thể đúng khi đối chiếu 
văn minh, văn hóa của người 
Chăm với văn minh, văn 
hóa của các dân tộc cùng hệ 
ngôn ngữ tại Đông Nam Á 
vào thời tạo dựng. Nhưng 
qua những khám phá khảo 
cổ gần đây, văn minh và văn 
hóa của người Chăm tại Việt 
Nam không hoàn toàn do 
ngoại nhập mà có sự pha 
trộn yếu tố văn minh và văn 
hóa của những nhóm cư dân 
bản địa có mặt từ trước. 

Trong thực tế không có bộ 
tộc nguyên thủy nào có tên 
Chăm. Chăm chỉ là tên gọi 
của nhiều nhóm dân cư sau 
này chọn sinh sống trên lãnh 
thổ của vương quốc Cham-
pa hay Chiêm Thành cũ, gọi 
chung là người Chămpa, 
chứ không phải tên riêng 
của một nhóm chủng tộc. 
Sau này cộng đồng người 
Chăm đồng bằng chấp nhận 
danh xưng Chăm, và đồng 
hóa nguồn gốc Nam Đảo 
của mình với nền văn minh 
và văn hóa Chiêm Thành cũ, 
để phân biệt với các nhóm 
Chămpa khác xuất phát từ 
nhiều nguồn gốc ngôn ngữ 
và chủng tộc khác nhau. Có 
thể nói vương quốc Chiêm 
Thành xưa kia là một liên 
bang đa chủng và đa văn 
hóa.

Lược theo
Nguyễn Văn Huy 

Nguồn: Fanpage Champa and Me



02 lophocvuive.com17 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Chăm Pa

Sơ lược về lịch sử hình thành Chăm Pa

Bản đồ khoảng năm 1000 - Màu vàng lãnh  thổ  
Đại Việt - Màu xanh  lá cây lãnh thổ Chăm Pa - 

Màu tím Đế quốc Khmer

Rất khó xác định mốc thời gian để biết vương 
quốc cổ Chiêm Thành đã được hình thành từ 
hồi nào. Phần lớn những nhà khảo cổ và sử học 
đều đồng ý là vương quốc này xuất hiện vào 
đầu công nguyên, tức là thời gian người Chăm 
bắt đầu có chữ viết, chữ Phạn cổ. Nói như vậy 
không có nghĩa là trước đó người Chăm không 
có lãnh thổ, không có tổ chức chính quyền và 
không có lịch sử riêng. Bản thể Chiêm Thành có 
trước danh xưng. Tổ chức chính quyền của họ 
có thể đã thành hình cùng lúc với sự xuất hiện 
của các Lạc hầu, Lạc tướng trên địa bàn lưu vực 
sông Hồng và sông Mã của nước Văn Lang, thời 
Hùng Vương.

Những tài liệu có dấu vết thời gian rõ ràng (sử 
liệu cổ Trung Hoa và các bia ký) ghi nhận vương 
quốc cổ Chiêm Thành chính thức xuất hiện vào 
khoảng thế kỷ thứ 2, năm 192 khi quốc gia Lâm 
Ấp ra đời. Thật ra vương quốc này trước đó có 
rất nhiều tên : Hồ Tôn Tinh, Tượng Lâm. Sau này 
được đồng hóa với các tên Lâm Ấp, Hoàn Vương 
Quốc, Chiêm Thành (Campapura), Phan Rang 
(Panduranga), cuối cùng là trấn Thuận Thành 
(Pradara). Những tên gốc Phạn vừa kể đều do 
người Trung Hoa hay người Việt đặt ra, dựa theo 
cách phát âm của người địa phương mà gọi.

Lịch sử Chăm Pa độc lập được 
khởi đầu khoảng cuối thế kỷ 
thứ II và kết thúc vào khoảng 
cuối thế kỷ XVII. Trước thế kỷ 
II, vùng đất của người Chăm đã 
được nhắc đến trong sử sách với 
tên Hồ Tôn Tinh, rồi tên Tượng 
Lâm khi nằm dưới sự thống trị 
của Trung Hoa. Lãnh thổ này 
được ghi nhận là từ miền Trung 
trở vào miền Nam Việt Nam, 
thay đổi tùy thời kỳ. Từ cuối thế 
kỷ XVII đến cuối thế kỷ XVIII, 
Chăm Pa nằm dưới sự đô hộ của 
các chúa Nguyễn cho đến lúc bị 
diệt vong hoàn toàn.

Năm 192, một số bộ tộc sống ở 
khu vực thuộc Huế ngày nay nổi 
dậy lật đổ sự đô hộ của Trung 
Hoa, xây dựng Vương quốc 
Chăm Pa, lúc bấy giờ gọi là Lâm 
Ấp (hay Lin-yi). Thủ đô của 
Lâm Ấp nằm ở vùng Trà Kiệu 
bây giờ. Người Chăm Pa, hay 
người Chàm, là những người đã 
đến từ các đảo của Malaysia và 
Polynesia; ngôn ngữ của họ, tiếng 
Chàm, thuộc nhóm Malaysia-
Polynesia của hệ ngôn ngữ Nam 
Đảo. Sau khi thành lập, Vuơng 
quốc Chăm Pa tìm cách mở rộng 
biên giới bằng vũ lực, phía Bắc 
lấn chiếm đất của người Việt, 
phía Nam đô hộ những vương 
quốc theo Ấn Độ giáo.

Từ thế kỷ thứ 7 đến thế kỷ thứ 9, 
Chăm Pa trở thành một quốc gia 
hùng mạnh, lãnh thổ kéo dài từ 
Hoành Sơn ở phía Bắc đến sông 
Đồng Nai ở phía Nam, được sử 
sách Trung Hoa ghi nhận với tên 
gọi Hoàn Vương Quốc.

Cuối thế kỷ thứ 9, Chăm Pa dời 
thủ đô từ Panduranga ở miền 
Nam đến Indrapura ở miền Bắc.

Từ đây cho đến thế kỷ 15 về 
tổ chức xã hội, hệ thống chính 
quyền, lễ nghi Chăm Pa ảnh 
hưởng văn minh Phạn Ngữ, Bà 
La Môn. Trong thời kỳ này các 
vua Chăm Pa cũng cho xây dựng 

nhiều đền đài Bà La Môn Giáo ở 
Mỹ Sơn.

Vương quốc Chiêm Thành 
được hình thành sau sự tan rã 
của Hoàn Vương Quốc. Lúc đó, 
vương quốc này bao gồm 5 tiểu 
vương quốc là: Indrapura (vùng 
Quảng Nam ngày nay), Am-
aravati (vùng Quảng Ngãi ngày 
nay), Vijaya (vùng Bình Định 
ngày nay), Kauthara (vùng Phú 
Yên, Nha Trang ngày nay) và 
Panduranga (vùng Phan Rang và 
Phan Rí ngày nay).

Những mốc thời gian đáng nhớ

Năm 192, Khu Liên lên ngôi, khai 
sinh nước Lâm Ấp, trị vì trong 
nhiều năm, nhưng không biết 
mất năm nào và ai là người kế vị.

Năm 380, Phạm Hồ Đạt lên ngôi 
vua. Dưới thời Phạm Hồ Đạt, 
Phật giáo tiểu thừa (Thevada) 
phát triển mạnh, nhiều nhà sư 
đến trực tiếp từ Ấn Độ sang 
truyền đạo. Thành Khu Lật (Huế) 
vẫn là trung tâm chính trị nhưng 
đổi tên thành Kandapurpura, 
nghĩa là Phật Bao Thành (vì là 
nơi có nhiều đền đài và hình 
tượng Phật và Siva). Bên cạnh đó 
nhà vua còn cho xây dựng thêm 
một trung tâm tôn giáo mới tại 
Amavarati, tức thánh địa Hào 
Quang (nay là Mỹ Sơn, một thung 
lũng cách Đà Nẵng 70km về phía 
tây).

Năm 598, nhà Tùy chiếm dóng 
Lâm Ấp và phân chia thành ba 
châu: châu Hoan (Ty Canh), 
châu Ái (Hai Âm) và châu Trong 
(Khương). Năm 605, Vua Phạm 
Phạn Chi dời kinh đô về Sinha-
pura, thành phố Sư Tử (nay là 
Trà Kiệu, cạnh sông Thu Bồn, 
huyện Duy Xuyên, tỉnh Quang 
Nam). Danh xưng Champa 
(Chiêm Thành) chính thức xuất 
hiện trong thời này.

Năm 757, Prithi Indravarman lên 



02 lophocvuive.com18 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Patạp chí Bất Hối

Sơ lược...
ngôi là người đã thống nhất lãnh thổ 
Champa một cách chính danh nhất, vì 
được triều thần công nhận là “người 
thống lãnh toàn bộ đất nước như 
Indra, thần của các vị thần”. Sử Trung 
Quốc gọi Chăm Pa thời kì này là Hoàn 
Vương Quốc.

Truyền thuyết Chăm cho rằng Hoàn 
Vương Quốc trước kia do nữ vương 
Po Nagar cai trị trong suốt 200 năm, 
từ 758 đến 958. Thời gian trị vì lâu 
dài này là thời gian mà vương triều 
Panduranga thịnh hành. Nữ vương 
Po Nagar - còn gọi là Yan Pu Nagara, 
Po Ino Nagar hay Bà Đen (nguời Việt 
Nam gọi là Thánh Mẫu Thiên Y Ana) 
- là vị nữ thần được tạo nên bởi áng 
mây trời và bọt biển, người tạo dựng 
ra quả đất, sản sinh gỗ quí, cây cối và 
lúa gạo. Bà có 97 phu quân, trong đó 
chỉ một mình Po Yan Amo là người 
có uy quyền và được tôn trọng hơn 
cả. Bà có 38 người con gái, tất cả đều 
hóa thân thành nữ thần, trong đó có 
ba người được người Chăm chọn làm 
thần bảo vệ đất đai và còn thờ phượng 
cho tới ngày nay : Po Nagar Dara, nữ 
thần Kauthara (Khánh Hòa) ; Po Rarai 
Anaih, nữ thần Panduranga (Ninh 
Thuận) và Po Bia Tikuk, nữ thần Man-
thit (Phan Thiết).

Năm 859, một vương tôn mang nhiều 
chiến công trong việc chống lài người 
Khmer và Nam Đảo tên Laksmindra 
Bhumisvara Gramasvamin, được triều 
thần đưa lên ngôi, hiệu Indravarman 
II. Trung tâm quyền lực chính trị và 
tôn giáo được dời lên phía Bắc tại 
Indrapura - thành phố Sấm Sét (nay là 
Đồng Dương, cách Đà Nẵng hơn 50km 
về phía nam) trên bờ sông Ly Ly (một 
nhánh sông Thu Bồn, cách thánh địa 
Trà Kiệu 15 cây số). Quốc hiệu Cam-
papura (đất nước của người Chăm, 
theo tiếng Phạn cổ) được Indravarman 
II chính thức sử dụng khi tôn vinh đất 
nước mình. Sử sách Trung Hoa phiên 
âm là Chang Cheng (từ chữ Cam-
papura hay Campa mà ra), tiếng Việt là 
Chiêm Thành hay Chiêm Bà, tiếng Tây 
phương là Champa.

LHVV tổng hợp 

Thành Đồ Bàn
Thành Đồ Bàn hay Vijaya còn gọi là thành cổ Chà Bàn hoặc thành Hoàng Đế, 
thuộc địa phận xã Nhơn Hậu, huyện An Nhơn và cách thành phố Qui Nhơn 
(tỉnh Bình Định, Việt Nam) 27 km về hướng tây bắc, là tên kinh đô của Chăm 
Pa trong thời kỳ có quốc hiệu là Chiêm Thành.  Vijaya là kinh đô kéo dài 5 thế 
kỷ, từ năm 999 đến năm 1471. Hiện còn nhiều di tích cùa Chăm Pa ở nơi đây.

Tháp Cánh Tiên

Được xây trên một ngọn đồi cao 
vài chục thước, tháp Cánh Tiên 
nằm giữa thành Ðồ Bàn, thờ Nữ 
Thần Y A Na. Đây là ngôi tháp 
được đánh giá là có phong cách 
kiến trúc Bình Định đặc trưng.

Tháp có bề mặt vuông, nhiều 
tầng xây bằng gạch, cao gần 
20m, trông xa giống như đôi 
cánh của nàng tiên đang bay lên 
trời. Một trong những điều kỳ 
lạ nhất ở tháp Cánh Tiên là nửa 
phần phía ngoài của cột ốp góc 
tường được ốp kín bằng những 
phiến đá sa thạch màu tím có 
chạm khắc hoa dây xoắn và góc 
các diềm mái của tháp cũng 
được làm bằng đá.

Ngoài tháp Cánh Tiên, hiện nay dấu tích của vương triều Chăm Pa tại Vijaya 
còn lại là đôi sư tử đá dùng để trang trí, được chạm đổ theo phong cách nghệ 
thuật Bình Định vào thế kỷ 12-14. 

Sau khi mất miền bắc về Đại Việt, Vijaya bị bỏ hoang và đến cuối thế kỷ 18, 
Nguyễn Nhạc vua nhà Tây Sơn đã sử dụng lại nền cũ của thành Vijaya để xây 
dựng Thành Hoàng Đế. Vào năm 1816, vua Gia Long cho phá bỏ thành Bình 
Định để chuyển thủ phủ về Quy Nhơn. Di tích Đồ Bàn hiện nay không còn 
nguyên vẹn, chỉ còn sót lại các bức tường thành. Tường thành xây bằng đá 
ong, có hào, đường lát đá hoa cương. Trong thành có những di tích cũ của 
người Chăm như giếng vuông, voi, bên cửa hậu có gò Thập Tháp.



02 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hối

lophocvuive.com19

vương quốc cổ Chăm Pa

Quá trình Đại Việt xâm chiếm Chăm Pa
heo Việt Nam Sử Lược, 
nước Chiêm Thành nằm 

‘từ quận Nhật Nam vào cho 
đến Chân Lạp, nghĩa là ở vào 
quãng từ tỉnh Quảng Bình, 
Quảng Trị cho đến đất Nam 
Việt bây giờ’. Đời Hán, người 
Trung Hoa gọi nước này là 
huyện Tượng Lâm. Cuối đời 
Hán, đổi thành nước Lâm 
Ấp. Lâm Ấp ảnh hưởng văn 
minh Ấn Độ. Họ là giống 
dân quật cường. Trong suốt 
một ngàn năm ta bị Tầu chia 
thành các quận để đô hộ thì 
Lâm Ấp cũng chịu chung số 
phận nhưng họ đã nhiều lần 
khởi nghĩa chống ách đô hộ 
Tầu. Chẳng những thế, theo 
Việt Nam Sử Lược của Trần 
Trọng Kim, ngay từ Đông 
Hán (năm 102) trở đi, người 
Lâm Ấp cứ năm ba năm lại 
vào đánh phá, cướp của và 
giết dân Việt. Đến đời nhà 
Đường bên Tầu, nước Lâm 
Ấp đổi thành Hoàn Vương 
quốc và lại sang đánh phá 
phía Bắc, rồi chiếm giữ luôn 
châu Hoan, châu Ái (nhà 
Đường đổi nước ta thành 12 
châu: Thanh Hóa là Ái châu; 
Nghệ An là Hoan Châu và 
Diễn Châu). Do đó, năm 
808, nhà Đường đem quân 
chinh phạt Hoàn Vương 
quốc. Hoàn Vương phải 
chạy lui xuống phía Nam 
và lấy quốc hiệu là Chiêm 
Thành. Bởi vì nước ta bị Tầu 
đô hộ một ngàn năm cho 
nên trong suốt thời gian này 
hầu hết mọi việc đối phó 
với Chiêm quốc đều do lực 
lượng bảo hộ Tầu đảm trách. 

Đến năm 938, Ngô Quyền 
đại thắng quân Nam Hán 
trên sông Bạch Đằng, chấm 
dứt một ngàn năm bị Tầu 
đô hộ mở ra thời tự chủ cho 
nước ta. Một khi nước Việt 
giành được quyền tự chủ 
đã mau chóng trở thành 

một nước có văn hiến, có tổ 
chức chính quyền và quân 
đội vững mạnh. Vậy thì, do 
Chiêm Thành hiếu chiến gây 
hấn trước để đến nổi phải 
cùng cực bại vong hay việc 
tiến chiếm đất đai là một 
nhu cầu không thể tránh 
khỏi của một nước Đại Việt 
hùng mạnh đã khiến Chiêm 
Thành vong quốc? 

Biên niên sử Nam tiến

Năm 982, vua Lê Đại Hành 
tiến vào kinh đô Indrapura 
(Đồng Dương), giết tướng 
giữ thành Tỳ My Thuế, bắt 
sống hàng trăm vũ nữ trong 
hậu cung, tịch thu rất nhiều 
báu vật mang về nước. Bên 
ngoài binh lính Việt đốt 
phá thành trì, san phẳng 
lăng tẩm các vị vua Chiêm, 
bắt theo hàng ngàn tù binh, 
trong đó một nhà sư Ấn Độ 
tên Thiền Trước Tăng (bhik-
su). Lãnh thổ Bắc Chiêm 
Thành (Bình Trị Thiên) bị 
chiếm đóng từ 982 đến 983.

Năm 1020, do mất mùa và 
đói kém, quân Chiêm Thành 
tiến chiếm hai châu Bố 
Chánh và Ma Linh (Quảng 
Bình). Năm 1021, thái tử 
Phật Mã, trưởng nam của Lý 
Thái Tổ, chiếm lại hai châu 
bị mất. Năm 1026, quân của 
thái tử Phật Mã chiếm luôn 
châu Điền (Thừa Thiên).

Năm 1103, một người Việt 
ở phủ Diên Châu (Nghệ 
An) tên Lý Giác nổi lên làm 
phản. Lý Thường Kiệt vào 
đánh, Lý Giác thua chạy sang 
Phật Thành (Vijaya) thuyết 
phục vua Jaya Indravarman 
II hưng binh chiếm lại vùng 
đất đã mất. Lý Thường Kiệt 
một lần nữa phải thân chinh 
đi dẹp lọan, Jaya Indravar-
man II bị thua phải trả lại ba 

châu đã chiếm và chịu triều 
cống trở lại năm 1104.

Từ 1145 đến 1149, lãnh 
thổ đế quốc Khmer được 
nới rộng lên phía Bắc, từ 
Champassak (Nam Lào) đến 
đèo Hải Vân (Bắc Chiêm 
Thành), người Khmer trực 
tiếp điều khiển binh lực 
Chiêm Thành. Năm 1148, 
vua Khmer (Jaya Indravar-
man III) cử tể tướng Sanka-
ra cùng tướng Sipakhya tấn 
công Panduranga, nhưng 
bị quân Chăm đánh bại 
tại đồng bằng Kayev, tỉnh 
Virapura (tiếng Khmer là 
Rajapura, tiếng Việt là Phan 
Rang). Thừa thắng xông lên, 
năm 1149, Jaya Harivarman 
I dẫn đầu đoàn quân Chăm, 
Thượng chiếm thành Vijaya, 
giết Hariveda trên sông Yami 
(sông Hà Giao, Bình Định), 
thống nhất lại đất nước. 
Kinh đô đặt tại Vijaya (Đồ 
Bàn - Bình Định).

Sau 5 năm thương lượng 
gay go giữa hai triều đình về 
của hồi môn, năm 1306 vua 
Trần Anh Tôn chấp thuận gả 
công chúa Huyền Trân cho 
Chế Mân, bù lại lãnh thổ bắc 
Chiêm Thành (Indrapura) : 
châu Ô và châu Lý thuộc nhà 
Trần.

Có lẽ mối hiềm thù dân tộc 
sâu xa nhất đối với dân tộc 
Việt là việc quân Chiêm, 
dưới quyền chỉ huy của vị 
vua anh dũng là Chế Bồng 
Nga, đã phục kích giết chết 
vua Dụ Tông của Đại Việt 
(1377), rồi sau đó 3 lần 
tàn phá kinh thành Thăng 
Long. Có thể nói lúc ấy, 
quân Chiêm ra vào nước ta 
như vào chỗ không người! 
Nhưng rồi trong chiến dịch 
đánh ra Đại Việt năm 1389-
1390, do bị chỉ điểm nên 

chiến thuyền của Chế Bồng 
Nga đã bị quân Đại Việt tập 
trung bắn phá và đã giết 
được ông. Từ đây bắt đầu 
thời tàn lụi của Chiêm quốc.

Điểm có ý nghĩa đặc biệt 
trong quá trình Nam tiến 
thôn tính Chiêm Thành đó 
là: thời gian gần 4 thế kỉ đầu, 
kể từ thời nhà Lí tới nhà Hồ, 
tuy bờ cõi nước ta có mở 
rộng về phương Nam, nhưng 
chưa chú trọng việc di dân 
khai khẩn, mới chỉ đóng 
quân bảo hộ, thu thuế và bắt 
phải triều cống, còn hạ tầng 
nội trị vẫn để cho người bản 
xứ phụ trách. 

Có lẽ âm mưu thôn tính đất 
đai đúng nghĩa chỉ được triệt 
để thi hành từ thời nhà Hồ. 
Về công cuộc Nam tiến, vào 
năm 1402, sau khi chiếm 
được đất Chiêm Động, Cổ 
Lũy, nhà Hồ cho làm con 
đường thiên lí từ Tây đô 
Thanh Hóa vào tới Hoá 
Châu. Chia đất Chiêm Động, 
Cổ Lũy ra làm 4 châu, đặt các 
chức quan cai trị và di dân 
vào chiếm ngụ, thời bình thì 
cầy cấy làm ăn, khi hữu sự 
thì sung quân ngũ đánh giặc.

T



02 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Patạp chí Bất Hối

20 lophocvuive.com

Quá trình Đại Việt xâm chiếm Chăm Pa
Theo Đại Việt Sử Kí Toàn 
Thư thì chính sách mộ dân 
Việt vào khai khẩn của nhà 
Hồ rất ưu đãi song cũng 
rất nghiêm khắc, buộc phải 
thích tên nơi đến ở vào tay, 
coi như không có thể trở 
về được nữa. Đối với nguời 
Chiêm (tầng lớp ưu tú trong 
xã hội), ai muốn đi thì cho 
đi, ai ở lại cho làm quan. 
Người Chiêm không có tên 
họ, Hồ Qúy Ly ban họ Đinh 
cho những người chịu hàng 
phục (đến thời Lê Thánh 
Tông còn bắt người Chiêm 
nào không có họ phải lấy 
một họ trong số các họ của 
người Việt để làm sổ hộ 
tịch). Ngoài việc mở mang 
đường xá, họ Hồ còn cho 
đào sông rạch để tiện việc 
vận chuyển. Nhờ vậy, đất 
Thuận Hóa đã trở nên một 
vùng đất phú thịnh, bắt đầu 
đóng vai trò trọng yếu trong 
lịch sử nước Việt. Đối với 
vận mệnh Chiêm Thành, để 
mất đất Hóa Châu dân Hời 
khó lòng giữ được nước. 
Không may nhà Hồ sớm 
để mất nước vào tay quân 
Minh xâm lược cho nên hậu 
thế dễ quên đi công nghiệp 
di dân, khai khẩn đất đai 
rất quan trọng của triều đại 
ngắn ngủi này.

Ngày 6-10-1471, vua Lê 
Thánh Tông đọc hịch Bình 
Chiêm trước ba quân, lời 
lẽ rất đanh thép, rồi cho 
sứ sang Trung Hoa báo 
cáo sự xâm phạm lãnh 
thổ của Chiêm Thành. Lê 
Thánh Tôn cất đại quân 
hơn 250.000 người sang 
đánh Chiêm Thành, trong 
đó 100.000 đi bằng đường 
thủy, 150.000 đi bằng đường 
bộ. Đại quân nhà Lê chiếm 
cửa Thị Nại rồi tiến về Đồ 
Bàn. Trà Toàn sai em là Po 
Kaprih dẫn đội tượng binh 

gồm 5.000 người ra đối 
chọi nhưng bị đánh bại, Trà 
Toàn rút vào cố thủ thành 
Đồ Bàn. Sau cuộc tấn công, 
khoảng 60.000 binh lính và 
thường dân Chăm bị loại 
khỏi vòng chiến, hơn 30.000 
người bị bắt làm tù binh, 
tất cả đều bị đày lên Thanh 
Hóa.

Sau 1471, lãnh thổ của 
vương quốc Chiêm Thành 
phía nam (Kauthara và Pan-
duranga) chỉ còn từ đèo Cù 
Mông đến mũi Kê Gà (cap 
Varella). Lãnh thổ Đại Việt 
mới kéo dài từ ải Nam Quan 
đến đèo Cù Mông.

Năm 1611, sau khi củng cố 
xong thế lực ở phía bắc đèo 
Ngang, Nguyễn Hoàng sai 
một người Chăm không rõ 
tên, gọi là Văn Phong (Văn 
Phong là tên một chức chủ 
sự) dẫn quân qua đèo Cù 
Mông chiếm thành Phú 
Yên (Aryaru), tổ chức dinh 
điền và đưa dân từ các 
tỉnh Quảng Nam đến Bình 
Định vào định cư, lập ra 
hai xã Đồng Xuân và Tuy 
Hòa.

Năm 1620, vua Chân Lạp 
là Chey Chetta II tặng 
Sãi vương Nguyễn Phúc 
Nguyên đất Đồng Nai làm 
quà cưới công chúa Ngọc 
Vạn. Từ sau ngày đó, vương 
quốc Nam Chiêm Thành 
nằm trong thế gọng kìm 
giữa hai thế lực, xứ Đàng 
Trong và Chân Lạp.

Năm 1629, một chủ sự 
người Chăm, gọi là Văn 
Phong, nổi lên đánh phá các 
làng di dân người Việt tại 
Phú Yên. Sãi vương Nguyễn 
Phúc Nguyên sai Nguyễn 
Phúc Vinh mang quân 
xuống đánh dẹp và thành 

lập Trấn Biên Dinh, lấn sâu 
vào lãnh thổ Chiêm Thành 
tới chân núi Thạch Bi (đèo 
Cả) để bảo vệ di dân.

Năm 1652, vua Bà Thâm 
dẫn quân tấn công Trấn 
Biên Dinh, chiếm lại thành 
Phú Yên. Hiền vương 
Nguyễn Phúc Tần sai tướng 
đem quân tiến đánh, chiếm 
Aya Tră (Nha Trang), bắt 
được Bà Thâm. Để cầu hòa, 
Bà Thâm dâng đất Kauthara 
và chấp nhận lấy xã Kamran 
(Cam Ranh) làm ranh giới 
: phần đất phía nam sông 
Phan Rang thuộc vua Chiêm 
Thành, phần đất phía bắc 
thuộc về chúa Nguyễn (lãnh 
thổ Kauthara) và đổi tên 
thành phủ Thái Ninh (gồm 
Thái Khang và Diên Ninh), 
sau là phủ Diên Khánh 
(Khánh Hòa).

Năm 1692, Minh vương 
Nguyễn Phúc Chu sai 
Nguyễn Hữu Cảnh chiếm 
Panduranga, vùng đất cuối 
cùng của người Chăm, lập 
trấn Thuận Thành. Tháng 
8-1693, trấn Thuận Thành 
đổi thành phủ Bình Thuận, 
song chúa Nguyễn vẫn để 
một người Chăm trong 
hoàng tộc làm khán lý (tỉnh 

trưởng) sau phong thành 
Phiên Vương. Kể từ cuối 
thế kỷ 17, người Chăm tuy 
mất độc lập nhưng vẫn còn 
hưởng qui chế tự trị.

Từ 1776 đến 1798, người 
Chăm sống trong trấn 
Thuận Thành buộc phải ngả 
theo một trong hai thế lực, 
hoặc Tây Sơn hoặc chúa 
Nguyễn.

Dưới thời Gia Long (1802-
1820), qui chế tự trị của 
người Chăm được duy trì 
trong chừng mực. Tuy nhiên 
, khi vua Minh Mạng lên 
ngôi, áp dụng nhiều chính 
sách hà khắc, người Chăm 
nổi dậy chống lại. Vua Minh 
Mạng dìm các cuộc khởi 
nghĩa trong bể máu. Năm 
1832 người Chăm lại nổi 
dậy chống vua Minh Mạng 
nhân dịp có cuộc khởi nghĩa 
Lê Văn Khôi ở phía Nam 
nhưng không thành công. 
Chính quyền tự trị hạn chế 
của người Chăm chấm dứt 
tồn tại vào năm 1832, khi 
Hoàng đế Minh Mạng đổi 
Thuận Thành thành phủ 
Ninh Thuận và đặt quan lại 
cai trị trực tiếp.

LHVV tổng hợp.

Tháp Po Klong - Phan Rang năm 1992



02 lophocvuive.com21 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Chăm Pa

Lễ hội của người ChămKa Tê
ộng đồng người Chăm theo đạo 
Bà La Môn ở Ninh Thuận và Bình 

Thuận tổ chức lễ hội Katê quan trọng 
nhất vào ngày 1 tháng 7 theo lịch 
Chăm, khoảng cuối tháng 9, đầu 
tháng 10 (dương lịch). Đây là Tết của 
người Chăm và là lễ hội thiêng liêng 
để tưởng niệm các anh hùng liệt sĩ, 
tổ tiên ông bà, tạ ơn các thần linh đã 
giúp mưa thuận gió hòa, mùa màng 
bội thu. 

Khi cây bằng lăng nở hoa tím cả 
vùng rừng núi Tháp Chàm - Phan 
Rang thì cũng là lúc đồng bào 
Chăm theo đạo Bà La Môn rộn ràng 
vui Tết Katê. Người Chăm ở Ninh 
Thuận tổ chức lễ hội cùng lúc ở ba 
đền tháp cổ - nơi thờ những vị vua 
thần của họ: Tháp Pô Klông Garai 
nơi thờ vua Pô Klông Garai (1151- 
1205), được tôn là thần thủy lợi;  
Tháp Pô Rômê nơi thờ vua Pô Rômê 
được tôn là thần phát triển nông 
nghiệp; Tháp Pô Nưgar thờ nữ thần 
hay Bà Mẹ xứ sở, người dạy trồng 
lúa, bông, dệt vải. 

Theo phong tục của đồng bào Chăm 
ở Bình Thuận, lễ hội Katê bao giờ 
cũng diễn ra tại nhà hoàng tộc Chăm 
và cùng lúc diễn ra nghi thức lễ trên 
tháp Chăm ở thị xã Phan Rang (tỉnh 
Ninh Thuận). Sau đó, người dân 
mới chính thức được khai lễ tại nhà 
riêng. Trước đó một ngày, tại tháp 
Posahninư ở thành phố Phan Thiết, 
hàng ngàn đồng bào Chăm của huyện 
Hàm Thuận Bắc đã tái hiện một nghi 
lễ Katê cổ. 

Người Chăm rất coi trọng quan hệ 
huyết thống, họ hàng, cũng như đời 
sống tình cảm của gia đình. Vì vậy 
nhân dịp lễ hội Katê, người ta tổ 
chức thăm viếng nhau giữa những 
người thân tộc, bạn bè. Các già làng 
của người Raglai (tộc người cùng 
ngữ hệ Malayo Polynếsien) dẫn đầu 
đoàn người về tham dự. 

Tại Ninh Thuận vào dịp này còn 
diễn ra lễ rước y phục của vua chúa 

Chăm, mà xưa kia hoàng tộc đã giao 
cho người Raglai ở một số vùng 
tin cậy bảo quản. Ví dụ làng Hữu 
Đức (Phan Rang) phải lên vùng núi 
Phước Hà đón nhận mang xuống. Ở 
tháp Pô Nưgar (Phú Lạc- Tuy Phong) 
thì Raglai ở Phan Dũng, Phan Điền 
trực tiếp mang đến đền tháp. Còn ở 
đền Pô Klông Garai thì bà Nguyễn 
Thị Thềm, hậu duệ bảo quản từ thời 
thực dân Pháp mang về. Họ mang 
theo những bảo vật của hoàng tộc 
Chăm như vương miện, y phục mà 
họ cất giữ trước đây về nơi lăng tháp 
cổ để dâng lên các vua thần. Vào 
buổi chiều, dòng người nô nức đi 
rước y phục của các vị vua từ danok 
(nơi cất giữ đồ lễ vua). Tại đây, ông 
thầy Cò Ke (ông Kadhar Gru) vừa 
kéo đàn Kanhi, vừa hát bài ngợi ca 
công đức của các nhà vua và các vị 
anh hùng khác. Người chuyên dâng 
lễ vật (ông Muk Pajâu), với mâm 
cúng gồm có trứng gà, trầu cau, rượu 
bánh, trái cây. Tiếp đến là các ông 
lo việc quản lý bảo vật của vua (ông 
Jơngưi) và người giữ đền tháp và đồ 
thờ cúng (ông Chămnay) bước lên 
khấn mừng thần. Lễ thỉnh y phục 
kéo dài cho đến khuya mới chấm 
dứt. 

Sáng hôm sau, đoàn các thầy lễ tiến 
hành rước y phục về các đền tháp ở 
làng Hữu Đức, Hậu Sanh, Đô Vinh. 
Đi đầu là các thầy lễ trong bộ áo 
choàng màu trắng, đầu chít khăn 
trắng. Theo sau là các thân hào, nhân 
sĩ, các vị chức sắc trong lăng, tháp, 
ấp. Các bộ lễ phục được đặt trên kiệu, 
có lọng che hai bên và đoàn thiếu 
nữ trong bộ trang phục áo dài xanh, 
trong tiếng nhạc rộn ràng vui vẻ, đi 
sau múa quạt. Khi về đến các đền 
tháp thì các thầy làm lễ mở cửa tháp. 
Để được phép vào tháp, các thầy phải 
làm lễ xin thần Siva - thần Hủy diệt 
và Tái tạo, cho phép mở cửa. Đoàn 
người Raglai múa đánh mã la, thổi 
khèn bầu và các vũ nữ Chăm múa 
quạt, xong ông từ và vị sư cả tiến 
hành lễ cúng xin phép thần Siva cho 
mở cửa tháp, với vật lễ: rượu, trầu 

cau, nước pha trầm tắm tượng. Theo 
quan niệm của người Chăm, đền tháp 
là nơi trú ngụ của thần linh. Vì vậy, 
trước một lễ hội lớn như Katê người 
Chăm phải làm lễ Tẩy uế, hay còn gọi 
là lễ Tống ôn. Trong khi tắm tượng 
cho thần thì thầy Cò Ke hát. Sau lễ 
tắm tượng là lễ mặc long bào cho vua 
thần. 

Lễ chính thức được tổ chức tại tháp 
Pô Klông Garai (Tháp Chàm - Ninh 
Thuận) vào ngày mùng một tháng 
bảy lịch Chăm. Những mâm vật 
lễ bày ra trên bàn thờ gồm rượu, 
trầu cau, nước ngọt, thịt lợn, dê, cá 
và gà. Đặc biệt trong các loại bánh 
luôn có bánh tét (âm), bánh gan tay 
(dương), bánh gừng... Trong tiếng 
trống Ginăng, Paranưng trầm bổng, 
dồn dập, tiếng kèn Saranai bay bổng, 
ngọt ngào, các thiếu nữ Chăm y 
phục rực rỡ, uyển chuyển trong điệu 
múa truyền thống. Trong đền tháp, 
thầy cả sư làm chủ lễ, bà bóng dâng 
lễ vật lên các vua thần, thầy đàn hát 
mời các vị thần về dự lễ. 

Vào khoảng 3-4 giờ chiều, sau lễ 
cúng ở các đền tháp kết thúc đồng 
bào tràn về các thôn xóm và gia 
đình. Ở đây nhà nào cũng chuẩn bị 
chu đáo lễ vật để dâng cúng tổ tiên 
và thần linh, cầu được nhiều may 
mắn và sức khỏe. Cũng nhân dịp 
này, người ta tổ chức thăm viếng 
nhau, cùng vui chơi và làm những 
món ăn dân tộc để chiêu đãi bạn bè, 
láng giềng và khách mời. 

Phần hội được tổ chức với nhiều trò 
chơi dân gian truyền thống, như thi 
kết mâm trầu đẹp qua đó chọn ra 
những cô gái có bàn tay duyên dáng, 
khéo léo để trao giải; trò chơi thi đội 
chum nước khéo léo trên đầu cùng 
nhau chạy về đích thu hút rất nhiều 
người tham gia. Ngoài ra có thi dệt 
thổ cẩm và có những giải thưởng cho 
những cô gái dệt thổ cẩm Chăm dài 
và đẹp nhất.

Theo Báo Cần Thơ

C



02 lophocvuive.com22 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Patạp chí Bất Hối

của người ChămKa TêLễ hội

Lễ rước y phục các vị thần

LHVV tổng hợp
Nguồn ảnh: Champa and Me, Inrasara.com



02 lophocvuive.comlophocvuive.com23

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Chăm Pa

Thánh địa Mỹ Sơn

hánh địa Mỹ Sơn thuộc xã Duy Phú, huyện Duy 
Xuyên, tỉnh Quảng Nam, cách thành phố Đà 

Nẵng khoảng 69 km và cách thành cổ Trà Kiệu 
khoảng 20 km, là tổ hợp bao gồm nhiều đền đài 
Chăm Pa, trong một thung lũng đường kính khoảng 
2 km, bao quanh bởi đồi núi. 

Thánh địa Mỹ Sơn được coi là một trong những 
trung tâm đền đài chính của Ấn Độ giáo ở khu vực 
Đông Nam Á và là di sản duy nhất của thể loại này 
tại Việt Nam. Từ năm 1999, thánh địa Mỹ Sơn đã 
được UNESCO chọn là một trong các di sản thế giới.

Mỹ Sơn có lẽ được bắt đầu xây dựng vào thế kỷ 4. 
Trong nhiều thế kỷ, thánh địa này được bổ sung 
thêm các ngọn tháp lớn nhỏ và đã trở thành khu di 
tích chính của văn hóa Chămpa tại Việt Nam. Ngoài 
chức năng hành lễ, giúp các vương triều tiếp cận với 
các thánh thần, Mỹ Sơn còn là trung tâm văn hóa và 
tín ngưỡng của các triều đại Chămpa và là nơi chôn 
cất các vị vua, thầy tu nhiều quyền lực. Những di vật 
đầu tiên được tìm thấy ghi dấu thời đại vua Bhad-
ravarman I (Phạm Hồ Đạt) (trị vì từ năm 381 đến 
413), vị vua đã xây dựng một thánh đường để thờ 
cúng linga và Shiva.

T



02 lophocvuive.com24 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Patạp chí Bất Hối

Thánh địa Mỹ Sơn

Mỹ Sơn chịu ảnh hưởng rất lớn của Ấn Độ cả về kiến trúc - thể hiện ở các đền 
tháp đang chìm đắm trong huy hoàng quá khứ, và về văn hóa - thể hiện ở các 
dòng bia ký bằng chữ Phạn cổ trên các tấm bia. Dựa trên các tấm bia văn tự 
khác, người ta biết nơi đây đã từng có một đền thờ đầu tiên được làm bằng 
gỗ vào thế kỷ 4. Hơn 2 thế kỷ sau đó, ngôi đền bị thiêu hủy trong một trận 
hỏa hoạn lớn. Vào đầu thế kỷ 7, vua Sambhuvarman (Phạm Phạn Chi) (trị vì 
từ năm 577 đến năm 629) đã dùng gạch để xây dựng lại ngôi đền còn tồn tại 
đến ngày nay. Các triều vua sau đó tiếp tục tu sửa lại các đền tháp cũ và xây 
dựng các đền tháp mới để thờ các vị thần. Gạch là vật liệu tốt để lưu giữ ký 
ức của một dân tộc kỳ bí và kỹ thuật xây dựng tháp của người Chàm cho tới 
nay vẫn còn là một điều bí ẩn. Người ta vẫn chưa tìm ra lời giải đáp thích hợp 
về chất liệu gắn kết, phương thức nung gạch và xây dựng.

Những ngọn tháp và lăng mộ có niên đại từ thế kỷ 7 đến thế kỷ 14, nhưng 
các kết quả khai quật cho thấy các vua Chăm đã được chôn cất ở đây từ thế 
kỷ 4. Tổng số công trình kiến trúc là trên 70 chiếc. Thánh địa Mỹ Sơn có thể 
là trung tâm tôn giáo và văn hóa của nhà nước Chăm pa khi thủ đô của quốc 
gia này là Trà Kiệu hay Đồng Dương.Sau khi vương quốc Chiêm Thành lụi 
tàn, thánh địa Mỹ Sơn đã chìm trong lãng quên hàng thế kỷ, đến năm 1885, 
nó mới được phát hiện. 

Nghệ thuật và kiến trúc qua bố cục đền tháp mang ảnh hưởng lớn của phong 
cách Ấn Độ. Khu thánh địa gồm nhiều cụm tháp, bố cục mỗi cụm tháp đều 
có một tháp chính (kalan) ở giữa và nhiều tháp phụ nhỏ bao bọc xung quanh. 
Kalan thường thờ Linga (sinh thực khí) hay linh tượng Shiva. Mặt trước mỗi 
cụm tháp là một tháp cổng (gopura), tiếp đến tiền đình (mandapa), hạng 
mục công trình có chức năng là nơi sắp xếp lễ vật và múa hát nghi thức hành 
lễ. Bên cạnh là một kiến trúc luôn quay về hướng Bắc (hướng thần tài lộc 
Kuvera), gồm 1 hay 2 phòng, gọi là Kósa Grha dùng để chứa đồ tế nhuyễn và 
thức ăn (cỗ) cúng chư thần. Các tháp đều có hình chóp, biểu tượng của đỉnh 
Meru thần thánh, nơi cư ngụ của các vị thần Hindu. Cổng tháp thường quay 
về phía đông để tiếp nhận ánh sáng Mặt Trời. Nhiều tháp có kiến trúc rất đẹp 
với hình những vị thần được trang trí với nhiều loại hoa văn.

Nguồn ảnh: Vuhoaphuongnguyen, rsamanyaphoto.
Bài viết: Wikipedia.org



02 lophocvuive.com25 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốivương quốc cổ Chăm Pa

ục thờ Linga và Yoni có nguồn gốc từ 
các tộc người ở lưu vực sông Indus. Tín 

ngưỡng của họ gắn liền với thần thoại về 
thần Mẹ và sự thờ cúng âm lực, coi âm vật 
của đàn bà là nguốn gốc của mọi sự sáng 
tạo. Bên cạnh thần Mẹ còn có thần Nam, 
biểu hiện bằng phiến đá hình dương vật.

Linga và Yoni không chỉ được thờ ở Ấn 
Độ, mà còn được sùng bái ở nhiều quốc 
gia Đông Nam Á chịu ảnh hưởng của văn 
hoá Ấn, trong đó có Champa. Khi Ấn Độ 
giáo ra đời, theo thần thoại về Siva, thì 
vị thần này xuất hiện đầu tiên là một cột 
lửa hình dương vật. Sau này, con người 
đã biểu tượng hóa (Linga và Yoni) để thờ 
thần Siva, coi Linga là biểu hiện đặc tính 
dương, Yoni là biểu hiện đặc tính âm của 
thần. Dạng Linga kết hợp với Yoni hay còn 
gọi là Linga-Yoni được coi là biểu tượng sự 
sáng tạo của thần Siva. Ở dạng này, thần 
Siva còn được gọi là “Thần giấc ngủ”.

Nhưng Linga và Yoni ở Champa có những 
đặc điểm riêng và không có quốc gia nào 
mà Linga và Yoni lại có số lượng nhiều, 
hình dáng đa đạng và kích thước lớn như ở 
Champa. Loại Linga-Yoni ở Champa là sự 
biểu hiện mạnh mẽ nhất việc Champa hoá 
các yếu tố tôn giáo Ấn Độ.

Bộ Linga-Yoni ở Bảo tàng Điêu khắc 
Chăm Đà Nẵng Loại hình Linga ở Cham-
pa có nhiều loại hình và kiểu dáng khác 
nhau, trong đó bao gồm:

Linga hình khối trụ tròn: Tiêu biểu là 
các Linga trên Yoni ở tháp Hoà Lai, Lin-
ga trên Yoni ở tháp Pônagar (tháp giữa), 
Linga trên Yoni ở tháp B1 Mỹ Sơn, Linga 
Chánh Lộ, Linga ở Bằng An….

Loại hình khối, trang trí hình cánh sen: 
Linga ở Thủ Thiện, vòng quanh phía dưới 
Linga trang trí hình cánh sen cách điệu.
Loại Linga chỉ là một khối bốn cạnh: Phần 
dưới nhỏ, phần trên teo dần và chụm lại, 
giống như hình búp sen (Linga ở phía bắc 
tháp Pôrômê, có người cho là tượng Kút).

Loại Linga gồm có hai phần: Loại phần 
đầu là hình khối tròn, phần dưới là khối 
vuông, đó là Linga ở các tháp phía tây của 
nhóm đền Pônagar.

Loại Linga gồm hai phần: phần trên là 

khối trụ tròn, phần dưới là khối bát giác 
(loại này có ý kiến cho rằng thực ra nó có 
ba phần, phần khối vuông dưới cùng đã 
ngập vào trong Yoni).

Loại Linga có ba phần rõ rệt: Phần trên là 
khối hình trụ tròn, phần giữa là khối bát 
giác, phần cuối cùng gắn với Yoni là khối 
vuông. Loại này khá phổ biến ở Champa 
như Linga ở Bình Định, Linga ở Mỹ Sơn, 
ở Trà Kiệu, Linga ở Linh Thái. Nhưng 
trong điêu khắc đá Champa không thấy 
phổ biến loại Mu kha-Linga (dạng Linga 
có khuôn mặt thần Siva), chỉ có hai trường 
hợp là Linga trên Yoni ở trong lòng tháp 
chính Pô klông Garai (Phan Rang) và 
tháp Pô Sanư (Phan Thiết).

Loại hình Yoni ở Champa, giống như 
Linga, cũng rất da dạng:

Loại hình khối tròn trang trí hoa sen như 
Yoni ở tháp B1 Mỹ Sơn, ở Trà Kiệu, ở Linh 
Thái…-Yoni hình chữ nhật hoặc gần hình 
vuông như Yoni ở đền Pô Nư Kần, tháp 
Pônagar, thánh địa Mỹ Sơn, Trà Kiệu… 
Loại Yoni đặc biệt: loại này cũng có hình 
khối tròn, nhưng xung quanh lại trang trí 
hình vú phụ nữ như Yoni tháp Mẫm, Yoni 
Sơn Triều.

Thông thường Linga và Yoni kết hợp với 
nhau tạo thành một chỉnh thể gọi chung 
là Linga-Yoni. Đa số mỗi bệ Yoni, trên đó 
được thể hiện một Linga, nhưng trong 
điêu khắc Champa có trường hợp ở bệ 
được thể hiện trên đó nhiều Linga và đặc 
biệt hơn nữa là trên Yoni lại được thay thế 
Linga bằng hình người (hay thần) ngồi 
trên đó, như bộ Yoni ở tháp Mỹ Sơn G1, 
thể hiện một vị thần ngồi trên bệ bằng 
những cuộn rắn Naga – trên đầu có năm 
rắn Naga làm tán che trên bệ Yoni.

Như vậy Linga và Yoni trong điêu khắc 
Champa rất đa dạng loại hình và có thể 
được hàm ý mang nhiều ý nghĩa khác 
nhau. Chắc chắn không chỉ đơn thuần là 
biểu tượng của thần Siva theo cách nghĩ 
thông thường. Vì thế, vẫn còn có rất nhiều 
ý kiến khác nhau của việc giải thích về 
hình tượng Linga, Yoni trong điêu khắc 
Champa.

Theo Trần Ngọc Thêm, Nguyễn 
Văn Huy, Phạm Hữu Mý

Hình tượng Linga và Yoni trong điêu khắc Champa 

Bộ Linga - Yoni ở Mỹ Sơn

Bộ Linga - Yoni ở Tháp Đôi - Bình 
Định.

Bộ Linga - Yoni ở Bảo tàng Chăm 
Đà Nẵng.

T



02 lophocvuive.com

vương quốc cổ Chăm Patạp chí Bất Hối

26 lophocvuive.com

Những bí ẩn đằng sau tháp Chàm
gang dọc miền Trung rất nhiều 
lần và lần nào cũng thế… tháp 
Chăm luôn gợi cho tôi những 

cảm xúc khó tả. Và thành thói 
quen, cứ có dịp về miền Trung tôi 
lại tìm đến tháp Chăm, bắt chuyện 
với những người đang trùng tu 
tháp, hỏi thăm các vị lo việc hương 
sự để mong được khám phá phần 
nào những bí ẩn của tháp. Không 
ít lần như thế tôi lại ra về và mang 
theo một bí ẩn khác của những 
ngôi tháp hầu như không đổi màu 
trước thời gian. 

Những viên gạch kỳ lạ

Với mắt thường thì đó chỉ là 
những viên gạch mà chúng ta 
vẫn thường gặp nhưng chúng 
là nỗi băn khoăn triền miên 
của nhiều nhà nghiên cứu tháp 
Chăm. Là chất liệu duy nhất tính 
bằng đơn vị dùng để xây tháp 
nhưng các viên gạch này mang 
trong nó quá nhiều bí ẩn. Cùng 
một kích thước nhưng những 
viên gạch được đúc thí nghiệm 
theo quy trình thủ công thông 
thường sẽ nặng hơn viên gạch 
Chăm cổ 1,3 lần. Độ bền chịu 
nén, độ dai va đập cùng những 
tính chất khác của gạch Chăm 
đều cao hơn gạch thông thường 
rất nhiều. Khi tạt nước vào một 
mặt bất kỳ của viên gạch Chăm 
thì các mặt còn lại thoát nước 
ra gần hết (điều này không xảy 
ra đối với gạch xây dựng thông 
thường). Một hướng dẫn viên 
du lịch “sống” lâu năm với tháp 
Chăm Mỹ Sơn cho rằng nhiều 
viên gạch khi bị vỡ ra để lộ phần 
đất sống bên trong. Điều này 
có nghĩa gạch chỉ được nung 
chín đều phần bên ngoài, bên 
trong vẫn còn “sống”. Điều kỳ 
lạ là phần “đất sống” bên trong 
những viên gạch gãy vỡ qua thời 
gian dài, dù nằm ngoài trời, chịu 
mưa chịu nắng vẫn không bị rả 
ra. Vậy, thành phần của chúng 
ngoài đất sét ra còn có những 
gì? Quy trình sản xuất gạch có 
gì khác thường? Các viên gạch 
này có góp phần vào quá trình 

làm tháp Chăm nhanh khô ráo 
sau những cơn mưa dầm?

Một thứ hỗn hợp kết dính chưa 
rõ thành phần.

Điều dễ nhận thấy là những 
viên gạch tháp Chăm như được 
dán chặt vào nhau vì giữa chúng 
không có một đường lằn chứng 
tỏ có sự diện diện của vôi vữa. 
Đến nay người ta vẫn chưa biết 
rõ về chất kết dính này? Thành 
phần của nó gồm những gì? 
Phương thức tạo ra nó như thế 
nào? Khi dùng kỹ thuật “dán” 
chặt những viên gạch lại bằng 
chất kết dính thì, ngoài mục 
đích làm tháp vững chắc người 
ta còn có mục đích gì khác? Vì 
sao phải cần loại hỗn hợp kết 
dính này mà không dùng vôi 
vữa để xây tháp? 

Những khối gạch khổng lồ 
nhưng không bị nghiêng lún.

Các tháp Chăm cao sừng sững 
nhưng dáng dấp thanh thoát; 
chỉ khi đến gần người ta mới 
thấy hết được vẻ đồ sộ của nó. 
Tháp hầu như là một khối đặc 
vì khoảng trống bên trong hầu 
như không đáng kể. Phần “ruột” 
của đa số các tháp chỉ vừa đủ chỗ 
cho một người hành lễ (một số 
tháp lớn thì bên trong cũng chỉ 
có một khoảng trống vừa đủ 
để người hành lễ đi một vòng 
quanh tuợng thần). Với chất 
liệu gạch và kiểu kiến trúc như 
thế chắc chắn sức nặng dồn lên 
nền móng là rất lớn. Thế nhưng 
các nhà kiến trúc Chăm đã xử lý 
móng như thế nào để giữ tháp 
đứng vững qua hàng trăm năm 
mà độ từ biến không biểu hiện ra 
ngoài thành sự cố nghiêng lún?

Những đền tháp qua hàng trăm 
năm bị thiên nhiên bào mòn 
nhưng không bị lộ chân móng?

Khu di tích thánh địa Mỹ Sơn 
nằm trong lòng chảo nên vấn 
đề này không khó lý giải. Riêng 

các tháp Chăm rải rác từ Bình 
Định đến Phan Thiết đều tọa lạc 
trên đồi cao nên chân móng của 
chúng đã đặt ra nghi vấn. Các 
ngôi tháp trên đồi này được xây 
dựng cách đây hơn năm trăm 
năm, thời kỳ các vị vua Chăm 
chuyển kinh đô từ Trà Kiệu vào 
Đồ Bàn. “Đất thánh của vương 
quyền Chămpa sau thế kỷ XIII 
có lẽ đã được dời vào vùng Đồ 
Bàn. Tuy nhiên vì tính chất đặc 
biệt quan trọng của nó, nên Mỹ 
Sơn hẳn không bị bỏ phế một 
cách đột ngột… sớm nhất cũng 
phải đến thế kỷ XV thì khu đất 
thánh này mới hoàn toàn bị bỏ 
hoang. Ấy là lúc vương quyền 
Chămpa đã dời đô về miền Phan 
Rang”. Qua mấy trăm năm trơ 
vơ giữa trời, hứng chịu biết bao 
trận mưa xối xả và những cơn 
gió mùa thổi tứ bề, chắc chắn 
đỉnh đồi phải bị bào mòn dữ 
dội, chân tháp theo đó cũng liên 
tục bị mài mòn, thế nhưng tháp 
Chăm vẫn không thấy dấu hiệu 
lộ ra chân móng. Phải chăng 
các nhà kiến trúc Chăm đã tính 
được độ lún của tháp theo thời 
gian để tháp không bị “tróc” ra 
khỏi ngọn đồi? Đều này khó 
có khả năng xảy ra vì trong xây 
dựng không ai dám phiêu lưu 
như thế? Vậy tháp Chăm “bình 
chân như vại” trên những đỉnh 
đồi bằng cách nào?

Một câu hỏi đặt ra từ kiểu dáng 
kiến trúc: Có phải Chăm Pa đã 
từng giao lưu với phương Tây?

Có vài trụ chống đỡ trong số các 

tháp của di tích Mĩ Sơn có kiểu 
dáng của kiến trúc Hi – La, đó là 
kết quả tiếp xúc văn hoá Chăm 
với văn hoá phương Tây hay 
chỉ là một sự trùng hợp ngẫu 
nhiên? Nếu có sự tiếp biến giữa 
văn hoá Chăm với văn hoá Hy 
La thì đó là sự tiếp biến do giao 
lưu trực tiếp hay thông qua lăng 
kính của văn hoá Ấn Độ?

Vì sao người ta “sợ hãi, kiêng 
dè khi nói đến hay đi qua” 
Tháp Chăm?

Vào cuối thế kỷ thứ VI, Đàn Hoà 
Chí, một vị tướng nhà Đường 
đánh được vào Mỹ Sơn nhưng 
khi trở về thì bị điên.

Trong đời sống dân gian hầu hết 
những câu chuyện kể lên quan 
đến tháp Chăm đều gieo nỗi ám 
ảnh và sợ hãi cho ngươi nghe.

Cho đến nay người ta vẫn còn 
sơ tháp Chăm: “người Jrai ở 
quanh khu vực này rất sợ Bang 
Keng. Họ (người dân buôn Jú 
và những vùng phụ cận) gọi 
đó là yang sang ia - nhà (của) 
thần nước. Tin theo tín ngưỡng 
cổ truyền, không chỉ có những 
người thuộc lớp tuổi trên 50 
(trường hợp ơi Trinh) mà ngay 
cả những người còn trẻ, có học 
vấn, nhận thức nhất định (ama 
Trăng, 34 tuổi, cán bộ xã) cũng 
đều sợ hãi, kiêng dè khi nói đến 
hay đi qua Bang Keng.

Lược theo Trần Long. Lời giải: 
http://tinyurl.com/bpbpock

N Tháp Pôsha Inư - Phan Thiết



02 lophocvuive.com27 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốiphỏng vấn chuyên môn

Cuộc khai quật lớn lần này đã cho những kết quả hết sức 
lý thú, từ hàng loạt hố đào chúng tôi đã có những dữ liệu 
tin cậy để có một cái nhìn tổng thể về VHSH – nền văn hoá 
vốn rất đa dạng, phong phú bởi địa bàn và lịch đại của nó 
khá rộng và khá dài. Cuộc khai quật vùng thung lũng sông 
Tang giữa Trường Sơn lần này đã phát hiện văn hoá người 
tiền sử miền núi trong thời đại kim khí với giai đoạn sớm và 
giai đoạn muộn. Giai đoạn sớm ở đây gần gũi với giai đoạn 
Long Thạnh thể hiện qua các loại hình đồ gốm, chúng cùng 
giai đoạn với Long Thạnh.

Về cơ bản, giai đoạn sớm của sơ kỳ đồng thau ở sông Tang 
cùng giai đoạn văn hoá với Long Thạnh (khoảng 3.000 năm 
trước công nguyên). Khám phá mới này càng củng cố cho 
nhận thức rằng trong giai đoạn sơ kỳ đồng thau đã hình 
thành nguồn cội văn hoá bản địa. Bởi vậy, có thể gọi giai 
đoạn Long Thạnh là văn hoá Long Thạnh, đây chính là gốc 
rễ bản địa để phát triển lên VHSH. Ở thung lũng sông Tang, 
chúng tôi cũng tìm thấy một giai đoạn VHSH thời đại sắt 
(trên 2.000 năm trước công nguyên) với các công cụ sắt, 
đồ trang sức bằng mã não, thuỷ tinh, trong đó đặc biệt là 
khuyên tai hai đầu thú – hiện vật được coi là chỉ dấu độc 
đáo nhất của VHSH.

Ông vừa nói đến giai đoạn Long Thạnh, văn hoá Long 
Thạnh, vậy có một văn hoá Long Thạnh bên một VHSH?

Đây là vấn đề vô cùng lý thú. Long Thạnh chính là địa điểm 
mà vào năm 1909 nhà khảo cổ học người Pháp M. Vinet 
phát hiện ra khu mộ chum nằm kề đầm An Khê trong vùng 
bờ biển Sa Huỳnh, được các nhà khảo cổ học lúc đó gọi là 
kho chum Sa Huỳnh, nay thuộc xã Phổ Thạnh, Đức Phổ, 
tỉnh Quảng Ngãi. Các cuộc khai quật tiếp theo Bình Định, 
Quảng Bình... cũng đã tìm thấy nhiều khu mộ chum như ở 
Long Thạnh, từ đó họ đã định danh nền văn hoá của những 
tộc người là chủ nhân của những khu mộ chum được tìm 
thấy là văn hoá Sa Huỳnh – theo tên gọi của di chỉ đầu tiên 
mà nền văn hoá này được phát hiện, theo quy ước quốc tế 
về khảo cổ học.

Các nhà khảo cổ học người Pháp thời đó đã cho rằng cư 
dân VHSH được phát hiện tồn tại ở thời đại sắt – cách đây 
khoảng trên – dưới 2000 năm. Nhưng, đến những năm 
1977 – 1978, khi những nhà khảo cổ học Việt Nam trở lại 
Long Thạnh, họ đã tìm thấy giai đoạn sớm hơn của VHSH 
mà các nhà khảo cổ học Pháp chưa tìm thấy, đó là giai 
đoạn Long Thạnh, thuộc sơ kỳ đồng thau, giai đoạn tiền 
Sa Huỳnh, cách đây trên 3000 năm. Một khám phá vô cùng 
quan trọng trong lần này là tầng văn hoá mà lớp cư trú ở 
đây dày trên 2m, chứng tỏ cư dân đã sống ở đây lâu dài, 
hiện diện từ rất sớm, họ từ nguồn gốc bản địa rồi mới phát 
triển lên người Sa Huỳnh. Đây chính là phát hiện mới của 
các nhà khảo cổ học Việt Nam, bởi theo các đồng nghiệp 
Pháp thời trước, cư dân VHSH không phải là cư dân bản 
địa. Bởi vậy, nói văn hoá Long Thạnh là chúng tôi muốn 
nhấn mạnh giai đoạn tồn tại khá lâu dài của sơ kỳ đồng 
thau – cũng là tiền Sa Huỳnh – chứ thực ra nó cũng nằm 
trong lịch đại của VHSH thôi.

Nhân điều ông vừa nói có tính đối chiếu với những nghiên 
cứu VHSH trong quá khứ, xin ông cho biết những thành 
tựu nổi bật trong nghiên cứu của các nhà khảo cổ học nước 
ta về nền văn hoá được cho là rất hấp dẫn này?

Trước hết phải nói đến công lao, thành tựu của các nhà khảo 
cổ học Pháp. Họ không chỉ phát hiện, nghiên cứu bước đầu 
mà đã có công mở rộng không gian nghiên cứu, tìm mối 
quan hệ của VHSH với vùng hải đảo như Philippines, Ma-
laysia, Indonesia... Tuy vậy, trong nhận thức của các nhà 
khảo cổ học Pháp, chủ nhân của mộ chum không phải là cư 
dân bản địa mà là cư dân hải đảo, là những người đi biển, 
họ mang người chết vào chôn trên những dải cát dọc duyên 
hải miền Trung với những quan tài chum như là cách chôn 
gởi – sống một nơi, chôn một nơi.

Những nghiên cứu VHSH của các nhà khảo cổ học Việt 
Nam, bắt đầu từ sau hoà bình, qua những cuộc khai quật liên 
tục ở nhiều tỉnh miền Trung, đặc biệt là ở vùng Quảng Nam, 
Quảng Ngãi, đã đem lại những thông tin hết sức mới mẻ, 

Hướng tới con đường di sản văn hoá Sa Huỳnh
Được phát hiện cách đây chỉ mới 102 năm, văn hoá Sa Huỳnh (VHSH) là 
một nền văn hoá lớn, trải dài khắp địa vực miền Trung, có mối giao lưu, 
cộng hưởng với những nền văn hoá đồng đại. Theo tiến sĩ Đoàn Ngọc 
Khôi, bảo tàng Quảng Ngãi – chuyên gia VHSH, cần sớm thiết lập một 
“Con đường di sản VHSH” để có thể nghiên cứu và phát huy giá trị di sản 
của nền văn hoá cực kỳ độc đáo này một cách hiệu quả, góp phần làm rõ 
chủ quyền của nước ta với các đảo xa bờ...

Trở về từ “đại công trình” khai quật khảo cổ học dọc thung lũng sông Tang 
(huyện miền núi Tây Trà, tỉnh Quảng Ngãi ) suốt hơn bốn tháng, vừa cùng 
với các nhà khảo cổ ở viện Khảo cổ học Việt Nam tham gia cuộc khai quật 
làm xong báo cáo khoa học, TS Khôi phấn chấn cho biết:



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hối

28 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốiphỏng vấn chuyên môn

đột phá trong nghiên cứu VHSH. Họ đã tìm ra nguồn gốc 
bản địa, những giai đoạn phát triển, mối quan hệ với các 
nền văn hoá khác trong khu vực của cư dân VHSH. Nhưng 
thành tựu quan trọng nhất là việc tìm ra những di chỉ 
VHSH ở đảo gần bờ và ở miền núi cao; là nhận thức được 
rằng sự hình thành của VHSH có sự đóng góp của dòng 
chảy văn hoá từ vùng Tây Nguyên, vùng núi cao xuống ở 
giai đoạn sớm, và ngược lại, từ đồng bằng lên ở giai đoạn 
muộn.

Xin ông nói qua về nghiên cứu VHSH hải đảo của các nhà 
khảo cổ nước ta.

Những yếu tố bản địa của người Sa Huỳnh ở dọc dài bờ biển 
miền Trung đã thúc đẩy các nhà khảo cổ học sớm mở ra các 
cuộc khai quật ở các đảo gần bờ khởi từ thập niên 1990 với 
các đảo Lý Sơn (Quảng Ngãi), Cù lao Chàm (Quảng Nam), 
Phú Quý (Bình Thuận)... Những phát hiện qua khai quật ở 
các đảo này chứng tỏ người Sa Huỳnh – tổ tiên của chúng 
ta – đã vươn ra biển, đã cư chiếm các hải đảo gần bờ từ rất 
sớm, qua đó hình thành nên một VHSH hải đảo, đã mở ra 
sự giao lưu với các vùng hải đảo trong vùng Đông Nam Á 
và những vùng xa hơn.

Từng “duyên nợ” lâu năm với VHSH, tham gia khai quật 
– nghiên cứu về nền văn hoá này suốt hàng chục năm qua, 

theo ông, đâu là những việc cần làm để việc nghiên cứu 
cũng như phát huy những di sản VHSH đạt được kết quả 
nhiều hơn?

Theo tôi, cần sớm có một trung tâm nghiên cứu VHSH 
ngay tại Trung Trung bộ – cái nôi của VHSH, điều đã được 
xác nhận qua nghiên cứu. Trung tâm này với chức năng 
quản lý, nối kết với các đơn vị liên quan trong lĩnh vực ở các 
tỉnh trong vùng sẽ thúc đẩy nhanh hơn, tốt hơn việc nghiên 
cứu, phát huy giá trị các di sản VHSH trong vùng. Từ đó 
sẽ hình thành nên một “con đường di sản VHSH” nối kết 
các tỉnh trong vùng văn hoá này lại với nhau. Ngoài mục 
đích phát huy giá trị của nguồn di sản phong phú, độc đáo 
của VHSH, con đường di sản này còn góp phần thúc đẩy 
sự cộng tác, sự hỗ trợ từ bên ngoài, tạo sự đồng bộ, tránh 
được những hạn chế lâu nay trong nghiên cứu về nền văn 
hoá này. Cũng là điều tất yếu, cần thành lập một bảo tàng 
VHSH để trưng bày toàn bộ hiện vật tìm thấy được của nền 
văn hoá giàu có này. Con đường di sản VHSH, bảo tàng 
VHSH sẽ là những sản phẩm du lịch tốt bên cạnh những 
sản phẩm du lịch vốn có của các địa phương, chắc chắn sẽ 
có sức hấp dẫn du khách, các nhà khoa học trong và ngoài 
nước.

Bài và Ảnh: Huỳnh Văn Mỹ
Báo Sài Gòn Tiếp Thị

Hướng tới con đường di sản văn hoá Sa Huỳnh
Các loại đồ gốm (ba hàng trên) và lưỡi cuốc bằng đá (hàng 
dưới cùng)của người Sa Huỳnh giai đoạn sơ kỳ đồng thau 
– cách đây trên 3.000 năm, được tìm thấy ở điểm khai quật 
Long Thạnh, huyện Đức Phổ, Quảng Ngãi năm 1978.

Mộ nồi (không có lỗ) và mộ vò (có lỗ, để linh hồn có 
thể thông với bên ngoài) của người Sa Huỳnh giai 
đoạn muộn (sau công nguyên) ở điểm khai quật đảo 
Lý Sơn, Quảng Ngãi.



02 lophocvuive.com29 lophocvuive.com

tạp chí Bất Hốiphỏng vấn thành viên

Vitkon_xauxi - Con gái Bắc giữa trời Nam
Nikou: Điều gì khiến em tự hào nhất ?
Vitkon_xauxi: Đó là khi mẹ khen em với bạn của mẹ “Cái Trang nó nấu ăn ngon lắm…’’ 
Em nghe trộm được.

Nikou: Nguyên tắc sống của em là gì ?
Vitkon_xauxi: Dạ, là “Biết người biết ta’’.

Nikou: Điều gì khiến em xấu hổ nhất ?
Vitkon_ xauxi: Gần đây nhất là vô nhầm nhà vệ sinh Nam!

Ba Phải: Vịt có dễ bị... dzụ hông ? 
Vitkon_xauxi: Mình là người không dễ bị dzụ, thế mà cứ hay nghe người ta nói “mình 
bị dzụ nên mới vô Sài Gòn’’, buồn thía!

Nhoc_meow: Bạn vịt thích sống ở trong 
Nam hơn hay ngoài Bắc ?
Vitkon_xauxi: Ở đâu cũng có cái thích 
riêng, thích mùa thu ở ngoài Bắc với lá 
vàng bay, tiết trời se se lạnh, hay thích 
cái nắng chói chang của miền nam, thời 
tiết ôn hòa, cây cối tốt tươi. Nhưng để 
sống lâu dài thì chắc sẽ chọn Nam. Có 
thể do mình hợp với môi trường miền 
Nam hơn.

Nikou: Người miền Nam có tính cách gì 
mà em không thích ?
Vitkon_xauxi: Mỗi người sinh ra đã có 
một tính cách riêng rồi. Mình không 
thích người ta không hẳn vì người ta 
xấu mà vì nhiều lý do: Như không hợp 
tích cách, bất đồng quan điểm…vv. 
Sống ở cả hai miền nên em rất hiểu. Ở 
Miền Bắc em gặp người không tốt, ở 
miền Nam em cũng gặp người không ra 
gì…vv. Vì thế đến giờ em cũng chưa có 
điều gì phật lòng chị ạ.

Boconganhtv7: Chị thích và ghét món 
ăn nào ở miền Nam nhất?
Vitkon_xauxi: Chị thích nhất món đậu 
hũ mà ngoài Bắc gọi là món “tào phớ’’, 
món Rau thập cẩm luộc chấm với nồi 
kho quẹt và có kèm với cơm cháy nữa; 
món chè chuối; chuối nướng….Nhiều 
lắm kể không hết đâu…. Chị không ăn 
được mắm nên không thích tất cả cái gì 
liên quan đến mắm.

Nikou: Gái miền Nam có điểm nào hơn 
gái miền Bắc ?
Vitkon_xauxi: Ồ thật khó mà so sánh 
chị ạ. Em chỉ nhận thấy điều này nên 
nói một điểm thôi nhé: Con gái Nam 
sống giản dị hơn con gái Bắc, cả về cách 
ăn mặc đến cuộc sống. Con gái Bắc cầu 

toàn hơn.

Unpaper: Chị nghĩ gì về vấn đề kì thị 
vùng miền trong Nam (định kiến của 
nhiều người Nam đối với người Bắc)? 
Chị có đang làm gì để thay đổi điều này?
Vitkon_xauxi: Nói chung sự phân biệt 
vùng miền chị không thích, nhưng cũng 
không trách những ai có suy nghĩ như 
vậy. Chị nghĩ cái gì cũng có nguyên 
nhân, và không bao giờ một người sống 
vui vẻ hòa đồng tự nhiên lại đi nói câu 
“Tôi ghét dân Bắc”. Nếu có ai đó nói ghét 
dân Bắc kỳ chị sẽ hỏi “Vì sao bạn lại 
ghét.?’’ Nếu người ta nói được nguyên 
nhân thì chị sẽ giải thích theo hướng 
tích cực. Còn nếu người đó a dua theo 
một số người nào đó mà nói ra như vậy 
thì chị chẳng còn gì để nói’.Thành kiến 
rất khó thay đổi, nhưng vẫn tốt hơn là 
vào hùa mà không có chính kiến riêng.

Unpaper: Chị nghĩ cách ăn mặc của 
người con gái ảnh hưởng tới “giá trị” 
của người con gái ra sao? ở mức độ nào?
Vitkon_xauxi: Không thể nhìn cách 
ăn mặc mà đánh giá “Giá trị’’ của một 
người con gái, như thế thật không công 
bằng. Nhưng khi ta ra đường, những 
người ăn mặc thiếu vải thường được 
chú ý nhiều nhất. Có lẽ đằng sau sự 
chú ý ấy là những lời gièm pha. Vậy cho 
nên việc ăn mặc cũng tùy vào từng thời 
điểm, từng lúc mà mặc cho đúng đắn. 
Dù sao thì chị nghĩ mức ảnh hưởng của 
nó cũng không lớn. Nó chỉ dừng lại ở 
việc bị chê bai này nọ của những người 
nhiều chuyện, ganh tỵ với người khác 
mà thôi.

Nikou: Em nghĩ gì về người Việt Nam? 
dân tộc Việt ?

Vitkon_xauxi: Người VN nhỏ về bề 
ngoài nhưng lớn ở cái đầu. Đó là sự 
tinh tế, sáng tạo từ những thứ nhỏ nhất 
Dân tộc VN mình có những trang lịch 
sử hào hùng từ việc dựng nước và giữ 
nước…Nếu như con người VN chúng 
ta biết trân trọng những giá trị của Ông 
Cha để lại, thì dân tộc VN sẽ phát triển 
lớn mạnh không kém gì các nước bạn. 
Nhưng tiếc thay, người tài ở VN khó 
được trọng dụng!

Nhoc_meow: Một gia đình trong Nam có 
khác gì một gia đình ngoài Bắc không ?
Vitkon_Xauxi: Mình nghĩ khác nhiều. 
Bởi phong tục tập quán mỗi nơi, mỗi 
vùng miền một khác...Theo mình được 
biết thì người Bắc đặt vấn đề bữa cơm 
gia đình lên hàng đầu nên người ta 
thường đòi hỏi lễ nghi, tác phong trong 
vấn đề ăn uống rất cao. Còn người Nam 
tính tình xề xòa hơn, nếu hôm nay ta 
không ăn cơm thì ta đi ăn quán. Họ vẫn 
rất vui vẻ....Và còn nhiều điều nữa khó 
mà kể hết ra đươc.

Nhoc_meow: Theo bạn thế nào là một 
gia đình hạnh phúc ?
Vitkon_xauxi: Hạnh phúc nói thì rộng 
lớn lắm, mình cũng không thể định 
nghĩa hết được. Nhưng mình quan 
niệm thế này: “Một gia đình là chốn 
bình yên cho tất cả các thành viên trong 
gia đình đó thì đó chính là một gia đình 
hạnh phúc’’. Và mình cũng mong ước 
xây dựng một gia đình trong tương lai 
như vậy.

Mr Unu: Cám ơn bạn đã tham gia PV.

Xem toàn bài Phỏng vấn tại: 
http://tinyurl.com/6ntkl3q



02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hối

30 lophocvuive.com



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổ tạp chí Bất Hối



02 lophocvuive.com02 lophocvuive.com

vương quốc cổtạp chí Bất Hối


