




NGHIÊN CỨU KIẾN TRÚC 
NỘI THẤT TRUYỀN THỐNG

GVHD: HUỲNH VĂN THÔNG 









CHƯƠNG I: TÌM HIỂU TỔNG QUAN
Đình làng





CHƯƠNG I 
NGHIÊN CỨU
TỔNG QUAN



Đình là nơi thờ Thành Hoàng của các làng, đồng thời là nơi hội họp, bàn việc của dân làng. Đình được coi là trung tâm sinh hoạt văn hóa gắn bó với một cộng đồng 
cư dân và mang đặc trưng của nền văn minh lúa nước Việt Nam. Ở miền nam, những ngôi đình làng còn được gọi là Đình Thần. 
Có lẽ sự phát triển của Nho giáo vào cuối thế kỷ XV đã dần đưa Thành Hoàng vào đình làng. Nhưng hiện nay dấu vết sớm nhất của đình làng thì Thành Hoàng chỉ 
gặp từ trước thế kỷ XVI. Trước đây đình thường chỉ có 3 gian và 2 trái. Gian giữa không có sạp, gian trong thờ Thành Hoàng. Cuối thế kỷ XVII đến thế kỷ XIX đình 
làng được bổ sung tòa tiền tế. 
Đình làng phát triển mạnh mẽ giai đoạn thế kỷ XVI - XVII với những cái tên như: Thổ Hà, Trùng Thượng, Trùng Hà, Tây Đằng, Chu Quyến, Hoàng Sơn,... nhưng do 
tàn phá của chiến tranh, điều kiện môi trường, thiên nhiên, mưa nắng mà bóng dáng của những ngôi đình cổ truyền dần mai một. Để phân biết chùa với đình thì 
điểm khác biệt rõ rệt là địa điểm, xây chùa và đền chọn nơi tĩnh mịch, có khi u tịch, khuất lối còn đình làng chủ yếu lấy địa điểm trung tâm. Vị trí xây đình thường là 
những vị trí gần ao hồ, sông nước. Nếu không có được ao hồ thiên nhiên thì dân làng có khi đào giếng khơi để có mặt nước phía trước đình cho đúng thế tụ Thủy 
vì họ cho đó là điềm thịnh mãn cho làng.
Kiến trúc truyền thống được xây dựng dựa trên những nguyên tắc của thuật phong thủy. Địa điểm của đình khác đền chùa. Trong khi chùa và đền chuộng địa điểm 
tĩnh mịch, có khi u tịch, khuất lối thì đình làng chủ yếu lấy địa điểm trung tâm. Lý tưởng nhất là đình có địa điểm thoáng đãng nhìn ra sông nước. Nếu không có được 
ao hồ thiên nhiên thì dân làng có khi đào giếng khơi để có mặt nước phía trước đình cho đúng thế “tụ thủy” vì họ cho đó là điềm thịnh mãn cho làng. Kiểu xây dựng 
bằng gỗ bao gồm các yếu tố nghiêng về trang trí và chạm khắc.
Đình làng thường là một ngôi nhà to, rộng được dựng bằng những cột gỗ tròn to thẳng tắp đặt trên những hòn đá tảng lớn. Vì, kèo, xà ngang, xà dọc, xà gồ của 
đình cũng làm toàn bằng gỗ tốt như gỗ lim. Tường đình xây bằng gạch. Mái đình lợp ngói mũi hài, hai đầu hồi xây bít đốc hoặc làm bốn góc đầu đao cong. Trên 
nóc đình là hai con rồng chầu mặt nguyệt, tục gọi là “lưỡng long chầu nguyệt” hay “lưỡng long tranh châu”.
Sân đình được lát gạch. Trước đình có hai cột trụ cao vút, trên đình được tạc hình con nghê. Trong đình, gian giữa có bàn thờ, thờ một vị thần của làng gọi là 
Thành hoàng. Một chiếc trống cái cũng được để trong đình để đánh vang lên theo nhịp ngũ liên thúc giục dân làng về đình tụ họp bàn tính công việc của làng. 
Nhiều đình có có tấm bình phong, điêu khắc thường thấy là đồ án Long Mã hoặc tạc hình con hổ nhìn ra để trấn trạch (trong miền Nam hay gọi là Bia ông Hổ).



ĐÌNH LÀNG VÀ
CHỨC NĂNG CỦA ĐÌNH 

Đình là nơi thờ Thành Hoàng của các làng, đồng thời là nơi hội họp, bàn việc của dân làng. Đình được coi là trung tâm sinh hoạt văn hóa gắn bó với một cộng đồng 
cư dân và mang đặc trưng của nền văn minh lúa nước Việt Nam. Ở miền nam, những ngôi đình làng còn được gọi là Đình Thần. 
Có lẽ sự phát triển của Nho giáo vào cuối thế kỷ XV đã dần đưa Thành Hoàng vào đình làng. Nhưng hiện nay dấu vết sớm nhất của đình làng thì Thành Hoàng chỉ 
gặp từ trước thế kỷ XVI. Trước đây đình thường chỉ có 3 gian và 2 trái. Gian giữa không có sạp, gian trong thờ Thành Hoàng. Cuối thế kỷ XVII đến thế kỷ XIX đình 
làng được bổ sung tòa tiền tế. 
Đình làng phát triển mạnh mẽ giai đoạn thế kỷ XVI - XVII với những cái tên như: Thổ Hà, Trùng Thượng, Trùng Hà, Tây Đằng, Chu Quyến, Hoàng Sơn,... nhưng do 
tàn phá của chiến tranh, điều kiện môi trường, thiên nhiên, mưa nắng mà bóng dáng của những ngôi đình cổ truyền dần mai một. Để phân biết chùa với đình thì 
điểm khác biệt rõ rệt là địa điểm, xây chùa và đền chọn nơi tĩnh mịch, có khi u tịch, khuất lối còn đình làng chủ yếu lấy địa điểm trung tâm. Vị trí xây đình thường là 
những vị trí gần ao hồ, sông nước. Nếu không có được ao hồ thiên nhiên thì dân làng có khi đào giếng khơi để có mặt nước phía trước đình cho đúng thế tụ Thủy 
vì họ cho đó là điềm thịnh mãn cho làng.
Kiến trúc truyền thống được xây dựng dựa trên những nguyên tắc của thuật phong thủy. Địa điểm của đình khác đền chùa. Trong khi chùa và đền chuộng địa điểm 
tĩnh mịch, có khi u tịch, khuất lối thì đình làng chủ yếu lấy địa điểm trung tâm. Lý tưởng nhất là đình có địa điểm thoáng đãng nhìn ra sông nước. Nếu không có được 
ao hồ thiên nhiên thì dân làng có khi đào giếng khơi để có mặt nước phía trước đình cho đúng thế “tụ thủy” vì họ cho đó là điềm thịnh mãn cho làng. Kiểu xây dựng 
bằng gỗ bao gồm các yếu tố nghiêng về trang trí và chạm khắc.
Đình làng thường là một ngôi nhà to, rộng được dựng bằng những cột gỗ tròn to thẳng tắp đặt trên những hòn đá tảng lớn. Vì, kèo, xà ngang, xà dọc, xà gồ của 
đình cũng làm toàn bằng gỗ tốt như gỗ lim. Tường đình xây bằng gạch. Mái đình lợp ngói mũi hài, hai đầu hồi xây bít đốc hoặc làm bốn góc đầu đao cong. Trên 
nóc đình là hai con rồng chầu mặt nguyệt, tục gọi là “lưỡng long chầu nguyệt” hay “lưỡng long tranh châu”.
Sân đình được lát gạch. Trước đình có hai cột trụ cao vút, trên đình được tạc hình con nghê. Trong đình, gian giữa có bàn thờ, thờ một vị thần của làng gọi là 
Thành hoàng. Một chiếc trống cái cũng được để trong đình để đánh vang lên theo nhịp ngũ liên thúc giục dân làng về đình tụ họp bàn tính công việc của làng. 
Nhiều đình có có tấm bình phong, điêu khắc thường thấy là đồ án Long Mã hoặc tạc hình con hổ nhìn ra để trấn trạch (trong miền Nam hay gọi là Bia ông Hổ).



NGUỒN GỐC LỊCH SỬ NGUỒN GỐC LỊCH SỬ 
Khái niệm đình đã bắt đầu được khai sinh từ thời vua Hùng 
và vào thế kỉ X tiếp tục phát triển thành đình Trạm (nơi 
phục vụ các chuyến vi hành của các nhà vua thời Lý - Trần)
 Vào thế kỉ XV, đuổi thời các vua Lê thì khái niệm đình làng 
lúc này mới xuất hiện và giữ vai trò là trung tâm của làng 
xã.

VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY 
Đình thường được xây dựng tại địa điểm là trung tâm của 
làng, nhưng nơi có long mạch đắc địa, không gian thoáng 
mát hướng chính Nam

MẶT BẰNG TỔNG THỂMẶT BẰNG TỔNG THỂ
Dạng chữ Nhất
Dạng chữ Tam
Dạng chữ Đinh
Dạng chữ Công
Dạng chữ Khẩu

CHỨC NĂNG CHỨC NĂNG 
- Địa điểm sinh hoạt, tổ chức lễ hội, hội họp của dân làng
- Thờ tự thành Hoàng ( những người có công với làng)

VẬT LIỆUVẬT LIỆU
Gỗ Lim Trong Hệ Thống Kết Cấu 
Đá Trong Hệ Thống Kết Cấu 
Vữa Truyền Thống 
Gạch Đất Nung



CỔNG CỔNG 
Dựa vào hình thức phân chia lối đi, có thể xếp cổng đình 
thành hai loại chính: 
Cổng đơn, tức chỉ có duy nhất 1 lối ra vào 
Cổng tam quan, tức cống có 3 lối vào đình.Nhưng nếu dựa 
vào cách thức hay kết cấu kiến trúc thì lại có nhiều dạng 
khác nhau, tùy mỗi địa phương làng xã.

BÌNH PHONG BÌNH PHONG 
Bình phong thường không hiện diện phổ biến đối với đặc-
trưng định miền Bắc

SÂNSÂN
Gồm có bình phong, lư hương, các bồn cây, ở hai bên được 
trang trí đối xứng, được trồng các cây nhãn và tùng. 
Không có đây Tả vu, Hữu vu ở hai bên sân, không có tòa 
Tiền tế phía trước và Hậu cung phía sau.

MÀU SẮC CHÍNH MÀU SẮC CHÍNH 
Để màu nguyên của gỗ, được phết lớp sơn bảo quản. Các 
hiện vật như hương án và hoành phi được sơn màu đỏ và 
sơn son,thếp vàng

CÔNG TRÌNH CHÍNH CÔNG TRÌNH CHÍNH 
Gồm 3 công trình:
Đình làng (nơi thời tự)
Hội trường làng (nơi sinh hoạt người 
Nhà phụ (đóng vai trò kho chứa đồ)
Nhà ở của người gác Đình

CẤU TẠOCẤU TẠO
- Cột: Hàng cột hiên được xây dựng bê tông, có hình rồng 
uống lượn cùng với những đám mây và được gắn sành sứ . 
Riêng phần đầu cột được làm bằng cột gỗ.
 - Cửa trước: Không có hệ thống cửa, chỉ có hàng thanh sắt 
được làm để ngăn cách ở vị trí của 3 gian và 2 chái nội của 
phía trước đình . Có cửa hông bằng gỗ ở hai vị trí tường 
của chái ngoại. 
- Hiên : Cấu tạo mái lợp ngói liệt . Có hình thức trang trí 
thêm nóc mãi hiếm thấy . Nhờ đó, nếu nhìn ở trước sẽ thấy 
giống như có hai mai nhà nối tiếp nhau nhưng cũng vì cấu 
tạo trang trí mãi này mà hiện nay nước mưa bị động trên 
mãi khiến mái bị sụp xuống khiến công trình bị hư hại.
- Sàn: Sản phía trước Đình đổ bê tông rêu xảnh,  dễ trơn 
trượt vào mùa mưa.
- Mái: Mái được lợp ngói liệt truyền thống Các đường sông 
mãi được đáp bằng xi măng và có khảm sánh, sử với họa 
tiết long, lân, quy, phụng mày cách điệu, hoa lá, quả cầu lửa.

HÌNH THỨC THỂ HIỆNHÌNH THỨC THỂ HIỆN
Chạm khác, khảm, sơn

VẬT LIỆU THỂ HIỆN VẬT LIỆU THỂ HIỆN 
Gỗ, vữa, sành sứ

ĐỀ TÀI THỂ HIỆNĐỀ TÀI THỂ HIỆN
Tứ linh, bát bửu,
Bộ cây tử quý, cây hóa rồng, trái cây,...

THỜI KỲ PHÁT TRIỂNTHỜI KỲ PHÁT TRIỂN
Thời nhà Nguyễn



NGUỒN GỐC LỊCH SỬ NGUỒN GỐC LỊCH SỬ 
Người Việt trong quá trình mở mang bờ cõi về phía Nam, 
định cư lập nghiệp trên vùng đất mới/Quảng Trị họ đã 
mang theo văn hoá, tín ngưỡng từ quê cha đất tổ.
Trong buổi sơ khai còn nhiều khó khăn, người Việt chưa có 
điều kiện để dựng đặt những ngôi đình khang trang như ở 
quê nhà, họ đã biết chọn một địa điểm quan trọng trên địa 
vực cư trú để làm nơi cúng tế, cầu bình an, cầu mưa thuận 
gió hoà… những địa điểm này được xem như là đình làng 
nhằm duy trì nét văn hoá tín ngưỡng của cộng đồng làng xã 
trên vùng đất mới.

VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY 
Ðình không nhất thiết phải dựng trên gò cao, nhưng phía 
sau và hai bên cần có những chỗ đất cao để làm “tay ngai” 
(tay Long, tay Hổ) và mặt trước đình cần có nước. Ðó là 
thế đất “tụ thuỷ” mà “tụ thuỷ” cũng có nghĩa là tụ “Linh” và 
“Phúc”. Ðất dựng đình đặc biệt cần tránh những nơi sụt lỡ, 
nơi “thoái thuỷ”. Bên cạnh yếu tố tụ thuỷ nếu có thêm yếu 
tố “tụ sơn” hay địa hình nổi lên gò đống như hoa sen, rồng 
lượn, phụng múa, rùa bò (trong quan niệm tứ linh) thì càng 
tốt.Thường chọn hướng Nam, Đông Nam.

MẶT BẰNG TỔNG THỂMẶT BẰNG TỔNG THỂ
Dạng chữ Nhất
Dạng chữ Nhị
Dạng chữ Đinh

CHỨC NĂNG CHỨC NĂNG 
Thờ cúng Thành hoàng làng và các vị tiền khai khẩn, hậu 
khai canh của làng.
Nơi diễn ra các hoạt động văn hóa, tín ngưỡng của cả cộng 
đồng: nơi thờ thần bảo hộ của làng là thần Thành Hoàng và 
các chư vị thần thánh trong một ý niệm “bách thần sở hội”, 
nơi diễn ra các hoạt động nhóm họp, bàn bạc việc công làng 
xã, tổ chức lễ hội vào nhịp tết lễ xuân thu nhị kì....

VẬT LIỆUVẬT LIỆU
Trụ biểu được xây bằng đá bazan chẻ, trét mạch bằng vữa xi 
măng.
Bức bình phong được xây bằng gạch và trang trí bằng cách 
đắp nổi vôi vữa
Gạch đất nung



CỔNG CỔNG 
Cổng đình trần tương đối phong phú, có nhiều loại khác 
nhau. Một số đình làng được xây dựng qui mô lớn thì có bố 
cục gồm 2 lớp cổng. Lớp cổng thứ nhất tạo nghi môn. Lớp 
cổng thứ hai là vào không gian thờ cúng/không gian thiêng. 
Một số đình qui mô nhỏ thì chỉ có một lớp cổng. Kiến trúc 
của cổng cũng có nhiều loại: cổng tam quan, cổng có mái...
Từ ngoài vào là lớp cổng thứ nhất, theo kiểu tam quan gồm 
4 trụ biểu tạo thành nghi môn, mở thành 3 lối, ở giữa là lối 
chính, hai bên hai lối phụ. Các trụ biểu tạo khối hình trụ 
vuông, hai trụ ở giữa cao, hai trụ hai bên thấp hơn. Trên 
đầu trụ biểu được tạo cách điệu thành 2 tầng mái được 
trang trí với các đầu rồng và dây lá; lớp cổng thứ hai cũng 
được xây dựng theo kiểu tam quan gồm 4 trụ biểu, mở 
thành 3 lối tương tự. Các trụ biểu tạo khối hình trụ vuông, 
hai trụ ở giữa cao, hai trụ hai bên thấp hơn. Trên đầu trụ 
biểu được tạo kiểu lồng đèn, có 4 mái, các bờ mái uống 
cong trang trí hình giao long.

BÌNH PHONG BÌNH PHONG 
 Hầu hết các ngôi đình trần đều có hai bình phong: bình 
phong tiền và bình phong hậu. Bình phong tiền đặt phía 
sau nghi môn. Chức năng của bình phong tiền nhằm trấn 
át các thế lực xấu và xua đuổi các luồng khí không tốt; đồng 
thời tô điểm và làm đẹp cho các công trình tâm linh đình, 
miếu. Bình phong tiền được trang trí mỹ thuật tạo điểm 
nhấn trong kiến trúc, thường trang trí theo mô típ chung: 
tạo hình cuốn thư, các đồ án “long mã chở lạc thư”, “hổ 
phụ vờn hổ tử”... Bình phong hậu được tạo dựng từ la thành 
hậu của vòng thành trong và thiết kế cao hơn so với tường 
thành.

SÂNSÂN
Gồm có bình phong, lư hương, các bồn cây, ở hai bên được 
trang trí đối xứng.
Sân được bao bọc bởi hệ thống la thành được xây theo lối 
kiến trúc “phương hình” (dạng hình vuông hoặc chữ nhật) 

MÀU SẮC CHÍNH MÀU SẮC CHÍNH 
Hoành phi bằng gỗ được sơn son thếp vàng
Để màu nguyên của gỗ

CÔNG TRÌNH CHÍNH CÔNG TRÌNH CHÍNH 
Phân định không gian nội thất thành 2 phần là: tiền đường 
và hậu liêu. Tiền đường thường được dùng làm nơi sinh 
hoạt, hội họp, ăn uống. Hậu liêu làm nơi thờ tự, là chốn 
trang nghiêm.

CẤU TẠOCẤU TẠO
- Kiến trúc đình làng được xây dựng theo một mô thức kiến 
trúc độc đáo mà người ta quen gọi là kiểu nhà Rường với 
kết cấu của một bộ khung gỗ chịu lực có từ 3 đến 5 gian 
và 2 chái, được liên kết bởi các thành phần cấu kiện gỗ lại 
với nhau. Nó không giống như cấu trúc khung gỗ chịu lực 
ở kiến trúc miền Bắc và càng khác biệt so với kiến trúc ở 
miền Nam.
- Mái: kiến trúc mái đình truyền thống 4 mái, gồm 2 mái 
chính ở phía trước và phía sau, cùng 2 mái phụ ở hai đầu 
hồi của đình. có đầu đao cong kiểu mái thuyền mềm mại 
và thanh thoát, mang hình tượng mạnh mẽ, uy nghiêm 
của chốn linh thiêng. Nóc mái là mô-típ “lưỡng long chầu 
nguyệt”. Góc mái của đình được trang trí các hình lân và 
giao long.
- Cột: cột thường bằng gỗ có kích thước lớn, bào nhắn; một 
số Đình làng có cột cái được sơn màu, trang trí rồng mây.
- Cấu kiện gỗ: được chạm khắc tinh tế, đề tài thường là tứ 
linh, tứ quý...
- Cửa trước: thường sử dụng hệ cửa gỗ bức bàn.
- Sàn: lát gạch đất nung

HÌNH THỨC THỂ HIỆNHÌNH THỨC THỂ HIỆN
Chạm khác, khảm, sơn

VẬT LIỆU THỂ HIỆN VẬT LIỆU THỂ HIỆN 
Gỗ, đắp vữa, ghép mảnh sứ

ĐỀ TÀI THỂ HIỆNĐỀ TÀI THỂ HIỆN
Bộ tứ linh Long, Lân, Quy, Phụng
Bộ tứ quý thông, mai, cúc, trúc
Giao lá, lưỡng long chầu nguyệt .

THỜI KỲ PHÁT TRIỂNTHỜI KỲ PHÁT TRIỂN
Thời nhà Nguyễn



NGUỒN GỐC LỊCH SỬ NGUỒN GỐC LỊCH SỬ 
Từ cuối thế kỷ XVII, người Việt từ miền Trung di cư đến 
vùng đất phía Nam sinh sống và đã tạo dựng nên Đình 
làng.

VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY VỊ TRÍ ĐỊA LÝ PHONG THỦY 
Thường được xây dựng ở vị trí cao ráo, tiện việc đi lại, ít bị 
chi phối bởi thuật phong thủy.

MẶT BẰNG TỔNG THỂMẶT BẰNG TỔNG THỂ
Dạng chữ Nhị
Dạng chữ Nhất
Dạng chữ Tam
Dạng chữ Công

CHỨC NĂNG CHỨC NĂNG 
Là nơi thờ thần Thành hoàng, vị thần chủ tể trên cõi thiêng 
của thôn làng.

CỔNG CỔNG 
Được xây dựng bằng bê tông. Kiến trúc là cổng tam quan, 
mái lợp ngói

VẬT LIỆUVẬT LIỆU
Bức bình phong được xây bằng gạch và trang trí bằng cách 
đắp nổi vôi vữa
Gạch đất nung, gạch men đỏ



BÌNH PHONG BÌNH PHONG 
Nằm chính giữa phía trước sân đình. Mặt bình phong 
thường đắp nổi hoặc vẽ cảnh cọp vàng (hoàng hổ) đứng 
bên gộp đá lởm chởm, có một cây cổ thụ gie cành lá; hoặc 
cảnh long mã chở cái phù đồ, hoặc cảnh long hổ hội (cọp 
dưới đất ngước lên nhìn rồng đang bay ẩn trong mây nhìn 
xuống); cốt để biểu thị âm dương hòa hợp.

SÂNSÂN

Thường có đàn thờ Thần Nông (tức Tắc thần), có nơi lập 
đàn tế chung với thần Thần Đất (tức Xã thần) gọi là đàn Xã 
Tắc. Hai bên đàn thường là các miễu thờ cọp (Chúa xứ Sơn 
quân), miễu thờ Hội đồng hoặc miễu thờ nữ thần (có thể 
là một trong các nữ thần sau: Năm Bà ngũ Hành, Chúa Xứ 
Nguyên Nhung, Linh Sơn Thánh Mẫu, Chúa Tiên, Chúa 
Ngọc...).
 Gồm có bình phong, lư hương, cột cờ và bồn cây

MÀU SẮC CHÍNH MÀU SẮC CHÍNH 
Câu đối, hoành phi bằng gỗ được sơn son thếp vàng 
Tường sơn màu vàng là chủ yếu

CÔNG TRÌNH CHÍNH CÔNG TRÌNH CHÍNH 
Gồm 3 gian chính: -Võ ca (gian trước), dành làm nơi xây 
chầu và hát tuồng vào mỗi dịp lễ Kỳ yên.
Võ quy còn gọi vỏ cua hay nhà chầu (gian giữa)
Chính điện hay Chính tẩm (gian cuối), là gian được coi là 
mỹ thuật nhất ở đình, gồm hoành  phi, câu đối, khám thờ, 
các bao lam và các mảng phù điêu... Ở gian này, đối tượng 
thờ chính là Thành Hoàng làng
Ngoài ra, ở hiên phụ (cất dọc theo các gian chính), có thờ 
thêm Tả ban, Hữu Ban, Tiên sư, Tiền hiền, Hậu hiền... Và 
tùy theo diện tích đình, mà có thể có thêm:
Nhà hậu hay nhà hội, để hương chức, ban tế tự hội họp; để 
dân làng qui tụ chuẩn bị lễ cúng tế.
Nhà trù (nhà bếp) và nhà ở của ông Từ giữ đình v.v...

CẤU TẠOCẤU TẠO
Mái: thường lợp ngói âm dương hoặc ngói ống kiểu Trung 
Quốc, ngói kiểu vảy cá (kiểu Pháp, có sau năm 1920); trên 
nóc thường gắn những hình sành tráng men màu như 
Lưỡng long tranh châu, chim phượng ngậm cuốn thư, lân 
mẹ dạy lân con, cá hóa long, bát tiên, ông mặt trời, bà Mặt 
Trăng, con nạ (một loài thủy quái theo truyền thuyết); 
nhằm tượng trưng cho âm dương hòa hợp, sung túc, thiêng 
liêng.
Cột trong gian chính: cột tròn bằng gỗ lim
Cột bên ngoài trước nhà: cột xi măng vuông vức thường 
được trang trí bằng các câu đối hoặc cột tròn trang trí hoa 
văn.
Cửa trước: thường sử dụng hệ cửa gỗ bức bàn.
Sàn: lát gạch đất nung, gạch men đỏ

HÌNH THỨC THỂ HIỆNHÌNH THỨC THỂ HIỆN
Chạm khác, khảm, sơn

VẬT LIỆU THỂ HIỆN VẬT LIỆU THỂ HIỆN 
Gỗ, vữa, sành sứ

ĐỀ TÀI THỂ HIỆNĐỀ TÀI THỂ HIỆN
Bộ Tứ linh
Lưỡng long chầu nguyệt (hai con rồng chầu Mặt Trăng), 
hoặc là lục long ngự thiên (sáu con rồng bay về trời), ngũ 
phụng hàm thư (năm con phụng ngậm tờ thư).

THỜI KỲ PHÁT TRIỂNTHỜI KỲ PHÁT TRIỂN
Thời nhà Nguyễn





ĐÌNH LÀNG TẠI 
THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH

Đình làng là biểu tượng truyền thống của làng xã Việt Nam. Đình được hình thành ở Thành phố Hồ 
Chí Minh và vùng Nam Bộ như một nhu cầu tất yếu về văn hóa, tín ngưỡng của những lưu dân người 
Việt trong buổi đầu khai hoang, lập ấp. Di sản kiến trúc đình như một “nhân chứng ” cho lịch sử hình 

thành và phát triển của Thành phố, phản ánh nghệ thuật kiến trúc, điêu khắc dân gian, giáo dục 
những truyền thống tốt đẹp của dân tộc. Đình trở thành biểu tượng của niềm tin và sự gắn kết cộng 
đồng, là khát vọng của người dân về cuộc sống ấm no và hạnh phúc ở vùng đất mới. Trong tâm trí 

của nhiều người con lớn lên từ những miền thôn quê dân dã, đình làng gợi lên những kỷ niệm về tuổi 
thơ, là sự bình dị của quê hương, nơi đó có gia đình, bè bạn, có những tháng ngày dịu êm đáng nhớ. 

Thành phố Hồ Chí Minh ngày nay trở thành chốn thị thành từ những thôn làng của tỉnh Gia Định, 
cho nên đến nay cũng gìn giữ được khoảng hơn 300 ngôi đình sau hơn 300 năm hình thành và phát 

triển. Theo dòng chảy của thời gian và sự phát triển đô thị, vai trò và vị trí của đình dần mai một 
trong đời sống hằng ngày nhưng trong mỗi người dân tại thành phố này thì vẫn còn cháy mãi như 

nó đã ăn sâu vào trong tiềm thức của mỗi con người.





Đình làng được ra đời trong thời kỳ xã hội rối ren. Đó là giai đoạn thế kỷ 16 và 17. Là thời điểm xảy ra các cuộc nội chiến 

giữa các tập đoàn phong kiến: nhà Trịnh và nhà Mạc ở miền Bắc, nhà Trịnh và nhà Nguyễn ở phía nam.

Triều đình suy thoái, nhân dân lầm than, làng xã tách khỏi sự quản lý của nhà nước. Vua chúa ăn chơi sa đọa, các thế lực 

quan lại cường hào lộng quyền chính vì thế mà một số nho sĩ bất mãn đã dứt áo quay trở về quê hướng, lấy những sinh 

hoạt và hoạt động lễ hội tại địa phương làm chỗ dựa tinh thần. Những tín ngưỡng thờ cúng tổ tiên, gia đình, dòng họ đã 

trở thành một nét tín ngưỡng, một nét đẹp tinh thần của người dân Việt Nam lúc bấy giờ.

Để có thể tập trung, bàn bạc công việc cũng như tổ chức các nét đẹp văn hóa nêu trên, đình làng đã trở thành nơi sinh 

hoạt chung cho cả làng. Đình là nơi thờ Thành hoàng làng, những người có công với làng xã, các anh hùng dân tộc. Đình 

làng cũng từ đó mà trở thành nơi sinh hoạt, nơi tổ chức các lễ hội. Đình làng chứng kiến những cảnh sinh hoạt của người 

dân, là nơi gắn bó gần gũi với người dân thôn quê. Chính vì thế mà đình làng luôn là hình ảnh đầu tiên hiện lên trong tâm 

trí của những người con xa quê.

LỊCH SỬ HÌNH THÀNH 
VÀ PHÁT TRIỂN



ĐẶC TRƯNG KIẾN TRÚC - TÍN NGƯỠNG TÔN THỜ 

CẢNH QUANCẢNH QUAN
Thường được xây dựng ở vị trí cao ráo, tiện việc đi lại, ít bị 
chi phối bởi thuật phong thủy. 
Sân thường có nhiều bồn cây và trồng cây cổ thụ.

HƯỚNG ĐÌNHHƯỚNG ĐÌNH
Gắn liền với khu ở của dân làng, thuận đường nối với các 
ngõ, thôn, thế đất thoáng đãng, tuân theo nguyên tắc địa lý 
phong thủy. Thường chọn hướng Nam, Đông Nam.

BỐ CỤC BỐ CỤC 
Gồm 3 gian chính: 
Võ ca (gian trước)
Võ quy (gian giữa)
Chính điện hay Chính tẩm (gian cuối)

CỘTCỘT
Cột trong gian chính: cột tròn bằng gỗ lim
Cột bên ngoài trước nhà: cột vuông bê tông cốt thép

MIẾU THỜ MIẾU THỜ 
Diện tích nhỏ, thường nằm trong khuôn viên sân vườn.
Miéu thường thờ thổ thần và hậu thổ

VÕ CA VÕ CA 
Võ ca (gian trước), dành làm nơi xây chầu và hát tuồng vào 
mỗi dịp lễ Kỳ yên.

VÕ  QUY VÕ  QUY 
Vỏ quy còn gọi vỏ cua hay nhà chầu (gian giữa) đặt bàn thờ 
18 đời vua Hùng, bàn thờ Chủ tịch Hồ Chí Minh; và cũng 
có nơi dùng làm chỗ cho các chức sắc chầu lễ, cầm chầu 
(mỗi khi hát bội) hoặc hội họp.

CHÍNH ĐIỆNCHÍNH ĐIỆN
Chính điện hay Chính tẩm (gian cuối), là gian được coi là 
mỹ thuật nhất ở đình, gồm hoành phi, câu đối, khám thờ, 
các bao lam và các mảng phù điêu... Tất cả đều được chạm 
khắc, sơn son thếp vàng đẹp đẽ, tinh tế. Ở gian này, đối 
tượng thờ chính là Thành Hoàng làng.
Ngoài ra, ở hiên phụ (cất dọc theo các gian chính), có thờ 
thêm Tả ban, Hữu Ban, Tiên sư, Tiền hiền, Hậu hiền.



ĐẶC TRƯNG KIẾN TRÚC - TÍN NGƯỠNG TÔN THỜ 

BÌNH PHONGBÌNH PHONG
Bình phong nằm chính giữa phía trước sân đình. Mặt bình 
phong thường đắp nổi hoặc vẽ cảnh cọp vàng (hoàng hổ) 
đứng bên gộp đá lởm chởm, có một cây cổ thụ gie cành lá; 
hoặc cảnh long mã chở cái phù đồ, hoặc cảnh long hổ hội 
(cọp dưới đất ngước lên nhìn rồng đang bay ẩn trong mây 
nhìn xuống); cốt để biểu thị âm dương hòa hợp

KHÔNG GIAN PHỤKHÔNG GIAN PHỤ
Tùy theo diện tích đình, mà có thể có thêm:
Nhà hậu hay nhà hội, để hương chức, ban tế tự hội họp; để 
dân làng quy tụ chuẩn bị lễ cúng tế.
Nhà trù (nhà bếp) và nhà ở của ông Từ giữ đình...

TÍN NGƯỠNG TÔN THỜ TÍN NGƯỠNG TÔN THỜ 
Khác với ngôi đình làng Bắc Bộ, chỉ thờ thần Thành hoàng, 
đình Nam Bộ có hệ thống thờ tự phong phú hơn.
Ở TP.HCM  cùng với việc thờ Thành hoàng, đình còn thờ 
nhiều vị thần của nhiều dân tộc khác nhau, như: Tiền hiền, 
Hậu 
hiền, Thiên Hậu, Thánh Mẫu, Phật Bà Quan Âm, Ma Ha 
Cẩn, Thiên Y 
A Na, Quan Vân Trường, Chủ tịch Hồ Chí Minh, anh hùng 
liệt sĩ,.... 
Nói chung, đối tượng thờ cúng ở đình TP.HCM rất đa dạng 
cả thần linh truyền thống và hiện đại nhằm đáp ứng nhu 
cầu và quan niệm tín 
ngưỡng của người Việt và các dân tộc anh em cùng sinh 
sống trong vùng đô thị. 



TRANG TRÍ ĐẶC TRƯNG 

TƯỜNGTƯỜNG
Tường trang trí đơn giản, được sơn màu trơn như  trắng, 
vàng….

MÁIMÁI
Mái đình thường lợp ngói âm dương hoặc ngói ống, ngói 
kiểu vảy cá; trên nóc thường gắn những hình sành tráng 
men màu như Lưỡng long tranh châu, chim phượng ngậm 
cuốn thư, lân mẹ dạy lân con, cá hóa long, bát tiên, ông mặt 
trời, bà mặt trăng nhằm tượng trưng cho âm dương hòa 
hợp, sung túc, thiêng liêng.

BAO LAM - HOÀNH PHIBAO LAM - HOÀNH PHI
Những cửa võng (bao lam) hay những bức hoành, trang trí 
ở khám thờ hay bàn thờ với những đề tài như tứ linh, lưỡng 
long tranh châu, long vân, mai điếu, mây hạc, cúc trĩ, hoa 
lá, bát tiên ... và thường thể hiện ở dạng sơn son thếp vàng

ÁNH SÁNG ÁNH SÁNG 
Các đình thường sử dụng chủ yếu là ánh sáng tự nhiên 
với không gian mở. Ánh sáng nhân tạo trong các gian thờ 
thường sử dụng ánh sáng trắng, tại một số bàn thờ lớn sẽ có 
thêm ánh sáng vàng hoặc đỏ để tăng thêm tính tôn nghiêm 
và tâm linh.

HỌA TIẾT PHỔ BIẾN HỌA TIẾT PHỔ BIẾN 
Tứ quý, Tứ linh, Bát quả, Bát bửu,… 
 Lưỡng long chầu nguyệt (hai con rồng chầu Mặt Trăng)
Họa tiết sóc và chùm nho, cá hóa long...

ĐẦU CỘTĐẦU CỘT
Đầu cột thường không trang trí hoặc trang trí đơn giản lấy 
cảm hứng từ cột tân cổ điển.

HÌNH THỨC THỂ HIỆN HÌNH THỨC THỂ HIỆN 
Trang trí trong đình thần được thể hiện qua: 
Điêu khắc
Chạm trổ
Khảm sành sứ
Sơn son thếp vàng

MÀU SẮC MÀU SẮC 
Màu của các mảng sành, sứ ghép trong nghệ thuật trang trí 
ghép mảnh. Ngoài màu gỗ tự nhiên của bộ khung kiến trúc, 
còn có màu sắc của các thành phần trang trí trên kiến trúc 
và đồ thờ, được người thợ sơn, phủ lên bằng các loại sơn 
truyền thống. Trong số những màu sắc được sơn phủ, màu 
đỏ chiếm số lượng nhiều hơn cả; ngoài ra các màu vàng, 
đen cũng thường được sử dụng. Có khi một đồ thờ nhưng 
được kết hợp hai hoặc ba màu vàng - đỏ - đen…

CỘTCỘT
Các cột đình thường để mộc, bào nhẵn, cũng có những 
đình làng cột cái được sơn son thếp vàng, trang trí rồng 
mây.

SÂNSÂN
Thường không có trang trí đặc trưng nhiều, thường chỉ có 
bình phong, lư hương và trồng thêm nhiều cây cảnh.







Lễ cúng Kỳ Yên, tức là lễ cầu cho dân trong làng được bình yên trong năm. Nhưng trong văn hóa dân gian Nam bộ, thì lễ 

Kỳ Yên được xem là lễ tế Thành hoàng lớn nhất trong năm. 

Đặc trưng của lễ Kỳ Yên ở Đình thần là nghi thức xây chầu, hát bội. Lễ này bắt nguồn từ quan niệm dịch lý của đạo nho 

đó là: Thuận đạo trời, an đạo đất, hòa đạo người.

Hát bội là loại hình nghệ thuật sân khấu tồn tại rất lâu đời ở Việt nam nói chung, Nam bộ nói riêng. Các tuồng thường 

chọn diễn đều là các trích đoạn có tích, có hậu như: San Hậu (tôn vương), Phàn Lê Huê (tôn nữ soái), Tiết Nhơn Quý (tôn 

soái), Lưu Kim Đính, Thần nữ dâng ngũ linh kỳ, Trần Bình Trọng, Sát Thát (tức nhà Trần chống quân Nguyên Mông), 

Trưng Nữ Vương...

Giá trị kết nối ở các lễ hội Kỳ yên của Đình thần Nam bộ nói chung đều mang lại đó là sự trao truyền những nét đẹp văn 

hóa từ cổ đến kim, từ những con người được sinh ra và lớn lên ở vùng đất của ông cha mình gây dựng, đến những người 

mới đến định cư sinh sống. Tất cả họ đều đã coi nơi đây là điểm tựa tinh thần, là nơi để họ hướng về cội nguồn, tìm ký ức 

quê hương và hướng đến những giá trị tốt đẹp.

LỄ HỘI ĐẶC TRƯNG  
LỄ HỘI KỲ YÊN



THỜ CÚNG 
NÉT VĂN HÓA VIỆT

Thờ cúng là một phong tục tập quán đã ăn sâu vào cuộc sống của người Việt. Nó có từ khi nào, bắt đầu từ đâu không phải ai cũng có thể trả lời, nhưng nó đã và đang là một 
món ăn tinh thần không thể thiếu trong cuộc sống và trở thành một nét đẹp văn hóa của người Việt.
Việt Nam là đất nước giàu truyền thống, trong đó phải kể đến truyền thống “Ăn quả nhớ kẻ trồng cây”. Truyền thống ấy được thể hiện rõ nét qua phong tục thờ cúng của người 
Việt. Phong tục đó đã và đang là một hoạt động gắn liền với cuộc sống hằng ngày của biết bao người dân và trở thành một phần không thể thiếu trong đời sống tinh thần của họ. 
Thờ cúng không chỉ là một phong tục tập quán mà nó là một văn hóa, một bản sắc đẹp đẽ của người Việt.
Bước chân vào mỗi ngôi chùa , không thể không thấy sự hiện hữu của những chiếc bàn thờ với những nén nhang đang cháy hồng. Bàn thờ được phân loại theo mục đích cúng bái 
gồm các loại phổ biến như bàn thờ gia tiên, bàn thờ Phật, bàn thờ tổ. Nơi đặt bàn thờ phải là nơi trang trọng nhất của ngôi nhà hoặc ở những nơi thờ tự như đền chùa, miếu để 
thể hiện sự thiêng liêng cũng như lòng thành kính. Màu sắc của bàn thờ thường là màu nâu mộc mạc đôi khi có thể bắt gặp nó có màu đỏ nâu, vàng đất tùy thuộc vào nơi thờ 
cúng.
Trong thờ cúng thường dâng hương, hoa, đăng, trà, quả, thực. Trong đó, dâng hương là nghi thức mà già trẻ lớn bé, bất kể ai hay sống ở đâu đều biết đến. Nhưng ý nghĩa thực chất 
của nó là gì, thì vẫn còn rất mơ hồ. Trong tâm thức của mỗi người khi dâng hương, họ tin rằng làn khói bay lên sau khi đốt lên, sẽ là cầu nối vô hình giữa hai thế giới hữu, vô hay 
âm, dương với nhau. Nó sẽ mang những tâm ý, nguyện ước của người dâng hương tới với cõi trên.
Hình ảnh khói bay ngập trời được bắt gặp nhiều nhất trong các dịp quan trọng như Rằm tháng Bảy, lễ Vu Lan, lễ Phật Đản hay như trong cúng giỗ, đám tang và đặc biệt là trong 
ngày đầu năm mới. Cùng với làn khói trắng mờ ảo bay lên là những lời ước nguyện, cầu khẩn và cúi đầu với tấm lòng thành kính mong mọi chuyện tốt đẹp rồi nó sẽ quyện theo 
làn khói thơm hướng về cõi linh thiêng.
Mùi hương từ những cây nhang tỏa ngát ngập trong không khí cũng không còn xa lạ. Đó là mùi thơm đặc biệt của ngày đầu năm đi lễ Phật và cũng là mùi đặc trưng của những 
ngôi chùa, đền thờ và trong từng ngôi nhà người Việt.
Đã từ lâu thờ cúng không còn là một tín ngưỡng nữa mà nó đã trở thành một phong tục quan trọng và không thể thiếu trong đời sống của mỗi người con đất Việt. Con người ta 
thờ cúng đâu chỉ để cầu mong mọi chuyện đều thuận buồm xuôi gió, gia đình bình an mà còn để tưởng nhớ về tổ tiên, về những người đã khuất. Nó thể hiện sự hiếu thảo của con 
cháu đối với ông bà, cha mẹ hay sự biết ơn đối với những người mang lại những điều tốt đẹp đến xã hội. Dù xã hội có phát triển như thế nào, nhịp sống có vội vàng đến đâu nhưng 
chắc có lẽ sẽ không ai quên thắp môt nén hương lên bàn thờ tổ tiên hay đi chùa cầu bình an mỗi dịp Tết đến xuân về.



Thờ cúng là một phong tục tập quán đã ăn sâu vào cuộc sống của người Việt. Nó có từ khi nào, bắt đầu từ đâu không phải ai cũng có thể trả lời, nhưng nó đã và đang là một 
món ăn tinh thần không thể thiếu trong cuộc sống và trở thành một nét đẹp văn hóa của người Việt.
Việt Nam là đất nước giàu truyền thống, trong đó phải kể đến truyền thống “Ăn quả nhớ kẻ trồng cây”. Truyền thống ấy được thể hiện rõ nét qua phong tục thờ cúng của người 
Việt. Phong tục đó đã và đang là một hoạt động gắn liền với cuộc sống hằng ngày của biết bao người dân và trở thành một phần không thể thiếu trong đời sống tinh thần của họ. 
Thờ cúng không chỉ là một phong tục tập quán mà nó là một văn hóa, một bản sắc đẹp đẽ của người Việt.
Bước chân vào mỗi ngôi chùa , không thể không thấy sự hiện hữu của những chiếc bàn thờ với những nén nhang đang cháy hồng. Bàn thờ được phân loại theo mục đích cúng bái 
gồm các loại phổ biến như bàn thờ gia tiên, bàn thờ Phật, bàn thờ tổ. Nơi đặt bàn thờ phải là nơi trang trọng nhất của ngôi nhà hoặc ở những nơi thờ tự như đền chùa, miếu để 
thể hiện sự thiêng liêng cũng như lòng thành kính. Màu sắc của bàn thờ thường là màu nâu mộc mạc đôi khi có thể bắt gặp nó có màu đỏ nâu, vàng đất tùy thuộc vào nơi thờ 
cúng.
Trong thờ cúng thường dâng hương, hoa, đăng, trà, quả, thực. Trong đó, dâng hương là nghi thức mà già trẻ lớn bé, bất kể ai hay sống ở đâu đều biết đến. Nhưng ý nghĩa thực chất 
của nó là gì, thì vẫn còn rất mơ hồ. Trong tâm thức của mỗi người khi dâng hương, họ tin rằng làn khói bay lên sau khi đốt lên, sẽ là cầu nối vô hình giữa hai thế giới hữu, vô hay 
âm, dương với nhau. Nó sẽ mang những tâm ý, nguyện ước của người dâng hương tới với cõi trên.
Hình ảnh khói bay ngập trời được bắt gặp nhiều nhất trong các dịp quan trọng như Rằm tháng Bảy, lễ Vu Lan, lễ Phật Đản hay như trong cúng giỗ, đám tang và đặc biệt là trong 
ngày đầu năm mới. Cùng với làn khói trắng mờ ảo bay lên là những lời ước nguyện, cầu khẩn và cúi đầu với tấm lòng thành kính mong mọi chuyện tốt đẹp rồi nó sẽ quyện theo 
làn khói thơm hướng về cõi linh thiêng.
Mùi hương từ những cây nhang tỏa ngát ngập trong không khí cũng không còn xa lạ. Đó là mùi thơm đặc biệt của ngày đầu năm đi lễ Phật và cũng là mùi đặc trưng của những 
ngôi chùa, đền thờ và trong từng ngôi nhà người Việt.
Đã từ lâu thờ cúng không còn là một tín ngưỡng nữa mà nó đã trở thành một phong tục quan trọng và không thể thiếu trong đời sống của mỗi người con đất Việt. Con người ta 
thờ cúng đâu chỉ để cầu mong mọi chuyện đều thuận buồm xuôi gió, gia đình bình an mà còn để tưởng nhớ về tổ tiên, về những người đã khuất. Nó thể hiện sự hiếu thảo của con 
cháu đối với ông bà, cha mẹ hay sự biết ơn đối với những người mang lại những điều tốt đẹp đến xã hội. Dù xã hội có phát triển như thế nào, nhịp sống có vội vàng đến đâu nhưng 
chắc có lẽ sẽ không ai quên thắp môt nén hương lên bàn thờ tổ tiên hay đi chùa cầu bình an mỗi dịp Tết đến xuân về.



THỜ SINH THỰC KHÍTHỜ SINH THỰC KHÍ
Thờ sinh thực khí (sinh = đẻ, thực = nảy nở, khí = công 
cụ) là hình thái đơn giản của tín ngưỡng phồn thực. Nó 
phổ biến ở hầu hết các nền văn hóa nông nghiệp trên thế 
giới. Nhưng khác với hầu hết các nền văn hóa khác là chỉ 
thời sinh thực khí nam, tín ngưỡng phồn thực Việt Nam 
thờ sinh thực khí của nam lẫn nữ. Việc thờ sinh thực khí 
được tìm thấy ở trên các cột đá có niên đại hàng ngàn năm 
trước Công nguyên. Ngoài ra nó còn được đưa vào các lễ 
hội, lễ hội ở làng Đồng Kỵ (Bắc Ninh) có tục rước cặp sinh 
thực khí bằng gỗ vào ngày 6 tháng giêng, sau đó chúng 
được đốt đi, lấy tro than chia cho mọi người để lấy may.

THỜ CÂY CỐITHỜ CÂY CỐI
Thứ cây cối được tôn sùng nhất là cây lúa, có Thần Lúa, 
Hồn Lúa, Mẹ Lúa,... đôi khi còn thấy còn thờ Thần Cây Đa, 
Cây Cau. Các câu chuyện về ma cây cũng khá phổ biến, 
nhất là chuyện hồn ma quanh quẩn bên gốc cây chỗ người 
chết, trong truyền thuyết có cây Chiên Đàn gắn với thần 
hổ Xương Cuồng. Một số dân tộc còn có tập tục thờ hòn đá 
(hòn đá vía) nhưng nó cũng dẫn đến những biểu hiện mê 
tín

THỜ VIỆC SINH ĐẺTHỜ VIỆC SINH ĐẺ
Ngoài việc thờ sinh thực khí, tín ngưỡng Việt Nam còn thờ 
hành vi giao phối, đó là một đặc điểm thể hiện việc chú 
trọng đến các mối quan hệ của văn hóa nông nghiệp, nó 
đặc biệt phổ biến ở vùng Đông Nam Á. Các hình nam nữ 
đang giao phối được khắc trên mặt trống đồng tìm được 
ở xã Đào Thịnh (Yên Bái), có niên đại 500 trước Công 
nguyên. Ngoài hình tượng người, cả các loài động vật 
như cá sấu, gà, cóc,... cũng được khắc trên mặt trống đồng 
Hoàng Hạ (Hòa Bình).

THỜ ĐỘNG VẬTTHỜ ĐỘNG VẬT
Trong phong tục, tín ngưỡng dân gian việc thờ cúng tự 
nhiên đã giữ một vai trò quan trọng trong đời sống tâm linh 
của người dân, và trong các tín ngưỡng dân gian đó phải 
kể đến Tín ngưỡng thờ động vật hay còn gọi là tục thờ thú. 
Người Việt Nam là dân tộc đa dạng trong việc thờ các vị 
thần có nguồn gốc từ động vật, họ thờ những con vật mạnh 
mẽ như thờ hổ, cá voi, thờ ngựa, thờ rắn, thì người Việt còn 
thờ các con vật hiền cóc, chó, cá, hạc, dơi, các con vật đó 
gần gũi với cuộc sống của người dân của một xã hội nông 
nghiệp. Người dân còn đẩy các con vật lên thành mức biểu 
trưng như Tiên, Rồng. Theo truyền thuyết thì tổ tiên người 
Việt thuộc “họ Hồng Bàng” (có nghĩa là một loài chim nước 
lớn), thuộc giống “Rồng Tiên”. Con rồng có đầy đủ đặc tính 
của lối tư duy nông nghiệp: tổng hợp của cá sấu, rắn; sinh 
ra ở dưới nước nhưng lại có thể bay lên trời mà không cần 
cánh; có thể vừa phun nước vừa phun lửa. Có rất nhiều 
địa danh Việt Nam có tên liên quan đến rồng như Thăng 
Long, Hạ Long, sông Hoàng Long, cầu Hàm Rồng.

THỜ NGƯỜI THỜ NGƯỜI 
Ngoài phồn thực, tự nhiên, tín ngưỡng Việt Nam rất coi 
trọng con người. Họ cũng hay thờ con người, đặc biệt là thờ 
sống và phong thánh, chẳng hạn như người ta phong Trần 
Hưng Đạo là Đức Thánh Trần, Nguyễn Minh Không là 
Đức Thánh Nguyễn hay thờ những người được mến trọng 
như Hồ Chí Minh, Võ Nguyên Giáp...

THỜ TỔ TIÊN THỜ TỔ TIÊN 
Người Việt là một trong những dân tộc có tục thờ cúng tổ 
tiên sâu đậm và sớm nhất, nó gần như trở thành một tôn 
giáo: Đạo ông bà.
Người phương tây coi trọng ngày sinh thì người Việt coi 
trọng ngày mất. Họ cho rằng người đã mất đi về nơi chín 
suối. Bàn thờ tổ bao giờ cũng được đặt ở nơi trang trọng 
nhất. Ngày xưa khi cúng lễ bao giờ cũng có nước (hoặc 
rượu) cùng với những đồ tế lễ khác như vàng mã. Sau khi 
cúng xong thì đem đốt vàng mã rồi đổ rượu hoặc nước lên 
đống tro tàn—khói bay lên trời, nước hòa với lửa thấm 
xuống đất—theo họ như thế tổ tiên mới nhận được. Hành 
động đó được cho là sự hòa quyện Nước-Lửa (âm dương) 
và Trời - Đất - Nước (tam tài) mang tính triết lý sâu sắc.

THỜ QUỐC TỔ HÙNG VƯƠNG THỜ QUỐC TỔ HÙNG VƯƠNG 
Ở phạm vi quốc gia, người Việt thờ Vua tổ, đó là Vua Hùng. 
Nơi thờ phụng ở Phong Châu, Phú Thọ. Ngày giỗ tổ là ngày 
10 tháng 3 âm lịch. Ngày 6 tháng 12 năm 2012, Tổ chức 
văn hóa giáo dục Liên Hợp Quốc đã ra quyết định công 
nhận Tín ngưỡng thờ cúng Hùng Vương là Di sản văn hóa 
phi vật thể đại diện của nhân loại.



THỜ TỔ NGHỀTHỜ TỔ NGHỀ
Tổ nghề là một hoặc nhiều người có công lớn đối với việc 
sáng lập và truyền bá một nghề nào đó. Do đó được các thế 
hệ sau tôn trọng và suy tôn là làm người sáng lập vì đã có 
công tạo ra nghề, gọi là Tổ nghề (hoặc thánh sư). Tổ nghề 
chỉ là những con người bình thường, nhưng lại được người 
đời sau tôn thờ vì đã có công sáng tạo ra nghề, truyền lại 
cho các thế hệ sau. Các vị tổ nghề tiêu biểu như: Phạm Thị 
Trân là tổ nghề hát chèo, Nguyễn Thị Sen là tổ nghề may áo 
dài, Nguyễn Minh Không tổ nghề đúc đồng, Mạc Thị Giai là 
bà tổ bếp Phương Nam...

THỜ CÁC VỊ TIỀN HIỀNTHỜ CÁC VỊ TIỀN HIỀN
Ngoài ra, tại Việt Nam có rất nhiều đền thờ các vị danh 
nhân như vua Đinh Tiên Hoàng, Tô Hiến Thành, Trần 
Hưng Đạo (Tín ngưỡng Đức Thánh Trần),....

THỜ THÀNH HOÀNG THỜ THÀNH HOÀNG 
Ở phạm vi gia đình, người Việt thờ tổ tiên và Thổ Công, ở 
phạm vi làng xã, người Việt thờ Thành hoàng. Giống như 
Thổ công, Thành hoàng cai quản và quyết định họa phúc 
của một làng. Không có làng nào ở Việt Nam mà không 
có Thành hoàng. Những người được thờ thường là những 
người có tên tuổi và địa vị, có công lao đối với làng đó. Tuy 
nhiên một số làng còn thờ những người lý lịch không rõ 
ràng gì như trẻ con, ăn xin, ăn mày, trộm cắp... nhưng họ 
chết vào “giờ thiêng” (Giờ xấu theo mê tín dị đoan).

THỜ TỨ BẤT TỬTHỜ TỨ BẤT TỬ
Người Việt còn thờ bốn vị thánh bất tử, đó là Tản 
Viên, Thánh Gióng, Chử Đồng Tử và Liễu Hạnh. Tản Viên 
biểu hiện cho ước vọng chiến thắng thiên tai, lụt lội; Thánh 
Gióng biểu hiện cho tinh thần chống giặc ngoại xâm; Chử 
Đồng Tử biểu hiện cho cuộc sống phồn vinh về vật chất; 
Liễu Hạnh biểu hiện cho cuộc sống phồn vinh về tinh thần 
của người dân Việt Nam.

THỜ THẦNTHỜ THẦN
Thờ các thần mang nguồn gốc từ Trung Hoa như Thổ 
Địa, Thần Tài, Táo Quân, Hà Bá, Môn Quan, Phúc Lộc 
Thọ...
Thờ cúng là để được Thần giúp cho người yên vật thịnh, và 
dù đạt nguyện vọng hay không, con người vẫn tạ ơn Thần, 
một lối ứng xử rất văn hoá và trần tục. Ngoài mục đích cầu 
được yên lành, thịnh vượợng, thoả mãn đời sống tâm linh, 
việc thờ cúng còn có mục tiêu giải thoát con người.

THỜ MẪU TAM PHỦ, TỨ PHỦTHỜ MẪU TAM PHỦ, TỨ PHỦ

Tam phủ là danh từ để chỉ ba vị thánh: Mẹ Trời (hay Mẫu 
Thượng Thiên), Mẹ Nước (hay Mẫu Thoải), Mẹ Rừng 
(hay Mẫu Thượng Ngàn). Tứ phủ gồm ba vị Mẫu trên cộng 
thêm Mẹ Đất (hay Mẫu Địa) thường được coi đồng nhất 
với Mẫu Thượng Thiên. Các Mẫu cai quản những lĩnh 
vực quan trọng nhất của một xã hội nông nghiệp. Về sau 
do ảnh hưởng của văn hóa Trung Hoa nên có thêm Ngọc 
Hoàng, Thổ Công và Hà Bá. Thần Mặt Trời là vị thần quan 
trọng nhất, có mặt trên tất cả các trống đồng. Vào hồi 
17h15 giờ địa phương (21h15 giờ Việt Nam) ngày 1 tháng 
12 năm 2016, tại Phiên họp Ủy ban Liên Chính phủ về bảo 
vệ di sản văn hóa phi vật thể lần thứ 11 của UNESCO diễn 
ra tại thành phố Addis Ababa, Cộng hòa dân chủ Liên bang 
Ethiopia, di sản “Thực hành Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ 
của người Việt” chính thức được UNESCO công nhận là Di 
sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại

THỜ TỨ PHÁP THỜ TỨ PHÁP 
Tứ pháp là danh từ để chỉ các bà thần Mây-Mưa-Sấm-
Chớp, đại diện cho các hiện tượng tự nhiên có vai trò quan 
trọng trong xã hội nông nghiệp. Sau này khi Phật giáo vào 
Việt Nam thì nhóm các nữ thần này được biến thành Tứ 
pháp với truyền thuyết về Phật Mẫu Man Nương. Ảnh 
hưởng của Tứ Pháp ở Việt Nam rất lớn, nhiều lần triều 
đình nhà Lý phải rước tượng Pháp Vân về Thăng Long để 
cầu mưa. Tứ pháp gồm:
Pháp Vân (thần mây) thờ ở chùa Bà Dâu
Pháp Vũ (thần mưa) thờ ở chùa Bà Đậu
Pháp Lôi (thần sấm) thờ ở chùa Bà Tướng
Pháp Điện (thần chớp) thờ ở chùa Bà Dàn
Theo khảo cứu sơ bộ của những nhà nghiên cứu văn hóa 
dân gian có 9 nơi thờ Tứ pháp, nhiều nhất là ở huyện Kim 
Bảng, sau đến thành phố Phủ Lý và thị xã Duy Tiên. Nơi 
thờ Tứ pháp còn đậm nét nhất ở Hà Nam là chùa Bà Đanh 
(thôn Đanh Xá, xã Ngọc Sơn, Kim Bảng). Đạo Tứ pháp đã 
đáp ứng nhu cầu này và không ít lần linh ứng đã trở thành 
một phần văn hóa dân gian.





CHƯƠNG II 
NGHIÊN CỨU 

ĐÌNH PHÚ NHUẬN







LỊCH SỬ HÌNH THÀNH
Đình Phú Nhuận được xây dựng từ những thập niên đầu thế kỷ 19, cùng khoảng thời gian làng Phú Nhuận xuất hiện chính 
thức dưới thời Gia Định trấn và Gia Định thành (1802-1832). Ban đầu, đình được xây dựng ở vùng đất ẩm thấp (gần chùa 
Phú Thạnh, Phường 12, Phú Nhuận hiẹn nay) sau dời về ở một ngọn đồi cao ráo gọi là gò Kim Quy (rùa vàng) tức là địa 
điểm đình Phú Nhuận hiện nay, số 18 đường Mai Văn Ngọc, Phường 10.
Năm Nhâm Tuất 1852 (Tự Đức ngũ niên), đình được trùng tu xây dựng bằng tường gạch, mái ngói. Cùng năm này, đình 
phú nhuận được vua sắc phong. Tương truyền, dân làng phú nhuận đã chung tiền cử 4 vị hương chức tuyển chọn trong 
số những bậc kỳ lão thâm nho trong làng đi bộ ra kinh đô Huế thỉnh sắc. Sắc hiệu “cải cơ chưởng lý thành hoàng đại 
vương chi thần” được vua Tự đức - phong cho một vị võ tướng, chỉ huy tượng binh góc dân tộc ít người, có tên là Ma La 
Cẩn.
Trong suốt thời gian tồn tại, ngoài giá trị tinh thần về tín ngưỡng dân gian, đình Phú Nhuận là một trung tâm sinh hoạt 
về hành chính, giáo dục, lục pháp, văn hóa nổi tiếng trong số các đình làng ở Sài Gòn - Gia Định







KIẾN TRÚC 
CẢNH QUANCẢNH QUAN

Sân đình trồng khá nhiều cây xanh tầm trung, có thêm một số cây cau. Ở sân đình phía trước nhà Túc có cây 
bồ đề lớn có tán lá rộng giúp không khí mát mẻ và thoải mái hơn. 

HƯỚNG ĐÌNHHƯỚNG ĐÌNH
Đình Phú Nhuận có 3 cổng: cổng số 1 giáp đường Nguyễn Văn Trỗi, cổng số 2 giáp đường Nguyễn Thị Huỳnh, 

cổng số 3 giáp đường Mai Văn Ngọc. Đình quay về hướng Đông - hướng về rạch Thị Nghè.

BỐ CỤCBỐ CỤC
Mặt bằng hình chữ L ngược, có hai trục, trục chính nằm bên trái, trước trục phụ là phần sân đình. Trên trục 
chính gồm có võ ca, võ quy và chính điện. Trên trục phụ gồm có nhà Túc, phòng riêng, sân Thiên Tĩnh, nhà 

bếp, nhà kho và nhà vệ sinh.
Ngoài ra còn có cổng đình và miếu  Vạn Ban Ngũ Hành hiện đang nằm tách biệt ra ngoài khuôn viên khu thờ 

chính.



BÌNH PHONGBÌNH PHONG
Bình phong ông Hổ nằm phí trước đình bên trái. Mặt bình phong được đắp nổi cọp vàng (hoàng hổ) đứng bên 

gộp đá lởm chởm, có một cây cổ thụ giơ cành lá.
 Hình chúa sơn lâm bước hùng dũng, oai hùng từ trên núi xuống, là biểu tượng chỉ “âm dương hòa hợp”. Đây là 
tín ngưỡng thờ xã tắc của các vị tiền nhân (xã là đất đai, tắc là mùa màng), nhằm mong muốn mưa thuận gió 

hòa, mùa màng tươi tốt, cuộc sống ấm no, thanh bình.

CỘTCỘT
Cột phân chia không gian chủ yếu là cột vuông bê tông cốt thép. Bên trong các gian nhà chính sử dụng bộ cột 

và vì kèo của đình được làm bằng gỗ, có cấu trúc theo kiểu kẻ chuyền.

MIẾU THỜ MIẾU THỜ 
Miếu thờ nhỏ nằm phía trước đình, bên phải có miếu Nhị vị công tử ( thờ hai người con trai của nữ thần Po 

Nagar của người Chăm), bên trái có miếu Ngũ Hành. Mái được lợp bằng ngói đất nung, trên nóc mái được gắn 
thêm tượng con gà được tráng men. Người ta tin rằng con gà có thể kết nối với lực lượng siêu nhiên và cả người 

chết.

VÕ CAVÕ CA
Được xây dựng năm 1930. Đây là nhà dùng để hát bội, bên trong có xây sân khấu và khán đài. Hát bội, hát chầu 
được phát sinh chính từ khát vọng cầu đảo sự bình yên. Vào ngày lễ kỳ yên hàng năm, ở vỏ ca thường diễn vở 

“Tứ Thiên Vương ” (bốn vị vua trấn bốn phía trời: Đông, Tây, Nam, Bắc để trông coi việc vận hành gió mưa). Qua 
tuồng tích này, người dân nhằm cầu mong mưa thuận gió hòa, đó chính là dấu vết tín ngưỡng cổ xưa của cư dân 

nông nghiệp.

CỔNG ĐÌNH CỔNG ĐÌNH 
Cổng đình được xây dựng theo kiến trúc cổng đình tam quan, mái lợp bằng ngói lưu ly âm dương và ngói đất 

nung.



VÕ QUYVÕ QUY
Ở võ quy, kèo được đẽo lục lăng, đuôi được đẽo hình rồng. Những cây cột trên chánh điện đều treo các câu đối 
ca tụng công đức các thần, có thể ví dụ 2 câu đối ở phía cột ngoài cùng là diễn giải ý nghĩa của từ Phú Nhuận:

Phú cường ngưỡng lai địa linh, thế thế hân khang nhân kiệt xuất
Nhuận trạch mâm không thiên báo, niên niên khoái đổ vật hoa sinh

CHÍNH ĐIỆN CHÍNH ĐIỆN 
Chính diện xây theo kiểu nhà tứ tượng, hình vuông (một gian hai chái) với cột gỗ, kèo gỗ, trạm hình đuôi rồng, 

được xây dựng năm 1920.
Ở chánh điện và trung điện (võ quy) gắn liền với nhau, không gian chỉ được ngăn cách bằng hai hàng cột gỗ. 
Các bàn thờ được xếp thành ba dãy, dãy giữa gồm các bàn thờ Thần, hai bên là bàn thờ Tả Ban và Hữu Ban. 

Đây là nơi quan trọng nhất trong đình, nơi thần ngự trị. 
Bàn thờ chính ở phía trong cùng thờ sắc thần do vua Tự đức ban cho vị thần thành hoàng đình Phú Nhuận 

là Maha Cần. Lai lịch của nhân vật này còn là nghi vấn, có người cho đó là người Chăm, hoặc người Stiêng, có 
người cho là một viên quan tượng binh có công trận giúp các chúa Nguyễn, cũng có người bảo đó là một võ 

quan Khơme có công giúp nhà Nguyễn (vì từ Maha là một danh xưng kính trọng dành cho nhân vật tài giỏi lỗi 
lạc).

Bàn thờ phía trái tính từ trong ra ngoài là bàn thờ tả ban, thờ "Ðông Nam sát hải lang lại nhị đại tướng quân tôn 
thần" là tước hiệu của vua Gia Long ban cho hai con rái cá theo truyền thuyết đã có công với nhà vua. Bàn thờ 
kế thờ " Tiền hiền khai khẩn, hậu hiền khai cơ" tức người có công khai khẩn, tiếp nối sự nghiệp của ông cha để 

phát triển, xây dựng làng xã. Tiếp theo là bàn thờ "đông trù tư mạng" (tức ông Táo).
Bên phải chính điện thờ tả ban, gồm trước tiên là bàn thờ "Cung thỉnh chúa xứ nương nương chi vị" (tức Bà Chúa 
Xứ - nữ thần cai quản, trông coi đất đai theo tín ngưỡng của người Khơme). Ðây là một biểu tượng chung của tín 
ngưỡng thờ thánh mẫu (déesse mère) của nhiều dân tộc. Bàn kế tiếp thờ "bạch mã thái giám tôn thần" tức con 
ngựa trắng, phương tiện di chuyển của thần thành hoàng lúc đi tuần du làng xã. Bàn thờ hữu ban phía ngoài thờ 

bài vị lớn "Ngũ phương ngũ thế phúc đức thánh thần" (tức ông Bổn) là vị thần trông coi, bảo vệ đất đai, ruộng 
vườn.

KHÔNG GIAN PHỤ KHÔNG GIAN PHỤ 
Bên phải khuôn viên đình Phú Nhuận là khu vực nhà Túc (còn gọi là nhà chờ đợi, hoặc nhà làng - để bàn việc 

làng). Nhà Túc đặt 3 bàn thờ. Bàn giữa thờ "Tiên Sư", bàn bên phải thờ "Tiền viên chức, hậu viên chức" (do đó mới 
có tục lệ tế tiền hiền và tế chiến sĩ trận vong ở đây).

Trước kia, miếu Ngũ Hành nằm trong phạm vi đình, nhưng nay, do mật độ dân cư chung quanh đình phát triển 
khiến khuôn viên đình hẹp dần, đẩy lùi miếu ra khỏi vòng rào của đình.





TÍN NGƯỠNG 
THỜ CÚNG 

Tín ngưỡng thờ Thành hoàng làng là một tín ngưỡng khá phổ biến ở làng xã của người Việt. “Người Việt 
phổ biến nhất, nổi bật nhất là thờ thần ở làng, không làng nào là không có đình, đền, miếu thờ thần”. Bởi 
thế, “thần Thành hoàng là biểu tượng thiêng liêng nhất của cả làng, ở mỗi làng, khắp các làng xưa kia”, 
tín ngưỡng thờ Thành hoàng là sự kết hợp đỉnh cao của tín ngưỡng sùng bái con người và tín ngưỡng 
sùng bái thần linh. Có thể nói tín ngưỡng thờ thần ở Việt Nam nói chung và Đình Phú Nhuận nói riêng 
thì việc thờ cúng gần giống nhau nhưng vẫn có nét đặc trưng riêng mang nét đặc trưng của đình Phú 

Nhuận.



LINH THẦN 
THỔ VÕ 
Thành Hoàng cai quản đình làng và cả 
một khu vực làng xã, hoặc thành lũy 
có đường biên, tức là quyền lực lớn hơn 
thần Đất, quyết định họa phúc của một 
làng và thường được thờ ở đình làng. 
Do vậy hầu hết ở mỗi làng quê hay 
phố nghề (nơi thị thành) đều lập đình 
(hoặc đền, miếu) thờ vị Thành Hoàng 
của làng hay phường hội. Thành Hoàng 
là người có công với dân, với nước, lập 
làng, dựng ấp hay sáng lập nên một 
nghề (ông tổ của nghề). Đối với Đình 
phú Nhuận thì Thành Hoàng là Linh 
Thần Thổ Võ hay còn biết đến là một 
chỉ huy tượng binh có tên là Sắc Ma 
La Cẩn gốc người dân tộc thiểu số 
được vua Tự Đức phong sắc.



ĐÔNG NAM 
SÁT HẢI LANG 
LẠI NHỊ ĐẠI 
TƯỚNG QUÂN
Tín ngưỡng thờ rái cá tại một số đình 
làng Nam bộ lại có nguồn gốc từ 
truyền thuyết, huyền thoại gắn với cuộc 
bôn đào của Nguyễn Ánh. Do có công 
lao cứu chúa, giống rái cá được phong 
thần và một số đình ở Nam bộ có cả 
sắc phong của triều Nguyễn cho thần 
rái cá. Lang Thát là một vị thủy thần 
nên có một số nơi còn kết hợp vị thần 
này với Đại Càn quốc gia Nam Hải tứ 
vị thánh nương thành vị thần có danh 
hiệu Đại Càn quốc gia Nam Hải Lang 
Thát nhị đại tướng quân. Việc thờ Đông 
Nam Sát Hải Lang Lai Nhị Đại Tôn 
Thần là một dấu ấn về tín ngưỡng của 
cư dân Nam bộ về một vị thủy thần 
phù hộ ngư dân trên sông nước.



CHÚA XỨ 
NƯƠNG NƯƠNG 
Chúa Xứ Nương Nương hay còn gọi với 
cái tên Chúa Xứ Thánh Mẫu, Thánh 
Mẫu Chúa xứ Nương nương, Chúa xứ 
Thánh nương nương; Nương nương, 
Nguyên Nhung Thánh Mẫu,.. Là một 
nữ thần phồn thịnh được thờ ở vùng 
Đồng bằng sông Cửu Long. Bà tượng 
trưng cho nghề nghiệp, sức khỏe, và 
là người bảo vệ biên cương nước Việt.
Quyền năng của các Bà nói lên khát 
vọng, mong ước có được một cuộc 
sống thanh bình, hạnh phúc của những 
di dân đến vùng đất mới sinh sống, lập 
nghiệp



HỘI ĐỒNG 
NỘI
Tín ngưỡng thờ Thành hoàng làng là 
một tín ngưỡng khá phổ biến ở làng 
xã của người Việt. “Người Việt phổ biến 
nhất, nổi bật nhất là thờ thần ở làng, 
không làng nào là không có đình, đền, 
miếu thờ thần”. Bởi thế, “thần Thành 
hoàng là biểu tượng thiêng liêng nhất 
của cả lPhú Nhuận nói riêng thì việc 
thờ cúng gần giống nhau nhưng vẫn 
có nét đặc trưng riêng mang nét đặc 
trưng của đình Phú Nhuận.



HỘI ĐỒNG 
NGOẠI 
Tín ngưỡng thờ Thành hoàng làng là 
một tín ngưỡng khá phổ biến ở làng 
xã của người Việt. “Người Việt phổ biến 
nhất, nổi bật nhất là thờ thần ở làng, 
không làng nào là không có đình, đền, 
miếu thờ thần”. Bởi thế, “thần Thành 
hoàng là biểu tượng thiêng liêng nhất 
củPhú Nhuận nói riêng thì việc thờ 
cúng gần giống nhau nhưng vẫn có 
nét đặc trưng riêng mang nét đặc 
trưng của đình Phú Nhuận.



ĐÔNG TRÙ 
TƯ MẠNG 
Đông Trù Tư Mệnh Cửu Linh Nguyên 
Vương Định Phước Thần Quân hay 
còn gọi với cái tên là Táo Thần, tục 
xưng Táo Quân, hoặc xưngTáo Quân 
Công,Tư Mệnh Chân Quân,Cửu Thiên 
Đông Trù Yên Chủ, Hộ Trạch Thiên 
Tôn hoặc Táo Vương,miền Bắc gọi 
Ngài là Táo Vương Gia. Đông trù là chỉ 
chung cho tất cả các nhà bếp. Ngoài 
bổn phận cung cấp thức ăn để nuôi 
sống con người, Ngài còn có chưc 
trách theo dõi sinh hoạt tốt xấu của 
người trong nhà nữa. Thế nên, Ngài có 
hai vị phụ tá, một vị là “Thiện Quán” 
(xem xét việc tốt), một vị là “Ác Quán” 
(xem xét việc xấu) của con người để 
ghi chép lại. cuối năm tổng kết cho 
Táo Quân về trình tấu với Ngọc Hoàng 
Đại Đế .



PHƯỚC ĐỨC 
CHÁNH THẦN
Thổ Địa là vị thần thủ hộ về đất đai 
nhà ở. Danh xưng chính thức của Ngài 
là “Phước Đức Chính Thần” . Trong dân 
gian còn xưng là “Hậu Thổ”, “Xã Thần”, 
“Xã Công ”, “Bá Công ”, “Thổ Địa” hoặc 
“Phúc Thần” . Ở các nơi thờ phụng 
ngoài trời hay Miếu Vũ thì tôn xưng là 
“Phước Đức Chính Thần”.Thổ Địa Công 
được các thương gia tôn làm thần thủ 
hộ.Ngài ngoài chức trách giúp cho 
nông dân trúng mùa, còn thêm chức 
năng trấn yểm quỉ thần, giải trừ xua 
đuổi ác ma. Vì thế, dân gian hay đến 
miếu để thỉnh Ngài về nhà trừ tà ma 
yêu quái.



THẦN TÀI 
THỔ ĐỊA
Ông Thần Tài là một vị thần tượng 
trưng cho những công việc trông coi 
tiền tài cho gia đình, cũng như mang 
nhiều điều may mắn cho gia chủ.Cũng 
tương tự như ông Thần Tài, ông Thổ 
Địa còn được gọi với tên gọi khác là 
ông Địa hay ông Thổ Công. Nhiệm 
vụ của ông là cai quản đất đai trong 
gia đình.Dựa vào quan niệm trong thờ 
cúng Thần Tài là vị thần đảm nhiệm 
vai trò trông coi tiền bạc, của cải. 
Đồng thời, ông còn mang những đặc 
trưng cho công việc kinh doanh, buôn 
bán.Đối với ông Địa sẽ đảm nhận vai 
trò là vị thần hộ mệnh cai quản đất 
đai, nhà cửa. Công việc thờ cúng các vị 
thần này sẽ mang đến cho các bạn sự 
bình yên cho gia đình.



TIỀN SƯ 
TIỀN HIỀN
HẬU HIỀN 
Trong ngôi đình, việc bài trí thờ tiền 
hiền, hậu hiền mỗi nơi mỗi khác. Theo 
lệ cổ, bàn thờ tiền hiền và hậu hiền 
thường được đặt phía sau chánh điện 
thờ thần thành hoàng. Phía sau trung 
tâm chánh điện thường có một bức 
tường ngăn. Giữa đặt bàn thờ tiên sư, 
hai bên là bàn thờ tiền hiền, hậu hiền. 
Thế nhưng, tùy thuộc vào từng đình 
làng của địa phương mà việc bố trí có 
những khác biệt. Đối tượng thờ tiền 
hiền, hậu hiền, những người có công 
lập làng, lập đình trên nhiều phương 
diện lúc còn sống. Sau khi họ mất đi, 
để ghi nhớ công ơn, uy tín, đạo đức, 
người dân địa phương thờ trong đình. 
Dưới các bậc tiền hiền, hậu hiền là 
những người tiền bối, hậu  bối có công. 
Có những đình có những bài vị cụ thể 
nêu danh tánh cụ thể về người được 
thờ.



ÔNG HỔ  
Trong văn hóa của người Việt, hổ xếp 
hàng thứ ba trong mười hai chi, năm 
Dần mang cầm tinh cọp, là một hình 
tượng đa nghĩa vừa phức tạp trong 
tâm linh người Việt, vừa là ác thú, vừa 
là thần hộ mệnh. Có hình hổ trấn giữ 
ở ngưỡng cửa là tà ma không dám 
xâm nhập. Hổ là ác thú được người 
kinh sợ đến độ lập đền thờ, hy sinh 
nhân mạng để tế lễ mỗi cuối năm, như 
tục thờ Thần Hổ, làng Ngọc Cục, huyện 
Đường An, tỉnh Hải Dương mà Phạm 
Đình Hổ (1768-1839) đã kể lại kỹ càng 
trong Vũ Trung tùy bút, đến năm 1800, 
tục mới chấm dứt.Rất nhiều gia đình có 
tục thờ ông ba mươi như một cách để 
cầu công danh, mang lại sự may mắn.



THẦN NÔNG
Thần Nông, thường được biết với tên 
gọi Viêm Đế. Thần Nông là một vị 
thần huyền thoại của các dân tộc, Là 
một trong Tam Hoàng và được xem 
là một vị Anh hùng văn hóa, vừa tài 
năng, lại thông thạo nhiều kiến thức 
về nông nghiệp và y dược. Ông đã tự 
mình nếm thử để nhận dạng hàng 
trăm loại dược thảo và độc thảo khác 
nhau, thông qua đó để hiểu được tính 
chất của chúng, giúp dân biết thứ 
gì nên tránh và thứ gì có thể dùng 
được. Đây cũng là một trong những 
yếu tố quan trọng đối với sự phát triển 
của y học cổ truyền thời bấy giờ.Thể 
hiện tín ngưỡng và mong mỏi của 
người nông dân gắn liền với thành quả 
lao động nông nghiệp trong từng mùa 
vụ.



NHỊ VỊ 
CÔNG TỬ
Nhị vị công tử hay còn biết là Cậu Tài 
(truyền thuyết là Tri)  Cậu Quí (nói trại 
là cậu Chài, cậu Quý).Đều là con của 
Thánh Mẫu Chúa Ngọc Nương Nương, 
tức Nữ thần Thiên Y A Na Poh Yang 
Inư Nagar (theo tín ngưỡng Chăm).
Vào thời nhà Nguyễn có ghi nhận một 
truyền thuyết cho rằng “Cậu Tài, Cậu 
Quý” là 2 anh em ruột.Tín ngưỡng thờ 
Cậu Tài Cậu Quý theo sách Diễn cầm 
Tam thế của soạn giả Dương Công 
Hầu thì Cậu Tài Cậu Quý được xem 
như ông độ mạng của người nam giới.
Ngoài ý nghĩa là ông độ mạng, thông 
thường Cậu Tài, Cậu Quý được thờ phổ 
biến ở cư dân miền biển có thể nói Nhị 
Vị công tử là hai vị thần bảo hộ cho 
người dân làng chài, cư dân làm nghề 
thương hồ.Cậu Tài Cậu Quý được xem 
là 2 vị phúc thần bảo hộ cho vùng 
sông nước.Hiện nay, hai cậu được rất 
nhiều người tín ngưỡng và thờ cúng 
trong gia đình rất trang nghiêm. 





NGŨ HÀNH NƯƠNG NƯƠNG
Bà Ngũ Hành hay còn gọi Ngũ Hành Nương Nương là năm vị thần 
biểu trưng cho Kim, Mộc, Thủy, Hỏa, Thổ. Ðây không phải là vật chất 
theo nghĩa đen của tên gọi, mà là quy ước của người xưa để xem xét 
mối tương quan của vạn vật. Tục thờ bà Ngũ Hành ở Nam Bộ cho 
thấy quá trình người Việt tiếp nhận thuyết Ngũ Hành của phương Bắc 
thành những giá trị tín ngưỡng riêng.Tục thờ Bà Ngũ Hành ở Nam 
Bộ là một dạng tín ngưỡng dân gian trên cơ sở tiếp thu triết lý Ngũ 
Hành. Dân gian thờ phụng nhằm cầu mong cho các Bà phù hộ độ trì 
cho gia đạo được bình an, làm ăn thuận lợi, cuộc sống hạnh phúc.
Với đặc điểm là một nước nông nghiệp trồng lúa nước. Vụ mùa bội 
thu cuộc sống ấm no hay không phụ thuộc rất nhiều vào nắng, gió, 
mưa sa của trời đất nên tín ngưỡng thờ Chúa Bà Ngũ Hành càng 
phát triển và trở nên phổ biến tại Việt Nam đặc biệt tại các tỉnh Miền 
Nam Trung Bộ và Nam Bộ. Các vị Chúa Bà Ngũ Hành được thờ tự 
bao gồm:
* Đệ Nhất Chúa Bà Kim Tinh Thần Nữ 
* Đệ Nhị Chúa Bà Mộc Tinh Thần Nữ
* Đệ Tam Chúa Bà Thủy Tinh Thần Nữ
* Đệ Tứ Chúa Bà Hỏa Phong Thần Nữ
* Đệ Ngũ Chúa Bà Thổ Đức Thần Nữ





LỄ HỘI 
“Ăn chơi cho hết tháng hai

Cho làng đóng đám, cho trai dọn đình” (Ca dao)

Giữa tháng Giêng đầu tháng hai là dịp mà các lễ hội tại các đình làng cũng như là thời gian để khách 
thập phương có thể chiêm bái nơi chốn tâm linh. Đình Phú Nhuậnđược xem là một trong những ngôi 

đình nổi tiếng và do đó lễ Kỳ Yên nơi đây cũng cực kỳ lớn, thu hút bá tánh đến tham dự mấy ngày mấy 
đêm liền, đặc biệt đêm nào cũng có hát bội để coi. Và còn nhiều lễ khác quanh năm như:

* Tết nguyên đán mùng 1,2,3 tháng giêng (âm lịch) 
* Đại lễ kỳ yên linh thần rằm 16,17,18 tháng giêng hàng năm (âm lịch) 

* Lễ cúng phước đức chánh thần mùng 2 tháng 2 (âm lịch) 
* Lễ cúng tết đoan ngọ mùng 5 tháng 5 (âm lịch) 

* Lễ giỗ tiền hiền Lê tự Tài mùng 5 tháng 5 (âm lịch)
* Lễ cúng rằm tháng 7 cúng 16 tháng 7 (âm lịch)

* Lễ cúng tiên sư cũng 16 tháng 10 (âm lịch) 
* Lễ cúng đưa linh quan táo quân 23 tháng chap (âm lịch) 

* Lễ cúng đưa ông cúng 25 tháng chạp (âm lịch)
* Lễ cúng rước ông cúng 30 tháng chạp (âm lịch)

* Lễ cúng giao thừa 12 giờ khuya 30 tháng chạp (âm lịch)





“Kỳ yên” từ sớm đã trở thành một nghi lễ quan trọng trong không gian đình Nam bộ. Bản chất của lễ Kỳ yên 
cũng giống như tên gọi của nó (“kỳ yên” là cách đọc khác của từ “cầu an”) là nhằm bày tỏ sự thành tâm kính 

ngưỡng đến các thần linh sở tại, chủ yếu là thần Thành hoàng, cầu mong cho bách tính sống yên ổn, thái bình, 
mùa màng tốt tươi, cuộc sống sung túc mỹ mãn. Căn bản, lễ Kỳ yên là một tập hợp nhiều hình thức cúng tế 
xen lẫn diễn xướng và biểu diễn truyền thống như hát bội, cải lương,Tại Đình Phú Nhuận trong tất cả các lễ 

cúng được tổ chức ở đình thì lễ Kỳ yên là lễ cúng quan trọng và lớn nhất trong năm, được tổ chức vào ngày 
16, 17, 18 tháng Giêng. Lễ vật chính cúng Thần là con heo đen. Ngày 16 tháng Giêng là ngày lễ chính.Đây cũng 

là ngày lễ hội quy tụ đông đảo người tới tham dự với những lễ vật và nghi thức cúng bài bản, đầy đủ nhất. 
Vào ngày lễ này, nhân dân đến đình dâng hương, lễ vật tưởng nhớ đến thần Thành hoàng, các vị tiền nhân 

có công lập làng, lập đình, các anh hùng liệt sỹ bảo vệ đất nước là chủ yếu. Về nghi thức lễ tế từ thần Thành 
hoàng bổn cảnh đến Tiền hiền, Hậu hiền, hoặc tế những người có công với nước về cơ bản là giống nhau, 

như: đón rước các vị thần được tế; các ban tham gia tế lễ phải có thân tâm thành kính trong sạch để dâng 
hương, dâng ba tuần rượu và một tuần trà; đọc văn tế. Chủ lễ bao gồm Chánh tế, Bồi tế, Đông hiến, Tây hiến 

là những bậc cao niên, có uy tín và đạo đức để thay mặt cho nhân dân đứng ra hành lễ.

ĐẠI LỄ KỲ YÊN







Khi gánh hát bội đến trước cổng đình, trước hết là ban trống tựu chầu, gồm một hồi trống, lợi hai roi do các 
hội viên đình đảm trách. Về phía gánh hát bội thì “án binh bất động ”, lên nhang đèn ở ngai tổ (được mang 
theo cùng với các trang bị của nghệ sĩ) chờ hội đình làm lễ rước. Các ông bầu, ông nhưng (thầy tuồng), ông 
biện tuồng trang phục áo dài khăn đóng chỉnh tề. Còn về phía đình, sau khi ban trống tựu chầu, ba ông đại 
diện hội hương đình trang phục áo dài khăn đóng, bưng một cái khay có đặt trầu, rượu, nhang, đèn và tiền lễ 
cùng với bốn quân hầu trang phục theo xưa cầm bốn món lỗ bộ (nhóm đồ binh khí cắm ở giá nơi cửa đình) 
và ban nhạc ra tận cổng đình để rước ngai Tổ hát bội vào đình. Các điệu nhạc vui rộn rã được cử lên, đặc 
biệt có nghệ nhân đánh một bài trống rất hùng hồn. Ba ông đại diện Hội hương đình ra tới cổng, trao khay lễ 
vật cho ba ông đại diện gánh hát. Các ông này nhận lấy và tất cả cùng đưa ngai thờ Tổ hát bội vào đình, tọa 
vị sau sân khấu của võ ca. Khi ngai thờ tổ an vị rồi thì gánh hát bội mới bắt đầu mang đồ nghề, trang bị vào 
khu vực sân khấu, sẵn sàng cho đêm hát chầu đầu tiên. Hát chầu (hát bội), trước để cúng thần, sau để giúp vui 
cho dân làng

LỄ THỈNH TỔ HÁT BỘI







“Sắc thần là một tờ giấy súc khá tốt, dai, khổ giấy từ 1m20 đến 1m50 với chiều dài, từ 0,50m đến 0,60m với 
chiều rộng, dày, màu vàng. Mặt giấy có in nền chìm bằng dụ ngân hình rồng ẩn trong mây, chung quanh có 

khung hồi văn chữ vạn, nên gọi long đằng chỉ (giấy hình rồng dùng để sao chép), hoặc chữ đinh hay hoa lá dây 
chéo nhau. Mỗi sắc thần thường có từ 5 đến 11 hàng dọc, chép từ phải qua trái. Dòng cuối cùng đề niên hiệu, 

tháng, ngày cấp sắc. Ấn vàng của nhà vua dùng son phụng màu đỏ đóng lên hàng chữ đề niên hiệu, ngay giữa 
dòng chữ này, kể từ chữ (niên) trở xuống, ấn hình vuông, có bốn chữ viết theo lối triện là Sắc Mệnh Chi Bửu”.

Sau khi an vị Tổ hát bội xong, theo lệ thường, diễn ra từ sáng sớm. Đây là lễ rước sắc phong Thành hoàng từ 
nơi cất giữ đến nơi an vị ở đình (nơi diễn ra lễ Kỳ Yên). Lễ diễn ra từ sáng sớm, Nghi lễ thỉnh sắc thường bắt 

đầu bằng một hồi trống để báo cho dân làng biết để đến cùng đi thỉnh sắc và cũng là một cách báo cho dân 
làng biết để bày hương án hai bên đường cúng tạ ơn thần sau đó là một đám rước với đầy đủ chiêng, trống, 
cờ, lọng, long đình cùng đội nhạc lễ, đội lân đi đến chỗ cất giữ sắc thần (thường thì để ở trong một ngôi nhà 

kiên cố của một vị chức sắc có uy tín). Đến nơi, người có trách nhiệm vào khấn, rồi đem sắc đặt vào long đình, 
rước về. Trên đường, nhạc lễ hòa nhịp suốt đường đi. Đến đình, phải cử hành thêm nghi thức an vị rồi mới đưa 

tráp đựng sắc phong để trên bàn thờ thần nơi chính điện.

LỄ THỈNH SẮC



Sau lễ thỉnh sắc thần Thành hoàng còn tổ chức Lễ Nghinh, 
tức đưa kiệu đến các đền miếu trong làng, dâng hương, khấn 
cung thỉnh mời chư vị thần về đình dự lễ.Rước thần là loại 
rước có bước diễu hành rất chậm, khoan thai, thư thả, dịu 
dàng và tôn nghiêm, kính cẩn khác với lối diễu binh, bước 
quân hành hùng dũng, mạnh mẽ, nhanh gấp, dứt khoát.Thần 
ngự khác với quân đi, mặc dầu trong rước thần cũng có quân 
lính (tượng trưng) theo hầu. Cho nên trống cà rừng tuy cũng 
là trống diễu hành, cũng thúc giục rộn ràng, cuốn hút nhưng 
thư thái, hình như khuyến khích người tham gia đám rước 
chỉ cần nhích lên từng bước, ung dung tuần tự mà đi, chớ vội 
vàng. . .Xong, đem lư hương của các vị thần này lên kiệu trở 
về, đặt trên bàn hương án bày ở ngoài đình, hoặc trên bàn 
Hội đồng ngoại ở bên trong đình

LỄ NGHINH



Lễ Thỉnh sanh phải diễn ra trước lễ Túc Yết, với mục đích 
lấy con vật tế của lễ Thỉnh sanh làm lễ vật cho lễ Túc Yết 

sau đó. Vật tế là một con heo còn sống, toàn sắc, bị cột bốn 
chân, đặt trên một chiếc ghế ngựa ngay trước bàn thờ Hội 

đồng ngoại. Sau khi heo bị thọc tiết, viên chánh tế dùng chén 
sạch hứng máu cùng một nhúm lông của con vật này, đặt 
lên bàn hương án. Chén huyết có ít lông này gọi chung là 

"mao huyết". Theo Sơn Nam, lễ này bắt nguồn từ lễ giết người 
để tế thần; sau dùng trâu, bò hoặc heo để thay thế. Thỉnh 
sanh (thỉnh là tịnh, gạn cho trong sạch; sanh (sinh) mang ý 
nghĩa hy sinh. Con vật bị giết để tế gọi là hy sinh); nói nôm 

na, lễ thỉnh sanh là lễ đâm con heo để tế thần. Ngày nay, để 
tránh cảnh tượng giết chóc trong đình, nhiều nơi chỉ cúng 

con heo còn sống rồi mang xuống nhà bếp hoặc cúng con 
heo đã được mổ xong.

Sau khi lễ Tỉnh sanh kết thúc, con heo được luộc chín và 
mang trở lại đình để làm lễ Túc yết.

LỄ THỈNH SANH



Tức là lễ hương chức ra ra mắt thần. Theo cổ lệ mà sách Gia Định thành thông chí đã biên chép, thì lễ này 
được tiến hành vào buổi chiều cho đến hết đêm ngày thứ nhất. Theo sách Sổ tay hành hương đất phương 
Nam thì, sắp đến giờ hành lễ, các thành viên của Ban tế tự mặc áo thụng xanh, khăn đóng, mang giày đứng 
sắp hàng hai bên võ ca cùng với ban nhạc lễ, các lễ sinh và đào thài (đào chuyên hát chúc tụng) trong tư thế 
sẵn sàng. Rồi một lễ sinh bắt đầu xướng các nghi thức và các hương chức được phân công tuần tự thực hiện 
những nghi thức như sau:
* Củ sát tế phẩm: kiểm lại đồ cúng.
* Tuần hương: dâng hương.
* Tuần rượu thứ nhất: dâng rượu lần nhất.
* Đọc văn tế chữ Hán: cầu nguyện thần Thành hoàng phù trợ sao cho mưa thuận gió hoà, quốc thái dân an,...
* Tuần rượu thứ hai: dâng rượu lần hai.
* Tuần rượu thứ ba: dâng rượu lần ba.
* Hiến quả phẩm: dâng trái cây.
* Hiến bỉnh: dâng bánh.
* Tuần trà: dâng trà
* Ẩm phước: giống như lễ "thụ tộ" miền Bắc, tức Ban tế tự được thừa hưởng lễ vật đã dâng cúng, xem như đây 
như là lộc của thần ban.
Hóa văn tế: có nghĩa đốt văn tế. Có đình giữ đến xong lễ đoàn cả mới đốt.
Bắt đầu vào lễ, ông Chánh tế đến dâng hương trước bàn thờ, rồi lần lượt các thành viên trong Ban quản trị 
thay nhau vào lễ. Kế đến là phần "Khởi chinh cổ", sau khi đánh ba hồi trống và ba hồi chiêng mõ. Ban nhạc 
lễ với các nhạc cụ dân tộc bắt đầu trỗi lên, lễ dâng hương, chuốc tửu, tiệm trà bắt đầu... Sau cùng, bản văn tế 
(văn chúc) được mang đến trước bàn thờ. Người được cử quỳ xuống "đọc văn", trong khi ban nhạc lễ trỗi nhạc 
phụ họa. Dứt bài văn tế, ông Chánh tế đốt bản văn này và một ít giấy tiền vàng bạc, phần nghi thức lễ túc yết 
coi như đã xong.

LỄ TÚC YẾT









Lễ Xây chầu là một lễ trong lễ Kỳ yên ở đình làng Nam Bộ, Việt Nam.Theo Sơn Nam, nét đặc trưng của đình 
miếu Nam Bộ xưa là mỗi lần có lễ Kỳ yên, thì phải có các lễ: Xây chầu, Đại bội và hát bội. Căn cứ vào lời chúc 
tụng, lễ Xây chầu có từ đời vua Gia Long. Thường thì lễ này được cử hành sau lễ tế Túc yết. Về cách thức xây 
chầu, đại để chia làm ba loại: Xây chầu văn, Xây chầu võ, và Xây chầu bán văn bán võ. Lễ này bắt nguồn từ 
quan niệm dịch lý của đạo Nho: thuận đạo trời (âm dương), an đạo đất (nhu cương) và hòa đạo người (nhân 
nghĩa); ba đạo này có hòa hợp thì vạn vật mới hanh thông, tốt đẹp.
Xây chầu có nghĩa là dùng tiếng trống chầu đánh rõ từng tiếng để đổi mới Đất Trời. Trống phải được sơn màu 
đỏ, mặt trống vẽ hình tròn Âm Dương. Người đánh trống được gọi là Cổ quan (cổ là trống, quan là quan chức) 
hay Chấp sự viên, là người có đạo đức, có sức khỏe, có gia đình hạnh phúc, để có thể thay mặt cho dân làng 
và thực hiện được xuyên suốt các thao tác đánh trống. Đây là những phần lễ với những nghi thức khá phức 
tạp nhưng cũng khá bài bản.

LỄ XÂY CHẦU - ĐẠI BỘ 





Trống chầu được đặt ở hướng Đông (Đại lợi), và thường thì Chánh tế đánh ba lần trống khởi đầu:
* Đánh lần thứ nhất gọi là nhất kích cổ: đánh nhẹ ở điểm (những điểm quy định trên mặt trống mang ý nghĩa 
tâm linh) số 1 ba tiếng trống đọc lời nguyện: Sơn hàxã tắc thiên hạ thái bình. Hoặc Quốc thới dân an.
* Đánh lần thứ hai gọi là nhị kích cổ: đánh nhẹ ở điểm số 2, đọc lời nguyện:
Phong hòa võ thuận
Bá tánh lạc nghiệp
* Đánh lần thứ ba gọi là gọi là tam kích cổ, đánh nhẹ ở điểm số 3 và đọc lời nguyện:Lê thứ thái bình.
Ba lần trống kế tiếp gọi là điểm cổ, đánh nhẹ cái hình Thái cực vẽ trên mặt trống.
* Nhất điểm cổ: đánh nhẹ ba tiếng, xướng Trừ Càn Khảm (trừ sự bại, sự hư).
* Nhị điểm cổ: đánh nhẹ ba tiếng, xướng: Lập Trung Cấn Chấn (cô lập sự khóc lóc, sự chết, quỷ ma).
* Tam điểm cổ: đánh nhẹ ba tiếng, xướng Tốn Ly Khôn Đoài (cầu lộc, phúc đức).
Sau đó là ba hồi trống đánh mạnh, trước ít sau nhiều, mang ý nghĩa tiền bần hậu phú. Theo cổ lệ, phần này 
phải đánh cả thảy ba hồi là 120 (20-40-60) roi chầu
* Hồi thứ nhất đánh 20 roi, khi dứt, đánh thêm hai dùi nhỏ tiếng hơn, như là dư âm. Hồi này, khi thực hiện, 
người đánh phải xướng thật to: Trừ hung thần ác sát, ngụ ý đuổi ma quái ra khỏi làng.
* Hồi thứ nhì đánh 40 roi, dứt rồi điểm hai dùi nhỏ tiếng, không xướng khẩu lệnh.
* Hồi thứ ba đánh 60 roi, dứt thì điểm hai tiếng nhỏ, rồi người chấp sự hô to: Khôn trung hội viên nam nữ đòng 
thọ phước (Ở mặt đất, nam nữ hội viên của đình đều được hưởng phước).
Các thành viên của Ban tế lễ và thân hào đồng "dạ" lớn. Vừa dứt, đánh ba hồi ba dùi, mỗi hồi...
Sau đó nhạc trỗi lên, quan viên cầm chầu và các đào kép bắt đầu sang phần Đại Bội.
Căn cứ lời kể của hai sách trên, cho thấy việc đánh trống Xây chầu của mỗi đình không hoàn toàn giống 
nhau.

KHAI TRỐNG CHẦU





Khi tiếng trống xây chầu dứt, ông chấp sự gác roi chầu, nhạc lễ liền trỗi điệu song hỉ còn gọi là rước chầu; rồi 
thì các đào kép hát bội xuất hiện ở sân khấu, bắt đầu lễ Đại bội. Lễ xây chầu đã khai thông thái cực thì lễ đại 
bội tiếp tục hình tượng hóa sự biến dịch theo quan niệm thái cực sinh lưỡng nghi, tam tài, tứ tượng, bát quái 
qua diễn xuất của các diễn viên hát bội. Lời hát và vũ điệu của diễn viên khuôn phép, mang ý nghĩa nghi lễ. 
Đại bội gồm các tiết mục như sau :
Khai thiên thông địa: Một kép hát hóa trang thành ông Bàn Cổ cầm nhang múa, điểm hương bốn phía, không 
hát, với ý nghĩa thái cực đang vận hành.
* Xang nhật nguyệt: Hai diễn viên, một nam, một nữ hóa trang tượng trưng cho nhật, nguyệt. Nam mặt đỏ, 
cầm dĩa tròn bọc vải đỏ tượng trưng cho mặt trời thuộc dương. Nữ mặt trắng, cầm dĩa tròn bọc vải trắng 
tượng trưng cho mặt trăng, thuộc âm. Diễn viên nam nữ cùng múa biểu hiện sự giao hòa, tương sinh tương 
khắc giữa âm - dương.
* Tam tài: còn gọi là Tam hiền, Tam đa gồm 3 diễn viên hóa trang thành ông Phúc, ông Lộc, ông Thọ tượng 
trưng cho Thiên - Địa - Nhân. Ba ông cùng ra sắp hàng ngang, không múa, lần lượt hát những câu chúc: Phúc 
- Lộc - Thọ.
* Tứ Thiên vương: Tượng trưng cho tứ tượng: Thái dương, Thái âm, Thiếu dương, Thiếu âm do 4 diễn viên nam 
hóa trang giống nhau lần lượt xuất hiện rồi cùng múa; cuối cùng cả bốn chụm lưng nhau giương 4 câu liễn:
Bốn câu liễn được Ban Tế tự rước lấy, có thưởng tiền cho "Tứ vị Thiên vương".
* Lễ Đứng cái: Tượng trưng cho ngũ hành, gồm 1 diễn viên nam đứng tuổi (cái); 4 diễn viên nữ trẻ hơn đứng 4 
góc (con); Cái thuộc hành Thổ tên là Viên (vườn), các con thuộc hành Mộc (áo xanh) tên Mai, hành Hỏa (áo đỏ) 
tên Lan, hành Kim (áo trắng), hành Thủy (áo tím). Cái và 4 con xếp hàng hát thài những bài hát mang nội dung 
ước mong quốc thịnh, dân cường, an khang, hạnh phúc.
* Lễ gia quan tấn tước: Là lễ phụ do một người đóng vai Linh quan (thường dưới hình dạng ông Địa, vui tính) 
cầm quạt múa vui sau đó múa bút viết 1 câu liễn “Gia quan Tấn tước” (thăng quan tiến chức) giao cho Ban tế 
tự. Đấy là các tiết mục đầy đủ của Đại bội nhưng không nhất thiết phải thực hiện tất cả. Chọn diễn một số 
trong các tiết mục nêu trên còn gọi là “Tiểu bội”.

ĐẠI BỘ





Hát chầu tức hát bội, trước để cúng thần (chức năng chính), sau để giúp vui cho dân làng. Tuồng diễn (thường 
là 3, 4 tuồng) đều phải tuân thủ một cách nghiêm nhặt những quy phạm chính thống. Điều này thể hiện rõ 
trong hầu hết mọi nghi thức, nhất là phần lễ tôn vương. Nói chung, các vỡ diễn đều phải biểu hiện cho được ý 
nghĩa: "trung thắng nịnh, chính thắng tà" và kết thúc bằng một màn tôn chân chúa (tôn vương) hay tôn soái.
Tuồng hát bội mà các đình thường chọn hát là San Hậu (tôn vương), Phàn Lê Huê (tôn nữ soái), Tiết Nhơn 
Quý (tôn soái)... Ở Đình Châu Phú các tuồng được chọn hát thường là: Trần Bình Trọng, Sát Thát, Trưng Nữ 
Vương, Lưu Kim Đính, San hậu...

HÁT CHẦU









Lễ Chánh tế còn gọi là Đoàn cả hoăc Đàn cả, diễn ra vào sáng 
ngày thứ ba của lễ Kỳ Yên, tùy từng địa phương. Cũng theo 
sách Gia Định thành thông chí, thì lễ Chánh tế được tổ chức 
vào sáng hôm thứ hai của lễ Kỳ yên, với phần nghi thức giống 
như lễ Túc yết. Cổ lệ chọn giờ này (giờ Tý) bắt nguồn từ quan 
niệm dịch lý: đây là giờ "âm lão, dương khởi", tức là mọi điều tốt 
lành bắt đầu nảy sinh. Việc hành lễ tương tự như lễ túc yết, duy 
chỉ khác câu ở phần ẩm phước: lễ túc yết xướng Nghinh thần 
cúc cung bái, thì ở lễ này xướng câu Tạ thần cúc cung bái.
Theo Sơn Nam thì Lễ Đàn Cả là quan trọng nhất. Nhà văn viết: 
"... trước đó có lệ Túc yết, tức là ban Tế lễ gom lại, trình diện, diễn 
tập, có thể so sánh với dịp cúng giỗ ông bà, trước ngày giỗ chánh 
thức là buổi cúng Tiên. Đình nào khiêm tốn thì bỏ lễ Túc yết 
cho bớt kinh phí... Vẫn chưa dứt khoát về tên gọi: Đàn hay Đoàn. 

LỄ CHÁNH TẾ 
HOẶC ĐÀN CẢ



Đây là lễ tế các vị tiền nhân đã có công lập làng, lập đình 
và các anh hùng liệt sĩ địa phương. Có đình tiến hành lễ 
này ngay sau khi lễ đoàn cả xong, nhưng cũng có đình để 
sang ngày thứ ba. Điều đặc biệt trong lễ này là cử nhạc lễ 
theo điệu  Nhịp Bụa, nhưng hoàn toàn mang hơi  Ai,  khác 
với lễ Túc yết và lễ đoàn cả đều hoàn toàn mang hơi xuân.

LỄ TẾ TIỀN 
HIỀN-HẬU HIỀN



Tức đưa sắc thần về nơi cũ. Nghi thức lễ diễn ra tương tự như khi thỉnh. Sau lễ này, các lư 
hương của chư thần trong lễ Nghinh cũng hoàn về nơi thờ phụng họ.
Sắc thần được để tại đình ba ngày lễ và đến chiều ngày cuối cùng lại đưa sắc thần về nơi 
cất giữ gọi là lễ hồi sắc. Nghi hồi sắc: tế một tuần hương, ba tuần rượu, một tuần trà, đọc 
một bài văn tế gọi là lòng văn tống.rồi chức việc đứng đầu bưng hộp đựng sắc trao cho 
chánh hội (hay chánh ban quí tế...) để ông đem ra đặt vào long đình. Khi sắc tới nơi cất giữ 
cũ lại cử hành lễ an vị: một tuần hương, ba tuần rượu, một tuần trà.

LỄ HỒI SẮC
NỐI SẮC









Ở lễ Kỳ yên, phần "lễ" chiếm phần quan trọng hơn phần "hội". Các đối tượng cúng lễ là một tập hợp 
thần linh đông đảo không chỉ riêng có thần Thành hoàng Bổn cảnh. Lễ này là dịp để dân làng họp 
mặt, bàn chuyện, vui chơi. Những tục lệ này nhằm thắt chặt tình cộng đồng. Còn hát xướng trong 
ngày lễ Kỳ yên không phải là văn nghệ bình thường mà mang nội dung nghi lễ. Chương trình văn 
nghệ phải có nội dung đạo lý, kết thúc có hậu. Ở đình Phú Nhuận thường diễn các vỡ tuồng cổ vài 
các đêm để phục vụ bà con khán giả xem và những vở diễn được chọn lọc như “ĐIỀN ĐƠN HỘI TAM 
THÊ” , “Tiết Nhơn Quý Chinh Đông ”, “Đường Về San Hậu ( Tôn Vương )”
















