
PHONG TỤC VỀ TANG MA 
  
 
Tang lễ là những lễ nghi được đặt ra để bày tỏ lòng thương xót và kính thờ người chết. 
Người Việt Nam coi tang lễ cha mẹ là quan trọng nhất. 
Khi cha mẹ hấp hối thì phải khiêng ra giữa nhà để tỏ rằng cha mẹ chết một cách quang minh chính đáng. Lúc này 
phải đặt tên hiệu, tên thụy, còn gọi là tên cúng cơm, rồi thưa cho cha mẹ biết để sau này mỗi khi cúng giỗ, nghe con 
cháu khấn tên thì cha mẹ về dự lễ. Lại lấy một miếng lụa trắng dài đặt lên mặt, có người nói đặt lên ngực (1) để hồn 
người sắp chết nhập vào, rồi kết thành hình người, gọi là hồn bạch. 

Khi tắt thở rồi thì tang chủ (người chủ lễ, thường là con trai trưởng) lấy một chiếc đũa để ngang hàm, dùng một miếng 
khăn hoặc một miếng giấy phủ lên mặt để tránh ma quỷ ám hại. 
Xong, khiêng xác đặt xuống đất, rồi lại khiêng lên giường, mong rằng người chết hấp thụ sinh khí của đất, may ra 
sống lại.  
Phan Kế Bính cho rằng tục này mang ý nghĩa là người ta bởi đất sinh ra thì khi chết lại về đất (2). Có lẽ Phan Kế Bính 
đã chịu ảnh hưởng của Đạo Thiên Chúa chăng ?  

Người con cầm cái áo của người chết mới thay, đi đường phía trước 
trèo lên mái nhà hú vía ba lần (lễ phục hồn, chiêu hồn) : ba hồn, bảy 
vía, cha đâu về với con hoặc ba hồn, chín vía mẹ đâu về với con, tỏ ý 
mong cha mẹ sống lại. Theo quan niệm của Đạo giáo thì phách (hay 
vía) là phần tinh thần của người phải phụ vào xác mới tồn tại, khi 
người chết thì tan đi, còn hồn là phần tinh thần không có xác vẫn tồn 
tại được.  
Hú vía xong tụt xuống bằng lối phía sau. Mang áo vừa được hú vía 
phủ lên xác. 
Dùng nước thơm tắm rửa cho người chết (lễ mộc dục ), chải tóc, cắt 
móng tay móng chân, thay quần áo mới. Con trai tắm rửa cho cha, 
con gái tắm rửa cho mẹ. Người chết được mặc quần áo sang trọng 
hay đơn sơ tùy theo nhà giàu hay nghèo, có chức tước hay không, 
chết già hay chết trẻ.  

Các đồ dùng và nước tắm của lễ mộc dục được đem chôn.  

Sau đó làm lễ phạn hàm, 
hay ngậm hàm. Bỏ một 
nắm gạo và ba đồng tiền (đồng kẽm, đồng chinh) vào miệng người chết. 
Gạo để linh hồn người chết ăn, khỏi phải thành ma đói ( ngạ quỷ). Tiền 
dùng để đi đò hay qua cầu sang bên kia thế giới. Những người lúc sống 
ăn ở bạc ác thì lúc chết linh hồn phải qua cầu Nại Hà. Người lương thiện 
được qua cầu Kim Ngân. Ngày xưa nhà giàu dùng gạo và vàng, ngọc để 
làm lễ phạn hàm.  
Từ lúc mặc quần áo đẹp cho người chết xong, con cháu không mặc đồ 
tốt đẹp, chải chuốt. Ngược lại, càng ăn mặc tiều tụy càng tỏ lòng hiếu 
thảo. 
Tiếp đến là lễ khâm liệm. Khâm liệm là dùng vải bọc xác trước khi đặt 
vào áo quan. Xác được chèn đồ bổ khuyết, bọc kín và buộc chặt thành 
một khối vuông vức.  
Lúc đặt xác vào áo quan ( lễ nhập quan ), lót giấy bản, rắc bỏng hay trà 
khô để đề phòng hút nước do xác tiết ra. Nhiều nhà mời thầy phù thủy 
làm lễ phạt mộc (chém gỗ). Một tay cầm dao, tay kia cầm bó hương, 
thầy phù thủy vừa niệm thần chú, vừa quát tháo, vừa chém vào thành áo 
quan để trừ ma quỷ còn ẩn nấp trong áo quan và trong những tấm ván. 
Phạt mộc xong, thầy phù thủy bỏ vào trong áo quan một miếng ván đục 
hình chòm sao bắc đẩu, gọi là ván thất tinh (bảy ngôi sao). Gia đình 

nghèo thì chỉ vẽ chòm sao lên một mảnh giấy.  

 



Ván thất tinh có công dụng gì ? 
Theo quan niệm của Đạo giáo thì trên cõi trời có Ngọc Hoàng Thượng Đế và nhiều vị thần ngự trị. Trong số các vị 
thần được người đời thờ kính có Nam Tào và Bắc Đẩu, hai vị thần chuyên ghi chép và kiểm soát sổ sinh, sổ tử của 
loài người. 
Chòm sao bắc đẩu (đại hùng tinh) tượng trưng cho thần Bắc Đẩu. Bỏ tấm ván thất tinh vào trong quan tài, người ta hi 
vọng rằng linh hồn người chết sẽ được vị thần giữ sổ tử che chở. 
Người nào chết nhằm giờ xấu thì phải bỏ thêm vào áo quan một cỗ bài tổ tôm, ngày nay có chỗ dùng bộ bài tây, một 
quyển lịch tàu hoặc lịch ta.  
Tục này mang ý nghĩa gì ?  
Chữ bài (hán việt, bộ thủ), nghĩa là trừ bỏ, và chữ lịch (bộ chỉ) nghĩa là trải qua, vượt qua. 
Chết nhằm giờ xấu, người ta dùng bộ bài, quyển lịch để trừ bỏ điều xấu, vượt qua được mọi khó khăn.  
Nhiều nhà còn dán thêm bùa bên trong và bên ngoài áo quan để trừ khử ma quỷ. Có nhà dùng tàu lá gồi thay cho 
quyển lịch. Lá gồi trừ được thần trùng (2)(3). 
Nhập quan rồi, chèn thêm đồ bổ khuyết, đậy nắp áo quan, gắn sơn, đóng cá hoặc đóng đinh cho kín.  
Linh cữu được khiêng ra đặt giữa nhà, trên nóc bày một bát cơm úp, cắm một chiếc đũa vót cho sơ ra như gai nhọn 
(có nơi gọi là chiếc đũa bông), một quả trứng luộc, ba nén hương. 
Bát cơm, quả trứng, có thể là bữa ăn để linh hồn người chết khỏi trở thành ma đói. Nhưng chiếc đũa có gai nhọn thì 
chắc chắn không phải là để dùng ăn cơm. Không ai có thể ăn với một chiếc đũa như thế. 
Vậy chiếc đũa gai này mang ý nghĩa gì ? 
Chiếc đũa chữ hán việt là khoái (bộ trúc). Chữ khoái (bộ tâm) có nhiều nghĩa : sướng thích, nhanh chóng, sắc bén, và 
lính đi bắt giặc cướp.  
Cái gai nhọnchữ hán việt là thứ (bộ đao), thứ còn có nghĩa là đâm chết. 
Chiếc đũa gai tượng trưng cho một tên lính đi bắt và đâm chết giặc cướp, được người xưa dùng làm bùa trừ ma quỷ. 
Nếu trong gia đình còn người ở bậc cao hơn người chết thì đặt linh cữu ở gian bên cạnh, đầu quay ra ngoài sân hoặc 
quay về hướng nam. 
Sau vài ba ngày, chờ con cháu ở xa về đông đủ, thì làm lễ thành phục, cũng gọi là phát tang. Gặp mùa nóng bức 
hoặc lúc có bệnh dịch thì phát tang sớm hơn. Con cháu, họ hàng, tùy theo thứ bậc mà mặc đồ tang. Đồ tang của 
người vắng mặt được đặt trên linh cữu.  
Luật xưa quy định rõ ràng năm hạng quần áo, mũ khăn, cùng thời hạn để tang. 
Làm lễ nhập quan rồi nhưng chưa phát tang thì con cháu còn được phép cưới, gọi là cưới chạy tang. 
Nhà nào rộng rãi, giàu sang thì đặt linh sàng (giường của linh hồn người chết) và linh tọa (bàn thờ linh hồn). 
Buổi sáng bưng chậu nước, khăn mặt vào linh sàng, khóc ba tiếng rồi rước hồn bạch ra linh tọa, lúc đó mới dâng 
cúng cơm nước. Buổi tối dâng cúng xong, lại rước hồn bạch vào linh sàng, buông màn đắp chăn rồi mới trở ra. Nhà 
nghèo thì treo hồn bạch vào linh tọa, rồi làm lễ dâng cúng. Lễ này gọi là lễ chiêu tịch điện. 
Trong mấy ngày linh cữu còn quàn trong nhà, nhiều gia đình mời phường bát âm thổi kèn, đánh trống đệm cho con 
cháu khóc, và mỗi khi có người tới phúng viếng. Nhà giàu lại còn thuê người khóc mướn cho tăng vẻ thương nhớ, 
sầu thảm. 
Trước hôm đưa ma thì làm lễ thiên cữu (xê dịch linh cữu). Rước linh cữu sang nhà thờ tổ làm lễ yết tổ rồi đưa trở về 
chỗ cũ. Có nhà rước hồn bạch đi làm lễ. Không có nhà thờ tổ thì xoay linh cữu một vòng rồi lại đặt vào chỗ cũ. 

Đến ngày phát dẫn (đưa đám), làm lễ khiển 
diện (tiễn biệt), rồi rước linh cữu lên đại dư(xe 
đòn). Có nhà làm lễ cáo thần đạo lộ, xin phép 
cho đám tang bắt đầu lên đường.Bắt đầu cuộc 
phát dẫn. Tuỳ theo đám ma to hay nhỏ, cách 
sắp đặt cũng như thứ tự tuần hành có đôi 
phần khác nhau. 
Đi mở đường là hai phương tướng mặc quần 
áo đạo sĩ, đeo mặt nạ dữ tợn, cầm gươm xua 
đuổi ma quỷ. Có khi phương tướng được làm bằng giấy hoặc vẽ vào tấm mộc, cho trẻ con vác. 
Tiếp theo là thể kì, một bức hoành trắng do hai người khiêng, viết bốn chữ theo vài công thức có sẵn để đọc lên 
người lạ cũng có thể biết người chết là đàn ông hay đàn bà. Thí dụ cha chết thì viết câu Hỗ sơn vân ám (núi Hỗ mây 
che, theo điển tích xưa thì núi Hỗ là nơi tưởng nhớ cha). Mẹ chết thì viết câu Dĩ lĩnh vân mê (núi Dĩ mây mờ, núi Dĩ là 
nơi ngóng mẹ). 
Sau thể kì đến minh tinh làm bằng một tấm lụa hay vóc màu đỏ dùng để ghi chức tước, họ tên, thụy hiệu người chết. 
Đây là chỗ để các gia đình danh giá đua nhau dài dòng minh tinh, đem hết phẩm hàm ra khoe. Nhà nghèo thì dùng 
giấy điều buộc lên cành tre cho một đứa bé cầm. 
Kế tiếp là hương án bày đồ thờ và thực án bày đồ ăn. 
Rồi đến linh xa chở hồn bạch, có phường bát âm đi kèm bên. Một người cầm biển đan triệu bằng giấy viết hai chữ 

 



trung tín hay trinh thuận tuỳ theo người chết là đàn ông hay đàn bà. 
Tiếp theo là cờ công bố dẫn đường cho phu khiêng đại dư. 
Nhà giàu thường che linh cữu bằng cái nhà táng trang hoàng lộng lẫy, hoặc một chiếc thuyền bát nhã bằng giấy nếu 
người chết là một Phật tử. Có nhà thắp thêm bảy cây nến xếp thành hình chòm sao bắc đẩu trên nắp linh cữu(1). 
Tục ta mong muốn cho người chết được yên nghỉ, cho nên phu khiêng linh cữu, đại dư phải chú ý đi đứng nhẹ nhàng, 
ngay ngắn. Nhiều nhà cho đặt một chén nước đầy trên linh cữu, nếu trong suốt lúc di chuyển, khiêng vác, nước 
không sánh ra ngoài thì phu khiêng sẽ được thưởng tiền.Cha đưa mẹ đón. Đám tang cha, con trai chống gậy tre theo 
sau quan tài. Đám tang mẹ, con trai chống gậy vông (ngày xưa gọi là cây đồng) nửa dưới đẽo vuông, nửa trên vót 
tròn, đi giật lùi đằng trước quan tài. Con trai nào vắng mặt thì treo cái gậy của người ấy ở đầu đòn đại dư. Nếu có con 
trai nào chết trước thì con trai của người này (hoặc người được ăn lập tự) phải chống gậy thay cha. 
Tại sao lại chống gậy vuông đi giật lùi ?  
Nhất Thanh giải thích rằng vì cha nghiêm (nghiêm đường, nghiêm phụ) con chỉ biết lẽo đẽo theo khóc, không dám lên 
phía trước đón ngăn lại trên đường vĩnh biệt như đối với mẹ hiền (gia từ, từ mẫu)(4).  
Giải thích của Nhất Thanh e rằng dễ gây cho ta cảm tưởng rằng con chỉ sợ cha vì cha nghiêm, còn mẹ hiền thì con có 
thể nhờn. Vả lại Nhất Thanh vẫn chưa cho biết ý nghĩa của cái gậy vuông. 
Muốn hiểu được tục này chúng ta phải nhìn lại xã hội phong kiến ngày xưa.  
Ai cũng biết rằng Nho giáo rất trọng tôn ti trật tự quân, sư, phụ (vua, thầy dạy học, cha).  
Trong gia đình người cha là trên hết. Cha chết, tất cả con cái thuộc bậc dưới phải đi sau quan tài của cha.  
Còn vai trò của người mẹ thì ra sao ?  
Nho giáo trọng đàn ông con trai, miệt thị đàn bà con gái. Nhất nam viết hữu, thập nữ viết vô (một con trai kể là có, 
mười con gái kể là không). Cha chết thì quyền huynh thế phụ, người anh được thay quyền cha. Chồng chết thì vợ 
phải phu tử tòng tử, nghĩa là mẹ phải theo con trai. Tuy nhiên, chữ hiếu của Nho giáo lại bắt con trai cũng như con gái 
phải thờ kính cả cha lẫn mẹ.  
Tục lệ tang ma cho người con trai đi giật lùi đằng trước quan tài của mẹ, như vậy là vừa giữ được lòng kính trọng của 
chữ hiếu vừa giữ được tinh thần trọng nam khinh nữ của Nho giáo. 
Hai chiếc gậy tre và gậy vông mang ý nghĩa gì ? 
Toan Ánh cho rằng chiếc gậy tre tượng trưng cho ngay thẳng, cứng rắn của cha, gậy vông tượng trưng cho thuần 
hậu, mềm dẻo của mẹ (3).  
Nhưng tại sao lại phải đẽo vuông chiếc gậy vông ? 
Người xưa quan niệm rằng trời tròn đất vuông. Quan niệm này được thể hiện rõ ràng qua sự tích bánh giầy bánh 
chưng của ta.Vua Hùng Vương thứ 18 muốn truyền ngôi, cho gọi các con vào chầu. Vua nói: "Ta muốn truyền ngôi 
cho kẻ nào làm ta vừa ý, cuối năm nay mang trân cam mỹ vị đến để tiến cúng tiên vương cho ta được tròn đạo hiếu 
thì sẽ được ta truyền ngôi". 
Lang Liêu nhà nghèo, được thần báo mộng: "Các vật trên trời đất và mọi của quý của người không gì bằng gạo. Gạo 
có thể nuôi người khỏe mạnh mà ăn không bao giờ chán, các vật khác không thể hơn được. Nay đem gạo nếp làm 
bánh, cái hình tròn, cái hình vuông để tượng trưng hình trời đất rồi dùng lá bọc ngoài, ở trong cho mỹ vị để ngụ ý công 
đức sinh thành lớn lao của cha mẹ ". 
Lang Liêu làm theo lời thần.  
Bánh dâng lên vua, được vua khen vừa ngon vừa có ý nghĩa. Lang Liêu được vua truyền ngôi. 
Từ đó, đến ngày Tết thiên hạ thường làm bánh giầy bánh chưng dâng cúng cha mẹ.  

Gậy tre tròn tượng trưng cho trời. Theo thuyết Âm Dương của Nho giáo thì trời thuộc về dương, chỉ người cha. Gậy 
vông vuông tượng trưng cho đất. Đất thuộc về âm, chỉ người mẹ. 
Vì vậy cho nên đưa đám cha phải chống gậy tròn, đưa đám mẹ thì chống gậy vuông.  

Con gái, con dâu luôn luôn đi đằng sau linh cữu cha mẹ, dưới tấm phương du bằng vải trắng dùng để che nắng. Khi 
nào được hiệu lệnh thì con gái trưởng và con dâu trưởng phải vừa khóc vừa lăn đường cho tăng thêm phần thảm 
thiết.  
Các gia đình theo đạo Phật thường mời nhà sư, bà vãi đến tụng kinh, cầu nguyện cho linh hồn người chết được siêu 
sinh tịnh độ. Lúc đưa đám, các bà vãi đội cầu bát nhã, nhà sư gõ mõ tụng kinh, đi đằng trước linh cữu để dẫn đường 
linh hồn sang Tây phương cực lạc. 
Dọc đường đám tang có người rắc vàng mã. Người ta tin rằng có nhiều ma quỷ theo đuổi ám hại linh hồn người chết. 
Phải rắc vàng mã để tống tiễn chúng mới buông tha. 
Tại huyệt chôn, nhiều nhà làm lễ tế thổ thần nơi đây. 
Nhà có chức tước danh vọng còn làm lễ đề chủ, nghĩa là viết nốt chữ chủ còn bỏ dở. Bộ thần chủ được sửa soạn từ 
trước nhưng người ta chỉ viết chữ thần và ba nét ngang của chữ chủ, cố ý để thiếu nét chấm và nét sổ. Hiếu chủ mời 
một vị khoa bảng, có chức tước đứng ra làm lễ, cầm bút chấm và sổ cho thành chữ chủ. Thần chủ viết xong được đặt 
lên linh xa, rước về thờ tại nhà. 
Đợi đúng giờ tốt thì hạ huyệt. Huyệt được thầy địa lí tìm phương nhắm hướng trước, lúc này chỉ xê xích linh cữu, đặt 
cho thật đúng. 



Lấp mộ xong thì đốt nhà táng, minh tinh, cầu bát nhã, thuyền bát nhã và phương tướng. 
Nếu người chết là Phật tử thì có nhà sư tụng kinh gõ mõ và các bà vãi cầm hương niệm Phật đi quanh mộ. Mỗi người 
cầm một hòn đất ném vào mộ, gọi là đi dong nhan. 
Dong nhan nghĩa là gì ? Các học giả không thống nhất ý kiến. Có người hiểu là tưởng nhớ đến nét mặt người chết, 
người khác lại hiểu là lấp mặt người chết một lần cuối(5).  

Những ngày tiếp theo, con cháu đem trầu rượu ra thăm mộ, gọi là ấp mộ, 
ngụ ý làm cho người nằm dưới mộ bớt lạnh lẽo. Đến ngày thứ ba làm lễ 
mở cửa mả. Con cháu đắp lại ngôi mộ, mời thầy phù thủy yểm bùa trừ ma 
quỷ. 
Những gia đình theo Phật giáo, sau đám tang cứ bảy ngày lại làm một 
tuần chay, tụng kinh tại nhà hay tại chùa. Đến tuần chay thứ bảy, cũng gọi 
là cúng 49 ngày, thì ngừng. 
Được 100 ngày làm tuần bách nhật, còn gọi là tuần tốt khốc nghĩa là từ 
nay trở đi thôi không khóc nữa. Mỗi năm đến ngày mất, con cháu cúng giỗ 
để tưởng nhớ. Giỗ đầu gọi là tiểu tường. Năm sau làm lễ đại tường. Sau 
27 tháng thì làm lễ trừ phục, hết hạn để tang. Trong thời hạn tiểu tường 
và đại tường, đến rằm tháng bảy tuần trung nguyên người ta hay đốt vàng 
mã cho người chết dùng, có khi đốt cả hình nhân, thằng Quýt con Nhài, 
cho xuống âm phủ hầu hạ người chết. 
Khi có người chết oan, bị giết, chết bất đắc kì tử, hoặc chết nhằm giờ xấu 
thì phải làm chay để siêu độ vong hồn. Đàn chay thường được tổ chức 
ngay tại chỗ người bị chết. 
Lễ làm chay dung hợp cả Phật giáo và Đạo giáo. Trên đàn tế bày tượng 
tam bảo, tượng tam phủ, hai bên có tranh thập điện, ở giữa có tranh quan 

thánh. Buổi lễ do nhà sư hay pháp sư làm chủ lễ. Mục đích của lễ là gọi hồn người chết về, cầu Phật để xin phổ độ, 
cầu tam phủ để xin xá tội.  

Nhiều làng quê miền Bắc có tục cải táng (bốc mộ), nghĩa là chôn sang khu đất mới. Lí do là vì sau vài ba năm mộ cũ 
bị sụt lở, ngập nước, hoặc vì chôn ở nơi xa con cháu muốn đưa về quê nhà, cũng có khi chỉ vì tin thầy địa lí, phù thủy.
Con cháu làm lễ cáo từ đường rồi khai mộ, mở nắp quan tài. Tất cả xương cốt được nhặt ra, tẩy rửa bằng nước 
thơm, lau khô, xếp vào một cái tiểu sành, rồi chôn sang đất khác. Trước khi chôn làm lễ cúng thổ thần mới.  

Người Việt Nam quan niệm rằng sống gửi thác về (sinh kí tử quy). Chết là trở về với tổ tiên bên kia thế giới. Ai cũng 
mong muốn cho cha mẹ trở về được thanh thoát, may mắn.  
Người con có hiếu phải thờ cha mẹ đã chết cũng như lúc cha mẹ còn sống, thờ khi mất như lúc hãy còn (sự tử như 
sự sinh, sự vong như sự tồn). 
Nhưng vì câu nệ vào tục Tàu nên các nghi thức trở thành rườm rà, tốn kém, trọng hình thức giả tạo. 
Ngày nay đám tang được tổ chức gọn gàng. Hồn bạch, thể kì, minh tinh được thay bằng tấm ảnh chân dung người 
chết. Linh cữu được chở bằng xe hơi. Nhiều nghi thức, hủ tục bị xoá bỏ (thương vay khóc mướn, lăn đường, cờ quạt 
rầm rộ, kèn trống ầm ỹ). Tục đốt vàng mã vẫn còn, thậm chí còn gia tăng ở một vài nơi. Đua nhau vén tay áo sô đốt 
nhà táng giấy, đốt xe hơi, tủ lạnh, giấy tiền đô la... 
Thời hạn để tang được rút ngắn. Mồ mả xây đắp cẩn thận, không cần phải cải táng. 
Nhiều gia đình cho thiêu xác, giữ tro để thờ tại chùa.  

Nguyễn Dư 
 (5/10/2000) 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

 

 

 



Sách tham khảo:  

 Thiều Chửu, Hán Việt tự điển,Hà Nội,1942 
(1) Léopold Cadière, Croyances et pratiques religieuses des Vietnamiens(t.3), Ecole Francaise d'Extrême-Orient, 
Paris,1992 
(2) Phan Kế Bính,Việt Nam Phong Tục,Tổng Hợp Đồng Tháp,1990 
(3) Toan Ánh, Phong Tục Việt Nam, Khai Trí, 1968 
(4) Nhất Thanh Vũ Văn Khiếu, Đất Lề Quê Thói,Saigon, 1968 
(5) Nicole Louis-Hénard, Việt Nam Phong Tục(t.1),  Ecole Francaise d'Extrême-Orient,Paris,1975   
 


