
 http://tieulun.hopto.org - Trang 1

Phong tục về Tang Ma 

Nguyễn Dư 

 

Tang lễ là những lễ nghi được đặt ra để bày tỏ lòng thương xót và kính thờ người chết.  
Người Việt Nam coi tang lễ cha mẹ là quan trọng nhất.  
Khi cha mẹ hấp hối thì phải khiêng ra giữa nhà để tỏ rằng cha mẹ chết một cách quang minh 
chính đáng. Lúc này phải đặt tên hiệu, tên thụy, còn gọi là tên cúng cơm, rồi thưa cho cha mẹ biết 
để sau này mỗi khi cúng giỗ, nghe con cháu khấn tên thì cha mẹ về dự lễ. Lại lấy một miếng lụa 
trắng dài đặt lên mặt, có người nói đặt lên ngực (1) để hồn người sắp chết nhập vào, rồi kết thành 
hình người, gọi là hồn bạch. 

Khi tắt thở rồi thì tang chủ (người chủ lễ, thường là con trai trưởng) 
lấy một chiếc đũa để ngang hàm, dùng một miếng khăn hoặc một 
miếng giấy phủ lên mặt để tránh ma quỷ ám hại.  
Xong, khiêng xác đặt xuống đất, rồi lại khiêng lên giường, mong 
rằng người chết hấp thụ sinh khí của đất, may ra sống lại.   
Phan Kế Bính cho rằng tục này mang ý nghĩa là người ta bởi đất 
sinh ra thì khi chết lại về đất (2). Có lẽ Phan Kế Bính đã chịu ảnh 
hưởng của Đạo Thiên Chúa chăng ?   
Người con cầm cái áo của người chết mới thay, đi đường phía trước 
trèo lên mái nhà hú vía ba lần (lễ phục hồn, chiêu hồn) : ba hồn, 
bảy vía, cha đâu về với con hoặc ba hồn, chín vía mẹ đâu về với 
con, tỏ ý mong cha mẹ sống lại. Theo quan niệm của Đạo giáo thì 
phách (hay vía) là phần tinh thần của người phải phụ vào xác mới 
tồn tại, khi người chết thì tan đi, còn hồn là phần tinh thần không có 
xác vẫn tồn tại được.   
Hú vía xong tụt xuống bằng lối phía sau. Mang áo vừa được hú vía 
phủ lên xác.  
Dùng nước thơm tắm rửa cho người chết (lễ mộc dục ), chải tóc, cắt 

móng tay móng chân, thay quần áo mới. Con trai tắm rửa cho cha, con gái tắm rửa cho mẹ. Người 
chết được mặc quần áo sang trọng hay đơn sơ tùy theo nhà giàu hay nghèo, có chức tước hay 
không, chết già hay chết trẻ.  

Các đồ dùng và nước tắm của lễ mộc dục được đem chôn. 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 2

Sau đó làm lễ phạn hàm, hay ngậm hàm. Bỏ một nắm gạo và ba 
đồng tiền (đồng kẽm, đồng chinh) vào miệng người chết. Gạo để 
linh hồn người chết ăn, khỏi phải thành ma đói ( ngạ quỷ). Tiền 
dùng để đi đò hay qua cầu sang bên kia thế giới. Những người lúc 
sống ăn ở bạc ác thì lúc chết linh hồn phải qua cầu Nại Hà. Người 
lương thiện được qua cầu Kim Ngân. Ngày xưa nhà giàu dùng gạo 
và vàng, ngọc để làm lễ phạn hàm.   
Từ lúc mặc quần áo đẹp cho người chết xong, con cháu không mặc 
đồ tốt đẹp, chải chuốt. Ngược lại, càng ăn mặc tiều tụy càng tỏ 
lòng hiếu thảo.  
Tiếp đến là lễ khâm liệm. Khâm liệm là dùng vải bọc xác trước khi 
đặt vào áo quan. Xác được chèn đồ bổ khuyết, bọc kín và buộc 
chặt thành một khối vuông vức.   
Lúc đặt xác vào áo quan ( lễ nhập quan ), lót giấy bản, rắc bỏng 
hay trà khô để đề phòng hút nước do xác tiết ra. Nhiều nhà mời 
thầy phù thủy làm lễ phạt mộc (chém gỗ). Một tay cầm dao, tay kia 
cầm bó hương, thầy phù thủy vừa niệm thần chú, vừa quát tháo, 
vừa chém vào thành áo quan để trừ ma quỷ còn ẩn nấp trong áo quan và trong những tấm ván.   
Phạt mộc xong, thầy phù thủy bỏ vào trong áo quan một miếng ván đục hình chòm sao bắc đẩu, 
gọi là ván thất tinh (bảy ngôi sao). Gia đình nghèo thì chỉ vẽ chòm sao lên một mảnh giấy.   
Ván thất tinh có công dụng gì ?  
Theo quan niệm của Đạo giáo thì trên cõi trời có Ngọc Hoàng Thượng Đế và nhiều vị thần ngự 
trị. Trong số các vị thần được người đời thờ kính có Nam Tào và Bắc Đẩu, hai vị thần chuyên ghi 
chép và kiểm soát sổ sinh, sổ tử của loài người.  
Chòm sao bắc đẩu (đại hùng tinh) tượng trưng cho thần Bắc Đẩu. Bỏ tấm ván thất tinh vào trong 
quan tài, người ta hi vọng rằng linh hồn người chết sẽ được vị thần giữ sổ tử che chở.  
Người nào chết nhằm giờ xấu thì phải bỏ thêm vào áo quan một cỗ bài tổ tôm, ngày nay có chỗ 
dùng bộ bài tây, một quyển lịch tàu hoặc lịch ta.   
Tục này mang ý nghĩa gì ?   
Chữ bài (hán việt, bộ thủ), nghĩa là trừ bỏ, và chữ lịch (bộ chỉ) nghĩa là trải qua, vượt qua.  
Chết nhằm giờ xấu, người ta dùng bộ bài, quyển lịch để trừ bỏ điều xấu, vượt qua được mọi khó 
khăn.   
Nhiều nhà còn dán thêm bùa bên trong và bên ngoài áo quan để trừ khử ma quỷ. Có nhà dùng tàu 
lá gồi thay cho quyển lịch. Lá gồi trừ được thần trùng (2)(3).  
Nhập quan rồi, chèn thêm đồ bổ khuyết, đậy nắp áo quan, gắn sơn, đóng cá hoặc đóng đinh cho 
kín.   
Linh cữu được khiêng ra đặt giữa nhà, trên nóc bày một bát cơm úp, cắm một chiếc đũa vót cho 
sơ ra như gai nhọn (có nơi gọi là chiếc đũa bông), một quả trứng luộc, ba nén hương.  
Bát cơm, quả trứng, có thể là bữa ăn để linh hồn người chết khỏi trở thành ma đói. Nhưng chiếc 
đũa có gai nhọn thì chắc chắn không phải là để dùng ăn cơm. Không ai có thể ăn với một chiếc 
đũa như thế.  
Vậy chiếc đũa gai này mang ý nghĩa gì ?  
Chiếc đũa chữ hán việt là khoái (bộ trúc). Chữ khoái (bộ tâm) có nhiều nghĩa : sướng thích, nhanh 
chóng, sắc bén, và lính đi bắt giặc cướp.   
Cái gai nhọnchữ hán việt là thứ (bộ đao), thứ còn có nghĩa là đâm chết.  
Chiếc đũa gai tượng trưng cho một tên lính đi bắt và đâm chết giặc cướp, được người xưa dùng 
làm bùa trừ ma quỷ.   
Nếu trong gia đình còn người ở bậc cao hơn người chết thì đặt linh cữu ở gian bên cạnh, đầu quay 
ra ngoài sân hoặc q a ề hướng nam



 http://tieulun.hopto.org - Trang 3

Sau vài ba ngày, chờ con cháu ở xa về đông đủ, thì làm lễ thành phục, cũng gọi là phát tang. Gặp 
mùa nóng bức hoặc lúc có bệnh dịch thì phát tang sớm hơn. Con cháu, họ hàng, tùy theo thứ bậc 
mà mặc đồ tang. Đồ tang của người vắng mặt được đặt trên linh cữu.   
Luật xưa quy định rõ ràng năm hạng quần áo, mũ khăn, cùng thời hạn để tang.  
Làm lễ nhập quan rồi nhưng chưa phát tang thì con cháu còn được phép cưới, gọi là cưới chạy 
tang.  
Nhà nào rộng rãi, giàu sang thì đặt linh sàng (giường của linh hồn người chết) và linh tọa (bàn thờ 
linh hồn).  
Buổi sáng bưng chậu nước, khăn mặt vào linh sàng, khóc ba tiếng rồi rước hồn bạch ra linh tọa, 
lúc đó mới dâng cúng cơm nước. Buổi tối dâng cúng xong, lại rước hồn bạch vào linh sàng, 
buông màn đắp chăn rồi mới trở ra. Nhà nghèo thì treo hồn bạch vào linh tọa, rồi làm lễ dâng 
cúng. Lễ này gọi là lễ chiêu tịch điện.  
Trong mấy ngày linh cữu còn quàn trong nhà, nhiều gia đình mời phường bát âm thổi kèn, đánh 
trống đệm cho con cháu khóc, và mỗi khi có người tới phúng viếng. Nhà giàu lại còn thuê người 
khóc mướn cho tăng vẻ thương nhớ, sầu thảm.  
Trước hôm đưa ma thì làm lễ thiên cữu (xê dịch linh cữu). Rước linh cữu sang nhà thờ tổ làm lễ 
yết tổ rồi đưa trở về chỗ cũ. Có nhà rước hồn bạch đi làm lễ. Không có nhà thờ tổ thì xoay linh 
cữu một vòng rồi lại đặt vào chỗ cũ.  
Đến ngày phát dẫn (đưa đám), làm lễ khiển diện (tiễn biệt), rồi rước linh cữu lên đại dư (xe đòn). 
Có nhà làm lễ cáo thần đạo lộ, xin phép cho đám tang bắt đầu lên đường. 

Bắt đầu cuộc phát dẫn. Tuỳ theo đám ma to hay 
nhỏ, cách sắp đặt cũng như thứ tự tuần hành có 
đôi phần khác nhau.  
Đi mở đường là hai phương tướng mặc quần áo 
đạo sĩ, đeo mặt nạ dữ tợn, cầm gươm xua đuổi 
ma quỷ. Có khi phương tướng được làm bằng 
giấy hoặc vẽ vào tấm mộc, cho trẻ con vác.  
Tiếp theo là thể kì, một bức hoành trắng do hai 
người khiêng, viết bốn chữ theo vài công thức có 
sẵn để đọc lên người lạ cũng có thể biết người 
chết là đàn ông hay đàn bà. Thí dụ cha chết thì 

viết câu Hỗ sơn vân ám (núi Hỗ mây che, theo điển tích xưa thì núi Hỗ là nơi tưởng nhớ cha). Mẹ 
chết thì viết câu Dĩ lĩnh vân mê (núi Dĩ mây mờ, núi Dĩ là nơi ngóng mẹ).  
Sau thể kì đến minh tinh làm bằng một tấm lụa hay vóc màu đỏ dùng để ghi chức tước, họ tên, 
thụy hiệu người chết. Đây là chỗ để các gia đình danh giá đua nhau dài dòng minh tinh, đem hết 
phẩm hàm ra khoe. Nhà nghèo thì dùng giấy điều buộc lên cành tre cho một đứa bé cầm.  
Kế tiếp là hương án bày đồ thờ và thực án bày đồ ăn.  
Rồi đến linh xa chở hồn bạch, có phường bát âm đi kèm bên. Một người cầm biển đan triệu bằng 
giấy viết hai chữ trung tín hay trinh thuận tuỳ theo người chết là đàn ông hay đàn bà.  
Tiếp theo là cờ công bố dẫn đường cho phu khiêng đại dư.  
Nhà giàu thường che linh cữu bằng cái nhà táng trang hoàng lộng lẫy, hoặc một chiếc thuyền bát 
nhã bằng giấy nếu người chết là một Phật tử. Có nhà thắp thêm bảy cây nến xếp thành hình chòm 
sao bắc đẩu trên nắp linh cữu(1).  
Tục ta mong muốn cho người chết được yên nghỉ, cho nên phu khiêng linh cữu, đại dư phải chú ý 
đi đứng nhẹ nhàng, ngay ngắn. Nhiều nhà cho đặt một chén nước đầy trên linh cữu, nếu trong suốt 
lúc di chuyển, khiêng vác, nước không sánh ra ngoài thì phu khiêng sẽ được thưởng tiền. 

Ch đ đó Đá t h t i hố ậ t th tài Đá t t i



 http://tieulun.hopto.org - Trang 4

chống gậy vông (ngày xưa gọi là cây đồng) nửa dưới đẽo vuông, nửa trên vót tròn, đi giật lùi đằng 
trước quan tài. Con trai nào vắng mặt thì treo cái gậy của người ấy ở đầu đòn đại dư. Nếu có con 
trai nào chết trước thì con trai của người này (hoặc người được ăn lập tự) phải chống gậy thay 
cha.  
Tại sao lại chống gậy vuông đi giật lùi ?   
Nhất Thanh giải thích rằng vì cha nghiêm (nghiêm đường, nghiêm phụ) con chỉ biết lẽo đẽo theo 
khóc, không dám lên phía trước đón ngăn lại trên đường vĩnh biệt như đối với mẹ hiền (gia từ, từ 
mẫu)(4).   
Giải thích của Nhất Thanh e rằng dễ gây cho ta cảm tưởng rằng con chỉ sợ cha vì cha nghiêm, còn 
mẹ hiền thì con có thể nhờn. Vả lại Nhất Thanh vẫn chưa cho biết ý nghĩa của cái gậy vuông.  
Muốn hiểu được tục này chúng ta phải nhìn lại xã hội phong kiến ngày xưa.   
Ai cũng biết rằng Nho giáo rất trọng tôn ti trật tự quân, sư, phụ (vua, thầy dạy học, cha).   
Trong gia đình người cha là trên hết. Cha chết, tất cả con cái thuộc bậc dưới phải đi sau quan tài 
của cha.   
Còn vai trò của người mẹ thì ra sao ?   
Nho giáo trọng đàn ông con trai, miệt thị đàn bà con gái. Nhất nam viết hữu, thập nữ viết vô (một 
con trai kể là có, mười con gái kể là không). Cha chết thì quyền huynh thế phụ  người anh được 
thay quyền cha. Chồng chết thì vợ phải phu tử tòng tử, nghĩa là mẹ phải theo con trai. Tuy nhiên, 
chữ hiếu của Nho giáo lại bắt con trai cũng như con gái phải thờ kính cả cha lẫn mẹ.   
Tục lệ tang ma cho người con trai đi giật lùi đằng trước quan tài của mẹ, như vậy là vừa giữ được 
lòng kính trọng của chữ hiếu vừa giữ được tinh thần trọng nam khinh nữ của Nho giáo.  
Hai chiếc gậy tre và gậy vông mang ý nghĩa gì ?  
Toan Ánh cho rằng chiếc gậy tre tượng trưng cho ngay thẳng, cứng rắn của cha, gậy vông tượng 
trưng cho thuần hậu, mềm dẻo của mẹ (3).   
Nhưng tại sao lại phải đẽo vuông chiếc gậy vông ?  
Người xưa quan niệm rằng trời tròn đất vuông. Quan niệm này được thể hiện rõ ràng qua sự tích 
bánh giầy bánh chưng của ta. 

 
Vua Hùng Vương thứ 18 muốn truyền ngôi, cho gọi các con vào chầu. Vua nói: "Ta muốn truyền 
ngôi cho kẻ nào làm ta vừa ý, cuối năm nay mang trân cam mỹ vị đến để tiến cúng tiên vương cho 
ta được tròn đạo hiếu thì sẽ được ta truyền ngôi".  
Lang Liêu nhà nghèo, được thần báo mộng: "Các vật trên trời đất và mọi của quý của người 
không gì bằng gạo. Gạo có thể nuôi người khỏe mạnh mà ăn không bao giờ chán, các vật khác 
không thể hơn được. Nay đem gạo nếp làm bánh, cái hình tròn, cái hình vuông để tượng trưng 
hình trời đất rồi dùng lá bọc ngoài, ở trong cho mỹ vị để ngụ ý công đức sinh thành lớn lao của 
cha mẹ ".  
Lang Liêu làm theo lời thần.   
Bánh dâng lên vua, được vua khen vừa ngon vừa có ý nghĩa. Lang Liêu được vua truyền ngôi.  
Từ đó, đến ngày Tết thiên hạ thường làm bánh giầy bánh chưng dâng cúng cha mẹ.  

Gậy tre tròn tượng trưng cho trời. Theo thuyết Âm Dương của Nho giáo thì trời thuộc về dương, 
chỉ người cha. Gậy vông vuông tượng trưng cho đất. Đất thuộc về âm, chỉ người mẹ.  
Vì vậy cho nên đưa đám cha phải chống gậy tròn, đưa đám mẹ thì chống gậy vuông.  

Con gái, con dâu luôn luôn đi đằng sau linh cữu cha mẹ, dưới tấm phương du bằng vải trắng dùng 
để che nắng. Khi nào được hiệu lệnh thì con gái trưởng và con dâu trưởng phải vừa khóc vừa lăn 
đường cho tăng thêm phần thảm thiết.   
Cá i đì h th đ Phật thườ ời hà ư bà ãi đế t ki h ầ ệ h li h hồ



 http://tieulun.hopto.org - Trang 5

người chết được siêu sinh tịnh độ. Lúc đưa đám, các bà vãi đội cầu bát nhã, nhà sư gõ mõ tụng 
kinh, đi đằng trước linh cữu để dẫn đường linh hồn sang Tây phương cực lạc.  
Dọc đường đám tang có người rắc vàng mã . Người ta tin rằng có nhiều ma quỷ theo đuổi ám hại 
linh hồn người chết. Phải rắc vàng mã để tống tiễn chúng mới buông tha.  
Tại huyệt chôn, nhiều nhà làm lễ tế thổ thần nơi đây.  
Nhà có chức tước danh vọng còn làm lễ đề chữ , nghĩa là viết nốt chữ chủ còn bỏ dở. Bộ thần chủ 
được sửa soạn từ trước nhưng người ta chỉ viết chữ thần và ba nét ngang của chữ chủ, cố ý để 
thiếu nét chấm và nét sổ. Hiếu chủ mời một vị khoa bảng, có chức tước đứng ra làm lễ, cầm bút 
chấm và sổ cho thành chữ chủ. Thần chủ viết xong được đặt lên linh xa, rước về thờ tại nhà.  
Đợi đúng giờ tốt thì hạ huyệt. Huyệt được thầy địa lí tìm phương nhắm hướng trước, lúc này chỉ 
xê xích linh cữu, đặt cho thật đúng.  
Lấp mộ xong thì đốt nhà táng, minh tinh, cầu bát nhã, thuyền bát nhã và phương tướng.  
Nếu người chết là Phật tử thì có nhà sư tụng kinh gõ mõ và các bà vãi cầm hương niệm Phật đi 
quanh mộ. Mỗi người cầm một hòn đất ném vào mộ, gọi là đi dong nhan.  
Dong nhan nghĩa là gì ? Các học giả không thống nhất ý kiến. Có người hiểu là tưởng nhớ đến nét 
mặt người chết, người khác lại hiểu là lấp mặt người chết một lần cuối(5). 

Những ngày tiếp theo, con cháu đem trầu rượu ra thăm mộ, gọi là ấp 
mộ, ngụ ý làm cho người nằm dưới mộ bớt lạnh lẽo. Đến ngày thứ 
ba làm lễ mở cửa mả. Con cháu đắp lại ngôi mộ, mời thầy phù thủy 
yểm bùa trừ ma quỷ.  
Những gia đình theo Phật giáo, sau đám tang cứ bảy ngày lại làm 
một tuần chay, tụng kinh tại nhà hay tại chùa. Đến tuần chay thứ 
bảy, cũng gọi là cúng 49 ngày, thì ngừng.  
Được 100 ngày làm tuần bách nhật, còn gọi là tuần tốt khốc nghĩa là 
từ nay trở đi thôi không khóc nữa. Mỗi năm đến ngày mất, con cháu 
cúng giỗ để tưởng nhớ. Giỗ đầu gọi là tiểu tường. Năm sau làm lễ 
đại tường. Sau 27 tháng thì làm lễ trừ phục, hết hạn để tang. Trong 
thời hạn tiểu tường và đại tường, đến rằm tháng bảy tuần trung 
nguyên người ta hay đốt vàng mã cho người chết dùng, có khi đốt cả 
hình nhân, thằng Quýt con Nhài, cho xuống âm phủ hầu hạ người 
chết.  
Khi có người chết oan, bị giết, chết bất đắc kì tử, hoặc chết nhằm 
giờ xấu thì phải làm chay để siêu độ vong hồn. Đàn chay thường 

được tổ chức ngay tại chỗ người bị chết.  
Lễ làm chay dung hợp cả Phật giáo và Đạo giáo. Trên đàn tế bày tượng tam bảo, tượng tam phủ, 
hai bên có tranh thập điện, ở giữa có tranh quan thánh. Buổi lễ do nhà sư hay pháp sư làm chủ lễ. 
Mục đích của lễ là gọi hồn người chết về, cầu Phật để xin phổ độ, cầu tam phủ để xin xá tội.  

Nhiều làng quê miền Bắc có tục cải táng (bốc mộ), nghĩa là chôn sang khu đất mới. Lí do là vì 
sau vài ba năm mộ cũ bị sụt lở, ngập nước, hoặc vì chôn ở nơi xa con cháu muốn đưa về quê nhà, 
cũng có khi chỉ vì tin thầy địa lí, phù thủy.  
Con cháu làm lễ cáo từ đường rồi khai mộ, mở nắp quan tài. Tất cả xương cốt được nhặt ra, tẩy 
rửa bằng nước thơm, lau khô, xếp vào một cái tiểu sành, rồi chôn sang đất khác. Trước khi chôn 
làm lễ cúng thổ thần mới. 

Người Việt Nam quan niệm rằng sống gửi thác về (sinh kí tử quy). Chết là trở về với tổ tiên bên 
kia thế giới. Ai cũng mong muốn cho cha mẹ trở về được thanh thoát, may mắn.   
Người con có hiế phải thờ cha mẹ đã chết cũng như lúc cha mẹ còn sống thờ khi mất như lúc



 http://tieulun.hopto.org - Trang 6

hãy còn (sự tử như sự sinh, sự vong như sự tồn).  
Nhưng vì câu nệ vào tục Tàu nên các nghi thức trở thành rườm rà, tốn kém, trọng hình thức giả 
tạo.  
Ngày nay đám tang được tổ chức gọn gàng. Hồn bạch, thể kì, minh tinh được thay bằng tấm ảnh 
chân dung người chết. Linh cữu được chở bằng xe hơi. Nhiều nghi thức, hủ tục bị xoá bỏ (thương 
vay khóc mướn, lăn đường, cờ quạt rầm rộ, kèn trống ầm ỹ). Tục đốt vàng mã vẫn còn, thậm chí 
còn gia tăng ở một vài nơi. Đua nhau vén tay áo sô đốt nhà táng giấy, đốt xe hơi, tủ lạnh, giấy 
tiền đô la...  
Thời hạn để tang được rút ngắn. Mồ mả xây đắp cẩn thận, không cần phải cải táng.  
Nhiều gia đình cho thiêu xác, giữ tro để thờ tại chùa.   

 Nguyễn Dư  
 (5/10/2000) 

Sách tham khảo:  

 Thiều Chửu, Hán Việt tự điển,Hà Nội,1942  
(1) Léopold Cadière, Croyances et pratiques religieuses des Vietnamiens(t.3), Ecole Francaise 
d'Extrême-Orient, Paris,1992  
(2) Phan Kế Bính,Việt Nam Phong Tục,Tổng Hợp Đồng Tháp,1990  
(3) Toan Ánh, Phong Tục Việt Nam, Khai Trí, 1968  
(4) Nhất Thanh Vũ Văn Khiếu, Đất Lề Quê Thói,Saigon, 1968  
(5) Nicole Louis-Hénard, Việt Nam Phong Tục(t.1),  Ecole Francaise d'Extrême-Orient,Paris,1975 

 


