
Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

1

NGŨ BỘ CHÚ - QUÁN ÂM 
Huyền Thanh dịch  

(từ trang http://www.tinhluattemple.org/kinhphap/ngubochu/Ngubochu.htm) 

Ngũ Bộ Chú  là một nghi thức trì niệm của Mật Giáo gồm có 5 chú Đà La 
Ni là: Tịnh Pháp Giới chân ngôn, Văn Thù Nhất Tự Hộ Thân chân ngôn, Lục Tự 
Đại Minh chân ngôn, Chuẩn Đề Cửu Thánh Tự chân ngôn và Nhất Tự Kim Luân 
Phật Đỉnh chân ngôn. 

Nguyên khởi của năm Bộ Chú này thì không biết rõ, chỉ nhận biết được qua 
quyển: Hiển Mật Viên Thông Thành Phật Tâm Yếu do Ngài Thích Đạo Chân ở 
chùa Kim Hà trên núi Ngũ Đài biên tập. Từ đấy trở đi, nghi thức này được phổ 
truyền trong Nhân gian; đến nay hầu như trong giáo đồ Phật Giáo Đại Thừa, ai 
cũng có thể thuộc lòng năm câu Chú này  

Về ý nghĩa của Chú Đà La Ni thì đại đa số các Dịch Giả không chịu phiên 
dịch vì  5 duyên cớ:  

1 . Vì tâm niệm bí mật nên không phiên dịch 
2 . Vì ý nghĩa bí mật nên không phiên dịch 
3 . Vì danh tự bí mật nên không phiên dịch 
4 . Vì âm thanh bí mật nên không phiên dịch 
5 . Vì thiện sinh bí mật nên không phiên dịch.  

Lại có một số học giả dựa theo nguyên tắc Ngũ chủng bất phiên do Ngài 
Huyền Trang đề xuất nên không chịu phiên dịch Chú Đà La Ni, đó là: 

1. Trang trọng bất phiên (Tôn trọng sự trang nghiêm nên không phiên 
dịch) 

2. Đa Hàm bất phiên (Do một chữ có rất nhiều nghĩa nên không phiên 
dịch) 

3. Bí mật bất phiên (Do sự bí mật nên không phiên dịch) 
4. Thuận cổ bất phiên (Do thuận theo người xưa nên không phiên dịch) 
5. Thử phương bất phiên (Do phương này không có nghĩa thú đó nên 

không phiên dịch) 

Chính vì Chú Đà La Ni không được phiên dịch nên nhiều người học Phật 
cho rằng Chú Đà La Ni không hề có nghĩa lý mà chỉ là một số âm vận ghép lại mà 
thành. Từ đấy họ nhận định rằng những ai tu học tìm cầu đường lối giải thoát qua 
phương pháp trì niệm Chú Đà La Ni đều là những kẻ mê tín dị đoan, không thể 
nào nhận chân được Chính Pháp giải thoát của Đức Phật. 

Trong quyển “Buddhism of Tibet or Lamaism” ông Austin Waddwell nhận 
định rằng: “Những Mạn Trà (Mantra -Thần Chú) và Đà La Ni (Dhàranïi - Tổng 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

2 

Trì) là những tiếng ú ớ vô nghĩa, cái huyền bí của nó là một trò đùa ngu xuẩn với 
những tiếng lóng tối nghĩa và vong Pháp, còn Thiền của nó là một thứ ăn hại mà 
sự phát triển quỷ quái đã phá tan và làm ung thối đời sống bé nhỏ của chút kho 
tàng trong trắng còn lại của Đại Thừa Phật Giáo...” 

Trong thực tế, các Đạo Sư  Mật Giáo đã giảng nghĩa lý cơ bản của các câu 
Chú (Mantra ) Đà La Ni (Dhàranïì) và Đàn Pháp (Manïdïala) rất nhiều - như Tam 
Tạng Thiện Vô Úy (‘Subhakara  Simïha: 637 - 735) đã giảng dạy ý nghĩa câu chú 
A VAMÏ RAMÏ HAMÏ KHAMÏ..., ngài Sa môn Nhất Hạnh (Ichigyo 638 - 727) 
giảng nghĩa lý của rất nhiều câu chú và ghi trong bộ Đại Nhật Kinh Sớ..., ngài Đại 
Quảng Trí Bất Không (Amogha Vajra 705 - 774) đã chú giải nghĩa của bài chú 
LĂNG NGHIÊM..., ngài Không Hải (KuKai 774 - 835) giảng nghĩa hai Manïdïala 
trọng yếu của Mật giáo là Thai Tạng Giới (Garbha dhàtu) và Kim Cương Giới 
(Vajra dhàtu)..., ngài Thái Hư đại sư giảng nghĩa câu Chú Nhân Vương Hộ Quốc 
Đà La Ni..., các đạo sư Mật giáo Tây Tạng cũng giảng dạy nghĩa lý của nhiều câu 
chú như Lục Tự Đại Minh chú, Kim Cương Thượng Sư chú, Tam Tự Tổng Trì 
Chân Ngôn... và trong  các quyển Mật Giáo Đồ Tượng đã ghi nhận nhiều lời giảng 
dạy về ý nghĩa của Chú Đà La Ni. 

Trong Mật Tạng Đồ Tượng, quyển 3, trang 219 có ghi nghĩa của bài Chú 
Như Ý Luân Đà La Ni  như sau: 

- Namo (巧伕) là: Quy mệnh 
- Ratnatrayàya (先寒氛仲伏) là Tam Bảo 
- Namahï (巧休) là Khể thủ (cúi lạy) 
- Aryàvalokita (宬搜向吐丁包) là Thánh Quán 
- ‘Svaraya (袂先伏) là: Tự tại 
- Bodhisatvàya (白囚屹玆伏) là: Bồ Tát 
- Mahàsatvàya (亙扣屹玆伏) là: Đại dũng mãnh đạo tâm giả (Bậc có tâm 

đạo đại dũng mãnh)  
- Mahà Karonïikàya (亙扣一刎仗一伏) là Đại Từ Bi tâm giả (Bậc có tâm 

Đại Từ bi) 
- Tadyathà (凹改卡) là Như vậy; Khai Như Lai tạng thuyết chân ngôn  (Mở 

Tạng Như Lai nói chân ngôn) 
- OMÏ (湡) là: thành ở ba thân. Dùng ba chữ A (宬), U (屔), MA (亙) hợp 

thành một chữ (OMÏ) với A là Pháp thân, U là Báo thân, MA là Hoá thân. Do ba 
chữ này khế hợp với Thật Tướng, tức thành nghĩa Khể thủ lễ nhất thiết Như Lai 
(Cúi đầu lễ tất cả Như Lai) cũng có nghĩa là Như Lai Vô Kiến Đỉnh (Nhục Kế 
không thể thấy của Như Lai) 

- Cakra Vartti (弋咒向柼) là: hay chuyển bánh xe Pháp vô thượng, cũng có 
nghĩa Đập phá. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

3

- Cinta manïi (才阢亙仗) là Tư Duy Bảo, cũng có nghĩa là Như Lai Bảo - 
Bảo  ( báu ) có 6 loại hay làm thỏa mãn các nguyện của chúng sinh. 

- Mahà padme (亙扣桏伙) là Đại Liên Hoa, biểu thị cho sự Tĩnh các phi 
pháp, vốn chẳng nhiễm. 

- Ruru (冰冰) là: lìa bụi nhơ - Vì bụi có hai loại nên xưng 2 lần chữ Ru. Thứ 
nhất là Nội Trần tức 5 căn, thứ hai là Ngoại Trần, tức là 5 cảnh. Cả hai Trần đều 
Vô sở đắc nên dùng làm phương tiện để thành Du Già Quán Trí  

- Tisïtïa (凸沰): Là Trụ, cũng có nghĩa là Vô Trụ. VÔ TRỤ được dùng làm 
gốc của tất cả các Pháp cũng nói là Vô trụ Niết Bàn, bất trụ sinh tử. Do Đại Trí 
cho nên chẳng nhiễm sinh tử. Do Đại Bi cho nên chẳng trụ Niết Bàn. 

- Jvala (捂匡) là lửa bùng cháy. Ánh sáng tràn khắp Pháp Giới, cảnh giác 
Thánh Chúng giáng tập phổ khởi; Triệu tất cả Thiên Long Bát Bộ, các loại hữu 
tình vì ích lợi mà gia hộ. 

- Akarsïaya (玅一溶伏) là: Thỉnh triệu. Do sự thỉnh triệu này : Chư Phật, 
Bồ Tát, Thiên Long Bát Bộ ứng với lời triệu mà đến, thảy đều vân tập, gia trì hộ 
niệm. 

- Hùmï (猲) là Tất cả Pháp vô nhân, cũng nói là Bồ Đề Đạo Tràng tức ngồi 
ở Bồ Đề Đạo Tràng chuyển bánh xe Chính Pháp. Do tương ứng với một chữ chân 
Ngôn này tức hay chứng ngộ tất cả Phật Pháp. Khi niệm niệm chứng ngộ Phật 
Pháp thì đủ Trí Tát Bà Nhã (Sarva jnõà_ Nhất Thiết Trí) đi thẳng đến cứu cánh, 
ngồi Tòa Kim Cương, 4 ma hiện trước mặt, liền nhập vào Đại Bi Tam Muội giáng 
phục 4 Ma tức thành Chính Giác. 

- Pha (民) là Phá nát. Khi thành Phật thì phá 4 Ma 
- TÏ (棫) là: Tất cả Vô sở đắc, phàm vẽ hình như nửa vành trăng. Thích nói 

rằng: Tất cả Ngã vô sở đắc dùng làm phương tiện liền thành, sinh thành không, 
thành bán (một nửa)  

- SVÀ (渢) là vô ngôn thuyết. Tức thành Pháp KhôngTrí, nghĩa là Mãn Tự 
(Chữ đầy đủ)  cũng nói là Thành tựu Đại Phước Đức   

- HÀ (扣) là  đoạn phiền não. Khiến các Hữu Tình  đoạn hại phiền não, trừ 
bỏ tai họa. Mọi sự trông thấy đều vui vẻ. Sau khi mệnh chung, sinh về thế giới 
Cực Lạc (‘Sukhavati), hóa sinh trong Hoa sen, thấy Phật Vô Lượng Thọ 
(Amitàyuhï) được nghe Chính Pháp, mau chứng Bồ Đề. 

Trong Tổng Thích Đà La Ni Nghĩa Tán  do ngài Tam Tạng Sa môn Đại 
Quảng Trí Bất Không phụng chiếu giải thích có ghi rằng: 

Đức Như Lai ở trăm ngàn Câu chi A tăng kỳ kiếp gom chứa chất liệu Bồ 
Đề, gia trì văn tự Chân Ngôn của Đà La Ni khiến cho Bậc Bồ Tát đến ngộ tương 
ứng với điều này mà đốn tập chất liệu của Phước Đức và Trí Tuệ. Ở nơi Đại Thừa, 
cần tu hành hai lối của Bồ Tát Đạo để chứng đạo Vô Thượng Bồ Đề . Ấy là : y 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

4 

theo các Ba La Mật để tu hành thành Phật, và y vào ba Mật Môn của Chân Ngôn 
Đà La Ni  để tu thành Phật. 

 Đà La Ni (Dhàranïì) là tiếng Phạn, thường phiên dịch theo nghĩa Tổng trì  
. Có 4 loại trì là : Pháp Trì, Nghĩa Trì, Tam Ma Địa Trì, Văn Trì.  

A . Pháp Trì:  

Do được Trì này mà đập tan tất cả các Pháp tạp nhiễm và chứng được giáo 
pháp lưu lộ từ nơi Pháp Giới thanh tịnh. 

B . Nghĩa Trì:  

Do được Trì này nên ở trong nghĩa của một chữ mà được trăm ngàn vô 
lượng hạnh của Tu Đa La (Sutra _ Khế Kinh) và diễn nói thuận nghịch đều tự tại  

C . Tam Ma Địa Trì:  

Do được Trì này nên Tâm chẳng tán động mà được Tam Muội hiện tiền, 
ngộ được vô lượng trăm ngàn môn Tam Ma Địa. Vì tăng trưởng Tâm Bi của Bồ 
Tát cho nên dùng nguyện thọ sinh nơi sáu nẻo mà chẳng bị Căn Bản Phiền Não 
(Mùla-Kle’sa) với Tùy Phiền Não (Upakle’sa) phá hoại được Tam Muội ấy. Lại 
do Tam Muội  Địa này mà chứng được năm thần thông để thành tựu sự lợi lạc cho 
vô biên chúng Hữu Tình. 

D .  Văn Trì:  

Do đây mà thọ trì Đà La Ni để thành tựu sự nghe, ấy là tất cả Khế Kinh ở 
chốn của tất cả Như Lai và tất cả Bồ Tát, nghe được trăm ngàn vô lượng Tu Đa La 
( Sutra_ Khế Kinh )  mà chẳng hề quên mất. 

- Chân Ngôn cũng có đủ 4 nghĩa - Chân là tương ứng Chân Như, Ngôn là 
thích dịch nghĩa chân thật. Bốn nghĩa của Chân ngôn là: 

1 . Pháp Chân Ngôn: là Pháp giới thanh tịnh dùng làm Chân Ngôn . 

2 . Nghĩa Chân Ngôn: là tương ứng Thắng nghĩa, trong mỗi mỗi chữ có sự 
tương ứng chân thật. 

3 . Tam Ma Địa Chân Ngôn: Do bậc Du Già dùng Chân Ngôn này để bố 
liệt ( An bày ) văn tự của Chân Ngôn lên trên vành trăng KÍNH TRÍ của Tâm đồng 
thời chuyên chú Tâm chẳng lay động mà mau chóng chứng được Tam Ma Địa . Vì 
thế gọi là Tam Ma Địa Chân Ngôn. 

4 . Văn Trì Chân Ngôn: Từ chữ ÁN (OMÏ) cho đến chữ SA PHỘC  HA 
(SVÀHÀ)  có bao nhiêu văn tự ở khoảng giữa thì mỗi mỗâi chữ đều gọi là Chân 
Ngôn, cũng gọi là Mật Ngôn và cũng có đủ 4 nghĩa: 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

5

a . Pháp Mật Ngôn: chẳng phải là phi pháp với cảnh giới của Nhị Thừa và 
Ngoại Đạo mà chỉ tu Chân Ngôn Hạnh Bồ Tát. Tất cả Sở văn, Sở từ, Ấn khế, Man 
Đa La, tu hành Sở cầu Tất Địa đều gọi là Pháp Mật Ngôn  

b . Nghĩa Mật ngôn : là mỗi mỗi chữ trong Chân Ngôn thì chỉ có Phật với 
Phật cùng với Bậc Bồ Tát đại  uy đức mới có thể nghiên cứu hết mà thôi . 

c . Tam Ma Địa Mật Ngôn : là do Tam Ma Địa và văn tự của Chân Ngôn 
trong sự kiện này mà tương ứng được uy lực. 

d . Biến Bố Mật Ngôn: là theo Thầy mật truyền quy tắc của ba Mật, chỉ có 
Thầy và Đệ Tử biết thôi chẳng thể cho người khác biết được cho đến Quán Môn, 
Ấn Khế, hình tượng của Bản Tôn cũng mật thọ trì cho đắc được Tâm Sở hy vọng 
Tam Ma Địa. 

 Sự nghe giữ chẳng quên, Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm và Tất Địa 
thượng trung hạ cũng gọi là MINH (Vidya). Minh có 4 nghĩa là: 

A . Pháp Minh:  

Kẻ tu hành xưng tụng thì ánh sáng trong mỗi mỗi chữ chiếu khắp mười 
phương Thế Giới khiến cho tất cả chúng sinh Hữu Tình đang chìm đắm trong biển 
khỗ sinh tử đều phá được phiền não vô minh, đều xa lìa khổ đau mà được giải 
thoát. Vì thế, gọi là Pháp Minh. 

B . Nghĩa Minh: 

Là do bậc Du Già tương ứng với nghĩa của Chân Ngôn nên thông đạt, minh 
liễu được Bát Nhã Ba la Mật mà xa lìa đạo lý vô nghĩa. 

C . Tam Ma Địa Minh:  

Là do quán tưởng Chủng Tử (Bìja) của Chân Ngôn ở trong vành trăng Tâm 
mà đắc được đại quang minh, tác Tự Tha Chiếu Minh Tam Ma Địa  mà thành tựu. 

D . Văn Trì Minh:  

Là chứng được Văn Trì Pháp (‘Srutimyò Dharma)  hay phá được các Hoặc 
của sự lãng quên. chứng đắc Tâm Bồ Đề (Bodhi Citta) mà thành tựu. 

Như trên là nghĩa của Đà La Ni, Chân Ngôn, Mật Ngôn và Minh đều dựa 
theo Phạn văn. Lại ở trong Tu Đa La của Hiển Giáo hoặc ở trong Chân Ngôn của 
Mật Giáo cũng xưng nói 4 điều như vậy. 

Hoặc có Chân Ngôn có 1 chữ, 2 chữ, 3 chữ, 100 chữ, 1000 chữ, vạn chữ cho 
đến biến con số này thành vô lượng vô biên chữ thì đều gọi là Đà La Ni, Chân 
Ngôn, Mật Ngôn, và Minh. 

Nếu tương ứng với ba Mật Môn thì chẳng cần phải trải qua nhiều kiếp cực 
nhọc tu hành khỗ hạnh mà lại hay mau chóng chuyển được Định Nghiệp để dễ 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

6 

thành tựu sự an lạc và thành Phật. Do đó nên biết đây chính là con đường đi mau 
chóng vậy. 

[Đại Chính Tân Tu, Mật Giáo Bộ I. Quyển 18_ No 902_ Tr 898] 

Theo từ ngữ thì Thần Chú (Mantra) là lời cầu đảo, câu chú nguyện có ý 
nghĩa rấr bí hiểm, khi đọc lên có tác dụng hiện ra các hiện tượng thiên nhiên cả 
lành lẫn dữ . Hoặc Mantra diễn tả ước vọng mãnh liệt, khát vọng nổng nhiệt của 
mục đích nhằm ve vãn các Thần Linh. Do đó, Mantra là phương tiện đi đến giao 
hảo với những sức mạnh vô hình chung quanh chúng ta và rất hiệu nghiệm nếu 
chúng ta thực hành đúng tất cả quy luật chi ly của Mantra ấy. Dựa vào ý nghĩa 
này, các hệ phái Bí Mật của Thần Giáo đã dùng những Mantra vào những mục 
đích nhằm thỏa mãn những dục vọng cá nhân như: đạt năng lực siêu nhiên; trừ Ma 
Quỷ bệnh tật; thư  ếm; cầu giầu sang, phú quý, quyền lực, danh vọng...  

Theo Mật Tông Phật Giáo thì Thần Chú  (mantra) là ngôn ngữ bí mật được 
phát ra do sức thiền định nên có thần lực không thể lường được. Vì thế Thần Chú 
cũng gọi là chú Đà La Ni nghĩa là chú Tổng Trì không mất. 

Diệu dụng của chú Đà La Ni là tạo ra sự suy nghĩ cho Hành Giả; giữ gìn và 
thâu tóm mọi nghĩa lý làm tiền đề cho việc tham khảo của hành giả tức là đề mục 
của sự Trì niệm quán tưởng nhằm đi vào Chính Định để phát sinh Trí Tuệ . Trên 
công năng căn bản thì Chú Đà La Ni nắm giữ Pháp lành  không cho tản mất, chế 
ngự Pháp ác không cho nổi lên, từ đấy sinh ra mọi công đức diệu dụng . Dựa vào 
ý nghĩa này, các vị Du Già Mật Tông luôn giữ gìn Thân, Khẩu, Ý cho trong sạch; 
thường xuyên tu tập thiền định quán tưởng cho đến khi thực chứng được Trí Tuệ 
giải thoát chứ không hề lưu tâm đến các năng lực thần thông có được trong thời 
gian tu tập. Đây chính là điểm sai biệt giữa Mật Tông Phật Giáo với các giáo phái 
bí mật khác . 

Lại nữa, tùy theo trình độ cao thấp, giác ngộ cạn sâu mà Chú Đà La Ni (hay 
Thần Chú) được chia làm 5 loại: 

1 . Thần Chú của Chư Phật 
2 . Thần Chú của Chư Bồ Tát và Kim Cương Mật Tích 
3 . Thần Chú của Chư Thánh Văn và Bích Chi Phật 
4 . Thần Chú của chư Thiên 
5 . Thần Chú của các vị Quỷ Thần (Rồng, Chim, A tu la, Dạ xoa, La sát, 

Quỷ đói...) 

Mỗi một Thần Chú được biểu tượng cho mỗi một Giáo Pháp đang lưu lộ từ 
nơi Pháp Giới thanh tịnh. Mỗi một Giáo Pháp lại được biểu tượng bằng một Bản 
Tôn. Mỗi Bản Tôn đều gổm đủ  3 mật của Thân, Khẩu, Ý trong đó Hình sắc các 
chữ biểu thị cho Thân Mật, âm thanh các chữ biểu thị cho Khẩu Mật, nghĩa thú 
các chữ biểu thị cho Ý Mật. Nếu tương ứng được ba môn Mật ấy tức chứng được 
một Giáo Pháp giải thoát. Từ đây, hành giả sẽ tu tập mọi Giáo Pháp để thực chứng 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

7

quả vị Vô thượng Bồ Đề. Dựa vào ý nghĩa này, các vị đạo sư Mật Tông thường 
khuyên dạy các Đồ Chúng rằng: 

- Hãy trì niệm Chân Ngôn thật chậm rãi, rõ ràng, không được bỏ sót hay 
lãng quên để cho thân tâm được an tĩnh.  

- Tiếp đó, hãy nhiếp tâm ý quán tưởng các chữ của Chân Ngôn chuyển biến 
thành Bản Tôn với đầy đủ sắc tướng uy nghi, tâm lặng, Pháp hỷ, uy mãnh. . . mỗi 
mỗi đều như Ấn của Thân Ý mật chẳng được sai lầm.  

- Sau đó quán thân của Bản Tôn; chẳng tác tưởng trong ngoài cho đến khi 
khoảng cách tâm ý về người trì niệm, Pháp trì niệm và đối tượng trì niệm đều tan 
biến cả thì lúc ấy thân của Bản Tôn tức là thân của hành giả nghĩa là hành giả đã 
bước vào chính định. Nơi đây, mọi nghĩa thú của Chân Ngôn sẽ được sáng tỏ và 
hành giả sẽ mau chóng trực kiến được Chính Pháp giải thoát vốn có từ xưa trong 
bản tâm mình.  

Bình thường, để nhắc nhở các đệ tử đừng lãng quên ý hướng tu tập của 
mình, các vị đạo sư Mật Tông thường minh họa hình tượng của các Tôn trong một 
Đàn Pháp gọi là MANÏDÏALA với ý nghĩa cứu cánh là Luân Viên Cụ Túc  hay 
Phát Sinh Chư Phật. Ngoài ra, các Ngài còn ghép các bài Chú riêng biệt hợp thành 
một nghi thức niệm tụng để giáo hoá các đệ tử và Ngũ Bộ Chú chính là một trong 
các phương pháp minh định cho Đồ Chúng thâm nhập vào pháp Hiển Mật Viên 
Thông Thành Phật Tâm Yếu vậy. 

 

TỊNH PHÁP GIỚI CHÂN NGÔN 
     

         

     hay      

- OM (湡) có nghĩa là Tam thân quy mệnh 
- RAM (劣) là thanh chuyển của chữ RA (先),  
RA là chủng tử của bụi dơ, nó đưa đến sự mê mờ chướng ngại. Nhưng 

trong chữ RA lại có mẫu âm A (狣) , khi nhập vào chữ A thì có thể dứt trừ được 
mọi sự mê mờ chướng ngại. Do vậy, RA tự môn có ý nghĩa là xa lìa tất cả bụi dơ 
phiền não. 

Trong ngũ đại thì RA (先) biểu tượng cho Hỏa đại mà lửa thì có hai loại là 
lửa thế gian  và lửa xuất thế gian 

1 . Lửa thế gian: có hai loại là nội hỏa và ngoại hỏa. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

8 

a . Nội hỏa: tượng trưng cho lửa phiền não của ba độc Tham, Sân, Si 
hay thiêu đốt tất cả căn lành của các chúng sinh. 

b . Ngoại hỏa: là sức nóng ấm áp hay thành tựu chúng sinh và nuôi lớn 
vạn vật  

2 . Lửa xuất thế gian: còn gọi là Trí Hỏa, lửa này hay thiêu đốt tất cả 
phiền não của chúng sinh với tập khí của Bổ Tát, tức là đốt cháy mọi Vô minh, 
phiền não, ám chướng của tất cả chúng sinh. 

Vì chúng sinh không thật sự biết mình vốn có tâm tính cực thanh tĩnh lại 
mải mê đeo đuỗi các trần cảnh cho nên nguyên tố nung nóng (Hỏa đại) đã tạo 
thành nhiệt tâm đam mê ích kỷ, chỉ muốn tìm kiếm mọi cảm giác làm thỏa mãn ý 
riêng, chẳng lưu tâm đến sự tàn hại xảy ra với ngoại giới . Do đây, NGÃ CHẤP 
mỗi lúc mỗi được củng cố bền chắc, các căn bất thiện được dịp tăng trưởng, gây 
trở ngại, phá hủy các căn lành và dẫn dắt chúng sinh lăn lộn trong bùn sinh tử khỗ 
đau. 

Ngược lại, nếu chúng sinh nào bíết trừ diệt NGÃ CHẤP qua phương pháp 
Bố Thí và tự thanh tịnh thân tâm qua phương pháp Trì Giới thì nhiệt tâm đam mê 
ích kỷ sẽ bị thiêu hủy. Lúc ấy, nguyên tố nung nóng sẽ chuyển thành ánh sáng rực 
rỡ của Trí Tuệ chiếu phá  mọi Vô minh ám chướng trong Pháp giới, giúp cho 
chúng sinh tự nhận biết được bản tâm cực thanh tĩnh của chính mình. Từ đây, 
Chân Pháp Chân Trí xuất hiện và thúc đẩy chúng sinh ấy đi thẳng đến quả vị Vô 
thượng Chính Đẳng Chính Giác. 

Dựa vào ý nghĩa này, các Đạo sư Mật Tông đã nhận định rằng: RA tự môn 
là Pháp trừ chướng chân thật bậc nhất. Nếu đặt chữ RA (先) ở con mắt thì sẽ được 
thanh tịnh, nhờ đó tri kiến cũng được thanh tịnh và hành giả mau chóng quán 
thành tựu thật tướng của Tâm tức là nhận biết được tâm Bồ Đề cực thanh tĩnh vốn 
có nơi mình  

Khi chữ RA được chuyển thêm thanh Tam Muội nghĩa là chấm thêm điểm 
Đại Không trên đầu thì thành chữ RAM (劣). Do điểm Đại Không biểu thị cho 
Tam Muội Đại Không nên RAM (劣) chính là Hỏa sinh Tam Muội, biểu thị cho 
Đại Không Trí Hỏa Tam Muội là TRÍ PHÁP THÂN của Đại Nhật Như Lai có 
công dụng hay thiêu đốt tất cả bụi dơ vô thủy vô minh của chúng sinh và giúp cho 
mầm giống của Tâm Bồ Đề được sinh trưởng. 

Dựa vào công năng thiêu cháy hết tất cả bụi dơ ám chướng của Thế Gian 
để hiển bày Pháp Giới thanh tịnh bản nhiên mà RAM (劣) được gọi là Pháp Giới 
Sinh Chân Ngôn hay là Tịnh Pháp Giới Chân Ngôn. Từ ý nghĩa này, người hành 
Chân Ngôn thường trì niệm OM RAM (湡劣) để làm cho 3 nghiệp Thân, Khẩu, Ý 
được trong sạch; tiêu trừ tất cả tội chướng, thành tựu tất cả thắng sự và được thanh 
tịnh ở bất cứ nơi nào. 

Trong phẩm Tất Địa Xuất Hiện của Kinh Đại Tỳ Lô Giá Na Thành Phật 
Thần Biến Gia Trì  có ghi: 

- Chữ LA (RA 先) chân thật thắng 
Phật nói: Nó trên lửa 
Có bao nhiêu nghiệp tội 

Tương ứng quán trong đấy 
Chữ LA, điểm Đại Không (RAM劣) 
Bậc Trí như Du Già 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

9

Đáng phải chịu quả báo 
Du kỳ (yogì) Người khéo tu 
Đẳng Dẫn đều tiêu trừ 
Trú nơi hình tam giác 
Khắp hình đỏ đẹp ý 
Lửa tỏa quanh vắng lặng 
Tam giác tại tim mình 

Dùng nó thành mọi việc 
Nhật Diệu, các quyến thuộc 
Làm được tất cả lửa 
Nhiếp giữ, phá oán đối 
Đốt hết mọi chi phần 
Các điều ấy nên làm 
Đều ở Trí Hỏa Luân. 

Ngoài ra, Bậc cổ Đức còn có kệ rằng: 
- Chữ LA (RA 先) sắc trắng sạch 
Dùng chấm Không thêm vào (劣)  
Như  Bảo Minh Châu kia 
Đặt nó ở trên đỉnh 
Chân Ngôn đồng  Pháp Giới 
Trừ vô lượng các tội 
Tất cả nơi xúc uế 
Thường trì Tự Môn này. 

Lại nữa, do ý nghĩa :Tiêu trừ tất cả bụi nhơ phiền não ám chướng cho 
nên RAM (劣) còn là chủng tử của Trừ Cái Chướng Bồ 
Tát (Sarva Nivaranïa visïkambhin bodhisatva) Vị Bồ Tát 
này hay trú ở Tam Muội Bi Lực, dùng tất cả các Môn 
trong Pháp Giới mà tĩnh trừ các nghiệp chướng cứu khổ 
chúng sinh. Viêc Trừ cái chướng này nhằm phá trừ mọi 
lưới mê vọng của chúng sinh và phủi sạch mọi bụi nhơ 
phiền não đang che phủ bản tâm thanh tĩnh như như vốn 
có của tất cả chúng sinh giúp họ chứng được con đường 
sáng tỏ của Pháp (Pháp Minh Đạo) là biết Tâm thực tế 
vốn chẳng sinh, Tâm ấy thanh tịnh an trụ sinh Đại Tuệ 
chiếu khắp vô lượng Pháp Tính, thấy rõ Đạo của Chư 
Phật hành, ít tốn công sức mà được Tam Muội Trừ Cái Chướng, thấy thực tướng 
của 84.000 nhóm báu, được đồng đẳng trụ với Chư Phật Bồ Tát, tự tâm chứng 
được Diệu tướng Trạm Nhiên của Chư Phật mười phương. Từ đó rộng làm Phật 
sự, nuôi dưỡng hạt giống Như Lai mà mau chóng được Quả Bồ Đề.  

Nay trì niệm chủng tử RAM (劣) này, hành giả sẽ mau chóng thấu ngộ 
được bản tính thanh tĩnh vốn có nơi mình, do đó tự phát khởi đức tin trong sạch 
thâm sâu nơi Phật Pháp và tự khai mở lại bản giác Như Như vốn có của mình . 
Đây là giai đoạn nương theo lực gia trì của Trí Pháp Thân , tu tập hai Pháp Bố 
Thí Ba La Mật (Dàna pàramità) với Trì Giới Ba La Mật (‘Sìla pàramità)  để dọn 
sạch đất Tâm và gieo trồng hạt giống Bồ Đề. 

  

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

10 

VĂN THÙ NHẤT TỰ CHÂN NGÔN 
   

湡
OM ‘SRHYIM 

 
- OM (湡) có nghĩa là Tam thân quy mệnh 

- ‘SRHYIM (  ) được kết hợp bởi 6 âm tự là : 
.  ‘SA (在)  là tất cả các Pháp bản tính tịch    
. RA (先) là tất cả các Pháp lìa các trần nhiễm 
. HA (成) là tất cả Pháp Nhân chẳng thể đắc 
. YA (伏) là tất cả Pháp Thừa chẳng thể đắc 
. I (珌) là tất cả Pháp Căn chẳng thể đắc 
. MA (亙) là tất cả Pháp Ngô Ngã chẳng thể đắc 

Trong đó :   ‘SA (在) + RA (先) = ‘SRA có nghĩa là Cát tường 
 HA (成) + YA (伏) = HYA là nhân đẳng hay nhóm hạt nhân 
 I (珌) + MA (亙) = IM là tự ngã  

Như vậy  ‘SRHYIMÏ (  ) có nghĩa là Tự Ngã an ổn trong các nhân tốt lành. 
Đây là Chân Ngôn của Ngài Diệu Cát 

Tường Bồ Tát (Mamïju‘sri Bodhisatva) hay còn gọi 
là Nhất Kế Văn Thù Bồ Tát, Nhất Man Văn Thù Bồ 
Tát. Tôn hình của Ngài là thân đồng tử màu vàng, 
ngổi bán già trên toà sen ngàn cánh. Tay trái cầm 
hoa sen xanh, trên hoa sen có viên ngọc báu Như Ý. 
Tay phải hướng ra ngoài rũ năm ngón xuống thành 
Ấn MÃN NGUYỆN, miệng mỉm cười. Trên đỉnh, 
tóc kết thành một búi nên gọi là Nhất Kế hay Nhất 
Man Văn Thù. 

Trong Tôn tượng, hoa sen xanh biểu thị 
cho Tam Muội chẳng nhiễm dính các Pháp. Bảo 
Châu Như ý (Viên ngọc báu Như Ý) biểu tượng cho 
Phước Trí của Như Lai. Tay ấn Mãn Nguyện biểu 
thị cho sự làm thỏa mãn mọi ước nguyện của chúng 
sinh. 

Kinh Văn Thù Sư Lợi Căn Bản Nhất Tự 
Đà La Ni có ghi rằng:  

Chú này hay diệt trừ tất cả yêu quái tà ác, là Pháp Cát Tường của tất cả Chư Phật, cũng 
hay thành tựu tất cả Thần Chú. Tụng Chú này hay khiến cho chúng sinh khởi tâm Đại Từ, tâm 
Đại Bi. Tất cả chướng ngại đều được tiêu diệt và đều được đầy đủ mọi ước nguyện. 

Nếu có người nữ bị tai nạn lúc sinh sản hoặc người nam bị tên bắn cho đến bị tất cả các 
bệnh tật khổ, thì tụng Chú này sẽ trừ diệt được tất cả hiểm nạn. 

Lại nữa, chú Đà La Ni này hay khiến cho chúng sinh trong đời hiện tại đắc được an ổn, 
Chư Phật Đại Bồ Tát thường là quyến thuộc, tất cả sở nguyện đều được thành tựu.  

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

11

Dựa vào ý nghĩa này, người hành Chân Ngôn thường trì tụng OM  ‘SRHYIM  để bảo 
hộ tự thân nhằm ngăn ngừa tất cả Quỷ Thần, Thiên Ma đến não hại và cầu được viên mãn mọi 
sở nguyện. 

Theo ý nghĩa khác, Văn Thù Sư Lợi là vị  Bồ Tát đã thông đạt Trí Tuệ thâm sâu của 
Như Lai, Trí Tuệ ấy chỉ có Chư Phật tự chứng biết chẳng có thể trao truyền lại cho người khác 
được . Nếu lìa phương tiện gia trì ắt chẳng ai có thể đạt đến được. Vì thế, vị Bồ Tát này trụ vào 
Tam Muội Thần Lực Gia Trì của Phật, dùng hạnh Anh Nhi ( trẻ thơ) trở lại hiện thân đồng tử 
cầm Báu Như Ý vô nhiễm trước, soi sáng tâm ám tối của chúng sinh khiến cho họ tự nhận biết 
rằng mình vốn có đầy đủ các công đức bình đẳng như Chư Phật, chỉ vì Vô minh ngăn che nên 
chẳng tự biết rõ . Nay được ánh quang minh Phước Trí soi tỏ thì phải thi hành vạn hạnh cho 
thành thục để khai mở hoa Bồ Đề.  

Trong thực tế, muốn thi hành vạn hạnh thì cần phải có sức kham nhẫn trong mọi hoàn 
cảnh, mọi trường hợp. Đồng thời phải có một ý chí sắt đá để ngăn ngừa dứt trừ các  Pháp Bất 
Thiện đồng thời nuôi dưỡng và phát huy các Pháp thiện  . Điều này có nghĩa là hành giả cần 
phải chuyên tâm tu tập hai Pháp Nhẫn Nhục Ba La Mật (Ksïanti pàramità) và Tinh Tiến Ba La 
Mật (Vìrya pàramità)  để làm sáng tỏ tâm hạnh Bồ Đề. 

Như vậy, khi trì niệm OM  ‘SRHYIM hành giả sẽ tự giữ gìn được bản tâm thanh tịnh 
đồng thời tự tránh xa các Pháp ác, nuôi lớn các Pháp lành nhằm nuôi dưỡng hạt giống Tâm Bồ 
Đề đang nảy nở trong Tâm mình. Đây là giai đoạn nương theo Phước Trí Bình Đẳng của Chư 
Phật Bồ Tát, tu tập hai Pháp Nhẫn Nhục Ba La Mật, Tinh Tiến Ba La Mật để trưởng dưỡng Tâm 
Bồ Đề, tức là làm sáng tỏ ý nghĩa Trừ cái chướng vậy. 

 

LỤC TỰ ĐẠI MINH CHÂN NGÔN 

 
              

Chữ Tây tạng   

Chữ Phạn  

 
Lục Tự Minh Chú (Vidyà Sïadïa Ksïarì) nguyên là Tâm Chú của Đức 

Quán Thế Âm Bồ Tát mà giáo đồ Lạt Ma giáo thường xưng tán và sau này được 
lưu truyền thành câu trì tụng của tín đồ Phật giáo Đại Thừa. 

Theo truyền thuyết của Tây Tạng, khoảng năm 371 tương đương với thời 
Đông Tấn của Trung Hoa, vào đời vua Cáp Đóa Lật Tư Tán ( Tho Thori Gnõan 
Btsan) đột nhiên có 04 chiếc rương từ trên trời rơi xuống nóc cung điện. Đúng lúc 
ấy, có 05 nhà sư từ Ấn Độ đến mở 04 chiếc rương đó ra xem thì thấy các bộ Kinh: 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

12 

Bảo Khiếp Trang Nghiêm Kinh, Bách Sám Hối Kinh, Lục Tự Đại Minh Bảo Ngọc 
Khắc ( tức 06 chữ OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ ) cùng với Tháp vàng và hương 
Khẩn Đà Ma Ni… đồng thời còn nghe văng vẳng trên hư không có tiếng nói là: 
“Từ đây đợi đến 05 đời nữa sẽ hiểu được việc này”. Tuy không biết việc này có ý 
nghĩa gì nhưng nhà vua vẫn cung kính trọng thờ. Do công Đức của phước nghiệp 
ấy, nhà vua thọ được 120 tuổi và nước mạnh dân giàu. 

Trải qua 05 đời, khoảng năm 615, vào đời vua Khí Tông Lộng Tán (Srong 
tsan Gampo) thì tín ngưỡng Quán Thế Âm được phát triển mạnh mẽ. Vì thế, 
truyền thuyết này cho rằng Lục Tự Minh Chú là một món quà quý báu do Đức 
Quán Thế Âm Bồ Tát ban cho thế gian đầy dẫy đau khổ này nhằm giúp đỡ cho tất 
cả chúng sinh xa lìa mọi ách nạn phiền não, đạt đến sự an vui phỉ lạc. 

Truyền thuyết khác cho rằng Lục Tự Đại Minh chú là câu Chân ngôn mà 
Đức Quán Thế Âm Bồ Tát dùng để tán thán Đức Phật A Di Đà và nói là : “Chân 
ngôn này là tất cả Phước Đức, Trí Tuệ và là căn bản của các Hạnh”. 

_ Tây Tạng còn lưu truyền một truyền thống khác nữa là: ở vô lượng kiếp 
trước, với tâm Đại Bi vô hạn, Quán Thế Âm Bồ Tát muốn cứu thoát tất cả chúng 
sinh ra khỏi biển khổ sinh tử luân hồi, nên đối trước chư Phật mười phương, Ngài 
phát nguyện rằng: “Nguyện cho con cứu được tất cả chúng Hữu tình. Nếu có khi 
nào, con mệt mỏi trong công việc lớn lao này, thì nguyện cho thân con tan thành 
ngàn mảnh”. 

Thoạt tiên, Ngài xuống cõi Địa ngục, sau đó đến cõi Ngạ quỷ và tiến dần 
lên cho đến cõi Trời. Tại đấy, Ngài nhìn xuống thế giới đau khổ với cái nhìn thấu 
hiểu của Thánh Trí thì tâm Ngài bị xúc động sâu sắc. Vì mặc dù Ngài đã cứu 
nhiều chúng sinh thoát khỏi Địa ngục nhưng vẫn còn có vô số chúng sinh khác 
đang sa vào. Điều này làm cho Ngài buồn rầu vô hạn. Trong một lúc, gần như 
Ngài đã mất tất cả niềm tin vào lời nguyền vĩ đại mà Ngài đã tuyên thệ và thân thể 
Ngài liền nổ tung thành ngàn mảnh. Giữa cơn tuyệt vọng, Ngài cầu cứu tất cả chư 
Phật. Ngay lập tức, hằng hà sa số chư Phật từ mười phương đều hiện thân đến cứu 
giúp. Với thần lực nhiệm màu, chư Phật làm cho Ngài hiện trở lại toàn thân và từ 
đấy Ngài có 11 cái đầu, 1.000 cánh tay, trên mỗi bàn tay có một con mắt. Sự kiện 
này biểu thị cho sự phối hợp giữa trí tuệ và phương tiện thiện xảo, là dấu hiệu của 
Tâm Đại Bi chân thật. 

Trong hình thức này, Ngài đã sáng chói rực rỡ và có nhiều năng lực hơn 
trước để cứu giúp chúng sinh. Khi ấy, tâm Đại Bi của Ngài còn mãnh liệt hơn 
trước nữa. Và đối với chư Phật, Ngài lại phát nguyện rằng: “Khi tất cả chúng sinh 
chưa thành Chính Giác, thì con nguyện không thành Chính Giác”. Từ đây, Ngài 
càng nhận rõ được sự khổ đau và thấy rõ từng loại chúng sinh. Do đó, đối với kẻ 
mong cầu và kêu gọi đến sự giúp đỡ của Ngài thì Ngài hiện ra trước mặt và giúp 
cho người ấy thỏa mãn sự mong ước tùy theo mỗi hoàn cảnh bằng một hình thức 
thích ứng. Theo cách này, Quán Thế Âm Bồ Tát hiện thân với vật cầm tay tiêu 
biểu cho công tác hóa độ chúng sinh tương ứng với Bản Tính của sự sống tùy theo 
cõi giới của họ. 

OM ( )Cõi Trời (Sura hay Deva) là một cõi thụ hưởng. Trong cõi đó, chư 
Thiên thường khởi tâm tự mãn và bám chặt vào các ảo tưởng về những niềm vui 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

13

tạm thời. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát hiện thân với cây đàn Tỳ Bà để tạo ra 
Pháp Âm (Dharma Svara) đánh thức chư Thiên thoát khỏi những ảo tưởng của 
phước báo mà họ đang thụ hưởng, đồng thời đưa họ đến một thực tại cao siêu hơn, 
một sự hòa hợp sâu sắc hơn và vĩnh cửu hơn. 

MA ( )Cõi Tu La (Asura)  hay cõi Thần (Devatà) là cõi chiến đấu. Trong 
cõi đó, chư Thần thường khởi tâm ganh tỵ, chỉ thích tranh đấu để thỏa mãn mọi 
ước nguyện, đứng giữa cõi Trời và cõi Thần. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát 
hiện thân với cây kiếm sáng chói, biểu thị cho trí tuệ hoạt động phân biệt, đâm 
thủng bóng tối ganh tỵ và chém đứt các mối dây ràng buộc bởi sự thèm khát, đồng 
thời dậy cho chư Thần sự chiến đấu cao thượng để đạt thành quả của sự thấy biết 
mà thoát khỏi mọi tham dục. 

NI ( )Cõi Người (Manusïyana hay Nàra) là cõi hành động. Trong cõi 
này, con người có khả năng biết rõ các đặc tính của các cõi và tất cả hiện tượng 
đều do “Nhân duyên mà sinh khởi” như nhau, đồng thời con người có thể tìm ra 
được bản tính chân thật của vũ trụ và nhận thức được con đường vĩnh viễn ra khỏi 
vòng sinh tử luân hồi. Tuy vậy, đại đa số con người thường mang tâm: tự kiêu, ích 
kỷ, hoài nghi mà bị trói buộc trong các hoạt động nhằm tìm cầu chiếm hữu và thỏa 
mãn dục tình cho riêng mình. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát hiện ra hình 
tướng Đức Phật Thích Ca Mâu Ni với cái bình bát và cây gậy ẩn sĩ để chỉ con 
đường giải thoát cho những ai có khả năng xóa bỏ mọi dục vọng tư kỷ, dứt trừ tâm 
kiêu mạn hoài nghi, thực hiện công hạnh cứu độ tối hậu. 

PAD ( )Cõi Súc Sinh (Tiryanõc hay pa’su) là cõi sợ hãi. Trong cõi đó, 
các loài vật thường mang tâm thức thờ ơ gắn chặt với bản năng, không đủ năng 

khiếu phát triển tư tưởng. Vì thế, chúng luôn luôn 
sống trong sự sợ hãi qua sự đuổi bắt, vây hãm, ăn 
nuốt lẫn nhau và bị đẩy vào số phận mù quáng của 
những nhu cầu tự nhiên, những bản năng không thể 
kiểm soát được. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát 
hiện thân với một quyển sách cầm tay nhằm nâng cao 
Tâm thức trì độn mù quáng của loài súc sinh để 
hướng chúng tới một tinh thần phát triển, vượt thoát 
bản năng tăm tối. 

ME ( )Cõi Ngạ Quỷ (Preta) là cõi ước mong 
không được thỏa mãn. Là thế giới đầy dẫy sự thèm 

khát mong muốn tham dục mà không bao giờ thực hiện được. Chúng sinh trong 
cõi này thường mang những hình tướng quái dị thường chịu đói khát khổ đau. Tất 
cả loài Ngạ Quỷ này đều bị đói khát dày vò không bao giờ được thỏa thích no đủ. 
Vì thế, tâm thức của chúng gắn chặt với sự tham dục đam mê không biết nhàm 
chán và luôn bị sự thất vọng dày xéo bủa vây. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát 
liền hiện thân với một cái bình đựng đầy những báu vật của Trời nhằm xoa dịu 
những nỗi khổ đau vì thèm khát của loài Ngạ Quỷ, khơi động tâm thức nhàm chán 
những đối tượng nhiễm ô và khởi tâm ưa thích những đối tượng thanh khiết để cho 
chúng mau chóng hồi tâm sám hối, vượt thoát cảnh khổ đau. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

14 

HÙM ( )Cõi Địa ngục (NàraKa hay Niraya) là cõi hành hạ đền tội. 
Chúng sinh của cõi này luôn luôn chịu đựng những nỗi thống khổ, là những phản 
ảnh không thể tránh được do chính các hành động của họ gây ra. Vì thế, tâm thức 
của họ luôn bị sự giận dữ oán ghét bủa vây. Do đó, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát 
hiện thân với ngọn lửa trên tay nhằm thanh lọc tâm thức bị ô nhiễm bởi sự giận 
ghét và biến đổi các cuộc hành hình tội nhân thành ngọn lửa thanh lọc để giúp họ 
vươn tới những hình thức sinh sống tốt đẹp hơn. 

Do công hạnh ứng hóa trong sáu cõi (Sïadïa gatayahï hay sïadïa Kula) để 
hóa độ chúng sinh nên trong Lục Tự Tâm chú của Đức Quán Thế Âm thì mỗi một 
âm đều có một hiệu quả đặc biệt nhằm tịnh hóa 06 phiền não gốc (ảo tưởng kiêu 
mạn, ganh tỵ tranh đấu, hoài nghi tự kiêu, trì độn mù quáng, tham dục thèm khát, 
giận dữ oán hận) để ngăn ngừa sự tái sinh vào 06 cõi và xua tan các nỗi khổ đau 
ẩn tàng trong mỗi cõi. 

Như Mật Tông Tây Tạng Bảo Điển có ghi: “Y theo Lục Tự Đại Minh chú 
này thì có thể ngăn chặn được các cửa sinh tử trong lục đạo” 

_ Trong Tây Tạng Quán Âm Kinh, Ngài Ma Ni Già Bộ Bà (MaNïi Bkahï 
Hïbumï) đã dùng thi ca xưng tán công đức của Lục Tự Minh chú và nói chú này là 
cội nguồn của Trí Tuệ giải thoát với mọi sự cứu tế khoái lạc. Trong Lục Tự Minh 
chú: 

Nếu có người xướng lên chữ OMÏ 
( ) thì công đức ấy sẽ giúp cho người này 
sau khi chết sẽ cắt đứt được sự lưu chuyển 
vào Thiên Giới. 

Nếu xướng lên chữ MA ( )thì có 
thể miễn trừ được sự luân hồi trong nẻo Tu 
La, là nơi cư ngụ của loài quỷ Thần ác. 

Nếu xướng lên chữ NÏ ( )thì sẽ xa 
lìa sự tái sinh vào chỗ ách nạn của cõi Nhân 
gian. 

Nếu xướng lên chữ PAD ( )thì sẽ 
xa lìa được sự luân hồi vào chỗ tai nạn của 
nẻo súc sinh. 

Nếu xướng lên chữ ME ( )thì sẽ 
tránh khỏi sự trầm luân vào cảnh khổ đau 
của nẻo Ngạ Quỷ. 

Nếu xướng lên chữ HÙM ( )thì sẽ 
giúp cho kẻ ấy sau khi chết miễn trừ được sự khổ đau của nẻo Địa ngục. 

_ Kinh Quán Âm của Tây Tạng lai miêu tả: 
Chữ OMÏ ( ) có màu trắng, biểu thị cho Thiên Giới. 
Chữ MA ( ) có màu xanh, biểu thị cho Tu La đạo. 
Chữ NÏI ( ) có màu vàng, biểu thị cho Nhân Gian giới. 
Chữ PAD ( ) có màu xanh lục, biểu thị cho Súc Sinh đạo. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

15

Chữ ME ( ) có màu hồng, biểu thị cho Ngạ Quỷ đạo. 
Chữ HÙMÏ ( ) có màu đen huyền, biểu thị cho Địa Ngục đạo. 
Kinh này lại cho rằng: “Chẳng phải dùng miệng xướng lên Minh Chú này 

thì mới có công đức. Nếu kẻ nào đeo chú này trên thân, hoặc cột vào tay, hoặc 
chôn trong da thịt thì cũng tạo được nhân chủng giải thoát khỏi sinh tử”. 

Do kết hợp ý tưởng này với giáo lý Tịnh Độ, nhân dân Tây Tạng thường 
hướng về Đức Liên Hoa Thủ Bồ Tát (Padma Pànïi Bodhisatva) xưng tụng câu chú 
“OMÏ – MA NI – PÊ MÊ – HUNG” (tức OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ) để cầu 
nguyện ngày sau được vãng sinh về thế giới Cực Lạc (‘Sukha vàti) ở phương Tây 
do Đức Phật A Di Đà (Amitàbha buddha) làm giáo chủ. 

Ngoài ra, để tăng cường cho năng lực gia hộ cứu độ của Lục Tự Đại Minh 
chú, một số vị Đạo sư đã khuyên dạy đệ tử nên phụng thờ Tôn Tượng “Tứ Thủ 
Quán Âm” và cố gắng tu hành theo ý nghĩa của Tôn Tượng này. 

 Thân thể đẹp đẽ của Ngài: biểu thị cho Báo thân Phật. 
 Một cái đầu: biểu thị cho sự BẤT NHỊ của Bản tính quyệt đối. 
 Bốn tay: biểu thị cho 04 tâm vô lượng: Từ, Bi, Hỷ, Xả. 
 Hai chân xếp bằng trong tư thế kim Cương Tọa: biểu thị cho tính NHẤT 

NHƯ của Sinh tử và Niết Bàn. 
 Ngồi trên liên hoa ngàn cánh: biểu thị cho tâm Đại Bi. 
 Vành trăng dung chứa Tôn Tượng: biểu thị cho TÍNH KHÔNG 

(‘Sùnyatà). 
 Hai tay chắp ở tim và cầm viên ngọc: biểu thị cho tâm Bồ Đề, viên ngọc 

như ý ban cho những thành tựu tối cao và thông thường. 
 Hai tay còn lại: Tay phải cầm một xâu chuỗi pha lê biểu thị cho lòng Từ 

Bi không ngưng nghỉ của Ngài trải dài như một dòng không dứt qua trái 
tim của mỗi một chúng sinh. Tay trái cầm một hoa sen trắng biểu thị cho 
sự thanh tịnh không biến đổi của Trí Tuệ của Ngài, nở trọn vẹn trên bùn 
lầy sinh tử. 

 Viên ngọc: biểu thị cho Trí Tuệ đại lạc như phương tiện. 
 Hoa sen: biểu thị cho trí Tuệ Tính Không như sự chứng ngộ. 
_ Từ các truyền thống này, các vị Đạo sư Mật giáoTây Tạng đều nhận định 

rằng: “OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ là tinh túy Trí Tuệ của chư Phật, là tinh hoa 
của 05 cõi Phật và các vị Thượng sư. Văn tự Thần chú của 06 âm vận thể hiện là 
nguồn gốc của tất cả sự thiện mỹ, căn nguyên của mọi sự lợi lạc tốt lành, hoàn 
toàn viên mãn con đường thẳng tắt vượt qua Thế gian, thành tựu sự giải thoát Xuất 
Thế gian”. 

Để cho nhận định trên được rõ ràng hơn, các vị Đạo sư Tây Tạng đã minh 
họa Lục Tự Đại Minh Chú như sau:  

OMÏ ( ) màu trắng, âm vận thể hiện Thánh Đức của Quán Thế Âm Bồ 
Tát được phát ra từ Thần lực du hý tự tại. OMÏ là tướng thể của Thiền định viên 
mãn, hằng diệt trừ tính kiêu ngạo, nhất là tính tự cao của cõi Trời, vì đó là cội 
nguồn phát sinh phiền não sa đọa (rơi xuống các cõi thấp hơn). OMÏ  tiêu trừ kiêu 
ngạo và nghiệp phiền não. OMÏ đồng với hình tướng và công năng uy lực của vua 
trời Đế Thích (Indra), vị Thánh của hàng Trời. OMÏ thể hiện cho Bình Đẳng Tính 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

16 

Trí (Samanta jnõàna) hướng dẫn chúng sinh vượt qua phương Nam vào thế giới 
Chúng Bảo Trang Nghiêm của Đức Phật Bảo Sinh (Ratna Sambhava). 

MA ( ) màu xanh lục,  âm vận tiêu biểu cho công hạnh, phát sinh từ năng 
lực Thần thông Từ Bi vô ngại của Quán Thế Âm Bồ Tát, thị hiện trước tất cả 
chúng sinh. MA là tính thể của Nhẫn Nhục Ba La Mật, có công năng tiêu trừ tính 
ganh ghét đố kỵ đặc biệt đang ngự trị cõi A Tu La (Asura). MA đồng hóa với 
Tướng và Dụng của Ngài Dũng Hiền (Vìra Bhadra hay Vemacitra ), vị Thánh 
trong hàng A Tu La. MA thể hiện cho ánh sáng của Thành Sở Tác Trí (Krïtya 
musïtïhàna jnõàna) hướng dẫn chúng sinh vượt qua phương Bắc vào thế giới 
Thanh Tịnh Diệu Hạnh Thành Tựu của Đức Phật Bất Không Thành Tựu (Amogha 
siddhi). 

NÏI ( ) màu vàng, âm vận biểu hiện cho Trí Tuệ bao hàm Thân, Khẩu, Ý, 
Đức và Hạnh. NÏI hoán chuyển bản tính vượt qua Thế gian luân hồi khổ não. NÏI 
biểu hiện cho năng lực Thần thông Du Hý rộng lớn bao trùm tất cả, tùy duyên thị 
hiện của Đức Đại Bi Quán Thế Âm. NÏI là tính thể của Trì Giới Ba La Mật, hay 
diệt trừ sự si mê, là nguyên nhân đưa đến sự sinh già bệnh chết của loài người. NÏI 
đồng với hình tướng và công hạnh của Đức Thích Ca Mâu Ni (‘Sàkya  Munïi) hóa 
thân của những vị Thánh trong loài người. NÏI thể hiện ánh sáng Trí Tuệ Thần 
thông diệu dụng, dẫn dắt chúng sinh vào thế giới Thanh Tịnh Viên Mãn của Đức 
Phật Thứ Sáu là Ngài Chấp Kim Cương (Vajra dhàra – Trì Kim Cương). 

PAD ( ) màu xanh da trời, âm vận tiêu biểu cho bản thân (THÂN) , thể 
hiện Thần thông du hý bình đẳng vô tận của Đức Đại Bi Quán Thế Âm. PAD là 
tính thể của Tinh Tiến Ba La Mật có công năng diệt trừ sự vô minh, là nguyên 
nhân đưa đến các sự khổ đau của cõi Súc sinh. PAD đồng với hình tướng và công 
hạnh của Ngài Sư Tử Dũng Mãnh (Simïha Ugra hay Dhruva simïha ), vị Thánh 
trong cõi Súc sinh. PAD là ánh sáng Pháp giới Thể Tính Trí (Dharma dhàtu para 
Krïti jnõàna) hướng dẫn 06 loài chúng sinh đi vào Thế Giới Trung Ương Mật 
Nghiêm của Đức Phật Tỳ Lô Giá Na (Vairocana). 

ME ( ) màu đỏ, âm vận của ngôn ngữ (KHẨU) biểu hiện cho năng lực 
Thần thông an lạc vô tận của Đức Đại Bi Quán Thế Âm ban bố cho tất cả chúng 
sinh. ME là tính thể của Bố Thí Ba La Mật có công năng tẩy trừ tính tham lam, 
tham dục, keo kiệt là nguồn gốc sinh ra sự khổ não đói khát của loài Ngạ Quỷ. ME 
đồng hóa với sắc thân và công hạnh của Tiêu Diện Đại Sĩ (Diệm Khẩu – Jvala 
Mukha ) vị Thánh trong cõi Ngạ Quỷ. ME là ứng hiện của ánh sáng Diệu Quán 
Sát Trí (Pratyave Ksïana jnõàna) hướng dẫn chúng sinh vượt qua phương Tây đi 
vào Thế giới Cực Lạc của Đức Phật A Di Đà (Amitàbha). 

HÙMÏ ( ) màu đen, âm vận của ý, biểu hiện cho năng lực Thần thông du 
hý của Tâm Từ vô tận mà Đức Quán Thế Âm đã nhìn tất cả chúng sinh như con 
một của Ngài. HÙMÏ là tính thể của Trí Tuệ Ba La Mật, có công năng tiêu trừ tính 
giận dữ và thù hận là nguyên nhân đưa đến quả báo phải chịu cực hình khổ não ở 
cõi Địa ngục. HÙMÏ đồng với sắc tướng và công hạnh của Đức Diêm La Pháp 
Vương (Yama dharma Ràjà hay Dharmaràja ), vị Thánh cứu tinh cho chúng sinh 
trong cõi Địa ngục. HÙMÏ là ứng hiện của ánh sáng Đại Viên Kính Trí (adar’sa 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

17

jnõàna) hướng dẫn chúng sinh vượt qua phương Đông đi vào Thế giới Diệu Lạc 
của Đức Phật Bất Động (Aksïobhya). 

Ngoài ra, các danh sư Tây Tạng còn cho biết rằng 06 chữ này có rất nhiều 
nghĩa lý nhiệm màu bí mật, không ai có thể hiểu biết hết được. Tuy nhiên, do câu 
chú này quá thông dụng lại có công năng vô cùng màu nhiệm nên được nhiều nhà 
Luận giải giải thích theo sự hiểu biết của riêng mình. Tựu trung đối với giáo đồ 
Phật giáoTây Tạng thì Lục Tự Đại Minh Chú đã trở thành câu chú tiêu biểu cho 
Tâm Đại Bi và sự ân sủng của tất cả chư Phật Bồ tát, nhất là ân sũng của Đức 
Quán Thế Âm Bồ Tát nhằm cứu độ muôn loài thoát khỏi mọi ách nạn khổ đau, 
đồng thời nhân dân Tây Tạng rất tin tưởng rằng Bồ Tát Quán Thế Âm là một vị 
Phật của lòng Bi mẫn, là vị Thần hộ mệnh bậc nhất của dân tộc (Chenresi – Thần 
Hộ mệnh của Núi Tuyết). 

Ngày nay, khắp mọi nơi ở Tây Tạng: trong những điệp khúc cầu nguyện, 
trên những hòn đá ở những đỉnh núi cao, trên những bia đá, trên những lá cờ, trên 
vật khí chuyển pháp luân, trên đôi môi của dân chúng… đều có thể nhận thấy sự 
hiện hữu của Minh Chú này. 

_ Theo truyền thống Hoa văn thì Lục Tự Đại Minh Chú chỉ xuất hiện trong 
bài Quán Âm Linh Cảm Chân Ngôn, Nghi thức Ngũ Bộ Chú, Kinh Đại Thừa 
Trang Nghiêm Bảo Vương… nhưng bài chú này lại được truyền bá rất rộng rãi 
trong nhân gian đến nỗi hầu nhưng người ta chỉ xem đó là câu chú bình thường 
chuyên trừ tà ma, giải nạn chướng, trị liệu bệnh tật… mà không hề hay biết đến 
tính chất vi diệu rất bí mật của Lục Tự Đại Minh Chú. 

Kinh Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương (Karande Vyuha Sùtra) ghi 
rằng: “Thiện nam tử ! Sáu chữ Đại Minh Đà La Ni đó là Bản Tâm vi diệu của 
Ngài Quán Tự Tại Bồ Tát. Nếu biết Bản Tâm vi diệu ấy, tức biết giải thoát”. 

Đức Phật nói: “Nếu có người thường thọ trì 06 chữ Đại Minh Đà La Ni thì 
khi trì tụng có 99 căng già sa số Như Lai nhóm hội, có vô số Bồ Tát nhiều như vi 
trần nhóm hội, cũng có chúng Thiên tử ở 32 cõi Trời cũng đều nhóm hội. Lại có 
04 vị Đại Thiên Vương ở 04 phương làm hộ vệ. Có Ta Nga La Long Vương 
(Sàgara Nàgaràjà), Vô Nhiệt Não Long Vương (Anavatapta Nàgaràja), Đắc Xoa 
Ca Long Vương (Taksïaka Nàgaràja), Phạ Tô Chỉ Long Vương (Vàsuki 
Nàgaràja). Như vậy, vô số trăm ngàn câu chi na Khế đa Long Vương đều đến hộ 
vệ người thọ trì ấy. Lại ở khắp trong cõi đất, hết thảy các Dược Xoa (Yaksïa), Hư 
Không Thần (Àka’sa Devatà) đến hộ vệ. 

Thiện nam Tử ! Trong lỗ chân lông Ngài Quán Tự Tại có trăm ức Như Lai 
an trụ và khen ngợi người trì tụng ấy: “Lành thay! Lành thay Thiện nam tử! Ngươi 
hay được Như Ý Ma Ni Bảo, 07 đời giòng họ của ngươi sẽ được giải thoát”. 

Thiện nam tử! Người Trì Minh kia, ở trong bụng có các loài trùng thì chúng 
sẽ được địa vị Bất Thoái Chuyển của Bồ Tát. Nếu có người lấy 06 chữ Đại Minh 
Đà La Ni này mà đeo giữ nơi thân, trên đỉnh. Thiện nam tử ! Nếu thấy được người 
đeo giữ ấy thì cũng như thấy Thân Kim Cương, như thấy Tháp Xá Lợi, như thấy 
Đức Như Lai, như thấy một trăm ức Trí tuệ. 

Nếu có Thiện nam Tín nữ nào hay y Pháp, niệm 06 chữ Đại Minh Đà La Ni 
này thì người đó sẽ được biện tài vô ngại, được Trí Tuệ Thanh Tịnh, được Đại Từ 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

18 

Bi. Như vậy, người đó ngày ngày được viên mãn công Đức của 06 Pháp Ba La 
mật Đa. Người đó được Trời Chuyển Luân Thánh Vương quán đỉnh. Khi người ấy 
nói, hơi từ trong miệng phát ra chạm đến thân người nào thì người được chạm ấy 
phát khởi Tâm Lành xa lìa Tâm Sân độc, sẽ được địa vị Bất Thoái Chuyển của Bồ 
Tát và mau chóng chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề Chính Đẳng Chính Giác. 

Nếu người đeo giữ và thọ trì, lấy tay chạm đến thân người khác thì người 
được rờ chạm ấy mau được Bồ tát vị. Nếu kẻ nam, người nữ, con trai, con gái cho 
đến dị loại Hữu Tình khác thấy được người đeo và thọ trì ấy thì tất cả mau được 
Bồ Tát vị. Người như thế vĩnh viễn không còn chịu khổ: sinh, già, bệnh, chết, khổ 
thương nhau xa lìa … mà được sự niệm tụng tương ương không thể nghĩ bàn. Nay 
như thật mà nói lên 06 chữ Đại Minh Đà La Ni vậy!”. 

Đức Phật lại bảo rằng: “Nếu có người biên chép 06 chữ Đại Minh Đà La Ni 
này thì đồng với chép 84.000 Pháp Tạng. Nếu có người lấy vàng báu cõi Trời tạo 
hình tượng Như Lai Ứng Chính Đẳng Giác, số như vi trần, làm như vậy rồi, nói 
một ngày khánh lễ tán dương cúng dường, chỗ thu hoạch quả báo không bằng đã 
được quả Công Đức biên chép một chữ trong 06 chữ Đại Minh Đà La Ni ấy, đã 
khéo an trụ nơi Đạo Giải Thoát không thể nghĩ bàn. 

Nếu Thiện nam và Thiện nữ, y Pháp niệm 06 chữ Đại Minh Đà La Ni này 
thì người đó sẽ đắc Tam Ma Địa gọi là: Trì Ma Ni Bảo Tam Ma Địa,  Quảng Bác 
Tam Ma Địa, Thanh Tịnh Địa Ngục Bàng Sinh Tam Ma Địa, Kim Cương Giáp 
Trụ Tam Ma Địa, Diệu Túc Bình Mãn Tam Ma Địa, Nhập Chư Phương Tiện Tam 
Ma Địa, Nhập Chư Pháp Tam Ma Địa, Quán Trang Nghiêm Tam Ma Địa, Pháp 
Xa Thanh Tam Ma Địa, Viễn Ly Tham Sân Ô Tam Ma Địa, Vô Biên Tế Tam Ma 
Địa, Lục Ba La Mật Môn Tam Ma Địa, Trì Đại Diệu Cao Tam Ma Địa, Cứu Chư 
Bố Úy Tam Ma Địa, Hiện Chư Phật Sát Tam Ma Địa, Quán Sát Chư Phật Tam Ma 
Địa… được 108 món Tam Ma Địa như vậy”. 

Kinh này lại ghi rằng: Trừ Cái Chương ! Tất cả Như Lai Mẫu Bát Nhã Ba 
La Mật Đa tuyên nói 06 chữ Đại Minh Vương như thế. Tất cả Như Lai Ứng Chính 
Đẳng Giác và các Bồ Tát, tất cả đều cung kính chắp tay làm lễ. Thiện nam tử! Ở 
trong Pháp Đại Thừa thì đây là tối thượng tinh thuần vi diệu”. 

Lại nữa, Kinh Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương còn ghi nhận quá trình 
hóa độ các chúng sinh trong 06 nẻo luân hồi của Đức Đại Bi Quán Tự tại và minh 
họa công đức uy thần, năng lực cứu độ vi diệu của Ngài đồng thời khẳng định rằng 
mọi công đức uy thần mà Ngài có được đều là thành quả của sự chứng đắc Lục Tự 
Đại Minh Chú. 

Dựa trên công đức uy thần, năng lực hóa độ các chúng sinh trong 06 nẻo 
luân hồi của Đức Đại Bi Quán Tự Tại, hệ Đông Mật của Nhật Bản đã ghi nhận 06 
vị Quán Âm là 06 Hóa Tôn của 06 Đạo. 

1. Hóa Tôn Địa Ngục Đạo là: Thánh Quán Âm (Àryà Avalokite’Svara) 
2. Hóa Tôn Ngạ Quỷ Đạo là: Thiên Thủ Quán Âm (Sahasra Bhùja 

Avalokite’Svara) 
3. Hóa Tôn Súc Sinh Đạo là: Mã Đầu Quán Âm (Hàyagriva 

Avalokite’Svara) 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

19

4. Hóa Tôn Tu La Đạo là: Thập Nhất Diện Quán Âm (Eka Da’sa Mukha 
Avalokite’Svara) 

5. Hóa Tôn Nhân gian Đạo là: Chuẩn Đề Quán Âm (Cunõdhe 
Avalokite’Svara) 

6. Hóa Tôn Thiên Đạo là: Như Ý Luân Quán Âm (Cinta Manïi Cakra 
Avalokite’Svara) 

 Hệ Thai Mật của Nhật Bản thì thay Chuẩn Đề Quán Âm bằng Bất Không 
Quyến Sách Quán Âm (Amogha pà’sa Avalokite’svara). 

_ Ma Ha Chỉ Quán (quyển 2, phần Thượng) cũng ghi nhận 06 vị Quán Âm 
là: 

1. Đại Bi Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Địa Ngục. 
2. Đại Từ Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Ngạ Quỷ. 
3. Sư Tử Vô Úy Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Súc Sinh. 
4. Đại Quang Phổ Chiếu Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Tu La. 
5. Thiên Nhân Trượng Phu Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Nhân 

Gian. 
6. Đại Phạm Tấn Tật Quán Thế Âm: phá 03 chướng của nẻo Thiên Giới. 
Tóm lại, qua mọi truyền thống về Lục Tự Đại Minh Chú, các bậc Đạo sư 

Mật Giáo đều công nhận Minh Chú này chính là biểu tượng của Bản Tâm Đại Từ 
Đại Bi của Đức Quán Thế Âm Bồ Tát và cũng là Trí tuệ tinh túy của tất cả chư 
Phật 10 phương, hàm chứa mọi phước báo của Thế Gian và Xuất Thế Gian, nên 
phải dốc sức tin kính trì niệm, y Pháp phụng hành để mau chóng cùng nhau vượt 
thoát mọi sự khổ đau, chấm dứt vòng sinh tử luân hồi. 

 
VÀI Ý NGHĨA CƠ BẢN CỦA  

LỤC TỰ ĐẠI MINH CHÚ 
 

I. Quan điểm của Mật giáo Ấn Độ: 
Theo truyền thuyết của Ấn Độ, khi trời đất mới hình thành, từ trong lỗ rốn 

của Tỳ Lữu Noa (Visïnïu) sinh ra một hoa sen, bên trong hoa sen có một vị Phạm 
Thiên ngồi Kiết già và sáng tạo ra vạn vật. Một trong các sự bí mật của sự sáng tạo 
là âm thanh (svara) hay sự rung động. Do sự rung động này mới phát sinh ra bản 
tính của các sự vật và hiện tượng sinh hoạt. Tỳ Lữu Noa và vị Thần phối ngẫu đều 
dùng hoa sen làm biểu tượng. 

Kinh Vệ đà có ghi: “Vũ trụ tạo lập do sự phối hợp các âm thanh”. 
Chân dogya Upanisïad ghi rằng: 

Bản thể của vạn vật là đất 
Bản thể của đất là nước 
Bản thể của nước là cây cối 
Bản thể của cây cối là người 
Bản thể của người là lời nói 
Bản thể của lời nói là thi ca Vệ đà. 
Bản thể của thi ca Vệ Đà là âm nhạc Vệ Đà 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

20 

Bản thể của âm nhạc Vệ Đà là Udgìtha (Tên gồm 3 chủng âm của 
Thượng đế). 

Udgìtha (OMÏ) là bản thể tối hảo, tối cao trong các bản thể và xứng đáng 
với vị thế cao nhất: vị thế thứ tám. 

Như vậy, OMÏ là phần tinh tuý, là chủng tử âm của vũ trụ, là tiếng thần 
diệu, là vũ trụ lực, là tâm thức thâm nhập tất cả. 

Dựa vào năng lực sáng tạo này, hệ thống Mật giáo Ấn Độ đã dùng Lục Tự 
Đại Minh chú là phương tiện để chế ngự và chỉ huy luồng sinh lực trong bản thân 
nhằm hòa nhập vào nguồn sinh lực tối cao tối thượng của vũ trụ, thọ nhận niềm 
hạnh phúc hoàn hảo nhất và đạt được sự sáng tạo tối thượng. 

Theo hệ thống này thì OMÏ ( ) được kết hợp bởi 3 âm A, U, MA. Trong 
đó, A (狣) là Visïnïu tức là Đấng Phòng hộ bảo toàn. U (珈) là ‘Siva tức là Đấng 
Tồi phá hủy diệt. MA (亙) là Bràhma tức là Đấng sáng tạo. Do đó, âm OMÏ là tên 
gồm 3 chủng tử âm của Thượng Đế (Udgìtha) biểu thượng cho Tam Thần nhất thể 
(Trimurti) là nguồn sinh lực tối cao tối thượng của vũ trụ. 

MANÏI ( ) là viên ngọc báu có khả năng dứt trừ mọi tai nạn bệnh tật 
và hay sinh ra mọi báu làm thỏa mãn tất cả nhu cầu. Vì thế, MANÏI còn được gọi 
là Đá Vua hay MANÏI còn biểu thị cho quyền lực tối thượng. 

PADME ( ) là bên trong hoa sen. Hoa sen tượng trưng cho các Luân 
xa (Cakra) là trung khu tích tụ năng lực. Do đó, PADME là năng lực tiền ẩn trong 
các Luân xa. 

HÙMÏ ( ) được kết hợp bởi 3 âm H , Ù, MÏ . Trong đó, H (淼) là âm của 
hơi thở, là hợp khí của Bản ngã kết hợp với sự sống động. Ù (珅) là âm của chiều 
sâu, là ngưỡng cửa của im lặng. MÏ (椆) là âm kéo dài hướng nội tâm, là âm đứng 
giữa nguyên âm và phụ âm, là sự hòa hợp không tiêu tán giữa phụ âm và nguyên 
âm. Chính vì lý do đó mà nó được trình bày bằng một âm tiêu dưới hình thức một 
dấu chấm, hay một giọt hoặc một vòng trai nhỏ, tức là biểu tượng của nhất thể, 
của tuyệt đối, của cái bất di bất dịch, của cái vượt bên trên đối đãi. Do đó, HÙMÏ 
là sự sống động, sự thành tựu trong đời sống cao thượng. 

Như vậy, OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ được diễn dịch là: “Khi một cá 
nhân nắm vững được sự sống động (tức là nguồn sinh lực tiềm ẩn trong thân) thì 
sẽ khai mở được năng lực tiềm ẩn trong các Luân xa và đạt được quyền năng sáng 
tạo tối thượng để hòa nhập vào luồng sinh khí tối cao của vũ trụ, thọ hưởng niềm 
an lạc vĩnh cửu.” 

Theo hệ thống này thì Thần Visïnïu tức là Trí tuệ cư ngụ nơi Cực Dương ở 
đỉnh sọ não. Thiên nữ Kunïdïalini biểu thị cho năng lực sáng tạo ra vũ trụ cư ngụ 
nơi Cực Âm ở đốt xương sống cuối cùng. Nếu người hành Thiền Định sau khi 
điều hòa hơi thở, chế ngự được các quan năng, tập trung ý chí trì niệm Thần chú 
đánh thức Thiên nữ Kunïdïalini rồi dẫn nàng vượt qua các Luân xa đến phối ngẫu 
với Visïnïu. Khi ấy, Hành giả sẽ đạt được trạng thái xuất thần nhập hóa, hòa tan 
làm một với Đại ngã (Bràhman – Phạm thể). 

Như Munïdïara Upanisïad có ghi: 
“Đã dùng vũ khí lớn là Thánh Học Bí Mật để làm cung 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

21

Người ta đặt vào đó cái mũi tên nhọn là sự Thiền Định liên tục không dứt 
Người ta giương cung với tinh thần tràn đầy cái ấy (Tâm thức phổ quát hay 

Bràhman) 
Này chàng trai cao quý ! Nó sẽ xuyên qua mục đích của nó là sự bất diệt. 
Âm Thiêng là Cung, Mũi tên là Ngã, Bràhman là đích 
Nhờ sự chú ý, nó sẽ xuyên qua 
Phải hiệp với nó như mũi tên đến đích” 
Một khi Hành giả đạt đến trạng thái hợp nhất với Đại Ngã (Hợp nhất chứ 

không đồng hóa với Đại Ngã) thì Hành giả vượt thoát khỏi mọi sự trói buộc của 
Thế Gian Huyễn ảo (Màyà) và trở thành Bràhman, có cái Đại Giác và năng lực 
của Bràhman. 

 
II. Quan điểm của Mật giáo Tây Tạng: 

1. Theo ý nghĩa phổ truyền thì: OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ được dịch là 
“Quy y viên ngọc báu trong hoa sen” và được người Tây Tạng diễn tả là: Khi lòng 
Đại Bi (Màhà Karunïi) hoàn toàn khai mở như một hoa sen (Padme) vươn lên khỏi 
vũng bùn và bắt đầu nở hoa thì hương Từ (Maitriya) của Trí Tuệ (Manïi) bắt đầu 
tỏa ra khắp nơi và mọi hành động của Thân, Khẩu, Ý (OMÏ) mới thực sự phản ánh 
trọn vẹn đúng như cái ý nghĩa cao đẹp nhất của sự sống (HÙMÏ). 

Theo truyền thống này thì: 
OMÏ ( ) có nghĩa Quy mệnh hay là 3 nghiệp Thân Khẩu, Ý. 
MANÏI ( ) là viên ngọc Như Ý trong Trí tuệ sáng chói. 
PADME ( ) là bên trong hoa sen, hay lòng Đại Bi nảy nở như hoa sen 

ló khỏi vũng bùn. 
HÙMÏ ( ) là ý nghĩ a cao đẹp của sự sống. 
Ngoài cách diễn dịch trên, nhân dân Tây Tạng còn nhận định ý nghĩa của 

câu chú 6 chữ này là: “Khi lòng Từ Bi phát triển trọn vẹn như một bông sen vươn 
cao khỏi vũng bùn Vô Minh thì ánh sáng trí tuệ mới chiếu sáng rực rỡ được”. 

 
2. Theo ý nghĩa phổ truyền khác thì: 
OMÏ: trượng trưng cho sự hòa hợp của Trí Tuệ và Thân, Khẩu, Ý đã giác 

ngộ. 
MANÏI: Ngọc Như ý, là viên ngọc quý được cầm nơi tay của Đại Bồ Tát, 

tượng trưng cho sự thanh tịnh. 
PADME: Là hoa sen, tượng trưng cho người đã giải thoát tự tại ngoài sinh 

tử luân hồi. Vì hoa sen mọc từ bùn nhơ nhưng không bị nhiễm bùn, ám chỉ Đại Bồ 
Tát không còn bị ràng buộc bởi Nghiệp Báo và Sinh tử. Ngài đã hoàn toàn tự tại 
ngoài vòng khổ đau và luân hồi nhưng Ngài không an trụ cho riêng Ngài. 

HÙMÏ: Tượng trưng cho Trí Tuệ thành tựu siêu việt của chư Phật, có tác 
động mãnh liệt xóa tan sự khổ não của Thế Gian. 

Truyền thống này còn phối hợp 06 chữ của Lục Tự Đại Minh Chú với 06 
Ba La Mật là:  

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

22 

OMÏ: Biểu tượng cho sự viên mãn Thiền Định Ba La Mật (Dhyàna 
pàramita), dứt bỏ Nhân luân hồi ở Thiên Giới. 

MA: Biểu tượng cho sự viên mãn Nhẫn Nhục Ba La Mật (Ksïànti pàramita) 
dứt bỏ Nhân luân hồi ở Tu La Giới. 

NÏI: Biểu tượng cho sự viên mãn Trì Giới Ba La Mật (‘Sìla pàramita) dứt 
bỏ Nhân luân hồi ở Nhân Gian Giới. 

PAD: Biểu tượng cho sự viên mãn Tinh Tiến Ba La Mật (Vìrya pàramita) 
dứt bỏ Nhân luân hồi ở Súc Sinh Giới. 

ME: Biểu tượng cho sự viên mãn Bố Thí Ba La Mật (Dàna pàramita) dứt 
bỏ Nhân luân hồi ở Ngạ Quỷ Giới. 

HÙMÏ: Biểu tượng cho sự viên mãn Trí Tuệ Ba La Mật (Prajnõà pàramita) 
dứt bỏ Nhân luân hồi ở Địa Ngục Giới. 

Như vậy, truyền thống này dùng Công Đức uy thần và năng lực Thần 
Thông hóa độ vi diệu của Đức Đại Bi Quán Thế Âm mà diễn tả ý nghĩa của Lục 
Tự Đại Minh Chú. 

 
3. Theo quan điểm khác thì: 
OMÏ: là huyền âm sáng tạo nên không thể giải thích hay nghĩ bàn. 
MANÏI: Tượng trưng cho cõi Niết Bàn (Nirvànïa) 
PADME: Tượng trưng cho Thế giới Vô Minh hay Địa Ngục (Sïamsara = 

vòng luân hồi) 
HÙMÏ: là huyền âm thể nhập. 
Do đó, Lục Tự Đại Minh Chú minh họa cho tư tưởng: “ Khi Vô Minh thì 

Thế Gian là sự đau khổ, khi Giác ngộ thì Thế Gian chính là cõi Niết Bàn. Cũng 
như viên ngọc quý nằm trong hoa sen thì Niết Bàn thật ra không ở đâu xa mà 
chính là Thế giới Vô Minh này”. 

 
4. Lại có quan điểm cho rằng: 
OMÏ: là tiếng kêu cứu của chúng sinh đang đau khổ. 
MANÏI: là ngọc quý hay Trí tuệ. 
PADME: là hoa sen hay Từ Bi. 
HÙMÏ : là phát tâm cao thượng, cương quyết phát triển hai đức tính Từ Bi 

và Trí Tuệ để thoát khỏi sinh tử luân hồi. 
Do đó, Lục Tự Đại Minh Chú được diễn giải là: “Khi nghe thấy tiếng kêu 

cứu của chúng sinh thì chư Phật Bồ tát thương xót, nên đem giáo pháp ra truyền 
dạy để cứu vớt họ. Muốn thoát khỏi vòng luân hồi khổ đau thì phải biết phát triển 
Trí Tuệ và chỉ có Trí Tuệ mới đem lại sự hiểu biết một cách chính xác như thật, có 
nhìn rõ ràng mọi vật thì mới biết đâu là thật, đâu là giả để tìm đường giải thoát. 
Nhưng có Trí Tuệ vẫn chưa đủ mà phải biết phát triển cả lòng Từ Bi nữa. Vì thiếu 
Từ Bi, người tu hành sẽ trở nên  khô khan khắc khổ, chán ngán Thế gian rồi khởi 
Tâm phân biệt mà bị vướng mắc. Như viên ngọc sáng cần có hoa sen đỡ lấy che 
chở thì mới vươn lên khỏi vũng bùn và chiếu sáng được. Vì thế, Từ Bi và Trí Tuệ 
là hai đức tính cần có”. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

23

Do vậy, khi thấy sự đau khổ của Thế gian, Hành giả phải biết tu tập phát 
triển Trí Tuệ và Từ Bi để giải thoát cho mình và người khác. 

 
5. Trong quyển “Kindness Clarity and in sight” (Thiện Tri Thức xuất bản ) 

Đức DaLai LaMa thứ 14 (Tezin Gyatso) giải thích 06 chữ của Lục Tự Đại Minh 
Chú là: 

- OMÏ: tạo bằng 03 chữ A , U , M  tượng trưng cho Thân, Ngữ và Tâm thức 
bất tịnh của Thiền giả (Người hành Thiền), chúng cũng tượng trưng cho Thân, 
Ngữ và Tâm Thức thanh tịnh tuyệt vời của một vị Phật. 

- MANÏI: viên ngọc, tượng trưng những yếu tố của phương tiện; ý định vị 
tha đạt đến giác ngộ, Đại Bi, Đại Từ như một viên ngọc chấm dứt sự nghèo khổ. Ý 
định vị tha được giác ngộ và có quyền lực loại bỏ sự thống khổ và những khó khăn 
trắc trở của vòng sinh tử và sự giải thoát riêng cho cá nhân mình. Như một viên 
ngọc lấp đầy những nguyện vọng của những chúng sinh, ý định vị tha được giác 
ngộ thành tựu những mong mỏi của họ. 

- PADME: là hoa sen, tượng trưng cho Trí Tuệ. Bởi vì cũng như hoa sen 
mọc lên trong bùn mà không dơ nhiễm bởi sự bất tịnh của bùn. Trí Tuệ có quyền 
lực làm cho chúng ta trọn vẹn. Còn khi không có nó, chúng ta rơi vào mâu thuẫn. 

- HÙMÏ: dấu hiệu hợp nhất của phương tiện và Trí Tuệ để cho sự tịnh hóa 
hoàn toàn. 

Sự không phân biệt là sự kiện một Tâm thức mà trong đó phương tiện và 
Trí Tuệ trong hình thức hoàn mãn của chúng, kết hợp với nhau thành một thực thể 
không phân biệt. HÙMÏ là âm chủng tự của A Súc Bệ Phật (Aksïobhya – Bất 
Động ) bất động bất loạn vì không có gì có thể tác động. 

Tóm lại, qua con đường thực hành, trong sự phối hợp không thể phân chia 
của phương tiện và Trí Tuệ, chúng ta có khả năng làm cho Thân, ngữ, Tâm bất 
tịnh của mình thành Thân, Ngữ, Tâm siêu việt của một vị Phật. Phật Tính 
(Buddhatà) không thể tìm được ở đâu khác ngoài tự nơi mình vì những yếu tố cần 
thiết cho sự thành tựu của nó thì ở nơi chúng ta. 

 
6. Theo Đạo sư Tang Tong Gyalbo (Thang stongr Gayalbo) thì Lục Tự Đại 

Minh Chân ngôn được coi là sự chứa đựng, sự tập trung của tất cả năng lực thiêng 
liêng phát ra từ lòng Đại Bi và sự đại diệu dụng của Đức Quán Thế Âm Bồ Tát. 
Trong đó:  

OMÏ: bao gồm 05 loại hình tượng và Trí Tuệ của Phật. 
MANÏI: có nghĩa là viên ngọc báu (Bảo châu) 
PADME: có nghĩa là hoa sen ( Liên Hoa) 
Hợp hai nghĩa này với nhau thì MANÏI PADME có nghĩa là: “Ngài là Bậc 

Thủ Trì Liên Hoa và Bảo Châu” và đây cũng chính là Biệt hiệu khác của Quán 
Âm. 

HÙMÏ: có công năng bảo hộ chúng sinh trong 06 nẻo. 
Như vậy, ý nghĩa của Lục Tự Chân ngôn là: “Hỡi Bậc Đạo sư của 05 Phật 

Thân và 05 Trí Như Lai, Bậc Thủ Trì Liên Hoa và Bảo Châu! Xin Ngài hoan hỷ 
gia hộ cho chúng sinh trong 06 nẻo vượt qua các thống khổ”. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

24 

Đạo sư Tang Tong Gyalbo nhấn mạnh rằng Chân ngôn này có nhiều sự giải 
thích khác nhau. Tuy nhiên khi Trì Tụng không cần thiết phải nghĩ tới tất cả ý 
nghĩa ấy, chỉ một âm thanh của Lục Tự này vốn hàm chứa sức mạnh đơn thuần cố 
hữu sẽ tự nhiên truyền đạt Trí Tuệ và Từ Bi của Quán Thế Âm Bồ Tát cho Hành 
giả và từ đó, qua Hành giả, nó sẽ truyền đạt đến tất cả chúng sinh. 

 
III. Quan điểm của Mật giáo Trung Hoa và Nhật Bản: 

Theo truyền thống của Mật Giáo Trung Hoa và Nhật Bản, hầu như các bậc 
Đạo Sư chỉ chú ý vào phương pháp Tu Trì, thực hành Lục Tự Đại Minh Chú chứ 
không giải thích ý nghĩa của nó. Thế nhưng, qua quá trình tham khảo, chúng tôi 
nhận thấy các bậc Đạo Sư Mật Giáo lại rải rác giải thích ý nghĩa của từng câu chữ 
trong Lục Tự Đại Minh Chú, nên mạnh dạn kết hợp thành nghĩa thú như sau: 

_ OMÏ ( ) được kết hợp bởi 03 chữ A , U , MA . Trong đó: 
 A (狣) là “Tất cả Pháp vốn chẳng sinh” nên A mang nghĩa của Pháp 

Thân (Dharma  Kàya) hay Thân phổ biến, là thực trạng giống nhau đối 
với tất cả các Đấng Giác Ngộ. Tức là kinh nghiệm về tổng thể, về thực 
tại siêu nhân vị và sâu nhất của Pháp, của cơ sở nguyên sơ. Từ đó, lưu 
xuất mọi trật tự: vật lý, luân lý, tinh thần và siêu việt. 

 U (屔) là “Tất cả Pháp Thí Dụ chẳng thể đắc” nên U mang nghĩa của 
Báo Thân (Samïbhoga Kàya) hay Thân an lạc, là thực trạng lý tưởng 
hay đặc tính Trí Tuệ của một vị Phật. Tức là trạng huống sáng tạo của 
nguyên lý trong lĩnh vực của thực tại lý tưởng và gây cảm hứng. Từ 
đó, xuất phát mọi cảm kích sâu sắc. 

 MA (亙) là “Tất cả Pháp Vô Ngã chẳng thể đắc” nên Ma mang nghĩa 
của Hóa Thân (Nirmana kàya) hay Thân biến hóa, là thực trạng cá vị 
trong đó sự cảm kích biến thành hiện tướng và hành động trông thấy 
được. Tức là sự Thể nhập thành nhân vị hay cá vị của một Bậc Giác 
Ngộ. 

Do đó, OMÏ nhiếp nghĩa vô biên, là đầu mối của các chữ. Tức là nơi phát 
sinh của tât cả các Pháp. Từ đây, OMÏ là MẪU của các Đà La Ni nên thường đặt ở 
đầu câu. Ngoài ra, tùy theo ý nghĩa của câu chú theo sau mà OMÏ biểu thị cho các 
nghĩa: Tam Thân (03 thân), Quy Mệnh, Cúng Dường, Cảnh giác, Nhiếp phục. 

Đối với cá nhân Hành giả, thì OMÏ được xem là sự hợp nhất của 03 Mật 
(Thân mật, Khẩu mật, Ý mật) và tiền đề của 3 Mật là cần phải trau dồi Thân, 
Khẩu, Ý cho thật trong sạch. Chỉ khi nào giữ vững được Thân, Khẩu, Ý thì mới có 
thể bước chân vào con được tu trì. Vì thế OMÏ được xem là biểu tượng cho sức cố 
gắng phổ quát của sự giải thoát, tức biểu tượng này không phải là mục đích cuối 
cùng (như quan điểm của Ấn Độ Giáo) mà chính là điều kiện đầu tiên của chân 
giải thoát và của sự chứng ngộ hoàn toàn (Quan điểm của Phật giáo). 

Lại nữa, trong Ngũ Trí Như Lai Man Đa La của Mật giáo Tây Tạng thì 
OMÏ là chủng tử của Đức Tỳ Lô Giá Na Như Lai (Vairocana Tathàgata) biểu 
tượng cho yếu tố trong sáng của Tâm thức đang rạng tỏa khắp Pháp giới (Dharma 
Dhàtu) mang sức mạnh sáng tác và tràn đầy tính khoan dung, hỷ xả, thông cảm 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

25

mọi tư tưởng, chấp nhận sự tự do cá nhân, định đoạt giáo nghĩa theo tinh thần 
sống động không giáo điều. Cho nên, OMÏ đại diện cho sự hiểu biết chân chính và 
cũng là nền tảng của các Pháp trong Phật giáo. 

Như vậy, trong Lục Tự Đại Minh Chú thì OMÏ biểu tượng cho nền tảng căn 
bản của sự giải thoát, là “Sự hiểu biết chân chính”. 

_ MANÏI ( ) là viên ngọc Như ý, biểu thị cho giá trị vô thượng, nhờ 
nó mà mọi ước nguyện được thỏa mãn. Nên thông thường MANÏI tượng trưng cho 
Đức Pháp Tài của chư Phật Bồ tát, thường hay tuôn mưa tài bảo của Thế gian và 
Xuất Thế gian để làm thỏa mãn các mong cầu của chúng sinh. 

Tuy nhiên, ngay từ hình thức ban đầu, Phật giáo đã xác nhận viên ngọc quý 
là một biểu tượng của 3 nơi chứa đựng sự giác ngộ, đó là: 

Phật (Buddha) tức các Đấng Giác Ngộ. 
Pháp (Dharma) tức Chân lý đưa đến giác ngộ. 
Tăng (Sanõgha) tức là cộng đồng tu sĩ  hay những người đang tiến bước 

trên con đường Giác ngộ. 
Như vậy, theo Phật giáo thì giá trị vô thượng là sự giác ngộ viên mãn. Nhờ 

vào ánh sáng tỏa rạng từ sự giác ngộ mà mọi tối tăm mê mờ của Tâm Thức không 
còn khả năng trói buộc con người chìm đắm trong dòng sinh tử khổ đau nữa. 
Chính vì thế cho nên người nào có được viên ngọc quý tỏa rạng ấy thì người đó 
thoát khỏi vòng luân hồi, đồng thời viên ngọc quý không thể tìm thấy ở bất cứ nơi 
nào khác ngoài đóa sen (Padma) trong Tâm Ta. 

Giáo thuyết của Kim Cương Thừa (Vajra Yàna) xác nhận là: “Những kẻ 
nào tìm thấy trong tâm có viên ngọc Như ý thì nó sẽ tỏa rạng Trí Tuệ giác ngộ, lúc 
đó kẻ ấy sẽ biến cái Thức sinh diệt thành cái Trí vĩnh cửu, nhận ra vô biên trong 
hữu hạn và chuyển sự phiền não luân hồi thành Niết Bàn tự tại”. 

Như vậy, trong Lục Tự Đại Minh Chú, MANÏI không mang ý nghĩa về 
phước báu mà được biểu tượng cho Trí Tuệ sáng chói hay Phật tính bất sinh bất 
diệt vốn có sẵn trong Tâm của mỗi một chúng sinh. 

_ PADME ( ) là bên trong hoa sen. 
Theo Phật giáo, hoa sen (Padma) là một hình ảnh biểu tượng cho sự thuần 

khiết trong trắng không hề bị ô nhiễm. Ý nghĩa căn nguyên của hoa sen đều được 
diễn tả là: “Hoa sen mọc từ bùn đen, vươn lên khỏi mặt nước, ra khỏi mặt nước 
mới nở hoa và tỏa hương thơm tinh khiết. Mặc dù sinh trưởng từ bùn đen và nước 
bẩn nhưng nó không hề bị nhiễm sự dơ bẩn của những thứ này”. 

Dựa vào hình ảnh ấy, giáo đồ Phật giáo nhận định rằng: 
.) Hạt sen: Biểu thị cho hạt giống của Tâm Bồ Đề (Bodhicitta) cực tĩnh vốn 

có của tất cả chúng sinh, dù bị trôi lăn trong bùn lầy sinh tử nhưng không hề mất 
đi bản tính thanh thịnh vốn có. 

.) Nảy nở trong bùn đen nước bẩn: Biểu thị cho sự tinh tiến tu tập phạm 
hạnh (Bràhma càrya) phát huy bản tính thanh tĩnh vốn có trong bùn lầy chuớng 
ngại phiền não và nước bẩn sinh tử. 

.) Vươn lên khỏi mặt nước: biểu thị cho trạng thái dứt trừ được Kiến Hoặc 
phiền não. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

26 

.) Nở hoa: Biểu thị cho sự tu tập viên mãn các Đức Hạnh cần làm, là mọi 
hành động tự lợi lợi tha dựa trên tính cách vô ngã, vô sở chấp. Đây là trạng thái 
dứt trừ Tư Hoặc phiền não và Lậu Hoặc phiền não. 

.) Tỏa hương thơm tinh khiết: Biểu thị cho mùi thơm lan tỏa của Tâm Từ Bi 
Hỷ Xả bao trùm mọi hoạt động Thân, Khẩu, Ý và là trạng thái dứt trừ Trần Sa 
Hoặc phiền não. 

.) Hoa nở bày gương sen và hạt sen: Biểu thị cho Tâm thanh tĩnh (tức 
gương sen) là vùng đất nâng đỡ hạt giống Bồ Đề quý báu bất diệt (tức hạt sen) vốn 
có trong tâm. Đây là trạng thái dứt trừ Vô Minh hoặc phiền não, tức là chuyển 
biến sự phiền não luân hồi thành Niết Bàn Tự tại. 

Các trạng thái trên đều minh họa cho hiện tượng là khi Đức Hạnh và Trí 
Tuệ nảy nở thì nghiệp phiền 
não yếu dần và mất hẳn, tức là 
“Cái này sinh thì cái kia diệt, 
cái này diệt thì cái kia sinh”. 
Như thế, hoa sen có thể biểu 
tượng cho Tâm Thức sinh diệt 
của mỗi một chúng sinh. 

Bí Tạng Ký ghi rằng: 
“Tâm phàm phu như hoa sen 
khép kín, Tâm Thánh Nhân như 
hoa sen nở rộ”. 

Hoặc ghi là: “Trái tim 
thịt (Hrïdaya) của chúng sinh 
có 8 múi vốn là hoa sen tám 
cánh nhiếp trì mạn đà là 
(Manïdïala : Đạo tràng) của các 
Tôn”. 

Theo ý nghĩa này thì hoa 
sen (Padma) biểu tượng cho 
Bản Tâm của chúng sinh và 
Padme tượng trưng cho ý nghĩa 
“Bên trong Bản Tâm”. 

Như vậy MANÏI PADME được diễn dịch là: ‘Trí Tuệ sáng chói trong tâm 
của chính mình” hay “Phật Tính bất diệt trong Tâm Thức sinh diệt”. 

_ HÙMÏ ( ) được hợp thành bở 4 chữ A, HA , Ù , MA. Trong đó: 
 A (狣) là “Tất cả Pháp vốn chẳng sinh” biểu thị cho nghĩa Pháp Thân, 

dùng nhiếâp Lý thực tế của tất cả Chân Như Pháp giới Tính. 
 HA (淼) là “Tất cả NHÂN (hạt giống) chẳng thể đắc” biểu thị cho 

nghĩa Báo Thân, dùng nhiếp Giáo tất cả: Trong ngoài, lớn nhỏ, quyền 
thực, hiển mật. 

 Ù (珅) là “ Tất cả Pháp Tổn Giảm chẳng thể đắc” biểu thị cho nghĩa 
Ứng Thân, dùng nhiếp Hạnh của tất cả: 3 Thừa, 5 Thừa. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

27

 MA (    ) được biểu diễn bằng một điểm tròn trên đầu chữ (      ) là 
“Tất cả Pháp Ngô Ngã chẳng thể đắc” hay MA là Nhân Ngã (Atma) 
tức là vọng tình sở chấp. Nếu lìa được Tổn giảm và Tăng ích liền hợp 
với Trung đạo. Do đó, MA biểu thị cho Hóa thân, dùng Pháp vô sở bất 
nhiếp nhất thiết quả (không có gì không nhiếp được tất cả Quả). 

Do vậy, HÙMÏ biểu thị cho Tâm Bồ Đề (Bodhicitta) của tất cả Như Lai, là 
nguyên lý tình thương phổ biến của Tâm Giác ngộ. Hay HÙMÏ là cửa ngõ của sự 
thành tựu trong đời qua sự buông bỏ Bản Ngã và nguyện dâng hiến trọn đời cho 
công việc cứu độ chúng sinh. Vì thế, HÙMÏ còn biểu tượng cho cuộc sống cao 
đẹp. 

Lại nữa, do Tâm Bồ Đề là biểu tượng cho sự phá tan mọi nghiệp ác nên 
HÙMÏ còn mang nghĩa “Tồi phá”, tức là đập tan mọi nhân Vô Minh để hiển nghĩa 
Đại Không cực thiện. 

Vì người phát Tâm Bồ Đề là người nguyện hy sinh Bản Ngã của mình và 
tận lực thực hiện công hạnh hóa độ chúng sinh. Chính sự hy sinh này đã tạo thành 
cái sức mạnh làm cho Ma Vương (Màra Ràja) và quyến thuộc của nó phải sợ hãi 
lánh xa. Do đó, HÙMÏ còn mang ý nghĩa “Khủng bố”, tức là xua đuổi các loài ma 
ác, quỷ dữ. 

Lại nữa, người phát Tâm Bồ Đề đã hy sinh Bản Ngã nguyện đem lại sự an 
lạc tốt lành cho tất cả chúng sinh nên tạo thành năng lực ủng hộ bảo vệ cho họ 
vượt thoát mọi chướng nạn. Do đó, HÙMÏ còn mang ý nghĩa là “Hộ vệ khắp cả”. 

Từ các ý nghĩa này , nên HÙMÏ là chủng tự của các vị Trì Kim Cương 
(Vajra Dhàra),  Phẫn Nộ Minh Vương ( Krodha Vidya Ràja ) Phẫn Nộ Thần 
Vương (Krodha Devatà Ràja), hay HÙMÏ là chủng tử chung của chư Thiên trong 
3 Bộ và HÙMÏ được biểu tượng cho đời sống cao đẹp của Thánh Nhân. 

Tóm lại, OMÏ MANÏI PADME HÙMÏ có thể được diễn dịch là : “ Khi 
chân chính thức ngộ được Phật Tính bất diệt vốn có trong Tâm của mình thì cuộc 
sống cá nhân mới thực sự có ý nghĩa cao đẹp nhất”. 

Ý tưởng này đã được Kinh Pháp Hoa (Saddharma Punïdïarika Sùtra) minh 
họa qua hình ảnh một kẻ nghèo khổ mang viên ngọc quý trong người mà chẳng 
biết, lại cứ mải mê chìm đắm trong cuộc sống đói khát lang thang. Đến lúc gặp 
một người tốt chỉ cho biết là mình vốn mang viên ngọc quý thì kẻ kia chợt bừng 
tỉnh và từ đó người cùng tử ấy bắt đầu thực hiện một cuộc sống đầy ấm êm và 
khoái lạc. 

 
 
 

 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

28 

CHUẨN ĐỀ CỬU THÁNH TỰ CHÂN NGÔN 
 

 

 

 
Cách viết khác: 

 

 

NGHĨA: 

巧 
NẲNG 

NA 
伕 
MÔ 
MO 

屹 
TAT 
SA 

拻 
ĐA 
PTA 

戊
NẪM 
NAM

屹
TAM 

SA

谷 
MIÊU
MYA 

汙 
TAM 
KSAM 

由 
BỒ 
BU 

湑 
ĐÀ 

DDHA

人 
CU 
KO 

廿 
CHI 

TI 
戊 
NẪM 
NAM 

có nghĩa là “Quy mệnh bẩy trăm triệu (7 ức) Chính Đẳng 
Chính Giác” 

 

凹 
ĐÁT 

TA 

改 
ĐIỆT 
DYA 

卡 
THA 
THA có nghĩa là  Mở Tạng Như Lai nói Thần Chú 

湡 
ÁN 
OM có nghĩa là Tam thân quy mệnh 

弋 
CHIẾT 

CA 
同 
LỆ 
LE là giác động, tức là chuyển động sự giác ngộ 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

29

丐 
CHỦ 
CU 

同 
LỆ 
LE là Trực khởi, tức là đi thẳng đến 

丐 
CHUẨN 

CU 
呏 
ĐỀ 

NDHE Tự tính thanh tịnh của tâm Bồ đề 

送 
TABÀ 

SVA 
扣
HẠ 
HA Thành tựu, quả vị an lạc của đại niết bàn 

 

 

 
(Tạng âm: OM TSALI DSULI TSUNDI SOHA)  

 
ÁN 
OM 

 
CHIẾT 

CA 

 
LỆ 
LE 

 
CHỦ 
CU 

 
LỆ 
LE 

 
CHUẨN 

CU 

 
ĐỀ 

NDE 

 
TABÀ 
SVA 

HẠ 
HA 

có nghĩa là : Khi Thân , Khẩu, Ý hợp nhất với sự giác ngộ Phật Tính, sẽ đi thẳng 
vào tự tính thanh tĩnh của tâm Bồ Đề và thọ nhận mùi vị an lạc tịch tĩnh của Đại 
Niết Bàn.  

Chín chữ Thánh Tự này được bẩy ức (700 triệu) Câu chi Phật tuyên 
thuyết nhằm giúp chúng sinh khai mở được Bản Tâm cực thanh tĩnh vốn có của 
mình đồng thời khiến cho họ thọ nhận được mùi vị an lạc tịch tĩnh của Đại Niết 
bàn. Giai đoạn này chính là thành quả tu tập Tuệ Ba La Mật (Prajnõà pàramità)  để 
dứt trừ các quả Hữu Lậu, thâm nhập vào quả Vô Lậu, Chứng Nhập Tâm Bồ Đề và 
vĩnh viễn thoát khỏi sự trói buộc của vòng sinh tử luân hồi. 

Kinh Thất Câu Chi Phật Mẫu Chuẩn Đề Đại Minh Đà La Ni có ghi rõ 
Pháp tu theo Quán Hạnh Tam Ma Địa Du Già nhằm giúp cho hành giả mau chóng 
thấu ngộ được tự tính bản nhiên của Pháp Giới, để từ đó an nhiên vượt thoát khỏi 
vòng luân hồi sinh tử như sau: 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

30 

Khi niệm tụng, hành giả tưởng 
tâm mình như vành trăng tròn sáng lớn, 
thanh tịnh lặng lẽ, trong ngoài sáng suốt. 
Kế đó dùng chữ ÁN an trí ở chính giữa 
vành trăng, tiếp theo thứ tự an bố các 
chữ CHIẾT, LỆ, CHỦ, LỆ, CHUẨN, 
ĐỀ, SÓA, HA. Xoay quanh theo vòng 
bên phải. Nên quán kỹ nghĩa của mỗi 
chữ đều tương ứng với Tâm.  

- ÁN (湡) nghĩa là: lưu trú không 
sinh diệt, là Pháp tối thắng trong 
tất cả các Pháp.   

- CHIẾT (弋) nghĩa là: tất cả các 
Pháp vô hành. 

- LỆ (同) nghĩa là: tất cả các Pháp 
vô tướng. 

- CHỦ (丐) nghĩa là: tất cả các Pháp không khởi trụ. 
- LỆ (同) nghĩa là: tất cả các Pháp vô cấu (Không dơ bẩn). 
- CHUẨN (丐)  nghĩa là: tất cả các Pháp vô đẳng giác. 
- ĐỀ (呏) nghĩa là: tất cả các Pháp không thủ xả. 
- SÓA (送) nghĩa là: tất cả các Pháp bình đẳng không ngôn thuyết. 
- HA (扣) nghĩa là: tất cả các Pháp Vô Nhân vắng lặng, là Vô trụ Niết bàn 

        
 
Nghĩa của các chữ đây tuy có lập 

văn tự mà thật ra không có văn tự. Đã không 
văn tự nên hành giả phải quán kỹ mỗi mỗi 
nghĩa tướng, xoay vần nối nhau, không có 
ký số, không cho đoạn tuyệt. Không đoạn 
tuyệt là nghĩa tối thắng, là nghĩa lưu trú 
không sinh diệt. Vì tối thắng lưu trú không 
sinh diệt nên vô hành. Vì vô hành nên vô 
tướng. Vì vô tướng nên không khởi trụ. Vì 
không khởi trụ nên vô cấu. Vì vô cấu nên vô 
đẳng giác. Vì vô đẳng giác nên không thủ 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

31

xả. Vì không thủ xả nên bình đẳng giác không ngôn thuyết. Vì bình đẳng không 
ngôn thuyết nên vô nhân vắng lặng, vô trụ Niết bàn. Vì vô nhân vắng lặng, vô trụ 
Niết bàn nên tối thắng lưu trú không sinh diệt. Cứ như thế quán niệm xoay vần 
không cho đoạn tuyệt và đây gọi là Tam Ma Địa Niệm Tụng.  

Pháp Quán Niệm Tụng này nhằm giúp cho hành giả đang tu tập Tuệ Ba La 
Mật dứt trừ được Pháp Chấp, thực chứng được Pháp Tính, quán triệt được vạn 
Pháp như huyễn, thọ nhận vị an lạc tịch tĩnh của Đại Niết bàn. 

Trong Bất Không Quỹ có ghi: 
 “Kết Định Ấn, ngồi ngay thẳng nhắm mắt, phát tâm tĩnh ý. Quán ở bên 

trong ức ngực hiện rõ Viên minh (Vành sáng tròn trịa) như ánh sáng mặt trăng 
trắng tinh. Khởi đại tinh tiến, quyết định thủ chứng khiến chẳng quên mất, tất sẽ 
được tâm bản nguyên thanh tĩnh”. 

Do ý nghĩa này mà Chuẩn Đề (Cunõdhe) được dịch ý là thanh tĩnh và 
Chuẩn Đề Bồ Tát biểu thị cho tâm tính thanh tĩnh . Như vậy Thất Câu Đê Phật 
Mẫu được biểu thị cho ý nghĩa Tâm Tính thanh tĩnh là mẫu của bảy trăm triệu 
Chư Phật .  

  
Lại nữa, sự thanh tĩnh vô nhiễm cấu là đặc tính của Liên Hoa Bộ (Padma 

Kulàya) do đó trong Viện Biến Tri của Thai Tạng giới Man Đà la thì Chuẩn Đề là 
Mẫu của Liên Hoa Bộ trong Phật Bộ (Buddha kulàya)  nghĩa là từ Tôn này sinh ra 
các Tôn của Liên Hoa bộ. Ý nghĩa này được minh họa qua Chuẩn Đề Căn Bản Ấn: 
Hai Luân Địa, hai Luân Thủy cài nhau đặt trong lòng bàn tay. Hai Luân Hỏa dựng 
đứng thẳng cùng vịn nhau . Hai Luân Phong hơi co lại vịn trên lưng hai Luân Hỏa 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

32 

ở đốt thứ nhất. Hai Luân Không đặt bên cạnh hai Luân PhongẤn này gọi là Tam 
Cổ Ấn, Tam Năng Sinh Phật  Ấn tức là Phật Đỉnh Ấn biểu thị cho nghĩa Phật 
Mẫu, trong đó: 

+ Hai Luân Địa (2 ngón út) cài bên trong biểu thị cho Thành Sở Tác Trí, 
làm nghiệp Đức bên trong, là Phật Đỉnh Ấn nên tác nghiệp chẳng lộ ra ngoài. 

+ Hai Luân Thủy (2 ngón vô danh) cài bên trong biểu thị cho Diệu quán 
Sát Trí là Đức thuyết Pháp đoạn nghi nên thường ở bên trong. 

+ Hai Luân Hỏa (2 ngón giữa ) là Pháp Thể của Pháp Nhĩ căn bản.  
+ Hai Luân Phong (2 ngón trỏ) là giới Tuệ của Tu sinh Thủy giác, thường 

hay khai mở nghĩa Tâm Bồ Đề của chúng sinh. 
+ Hai Luân Không (2 ngón cái ) là nghĩa Nhất Đức Thành tựu của Pháp 

Giới Thể Tính Trí 
Do Chuẩn Đề Bồ Tát có mật hiệu là Tối Thắng Kim Cương, chủng tử là BU 

(由) và Quán Tự Tại Bồ Tát ở cánh hoa Đông Bắc trong Trung Đài Bát Diệp Viện 
cũng có chủng tử là BU (由) nên người đời thường hợp xưng thành danh hiệu 
Chuẩn Đề Quán Âm và Hồng Danh này biểu thị cho  hạnh nguyện của Tâm Bồ đề 
với Đức tự chứng.  

Ý nghĩa này được minh họa qua TÔN TƯỢNG CHUẨN ĐỀ trong Biến 
Tri viện. Tôn tượng màu vàng lợt, mặc áo lục mỏng như Thiên y, đầu đội mão báu 
có ngọc lưu ly rủ treo, mặt có ba mắt, ngồi trên tòa sen, toàn thân có 18 tay, mỗi 
tay có đeo vòng xuyến khảm xà cừ và mỗi tay đều cầm các loại Khí Cụ biểu thị 
cho các Tam Muội Gia (Bản thệ - Samaya). Trong đó: 

. Hai tay thứ nhất tác tướng Thuyết Pháp 

. Bên phải: tay thứ hai hiển tướng Thí Vô Úy; Tay thứ  ba cầm cây kiếm 
sắc bén; Tay thứ tư cầm tràng hạt; Tay thứ năm cầm quả Vi nhạ bố ca la (Cụ 
duyên quả); Tay thứ sáu cầm cây búa; Tay thứ bẩy cầm móc câu; Tay thứ tám cầm 
bạt Chiết la (chày Kim Cương); Tay thứ chín cầm Bảo Man (tràng hoa Báu). 

. Bên trái: Tay thứ hai cầm Phướng báu như ý; Tay thứ ba cầm hoa sen 
hổng ; Tay thứ tư cầm Táo quán (bình Quân trì); tay thứ năm cầm sợi Dây; Tay 
thứ sáu cầm Bánh xe; Tay thứ Bẩy cầm Thương Khư (vỏ ốc); Tay thứ tám cầm 
Hiền bình; Tay thứ tám cầm Bát Nhã Phạm Khiếp (Rương Kinh Bát Nhã Ba La 
Mật Đa).  

Về ý nghĩa hiển thị, các vị đạo sư Mật Tông đã giảng giải là: 
- Hai tay thứ nhất:  tác tướng thuyết Pháp biểu thị cho sự hiển bày Phật 

Pháp hóa độ chúng sinh. Còn lại tám tay bên trái biểu thị cho Mê Giới và tám tay 
bên phải biểu thị cho Phật Giới. 

- Hai tay thứ hai :  Tay trái cầm Phướng báu tượng trưng cho Tâm Bồ Đề 
vốn có nơi mọi chúng sinh mà chẳng tự biết. Nay dùng tay Thí Vô Úy bên phải gia 
trì khiến cho hiển đắc Tâm Bồ Đề đó. 

- Hai tay thứ ba:  Tay trái cầm hoa sen tượng trưng cho Bản Thể vô cấu 
nhiễm vốn có của mọi chúng sinh, nhưng do dựa vào phiền não ngăn trệ mà dư 
Tập khí chưa hết nên chẳng hiển lộ được vạn đức. Nay dùng cây kiếm sắc bén bên 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

33

phải tượng trưng cho Đẳng Giác của Phật giới, một lần chuyển kiếm chém đứt dư 
Tập khí ấy khiến cho hoa sen thanh tịnh nở bày những cánh hoa vạn đức vạn 
thiện. 

- Hai tay thứ tư:  Tay trái cầm bình Quân trì chứa nước Táo quán (Nước 
rưới vảy) tượng trưng cho Trí Tuệ vốn có của chúng sinh. Nhưng do không có 
Phước, không có trí như đất khô cằn chẳng có nước thấm ướt nên mầm giống Bồ 
Đề chẳng thể sinh trưởng được, đây tức là dựa vào phiền não mà chẳng thể phát 
sinh Trí Tuệ. Nay dùng tay phải cầm Tràng hạt gia trì khiến cắt đứt 108 phiền não 
để cho hiển đắc được nước Trí Tuệ của Như Lai rưới thấm ướt đất tâm khô cằn . 
Nước ấy là Đức của Trí Thủy chứa trong bình Quân Trì vậy. 

- Hai tay thứ năm:  Tay trái cầm sợi dây tượng trưng cho sự ràng buộc cột 
trói chúng sinh trong nhà sinh tử, sự ràng buộc này thiên về Thức thứ tám (Alàya  
vijnõàna). Tay phải cầm Cụ Duyên Quả tượng trưng cho thức thứ tám là thức của 
tâm. Nhiều hạt giống của Pháp ở ngoài Tâm được thu nạp vào mà chẳng bị hư 
hoại hao tổn, lại tùy ý khiến sinh ra sự xoay chuyển làm cho Thức thứ tám lưu 

chuyển, chứng đắc được cảnh 
giới Đại Viên. Khi ấy tất cả năm 
ấm thuộc chủng tử  trong Thức 
thứ tám đều bị thiêu hủy hết nên 
A lại gia hiển bày Tâm Tĩnh Bồ 
Đề vô cấu nhiễm giống như 
đẳng hư không. Như vậy, dùng 
Cụ Duyên Quả gia trì chuyển 
Thức thành Trí thì dây nghiệp 
bị thiêu cháy hết mà ngưng nghỉ 
sự luân chuyển của sinh tử bản 
hữu. 

  - Hai tay thứ sáu: tay 
trái cầm Bánh xe tượng trưng 
cho sự luân chuyển trong ba cõi 
sáu đường của các chúng sinh. 
Tay phải cầm cây búa là lợi khí  
đập nát . Nay dùng búa lớn đập 

nát bánh xe luân chuyển khiến nó trở thành Đức Luân Viên Cụ Túc của Như Lai. 
- Hai tay thứ bảy: Tay trái cầm Thương Khư (‘Sanõkha) là vỏ ốc trong 

biển tượng trưng cho chúng sinh đang trầm luân trong biển khổ sinh tử. Nay tay 
phải cầm Đại Bi Câu (Móc câu Đại Bi)  tiếp dẫn khiến cho đến được bờ bên kia là 
Niết Bàn an lạc. 

- Hai tay thứ tám: tay trái cầm Hiền Bình tượng trưng cho sự hòa hợp của 
Sắc (Rùpa) Tâm (Citta)  là nẻo sinh tử, nước trong bình tượng trưng cho sự nắm 
giữ tội của ba nghiệp mà lưu chuyển không cùng. Nay tay phải dùng Bạt Chiết La 
Tam Cổ Xử (Chày Tam Cổ Kim Cương) phá nát ba nghiệp ấy mà chặn đứng dòng 
sinh tử. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

34 

- Hai tay thứ chín: Tay trái cầm Bát Nhã Phạm Khiếp  là Trí Thức sở nạp 
trong Tâm, do chẳng tự biết nên phải bị trầm luân trong biển khổ. Nay tay phải 
dùng Bảo Man (Vòng hoa báu) gia trì khiến khai phát Bản Trí ấy. Bảo Man là 
Tâm Tính Nghiêm vậy.  

Do các nghĩa này mà Chuẩn Đề (Cunõdhe) còn được dịch ý là MINH hoặc 
Diệu Giác. Đây là thành quả của Tuệ Ba La Mật và là điều kiện căn bản để phát 
sinh Chư Phật vậy.  

Để giúp cho Đồ Chúng dễ ghi nhớ Tôn Tượng 18 tay của Chuẩn Đề Bồ 
Tát, các vị Đạo Sư Trung Hoa đã biên soạn bài tán Chuẩn Đề Phật Mẫu là: 

Khuôn mặt Bồ Tát như trăng đầy 
Sắc tướng trắng vàng rất đoan nghiêm 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện thấy Tôn nhan, thường cúng dường 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Trên mặt Bồ Tát có ba mắt  
Như bốn biển lớn thật lặng trong 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được năm loại mắt thanh tịnh 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tai Bồ Tát đeo báu trang sức 
Mọi thứ thù thắng rất trang nghiêm 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được Nhĩ Thông , nghe Diệu Pháp 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Lồng ngực Bồ Tát hiện chữ Vạn 
Như trăng tròn đẹp tỏa quang minh 
Nay con đỉnh lễ , thệ quy y 
Nguyện được Tâm Thông, nghe liễu ngộ 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát đội mão hoa trên đỉnh 
Trong mão hóa hiện năm Như Lai 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được Từ Tôn ban quán đỉnh 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

35

 
Bồ Tát khoác áo màu trắng tinh 
Sáu Thù đeo thể thật trang nghiêm 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được quần áo khéo giải thoát 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Thân Bồ Tát đeo Châu Anh Lạc 
Tay, ngón đeo vòng báu trang nghiêm 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện đủ băm hai (32) tướng Như Lai 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát  ngồi thẳng trên hoa sen 
Cao lớn chẳng động như núi vàng 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện sau sẽ ngồi tòa Bồ Đề 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Mọi chi phần trên thân Bồ Tát 
Thường phóng vô lượng ánh sáng lớn 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được Từ Quang đến hộ niệm 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay Bồ Tát  kết Ấn Thuyết Pháp 
Biểu thị  khéo nói tất cả Pháp 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện được các Pháp đều thông đạt 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm cây Phướng màu nhiệm 
Biểu thị Tối Thắng trong Thế Gian 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con hay dựng Phướng Đại Pháp 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

36 

Bồ Tát kết Ấn Thí Vô Úy 
Dìu dắt chúng sinh bị hiểm nạn 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con mau chóng lìa sợ hãi 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm hoa sen màu nhiệm 
Biểu thị sáu căn thường thanh tịnh 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con lìa cấu uế (Dơ bẩn) như  sen 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay Bồ Tát cầm kiếm Trí Tuệ 
Hay chặt  mọi trói buộc phiền não 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con chặt đứt Tham, Sân, Si 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay bồ Tát cầm bình Táo Quán (rưới vảy) 
Tuôn nước Cam Lộ thấm chúng sinh 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con thường được Phật quán đỉnh 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm tràng hoa màu nhiệm 
Mọi thứ trang điểm thật thù thắng 
Nay con đỉnh lễ , thệ quy y 
Nguyện con được buộc dây Diệu Pháp 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm sợi dây Kim Cương 
Khéo hay dẫn nhập vào tất cả 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con được vào Pháp tương ứng 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay Bồ Tát cầm quả Thiên Diệu 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

37

Biểu thị viên thành quả Bồ Đề 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con rộng tu các quả lành 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm bánh xe tám căm 
Uy quang chiếu diệu khắp Tam Giới (3 cõi) 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con thường chuyển Đại Pháp Luân 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay Bồ Tát cầm cây búa lớn 
Hay phá Pháp cứng rắn chẳng lành 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con đập nát núi Ta, Người (Nhân Ngã) 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Tay Bồ Tát cầm Loa Đại Pháp 
Âm thanh chấn động ba ngàn cõi 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con hay nói tất cả Pháp 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
Bồ Tát cầm móc câu Kim Cương 
Khéo hay câu triệu khắp tất cả 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con thành tựu Pháp Câu Triệu 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm cái Bình Như Ý 
Tuôn ra Tạng báu với Kinh Điển 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con thọ dụng thường như ý 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm cây chày Kim Cương 
Tám Bộ Trời Rồng đều quy ngưỡng 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

38 

Nguyện con điều phục kẻ khó phục 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm quyển Kinh Bát Nhã 
Chứa đựng nghĩa vi diệu thâm sâu 
Nay con đỉnh lễ, thệ quy y 
Nguyện con không Thầy, tự nhiên ngộ 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Bồ Tát cầm viên ngọc Ma Ni 
Hào quang tròn trắng không tỳ vết 
Nay con đỉnh lễ , thệ quy y 
Nguyện Tâm Địa con luôn lanh lợi 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 
 
Phật Mẫu Chuẩn Đề Đại Bồ Tát 
Hiện mười tám tay ngồi trên Đàn 
Tám Đại Bồ Tát hộ tám phương 
Đệ Tử một lòng quy mệnh lễ 
NAM MÔ PHẬT MẪU CHUẨN ĐỀ ĐẠI BỒ TÁT 

Trong Kim Cương Giới Man Đa La thì Chuẩn Đề Bồ Tát được nhận biết 
dưới danh hiệu Kim Cương Hộ Bồ Tát (Vajra Raksïa Bodhisatva 
向忝先朽屹白囚邾玆) là một trong bốn vị Bồ Tát thân cận của Đức Phật Bất 
Không Thành Tựu (Amogha Siddhi) [tức là Phật Thích Ca Mâu Ni] ở phương 
Bắc. Tôn này được sinh ra từ môn Giáp Trụ Đại Từ của tất cả Như Lai; vì thế 
Chuẩn Đề được dịch ý là Hộ Trì Phật Pháp và vị Bồ Tát này thường đi lại Thế 
Gian để đập nát các Hoặc Nghiệp của tất cả chúng sinh; khiến cho kẻ đoản mệnh 
được thọ mệnh lâu dài, tăng tiến Phước Tuệ, đời đời  xa lìa các nẻo ác, mau chóng 
phát Tâm Bồ Đề và viên mãn mọi ước nguyện. Ý nghĩa này thường được đại 
chúng nhận biết nhiều qua các công năng của thần Chú Chuẩn Đề ghi trong các 
Kinh Quỹ  

- Kinh Thất Câu Chi Phật Mẫu Tâm Đại Chuẩn Đề Đà La Ni  có ghi: 
Nếu có tỳ kheo, tỳ kheo ni, ưu bà tắc, ưu bà di, thọ trì đọc tụng Thần Chú 

này, mãn 80 vạn biến thì những tội ngũ vô gián đã tạo từ vô lượng kiếp đến nay 
hết thảy đều được tiêu diệt. Sinh ra chỗ nào cũng được gặp Chư Phật và Bồ Tát, 
đời sống tư sinh tùy ý đầy đủ, đời đời thường được xuất gia, trì đủ luật nghi tịnh 
giới Bồ Tát, thường sinh Nhân Thiên, không đọa ác thú, thường được Chư Thiên 
ủng hộ. 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

39

Nếu có những người tại gia nam nữ thường trì tụng thì nhà kẻ ấy không có 
khổ não tai họa bệnh khổ, ra làm việc gì đều được hạnh thông, nói ra lời gì người 
nghe đều tín thọ  

- Trong Thất Câu Chi Phật Mẫu Tâm Đại Chuẩn Đề Đà La Ni Pháp  
có ghi  

Ấn Chú này có công năng diệt tất cả tội nặng như: tội ngũ nghịch và tội 
thập ác, thành tựu tất cả Bạch Pháp. Trì giới đầy đủ thanh khiết mau chứng Bồ Đề. 
Nếu người tại gia không thể đoạn đứt vợ con rượu thịt mà chỉ y Pháp Ta (Pháp 
Phật) trì tụng đều được thành tựu. 

... Đức Phật dạy: Đà La Ni này có thế lực lớn, chí tâm tụng trì quyết phải 
tự chứng  Có công năng khiến cây khô phát sinh hoa trái, huống gì những quả báo 
ở thế gian. Nếu thường trì tụng thì nước, lửa, đao binh, oan gia, độc dược đều 
không thể làm hại. Nếu người bị Quỷ Thần làm bệnh chết; kết Ấn tụng Chú này 7 
biến, lấy Ấn ấn nơi ngực đều khiến sống trở lại. Gia đình nhà cửa ở không yên, bị 
Quỷ Thần gây họa; trì  Chú chú vào 4 hòn đất đem trấn ở bốn phía thì liền đi. 

Nếu người trong lục thân không hòa, không nghĩ đến tình thương nhau, 
nên y Pháp tụng Chú hướng về lục thân thì được hòa hợp, nghe tên thấy thân đều 
được hoan hỷ; phàm cầu việc gì cũng được vừa lòng toại tâm. Huống chi người 
trai giới đầy đủ, nhất tâm thanh tịnh y Pháp tụng trì, thì nhất định chuyển thân này 
tức chứng Bồ Đề, có được đại công lực  

Ngài Long Thọ Bồ Tát (Nàgàrjuna) có bài kệ khen ngợi công đức của 
Chuẩn Đề Bồ Tát rằng: 

Chuẩn Đề công đức tụ 
Tịch tịch tâm thường tụng 
Nhất thiết chư đại nạn 
Vô năng xâm thị nhân  
Thiên thượng cập nhân gian 
Thọ phước như Phật đẳng 
Ngộ thử Như Ý châu 
Định hoạch vô đẳng đẳng. 

Dịch :Nhóm công đức Chuẩn Đề 
Tâm vắng lặng thường tụng 
Tất cả các nạn lớn 
Không thể phạm đến người 
Trên Trời với  cõi Thế 
Thọ phước ngang bằng Phật  
Gặp ngọc Như Ý này 
Được sự không gì hơn . 

Lại nữa, phương Bắc là Thắng Phương nên tương ứng với vị trí cứu cánh 
là địa vị cao cả của Niết Bàn, vì thế Đức Bất Không Thành Tựu Như Lai là dạng 
thần cách hóa của Trí Niết Bàn của Như Lai tức là sự chứng nhập vào cảnh giới 
thậm thâm của Đại Niết Bàn. Đồng thời Đức Bất Không Thành Tựu Như Lai còn 
biểu thị cho Thành Sở Tác Trí là Trí dùng ba nghiệp Thân, Khẩu, Ý của Như Lai 
làm lợi lạc cho chúng hữu tình, vì chúng sinh hành thiện mà thành bản nguyện lực. 
Đây là dùng phương tiện lợi tha để thành tựu diệu nghiệp vị tha, thường ứng với 
căn cơ của chúng sinh mà đoạn trừ mê vọng cho họ. Do Biến Hóa Luân tác dụng 
giới ở phương Bắc, dùng Bất Xả Chúng Sinh Đại Tinh Tiến Ba La Mật mà thành 
tựu bốn vị thân cận là Kim Cương Nghiệp Bồ Tát (Vajra Karma) được sinh ra từ 
môn Công Nghệ khéo léo của tất cả Như Lai;  Kim Cương Hộ Bồ Tát (Vajra 
Raksïa) được sinh ra từ môn Giáp Trụ Đại Từ của tất cả Như Lai; Kim Cương 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

40 

Nha Bồ tát (Vajra Yaksïa) được sinh ra từ môn Điều phục không sợ hãi của tất cả 
như Lai ; Kim Cương Quyền Bồ Tát (Vajra Samïdhi) được sinh ra từ môn Trụ Trì  
Thành Tựu của tất cả Như Lai.  

Như thế, khi trì niệm Chuẩn Đề Cửu Thánh Tự Chân Ngôn,hành giả sẽ 
tương tứng được với môn Đại Từ Giáp Trụ của tất cả Như Lai để thâm nhập vào 
chân lý. Đây là giai đoạn nương theo Trí Niết Bàn của Như Lai, tu tập Tuệ Ba La 
Mật để đi thẳng vào tự tính an lạc của Đại Niết Bàn, tức là chứng nhập được tâm 
Bồ Đề vậy. 

 

NHẤT TỰ KIM LUÂN PHẬT ĐỈNH CHÂN NGÔN 

狤 
BHRÙM 

 
BHRÙM được kết hợp bởi bốn âm tự là BHA, RA, Ù, MA. Trong đó: 
- BHA (矛) là tất cả Pháp Hữu chẳng thể đắc. Do tất cả Hữu là 3 Hữu cho 

đến 25 Hữu nên BHA biểu thị cho nghĩa Được Tự Tại trong các Hữu, thường 
hay phá nát các Pháp Dời Đổi (thiên biến) hiển lộ Pháp Tự Tại. Vì thế BHA còn 
biểu thị cho Phương Tiện Ba La Mật (Upàya Pàramita) là phương cách trong đó 
công hạnh tu tập 6 Độ được chuyển sang để giác ngộ kẻ khác. 

- RA (先) là tất cả Pháp Lìa bụi nhiễm. Do hay phá nát sự nhiễm ô của 6 
Trần hiển lộ sự thanh tịnh vô cấu nên RA được biểu thị cho nguyện Ba la mật 
(Pranidhàna pàramita) là ý chí hành 6 Độ để giác ngộ kẻ khác. 

- Ù (珅) là tất cả Pháp Tổn giảm chẳng thể đắc. Do tất cả Pháp Hữu đều 
không lìa được thể Tổn Giảm nên Ù hàm chứa nghĩa Diệu hữu chân thiện  và 
biểu thị cho Lực Ba La Mật (Bala pàramita) là khả năng có thể nuôi lớn 6 Độ để 
giác ngộ kẻ khác. 

- MA (亙) được  ký hiệu thành âm tiêu (揈) đặt trên đầu chữ là thanh Tam 
Muội, biểu tượng của Trí Đại Không thường hay phá nát các Pháp Ngô Ngã hiển 
lộ Pháp Đại Không cực thiện. Do đó, MA được biểu thị cho Trí Ba La Mật 
(Jnõàna pàramita) tức hiểu rõ được đức tính của 6 Độ là phương cụ để giác ngộ kẻ 
khác. 

Do 4 Ba la mật: Phương tiện, Nguyện, Lực, Trí xuất phát từ Bát Nhã Ba 
La Mật (Prajnõa pàramita) nên BHRÙM biểu thị cho một giai đoại không chứng 
nhập quả vị Niết Bàn mà lao vào thế gian sinh tử, thi hành vạn hạnh Đại Bi, hóa 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

41

độ chúng hữu tình, hoàn thiện mọi thiện căn, chứng nhập từng phần Pháp Thân để 
viên mãn quả vị Vô Thượng Chính Đẳng Chính Giác của các vị Bồ Tát Bất Thoái 
Chuyển. 

Kinh Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa, phẩm CHÂN THẬT có ghi: 
Bậc Bồ Tát tu tập Bát Nhã Ba La Mật Đa đều phải học và thực hành các 

Pháp KHÔNG, VÔ TƯỚNG, VÔ TÁC GIẢI THOÁT MÔN nhưng không chứng 
nhận quả vị mà chỉ nhận quả vị  khi thiện căn đầy đủ.  

Theo Mật giáo thì  Nhất Tự đỉnh Luân Vương là Mật Hiệu của Đại Nhật 
Như Lai, là Tổng xưng mọi  Đức của Pháp Thân. Trong một chữ này  nhiếp vô 
tận Mật Pháp. Trong một Ấn chứa hằng sa Ấn. Lực phá hủy các nghiệp ác mạnh 
hơn Chư Phật và mau chóng thành tựu Công Đức vượt hơn hẳn các Pháp khác . 
Chân Ngôn này được Đức Đại Nhật Như Lai tuyên thuyết khi Ngài nhập vào Tối 
Thắng Tam Ma Địa. Và BHRÙMÏ biểu thị cho nghĩa Tam Thân Nhất Thể  tức là 
Tam Muội vốn ngay ở một. 

BHRÙMÏ  do bốn chữ BHA, RA, Ù, MA hợp thành, với: 
. BHA (矛) biểu thị cho Ứng Hóa thân là sinh thân Thích Ca Mâu Ni Phật 

ở phương Bắc, hiển thị mọi giáo nghĩa giúp chúng sinh vượt ra khỏi nhà lửa của 
Tam Giới . Vì thế Đức Thích Ca Mâu Ni Phật còn được xưng tán là PHÁ HỮU 
PHÁP VƯƠNG  

. RA (先) biểu thị cho Báo Thân là Sa La Thọ Vương Phật ở phương Nam, 
hiển thị cho sự mở bày vạn Đức, nuôi lớn Tâm Bồ Đề, viên mãn vạn hạnh Đại Bi 
để thành Chính Giác. 

Hai chữ BHA và RA đều hàm chứa chữ A biểu thị cho Pháp Thân Đại 
Nhật Như Lai, biểu thị nghĩa Vạn Pháp thảy đều Bất Sinh thường trụ. Điều này có 
nghĩa là Hóa Thân Thích Ca ở phương Bắc sau khi hết hạn hóa duyên sẽ nhập vào 
chữ RA (先) ở phương Nam là Trí  Đại Thành Pháp Thân Nội Chứng Pháp Giới, 
phân chia ngọc Xá Lợi còn mọi tướng tốt đẹp của thân thể đều biến thành một chữ 
BHRÙM để nhiếp trì Chính Pháp Tức là: Biến Hóa Thân vô thường quy về 
Pháp Thân Thường Trụ Kim Cương Bất Hoại Xá Lợi   

Như vậy, hai chữ BHA , RA là nội chứng 
ngoại dụng, Sinh Thân Pháp Thân, chủng tử của Lý 
Trí, Trí Đức Phước Đức, công đức của hai bộ. Từ hai 
chữ này sinh ra hóa dụng của Đại Trí Đại Bi. 

. Ù (珅) là nghĩa Tối Thắng của Kim Cương , 
biểu thị cho Chân Thiện Diệu Hữu 

. MA (亙) là Kim Luân Tối Thắng vạn đức 
trang nghiêm cụ túc viên mãn, hiển thị cho Trí Đại 
Không. 

Dạng Thần cách hóa của BHRÙM (狤) là Đại 
Kim Luân Minh Vương với Tôn hình màu vàng rực 
hoặc màu trắng, ngồi trên hoa sen trắng tám cánh, tay 
kết Trí Quyền Ấn. Hình tượng là Trí Phật trong Kim 
Cương Giới nhập vào tướng Nhật Luân Tam Muội của Thai Tạng Giới . Do đó, 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

42 

Tôn này là chỗ quy thú cho mọi công đức của Chư Phật Bồ Tát và được xem là 
bậc Tối Thắng trong các Phật Đỉnh, cho nên Tôn này có tên là Kim Luân Phật 
Đỉnh hay Nhất tự Kim Luân Phật Đỉnh Vương. 

- Trong Nhất Tự Đỉnh Luân Vương Kinh Du Già Nhất Thiết Thời Xứ 
Niệm Tụng Thành Phật Nghi  Quỹ có ghi: 

Đại Kim Luân Minh Vương có uy quang vượt khắp các mặt trời, bảy báu 
vây đầy chung quanh, là Luân Vương của tất cả Phật Đỉnh Luân Vương . Khi Ngài 
mới hiện thân đặc biệt kỳ diệu thì các Thánh Chúng đều mất sự hiển hiện thắng 
tuyệt, chẳng dám chung cùng, chỉ có Phật mới cùng chung nhất thể  

- Trong Nhất Tự  Đỉnh Luân Vương Kinh  có ghi là: 
Đức Phật Thích Ca ngồi ở Kim Cương Đạo Trường dưới gốc cây Bồ Đề 

trong nước Ma Kiệt Đà, nhận lời thỉnh cầu của Kim Cương Mật Tích chủ Bồ Tát 
nhập vào Tam Ma Địa, hiện thành tướng Đại Chuyển Luân Vương nói NHẤT TỰ 
ĐỈNH LUÂN VƯƠNG CHÚ thì Đại Thiên Thế Giới chấn động...  

Nếu dùng Tôn này làm Bản Tôn của Pháp tu tất cả Tất Địa với Pháp Trừ 
Tai  thì sẽ trừ diệt được vô lượng các tội chướng rất nặng của đời hiện tại, cũng có 
thể vượt qua các nẻo ác, trừ bệnh tật và chứng Đạo Bồ Đề...  

Lại nữa, BHRÙM (狤) còn được tôn xưng là MẠT PHÁP NHẤT TỰ ĐÀ 
LA NI nghĩa là trong thời Mạt Pháp, chú này có thế lực rất lớn như: làm lợi ích 
lớn cho thế gian, bảo hộ tất cả Pháp tạng của Như Lai, hàng phục tất cả chúng tám 
Bộ, hay ban Pháp vô úy cho chúng sinh, thường giúp chúng sinh được mọi phỉ lạc, 
giúp cho hành giả mau chóng thành tựu tất cả Chân Ngôn khác và thường hay 
giúp cho chúng sinh viên mãn tất cả ước nguyện. 

Nhất Tự Chú này là Đỉnh của tất cả chư  Phật là Tâm của Văn Thù Bồ Tát 
. Nếu tụng Chú này thì trong khoảng năm Do Tuần, các Tinh Tú ác không dám 
đến gần, các Quỷ Thần ác đều tự lánh xa, các loài Thiên Ma không dám đến não 
hại, tất cả tội chướng của người trì tụng đều được thanh tịnh và người ấy có thể 
vào trong các Bộ không bị chướng ngại đồng thời có công năng bẻ gãy tất cả ác 
Chú trong thế gian, viên mãn mọi  Pháp tu trì. 

- Trong Mạt Pháp Nhất Tự Đà La Ni  Kinh  có ghi  bài  Tụng rằng: 
 «Hết thảy các Phật Tử 
Các ông nên lắng nghe 
Nay Ta  nói  Chú  này 
Đầy đủ các công đức 
Sau này  khi  đời  ác 
Pháp Ta sắp muốn diệt 
Hay ở trong thời ấy 
Hộ trì  Mạt  Pháp Ta 
Hay trừ  ác Thế Gian 
Các Quỷ Thần độc hại 
Thiên Ma với người ác 
Hết thảy các Chú Pháp 

Nếu nghe tên Chú này 
Thảy đều tự nép phục 
Sau khi Ta diệt độ 
Phân khắp Xá Lợi  rồi 
Sẽ ẩn các tướng tốt 
Biến thân làm Chú này 
Phật có hai thứ thân 
Chân Thân và Hóa Thân 
Nếu hay cúng dường ấy 
Phước Đức không có khác 
Chú này cũng như thế 
Tất cả các Trời  Người 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

43

Thường sinh lòng hy hữu 
Thọ trì và cúng dường 
Sẽ được các công đức 

Như  thân Ta không khác 
Công đức Chú Vương này 
Nay Ta chỉ  lược nói»  

 
Do các ý nghĩa này, BHRÙM (狤) còn được xem là chủng tử Pháp Thân 

của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Như vậy, khi trì niệm BHRÙM hành giả sẽ được 
Chư Như Lai, chư vị Bồ Tát, các vị Hiền Thánh, các bộ Thánh Thiên, Quỷ Thần... 
trong Pháp Giới hộ trì để giúp cho hành giả tự khai mở được Chính Pháp của 
chính mình, từ đó an nhiên thi hành vạn hạnh lợi tha cho đến khi thấu ngộ được 
tướng Trừ Ám Biến Minh của Nhật Luân Tam Muội thì tự mình thành tựu được 
Trí Tuệ của Như lai vậy. Đây là giai đoạn nương theo lực gia trì của Pháp Thân 
Như  Lai để chứng ngộ Phật Trí  vốn  có nơi  mình.  

KẾT LUẬN  
Ngũ Bộ Chú chính là lược đồ ghi nhớ các giai đoạn tu tập mười Ba La Mật 

của Bồ Tát Đạo nhằm giúp cho hành giả tự kiểm điểm những sai lầm và thiếu sót 
của mình trong khi tu tập  Chính Pháp giải thoát. 

Theo Mật Giáo thì  Ngũ Bộ Chú chính là môn Tịnh Bồ Đề Tâm tức là cửa 
ngõ để đi vào Trí Tuệ của Chư  Phật, trong đó: 

a . Do phát khởi đức tin trong sạch thâm sâu là Tâm thực tế vốn chẳng 
sinh, tâm ấy an trụ thì sinh Đại Tuệ sáng chói, chiếu khắp vô lượng Pháp Tính, 
thấy rõ đường lối  hành đạo của Chư Phật. 

b . Bồ Tát trụ ở Đạo ấy thì tự nhiên xa lìa được những Nhân Duyên vọng 
tưởng, diệt trừ được mọi nghiệp khổ phiền não khiến thân tâm được an tịnh cát 
tường. 

c . Người tu hành do Tâm Bồ Đề thanh tịnh soi sáng các Pháp nên ít dùng 
công sức mà chứng ngộ được bản tâm thanh tịnh vô cấu nhiễm, thấy thật tướng 
của 84000 món báu và đắc được Trừ Cái  Chướng Tam Muội. 

d . Khi hành giả đã được Tam Muội tịnh trừ năm chướng rồi thì tự tâm 
thường thấy diệu tướng sâu lặng tự nhiên (Trạm nhiên) của tất cả Chư Phật mười 
phương như xem hình trong gương sáng cho đến trong mọi oai nghi: đi lại, thức 
ngủ đều chẳng rời những nhân duyên HỘI PHẬT như thế đồng thời hành giả 
thường được chư Thánh đem những phương tiện thắng diệu để dạy cho tâm tỏ ngộ 
và thọ nhận được mùi vị an lạc tịch tĩnh của Đại Niết Bàn. 

e . Khi ấy, hành giả: bên trong thì được đầy đủ các công đức, bên ngoài lại 
được chư Phật hộ trì. Vì thế ở nơi sinh tử mà không hề bị đắm nhiễm giống như 
hoa sen ra khỏi mặt nước chẳng vì xuất thân từ chỗ bùn dơ mà bị nhiễm ô. Do an 
nhiên tự tại trong sinh tử, hành giả lại dùng bốn Nhiếp Pháp để tế độ chúng sinh 
thoát khỏi biển khổ đồng thời hành giả ngày càng thâm nhập vào Trí Tuệ của Phật 
và chứng đạt quả vị Vô Thượng Chính đẳng Chính Giác. 

Năm giai đoạn trên là đường nét tự thân chứng đạt được Pháp giải thoát vô 
thượng của các bậc Thượng Căn đại đức vì thế Hệ thống thuần Mật thường nhận 
định là « Mau chóng thành Phật » hoặc « Tức thân thành Phật » 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

44 

- Đối với bậc Trung Căn thì Ngũ Bộ Chú biểu thị cho Lực gia trì của năm 
Bộ nhằm nhiếp trì chúng sinh đi vào nẻo lành để tự khai mở được Chính Pháp của 
chính mình . Trong đó : 

 
1 . OMÏ  RAMÏ : 

Biểu thị cho lực gia trì của Kim Cương Bộ (Vajra Kulàya) nhằm phá tan 
phiền não chướng đang ngăn che ánh sáng thắng diệu của Trí Tuệ bản nhiên trong 
tâm của mọi chúng sinh. 

Để có thể tương ưng với lực gia trì này, hành giả cần phải phát huy những 
hành động hướng thượng nghĩa là hướng tâm về cuộc sống cao cả (Hiền thiện, 
ngay thẳng, mực thước, chân chính, vị tha) để giảm bớt các chướng ngại và phiền 
não của thân tâm. 

 
2 . OMÏ  ‘SRHYIMÏ:  

Biểu thị cho lực gia trì của Bảo Bộ (Ratna Kulàya) nhằm nuôi lớn phước 
đức đang tiềm ẩn trong tâm của chúng sinh khiến cho họ tự nhận biết rằng mình 
vốn có đầy đủ công đức như Chư Phật. 

Để có thể tương ưng với lực gia trì này, hành giả cần phải tu tập hạnh chân 
thật bình đẳng, tinh tiến dẹp trừ các Pháp bất thiện và nuôi dưỡng Pháp thiện để 
vượt qua vòng kiềm hãm trói buộc của Ngã Chấp và lòng ích kỷ. 
 
3 . OMÏ  MANÏI  PADME  HÙMÏ:  

Biểu thị cho lực gia trì của Liên Hoa Bộ (Padma Kulàya) nhằm làm tươi 
tốt muôn điều lành và khai mở cho chúng sinh tự thấu ngộ được bản tâm thanh 
tịnh vô cấu nhiễm vốn có nơi mình. 

Để có thể tương ứng với lực gia trì này, hành giả cần phải tu tập những 
hành động trong sạch nghĩa là cố gắng  gìn giữ thân tâm không để cho nó bị nhiễm 
6 phiền não căn bản (ảo tưởng kiêu mạn, ganh tị tranh đấu, hoài nghi tự kiêu, trì  
độn mù quáng, tham dục thèm khát, giận dữ oán hận) chi phối sai xử. 

  
4 . OMÏ  CALE  CULE  CUNÕDHE  SVÀHÀ:  

Biểu thị cho lực gia trì của Nghiệp Dụng Bộ (Karma kalàya) [hay Khố 
Tàng Bộ  (Garja Kalàya)] là đức Hóa Tha Nghiệp Dụng của Chư Phật vì thương 
xót chúng sinh mà thi hành tất cả sự nghiệp  nhằm giúp chúng sinh đoạn trừ mọi 
mê vọng để tự chứng đạt được Bản Tâm tịch tĩnh an nhiên của chính mình. 

Để có thể tương ưng với lực gia trì này, hành giả cần phải sống hoạt động 
dưới sự tự tri , tự giác, tự chủ, điều dụng, vị tha để giữ gìn thân tâm yên ổn không 
bị dao động vì sức cám dỗ của ngoại cảnh hay những lo nghĩ của Bản Tâm. 

  
5 . BHRÙMÏ :  

Biểu thị cho lực gia trì của Như Lai Bộ (Tathàgata Kulàya) nhằm giúp 
chúng sinh tự thấu ngộ rằng mình vốn có Lý Trí đầy đủ, Giác Đạo viên mãn chỉ vì 
Vô minh che lấp nên chưa hiển lộ . Nay được ánh quang minh thắng thượng của 

http://tieulun.hopto.org



Dịch giả:  Huyền Thanh  NGŨ BỘ CHÚ
 

PVC 

 

45

Phật Tuệ soi sáng mà khởi Tâm Tàm Quý (hổ trẽn) quyết chí noi dấu Đức Đại Từ 
Phụ mà tu tập Chính Pháp giải thoát vô thượng. 

Để có thể tương ưng với lực gia trì này, hành giả phải thường xuyên niệm 
Phật để đánh thức Phật Tính vốn có nơi mình, đồng thời luôn luôn giữ gìn Thệ 
Nguyện thành Vô Thượng Chính Đẳng Chính Giác nghĩa là nuôi ý nguyện xa lìa 
cảnh giới tịch tĩnh của Niết Bàn, dấn thân vào Thế Giới uế trược của chúng sinh 
để thi hành vạn hạnh tự lợi lợi tha, hoàn thiện năm phần Pháp Thân Vô thượng. 

Đối với hàng Hạ Căn thì Ngũ Bộ Chú biểu thị cho lực gia trì của Pháp 
Giới nhằm giúp cho hành giả gieo trồng căn lành, tạo nhân duyên với các Bậc 
Thánh giải thoát đồng thời làm tiêu giảm bớt một số tội chướng của thân tâm. Tuy 
nhiên dưới lực gia trì này, hành giả dễ tương ưng với Chư Thiên và Quỷ Thần Bộ; 
vì thế dễ bị uy lực của các hàng này dẫn nhiếp. Nếu hành giả thiếu sự khéo léo thì 
dễ bị lệch đường, đi vào nẻo ác và phá hoại căn lành. Chính vì thế, hành giả cần 
phải cố gắng giữ gìn giới hạnh cho trong sạch, luôn quy hướng về ân đức Tam 
Bảo, thường xuyên trì niệm Hồng Danh BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT, 
luôn kiểm soát tâm ý của mình, luôn tham khảo Kinh Điển Phật Giáo và đàm luận 
với các bạn lành để minh xác hướng đi chân chính, tránh sự Ngã mạn tự ti, huân 
tập tâm bình đẳng không chấp trước để có thể mau chóng thọ nhận được lực gia trì 
của Chư Phật và các Bậc Thánh giải thoát... Điều quan trọng là hành giả phải khởi 
tâm chân thật và cố gắng thực hành mọi Pháp với tâm chân thật quy hướng về quả 
vị Toàn Giác; thì hành giả sẽ mau chóng xa lìa thầy xấu, bạn ác, để gặp thầy tốt, 
bạn lành và gặp được Pháp giải thoát chân thật, đúng như lời Đức Phật dạy: TÁC 
Ý LÀ NGHIỆP. 

 13/8/1994 
HUYỀN THANH 

(PVC  chỉ chèn thêm chữ Phạn và hình ảnh, trình bày lại một chút ) 

http://tieulun.hopto.org




