
 

MÚA HÁT CUNG ĐÌNH 

Múa hát cung đình Huế vốn có nguồn gốc và lịch sử từ lâu 
đời. Múa bao giờ cũng gắn kết với âm nhạc (nhạc đàn và nhạc 
hát), vì thế, người ta thường gọi tên là "Múa hát cung đình". 
Múa hát cung đình của vua chúa Việt Nam không giống như 
hình thức vũ hội phương Tây. Nó chủ yếu phục vụ cho vua 
chúa, lễ lạc trong triều đình, mang hình thức lễ nghi phong 
kiến vương triều. Múa hát cung đình chịu sự vay mượn từ đề 
tài nội dung có hình tượng nghệ thuật độc đáo mang rõ nét 
tâm hồn và truyền thống Việt Nam. 

Từ thời Chúa Nguyễn Phúc Nguyên (1613 - 1635), các tổ 
chức hoạt động nghệ thuật có tình chuyên nghiệp như "Hoà 
Thanh thự" được thành lập. Tổ chức "Hòa Thanh thự" chia ra 
làm 3 đội, mỗi đội có số lượng 120 vũ sinh, nhạc sinh. Đội nhất và đội ba chuyên lo luyện tập 
về nhạc, đội nhì chuyên lo về hát múa. Số lượng người này biết đánh trống, thổi kèn, đánh đàn, 
hát múa, dưới quyền trông coi của viên phó quản. 

Thời Chúa Nguyễn Phúc Chu (1691 - 1725) đội chuyên lo về hát múa có tên là "Tiểu hầu", số 
lượng chỉ còn từ 40 - 50 diễn viên, bao gồm cả số cán bộ quản lý (2 chánh ca và 6 phó ca) cai 
quản. 

Đến năm 1804 hai đội "Tiểu hầu" và "Tiểu nam" được sát nhập lại, đổi tên là "Việt Tường đội". 
Dưới triều vua Minh Mạng (1820) đổi tên là "Thanh Bình thự". Năm Thành Thái nguyên niên 
(1889) đổi tên gọi là "Ba Vũ" và hoạt động cho đến năm 1945. Sau Cách mạng Tháng Tám – 
1945, đội Ba Vũ được sự quan tâm giúp đỡ của bà Từ Cung. Từ sau 1954 đến 1975, đoàn vẫn 
hoạt động nhưng quy mô và tính nghệ thuật ngày càng giảm sút. 

 
Tháng 4 - 1975, khi đất nước hoàn toàn thống nhất, đội Ba Vũ 
được quan tâm của chính quyền, Bộ Văn hóa – Thông tin, nên 
đã được phục hồi củng cố trở lại, đổi tên là Đoàn múa hát 
truyền thống Huế, gồm có 2 bộ phận múa hát và tuồng Huế. 
Đến năm 1999, đổi tên thành đoàn Nghệ thuật truyền thống 
chuyên sâu về múa hát cung đình, và bộ phận tuồng được tách 
ra. 

Qua nhiều thời kỳ thay đổi tổ chức và tên gọi, nhưng chức 
năng chủ yếu vẫn là múa hát cung đình phục vụ cho những khánh lễ, đại lễ khác nhau ở cung 
đình Huế. Hiện nay trong số 11 ca khúc của triều Nguyễn để lại, đoàn Nghệ thuật truyền thống 
đang dần từng bước dàn dựng, khôi phục lại nguyên dạng những múa khúc. Đó là Bát dật, Lục 
cúng, Song quang, Phiến vũ, Nữ tướng xuất quan, Tam tinh chúc thọ, Bát tiên hiến thọ, Trình 
tường lập khánh, Tam quốc Tây du. Lục triệt hoa mã đáng và Tứ linh. 

Phần lớn các múa khúc trên diễn viên vừa múa, vừa hát, múa minh họa cho lời hát. Các bài hát 
toàn bằng Hán tự, chỉ có khúc múa Tứ linh là chỉ có âm nhạc phụ họa không có lời ca. 

Vào các ngày lễ lớn và trọng đại như Vạn thọ (sinh nhật vua), Thánh thọ (sinh nhật hoàng thái 
hậu); Tiên thọ (sinh nhật hoàng thái phi); Thiên xuân (sinh nhật hoàng thái tử); Thiên thu (sinh 
nhật hoàng hậu) mười một vũ khúc kể trên luôn được trình diễn trong triều nội. 

Nội dung các khúc múa: 

- Múa bát dật: Có ở Trung Quốc từ đời Chu. Năm Minh Mạng được biên đạo lại để phục vụ khi 
tế giao, xã tắc, lịch đại đế vương và Khổng Tử. Bát dật có nghĩa là 8 hàng. Khi ta trình diễn 
điệu múa này phải sử dụng 8 hàng vũ sinh đồng nam, mỗi hàng là 8 vũ sinh nam, tất cả là 64 vũ 
sinh ở ban múa võ (Võ vũ ban) cũng như ở ban múa văn (Văn vũ ban). Đội hình múa gợi lên 
hình bát quái. Đây là loại múa lễ thức. 

 

Múa chén - Ảnh: TL 

 

Múa quạt - Ảnh: TL   

http://tieulun.hopto.org 1 sur 2



  

  

- Múa lục cúng: Có gốc từ Ấn Độ, được truyền sang qua các nhà sư Ấn Độ. Các chùa, một số 
vùng ở hạt Thuận Thành, Yên Mỹ, Thường Tín… thờ Phật tứ pháp (vân, vũ, lôi, điện). Khi 
cúng thường múa để dâng hương, hoa đăng, trà, quả thực lên Tam bảo. Múa cung đình biết gạn 
lọc cái hay của múa tôn giáo và dân gian, thể hiện nội dung chủ đề lục cúng bằng những hình 
tượng múa cụ thể mang dáng dấp cái đẹp của Việt Nam. Kết cấu của Hoa đăng lục cúng là một 
bức tranh khá đẹp được trình bày ở tổ khúc gồm 6 điệu múa liên tục. 
- Múa quạt (Phiến vũ): Thường múa ở các tiệc cưới, dành cho hoàng thái hậu, hoàng hậu, phi 
tần và công chúa xem. Nội dung ca ngợi, chúc tụng hạnh phúc lứa đôi hoà hợp. Đội hình múa 
gồm 10 vũ nữ, mặc áo dài có viềng, màu sắc hợp với màu quạt, vừa múa vừa hát trên những 
động tác guộn quạt, xoè, gấp, chỉ lướt nhẹ lượn vòng với một tay cầm quạt xoè che mặt. Đội 
hình khép kín vòng cung, có lúc hàng ngang, hàng dọc chuyển đổi thay nhau. 
- Múa Tứ linh: Điệu múa này có từ thời cổ, từ dân gian đến cung đình thường có múa. Biểu 
tượng trên 4 con vật: long (rồng), ly (lân), quy (rùa), phụng (chim phượng). Về hình thức, tứ 
linh có thể được múa liên tục hoặc múa đơn (từng con một). Ngày xưa, múa chúc tụng vua, tứ 
linh lần lượt múa trình diễn từng con vật một theo thứ tự: long, lân, quy, phụng. Các vũ sinh đội 
lốt tứ linh để múa. Dần dần sau này cải biên, các biên đạo múa cho múa long trở thành “Long 
hổ hội”, múa lân biến thành “Lân mẫu xuất lân nhi”, múa phụng thành “Song phụng” và múa 
quy được múa đôi với Song phụng, số lượng người cũng được tăng cường. 
Múa cung đình Huế chú trọng đến lễ thức và chúc tụng. Biết tiếp nhận và gạn lọc, vay mượn đề 
tài, nội dung (Bát dật lục cúng) song đã biết tái tạo thành những hình tượng mang cốt cách độc 
đáo Việt Nam. Động tác múa cung đình có quan hệ tương hỗ với động tác múa tuồng từ thời 
chúa Sãi Nguyễn Phúc Nguyên cho đến 13 đời vua sau này, có những biến đổi tiến bộ về hình 
thức và nghệ thuật cũng như quy mô về số lượng người trình diễn. 
Múa cung đình Huế trên đường phát triển của múa dân tộc đã biết tiếp thu có sáng tạo múa 
nước ngoài, giữ được bản sắc. Tuy vậy cũng còn có những mặt hạn chế phần nào về sự phát 
triển động tác, đội hình và các tuyến múa. 
Hà Sâm 

http://tieulun.hopto.org 2 sur 2


