
Lời của núi rừng  
 
Vào mùa lễ hội, tiếng gọi mời chào bạn dên Tây Nguyên bao giờ cũng da diết. Đến để uống 
nước giọt Gia Lai, Kom Tum, đi ăn cơm mới Đăc Lăk, đón hồn lúa ở Lâm Đồng, để được đắm 
mình trong tiếng cồng tiếng chiêng nhộn nhịp. Những tiếng chiêng như có hồn, những tiếng 
cồng như có lời thương, lời nhớ, lời gọi mời xẻ chia niềm vui với buôn với làng… Người Tây
Nguyên trước là làm ra chiêng đá, rồi chiêng gỗ, chiêng nứa cho đến bộ chiêng đồng ngày 
nay.  
      Tiếng chiêng ngân nga trên đồng cỏ, theo gió vào đại ngàn, 
len lỏi con suối, kể về cuộc sống phóng khoáng, hào hùng của 
các dân tộc anh em trên dãy Trường Sơn hùng vĩ.Già A Ma Hrin 
đang chăm chú giới thiệu với du khách những chiếc chiêng quý 
mà già đã mất khá nhiều thời gian để sưu tầm. Đây chiêng của 
người M’ Nông. Ê đê , kia chiêng của người Jarai, tất cả đều 
được cất giữ cẩn thận cho con cháu, để chúng biết dến tiếng 
chiêng huyền thoại từng đeo đuổi theo bước chân của Đam Săn, 
H’ Nhí. Tiếng chiêng linh thiêng gắn bó với A Ma Hrin từ lúc mới 
chào đời khi Amí hứng nước sương trong chiếc bát đồng,Ama 
cột ché rượu cần, dóng lên tiếng chiếng làm lễ thổi tai, trước là 
báo với Yang, với mọi người về thành viên mới của gia đình, sau 
là chọn một cái tên như mẹ cha mong ước để dặt cho đứa con 
mới chào đời.  
     Tiếng chiêng có trong tín ngưỡng 7 lần đầu thai của người 
Tây Nguyên. Bắt đầu vòng đời thứ nhất, đến ngày lễ cắt việc, 
được làm một thành viên chính thức, có trách nhiệm, có nghĩa 
vụ với cộng đồng, rồi bắt chồng, cưới vơ, dừng nhàn cho người 
trẻ, mừng sức khoẻ cho người già, đón bạn trẻ buôn gần buôn 
xa, cho đến các lễ nghi cầu mưa, dọn rẫy, đón lúa, mừng năm 
mới… đều không thể nào thiếu vắng tiếng chiêng.  
     Đến Tây Nguyên vào những ngày hội cồng chiêng , bạn sẽ là 
người may mắn vì được nghe nhiều tiếng nhạc lòng khác nhau 
của các nghệ sĩ. Chiêng Banar trầm hùng như làn gió ầm ào thổi 
qua rừng già. Chiêng Xê Đăng hừng hực như bước chân dũng 
sĩ cao nguyên. Chiêng Mạ. Mnông nói điều gì thổn thức? Chiêng 
Êđê dồn dập, mạnh mẽ như mưa đá, như thác reo. Chiêng Jrai 
náo nức mời gọi con gái, con trai , tay trong tay bước vào điệu 

múa Xoang, bên những ché rượu óng ánh, sóng sánh.  
     Hồn nhiên như nắng gió, người Tây Nguyên, đất cao nguyên
khiến ta như bị cuốn theo những dải đất bazan trào ra từ miệng 
núi lửa Tu M’Rông, Chư M’Gar, qua rừng cà phê, cao su bạt 
ngàn, rồi lại lang thang theo dòng sông Sêrêpôk, Sêsan rồi lại 
vượt Trường Sơn làm nên hàng trăm bậc thác. Tôi đã gặp nhiều 
người già để hỏi về xuất sứ của những giàn chiêng nhưng câu 
trả lời chỉ là cái lắc đầu. Chịu thôi nhưng họ đều biết rõ là chiêng 
có mặt ở hầu hết ở khắp các tộc người Tây Nguyên và chúng 
cũng chia đẳng cấp đàng hoàng.Chiêng Joăn là của người Kinh, 
chiêng Lao của người Lào và chiêng Kưr của người Campuchia
được tập hợp lại bên nhau làm phong phú thêm cho mỗi dàn 
chiêng. Những chiếc chiêng quý có pha đồng đen, pha bạc, 

đánh lên tiếng không chỉ thanhmà còn ấm và có giá trị bằng cả con trâu.  
     Ngoài giá trị tâm linh, chiêng còn góp phần tạo nên đặc trưng 
của từng tộc người. Ví nhu ngôn ngữ Bih khác hẳn ngôn ngữ 
Êđê dù có những từ phải vay mượn. Nhà của người Bih là nhà 
trệt, Êđê là nhà sàn. Trang phục người Bih vẫn lấy hai màu đen 
đỏ làm chủ đạo, phụ nữ thì mặc áo cộc tay, váy ngắn ngang bắp 
chân, hoa văn tập trung dày đặc ở gấu áo, gấu váy. Trái lại, phụ 
nữ Êđê mặc áo  
dài tay và và váy dài, hoa văn loáng thoáng nơi bờ vai, gấu áo 
và ngang váy. Đặc biệt đến bộ chiêng thì hoàn toàn khác nhau, 
từ cấu tạo của dàn đến âm điệu, cách diễn tấu. Chiêng Êđê 10 chiếc, Bih chỉ có 6. Chiêng Êđê do đàn 

 

 

 

 



ông chơi, Bih do phụ nữ đánh. Do vậy, tiết tấu chiêng Bih chậm và bài bản cũng khác của Êđê 
     Chiêng Êđê trọn bộ 10 chiếc lớn nhỏ bỏ lọt vào nhau. Chiêng Mạ, K’Ho có từ 3 đến 6 chiếc, chiêng 
Ba Na có từ 6 đến 9 chiếc, chiêng A rap Jrai ngày nay được tăng thêm phần đệm là những chiếc núm 
nhỏ trên dàn chiêng hết sức phong phú khoảng 21 chiếc. Có thể coi chiếc trống cái H’Gr, một mặt
được bịt bằng da trâu cái, một mặt dược bịt bằng da trâu đực, chiếc trống không thể thiếu luôn đi kèm 
bộ riêng của mỗi một gia đình, là nhạc trưởng điều khiển sự ra vào, ngừng nghỉ chuyển bài của cả 
dàn. Sự tinh xảo thể hiện ở chỗ người Tây Nguyên đã biết chia âm thanh thành nhũng khoảng cách 
nhỏ hơn cả “centimet âm nhạc”. Cả dàn chiêng cùng một lúc tấu lên, có ít nhất từ ba đến năm chiếc 
cùng đánh một nhịp, tạo nên nhiều bồi âm, khiến hoà thanh dàn chiêng cực kỳ phong phú. 
     Dàn chiêng nổi tiếng của buôn Koh Sia đã từng tham dự liên hoan âm nhạc Châu Á Thái Bình 
Dương tại thành phố Hồ Chí Minh năm 1991 và tại Cộng Hoà Séc tháng 10/1998) đang ngân vang ở 
nhà A Ma Pul. Tiếng chiêng của trai làngdù chưa thực sự điêu luyện như bậc đàn anhg, nhưng cũng 
đủ để nâng bước chân, bàn tay cô gái uyển chuyển trong vòng Xoang, lấp lánh ánh hoa văn từ trang 
phục của họ tạo nên một không gian huyền ảo. Binh bong, binh bong ngân lên trong màn mưa tiếng 
chiêng Koh sia báo cho khách gần, báo cho khách xa hãy về buôn ta nghe chiêng, ăn cơm moới uống 
rượu cần, dẫu cho có say cũng cứ yên tâm mà :”Uống đi anh, uống say anh, đêm cao nguyên trăng 
xanh vẫn tỏ lối anh về…”  
VĂN HOAN  
(HERITAGE/ SEPTEMBER-OCTOBER 2000 - Tạp chí của hãng hàng không Việt Nam) 
 


