
1

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU



2

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

Trải qua biết bao thăng trầm, Thành phố 
Hồ Chí Minh được biết đến là thành phố 
hoa lệ, hiện đại bậc nhất của Việt Nam. 
Tuy nhiên, những giá trị cổ xưa vẫn không 
hề bị mất đi. Điển hình như di tích Lăng 
Ông Bà Chiểu là một bằng chứng xác 
thực về điều đó. Không chỉ có quy mô vô 
cùng lớn, các tác phẩm điêu khắc tinh tế 
đã khiến lăng Ông Bà Chiểu trở thành ngôi 
đền cổ có giá trị nghệ thuật được xem là 
bậc nhất ở thành phố Hồ Chí Minh. 

Cuốn nghiên cứu này được biên soạn 
nhằm mục đích mang đến cho thế hệ trẻ 
những trải nghiệm về nét đẹp nghệ thuật, 
kiến trúc, văn hóa,… mà các tiền nhân đã 
tâm huyết gây dựng nên, cụ thể là Lăng 
Ông Bà Chiểu – Lăng miếu mang kiến trúc 
cung đình Huế giữa lòng Sài Gòn.

LỜI NGỎ

3



5

MỤC  LỤC

MỤC LỤC
CHƯƠNG I:  GIỚI THIỆU
LỜI NGỎ                         

LỜI KẾT                         

CHƯƠNG III:ỨNG DỤNG

CHƯƠNG II:  CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

1.   Khái quát chung
2.   Lăng Ông Bà Chiểu 

1.   Kiến trúc Lăng Ông Bà Chiểu
2.   Sơ đồ vector

3.   Kiến trúc

4. Lăng Bình Giang Bá Võ Di Nguy

Tổng quan
Lịch sử hình thành
Lễ hội tín ngưỡng
Ý nghĩa lễ hội
Bàn thờ
Ý nghĩa thờ
Xin xăm 
Xin keo 
Hiện trạng thực tế

2

8
10
12
14
15
16
17
18
20
22

26
28
30
32
34

36
38
40
42
44
46
48
49
50 
52
54
56
60
62
64
66
68
70
71
72
74

76

78

Sơ đồ vector tổng quát
Sơ đồ vector Tây Lang
Sơ đồ vector gian tiền điện 
Sơ đồ vector Đông Lang

Tả thực
Vector chi tiết

Bảng phân công

Đôi lời cảm nhận
Tả thực cá nhân

Cổng Tam Quan
Khuôn viên
Lăng mộ song táng 
Nhà bia
Hạc vàng cưỡi rùa
Miếu thờ
Tây Lang
Đông Lang 
Bức “Long mã phụ đồ”
Nghê đá
Cá chép hóa rồng
Mái Lăng 
Cặp tượng ông Nhật, bà Nguyệt 
Các bức phù điêu
Mái ngói âm dương
Mai, Lan, Cúc, Trúc
Các biểu tượng trên bàn thờ
Bức hoành phi
Ông Hổ
Bao lam
Giàn giáo & Vũ khí

Tên & địa điểm

1.   Danh sách thành viên 

2.   Họa tiết nhóm

3.   Họa tiết cá nhân

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

4



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

6 7

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

I. 
GIỚI THIỆU



8

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

KHÁI QUÁT 
CHUNG 

Lăng là một công trình kiến trúc ngoài trời được 
xây dựng bao quanh nơi chôn cất người mất. 
Lăng mộ có thể được xem là một dạng của mộ, 
mộ có thể chứa bên trong lăng mộ. Còn đền là 
công trình kiến trúc được xây dựng để thờ cúng 
một vị Thánh hoặc những nhân vật lịch sử được 
tôn sùng như thần thánh. Ở Việt Nam, phổ biến 
nhất là các đền thờ được xây dựng để ghi nhớ 
công ơn của các anh hùng có công với đất nước 
hay công đức của một cá nhân với địa phương 
được dựng theo truyền thuyết dân gian. 

Trong các thời kì phong kiến, tùy theo tầng lớp 
sinh tiền của người chết, nơi “an nghỉ cuối cùng” 
được gọi bằng những từ khác nhau. Lăng hay 
sơn lăng là chỗ tọa lạc cái “nhà vĩnh cửu” của 
vua, tẩm dành cho hoàng hậu, hoàng thân; tháp 
là nơi tôn trí xá lợi của các nhà sư, ngoài ra đều 
gọi chung là mộ, không phân biệt giàu nghèo 
sang hèn. Những cái tên gọi ấy phải được tôn 
trọng, vi phạm thì khó tránh khỏi hình phạt. Trong 
bảy tội mà triều đình Minh Mạng kê vào bản án 
Lê Văn Duyệt, chúng ta thấy có tội “ tiếm gọi mộ 
mẹ là lăng” đủ chứng tỏ điều này. 

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

9



LĂNG ÔNG BÀ CHIỂU

Lăng Lê Văn Duyệt (Thượng Công miếu) được tọa 
lạc tại số 1 đường Vũ Tùng, phường 3, quận Bình 
Thạnh, Thành phố Hồ ChÍ Minh. Thế nhưng Lăng 
Ông Bà Chiểu lại được bao quanh bởi tận 4 con 
đường đó là: Lê Văn Duyệt, Phan Đăng Lưu, Vũ 
Tùng và Trịnh Hoài Đức, ngay sát chợ Bà Chiểu.

Đây là khu đền và ngôi mộ đôi của Tả Quân Lê Văn 
Duyệt – Tổng trấn thành Gia Định lúc xưa và phu 
nhân là bà Đỗ Thị Phận. Ngoài lăng mộ của ông bà, 
còn có 2 ngôi mộ của hai cô hầu nằm bên ngoài 
khuôn viên lăng. Một mộ ở đường Trịnh Hoài Đức, 
mộ kia ở đường Lê Văn Duyệt (trong khuôn viên 
Trường Cán bộ TP.HCM). Tuy nhiên, nhiều người từ 
nơi khác thường nhầm lẫn rằng đây là lăng thờ ông 
và bà tên Chiểu. Thật ra, như có nói ở trên, lăng 
nằm cạnh chợ Bà Chiểu nên thường được gọi như 
vậy. Do tục lệ kiêng cữ tên nên không biết từ lúc 
nào, người dân đã ghép hai từ “Lăng Ông” với hai 
từ “Bà Chiểu” để gọi địa điểm này.

TỔNG QUAN

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

10 11

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU



13

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

Năm 1835 sau sự biến thành Phiên An, 
Lê Văn Duyệt bị lên án và buộc tội đã 
gián tiếp gây nên biến loạn, vua Minh 
Mạng đã ra chỉ dụ san bằng mộ, trên 
dựng bia đá có khắc tám chữ  Quyền 
yêm Lê Văn duyệt phục pháp xử  (chỗ 
tên hoạn quan Lê Văn Duyệt chịu tội), 
theo Đại nam thực lục chính biên quốc 
sử quán triều Nguyễn.

Đến năm Tân Sửu (1841), vua Thiệu Trị 
lên ngôi cho dẹp bỏ trụ đá hài tội và đắp 
lại mộ. Năm đầu đời Tự Đức (1848), 
Đông Các đại học sĩ Võ Xuân Cẩn dâng 
sớ xin phục hồi quan tước, gia ơn cho 
con cháu các công thần, trong đó có Lê 
Văn Duyệt. Nhà vua xem sớ cảm động, 
truy phong cho cả ba ông và ban phẩm 
hàm cho con cháu họ. Lại cho đắp phần 

mộ Lê Văn Duyệt ở Gia Định cao rộng 
thêm và cho sửa sang miếu thờ. Theo 
nhà văn Sơn Nam, thì sau đó dân làng 
Long Hưng đem trình quan sở tại một 
người cháu nội của Lê Văn Phong (em 
ruột Tả quân) tên Lê Văn Thi, bấy lâu sợ 
tội với triều đình nên mãi trốn tránh. Sau 
đó, ông được phép đến Bà Chiểu, lo việc 
chăm sóc Lăng Ông. Ngày nay, trong 
miếu vẫn thờ ông Thi làm Tiền hiền.

Ngày 06/12/1989, Bộ Văn hóa công nhận 
lăng Ông Bà Chiểu là di tích Lịch sử Văn 
hóa cấp quốc gia. 

12

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

14 15

LỄ HỘI 
TÍN NGƯỠNG

Ý NGHĨA
LỄ HỘI

NGÀY 1/1 ÂM LỊCH

NGÀY 1/1 ÂM LỊCH
LỄ CHÚC XUÂN

NGÀY 29/7 - 2/8 
 ÂM LỊCH

LỄ GIỔ TẢ QUÂN

NGÀY 1/1 ÂM LỊCH
LỄ CHÚC XUÂN

NGÀY 30/12 ÂM LỊCH
LỄ CHÚC XUÂN

NGÀY 7/1 ÂM LỊCH

NGÀY 29/7 - 2/8  ÂM LỊCH

NGÀY 30/12 ÂM LỊCH

Lễ chúc xuân

Lễ Khai hạ - Cầu an

Lễ giỗ Tả quân Lê Văn Duyệt

Lễ Thướng tiêu
Là một nét truyền thống đặc 
trưng của người Việt, thường 
diễn ra vào sáng sớm mùng 
1 Tết, nhiều gia đình lại cùng 
nhau đi lễ nhằm ước nguyện 
một năm mới bình an, nhiều 
hạnh phúc.

Lễ giỗ được cử hành theo nghi 
thức cấp tiểu cung đình triều 
Nguyễn, lễ tế do Ban Quý Tế 
Lăng Tả Quân Lê Văn Duyệt 
thực hiện. Ngoài lễ tế, còn có 
lễ xây chầu - đại bội và lễ Tôn 
Vương, diễn những vở tuồng 
xưa để phụng cúng Đức Tả 
Quân và bá tánh thưởng thức.

Theo phong tục địa phương, 
cứ đến ngày mùng 7 Tết hàng 
năm, Ban Quản lý Lăng Tả 
quân Lê Văn tổ chức Lễ Khai 
hạ - Cầu an để người dân hạ 
nêu, khai bút, cầu cho mưa 
thuận gió hoà, công việc hanh 
thông. Lễ hội được chia làm 
nhiều phần khác nhau: hạ nêu, 
khai hạ, khai bút và khai ấn.

Được gọi là lễ dựng nêu. Đây 
là truyền thống từ ngàn đời của 
người Việt Nam, lễ Thướng 
tiêu (dựng nêu) diễn ra trong 
không khí nghiêm trang, theo 
nghi thức truyền thống, hoạt 
động này đã được liên tục gần 
200 năm qua.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

16

BÀN THỜ

Ý NGHĨA THỜ

Bàn thờ có tổng cộng 12 cái, được bày trí như sau: tiền điện (1 cái), trung điện (6 cái), 
chánh điện (3 cái), đông lang (1 cái), tây lang (1 cái).

Bàn thờ giữa chính điện là tượng Tả quân Lê Văn Duyệt, được đúc bằng đồng nguyên 
chất dựa trên mẫu chân dung của ông in trên tờ tiền 100 đồng lưu hành tại Sài Gòn 
trước năm 1975. Ngoài ra, bên phải thờ Đức quận công thiều phó Lê Chất, bên trái thờ 
Hiệp biện đại học sĩ Phan Thanh Giản cùng với nhiều bài vị sắc thần khác.

Người dân Miền Nam tin rằng Đức Thượng Công rất linh hiển, luôn luôn phù hộ cho 
người dân trong vùng Ngài làm Tổng Trấn, giúp dân chúng vượt nhiều cảnh khó khăn 
khốn cùng khi họ đến cầu xin Ngài. Hằng năm không biết bao nhiêu người đã đến đây 
xin xăm, hái lộc, van vái cầu xin sự bình an và hạnh phúc cho gia đình mình.

17

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU



19

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

XIN
 XĂM

Xin xăm Tả Quân là một trong những 
hình thức xin xăm khá phổ biến ở nước 
ta bên cạnh hình thức xin xăm Quan Âm, 
xin xăm Quan Thánh. Tuy nhiên, xin xăm 
Tả Quân lại mang một ý nghĩa khác với 2 
loại xin xăm kia. Nếu như xin xăm Quan 
Âm, xin xăm Quan Thánh là xin về tài lộc 
thì xin xăm Tả Quân là xin về sức khỏe, 
bệnh tật hay còn gọi là “xăm thuốc”.

Tại Lăng Ông của quận Bình Thạnh. 
Để xin xăm Tả Quân, du khách có thể 
xin xăm tại khu nhà Hương, Trung Điện 
hoặc cũng có thể xin ở khu vực phía Tây 
Điện của Lăng Ông. Tuy nhiên, theo như 
tín ngưỡng của mọi người, khu vực nào 
càng gần nơi thờ tụng tướng quân Lê 
Văn Duyệt sẽ càng linh thiêng hơn, thần 
linh sẽ có thể quan sát rõ hơn từ đó rút 
xăm sẽ chính xác hơn. Cho nên, hầu hết 
mọi người đều mong muốn được xin 
xăm ở gần Chánh Điện.

Nơi được đặt nhiều ống xăm nhất tại 
Lăng Ông chính là khu vực nhà Hương. 
Tại đây du khách cùng các tăng ni – phật 
tử có thể nhìn thấy 1 chiếc giá sắt là nơi 
để 50 ống xăm. Ống xăm được sơn màu 
bạc trắng sáng, trong mỗi ống sẽ được 
đặt 100 thẻ xăm. Những thẻ xăm được 
làm hoàn toàn bằng tre vót mỏng và sơn 
màu vàng. Trên mỗi thẻ xăm được đề 
chữ nho cùng số thứ tự viết bằng số 
thông thường. Đi kèm mỗi thẻ xăm sẽ là 
một bài thơ kèm theo những phần dịch 
nghĩa với những ý nghĩa khác nhau về 
sức khỏe và bệnh tật. Nếu muốn hiểu 
hết được ý nghĩa trên mỗi thẻ xăm, các 
bạn có thể đến thỉnh với sư trụ trì, hoặc 
có thể dựa vào thực tế của bản thân mà 
chiêm nghiệm ra.

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

18



21

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆUNGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

20

Xin keo cũng phải theo thủ tục như xin xăm. trước nhất, đương sự phải quỳ hoặc ngồi 
bệt xuống chiếu xá vài cái, rồi quét 2 miếng gỗ hình bán nguyệt, mỗi miếng có một mặt 
phẳng và một mặt vòng, mang lên ngang trán, miệng lâm râm cầu khấn. Khấn xong, 
người xin keo buông 2 miếng gỗ ra để cho rơi xuống mặt chiếu. Nếu được một mặt 
bằng và một mặt vòng, tức một Âm (ngửa) một Dương (xấp), có nghĩa là Thần đã công 
nhận quẻ xâm đương sự đã xin. Được Thần ý xác nhận giống như vậy, đương sự hết 
sức vui mừng, sẽ qùy hoặc đứng mà lạy tạ 4 lậy. Nếu mà keo lên cả hai mặt bằng, tức 
2 Âm; hoặc lên cả hai hình vòng, tức 2 Dương, nghĩa là Thần chưa xác nhận, cho nên 
đương sự phải xin keo lần nữa. Trường hợp tới lần thứ hai mà vẫn không được một 
Âm và một Dương, tức là ý Thần chưa định, phải khởi đầu lại, tức là phải xin lần nữa. 

Các gia nhân Lăng Miếu kể rằng, có nhiều người lo âu khổ sở vì không xin được xâm 
và keo, nên đã phải trở lại nhiều lần, mỗi lần cách thức nhau cả tuần lễ, cho tới khi 
thỉnh được Thần ý mới thôi. Hầu hết các khách tới xin xăm, xin keo hoặc xin bùa, v.v., 
đều dâng cúng một ít tiền tùy ý và tùy theo khả năng. Tiền dâng cúng bỏ vào các tủ sắt 
kê hai bên Nhà Hương, Trung Điện và Tây Điện. 

XIN KEO



22

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

Ngày nay, hình tượng ngài Tả quân đã 
trở thành tín ngưỡng trong tâm thức của 
nhân dân Sài Gòn, miền Nam. Gần 200 
năm qua, người dân đã nhiều lần đóng 
góp công sức, tiền của để tu sửa, tôn 
tạo khu mộ và đền thờ ông, hương khói 
thờ phụng với tất cả tấm lòng thành kính. 
Nơi đây, vì thế cũng trở thành điểm sinh 
hoạt tín ngưỡng, chốn linh thiêng của 
người Sài Gòn và các tỉnh miền Nam.

Tuy nhiên, do đây là một di tích đã có 
từ rất lâu cho nên không thể nào tránh 
khỏi những ảnh hưởng từ các yếu tố 
bên ngoài, gây ra một số tổn hại nhất 
định đối với kiến trúc nơi đây. Ngoài ra, 
tình hình trộm cắp vẫn luôn rình rập xung 
quanh Lăng ông.

HIỆN TRẠNG
THỰC TẾ

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

23



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

24 25

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

II.
CÔNG TRÌNH
NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

26 27

K
IẾ

N
 T

R
Ú

C
L

Ă
N

G
 Ô

N
G

 B
À

 C
H

IỂ
U

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU 

Toàn bộ miếu lăng Ông Bà Chiểu nằm 
trong một khu đất rộng và cao với tổng 
diện tích là 18.500m2. Tường bao quanh 
lăng dài 500m, cao 1.2m với 4 cổng theo 
4 hướng ra 4 con đường là: Đinh Tiên 
Hoàng, Phan Đăng Lưu, Trịnh Hoài Đức 
và Vũ Tùng. Với lối kiến trúc cổ xưa và 
chiều dài ấn tượng. Lăng Ông Bà Chiểu 
đi từ cổng Tam quan đi qua một khu 
vườn cảnh sẽ vào khu lăng chính, với 
3 phần: nhà bia, mộ Tả quân cùng vợ 
và miếu thờ. Xung quang khuôn viên 
trồng rất nhiều cây cổ thụ như cây thốt 
nốt… có cây tuổi thọ lên đến 200 năm, 
kiến trúc đầu tiên xây dựng ở lăng ông 
là phần mộ song táng gồm có câu đối và 
đôi song long như muốn ca ngợi công 
đức thánh đức cao thâm của vị quan Lê 
Văn Duyệt . Từ vị trí lăng mộ ta có thể 
nhìn tháy được đền thờ, bố cục chính 
của đền thờ được chia làm ba giang thờ 
khác nhau theo thứ tự từ giang tiền đình, 

giang trung điện và giang chánh điện, lối 
điêu khắc ở ba giang này chủ yếu gồm 
long vân, hoa lá, ông nhật bà nguyệt, cá 
hoá long tất cả đều thể hiện được lối 
kiên trúc nhà Nguyễn trên mảnh đất Sài 
Gòn. Kiến trúc Lăng Ông Bà Chiểu là một 
công trình kiến trúc tín ngưỡng đọc đáo 
linh thiên của người dân sài gòn chính vì 
nhưng giá trị linh thiên to lớn ấy mà kiến 
trúc Lăng Ông Bà Chiểu đã được Cấp 
quốc công nhận là di sản văn hoá.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

28 29

SƠ ĐỒ
VECTOR TỔNG QUÁT

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

30 31

SƠ ĐỒ
VECTOR TÂY LANG

TÂY LANG I

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

TÂY LANG II



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

32 33

SƠ ĐỒ
VECTOR GIAN TIỀN ĐIỆN

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

34 35

SƠ ĐỒ
VECTOR ĐÔNG LANG

ĐÔNG LANG I

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU 

ĐÔNG LANG II



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

36 37

CỔNG TAM QUAN
Được xây dựng theo lối kiến trúc quen thuộc, đặc trưng của những ngôi 
chùa, đền, và những ngôi dinh thự thời xưa. Ba lối vào, với lối giữa cao 
và rộng hơn hai cổng phụ, còn thể hiện 3 quan điểm của nhà Phật, bao 
gồm: hữu quan, không quan, và trung quan, đại diện cho sự vô thường 
của Phật. Phía trên cổng là dòng chữ Hán, dịch ra với ý nghĩa “Thượng 
Công miếu”, tức là nơi thờ phụng Thượng Công, một chức quan lớn và 
quan trọng của thời xưa. 

Ý nghĩa phổ biến nhất của kiến trúc cổng tam quan đó là tượng trưng cho 
ba cách nhìn của Phật giáo bao gồm “hữu quan”, “không quan” và “trung 
quan” . Trong đó, “hữu quan” là thể hiện cái sắc (giả), “không quan” là 
tượng trưng cho cái không (vô thường) và “trung quan” là thể hiện sự 
trung dung của cả hai yếu tố sắc và không.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊ CỨU

Nhưng cũng có một thuyết khác lý giải rằng cổng tam quan là ý niệm về 
‘tam giải thoát môn” bao gồm các cửa vô tác, vô tướng và vô không để 
có thể bước vào cõi Niết Bàn. Chỉ khi con người hiểu được ý nghĩa của 
ba cửa này thì mới có thể thoát khỏi được những sân si, oán hận, đau khổ 
để tìm được sự bình yên, an lạc trong tâm hồn.

Vào thời vua chúa ngày xưa, các công trình thường xây dựng cổng tam 
quan. Đó là bởi quy định lối chính giữa là dành cho vua, bên cửa tả dành 
cho quan văn, bên cửa hữu dành cho quan võ. Chính vì vậy, các cổng làng 
hay các công trình đền, chùa, đình, miếu, lăng mộ đều xây dựng cổng 
tam quan để đón vua chúa về thăm. Vào những ngày thường, cửa chính 
thường được đóng chỉ mở hai cửa hai bên trừ các dịp lễ lớn hay đón vua, 
chúa về thăm thì cửa chính mới mở.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

38 39

KHUÔN VIÊN
CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU 

Qua Cổng Tam Quan, khách bước vào Huê Viên bao 
quanh bởi bức tường xây năm 1948, dài 500m, cao 1m20. 
Trong Huê Viên, khách bước đi trên những lối đi tráng xi 
măng hay lát đá chạy giữa những bồn cỏ xanh tươi, mát 
mắt. Hai bên lối đi trồng nhiều loại cây cảnh. Để bảo vệ 
nạn ‘hái lộc’ làm hư cây cảnh, hằng năm, tới Tết Nguyên 
đán, Ban quản trị phải trưng sẵn hàng trăm chậu hoa để 
dân chúng ‘hái lộc’. Ngoài ra, Huê Viên Lăng Ông còn có 
nhiều loại cây to lớn, tàn lá xum xuê che mát khắp nơi: 
Ngay phía trong Cổng Tam Quan là 2 bụi trúc và rải rắc 
khắp Huê Viên có những cây me Tây, phượng vĩ, thốt nốt, 
dương liễu, kim điệp, bằng lăng, dầu, gồi, giá tị, điệp, gỏi, 
dừa. Cũng ngay bên trong Cổng Tam Quan đặt 2 khẩu 
súng thần công, đầu súng hướng ra ngoài. Đây là kiểu 
thần công đời Gia Long, do hãng đúc Nguyễn Trí Độ tặng 
vào năm 1964 nhân kỉ niệm 50 năm thành lập Hội Thượng 
Công Qúy Tế.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

40

Lăng mộ là nơi có kiến trúc cổ nhất 
được tồn tại từ năm 1848. Phần mộ gồm 
hai ngôi mộ song táng: Tả quân và vợ là 
bà Đỗ Thị Phận. Hai ngôi mộ đặt song 
song và được cấu tạo giống nhau, có 
hình dạng như nửa quả trứng ngỗng xẻ 
theo chiều dọc, úp trên bệ lớn hình chữ 
nhật. Trước mộ có một khoảng sân nhỏ 
để làm lễ. Từ nơi nhà bia nhìn vào, mộ 
Lê Văn Duyệt phía bên phải. Bao quanh 
mộ là một bức tường bằng đá ong dày 
hình chữ nhật, thông ra tận sân đốt 
nhang đèn.

41

SONG TÁNG
LĂNG MỘ

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

42 43

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

NHÀ BIA
Nhà bia của Lăng Ông được xây dựng như một ngôi điện nhỏ, tường gạch và mái 
ngói lợp âm dương. Ở trong còn có tấm bia đá khắc chữ Hán “Lê Công miếu bi” (bia 
dựng tại miếu thờ Lê Công) do Kinh lược sứ Hoàng Cao Khải viết năm 1894 với nội 
dung ca ngợi công Đức Thượng Công Tả Quân Lê Văn Duyệt đối với triều đình cũng 
như nhân dân, phần cuối bia có nhắc đến phu nhân Đỗ Thị Phận và Phan Công Lương 
Khê (Phan Thanh Giản) cũng được thờ trong miếu. Trước bia đá là một đôi tượng hạc 
vàng cưỡi rùa.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

44 45

H
Ạ

C
 V

À
N

G
 C

Ư
Ỡ

I 
R

Ù
A

Được đặt trước nhà bia. Đây được xem 
là hình ảnh tượng trưng cho sự hòa hợp 
giữa âm và dương, sự tương quan hỗ 
trợ lẫn nhau giữa muôn loài và muôn 
vật. Ngày xưa có một thuyết kể rằng cứ 
tới mùa hạn hán, hạc sẽ “cắp” rùa đến 
những vùng có nước. Còn khi đến mùa 
nước lũ, rùa lại trở thành những tảng đá 
vững chắc cho hạc đậu chân.

Trong đạo giáo, đặc biệt là Đạo Phật rất 
coi trọng loài chim Hạc, coi đó là loài 
chim trên cao, loài chim của các đức tối 
cao và lấy đó là tượng trưng cho những 
thế lực siêu nhiên sự thanh cao , tinh 
túy và những mong ước tốt đẹp. Người 
ta trưng bày Hạc ở những nơi trang 
nghiêm, ở những vị trí quan trọng trong 
căn nhà, ở những nơi thờ, cúng.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

46 47

Khu miếu thờ còn được gọi là “ Thượng 
công linh miếu” nơi diên ra các hoạt 
động thờ cúng được sơn màu sác đỏ 
thoạt nhìn giống một ngôi chùa Trung 
Hoa, nhưng thực tế miếu được dựng 
theo cấu trúc đình Nam Bộ, khung nhà 
ba gian bao gồm tiền điện, trung điện và 
chánh điện, mỗi gian điện thờ cách nhau 
bằng một sân thiên tỉnh (giếng trời). Đối 
xứng hai bên trục nhà chính là hai dãy 
Đông lang và Tây lang. Công trình mang 
dấu ấn của kiến trúc triều đình Nguyễn 
ở Huế với những vật liệu như gỗ gạch, 
vôi vữa… Vật liệu cũng như kĩ thuật kết 
cấu đều kế thừa kiến trúc cổ truyền Việt 
Nam, đồng thời có sự cách tân tạo nên 
độ vững vàng, hài hoà, thích ứng với khí 
hậu nhiệt đới phương Nam.

Bộ mái nhà hai tầng đồ sộ của miếu là 
điểm nhấn đặc sắc nhất trong tổng thể 
kiến trúc với những mái được thiết kế 
theo lối “trùng thiềm điệp ốc” (mái chồng 
lên mái) gợi nên hình ảnh những chiếc 
thuyền rồng cheo leo. Bên cạnh đó, kĩ 

Gian tiền điện được thiết kế cao rộng 
thoáng mát theo kiểu cổ lồng và được 
sử dụng màu sắc đỏ làm màu sắc chủ 
đạo trong gian thờ này và những bức 
hoành phi trong gian thờ được người 
dân phụng cúng bởi cái lòng tín ngưỡng 
về ông rất lớn. Bức hoành phi hải nhạc 
chung linh ý muốn nói đức cao rộng lớn 
sánh với non song đất nước và màu đỏ 
tượng chưng cho một vị vỏ tướng, tại 
gian tiền điện có khối thờ di ảnh của 
ngài tả quân Lê Văn Duyệt. 

“Thượng công linh miếu” có 3 tầng mái 
đây được coi là bố cục chính của gian 
thờ được chia làm ba gian thờ khác 
nhau được kiến trúc sư Nguyễn Văn Tần 
thiết kế năm 1949.

thuật chạm khắc gỗ, khắc đá, chạm 
thủng qua kim loại, khảm sành sứ đậm 
chất Huế mà “ Thượng công linh miếu” 
còn giữ được vẻ đẹp cổ kính đến ngày 
nay… cũng nói lên được những đặc tính 
của loại hình kiến trúc cung đình Huế 
thời bấy giờ.

Lăng Tả Quân tuy không nguy nga như 
lăng tẩm các vua nhà Nguyễn ở Huế 
nhưng trong tâm thức đại chúng, Việt 
cũng như Hoa vùng Gia Định Sài Gòn, 
luôn ngưỡng mộ ông như một vị Thần 
linh thiêng luôn phò hộ người dân. Trong 
dịp lễ hội hay ngày rằm mồng một, người 
đi viếng lăng rất đông với tâm thành chứ 
không có cảnh lợi dụng khai thác kinh 
doanh như những nơi khác. Lăng ông 
Bà Chiểu luôn là hình ảnh đẹp trong tâm 
hồn người miền Nam.

GIAN TIỀN ĐIỆN

MIẾU THỜ

Gian Trung Điện được ngăn cách bởi 
bức bình phong có hình tượng ngà voi, 
thiết kế theo lối kiên khác hẵng gian Tiền 
Điện tại đây sử dụng sắc đen làm chủ 
đạo từ các gian thờ đến ngối mái được 
đặc làm gian thờ sắc thần của đức ông 
được triều đình nhà Nguyễn bang , ngoài 
ra còn thờ các vị quan khác như ông 
“Phan Thanh Giản”… và đây cũng được 
coi là nơi người dân gửi gắm niềm tin 
vào đức ông rất là nhiều nên ở đây cũng 
có diễn ra phong tục xin xâm xin que cầu 
bình an may mắn.

Gian Chánh Điện đây được coi là gian 
thờ quan trong nhất của toàn bộ quận 
thể di tích “Thượng công miếu” được 
xây dựng năm 1971. Ở giữa thờ ngài 
“Lê Văn Duyệt” hai bên thờ sắc thần và 
bài vị đức ông được nhà Nguyễn cấp. 
Bên trong được đặc một bức tượng 
của ngài “Lê Văn Duyệt” đúc bằng đồng 
nguyên chất, cao 2,65m, nặng 3 tấn, do 
kíp thợ nghệ nhân Huế đúc và mang vào 
từ Huế. Tượng đã nhập lăng vào đêm 
31/1 rạng 1/2 để chờ ngày khánh thành.

GIAN CHÁNH ĐIỆN

GIAN TRUNG ĐIỆN

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

48 49

TÂY LANG

Đối xứng hai bên trục nhà chính là hai 
dãy Đông Lang và Tây Lang được chia 
làm hai gian và chạm khắc hoạ tiết rồng 
phượng. Bên trong Tây Lang I có gian 
nhà tiếp khách được xây dựng vào năm 
1937. Vào các kỳ đại lễ, Tây điện là nơi 
đón tiếp các khách thập phương đến 
chiêm bái, tế lễ. Cùng với đó, khu vực 
Tây Lang II còn có bàn thờ di ảnh Tả 
quân Lê Văn Duyệt.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

ĐÔNG LANG

Khu vực Đông Lang I có phòng thờ anh 
hùng liệt sĩ và gian nhà bếp phục vụ cho 
những bữa tiệc, lễ cúng.

Khu vực Đông Lang I có phòng thờ anh 
hùng liệt sĩ và gian nhà bếp phục vụ cho 
những bữa tiệc, lễ cúng.



50 51

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

BỨC “LONG MÃ PHỤ ĐỒ”

đầu rồng, mình ngựa xuất hiện trên dòng 
sông Hoàng Hà và nó chuyên chở một 
đồ hình gồm có 10 đường nét, 10 đường 
nét cơ bản đó hình thành nên bát quái 
sau này”.

Long mã là hóa thân của kỳ lân, là sự 
kết hợp đặc biệt giữa rồng, lân và ngựa. 
Đó là một linh vật có sừng và bờm của 
rồng, mình của con hươu xạ, đuôi bò, 
trán sói, thân có vảy của kỳ lân, chân và 
móng của ngựa; cao “tám thước năm 
tấc, xương cổ dài, cánh bên phải nhúng 
xuống nước mà không ướt, trên có 
thánh nhân để bức cổ đồ”

Ở các nước có bản sắc văn hóa Đông 
phương như Trung Quốc, Việt Nam, 
tranh tượng Long mã thường được thực 
hiện theo mẫu mình ngựa có vẩy rồng, 
đầu rồng, lưng mang bảng Bát quái Tiên 
thiên, thế đứng rất uy nghi, phong thái 
hùng dũng đang tiến về phía trước Thực 
chất. Thông qua hình tượng long mã, 
người ta hiểu rằng: Rồng thường ở trên 
cao, khi ẩn khi hiện trong mây, vùng vẫy 
khắp không gian, biểu trưng cho những 
gì có tính chất cao thượng, mạnh mẽ, 
linh hoạt, thuộc Dương, và thuộc Tiên 
thiên, nghĩa là tung, tượng trưng cho 
kinh tuyến, thời gian.

Mã là ngựa, tuy không thuộc linh vật, 
nhưng là vật rất hữu dụng trong nhân 
gian, di chuyển nhanh trên mặt đất theo 
đường thẳng ngang, chở nặng, có sức 
bền bỉ, có nghĩa khí, thuộc Hậu thiên, là 
hoành, tượng trưng cho vĩ tuyến, không 
gian. Như vậy, long mã tượng trưng cho 
sự tung hoành của nam nhi, cho thời gian 
và không gian, long mã chạy là biểu hiện 
cho vũ trụ vận động, đồng thời tượng 
trưng cho thánh nhân. Có lẽ, chính vì ý 
nghĩa đó mà Long Mã lại hay được thể 
hiện trong các lăng mộ.

Có thể nói, long mã tiêu biểu đầy đủ các 
phạm trù âm dương, vũ trụ, sự kết hợp 
của Tiên thiên - Hậu thiên, và cuộc tiến 
hóa của vạn vật (ngựa hóa rồng). Chính 
vì thế, tất cả các di tích từ cung điện lăng 
tẩm cho đến đình miếu dân gian đều có 
khắc hình Long Mã phù hà đồ. Đồ hình 
ấy khái quát giai đoạn ban sơ của vũ trụ 
như vậy là tiếp nối một dòng chảy. Nó 
song song tồn tại bên cạnh những mô 
thức trang trí của Lão giáo còn có mô 
thức của Phật giáo. Long Mã được gửi 
gắm ước mơ cuộc sống thanh bình và 
lạc nghiệp. 

Từ ý nghĩa của Long Mã, các di tích từ 
cung điện lăng tẩm cho đến đình miếu 
dân gian đều có khắc hình Long Mã phù 
hà đồ. Đồ hình ấy khái quát giai đoạn 
ban sơ của vũ trụ như vậy là tiếp nối 
một dòng chảy. Nó song song tồn tại 
bên cạnh những mô thức trang trí của 
Lão giáo còn có mô thức của Phật giáo. 
Long Mã được gửi gắm ước mơ cuộc 
sống thanh bình và lạc nghiệp. Từ ngựa 
chuyển hóa thành Long mã là một bước 
chuyển trong quá trình nhận thức thẩm 
mỹ, gắn với quan niệm về triết lý, tất cả 
các di tích từ cung điện lăng tẩm cho 
đến đình miếu dân gian thường có khắc 
hình Long Mã phù hà đồ. Đồ hình ấy khái 
quát giai đoạn ban sơ của vũ trụ như vậy 
là tiếp nối một dòng chảy, song song tồn 
tại bên cạnh những mô thức trang trí của 
Lão giáo còn có mô thức của Phật giáo.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU 

Bức “Long mã phù đồ” bằng chất liệu 
sành sứ, thuỷ tinh trên bức tường khu 
tiền điện. ngoài hai chất liệu truyền 
thống là gỗ, đá thì nghệ thuật khảm sành 
sứ tại lăng miếu là một kỹ thuật tiếp thu 
từ những công trình kiến trúc ở cố đô 
Huế. Với các loại mảnh sành sứ, thuỷ 
tinh vỡ vụn, nhiều màu sắc... Các nghệ 
nhân đã khéo léo lựa chọn và sắp xếp 
thành những tác phẩm nghệ thuật sống 
động. Long Mã Phù Đồ là con vật thiêng 
trong huyền thoại và gắn liền với truyền 
thuyết tối cổ của nền văn minh Hoa Hạ. 
Tức là vào đời Phục Hy vị vua thứ nhất 
của thời Tam Hoàng tối cổ của Trung 
Quốc khi vị vua này đó có được thiên hạ 
thì đã có huyền thoại về con Long Mã, là 



52

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

NGHÊ ĐÁ

53

CHƯƠNG II -  CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Từ xa xưa, Nghê đá đã là một biểu tượng 
của một linh vật linh thiêng huyền bí của 
người dân Việt ta.  Theo quan niệm dân 
gian con Nghê đá chính  là sự kết hợp 
giữa thân chó và đầu lân. Đặc điểm phân 
biệt giữa nghê đá và lân là ở bộ móng, 
nghê mang móng vuốt còn kỳ lân mang 
móng guốc. 

Ở Trung Quốc, người ta gọi “toan nghê” 
chính là con sư tử, còn ở Việt Nam, hình 
ảnh nghê gắn liền với con chó. Tại sao 
gọi là nghê? Các nhà nghiên cứu mỹ 
thuật giải thích: “Từ nguyên của nghê 
có nguồn gốc Trung Quốc. Hiện tượng 
phổ biến trong mã chung văn hóa vùng 
Viễn Đông có rất nhiều tín ngưỡng và đồ 
án Trung Hoa, nhưng khi sang đến Nhật 
Bản, Hàn Quốc, xuống đến Việt Nam dù 
cùng tên gọi nhưng có dung mạo, sắc 
thái khác. Sắc thái của con nghê đá cổ 
Việt luôn gợi cho chúng ta một nét bình 
dị. Chẳng hạn con nghê gỗ – một trong 
những hiện vật quý ở đền thờ Lê Thánh 
Tông hiện trưng bày tại Bảo tàng Mỹ 
thuật Việt Nam – dù được trang sức khá 
cầu kỳ, thể hiện bậc vương giả, khác 
với con nghê ở các chốn khác, nhưng 
vẫn bộc lộ một tính gần gũi, một nét thân 
quen phảng phất hình ảnh con chó”.

Theo quan niệm dân gian con Nghê đá 
chính là sự kết hợp giữa thân chó và đầu 
lân. Đặc điểm phân biệt giữa nghê đá và 
lân là ở bộ móng, nghê mang móng vuốt 
còn kỳ lân mang móng guốc.

Nghê đá có ý nghĩa rất quan trọng trong 
đời sống tâm linh của người Việt tượng 
trưng cho sự quyền uy, dũng mãnh, 
nhanh nhẹn, uy nghiêm, linh thiêng và 
trung thành. Con nghê đá thường được 
sử dụng để đặt ở các khu di tích văn 
hóa lịch sử tâm linh như đền chùa, miếu 
mạo, đình, nhà thờ họ hay cổng làng, 
mang ý nghĩa trấn yểm bảo vệ trấn yểm, 
bảo vệ, xua đuổi tà khí, tà ma giúp mang 
lại sự bình yên, may mắn. Trong phong 
thủy thì nghê đá có ý nghĩa giúp hóa giải 
hung khí chiếu tới của các ngã ba, ngã 
tư, góc nhọn chiếu thẳng vào nhà và hóa 
giải hung khí của các sao nhu Sát khí 
như Ngũ Hoàng, Nhị Hắc,…



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

HÓA
 R

Ồ
N

G

CÁ C

HÉP

Tương truyền tại vùng đất Thần Châu, 
có một con sông linh thiêng được đặt 
tên là sông Hoàng Hà. Từ trên cao nhìn 
xuống, sông Hoàng Hà chảy từ tây sang 
đông, uốn lượn, khúc khuỷu tựa như 
con rồng đang bay lượn giữa ngàn mây. 
Ở vùng trung du Hoàng Hà có ngọn núi 
tên là Long Môn. Long là Rồng. Môn là 
Cửa. Nghĩa là ‘‘Cửa rồng’’. Vì sao lại có 
tên gọi này, tục truyền rằng khi Đại Vũ trị 
thủy ông đã xẻ núi cho nước chảy xuyên 
qua khe đá, tạo lên cảnh tượng vô cùng 
hùng vĩ. Vì chỉ có Thần Long mới có thể 
vượt qua, nên có tên gọi là Long Môn.

Tương truyền rằng, nếu loài cá nào trên 
sông Hoàng Hà có thể nhảy ra Long môn 
được thì sẽ hóa rồng. Nhưng Long Môn 
lại là một vách đá cao sừng sững. Sông 
Hoàng Hà đổ đến đây tuôn trào như thác. 
Dòng nước ồ ạt đổ xuống mãnh liệt như 
thiên binh vạn mã. Thế nên, chẳng có 
loài cá nào dám thực hiện điều đó. Bởi 
vì riêng việc bơi ngược được thác nước 
ấy đã khó. Mà vượt qua được Long Môn 
thì còn khó hơn cả lên trời.

54

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Thể hiện khát vọng thành công để trở thành rồng – biểu tượng của sự siêu 
phàm, thoát tục. Cá chép trở thành rồng phun nước làm cho đất đai mầu mỡ, 
cây cối xanh tươi. Do đó, ý nghĩa cá chép hóa rồng còn thể hiện sự sung túc, 
ấm no, hạnh phúc. Đây là khát vọng mà ai cũng muốn đạt được.

55



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

56

MÁI LĂNG

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Do hình ảnh rồng có sức sống mãnh liệt trong tiềm thức và văn hóa người Việt nên 
nhiều triều đình phong kiến đã chạm khắc hình rồng trên nhà cửa hay đồ dùng gia đình. 
Theo dọc dài thời gian, sức ảnh hưởng của hình thượng linh vật này lại vượt ra khỏi 
khuôn khổ kinh thành, được “dân gian hóa” và xuất hiện ở các làng quê, “leo” lên các 
mái đình, chùa…., cuộn tròn trong lòng bát đĩa, ẩn mình trên những cột kèo….. Tuy 
nhiên, trên các mái đình chùa, rồng lại không xuất hiện một mình mà lại có thêm hình 
ảnh nhật nguyệt đặt giữa hai con rồng, biến thành hình ảnh “lưỡng long chầu nguyệt”, 
hay “song long chầu nguyệt”.

57



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

58 59

Trên nóc miếu thờ còn được trang trí bằng hình ảnh nhiều loài vật và họa tiết khác 
nhau như chim trĩ, công, hoa sen, hoa mẫu đơn... để thể hiện những đề tài mang tính 
hiện thực, gần gũi với cuộc sống con người. Hoa mẫu đơn là biểu tượng của sự thịnh 
vượng, phồn vinh và mang trong mình sức sống mạnh mẽ. Bộ mái nhà hai tầng đồ sộ 
của miếu là điểm nhấn đặc sắc trong tổng thể kiến trúc với những mái được thiết kế 
theo lối “trùng thiềm điệp ốc” (mái chồng lên mái) gợi nên hình ảnh những chiếc thuyền 
rồng cheo leo. Bên cạnh đó, kĩ thuật chạm khắc gỗ, khắc đá, chạm thủng qua kim loại, 
khảm sành sứ đậm chất Huế… cũng nói lên đặc tính của loại hình kiến trúc cung đình 
Huế thời bấy giờ.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

CẶP TƯỢNG 
ÔNG NHẬT, BÀ NGUYỆT

Cặp tượng ông Nhật, bà Nguyệt trên 
nóc nhà tiền điện thể hiện quan niệm về 
vũ trụ và nhân sinh của hai cộng đồng 
người Việt và người Hoa tại Sài Gòn - Gia 
Định xưa. Đây cũng là một trong những 
đồ án hiếm hoi sử dụng nghệ thuật trang 
trí hình người tại lăng.

60

B
À

 N
G

U
Y

Ệ
T

Trong triết lý phương Đông, quan niệm 
có ngày ắt có đêm,có dương ắt có âm,.. 
đó là sự tương sinh quan tạo nên một 
trật tự ổn định để phát triển. Hầu hết trên 
bờ nóc của miếu Hoa đều có tượng “ông 
Nhật”, “bà Nguyệt” ở hai hướng Đông 
– Tây tượng tưng cho yếu tố “âm” và 
“dương”. Âm – dương hòa hợp sẽ sinh 
ra muôn loài, biểu hiện sự thịnh vượng 
của vạn vật (thể hiện rõ nét qua tuồng 
san Nhật-Nguyệt tại các lễ cúng Đình 
Miếu) Hình tượng ông Nhật,bà Nguyệt 
không chỉ dùng để trang trí kiến trúc ở 
các hội quán người Hoa mà chúng ta 
còn có thể thấy tại các cơ sở tín ngưỡng 
như Đình , chùa của người Việt ở hầu 
hết các vùng tại Nam bộ.

61

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Ô
N

G
 N

H
Ậ

T



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

62 63

CÁC BỨC PHÙ ĐIÊU
Bức phù điêu bằng sành sứ dùng hình tượng cá chép hoá rồng chiến đấu với chim 
được trang trí năm 1937 trên miếu thờ. Theo quan niệm dân gian, hình ảnh cá chép hoá 
rồng là biểu tượng của tinh thần đấu tranh, luôn tìm cách vượt qua khó khăn để vươn 
tới tương lai tốt đẹp. Nếu chịu khó nhìn kỹ, chúng ta có thể bắt gặp bức phù điêu còn 
gợi lên những câu chuyện tuồng cổ rất đặc sắc.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

64 65

MÁI NGÓI

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Xuất hiện tại Việt Nam từ thời Lý, thời 
Trần, thời Lê đến nay Ngói âm dương đã 
có nhiều sự biến đổi về kiểu dáng, kích 
thước nhưng cũng không mất đi được 
nét đẹp cổ kính, mộc mạc với những 
họa tiết, hoa văn tinh xảo, tỉ mỉ. Ngói 
âm dương là sự kết hợp giao thoa văn 
hóa phương Đông với Trung Quốc, Hàn 

ÂM DƯƠNG

Quốc, Nhật Bản và từ ngày xửa ngày 
xưa ngói âm dương được sử dụng làm 
vật liêu xây mái nhà không thể thiếu của 
người dân. Đặc biệt, những ngôi nhà 
được lợp mái ngói âm dương có ý nghĩa 
rất sâu sắc với văn hóa người Việt. Bắt 
đầu từ thời Lê, ngói âm dương đã được 
sử dụng cho việc xây dựng kiến trúc mái 

lợp. Họa tiết, hoa văn lấy hình rồng, hoa 
cúc làm chủ đạo. Sự trường tồn của loại 
mái ngói này theo thời gian đã trở thành 
một biểu tượng đẹp cho sự hòa hợp 
giữa đất trời, mang theo niềm tin về một 
cuộc sống yên bình và tình cảm gia đình 
hạnh phúc.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

66 67

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

MAI

LAN

Hoa mai là loài hoa tượng trưng cho sắc xuân, sự tinh khiết 
và sức sống mãnh liệt của thiên nhiên. Bên cạnh đó, đây còn 
là một loại hoa biểu trưng cho những tấm lòng trong sáng, 
thuần khiết.

Hoa lan tượng trưng cho mùa hạ. Trong phong thủy, hoa lan 
được xem như là biểu tượng của sự sinh sôi, mang vẻ đẹp 
của sự hoàn hảo, trọn vẹn. 

CÚC

TRÚC

Hoa cúc luôn là biểu tượng đặc trưng nhất của mùa thu. 
Đây cũng là loài hoa tượng trưng cho sự quyền quý trong 
văn hóa Trung Hoa. Bên cạnh đó, nó cũng mang đến sự 
trường thọ, sức khỏe và tài lộc. 

Cây trúc là hình ảnh đại diện cho mùa đông. Trúc là biểu 
trưng cho mẫu người quân tử, do loài cây này tuy cứng 
mà mềm mại, quanh năm xanh tốt dù nó có thể sống ở môi 
trường khô cằn.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

68

Long (rồng)  thường xuyên xuất hiện 
trong tín ngưỡng phương Đông, đại 
diện của quyền năng tối cao. Đây được 
xem là  hình mẫu cho những điều tốt 
lành, may mắn. Đối với nền nông nghiệp, 
rồng là sứ giả mang mưa thuận gió hòa. 
Đối với công việc thì rồng là hiện thân 
cho công danh, tài lộc và quyền lực. Đối 
với dân tộc Việt Nam, rồng là đại diện 
cho mỗi người dân mang trong mình nòi 
giống “Con rồng cháu tiên”. Theo truyền 
thuyết, rồng là loài vật có thân rắn, đùi 
thằn lằn, móng vuốt của chim ưng, đuôi 
rắn, sừng hươu, vẩy cá.

Lân (kỳ lân) theo lịch sử, Lân là thú có 
đầu rồng, thân giống hươu và có vảy, 
mình vằn, đuôi như đuôi trâu và có 1 
sừng trên đỉnh đầu. Đối với nền văn 
hóa nước ta, lân còn là vị thần linh trấn 
giữ cửa nhà, phá giải hung khí khi bị 
chiếu thẳng ở ngã ba, ngã tư, góc nhọn, 
đường vòng.

Quy (rùa) chính là biểu tượng của tinh 
thần thanh cao, thoát tục. Rùa là loài 
động vật có thật, gắn liền với đời sống 
nhân dân Việt   Nam từ xưa. Rùa còn 
tượng trưng cho sự bất diệt, học thức. 

Minh chứng là tượng rùa mang sử sách 
Việt Nam và 82 bia đá tại Quốc Tử Giám 
ghi rõ họ tên người thi đỗ. Quy còn là 
linh vật hội tụ linh khí đất trời (bụng là 
mặt đất, mai là vòm trời).

Phụng (phượng hoàng) là loài chim đẹp 
nhất trong các loài chim. Đây là loài linh 
vật thể hiện vẻ đẹp, sự cao quý. Vẻ đẹp 
của phượng hoàng gồm diều hâu dài, 
tóc trĩ, vảy cá chép, móng chim ưng và 
đuôi công. Phụng là loài vật không chỉ 
thể hiện sự duyên dáng, phẩm hạnh mà 
còn cầu thịnh vượng.

CHƯƠNG II -  CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

CÁC BIỂU TƯỢNG
TRÊN BÀN THỜ

69



70 71

BỨC HOÀNH PHI
Hoành Phi nghĩa là bức thư họa (tranh 
chữ). Nó được dùng rộng rãi trong dân 
gian tại các công trình đình, đền, nhà thờ 
họ, nhà ở…. Hoành phi có nhiều loại, có 
bức hoành phi sơn son chữ vàng, có 
bức sơn đen chữ đỏ hoặc vàng, cũng có 
những bức được khảm xà cừ rất cầu kỳ, 
đẹp mắt.

Những chữ Hán (không dùng chữ Nôm)  
được viết trên hoành phi (đại tự) thường 
theo ba kiểu cơ bản là chữ CHÂN, chữ 
HÀNH, chữ KHẢI chữ TRIỆN, (ít dung 
chữ THẢO). Nội dung bày tỏ lòng tôn 
kính của con cháu đối với tổ tiên và 
những người có công với gia đình, dòng 
họ, đất nước, thông thường chỉ có từ 
ba đến bốn chữ như: “Vạn cổ anh linh” 
(muôn thuở linh thiêng), Lưu đức lưu ân 
(lưu giữ mãi ơn đức)…

Hoành phi được treo ở những nơi thờ 
cúng như đình, đền, nhà thờ họ, phía 
trên bàn thờ gia tiên, nơi lăng mộ… Vị 
trí của hoành phi thường treo ngay ngắn 
nơi chính giữa hoặc những vị trí trang 
trọng khác của đền, đình hoặc ngôi nhà, 
hướng ra ngoài, cố định và ít di chuyển, 
tạo cảm giác bền vững, lâu dài. Ngày 
nay, những bức hoành phi cổ, vốn lưu 
giữ nhiều giá trị văn hóa còn lại không 
nhiều. Ở một số di tích người ta đã đưa 
những tấm hoành phi mới vào để thay 
thế cho các bức cũ đã bong sơn, cũ kỹ 
long mộng hoặc tạo bức Hoành phi mới 
hoàn toàn.

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

ÔNG HỔ
Một con hổ to lớn, được nhồi bằng da 
hổ thật nằm trong tủ kính của thùng 
công đức. Con hổ có chiều dài hơn hai 
mét, thuộc dòng hổ Siberia. Đây là loài 
hổ quý hiếm, còn sót lại rất ít trên toàn 
thế giới. Người phụ trách lăng cho biết, 
một đại gia đã mang con hổ này đến lăng 
để cúng dường, tạ ơn Tả quân Lê Văn 
Duyệt đã cho lời cầu xin của mình thành 
hiện thực.



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

72

BAO LAM
Bao lam với hình ảnh “lưỡng long tranh 
châu” là hình ảnh mô tả cuộc tranh giành 
viên Thanh Châu của hai con Rồng 
(lưỡng long). Trong đó, viên Thanh Châu 
rực sáng ở giữa được ví như trung tâm 
của trời đất; còn hai con Rồng là biểu 
thị cho sức mạnh cân bằng giữ 2 thái 
cực Âm và Dương. Hạt châu lại là biểu 
tượng của vũ trụ; nhiều nơi còn cho 
rằng ý nghĩa của hạt châu cũng như hình 
ảnh âm dương thái cực. Tượng trưng 
có cách vận hành, quy luật của vũ trụ. 
Chỉ sức mạnh âm dương chi phối vũ trụ 
một cách cân bằng; trong âm có dương, 
trong dương có âm.

Lưỡng long tranh châu có nguồn gốc từ 
rất xa xưa; hình ảnh bắt nguồn từ văn 
hóa trung hoa cổ đại. Khi đó người Việt 
Cổ đã sử dụng lưỡng long tranh châu 
cho các tầng lớp vua quan. Lưỡng long 
tranh châu là biểu tượng văn hóa tâm 
linh; được vua chúa ngày xưa sử dụng 
rất nhiều. Trên các bộ long bào của vua 
quan; ta có thể dễ dàng bắt gặp hình ảnh 
này. Đôi rồng được thêu rất tỉ mỉ xung 
quanh viên châu ráng rực rỡ. Thể hiện 
cho quyền uy và cao quý của tầng lớp 
cai trị xã hội phong kiến.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

73



75

NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

74

G
IÀ

N
 G

IÁ
O

 V
Á

 V
Ũ

 K
H

Í

Lỗ bộ là tên đọc trại của từ gốc Lỗ bạ, 
nghĩa là những đồ nghi trượng đi theo 
khi vua xa giá, hoặc đồ nghi vệ như binh 
khí, huy chương dùng khi quan đi ra.

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

76 77

LĂNG Bình Giang Bá 

TÊN ĐỊA ĐIỂM 
Hiện tọa lạc tại số 19 đường Cô Giang, phường 2, quận Phú Nhuận, 
Thành phố Hồ Chí Minh.

Ngôi mộ của ông (số 19 đường Cô Giang) từ khi được an táng đến nay 
hơn 214 năm mà vẫn giữ được nét uy nghi, đường bệ của bậc đệ nhất 
công thần, đồng thời tiêu biểu cho nghệ thuật xây cất lăng mộ cổ ở Nam 
bộ. Do đó, Bộ VH-TT đã ra quyết định công nhận là Di tích kiến trúc nghệ 
thuật cấp quốc gia (số 43-VH/QĐ ký ngày 7.1.1993).

Võ Di Nguy

GÓC NHÌN

Cụ thể từ Lê Văn Thành (80 tuổi) nói: “Tôi sống ở Sài Gòn đã từng này 
tuổi nhưng chưa thấy phần mộ nào bề thế như mộ của ông, kể cả mộ 
của Tả quân Lê Văn Duyệt”. Mà thật, mộ được đắp bằng ô dước, nhô 
khỏi mặt đất khoảng 0,25 m, hình chữ nhật với kích thước 2 x 1,6 m.

TỪ NGƯỜI DÂN

LỊCH SỬ

CHƯƠNG  II -  CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Khu tiền mộ (sân trước mộ) được ngăn bởi hai 
bờ tường, chừa cổng vào ở giữa. Đặc biệt, 
sinh thời Võ Di Nguy là danh tướng thủy quân 
(tước Bình Giang Quận công) nên trên mỗi bờ 
tường có tượng con rái cá. Một hồ nước nhỏ 
gắn với bức bình phong cao khoảng 1,8 m hai 
bên có tượng hai con sư tử mắt lồi, đuôi xòe, 
nhe răng ôm lấy bình phong có chiều ngang 3 
m. Mặt trong bình phong chạm hình “vân tùng 
lộc” (mây, cây tùng và hươu nai), mặt ngoài bình 
phong rong rêu đã phủ kín từ lâu.

Đặc biệt, giữa sân phía trước mộ có tượng hai 
con lân nhỏ rất đẹp, xứng đáng được liệt vào 
“tượng linh vật thuần Việt”, đó là chưa kể trên 
hai cột trụ vuông có đặt hai con lân lớn cũng uy 
mãnh và đẹp không kém... Trước mộ có bệ thờ 
bằng ô dước dài 1,4 m, ngang 0,6 m, cao xấp xỉ 
với mặt mộ. Trên bàn thờ đặt lư gốm to. Chân 
bệ thờ hình bàn quỳ được kê trên bốn con kỳ 
lân ở tất cả bốn góc.

Phía trước khu mộ là đền thờ do Phú Trung 
Quý tế hội điều hành. Ông Lê Minh Hoàng cho 
biết ngoài những vật dụng, linh vật thường 
thấy trong các đình, đền Nam bộ (tượng bạch 
mã, cặp hạc đứng trên rùa, lọng, thập bát binh 
khí...), đền còn lưu giữ 2 sắc phong của vua 
Minh Mạng năm thứ 13 (1832) đề ngày 11 tháng 
giêng âm lịch và ngày 14 tháng 12 âm lịch, truy 
phong tước phẩm, ghi trên lụa vàng, đựng 
trong hộp gỗ cuộn vải đỏ được đặt trong khám 
thờ. Đặc biệt, vì Võ Di Nguy là tướng thủy binh 
nên trong các vật thờ cũng có một thuyền rồng. 
Ngoài bờ tường phần mộ Võ Di Nguy còn có 
bốn ngôi mộ khác. Bên phải là mộ bà Lê Thị 
Mười (phu nhân Võ tướng công) và mộ người 
con trai thứ Võ Di Thiện. Bên trái là mộ người 
con dâu tên Triệu Thị Đào và một mộ phần vô 
danh. Không chỉ vậy, cạnh hai mộ này có một 
giếng nước cổ.

KIẾN TRÚC



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

78 79

LỄ HỘI TÍN NGƯỠNG 

NGÀY 30/12 ÂM LỊCH NGÀY 15/1 ÂM LỊCH NGÀY 15/11 ÂM LỊCH

Cúng lễ thượng kỳ Lễ Thổ Chủ - Khai Môn - Thượng Kỳ Lễ cúng tiên thường giỗ 
Đức Bình Giang Bá Võ Di Thái

CHƯƠNG II - CÔNG TRÌNH NGHIÊN CỨU

Cả hai lăng đều nằm tại khu vực TPHCM nên 
có địa thế đắc địa. Tuy nhiên, ở Lăng Ông 
Bà Chiểu có tổng diện tích là 18.500m2, lớn 
hơn rất nhiều so với lăng Bình Giang Quận 
công Võ Di Nguy. Đều thờ những vị tướng 
có công lớn đối với đất nước.

S
O

 S
Á

N
H

Lăng Võ Di Nguy có sự bề thế khi mộ được 
đắp bằng ô dước, nhô khỏi mặt đất khoảng 
0,25 m, hình chữ nhật với kích thước 2 x 1,6 
m. Bộ VH-TT đã ra quyết định công nhận 
Lăng Võ Di Nguy là Di tích kiến trúc nghệ 
thuật cấp quốc gia (số 43-VH/QĐ ký ngày 
7.1.1993). Song song đó, Ngày 06/12/1989, 
Bộ Văn hóa công nhận lăng Ông Bà Chiểu 
là di tích Lịch sử Văn hóa cấp quốc gia.

L
Ă

N
G

 Ô
N

G
 

B
À

 C
H

IỂ
U

LĂNG 
VÕ DI NGUY



NGHIÊN CỨU VỐN CỔ DÂN TỘC

80 81

CHƯƠNG I - GIỚI THIỆU

III.
ỨNG DỤNG


