
Hội nhập văn hóa? 

 

An Vân 

NNL 

  
 
  

  
LNĐ: Ngày 11, 12 và 13 tháng 12, tòa Tổng Giám Mục Sàigòn đã 
tổ chức một cuộc hội thảo mừng kỷ niệm 40 năm Công Đồng 
Vatican II với thành phần thuyết trình viên và tham dự viên chọn 
lọc. Chúng tôi xin phổ biến bài viết sau đây của tác giả ký tên là 
An Vân, vì một lý do nào đó không hiện diện và đã được G.S. 
Uông Đại Bằng đọc thay. Trong một tương lai gần chúng tôi hy 
vọng sẽ công bố danh tính tác giả bài này và toàn thể các bài 
tham luận rất có giá trị trong ba ngày hội thảo kể trên. Tưởng 
cũng cần ghi thêm một sự kiện là nhân dịp kỷ niệm 40 năm Công 
Đồng Vatican II, ông Vũ Sinh Hiên có in lại Luận văn Tốt nghiệp 
Cao Học Chính Trị Xã Hội (1973-1974) của ông, có nhan đề 
“Quan Điểm Chính Trị của Công Đồng Vatrican II” nhưng đã bị 
nhà cầm quyền Việt Nam tịch thu. 

  
  
“Lời  đã thành xác phàm và lưu trú giữa chúng ta” (Ga 1,14).  Kitô-giáo 

là đạo Con Thiên Chúa làm người.  Nhưng Thiên Chúa không chỉ làm người 
như chúng ta mà còn làm người với chúng ta và giữa chúng ta.  

  

I.                  Ngôi Lời nhập thể hội nhập mà vượt qua 
  
Nhập thể cũng là hội nhập  
  
Người ta có thể hình dung một cách làm người khác có vẻ “xứng đáng” 

hơn : Con Thiên Chúa tự tạo cho mình xác phàm của mình, với tuổi tác, vóc 
dáng trưởng thành trên một đỉnh núi cao nào đó rồi xuống núi, đến với loài 
người. Như  một “người hùng”.  Hay còn hơn nữa, như một siêu nhân.  
Nhưng mầu nhiệm nhập thể đã không diễn ra như thế.  Con Thiên Chúa làm 
người nhưng không muốn làm người hùng, cũng chẳng muốn làm siêu nhân.  
Nhập thể cũng là nhập cuộc “hết mình”.  Nhập thể là “sinh bởi lòng trinh nữ 
Maria”.  Cũng thành thai, cũng chín tháng thành hình dần dần trong dạ mẹ 
rồi sinh ra bé bỏng, chỉ sống được trong vòng tay mẹï và với sữa mẹ.  Không 
được cả như chú gà con, mổ vỏ trứng ra ngoài là có thể tung tăng, vẫn cứ 
kiếm sống được nếu không có gà mẹ. Ngài “trở thành giống hẳn người 
ta” (Pl 2,7) kể cả “thân xác giống như thân xác tội lỗi chúng ta” (Rm 8,2) 
thậm chí chịu liên đới với loài người mà trở thành “sự tội” (2Cr 5,21), tuy 
chính ngài “vô tội, vô tỳ” (Dt 7.26; 4,15) và “không hề biết tội là gì” (2Cr 

Page 1 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



5,21; Ga 8,46; 1Ga 3,5).   
”Sinh bởi lòng trinh nữ Maria” cũng không chỉ là chấp nhận làm con 

cháu nguyên tổ Ađam như mọi người, mà còn gia nhập một dân tộc, một 
dòng dõi như mọi người.  Ngài “sinh tự dòng giống Đavit” (Rm 1,3, 2Tm 
2,8), “là chồi lộc, là dòng giống Đavít”,  “con Đavít, con Abraham” (Mt 1,1), 
“miêu duệ của Abraham” (Gl 3,16  “thuộc về họ các tổ phụ” (Rm 9,5). Nghĩa 
là cũng chấp nhận cả những khuôn mặt không tốt lành gì trong dòng dõi tổ 
tiên của mình.  Khỏi cần điểm mặt làm gì các ông có tên trong gia phả theo 
Luca và gia phả theo Matthêu.  Riêng gia phả ở đầu Tin Mừng theo Matthêu 
nhắc tới vỏn vẹn 4 bà thì đến 3 bà chẳng quý hóa gì : “Yuda sinh Pharêvà 
Zara bởi Thamar”, một bà góa đã giả làm gái điếm trong một vụ loạn luân 
nhiều tình tiết ly kỳ mà sách Sáng thế 38,6-30 kể lại khá rõ.  “Salmôn sinh 
Booz bởi Rahab”, bà này là gái điếm chính hiệu ở Yêrikhô lại còn làm nội 
gián cho địch (Gs 2,1-21; 6,22-25).  “Booz sinh Yôbed bởûi bà Rut”.  Bà này 
tạm kể được là “người đàn bà đức hạnh” (R 3,11) duy nhất trong bốn bà, chỉ 
có cái tội nghèo mạt rệp phải nhờ mẹ bày mưu tính kế cho mới kiếm được 
một tấm chồng.  Còn “Đavít sinh Salomôn bởi vợ của Uria”, thì Bethsabê 
này lại chỉ quá nổi tiếng vì một vụ ngọai tình – sát nhân đã khiến cho Đavít 
về sau phải khóc nửa đời chưa hết nước mắt ăn năn (2Sm 11,1-12, 25). 

  
Hội nhập mà Vượt qua 
  
“Do đó, trong mọi sự, Ngài đã nên giống anh em Ngài” (Dt 2,17).  

Nhưng Mầu nhiệm Con Thiên Chúa làm người không chỉ là Mầu nhiệm 
Nhập thể mà còn là Mầu Nhiệm Vượt qua. Làm người là để rồi chết-sống 
lại và đưa con người vượt qua, chết đi trong thân phận tội lỗi, sống lại trong 
đời sống mới.  Trước khi “Giờ” ấy đến thì cuộc đời Chúa Yêsu cũng đã vứa 
là hội nhập, vừa là vượt qua.   

“Sắp đến buổi lâm bồn” nhưng vì có lệnh kiểm tra của Hoàng đế 
Augustinô, khi “mọi người đều đi đăng tên sổ bộ, ai về thành nấy,” Maria đã 
phải theo “Yuse  thuộc xứ Galilê cũng từ Nazarét lên xứ Yuđê, tới thành của 
Đavit, gọi là Bêlem vì ông thuộc về nhà và dòng họ Đavít để đăng tên sổ 
bộ.” Có thể nói là từ trong dạ mẹ, Chúa Yêsu đã “hội nhập”.  Nhưng “đang 
khi ông bà ở đó, thì đã mãn những ngày thai nghén, đến buổi lâm bồn, và bà 
đã sinh con đầu lòng, lấy tã vấn con, và đặt nằm trong máng cỏ, bởi vì không 
có chỗ cho ông bà trong quán trọ.” Không có chỗ trong quán trọ phải chăng 
là dấu hiệu cho cả cuộc đời sau này của “Con Người không chỗ ngả đầu, tuy 
chồn có hang, chim trời có tổ” (Mt 8,20).  Hội nhập nhưng không thể lập căn 
cứ địa hay đóng đô ở trần gian này.   

30 năm ẩn dật ở Nazarét cũng là thời gian hội nhập hẳn hiên và lâu dài 
nhất đến nỗi sau đó người ta chỉ biết Ngài như  là “con bác thợ mộc” (Mt 
13,55).  Nhưng ngay giữa thời gian ấy, vẫn đã có ‘sự cố” năm lên 12 tuổi, 
theo cha mẹ đi Yêrusalem đự lễ Vượt qua, Ngài ở lại trong Đền thờ khiến 
cha mẹ phải hốt hoảng đi tìm.  Cuối năm 1965, khi trên đường về Việt Nam 
tôi ghé Montréal mấy tuần thì đã được gia đình người bạn đưa tới dự một 
buổi lễ “thành nhân” trong một hội đường Do thái giáo.  Một thiếu niên cỡ 
tuổi 12, 13 đứng truớc hội đồng các giáo sĩ để chịu sát hạch giáo lý cả tiếng 
đồng hồ.  Qua được cuộc sát hạch này, cậu thiếu niên mới được kể là trưởng 
thành.  !2 tuổi, Chúa Yêsu ở lại Yêrusalem hẳn là vì một buổi “khảo bổn” 
như thế.  Cho nên khi tìm được Ngài, Maria và Yuse mới “đã gặp được Ngài 
trong Đền thờ, ngồi giữa các tiến sĩ mà nghe và hỏi họ.”  Không phải tự 
dưng mà các ông tiến sĩ lại cho một cậu bé ngồi giữa họ như vậy được.  Và 
chắc là cậu bé 12 tuổi đã không chỉ có những câu trả lời “thuộc lòng” và rập 
khuôn cho nên “mọi kẻ nghe Ngài đều sửng sốt về trí thông minh và các lời 
Ngài đối đáp”.  Đến lượt cha mẹ Ngài cũng không hiểu nổi cách Ngài trả 
lời :”Thì tại sao tìm con?  Lại còn không biết là con phải ở nơi nhà Cha con 
sao” (Lc 2,41-50).  “Phải ở lại nơi nhà Cha” vừa vì có buổi khảo hạch theo 
tục lệ, vừa vì là Con Thiên Chúa, Ngài hội nhập nhưng không chỉ hội nhập. 

  

Page 2 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



Càng Vượt qua trong 3 năm rao giảng Tin Mừng 
  
3 năm rao giảng Tin Mừng, Chúa Yêsu vẫn hội nhập nhưng đồng thời lại 

phải vượt quahơn bao giờ hết.  Hội nhập, Ngài không tạo ra những điều kiện, 
phương tiện gì đặc biệt cho mình để rao giảng. Ngài làm phép lạ để cứu 
người nhưng không nói nhiều thứ tiếng, không “nói tiếng lạ”. Ngài không 
làm phép lạ cho riêng mình được nhờ.  Trên đường lên Yêrusalem, thầy trò 
định ghé vào một làng người Samari nghỉ chân, không được họ đón tiếp 
nhưng Ngài không “khiến lửa tự trời giáng xuống mà tiêu diệt họ” như 
Yacôbê và Yoan yêu cầu (Lc 9,51-56).  Ngài không hóa phép để có máy 
khuếch âm hay để có gi tương tự.  Như khi Ngài “lên tiếng giảng dạy ở ven 
biển.  Dân chúng tụ lại bên Ngài rất đông”.  Đứng giữa đám đông như thế 
khó mà nói cho mọi người nghe được.  Ngài chỉ làm như ai cũng có thể làm 
được là “xuống đò mà ngồi ngoài biển, còn dân chúng tất cả thì ở trên đất, 
ven bờ biển” (Mc 4,1; Mt 13,1).  Có khoảng cách để dễ nghe được hơn và 
không chừng còn có thể nhờ được cả gió biển đưa tiếng nói vào bờ.  Ngài 
không đi lại nhanh hơn người đồng thời vv.  Tuy phải rao giảng Tin Mừng 
hết chỗ nọ đến chỗ kia.  Tại Galilê rồi tại Yêrusalem.  Chỉ toàn đi bộ.  Đi 
ngựa cũng không.  Chỉ trừ hôm vào thành Yêrusalem trên lưng một con lừa 
(Mt 21,7).  Sau này vớiù những cuộc hành trình bằng tàu, thuyền nhiều lần 
dọc theo bờ biển Điạ Trung Hải, hẳn  Thánh Phaolô đã đi nhiều dặm đường 
gấp mười lần Chú Yêsu.  Nói chi đến Đức Yoan Phaolô với những chuyến 
bay đến khắp cùng thế giới kể được là bằng vài lân đi về Mặt trăng.  Nhưng 
thời gian tất cả các cuộc hành trình của Thánh Phaolô hay của các chuyến 
bay của Đức Yoan-Phaolô II cộng lại chưa hẳn đã bằng thời gian rong ruổi 
đưởng dài của Chúa Yêsu.  Và rong ruổi đường dài với những lúc như khi 
“đến một thành Samari, gọi là Sikhar, cạnh bên thưa đất Yacob đã cho Yuse 
con ông.  Ở đó có giếng Yacob.  Mỏi mệt vì đường sá, nên Đức Yesu ngồi 
phệt xuống bên giếng.” (Ga 4,5-6). 

Hội nhập đến như thế nhưng Chúa Yêsu vẫn không ngại vượt qua tất cả 
vì Tin Mừng và để cho ai thấy Ngài là “đã thấy Cha”  (Ga 14,9).  Ngài 
không thể hội nhập vào giới Biệt phái, “những kẻ tin rằng mình là công 
chính và khinh miệt người khác”.  Trái lại, Ngài đề cao mẫu người thu thuế 
“đứng lẻn đàng xa, không dám ngước mắt lên trời, nhưng đấm ngực mà 
rằng :”Lạy Thiên Chúa, xin khấng thương tôi là đứa tội lỗi!” (Lc 16.9-13) .  
Ngài không ngại cùng với các môn đồ bị họ chê trách là”ăn uốâng với quân 
thu thuế và tội lỗi”.  Không oan vì trước đó Ngài đã để cho “một người thu 
thuế tên là Lêvi (…) làm tiệc ớn đãi Ngài tại nhà ông; đồng bàn với Ngài có 
đám đông những người thu thuế và nhiều người khác” (Lc 5,29-32).  Sau đó 
Ngài lại đã từng gọi Ông thuế vụ Zakkhê từ ttên cây sung xuống để về nhà 
tiêp đón Ngài (Lc 19,1-9).  Cho nên giới Biệt phái coi Ngài là kẻ thù không 
đội trới chung và chỉ tìm cách triệt hạ Ngài. 

  
Nộp thuế hay không nộp thuế   
  
Nhưng chuyện nộp thuế hay không nộp thuế cho Hoàng đế mà họ bày ra 

lại thành cơ hội để Ngài tỏ rõ hơn bao giờ hết thái độ hội nhập-mà-vượt qua 
của Ngài.  

Nhóm Biệt phái bày “mưu để làm Ngài lỡ lời mắc bẫy. Họ sai đến với 
Ngài môn đồ của họ cùng với phe cánh Hêrôđê”, những kẻ phò tá quyền 
hành và vì vậy cũng ủng hộ người Rô-ma tuy chính họ thì vẫn coi ách thống 
trị Rô-ma như một hình phạt Thiên Chúa giáng xuống trên dân Do Thái.  
Những kẻ đối nghịch với nhau về chính trị như thế lại sẵn sàng đứng chung 
một chiến tuyến để tìm cách triệt hạ Đức Yêsu.  

“Các người ấy nói :”Thưa Thầy, chúng tôi biết Thầy là người ngay thật, 
và Thầy dạy đường lối  Thiên Chúa một cách chân thành; Thầy không bận 
tâm vì người này người nọ, vì Thầy không có thói coi mặt đặt tên.” Coi Ngài 
như một chú nai con, tán tỉnh chán rồi họ mới giương bẫy, hỏi Ngài : ”Vậy 
xin nói cho chúng tôi hay : Thầy nghĩ thế nào? Được phép nộp thuế cho 

Page 3 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



Hoàng đế hay không?”  
Cái bẫy là ở chỗ họ tưởng trả lời thế nào cũng tai hại cho Ngài.  Trả lời 

là hãy nộp thuế thì những người Biệt phái vẫn chống lại ách đô hộ sẽ sẵn 
sàng chụp mũ ‘tay sai đế quốc’ để xô đổ uy tín của Ngài đối với dân chúng.  
Còn trả lời là đừng nộp thuế thì lại sẵn ‘phe cánh Hêrôđê’ đại diện cho tầng 
lớp thống trị dựa hơi Đế quốc Rôma đứng đó để chụp cổ một kẻ xúi dân làm 
loạn “đem nộp cho nhà chức trách có thẩm quyền là tổng trấn” (Lc 20,20). 

Nhưng “thấu suốt lòng hiểm ác của họ, Đức Yêsu nói :”Tại sao lại đánh 
bẫy Ta? Đồ giả hình! Đưa Ta coi đồng tiền thuế!” Họ đem đến cho Ngài một 
đồng quan.  Và Ngài nói với họ : “Của ai đây, hình này và chữ khắc đây?” 
Họ nói :”Của Hoàng đế”.  Bấy giờ Ngài bảo họ :”Vậy thì hãy trả của 
Hoàng đế cho Hoàng đế; và của Thiên Chúa cho Thiên Chúa.” Nghe thế, họ 
kinh ngạc, rồi bỏ Ngài lại, họ đi ra” (Mt 22, 15-22). 

Cái gút của chuyện thường được coi là ở nửa câu hỏi ‘phản công’ : “Của 
ai đây, hình này?”  Đúc Yêsu đã chỉ khéo lợi dụng cái thực tế là đồng quan 
mang sẵn hình Hoàng đế, để bằng lối trả lời ấm ớ, tránh né được cạm bẫy và 
giải vây cho mình?  Nhưng nếu chỉ có vậy thì phần câu “Hãy trả của Thiên 
Chúa cho Thiên Chúa” trở thành không cần thiết, thừa thãi, lạc đề.  Hay ít ra 
phải nói đó là một lời giảng “ăn theo”, gỡ gạc.  Và sẽ khó hiểu được phản 
ứng cuối cùng của bọn người đã hùa nhau đến gài bẫy Ngài.  Nếu chỉ là một 
câu trả lời khôn khéo thì bọn họ chỉ phải ngẩn người ra, cụt hứng hay bực 
bội. Tại sao lại phải kinh ngạc, hay “rất đỗi kinh ngạc về Ngài”?   

Tin Mừng theo Thánh Marcô không hề phải ghi nhận một sự kinh ngạc 
như thế trong những hoàn cảnh tương tự.  Như khi Đức Yêsu đã phá một cái 
bẫy khác : “Họ rình xem ngày Hưu  lễ Ngài có chữa người  (có tay bại) 
không” (Mc 3,1-6).  Hoặc trước chuyện nộp hay không nộp thuế này cho 
Hoàng đế, khi họ chất vấn Ngài :”Quyền đâu mà ông làm các điều ấy?” (Mc 
11,27-33).  Hoặc sau đó, khi những người thuộc bè Sađóc đến hỏi móc họng 
về vấn đề kẻ chết  sống lại (Mc 12,18-
27).                                                               

Ở đây lại phải xem trên đồng quan, ngoài hình “của Hoàng đế”, còn có 
chữ khắc và những biểu tượng gì nữa?  Một mặt của đồng quan lúc bấy giờ 
đúc hình Tibêriô, với nhành nguyệt quế trên đầu, tượng trưng cho thần tính. 
 Mặt sau là hình Livia, Hoàng thái hậu, ngồi trên ngai thần, tay cầm thần 
trượng.  Còn chữ khắc, nếu tiền đưa ra cho Đức Yêsu xem ghi tiếng la-tinh 
thì như sau : “Tiberius Caesar, divi Augusti Filius Augustus Pontifex 
Maximus”, Xêda (=Hoàng đế) Tibêriô, Con và Thượng tế Uy linh của 
Augustô Thần thánh (1).  Còn nếu là tiền ghi tiếng hy-lạp thì còn rõ hơn : 
Hoàng đế Tibêriô, Con đáng tôn thờ của Thượng đế đáng tôn thờ. 

Như vậy thực tế của đồng quan không phải chỉ là hình Hoàng đế mà còn 
là tất cả sự thần thánh hóa Xêda, đương kim Hoàng đế, Tiên đế, Hoàng thái 
hậu, mũ mão, gậy ngai, tất cả.  Hoàng đế không chỉ là Hoàng đế, nhưng 
Hoàng đế còn tiếm đoạt luôn cả cương vị Thượng đế.  Đồng tiền Rô-ma 
mang theo sự ngạo nghễ của Đế quốc thống trị  đã đành, mà còn là cả một sự 
khiêu khích đối với tinh thần tôn giáo thâm sâu và chính đáng của dân Do 
Thái. 

Nhìn rõ cái thực tế của đồng quan Rô-ma như thế mới thấy :  Đức Yêsu 
không phải biểu diễn một ngón võ tránh đòn cho dẫu là tinh vi, ngoạn mục.  
Ngài không tránh đòn cho bằng lấy thế vững chắc và cương quyết hơn bao 
giờ hết trên chân đứng của Ngài để gạt bỏ sự đồng hoá Hoàng đế với Thượng 
đế.  

Vượt lên trên những mưu tính thiển cận của bọn người thù ghét Ngài, và 
giữ đúng cương vị tôn giáo của Ngài, Đức Yêsu khơi dậy tinh thần tôn giáo 
cốt thiết mà dân chúng Do Thái vẫn có và đáng lý ra bọn họ cũng phải có, 
nhất là những người Biệt phái vẫn ỷ mình trung thành với Thiên Chúa hơn số 
đông.  Ngài đặt lại vấn đề cho họ, vấn đề thái độ tôn giáo.  Không phải việc 
của Ngài là lựa chọn một thái độ chính trị giùm cho họ, thay cho họ (theo 
hay chống Đế quốc Rô-ma). Chính họ vốn quen sử dụng đồng quan của 
Hoàng đế tức là đã mặc nhiên chấp nhận uy quyền của Rô-ma thì họ “hãy trả 

Page 4 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



của Hoàng đế cho Hoàng đế” đừng bày trò ỡm ờ hỏi lui hỏi tới nữa.  
Nhưng vì đã nhân danh Thiên Chúa mà đến, Ngài lại tự cho mình đủ thẩm 
quyền để nhắc nhở và xác định với họ : “Hãy trả của Thiên Chúa cho Thiên 
Chúa”.  

Nhắc nhở và xác định như thế chẳng qua chỉ là đặt họ lại trước Giới luật 
thứ nhất trong Thập Điều.  Đức Yêsu cho trả lại đồng quan của Đế quốc Rô-
ma, không ngăn cản người ta nộp thuế vì không phải việc của Ngài là ngăn 
cản hay không ngăn cản.  Và nộp thuế cũng là sự hội nhập cần thiết. Nhưng 
hội nhập không phải là tất cả. Nói cho ngay, Ngài đã chỉ cho phép nộp trả 
một nửa, một phần đồng quan kia thôi. Ngài khuyến cáo đồng bào của Ngài 
không được nộp thuế với trọn cả đồng quan.  Ngài dứt khoát phủ  nhận tất  
cả những biểu tượng, ký hiệu thần thánh trên đồng quan, đòi lại những gì 
thánh thiêng cho Thiên Chúa.  Hoàng đế hãy cứ làm Hoàng đế nhưng phải 
thôi đòi làm Thượng đế.   

Trong bối cảnh cụ thể như vậy phần câu “Hãy trả cuả Thiên Chúa cho 
Thiên Chúa” lại là quả quyết chính yếu và đầy đủ thẩm quyền nhất của Đức 
Yêsu, chứ không phải là phần trước.  Và như thế câu trả lời của Đức Yêsu 
hoàn toàn không phải là một thứ chân lý lẩn thẩn, và càng không phải là một 
lời giảng ‘ăn theo’, gỡ gạc. Đây là cả một thái độ phản kháng quyết liệt và 
bất ngờ trước mắt bọn người đã kéo nhau tới mưu hại Ngài.  Quả có gì thật 
đáng khiến họ phải “rất đỗi kinh ngạc”.  Vấn đề họ nêu lên cho Ngài trở 
thành thứ yếu.  Họ giăng bẫy hại Ngài nhưng Ngài không chỉ tìm cách thoát 
thân.  Ngài giữ thế thượng phong và chủ động chỉ cho họ thấy chính họ đang 
sa lầy trong sự nhập nhằng giữa đòi hỏi tuyệt đối tôn thờ Thiên Chúa duy 
nhất và những chọn lựa, những nghĩa vụ chính trị dẫu sao vẫn chỉ là tương 
đối và Ngài không có sứ mệnh chỉ đạo. Hội nhập, Ngài dạy cứ  nộp thuế cho 
Hoàng đế, “Hãy trả của Hoàng đế cho Hoàng đế”, nhưng vẫn phải vượt qua 
những sai trái thế gian : “Hãy trả của Thiên Chúa cho Thiên Chúa”, 

  
Ngày nay vẫn chỉ có một người như thế  
  
Hội nhập vào dân tộc của Ngài, nhưng Chúa Yêsu lại dứt khoát và triệt 

để vượt qua cái phi nhân trong văn hóa của dân tộc, cho dẫu là văn hóa 
truyền thống.  Chuyện thời sự gần đây khiến phải nhớ đến một cuộc đối đầu 
giữa Ngài với giới Biêt phái còn tiêu biểu hơn nữa.  

Ngày 26.3.2002, các quan chức Nigiêria cho biết tòa án tối cao đã trả tự 
do cho bà Safiya Hussaini sau khi tuyên bố bà được trắng án vì cho rằng bà 
đã bị cưỡng hiếp chứ không phải ngoại tình.  Đây là lần đầu tiên tại Nigiêria, 
án tử hình đối với tội ngoại tình do tòa sơ thẩm tuyên bị đảo ngược ở tòa án 
cấp cao hơn. 

Thế nhưng cùng ngày 26.3.2002, một phụ nữ khác, bà Amina Lawal 
Kurami dù đang mang thai vẫn bị tòa án sơ thẩm kết án tử hình vì tội ngoại 
tình.  Bà Kurami có 30 ngày để kháng án.  Tuy nhiên, việc thi hành án sẽ 
được hoãn lại 8 tháng sau khi bà sinh con.  

Cũng theo luật Hồi giáo Sharia, người đàn bà ngoại tình bị xử tử bằng 
cách bị ném đá cho đến chết. (SGGP 27.3.2002, t.8). 

Người ta tha mạng cho bà Hussaini chẳng qua chỉ vì áp lực của dư luận 
quốc tế.  Hằng trăm ngàn hay hằng triệu người đã ký thư yêu cầu Chính phủ 
Nigeria… khoan hồng.  Nhưng người ta vẫn cứ làm nô lệ cho Luật lệ bất 
nhân, đặc biệt là đối với phụ nữ.   Phụ nữ không phải là con người, chỉ là vật 
sở hữu của cha mẹ rồi của chồng.  Đàn ông ngoại tình đâu có bị xử như thế.  
Để chiều theo dư luận quốc tế mà buông tha một phụ nữ ngoại tình, người ta 
phải bày ra chuyện “bị cưỡng hiếp chứ không phải ngoại tình”   Nhưng anh 
đàn ông cưỡng hiếp hay ngoại tình vẫn không bị Luật lệ và Toà án đụng tới.  

Vẫn cứ làm nô lệ cho Luật lệ cho nên người ta vừa phải bày cớ để buông 
tha người phụ nữ này lại vừa kết án tử hình một người phụ nữ ngoại tình 
khác.  Tháo còng sắt cho người phụ nữ kia mà không tháo được còng Luật lệ 
bất nhân cho bà, cho chính họ hay cho ai cả. Một vòng luẩn quẩn mà người 
ta không thoát ra được,  Tuy nhân loại gọi là văn minh, tiến bộ đã bước qua 

Page 5 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



thế kỷ 21. 
Chuyện thời sự trên càng làm nổi bật ýù nghĩa và tầm vóc phi thường 

của một chuyện đã xảy ra 2000 năm trước như được kể lại trong Tin Mừng 
theo Thánh Yoan 8,1-11.   

“Ký lục và Biệt phái dẫn đến một phụ nữ ngoại tình bị bắt quả tang và 
bắt đứng giữa đám.  Họ nói với Ngài :”Thưa Thầy, phụ nữ ngoại tình này bị 
bắt tại trận.  Trong Lề luật, Môsê truyền cho chúng tôi phải ném đá hạng 
đàn bà như thế.  Vậy thầy dạy sao?”   

Cả đám ấy đã là cái vòng lẩn quẩn vừa vây quanh người đàn bà ngoại 
tình vừa muốn đem Luật lệ bủa vây chính Đức Yêsu.  Họ đinh ninh là Ngài 
không thể nào thoát được vòng vây ấy.  Nói chi người phụ nữ.  Họ chỉ không 
biết hay làm như không biết là chính họ mới bị vòng vây Luật lệ vây kín hơn 
ai hết. 

“Còn Đức Yêsu thì Ngài cúi xuống lấy ngón tay viết trên đất.  Bởi họ cố 
riết hỏi Ngài, thì Ngài ngẩng lên và bảo họ : “Trong các ông, ai vô tội thì hãy 
ném đá trước hết người này đi!”  Rồi Ngài lại cúi xuống viết trên đất. Họ 
nghe thế rồi, thì kẻ trước người sau họ rút lui hết, các kẻ cao niên dẫn đầu, 
mà để lại một mình Ngài, và phụ nữ kia đứng ở giữa. Ngẩng đầu lên Đức 
Yêsu nói với người ấy : “Bà kia, họ đâu rồi?  Không ai xử tội ngươi sao?”  
Người ấy đáp : “Thưa Ngài, không ai cả!”  Đức Yêsu lại nói : “Ta cũng 
không xử tội ngươi đâu!  Đi đi!  Vàù từ nay đừng phạm tội nữa!”. 

Không phải hàng trăm ngàn người mà cũng không có được một người 
nào đã lên tiếng can thiệp cho người đàn bà ngoại tình hoặc  xin Đức Yêsu 
can thiệp.  Kể cả trong đám đông dân chúng đang nghe Ngài giảng dạy.  
Ngài lại không cần gỡ tội cho người đàn bà bằng cách bảo là bà ta chỉ bị 
cuỡng hiếp chẳng hạn.  Ngài trực diện với tội ngoại tình của bà ta, trực diện 
với Lề luật, trực diện với đám Ký lục và Biệt phái đang đem Lề luật tới bắt bí 
Ngài.  Trực diện tuy “cúi xuống lấy ngón tay viết trên đất”.  Đố ai biết Ngài 
viết gì mặc dù đây là lần duy nhất bốn Tin Mừng nói tới chuyện viết lách của 
Đức Yêsu.  Hay đúng hơn viết mà không lách, không để lách.  Bởi khi họ 
“cố riết hỏi Ngài, thì Ngài ngẩng lên và bảo họ : “Trong các ông, ai vô tội thì 
hãy ném đá trước hết người này đi!”  Cả trăm ngàn người trên thế giới đã 
bênh đỡ  bà Hussaini nhưng không một ai dã dám đưa ra một câu thách thức 
như thế.  Giả sử có người dám làm như thế thì ở nước Nigiêria kia vẫn không 
thiếu người cứ ngang nhiên ném đá bà ta.  Ai chứng minh được là họ không 
vô tội?  Và cho dù có ai chứng minh được là họ có tội đi nữa, Luật lệ vừa 
không đòi phải trừng phạt họ vừa không cấm cản họ trừng phạt người phụ nữ 
ngoại tình.  Ngay ở đầu thế kỷ 21 này. 

Uy lực nào nơi Đức Yêsu đã khiến đám Ký lục và Biệt phái kia “nghe 
thế rồi, thì kẻ trước người sau họ rút lui hết, các kẻ cao niên dẫn đầu, mà để 
lại một mình Ngài, và phụ nữ kia đứng ở giữa”?”  Uy lực nào nơi Đức Yêsu 
đã không cho phép họ mặc dù không vô tội cứ được ném đá người đàn bà 
ngoại tình vì Luật lệ vẫn cho phép? Trước và sau lời thách thức kia, Đức 
Yêsu vẫn “cúi xuống lấy ngón tay viết trên đất”.  Nhưng lời thách thức kia đã 
như một hòn đá vô hình được ném ra trúng thẳng cả vào tim đen bọn người 
chỉ chực ném đá lẫn vào Luật lệ cho phép họ ném đá. 

”Ngẩng đầu lên Đức Yêsu nói với người ấy : “Bà kia, họ đâu rồi?  
Không ai xử tội ngươi sao?”  Người ấy đáp : “Thưa Ngài, không ai cả!”  “Họ 
đâu rồi?” mà cũng là “Luật lệ đâu rồi?”.  “Không ai cả” mà cả Luật lệ của họ 
cũng đã phải rút lui với họ.   

Rồi sẽ có một ngày khi “Đức Yêsu biết rằng đã đến giờ Ngài qua khỏi 
thế gian này để đến cùng Cha” (Ga 13,1), Ngài sẽ để cho họ tha hồ lớn tiếng 
đòi đóng đinh Ngài trên thập giá. “Chúng tôi có Luật, và chiếu theo Luật ấy 
thì nó phải chết, vì nó đã cho mình là Con Thiên Chúa” (Ga 19,7). Vẫn cứ là 
Luật lệ khi Ngài tư ïnguyện làm nạn nhân hơn ai hết của Luật lệ.  Nhưng từ 
hôm nay cho đến ngày ấy họ sẽ không còn dám đưa một người đàn bà ngoại 
tình nào khác tới mà đòi nhân danh Luật lệ ném đá trước mặt Ngài.  Không 
có một bà Kurami trước mặt Ngài. 

Còn bà Hussaini 2000 năm trước thì Đức Yêsu lại nói với bà ấy : “Ta 
cũng không xử tội ngươi đâu!”.  Không xử tội chứ không phải không thấy ra 

Page 6 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



tội nữa.  Vẫn trực diện với người-đàn-bà-ngoại-tình-là-người-đàn-bà-
ngoại-tình mới có được lời mời gọi “Đi đi!  Và từ nay đừng phạm tội nữa!”.  
Sau khi cả đám Ký lục và Biệt phái đã phải cúi gầm mặt xuống mà rút lui hết 
thì người phụ nữ ngoại tình là con nguời duy nhất hôm đó đã không phải lủi 
thủi ra về.  Ra về là một con người mới. Bà đã được Đức Yêsu cho sống lại.  
Còn hơn Lazarô. 

Thường thì không ai xem là có phép lạ trong câu chuyện Ga 8,1-11 như 
trên.  Nhưng thật ra đây lại đáng kể là phép lạ lớn lao nhất.  Các phép lạ khác 
thì những người như các Ký lục và Biệt phái vẫn cứ có thể không tin hoặc 
bán tín bán nghi mà giải thích này nọ.  Ảo thuật hay thậm chí tà thuật :”Ông 
ấy có trừ quỷ được chẳng qua là nhờ Bêelzêbul đầu mục các quỷ!” (Mt 
12,24).  Còn bây giờ?  Khi chính họ phải khuất phục trước uy lực kia của 
Đức Yêsu.  Khi họ cảm nhận rằng cái nhìn của Ngài bao quát quá khứ của 
họ, thấu suốt tâm can họ. Khi Ngài trừ được cả quỷ là Luật lệ bất nhân mà họ 
sùng bái.  Khi Ngài đã làm được điều mà 20 thế kỷ sau cả một chính phủ 
Nigiêria không làm được. 

Mãi đến đầu tháng 11.2002 ngườí ta mới thấy “Ngoại trưởng Nigiêria 
Dubem Onyia tuyên bố Chính phủ nước này sẽ ngăn cản tòa án Hồi giáo 
thực hiện luật ném đá đến chết những phụ nữ có quan hệ ngoài hôn nhân, 
theo luật Hồi giáo Shariat.  Ông nói chính phủ sẽ không làm ngơ khi quyền 
công dân bị chà đạp và sẽ không còn một phụ nữ nào bị ném đá đến chết vì 
tội này nữa.”  Chỉ tiếc là chính phủ Nigiêria cuối cùng “không làm ngơ’ được 
nữa không hẳn vì “quyền công dân bị chà đạp” mà chỉ vì quyền… tổ chức 
cuộc thi hoa hậu thế giới bị đe dọa!  Sắp đến ngày tổ chức cuộc thi (6.12) 
“mà đã có đến hoa hậu 9 nước tẩy chay nếu như tòa án Hồi giáo nước này 
thực hiện bản án ném đá đến chết một phu ïnữ 31 tuổi có con nhưng không 
công bố tên cha đứa bé.  Người phụ ïnữ này đang lẩn trốn để chờ tòa phúc 
thẩm tuyên án theo lời thỉnh cầu của cô”.  Còn đáng tiếc hơn nữa : Tổng 
thống Nigiêria được bầu từ 1999, ông Obasanjo “chưa bao giờ can thiệp vào 
luật Hồi giáo đang được áp dụng tại 12 bang của quốc gia này, một phần vì 
ông là người theo đạo Thiên Chúa, một phần vì lo ngại mất phiếu từ các cử 
tri theo đạo Hồi (chiếm gần nửa dân số của một quốc gia 120 triệu dân 
này).” (SGGP 11.11.2001, t. 8).  Vì “tế nhị”  hay vì ngại mất phiếu thì vẫn là 
chỉ hội tụ văn hóa như một kẻ nô lệ chứ không phải như một con người tự do 
để còn biết và dám vượt qua.    

  
Khi vuợt qua mà phải chấp nhận cả sự chia rẽ       
                                                                                        
Cũng vì không chỉ hội nhập mà còn phải vượt qua,  Chúa Yêsu đãkhông 

ngại có những lời dạy “chướng tai quá, ai mà nghe cho nổi”ù (Ga 6,60).  
Như khi Ngài quả quyết : ““Anh em nghĩ : Ta xuất hiện để ban bình an trên 
mặt đất ư ? Không đâu ! Ta bảo anh em, không gì khác ngoài sự chia rẽ !” 

Nhưng quả là Đức Yêsu chỉ biết loan báo, rao giảng Tin Mừng.  
Chúa Yêsu rao giảng Tin Mừng là đọc lên Tín thư của Cha ngay từ thế 

giới, xã hội, cuộc sống xung quanh mình. “Hãy coi chim trời... Hãy ngắm hoa 
huệ ngoài đồng xem... Huống chi là anh em... Vậy anh em chớ lo...  Cha anh 
em, Đấng ở trên trời, biết rõ anh em cần đến các điều ấy.  Hãy tìm kiếm 
Nước Trời trước đã...” (Mt 6,25-34).  Nước mắt người phụ nữ tội lỗi trong 
châu thành là lòng cảm mến nhiều nhất đáp lại ơn tha thứ  nhiều hơn cả (Lc 
7,36-50).  Hai trinh của bà góa nghèo cũng lại là tiền cúng quý hơn cả (Lc 
21,1-4). 

Chúa Yêsu đã mở mắt trước cuộc sống, Ngài loan báo Tin Mừng với và 
qua những gì Ngài thấy hàng ngày.  Ngài thường “lấy ví dụ mà dạy dỗ nhiều 
điều”, nhưng ví dụ không phải là chuyện trên mây, không dính dấp gì tới 
cuộc sống.  Gieo giống, tìm con chiên lạc hay đồng tiền rơi mất, phân chia 
chiên khỏi dê, lựa cá, muối lạt đi, cỏ lùng lẫn với lúa tốt đều đã là chuyện đời 
thường. 

Các ví dụ còn chứng tỏ Chúa Yêsu rất gần gũi, quen thuộc thực tại xung 
quanh Ngài, thời Ngài.  Người nông dân Việt Nam có thể cho là việc gieo 

Page 7 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



giống mà giống có thể rơi dọc đường , rơi vào đất đá, vào gai góc (Mc 
4,1-9) là chuyện ... tưởng tượng : gieo trên ruộng đã được cày sâu cuốc bẫm 
thì làm gì còn có những rủi ro như thế được.  Nhưng người nông dân đồng 
bào của Chúa Yêsu, thời Ngài, lại quen gieo trước, cày sau!  Tìm ra con chiên 
lạc tại sao phải “quàng nó trên vai” mà về (Lc 15,4-6)? Đây lại là một nét 
đời thường trong vùng : con chiên lạc bầy đã chạy cùng khắp cho đến khi 
kiệt sức nằm dài, gặp lại chủ nó cũng không còn hơi sức để bò dậy và tự đi 
theo chủ được nữa.  Nhất là con chiên lạc trong mạch văn Mt và Lc bé nhỏ, 
ốm yếu chứ không như trong Tin mừng của Tôma được’thổi’ lên thành con 
chiên to béo và quý nhất đàn!  Đồng bạc đánh mất đáng phải tìm cho bằng 
được (Lc 15,8-10) vì thuộc về của hồi môn người đàn bà Do Thái đem theo 
về nhà chồng và đeo cả chuỗi đồng bạc, đồng vàng (nếu là nhà giàu) như nữ 
trang trên... trán. Và phải chong đèn mà tìm vì nhà thường chỉ có một cửa 
nhỏ, thấp ban ngày cũng chẳng có bao nhiêu ánh sáng lọt vào.  “Như người 
chăn chiên tách chiên ra khỏi dê” (Mt 25,32)?  Khi đưa bầy thú đi ăn thì 
người ta chăn chung chiên với dê, nhưng chiều đến, người ta lại phải tách 
chúng riêng ra vì chiên có thể ngủ ngoài trời lạnh được còn dê thì không.  Tại 
sao nhặt cỏ lùng mà phải lo “lại nhổ lúa cả rễ luôn” (Mt 13,29)?  Thứ cỏ 
lùng độc này (lolium temulentum) về mặt thực vật học rất gần loại lúa mì 
nhiều tóc và bắt đầu mọc lên trông rất giống cây luá mì non.  Kéo lưới cá lên 
bãi, tại sao còn có việc”ngồi đó, lựa thứ tốt thì bỏ giỏ, mà thứ dở thì quăng 
ra bên ngoài” (Mt 13,48)?  Dân chài nào lại thừa hơi dư của để làm như 
vậy? Nhưng người Do Thái cứ có thứ dở phải lựa ra mà bỏ đi vì “phàm vật 
nào không vây, không vẩy, ở biển hay ở sông,... là vật kỵ” theo sách Lêvi 
(11,9-12).  Vật dưới nước mà không vẩy, trông giống như rắn chẳng hạn thì 
khỏi được ăn (Mt 7,10 : “Ai có con xin cá mà lại cho nó rắn ư?”). Ngoài ra 
người Do Thái thời đó không biết ăn một số loài vật sống dưới nước như cua 
còng.  Lựa thứ dở bỏ đi là công việc bình thường. 

Nhiều ví dụ khác có tính cách truyện kể thì hẳn đã liên quan tới những 
biến cố thời sự : Người quản lý bất lương (Lc 16,1tt), gia chủ để nhà bị đào 
ngạch (Mt 24,43), người phú hộ ngốc nghếch (Lc 12,13-21), người Samari 
nhân hậu (Lc 10,30-36), người cha nhân hậu và đứa con đi hoang (Lc 
15,11tt), mười người trinh nữ vv... Không kể khi Chúa Yêsu trực tiếp đối 
diện với một biến cố thời sự mà kêu gọi người ta thay đổi cách nhìn và lối 
sống, hối cải.  Như khi “có ít người đến báo tin cho Ngài về những người 
Galilê bị Philatô giết, máu đổ hòa với lễ tế của họ” (Lc 13,1tt).   

Nhập thể cũng là nhập thế.  Chúa Yêsu không rao giảng Tin Mừng từ 
bên ngoài cuộc sống, bên lề Lịch sử.  Tin Mừng là Tin Mừng hội nhập.  Tuy 
vậy Ngài lại vẫn “không thuộc về thế gian” (Ga 17,14) và Lời Ngài lại không 
hề buông xuôi hay buông trôi theo dòng Lịch sử. “Anh em đã nghe bảo 
rằng... Còn Ta, Ta bảo anh em...”(Mt 5,21.27.31.33.38.43). Bản thân Ngài là 
Tin Mừng và Lời Ngài vẫn là Tin Mừng. Hội nhập nhưng tự bản chất Tin 
Mừng vẫn là Tin mừng Vượt qua. 

Loan báo Tin Mừng thì không phải là quảng cáo, chào hàng hay “tiếp 
thị”. Loan báo Tin Mừng không phải là thuyết khách hay tuyên truyền. Tin 
Mừng đích thực là Tin Mừng cũng vì không phải để “nghe rồi bỏ”. Tin 
Mừng bật rễ con người, xáo trộn cuộc đời. Chí ít thì cũng như Tin Mừng mời 
đi dự tiệc, đòi hỏi phải dẹp qua một bên việc đi thăm ruộng mới tậu, đi thử 
năm cặp bò mới mua và cả việc yên ổn ở nhà với vợ mới cưới (Lc 14,16-24). 

Chúa Yêsu xuất hiện không phải để thêm một anh gác cổng bảo vệ sự 
yên ổn, ổn định giả tạo hay dối trá của con người. Ngài đến là không để ai 
yên. Thậm chí Ngài đem lại “sự chia rẽ”. Vì Tin Mừng là “hãy tìm kiếm 
Nước Trời trước đã và sự công chính của Thiên Chúa” (Mt 6,33). Cho nên 
phải lựa chọn. Lựa chọn dứt khoát và triệt để. Lựa chọn thì không thể chỉ có 
việc hội nhập, không thể tránh được sự từ bỏ, “sự chia rẽ”. 

“Từ nay trong nhà có năm người, họ sẽ chia rẽ với nhau : cha với con, 
con với cha, mẹ với con gái, con gái với mẹ, mẹ chồng với con dâu, con dâu 
với mẹ chồng”. Chia rẽ vẫn là vì phải chọn lựa, có khi phải chọn lựa : “Kẻ 
yêu cha mẹ hơn Ta ắt không xứng với Ta. Kẻ yêu con trai con gái hơn Ta, ắt 
không xứng với Ta” (Mt 10,37). Trong Lc, theo ngôn ngữ Cựu ước, còn là : 

Page 8 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



“Kẻ nào đến với Ta mà không ghét cha mẹ, vợ, con cái, anh em mình và 
cả mạng sống mình nữa, ắt không thể làm môn đồ của Ta” (Lc 14,26). 

Và cả mạng sống mình nữa. “Chia rẽ” theo Tin Mừng thật ra đâu phải 
bắt đầu với người thân mà với chính bản thân mình. Theo Chúa Yêsu là phải 
“chia rẽ” với Mammon vẫn sẵn chỗ thường trú trong lòng người : “Không 
thể vừa làm tôi Thiên Chúa vừa làm tôi tiền của được” (Mt 6,24). Cho nên 
“phàm ai trong anh em không từ bỏ của cải mình đi hết thảy thì không thể 
làm môn đồ của Ta” (Lc 15,33). Zakkhê đã hiểu điều đó (Lc 19,1-10). Theo 
Chúa Yêsu là sẵn sàng “chia rẽ” với tai mắt, mũi họng, tay chân của mình : 
“Nếu tay anh làm anh vấp phạm thì hãy chặt nó đi, thà cụt tay mà vào sự 
sống, còn hơn... Nếu chân anh làm anh vấp phạm, thì hãy chặt nó đi, thà anh 
què chân mà vào sự sống... Nếu mắt anh làm anh vấp phạm, thì hãy móc nó 
đi, thà anh chột mắt mà vào Nước Thiên Chúa thì hơn...” (Mc 9, 43-47). Và 
không phải chỉ “chia rẽ” với tay chân, tai mắt mũi họng, mà còn cả với 
mạng sống mình nữa, “chối bỏ chính mình”. Vẫn cứ vì phải chọn lựa : “Kẻ 
cố tìm sự sống mình thì sẽ mất, còn kẻ đành mất sự sống mình vì Ta thì sẽ 
gặp lại” (Mt 10,39). 

Chúa Yêsu đã chấp nhận những chọn lựa như thế, “sự chia rẽ” như thế 
cho chính Ngài. Lên đường rao giảng Tin Mừng, Đức Yêsu chấp nhận “sự 
chia rẽ” với bà con thân thích của Ngài. Lúc thì “những kẻ thân thuộc của 
Ngài ra đi để bắt Ngài vì họ bảo : Ông ấy đã mất trí !” (Mc 3,21). Lúc thì họ 
hoang mang, ngờ vực “bị vấp phạm vì Ngài” (Mc 6,3). Và Đức Yêsu phải 
bảo họ : “Tiên tri mà có bị khinh khi thì chỉ ở nơi quê quán, bà con, nơi nhà 
mình thôi !” (Mc 6,4). Còn khi họ tháp tùng thân mẫu Ngài đến tìm Ngài thì 
Ngài lại xác quyết ưu tiên phải dành cho công việc Nước Trời và quan hệ 
trong Nước Trời mới đáng kể hơn quan hệ giữa trần thế : “Ai là mẹ Ta và ai 
là anh em Ta?”, “Rồi nhìn quanh mình các người ngồi vòng quanh Ngài... 
“ (Mc 3,31-35). 

Để không lấp liếm Tin Mừng, Đức Yêsu đã chấp nhận cả sự chia rẽ giữa 
và với các môn đồ của Ngài. Ba lần báo trước Thương khó đều đã chỉ gây 
lộn xộn : Phêrô phản ứng bậy bạ (Mc 8, 31-33), các môn đồ lạc lõng “không 
hiểu” (Mc 9, 30-32), hay còn sinh chuyện tranh giành, gây gổ nhau (Mc 10, 
32-41). Rao giảng về “bánh bởi Trời” thì “trong các môn đồ của Ngài có 
nhiều người nói : “Lời chi mà sống sượng thế! Ai nào có thể nghe nổi” và 
“từ đó nhiều môn đồ của Ngài đã rút lui, không còn đi theo Ngài nữa”. 

“Loan báo Tin Mừng cho người nghèo khó” (Mt 11,5), “tiếp đón quân 
tội lỗi và cùng ăn với chúng” (Lc 15,3), Ngài không hội nhập nổi với giới ăn 
trên ngồi trốc về mặt quyền lực như Vua Hê-rô-đê, “con cáo đó” (Lc 13,31-
32) và “những kẻ có y phục sang quý, sống trong kiều dưỡng ở hoàng 
cung” (Lc 7,22), về mặt tôn giáo như “các thượng tế, kỳ mục và kinh 
sư” (Mc 14,53) và về mặt đạo đức như các ông Biệt phái, “những kẻ tự tin 
rằng mình là người công chính mà khinh miệt kẻ khác” (Lc 18,9).  Đức Yêsu 
càng “hiền lành và khiêm nhường trong lòng” (Mt 11,30) bao nhiêu đối với 
những kẻ bé mọn thì lại càng nghiêm khắc, “nẩy lửa” bấy nhiêu khi Ngài 
hạch tội giới ăn trên ngồi trốc kia : “Khốn cho các ngươi, Ký lục và Biệt phái 
giả hình... Khốn cho các ngươi, bọn dẫn đàng mù quáng... Khốn cho các 
ngươi, Ký lục và Biệt phái giả hình...” (Mt 23,13-32), Chúa chiên lành biết 
gọi tên từng con chiên của mình (Ga 10,3) thì cũng biết vạch mặt chỉ tên 
những kẻ “là trộm là cướp”, là “sói” (Ga 10,3-12, xem tt. 217-224 ), rồi hết 
“con cáo đó” lại đến “đồ mãng xà, nòi rắn độc” (Mt 23,33). 

Như thế, Chúa Yêsu đã không nói quá đáng chút nào : “Ta xuất hiện để 
ban bình an trên mặt đất ư ? không đâu ...” Và cuối cùng là sự chọn lựa tột 
cùng : Ngài “đành mất sự sống mình”. Một chọn lựa không ngọt ngào gì mà 
là trong “kinh hoàng và âu sầu” (Mc 14,33) nếu không phải là cả với “mồ 
hôi như máu nặng giọt rỏ xuống đất” (Lc 22,44). Một thanh dọc và một 
thanh ngang. Thập giá cũng có thể được coi là biểu tượng của “sự chia rẽ” cần 
thiết. 

Nhưng “đành mất sự sống mình để mà gặp lại”.  “Chia rẽ” với sinh 
mệnh của mình đến đổ máu trên thập giá để “triệt hạ tường ngăn thành chắn 
(...) đem lại bình an và giảng hòa hai dân - trong một Thân mình - với Thiên 

Page 9 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



Chúa, nhờ Thập giá, giết chết hằn thù - nơi mình Ngài. Và Ngài đến 
loan báo Tin Mừng bình an cho anh em, những kẻ ở xa và ban bình an cho 
những kẻ ở gần” (Ep 2,14-18). Từ lời chào, lời chúc của Đấng Sống lại : 
“Bình an cho anh em” (Ga 20,19 và 21). 

Giảng hòa giữa người với người bây giờ mới là giảng hòa đích thực vì 
và nhờ còn là giảng hòa giữa người người “với Thiên Chúa” (Ep 2, 16). 
“Trong một thân mình”, Thân mình của Đức Kitô. Thanh dọc và thanh 
ngang, Thập giá dấu hiệu chia rẽ triệt để với Kẻ Ác, với tội lỗi lại trở thành 
Giao điểm tuyệt đối và vĩnh hằng cho người người nên một với Đức Kitô. 

“Bình an cho anh em” cũng là “bình an nhờ Bửu huyết đổ ra nơi Thập 
giá của Ngài” (Cl 1,20) và là “hoa quả của Thần khí” (Gl 5,22). Chúa Yêsu 
để lại, ban bình an của Ngài cho chúng ta, nhưng “không phải như thế gian 
ban cho thế nào thì Ngài cũng ban cho đâu” (Ga 14,27). Bình an khác hẳn. 
Kẻ tin “được bình an trong Ngài” mặc dù vẫn “phải khốn quẫn trong thế 
gian” (Ga 16, 33). Sự bình an cũng như nỗi vui mừng “không ai giật mất 
được” (Ga 16, 22). 

Như thế, Chúa Yêsu và Tin Mừng của Ngài đã hội nhập mà vuợt qua, 
nhưng vuợt qua, chấp nhận cả những chia rẽ xé lòng, hại đến cả sinh mệnh 
của mình, thì cuối cùng là để đưa tới Hội nhập trọn vẹn, toàn diện trong “ân 
sủng Chúa Kitô, tình thương của Chúa Cha và ơn thông hiệp của Chúa 
Thánh Thần”.  Hội nhập mà Vượt qua để trở thành Hiệp thông. 

  
  
II. Hội Thánh hội nhập mà vượt qua 
  
Hội Thánh từ thuở sơ khai đã không có đường hướng nào khác, cũng hội 

nhập mà vượt qua. 
Bao lâu kitô hữu là người do thái trở lại thì chưa có vấn đề hội nhập. 

Loan báo Tin mừng trong ngày Hiện Xuống cho “những người Do Thái đạo 
đức từ mọi dân thiên hạ về”, Phêrô công bố Tin Mừng là lời các ngôn sứ đã 
được ứng nghiệm trong Đức Kitô một cách vượt quá cả sự mong đợi của 
chính các ngôn sứ (Cv 2,14-36).  Ngay cả trong  trường hợp riêng lẻ Philip 
gặp và rao giảng cho “một người nước Á, viên hoạn quan quyền thế của 
Kanđakê nữ hoàng dân Á” thì cũng đã “bắt đầu từ lời Kinh Thánh ấy (Ys 
53,7-8) mà giảng cho ông Tin mừng về Đức Yêsu.” (Cv 8, 26-35). 

Nhưng khi Phaolô,  “hipri sinh bởi hipri” và Do thái nhiệt thành còn hơn 
Do thái, trở lại thì đã mở đầu cho Hội Thánh một tình thế mới.  Lệnh truyền 
của Thầy khi chia tay lần cuối với các môn đệ, “Hãy đi khắp cả thiên hạ rao 
giảng Tin mừng cho mọi loài thụ tạo” (Mc 16,15) đã phải đợi vị tông đồ giờ 
thứ 25 mới được thực hiện đến nơi đến chốn.   

Trước đó, người ta đã từng thấy Phêrô lúng túng, ngại ngùng mãi khi 
Cornêliô, không phải là người Do thái xin trở lại chỉ vì ông “dư biết : Cấm 
chỉ người Do thái không được làm thân hay đi gặp người biệt chủng”.  Ông 
đã phải được thị kiến cho “biết không được gọi ai là tục hay nhơ” và còn 
được chứng kiến “Thánh Thần đã đổ xuống trên cả dân ngoại” mới cho 
“thanh tẩy họ nhân danh Đức Yêsu Kitô” (Cv ch. 10).  Rồi khi “các tông đồ 
và anh em ở xứ Yuđê nghe tin là cả dân ngọai cũng đã đón nhận lời Thiên 
Chúa” và Phêrô lên Yêrusalem, thì còn phải tự biện hộ, thanh minh vì bị 
“các người thuộc giới cắt bì hạch sách ông. Họ nói : “Ông đã đi lại với 
người không chịu căt bì và đã cùng ăn với họ” (Cv 11,1tt).  

  
Phaolô được “mặc khải” để “giảng Tin mừng về Ngài nơi các dân 

ngoại” 
  
Phaolô thì trái lại, được “mặc khải (về) Con của Người” chính là để 

“giảng Tin mừng về Ngài nơi các dân ngoại” (Gal 1,16).  Ngài đã theo 
Barnaba đến  Antiokia, nơi sẵn có một cộng đoàn dân ngoại đầu tiên  đã trở 
lại (Cv 11,19-26). Rồi là 3 hành trình truyền giáo.  Hành trình truyền giáo (4 

Page 10 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



năm : 45-49) : Antiokia xứ Syri – 280km - Salamin (Kyprô) – 180km – 
Paphô (Kyprô) – 270km – Attalia Tiểu Á) – 18km - Perghê – 160km – 
Antiokia xứ Pisiđia – 130km – Ikonion – 38km – Lystra – 37km – Đerbê.  
1113km chưa kể vòng về. Hành trình truyền giáo II (3 năm : 49-52) : 
Antiokia xứ Syri –  210km – Tarsô – 280km – (băng qua dãy núi Taurus) 
Đerbê –  37km – Lystra – 38km – Ikinion – 130km – Antiokia xứ Pisidia – 
160km – xứ Galat – 500km – Trôa – 231 km – Nêapoli – 12km – Philip – 
48km – Amphipolio – 47km - Apollonia – 57 – Thessalônikê – 75 km - Bêrê 
– 370km- Athêna –  65km – Corinthô. 2260km.  Hành trình truyền giáo III 
(5 năm : 53-58) không dài hơn nhưng lâu hơn với nhiều gian truân, trắc trở : 
Antiokia, Ephêsô, Galat, Corinthô, Trôa, Makêdonia, Illyria, Corintho, 
Makêđonia (Philip), Trôa, Milêtô, Yêrusalem, bị bắt ở đây năm 58, bị giải 
xuống Caisaria 2 năm rồi bị giải đi Rôma. 

Lúc đầu Phaolô giảng trong các hội đường Do thái.  Nhưng vì sự khích 
bác của phần lớn người Do Thái, ở Antiôkia xứ Pisiđia, Phaolô và Barnabê 
nói thẳng với họ :”Bắt buộc chúng tôi phải nói lời Thiên Chúa cho các người 
trước.  Nhưng bởi các người khước từ lời ấy, và tự lên án là các người bất 
xứng với sự sống đời đời, thì này chúng tôi quay sang người ngoại.  Vì Chúa 
đã truyền dạy chúng tôi như vậy : Ta đã đặt ngươi làm ánh sáng muôn dân, 
để ngươi nên nguồn cứu độ cho đến cùng mặt đất” (Cv 13,44-47). Một khi 
đã có nhiều cộng đoàn dân ngoại ở khắp nơi trở lại và Tin Mừng đã đến với 
những nền văn hóa khác nhau, vấn đề hội nhập không sao tránh khỏi nhưng 
lại vấp phải não trạng độc tôn của cả những kitô hữu Do thái. “Một cuộc 
tranh luận kịch liệt diễn ra” vì “có những người Biệt phái đã tin, đứng dậy 
tuyên bố phải bắt người ngoại chịu cắt bì và truyền cho họ giữ luật Môsê. 
Các tông đồ và hàng niên trưởng đã hội lại để cứu xét vấn đề.”  Trong cuộc 
tranh luận ở Yêrusalem này, Phêrô và Yacôbê lần lượt lên tiếng bác bỏ yêu 
sách ấy. Vì theo Phêrô, “Thiên Chúa đã đã ban Thánh Thần cho họ cũng như 
cho chúng ta.  Và Người đã không đặt một chút phân biệt nào giữa ta và họ.”  
Còn Yacôbê xét là “không được phiền nhiễu người ngoại quay đầu về với 
Thiên Chúa.”  Với một chút nhân nhượng : “dạy họ kỵ hẳn đồ nhơ uế bởi tà 
thần, dâm bôn, thị ngột và máu huyết” (Cv 15,5-35).  Các khoản này được áp 
dụng trong Hội thánh chẳng qua là để giữ sự hòa hảo sống chung trong 
những cộng đoàn gồm có Do thái và người ngoại đã trở lại (Nguyễn Thế 
Thuấn).  Tin Mừng có thể hội nhập vào các văn hóa khác, không cứ gì chỉ 
hội nhập vào văn hóa Do thái mà thôi. “Công đồng Yêrusalem” này còn 
chính thức nhận Phaolô là Tông đồ dân ngoại (Cv 15,22.25), “việc rao giảng 
Tin Mừng cho giới không cắt bì đã được ký thác” cho ông (Gl   2,7) 

  
Trên đồi Arê : một kinh nghiệm để đời về hội nhập văn hóa 
  
Cuối cuộc Hành trình truyền giáo II, khi đến Athêna, “Phaolô lòng trí 

những uất lên bởi thấy thành nhan nhản những tượng thần” (Cv 17,16).  
Nhưng cũng chính tại đây, Phaolô đã có một  thử nghiệm hội nhập văn hóa 
tiêu biểu.  Những triết gia phái Êpicurô và phái Khắc kỷ mời ông lên đồi Arê 
để trình bày đạo lý của ông cho ho xem ra sao.  Phaolô lấy khởi điểm từ điều 
ông thấy ở họ : “Xét về mọi mặt, tôi nhận thấy các ngài rất mực sùng tín.  Vì 
ngang qua, tôi ngước mắt nhìn các đồ thơ của các ngài, tôi đã gặp cả một tế 
đàn trên có khắc : KÍNH THẦN VÔ DANH.  Vậy Đấng các ngài không biêt 
nhưng có thờ kính, thì này tôi xin loan báo về Người cho các ngài.” Nhưng 
Phaolô nói về Thiên Chúa tạo thành thì họ còn chịu nghe, còn nói tới điều 
chính yếu của Tin Mừng là Thiên Chúa “đã cho Đấng ấy sống lại từ cõi 
chết” thì họ cười nhạo, hết chịu nghe nữa, ngoại trừ một vài người hiếm hoi.  
Một kinh nghiệm để đời cho Phaolô và cho cả Hội Thánh về sau : Hội nhập 
văn hóa, nhưng Tin Mừng vẫn là Tin Mừng, nghĩa là như  sau này  Phaolô 
xác quyết với tin hữu Corinthô : “Trong khi người Do thái đòi có dấu lạ, và 
Hilạp tìm sự khôn ngoan, thì chúng tôi lại rao giảng một vị Kitô đã bị đóng 
đinh thập giá, cớ vấp phạm cho Do thái, sự điên rồ đối với dân ngoại” (1Cr 
1,22-23).  Như  thế hội nhập văn hóa có khi là điều kiện cần nhưng không 

Page 11 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



bao giờ là điều kiện đủ để Tin Mừng được đón nhận.  Và nếu chỉ có khi 
là điều kiện cần để Tin Mừng được đón nhận thì hội nhập văn hóa thường 
hơn lại là một hậu quả khi đã đón nhận  Tin Mừng. Khi đã có nhiều cộng 
đoàn kitô giáo ở xứ nọ xứ kia như ở Corinthô, Galat, Êphêso, Philip, 
Colossê, Thessalonica, Hiêrapoli, Trôa, Smyrna vv… thì mỗi cộng đoàn ấy 
đương nhiên sống Tin Mừng trong và với văn hóa sẵn có của mình, chỉ phải 
gạt bỏ đi những yếu tố trái ngược với Tin Mừng thôi.  Cũng như người Do 
thái khi trở lại.  Chính vì vậy mà những kitô hữu Do thái sẵn não trạng độc 
tôn mới đòi “bắt người ngoại chịu cắt bì và truyền cho họ giữ luật Môsê”. 

Trong cuộc Hành trình truyền giáo III, khi đến Êphêsô, chính vì Phaolô 
rao giảng Tin Mừng mà  không thể hội nhập vào văn hóa đa thần ở đây nên 
mới “xảy đếân cho Đạo một trận kinh động hẳn không phải là nhỏ”.  Anh 
thợ kim hoàn chuyên tạc tượng bạc điện thờ Artêmi mới sách động dân 
chúng kéo nhau đi tìm Phaolô hỏi tội đã dám “nói :  Thần đâu lại do tay 
người làm ra” (Cv 19,23-40).  

Tuy nhiên, Phaolô không phải là người cố chấp.  Không chấp nhận đòi 
hỏi người ngoại trở lại phải phải do thái hoá, nhưng bản thân ông vẫn chấp 
nhận “dõi theo các lệ truyền” khi có lý do chính đáng.  Như  khi đến 
Yêrusalem lần cuối cùng mà Yacôbê và hàng niên trưởng khuyên ông :”Này 
tôn huynh, tôn huynh thấy có từng mấy vạn người Do thái đã tin, và hết thảy 
họ lại nhiệt thành đối với Lềluật.  Họ đã nghe phong thnah về tôn huynh, là 
tôn huynh đã dạy mọi người Do thái sống giữa dân ngọai từ rẫy Môsê, bảo 
họ đừng cắt bì cho con cái, đừng dõi theo các lệ truyền.  Thế nào họ cũng sẽ 
nghe biết là tôn huynh đã đến.  Vậy tôn huynh hãy làm điều chúng tôi đề nghị 
với tôn huynh đây,  Chúng tôi có bốn người đang mang lời khấn trên mình.  
Tôn huynh hãy đem họ theo mà thánh tẩy mình làm một với họ, và đài thọ 
cho họ có thể cạo đầu được…”  Phaolô đã làm theo lời khuyên ấy.  Nhưng 
mỉa mai thay là chính khi làm như thế gần xong thì lại bị người Do thái “túm 
lấy, lôi ông ra khỏi Đền thờ” để rồi bình lính Rôma phải bắt giữ ông để tránh 
bạo loạn (Cv 21,17-35).  Lại một kinh nghiệm chua xót nữa về hội nhập văn 
hóa! Tin Mừng vẫn cứ là “cớ vấp phạm cho Do thái” trong Đền thờ 
Yêrusalem như đã là “sự điên rồ đối với dân ngoại” trên đồi Arê ở Athêna. 

  
Không dựa vào sư khôn ngoan nhưng vẫn là tất cả cho mọi người 
  
Với kinh nghiệm và xác tín như thế, Phaolô dứt khoát không dựa vào sự 

khôn ngoan, khôn khéo, hội nhập văn hóa này nọ để rao giảng Tin Mừng : 
“Khi đến với anh em, tôi đã không đến với uy thế của ngôn ngữ, hay khoa 
khôn ngoan để rao truyền cho anh em mầu nhiệm của Thiên Chúa. (…) Và 
lời tôi nói, việc tôi rao giảng đã không cốt ở nơi lời lẽ có sức thuyết phục của 
khoa khôn ngoan” (1Cr 2, 1-4). “Không phải thần khí của thế gian mà ta đã 
chịu lấy, mà thần khí do tự Thiên Chúa, ngõ hầu ta nhận biết các điều Thiên 
Chúa đã thi ân xuống cho ta.  Các điều ấy, chúng tôi nói lên không phải 
bằng những lời lẽ học đòi nơi sự khôn ngoan của loài người, nhưng là bằng 
những lời lẽ Thiên Chúa dạy cho…” (1Cr 2,12-13).   

Ngài cũng xác tín rằng “phàm ai đã được thanh tầy trong Đức Kitô, thì 
đã được mặc lấy Đức Kitô : Không còn Do thái hay Hy lạp, không còn nô lệ 
hay tự do, không còn nam hay nữ, vì htết thảy anh em là một trong Đức Kitô 
Yêsu” (Gl 3,27-28). Nhưng đồng thời tấm lòng tông đồ của Phaolô lại khiến 
ngài sẵn sàng tự làm nô lệ mọi người, là Do thái với người Do thái, là Hy lạp 
với người Hy lạp, trở nên mọi sự cho mọi người, không từ nan bất kỳ một cố 
gắng hòa đồng, hội nhập văn hóa nào : “Vì tự do đối với mọi người, tôi đã tự 
làm nô lệ mọi người, để lợi được nhiều người hơn.  Với Do thái, tôi đã nên 
như Do thái, để lợi được người Do thái.  Với những ai ở dưới Lề luật, (tôi đã 
nên như người) ở dưới Lề luật, - dẫu không còn phải ở dưới Lề luật – để lợi 
được những ai ở dưới Lề luật.  Với những ai ở ngoài Lề luật, (tôi đã nên) 
như người ở ngoài Lề luật – hẳn tôi không ở ngoài Luật Thiên Chúa, song là 
trong Luật của Đức Kitô – để lợi được những người ở ngoài Lề luật.  Với 
những người yếu, tôi đã nên người yếu, để lợi được những người yếu.  Với 

Page 12 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



mọi người, tôi đã nên mọi sự, để dù sao cũng cứu được ít người.  Mọi sự 
tôi làm đều là vì Tin Mững, ngõ hầu được thông chia phần phúc Tin 
Mừng.” (1Cr 9,19-23). 

Phaolô bị giữ ở Caisaria2 năm(58-60), bị dẫn độ về Rôma giam tù 2 năm 
(61-63), không biết vụ án kết thúc ra sao mà lại đi đây đi đó : Krêta, Êphêso, 
Colossê, Hiêrapoli, Laodikêa, Milêtô.  Năm 1967 Phaolô mới bị bắt giữ lại 
và bị trảm quyết. 

  
Giáo hội tiếp nối đường hướng Thánh Phaolô 
  
Sau Thánh Phaolô, Giáo hội vẫn tiếp tục đường hướng “làm nô lệ cho 

mọi người, để lợi được nhiều người hơn”.   
Thời gian trước Công đồng Vatican II, Hồng y Celso Constantini (1877-

1958) đã  là một trong những người để dấu ấn sâu đậm nhất trong lịch sử 
hiên đại của Giáo hội, nhất là về mặt truyền giáo.  Là Sứ thần Tòa Thánh tại 
Trung Hoa 11 năm (1922-1933) rồi đứng đầu Thánh bộ Truyền giáo suốt 12 
năm sau đó, từ 1935 đến 1953, Hồng y Celso Costantini đã hết sức quan tâm 
đến việc canh tân đường lối truyền giáo và nhất là đến vấn đề hội nhập văn 
hóa.  Như Ngài từng quả quyết : “Ba sự kiện tiêu biểu cho một bật dậy mới 
và việc canh tân truyền giáo là : 1/ các xứ truyền giáo được giải tỏa khỏi 
vướng víu với sự bảo vệ hoặc bảo hộ thế quyền; 2/ công cuộc truyền giáo từ 
nước ngoài  được ăn rễ  vào các Giáo hội  địa phương  được thành lập với  
các hàng giáo phẩm  bản xứ;    3/ Tinh thần và truyền thống của mỗi dân tộc 
được tôn trọng bằng việc đón nhận tất cả những gì tốt sẵn trong di sản văn 
hóa và đạo đức của nước này nước nọ, bằng việc kitô hoá tất cả những gì có 
thể được kitô hóa.” (Va e annunzia il Regno di Dio. vol. 2, p. 25). Do đó, 
Hồng y Costantini cố tìm và nhắc lại những tiền lệ về sự hội nhập văn hóa từ 
thuở sơ khai trong Giáo hội.  Hồng y viết :  

“ Thánh Phaolô, gương mẫu vô song cho tất cả các nhà truyền giáo, đã 
đến Athêna vào năm 51 hay 52.  Ngài thấy một bàn thờ dâng kính “Thần vô 
danh”.  Lên tiếng giảng giữa đồi A-rê, ngài đã lấy bàn thờ ấy làm trọng tâm 
cho người nghe chú ý.  Vốn tinh tường văn chương hy lạp, ngài trưng dẫn 
một câu thơ của thi sĩ hy-lạp Aratos.  Mọi người chăm chú nghe, vì ngài nói 
cùng một ngôn ngữ với giới tri thức hay lui tới đồi A-rê và ngài có cùng một 
trình độ văn hóa với họ.  Có những người chế nhạo ngài nhưng có những 
người khác thì trở lại theo ngài; và tất cả mọi người vẫn còn muốn tiếp tục 
được nghe ngài nói. 

“Còn hơn thế nữa.  Vào cuối thế kỷ thứ nhất, thánh sử Yoan đã viết Tin 
Mừng với mục đích đặc biệt là để chứng minh thiên tính Đức Kitô.  “Hồi đó 
đã có những quan niệm triết học sai lầm ở Tiểu Á và Thánh Yoan, để chống 
lại những quan niệm ấy, đã thu nhận chữ Logos đang phổ biến trong thế giới 
hy-lạp, nhưng cho chữ này một ý nghĩa kitô-giáo rõ rệt  để loại trừ mọi quan 
niệm sai trái tương tự…  Cho nên từ những câu đầu  của Đoạn mở đầu, 
người ta có thể luận ra Lời của thánh Yoan khác xa Lời của Platon chỉ là một 
ý niệm hoàn toàn trừu tượng; khác xa Lời của Philon chỉ là một nguyên lý 
trung gian ở dưới Thiên Chúa và không hẳn là vị; khác xa Lời của thuyết ngộ 
đạo là tinh thần được tạo dựng và sinh ra trong thời gian.”  

“Đương nhiên thánh Yoan đã nhớ tới Cựu ước trong đó Sự Khôn ngoan 
(Kn 7,22-27) đã được nhân cách hóa để tiêu biểu cho “việc chuẩn bị để mặc 
khải kitô giáo lần lượt phát triển” (Vangelo secondo S. Giovanni, traduzione 
et commento del P. Istituto Biblica, Salani, p. 291) 

“Theo cha Batiffol,  ”các nhà minh giáo như thánh Justinô đã nại tới triết 
học hy-lạp để niềm tin kitô-giáo sáng giá hơn trước dư luận ngoại đạo.  Clê-
men-tê ở Alexandria và O-ri-gê-nê đã chấp nhận và làm cho các giáo đoàn 
tuy không phải không có chống cưỡng cũng chấp nhận rằng một nhập môn 
bằng triết học có thể đi trước và chuẩn bị đức tin, và đức tin mặc khải có thể 
triển nở thành một minh triết của Giáo hội.  Khoa minh giáo theo lý trí và 
khoa thần học suy luận đã nhập cuộc là như thế, cũng như sau này triết học 
Aristote vào thời Thánh Tô-ma A-qui-nô.” (P, Batiffol, Le catholicisme des 

Page 13 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



origines à saint Léon, Paris, Lecoffre, 1909. q. I, t. 493.) 
“Harnack ghi nhận :”Khi mà  đất nước Do-thái từ chối không nhìn nhận 

Tin Mừng và Tin Mừng được giải thoát khỏi mọi quan hệ với đất nước ấy, 
thì cũng đã thấy được là Tin Mừng sẽ lấy ở đâu chất liệu cần thiết để gầy 
dựng một cơ sở mới mà trở thành một Giáo hội và một  thần học.  Giáo hội 
và thần học này không thể mang tính cách dân tộc và riêng biệt theo nghĩa 
thông thuờng; về phương diện này, nội dung củaTin Mừng quá phong phú; 
nhưng một khi đã tách biệt khỏi Do-thái giáo và ngay cả khi chưa tách biệt 
được trọn vẹn, kitô giáo đã tiếp cận với thế giới la-mã và với một nền văn 
hóa đã và đang bao trùm thế giới, tức là văn hóa hy-lạp.  Giáo hội và giáo lý 
đạo kitô phát triển trong thế giới la-mã và trong văn hóa hy-lạp đối nghịch 
với Do-thái giáo.” (A. Harnack, Storia del Dogma, Mandrisio, q. I, t. 58). 

“Ngay cả danh từ  “giáo hội” (hội họp) là do tiếng hy-lạp mà có.  Theo 
Batiffol “”Danh từ ấy đã may mắn thuộc về ngôn ngữ hy-lạp cổ điển nhất, 
trong ngôn ngữ này nó chỉ cuộc họp bàn luận của toàn thể các công dân của 
một thành quốc” (sđd, t. 87). 

“Mùa xuân kỳ diệu của Kitô giáo đã ra hoa từ tk II đến tk IV nhờ công 
lao các nhà minh giáo và các Giáo phụ là cả một phép lạ nhất là về mặt tư 
tưởng.  Không do dự các Giáo phụ đã đem sự hiểu biết văn hóa hy-la sâu 
rộng của họ ra phục vụ chân lý và Tin Mừng, dùng những chất liệu đạo tà 
thần vào việc xây dựng một tòa nhà mới.  Bị bắt buộc phải diễn dịch tư 
tưởng của mình trong cuộc sống đời thường, họ đã kitô hóa những danh 
xưng cũ và những tục lệ xưa vốn không có tính cách kitô.  Tôi chỉ xin nhắc 
lại ở đây vài sự kiện ý nghĩa nhất.  

“Thánh Grêgoriô hay làm phép lạ (khoảng 213-270) đã làm cho các đám 
đông trở lại bằng cách biến đổi những lễ lạc ngoại đạo thành những lễ lạc 
kitô giáo.  Thánh Basiliô (329-379) thì dạy giới trẻ thời ngài như sau : “Các 
ông thợ nhuộm trước tiên chuẩn bị bằng cách này cách nọ thứ cần nhuộm, rồi 
họ mới nhuộm tía hay các màu khác. Như thế, chính chúng ta, để được đón 
nhận mãi mãi một vinh quang bất biến, chúng ta được làm quen với văn hóa 
ngoại đạo trước khi được đưa dần vào mầu nhiệm kitô giáo.  Mắt chúng ta 
làm quen với những phản ánh mặt trời trước khi ngắm nhìn chính ánh sáng… 
Cây là để đến thời sinh trái; tuy nhiên những ngọn lá lung lay đầu cành vẫn 
thêm phần dễ chịu.  Cũng vậy trí tuệ là để gặp chân lý, nhưng như lá cây nối 
kết với trái cây để cho bóng mát êm dịu thì chân lý cũng kết hợp hài hòa với 
minh triết ngoại đạo.” (Ad adolescentes, 2). 

“Ngôi đền thờ tráng lệ mà giám mục Théodore d’Aquilée đã cho xây 
dựng để mừng Giáo hội được an bình năm 313 cũng mang trong nó cả một 
bài học.  Ở trung tâm bức tranh ghép mảnh bao trùm mặt đất hiện lên Nữ 
thần Chiến thắng là Thánh lễ được diễn tả theo quân  cách.  Bên cạnh Nữ 
thần Chiến thắng là một chum rượu và một rổ bánh.  Xung quanh là hình ảnh 
những lễ vật để dâng tế.  Như vậy vị giám mục đã không ngại dùng biểu 
tượng cổ xưa của Chiến thắng (tuy đã được tôn kính  như một nữ thần) mà 
kitô hóa nó và dùng nó để biểu trưng một cách sống dộng cho lời thánh 
Yoan : “Đây là chiến thắng đã thắng được thế gian : đức tin của ta!” (1Ga 
5,4) 

”Kinh litania major (kinh cầu trưởng, sau này gọi là kinh cầu mùa) được 
gọi như thế ngay từ thời thánh Grêgôriô Cả (để phân biệt với những kinh cầu 
khác không cổ kính hay không quan trọng bằng) có gốc gác đặc biệt la-mã và 
thuộc về những cuộc rước ngoại đạo, ambarvalia, được diễn ra vào mùa 
xuân ở thôn quê để cầu khấn các thần linh cho đất được phì nhiêu.  
Ambarvalia quan trọng nhất là cuộc rước ngày 25 tháng Tư.  Đám rước đi 
theo đường Flamminia và sau khi đã trải qua 5 dặm đường thì đến một khu 
rừng thiêng gần Cầu Milvius.  Ở đây, người ta tế hiến thần Robigus bộ lòng 
một con chó và bộ lòng một con cừu.  Giáo hoàng Liber (352-366) – ít nữa là 
như Jean Beleth quả quyết – để dẹp bỏ nghi lễ ngoại đạo ấy đã bám rễ dai 
dẳng trong lòng dân chúng, thì đã nghĩ tới việc biến đổi nó thành một nghi lễ 
kitô giáo.  Ngài vẫn cho đám rước đi theo hành trình truyền thống, nhưng 
thay thế nghi thức tế hiến ngoại đạo bằng chặng kết thúc long trọng taị Đền 
thờ Thánh Phêrô (Mario Righetti, Storia Liturgica, Milano, Ancera, Q. II, tt. 

Page 14 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



227-8). 
“Thánh Ambrôsiô thì dạy là có thể bắt đầu từ huyền thoại Iphigenia mà 

nói về Chúa Kitô đã hy sinh mạng sống mình.  (Exp. Ev. Secundum Lucam, 
6).  

“Trong lưu vực sông Menderès, ở Tiểu Á, Aphrodisias là thành quốc 
mang tên nữ thần sắc đẹp của Hy-lạp mà người La-mã đồng hóa với nữ thần 
Venus của họ.  Khi dân thành quốc này trở lại theo đạo Kitô, họ biến đền nữ 
thần Venus ở đây thành thánh đường và đổi tên thành quốc là Stauropolis, 
thành quốc thập tự giá.  Đó là một trong nhiều ví dụ về cách kitô hóa những 
yếu tố ngoại đạo.   

“Thánh Hiêrônimô thì dùng một điển tích kinh thánh để chỉ ra căn bản 
cho việc hoà giải giữa hai trào lưu văn chương : trào lưu văn chương kitô 
giáo tìm cách tận dụng trào lưu văn chương ngoại đạo thì giống như dân 
Israel đã rời Ai Cập mà còn đem theo các bình bằng vàng đã được dùng 
trong việc cúng tế tà thần rồi sau đó họ lại dùng vào việc tôn thờ Thiên Chúa 
Thật… 

“Thánh Augustinô không phải đã không có lý do khi quan tâm nhiều đến 
việc tiếp thu văn hóa la-mã :”Từng là một nhà hùng biện thành công vượt 
trội trong văn chương ngoại đạo, ngài đã gặp được kitô giáo ở cuối một cuộc 
khủng hoảng lâu dài và thâm sâu khi phải đấu tranh dữ dội với chính mình : 
ngài đã cảm nhận một cách xót xa nhất sự tương phản giữa hai trào lưu và 
càng lo lắng tìm một con đường hòa giải.  Trong các chuyên luận triết học 
được viết trong thời gian lui về ở Cassiciacum, ngài tuyên dương giá trị của 
văn hóa ngoại đạo; ngài đi từ  ý nghĩ là không một hiểu biết nào của con 
người đáng coi thường cả và ngài nhận xét rằng lòng mến mộ chân lý mà 
được việc học hỏi thắp sáng lên là cả một bước thắng lớn cho trí tuệ.  Trên 
con đường ấy và với sự hướng dẫn ấy, trí tuệ có thể dễ dàng tới gần chân lý 
trọn vẹn hơn.  Ngài có ý định kiên trì mến mộ minh triết của người xưa, vì 
xác tín là tìm được trong đó nhiều điểm chung với minh triết kitô giáo.  Ngài 
như muốn tin rằng một đồ đệ của Plato không cách biệt lắm một môn đệ Đức 
Kitô và có thể, về mặt các châm ngôn đạo đức, trở thành kitô hữu paucis 
mutatis verbis atque sententiis (chỉ thay đổi một it câu, chữ).” (Sisto 
Colombo, la poesia cristiana antica, Roma, Ferrari, parte I, p. 48-49) 

“Quả thế Augustinô kể lại trong Xưng thú (Ch. II, Q. VIII) là Vitorius, 
nhà hùng biện la-mã nổi tiếng, đã đến với đức tin sau khi nghiên cứu các triết 
gia trường phái Plato bởi vì “nơi họ ít nữa tất cả đều gợi ý về Thiên Chúa và 
Ngôi Lời’. 

“Ai cũng biết ảnh hưởng rộng lớn mà bảng chữ cái xy-rin  đã có giữa các 
dân tộc sla-vơ từ khi hai thánh Xy-rin và Mê-thô-đô đem tới cho họ vào thời 
Trung Cổ.  Nhưng người ta ít biết hơn là cũng nhờ hai vị thánh ấy mà nhiều 
tục lệ xla-vơ, sau khi được thanh lọc, đã được đón nhận rộng rãi trong đời 
sống giáo đoàn ấy. 

“Tại Ar-mê-ni-a, lễ nữ thần A-na-bid được cử hành thật tưng bừng.  
Được xem như  “Mẹ của khiết tịnh”, “Vinh quang và cứu tinh của đất nước 
Ar-mê-ni-a”, “Nguồn mọi khôn ngoan, mọi sức mạnh và mọi sự sống”, nữ 
thần được dâng cúng những vòng hoa hồng rực rỡ. 

“Khi Kitô giáo đến đó, rõ ràng là không thể nào dẹp bỏ triệt để một lễ 
hội đã ăn rễ sâu  trong tâm tư tình cảm dân chúng như thế.  Nên người ta đã 
tìm cách cho nó một nội dung thiêng liêng khác, theo chỉ thị của một vị 
thánh.  Do đó lễ nọ đã đã được nối kết với lễ Chúa Biến hình thường được 
mừng trong nghi lễ ar-mê-ni-a vào tuần sau lễ Hiện Xuống và được giải thích 
như thế này : Đức Kitô, khi tỏ mình trên núi Thabor, đã cho thấy tất cả vẻ 
đẹp huy hoàng của Ngài và cũng như một hoa hồng rực rỡ, những năm sống 
ẩn dật trước cuộc Biến hình đã giữ  thiên tính Đức Kitô như hoa còn trong nụ 
và giấu khỏi tầm mắt mọi người. 

“Và có gì rõ rệt là tà giáo hơn việc đốt hương trước các tượng thần? Tuy 
nhiên việc đốt hương đã sớm được  đưa vào phụng vụ của Giáo hội, chỉ như 
dấu chứng tỏ lòng tôn kính người còn sống và kẻ đã qua đời.” (Cardinal 
Costantini, Réforme des Missions au XXe siècle, ch. “De Confucius au 
Christ, - Stratégie culturelle de l’Eglise primitive”, Casterman 1960, pp. 225-

Page 15 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



230).  
Không phải vô tình mà Hồng y Costantini tìm vê “chiến lược văn hóa 

của Giáo hội sơ khai” trong chương có tựa là “Từ Đức Khổng Phu Tử tới 
Đức Kitô”.  Sau nhiều năm sống ở Trung quốc ngài không khỏi chú ý đặc 
biệt đến Nho giáo và tự thâm tâm ngài mơ ước có ai đó trong Giáo hội ngày 
nay làm được với Khổng Tử  như  từ thánh Augustino tới Thánh Tôma 
Aquinô đã làm được với Platon và Aristote.  Nhưng cho đến bây giờ vẫn 
chưa có ai làm được công việc đó và tôi không nghĩ là việc đó có thể làm 
được.  Platon và Aristote chủ yếu là hữu thể học.  Còn Khổng Tử chủ yếu là 
luân lý, đạo đức học, mà luân lý, đạo đức học này hẳn cũng như luân lý, đạo 
đức học Do thái dễ gặp phải lời lẽ của Đức Yêsu “Anh em đã nghe bảo người 
xưa…., còn Ta, Ta bảo anh em…” (Mt 5, 20-48). Ngay cả thánh Augustinô 
không hẳn đã nhận định đúng đắn như Hồng y Costantini nghĩ khi cho rằng 
“một đồ đệ của Plato không cách biệt lắm một môn đệ Đức Kitô và có thể, về 
mặt các châm ngôn đạo đức, trở thành kitô hữu” mà chỉ cần “thay đổi một it 
câu, chữ”.  

  
Hội nhập văn hóa Việt Nam 
  
Hồng y Costantini đã thấy các nỗ lực hội nhập văn hóa như thế suốt quá 

trình truyền giáo của Giáo hội. Còn riêng trong quá trình truyền giáo ở Việt 
Nam thì sao? 

Ở đây chỉ xin trích dẫn Giáo sư Trần Văn Toàn từ bài ông viết để giới 
thiệu cuốn Tam giáo chư vọng, sách viết tay, khổ 10x15cm, dày 205 trang, 
được tàng trữ trong Văn khố Hội Thừa sai nước ngoài tại Paris (Archives 
MEP) : 

“Tôi còn nhớ trước đây chừng nửa thế kỷ, đúng vào thời kỳ mà, sau Thế 
chiến thứ hai, phong trào tranh đấu chống đế quốc chủ nghĩa được lan tràn 
khắp nơi, có một người Ấn-độ là ông K.M. Panikkar, trong cuốn sách nói về 
Á châu và nền thống trị của Tây phương (Asia and Western Dominance, 
London 1969) đã tung ra một cái nhìn tổng quát độc đáo về cuộc gặp gỡ 
Đông Tây.  Theo như ông quan niệm thì Á châu đã bị Âu châu tấn công và 
đàn áp cả về hai mặt : mặt vật chất thì do sức mạnh của vũ khí và kỹ thuật,  
về mặt tinh thần thì do đạo Thiên Chúa.  Như thế có nghĩa là việc truyền bá 
tôn giáo, nếu kẻ này cho là chia sẻ niềm tin, thì người khác lại cho là hành 
động thù địch.  Nói thế khác, với cái chủ trương “vơ đũa cả nắm”, ông cố ý 
gắn liền quân đội viễn chinh với các giáo sĩ đạo Thiên Chúa từ Âu châu sang, 
coi như là hai mặt trái phải của một cuộc tấn công duy nhất, nhằm tiêu diệt 
văn hóa người Á châu, làm cho họ thành ra vong bản, mất gốc. (..) Quan 
niệm đó đã được thành hình trong lúc người Ấn độ, cũng như nhiều dân tộc 
khác, đang trah đấu dành độc lập.  Bản dịch Pháp văn đã được người Việt ở 
Pháp đọc. Cũng vào thời đó có một số trí thức Việt Nam đưa ra ý kiến tương 
tự, cho rằng các giáo sĩ Âu châu sang Việt Nam đã dọn đường cho quân đội 
viễn chinh Pháp, và nếu họ đã dùng mẫu tự la-tinh để viết tiếng Việt, thì là vì 
có thâm ý làm cho người Việt mất gốc… chữ Hán, để dễ bề truyền giáo. 

“Ngày nay, sau một nửa thế kỷ, những lập luận như thế đã được xét lại, 
căn cứ vào những sử liệu mà trước đây không mấy ai chịu khó tìm đọc. Cho 
nên không còn có thể quan niệm một cách quá đơn sơ như trước. 

“Riêng về quan niệm của Panikkar, thiết tưởng có hai chỗ giải thích 
thiếu nguyên tắc : 

“Thứ nhất là, vô tình hay hữu ý, ông đã lẫn lộn thái độ của người theo 
Hồi giáo trên đất Ấn độ của ông, với thái độ của người Tây phương đứng 
trước châu Á nói chung.  Vì lẽ rằng : một đàng thì người Hồi giáo không 
phân biệt chính trị với tôn giáo, cho nên khi xâm chiếm được nước nào thì 
thường dùng các phương tiện thế tục để làm cho dân nước đó phải theo tôn 
giáo và văn minh Hồi giáo.  Chính vì thế mà sau nhiều thế kỷ đô hộ đã có tới 
mấy trăm triệu người Ấn độ bỏ Ấn giáo và truyền thống văn hóa Ấn độ, mà 
theo Hồi giáo và văn hóa Hồi giáo. (Đó cũng là điều nhận xét của nhà văn V. 
S. Naipaul, sinh năm 1932, gốc Ấn độ, mới được giải thưởng Nobel.  Sau khi 

Page 16 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



đi thăm viếng các nước Hồi giáo, từ Iran đến Nam Dương quần đảo, ông 
nhận xét rằng những dân tộc theo Hồi giáo ở các miền đó đều đoạn tuyệt với 
văn hóa của tổ tiên, và lấy A-rập làm quê hương đem lại cho họ tôn giáo và 
văn hóa (xem trong hai cuốn sách mới viết gần đây : Hoàng hôn rơi xuống 
Hồi giáo, Crépuscule sur l’Islam và Tin cho đến cùng, Jusqu’au bout de la 
foi).  Cũng vì thế mà khi Ấn độ dành được độc lập, thì đã có nội chiến vì lý 
do tôn giáo, hàng chục triệu người bị cưỡng bách di cư hay là bị sát hại, để 
rồi thành lập ra hai quốc gia thù địch nhau từ hơn nửa thế kỷ, là Ấn độ và 
Pakistan (và Bangladesh).  Đó là vết thương sâu đậm trong lòng dân tộc, mà 
những người ái quốc như ông Panikkar không sao quên được.  Từ đó ông 
quan niệm rằng người Tây phương cũng như thế cả.  Nhưng thế là lầm.  Vì 
đàng khác thì đạo Thiên Chúa ở Âu châu đã đặt ra nguyên tắc biệt lập tôn 
giáo với chính trị.  Cho nên nếu vua chúa lấy tiền nhà nước, đem quân đội đi 
xâm chiếm các thuộc địa, thì các thương gia đi buôn bán bằng vốn riêng của 
mình, và các giáo sĩ  đi truyền đạo thì lấy tiến đóng góp của giáo dân mà tiêu 
dùng (về điểm này thì các tập san của các hội truyền giáo thế kỷ XIX đều kê 
số tiền đóng góp rất cẩn thận).  Dĩ nhiên là trong thực tế thì các giáo sĩ phải 
đi nhờ các thương thuyền hay thỉnh thoảng nhờ tầu của quân đội cho đi, cho 
nên co thể có đôi chút liên quan với nhau, nhưng ba hạng người đó có mục 
đích khác nhau và hoạt động theo nguyên tắc riêng của mình. 

“Thứ hai là ông không phân biệt cho rõ thái độ của các giáo sĩ Tây 
phương trong nhừng thế kỷ trước và sau khi các cướng quốc Âu châu sang Á 
châu mở thuộc địa.  Vì lẽ rằng người đi mở thuộc địa thường có thái độ trịch 
thượng đối với dân bản xứ, còn người đi giảng đạo để chia sẻ niềm tin thì 
thường có thiện cảm với họ.  Hơn nữa, cho dù thái độ trước sau đôi khi có 
khác nhau, nhưng không thể gán cho họ cái ác ý là tiêu diệt văn hóa người 
bản xứ.  Sự thực có lẽ tế nhị hơn.  Trong cuốn sách mới xuất bản gần đây về 
Chiến lược truyền giáo của giáo sĩ người Pháp dòng Tên ở Pháp Mới và ở 
Trung Quốc vào thế kỷ XVII (Shenwen Li, Stratégies missionnaires des 
jésuites français en Nouvelle France et en Chine au XVIIe siècle, Eùd. 
L’Hartmattan, Les Presses de l’Université Laval (Québec, Canada), 2001, 
379 pp), nhà nghiên cứu Lý Thạch Vân đã nêu ra hai thái độ của nhà truyền 
giáo đối với văn hóa người bản xứ.  Đối với những dân tộc bán khai không 
có chữ viết, như ở Bắùc Mỹ thì trong khi giảng đạo, họ giúp vào việc khai 
hóa, dạy cho biết cách viết chữ và một ít kỹ thuật.  Còn đối với những dân 
tộc đã có nền văn minh khá cao, thì họ ra công học cho biết ngôn tự, biết văn 
hóa, để trình bày niềm tin của họ cho dễ hiểu.  Chúng ta biết vào thế kỷ 
XVIII, các giáo sĩ đã cho người Tây phương biết khá nhiều về văn hóa Trung 
Quốc, cho đến nỗi có nhũng nhà văn, như Voltaire, tuy chưa bao giờ sang Á 
châu, cũng hào hứng đem người Tàu ra làm mẫu mực về tư tưởng duy lý.  Ở 
Việt Nam cũng thế. 

Vào thế kỷ XVII, các gíáo sĩ Tây phương đến Đàng Trong và Đàng 
Ngoài giảng đạo, đã nhận thấy rằng Việt Nam là một dân tộc có văn hiến, có 
pháp luật, có tổ chức hành chính.  Cho nên họ học tiếng Việt và tìm hiểu 
phong tục người nước ta.  Ngay từ thời đó họ dã biết rằng người Việt, tuy 
còn dùng chữ Hán rất nhiều, nhưng đã lập ra chữ viết riêng, tức làchữ nôm.  
Vào đầu thế kỷ, giáo sĩ người Ý, Girolamo Majorica, đã soạn bằng chữ nôm 
chừng bốn mươi cuốn sách đạo (nay chỉ còn độ một phần tư).  Trong khi đó 
thì sách vở của tam giáo, Nho. Đạo. Thích, đều là chữ Hán cả, chứ không 
dịch ra tiếng ta.  Vào koảng giữa thế kỷ thì sách Phép giảng tám ngày bằng 
tiếng La-tinh có chữ quốc ngữ đối chiếu (1651).  Có mầy vị khác, như Borri, 
Marini, Tissanier, đã viết sách lịch sử và phong tục Việt Nam cho người Âu 
châu đọc.  Những công trình như thế còn tiếp tục cho đến thế kỷ XX với 
những học già như  giáo sĩ Léopold Cadière. 

“Có một điều chứng tỏ rằng các giáo sĩ ngoại quốc đã để ý đến vốn liếng 
văn hóa nước ta đó là việc soạn tự vị.  Thực tế, trong khi người Tàu đã ra 
công soạn ra tự vị Khang hi, thì ở Việt Nam, từ nhà vua cho đến các bậc sĩ 
phu, chưa thấy ai làm tự vị Việt Nam cả.  Ấy thế mà cuối thế kỷ XVII, giám 
mục Pierre Pigneau de Béhaine (Bá Đa Lộc) đã cùng với một số tu sĩ người 
Việt biên soạn ra tự vị Việt Nam (cả chữ nôm lẫn chữ quốc ngữ) và La-tinh.  

Page 17 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



Coi tiếng Việt, chữ Việt là quan trọng, là quốc hồn, quốc túy, như thế 
cũng là khá táo bạo, nhất là trong khi sĩ phu nước ta coi thường nó (nôm na 
là cha mách qué), không dùng nó để viết những điều quan trọng. 

“Còn các sách đạo, như sách giáo lý, sách kinh, v.v. thì các giáo sĩ, tuy 
đã có đem vào Việt Nam mấy cuốn sách bằng chữ Hán, nhưng vẫn soạn và 
in bằng chữ quốc ngữ, và bằng chữ nôm cho đến đầu thế kỷ XX.  Vì thế cho 
nên người theo đạo Thiên Chúa không đến nỗi mất gốc, như đã có người 
hiểu ngầm hay hiểu lầm như thế.  Còn về phong tục thì chỉ bỏ đi một số ít, vì 
cho rằng đó là mê tín.  Như thế cũng là chuyện thường, vì có nhiều phong tục 
trong dân gian cũng bị nhà Nho và triều đình coi là mê tín.  Cho nên người 
theo đạo Thiên Chúa đại khái vẫn giữ thuần phong mỹ tục như người đồng 
bào bên lương.” 

Trong một bài khác, “Tự vị Taberd và di sản văn hóa Việt Nam”, Gs 
Trần Văn Toàn còn lư u ý về việc các tự vị Việt Nam đầu tiên đều đã được 
viết bằng tiếng la-tinh : “Cũng nên biết rằng vào mươi thế kỷ trước đây, 
tiếng latinh dùng trong giáo hội công giáo, đồng thời cũng là ngôn ngữ của 
giới học giả Âu châu. (…)  Các giáo sĩ, cũng như các học giả thời đó, ngoài 
tiếng nói nước mình còn biết tiếng latinh nữa. Cho nên khi viết sách và tự vị 
bằng tiếng la-tinh, không phải là chỉ để cho người công giáo mà còn là để 
cho giới học giả Âu châu học biết ngôn ngữ và văn hóa Việt Nam nữa.  Có 
một điều mà  có lẽ chưa ai để ý. Là những người như A. de Rhodes, P. 
Pigneau de Béhaine (Bá Đa Lộc) hay Taberd, là những người nói tiếng 
Pháp, đều đã soạn tự vị Việt – La-tinh, chứ không soạn tự vị Việt – Pháp.  Lý 
do thật là đơn giản : họ là người đi giảng đạo Thiên Chúa, đi chia sẻ niềm 
tin công giáo, chứ không phải là người đi truyền bá văn hóa, chính trị và học 
thuật nước Pháp.  Về sau này, khi người Pháp can thiệp vào Việt Nam và đặt 
nền thống trị của họ trên đất nước ta, thì lúc đó mới thấy xuất hiện nhiều tự 
vị Việt – Pháp và Pháp – Việt.” 

Nói về sự hội nhập văn hoá của các giáo sĩ đến tữ nước ngoài, Gs Trần 
Văn Toàn chỉ mới kể đến Đức cha Bá Đa Lộc, cha Cadière.  Ông chưa nói 
đến những Nguyễn Trường Tộ, Trương Vĩnh Ký mà ngày nay trừ vài tiếng 
nói cố chấp và lạc điệu, ai cũng phải nhìn nhận công lao đóng góp cho văn 
hóa Việt Nam.  Như  trong buổi tọa đàm về Trương Vĩnh Ký đã được tổ chức 
tại Tp HCM. 18 bài tham luận về Trương Vĩnh Ký đã được trình bày trong 
buổi tọa đàm rồi được xuất bản trong cuốn Từ thế kỷ 21 nhìn về Trương Vĩnh 
Ký thì đều đánh giá TVK một cách rất tích cực, chỉ trừ có mỗi một bài (của 
Nguyễn Đắc Xuân) hằn học bôi bác Trương Vĩnh Ký. Như thế Lịch sử vẫn 
còn đó và đã trả lại lẽ công bình cho Trương Vĩnh Ký.  

Hằn học xét cho cùng vẫn là hằn học đối với người công giáo VN.  Cái 
não trạng cố chấp như của các ông văn thân đã khiến cụ Phan Bội Châu phải 
than về “thời đại chưa khai hóa”.  

….. 
  
Vỉệc các nhà truyền giáo ngay từ đầu đã giảng dạy bằng tiếng Việt, cho 

giáo dân đọc kinh tiếng Việt, ghi lại tất cả bằng chữ nôm rồi bằng chữ quốc 
ngữ còn làm chứng là Giáo hội đã thành hình ở Việt Nam một cách hoàn 
toàn phù hợp với Tin Mừng vốn phải được ưu tiên rao giảng cho người 
nghèo kho.ù Như Jean Raoul Clémentin trong bài “Le Comportement des 
institutions catholiques auViêtnam” đăng trên Les Temps modernes năm 
1953, đã từng nhận xét : “Các thừa sai lại đi với một thứ quần chúng nhất 
định mà ngày nay chúng ta sẽ kể là “từng lớp vô sản mạt hạng”.  Giới sĩ phu 
cũng như đa số lớn lao người dân nội tịch tức là thành phần có của ở các 
làng xã, đều không theo đạo công giáo, nhưng những người bỏ làng bỏ xứ, 
những người làm thuê trong nông nghiệp vẫn sinh sống trong một tình trạng 
gần như nô lệ, những người ấy ham đến nghe các nhà truyền giáo.  Bởi vì 
ngoài chuyện ông này thường sẵn quà phân phát cho họ, ông truyền giảng 
cho những kẻ trắng tay ấy một chủ nghĩa bình đẳng mang chất cách mạng 
đối với Đông Á châu thế kỷ XVII và XVIII như đã có thể mang chất cách 
mạng dưới thời Diocletianus.  Người ta hiểu được những phản ứng của triều 
đình, của giới sĩ phu, từng lớp cốt cán đó của quốc gia và phản ứng của các 

Page 18 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html



giai cấp có của.”  Khinh miệt và diệt trừ.  
Các nhà truyền giáo đã hội nhập vào từng lớp vôsản mạt hạng ấy mà 

không ngại “nôm na mách qué’ như họ.  Cũng nhờ vậy mà từ trước tới nay, 
hình như người công giáo ở Việt nam kinh đọc thì nhiều nhưng duy nhất chỉ 
có một kinh bằng tiếng Hán gọi là “Kinh cầu chữ”.  Kinh cầu chữ chẳng ai 
hiểu mà cũng chẳng mấy khi được đọc trong nhà thờ và từ lâu rồi đã biến hẳn 
khỏi các sách kinh.  

                                                    
                                                                               

An Vân 
  

  

  

Page 19 sur 19NEW

19/07/2008http://ttntt.free.fr/archive/New/NgocLanNguyen.html


