
Hội nhập và tiếp thu văn hóa 

Bàn về việc đạo Thiên Chúa ăn rễ vào đất Việt Nam 

                                                                                                              Trần-Văn-Toàn 

            Nhân dịp bàn riêng về việc đạo Thiên Chúa ăn rễ vào đất Việt Nam, tôi có ý định là 
đặt nó vào trong khuôn khổ chung chung của bất kỳ cuộc giao lưu văn hóa nào. Vấn đề 
chung chung đó là : trao đổi văn hóa bao giờ cũng phải có hai chiều hướng giao thoa với 
nhau, một bên thì đưa vào, một bên thì nhận lấy, hai bên đối chiếu với nhau theo những điều 
kiện nhất định. Cũng như muốn trồng cây cho tốt, thì không thể lấy bất cứ thứ cây nào để 
trồng vào bất cứ thứ đất nào. 

            Đạo Thiên Chúa không phải là đạo duy nhất có ở Việt Nam, cũng không phải là đạo 
duy nhất từ ngoài đưa vào và đã ăn rễ trong văn hóa nước ta. Có khác các đạo khác chăng, 
thì chỉ là vì nó vào nước ta sau các đạo khác. Thực vậy, trong thời Bắc-thuộc, thì Khổng 
giáo, Lão giáo và Phật giáo đã được truyền bá trong nước với kinh điển bằng chữ Hán ; mãi 
đến thế kỷ XVI hay XVII, khi có lái buôn Au châu sang buôn bán ở Á châu, thì các giáo sĩ đạo 
Thiên Chúa cũng đi nhờ thuyền buôn sang truyền đạo, giảng và viết sách bằng tiếng Việt. 
Mãi gần đây mới thấy phát sinh một số tôn giáo mới, căn cứ ít nhiều vào các tôn giáo đã có 
trước, rồi chế biến ra, với cái ý định là tổng hợp tất cả. 

            Như thế là đạo Thiên Chúa đã vào Việt Nam được bốn thế kỷ rồi. Đó là sự kiện hiển 
nhiên, nhưng không được thiên hạ đánh giá theo một lối như nhau. Có người nghĩ rằng đạo 
ấy đến sau, lại bị kỳ thị, cấm cách ráo riết nhất, mà nay ăn rễ vào Việt Nam được như thế, thì 
kể là cũng khá, không đến nỗi nào.  Người khác cho rằng sau bốn thế kỷ hoạt động mà chỉ 
thuyết phục được chừng 7 hay 8 phần trăm người Việt, thì có gì là đáng kể. Lại có người cho 
rằng đạo đó không có lý do gì mà vào Việt Nam cả, vì nó không có gốc rễ ở Việt Nam, lại còn 
làm tổn hại đến cái đặc tính của dân tộc. 

            Lối lập luận thứ ba này tựa vào hai ý kiến. Thứ nhất : đưa một tôn giáo vào, tức là 
đưa một yếu tố mới lạ vào ; thứ hai : vào thì tức là động chạm đến dân tộc tính, đến cái đặc 
tính của dân tộc. Nhưng trong trường hợp này thì cái đân tộc tính lại được quan niệm như là 
cái bản tính vốn đã có sẵn như thế mãi, không giảm không tăng, bất di bất dịch, mà đặc tính 
của nó là hoàn toàn Á-đông. Xác định như thế rồi người ta cho rằng nó ngược hẳn lại và 
chống đối lại tất cả những yếu tố ngoại lai. Nói cụ thể hơn, trước đây có người cho rằng 
« tam giáo đồng nguyên » hay « tam giáo đồng nhất » đó là cái đặc tính của dân tộc. Gần 
đây, từ khoảng 40 năm nay, có người đinh ninh rằng Phật giáo là dân tộc. Vấn đề này ta sẽ 
bàn tới sau. 

            Trong hai chiều hướng của việc giao lưu văn hóa, thì người « đưa vào » chỉ có thể 
đưa những cái mình có, và dưới hình thức mình quen biết mà thôi, và người « nhận lấy » lại 
cũng chỉ có thể nhận lấy theo như hoàn cảnh riêng của mình, nghĩa là, theo như khả năng 
lĩnh hội của mình, theo như nhu cầu, sở ước, tham vọng và dự định  của mình[1]. 

            Việc truyền giáo đã gặp nhiều khó khăn về phương diện văn hóa, cho nên giáo sĩ Au 
châu tự kiểm thảo và đặt ra vấn đề « hội nhập văn hóa » : làm thế nào mà đưa đạo Thiên 
Chúa từ văn hóa Tây phương sang văn hóa Đông phương. Từ đó họ tự hỏi phải quan niệm 
liên quan giữa các tôn giáo trên thế giới như thế nào : các tôn giáo phải chăng là hoàn toàn 
chống đối nhau ? hay tựu chung cũng chỉ là một, tuy có dậy những điều rất khác nhau ? rồi 
rốt cục thì phải nhận định  rằng có nhiều tôn giáo khác nhau, có bản chất khác nhau, không 
đồng nguyên, không đồng nhất, cũng không hoàn toàn mâu thuẫn nhau ?  Riêng người theo 
đạo Thiên Chúa, thì tự hỏi phải đứng trong quan điểm nào, lấy đâu làm điểm tựa : lấy giáo 
hội, lấy Chúa Cứu-thế, lấy Thiên Chúa, hay là lấy Thiên-quốc làm trung tâm điểm[1] ? Vấn đề 
lại càng khó giải quyết hơn nữa, nếu người ta coi tôn giáo như là những hệ thống bất di bất 
dịch, mà không xét đến biến chuyển của nó trong lịch sử, không phân biệt vô số các tông 

http://tieulun.hopto.org:25000



phái trong mỗi tôn giáo. 

            Trở lại vấn đề Việt Nam, đối với những người coi đặc tính dân tộc như là một hệ 
thống Á-đông hoàn toàn khép kín, thì có hai yếu tố văn hóa từ Tây phương xâm nhập – tôi 
không nói là du nhập – vào nước ta và làm tổn thương đến đặc tính dân tộc, đó là chế độ 
cộng sản và đạo Thiên Chúa. Có điều là cả người cộng sản lẫn người công giáo đều cho 
mình là người Việt, duy trì dân tộc tính. Riêng người cộng sản còn có tham vọng là đại diện 
cho dân tộc, bằng cách vừa đánh đuổi đế quốc ngoại xâm, vừa đánh đổ phong kiến trong 
nước, đồng thời chống lại tất cả những ai dùng tôn giáo làm lợi khí chính trị.  

Có lẽ vì sợ rằng thiên hạ loại mình ra ngoài dân tộc Việt Nam, cho nên một số người công 
giáo từ ít lâu nay đã nêu cao chiêu bài « công giáo và dân tộc ». Khi mình là thiểu số mà sợ 
người ta kỳ thị như thế cũng không phải là không có lý do, trong khi nghe rêu rao một cách 
chung chung, vơ đũa cả nắm, rằng đi đạo là theo Tây, rằng  Phật giáo là dân tộc cho nên bao 
giờ cũng trung thành với dân tộc, v.v.  Sau năm 1975, các di-tích về Alexandre de Rhodes  
đã bị hạ bệ, nhưng gần đây, người ta xét lại và lại nhắc đến những người Tây có công đối 
với văn hóa Việt Nam, như giáo sĩ de Rhodes, bác sĩ Yersin và Pasteur. 

Nếu đạo Thiên Chúa khó ăn rễ vào Việt Nam thì, ngoài lý do văn hóa dị biệt còn có mấy lý do 
khác nữa : đạo đó đến muộn, lại không đi vào chốn vườn hoang mà là đi vào một mảnh đất 
từ lâu đã có quá nhiều tôn giáo. 

Những suy nghĩ trong bài này chia làm hai phần : một phần trước nói chung về thể thức trao 
đổi văn hóa, còn phần sau nói riêng về trường hợp đạo Thiên Chúa đi vào Việt Nam. 

  

Về thể thức trao đổi văn hóa 

11- Khủng hoảng trong truyền thống văn hóa 

            Khi xã hội khép kín, không có liên lạc với bên ngoài, thì người ta đóng cửa dậy nhau, 
những điều sở đắc về kỷ thuật, về tư tưởng cũng như về luân thường đạo lý được lưu truyền 
dễ dàng, bộ mặt xã hội cứ như thế, cha truyền con nối, không có tiến cũng không có lùi. 
Ngày nay nhiều người than phiền rằng cha nói con không nghe, ông thầy răn bảo học trò 
chẳng chịu vâng, phép nước thì người dân vi phạm một cách rất tự nhiên ; rồi nhất là ở Tây 
phương có những nhóm người tự tiện làm những việc lạ đời, bất kể đến người khác, viện cớ 
là mình tranh đấu cho tự do cá nhân, cho nhân quyền. Kết quả là xã hội thành ra lộn xộn mất 
trật tự. Tình trạng khủng hoảng không phân biệt phải trái đó đã làm mất tiêu chuẩn trong ba 
phạm vi : phạm vi tư tưởng về vũ trụ quan và nhân sinh quan, phạm vi hành động đạo đức 
phân biệt thiện ác, và phạm vi tôn giáo liên can đến ý nghĩa cuối cùng của đời người. 

            Tình trạng đó ở Au Mỹ có ba nguồn gốc : một là con người cá nhân được tôn trọng là 
nhân vị có phẩm giá mà xã hội hay tập đoàn phải kính nể ; hai là xã hội đã được tục hóa, tôn 
giáo không còn làm mưa làm gió trong các phạm vi đã tự lập, như triết học, khoa học, luân lý, 
chính trị, v.v. ; ba là trong cuộc giao lưu văn hóa càng ngày càng rộng người ta nhận định ra 
rằng cả văn hóa lẫn tôn giáo đều là đa dạng đa nguyên. Chính vì cá nhân muốn tự mình định 
đoạt lấy cho mình mà không tựa vào người khác, đồng thời lại có nhiều đường lối có thể lựa 
chọn, tuy mình không hiểu rõ ngành ngọn, cho nên cái gì cũng bấp bênh ; thế rồi có một số 
người manh tâm lợi dụng tình trạng đó để làm giầu và chuyển những người yếu thế thành ra 
nô lệ của họ. Tình trạng đó cũng bắt đầu lan tràn đến các nước ở ngoài Au Mỹ, xưa nay vẫn 
không phân biệt tôn giáo với chính trị và văn hóa. 

Những người từ những nước đó di cư sang các nước Au Mỹ, vừa sống ngoài khung cảnh 
quen thuộc cũ, lại vừa sống trong xã hội mới như người ngoại cuộc, cho nên cũng bị khủng 

http://tieulun.hopto.org:25000



hoảng tinh thần, không nhận ra được mình là ai và sống trong cộng đoàn nào. Muốn tránh 
cái tình trạng con thuyền mất bánh lái, người ta tìm cách tụ họp lại sống riêng rẽ với người 
đồng hương, bám víu vào tập tục cổ truyền, tác tạo lại khung cảnh cũ, với trật tự xã hội cũ, 
núp bóng và tuân lệnh những ông thầy, ông đạo, ông chủ phong kiến cũ, mà trước đó họ coi 
thường.  Cái kết quả bất ngờ là nhiều người Âu Mỹ ngày nay tự cho mình là đã thoát  ly,  
sinh ra phê bình và phế bỏ cái truyền thống tôn giáo mà họ chỉ còn biết lờ mờ, đồng thời lại 
ra vẻ cởi mở, đón nhận – nhưng không lâu bền – tất cả những gì do người di cư đưa đến. 
Thấy thế, những người di cư không hiểu rõ tình trạng người Au Mỹ lại cho rằng tôn giáo của 
mình như thế là hay hơn cả. 

12- Tình trạng Á châu khi người Âu châu đến truyền đạo 

Trước đây năm, sáu thế kỷ, khi các giáo sĩ Tây phương sang truyền đạo, thì xã hội Trung 
Hoa, Nhật Bản và Việt Nam chưa biết đến cái khủng hoảng ta vừa nói trên đây. 

Thực vậy, lúc đó xã hội chưa có tục hóa, tôn giáo chưa có tách rời ra ngoài các hoạt động 
văn hóa khác. Cho nên không có từ ngữ riêng để chỉ cái mà người Au châu gọi là 
« religion ». Muốn dịch từ ngữ đó, người ta chắp nối chữ « tông » là « ông kế vị ông tổ » với 
chữ « giáo » là « dậy », thành ra « tông giáo », cũng đọc là « tôn giáo ». Phiên dịch như thế 
tức là chỉ nói lên cách thức truyền đạt (những điều tổ tông truyền lại), chứ không nói đến nội 
dung của tôn giáo. Người ta còn dùng chữ « đạo » là « đường », nhưng nghĩa chữ vẫn chưa 
rõ. Thời đó nhà vua thường kiểm soát tất cả các hoạt động tôn giáo, bằng cách mở khoa thi 
tam giáo, cấp phát độ diệp, ruộng đất, tiền nong và người làm cho các chùa quán. Vì có nhà 
vua giúp đơ, cho nên Phật giáo đã đi sâu vào văn hóa Việt Nam. Riêng các thứ thần trong 
dân gian thì nhà vua cho kiểm soát sự tích, chỉ những vị nào được sắc phong mới được thờ. 
Trong hoàn cảnh đó, một tôn giáo mới từ ngoài đưa vào, như đạo Thiên Chúa, chưa được 
vua quan nào kiểm soát và ưng chuẩn, thì dĩ nhiên dân chúng không được theo. Tuy vậy đã 
có lúc hoàng đế nhà Thanh bên Trung quốc hay vua chúa Việt Nam cho phép truyền đạo, 
nhưng không được lâu. 

Hơn nữa, cá nhân còn chìm trong tập thể, chưa có vị trí tự lập, tư tưởng và hành động đều 
phải theo như quyền trên, nhà vua hay là gia đình, quyết định. Trong hoàn cảnh đó, ai có ý 
định cải giáo, muốn đi theo đạo do người Tây phương giảng, thì bị coi là loài « vô quân vô 
phụ », không biết trung với vua hiếu với cha mẹ. Đó là một quyết định liều lĩnh và có thể nguy 
hại, như ai nấy đều biết. 

Thực ra, trước khi người Au châu sang truyền đạo, thì người Việt Nam chưa bao giờ ở trong 
cái thế phải tự mình lựa chọn một cách nguy hiểm như thế. Ai cũng biết là, trừ đạo thờ Mẫu 
và tứ phủ công đồng ra, thì tam giáo, nghĩa là Khổng giáo, Lão giáo và Phật giáo, đều là đạo 
từ ngoại quốc đưa vào, kinh sách đều bằng chữ Hán cả. Dân chúng đi theo một cách rất tự 
nhiên, không có ai đặt vấn nạn gì cả. Lý do là vì nhà vua đã theo, đã cực lực giúp đỡ, nhất là 
dưới các triều Lý, Trần. Thành ra ai cũng đinh ninh đó là thành phần của dân tộc tính. 

Trong hoàn cảnh đó, ít ai dám đi ra ngoài con đường chung, để theo con đường người ngoại 
tộc. Người ta tìm cách giải thích vì sao đã có người dám làm như thế. Nếu là người dân 
thường ít học, thì người ta cho là vì ngu dốt nên mới theo cái thứ đạo dành cho « ngu phu 
ngu phụ », hoặc là vì lợi, « đi đạo kiếm gạo mà ăn ». Nếu là người có học, đã biết chữ thánh 
hiền, thì người ta cho là đồ bất trung hay là phường phản trắc. Sử gia người Nhật bản là 
Yoshiharu Tsuboi (Bình Tỉnh Thiện Minh) cho rằng những người cải giáo như thế là vì muốn 
được thăng tiến thành đạt trong khi họ bị bế tắc trong xã hội Việt Nam cũ[1]. 

Nói tóm lại, người Việt Nam thời xưa theo đạo từ Âu châu đưa sang, đó là một việc nghiêm 
trọng, chứ không có dễ dàng như người Au châu bây giờ theo các đạo từ Á châu và Mỹ châu 
đưa tới. Vì lẽ các điều kiện xã hội và văn hóa đã thay đổi rất nhiều. 

13- Tầm quan trọng của công việc phiên dịch 

http://tieulun.hopto.org:25000



Trong cuộc giao lưu văn hóa giai đoạn thứ nhất là việc phiên dịch. Có phiên dịch ta mới hiểu 
được bằng tiếng ta cái mà người đối diện nói bằng tiếng của họ. Đó là điều quá hiển nhiên 
cho nên ít khi ta để ý đến tầm quan trọng và nhất là những cái khó khăn của nó. Khó khăn, 
một là vì ý nghĩa của các từ ngữ từ tiếng này dịch sang tiếng khác thì thường không đúng 
hẳn, hai là vì mỗi ngôn ngữ có văn  phạm riêng, có cách tổ chức tư tưởng riêng, sinh ra lối 
quan niệm riêng. Thực vậy, ngôn ngữ không phải là cái áo mà ta có thể thay đổi tùy tiện để 
mặc cho tư tưởng. Ngôn ngữ không phải là bản chép hay là phản ảnh của thực tại, nhưng nó 
là cái gắn liền với tư tưởng để định hình và tổ chức cho thực tại đang xuất hiện trước mắt ta.  

Những từ ngữ ta dùng để gọi tên sự vật hay để chỉ những hành động của ta, thì thực ra công 
dụng của nó là định giới hạn cho một mảnh thực tại mà ta muốn nói đến, để cho người nghe 
nhận ra ta nói gì. Nhưng các mảnh thực tại lại không được các ngôn ngữ trên quả đất này 
định giới hạn theo một kiểu như nhau. Nói cho đúng thì giới hạn những sự vật có hình sắc, ta 
có thể xác định một cách khá dễ dàng, cho nên có chuyển từ tiếng này sang tiếng khác cũng 
không đến nỗi trệch đi nhiều. Nhưng trong việc định giới hạn cho những cái vô hình sắc, như 
tâm tình, tư tưởng, cảm giác, thì người ta khó đồng ý với nhau. Ví dụ làm thế nào mà chúng 
ta hoàn toàn đồng ý xác định ý nghĩa khác nhau của những chữ như  « thương » và « yêu », 
« xao xuyến » và « bồi hồi ». Ai cũng biết là những từ ngữ chuyên môn trong khoa tâm lý 
học, trong tôn giáo, rất khó định nghĩa ; rồi khi nói lên chưa chắc người nghe đã hiểu đúng 
như mình hiểu. 

Đã thế, mỗi từ ngữ ta dùng, thì ngoài nghĩa đen của nó ra lại còn có nhiều nghĩa khác tùy 
theo phạm vi sử dụng. Thêm vào đó thì văn phạm của các ngôn ngữ, thứ tự các từ ngữ trong 
câu nói cũng khác nhau, làm cho ta nhìn thực tại theo nhiều trật tự khác nhau. Nói rõ hơn, khi 
ta sử dụng nhiều ngôn ngữ, ta không cảm nghiệm, không quan niệm và không diễn tả thực 
tại theo một kiểu như nhau. Nói lên bằng ngôn ngữ này hay ngôn ngữ khác thì tư tưởng có 
khác đi phần nào.  

Chưa hết. Ngôn ngữ có nhiều công dụng, người nói có nhiều dụng ý : ta có thể nói lên để 
quả quyết sự thực, để hứa hẹn, để hỏi, để xin, để chửi rủa, để nịnh hót, để khiêu khích, để 
tán tỉnh, và để nói dối, đánh lừa, v.v. Như ta thường nói : Cái lưỡi không xương, nhiều đường 
lắt léo. Khi nghe một câu phiên dịch ra tiếng ta, ta hiểu các từ ngữ theo kiểu ta, tùy theo hoàn 
cảnh văn hóa lịch sử của ta, tùy theo cái sở ước, cái tham vọng, cái dự định của ta, cho nên 
chưa hẳn là hoàn toàn đúng ý người nói. 

Phiên dịch thật là một việc khó. Người Ý có kiểu nói chơi chữ : Traduttore traditore, nghĩa 
là :phiên dịch là phản bội, vì bản văn phiên dịch thường trệch đi ít nhiều. Ví dụ dịch kinh Phật 
từ tiếng An độ sang chữ Hán, hay dịch Thánh Kinh đạo Thiên Chúa sang tiếng La tinh hay 
tiếng Việt, thì ý nghĩa của từ ngữ được chuyển vào một ngôn ngữ mới, một văn hóa mới, 
cũng có sắc thái mới, cho nên đường lối tư  tưởng có khác đi, hoặc  ít hoặc nhiều, mà không 
ai tránh được. Vì thế có những tôn giáo như Hồi giáo đòi tín hữu phải đọc kinh Coran bằng 
tiếng A rập, sợ rằng phiên dịch thì làm sai đi. Thực ra, có giữ được chính văn thì người nghe 
cũng có thể hiểu trệch đi. Còn đạo Thiên Chúa thì « khởi đầu là phiên dịch », vì Thánh Kinh 
Tân Ước được viết bằng tiếng Hi lạp, chứ không viết bằng tiếng A-ram là tiếng nói của vị 
giáo tổ Giê-su. 

Tuy vậy trong việc giao lưu văn hóa, cũng như trong việc truyền giáo, không thể không có 
phiên dịch. Ta có thể chắc một điều : không phiên dịch là có ý định đồng hóa, phiên dịch là có 
ý định trao đổi, đối thoại. Phiên dịch tức là muốn chia sẻ với người khác những kinh nghiệm 
tôn giáo của mình, để người nghe tham gia vào đó theo như tình trạng văn hóa của họ. Ngôn 
ngữ dị biệt có thể làm cho người ta hiểu trệch đi, nếu hiểu sai, thì mình phải tìm cách sửa sai, 
nếu hiểu không sai thì lại có thể làm giầu cho những tư tưởng mình muốn truyền thông. 
Chính vì đã đi vào nhiều văn hóa cho nên cái vốn riêng của đạo Thiên Chúa đã được phát 
triển và trở nên phong phú. Cho nên phiên dịch cũng là bước đầu của công việc trao đổi và 
hội nhập vào văn hóa. 

http://tieulun.hopto.org:25000



14- Những thể thức truyền thông tư tưởng 

Ở đây xin trình bầy vắn tắt mấy thể thức truyền thông tư tưởng. 

Về những tư tưởng, những chân lý khách quan, như khoa học và kỹ thuật thì lối truyền thông 
là minh chứng (démonstration), như trong khoa toán pháp, và kiểm chứng (vérification), như 
trong các khoa học thực nghiệm. Những chân lý khách quan đó có tính cách phổ thông, nó là 
của mọi người, chứ không phải là của riêng ai ; cho nên có lẽ không có ai hi sinh mạng sống 
của mình để chứng thực cho một chân lý như « hai với hai là bốn ». Còn loại chân lý về đạo 
đức, về tôn giáo, làm cho đời người có ý nghĩa – ta có thể kể thêm vào đó những sự kiện lịch 
sử – thì không minh chứng, không kiểm chứng được, cho nên chỉ có cách là chứng thực 
(attestation). Phiền một nỗi là người ta vừa có thể làm chứng cho sự thực, vừa có thể vì tư 
lợi mà làm chứng gian, để lừa dối, quyến rũ, lợi dụng quần chúng. Cho nên trong phạm vi 
này người làm chứng cho sự thực nhiều khi phải dám hi sinh mạng sống của mình cho chân 
lý, vì thấy rằng bỏ chân lý đó thì cũng như là bỏ cái ý nghĩa đời sống của mình đi.  

Về việc chấp nhận chân lý, khi cá nhân chưa trưởng thành chưa tự lập để quyết định lấy cho 
mình, thì thường theo như người có uy quyền định đoạt. Nhà vua hay là cấp lãnh đạo bảo 
sao thì nghe vậy, thấy nhà vua theo đạo nào, ưu đãi đạo nào, thì cũng theo đạo ấy, thấy 
người chung quanh làm thế nào thì cũng làm thế ấy. Vì thế tôn giáo nào muốn bành trướng 
thì cũng tìm cách thuyết phục giai cấp lãnh đạo trước rồi mới giảng giải cho dân chúng sau. 
Có người còn muốn nắm lấy chính quyền để làm cho đạo mình thành quốc giáo, đồng thời 
chèn ép các đạo khác. Đạo Thiên Chúa được đưa vào Việt Nam cuối thế kỷ XVI đầu thế kỷ 
XVII, được giảng thẳng cho dân chúng bằng tiếng Việt, tuy vậy cũng tìm cách dùng sách đạo 
chữ Hán, chữ Nôm, để thuyết phục giai cấp Nho gia đang lãnh đạo đất nước, để chia sẻ 
niềm tin mà mình cho là hợp lý hợp tình. Cũng như trước đó đạo Phật đem Phật pháp làm 
thuốc cứu khổ, nhằm giúp cho người đời thoát ra khỏi vòng sinh tử. 

  

Mấy vấn đề về việc đạo Thiên Chúa truyền vào Việt Nam 

20- Nhận xét tổng quát 

  Đạo Thiên Chúa truyền vào Việt Nam không phải là một phong trào do nhà vua khởi xướng, 
hay là do giai cấp lãnh đạo cổ võ. Đôi khi nhà vua hay nhà chúa cho phép giáo sĩ Tây 
phương giảng đạo, nhưng thời gian đó không lâu, vả lại cũng không phải là vì các vị đó tin 
theo. Vị nào có cảm tình lắm thì bằng lòng để cho phi tần và các công chúa nhập đạo. Thỉnh 
thoảng cũng có một vài ông hoàng nhập đạo, nhưng thuộc về hàng thứ, không cầm quyền trị 
nước. Thường thì giới có quyền thế hoặc là dửng dưng, hoặc là nghi kỵ. Ay là không nói đến 
thế kỷ XIX với những cuộc cấm cách, bắt bớ một cách không thương tiếc, do nhà vua, rồi do 
một số Nho sĩ tổ chức. 

Những người chống lại đạo Thiên Chúa thường nghĩ rằng đạo ấy là đạo của người Tây 
phương, làm hư hại đến thuần phong mỹ tục. Nhưng các giáo sĩ Tây phương thì lại nghĩ rằng 
đó là đạo chung cho cả nhân loại chứ không riêng cho dân tộc nào cả, và vì thế họ muốn 
chia sẻ với người Việt. Để trả lời cho vấn nạn  trên đây, họ nhắc lại ba điều này : a) tam giáo 
mà người Việt cho là của mình thì thực ra là những tôn giáo từ Trung quốc và An độ truyền 
vào ; b) nếu tổ tiên người Việt xưa kia đã từng đi theo tam giáo thì là vì thấy tam giáo có điều 
hay hơn là những tín ngưỡng do ông cha họ truyền lại, và nếu tổ tiên được sớm biết đạo 
Thiên Chúa thì chắc là sẽ chịu theo, cho nên nếu bây giờ ta theo đạo Thiên Chúa thì tức là ta 
làm theo sở ước của tổ tiên. Nói thế khác : không nên coi cái dân tộc tính như là một bản tính 
khép kín, bất di bất dịch, nhưng là một cái vốn mà chúng ta có thể làm giầu thêm ; c) những 
người Việt theo đạo Thiên Chúa vẫn giữ được trung thành tam cương ngũ thường đang định 
hình cho thuần phong mỹ tục của nước ta. 

http://tieulun.hopto.org:25000



Tuy vậy dù có nhấp nhận ba điều đó, người ta vẫn còn đưa thêm ra hai vấn nạn khác : 

Đạo Thiên Chúa thiếu thái độ khoan dung, cho rằng chỉ có mình là phải 

Lập luận là như sau : người Việt vốn có bản tính khoan dung, chấp nhận tất cả mọi tín 
ngưỡng, vì thế đã đón nhận Khổng giáo, Lão giáo và Phật giáo từ ngoại quốc truyền vào. 
Nếu có lôi thôi với đạo Thiên Chúa thì là vì đạo này thiếu khoan dung, không chấp nhận các 
đạo khác. 

Lập luận đó đúng ở chỗ là ở Việt Nam có nhiều tôn giáo, đó là xét một các trừu tượng, tổng 
quát mà thôi ; nhưng cũng nên xét thêm rằng không phải vì thế mà các tôn giáo không có dạy 
gì mâu thuẫn với nhau. Chính vì các tôn giáo cổ truyền có những điều khác nhau, và có khi 
mâu thuẫn nhau nữa, cho nên nếu nhận cái này thì phải bỏ cái khác. Chứ cái gì cũng cho là 
phải cả, thì chẳng hóa ra là mình chọn lập trường « ông ba phải », nghĩa là thiếu lập trường, 
đi theo cơ hội chủ nghĩa ? 

Thực tế ở Việt Nam không đơn sơ như thế. Trong dân gian còn ít học thì người ta cho rằng 
đạo nào cũng tốt, đạo nào cũng dạy người ta ăn ngay ở lành, nhưng khi thực hành thì cá 
nhân ai nấy tùy nghi, lấy ra cho mình từ trong kho tàng tôn giáo đã có sẵn, bên này một tí, 
bên kia một tí. Còn những người am tường đạo giáo thì khác : chính quyền theo Nho giáo thì 
cho rằng đạo lý của thầy Khổng mới là chính đạo, các đạo khác là tả đạo ; bên nhà Phật 
cũng cho rằng Phật pháp mới là chính kiến, ai theo lối khác tức là còn « vô minh », chưa 
« giác ngộ ». Như thế là thật có lập trường, chứ không phải là thiếu khoan dung. Và đó cũng 
là thái độ người theo đạo Thiên Chúa. Chỉ khi nào người ta dùng áp lực, dùng võ lực để bó 
buộc người khác theo lập trường của mình, mới là thiếu khoan dung mà thôi. 

Đạo Thiên Chúa không có tính chất Việt Nam 

Về điểm này người ta nhận định rằng đạo lý, lễ nghi và nếp sống của người theo đạo Thiên 
Chúa xem ra không hợp với tập tục và tinh thần người Việt. Tuy vậy không nên nói một cách 
tổng quát, không đúng sự thực, vì nói như thế là không nhắc đến những điểm tương đồng. 
Đàng khác cần phải nhận định thêm rằng nếp sống của người Việt đã thay đổi nhiều từ khi 
tam giáo được truyền vào, và nhất là từ khi tiếp xúc, giao lưu văn hóa với Tây phương. 

Thực tế ngày nay làm cho ta tương đối hóa được vấn nạn trên đây. Quả thế, ngày nay đạo 
Phật cũng như Hồi giáo được đem sang Au Mỹ truyền bá, với đường lối tư tưởng, nếp sống, 
lễ nghi và y phục không có vẻ gì là Au Mỹ cả ; nhưng có sao đâu, thiên hạ coi như thế là dĩ 
nhiên, chứ có ai xét nét đặt vần đề hội nhập văn hóa như đối với đạo Thiên Chúa đâu. Hơn 
nữa cũng nên nhắc lại rằng các giáo sĩ Tây phương sang truyền giáo ở Á châu vào thế kỷ 
XVI,  XVII, thường tìm cách thích nghi, may áo mặc và dùng từ ngữ như nhà Phật, rồi như 
nhà Nho ; bên Việt Nam các linh mục trước đây bận áo khẩu và đội khăn lượt, sau đó bận áo 
chùng thâm, dùng mầu đen để phân biệt được với mầu nâu của các nhà tu bên Phật. Rồi khi 
được xây nhà thờ mà không bị nguy hiểm, thì xây theo kiểu Á châu, ví dụ như nhà thờ Phát 
diệm. Các nhà thờ theo kiểu Tây thường là do các giáo sĩ Tây phương xây cất sau này, vào 
lúc chính quyền thuộc địa đã đặt chân trên nước ta, và đang cổ võ cho người mình học lấy 
văn hóa Pháp. Dù sao có thể nói những cố gắng hội nhập văn hóa đó vẫn còn là ở chỗ « bì 
phu chi ngoại ». 

Vấn nạn đi sâu hơn, khi người ta trách rằng, thay vì làm cho đạo Thiên Chúa có tính cách 
Việt Nam thì các nhà truyền giáo lại cho người Việt một thứ đạo Thiên Chúa có tính cách Tây 
phương, từ đường lối tư  tưởng, lễ nghi, cho đến tổ chức. Có như thế thực, nhưng ta cũng 
nên chú ý rằng có một số yếu tố có vẻ Tây đó lại được các tôn giáo khác chiếu cố và mượn 
lại để làm giầu cho mình, như : lễ cưới trong chùa, nha tuyên úy quân đội, tổ chức giáo hội 
bên Cao Đài ; thêm vào đó thì một số từ ngữ do người theo đạo Thiên Chúa đặt ra cũng 
được đưa vào kho văn hóa chung, như : từ ngữ « ngôi » để dịch chữ « personne », từ ngữ 
« giáo hội », v.v. Những yếu tố đó cũng vẫn chỉ là yếu tố bên ngoài, có thể di cư sang đạo 

http://tieulun.hopto.org:25000



khác cũng không sao. Có điều là ý nghĩa có thể khác đi nhiều tùy hệ thống tôn giáo. 

Lại có người cho rằng đáng lẽ các nhà truyền giáo chỉ nên đem cái tinh túy của tôn giáo để 
truyền vào Việt Nam, chứ không nên đem cái vỏ bề ngoài, quá tùy thuộc vào văn hóa Au 
châu. Nói như thế tức là chủ trương rằng cái nhân bên trong mới là quan trọng, còn cái vỏ 
bên ngoài thì như cái áo mình có thể thay đổi thế nào cũng được. Có điều là cái nhân bên 
trong đó là yếu tố vô hình sắc, cho nên nó phải được thực hiện trong những cơ cấu có hình 
sắc mới thành ra thiết thực. Muốn bỏ hết những cái hình sắc để tìm lấy cái nhân vô hình sắc 
thì cũng như bóc vỏ củ hành để tìm cái nhân của nó ! Vì thế truyền bá một tôn giáo bao giờ 
cũng có bao gồm một cuộc trao đổi văn hóa. Ví dụ khi Phật giáo truyền vào nước ta thì cũng 
đem theo nhiều yếu tố văn hóa của An độ và của Trung quốc. 

Bây giờ ta trở lại vấn đề đạo Thiên Chúa đi vào Việt Nam. Tôi xin đề cập vấn đề theo hai 
chiều hướng ngược nhau, nhưng lại bổ túc cho nhau : một là từ phía các nhà truyền giáo, hai 
là từ phía người đón nhận. 

  

21- Từ phía người truyền giáo 

Các nhà truyền giáo Tây phương có dự định chia sẻ với người mình niềm tin làm cho họ 
sống có ý nghĩa. Nhưng, như vừa nói trên đây, họ chỉ có thể đem sang bên ta cái hình thức 
đạo Thiên Chúa đã được kết cấu bên Au châu. Vì thế ngườiViệt ta thường nghĩ đó là đạo 
của người Tây. 

Thực ra đạo ấy đã phát xuất từ miền cực tây châu Á, nhưng trong thời kỳ miền đó nằm trong 
vùng chiếm đóng của đế quốc Hi lạp, rồi Rô-ma. Cho nên ngay từ đầu kinh điển đã được viết 
bằnh tiếng Hi lạp, và truyền bá trong đế quốc Rô-ma lúc đó đã thôn tính cả đế quốc Hi lạp. 
Thế rồi người Au châu đã thừa tự  văn hóa Hi lạp và Rô-ma cũng thâu nhận cả đạo Thiên 
Chúa. Trong 16 thế kỷ người Au châu đã thành lập nên nhiều quốc gia, và phát triển đạo 
Thiên Chúa, đồng thời cũng chia nhiều tông phái. Một là phát triển thành một hệ thống bao 
trùm tất cả nhân sinh, đi từ một nền luân lý, một bộ nghi lễ, một bộ giáo luật và một hệ thống 
tư tưởng thần học, tựa vào triết học và văn hóa đã kiến tạo nên. Hai là đã chia thành nhiều 
tông phái tùy theo văn hóa và tổ chức chính trị của những quốc gia chủ yếu. Tông phái có 
liên quan đến việc truyền giáo vào thế kỷ XVI và XVII là tông phái công giáo (catholique) do 
giáo tông tòa Rô-ma lãnh đạo. Tông phái chính thống (orthodoxe) ở Đông Au không có liên 
lạc với ta, còn tông phái Tin lành (protestant) ở miền Bắc Au và Bắc Mỹ thì sang miền Đông 
Á muộn hơn. 

Các nhà truyền giáo vào Việt Nam – và mấy nước chung quanh – không phải là đi vào chốn 
vườn hoang, nhưng vào một nước đã có văn hiến, tổ chức theo một chính quyền tập trung, 
không phân biệt tôn giáo và chính trị, trong đó đã có sẵn nhiều tôn giáo. Vấn đề không phải là 
tìm cách tiêu diệt tất cả : họ vừa không có sứ mệnh, vừa không có phương tiện làm việc đó. 
Vấn đề là tìm đất tốt để trồng vào đó đạo Thiên Chúa. Vì thế phải tìm hiểu để phân biệt đâu 
là những yếu tố đi ngược lại đạo để mà tránh, đâu là những yếu tố thích hợp với đạo để tiện 
bề phát triển. 

  

211- Công việc dự bị 

Học tiếng Việt 

Công việc đầu tiên là học nói tiếng Việt để giảng giải giáo lý. Nói ra như thế có vẻ là thừa, 
nhưng không phải ai cũng nghĩ như thế. Ta biết : Hồi giáo thì đòi tín hữu đọc kinh Coran 

http://tieulun.hopto.org:25000



bằng tiếng A rập,  tam giáo ở bên ta thì kinh điển bằng chữ Hán vẫn để nhiều thế kỷ không 
dịch ra tiếng ta. Còn các giáo sĩ Tây phương thì ngay thế kỷ XVI đã học tiếng Việt để nói với 
người dân. Girolamo Maiorica đã cộng tác với người Việt mới theo đạo để soạn sách vở 
bằng chữ Nôm cho người mình đọc, Alexandre de Rhodes thì cho in ở Roma năm 1651 một 
cuốn sách giáo lý bằng tiếng La tinh và tiếng Việt Nam viết theo mẫu tự La tinh để các giáo 
sĩ  có thể vừa đọc vừa học tiếng Việt với nhau. Về sau này cách viết này được gọi là chữ 
quốc ngư. Ngoài ra de Rhodes còn cho in  mấy cuốn sách về ngữ học Việ Nam và, năm 
1651, một cuốn tự điển Việt nam-La tinh-Bồ đào nha. 

Tìm hiểu văn hóa 

Công việc thứ hai là tìm hiểu phong tục tập quán, lịch sử và tôn giáo Việt Nam. Dĩ nhiên là 
công việc này phải nhờ người Việt giúp đỡ. Chỉ cần nhắc qua rằng trong thế kỷ XVII đã có 
mấy giáo sĩ dòng Tên [1], như  Marini, de Rhodes, Tissanier và Borri, đã cho in tại Au châu  
mấy cuốn sách về phong tục, lịch sử và tôn giáo Việt Nam. Vào quãng giữa thế kỷ XVIII thì 
các giáo sĩ người Ý, thuộc một hội khổ-tu không đi giầy, gọi là dòng thánh Augustinô, đã 
soạn  ra hai cuốn sách  viết tay, tổng hợp về tôn giáo Việt Nam[1]. 

Vấn đề phiên dịch các khái niệm công giáo 

Công việc thứ ba, gắn liền với việc học tiếng Việt, đó là việc lựa chọn các từ ngữ và các kiểu 
nói để chuyển sang tiếng Việt những quan niệm từ ngoài đưa vào và chưa có sẵn trong tiếng 
Việt, ví dụ như : Thiên Cúa là siêu việt, Thiên Chúa tạo thiên lập địa, Thiên Chúa nhất thể 
tam vị (một Chúa ba Ngôi), v.v. Đây là vấn đề thật là khó khăn. Phải có công tác nhặt chẽ 
giữa nhà truyền giáo và các nhà Nho mới theo đạo, mới có thể cân nhắc từng chữ để phiên 
dịch mà vẫn giữ được đúng ý. Nhiều khi không tìm ngay ra được từ ngữ dịch đúng ý, cho 
nên phải phiên âm từ tiếng Bồ đào nha rồi giải thích ý nghĩa. Rồi đến giai đoạn sau là tìm 
cách chế biến từ ngữ mới, và dần dần tu chỉnh lại[1]. 

Nên nói thêm rằng đó là công việc rất quan trọng, thiếu nó thì vừa nói lên không đúng ý 
người nói, vừa không hợp với ngôn ngữ và văn hóa của người nghe, cho nên không hiểu 
được hay là hiểu sai đi, như ta thường nói : ông nói gà, bà nói vịt. 

212- Mấy quan niệm mới 

Cũng như trước đây đối với tam giáo, nếu đạo Thiên Chúa không đem vào Việt nam được 
quan niệm nào mới, thì không có lý do gì vào Việt Nam. Nhưng nếu hoàn toàn dị biệt, thì vào 
Việt Nam cũng là vô ích, vì không ai hiểu được gì cả. Nhà cầm quyền thời đó tuy không hiểu 
hết nhưng cũng thấy là có ít điều mới lạ, hoặc là vô lý, vì mình không hiểu được, hoặc là 
nguy hại, vì nó vừa khác phong tục, vừa không theo hẳn như trật tự xã hội thời đó. Sau đây 
là một vài quan niệm mới. 

Quan niệm về Thiên Chúa, một quan niệm khác về thần linh 

Ta biết thời đó người ta tin có rất nhiều thần, tượng trưng cho nhiều nhân vật hay sự vật linh 
thiêng. Những thần nào trong dân gian có phong độ đáng làm gương mẫu, hay là có tác 
phong ích quốc lợi dân, thì nhà vua thường ban sắc phong làm thượng, trung hay hạ đẳng 
thần để cho dân thờ cúng. Các thứ thần khác, ví dụ như  dâm thần thì cấm. Dân chúng thờ 
cúng để xin lộc hay là để tránh tai ương. Đạo Phật chính ra thì không quan tâm đến thần linh, 
vì thần linh cũng ở trong vòng luân hồi, cứu mình còn chưa nổi thì còn cứu được ai. Nhưng 
khi truyền vào nước ta, thì dân chúng tùy theo nhu cầu và sở ước của mình mà coi Phật 
Thích ca, cũng như các Phật khác và các vị bồ tát, là những vị thần có phép thần thông lại có 
lòng từ bi cứu độ chúng sinh, cho nên thờ thêm vào nữa. Đứng trước tình trạng tôn giáo dân 
gian như thế, nếu các giáo sĩ Tây phương thời đó, như Alexandre de Rhodes, cho rằng Phật 
giáo làm ăn nước đôi : vừa dạy cho các vị chân tu chủ trương vô thần, lại vừa dạy cho dân 
chúng chủ trương đa thần,  thì cũng không phải là hoàn toàn không có lý do.  

http://tieulun.hopto.org:25000



Đạo Thiên Chúa chủ trương vũ trụ này tùy thuộc vào một vị có tính cách siêu việt. Nếu gọi vị 
đó là thần (theos, deus, dieu), thì thần đó là duy nhất, ngoài ra trong vũ trụ này không có ai 
khác là thần, không có gì khác là thần. Như thế có nghĩa là tất cả những thần của các tôn 
giáo đa thần, như : trời (Thiên), đất, mặt trời, mặt trăng, tinh tú, thú vật, cây cối, lại cả những 
nhân vật oai hùng nữa, đều không phải là vị thần duy nhất chính đáng. Tóm lại là đạo Thiên 
Chúa chủ trương tục hóa ba phạm vi : a) Vũ trụ không phải là thần, không có cái gì trong vũ 
trụ là thần thiêng cả ; b) Nhà vua (chính quyền) không phải là thần, không phải là Thiên tử gì 
cả ; c) Sức sống phồn thực  không phải là thần thiêng (như quan niệm An độ thờ thần dương 
vật, hay là tục thờ dâm thần trong dân chúng Việt Nam thời xưa). Chính vì thế mà hoàng đế 
Rô ma cho rằng đạo Thiên Chúa là vô thần, nghĩa là không nhìn nhận các thần linh của nhà 
nước Rô ma, và nhất là vì không công nhận hoàng đế là thần linh.  

Vị thần duy nhất đó, người Do thái cho là không có tên gì gọi được, cũng như ta thấy trong 
Đạo đức kinh : « Đạo khả đạo phi thường đạo, danh khả danh phi thường danh ». Cho nên 
khi muốn nói về vị đó, các giáo sĩ Tây phương cho rằng dùng chữ « Thiên », « Thần » hay là 
« Thượng đế » thì không chỉnh lắm, vì thế họ tạm dùng kiểu nói « Thiên địa chân 
chúa » (Chúa thật trời đất), gọi tắt là « Thiên Chúa ». Rất có thể là triết học có thể suy luận 
để đi tới một nguyên lý duy nhất của vũ trụ, mà người Trung quốc gọi là « Thái cực », là 
« Đạo », hay là « Thiên ». Có điều là, như thầy Khổng nói trong Luận ngữ : « Thiên hà ngôn 
tai (Trời có nói gì đâu ?) » (thiên Dương hóa). Nếu nguyên lý vô danh của vũ trụ không nói gì 
với ta, thì ta tìm làm gì ? 

Cái đặc điểm của các tôn giáo nhất thần là ở chỗ chủ trương rằng Thiên Chúa có nói với 
nhân loại. Dĩ nhiên là không nói trực tiếp được vì là siêu việt. Nhưng nói qua các môi giới. Vũ 
trụ là tạo vật, cho nên chỉ nói lên rằng có nguyên lý tác tạo mà thôi. Ở đây các môi giới là các 
« ngôn sứ » (prophètes), là những người lấy danh nghĩa Thiên Chúa, đem lời nói và việc làm 
của mình mà nói lên dự định của của Ngài về vận mệnh con người. Như thế có nghĩa là 
Thiên Chúa không phải là như các thần linh Hi lạp và Rô ma, đùa chơi với định mệnh con 
người ; không phải là như các thần linh của triết gia Epicure, hoàn toàn dửng dưng vô tình 
đối với con người ; không phải như các thần An độ mà Phật giáo cho là vẫn ở trong vòng 
luân hồi, không cứu độ được ai. Lời nói, tự nó không làm cho thế giới này biến đổi, không bắt 
ép được ai phải theo, nhưng nó đưa ra cho nhân sinh một ý nghĩa, một dự định về tương lai. 
Người nghe có tự do theo hay không theo. Như thế người ta không còn sống trong một định 
mệnh do nghiệp chướng hay là do ác thần định đoạt, nhưng có tự do, tự mình tạo ra vận 
mệnh cho mình.  

Cũng nên thêm rằng vấn đề ở đây là phân biệt trong số những người tự xưng là ngôn sứ 
củaThiên Chúa, ai là thật, ai là giả, ai là người dám hi sinh mạng sống đề chứng thực cho lời 
nói của mình. Người nghe có tự do tin hay là không tin. Nhưng đó là vấn đề khác, không thể 
dài dòng ở đây được. 

b) Tính cách luân lý của đạo nhất thần (monothéisme éthique) 

Thường thường thì trong các tôn giáo khác, nếp sống luân lý không có liên quan gì đến việc 
thờ cúng thần  linh. Trong đạo Thiên Chúa thì có chủ trương rằng lòng kính yêu Thiên Chúa 
và lòng thương yêu người anh em đồng loại cũng chỉ là một, cái này là cách thực hiện cái 
kia : nếu không thương yêu được con người mà mình trông thấy trước mắt, thì sao có thể 
kính yêu được Thiên Chúa mà mình không trông thấy ?  

Chính vì thế mà đạo Thiên Chúa thấy luân lý Khổng Mạnh như là một vùng đất tốt để có thể 
đem trồng đạo lý Chúa Giê su. Cho nên tuy bị chính quyền nhà Nho bắt bớ cắm cách rất 
nhiều, người theo đạo Thiên Chúa vẫn thấy mình gần gũi với luân lý dấn thân vào đời, tu tề 
trị bình của đạo Khổng, hơn là với những học thuyết khác có chủ trương tránh việc đời. 

22- Từ phía người đón nhận 

http://tieulun.hopto.org:25000



Nếu các  giáo sĩ Tây phương chỉ có thể đem sang Việt Nam đạo Thiên Chúa mang hình thức 
Au  châu, thì ngược lại, người Việt đón nhận đạo lý cũng chỉ có thể hấp thụ đạo lý theo như 
cái vốn văn hóa và tôn giáo mình đã có sẵn. 

Tuy các giáo sĩ không mấy khi nói ra, nhưng trong đạo Lão và đạo Phật không phải là không 
có những yếu tố đi theo một chiều với đạo Thiên Chúa, có thể làm mối liên lạc giữa đôi bên. 
Nếu người theo Đạo giáo lánh xa sự đời và tìm thuốc trường sinh bất tử, thì người công giáo 
cũng nhận ra sự đời là chóng qua, và muốn tìm đời sống vĩnh cửu, tuy rằng quan niệm có 
điều khác nhau. Nếu người đi tu bên Phật không lập gia đình thì giáo sĩ công giáo cũng thế, 
tuy rằng ý nghĩa không giống nhau.  Người công giáo cũng chủ trương không nên tham tài 
tham sắc, không nên đắm đuối trong dục vọng, nhưng không nghĩ rằng phải tiêu diệt tất cả 
cái thế giơi ảo ảnh này, vì lẽ rằng phải dấn thân trong thế giới này mới mong thực hiện được 
cùng đích. 

Chính vì thế mà các giáo sĩ Tây phương đã nhận ra rằng đạo lý tam cương ngũ thường của 
Khổng giáo là chỗ đứng rất vững để người Việt Nam đón nhận đạoThiên Chúa. Dĩ nhiên vấn 
đề là phải biết làm sao đem giáo lý của mình trồng vào đất tốt ấy. 

221- Thuyết “tam phụ” : Thiên Chúa là cha 

Thầy Khổng dậy học trò phải tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Phạm vi hành động là 
phạm vi tam cương, thái độ luôn luôn phải có là ngũ thường. Về vấn đề thần linh, về cái chết 
và thế giới bên kia thì thầy thoái thác, không muốn nói đến. Hỏi thế nào là trí, thầy trả lời : 
“Vụ dân chi nghĩa, kính quỉ thần nhi viễn chi” (Luận ngữ, thiên Ung dã). Hỏi về việc thờ quỉ 
thần thì thầy trả lời : “Vị tri sự nhân, yên năng sự thần”, hỏi về cái chết, thầy lại trả lời : “Vị tri 
sinh, yên tri tử” (Luận ngữ, thiên Tiên tiến). Đó là thái độ dè dặt : kính quỉ thần nhưng không 
nên gần, chưa biết thờ người thì sao có thể thờ thần, chưa biết sống là thế nào thì sao mà 
biết chết là làm sao.  

Chính vì thái độ dè dặt của thầy Khổng, không dám quyết định dứt khoát như thế, cho nên tôi 
trộm nghĩ rằng quan điểm của Khổng giáo đã hé mở cánh cửa cho thuyết “tam phụ”, quan 
niệm Thiên Chúa là “thượng phụ”[1].  Quả vậy, xét ba giềng mối trong xã hội là quân-thần, 
phụ-tử, phu-phụ, thì đã có hai cha : cha mẹ sinh dưỡng chúng ta, và vua là cha mẹ dân (dân 
chi phụ mẫu). Về việc tế tự thì chỉ có vua là được tế trời, các quan lớn thì được tế thần sông 
núi, còn người dân thì ai nấy cúng tế tổ tiên. Giáo sĩ Alexandre de Rhodes lập luận như sau : 
nhà vua là cao sang thực, nhưng không phải là vị tối cao, vì còn phải tế trời ; trời ở đây 
không phải là bầu trời xanh có tính cách vật chất, vô linh, nhưng là vị làm chủ trời đất, tức là 
Đức Chúa Trời. Riêng đạo Thiên Chúa thì dạy ta gọi Thiên Chúa là cha ; vì thế cho nên ta có 
ba cha : thượng phụ, cha ở bậc trên, là Đức Chúa Trời ; trung phụ, cha ở bậc giữa, là vua ; 
hạ phụ, cha ở bậc dưới, là cha mẹ ta. 

Lập luận đó vừa nhìn nhận tam cương, vừa mở rộng đạo làm người về phía trên, theo 
hướng cánh cửa do thầy Khổng hé mở. Nếu vua chỉ là cha mẹ dân trong một nước, thì 
thượng phụ là Đức Chúa Trời mới là cha chung cho mọi nước mọi loài. Quan niệm như thế 
tức là coi mọi người là anh em, bình đẳng với nhau, vì cùng có một cha chung, đồng thời 
cũng tiếp thu được lý tưởng đại đồng của người Á châu : “tứ hải giai huynh đệ”. Tam cương 
vẫn giữ được, nhưng vị trí nhà vua bị tương đối hóa, vì nhà vua không còn phải là vị tối cao, 
không được phép “dọc ngang nào biết trên đầu có ai” (Nguyễn Du, Truyện Kiều, câu 2472). 
Đối với chế độ dân chủ ngày nay, thì nghe được, nhưng đối với chế độ tôn quân, cho vua là 
vị tuyệt đối, thì không nghe được. Thiết tưởng đó là một trong những lý do làm cho nhà vua 
cấm đạo.  

222- Ngũ thường và luân lý đạo Thiên Chúa 

Đạo Thiên Chúa còn tìm được một điểm tựa khác trong luân lý Khổng giáo, đó là ngũ 
thường, năm thái độ con người luôn luôn phải giữ  trong hành vi, là : nhân nghĩa lễ trí tín [1]. 

http://tieulun.hopto.org:25000



  Khi theo đạo Thiên Chúa, người ta vẫn giữ luân lý đạo Nho như cũ. Nhưng luân lý ấy được 
c thêm một ý nghĩa mới : nằm trong khuôn khổ đạo Thiên Chúa, luân lý ấy là cách thức cụ 
thể để thực hiện lòng mến Chúa đối với cha chung trên trời, và yêu người đối với mọi người 
vì cùng là anh em.  

 Thế mới biết là khi một số nhà Nho trách người công giáo là loài “vô phụ vô quân”, ăn ở 
không theo tam cương ngũ thường, thì là trách không có bằng chứng. 

Còn những điều khác trong đạo là những yếu tố không có sẵn trong tôn giáo cổ truyền, 
nhưng không động gì đến cái nền Khổng giáo cả. 

Kết luận 

31- Một quan niệm khác về vận mệnh con người 

            Nếu đạo Thiên Chúa đưa vào Việt Nam một quan niệm về Thiên Chúa không giống 
như những quan niệm cổ truyền, thì đồng thời cũng đề nghị một quan niệm khác về con 
người, có thể ăn rễ vào luân lý Khổng giáo. Cũng cần nói thêm cho rõ là tuy về siêu hình học 
thì ba hệ thống tam giáo có nhiều chỗ bất đồng, nhưng người trong nước vẫn sống với nhau 
theo luân lý Khổng giáo. Nhiều khi trong sách vở bình dân ít phân biệt các tôn giáo, ta còn 
thấy người ta cho rằng chính Phật dạy phải trung hiếu. Vì thế cho nên khi tìm điểm tựa trong 
Khổng giáo, người theo đạo Thiên Chúa hòa đồng với người trong nước một cách dễ dàng. 

            Từ cái nền đó, nếu nhận rằng có một Thiên Chúa để ý đến vận mệnh mình, có ý nói 
với mình, thì con người không còn quan niệm cuộc sống của mình như là một định mệnh do 
thần linh hay là do nghiệp chướng quyết định, nhưng quan niệm rằng vận mệnh của mình là 
tùy mình tự do định đoạt. Có tự do con người mới có phẩm giá. Người Hi lạp cổ quan niệm 
con người linh ư vạn vật là vì mình là một tàn lửa của thần linh. Đạo Thiên Chúa chủ trương 
rằng con người được tác tạo theo như hình ảnh của Thiên Chúa, và được mời giao tiếp 
tương thân tương ái với Thiên Chúa. Người Au châu đã tục hóa quan niệm đó, chỉ quyết định 
là con người có phẩm giá, nhưng không nói là căn cứ vào đâu. Cho nên một đàng thì tranh 
đấu cho con người thoát khỏi áp bức, một đàng thì chủ trương cá nhân chủ nghĩa, chỉ có 
mình mình là trung tâm cho vũ trụ. 

32- Hội nhập văn hóa không bao giờ ngừng 

            Đạo Thiên Chúa đi vào Việt Nam, nhưng xã hội luôn luôn biến chuyển, cho nên vẫn 
phải luôn luôn thích nghi với hoàn cảnh mới. Một đàng thì không thể bỏ đi tất cả những yếu 
tố từ văn hóa Au châu chuyển sang – trên đây ta đã nói đến việc bóc nõn củ hành – nhưng 
có thể bỏ đi một số, vì ngay ở Au châu hoàn cảnh lịch sử đã thay đổi nhiều cho nên có nhiều 
yếu tố cũng rơi đi mất. Đàng khác thì người Á châu từ khi tiếp xúc với Âu châu cũng  thâu 
nạp thêm nhiều quan niệm mới về khoa học, về xã hội chính trị – ví dụ như quan niệm dân 
chủ, quan niệm cộng sản, vv. – cũng như về tôn giáo nữa. 

            Công việc thích nghi phải được tiếp tục trong các phạm vi luân lý, nghi lễ, tổ chức 
giáo hội, cũng như về từ ngữ dùng trong giáo lý để nói lên cho rõ mình tin gì, muốn gì, làm gì, 
và hi vọng những gì. 

            Có nhiều chỗ phải xét lại dể thích nghi. Ở đây tôi chỉ xin nhắc qua tới vài điểm. 

            Một là về nghi lễ.  Trong buổi đầu, Giáo tông tòa bó buộc phải làm nghi lễ phụng vụ 
bằng tiếng La tinh mà người giáo dân không hiểu được, nhưng người mình không có phản 
ứng gì, coi đó là tự nhiên, cũng như vẫn thấy tam giáo cử hành nghi lễ bằng chữ Hán mà 
người dân thường không hiểu, nhiều khi còn dùng những câu thần chú bí truyền nữa. Cách 
đây chừng hơn nửa thế kỷ, tôi nghe nói trong một tu viện nào đó người có ý kiến đặt ra nghi 

http://tieulun.hopto.org:25000



lễ công giáo theo như lễ nghi tế tự trong triều vua. Nhưng rồi không thấy có kết quả gì. Chắc 
là không đi đến đâu cả, vì nếu có làm, thì thiết tưởng phải làm khi các nghi lễ tế tự đó còn 
thịnh hành khi nước ta còn có vua. Chứ làm bây giờ thì chỉ có tính cách hoài cổ mà thôi, dân 
chúng vẫn thấy là xa lạ. 

            Hai là về tổ chức giáo hội. Cách đây bốn thế kỷ, giáo hội đã có một tổ chức tập trung 
quá độ quyền hành vào một mối, thành ra bị tê liệt không thích nghi kịp với thời đại. Thế 
nhưng vào thời đó nước ta cũng có tổ chức chính trị tập trung quyền hành như thế. Cho nên 
không ai lấy gì làm lạ cả. Ngày nay ở Tây phương thì xã hội chuyển sang chế độ dân chủ, ở 
bên ta thì nhà nước tập trung quyền hành của Nho giáo không còn nữa. Cho nên giáo hội 
sau công đồng Vaticanô đã đặt ra nguyên tắc “đồng liêu”, để bớt tính cách phong kiến, để 
mọi người có thể cùng tham gia vào việc đạo. Nhưng việc thực hiện nguyên tắc vẫn còn là 
khó khăn. 

            Thứ ba là ngôn ngữ dùng trong khi nói về giáo lý. Cho đến nay ta thường chỉ tìm cách 
phiên dịch thế nào để không sai ý. Nhưng phải đi xa hơn nữa, phải biết dùng từ ngữ và 
đường lối tư tưởng quen thuộc với người thời nay, mới mong nói lên Tin Mừng sao cho 
người ta hiểu. Nhưng con đường thần học Việt Nam vẫn còn dài. 

       Trần Văn Toàn 

http://tieulun.hopto.org:25000


