


 

BÀI	1
 

 
ĐỐI	TƯỢNG	VÀ	NHIỆM	VỤ	CỦA

 
 
ĐẠO	ĐỨC	HỌC		MÁC	-	LÊNIN

 

Chia	sẻ	ebook	:	http://downloadsach.com/
							Follow	us	on	Facebook	:	https://www.facebook.com/caphebuoitoi

 
 
I.	ĐẠO	ĐỨC	VÀ	CẤU	TRÚC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.

 
1.	Khái	niệm	đạo	đức.

 
 

Với	tư	cách	là	một	bộ	phận	của	tri	thức	triết	học,	những	tư	tưởng	đạo	đức	học	đã	xuất	hiện	hơn	26	thế	kỷ	trước
đây	trong	triết	học	Trung	Quốc,	Ấn	Độ,	Hy	Lạp	cổ	đại.
 

 
Danh	từ	đạo	đức	bắt	nguồn	từ	tiếng	La	tinh	là	mos	(moris)	-	lề	thói,	(moralis	nghĩa

 
là	có	liên	quan	đến		lề	thói,	đạo	nghĩa).	Còn	“luân	lí”	thường		xem	như	đồng	nghĩa	với

 
“đạo	đức”	thì	gốc	ở	chữ	Hy	Lạp	là	Êthicos	nghĩa	là	lề	thói;	tập	tục.	Hai	danh	từ	đó	chứng

 
tỏ	rằng,	khi	ta	nói	đến	đạo	đức,	tức	là	nói	đến	những	lề	thói	tập	tục	và		biểu	hiện	mối	quan

 
hệ	nhất	định	giữa	người	và	người	trong	sự	giao	tiếp	với	nhau	hàng	ngày.	Sau	này	người	ta	thường	phân	biệt

hai	khái	niệm,	moral	là	đạo	đức,	còn	Ethicos	là	đạo	đức	học.
 

 
Ở		phương		đông,		các		học		thuyết		về		đạo		đức		của		người		Trung		Quốc		cổ		đại		bắt	nguồn	từ	cách	hiểu	về	đạo	và
đức	của	họ.	Đạo	là	một	trong	những	phạm	trù	quan	trọng	nhất	của	triết	học	trung	Quốc	cổ	đại.	Đạo	có	nghĩa	là	con
đường,	đường	đi,	về	sau	khái	niệm	đạo	được	vận	dụng	trong	triết	học	để	chỉ	con	đường	của	tự	nhiên.	Đạo	còn	có
nghĩa

là	con	đường	sống	của	con	người	trong	xã	hội.
 

 
Khái	niệm	đạo	đức	đầu	tiên	xuất	hiện	trong	kinh	văn	đời	nhà	Chu	và	từ	đó	trở	đi

 
nó	được	người	Trung	Quốc	cổ	đại	sử	dụng	nhiều.	Đức	dùng	để	nói	đến	nhân	đức,	đức	tính

 
và	nhìn	chung	đức	là	biểu	hiện	của	đạo,	là	đạo	nghĩa,	là	nguyên	tắc	luân	lý.	Như	vậy	có

 
thể	nói	đạo	đức	của	người	Trung	Quốc	cổ	đại	chính	là	những	yêu	cầu,	những	nguyên	tắc

 
do	cuộc	sống	đặt	ra	mà	mỗi	người	phải	tuân	theo.

http://downloadsach.com/
https://www.facebook.com/caphebuoitoi


 
 

Ngày	nay,	đạo	đức	được	định	nghĩa	như	sau:	đạo	đức	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	là	tập	hợp	những	nguyên	tắc,
qui	tắc,	chuẩn	mực	xã	hội,	nhằm	điều	chỉnh	cách	đánh

giá	và	cách	ứng	xử	của	con	người	trong	quan	hệ	với	nhau	và	quan	hệ	với	xã	hội,	chúng	được	thực	hiện	bởi
niềm	tin	cá	nhân,	bởi	sức	mạnh	của	truyền	thống	và	sức	mạnh	của	dư	luận	xã	hội.
 

 
Trong	định	nghĩa	này	có	mấy	điểm	cần	chú	ý	sau:

 
 

 
 
1

 

 
Đạo	đức	với	tư	cách	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội,	phán	ánh	hiện	thực	đời	sống	đạo	đức	xã
hội.
 

 
Xã	hội	học	trước	Mác	không	thể	giải	quyết	một	cách	khoa	học	vấn	đề	nguồn	gốc

 
và	thực	chất	của	đạo	đức.	Nó	xuất	phát	từ	“mệnh	lệnh	của	thượng	đế”,	“ý	niệm	tuyệt	đối,

 
lý	tính	trừu	tượng”,	bản	tính	bất	biến	của	loài	người,…chứ	không	xuất	phát	từ	điều	kiện	sinh	hoạt	vật	chất	của

xã	hội,	từ	quan	niệm	xã	hội	hiện	thực	xã	hội	để	suy	ra	toàn	bộ	lĩnh	vực	tư	tưởng	trong	đó	có	tư	tưởng	đạo	đức.
 

 
Theo	Mác	và	Ăngghen,	trước	khi	sáng	lập	các	thứ	lý	luận	và	nguyên	tắc	bao	gồm

 
cả	triết	học	và	luân	lí	học,	con	người	đã	hoạt	động,	tức	là	đã	sản	xuất	ra	các	tư	liệu	vật	chất	cần	thiết	cho	đời

sống.	Ý	thức	xã	hội	của	con	người	là	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội	của	con	người.	Các	hình	thái	ý	thức	xã	hội	khác	nhau
tuỳ	theo	phương	thức	phản	ánh	tồn	tại

xã	hội	và	tác	động	riêng	biệt	đối	với	đời	sống	xã	hội.	Đạo	đức	cũng	vậy,		nó	là	hình	thái	ý	thức	xã	hội	phản	ánh
một	lĩnh	vực	riêng	biệt	trong	tồn	tại	xã	hội	của	con	người.	Và	cũng	như	các	quan	điểm	triết	học,	chính	trị,	nghệ
thuật,	tôn	giáo	điều	mang	tính	chất	của	kiến	trúc	thượng	tầng.	Chế	độ	kinh	tế	xã	hội	là	nguồn	gốc	của	quan	điểm
này	thay	đổi	theo	cơ

sở	đã	đẻ	ra	nó.	Ví	dụ:	Thích	ứng	với	chế	độ	phong	kiến,	dựa	trên	cơ	sở	bóc	lột	những	người	nông	nô	bị	cột
chặt	vào	ruộng	đất	là	đạo	đức	chế	độ	nông	nô.	Thích	ứng	với	chế	độ

tư	bản,	dựa	trên	cơ	sở	bóc	lột	người	công	nhân	làm	thuê	là	đạo	đức	tư	sản.	Chế	độ	xã	hội	chủ	nghĩa	tạo	ra	một
nền	đạo	đức	biểu	hiện	mối	quan	hệ	hợp	tác	trên	tình	đồng	chí	và	quan	hệ	tương	trợ	xã	hội	chủ	nghĩa	của	những
người	lao	động	đã	được	giải	phóng	khỏi	ách	bóc	lột.	Như	vậy,	sự	phát	sinh	và	phát	triển	của	đạo	đức,	xét	đến	cùng
là	một	quá	trình	do	sự	phát	triển	của	phương	thức	sản	xuất	quyết	định.
 

 
-	Đạo	đức	là	một	phương	thức	điều	chỉnh	hành	vi	của	con	người.	Loài	người	đã	sáng	tạo	ra	nhiều	phương	thức	điều
chỉnh	hành	vi	con	người:	phong	tục,	tập	quán,	tôn	giáo,	pháp	luật,	đạo	đức…Đối	với	đạo	đức,	sự	đánh	giá	hành	vi
con	người	theo	khuôn	khép	chuẩn	mực	và	qui	tắc	đạo	đức	biểu	hiện	thành	những	khái	niệm	về	thiện	và	ác,	vinh

và	nhục,	chính	nghĩa	và	phi	nghĩa.	Bất	kỳ	trong	thời	đại	lịch	sử	nào,	người	ta	cũng	đều	được	đánh	giá	như	vậy.
Các	khái	niệm	thiện	ác,	khuôn	khép	và	qui	tắc	hành	vi	của	con	người	thay	đổi	từ	thế	kỷ	này	sang	thế	kỷ	khác,	từ



dân	tộc	này	sang	dân	tộc	khác.	Và	trong
xã	hội	có	giai	cấp	thì	bao	giờ	cũng	biểu	hiện	lợi	ích	của	một	giai	cấp	nhất	định.	Những	khuôn	khép	(chuẩn

mực)	và	qui	tắc	đạo	đức	là	yêu	cầu	của	xã	hội	hoặc	của	một	giai	cấp	nhất	định	đề	ra	cho	hành	vi	mỗi	cá	nhân.	Nó
bao	gồm	hành	vi	của	cá	nhân	đối	với	xã	hội

(đối	với	tổ	quốc,	nhà	nước,	giai	cấp	mình	và	giai	cấp	đối	địch…)	và	đối	với	người	khác.	Những	chuẩn	mực	và
quy	tắc	đạo	đức	nhất	định	được	công	luận	của	xã	hội,	hay	một	giai	cấp,	dân	tộc	thừa	nhận.	Ở	đây	quan	niệm	của	cá
nhân	về	nghĩa	vụ	của	mình	đối	với	xã	hội

và	đối	với	người	khác	(khuôn	khép	hành	vi)	là	tiền	đề	của	hành	vi	đạo	đức	của	cá	nhân.
 

 
 
2

 

 
Đã	là	một	thành	viên	của	xã	hội,	con	người	phải	chịu	sự	giáo	dục	nhất	định	về	ý	thức	đạo	đức,	một	sự	đánh	giá

đối	với	hành	vi	của	mình	và	trong	hoàn	cảnh	nào	đó	còn	chịu	sự	khiển	trách	của	lương	tâm…Cá	nhân	phải	chuyển
hóa	những	đòi	hỏi	của	xã	hội	và	những	biểu	hiện	của	chúng	thành	nhu	cầu,	mục	đích	và	hứng	thú	trong	hoạt	động
của	mình.	Biểu	hiện	của	sự	chuyển	hóa	này	là	hành	vi	cá	nhân	tuân	thủ	những	ngăn	cấm,	những	khuyến	khích,
những	chuẩn	mực	phù	hợp	với	những	đòi	hỏi	của	xã	hội…Do	vậy	sự	điều	chỉnh	đạo	đức	mang	tính	tự	nguyện,	và
xét	về	bản	chất,	đạo	đức	là	sự	lựa	chọn	của	con	người.
 

 
-	Đạo	đức	là	một	hệ	thống	các	giá	trị.

 
 

Giá	trị	là	đối	tượng	của	giá	trị	học	(giá	trị	học	phân	loại	các	hiện	tượng	giá	trị	theo	quan	niệm	đã	được	xây	dựng
nên	một	cách	truyền	thống	về	các	lĩnh	vực	của	đời	sống	xã	hội,	các	giá	trị	vật	chất	và	tinh	thần,	các	giá	trị	sản	xuất,
tiêu	dùng,	các	giá	trị	xã	hội	–	chính	trị,	nhận	thức,	đạo	đức,	thẩm	mỹ,	tôn	giáo)(1).	Đạo	đức	là	một	hiện	tượng	xã
hội,	mang	tính	chuẩn	mực:	mệnh	lệnh,	đánh	giá	rõ	rệt.
 

 
Các	hiện	tượng	đạo	đức	thường	biểu	hiện	dưới	hình	thức	khẳng	định,	hoặc	là	phủ	định	một	hình	thức	chính	đáng,
hoặc	không	chính	đáng	nào	đó.	Nghĩa	là	nó	bài	tỏ	sự	tán	thành	hay	phản	đối	trước	thái	độ	hoặc	hành	vi	ứng	xử	của
các	cá	nhân,	giữa	cá	nhân	với	cộng	đồng	trong	một	xã	hội	nhất	định.	Vì	vậy,	đạo	đức	là	một	nội	dung	hợp	lệ	thống
trị	xã	hội.	Sự	hình	thành	phát	triển	và	hoàn	thiện	hệ	thống	trị	đạo	đức	không	tách	rời	sự	phát	triển		và	hoàn	thiện
của	ý	thức	đạo	đức	và	sự	điều	chỉnh	đạo	đức.	Nếu	hệ	thống	giá	trị	đạo	đức	phù	hợp	với	sự	phát	triển,	tiến	bộ,	thì	hệ
thống	ấy	có	tính	tích	cực,	mang	tính	nhân	đạo.	Ngược	lại,	thì	hệ	thống	ấy	mang	tính	tiêu	cực,	phản	động,	phản	nhân
đạo.

 
2.	Cấu	trúc	của	đạo	đức.

 
 

Đạo	đức	vận	hành	như	là	một	hệ	thống	tương	đối	độc	lập	của	xã	hội.	Cơ	chế	vận	hành	của	nó	được	hình	thành	trên
cơ	sở	liên	hệ	và	tác	động	lẫn	nhau	của	những	yếu	tố	hợp	thành	đạo	đức.	Khi	phân	tích	cấu	trúc	của	đạo	đức	người
ta	xem	xét	nó	dưới	nhiều	góc	độ.	Mỗi	góc	độ	cho	phép	chúng	ta	nhìn	ra	một	lớp	cấu	trúc	xác	định.	Chẳng	hạn:	xét
đạo	đức	theo	mối	quan	hệ	giữa	ý	thức	và	hoạt	động	thì	hệ	thống	đạo	đức	hợp	thành	từ	hai	yếu	tố	ý	thức	đạo	đức	và
thực	tiễn	đạo	đức.	Nếu	xét	nó	trong	mối	quan	hệ	giữa	người	và	người		thì	người	ta	nhìn	ra	quan	hệ	đạo	đức.	Nếu	xét
theo	quan	điểm	về	mối	quan	hệ	giữa

cái	chung	và	cái	riêng,	cái	phổ	biến	cái	đặc	thù	với	cái	đơn	chất	thì	đạo	đức	được	tạo	nên
 



từ	đạo	đức	xã	hội	và	đạo	đức	cá	nhân.
 
a.Ý	thức	đạo	đức	và	thực	tiễn	đạo	đức.

 
 

Đạo	đức	là	sự	thống	nhất	biện	chứng	giữa	ý	thức	về	hệ	thống	những	nguyên	tắc,	chuẩn	mực,	hành	vi	phù	hợp	với
những	quan	hệ	đạo	đức	đều	có	những	ranh	giới	của	hành

 
 
 
3

 

 
vi	và	những	quan	hệ	đạo	đức	đang	tồn	tại.	Mặt	khác,	nó	còn	bao	trùm	cả	những	cảm	xúc,	những	tình	cảm	đạo

đức	con	người.
 

 
Trong	quan	hệ	giữa	người	và	người	về	mặt	đạo	đức	đều	có	những	ranh	giới	của	hành	vi	và	giá	trị	đạo	đức.	Đó	là
ranh	giới	giữa	cái	thiện	và	cái	ác,	giữa	chủ	nghĩa	cá	nhân

ích	kỷ	và	tinh	thần	tập	thể.	Về	mặt	giá	trị	của	hành	vi	đạo	đức	cũng	có	ranh	giới:	lao	động
 

là	hành	vi	thiện.	Ăn	bám	bóc	lột	là	vô	nhân	đạo.	Ngay	cả	trong	một	hành	vi	thiện	mức	độ
 

giá	trị	của	nó	không	phải	lúc	nào	cũng	ngang	nhau,	mà	có	những	thang	bậc	nhất	định	(cao
 

cả,	tốt,	được).	Ý	thức	đạo	đức	là	sự	thể	hiện	thái	độ	nhận	thức	của	con	người	trước	hành
 

vi	của	mình	trong	sự	đối	chiếu	với	hệ	thống	chuẩn	mực	hành	vi	và	những	qui	tắc	đạo	đức
 

xã	hội	đặt	ra;	nó	giúp	con	người	tự	giác	điều	chỉnh	hành	vi	và	hoàn	thành	một	cách	tự	giác,	tự	nguyện	những
nghĩa	vụ	đạo	đức.	Trong	ý	thức	đạo	đức	còn	bao	hàm	cảm	xúc,	tình	cảm	đạo	đức	của	con	người.	Tóm	lại,	ý	thức
đạo	đức	(về	mặt	cấu	trúc)	gồm	tri	thức	đạo	đức.
 

 
Thực	tiễn	đạo	đức	là	hoạt	động	của	con	người	do	ảnh	hưởng	của	niềm	tin,	ý	thức

 
đạo	đức,	là	quá	trình	hiện	thực	hoá	ý	thức	đạo	đức	trong	cuộc	sống.

 
 

Ý	thức	và	thực	tiễn	đạo	đức	luôn	có	quan	hệ	biện	chứng	với	nhau,	bổ	sung	cho	nhau	tạo	nên	bản	chất	đạo	đức	con
người,	của	một	giai	cấp,	của	một	chế	độ	xã	hội	và	của	một	thời	đại	lịch	sử.	Ý	thức	đạo	đức	phải	được	thể	hiện	bằng
hành	động	thì	mới	đem	lại	những	lợi	ích	xã	hội	và	ngăn	ngừa	cái	ác.	Nếu	không	có	thực	tiễn	đạo	đức	thì	ý	thức	đạo
đức	không	đạt	tới	giá	trị,	sẽ	rơi	vào	trừu	tượng	theo	kiểu	các	giáo	lý	của	tôn	giáo.
 

 
Thực	tiễn	đạo	đức	được	biểu	hiện	như	sự	tương	trợ,	giúp	đỡ,	cử	chỉ	nghĩa	hiệp,	hành	động	nghĩa	vụ…Thực	tiễn	đạo
đức	là	hệ	thống	các	hành	vi	đạo	đức	của	con	người	được	nảy	sinh	trên	cơ	sở	của	ý	thức	đạo	đức.

 
b.	Quan	hệ	đạo	đức.

 



 
Quan	hệ	đạo	đức	là	hệ	thống	những	quan	hệ	xác	định	giữa	con	người	và	con	người,	giữa	cá	nhân	và	xã	hội	về	mặt
đạo	đức.
 

 
Quan			hệ	đạo	đức	là	một	dạng	quan	hệ	xã	hội,	là	yếu	tố	tạo	nên	tín	hiệu	thực	của	bản	chất	xã	hội	của	con	người.
 

 
Các	quan	hệ	đạo	đức	không	chỉ	hình	thành	nên	giữa	các	cá	nhân,	mà	còn	giữa	cá	nhân	với	xã	hội,	với	những	mặt
riêng	biệt	của	xã	hội	(chẳng	hạn:	với	lao	động,	với	văn	hoá	tinh	thần)	trong	chừng	mực	những	mặt	này	liên	quan
đến	các	lợi	ích	chứa	đựng	trong	các	mối	quan	hệ	này.

 
 
 
 
 
 
4

 

 
Quan	hệ	đạo	đức	được	hình	thành	và	phát	triển	như	những	qui	luật	tất	yếu	của	xã	hội,	nó	xác	định	những	nhu	cầu
khách	quan	của	xã	hội,	nó	“tiềm	ẩn”	trong	các	quan	hệ	xã	hội.
 

 
Quan	hệ	đạo	đức	tồn	tại	một	cách	khách	quan	và	luôn	luôn	biến	đổi	qua	các	thời

 
đại	lịch	sử	và	chính	nó	là	một	trong	nhữg	cơ	sở	để	hình	thành	nên	ý	thức	đạo	đức.

 
 

Tóm	lại,	ý	thức	đạo	đức,	thực	tiễn	đạo	đức	và	quan	hệ	đạo	đức	là	một	yếu	tố	tạo	nên	cấu	trúc	đạo	đức.	Mỗi	yếu	tố
không	tồn	tại	độc	lập,	mà	liên	hệ	tác	động	nhau,	tạo	nên

sự	vận	động,	phát	triển	và	chuyển	hóa	bên	trong	của	hệ	thống	đạo	đức.
 
c.	Đạo	đức	xã	hội	và	đạo	đức	cá	nhân.

 
 

Đạo	đức	xã	hội	là	sự	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội	của	cộng	đồng	người	xác	định,	và	là	phương	thức	điều	chỉnh	hành	vi
của	các	cá	nhân	thuộc	cộng	đồng	nhằm	hình	thành;	phát	triển	hoàn	thiện	tồn	tại	xã	hội	ấy.
 

 
Đạo	đức	xã	hội	được	hình	thành	trên	cơ	sở	cộng	đồng	về	lợi	ích	và	hoạt	động	của

 
cá	nhân	thuộc	cộng	đồng.	Nó	tồn	tại	như	là	một	hệ	thống	kinh	nghiệm	xã	hội	mang	tính	phổ	biến	của	đời	sống

đạo	đức	của	cộng	đồng.
 
Đạo	đức	cá	nhân	là	đạo	đức	của	những	cá	nhân	riêng	lẻ	của	cộng	đồng,	phản	ảnh

 
và	khẳng	định	tồn	tại	xã	hội	của	các	cá	nhân	ấy	như	là	thể	hiện	riêng	lẻ	của	tồn	tại	xã	hội	của	cộng	đồng	về	lợi

ích	và	hoạt	động	của	các	cá	nhân.
 



 
Trong	hoạt	động	 thực	 tiễn	và	nhận	 thức	của	mình,	các	cá	nhân	 thu	nhận	đạo	đức	xã	hội	như	 là	hệ	 thống	kinh
nghiệm	xã	hội,	những	lí	tưởng,	chuẩn	mực,	tư	tưởng,	đánh	giá	đạo	đức	đã	được	hình	thành	nên	trong	lịch	sử	cộng
đồng,	biến	kinh	nghiệm	xã	hội	thành	kinh	nghiệm	bản	thân…
 

 
Trước	mắt	cá	nhân	đạo	đức	xã	hội	tồn	tại	một	cách	khách	quan	mà	trong	cuộc	sống	của	mình,	cá	nhân	tất	yếu	phải
nhận	thức,	tiếp	thu	và	thực	hiện.
 

 
Đạo	đức	xã	hội	hay	đạo	đức	cá	nhân	là	sự	thống	nhất	biện	chứng	giữa	cái	chung	và

 
cái	riêng,	giữa	cái	phổ	biến,	cái	đặc	thù	và	cái	đơn	nhất.	Đạo	đức	cá	nhân	là	sự	biểu	hiện	độc	đáo	của	đạo	đức

xã	hội,	nhưng	không	bao	hàm	hết	thảy	mọi	nội	dung,	đặc	điểm	của	đạo	đức	xã	hội.	Mỗi	cá	nhân	tiếp	thu	lĩnh	hội	đạo
đức	xã	hội	khác	nhau	và	ảnh	hưởng	đến	đạo	đức	xã	hội	cũng	khác	nhau.	Đạo	đức	xã	hội	không	thể	là	số	cộng	của
đạo	đức	cá	nhân

mà	nó	tổng	hợp	những	nhu	cầu	phổ	biến	được	đúc	kết	thành	những	tinh	hoa	của	đạo	đức
 

cá	nhân.	Nó	trở	thành	cái	chung	của	một	giai	cấp,	một	cộng	đồng	xã	hội,	một	thời	đại	nhất	định,	nó	được	duy
trì	và	cũng	cố	bằng	những	phong	tục,	tập	quán,	truyền	thống,	những	di	sản	văn	hóa	vật	chất	và	tinh	thần,	được	biến
đổi	phát	triển	thông	qua	hoạt	động	sản	xuất	tinh	thần	và	giao	tiếp	xã	hội.
 

 
 
5

 

 
Quan		hệ	đạo		đức	xã	hội	và	đạo	đức	cá	nhân	là	quan	hệ	giữa	những	chuẩn		mực	chung	mang	tính	phát	triển	đặc	thù
trong	từng	xã	hội	với	những	phẩm	chất	hành	vi	những	yêu	cầu	cụ	thể	hàng	ngày,	quan	hệ	giữa	lý	tưởng	xã	hội	và
hiện	thực	của	cá	nhân,	giữa	trí	tuệ,	tri	thức	xã	hội	với	tình	cảm,	ý	chí	và	năng	lực	hoạt	động	đạo	đức	cụ	thể	của	cá
nhân.

 
II.	ĐỐI	TƯỢNG	VÀ	NHIỆM	VỤ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	HỌC	MÁC	–	LÊNIN.

 
1.	Đối	tượng.

 
 

Đạo	đức	học	là	một	môn	khoa	học	nghiên	cứu	về	đạo	đức,	về	những	quy	luật	phát	sinh,		phát		triển,		tồn		tại		của
	đời		sống		đạo		đức		con		người		và		xã		hội.		Nó		xác		lập		nên		hệ	thống	những	khái	niệm,	phạm	trù,	những	chuẩn
mực	đạo	đức	cơ	bản,	làm	cơ	sở	cho	ý	thức	đạo	đức	và	hành	vi	đạo	đức	của	con	người.
 

 
Giữa	đạo	đức	và	đạo	đức	học	có	sự	khác	biệt	nhau.	Đạo	đức	là	tồn	tại	xã	hội	được

 
ý	thức	những	giá	trị	khách	quan	của	đời	sống	đạo	đức	của	con	người,	trải	qua	các	thời	đại	lịch	sử	và	cuộc	sống

hiện	thực,	nó	được	phản	ánh	thành	ý	thức	đạo	đức.	Còn	đạo	đức	học
là	khoa	học	nghiên	cứu	về	đời	sống	đạo	đức,	là	tri	thức	khoa	học	về	đạo	đức	(bao	hàm	cả	những	cái	đã	biết	và

những	cái	đang	tìm	kiếm)	của	con	người.	Dù	chúng	có	chung	một	đối	tượng	phản	ánh	tồn	tại	khách	quan	về	các
quan	hệ	đạo	đức	và	thực	tiễn	đạo	đức	của	con	người,	nhưng	mỗi	lĩnh	vực	có	sự	phản	ánh	khác	nhau.	Sự	khác	nhau
giữa	đạo	đức	học



và	đạo	đức	chính	là	sự	khác	nhau	giữa	một	khoa	học	với	đối	tượng	của	khoa	học	này.
 

 
Đạo	đức	học	là	một	khoa	học	xã	hội.	Nó	phản	ánh	những	quan	hệ	xã	hội	hiện	thực

 
từ	bản	thân	cuộc	sống	con	người.	Trong	cuộc	sống	con	người	phải	ý	thức	được	ý	nghĩa	hoạt	động	của	mình,

cần	biết	được	những	điều	đã,	đang	và	sẽ	phải	làm.
 

 
Đạo	đức	học	thuộc	ý	thức	xã	hội,	là	một	bộ	phận	của	thế	giới	quan	con	người,	vì	vậy	đạo	đức	học	là	một	khoa	học
triết	học,	là	triết	học	của	đời	sống	thực	tiễn.
 

 
Đạo	đức	học	là	trình	độ	phát	triển	cao	của	các	tư	tưởng	đạo	đức.	Thường	thì	những	trường	phái	triết	học	lớn	đều
hình	thành	nên	một	lý	luận	riêng	của	mình	về	đạo	đức.
 

 
Ngày	nay	đạo	đức	học	được	nhiều	khoa	học	nghiên	cứu.	Ngoài	đạo	đức,	các	khoa	học	khác	cũng	nghiên	cứu	như:
dân	tộc	học,	tâm	lý	học,	xã	hội	học,	giáo	dục	học,	giá	trị	học…	Tất	nhiên,	các	khoa	học	này	không	nghiên	cứu	bản
chất	qui	luật	vận	động	và	phát	triển	của	đạo	đức	như	là	một	hệ	thống	trọn	vẹn	thuộc	kiến	trúc	thượng	tầng	xã	hội,
mà	chủ	yếu	nghiên	cứu	đạo	đức	như	là	yếu	tố	hợp	thành	đối	tượng	của	chúng,	phù	hợp	với	khả	năng	và	nhiệm	vụ
mà	các	khoa	học	này	định	ra.

 
 
 

 
 
6

 

 
Đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	nghiên	cứu	đạo	đức	như	là	một	hệ	thống	trọn	vẹn	có	logic	vận	động	và	phát	triển	của
riêng	mình,	có	“cuộc	sống”	riêng	của	mình	với	những	quy	luật	đặc	thù,	với	những	hình	thức	và	chất	lượng	khác
nhau	phụ	thuộc	điều	kiện	thời

đại	và	các	cộng	đồng	khác	nhau.	Đồng	thời,	nó	còn	nghiên	cứu	đạo	đức	cộng	sản	chủ	nghĩa	-	đạo	đức	của	giai
cấp	công	nhân	cách	mạng,	luận	chứng	cho	vai	trò	cải	tạo	cách	mạng	của	đạo	đức	này.
 

 
“Đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	là	khoa	học	về	bản	chất	của	đạo	đức,	về	các	qui	luật	xuất	hiện	và	phát	triển	lịch	sử	của
đạo	đức,	đặc	biệt	là	của	đạo	đức	cộng	sản,	về	chức	năng	đặc	trưng	của	đạo	đức,	về	các	giá	trị	đạo	đức	của	đời	sống
xã	hội”.

 
Ở	đây	các	giá	trị	đạo	đức	được	sáng	tạo	ra	không	chỉ	tồn	tại	trong	ý	thức	mà	điều	quan	trọng	phải	được	thể	hiện
trong	đời	sống	xã	hội.	Vì	vậy,	đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	nghiên	cứu	không	chỉ	ý	thức	đạo	đức,	quan	hệ	đạo	đức	mà
còn	nghiên	cứu	cả	thực	tiễn	đạo	đức.

 
2.	Nhiệm	vụ.

 
 

Cũng	như	bất	cứ	một	khoa	học	nào	khác,	đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	có	nhiệm	vụ	nhận	thức	đối	tượng	và	trên	cơ	sở
nhận	thức	ấy	góp	phần	biến	đổi,	cải	tạo	đổi	mới	đối	tượng	phù	hợp	với	nhu	cầu	của	tiến	bộ	xã	hội	cụ	thể	là:



 
 
-	Thứ	nhất,	xác	định	ranh	giới	giữa	sự	khác	nhau	về	bản	chất	của	quan	hệ	đạo	đức

 
so	với	các	quan	hệ	xã	hội	khác.	Thực	chất	là	làm	rõ	nội	dung	và	yêu	cầu	của	những	quan

 
hệ	đạo	đức	chứa	đựng	trong	các	quan	hệ	xã	hội	khác.	Trong	hiện	thực,	đạo	đức	không	biểu	hiện	ra	như	những

quan	hệ	thuần	tuý,	mà	chứa	đựng,	“tiềm	ẩn”	trong	các	quan	hệ	xã	hội		khác		như:		quan		hệ		kinh		tế,		chính		trị…		và
	những		quan		hệ		trong		những		cộng		đồng	người	khác	nhau:	dân	tộc,	tập	thể,	gia	đình,…	Vì	thế	đạo	đức	học	Mác	-
Lênin	cần	làm	sáng	tỏ	nội	dung	và	yêu	cầu	đạo	đức	trong	các	quan	hệ	ấy.

 
-	Thứ	hai,	đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	vạch	ra	tính	tất	yếu	nguồn	gốc,	bản	chất	đặc	trưng	và	chức	năng	của	đạo	đức
trong	đời	sống	xã	hội,	nêu	lên	con	đường	hình	thành	và	phát	triển	của	đạo	đức.	Đồng	thời	nó	tái	tạo	lại	đời	sống
đạo	đức	dưới	hình	thức	lý	luận	và

đạt	tới	trình	độ	nhất	định.	Việc	đặt	ra	và	giải	quyết	nhiệm	vụ	này,	xét	đến	cùng	được	qui
 

định	bởi	thực	tiễn	xã	hội,	bởi	những	nhu	cầu	của	tiến	bộ	xã	hội	và	tiến	bộ	đạo	đức.
 

 
-	Thứ	ba,	góp	phần	hình	thành	đạo	đức	trong	đời	sống	xã	hội,	nó	khẳng	định	những

 
giá		trị		của		đạo		đức		cộng		sản		đồng		thời		phê		phán,		đấu		tranh		chống		lại		những		khuynh	hướng,	tàn	dư	đạo

đức	cũ,	những	biểu	hiện	đạo	đức	không	lành	mạnh,	đi	ngược	lại	lợi	ích	chân	chính	của	con	người.	Để	đáp	ứng	nhu
cầu	nghiên	cứu	của	mình,	đạo	đức	học	phân	ra	những	chuyên	ngành	như:	đạo	đức	học	chuẩn	mực,	đạo	đức	học
nghề	nghiệp,	lịch	sử	đạo

 
 
7

 

 
đức	học,	triết	học	đạo	đức.	Khi	giải	quyết	nhiệm	vụ	trên,	đạo	đức	học	Mác	-	Lênin	mang	bản	chất	khoa	học	và

cách	mạng.	Bởi	vì	những	tri	thức	của	nó	là	chân	lý,	nó	là	công	cụ	không	thể	thiếu	trong	sự	nghiệp	giáo	dục	đạo	đức
nói	riêng	và	giáo	dục	con	người	mới	nói	chung.

 
III.	PHƯƠNG	PHÁP	NGHIÊN	CỨU	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	HỌC	MÁC	–	LÊNIN.

 
 

Mỗi	khoa	học	đều	có	khách	thể	và	đối	tượng	nghiên	cứu	của	nó,	nên	chúng	đều	có	phương	pháp	nghiên	cứu	nhất
định.

 
-	Trước	hết,	đạo	đức	học	cũng	như	các	khoa	học	khác,	phải	lấy	từ	phương	pháp	duy		vật	biện		chứng		và		phương
	pháp		duy		vật		lịch		sử		làm		phương		pháp		nghiên		cứu		của	mình.	Nghĩa	là,	trong	quá	trình	tìm	hiểu,	nghiên	cứu
đạo	đức	học,	phải	vận	dụng	triệt	để,	nhất	quán	những	nguyên	lý,	qui	 luật	của	triết	học	Mác	-	Lênin,	đặc	biệt	 là
phương	pháp	luận	của	chủ	nghĩa	duy	vật	lịch	sử	mới	khắc	phục	được	những	hạn	chế,	những	sai	lầm	của	đạo	đức
học	trước	Mác.	Đó	là	những	sai	lầm	cực	đoan	của	chủ	nghĩa	kinh	nghiệm,	chủ	nghĩa	duy	lý,	duy	tâm	thần	học.	Đạo
đức	học	là	môn	khoa	học	xã	hội	vì	thế	nghiên	cứu	nó	phải	đặt	trong	mối	quan	hệ	biện	chứng	với	những	thành	tựu
của	các	bộ	môn	khoa	học	xã	hội	khác	như:	Luật	học,	Mỹ	học,	Chính	trị	học,	đặc	biệt	là	giáo	dục	học,	tâm	lý	học.	Bởi

vì	các	môn	đó	vừa	là	phương	thức	thực	hiện	những	chức	năng	thực	hành	đạo	đức,	vừa	là	ngọn	nguồn,	bộ	phận
của	đạo	đức	học.
 



 
-	Hai	là,	phương	pháp	lịch	sử,	so	sánh.

 
 

Đạo	đức	học	là	một	phạm	trù	lịch	sử,	nó	phát	sinh,	tồn	tại,	phát	triển	trong	từng	giai	đoạn	lịch	sử	xã	hội	nhất	định.
Do	đó,	quan	niệm	về	đạo	đức	trong	lịch	sử	phải	được	xem	như	những	nấc	thang	giá	trị	nhất	định	của	xã	hội	loài
người.	Nó	luôn	luôn	bị	phủ	định,	lọc	bỏ,	kế	thừa	để	phát	triển	không	ngừng	với	sự	tiến	bộ	xã	hội	nói	chung.	Mỗi
hiện	tượng	đạo	đức	hiện	thực	có	cội	nguồn	từ	cơ	sở	của	quá	khứ,	của	một	nền	truyền	thống	lịch	sử,	đồng	thời	đạo
đức	hiện	tại	là	tiền	đề	để	phát	triển	trong	tương	lai,	như	là	một	quá	trình	phủ	định	biện	chứng.	Vì	thế	phương	pháp
lịch	sử,	so	sánh	giúp	ta	thấy	được	cái	logic	bản	chất	của	hiện	tượng	đạo	đức.
 

 
Tiếp	tục	và	cụ	thể	hoá	tư	tưởng	của	Mác	về	tính	quy	định	của	cơ	sở	kinh	tế	đối	với

 
ý	thức	xã		hội	nói	chung	và	đạo	đức	nói	riêng,	Ănghen	đã	luận	chững	cho	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	bằng

cách	chỉ	ra	tính	thời	đại,	tính	dân	tộc	và	tính	giai	cấp	của	đạo	đức.
 

 
 
 
 
 
 
 
8

 

 
Trong	tác	phẩm	“Chống	Đuy-	Rinh”,	Ănghen	đã	chỉ	ra	mối	quan	hệ	của	các	thời

 
đại	đối	với	các	nguyên	tắc,	các	chuẩn	mực	đạo	đức	với	tính	cách	là	biểu	hiện	về	mặt	đạo

 
đức	của	các	thời	đại	kinh	tế	.

 
 
Phê	phán	quan	niệm	của	Đuy-	Rinh	về	những	chân	lý	đạo	đức	vĩnh	cửu,	Ănghen

 
đã	khẳng	định	rằng,	thực	chất	và	xét	đến	cùng,	các	nguyên	tắc,	các	chuẩn	mực,	các	quan	điểm	đạo	đức	chẳng

qua	chỉ	là	sản	phẩm	của	các	chế	độ	kinh	tế,	các	thời	đại	kinh	tế	mà	thôi.	Lấy	ví	dụ	về	nguyên	tắc	không	được	ăn
cắp,	Ănghen	cho	rằng	đó	không	phải	là	một	nguyên	tắc,	một	chân	lý	vĩnh	cửu	gắn	liền	với	bản	chất	trừu	tượng	của
con	người.	Nguyên

tắc	này	có	cơ	sở	kinh	tế	của	nó	và	nó	sẽ	mất	ý	nghĩa	khi	cơ	sở	kinh	tế	của	nó	không	còn	nữa.	Ông	viết:	“Từ	khi
sở	hữu	tư	nhân	về	động	sản	phát	triển	thì	tất	cả	các	xã	hội	có	chế

độ	sở	hữu	tư	nhân	ấy,	tất	phải	có	một	lời	răn	chung	về	đạo	đức:	không	được	trộm	cắp”(1).
 

Vậy	là	chỉ	từ	khi	có	sở	hữu	tư	nhân,	người	ta	mới	yêu	cầu	bảo	vệ	nó.	Trước	khi	có	sở	hữu
 

tư	nhân,	không	thể	có	nguyên	tắc	đạo	đức	không	được	trộm	cắp.	Cũng	như	vậy,	“trong	một		xã		hội		mà		mọi
	động		cơ		trộm		cắp		bị		loại		trừ”		nghĩa		là		trong		xã		hội		cộng		sản		chủ	nghĩa,	lời	răn	đạo	đức	đó	sẽ	không	có	ý
nghĩa	nữa.
 



 
Tính	quy	định	của	thời	đại	đối	với	đạo	đức	cho	ta	quan	niệm	khoa	học	về	loại	hình

 
đạo	đức.	Mặc	dù	đạo	đức	có	quy	luật	vận	động	nội	tại,	có	sự	kế	thừa,	có	sự	lệch	pha	nào

 
đó	đối	với	cơ	sở	sản	sinh	ra	nó	nhưng	về	căn	bản,	tương	ứng	với	mỗi	chế	độ	kinh	tế,	mỗi	phương	thức	sản

xuất	và	do	đó	mỗi	hình	thái	kinh	tế	-	xã	hội	là	một	hình	thái	đạo	đức	nhất	định.	Đạo	đức	nguyên	thuỷ,	đạo	đức
chiếm	hữu	nô	lệ,	đạo	đức	phong	kiến,	đạo	đức

tư	sản	và	sau	đó,	đạo	đức	cộng	sản	chủ	nghĩa	là	những	thời	đại	tiến	triển	dần	dần	của	đạo
 

đức	nhân	loại.
 

 
Cùng	với	tính	thời	đại,	tính	dân	tộc	là	một	trong	những	biểu	hiện	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức.	Có	thể	nhìn	nhận	tính
dân	tộc	như	là	sự	biểu	hiện	đặc	thù	tính	thời	đại	của	đạo		đức		trong		các		dân		tộc		khác		nhau.		Không		phải		các		học
	thuyết		đạo		đức		trước		Mác	không	thấy	sự	khác	biệt	trong	đời	sống	đạo	đức	của	các	dân	tộc.	Có	điều,	việc	giải
thích

sự	khác	biệt	ấy,	hoặc	là	dựa	trên	cơ	sở	tôn	giáo	hoặc	là	dựa	trên	các	quan	niệm	duy	tâm	triết	học	nên	không
đúng	đắn…
 

 
Coi	đạo	đức	như	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	các	nhà	kinh	điển	của	chủ	nghĩa	Mác	đã	đặt	cơ	sở	khoa	học	cho	việc
luận	chứng	tính	dân	tộc	của	đạo	đức.	Là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	ý	thức	đạo	đức	vừa	bị	quy	định	bởi	tồn	tại	xã
hội,	vừa	chịu	ảnh	hưởng	của	các	hình	thái	ý	thức	xã	hội	khác	(chính	trị,	triết	học,	tôn	giáo,	nghệ	thuật…).	Tổng	thể
những		nhân		tố		ấy		trong		mỗi		dân		tộc		là		sự		khác		biệt		nhau		làm		thành		cái		mà		ngày		nay	chúng	ta	gọi	là	bản	sắc
dân	tộc.	Bản	sắc	ấy	được	phản	ánh	vào	đạo	đức	tạo	nên	tính	độc	đáo	của	các	quan	niệm,	các	chuẩn	mực,	cách	ứng
xử	đạo	đức,	nghĩa	là	tạo	nên	tính	độc
 

 
 
 
9

 

 
đáo	trong	đời	sống	đạo	đức	của	mỗi	dân	tộc,	nhìn	nhận	tính	độc	đáo	và	sự	khác	biệt	ấy	về

 
mặt	dân	tộc	trong	cặp	khái	niệm	cơ	bản	của	đạo	đức,	cặp	khái	niệm	thiện	–	ác,	Ănghen

 

chỉ	ra	sự	biến	đổi	của	chúng	qua	các	thời	đại	và	dân	tộc.	Ông	viết:	“Từ	dân	tộc	này	sang	dân	tộc	khác,	từ	thời
đại	này	sang	thời	đại	khác,	những	quan	niệm	về	thiện	và	ác	đã	biến	đổi	nhiều	đến	mức	chúng	thường	trái	ngược
hẳn	nhau”(1).
 

 
Luận	chứng	cho	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức,	Mác	và	Ănghen	đặc	biệt	chú	ý	đến	tính	giai	cấp	của	đạo	đức.	Trong
“Chống	Đuy	-	Rinh”,	Ănghen	nhận	xét	rằng:	“Cho	tới	nay,	xã	hội	đã	vận	động	trong	những	sự	đối	lập	giai	cấp,	cho
nên	đạo	đức	cũng	luôn	luôn

là	đạo	đức	của	giai	cấp”(2).
 

 
Trong	xã	hội	có	giai	cấp	và	đối	kháng	giai	cấp,	mỗi	giai	cấp	có	vai	trò,	địa	vị	khác	nhau		trong		hệ		thống		kinh		tế,		xã



	hội,		và		do		đó		mà		họ		có		các		lợi		ích		khác		nhau		và		đối	nghịch	nhau.	Đạo	đức	với	tư	cách	là	hình	thái	ý	thức	xã
hội	đã	phản	ánh	và	khẳng	định	lợi

ích	của	mỗi	giai	cấp.	Ý	thức	đạo	đức	giúp	mỗi	giai	cấp	hiểu	được	lợi	ích	của	nó,	hiểu	được	những	cách	thức,
biện	pháp	bảo	vệ	và	khẳng	định	lợi	ích	giai	cấp.	Mặt	khác,	mỗi	giai	cấp	đều	sử	dụng	đạo	đức	của	mình	như	là	công
cụ	bảo	vệ	lợi	ích	của	mình.	Như	vậy,	tính	giai	cấp	của	đạo	đức	là	sự	phản	ánh	và		thể	hiện	lợi	ích	của	các	giai	cấp.
Tính	giai	cấp	của	đạo	đức	là	biểu	hiện	đặc	trưng	của	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	trong	xã	hội	có	giai	cấp	và	đối
kháng	giai	cấp.	(Vì	xã	hội	là	quan	hệ	người	-	người,	những	quan	hệ	người	-	người	không	trừu	tượng	mà	gắn	với
những	quan	hệ	kinh	tế	-	xã	hội).
 

 
Mỗi	giai	cấp	có	những	lợi	ích	riêng	do	đó	cũng	có	những	quan	niệm	đạo	đức,	hệ	thống	đạo	đức	riêng.	Những	hệ
thống	đạo	đức	này	có	sự	tác	động	khác	nhau,	triệt	tiêu	nhau	(nếu	đối	kháng),	do	đó	mà	tác	động	hoặc	tích	cực	hoặc
tiêu	cực	đến	sự	phát	triển	và	tiến	bộ	xã	hội.	Tuy	nhiên,	hệ	thống	đạo	đức	được	áp	đặt	cho	toàn	xã	hội	bao	giờ	cũng
là

hệ	thống	đạo	đức	của	giai	cấp	thống	trị,	mặc	dù,	trong	cuộc	sống	hàng	ngày,	mỗi	giai	cấp	vẫn	ứng	xử	theo
những	lợi	ích	trực	tiếp	của	mình.
 

 
Do	chiếm	được	địa	vị	thống	trị	trong	đời	sống	xã	hội,	giai	cấp	thống	trị	đã	làm	cho

 
đạo	đức	của	mình	trở	thành	yếu	tố	thống	trị	trong	đời	sống	xã	hội.

 
 

Giai	cấp	thống	trị	nắm	khâu	tuyên	truyền,	điều	khiển	toàn	bộ	quá	trình	sản	xuất	tinh	thần,	trong	đó	có	sản	xuất	các
giá	trị	đạo	đức	phù	hợp	với	lợi	ích	giai	cấp	của	nó	và	buộc	mọi	thành	viên	trong	xã	hội	phải	tuân	thủ	những	chuẩn
mực	đạo	đức	này.	Từ	đó,	nó

trở	thành	cái	phổ	biến	trong	xã	hội	và	được	củng	cố	thành	thói	quen,	phong	tục,	tâm	lý.	Vì	vậy,	nó	có	sức	sống
dai	dẳng	trong	tâm	lý	xã	hội	và	cá	nhân.
 

 
Còn	giai	cấp	bị	trị,	do	bị	tước	đoạt	mất	những	điều	kiện	và	tư	liệu	sản	xuất	tinh	thần,	các	giai	cấp	bị	thống	trị	không
thể	phát	triển	đạo	đức	của	mình	ngang	tầm	với	đạo	đức	của	giai	cấp	thống	trị.	Hệ	thống	này	luôn	bị	chèn	ép	và	do
đó	kém	phát	triển.	Đạo	đức
 

 
 
10

 

 
của	giai	cấp	bị	trị	không	đủ	điều	kiện	để	ảnh	hưởng	đến	toàn	bộ	các	thành	viên	của	giai	cấp	mình.	Nó	tồn	tại

như	cái	không	chính	thống,	không	phổ	biến	bằng	đạo	đức	của	giai	cấp	thống	trị.	Vì	các	giai	cấp	bị	thống	trị	không
có	điều	kiện	để	sản	xuất,	tuyên	truyền	và

sử	dụng	đạo	đức	của	mình	trên	phạm	vi	toàn	xã	hội.
 

 
Trong	xã	hội	có	giai	cấp,	đạo	đức	mang	tính	giai	cấp	nhưng	không	phải	vì	vậy	mà	phủ	nhận	tính	nhân	loại	chung
của	đạo	đức.
 

 
Không	nên	thổi	phồng	tính	nhân	loại	chung	của	đạo	đức	để	đi	đến	những	quan	niệm	sai	lệch	về	đạo	đức	trừu	tượng,



về	đạo	đức	phổ	biến	phi	lịch	sử,	chẳng	có	tác	dụng
gì	trong	thực	tiễn.	Nhưng	cũng	không	được	phủ	định	tính	nhân	loại	của	đạo	đức.	Tính	nhân	loại	của	đạo	đức

tồn	tại	ở	hình	thức	thấp	là	biểu	hiện	ở	những	quy	tắc	đơn	giản,	thông	thường	nhưng	lại	cần	thiết	để	bảo	đảm	trật	tự
bình	thường	cho	cuộc	sống	hàng	ngày	của	con	người.	Biểu	hiện	cao	hơn	trong	tính	nhân	loại	của	đạo	đức	lại	ở
những	giá

trị	đạo	đức	tiến	bộ	nhất	trong	từng	giai	đoạn	phát	triển	lịch	sử	những	giá	trị	đạo	đức	này	thường	thường	là
những	giá	trị	đạt	được	ở	các	giai	cấp	tiến	bộ	nhất	trong	từng	giai	đoạn	phát	triển	của	lịch	sử	nhân	loại.	Đi	đến	tột
đỉnh	các	giá	trị	đạo	đức	của	các	giai	cấp	tiến

bộ	của	từng	thời	kỳ	lịch	sử,	nhân	loại	sẽ	bắt	gặp	đạo	đức	của	mình	tương	ứng	với	các	thời	kỳ	lịch	sử	đó.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
11

 

 



BÀI	2
 

 
NGUỒN	GỐC,	BẢN	CHẤT,	CHỨC	NĂNG	VÀ	VAI	TRÒ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC

 
 
 
 
I.	NGUỒN	GỐC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.

 
1.	Các	quan	niệm	trước	Mác	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức.

 
 

Trước	Mác,	Ăngghen,	những	nhà	triết	học	(kể	cả	duy	tâm	và	duy	vật)	đều	rơi	vào	quan	niệm	duy	tâm	khi	xem	xét
vấn	đề	xã	hội	và	đạo	đức.	Họ	không	thấy	được	tính	quy	định	của	nhân	tố	kinh	tế	đối	với	sự	vận	động	của	xã	hội	nói
chung	và	đạo	đức	nói	riêng.

Do	vậy,	đạo	đức	với	tính	cách	là	một	lĩnh	vực	hoạt	động	đặc	thù	của	con	người,	của	xã	hội	được	nhìn	nhận
một	cách	tách	rời	cơ	sở	kinh	tế	-	xã	hội	sinh	ra	và	quy	định	nó.	Các	nhà	triết	học,	đạo	đức	trước	Mác	đã	tìm	nguồn
gốc,	bản	chất	của	đạo	đức	hoặc	ở	ngay	chính	bản	tính	của	con	người,	hoặc	ở	một	bản	thể	siêu	nhiên	bên	ngoài	con
người,	bên	ngoài	xã	hội.	Nét	chung	của	các	lý	thuyết	này	là	không	coi	đạo	đức	phản	ánh	cơ	sở	xã	hội,	hiện	thực
khách	quan.
 

 
Các	nhà	triết	học	–	thần	học	coi	con	người	và	xã	hội	chẳng	qua	chỉ	là	những	hình	thái	biểu	hiện	cụ	thể	khác	nhau
của	một	đấng	siêu	nhiên	nào	đó.	Những	chuẩn	mực	đạo	đức,	do	vậy	là	những	chuẩn	mực	do	thần	thánh	tạo	ra	để
răn	dạy	con	người.	Mọi	biểu	hiện	đạo	đức	của	con	người	do	vậy	đều	là	sự	thể	hiện	cái	thiện	tối	cao	từ	đấng	siêu
nhiên;	và	tiêu	chuẩn	tối	cao	để	thẩm	định	thiện	–	ác	chính	là	sự	phán	xét	của	đấng	siêu	nhiên	đó.
 

 
Những		nhà		duy		tâm		khách		quan		tiêu		biểu		như		Platon,		sau		là		Hêghen		tuy		không	mượn	tới	thần	linh,	nhưng	lại
nhờ	tới	“ý	niệm”	hoặc	“ý	niệm	tuyệt	đối”,	về	các	lý	giải	nguồn	gốc	và	bản	chất	đạo	đức	suy	cho	cùng,	cũng	tương	tự
như	vậy.	Những	nhà	duy	tâm	chủ	quan	nhìn	nhận	đạo	đức	như	là	những	năng	lực	“tiên	thiên”	của	lý	trí	con	người.
Ý

chí	đạo	đức	hay	là	“thiện	ý”	theo	cách	gọi	của	Cantơ,	là	một	năng	lực	có	tính	nhất	thành
 

bất	biến,	có	trước	kinh	nghiệm,	nghĩa	là	có	trước	và	độc	lập		với	những	hoạt	động	với	những	hoạt	động	mang
tính	xã	hội	của	con	người.
 

 
Những	nhà	duy	vật	trước	Mác,	mà	tiêu	biểu	là	L.Phoi-ơ-bắc	đã	nhìn	thấy	đạo	đức	trong	quan	hệ	con	người,	người
với	người.	Nhưng	với	ông,	con	người	chỉ	là	một	thực	thể	trừu	tượng,	bất	biến,	nghĩa	là	con	người	ở	bên	ngoài	lịch
sử,	đứng	trên	giai	cấp,	dân	tộc	và	thời	đại.
 

 
 
 
12

 

 



Những	người	theo	quan	điểm	Đác-Uyn	xã	hội	đã	tầm	thường	hóa	chủ	nghĩa	duy
 

vật	bằng	cách	cho	rằng	những	phẩm	chất	đạo	đức	của	con	người	là	đồng	nhất	với	những	bản	năng	bầy	đàn
của	động	vật.	Đối	với	họ,	đạo	đức	về	thực	chất	cũng	chỉ	là	những	năng	lực	được	đem	lại	từ	bên	ngoài	con	người,	từ
xã	hội.

 
2.	Quan	niệm	mácxít	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức.

 
 
Quan	niệm	khoa	học	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức	là	quan	niệm	của	chủ	nghĩa	Mác	-	Lênin.

 
 
Khác	với	tất	cả	các	quan	niệm	trên,	Mác,	Ăngghen	đã	quan	niệm	đạo	đức	nảy	sinh

 
do	nhu	cầu	của	đời	sống	xã	hội,	là	kết	quả	của	sự	phát	triển	lịch	sử.

 
 

Theo	Mác,	Ăngghen,	con	người	khi	sống	phải	có	“quan	hệ	song	trùng”.	Một	mặt,	con	người	quan	hệ	với	tự	nhiên,	tác
động	vào	tự	nhiên	để	thỏa	mãn	cuộc	sống	của	mình.

Tự	nhiên	không	thỏa	mãn	con	người,	điều	đó	buộc	con	người	phải	xông	vào	tự	nhiên	để	thỏa	mãn	mình.	Mặt
khác,	khi	tác	động	vào	tự	nhiên,	con	người	không	thể	đơn	độc,	con	người	phải	quan	hệ	với	con	người	để	tác	động
vào	tự	nhiên.	Sự	tác	động	lẫn	nhau	giữa	người	và	người	là	hệ	quả	của	hoạt	động	vật	chất	và	hoạt	động	tinh	thần	mà
cơ	bản	là	hoạt	động	thực	tiễn	và	hoạt	động	nhận	thức.
 

 
Khi	bàn	về	vai	trò	của	lao	động	đối	với	sự	hình	thành,	tồn	tại	và	phát	triển	của	xã	hội	loài	người,	Mác,	Ăngghen	cho
rằng	“lao	động	là	điều	kiện	cơ	bản	đầu	tiên	của	toàn	bộ	đời	sống	loài	người”	(Mác,	Ăngghen,	toàn	tập,	T	20,	NXB
CTQG.	H	1994,	tr	641).	Rằng

“người	ta	phải	ăn,	ở,	mặc,	đi	lại	trước	khi	làm	chính	trị,	khoa	học,	nghệ	thuật…”.	Xuất	phát	từ	con	người	thực
tiễn,	chứ	không	phải	con	người	thuần	túy	ý	thức	hay	con	người	sinh	học,	hai	ông	đi	đến	quan	niệm	về	phương	thức
sản	xuất	quyết	định	đối	với	toàn	bộ	các	hoạt	động	của	con	người,	xã	hội	loài	người.	Trong	“Lời	tựa”	của	tác	phẩm
“Góp	phần	phê		phán		chính		trị		-		kinh		tế		học”,		Mác		viết:		“Phương		thức		sản		xuất		đời		sống		vật		chất	quyết	định
quá	trình	sinh	hoạt	xã	hội,	chính	trị	và	tinh	thần	nói	chung.	Không	phải	ý	thức	của	con	người	quyết	định	sự	tồn	tại
của	họ;	trái	lại	chính	sự	tồn	tại	xã	hội	của	họ	quyết	định	ý	thức	của	họ”	(Mác,	Ăngghen	toàn	tập,	T13,	NXBCTQG
H1993,	tr	15).	Luận	điểm	này	chính	là	chìa	khóa	để	khám	phá	tất	cả	các	hiện	tượng	xã	hội	trong	đó	có	đạo	đức.

 
Như	vậy,	đạo	đức	không	là	sự	biểu	hiện	của	một	sức	mạnh	nào	đó	ở	bên	ngoài	xã	hội,	bên	ngoài	các	quan	hệ	con
người;	cũng	không	phải	là	sự	biểu	hiện	của	những	năng	lực	“tiên	thiên”,	nhất	thành	bất	biến	của	con	người.	Với		tư
cách	là	sự	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội,	đạo	đức	là	sản	phẩm	của	những	điều	kiện	sinh	hoạt	vật	chất	của	xã	hội,	của	cơ	sở
kinh	tế.	“Xét	cho	cùng,	mọi	học	thuyết	về	đạo	đức	đã	có	từ	trước	đến	nay	đều	là	sản	phẩm	của	tình	hình	kinh	tế	của
xã	hội	lúc	bấy	giờ”	(Mác,	Ăngghen	toàn	tập,	T20,	NXBCTQG,	H1994,	tr	137).

 
 
 
13

 

 
Những	phong	tục	đạo	đức	của	người	nguyên	thủy,	đời	sống	của	xã	hội	văn	minh	là	sản	phẩm	của	hoạt	động	thực
tiễn	và	các	hoạt	động	nhận	thức	của	xã	hội	đó.	Sự	phát	triển

từ	phong	tục	đạo	đức	của	người	nguyên	thủy	đến	ý	thức	đạo	đức	của	xã	hội	văn	minh	là



 
kết	quả	của	sự	phát	triển	từ	thấp	đến	cao	của	hoạt	động	thực	tiễn	và	hoạt	động	nhận	thức	của	con	người.

 
 

Xã		hội		Cộng		sản		nguyên		thủy		là		bước		đầu		tiên		con		người		thoát		khỏi		trạng		thái	động	vật.	Hoạt	động	thực	tiễn
của	xã	hội	hết	sức	thấp	kém,	chưa	tạo	nên	sản	phẩm	thặng	dư,	và	do	đó,	tư	hữu	và	chế	độ	tư	hữu	chưa	có	tiền	đề
khách	quan	để	xuất	hiện.	Trong	xã	hội	chưa	có	hiện	tượng	áp	bức	xã	hội,	nhưng	con	người	vẫn	bị	nô	dịch	bởi
những	lực	lượng	tự	phát	của	tự	nhiên.	Tuy	nhiên,	xã	hội	nguyên	thủy	đã	đem	lại	nội	dung	“ngây	thơ”	“thuần	phác”
nhưng	“tốt	đẹp	thơ	mộng”	cho	đạo	đức	người	nguyên	thuỷ.	Đạo	đức	này	chưa	biết	nói	đến	thói	xấu,	cái	ác	trong	xã
hội	văn	minh.	Đây	là	“ý	thức	bầy	đàn	đơn	thuần”	của	“bản	năng	được	ý	thức”.	Ý	thức	đạo	đức	chưa	tách	ra	thành
hình	thái	độc	lập.

 
Đạo		đức	của	con	người	nguyên	thuỷ		là	hình	thái	sinh	thành	trừu	tượng	của	đạo

 
đức.	Hình	thái	của	nó	cũng	trừu	tượng	và	không	có	tính	duy	lý.

 
 
Những	hình	thái	kinh	tế	-	xã	hội	có	đối	kháng	giai	cấp	tạo	nên	những	cơ	sở	kinh	tế,

 
xã	hội	và	tinh	thần	cho	sự	phát	triển	ý	thức	đạo	đức.	Những	hệ	thống	đạo	đức	của	các	giai	cấp	khác	nhau	và

đối	nghịch	nhau	đều	lấy	“những	quan	niệm	đạo	đức	của	mình	từ	những	quan	hệ	thực	tiễn	đang	làm	cơ	sở	cho	vị	trí
giai	cấp	của	mình,	tức	là	từ	những	quan	hệ	kinh	tế	trong	đó	người	ta	sản	xuất	và	trao	đổi”	(Mác,	Ăngghen	toàn	tập	T
20,	CTQA	H

1994	tr136)	Những	hệ	thống	đạo	đức	đó	phản	ánh	và	điều	chỉnh	những	quan	hệ	xã	hội	đa	dạng,	phong	phú	và
phức	tạp,	trong	khi	ý	thức	nói	chung	và	đạo	đức	nói	riêng	của	người	nguyên	thủy	chỉ	phản	ánh	hoàn	cảnh	gần	nhất
có	thể	cảm	giác	được.	Đạo	đức	đã	tự	khẳng	định	mình	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	là	lĩnh	vực	sản	xuất	tinh	thần
của	xã	hội.	Đây	là	một	bước	tiến,	làm	đạo	đức	phát	triển	so	với	xã	hội	nguyên	thủy.	Tuy	nhiên,	bước	phát	triển	này
cũng	làm	nảy	sinh	những	cái	ác,	tham	lam,	ích	kỷ,	lừa	dối…	mà	loài	người	phải	đấu	tranh	hàng	ngàn	năm	nay	để
chống	lại	nó.
 

 
Về	mặt	hình	thức,	đạo	đức	của	xã	hội	văn	minh	đã	phát	triển	vượt	bậc.	Do	nhận	thức	của	loài	người	vượt	bỏ	tư	duy
cụ	thể,	chuyển	sang	xây	dựng	lý	luận…	Nội	dung	đạo	đức	được	thể	hiện	dưới	hình	thức	kinh	nghiệm,	khái	niệm,	lý
tưởng,	chuẩn	mực	và	đánh

giá	đạo	đức,	do	đó	đạo	đức	ngày	càng	phát	triển	về	cấu	trúc.	Và	đến	lượt	mình,	sự	hoàn	thiện	cấu	trúc	làm	cho
phản	ánh	và	điều	chỉnh	đạo	đức	trở	nên	sâu	sắc,	tự	giác.	Nội	dung	của	đạo	đức	được	thể	hiện	dưới	những	hình	thức
cụ	thể.
 

 
Tuy	nhiên,	trong	xã	hội	có	giai	cấp,	nội	dung	và	hình	thức	của	đạo	đức	phát	triển	nhưng	chưa	thật	nhân	đạo,	chưa
hoàn	thiện.	Sự	hoàn	thiện	của	nội	dung	đạo	đức	(thật	sự

 
 

 
14

 

 
nhân	đạo)	chỉ	có	thể	đạt	được	khi	con	người	chiến	thắng	được	tình	trạng	đối	kháng	giai	cấp	và	tạo	ra	những

điều	kiện	để	có	thể	“quên	được	tình	trạng	đối	kháng	giai	cấp”.	Điều	kiện	đó	chỉ	có	thể	bắt	đầu	có	được	bằng	đạo
đức	cộng	sản	trong	xã	hội	cộng	sản	mà	giai	đoạn	đầu	là	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa.	Sự	hoàn	thiện	đạo	đức	được	bắt	đầu



từ	đạo	đức	của	giai	cấp	công	nhân	“có	nhiều	nhân	tố	hứa	hẹn”	để	dẫn	tới	một	kiểu	đạo	đức	“thật	sự	có	tính	nhân
đạo”.	Như	vậy,	xã	hội	cộng	sản	nguyên	thủy	với	trình	độ	bắt	đầu	làm	nảy	sinh	đạo	đức	do	hoạt	động	thực	tiễn	và
nhận	thức	đã	phát	triển	đạo	đức.	Xã	hội	cộng	sản	chủ	nghĩa	trong	tương	lai	mà	hiện	thực	hôm	nay	đang	bắt	đầu	xây
dựng	sẽ	hoàn	thiện	đạo	đức

cả	về	nội	dung	lẫn	hình	thức.
 

 
Như	vậy,	theo	quan	điểm	của	chủ	nghĩa	Mác	-	Lênin,	đạo	đức	sinh	ra	trước	hết	là

 
từ	nhu	cầu	phối	hợp	hành	động	trong	lao	động	sản	xuất	vật	chất,	trong	đấu	tranh	xã	hội,	trong	phân	phối	sản

phẩm	để	con	người	tồn	tại	và	phát	triển.	Cùng	với	sự	phát	triển	của	sản	xuất,	các	quan	hệ	xã	hội,	hệ	thống	các	quan
hệ	đạo	đức,	ý	thức	đạo	đức,	hành	vi	đạo	đức	cũng	theo	đó	mà	ngày	càng	phát	triển,	ngày	càng	nâng	cao,	phong	phú,
đa	dạng	và	phức	tạp.
 

 
Đạo	đức	là	sản	phẩm	tổng	hợp	của	các	yếu	tố	khách	quan	và	chủ	quan,	là	sản	phẩm	của	hoạt	động	thực	tiễn	và
nhận	thức	của	con	người.	Những	quan	hệ	người	–	người,	cá	nhân	-	xã	hội	càng	có	ý	thức,	tự	giác,	ý	nghĩa	và	hiệu
quả	của	chúng	càng	có	tính	chất	xã	hội	rộng	lớn	thì	hoạt	động	của	con	người	càng	có	đạo	đức.	Đạo	đức	“đã	là	một
sản	phẩm

xã	hội,	và	vẫn	là	như	vậy	chừng	nào	con	người	còn	tồn	tại”	(Mác,	Ăngghen	toàn	t	T3,	CTQG,	H	1995,	tr	43)
 
II.	BẢN	CHẤT	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.

 
 

Như	ở	phần	trên	đã	trình	bày,	quan	niệm	của	chủ	nghĩa	Mác	-	Lênin	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức	đã	khẳng	đạo	đức
không	phải	từ	sự	“tiên	nghiệm”	càng	không	phải	là	lực	lượng	từ	bên	ngoài	ấn	vào	xã	hội,	đạo	đức	là	sản	phẩm	của
xã	hội.
 

 
Đạo	đức	là	lĩnh	vực	của	quan	hệ	thật	sự	con	người.	Trong	khi	phát	triển	với	tính	cách	là	thực	thể	xã	hội,	con	người
lựa	chọn	và	chịu	trách	nhiệm	với	sự	lựa	chọn,	với	hậu	quả	của	những	sự	lựa	chọn	đối	với	hành	vi	ứng	xử	người	-
người.	Tự	do	lựa	chọn	và	sự	lựa	chọn	có	trách	nhiệm	nảy	sinh	trong	quan	hệ	người	-	người,	trong	quan	hệ	cá	nhân
và

xã	hội.	Mỗi	người	chấp	nhận	kiểm	tra	những	yêu	cầu	của	xã	hội	để	nhận	được	sự	đánh	giá,	sự	ủng	hộ	của	xã
hội.	Còn	xã	hội	thì	với	những	chuẩn	mực	của	nó,	yêu	cầu	các	cá	nhân	điều	chỉnh	các	hành	vi	phù	hợp	với	lợi	ích	của
xã	hội.
 

 
Với	tính	cách	là	sự	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội,	đạo	đức	mang	bản	chất	xã	hội.	Bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	được	hiểu
theo	nghĩa:
 

 
 
15

 

 
-	Nội	dung	của	đạo	đức	là	do	hoạt	động	thực	tiễn	và	tồn	tại	xã	hội	quyết	định.

 
 
-	Nhận	thức	xã	hội	đem	lại	các	hình	thức	cụ	thể	của	phản	ánh	đạo	đức,	làm	cho



 
đạo	đức,	tồn	tại	như	một	lĩnh	vực	độc	lập	về	sản	xuất	tinh	thần	của	xã	hội	.

 
 

-	Sự	hình	thành,	phát	triển,	hoàn	thành	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	được	qui	định	bởi	trình	độ	phát	triển	và	hoàn
thiện	của	thực	tiễn	và	nhận	thức	xã	hội	của	con	người.	Nói	cách	khác,	nội	dung	khách	quan	của	các	quan	niệm,
quan	điểm,	các	nguyên	tắc,	các	chuẩn	mực	đạo	đức	chính	là	biểu	hiện	cảu	trạng	thái,	một	trình	độ	phát	triển	nhất
định	của	những	điều	kiện	sinh	hoạt	vật	chất	của	xã	hội,	của	cơ	sở	kinh	tế.

 
Việc	khẳng	định	tính	qui	định	của	cơ	sở	kinh	tế	đối	với	đạo	đức	cho	phép	nhìn	nhận	sự	biến	đổi	của	đạo	đức	theo
sự	biến	đổi	của	cơ	sở	kinh	tế.	Phân	tích	mối	quan	hệ	giữa	cơ	sở		kinh	tế	với	kiến	trúc	thượng	tầng	mà	trong	đó	đạo
đức	là	một	yếu	tố	của	nó,	Mác	viết:	“	Cơ	sở	kinh	tế	thay	đổi	thì	toàn	bộ	cái	kiến	trúc	thượng	tầng	đồ	sộ	cũng	bị	đảo
lộn	ít	nhiều	nhanh	chóng”
 

 
Tiếp	tục	và	cụ	thể	hoá	tư	tưởng	của	Mác	về	tính	qui	định	của	cơ	sở	kinh	tế	đối	với	ý	thức	xã	hội	nói	chung	và	đạo
đức	nói	riêng,	Ăngghen	đã	luận	chứng	cho	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	bằng	cách	cử	chỉ	ra	tính	thời	đại,	tính	dân
tộc	và	tính	giai	cấp	của	đạo	đức.
 

 
Trong	tác	phẩm	“	Chống	Đuy-	Rinh”	Ăngghen	đã	chỉ	ra	mối	quan	hệ	của	các	thời

 
đại	đối	với	các	nguyên	tắc,	các	chuẩn	mực	đạo	đức	với	tính	cách	là	biểu	hiện	về	mặt	đạo

 
đức	của	các	thời	đại	kinh	tế	.

 
 

Phê	phán	quan	điểm	của	Đuyrinh	về	những	chân	lý	đạo	đức	vĩnh	cửu,	Ăngghen	đã	khẳng	định	rằng,	thực	chất	và
xét	đến	cùng,	các	nguyên	tắc,		các		chuẩn		mực,	các	quan	điểm	đạo	đức	chẳng	qua	là	sản	phẩm	của	các	chế	độ	kinh
tế,	các	thời	đại	kinh	tế	mà	thôi.	Lấy	ví	dụ	về	nguyên	tắc	không	được	ăn	cắp,	Ăngghen	cho	rằng	đó	không	phải	là	một
nguyên	tắc,	một	chân	lý	vĩnh	cửu	gắn	liền	với	bản	chất	trừu	tượng	của	con	người.	Nguyên

tắc	này	có	cơ	sở	kinh	tế	của	nó	và	nó	sẽ	mất	ý	nghĩa	khi	cơ	sở	kinh	tế	của	nó	không	còn	nữa.	Ông	viết:	“	Từ	khi
sở	hữu	tư	nhân	về	động	sản	phát	triển	thì	tất	cả	các	xã	hội	có	chế

độ	sở	hữu	tư	nhân	ấy,	tất	phải	có	một	lời	răn	chung	về	đạo	đức:	không	được	trộm	cắp”.	Vậy,	là	chỉ	từ	khi	có	sở
hữu	tư	nhân,	người	ta	mới	yêu	cầu	bảo	vệ	nó.	Trước	khi	có	sở	hữu

tư	nhân,	không	thể	có	nguyên	tắc	đạo	đức	không	được	trộm	cắp.	Cũng	như	vậy,	“	trong	một	xã	hội	mà	mọi
động	cơ	trộm	cắp	bị	loại	trừ”	nghĩa	là	trong	xã	hội	cộng	sản	chủ	nghĩa,

lời	răn	đạo	đức	đó	sẽ	không	có	ý	nghĩa	nữa.
 

 
Tính	qui	định	của	thời	đại	đối	với	đạo	đức	cho	ta	quan	niệm	khoa	học	về	loại	hình

 
đạo	đức.	Mặc	dù	đạo	đức	có	qui	luật	vận	động	nội	tại,	có	sự	kế	thừa,	có	sự	lệch	pha	nào

 
đó	đối	với	cơ	sở	sản	sinh	ra	nó	nhưng	về	căn	bản,	tương	ứng	với	một	chế	độ	kinh	tế,	mỗi

 
 

 
 
16

 



 
phương	thức	sản	xuất	và	do	đó	mỗi	hình	thái	kinh	tế	-	xã	hội	là	một	hình	thái	đạo	đức	nhất	định.	Đạo	đức

nguyên	thủy,	đạo	đức	chiếm	hữu	nô	lệ,	đạo	đức	phong	kiến,	đạo	đức
tư	sản	và	sau	đó,	đạo	đức	Cộng	sản	chủ	nghĩa	là	những	thời	đại	tiến	triển	dần	dần	của	đạo

 
đức	nhân	loại.

 
 

Cùng	với	tính	thời	đại,	tính	dân	tộc	là	một	trong	những	biểu	hiện	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức.	Có	thể	nhìn	nhận	tính
dân	tộc	như	là	sự	biểu	hiện	đặc	thù	tính	thời	đại	của	đạo		đức		trong		các		dân		tộc		khác		nhau.		Không		phải		các		học
	thuyết		đạo		đức		trước		Mác	không	thấy	sự	khác	biệt	trong	đời	sống	đạo	đức	của	các	dân	tộc.	Có	điều,	việc	giải
thích

sự	khác	biệt	ấy	hoặc	là	dựa	trên	cơ	sở	tôn	giáo	hoặc	là	dựa	trên	các	quan	niệm	duy	tâm	triết	học	nên	không
đúng	đắn…
 

 
Coi	đạo	đức	như	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	các	nhà	kinh	điển	của	Chủ	nghĩa	Mác	đã	dặt	cơ	sở	khoa	học	cho	việc
luận	chứng	tính	dân	tộc	của	đạo	đức.	Là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	ý	thức	đạo	đức	vừa	bị	qui	định	bởi	tồn	tại	xã
hội,	vừa	chịu	ảnh	hưởng	của	các	hình	thái	ý	thức	xã	hội	khác	(chính	trị,	triết	học,	nghệ	thuật,	tôn	giáo	…).	Tổng

thể	những	nhân	tố	ấy	trong	mỗi	dân	tộc	là	sự	khác	biệt	nhau,	làm	thành	cái	mà	ngày	nay	chúng	ta	gọi	là	bản
sắc	dân	tộc.	Bản	sắc	ấy	được	phản	ảnh	vào	đạo	đức	nên	tính	độc	đáo	của	các	quan	niệm,	các	chuẩn	mực,	cách	ứng
xử	đạo	đức,	nghĩa	là	tạo	nên	tính	độc	đáo	trong			đời	sống	đạo	đức	của	mỗi	dân	tộc.	Nhìn	nhận	tính	độc	đáo	và	sự
khác	biệt	ấy	về	mặt	dân	tộc	trong	cặp	khái	niệm	cơ	bản	của	đạo	đức,	cặp	khái	niệm	thiện-ác,	Ph.	Angghen

chỉ	ra	sự	biến	đổi	cúa	chúng	qua	các	thời	đại	và	dân	tộc.	Ông	viết:	“Từ	dân	tộc	này	sang	dân	tộc	khách,	từ	thời
đại	này	sang	thời	đại	khác,	những	quan	niệm	về	thiện	và	ác	đã	biến	đổi	nhiều	đến	mức	chúng	thường	trái	ngược
hẳn	nhau”.
 

 
Trong	xã	hội	có	giai	cấp	và	đối	kháng	giai	cấp,	mỗi	giai	cấp	có	vai	trò,	địa	vị	khác	nhau	trong	hệ	thống	kinh	tế,	xã
hội	và	do	đó	mà	họ	có	các	lợi	ích	khác	và	đối	nghịch	nhau.	Đạo	đức	với	tư	cách	là	hình	thái	ý	thức	xã	hội	đã	phản
ảnh	và	khẳng	định	lợi	ích	của	mỗi	giai	cấp.	Ý	thức	đạo	đức	giúp	mỗi	giai	cấp	hiểu	được	lợi	ích	của	nó,	hiểu	được
những	cách	thức,	biện	pháp	bảo	vệ	và	khẳng	định	lợi	ích	giai	cấp.	Mặt	khác,	mỗi	giai	cấp	đều	sử	dụng	đạo	đức	của
mình	như	là	công	cụ	bảo	vệ	lợi	ích	của	mình.	Như	vậy,	tính	giai	cấp	của	đạo	đức	là	sự	phản	ánh	và	sự	thể	hiện	lợi
ích	của	các	giai	cấp.	Tính	giai	cấp	của	đạo	đức	là	biểu	hiện	đặc	trưng	của	bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	trong	xã	hội
có	giai	cấp.

(vì	xã	hội	là	quan	hệ	người	–	người,	quan	hệ	người	–	người	không	trừu	tượng	mà	gắn	với	những	quan	hệ	kinh
tế	-	xã	hội).
 

 
Mỗi	giai	cấp	có	những	lợi	ích	riêng	đó	nó	cũng	có	những	quan	niệm	đạo	đức,	hệ	thống	đạo	đức	riêng.	Những	hệ
thống	đạo	đức	này	có	sự	tác	động	khác	nhau,	triệt	tiêu	nhau	(nêu	đối	kháng),	do	đó	mà	tác	động	hoặc	tích	cực	hoặc
tiêu	cực	đến	sự	phát	triển	và
 

 
 
 
17

 

 



tiến	bộ	xã	hội.	Tuy	nhiên,	hệ	thống	đạo	đức	được	áp	đặt	cho	toàn	xã	hội	bao	giờ	cũng	là
 

hệ	thống	đạo	đức	của	giai	cấp	thống	trị,	mặc	dù,	trong	cuộc	sống	hàng	ngày,	mỗi	giai	cấp	vẫn	ứng	xử	theo
những	lợi	ích	trực	tiếp	của	mình.
 

 
Do	chiếm	được	địa	vị	thống	trị	trong	đời	sống	xã	hội,	giai	cấp	thống	trị	đã	làm	cho

 
đạo	đức	của	mình	trở	thành	yếu	tố	thống	trị	trong	đời	sống	xã	hội.

 
 

Giai	cấp	thống	trị	nắm	khâu	tuyên	truyền	điều	khiển	toàn	bộ	quá	trình	sản	xuất	tinh	thần,	trong	đó	có	sản	xuất	các
giá	trị	đạo	đức	phù	hợp	với	lợi	ích	giai	cấp	của	nó,	và	buộc	mọi	thành	viên	trong	xã	hội	phải	tuân	thủ	những	chuẩn
mực	đạo	đức	này.	Từ	đó,	nó	trở	thành	cái	phổ	biến	trong	xã	hội	và	được	cũng	cố	thành	thói	quen,	phong	tục,	tâm	lí.
Vì	vậy,	nó	có	sức	sống	dai	dẳng	trong	tâm	lí	xã	hội	và	cá	nhân.

 
Còn	giai	cấp	bị	trị,	do	bị	tước	đoạt	mất	những	điều	kiện	và	tư	liệu	sản	xuất	tinh	thần	các	giai	cấp	bị	thống	trị	không
thể	phát	triển	đạo	đức	của	mình	ngang	tầm	với	đạo	đức	của			giai	cấp	thống	trị.	Hệ	thống	này	luôn	bị	chèn	ép	và	do
đó	kém	phát	triển.	Đạo	đức	của	giai	cấp	bị	trị	không	đủ	điều	kiện	để	ảnh	hưởng	đến	toàn	bộ	các	thành	viên	của	giai
cấp	mình.	Nó	tồn	tại	như	cái	không	chính	thống,	không	phổ	biến	bằng	đạo	đức	của	giai	cấp	thống	trị.	Vì	các	giai	cấp
thống	trị	không	có	điều	kiện	để	sản	xuất,	tuyên	truyền

và	sử	dụng	đạo	đức	của	mình	trên	phạm	vi	toàn	xã	hội.
 

 
Trong	xã	hội	có	giai	cấp,	đạo	đức	mạng	tính	giai	cấp	nhưng	không	phải	vì	vậy	mà	phủ	nhận	tính	nhân	loại	chung
của	đạo	đức.
 

 
Không	thể	thổi	phồng	tính	nhân	loại	chung	của	đạo	đức	để	đi	đến	những	quan	niệm	sai	lệch

 
về	đạo	đức	trừu	tượng,	về	đạo	đức	phổ	biến	phi	lịch	sử,	chẳng	có	tác	dụng	gì	trong	thực	tiễn.	Nhưng	cũng

không	được	phủ	nhận	tính	nhân	loại	của	đạo	đức.	Tính	nhân	loại	của	đạo	đức	tồn	tại	ở	hình	thức	thấp	là	biểu	hiện
của	những	quy	tắc	đơn	giản,	thông	thường	nhưng	lại	cần	thiết	để	bảo	đảm	trật	tự	bình	thường	cho	cuộc	sống	hàng
ngày	của	con	người.	Biểu	hiện	cao	hơn	trong	tính	nhân	loại	của	đạo	đức	lại	ở	những	giá	trị	đạo	đức	tiến	bộ	nhất
trong	từng	giai	đoạn	phát	triển	của	lịch	sử	những	giá	trị	đạo	đức	này	thường	thường	là	những	giá	trị	đạt	được	ở	giai
cấp	tiến	bộ	nhất	trong	từng	giai	đoạn	phát	triển	của	lịch	sử	nhân	loại.	Đi	đến	tột	đỉnh	các	giá	trị	đạo	đức	của	giai	cấp
tiến	bộ	của	từng	thời	kỳ	lịch	sử,	nhân	loại	sẽ	bắt	gặp	đạo	đức	của	mình	tương	ứng	với	các	thời	kỳ	lịch	sử	đó.

 
III.	CHỨC	NĂNG	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.

 
1.Chức	năng	điều	chỉnh	hành	vi.

 
 

-	Đạo	đức	là	một	phương	thức	điều	chỉnh	hành	vi.	Sự	điều	chỉnh	hành	vi	làm	cá	nhân	và	xã	hội	cùng	tồn	tại	và	phát
triển,	bảo	đảm	quan	hệ	lợi	ích	cá	nhân	và	cộng	đồng.
 

 
 
 
18

 



 
Loài	người	sáng	tạo	ra	nhiều	phương	thức	điều	chỉnh	hành	vi,	trong	đó	có	chính	trị,	pháp	quyền	và	đạo	đức…
 

 
-	Chính	trị	điều	chỉnh	hành	vi	giữa	các	giai	cấp,	các	dân	tộc,	các	quốc	gia	bằng	các	biện	pháp	đặc	trưng	như	ngoại
giao,	kinh	tế,	hành	chính,	bạo	lực…
 

 
-	Pháp	quyền	và	đạo	đức	điều	chỉnh	hành	vi	trong	quan	hệ	giữa	các	cá	nhân	với	cộng	đồng	bằng	các	biện	pháp	đặc
trưng	là	pháp	luật	và	dư	luận	xã	hội,	lương	tâm.	Sự	điều	chỉnh	này,	có	thể	thuận	chiều,	có	thể	ngược	chiều.
 

 
-	Điều	chỉnh	hành	vi	của	đạo	đức	và	pháp	quyền	khác	nhau	ở	mức	độ	đòi	hỏi	và	phương	thức	điều	chỉnh.
 

 
Pháp	quyền	thể	hiện	ra	ở	pháp	luật,	là	ý	chí	của	giai	cấp	thống	trị	buộc	mọi	người	phải	tuân	theo.	Những	chuẩn
mực	của	pháp	luật	được	thực	hiện	bằng	ngăn	cấm	và	cưỡng	bức	(quyền	lực	công	cộng	cùng	với	đội	vũ	trang	đặc
biệt,	quân	đội,	cảnh	sát,	toà	án,	nhà	tù…).	Pháp	quyền	là	đạo	đức	tối	thiểu	của	mỗi	cá	nhân	sống	trong	cộng	đồng.
 

 
Đạo	đức	đòi	hỏi	từ	tối	thiểu	đến	tối	đa	đối	với	các	hành	vi	cá	nhân.	Phương	thức	điều	chỉnh	là	bằng	dư	luận	xã	hội
và	lương	tâm.	Những	chuẩn	mực	đạo	đức	bao	gồm	cả	chuẩn	mực	ngăn	cấm	và	cả	chuẩn	mực	khuyến	khích.
 

 
Chức	năng	điều	chỉnh	hành	vi	của	đạo	đức	bằng	dư	luận	xã	hội	và	lương	tâm	đòi	hỏi	từ	tối	thiểu	tới	tối	đa	hành	vi
con	người	đã	trở	thành	đặc	trưng	riêng	để	phân	biệt	đạo	đức	với	các	hình	thái	ý	thức	khác,	các	hiện	tượng	xã	hội
khác	và	làm	thành	cái	không	thể	thay	thế	của	đạo	đức.
 

 
-	Mục	đích	điều	chỉnh:	bảo	đảm	sự	tồn	tại	và	phát	triển	xã	hội	bằng	tạo	nên	quan

 
hệ	lợi	ích	cộng	đồng	và	cá	nhân	theo	nguyên	tắc	hài	hòa	lợi	ích	cộng	đồng	và	cá	nhân	(và	khi	cần	phải	ưu	tiên

lợi	ích	cộng	đồng).
 

 
-	Đối	tượng	điều	chỉnh:	Hành	vi	cá	nhân	(trực	tiếp)	qua	đó	điều	chỉnh	quan	hệ	cá	nhân	với	cộng	đồng	(gián	tiếp).
 

 
-	Cách	thức	điều	chỉnh	được	biểu	hiện:	Lựa	chọn	giá	trị	đạo	đức;	xác	định	chương	trình	của	hành	vi	bởi	lý	tưởng
đạo	đức;	xác	định	phương	án	cho	hành	vi	bưỏi	chuẩn	mực	đạo	đức;	tạo	nên	động	cơ	của	hành	vi	bởi	niềm	tin,	lý
tưởng,	tình	cảm	của	đạo	đức,	kiểm	soát	uốn	nắn	hành	vi	bởi	dư	luận	xã	hội.
 

 
Chức	năng	điều	chỉnh	hành	vi	được	thực	hiện	bởi	hai	hình	thức	chủ	yếu.

 
 

-		Xã		hội		và		tập		thể		tạo		dư		luận		để		khen		ngợi		khuyến		khích		cái		thiện,		phê		phán	mạnh	mẽ	cái	ác.
 
 
 



 
19

 

 
-	Bản	thân	chủ	thể	đạo	đức	tự	giác	điều	chỉnh	hành	vi	cơ	sở	những	chuẩn	mực	đạo

 
đức	xã	hội.

 
 
2.	Chức	năng	giáo	dục.

 
 

Con	người	vươn	lên	“chân	-	thiện	-	mỹ”.	Con	người	là	sản	phẩm	của	lịch	sử,	đồng	thời	là	chủ	thể	của	lịch	sử.	Con
người	tạo	ra	hoàn	cảnh	đến	mức	nào	thì	hoàn	cảnh	cũng

tạo	ra	con	người	đến	mức	ấy.
 

 
Con	người	sinh	ra	bắt	gặp	hệ	thống	đạo	đức	của	xã	hội.	Hệ	thống	ấy	tác	động	đến	con	người	và	con	người	tác	động
lại	hệ	thống.	Hệ	thống	đạo	đức	do	con	người	tạo	ra,	nhưng	sau	khi	ra	đời	hệ	thống	đạo	đức	tồn	tại	như	là	cái	khách
quan	hoá	tác	động,	chi	phối	con	người.
 

 
Xã	hội	có	giai	cấp	hình	thành	và	tồn	tại	nhiều	hệ	thống	đạo	đức	mà	các	cá	nhân	chịu	sự	tác	động.	Ở	đây,	môi	trường
đạo	đức:	tác	động	đến	đạo	đức	cá	nhân	bằng	nhận	thức	đạo		đức		và		thực	tiễn		đạo		đức.		Nhận		thức	đạo		đức		để
	chuyển		hoá		đạo		đức		xã		hội	thành	ý	thức	đạo	đức	cá	nhân.	Thực	tiễn	đạo	đức	là	hiện	thực	hoá	nội	dung	giáo	dục
bằng	hành	vi	đạo	đức.	Các	hành	vi	đạo	đức	lặp	đi	lặp	lại	trong	đời	sống	xã	hội	và	cá	nhân	làm

cả	đạo	đức	cá	nhân	và	xã	hội	được	củng	cố,	phát	triển	thành	thói	quen,	truyền	thống,	tập	quán	đạo	đức.
 

 
Hiệu	quả	giáo	dục	đạo	đức	phụ	thuộc	vào	điều	kiện	kinh	tế	-	xã	hội,	cách	thức	tổ

 
chức,	giáo	dục	mức	độ	tự	giác	của	chủ	thể	và	đối	tượng	giáo	dục	trong	quá	trình	giáo	dục.

 
 
-	Giáo	dục	đạo	đức	gắn	với	tiến	bộ	đạo	đức:

 
 

Nhân	đạo	hóa	các	quan	hệ	xã	hội	và	mức	độ	phổ	biến	nhân	đạo	hóa	các	quan	hệ	xã	hội;	sự	hoàn	thiện	của	cấu	trúc
đạo	đức	và	mức	độ	phổ	biến	của	nó…sẽ	giúp	chủ	thể	lựa	chọn,	đánh	giá	đúng	các	hiện	tượng	xã	hội,	đánh	giá	đúng
tư	cách	của	người	khác	hay	của	cộng	đồng	cũng	như	tự	đánh	giá	đúng	thông	qua	mục	đích,	yêu	cầu,	nhiệm	vụ,	nội
dung,	phương	thức,	hình	thức	và	các	bước	đi	của	quá	trình	giáo	dục	sẽ	giúp	mỗi	cá	nhân	và	cả	cộng	đồng	tạo	ra	các
hành	vi	và	thực	tiễn	đạo	đức	đúng.
 

 
Như	vậy,	chức	năng	giáo	dục	của	đạo	đức	cần	được	hiểu	một	mặt	“giáo	dục	lẫn	nhau	trong	cộng	đồng”,	giữa	cá
nhân	và	cá	nhân,	giữa	cá	nhân	và	cộng	đồng;mặt	khác,	là

sự	“	tự	giáo	dục”	ở	các	cấp	độ	cá	nhân	lẫn	cấp	độ	cá	nhân	lẫn	cấp	độ	cộng	đồng.
 
 
3.	Chức	năng	nhận	thức.



 
 

Với	tư	cách	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	đạo	đức	có	chức	năng	nhận	thức	thông	qua	sự	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội.
 

 
 
 
 
20

 

 
Sự	phản	ánh	của	đạo	đức	với	hiện	thực	có	đặc	điểm	riêng	khác	với	các	hình	thái	ý	thức	khác.
 

 
Đạo	đức	là	phương	thức	đặc	biệt	của	sự	chiếm	lĩnh	thế	giới	con	người.	Nếu	xét	dưới	góc	độ	bản	thể	luận,	đạo	đức	là
hệ	thống	tinh	thần,	được	quy	định	bởi	tồn	tại	xã	hội.	Nhưng	xét	dưới	góc	độ	xã	hội	học	thì	hệ	thống	tinh	thần	(nhận
thức	đạo	đức)	không	tách

rời	thực	tiễn	–	hành	động	của	con	người.	Do	vậy,	đạo	đức	là	hiện	tượng	xã	hội	vừa	mang	tính	tinh	thần	vừa
mang	tính	hành	động	hiện	thực.
 

 
Sự	nhận	thức	của	đạo	đức	có	đặc	điểm:

 
 
-	Hành	động	đạo	đức	tiếp	liền	sau	nhận	thức	giá	trị	đạo	đức.	Và	đa	số	trường	hợp

 
có	sự	hòa	quyện	ý	thức	đạo	đức	với	hành	động	đạo	đức.	(Khác	những	khoa	học	và	ứng	dụng	nghiên	cứu	thành

tựu	khoa	học	có	khoảng	cách	về	không	gian	và	thời	gian).
 

 
-	Nhận	thức	của	đạo	đức	là	quá	trình	vừa	hướng	ngoại	(hướng	ra	ngoài)	và	hướng	nội	(tự	nhận	thức	–	hương	vào
chính	mình,	chính	chủ	thể).
 

 
Nhận	thức	hướng	ngoại	lấy	chuẩn	mức,	giá	trị,	đời	sống	đạo	đức	của	xã	hội	làm	đối	tượng.	Đó	là	hệ	thống	giá	trị
thiện	và	ác,	trách	nhiệm	và	nghĩa	vụ,	hạnh	phúc	và	ý	nghĩa	cuộc	sống…,	những	“cách	thức	và	phương	tiện”	tạo	ra
các	giá	trị	đạo	đức.	Nhờ	sự	nhận	thức	này	mà	chủ	thể	nhận	thức	đã	chuyển	hóa	đạo	đức	của	xã	hội	như	là	cái	chung
thành	ý	thức	đạo	đức	của	cá	nhân	như	là	cái	riêng.
 

 
Nhận	thức	hướng	nội	(tự	nhận	thức),	lấy	bản	thân	mình	–	chủ	thể	đạo	đức	–	làm	đối	tượng	nhận	thức.	Đây	là	quá
trình	tự	đánh	giá,	tự	thẩm	định,	tự	đối	chiếu	những	nhận	thức,	hành	vi,	đạo	đức	của	mình	với	những	chuẩn	mực	giá
trị	chung	của	cộng	đồng.	Từ	cách	nhận	thức	này	mà	chủ	thể	hình	thành	phát	triển	thành	các	quan	điểm	và	nguyên
tắc	sống:	sáng	tạo	hay	chủ	động,	hy	sinh	hay	hưởng	thụ,	vị	tha	hay	vị	kỷ,	hướng	thiện	hay	sa	vào	cái	ác…
 

 
Trong	tự	nhận	thức,	vai	trò	của	dư	luận	xã	hội	và	lương	tâm	là	to	lớn.	Dư	luận	xã	hội	là	sự	bình	phẩm,	đánh	giá	từ
phía	xã	hội	đối	với	chủ	thể,	còn	lương	tâm	là	sự	phê	bình.	Cả	hai	đều	giúp	chủ	thể	tái	tạo	lại	giá	trị	đạo	đức	của	mình
–	giá	trị	mà	xã	hội	mong	muốn.
 



 
Từ	nhận	thức	giúp	chủ	thể	ý	thức	được	trách	nhiệm	của	mình	và	sẵn	sàng	để	ho	thành	trách	nhiệm	đó.	Trong	cuộc
sống	có	vô	số	những	trách	nhiệm	như	vậy.	Nó	luôn	đặt

ra	trong	quan	hệ	phong	phú	giữa	chủ	thể	đạo	đức	với	xã	hội,	gia	đình,	bạn	bè,	đồng	chí,
 

đồng	đội,	tập	thể,	dân	tộc,	gia	cấp,	tổ	quốc.
 

 
Nhận	thức	đạo	đức	(đạo	đức	phản	ánh	hiện	thực)	ở	hai	trình	độ	:	trình	độ	thông	thường	và	trình	độ	lý	luận.
 

 
 
21

 

 
Nhận	thức	đạo	đức	ở	trình	độ	thông	thường	là	ý	thức	thông	thường,	những	giá	trị	riêng	lẻ.	Nó	đáp	ứng	nhu	cầu	đạo
đức	thông	thường	đủ	để	chủ	thể	xử	lý	kịp	thời	trong	cuộc	sống	và	sự	phát	triển	bình	thường	của	xã	hội.	Mọi	cá
nhân	đều	có	thể	và	cần	phải	ảnh	ánh	đạo	đức	ở	trình	độ	này.
 

 
Nhận	thức	đạo	đức	ở	trình	độ	lý	luận	là	những	nhận	thức	có	tính	nguyên	tắc	được

 
chỉ	đạo	bởi	những	giá	trị	đạo	đức	có	tính	tổng	quát.	Trình	độ	này	đáng	ứng	những	đòi	hỏi	của	sự	phát	triển

đạo	đức	và	tiến	bộ	xã	hội.	Đây	là	yếu	tố	không	thể	thiếu	được	trong	hệ
tư	tưởng	và	hành	vi	của	các	gia	cấp	cầm	quyền.

 
 
-	Nhận	thức	đạo	đức	đưa	lại	tri	thức	đạo	đức,	ý	thức	đạo	đức.	Các	cá	nhân,	nhờ

 
tri	thức	đạo	đức,	ý	thức	đạo	đức	xã	hội	đã	nhận	thức	(trở	thành	đạo	đức	cá	nhân).	Cá	nhân	hiểu	và	tin	ở	các

chuẩn	mực,	lý	tưởng	giá	trị	đạo	đức	xã	hội	trở	thành	cơ	sở	để	cá	nhân	điều	chỉnh	hành	vi,	thực	hiện	đạo	đức	(hiện
thực	hóa	đạo	đức).

 
IV.	VAI	TRÒ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.

 
 

Đạo	đức	có	vai	trò	rất	lớn	trong	đời	sống	xã	hội,	trong	đời	sống	của	con	người,	đạo	đức	là	vấn	đề	thường	xuyên
được	đặt	ra	và	giải	quyết	nhằm	đảm	bảo	cho	cá	nhân	và	cộng	đồng	tồn	tại	phát	triển.	Sống	trong	xã	hội,	người	ta	ai
cũng	phải	suy	nghĩ	về	những	vấn	đề	đạo	đức	để	tìm	ra	những	con			đường,	cách	thức	và	phương	tiện	hoạt	động
nhằm

kết	hợp	lợi	ích	của	mình		và	cộng	đồng,	từ	đó	bảo	đảm	cho	sự	tồn	tại,	phát	triển	của	chính	mình	và	cộng	đồng.
 

 
Trong	sự	vận	động	phát	triển	của	xã	hội	loài	người	suy	cho	cùng	nhân	tố	kinh	tế

 
là	cái	chủ	yếu	quyết	định.	Tuy	nhiên,	nếu	tuyệt	đối	hóa	cái	“chủ	yếu”	này	thành	cái	“duy	nhất”	thì	sẽ	dẫn	tư

duy	và	hành	động	đến	những	lầm	lạc	đáng	tiếc.	Sự	tiến	bộ	của	xã	hội,
sự	phát	triển	của	xã	hội	không	thể	thiếu	vai	trò	của	đạo	đức.	Và	khi	xã	hội	loài	người	có	giai	cấp,	có	áp	bức,	có

bất	công,	chiến	đấu	cho	cái	thiện	đẩy	lùi	cái	ác	đã	trở	thành	ước	mơ,	khát	vọng,	đã	trở	thành	chất	men,	thành	động
lực	kích	thích,	cổ	vũ	nhân	loại	vượt	lên,	xốc	lên.	Đạo	đức	đã	trở	thành	mục	tiêu	đồng	thời	cũng	là	động	lực	để	phát



triển	xã	hội.
 

 
Vai	trò	của	đạo	đức	còn	được	biểu	hiện	thông	qua	các	chức	năng	cơ	bản	của	đạo	đức:	Chức	năng	điều	chỉnh		hành
	vi,		chức		năng		giáo		dục,		chức		năng	nhận		thức	như		đã	trình	bày	ở	phần	trên.
 

 
Ngày	nay	để	xây	dựng	xã	hội	mới,	chúng	ta	đang	cần	có	những	con	người	mới.	Những	con	người	phát	triển	toàn
diện	cả	đức	và	tài.	Tuy	nhiên,	cần	chú	ý	trong	quan	hệ	giữa	đức	và	tài	hôm	nay,	Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	luôn	luôn	lưu
ý,	nhắc	nhở	chúng	ta	phải
 

 
 
 
 
 
22

 

 
coi	trọng	cả	tài	và	đức	nhưng	phải	lấy	đức	là	gốc.	Bởi	lẽ	tài	năng	chỉ	có	thể	phát	triển	lâu	bền	trên	nền	của	đức

và	tài	năng	chỉ	có	thể	hướng	thiện	trên	gốc	của	đức.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
23

 

 

BÀI	3
 

 
CÁC		KIỂU		ĐẠO		ĐỨC		TRONG		LỊCH		SỬ,		QUAN		HỆ		GIỮA		ĐẠO

 
ĐỨC	VỚI	CÁC	HÌNH	THÁI		Ý	THỨC	XÃ	HỘI	KHÁC

 
 



 
 
I.	CÁC	KIỂU	ĐẠO	ĐỨC	TRONG	LỊCH	SỬ,	TÍNH	KẾ
THỪA	CỦA	SỰ	PHÁT	TRIỂN	ĐẠO	ĐỨC.

 
 

Đạo	đức	là	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	là	tổng	hợp	những	nguyên	tắc,	qui	định,	chuẩn	mực	nhằm	định	hướng	con	người
tới	cái	chân,	cái	thiện,	cái	mỹ,	chống	lại	cái	giả,	cái	ác,

cái	xấu…
 

 
Đạo	đức	nảy	sinh	do	nhu	cầu	đời	sống	xã	hội,	là	sản	phẩm	của	lịch	sử	xã	hội,	do	cơ

 
sở	kinh	tế	-	xã	hội	quyết	định.

 
 

Ngay	từ	chế	độ	cộng	sản	nguyên	thủy	ý	thức	của	con	người	mong	muốn	đã	được	hình	thành,	từ	đó	được	phát	triển
hoàn	thiện	dần	trên	cơ	sở	phát	triển	của	hình	thái	kinh	tế

-	xã	hội	nối	tiếp	nhau	từ	thấp	đến	cao.
 
 
1.	Đạo	đức	trong	xã	hội	cộng	sản	nguyên	thủy.

 
 

Ý	thức	đạo	đức	phụ	thuộc	vào	những	điều	kiện	sinh	hoạt	vật	chất,	phương	thức	tìm	kiếm	và	phân	phối	những	phúc
lợi	cần	thiết	đến	trình	độ	thỏa	mãn	nhu	cầu	sinh	hoạt	của	con	người.
 

 
Dưới	chế	độ	công	xã	nguyên	thủy,	dựa	trên	chế	độ	công	hữu	về	tư	liệu	sản	xuất.	Tài	sản	cá	nhân	của	người	nguyên
thủy	chỉ	là	một	số	công	cụ	và	đồ	tiêu	dùng	của	mỗi	người	chế	tạo	lấy.
 

 
Trong	xã	hội	không	có	sự	phân	chia	giai	cấp,	không	có	hiện	tượng	người	bóc	lột	người,	không	có	đầu	óc	làm	giàu.
Họ	cùng	nhau	hái	quả,	đánh	bắt	cá,	làm	nhà,	kỷ	luật	và	quy	tắc	lao	động	được	duy	trì	bằng	sức	mạnh	của	phong	tục,
tập	quán,	của	dư	luận	xã	hội,	bằng	uy	tín	và	sự		tôn	kính	đối	với	người	tộc	trưởng	hay	người	phụ	nữ.
 

 
Gắn	liền	với	đời	sống	tinh	thần	là	tôn	giáo	nguyên	thủy,	được	sinh	ra	từ	những	hiểu	biết	hết	sức	mông	muội,	tối	tăm
và	nguyên	thủy	của	con	người	về	bản	thân	họ	và	về

tự	nhiên	bao	quanh	họ.
 

 
 
 
 
 
 
24

 

 



Tôn	giáo	nguyên	thủy	can	thiệp	vào	toàn	bộ	hoạt	động	của	công	xã	thị	tộc	và	trở	thành		yếu		tố		cấu		thành		hoạt
	động		thực		tiễn		và		ý		thức		của		người		nguyên		thủy.		Trong	những	điều	kiện	đó,	các	dấu	hiệu	đạo	đức	xuất	hiện.
 

 
Ví	dụ:	các	qui	định	trong	săn	bắn	(do	kinh	nghiệm	đã	tích	lũy	được)	không	những

 
có	ý	nghĩa	đối	với	nhu	cầu	sinh	sống,	còn	đối	với	các	yêu	cầu	tương	trợ,	đoàn	kết	cộng

 
đồng	cũng	như	việc	giữ	gìn	tình	ruột	thịt	trong	thị	tộc.

 
 
Như	vậy,	đạo	đức	ra	đời	rất	sớm,	xuất	phát	từ	chính	các	hoạt	động	chung	của	thị

 
tộc	với	những	chế	độ	tự	nhiên	của	chúng.	Nó	có	những	đặc	điểm	sau:

 
-	Tính	cụ	thể	-	cảm	tính,	trực	quan	và	kinh	nghiệm	của	đạo	đức	nguyên	thủy.

 
 

Việc	coi	trọng,	tuân	thủ	các	hành	vi	giao	tiếp,	ứng	xử	và	hoạt	động	cụ	thể	của	cộng	đồng	là	biểu	hiện	ý	thức	đạo	đức
của	người	nguyên	thủy.	Mọi	thành	viên	thực	hiện	bất	kỳ	một	hành	vi	đạo	nào	bao	giờ	cũng	theo	thói	quan,	đối	với
họ	việc	bắt	chước	các	mẫu	hoạt	động	đạo	đức	là	một	yêu	cầu	bắt	buộc.	Nhờ	đó	các	tập	quán,	phong	tục,	các	điều
cấm	kị,

lễ	nghi,	các	định	kiến,	dư	luận	xã	hội	đã	tồn	tại	rất	dai	dẳng	trong	các	hiện	tượng	cụ	thể	-
 

cảm	tính.
 

 
-	Các	bộ	lạc	còn	lại	đến	nay	ở	Châu	Mỹ,	Châu	Phi	còn	giữ	nguyên	truyền	thống	không	cãi	cọ	nhau,	biết	nghe	lời
người	lớn	tuổi	và	xem	đó	là	cái	thiện.	Ngược	lại	bất	kỳ	hành	vi	nào	không	theo	đúng	phong	tục,	tập	quán	đều	bị
xem	là	ác.
 

 
-	Trình	độ	phát	triển	rất	thấp	về	kinh	tế	-	xã	hội	và	văn	hóa	của	con	người	nguyên	thủy	đã	làm	cho	họ	có	một	số	đặc
điểm	gần	giống	như	một	loài	động	vật	như	hoạt	động

ăn	thịt	người	ở	thời	kỳ	đầu	của	chế	độ	công	xã	nguyên	thủy,	hoạt	động	đó	chỉ	mất	khi	nền	kinh	tế	và	văn	hóa
của	xã	hội	phát	triển	cao	hơn,	và	chỉ	đến	đó	nó	mới	trở	thành	một	việc	thất	đức.
 

 
-	Tính	hợp	tác,	tính	công	bằng,	thông	cảm,	tương	trợ	của	đạo	đức	nguyên	thủy.

 
 
Trong	điều	kiện	sản	xuất	thấp	kém,	sự	hợp	tác	là	yếu	tố	hàng	đầu	tạo	nên	hiệu	quả

 
trong	lao	động	tập	thể.

 
 
Sự	hợp	tác	ở	đây	là	hợp	tác	giản	đơn	trong	điều	kiện	kinh	tế	tự	nhiên	chưa	có	sự

 
khác	biệt	giữa	lợi	ích	cá	nhân	với	cá	nhân,	cá	nhân	với	cộng	đồng.

 
 



Tính	công	bằng	–	bằng	nhau	không	chỉ	trong	hưởng	thụ	mà	còn	trong	tất	cả	quan
 

hệ	khác.	Tất	cả	những	gì	có	ích	cho	bộ	lạc	được	coi	là	điều	thiện,	có	hại	bị	coi	là	điều	ác.
 
 
 
 
 
 
 
25

 

 
Điều	này	tạo	ra	sự	ổn	định	hợp	lý	và	bình	đẳng	xã	hội	trong	điều	kiện	con	người	chưa	sản	xuất	ra	sản	phẩm	dư
thừa,	đời	sống	còn	quá	thấp.	Khả	năng	tồn	tại	của	đạo	đức	giai	cấp	cũng	như	của	đạo	đức	có	ý	nghĩa	nhân	loại	phổ
biến	có	cơ	sở	ở	nguyến	tắc	này.

 
2.	Đạo	đức	trong	xã	hội	chiếm	hữu	nô	lệ

 
 
Sự	xuất	hiện	của	giai	cấp	dẫn	tới	sự	tan	vỡ	của	ý	thức	đạo	đức	thống	nhất	trong	nội

 
bộ	cộng	đồng	xã	hội.	Nhưng	so	với	chế	độ	công	xã	nguyên	thủy,	thì	xã	hội	chiếm	hữu	nô

 
lệ	tiến	hơn	một	bậc.

 
 

Phù	hợp	với	sức	sản	xuất	tiến	bộ	hơn	của	chế	độ	chiếm	hữu	nô	lệ	là	quan	hệ	sản	xuất	mới,	mà	cơ	sở	là	chủ	nô
chiếm	hữu	tư	liệu	sản	xuất	và	người	nô	lệ.	Loài	người	đã	bắt	đầu	hình	thành	một	nền	đạo	đức	mới.	Cụ	thể	là:
 

 
-	Tính	chất	đối	kháng	đạo	đức:

 
 

Đó	là	đạo	đức	của	nô	lệ	và	đạo	đức	của	chủ	nô,	hai	nền	đạo	đức	này	đối	lập	với	nhau	về	cơ	bản.	Những	tư	tưởng
của	giai	cấp	thống	trị	là	những	tư	tưởng	thống	trị,	giai	cấp	nào	là	lực	lượng	vật	chất	thống	trị	trong	xã	hội	thì	cũng
là	lực	lượng	tinh	thần	thống

trị.
 

 
Tầng	lớp	người	có	đặc	quyền,	đặc	lợi	cho	phép	mình	được	là	người	“có	đức	hạnh,

 
người	thượng	lưu,	quí	tộc”	còn	những	người	nô	lệ	là	những	người	“không	có	phẩm	hạnh,	người	thấp	hèn,	hạ

đẳng”.
 

 
Sự	nô	dịch	của	số	ít	(do	giàu	có	mà	trở	thành	mạnh)	đối	với	số	đông	(do	nghèo	khổ

 
mà	trở	thành	yếu)	giờ	đây	được	bảo	đảm	bởi	một	 lực	 lượng	xã	hội	mới	–	nhà	nước,	tình	trạng	bình	đẳng

nhường	chỗ	cho	đẳng	cấp.	Nó	quy	định	nội	dung	cơ	bản	của	đạo	đức,	đẩy



tới	hai	cực	đối	lập	gay	gắt:	chủ	-	tớ,	trên	–	dưới,	mệnh	lệnh	–	phục	tùng.
 

 
Tính	chất	đó	quy	định	các	nội	dung	khác	nhau	của	quan	niệm	về	tốt	–	xấu	trong	giai	cấp	này	hay	giai	cấp	kia.	Cuộc
sống	tôi	tớ	chỉ	được	đánh	giá	ngang	với	giá	trị	của	các

vật	dụng,	các	con	vật.
 

 
Chế	độ	nô	lệ	dạy	người	nô	lệ	phải	phục	tùng	tuyệt	đối.	Những	đạo	đức	cao	cả	của	người	nô	lệ	như:	lòng	dũng	cảm,
chí	khí,	nhân	phẩm…đã	bị	chủ	nô	xem	như	lời	thách	thức,	sự	bất	kính.
 

 
-					Tính	mâu	thuẫn	của	“phẩm	hạnh”	trong	đạo	đức	chiếm	hữu	nô	lệ:

 
 

Trong		xã		hội		chiếm	hữu		nô		lệ		đạo		đức		của	kẻ		chiếm	hữu		nô		lệ		và		đạo		đức	của	người	bị	nô	lệ	tạo	thành	hai
mặt	của	một	mâu	thuẫn	lớn	nhất,	tập	trung	nhất	đầu	tiên	trong	văn	hóa	tinh	thần	nhân	loại.

 
 
 
 
26

 

 
+	Chế	độ	chiếm	hữu	nô	lệ,	việc	phân	công	lao	động,	phát	triển	sản	xuất	và	đẻ	ra	một	nền	văn	hóa	vĩ	đại	của	thế	giới
cổ	đại	–	nền	văn	hóa	Hy	Lạp	–	đứng	về	phía	bản	thân	người	nô	lệ,	Ănghen	đã	nói	–	chế	độ	nô	lệ	với	ý	nghĩa	nhất
định	vẫn	là	sự	tiến	bộ,	tù	binh	chiến	tranh	trở	thành	nguồn	lớn	những	nô	lệ,	họ	được	bảo	tồn	không	bị	giết,	không
bị	ăn	thịt	như	trước	nữa.
 

 
+	Mặt	trái	của	sự	tiến	bộ	đó	là	đông	đảo	quần	chúng	nhân	dân	chưa	hề	biết	áp	bức

 
và	bóc	lột	giai	cấp	là	gì,	giờ	họ	bổng	nhiên	trở	nên	bị	áp	bức.

 
 

Bọn	chủ	nô	có	quyền	mua	bán,	quyền	sinh	sát,	đe	dọa	nô	lệ	bằng	roi	vọt,	chúng	thường	xích	nô	lệ	vào	nơi	làm	việc
hoặc	công	cụ	lao	động.	Pháp	luật	và	đạo	đức	của	chủ

nô	tha	hồ	hành	hạ,	giết	chóc	nô	lệ.	Chúng	gây	chiến	tranh	để	chiếm	thêm	đất	đai,	bắt	tù	binh	để	tăng	thêm	nô
lệ,	cảnh	giác	và	thẳng	tay	đàn	áp	đối	với	sự	phản	kháng	chống	đối	của	nô	lệ.
 

 
+	Cùng	với	sự	xuất	hiện	giai	cấp,	phụ	nữ	cũng	mất	quyền	bình	đẳng	trước	kia	và

 
trở	thành	nô	lệ	của	người	chồng.	Chế	độ	một	vợ	một	chồng	là	một	bước	tiến	của	lịch	sử,

 
nó	ra	đời	trên	cơ	sở	chế	độ	tư	hữu	chiến	thắng	chế	độ	công	hữu,	nhưng	nó	mang	theo	một

 
điều	không	thể	tránh	khỏi:	sự	nô	dịch	phụ	nữ,	nạn	mãi	dâm…

 
 



3.	Đạo	đức	trong	xã	hội	phong	kiến
 

 
Chế	độ	phong	kiến	dựa	trên	cơ	sở		sở		hữu	ruộng	đất	lớn.	Khác	với	nô	lệ,	người	nông	dân	có	công	cụ	sản	xuất	riêng
và	có	nền	kinh	tế	riêng	dựa	vào	lao	động	cá	nhân	và	đem	lại	cho	họ	những	điều	kiện	sinh	sống	cần	thiết.	Bọn	địa
chủ	vẫn	có	quyền	điều	nông	dân	ra	khỏi	lãnh	đại	của	mình,	nhưng	không	có	quyền	giết	họ.

 
Đó	là	một	bước	tiến	của	đạo	đức	xã	hội,	thật	ra	địa	vị	người	nông	dân	cũng	chẳng	hơn	bao	nhiêu	so	với	nô	lệ.	Sự
phụ	thuộc	về	kinh	tế	và	sự	cưỡng	ép	trực	tiếp	đã	buộc	họ	phải	cày	cấy	ruộng	đất	của	địa	chủ	và	làm	trăm	nghìn
công	việc	có	lợi	cho	giai	cấp	phong	kiến.
 

 
Ở	đây,	tồn	tại	nhiều	kiểu	đạo	đạo	đức,	có	cả	đạo	đức	của	chính	giai	cấp	phong	kiến

 
lại	có	đạo	đức	của	giai	cấp	nông	dân	và	nhân	dân	lao	động.

 
 

Đạo	đức	thống	trị	trong	xã	hội	phong	kiến	trước	hết	và	đạo	đức	học	của	gai	cấp	phong	kiến.	Tuy	nhiên,	tư	tưởng
đạo	đức	học	ở	phương	Tây	thường	xuất	phát	từ	những

tín	điều	của	tôn	giáo.
 

 
Ở	phương	Đông	đạo	đức	học	không	hoàn	toàn	lệ	thuộc	vào	tôn	giáo	mà	thường	xuất	phát	từ	quan	hệ	giữa	người	và	
	người	được	nhìn	qua	lăng	kính	của	học	thuyết	nho

 
 
 
 
 
27

 

 
giáo.	Yêu	cầu	chung	của	đạo	đức	thống	trị	là	bầy	tôi	phải	trung	với	vua,	chư	hầu	phải	trung	với	thiên	tử,	nông

dân	phải	trung	với	địa	chủ.
 
4.	Đạo	đức	trong	xã	hội	tư	bản:

 
 

Chế	độ	tư	bản	là	một	bước	tiến	của	xã	hội,	vì	nó	đập	tan	xiềng	xích	của	chế	độ	nông	nô,	xóa	bỏ	tình	trạng	cát	cứ	của
phong	kiến,	mở	ra	thị	trường	trong	nước	và	thế	giới,	phát	triển	sản	xuất,	thúc	đẩy	khoa	học	kỹ	thuật	tiến	lên.
 

 
Sự	thay	thế	quan	hệ	sản	xuất	phong	kiến	bằng	quan	hệ	sản	xuất	tư	bản	dẫn	đến	biến	đổi	cả	hệ	thống	đạo	đức	xã	hội.
Chủ	nghĩa	cá	nhân	tư	sản	là	nguyên	tắc	cơ	bản	của	đạo	đức	tư	sản.	quan	hệ	sở	hữu	tư	nhân	tư	bản	chủ	nghĩa	đã	kích
thích	các	nhà	tư	bản	làm	giàu	và	đã	định	hướng	trong	ý	thức	và	hành	vi	đạo	đức	của	họ.	Họ	coi	việc	làm	giàu	với
mọi	cách	và	mọi	giá	là	hoạt	động	chính,	là	mục	đích	cao	nhất	của	cuộc	sống.
 

 
Trong	quá	trình	tích	lũy	tư	bản,	với	máu	và	mồ	hôi	sự	bóc	lột	lao	động	làm	thuê,	chủ	nghĩa	cá	nhân	đã	chiến	thắng
quan	hệ	chật	hẹp	đẳng	cấp	phong	kiến	dưới	khầu	hiệu	cách	mạng	tư	sản	là	tự	do,	bình	đẳng,	bác	ái.



 
 

Sự	hoạt	động	tích	cực	của	nền	kinh	tế	công	nghiệp	có	tác	động	mạnh	mẽ	đến	tính	cách		cá		nhân		con		người.		Lênin
	nhận		xét,		trong		thời	kỳ		thiết		lập		tư		bản		chủ		nghĩa,		con	người	được	giải	phóng	và	phát	triển,	đó	là	một	tiến	bộ
vĩ	đại.
 

 
Nhưng	sự	bình	đẳng	ở	đây	chỉ	là	sự	bình	đẳng	hình	thức	chứ	không	phải	là	bình

 
đẳng	trong	thực	tế	cuộc	sống	xã	hội.	Nhà	tư	bản	bốc	lột	người	công	nhân	trên	cơ	sở	bốc

 
lột	giá	trị	thặng	dư	bằng	nhiều	thủ	đoạn	khác	nhau.

 
 
Sự	che	đậy	mối	quan	hệ	bản	chất	của	xã	hội	tư	bản	bằng	những	“hình	mẫu	đạo	đức

 
tất	yếu”	của	gia	cấp	tư	sản	để	mọi	người	noi	theo	là	“hết	sức	lộ	liễu”,	làm	sao	có	sự	bình	đẳng	trong	quan	hệ	và

thực	tiễn	đạo	đức	khi	mà	xã	hội	còn	tồn	tại	và	thừa	nhận	quan	hệ	bóc	lột	giá	trị	thặng	dư	và	bằng	những	thủ	đoạn
đê	hèn,	tàn	bạo.
 

 
Vấn	đề	trách	nhiệm	đạo	đức	cá	nhân	chỉ	là	sự	“bắt	buộc”	từ	phía	xã	hội	chứ	không

 
là	từ	ý	muốn	bên	trong	của	cá	nhân,	nên	trách	nhiệm	đạo	đức	cũng	trở	thành	thuần	túy	hình	thức	phô	trương

bên	ngoài	nhằm	che	đậy	sự	giả	dối	bên	trong.
 

 
Đó	là	lý	do	dẫn	đến	tình	trạng	biệt	lập	nhân	cách,	một	trạng	thái	tâm	lý	lạnh	lẽo,	xa	lánh	nhau,	thậm	chí	trở	nên	thù
ghét	nhau.
 

 
Tóm	lại,	xã	hội	tư	bản	đã	làm	cho	lực	lượng	sản	xuất	phát	triển	nhanh,	cùng	nền	sản		xuất	nhỏ	phân	tán	được	xã	hội
hóa	ngày	càng	cao,	phân	công	lao	động	phát	triển,	năng	suất	lao	động	có	hiệu	quả	rõ	rệt.	Ngoài	những	mặt	tích	cực
đó,	giai	cấp	tư	sản	đã	để

lại	cho	xã	hội	không	ít	những	hậu	quả	tiêu	cực:	vấn	đề	công	lý	và	nền	đạo	đức	trong	xã
 
 
 
28

 

 
hội	không	được	đảm	bảo	bình	thường,	con	người	trở	nên	ích	kỷ,	đạo	lý	trong	xã	hội	ngày	càng	suy	giảm.

 
5.	Đạo	đức	cộng	sản	chủ	nghĩa.

 
 

Đạo	đức	trong	xã	hội	tư	bản	bao	gồm	nhiều	kiểu	đạo	đức	khác	nhau.	Đạo	đức	của	giai	cấp	tư	sản,	đạo	đức	của	giai
cấp	công	nhân,	đạo	đức	của	những	lực	lượng	xã	hội	khác	các	kiểu	đạo	đức	này	thường	xâm	nhập	vào	nhau,	đan	xen
và	không	ngừng	đấu	tranh	với	nhau,	tạo	nên	con	đường	phát	triển	xã	hội	trên	cơ	sở	khẳng	định	mặt	tích	cực,	tiến
bộ,	triệt	tiêu	mặt	lạc	hậu,	mở	rộng	khả	năng	phát	triển	đạo	đức	trong	tương	lai	của	một	xã	hội	mới



–	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa.
 

 
Khi	chủ	nghĩa	xã	hội	đã	thắng	lợi	và	các	giai	cấp	bóc	lột	trong	xã	hội	đã	bị			tiêu	diệt,	thì	đạo	đức	cộng	sản	cũng
được	toàn	dân	thừa	nhận,	nó	trở	thành	đạo	đức	thống	trị.
 

 
Đạo	đức	cộng	sản	là	giai	đoạn	cao	nhất	trên	con	đường	tiến	lên	của	đạo	đức	loài	người.	So	với	đạo	đức	tiên	tiến
trước	đây,	đạo	đức	cộng	sản	là	một	thứ	chất	mới.	Nó	biểu	hiện	những	đặc	điểm	mới	vì	bộ	mặt	tinh	thần	của	những
con	người	đã	tiêu	diệt	thế	giới	bóc	lột	và	đã	lập	nên	chủ	nghĩa	cộng	sản.

 
II.	MỐI	QUAN	HỆ	GIỮA	ĐẠO	ĐỨC	VỚI	MỘT	SỐ	HÌNH	THÁI	Ý	THỨC	XÃ	HỘI	KHÁC.

 
 

Đạo	đức	là	một	hình	thái	ý	thứa	xã	hội	đặc	thù,	là	sự	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội,	là	một	bộ	phận	của	kiến	trúc	thượng
tầng	như	chính	trị,	pháp	luật,	tôn	giáo,	khoa	học,	nghệ	thuật.

 
1.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	chính	trị.

 
 

Chính	trị	là	mối	quan	hệ	giữa	các	giai	cấp	đối	với	vấn	đề	nhà	nước,	đứng	về	mặt	lịch	sử	chính	trị	chỉ	xuất	hiện	khi
có	nhà	nước	còn	đạo	đức	xuất	hiện	rất	sớm	cùng	với	sự	xuất	hiện	xã	hội	loài	người.
 

 
Trong	xã	hội	có	giai	cấp,	đạo	đức	cũng	như	chính	trị	đều	là	sản	phẩm	của	một	cơ

 
sở	kinh	tế	xã	hội	nhất	định.	Do	đó	giữa	đạo	đức	và	chính	trị	có	quan	hệ	chặt	chẽ	với	nhau,	dưới	những	hình

thức	khác	nhau,	đạo	đức	là	chính	trị	biểu	hiện	lợi	ích	kinh	tế	của	một	giai	cấp	nhất	định	và	phục	vụ	mục	đích	của
nó.	Nhiều	khi	các	quan	hệ	đạo	đức	thường	lẫn	vào	chính	trị,	ngược	lại	có	những	quan	điểm	chính	trị	phản	ánh
những	giá	trị	đạo	đức.
 

 
Đối	với	giai	cấp	và	nhà		nước	tiên	tiến	thì	nó	thường	gắn	liền	với	những	quan	điểm	đạo	đức	tiến	bộ,	ngược	lại	giai
cấp	suy	tàn	thì	gắn	liền	với	quan	điểm	đạo	đức	lạc	hậu,	bảo	thủ	kiềm	hãm	sự	phát	triển	của	xã	hội.
 

 
 
29

 

 
Đạo	đức	chúng	ta	ngày	nay,	đạo	đức	tiên	tiến	là	đạo	đức	của	giai	cấp	vô	sản,	đạo

 
đức	phục	vụ	cho	sự	nghiệp	thắng	lợi	của	chủ	nghĩa	xã	hội	và	chủ	nghĩa	cộng	sản.

 
 

Sự	thống	nhất	biện	chứng	giữa	chính	trị	và	đạo	đức	còn	được	thể	hiện	cụ	thể	trong	việc	xây	dựng	con	người	mới,
trong	đó	tài	và	đức	phải	kết	hợp	chặt	chẽ	và	lấy	đức	làm	gốc.

 
2.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	pháp	luật.

 



 
Ý	thức	đạo	đức	và	ý	thức	pháp	luật	có	mối	quan	hệ	biện	chứng	với	nhau	và	có	chức	năng	chung	là	điều	chỉnh	các
mối	quan	hệ	xã	hội	nhằm	bảo	toàn	và	phát	triển	xã	hội.	Tuy	nhiên	giữa	chúng	có	những	điểm	khác	nhau
 

 
Pháp	luật	thường	được	thực	hiện	thông	qua	nhà	nước,	do	nhà	nước	soạn	thảo,	phổ

 
biến	và	thi	hành	trong	toàn	xã	hội.	Còn	đạo	đức	được	bảo	đảm	do	lương	tâm	con	người	do

 
sự	phê	phán	của	dư	luận	xã	hội.

 
 

Phạm	vi	đạo	đức	có	nội	dung	bao	quát	và	rộng	hơn	pháp	luật.	Luật	pháp	điều	chỉnh	một	số	mặt	của	đời	sống	xã	hội,
đạo	đức	xâm	nhập	vào	tất	cả	các	hoạt	động	xã	hội,	trong	mọi	quan	hệ	kể	cả	đối	với	chính	bản	thân	mỗi	người.
 

 
Trong	thực	tế	có	những	hiện	tượng	pháp	luật	trừng	trị	nhưng	đạo	đức	không	lên	án

 
và	có	hiện	tượng	đạo	đức	lên	án	nhưng	pháp	luật	không	trừng	trị.

 
 
Luật	pháp	căn	cứ	vào	kết	quả	hành	vi	còn	đạo	đức	căn	cứ	vào	động	cơ	hành	vi.

 
 

Để	đảm	bảo	cho	luật	pháp	được	chấp	hành	nhà	nước	áp	dụng	chủ	yếu	các	hình	thức	cưỡng	bức	hình	phạt,	còn	đạo
đức	thì	được	bảo	đảm	bằng	giáo	dục,	thuyết	phục,	ủng

hộ	hoặc	lên	án	của	dư	luật	xã	hội	và	sự	kiểm	soát	của	lương	tâm	con	người.
 

 
-	Quan	hệ	giữa	đạo	đức	với	luật	pháp:

 
 
Đạo	đức	và	pháp	luật	phù	hợp	với	nhau	khi	ý	chí	của	giai	cấp	thống	trị	phù	hợp	với

 
lợi	ích	xã	hội	và	cộng	đồng	dân	cư.	Trong	xã	hội	có	giai	cấp	đối	kháng	thì	đạo	đức	và	pháp	luật	thường	có	mâu

thuẫn	với	nhau	vì	đạo	đức	phản	ánh	quan	hệ	lợi	ích	của	quần	chúng	nhân	dân	lao	động	còn	pháp	luật	bảo	vệ	lợi	ích
của	giai	cấp	thống	trị	mà	lợi	ích	của

hai	giai	cấp	đối	kháng	luôn	mâu	thuẫn	với	nhau.
 
 
4.	Quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	tôn	giáo.

 
 

-	Tôn	giáo	là	một	khái	niệm	huyền	ảo	và	sai	lệch	của	con	người	về	hiện	thực,	trong	khái	niệm	đó	lực	lượng	ngoại
giới	(lúc	đầu	là	lực	lượng	siêu	tự	nhiên	về	sau	lại	thêm	lực	lượng	xã	hội)	chi	phối	đời	sống	hàng	ngày	của	con	người
bằng	hình	thức	siêu	trần	thế,	siêu	tự	nhiên.

 
 

 
30

 



 
-	Tôn	giáo	và	đạo	đức	đều	hướng	con	người	tới	những	lý	tưởng	sống	thiện,	nhân

 
đạo,	tránh	cái	ác.	Tuy	nhiên	chúng	khác	nhau	về	bản	chất.

 
 
-	Về	mặt	lịch	sử,	đạo	đức	xuất	hiện	cùng	với	sự	xuất	hiện	xã	hội	loài	người,	trước

 
rất	lâu	so	với	sự	ra	đời	của	các	tôn	giáo.	Như	vậy,	đã	có	một	giai	đoạn	lịch	sử	rất	dài,	đạo

 
đức	tồn	tại	không	có	tôn	giáo.	Điều	đó	cho	thấy	đạo	đức	không	thể	bắt	nguồn	từ	tôn	giáo

 
và	nó	tồn	tại	như	một	đời	sống	tinh	thần	khác	với	niềm	tin	tôn	giáo.

 
 
-	Đạo	đức	phản	ánh	chân	thực	những	nhu	cầu	khách	quan,	hiện	thực	còn	tôn	giáo

 
lại	phản	ánh	thế	giới	một	cách	hư	ảo	với	những	khát	vọng	tự	giải	thoát	trong	thế	giới	tinh	thần	mà	hiện	thực

tỏ	ra	hoàn	toàn	bất	lực.
 

 
-	Đạo	đức	và	tôn	giáo	đều	thấy	được	nỗi	đau	khổ	của	con	người	và	hướng	tới	việc	phấn	đấu	làm	giảm	nỗi	đau	khổ
ấy	để	con	người	đi	đến	hạnh	phúc.	Nhưng	đạo	đức	xem	nỗi		đau		khổ		của		con		người		trong		tính		lịch	sử		hiện		thực
	của		nó		và		tin		tưởng		chắc		rằng	chính	con	người	là	động	lực	duy	nhất	giải	thoát	con	người	khỏi	nỗi	đau	khổ	và	tự
xây	dựng	hạnh	phúc	của	mình	trong	đời	sống	hiện		thực	thông	qua	hoạt	động	lao	động	của	mình.	Còn	tôn	giáo	tin
rằng,	chỉ	có	những	lực	lượng	siêu	nhiên,	thần	linh,	thượng	đế	mới

có	khả	năng	cứu	vớt	con	người	ra	khỏi	nỗi	đau	khổ	và	điều	đó	chỉ	có	thể	xảy	ra	trong	thế
 

giới	khác,	thế	giới	sau	cái	chết	(phủ	nhận	vai	trò	của	con	người	trong	việc	sáng	tạo	ra	giá
 

trị	đạo	đức	của	mình).
 

 
-	Trong	điều	kiện	nước	ta	Đảng	và	Nhà	nước	ta	luôn	tôn	trọng	tự	do	tín	ngưỡng	của	nhân	dân.	Mỗi	công	dân	đều	có
quyền	tham	gia	hoặc	không	tham	gia	thực	hiện	tín	ngưỡng	của	mình,	đều	có	quyền	tham	gia	hoặc	không	tham	gia
vào	bất	cứ	tôn	giáo	nào.	Các	hoạt	động	tôn	giáo	đều	được	pháp	luật	bảo	vệ	và	hoạt	động	theo	hiến	pháp.
 

 
Để	đảm	bảo	cho	các	tôn	giáo	thực	hiện	được	những	lý	tưởng	tôn	giáo	chân	chính	của	mình,	phục	vụ	sự	nghiệp	xây
dựng	đất	nước	và	phụng	sự	tín	ngưỡng	tôn	giáo,	pháp	luật	nước	ta	nghiêm	cấm	việc	lợi	dụng	tôn	giáo	để	kích	động
nhân	dân	gây	rối	loạn	trật	tự

xã	hội	nhằm	thực	hiện	các	mưu	đồ	chính	trị	đen	tối.
 
 
5.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	nghệ	thuật.

 
 
Nghệ	thuật	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	nó	phản	ánh	tồn	tại	xã	hội.	Trung	tâm

 
mà	nghệ	thuật	phản	ánh	là	phản	ánh	cái	đẹp,	nghệ	thuật	là	nơi	hội	tụ	cái	đẹp.	Nghệ	thuật



 
đem	lại	cho	con	người	những	khoái	cảm	thẩm	mỹ,	những	giá	trị	tinh	thần.

 
 

Do	vậy,	giữa	đạo	đức	và	nghệ	thuật	có	mối	quan	hệ	chặt	chẽ	nhau.	Cái	đẹp	là	hiện	tượng	của	cái	thiện	và	chỉ	có	cái
thiện	mới	có	thể	đẹp.	Thậm	chí,	khi	nghệ	thuật	miêu	tả

cái	ác,	cái	xấu	xa	cũng	nhằm	mục	đích	đạt	đến	cái	đẹp,	cái	thiện.
 
 
 
 
31

 

 
Nghệ	thuật	là	phương	thức	tồn	tại	của	ý	thức,	một	hoạt	động	sáng	tạo	độc	đáo,	một	hình	thức	giao	tiếp	đặc	biệt	của
con	người,	nó	có	tác	dụng	định	hướng,	thay	đổi,	tô	điểm	làm	đẹp	cho	bản	thân	con	người,	các	chuẩn	mực	đạo	đức
xã	hội	tạo	nên	thị	hiếu	thẩm	mỹ	của	con	người.
 

 
Ví	dụ:	“tốt	gỗ	hơn	tốt	nước	sơn.	Xấu	người,	đẹp	nết	còn	hơn	đẹp	người”,	“Chồng	lớn,	vợ	bé	thì	xinh,	chồng	nhỏ	vợ
lớn	ra	tình	chị	em”.
 

 
-	Nghệ	thuật	gắn	liền	với	tâm	tư,	tình	cảm,	khơi	dậy	những	ước	mơ,	khát	vọng	tốt

 
đẹp,	trang	phục,	giao	tiếp.

 
 
-	Nghệ	thuật	là	hoạt	động	sáng	tạo,	tác	giả	không	chỉ	đổ	mồ	hôi,	công	sức	mà	còn

 
thể	hiện	cả:	tư	tưởng	tình	cảm,	sự	nghiền	ngẫm	về	cuộc	đời,	là	phương	tiện	giao	tiếp	làm	đẹp	cho	quan	hệ

người	-	người	ngày	càng	đẹp	hơn.	Nghệ	thuật	có	tác	dụng	giáo	dục	sâu	sắc	và	nghỉ	ngơi	giải	trí	độc	đáo.
 

 
-	Đạo	đức	đặt	ra	cho	nghệ	thuật	một	nhiệm	vụ:

 
 

Nghệ	thuật	có	nhiệm	vụ	quan	trọng	là	giáo	dục	và	hoàn	thiện	nhân	cách	con	người.	Nghệ	thuật	sở	dĩ	sống	được,
đứng	vững	được	là	do	nhiều	yếu	tố	nhưng	yếu	tố	quan	trọng	nhất	là	hướng	thiện,	đề	cao	cái	thiện.
 

 
Cái	thiện	là	khao	khát	của	nhân	dân	lao	động.	Do	đó	tác	phẩm	nghệ	thuật	nào	làm	tốt	giáo	dục	đạo	đức	thì	sẽ	tồn	tại
mãi.
 

 
-	Nghệ	thuật	có	tác	dụng	trở	lại	đạo	đức:

 
 
Nghệ	thuật	cung	cấp	cho	con	người	tình	cảm	đạo	đức	tốt	đẹp.	Nghệ	thuật	có	lợi	thế

 



là	phản	ánh	bằng	hình	tượng	nghệ	thuật,	do	vậy	nó	sẽ	dễ	đi	vào	lòng	người.	Đối	tượng	và	mục	đích	phản	ánh
của	nghệ	thuật	là	con	người,	nên	nó	rất	gần	với	đạo	đức,	ảnh	hưởng	đến	đạo	đức.
 

 
Đạo	đức	và	nghệ	thuật	giúp	cho	con	người	tránh	cái	xấu,	học	hỏi	hướng	tới	cái	đẹp

 
và	làm	theo	cái	đẹp,	tiến	tới	tự	giác	làm	điều	tốt.	Tương	quan	giữa	đạo	đức	và	nghệ	thuật

 
là	mối	tương	quan	giữa	cái	thiện	và	cái	đẹp.	Cái	này	làm	tiền	đề	cho	cái	kia	và	bổ	sung	cho	nhau	cùng	phát

triển.	Nghệ	thuật	còn	làm	chức	năng	giáo	dục	chân	chính,	giáo	dục	và	hoàn	thiện	nhân	cách	con	người,	ngược	lại
đời	sống	đạo	đức	là	nguồn	chất	liệu	làm	nền	móng	cho	sáng	tác	nghệ	thuật.
 

 
Nghệ	thuật	chân	chính	phải	lấy	cuộc	sống,	lấy	đạo	đức	làm	điểm	xuất	phát	vì	nó	là

 
cơ	sở,	là	nguồn	cảm	hứng	của	nghệ	thuật	phát	triển.

 
 
-	Lịch	sử	đã	cho	thấy,	những	tác	phẩm	nghệ	thuật	tiêu	biểu,	bất	tử	với	con	người	cả

 
về	không	gian	và	thời	gian	là	những	tác	phẩm	chứa	đựng	các	giá	trị	cao	cả	về	con	người.

 
 

 
32

 

 
Nó	là	biểu	tượng	kiệt	xuất	về	con	người,	về	lý	tưởng,	lòng	nhân	ái,	về	số	phận,	về	sức	mạnh	tinh	thần	và	phẩm

chất	của	con	người	và	xã	hội	con	người	của	từng	thời	đại	cụ	thể.
 

 
Trong	điều	kiện	của	đất	nước,	Đảng	ta	chủ	trương	lãnh	đạo	nhân	dân	ta	xây	dựng	một	nền	văn	hóa	tiên	tiến	đậm	đà
bản	sắc	dân	tộc	là	hoàn	toàn	phù	hợp	với	điều	kiện	và	nguyện	vọng	tha	thiết	của	nhân	dân.	Trong	nền	văn	hóa	ấy
giữa	truyền	thống	và	hiện	đại	được	kết	hợp	với	nhau	một	cách	hài	hòa	trên	cơ	sở	gắn	liền	đạo	đức	cách	mạng	và
nghệ	thuật	cách	mạng.	Chỉ	có	đạo	đức	cách	mạng	và	nghệ	thuật	cách	mạng	mới	đủ	sức	bao	chứa	trong	mình	những
giá	trị	tiên	tiến	của	thời	đại	và	những	giá	trị	quý	báu	mang	đậm	đà	bản	sắc	dân	tộc.	Đồng	thời	nâng	cao	giá	trị	đó,
đóng	góp	vào	công	cuộc	xây	dựng	đất	nước	theo	mục	tiêu	“dân	giàu,	nước	mạnh,	xã	hội	công	bằng	văn	minh”.

 
6.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	với	khoa	học.

 
 
Vấn	đề	đạo	đức	và	khoa	học	có	mối	quan	hệ	gắn	bó	nhau,	không	thể	tách	rời	nhau,

 
vì	khoa	học	luôn	là	cơ	sở	cho	nền	đạo	đức	thực	sự	của	con	người.

 
 
Mục	đích	của	khoa	học	và	đạo	đức	có	sự	thống	nhất	hài	hòa.	Khoa	học	và	đạo	đức

 
là	điều	kiện	để	con	người	cải	biến	xã	hội,	xây	dựng	cuộc	sống	hạnh	phúc.

 



 
Thực	tế	lịch	sử	đã	chứng	tỏ	những	thành	quả	của	khoa	học	và	công	nghệ	đã	ngày	càng	giữ

 
vai	trò	cơ	bản,	chủ	đạo	nâng	cao	cuộc	sống	của	con	người	cũng	nhờ	những	thành	tựu	vĩ

 
đại	đó	mà	con	người	đã	ngày	càng	xây	dựng	được	những	quy	luật	tự	nhiên,	quy	luật	xã	hội	để	thực	hiện	những

ước	mơ,	khát	vọng	của	mình.
 

 
Như	vậy	khoa	học	chẳng	những	đã	chứa	đựng	trong	bản	thân	nó	những	lý	tưởng	đạo	đức	mà	còn	là	một	phương
thức	mà	nhờ	đó	con	người	biến	những	lý	tưởng,	ước	mơ	của	mình	thành	hiện	thực	đời	sống.	Chính	những	lý	tưởng
đạo	đức	đã	đóng	vai	trò	không	nhỏ	làm	thành	một	trong	những	động	lực	của	sự	phát	triển	khoa	học.

 
Nhiều	phát	minh	khoa	học	vĩ	đại	đó	được	sinh	ra	từ	chính	nhu	cầu	của	cuộc	sống,	nhu	cầu	cải	thiện	đời	sống	con
người,	nhu	cầu	bảo	vệ	con	người	trước	thiên	nhiên	khắc	nghiệt,	nhu	cầu	hạnh	phúc	của	con	người.
 

 
So	với	ý	thức	đạo	đức,	ý	thức	khoa	học	thường	mang	tính	vượt	trước	và	mang	tính	biến	đối,	tính	cách	mạng	mau	lẹ
hơn.	Khoa	học	còn	làm	cho	những	lý	tưởng,	ước	mơ	đạo	đức	biến	đổi	ngày	càng	gắn	với	cuộc	sống	và	góp	phần
loại	bỏ	những	nhân	tố	lạc	hậu,	bảo	thủ	trong	đạo	đức,	làm	cho	cái	thiện	trong	đạo	đức	ngày	càng	gắn	liền	với	cái
chân	lý	trong	khoa	học.
 

 
Khoa	học	công	nghệ	đóng	vai	trò	quyết	định	nâng	cao	lực	lượng	sản	xuất	và	do	nâng	cao	lực	lượng	sản	xuất	đó	dẫn
tới	thay	đổi	các	quan	hệ	sản	xuất.	Nhưng	khi	các	quan

 
 
 
33

 

 
hệ	sản	xuất	thay	đổi	sẽ	làm	cho	tất	cả	các	quan	hệ	xã	hội	đều	phải	thay	đổi,	trong	đó	có	các	quan	hệ	đạo	đức.

 
 

Sự	thay	đổi	đó	không	phải	diễn	ra	theo	một	quá	trình	giản	đơn,	trực	tiếp	mà	nó	diễn	ra	dưới	ảnh	hưởng	của	những
kết	cấu	lợi	ích	xã	hội,	đặc	biệt	là	lợi	ích	giai	cấp.
 

 
Dưới	chủ	nghĩa	tư	bản,	với	cuộc	cách	mạng	khoa	học	kỹ	thuật,	lực	lượng	sản	xuất	phát	triển,	lẽ	ra	nhân	loại	bước
vào	vào	một	cuộc	sống	tốt	đẹp	hơn,	hạnh	phúc	hơn	nhưng	trong	thực	tế,	cứ	một	bước	tiến	của	khoa	học	và	công
nghiệp	thì	nhân	dân	lao	động	lại	đẩy	thêm	một	bước	vào	vòng	đói	khổ	và	ngu	tối,	con	người	lại	lâm	vào	cảnh	khốn
khổ,	bất	hạnh.	Vì	những	lợi	ích	ích	kỷ	của	mình,	giai	cấp	tư	sản	đã	độc	chiếm	toàn	bộ	những	thành	tựu	khoa	học	kỹ
thuật	và	công	nghiệp,	biến	chúng	thành	công	cụ	bóc	lột	nhân	dân	lao	động,	đàn	áp	con	người,	hủy	hoại	mọi	giá	trị
của	xã	hội	đã	có	được,	phục	vụ	cho	mục	đích

vì	mục	đích	lợi	nhuận	tối	đa	của	mình.
 

 
Theo	quan	điểm	đạo	đức	học	Mác-xít,	giữa	đạo	đức	và	khoa	học	luôn	có	mối	quan

 
hệ	biện	chứng	khăng	khít.	Những	mâu	thuẫn,	những	xung	đột	giữa	tiến	bộ	khoa	học	công	nghệ	và	tiến	bộ	đạo



đức	trong	xã	hội	tư	bản	đang	diễn	ra	ngày	càng	gay	gắt	là	sự	phản	ánh	những	mâu	thuẫn	ngày	sâu	sắc	giữa	giai	cấp
tư	sản	và	giai	cấp	vô	sản.
 

 
Chính	trong	các	xã	hội	tư	sản,	giai	cấp	tư	sản	một	mặt	sử	dụng	các	thành	quả	của	khao	học	công	nghệ	như	một	công
cụ	xâm	lược,	đàn	áp,	bóc	lột,	nhưng	mặt	khác	họ	cũng	đang	lợi	dụng	những	thành	quả	đó	để	mong	điều	hòa	làm
giảm	bớt	những	mâu	thuẫn	xã	hội	nhằm	củng	cố	địa	vị	thống	trị	của	mình.
 

 
Như	vậy,	việc	giải	quyết	cơ	bản	và	toàn	diện	những	xung	đột	gay	gắt	giữa	tiến	bộ	khoa	học	công	nghệ	và	tiến	bộ
đạo	đức	chỉ	diễn	ra	trong	điều	kiện	một	xã	hội	không	có	giai	cấp	đối	kháng,	không	có	chế	độ	người	bóc	lột	người,
chế	độ	sở	hữu	cá	nhân.
 

 
Ở		đó		những		thành		quả		của		khoa		học		công		nghệ		sẽ		để		xã		hội		sử		dụng		như		một	phương	thức	giải	phóng	con
người,	nâng	cao	các	giá	trị	nhân	phẩm,	làm	cho	con	người	được	sống	ngày	càng	tự	do,	hạnh	phúc	hơn,	đồng	thời
hạn	chế	những	tác	động	bất	lợi	được	cuộc	sống	của	xã	hội	con	người	mang	tính	tự	phát	từ	bản	thân	tiến	bộ	khoa
học	công	nghệ.
 

 
Trong	điều	kiện	nước	ta,	Đảng	và	Nhà	nước	ta	chủ	trương	đưa	nước	ta	bước	vào	một	thời	kỳ	mới,	thời	kỳ	đẩy
nhanh	quá	trình	công	nghiệp	hóa,	hiện	đại	hóa.
 

 
Trong	thời	kỳ	này,	khoa	học	công	nghệ	đóng	vai	trò	hết	sức	cơ	bản.	Để	phát	huy	những	thành	quả	của	khoa	học
công	nghệ	trong	điều	kiện	mới,	tất	cả	các	tiến	bộ	khoa	học	công	nghệ	đều	được	diễn	ra	trong	phạm	vi	của	chiến
lược	chính	sách	phát	triển	khoa	học	công	nghệ	quốc	gia	một	cách	toàn	diện.

 
 

 
34

 

 
Chiến	lược	này	đi	từ	phát	triển	tiềm	lực	con	người,	sử	dụng	phân	phối	các	nguồn	lực	tài	nguyên	quốc	gia,	kết	hợp
phát	triển	toàn	diện	với	lựa	chọn	các	ngành	mũi	nhọn,

kết	hợp	giữa	chính	sách	phát	triển	công	nghiệp	với	bảo	vệ	tài	nguyên,	môi	trường.
 

 
Do	đó,	nghệ	thuật	mang	chức	năng	giáo	dục,	trong	đó	có	cả	vị	trí	hết	sức	quan	trọng	trong	giáo	dục	đạo	đức,	làm
cho	việc	chuyển	tải	các	lý	tưởng,	nguyên	tắc	đạo	đức

tới	mọi	đối	tượng	một	cách	nhẹ	nhàng,	nhưng	lại	hết	sức	sâu	sắc.
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
35



 

 

BÀI	4
 

 
MỘT	SỐ	PHẠM	TRÙ	CƠ	BẢN	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	HỌC

 
 
 

 
 
I.	MỘT	SỐ	VẤN	ĐỀ	CHUNG	QUANH	PHẠM	TRÙ	ĐẠO
ĐỨC	HỌC.

 
 

-	Phạm	trù	đạo	đức	học	là	những	khái	niệm	đạo	đức	cơ	bản	phản	ảnh	những	đặc	tính	căn	bản,	những	phương	diện
và	những	quan	hệ	phổ	biến	nhất	của	những	hiện	tượng	đạo	đức	trong	đời	sống	hiện	thực.
 

 
-	Nghiên	cứu	các	phạm	trù	đạo	đức	học	giúp	người	nghiên	cứu	nắm	được	một	cách	hệ	thống,	cơ	bản	nội	dung	của
khoa	học	đạo	đức	học.
 

 
-	Hệ	thống	các	khái	niệm,	phạm	trù	đạo	đức	học	cung	cấp	phương	tiện	và	công	cụ

 
để	các	chủ	thể	phản	ảnh	các	hiện	tượng	đạo	đức	hết	sức	phức	tạp,	đa	dạng	trong	đời	sống	hiện	thực,	đồng	thời

nó	còn	làm	phát	triển	khả	năng	tư	duy	khoa	học	một	cách	hệ	thống
và	có	căn	cứ.

 
 
-	Phạm	trù	đạo	đức	học	có	lịch	sử	phát	triển	lâu	dài.	Trong	từng	thời	đại	và	xã	hội

 
cụ	thể,	các	phạm	trù	đạo	đức	học	là	sự	khái	quát	hóa	những	hiện	tượng	và	nhu	cầu	đạo	đức	của	đời	sống	hiện

thực	gắn	liền	với	sự	phát	triển	của	những	điều	kiện	kinh	tế	-	xã	hội	tương	ứng.
 

 
Cùng	với	sự	phát	triển	của	lịch	sử,	nội	dung	các	phạm	trù,	khái	niệm	đạo	đức	học

 
lại	được	bổ	sung	và	phát	triển.	Qua	đó,	qua	hệ	thống	các	phạm	trù	và	những	nội	dung	của

 
nó	phản	ảnh	một	cách	khái	quát	nhất	sự	hình	thành	và	phát	triển	tư	tưởng	đạo	đức	qua	các	thời	đại.

 
 
Các	phạm	trù	đạo	đức	là	sự	khái	quát	dưới	hình	thức	lý	luận	các	hiện	tượng	đạo

 
đức	trong	đời	sống	hiện	thực	và	những	quan	niện	của	con	người	về	những	hiện	tượng	đó.

 
Vì	vậy,	phạm	trù	đạo	đức	ngoài	ý	nghĩa	thông	tin	các	nội	dung	cơ	bản,	nó	còn	bao	hàm	sự	đánh	giá	và	nhận

định	các	giá	trị.



 
 
Tính	phân	cực	là	một	trong	những	điểm	đáng	chú	ý	của	phạm	trù	đạo	đức	học.	Đó

 
là		sự		phân		cực		giữa		thiện		và		ác,		giữa		hạnh		phúc		và		bất		hạnh,		lương		tâm		và		vô		lương	tâm....

 
 
 
 
 
36

 

 
-	Nội	dung	các	phạm	trù	đạo	đức	học	tuy	là	kết	quả	phản	ảnh	của	đời	sống	hiện	thực,	mà	còn	chứa	đựng	những
quan	niệm	giá	trị	như	niềm	tin	bên	trong	đã	được	thăng	hoa	thành	những	tình	cảm	thiêng	liêng	cao	cả.

 
 
 
 
II.	MỘT	SỐ	PHẠM	TRÙ	ĐẠO	ĐỨC	HỌC	CƠ	BẢN.

 
1.	Phạm	trù	lẽ	sống	(ý	nghĩa	cuộc	sống):

 
 

Lẽ	sống	hay	ý	nghĩa	cuộc	sống	là	một	trong	những	vấn	đề	trung	tâm	của	đời	sống	con	người.	Có	thể	xem	quan	niệm
con	người	về	lẽ	sống	là	nền	tảng	tinh	thần	của	họ.	Nó

chi	phối	và	liên	quan	mật	thiết	đến	những	định	hướng	sống	của	con	người	hết	sức	cơ	bản	như	lý	tưởng,	niềm
tin,	thái	độ	sống,	các	quan	niệm	về	hạnh	phúc,	thiện,	ác...
 

 
Người		có		lẽ		sống		tốt		đẹp		sẽ		có		khả		năng		vượt		qua		mọi		khó		khăn		để		vươn		lên	trong		cuộc		sống.		Ngược		lại,
	sự		khủng		hoảng		về		quan		niệm		lẽ		sống		sẽ		có		thể		dẫn		con	người	tới	đổ	vỡ	niềm	tin,	chao	đảo	tinh	thần,	lệch
hướng	trong	cuộc	sống,	rối	loạn	trong	hành	động	dẫn	tới	những	hậu	quả	khó	lường.
 

 
Do	lẽ	sống	là	vấn	đề	mang	bản	chất	tinh	thần	sâu	xa	nhất	gắn	liền	với	xã	hội	và	con	người,	nên	nhiều	nhà	triết	học,
đạo	đức	học	đã	xem	lẽ	sống	là	vấn	đề	vừa	có	ý	nghĩa	triết	học,	vừa	có	ý	nghĩa	đạo	đức	học	và	là	trung	tâm	khi
nghiên	cứu	con	người	của	mọi	thời	đại.
 

 
Ngay	từ	thời	cổ	đại,	lẽ	sống	của	con	người	đã	trở	thành	một	trong	những	vấn	đề	thu	hút	sự	quan	tâm	sâu	sắc	của
các	nhà	triết	học.	Người	đặt	vấn	đề	lẽ	sống	đầu	tiên	là	nhà	triết	học	cổ	đại	Epyquya.	Ông	quan	niệm	lẽ	sống	của	con
người	là	sự	hài	hòa	với	tự	nhiên,	trong		đó		con		người		có		một		cuộc		sống		tinh		thần		thanh		thản,		yên		tĩnh.		Do		đó,
	ông		cho	nguồn	gốc	của	lẽ	sống	đúng	đắn	của	mỗi	người	lảơ	trí	thông	minh	của	họ.	Chính	trí	thông	minh	giúp	con
người	lựa	chọn	sự	hợp	lý	và	loại	bỏ	khỏi	mình	những	ảo	tưởng,	những	tham	vọng	không	có	căn	cứ.

 
Epyquya	đặt	câu	hỏi	con	người	sống	có	ý	nghĩa	là	gì?	Trả	lời	câu	hỏi	này	có	một

 
số	quan	niệm	khác	nhau.

 



 
-	Quan	điểm	thứ	nhất	cho	rằng	con	người	sống	không	có	ý	nghĩa	gì	cả.	Tiêu	biểu	cho	quan	niệm	này	là	các	trường
phái	tôn	giáo,	duy	tâm	,	chủ	nghĩa	bi	quan	lịch	sử.	Theo	họ,	con	người	ra	đời	đã	khổ	sở,	chẳng	có	ý	nghĩa	gì.
 

 
-	Quan	điểm	thứ	hai	cho	rằng	cuộc	sống	con	người	có	ý	nghĩa,	nhưng	ý	nghĩa	khác	nhau	tùy	thuộc	vào	những	quan
điểm	khác	nhau.

 
 

 
 
37

 

 
Trung		Quốc		thời		cổ		đại:		Theo		Nho		giáo		thì		mẫu		người		quân		tử		và		lẽ		sống		“tu	thân,	tề	gia,	trị	quốc,	bình	thiên
hạ”,	“nhân,	lễ,	nghĩa,	trí,	tín”.	Mạnh	Tử:	“giàu	sang	không	đánh	mất	tâm	tính,	nghèo	nàn	không	đổi	được	khí	tiết,	uy
quyền,	bạo	lực	không	làm	mình	nhục	chí,	như	thế	mới	đáng	bậc	trượng	phu”.
 

 
Thời	cận	đại	thì	lẽ	sống	là	tìm	kiếm	tri	thức	khoa	học,	đề	cao	lý	trí	con	người.	Thời	hiện	đại	tư	bản	chủ	nghĩa,

lẽ	sống	là	tiền	bạc.
-	Ý	nghĩa	cuộc	sống?	Mỗi	con	người	trong	cuộc	sống	của	mình	đều	trực	tiếp	hay	gián	tiếp	trả	lời	câu	hỏi	này.	Thông
thường	trả	lời	câu	hỏi	này	có	hai	thái	độ.

 
+	Tích	cực	đối	với	cuộc	sống:	tức	thấy	được	bản	chất	con	người	thì	bản	chất	xã	hội	là	quan	trọng,chủ	yếu.	cuộc
sống	chỉ	có	ý	nghĩa	khi	thấm	đượm	chủ	nghĩa	nhân	đạo	sâu	sắc,	khi	quán	triệt	nguyên	tắc	“mình	vì	mọi	người	và
mọi	người	vì	mình”.	Do	đó,	nhìn	nhận	trách	nhiệm	và	hạnh	phúc	của	mình	trong	mối	quan	hệ	biện	chứng	với	nhau.
 

 
+	Tiêu	cực	với	cuộc	sống:	Thấy	mọi	giá	trị	trên	đời	đều	là	hư	ảo,	cuộc	sống	có	ý	nghĩa	khi	thực	hiện	nghĩa	vụ	của
mình.	Hay	chỉ	thấy	lợi	ích	của	mình	mà	không	thấy	lợi

ích	của	người	khác	và	xã	hội,	cuộc	sống	chỉ	có	ý	nghĩa	khi	được	thỏa	mãn	những	nhu	cầu	ham	muốn	của	cá
nhân	mình	như	giàu	có,	danh	lợi,	vì	tiền...
 

 
Từ	việc	lý	giải	ý	nghĩa	cuộc	sống	này	mà	hình	thành	nên	những	ước	mơ,	khát	vọng	cần	vươn	tới	gọi	là	lẽ	sống.
 

 
Lẽ	sống	có	hai	loại:

 
 
+	Lẽ	sống	tầm	thường:	được	nảy	sinh	và	giới	hạn	bởi	những	ham	muốn	cụ	thể	và

 
ít	liên	quan	đến	trách	nhiệm	của	mình	đối	với	người	khác	và	xã	hội.

 
 

+	Lẽ	sống	đạo	đức:	là	một	quan	niệm	sống	của	con	người	mà	nội	dung	chính	là	mối	quan	hệ	giữa	hạnh	phúc	và
nghĩa	vụ.	Nói	cách	khác,	lẽ	sống	đạo	đức	lẽ	sống	đạo	đức	chính	là	ý	nghĩa	cuộc	sống	mà	con	người	tự	nhận	thức
được,	tự	giác	hành	động	vì	một	lý	tưởng	đạo	đức	cao	đẹp	dựa	trên	một	quan	niệm	nhân	sinh	tiến	bộ.
 



 
-	Lẽ	sống	đạo	đức	khác	lẽ	sống	tầm	thường	ở	chỗ	con	người	nhận	ra	ý	nghĩa	cuộc	sống	của	mình	hướng	tới	những
giá	trị	đích	thực,	tự		nguyện,	tự	giác	làm	điều	lợi	vì	hạnh	phúc	của	xã	hội,	tự	giác	sống	vì	người	khác	dù	trong	bất	kỳ
hoàn	cảnh	nào	đều	có	ý	thức	giữ		gìn		nhân		cách,		phẩm		giá		của		mình.		“giàu		sang		không		quyến		rũ,		nghèo		khó
	không	chuyển	lay,	uy	vũ	không	khuất	phục”.

Vai	trò	của	lẽ	sống:
 

 
Lẽ	sống	là	phạm	trù	trung	tâm	của	đạo	đức	học	vì	nó	quan	trọng	và	quyết	định	nội	dung,	tính	chất	của	các	phạm	trù
khác.

 
 

 
38

 

 
-	Xác	định	lẽ	sống	đúng	đắn:	tạo	thành	một	lối	sống,	một	quan	niệm	đúng	đắn.	Sống	để	cống	hiến	cho	xã	hội,	sống	vì
hạnh	phúc	người	khác	“đời	yêu	ta	ta	phải	hiến	cho	đời”,	nó	sẽ	thúc	đẩy	con	người	hành	động	tiến	lên.	Nhân	phẩm
được	đánh	giá	cao,	giữ	gìn	phẩm	chất,	danh	dự.	“Ngọc	nát	còn	hơn	giữ	ngói	lành”,	“làm	trai	sống	trong	trời	đất	phải
xứng	danh	gì	với	núi	sông”.
 

 
-	Lẽ	sống	đạo	đức	sẽ	mang	lại	hạnh	phúc	chân	chính	cho	xã	hội,	cá	nhân.	lẽ	sống

 
đúng	đắn	tạo	nên	tinh	thần	lạc	quan,	yêu	đời	“thà	làm	quỷ	nước	Nam	còn	hơn	làm	vương

 
đất	Bắc”	(Trần	Bình	Trọng).	Các	vị	lãnh	tụ	đã	chọn	lẽ	sống	để	cống	hiến,	mang	lại	hạnh	phúc	nhiều	nhất	cho

nhân	dân	nên	trong	khó	khăn	vẫn	luôn	lạc	quan	yêu	đời.
Quan	niệm	về	lẽ	sống	của	đạo	đức	học	Mác-Lênin:

 
 

-	Đạo	đức	học	Mác	xít	khẳng	định	ý	nghĩa	cuộc	sống	của	con	người	trong	đời	sống	hiện	thực	và	xem	đó	như	nền
tảng	tinh	thần	của	đời	sống	con	người.
 

 
-	Để	có	thể	giải	quyết	một	cách	khoa	học	nội	dung	của	ý	nghĩa	cuộc	sống	con	người	cần	phải	xuất	phát	từ	những
tiền	đề	hiện	thực,	khách	quan	gắn	liền	với	những	hoạt	động	cơ	bản,	hoạt	động	sinh	sống	của	con	người.

 
-	Để	có	thể	tồn	tại	và	phát	triển,	con	người	và	xã	hội	loài	người	phải	dựa	vào	lao

 
động	sản	xuất,	lao	động	là	phương	thức	tồn	tại	và	phát	triển	xã	hội.

 
 

Lao	động	sản	xuất	còn	là	động	lực,	là	phương	thức	hình	thành	và	phát	triển	hoàn	thiện	con	người	cả	về	mặt	thể
chất	lẫn	tinh	thần.
 

 
Lao	động	sản	xuất	của	con	người	không	chỉ	bó	hẹp	torng	một	mục	đích	duy	nhất

 
là	duy	trì	sự	tồn	tại	thể	xác	của	họ,	mà	còn	biến	bản	thân	hoạt	động	ấy	thành	đối	tượng	của	ý	thức	và	ý	chí



khiến	cho	hoạt	động	ấy	trở	nên	chủ	động,	sáng	tạo	và	theo	quy	luật	của	cái	đẹp.
 

 
Quá	trình	lao	động	sản	xuất	không	chỉ	là	sự	sản	xuất	các	giá	trị	vật	chất,	đồng	thời	còn	sản	xuất	ra	các	giá	trị	tinh
thần	thấm	đượm	vào	các	sản	phẩm	vật	chất	khiến	cho	bản	thân	chúng	cũng	được	thể	hiện	ra	như	những	giá	trị	tinh
thần	xã	hội.
 

 
Vì	vậy,	trong	quá	trình	lao	động	sản	xuất	và	hưởng	thụ	xã	hội	để	duy	trì	và	phát	triển	đời	sống,	con	người	tìm	đối
tượng	không	chỉ	là	vật	chất	mà	còn	là	tinh	thần,	văn	hóa.	Cùng	với	sự	phát	triển	của	hoạt	động	lao	động	sản	xuất
với	tính	xã	hội	hóa	ngày	càng	cao,	chứa		đựng		hàm		lượng		trí		tuệ		ngày		càng		lớn		thì		đời		sống		tinh		thần,		văn
	hóa		càng		có		ý	ngỹia	hết	sức	quan	trọng	đối	với	lao	động	sản	xuất	xã	hội.	Chính	vì	vậy,	lao	động	sản	xuất	của	con
người	không	chỉ	dừng	lại	ở	trình	độ	kỹ	thuật,	công	cụ	mà	trên	một	bình	diện	cao	hơn,	nó	còn	đòi	hỏi	tìm	cho	mình
một	ý	nghĩa	cho	toàn	bộ	hoạt	động	đó.

 
 
 

 
 
39

 

 
Những		hoạt		động		lao		động		sản		xuất		là		cốt		lõi		của		toàn		bộ		hoạt		động		của		con	người,	là	bản	chất	sâu	xa	nhất
của	con	người,	cho	nên	ý	nghĩa	của	lao	động	sản	xuất	cũng

là	ý	nghĩa	cuộc	sống	con	người.
 

 
Như	vậy,	vấn	đề	ý	nghĩa	cuộc	sống	con	người	là	một	quá	trình	phát	triển	không	ngừng	bắt	nguồn	từ	hoạt	động	sống
của	con	người,	xét	đến	cùng	là	từ	lao	động	sản	xuất

xã	hội.
 

 
Lao	động	sản	xuất	của	con	người	bao	giờ	cũng	mang	tính	chất	xã	hội.	Quá	trình

 
đó	cũng	là	quá	trình	phát	triển	và	hoàn	thiện	con	người	thông	qua	sự	phát	triển	các	quan

 
hệ	xã	hội.	Vì	thế	khi	xem	xét	ý	nghĩa	cuộc	sống	của	con	người	không	thể	xem	xét	nó	với

 
ý	nghĩa	là	một	con	người	đơn	độc	mà	phải	đặt	con	người	trong	xã	hội	và	chỉ	có	như	vậy,	ý	nghĩa	cuộc	sống

con	người	mới	có	tính	chất	hiện	thực.
 

 
-	Đạo	đức	mác	xít	cho	rằng	quá	trình	hoạt	động	sống	mà	cốt	lõi	là	lao	động	sản	xuất	bao	giờ	cũng	mang	tính	xã	hội.
Các	chủ	thể	tham	gia	vào	lao	động	sản	xuất	xã	hội	đã

tạo	nên	những	giá	trị	vật	chất	hoặc	tinh	thần	đóng	góp	vào	thành	quả	chung	của	xã	hội.	Chính		những		thành
	quả		đó		làm	cho		cuộc		sống		của		các		chủ		thể	hoạt	động		mang		một	ý	nghĩa	xã	hội.
 

 
Việc	các	chủ	thể	lao	động	sản	xuất	đóng	góp	vào	xã	hội	như	vậy	cũng	là	sự	đòi	hỏi	của	xã	hội	đối	với	mỗi	cá	nhân
thành	viên	trong	quá	trình	lao	động	sống	của	mình.



 
 

Quá	trình	lao	động	đóng	góp	mang	ý	nghĩa	cống	hiến	cho	xã	hội	của	mỗi	cá	nhân,	mỗi	chủ	thể	hoạt	động	như	vậy
chính	là	thực	hiện	nghĩa	vụ	của	mình.
 

 
Mặt	khác,	trong	quá	trình	hoạt	động	sống,	các	chủ	thể	không	chỉ	thực	hiện	với	ý	nghĩa	cống	hiến,	đóng	góp	cho	xã
hội	mà	còn	làm	cho	các	hoạt	động	sống	trở	nên	có	ý	nghĩa	với	bản	thân	chủ	thể.	Đó	là	sự	hoàn	thiện	năng	lực	hoạt
động,	kỷ	năng,	kỷ	xảo	nâng	cao	phẩm	chất	trí	tuệ,	làm	sâu	sắc	và	phong	phú	nhận	thức,	bồi	dưỡng	tình	cảm	tốt	đẹp,
cao	 thượng,	 tạo	 ra	những	nguồn	 thu	nhập	nhằm	bồi	dưỡng,	bù	đấp	phát	 triển	 thể	chất,	 tinh	 thần	và	cả	những
phương	thức	hưởng	thụ	những	thành	quả	do	mình	và	xã	hội	sáng	tạo	ra.
 

 
Toàn		bộ		những		ý		nghĩa		đó		đối		với		chủ		thể		hoạt		động		chính		là		hạnh		phúc		con

 
người.

 
 
 
 
Như	vậy,	ý	nghĩa	cuộc	sống	hay	lẽ	sống	của	con	người	là	sự	thống	nhất	nghĩa	vụ

 
và	hạnh	phúc	thông	qua	hoạt	động	thực	tiễn,	hoạt	động	xã	hội	của	con	người,	cho	nên	lẽ

 
sống	đạo	đức	đó	là	sống	đúng	đắn	biết	kết	hợp	hài	hòa	lợi	ích	cá	nhân	và	xã	hội.



 
 
Một	điều	chú	ý	là	ý	nghĩa	cuộc	sống	không	phụ	thuộc	vào	thời	gian	sống	mà	phụ

 
thuộc	vào	chất	lượng	sống,	phụ	thuộc	vào	giá	trị	xã	hội	trong	đó	con	người	được	lao	động

 
tự	giác,	sáng	tạo	và	tự	do,	cống	hiến	cho	xã	hội	và	hưởng	thụ	sản	phẩm	mà	họ	tạo	ra.	Do

 
 
 
40

 

 
đó,	con	người	có	thể	nhân	cuộc	sống	của	mình	lên	gấp	nhiều	lần	thông	qua	lao	động	sáng	tạo.

 
 
 
 
2.	Phạm	trù	hạnh	phúc:

 
 

Hạnh	phúc	là	mối	quan	tâm	hàng	đầu	của	nhân	loại	từ	thời	cổ	đại	đến	nay.	Vậy	hạnh	phúc	là	gì?
 

 
Quan	niệm	về	hạnh	phúc	của	con	người	có	ý	nghĩa	hết	sức	quan	trọng	trong	đời	sống	tinh	thần	nói	chung	và	đời
sống	đạo	đức	nói	riêng.	Nó	là	một	trongnhững	nền	tảng	tinh	thần	giúp	con	người	xây	dựng	những	lý	tưởng,	mục
tiêu,	thái	độ	sống.	Nó	cũng	là	hạt	nhân,	là	thức	đo,	định	hướng	để	con	người	thiết	lập	các	khái	niệm	thiện,	ác,	phẩm
giá	và	hàng	loạt	các	khái	niệm	nhân	bản	khác.
 

 
-	Các	quan	niệm	khác	nhau	về	hạnh	phúc.

 
 
+	Thời	cổ	đại:

 
•								Đê-mô-crit:	hạnh	phúc	là	sự	yên	tĩnh,	sự	thanh	thản	của	tâm	hồn.	Mọi	dục	vọng,	ham	muốn	của	con	người	là
nguyên	ngân	của	đau	khổ.
 

 
•								Arixtote:	hạnh	phúc	con	người	có	được	là	do	hoạt	động	lý	trí	và	do	quan	niệm	của	mỗi	người.

 
•								Khổng		Tử		–		Mạnh		Tử:		hạnh		phúc		là		do		mệnh		trời		“bắt		phong		trần		phải	phong	trần,	cho	thanh	cao	mới
được	phần	thanh	cao”.
 

 
Tôn	giáo	:	hạnh	phúc	không	có	ở	cuộc	sống	trần	thế	mà	chỉ	có	ở	thế	giới	bên	kia.

 
•								Quan	niệm	truyền		thống	dân	gian	Việt	Nam:	hạnh	phúc	gắn	liền	với	tình	bạn,	tình	yêu	lứa	đôi,	gia	đình	là	sự
thỏa	mãn	các	nhu	cầu	vật	chất	và	tinh	thần.

 



Tóm	lại,	có	thể	tóm	tắt	các	quan	niệm	trước	chủ	nghĩa	Mác	về	hạnh	phúc	theo	3
 

xu	hướng	sau:
 

 
-	Thứ	nhất,	cho	hạnh	phúc	của	con	người	là	sự	thỏa	mãn	thường	xuyên	những	nhu	cầu	vật	chất	như	ăn,	ở,	mặc,
khỏa	mạnh,	sống	lâu...	Để	có	sự	thỏa	mãn	đó	con	người	phải	giàu	có,	của	cải	dư	thừa.
 

 
Xu		hướng		này		có		từ		thời		cổ		đại		Hy		Lạp		và		phát		triển		mạnh		torng		TK		XVII		–	XVIII	ở	châu	âu	gắn	liền	với	sự
đi	lên	của	giai	cấp	tư	sản.

 
 
 
 
 
 
 
41

 

 
Tính	hợp	lý	trong	các	quan	niệm	gắn	với	xu	hướng	này	là	ở	chỗ	tình	trạng	nhèo	đói,	khốn	khổ	không	thể	nói	đến
hạnh	phúc.	Cho	nên,	niềm	sung	sướng,	hạnh	phúc	của	con	người	không	thể	tách	rời	việc	thỏa	mãn	đến	mức	độ	nhất
định	các	nhu	cầu	vật	chất.
 

 
Nhưng	torng	thực	tế,	sự	gàu	có	về	của	cải	vật	chất,	sự	thừa	thải	trong	hưởng	thụ

 
các	nhu	cầu	vật	chất	chưa	hẳn	đã	làm	cho	con	người	cảm	thấy	hạnh	phúc.

 
 

Sở	dĩ	có	thình	trạng	như	vậy	là	do	nhiều	khi	sự	thỏa	mãn	một	cách	tối	đa	thừa	thải	thường	xuyên	các	nhu	cầu	vật
chất	nang	tính	chất	một	chiều	như	vậy	không	những	o	nâng	cao	hoặc	phát	triển	các	nhu	cầu	mà	lại	làm	cho	các	nhu
cầu	đó	ngày	càng	trở	nên	hời	hợt,	nhàm	chán,	vô	vị.

 
Những	niềm	vui	của	sự	hưởng	thụ	ban	đầu	cùng	với	thời	gian	và	sự	thừa	thải	sẽ

 
ngày	càng	mất	đi	và	thay	thế	vào	đấy	là	cảm	giác	chán	chường	của	kẻ	sống	thừa	và	mất	đi	cái	nhận	thức	quí

giá	làm	người	của	mình.
 

 
Đó	là	lý	do	vì	sao	tình	trạng	khủng	hoảng	tinh	thần,	tâm	lý,	nhiều	thói	hư,	tật	xấu,	các	tệ	nạn	xã	hội,	chủ	nghĩa	bi
quan,	chán	đời	thường	hay	xuất	hiện	trong	những	hoàn	cảnh	dư	thừa	của	cải,	tiền	bạc.	Cùng	với	kiểu	chạy	theo	sự
hưởng	thụ	một	chiều	còn	dẫn

tới	sự	tham	lam	vô	độ,	ích	kỷ	của	chủ	nghĩa	cá	nhân	cực	đoan	tàn	bạo	và	bạc	bẻo.
 

 
Như	v6ạy,	nếu	chỉ	có	sự	hưởng	thụ,	thỏa	mãn	những	nhu	cầu	vật	chất	cũng	chưa	hẳn	đã	làm	cho	con	người	có
được	hạnh	phúc	chân	chính.
 



 
-	Xu	hướng	thứ	2,	ngược	lại	với	xu	hướng	trên,	cho	hạnh	phúc	đích	thực	của	con	người	là	sự	thỏa	mãn	các	nhu	cầu
tinh	thần	mà	bản	chất	của	nó	là	sự	thanh	thản,	yên	tĩnh	tâm	hồn,	tránh	mọi	xúc	động,	lo	âu,	suy	nghĩ,	trăn	trở,	sống
với	tự	nhiên,	vô	tư	hiền	hòa,	tránh	xa	mọi	âm	mưu	quỉ	kế	và	thói	thâm	độc	của	người	đời.
 

 
Những	quan	niệm	theo	xu	hướng	này	có	tính	hợp	lý	ở	chỗ,	xem	sự	thanh	cao,	yên	tĩnh	ở	tinh	thần	con	người	là	tiêu
chuẩn	hạnh	phúc.	Thật	vậy,	tâm	hồn	giữ	được	sự	yên	tỉnh,		thanh		cao,		trong		sáng,		thanh		thản		sẽ		đem		lại		cho
	con		người		những		niềm		vui		nhẹ	nhàng	nhưng	sâu	sắc.
 

 
Xu	thế	này	dẫn	đến	những	mâu	thuẫn	cả	về	lý	thuyết	lẫn	thực	tiễn.

 
 

Theo	các	quan	niệm	của	xu	hướng	này	thì	muốn	có	được	hạnh	phúc	con	người	phải	giữ	cho	được	sự	yên	tỉnh	của
tinh	thần,	làm	cho	tinh	thần	không	bị	quấy	rối	bởi	các	nhu	cầu	ước	muốn	không	hợp	lý.	Nhưng	torng	thực	tế	rất
khó	phân	định	những	nhu	cầu	n2o	là	hợp	lý	còn	nhu	cầu	nào	là	không	hợp	lý,	nếu	lấy	theo	tiêu	chuẩn	của	sự	yên
tỉnh.
 

 
Vì	thế	về	thực	chất	là	sự	kìm	hảm,	giảm	bớt	các	nhu	cầu,	làm	cho	các	nhu	cầu	đó	ngày	càng	thấp	đến	mức	tối	thiểu,
nếu	làm	thế	là	làm	là	phá	bỏ	bản	thân	cái	gốc	làm	nên
 

 
 
 
42

 

 
khái	niệm	hạnh	phúc,	khiến	cho	khái	niệm	này	chỉ	còn	lại	có	ý	nghĩa	tiêu	cực	đi	ngược	lại	bản	chất	của	nó.

 
 

Trong	thực	tế,	xu	thế	này	khuyến	khích	chủ	nghĩa	khắc	kỷ,	giam	hãm	con	người	vào	chủ	nghĩa	thầy	tu.	Cuối	cùng	là
một	xu	hướng	xem	ra	có	vẻ	hoàn	bị	nhưng	lại	phản	ảnh	thái	độ	phản	ứng	thất	vọng	của	con	người	trước	thực	tế
đầy	đau	khổ	không	có	chỗ	đứng	cho	hạnh	phúc.	Các	quan	niệm	hạnh	phúc	theo	xu	hướng	này	cho	rằng	hạnh	phúc
của	con	người	là	sự	thỏa	mãn	thường	xuyên	các	nhu	cầu	vật	chất,	tinh	thần	và	loại	trừ	mọi	nỗi	đau	khổ.

 
Một	quan	niệm	như	vậy	là	không	thể	có	được	nhất	là	khi	xem	xét	con	người	với	toàn	bộ	cuộc	đời	của	họ.	Vòng	đời
của	con	người	sinh,	lão,	bệnh,	tử	ai	mà	thoát	được.
 

 
-	Biểu	hiện	sự	khủng	hoảng	của	con	người	về	quan	niệm	hạnh	phúc	trong	xã	hội

 
tư	sản	hiện	đại	là	sự	xuất	hiện	của	chủ	nghĩa	hiện	sinh,	xem	cuộc	đời	chỉ	là	sự	bi	đát	và	đau	khổ.	Theo	các	đại

biểu	hiện	sinh	thì	trong	hiện	thực	chỉ	toàn	nổi	đau	khổ,	còn	hạnh	phúc	chỉ	có	trong	trí	tưởng	tượng	mà	thôi.
 

 
*	hạnh	phúc	theo	quan	điểm	đạo	đức	học	Mác	xít:

 
 



Hạnh	phúc	theo	nghĩa	rộng	là	sự	đánh	giá	chung	nhất	đời	sống	của	con	người	là
 

sự	tổng	hợp	những	yếu	tố	xã	hội	của	con	người	có	tính	lịch	sử	xã	hội.	hạnh	phúc	đích	thực	của	con	người	là
sống	và	hoạt	động	để	tạo	ra	nhiều	giá	trị	vật	chất,	tinh	thần	nhằm	thỏa	mãn	các	nhu	cầu	xã	hội,	 là	cảm	xúc	vui
sướng	khi	thỏa	mãn	nhu	cầu	đạo	đức	cao	cả.
 

 
Hạnh	phúc	đúng	nghĩa	không	phải	chỉ	có	cái	do	con	người	cảm	nhận	được	mà	bao	hàm	cả	sự	đánh	giá,	thừa	nhận
của	xã	hội.	Do	đó,	nhiều	lúc	con	người	thỏa	mãn	các	nhu	cầu	của	mình	mà	không	coi	là	hạnh	phúc	thậm	chí	có	khi
đó	là	sự	cắn	rứt	của	lương	tâm,	có	khi	là	bất	hạnh	nếu	bị	xã	hội	lên	án.
 

 
-	Hạnh	phúc	theo	nghĩa	hẹp	là	cảm	xúc	vui	sướng	khi	thỏa	mãn	các	nhu	cầu	đạo

 
đức	cao	cả.	Do	đó,	hạnh	phúc	bao	gồm	2	yếu	tố:

 
 
+	Mặt	khách	quan	của	hạnh	phúc	chính	là	nhu	cầu	phát	triển	của	xã	hội	mà	chủ

 
thể	nhận	thức	biến	thành	tình	cảm,	trách	nhiệm.

 
 

+	Mặt	chủ	quan	là	nổ	lực	hăng	say	hoạt	động	của	con	người	vươn	tới	những	thành	quả	phù	hợp	nhu	cầu	xã	hội.
 

 
+	Thỏa	mãn	nhu	cầu	đạo	đức	cao	cả	nghĩa	là	khi	nhu	cầu	thỏa	mãn	mang	lại	cho	chủ	thể	sự	thanh	thản	của	lương
tâm,	tự	hào	về	cuộc	sống,	nâng	cao	ý	thức	nghĩa	vụ.	Loại	nhu	cầu	này	thỏa	mãn	mang	lại	hạnh	phúc.

 
 
 
 
 
43

 

 
Trong	cuộc	sống	không	phải	bất	cứ	nhu	cầu	nào	thỏa	mãn	cũng	là	hạnh	phúc,	có	khi	nhu	cầu	thỏa	mãn	mang	lại	sự
cắn	rứt	lương	tâm.	Hơn	nữa	nhu	cầu	luôn		lớn	lên,	tức

là	nhu	cầu	này	thỏa	mãn	thì	xuất	hiện	nhu	cầu	khác,	cảm	giác	về	sự	thỏa	mãn	nhu	cầu	này	không	bền.
 

 
-	Hạnh	phúc	có	tính	lịch	sử	xã	hội:

 
 
Thời	đại	khác	nhau,	hoàn	cảnh	khác	nhau	thì	quan	niệm	về	hạnh	phúc	cũng	khác

 
nhau.

 



 
 
 
VD:	khi	năng	suất	lao	động	thấp	thì	người	ta	cần	thỏa	mãn	nhu	cầu	no	để	tồn	tại.

 
Khi	năng	suất	phát	triển	thì	xuất	hiện	nhu	cầu	ăn	ngon,	mặc	đẹp.	khi	có	tích	lũy	thì	xuất	hiện	nhu	cầu	du	lịch,

thưởng	thức	văn	hóa,	nghệ	thuật.
 

 
-	Hạnh	phúc	cá	nhân	là	sự	thống	nhất	lâu	bền	giữa	khỏe	mạnh,	đáp	ứng	nhu	cầu

 
về	vật	chất,	sự	thỏa	mãn	về	đời	sống	tinh	thần.	hạnh	phúc	gia	đình	là	cảm	giác	vui	sướng	của	cuộc	sống	do	gia

đình	mang	lại,	đó	là	sự	tin	yêu,	quan	tâm,	chăm	sóc	lẫn	nhau	và	tạo	điều	kiện	cho	từng	thành	viên	của	gia	đình	phát
triển	phù	hợp	với	sự	tiến	bộ	của	xã	hội.
 

 
-	hạnh	phúc	chỉ	có	được	trong	hoạt	động	thực	tiễn	mà	chủ	yếu	nhất	là	thực	tiễn	sản	xuất	vật	chất.	Trong	thực	tế,	để
thỏa	mãn	những	nhu	cầu	sống	của	mình	con	người	phải	lao	động	sản	xuất	của	cải	vật	chất	xã	hội.	Cùng	với	quá
trình	sản	xuất	ra	của	cải	vật	chất	để	duy	trì	và	phát	triển	cuộc	sống	xã	hội,	con	người	cũng	đồng	thời	sản	xuất	ra	các

giá	trị	tinh	thần.	Như	vậy,	con	người	không	những	sản	xuất	ra	của	cải	vật	chất	mà	còn	nhận	thức,	suy	nghĩ	cảm
nhận	về	quá	trình	sản	xuất	và	hướng	thụ	các	giá	trị	xã	hội	đó.	Qua	đó,	con	người	nhận	ra	và	suy	nghĩ	về	niềm	sung
sướng	hạnh	phúc	và	nổi	bất	hạnh	đau	khổ	của	mình.
 

 
-	Quá	trình	lao	động	sản	xuất	và	hoạt	động	xã	hội	của	con	người	chẳng	những	là	quá	trình	con	người	sản	xuất	ra	giá
trị	vật	chất	và	tinh	thần	nhằm	thỏa	mãn	các	nhu	cầu	của	bản	thân	con	người	và	xã	hội,	đồng	thời	cũng	là	quá	trình
nảy	sinh,	phát	triển	các	nhu	cầu.
 

 
-	Nhờ	có	lao	động,	con	người	chẳng	những	đã	có	được	những	sản	phẩm	có	thể	thỏa		mãn		những		nhu		cầu		sống
	của		mình		mà		còn		làm		cho		những		nhu		cầu		nguyên		thủy	mang	tính	động	vật	trở	thành	những	nhu	cầu	mang
tính	người.	Quá	trình	đó	cứ	phát	triển	làm	cho	những	nhu	cầu	của	con	người	ngày	càng	phong	phú,	đa	dạng,	sâu	sắc
cả	về	vật	chất	lẫn	tinh	thần.
 

 
Quá	trình	lao	động	sản	xuất	và	hoạt	động	xã	hội	không	những	tạo	ra	các	giá	trị

 
vật	chất	và	tinh	thần,	phát	triển	các	nhu	cầu	mà	còn	tạo	nên	những	phương	thức	thỏa	mãn

 
 
 

 
 
44

 

 
các	nhu	cầu	đó	ngày	càng	phong	phú,	sâu	sắc,	giàu	cảm	xúc	và	nâng	cao	tính	văn	hóa	của	bản	thân	quá	trình

hưởng	thụ	xã	hội.
 



 
Đó	cũng	là	quá	trình	mỗi	chủ	thể	hoạt	động	hoàn	thiện	thể	chất,	nâng	cao	năng	lực	hoạt	động,	làm	p[hong	phú	tri
thức,	tinh	thần,	tư	tưởng,	cảm	xúc,	phát	triển	và	làm	giàu	các	quan	hệ	xã	hội	một	cách	tích	cực.
 

 
Kết	quả	đó	đưa	lại	cho	con	người	niềm	vui,	niềm	tự	hào	sung	sướng,	nâng	cao	ý	thức	phẩm	giá	con	người,	tin	tưởng
vào	xã	hội	và	con	người,	gắn	bó	mỗi	cá	nhân	với	cộng	đồng	trong	tình	thương	yêu,	quí	trọng	lẫn	nhau,	đó	chính	là
hạnh	phúc	của	con	người.

 
Như	vậy	hạnh	phúc	o	bao	giờ	được	đặt	ra	như	mục	tiêu	trực	tiếp,	cuối	cùng	mà	nó

 
chỉ	đến	với	con	người	như	một	tặng	thưởng	kèm	theo	những	giá	trị	vật	chất,	tinh	thần	mà

 
họ	đã	tạo	ra	vì	xã	hội.

 
 

Do	đó,	hạnh	phúc	không	phải	là	cái	gì	có	sẵn	để	con	người	có	thể	nhận	lấy	một	cách	thụ	động	mà	phải	do	chính	bản
thân	họ	sáng	tạo	ra.	Đó	là	lẽ	vì	sao,	sự	lười	biếng,	thói	ỷ	lại,	trì	trệ,	hưởng	thụ	một	chiều	trong	thực	tế	là	kẻ	thhù	của
hạnh	phúc.
 

 
Trong	đời	sống	xã	hội	con	người,	về	cơ	bản	có	thể	phân	ra	2	loại	nhu	cầu:	nhu	cầu	vật	chất	và	nhu	cầu	tinh	thần.
Nhu	cầu	vật	chất	thường	cấp	bách	nhưng	có	tính	lập	lại	cao,	nhu	cầu	tinh	thần	có	tính	phát	triển	và	sâu	sắc.
 

 
Trong	các	nhu	cầu	tinh	thần	thì	nhu	cầu	đạo	đức	có	thể	coi	là	nhu	cầu	có	tính	xã	hội	cao,	sâu	sắc	nhất	và	mang	tính
giáo	dục	cao	nhất.	Chính	vì	thế,	những	hoạt	động	của	con	người	thỏa	mãn	những	nhu	cầu	đạo	đức	xã	hội	làm	cho
con	người	đạt	đến	hạnh	phúc	cao	nhất.
 

 
hạnh	phúc	được	quan	niệm	như	vậy	không	loại	trừ	hoàn	toàn	mọi	nổi	đau	khổ.	Nhiều	khi	chính	nổi	đau	khổ	hay	sự
khổ	não	của	con	người	cũng	tham	gia	vào	làm	thành	một	mặt	của	hạnh	phúc.	Những	nổi	đau	khổ,	đau	khổ	có	tính
tích	cực	là	những	trăn	trở	trong	sáng	tạo,	đau	khổ	vì	nổi	đau	khổ	của	người	khác,	những	gian	truân,	khổ	ải,	vượt
qua	khó	khăn	trong	lao	động	và	cuộc	sống.
 

 
Niềm		vui,		niềm		hạnh		phúc		mà		con		người		nhận		được		phụ		thuộc		rất		nhiều		vào	những	trăn	trở	và	đau	khổ	mà
họ	phải	trải	qua,	đau	khổ	ở	mức	độ	càng	cao,	mục	đích	trong	sáng,	hướng	tới	cái	tốt	đẹp,	cái	thiện,	cái	cao	cả	càng
lớn	lao	bao	nhiêu,	thì	niềm	vui,		niềm		hạnh		phúc		mà		họ		nhận		được		sau		khi		đã		hoàn		thành		công		việc		càng		lớn
	bấy	nhiêu.

 
 
 
 
 
 
 
 
45

 



 
3/	Phạm	trù	nghĩa	vụ	đạo	đức:

 
 

Nghĩa	vụ	đạo	đức	chiếm	một	vị	trí	đặc	biệt	quan	trọng	trong	đời	sống	đạo	đức	xã	hội.	Việc	thực	hiện	nghĩa	vụ	đạo
đức	tốt	hay	xấu	là	thước	đo	đặc	thù	nói	lên	tình	trạng	tiến	bộ	hay	thoái	hóa	của	đời	sống	đạo	đức	trong	một	xã	hội
nhất	định.	Do	đó,	phạm	trù	nghĩa	vụ	đạo	đức	đã	được	nhiều	nhà	tư	tưởng,	nhà	hiền	triết	của	các	thời	đại	bàn	luận,
quan	tâm	sâu	sắc.

 
a/	Quan	niệm	khác	nhau	về	nghĩa	vụ	đạo	đức	trước	Mác.

 
 
-	Đê-mô-crít	là	người	đầu	tiên	đưa	phạm	trù	nghĩa	vụ	vào	đạo	đức.	Ông	cho	rằng

 
ý		thức		nghĩa		vụ		là		động		cơ		sâ		kín		bên		trong		của		con		người,		là		động		lực		thúc		đẩy		con	người	hành

động.
 

 
-		Các		tôn		giáo:		nghĩa		vụ		là		ý		thức		trách		nhiệm		trước		thượng		đế.		con		người		có	nghĩa	vụ	hy	sinh	quyền	lợi
trước	thực	tại	để	hưởng	hạnh	phúc	ở	thế	giới	bên	kia.
 

 
-	Kant:	nghĩa	vụ	là	mệnh	lệnh	tuyệt	đối,	là	chân	lý	tất	yếu	con	người	cần	phải	làm

 
dù	muốn	hay	không	nghĩa	vụ	như	một	mệnh	lệnh	bắt	buộc.

 
 

-	Các	nhà	duy	vật	Pháp	TK	XVII	–	XVIII	coi	nghĩa	vụ	đạo	đức	như	gắn	liền	với	lợi	ích	cá	nhân,	nó	là	tất	yếu	với	mọi
người	và	mọi	người	phải	thực	hiện.
 

 
-	Một	số	khuynh	hướng	triết	học	tư	sản	hiện	đại,	nhất	là	chủ	nghĩa	hiện	sinh,	xem

 
ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	là	hoàn	toàn	không	có	ý	nghĩa,	thậm	chí	đó	là	những	ràng	buộc

 
vô	bổ	với	những	hoạt	động	của	con	người.	Từ	đó	họ	cho	rằng	sự	thừa	nhận	những	chuẩn	mực	nghĩa	vụ	đạo

đức	là	có	hại	cho	các	cá	nhân	hiện	sinh.	Những	lý	thuyết	này	biện	hộ
và	cổ	vũ	cho	những	hành	động	bất	chấp	mọi	hệ	chuẩn	đạo	đức	xã	hội	và	mở	đường	cho

 
tội	ác.

 
b/	Quan	niệm	nghĩa	vụ	đạo	đức	của	đạo	đức	học	Mác	xít:

 
 
-	Nghĩa	vụ	đạo	đức	không	thể	là	sự	ép	buộc	từ	bên	ngoài,	mà	gắn	bó	chặt	chẽ	với

 
ý	thức	của	con	người	về	lẽ	sống,	lý	tưởng	về	hạnh	phúc	và	về	những	quan	niệm	mang	tính	triết	lý	của	cuộc

sống.	Những	quan	niệm	đúng	đắn	giúp	con	người	trước	hết	là	nhận	thức	được	sự	thống	nhất	giữa	lợi	ích	cá	nhân	và
lợi	ích	xã	hội,	thống	nhất	hạnh	phúc	cá	nhân

và	hạnh	phúc	xã	hội	và	người	khác.
 



 
Vì	thế	có	thể	xem	sự	trưởng	thành	của	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	liên	quan	chặt	chẽ	đến	mức	độ	trưởng	thành	trong
nhận	thức	của	con	người	về	những	vấn	đề	lẽ	sống,	hạnh	phúc,	thiện,	ác...
 

 
Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	thường	được	nuôi	dưỡng,	củng	cố	phát	triển	trong	môi	trường	của	một	nền	giáo	dục	tốt,
môi	trường	gia	đình	đầm	ấm,	xã	hội	lành	mạnh.	Trong

 
 
 
46

 

 
những	điều	kiện	đó,	mỗi	thành	viên	của	cộng	đồng	chẳng	những	được	hưởng	thụ	một	bầu	không	khí	đạo	đức

trong	sáng,	cao	quí	và	chứa	chan	tình	người	mà	bản	thân	họ	cũng	đồng	thời	là	những	cá	nhân	trưởng	thành	về	đạo
đức,	yêu	lao	động,	có	lý	tưởng	hoài	bảo,	kính	người,	yêu	đời,	lạc	quan	tin	tưởng	vào	xã	hội.	Mất	đi	ý	thức	nghĩa	vụ
đạo	đức	cũng	chính

là	đánh	mất	ý	thức	về	chính	bản	thân	mình,	mất	đi	ý	nghĩa	làm	người	của	mình.
 

 
Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	là	quá	trình	phát	triển	lâu	dài	từ	hàng	ngàn,	hàng	vạn	năm.	Thông	qua	hoạt	động	lao	động
sản	xuất	và	hoạt	động	xã	hội,	bảo	vệ	cái	thiện,	chống

cái	ác,	xã	hội	đã	hình	thành	nên	những	quan	hệ	giữa	người	và	người	ngày	càng	đa	dạng
 

phong	phú,	sâu	sắc	nếu	thiếu	nó	thì	lợi	ích	xã	hội,	lợi	ích	cá	nhân,	lợi	ích	của	mọi	cộng	đồng,	mọi	xã	hội	sẽ	bị	đe
dọa.	Các	quan	hệ	đó	có	thể	là	quan	hệ	chính	trị,	quan	hệ	kinh	tế,	quan	hệ	xã	hội,	nhưng	bao	trùm	lên	tất	cả,	thấm	sâu
vào	mọi	mối	quan	hệ	xã	hội	là	quan

hệ	đạo	đức	mà	đặc	trưng	là	nghĩa	vụ	đạo	đức	của	con	người.
 

 
Vì	thế	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	được	tất	cả	mọi	người	trong	xã	hội	vun	đắp,	giữ	gìn,	phát	triển	để	trở	thành	niềm
tin,	thành	tình	cảm	thiêng	liêng	mà	mỗi	thế	hệ	người	kế	tiếp	giữ	gìn,	kế	thừa,	bổ	sung	hoàn	thiện	như	một	di	sản	quí
báu	thể	hiện	lòng	biết	ơn,	sự	quí	trọng	đối	với	thế	hệ	đi	trước	và	trách	nhiệm	cao	quí	với	thế	hệ	đi	sau.
 

 
Mỗi	cá	nhân	con	người,	khi	sinh	ra	đã	bắt	đầu	được	giáo	dục	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo

 
đức,	trước	hết	bằng	con	đường	giáo	dục	gia	đình.	Bằng	tình	thương	yêu,	sự	chăm	sóc	của

 
gia	đình,	con	người	đã	cảm	thụ	và	hình	thành	tình	thương	yêu	đối	với	cha	mẹ,	ông	bà,	anh

 
chị	em	và	những	người	thân.	Những	cảm	thụ	ban	đầu	ấy	dần	dần	sâu	sắc	thêm,	lớn	thêm

 
và	được	củng	cố	để	làm	thành	những	yếu	tố	tạo	nên	hạt	nhân	ban	đầu	của	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	sau	này.

 
 

Cùng	với	quá	trình	trưởng	thành,	mỗi	con	người	còn	được	hưởng	một	nền	giáo	dục	của	nhà	trường,	của	cộng	đồng,
đoàn		thể	xã	hội	và	những	nhân	tố	văn	hóa	truyền	thống,	văn	hóa	xã	hội.	Qua	đó	mỗi	cá	nhân,	tùy	thuộc	vào	đặc
điểm	và	mức	độ	hoạt	động	tích	cực	mà	dần	dần	hoàn	thiện	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	của	mình	như	niềm	tin	bên
trong,	như	tình	cảm	thiêng	liêng,	như	ý	thức	về	đạo	đức	làm	người.



 
 

Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	không	thể	được	hình	thành	thật	sự	chỉ	bằng	con	đường	giáo	dục	lý	thuyết.	ý	thức	nghĩa	vụ
bao	giờ	cũng	được	củng	cố,	phát	triển	bền	vững	bằng	con	đường	trải	nghiệm.	Thông	qua	hoạt	động	lao	động	sản
xuất,	hoạt	động	xã	hội	với	tất

cả	những	khó	khăn	trở	ngại	cũng	như	thách	thức,	con	người	ngày	càng	nhận	thức,	kiểm	nghiệm	trong	thực
tiễn	những	giá	trị	mà	nghĩa	vụ	đạo	đức	mang	lại.
 

 
Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	mang	tính	chất	một	tình	cảm	thiêng	liêng	cao	cả.	Nó	là	nền	tảng	tinh	thần	của	đạo	trung,
hiế,	nhân,	nghĩa.	Chính	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	cao	quí

 
 

 
 
47

 

 
đã	hun	đúc	lònbg	yêu	nước	trung	thành	với	tổ	quốc,	tình	yêu	thương	kính	trọng,	chăm	sóc	cha	mẹ,	lối	sống

thuỷ	chung	trong	đạo	vợ	chồng,	tình	nghĩa	anh	em,	bầu	bạn.
 

 
Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	là	động	lực	tinh	thần	sâu	sắc	thúc	đẩy	từ	nội	tâm	để	con	người	sáng	tạo	nên	những	giá	trị
đạo	đức	cao	cả.	Vì	thế,	nghĩa	vụ	đạo	đức	không	phải	chỉ

là	những	giá	trị	tinh	thần	mà	quan	trọng	hơn,	nó	phải	được	thể	hiện	ra	trong	đời	sống	thực	tiễn,	tạo	nên	những
giá	trị	hiện	thực	đóng	góp	tích	cực	vào	sự	phát	triển,	sự	tiến	bộ	của	xã	hội.
 

 
Ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	của	con	người	là	quá	trình	phát	triển	không	ngừng	cùng	với	quá	trình	trưởng	thành	của	xã
hội	và	con	người.	Vì	thế,	việc	hình	thành	ý	thức	nghĩa

vụ	đạo	đức	và	sáng	tạo	nó	trong	đời	sống	thực	tiễn	phải	là	quá	trình	tu	dưỡng	bền	bỉ,	rèn	luyện	không	ngừng
trong	suốt	cả	cuộc	đời	một	con	người.

 
4.	Phạm	trù	lương	tâm.

 
 

Quan	niệm	của	các	cá	nhân	về	nghĩa	vụ	của	mình	đối	với	xã	hội	và	với	người	khác	là	tiền	đề	của	hành	vi	đạo	đức
của	mình.	ở	đây	còn	chịu	sự	phán	xử	của	lương	tâm.	Vậy	lương	tâm	là	gì?
 

 
Lương	là	tốt	lành.	Tâm	là	lòng.	Xu	hướng	tiêu	biểu	của	con	người	là	hành	động	hướng	thiện,	mong	muốn	làm	điều
thiện	và	tự	đ1nh	giá,	phán	xử	hành	vi	của	mình.	Có	được	những	điều	đó	là	nhờ	có	lương	tâm.	lương	tâm	là	thế	giới
nội	tâm	sâu	kín	bên	trong,

nó	có	tác	dụng	điều	chỉnh	ý	thức,	hành	vi	của	con	người,	nhờ	có	lương	tâm	mà	đạo	đức	xã	hội	mới	bảo	tồn	và
phát	triển.	lương	tâm	giúp	con	người	hối	cải	và	điều	chỉnh	lỗi	lầm.	Người	có	lương	tâm	dù	bất	kỳ	ở	đâu	và	trong	bất
kỳ	hoàn	cảnh	nào	cũng	giữ	được	nhân	cách	tốt	đẹp	của	mình.	Do	đó	lương	tâm	hướng	con	người	đến	những	điều
tốt	đẹp	và	đấu	tranh	chống	lại	cái	ác.	Nếu	người	không	có	lương	tâm	thì	họ	không	thể	thực	hiện	tốt	nghĩa

vụ	đạo	đức,	ngược	lại	họ	sẳn	sàng	làm	điều	ác,	tàn	bạo.
 
a/Một	số	quan	niệm	về	phạm	trù	lương	tâm	trong	lịch	sử.



 
 
-	Platon:	lương	tâm	là	sự	mách	bảo	của	thần	linh	thượng	đế	do	đó	nó	tồn	tại	vĩnh

 
viễn.

 
 
 
 
-	Locko:	lương	tâm	là	khả	năng	khống	chế	những	dục	vọng	của	mình,	và	tuân

 
theo	sự	hướng	dẫn	tuyệt	đối	của	lý	trí.	Ông	rất	coi	trọng	giáo	dục	lương	tâm	“khoa	học	mà	không	có	lương

tâm	chỉ	là	sự	phá	hoại	tâm	hồn”.
 

 
-	Kant:	lương	tâm	là	sự	thao	thức	của	tinh	thần,	gắn	với	con	người	như	là	bẩm

 
sinh.

 
 
 
 

 
 
48

 

 
-	Heghen:	lương	tâm	là	sản	phẩm	của	tinh	thần,	là	ý	thức	được	điều	thiện	và	lẽ

 
công	bằng.

 
 

Nhìn	chung,	các	nhà	đạo	đức	học	trước	Mác	đều	khẳng	định	lương	tâm	là	một	phạm	trù	của	đạo	đức	học,	là	yếu	tố
cấu	thành	đạo	đức	nhưng	lý	giải	về	lương	tâm	chưa	khoa	học.

 
b/	Quan	niệm	về	lương	tâm	của	đạo	đức	học	Mác	xít:

 
 
-	Khái	niệm:	lương	tâm	là	ý	thức	trách	nhiệm	và	tình	cảm	đạo	đức	cá	nhân	về	sự

 
tự	đánh	giá	hành	vi	và	cách	cư	xử	của	mình	trong	đời	sống	xã	hội,	hoặc	lương	tâm	là	năng	lực	tự	đánh	giá	hành

vi	đạo	đức	của	tình	cảm	đạo	đức.
 

 
Lương	tâm	được	xem	như	một	loại	cảm	xúc	đặc	biệt	thể	hiện	ra	như	thước	đo	mức	độ	trưởng	thành	đạo	đức	cá
nhân	và	đạo	đức	xã	hội.



 
 
-	Lương	tâm	vừa	là	ý	thức	vừa	là	tình	cảm	con	người,	càng	có	thiện	tâm,	thiện	ý

 
và	càng	hành	động	tốt	bao	nhiêu	thì	lương	tâm	càng	yên	ổn	bấy	nhiêu	và	ngược	lại.	do	đó,	lương	tâm	là	ngọn

nguồn	của	hạnh	phúc.
 
-	Nguồn	gốc	của	lương	tâm:

 
 
Sự	hình	thành	lương	tâm	là	một	quá	trình	phát	triển	lâu	dài	từ	ý	thức	đến	tình	cảm

 
đạo	đức.

 
 

+	Con	người	ý	thức	được	cái	cần	phải	làm	vì	sợ	xấu	hổ	trước	người	khác	và	trước	dư	luận	xã	hội.
 

 
+	Con	người	ý	thức	được	cái	cần	phải	làm	nếu	không	làm	thì	không	chỉ	sợ	người	khác	và	xã	hội	chê	cười	mà	cơ	bản
là	tự	xấu	hổ	với	chính	mình,	đạt	tới	trình	độ	tự	xấu	hổ

sẽ	làm	xuất	hiện	lương	tâm.
 

 
+	Lương	tâm	xuất	hiện	khi	ý	thức,	tình	cảm,	trách	nhiệm	trước	điều	thiện	và	lẽ

 
công	bằng.	do	đó	lương	tâm	có	thể	xuất	hiện	từ	lúc	bắt	đầu	dự	kiến	hành	vi	cho	đến	khi

 
kết	thúc	hành	vi.	Nhưng	sự	thức	tỉnh	của	lương	tâm	tùy	thuộc	vào	điều	kiện,	hoàn	cảnh	cụ

 
thể	của	mỗi	người.

 
 
-	Sự	hình	thành	cảm	xúc	lương	tâm	gắn	liền	với	nhận	thức	con	người	về	lẽ	sống,

 
lý	tưởng,	hạnh	phúc	của	con	người,	đặc	biệt	là	với	ý	thức	nghĩa	vụ	đạo	đức.	nghĩa	vụ	đạo	đức		là		ý		thức		trách

	nhiệm		trước		xã		hội		và		người		khác,		còn		lương		tâm		là		ý		thức		trách	nhiệm	trước	bản	thân	mình.	Có	thể	xem	ý
thức	nghĩa	vụ	đạo	đức	là	nền	tảng,	là	cơ	sở	hình	thành	lương	tâm	của	con	người.
 

 
-	Lương	tâm	được	biểu	hiện	ở	hai	trạng	thái	khẳng	định	và	phủ	định.

 
 
 
 
49

 

 
+	Trạng	thái	khẳng	định	là	sự	thư	thái	của	lương	tâm	là	cảm	giác	trong	sạch	của	lương	tâm.
 

 



+	Trạng	thái	phủ	định,	con	người	cảm	thấy	sự	cắn	rứt,	sự	không	trong	sạch	của	lương	tâm.
 

 
-	Trạng	thái	khẳng	định	của	lương	tâm	có	vai	trò	nâng	cao	tính	tích	cực	của	con	người,	giúp	con	người	tin	tưởng
vào	bản	thân	trong	quá	trình	hoạt	động.	Đó	là	niềm	tin	bên	trong	có	ý	nghĩa	thôi	thúc	con	người	vươn	tới	cái	thiện,
cái	tốt	đẹp,	đóng	gó`p	tích	cực	vào	sự	phát	triển	xã	hội.

 
-	Đạo	đức	học	Mác	xít	không	đồng	nhất	sự	thư	thái	của	lương	tâm	với	sự	yên	tĩnh	của	tinh	thần	mang	tính	thụ	động
đến	mức	thờ	ơ	với	mọi	giá	trị	đạo	đức,	không	quan	tâm

gì	đến	cái	thiện	và	ác.	Sự	thư	thái	của	lương	tâm	gắn	liền	với	hoạt	động	tích	cực	của	con	người	vì	hạnh	phúc
của	xã	hội	và	người	khác.
 

 
-	Trạng	thái	phủ	định	của	lương	tâm	gây	cho	con	người	cảm	giác	đau	khổ,	làm	suy	giảm	hoạt	động	tích	cực	của	con
người,	nhưng	trạng	thái	này	cũng	có	vị	trí	quan	trọng	trong	hoạt	động	của	con	người.	Bằng	sự	cắn	rứt,	đau	khổ,
trạng	thái	phủ	định	của	lương	tâm	nhắc	nhở,	giúp	các	chủ	thể	hành	động	suy	nghĩ	lại	và	uốn	nắn	những	hành	vi	sai
trái	của	mình	trở	lại	con	đường	đúng	đắn.
 

 
Lương	tâm	là	đặc	trưng	của	cá	nhân	nên	nó	có	tính	chủ	quan	nghĩa	là	lương	tâm	phụ	thuộc	bởi	năng	lực,	khả	năng,
tình	cảm	và	trí	tuệ	của	mỗi	con	người.	Nhưng	lương	tâm	còn	có	tính	chất	giai	cấp	tức	là	do	lập	trường	quan	điểm
giai	cấp	chi	phối	ý	thức	đạo	đức	và	tình	cảm	đạo	đức	đồng	thời	lương	tâm	còn	có	tính	nhân	loại	phổ	biến	đó	là	sự
công	bằng	và	các	giá	trị	phổ	quát...	Do	đó,	có	những	kẻ	thuộc	giai	cấp	thống	trị	vẫn	tỏ	ra

có	lương	tâm.
 

Vai	trò	của	lương	tâm:
 

 
Lương	tâm	trong	sạch	khi	hành	vi	phù	hợp	với	chuẩn	mực	đạo	đức	được	xã	hội	công	nhận,	tức	ý	thức	được	sự
lương	thiện	của	mình	và	tạo	ra	cảm	giác	vững	tâm	về	nhân	phẩm,	danh	dự,	tạo	ra	sự	thanh	thản	cho	tâm	hồn.
 

 
Nếu		cảm		giác		lương		tâm	không		trong		sạch		khi		chủ		thể	hành	động		không	đúng	chuẩn	mực	đã	được	công	nhận,
dẫn	đến	cảm	giác	lương	tâm	không	trong	sạch	chính	là	sự	cắn	rứt	lương	tâm.	Tình	cảm	lương	tâm	là	sự	hài	hòa	giữa
khát	vọng	hạnh	phúc	và	tận	tâm	với	nghĩa	vụ.	Thực	hiện	nghĩa	vụ	một	cách	trung	thực	là	ngọn	nguồn	cơ	bản	của
niềm	vui	hạnh	phúc	của	con	người.	Nếu	lương	tâm	cắn	rứt	dằn	vật	thì	bất	hạnh	sẽ	lớn	hơn	nhiều.
 

 
Kant	cho	rằng	sự	tự	đánh	giá	của	lương	tâm	như	là	sự	xét	xử	trước	tòa.	Màn	kịch	nội	tâm	là	đấu	tranh	giữa	nhân	vật
hành	động	và	nhân	vật	phán	xử.	Ngược	lại,	kẻ	nào	o	có

 
 

 
50

 

 
năng	lực	tự	đánh	giá	hành	vi,	kìm	chế	hành	vi	vì	lợi	ích	của	mình	chà	đạp	lên	tất	cả	đó	là	những	kẻ	vô	lương.

 
 

Sự	hình	thành	lương	tâm	phải	là	một	quá	trình	phấn	đấu	rèn	luyện	bền	bỉ,	lâu	dài.	lương	tâm	hết	sức	nhạy	cảm,	tinh



tế	và	thường	trực	giúp	con	người	cảm	nhận	nên	gọi	là	giác	quan	thứ	6.	Người	ta	cho	rằng	lương	tâm	thường	không
mắc	sai	lầm,	nhưng	tiếng	nói	của	nó	nhiều	khi	lại	hết	sức	yếu	ớt	đến	nổi	con	người	có	thể	dập	tắt	nó	không	khó
khăn.

Vì	vậy,	vấn	đề	rèn	luyện,	giáo	dục	lương	tâm	phải	là	công	việc	thường	xuyên	cho	suốt	cả
 

cuộc	đời.
 
 
5/	Phạm	trù	thiện	và	ác.

 
 

Trong	lịch	sử	nhân	loại,	phạm	trù	thiện,	ác	được	đề	cập	rất	sớm.	Nhân	loại	bao	giờ	cũng	mơ	tới	cuộc	sống	thiện,	tốt
đẹp,	hạnh	phúc.
 

 
Trong	đời	sống	của	dân	tộc	ta	luôn	đề	cao	cái	thiện	và	đấu	tranh	loại	trừ	cái	ác.

 
“ác	lai,	ác	báo”,	“gieo	gió	gặp	bảo”,	“ở	hiền	gặp	lành”,	“chữ	tâm	kia	mới	bằng	ba	chữ

 
tài”,	“tu	nhân	tích	đức”.

 
 

Thiện	là	lợi	ích	của	con	người	phù	hợp	với	sự	tiến	bộ	xã	hội.	Thiện	cũng	là	những	hoạt	động	phấn	đấu	hy	sinh	vì
con	người	làm	cho	con	người	ngày	càng	sung	sướng	hơn,

tự	do,	hạnh	phúc	hơn.	xã	hội	càng	văn	minh	càng	yêu	cầu	con	người	sống	thiện.
 
a/	Một	số	quan	niệm	thiện	ác	trong	lịch	sử:

 
 
-	Các	xu	hướng	duy	tâm	tôn	giáo,	xem	cái	thiện	chính	là	ý	muốn	của	thượng	đế.

 
 

+	Abrelia	cho	rằng	“ý	muốn	của	thượng	đế	đó	là	cái	thiện”	và	giải	thích	chúa	là	người	duy	nhất	sáng	tạo	và	mong
cái	thiện.	Xung	quanh	chúng	ta	đều	là	cái	ác	và	do	đó	con	người	sa	ngã	và	mất	hết	tự	do	để	vươn	tới	cái	thiện,	nên
chúa	phải	cứu	với	con	người

ra	khỏi	cái	ác	đó	chính	là	cái	thiện	của	chúa.
 

 
+Platon:		thượng		đế	đem		lại		cho		con	người		điều		thiện		nên		con		người		phải		biết	vâng	mệnh	thượng	đế	sống
thiện	và	làm	điều	thiện.
 

 
+	Mạnh	Tử:	“nhân	chi	sơ	tính	bản	thiện”.

 
 

Các	quan	niệm	thiệc,	ác	trên	có	sai	lầm	cho	là	phạm	trù	tiên	thiên,	nó	như	là	bản	chất	vốn	có,	thậm	chí	có	người	cho
rằng	con	người	sinh	ra	đã	mang	theo	mầm	móng	tội

ác.	Họ	không	hiểu	được	bản	chất	xã	hội	và	tính	lịch	sử	của	phạm	trù	thiện	ác.
 
b/	Quan	niệm	của	đạo	đức	học	Mác	xít:

 



 
Đạo	đức	học	Mác	xít	cho	rằng	quan	niện	thiện,	ác	của	con	người	là	một	sản	phẩm	lịch	sử.	Vì	thế	nội	dung	của	nó
không	phải	là	một	cái	gì	vĩnh	viễn	không	thay	đổi.	ngược

 
 
 
51

 

 
lại,	ở	mỗi	thời	đại,	từ	những	quan	hệ	kinh	tế,	xã	hội	và	giai	cấp,	con	người	hình	thành	nên	những	quan	niệm

thiện	hay	ác	khác	nhau	tương	ứng	với	xã	hội	trong	thời	đại	đó.
 

 
VD:	Yêu	cầu	cái	thiện	trong	chế	độ	phong	kiến	là	cơm	no,	áo	ấm	cho	nông	dân

 
thì	cái	thiện	trong	xã	hội	tư	bản	là	tự	do	dân	chủ,	bình	đẳng,	bác	ái.	Ngày	xưa,	cái	thiện	cao		nhất		là		trung		với

	vua,		hiếu		với		cha		mẹ		thì		ngày		nay		nó		mang		thêm		nội		dung		mới
“trung	với	đảng,	hiếu	với	dân”.

 
 
Đạo	đức	mang	tính	giai	cấp	do	vậy	thiện,	ác	mang	tính	giai	cấp.	giai	cấp	này	cho

 
là	thiện	thì	giai	cấp	khác	có	khi	cho	là	ác.

 
 
-	Trong	một	quan	niệm	cụ	thể	về	cái	thiện	bao	giờ	cũng	hàm	xúc	nhiều	lý	tưởng

 
về	đạo	đức	của	con	người,	về	lợi	ích,	sự	yêu	thương,	kính	trọng	đối	với	con	người,	về	sự

 
tôn	vinh	phẩm	giá	cao	quí	của	con	người.	Những	giá	trị	đó	đượcthể	hiện	ra	thông	qua	giá

 
trị	tinh	thần,	vật	chất	mà	bằng	những	nổ	lực,	hy	sinh,	phấn	đấu	của	bản	thân	mình,	con	người	đã	sáng	tạo	nên

trong	những	điều	kiện	kinh	tế	xã	hội	cụ	thể.
 

 
-	Cấu	trúc	nội	tại	của	bản	thân	cái	thiện	đòi	hỏi	có	sự	tương	hợp	giữa	lý	tưởng	đạo	đức	và	hiện	thực	đạo	đức.	Nếu
những	lý	tưởng	đạo	đức	phù	hợp	thì	sẽ	thúc	đẩy	sự	phát	triển	của	hiện	thực	đạo	đức.	Nếu	lý	tưởng	đạo	đức	vượt
quá	xa	đời	sống	hiện	thực	thì	nó

chỉ	có	thể	dừng	lại	ở	những	lý	tưởng	thuần	túy	mặc	dù	con	người	hết	sức	ngưỡng	mộ	và	tôn	thờ	nhưng	không
thể	áng	tạo	nên	cái	thiện	tương	ứng.	Ngược	lại	trong	đời	sống	hiện	thực,	nếu	không	được	hướng	dẫn,	được	thúc
đểy	bằng	những	lý	tưởng	đạo	đức	chân	chính

thì	cái	thiện	cũng	khó	có	điều	kiện	hình	thành	và	phát	triển.
 

 
-	Cái	thiện	bao	giờ	cũng	phải	là	sự	sáng	tạo	tích	cực	của	con	người	theo	những	lý	tưởng	cao	đẹp,	đúng	đắn.	Trong
một	xã	hội	cụ	thể,	tùy	theo	những	điều	kiện	khách	quan,	chủ	quan	nhất	định,	mỗi	cá	nhân	hay	nhóm	thành	viên	đều
có	thể	và	cần	phải	tham	gia	vào	sáng	t5ao	nên	cái	thiện.	Điều	này	làm	cho	cái	thiện	trong	một	xã	hội	cụ	thể	có	thể
tồn

tại	và	thể	hiện	ra	ở	nhiều	cấp	độ	khác	nhau,	tùy	thuộc	vào	sự	phát	triển	các	quan	hệ	xã	hội,	sự	trưởng	thành
về	đạo	đức	của	chủ	thể	và	những	hoàn	cảnh	mà	trong	đó	cái	thiện	được	sáng	tạo.



 
 

-	Vì	là	sản	phẩm	của	hoạt	động	sáng	tạo	của	con	người	nên	trong	điều	kiện	nào	cái	thiện	cũng	gắn	bó	chặt	chẽ	với
cái	chân	lý	và	cái	đẹp.
 

 
Cái	thiện	trước	hết	phải	là	cái	chân	lý,	cái	đúng	đắn.	Thiếu	những	điều	kiện	đó	không	thể	trở	thành	cái	thiện,	cái
chân	lý	chứa	đựng	trong	cái	thiện	chính	là	lợi	ích	của	tổ	quốc,	của	nhân	dân,	lợi	ích	chân	chính	của	con	người	và	xã
hội	loài	người.

 
 
 
 
 
 
52

 

 
Cái		thiện		đồng		thời		phải		thỏa		mãn		những		quan		niệm		thiện,		ác		khác		nhau.		Tuy	nhiên,	những	lý	thuyết	đạo
đức	nói	chung	và	quan	niệm	thiện	ác	nói	riêng	gắn	với	các	giai	cấp	tiến	bộ	của	thời	đại	thì	đều	là	những	lý	thuyết,
những	quan	niệm	tiến	bộ.
 

 
-	Đối	lập	với	cái	thiện	là	cái	ác,	cái	mà	chúng	ta	phải	kiên	quyết	gạt	bỏ	khỏi	đời	sống	xã	hội.
 

 
Mặc	dù	phản	đối	việc	đề	cao	cái	ác	hoặc	biện	hộ	cho	cái	ác.	Nhưng	đạo	đức	học	Mác-Lênin	không	đối	lập	một	cách
tuyệt	đối	giữa	cái	thiện	và	cái	ác.	Do	là	sản	phẩm	của	lịch	sử	xã	hội	nên	quan	niệm	về	cái	ác	cũng	thay	đổi	thậm	chí
trái	ngược	nhau	từ	xã	hội	này	đến	xã	hội	khác,	từ	thời	đại	này	đến	thời	đại	khác.

 
Có		trường		hợp		một		hiện		tượng		nào		đó		được		một		thời		đại		này		coi		là		cái		bình	thường	thậm	chí	là	cái	thiện,
nhưng	đến	thời	sau,	do	sự	tiến	bộ	của	xã	hội	lại	bị	coi	là	ác,

bị	xã	hội	lên	án.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
53

 

 

BÀI	5
 

 
NHỮNG	NGUYÊN	TẮC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	MỚI	VÀ

 
 
TÍNH	QUY	LUẬT	CỦA	SỰ	HÌNH	THÀNH	ĐẠO	ĐỨC	MỚI

 
 
 
 
I.VAI	TRÒ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	MỚI	TRONG	VIỆC	XÂY	DỰNG	CHỦ	NGHĨA	XÃ	HỘI.

 
1.	Khái	niệm	đạo	đức	mới.

 
 



Đạo	đức	là	một	phạm	trù	lịch	sử.	Mỗi	hình	thái	kinh	tế	xã	hội	đều	có	những	chuẩn	mực	đạo	đức	phù	hợp.	Khi	hình
thái	kinh	tế	xã	hội	thay	đổi	thì	những	chuẩn	mực	đạo	đức

cũ	cũng	dần	dần	mất	đi	nhường	chỗ	cho	những	chuẩn	mực	đạo	mức	mới.	Trong	thời	đại	ngày	nay,	đạo	đức
mới	là	đạo	đức	cách	mạng	của	giai	cấp	công	nhân,	đạo	đức	cộng	sản	chủ	nghĩa,	đỉnh	cao	của	đạo	đức	trong	lịch	sử
xã	hội	loài	người.
 

 
Đấu	tranh	xóa	bỏ	mọi	sự	khác	biệt	giai	cấp	mâu	thuẫn	giai	cấp,	xây	dựng	xã	hội	công	bằng	dân	chủ,	văn	minh	là	tư
tưởng	cao	nhất	của	giai	cấp	vô	sản.	Đạo	đức	cộng	sản	phản	ánh	những	lợi	ích	căn	bản	của	giai	cấp	mình	trong	cách
mạng	vô	sản,	nó	cũng	là	vũ	khí	tinh	thần	mạnh	mẽ	của	giai	cấp	này	sử	dụng	để	xóa	bỏ	xã	hội	cũ,	xây	dựng	xã	hội
mới.	Đây	là	lần	đầu	tiên	và	lần	cuối	cùng	đạo	đức	của	một	giai	cấp	lao	động	trở	thành	đạo	đức	cách	mạng	và	chiếm
địa	vị	thống	trị	trong	đời	sống	đạo	đức	của	xã	hội.	Nó	thực	hiện	bước	phủ	định	của	phủ	định,	hình	thành	một	vòng
khâu	phát	triển	làm	nên	bước	tiến	bộ	toàn	diện	của	đạo	đức.
 

 
Chính	vì	khái	niệm	đạo	đức	cộng	sản	hoàn	toàn	mới	trong	lịch	sử	xã	hội,	nó	đối

 
lập	với	đạo	đức	của	giai	cấp	bóc	lột	và	cũng	khác	với	đạo	đức	của	những	người	sản	xuất	nhỏ	khác.	Xét	về	bản

chất	và	theo	Lênin,	đạo	đức	mới	là	những	gì	góp	phần	đoàn	kết	tất
cả	những	người	lao	động	xung	quanh	giai	cấp	vô	sản	đang	sáng	tạo	ra	xã	hội	mới	xã	hội	cộng	sản	chủ	nghĩa.

 
2.	Vai	trò	của	đạo	đức	mới.

 
 
Với	thắng	lợi	bước	đầu	của	việc	giành	được	chính	quyền,	giai	cấp	công	nhân	xác

 
lập	địa	vị	thống	trị	về	chính	trị	của	mình	và	dùng	địa	vị	đó	xác	lập	thống	trị	về	kinh	tế,	văn	hóa	và	tư	tưởng.

 
 
 
 
 
 
54

 

 
Mỗi	bước	thắng	lợi	của	sự	nghiệp	xây	dựng	xã	hội	mới	–	Xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa

 
là	mỗi	bước	khẳng	định	địa	vị	thống	trị	của	giai	cấp	công	nhân	về	kinh	tế,	chính	trị,	tư	tưởng,	văn	hóa,	trong

đó	có	đạo	đức	mới.	Đạo	đức	cộng	sản	dần	dần	khẳng	định	đại	vị	thống	trị	của	mình	trong	đời	sống	đạo	đức	xã	hội
và	là	vũ	khí	tinh	thần	của	giai	cấp	công	nhân	trong	quá	trình	xây	dựng	xã	hội	mới.

 
Vai	trò	của	đạo	đức	mới	thể	hiện	ở	những	nội	dung	sau:

 
 

Thứ		nhất,		Các		lý		tưởng		và		nguyên		tắc		đạo		đức		cộng		sản		là		cơ		sở		để		các		đảng	Macxit		và		chính		quyền		nhà
	nước		vô		sản		hoạch		định		chiến		lược,		sách		lược,		chính		sách	kinh	tế,	chính	sách	văn	hóa	–	tư	tưởng.	Ở	đây	đạo
đức	và	chính	trị	đều	có	chung	mục	đích

là	khẳng	định	lợi	ích	của	giai	cấp	công	nhân.	Kết	quả	là	đạo	đức	cộng	sản	theo	một	ý	nghĩa	nhất	định,	nó	vừa
mang		tính	chất	chính	trị	vừa	mang	tính	pháp	quyền.



 
 

Thứ	hai,	đạo	đức	cộng	sản	đã	nhân	đạo	hóa	một	cách	phổ	biến	mọi	quan	hệ	xã	hội	nhờ	tính	phổ	biến	của	các	giá	trị
nhân	đạo	của	mình.	Dù	trong	thời	kỳ	đấu	tranh	giành	chính	quyền,	hay	trong	thời	kỳ	xây	dựng	xã	hội	mới	–	xã	hội
xã	hội	chủ	nghĩa,	hành	vi	của	giai	cấp	vô	sản	đều	nhằm	mục	đích	cao	cả	là	giải	phóng	mình	và	giải	phóng	các	loại
người.	Bời	vì,	giai	cấp	vô	sản,	muốn	giải	phóng	mình	giải	phóng	cả	nhân	loại;	muốn	một	người	được	tự	do	thì	mọi
người	phải	được	tự	do.	Ở	đây	nền	kinh	tế	xã	hội	chủ	nghĩa	là	sự	thống	nhất	về	chính	trị,	tinh	thần	và	đạo	đức	trong
các	giai	cấp	và	tầng	lớp	xã	hội	là	cơ	sở	quy	định	tính	phổ	biến	của	các	giá	trị	nhân	đạo	trong	xã	hội.	Mặt	khác,	nội
dung	nhân	đạo	của	đạo	đức	cộng	sản	còn	là	tư	tưởng	về	con	đường	và	phương	thức	của	sự	khẳng	định	sự	tồn	tại,
hạnh	phúc	và	phát	triển	tự	do	của	con	người.
 

 
Đạo	đức	cộng	sản	xâm	nhập	vào	các	tầng	lớp	xã	hội,	các	lĩnh	vực	hoạt	động	xã	hội	tạo	nên	hai	kết	quả:
 

 
+	Thứ	nhất	là	sự	hoàn	thiện	cấu	trúc	đạo	đức	của	cá	nhân,	các	tập	thể	lao	động	công	tác	và	chiến	đấu.
 

 
+	Thứ	hai	là	sự	điều	chỉnh,	điều	tiết	đạo	đức	có	tính	thống	nhất	trên	phạm	vi	toàn

 
xã	hội.	Sự	phản	ánh	điều	chỉnh	đạo	đức	mạng	tính	tự	giác,	tự	nguyện	và	tự	do.

 
 

Ở	đây	Đảng	và	Nhà	nước	của	giai	cấp	vô	sản	là	chủ	thể	giáo	dục	động	viên	lãnh	đạo	toàn	thể	nhân	dân	lao	động	và
các	tầng	lớp	tiến	bộ	khác	tham	gia	vào	phong	trào	cách	mạng.	Đạo	đức	mới	bao	giờ	cũng	mang	tính	tự	giác	có	tổ
chức,	có	kế	hoạch	và	có	tính	pháp	lệnh.	Điều	đó	bảo	đảm	cho	các	giá	trị	đạo	đức	mới	tồn	tại	phổ	biến	trong	đời
sống

xã	hội	đang	gặp	khó	khăn	và	thử	thách	nghiêm	trọng.	Thế	giới	quan	và	đạo	đức	tư	sản	đã
 

ảnh	hưởng	khá	rõ	nét	trong	đời	sống	tinh	và	đạo	đức	ở	các	nước	xã	hội	chủ	nghĩa.	Ở	nước
 

ta,	trong	quá	trình	đổi	mới	cơ	chế	hiện	nay,	do	tác	động	của	kinh	tế	thị	trường,	bên	cạnh
 
 

 
 
55

 

 
mặt	tích	cực	đã	xuất	hiện	những	hiện	tượng	“đánh	mất	giá	trị	đạo	đức”.	Đạo	đức	mới	vừa	phải	đấu	tranh	với

các	thế	hệ	đạo	đức	khác,	vừa	phải	đấu	tranh	tự	đổi	mới,	tự	khẳng	định
vai	trò	của	mình	trong	điều	kiện	mới.

 
 
II.	NHỮNG	NGUYÊN	TẮC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	MỚI.

 
 
Các	nguyên	tắc	của	đạo	đức	mới	mang	tính	khách	quan,	được	quy	định	bởi	địa	vị	và

 
vai	trò	và	sứ	mệnh	lịch	sử	của	giai	cấp	vô	sản.	Đây	là	những	chuẩn	mực	khuyến	khích,	định	hướng	căn	bản



cho	đạo	đức	cộng	sản,	do	đó	chúng	nên	cần	có	những	đòi	hỏi	cao	đối	với	chủ	thể	đạo	đức	cả	trong	nhận	thức	và
thực	tiễn.	Đạo	đức	cộng	sản	có	những	nguyên

tắc	cơ	bản	sau:
 
 
1.Chủ	nghĩa	tập	thể	là	cơ	sở	của	đạo	đức	mới.

 
 

Tập	thể	là	một	cộng	đồng	người	được	tổ	chức	trên	cơ	sở	phân	công	và	hợp	tác	với	nhau,	cùng	hoạt	động	nhằm
mục	đích	chung,	qua	đó	đem	lại	lợi	ích	cho	cộng	đồng,	cho	từng	thành	viên	trong	cộng	đồng	trong	xã	hội.

 
Tập	thể	chân	chính	có	một	số	đặc	trưng	sau:

 
 
-	Mục	đích	đúng	đắn,	nghĩa	là	lợi	ích	tập	thể	thống	nhất	với	lợi	ích	xã	hội.

 
 

-	Phải	có	tổ	chức	nhất	định	và	bộ	máy	phải	thực	sự	hoạt	động.	Nếu	bộ	máy	tê	liệt,	các	thành	viên	không	hoạt	động
(hoặc	mạnh	ai	nấy	làm)	thì	thực	chất	không	còn	tập	thể	nữa.
 

 
-	Các	lợi	ích	của	tập	thể,	cá	nhân,	xã	hội	phải	được	tôn	trọng	và	phải	được	xử	lý	một	cách	hài	hòa.
 

 
Tính	tập	thể	của	con	người	xuất	hiện	rất	sớm	trong	lịch	sử	do	nhu	cầu	lao	động	tạo

 
ra	vật	phẩm	để	duy	trì	sự	tồn	tại	và	phát	triển	của	con	người.	Chính	lao	động	và	nhờ	lao	động			mà	con	người

càng	phát	triển,	hoạt	động	của	con	người	càng	phong	phú.	Suy	cho	cùng	mọi	giá	trị	vật	chất,	tinh	thần	của	con
người	đều	bắt	nguồn	từ	hoạt	động	lao	động.	Tính	tập	thể	của	con	người	không	chỉ	biểu	hiện	ở	những	hoạt	động
cộng	đồng	có	tính	xã	hội	trực	tiếp	mà	ở	ngay	cả	những	hoạt	động	độc	lập,	có	tính	chất	cá	nhân.	Tinh	thần	tập

thể	nếu	được	thừa	nhận	là	một	giá	trị	cao	đẹp,	là	một	triết	lý	sống,	một	nguyên	tắc	sống
 

thì	phát	triển	thành	chủ	nghĩa	tập	thể.
 

 
Chủ	nghĩa	tập	thể	là	sự	thống	nhất	tự	giác	giữa	cá	nhân	vì	những	lý	tưởng	cao	quý	của	con	người.	Đó	là	sự	thống
nhất	của	tình	đồng	chí,	tinh	thần	trách	nhiệm,	thái	độ	tôn	trọng	và	chăm	sóc	lẫn	nhau,	nhằm	bảo	đảm	cho	các	cá
nhân	phát	triển	cao	nhất,	phục	vụ

lợi	ích	xã	hội.
 

 
 
 
56

 

 
Chủ	nghĩa	tập	thể	là	nguyên	tắc,	là	cơ	sở	khoa	học	và	là	trung	tâm	của	đạo	đức	mới.	Trong	đó,	con	người	không	chỉ
nghĩ	và	hành	động	vì	mình	mà	còn	vì	người	khác,	có	trách	nhiệm	và	thái	độ	tôn	trọng,	chăm	sóc	lẫn	nhau.	Tập	thể	ở
đây	vừa	là	mục	đích,	vừa

là	phương	tiện,	là	hình	thức	để	cho	các	cá	nhân	phát	triển.



 
 

Chủ	nghĩa	tập	thể	là	kết	quả	của	sự	phát	triển	hợp	quy	luật	của	lịch	sử	loài	người.	Mỗi	giai	đoạn	lịch	sử	đòi	hỏi	phải
có	kiểu	tập	thể	thích	hợp.
 

 
Dưới	chủ	nghĩa	xã	hội,	chủ	nghĩa	tập	thể	trở	thành	quan	hệ	xã	hội	phổ	biến,	thể	hiện	trong	mối	quan	hệ	xã	hội	và
trong	mọi	hình	thức	của	đời	sống	xã	hội.	Với	những	hình	thức	thích	hợp,	chủ	nghĩa	tập	thể	quy	định	tính	chất	hoạt
động	của	người	lao	động.	Trong	đó,	con	người	không	chỉ	nghĩ	về	mình	mà	còn	vì	người	khác	với	một	tinh	thần
trách	nhiệm,	chăm	sóc	lẫn	nhau,	thực	hiện	mục	tiêu	chung	phù	hợp	với	sự	tiến	bộ	của	xã	hội-,	vì	vậy	nó	chính	là	cơ
sở	của	chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản.

 
Chủ	nghĩa	tập	thể	không	dung	nạp	chủ	nghĩa	cá	nhân,	chủ	nghĩa	phường	hội	vì	chủ	nghĩa	phường	hội	chẳng	qua	là
sự	biến	tướng	của	chủ	nghĩa	cá	nhân.	Biện	pháp	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân	không	chỉ	dừng	lại	ở	việc	giáo	dục	cá
nhân	mà	điều	quan	trọng	là	phải	xây	dựng	những	tập	thể	thực	sự	tốt	đẹp.	Ở	đâu	tập	thể	tốt	đẹp	thì	ở	đó	chủ	nghĩa
cá	nhân	ít

có	điều	kiện	nảy	nở.	Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	luôn	luôn	nhắc	nhở	cán	bộ	và	nhân	dân	ta	phải	nâng	cao	tinh	thần
tập	thể,	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân.	Theo	Người	chủ	nghĩa	cá	nhân

là		kẻ		thù		nguy		hiểm	mà	mọi		người		chúng		ta		phải		luôn		luôn		tỉnh		táo	đề	phòng	và	kiên	quyết	tiêu	diệt.
Người	cũng	nhấn	mạnh,	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân	là	một	cuộc	đấu	tranh

lâu	dài,	kiên	quyết,	phải	kiên	quyết	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân	dưới	mọi	hình	thức,	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân
nhưng	không	chống	lại	lợi	ích	cá	nhân.
 

 
Do	đó	nếu	quá	nhấn	mạnh	đến	lợi	ích	cá	nhân	con	người	dễ	sa	vào	chủ	nghĩa	cá	nhân,	và	ngược	lại	chống	chủ	nghĩa
cá	nhân	không	thận	trọng			sẽ	“giày	xéo”	lên	lợi	ích	chính	đáng	của	cá	nhân.	Cả	hai	khuynh	hướng	trên	đều	dẫn	tới
sự	đối	lập	giữa	lợi	ích	cá	nhân	và	lợi	ích	tập	thể.

 
2.	Lao	động	tự	giác,	sáng	tạo	là	cội	nguồn	của	đạo	đức	mới.

 
 

Lao	động	“là	 lực	 lượng	bản	chất	của	con	người”	quá	trình	con	người	tác	động	vào	giới	 tự	nhiên	để	cải	biến	tự
nhiên,	xã	hội	và	chính	mình	phù	hợp	với	nhu	cầu	lợi	ích	bản	thân	mình	vì	sự	phát	triển	và	tiến	bộ	của	xã	hội.
 

 
Có	nhiều	chuẩn	mực	về	phẩm	giá	của	con	người	như:	lương	tâm,	động	cơ,	hành	vi,…thái		độ		đối		với		lao	động.
	Nhưng		thái		độ		đối	với	lao		động		là		thước	đo		quan		trọng	nhất,	bởi	vì	căn	cứ	vào	đó	mà	ta	đánh	giá	lao	động
nghiêm	túc,	trung	thực	có	trách	nhiệm,

 
 
 
 
57

 

 
hay	dối	trá,	qua	quít,	tiết	kiệm	hay	hoang	phí.	Thái	độ	lao	động	đúng	đắn,	biểu	hiện	cụ	thể

 
ở	những	nội	dung	sau:

 
 



-		Lao	động	cần	cù,	khoa	học	sáng	tạo,	lao	động	năng	suất,	chất	lượng	hiệu	quả.
 

 
-	Chăm	lo	thực	hành	tiết	kiệm,	chống	tham	ô	lãng	phí.

 
 
-	Coi	trọng	lao	động	trí	óc	và	lao	động	chân	tay.

 
 
-	Yêu	quý	lao	động	của	mình,	lao	động	của	người	khác.

 
 

Xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	đòi	hỏi	thỏa	mãn	ngày	càng	cao	nhu	cầu	đời	sống	của	con	người.	Đòi	hỏi	đó	hoàn	toàn	phụ
thuộc	vào	lao	động	nhiệt	tình	sáng	tạo	với	năng	suất	chất	lượng	cao	của	người	lao	động.	Theo	Lênin	chủ	nghĩa	xã
hội	bắt	đầu	từ	bắt	đầu	từ	chỗ	nào

mà	những	công	nhân	bình	thường	biết	quan	tâm	với	một	tinh	thần	hy	sinh	và	không	quản	nặng	nhọc	đến	việc
nâng	cao	năng	suất	lao	động.	Đây	là	vấn	đề	mà	Lênin	cho	là	quan	trọng	nhất,	căn	bản	nhất	cho	thắng	lợi	của	chế	độ
mới	so	với	nhiệm	vụ	chiến	đấu	để	đánh

đổ	chế	độ.	Thái	độ	lao	động	tự	giác,	có	kỷ	luật,	lao	động	sáng	tạo	thể	hiện	bản	chất	con	người	lao	động	cho	xã
hội,	cho	mình	mà	mình	làm	chủ.	Đạo	đức	của	con	người	trước	hết	được	thẩm	định	bằng	thái	độ	lao	động,	hiệu	quả
lao	động	đóng	góp	của	họ	đối	với	xã	hội.	Đạo	đức	mới	hoàn	toàn	xa	lạ	với	kiểu	lao	động	hình	thức,	tắc	trách,	kém
hiệu	quả	và	vụ	lợi.	Chủ	nghĩa	hình	thức,	cảm	tính	chủ	quan	trong	việc	đánh	giá	đạo	đức	nhân	cách	của	con	người
cần	phải	được	phê	phán	và	khắc	phục.

 
3.	Chủ	nghĩa	yêu	nước	kết	hợp	với	chủ	nghĩa	quốc	tế.

 
 

Lòng	yêu	nước	là	tình	cảm	tự	nhiên	mang	tính	xã	hội	của	con	người	với	tổ	chức	mình.		Mỗi		con		người		sinh		ra		đều
	có		cội		nguồn,		quê		hương,		đất		nước,		dân		tộc		và		mọi	người	đều	có	quyền	yêu	cội	nguồn,	quê	hương	dân	tộc	ấy.
Đây	là	một	thuộc	tính	tự	nhiên

có	ý	nghĩa	phổ	biến.
 

 
Gắn	bó	với	nơi	chôn	rau	cắt	rốn	của	mình,	nơi	ghi	đậm	những	kỷ	niệm	vui	buồn	của	tuổi	ấu	thơ	là	một	nét	tình	cảm
và	tâm	lý	phổ	biến	mà	ai	cũng	có.	Đo	đó,	dù	chốn	quê	hương		là		đồng		khô		cỏ		cháy,		nắng		trải		mưa		dầm,		nó		vẫn
	có		sức		gợi		nhớ		sức		lay		động	những	gì	ẩn	kín	tận	đáy	tâm	hồn	của	chúng	ta.	Ai	cũng	tìm	thấy	nét	tự	hào	về	quê
hương	mình,	song	niềm	tự	hào	chính	đáng	nhất,	cao	cả	nhất	có	sức	cổ	vũ	mạnh	mẽ	nhất	là	tự	hào

về	truyền		thống		dân		tộc.	Chính	lòng	tự		hào	đó	đem	lại	cho	tình	yêu	Tổ		Quốc	một	nội	dung	phong	phú	sâu
sắc	ở	mỗi	con	người.
 

 
Một	khi	lòng	yêu	nước	phát	triển	thành	một	triết	lý	nhân	sinh,	triết	lý	xã	hội,	một

 
lối	sống	một	trình	độ	nhận	thức	sâu	sắc	và	có	hệ	thống	chi	phối	một	cách	có	ý	thức	mọi	hành	vi	và	ứng	xử	của

con	người	thì	trở	thành	chủ	nghĩa	yêu	nước.
 
 
 
58

 



 
Chủ	nghĩa	yêu	nước	là	tình	yêu	đối	với	đất	nước,	lòng	trung	thành	với	Tổ	Quốc	và	khát	vọng	phục	vụ	những	lợi	ích
của	Tổ	Quốc	và	nhân	dân.	Chủ	nghĩa	yêu	nước	“là	một	trong	những	tình	cảm	sâu	sắc	nhất,	đã	được	cũng	cố	qua
hàng	trăm	năm	hàng	nghìn	năm	tồn	tại	của	Tổ	Quốc	biệt	lập”	–	Như	Lênin	từng	nhận	định.
 

 
Chủ	nghĩa	yêu	nước	có	quá	trình	phát	triển	có	tính	lịch	sử	lâu	dài	và	trong	xã	hội

 
có	giai	cấp	nó	mang	tính	giai	cấp.	Yêu	nước	theo	quan	niệm	của	giai	cấp	phong	kiến	là	trung	quân	tức	là	trung

với	vua.	Theo	quan	niệm	của	giai	cấp	tư	sản	là	yêu	chế	độ	tư	sản.	Chủ	nghĩa	yêu	nước	tư	sản	chứa	đựng	trong	lòng
nó	tính	bản	vị	dân	tộc	và	tham	vọng	thống	trị	các	dân	tộc	khác,	phục	vụ	cho	lợi	ích	của	giai	cấp	tư	sản.	Cái	gọi	là	lợi
ích	dân

tộc	mà	giai	cấp	tư	sản	vẫn	thường	tuyên	truyền	thực	chất	chỉ	là	lợi	ích	riêng,	ích	kỷ	của	bản	thân	giai	cấp	tư
sản.	Yêu	nước	trên	lập	trường	giai	cấp	công	nhân	khác	hẳn	về	chất	với	quan	niệm	của	giai	cấp	bóc	lột.	Nội	dung	của
nó	được	thể	hiện	như	sau:
 

 
-	Yêu	nước	là	yêu	chủ	nghĩa	xã	hội,	yêu	nhân	dân	lao	động.	Tổ	Quốc	xã	hội	chủ

 
nghĩa	là	tổ	quốc	của	nhân	dân,	chứ	không	phải	là	tài	sản	của	riêng	cá	nhân	nào.	Lý	tưởng

 
xã	hội	chủ	nghĩa	và	lý	tưởng	của	dân	tộc	là	thống	nhất.	Yêu	nước	xã	hội	chủ	nghĩa	đó	là	lòng	tự	hào	của	dân

tộc,	lòng	tự	hào	về	sức	sáng	tạo	trong	lao	động	sản	xuất,	lòng	tự	hào
về		những		anh		hùng		bất		khuất		bảo		vệ		lợi		ích		của		tổ		quốc,		của		nhân		dân,		xả		thân		vì		sự	nghiệp	cách

mạng	xã	hội	chủ	nghĩa,	vì	độc	lập	tự	do	của	Tổ	Quốc.	Vì	vậy,	chủ	nghĩa	yêu	nước	của	giai	cấp	công	nhân	luôn	gắn
liền	với	lợi	ích	của	nhân	dân	lao	động,	gắn	liền	với	mục	đích	giải	phóng	nhân	dân	lao	động	khỏi	mọi	áp	bức	bóc	lột,
nâng	cao	phát	triển	đời	sống	vật	chất,	văn	hóa	tinh	thần,	làm	cho	người	lao	động	làm	chủ	đất	nước	mình.
 

 
-	Yêu	nước	trên	lập	trường	chủ	nghĩa	quốc	tế	của	giai	cấp	công	nhân.	Chủ	nghĩa	quốc	tế	của	giai	cấp	công	nhân
nhằm	đoàn	kết	giúp	đỡ	và	giải	phóng	nhân	dân	lao	động	toàn	thế	giới	khỏi	mọi	xiềng	xích	áp	bức	bóc	lột	giai	cấp
thống	trị.	Thực	tế	lịch	sử	cho	thấy,	vấn	đề	dân	tộc	và	giai	cấp,	dân	tộc	và	quốc	tế	quan	hệ	hữu	cơ	không	thể	tách
rời.	Muốn	hoàn	thành	nhiệm	vụ	cách	mạng	dân	tộc	phải	làm	tốt	nhiệm	vụ	quốc	tế.	Đồng	thời	làm	nhiệm	vụ	quốc	tế
cũng	là	để	góp	phần	thúc	đẩy	sự	nghiệp	cách	mạng	dân	tộc.	Sự	kết	hợp	chủ	nghĩa	yêu	nước	và	chủ	nghĩa	quốc	tế
trở	thành	một	nguyên	tắc	của	xây	dựng	đạo	đức	mới	có	những	yêu	cầu	sau:
 

 
+	Trong	khi	bảo	vệ	độc	lập	về	lãnh	thổ,	kinh	tế	chính	trị	và	văn	hóa	của	dân	tộc	mình	phải	trân	trọng	dân	tộc	khác
và	trân	trọng	nền	độc	lập	của	họ.	Đòi	hỏi	này	nhằm	chống		chủ	nghĩa		dân		tộc	hẹp		hòi,		chủ		nghĩa	“nước		lớn”,		chủ
	nghĩa		thực	dân	dưới		mọi	hình	thức	và	tạo	nên	sự	bình	đẳng	dân	tộc	mà	thực	chất	là	bình	đẳng	giữa	những	người

lao	động	sống	ở	những	quốc	gia	dân	tộc	khác	nhau.
 

 
 
 
 
 
59

 

 



+	Yêu	tổ	quốc	nhân	dân	mình	đồng	thời	yêu	nhân	dân	lao	động	các	dân	tộc	khác,	chống	lại	mọi	thành	kiến	dân	tộc,
kỳ	thị	và	phân	biệt	chủng	tộc.
 

 
+	Lao	động	chiến	đấu	hoạt	động	với	tinh	thần	đạo	đức	cộng	sản	để	bảo	vệ,	xây	dựng	tổ	quốc	mình	và	tích	cực	đoàn
kết	ủng	hộ	và	giúp	đỡ	đối	với	phong	trào	công	nhân,	phong	trào	cộng	sản	và	phong	trào	giải	phóng	dân	tộc	trên
toàn	thế	giới.
 

 
+	Chủ	nghĩa	quốc	tế	vô	sản	và	chủ	nghĩa	dân	tộc	tư	sản	không	chỉ	là	hai	thế	giới	quan		đối	lập	mà	còn	là	hai	chính
sách,	hai	nguyên	tắc	đối	lập		về	vấn		đề	dân		tộc.	Nếu	nguyên		tắc		dân		tộc		chủ		nghĩa		phản		ánh		sự		thù		hận		và
	ghen		ghét		giữa		các		dân		tộc,		thì	nguyên	tắc	quốc	tế	chủ	nghĩa	đòi	hỏi	giữa	người	với	người	hoặc	giữa	nhân	dân
các	dân

tộc		này		với		dân		tộc		khác		đều		phải		có		quan		hệ		trong		sáng,		hợp		nhân		tính.		Đây		là		một	nguyên	tắc	nói
lên	tính	chất	đạo	đức	chân	chính	của	con	người,	là	đặc	trưng	không	thể	thiếu	được	của	đạo	đức	cộng	sản.

 
4.	Chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản.

 
 

Chủ	nghĩa	nhân	đạo	có	gốc	Latinh	(Humanus)	có	nghĩa	là	về	con	người,	về	tính	người,	có	học	thức.	Theo	nghĩa	hẹp,
chủ	nghĩa	nhân	đạo	là	một	trào	lưu	tư	tưởng	thế	tục	của	thời	đại	Phục	hưng,	gắn	với	việc	nghiên	cứu	các	di	sản	cổ
đại	trong	triết	học,	luân	lý	học,	nghệ	thuật	và	mô	tả	đặc	điểm	của	nền	văn	hóa	thời	kỳ	Phục	hưng.
 

 
Theo	nghĩa	rộng,	chủ	nghĩa	nhân	đạo	là	một	trào	lưu	xã	hội	tiến	bộ,	là	tổng	hợp	những	quan	điểm	nhằm	bảo	vệ
phẩm	giá	và	quyền	của	con	người,	là	sự	chăm	lo	đến	hạnh	phúc	và	sự	phát	triển	toàn	diện	của	con	người.
 

 
Ngay	từ	xa	xưa	những	tư	tưởng	nhân	đạo	của	nhân	dân	lao	động	đã	hình	thành	một	cách	tự	phát	trong	cuộc	đấu
tranh	chống	áp	bức	bóc	lột	và	chống	lại	những	hành	vi	vi	phạm	đạo	đức.	Chủ	nghĩa	nhân	đạo	chỉ	được	hình	thành
rõ	nét	từ	phong	trào	Phục	hưng

thế	kỷ	XV	–	XVI	ở	Italia.	Các	đại	biểu	tư	tưởng	của	giai	cấp	tư	sản	đang	lên,	đòi	giải	phóng	con	người,	đòi	tự	do,
bình	đẳng,	bác	ái	cho	con	người,	phản	đối	chủ	nghĩa	khổ	hạnh	tôn	giáo.	Những	tư	tưởng	nhân	đạo	chủ	nghĩa	thời
Phục	hưng	được	các	nhà	khai	sáng	thế	kỷ	XVIII		và	sau	đó	là	những	tư	tưởng	gia	tư	sản	tiến	bộ	thế	kỷ	XIX	tiếp	thu.
Đó

là	những	tư	tưởng	tiến	bộ	phù	hợp	với	yêu	cầu	của	quần	chúng	đông	đảo,	vì	thế	nó	trở
 

thành	ngọn	cờ	tư	tưởng	của	cách	mạng	tư	sản.	Trước	Mác,	tư	tưởng	nhân	đạo	chủ	nghĩa
 

đã	hình	thành	hai	xu	hướng	sau:
 

 
-	Thứ	nhất:	chủ	nghĩa	nhân	đạo	của	các	nhà	tư	tưởng	tư	sản	tiến	bộ	thế	kỷ	XVII	–	XVIII,	dựa	trên	cơ	sở	vật	chất	là
chế	độ	tư	hữu,	cơ	sở	đạo	đức	là	chủ	nghĩa	cá	nhân.	Tư	tưởng	này	biểu	hiện	lợi	ích	và	hệ	tư	tưởng	phi	tôn	giáo	của
giai	cấp	tư	sản	đang	lên	tiến

tới	nắm	chính	quyền.
 
 
 
60

 



 
-	Thứ	hai:	gắn	liền	với	chủ	nghĩa	xã	hội	không	tưởng	biểu	hiện	lợi	ích	của	những	người	lao	động,	những	người	nông
dân,	công	nhân	kể	cả	giai	cấp	bình	dân	thành	thị.	Họ	chống	lại	hệ	tư	tưởng	phong	kiến	và	giáo	quyền,	bảo	vệ	lợi	ích
cá	nhân	mà	trọng	tâm	chú

ý	của	họ	là	vấn	đề	yêu	cầu	mọi	người	bình	đẳng	về	tài	sản,	đòi	lập	một	chế	độ	xã	hội	công	bằng.
 

 
Hai		khuynh		hướng		này		tuy		có		khác		nhau		nhưng		quan		hệ		với		nhau,		đều		chống	phong	kiến,	chống	giáo	hội.
Nhưng	có	nhược	điểm	chung	là:
 

 
+	Trừu	tượng,	kêu	gọi	tình	thương	chung	chung.

 
 
+	Không	thể	thực	hiện	trong	thực	tế.

 
 

Chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản	là	sự	kế	thừa	và	phát	triển	trên	quan	điểm	biện	chứng	những	tinh	hoa	lý	tưởng	nhân
đạo	trong	lịch	sử	nhân	loại.	Đây	là	chủ	nghĩa	nhân	đạo	“có	tính		chất		hiện		thực		và		trực		tiếp		nhằm	vào		hành
	động,	nhằm	giải		phóng		con		người		chứ	không	phải	là	những	cảm	nhận	thương	xót	về	thân	phận	con	người”.	Trên
ý	nghĩa	đó	chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản	là	nội	dung	cơ	bản	của	đạo	đức	mới,	vì	“cái	gốc	của	đạo	đức,	của	luân	lý	và
lòng	nhân	ái”.
 

 
Lý	tưởng	nhân	đạo	triệt	để	là	tạo	lập	điều	kiện	xóa	bỏ	tận	gốc	mọi	điều	kiện	áp	bức,	bóc	lột	và	nô	dịch	con	người.
Chủ	nghĩa	cộng	sản	là	chủ	nghĩa	nhân	đạo	triệt	để	nhất,	hiện	thực	nhất.
 

 
Cần	chú	ý	là,	chủ	nghĩa	nhân	đạo	macxit	đề	cao	tình	yêu	thương	con	người,	thì	đồng	thời	tỏ	rõ	thái	độ	phẫn	nộ	đối
với	những	thế	lực	đối	địch	thù	ghét	người.	Chủ	nghĩa	nhân	đạo	ở	đây	mang	tính	lịch	sử	cụ	thể,	nghĩa	là	mọi	thời	đại,
mỗi	dân	tộc,	mỗi	giai	cấp	đều	đưa	vào	chủ	nghĩa	nhân	đạo	những	nội	dung	phù	hợp	với	mình.
 

 
Chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản	khác	hoàn	toàn	về	chất	so	với	chủ	nghĩa	nhân	đạo	tư

 
sản	vì:

 
 
 
 
Chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản	có	nội	dung	toàn	diện,	triệt	để	và	sâu	sắc,	nó	thủ	tiêu

 
tất	cả	mọi	áp	bức	bóc	lột	trong	xã	hội,	mọi	người	đều	được	tự	do,	được	thực	hiện	đầy	đủ	quyền	làm	người.

Đây	là	chủ	nghĩa	nhân	đạo	tự	do	và	đầy	đủ	nhất	đối	với	nhân	loại,	là	chủ	nghĩa	nhân	đạo	hoàn	bị	nhất	trong	lịch	sử
loài	người.

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
61

 

 
III.	TÍNH	QUY	LUẬT	CỦA	SỰ	HÌNH	THÀNH	ĐẠO	ĐỨC	MỚI.

 
1.	Đạo	đức	mới	bắt	nguồn	từ	đạo	đức	cách	mạng	của	giai	cấp	vô	sản	hình	thành	trong	cuộc	đấu

tranh	cách	mạng.
 

 
Về	mặt	lịch	sử,	đạo	đức	mới	đã	tồn	tại	và	phát	triển	trước	khi	tồn	tại	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa,	nó	được	hình	thành	từ
cuộc	đấu	tranh	của	giai	cấp	công	nhân	chống	lại	giai	cấp

tư	sản,	nhằm	xác	lập	địa	vị	thống	trị	chính	trị	của	mình.	Chính	nội	dung	cuộc	đấu	tranh	này		quy		định		nội
	dung		của		đạo		đức		cộng		sản.		Khi		xác		lập		được		chính		quyền		và		nền	chuyên	chính	của	mình,	giai	cấp	công	nhân
lãnh	đạo	xã	hội	xây	dựng	nền	kinh	tế	mới,	một	cơ	cấu	xã	hội	–	giai	cấp	mới,	một	đời	sống	văn	hóa	tinh	thần	mới	có
tính	xã	hội	chủ	nghĩa	.	Đây	là	cơ	sở	tất	yếu	cho	sự	phát	triển	đạo	đức	mới.	Đạo	đức	mới	hình	thành	và	phát		triển		từ
	đạo		đức		cách		mạng		của		giai		cấp		vô		sản		trên		cơ		sở		kế		thừa		những		giá		trị	truyền	thống	có	chọn	lọc	và	ngày
càng	trở	thành	đạo	đức	chung	của	nhân	loại.
 

 
 

 

 

-	Đạo	đức	cộng	sản	được	hình	thành	và	phát	triển	qua	các	giai	đoạn	sau:
 

 
 
 

 
 
Đạo	đức	cách	mạng

 
 
Đạo	đức	xã	hội

 
 
Đạo	đức	cộng	sản

 
của	giai	cấp	vô	sản

 
chủ	nghĩa																								  

 
 
 



 
 
 
 
Đạo	đức	cộng	sản	(theo	nghĩa	rộng).

 
 

 
 
Như	vậy,	đạo	đức	xã	hội	chủ	nghĩa	chỉ	là	một	giai	đoạn	trong	sự	hình	thành	đạo

 
đức	cộng	sản.

 
 

Bản	chất	nhân	đạo	của	đạo	đức	cộng	sản	xã	hội	chủ	nghĩa	bắt	nguồn	từ	bản	chất	nhân	đạo	của	nền	sản	xuất	xã	hội
chủ	nghĩa	quy	định,	tuyệt	nhiên	không	phải	do	một	đầu

óc	uyên	thâm,	thiện	chí	của	một	người	nào	đó	nghĩ	ra	mà	bị	chi	phối	bởi	nền	kinh	tế	xã	hội	xã	hội	cộng	sản.
Chủ	nghĩa	nhân	đạo	xã	hội	chủ	nghĩa	đồng	thời	là	một	kết	quả	của	quá	trình	hình	thành	và	phát	triển	của	đạo	đức
mới.	Đây	cũng	là	giai	đoạn	triển	khai,	phổ	biến	của	đạo	đức	cộng	sản	trên	quy	mô	toàn	xã	hội.	Do	đó,	quá	trình	này
vô	cùng	khó	khăn	và	phức	tạp,	trải	qua	một	cuộc	phê	phán	gay	gắt	với	mọi	hình	thức,	chuẩn	mực	của	đạo	đức	phi
vô	sản	khác.

 
 
 

 
 
62

 

 
Đạo	đức	cộng	sản,	theo	nghĩa	hẹp	là	đạo	đức	mới	được	phát	triển	ở	một	giai	đoạn	cao	nhất	trong	lịch	sử	xã	hội	loài
người.

 
2.	Đạo	đức	mới	là	sản	phẩm	tổng	hợp	của	quá	trình	xây	dựng	xã	hội	mới.

 
 
Đạo	đức	mới	không	phải	từ	trên	trời	rơi	xuống	mà	nó	xuất	phát	từ	điều	kiện	kinh	tế

 
-	xã	hội	nhất	định.	Đời	sống	xã	hội	sản	sinh	ra	đạo	đức	quyết	định	nội	dung	và	khuynh	hướng	phát	triển	của

đạo	đức.	Với	tư	cách	là	một	hình	thái	ý	thức	xã	hội,	một	bộ	phận	của	kiến	trúc	thượng	tầng,	nó	bị	quy	định	bởi	một
tồn	tại	xã	hội,	một	cơ	sở	hạ	tầng	nhất	định.	Quá	trình	xây	dựng	xã	hội	mới	cũng	là	quá	trình	hình	thành	và	phát
triển	của	đạo	đức	mới.	Điều	đó	được	thể	hiện	như	sau:
 

 
-	Nền	sản	xuất	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	là	cơ	sở	kinh	tế	của	đạo	đức	mới.	Khác	với	mọi	nền	sản	xuất	khác,	nền	sản
xuất	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	có	mục	đích	cao	nhất	vì	lợi

ích	và	hạnh	phúc	của	nhân	dân	lao	động.	Nó	tạo	ra	sự	công	bằng	trong	hưởng	thụ	và	sự
 

hài	hòa	giữa	lợi	ích	cá	nhân	và	lợi	ích	xã	hội,	theo	nghĩa	đó,	nó	mang	tính	chất	nhân	đạo	cao	cả.	Chính	vì	vậy,
đạo	đức	cộng	sản	phản	ánh	và	lấy	cơ	sở	từ	nền	kinh	tế	xã	hội	đó	cũng	mang	tính	nhân	đạo.	Nền	sản	xuất	xã	hội	chủ
nghĩa	càng	phát	triển	bao	nhiêu	thì	đạo	đức	cộng	sản	càng	nhân	đạo	bấy	nhiêu.



 
 

-	Quan	hệ	bình	đẳng	giữa	giai	cấp	công	nhân,	giai	cấp	nông	dân	tập	thể,	tầng	lớp	trí	thức	xã	hội	chủ	nghĩa	và	các
tầng	lớp	lao	động	khác	là	cơ	sở	xã	hội	–	giai	cấp	của	đạo	đức	cộng	sản.	Ở	đây,	giai	cấp	công	nhân,	giai	cấp	nông	dân,
tầng	lớp	trí	thức	và	các	tầng	lớp

lao	động	khác	đã	được	giải	phóng	khỏi	điều	kiện	kinh	tế	và	chính	trị,	họ	trở	thành	chủ	thể
 

của	mọi	quá	trình	xã	hội,	là	nguồn	sáng	tạo	chân	chính.	Đó	là	cơ	sở	trực	tiếp	quyết	định
 

sự	phản	ánh	và	điều	chỉnh	đạo	đức	mới	dựa	trên	sự	thống	nhất	về	lợi	ích	của	các	chủ	thể
 

trong	xã	hội.	Cơ	cấu	xã	hội	–	giai	cấp	đó	là	hệ	thống	quan	hệ	giữa	những	người	lao	động
 

có	quan	hệ	thân	ái,	đoàn	kết,	có	chung	lợi	ích	và	mục	đích.	Chính	quan	hệ	này	trong	xã	hội	chủ	nghĩa	là	cơ	sở
chính	trị	-	xã	hội	của	đạo	đức	cộng	sản.
 

 
-	Nền	văn	hóa	tinh	thần	của	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	là	cơ	sở	tinh	thần	của	đạo	đức	cộng	sản.	Sự	tác	động	của	chính
trị	đến	đạo	đức	là	hết	sức	to	lớn	và	mang	ý	nghĩa	quyết	định	đối	với	sự	phát	triển	của	đạo	đức,	nhất	là	đối	với	đạo
đức	cộng	sản.	Điều	đó	được	thể	hiện	trong	đường	lối	chính	sách	và	các	biện	pháp	giáo	dục	của	con	người	mới	nói
chung,	đạo	đức	mới	nói	riêng	của	nhà	nước	vô	sản.	Ý	thức	chính	trị	có	vai	trò	xác	định	phương	hướng,	phạm	vi,
biện	pháp	phát	triển	của	đạo	đức	cộng	sản.	Khoa	học	trong	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa	luôn	tác	động	tích	cực	đến	đời
sống	đạo	đức	bằng	cách	làm	phong	phú	nội	dung	đạo	đức	mới,	nâng	sự	phản	ánh,	điều	chỉnh	của	đạo	đức	mới	lên
trình	độ	ngày	càng	cao	hơn.	Khoa	học	còn	là	phương	tiện	hữu	hiệu	để	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản	trong	xã	hội	xã	hội
chủ	nghĩa.
 

 
 
63

 

 
Nghệ	thuật	có	vai	trò	to	lớn	trong	đời	sống	tinh	thần	nói	chung,	đời	sống	đạo	đức	nói	riêng,	khi	nó	thực	hiện	chức
năng	giáo	dục	của	mình.	Trong	xã	hội	xã	hội	chủ	nghĩa,

sự	phát	triển	hoàn	thiện	nền	nghệ	thuật	không	vì	mục	đích	tự	thân,	mà	là	nhằm	xây	đựng	con	người	mới,	đạo
đức	mới.	Và	nó	trở	thành	phương	tiện	có	hiệu	quả	để	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản.
 

 
Tóm	lại:	cơ	sở	kinh	tế	-	xã	hội	–	giai	cấp	quyết	định	nội	dung	của	đạo	đức	mới,	bảo	đảm	sự	tồn	tại	vững	chắc	của
nó.	Cơ	sở	tinh	thần	làm	phong	phú	nội	dung	và	hoàn	thiện	cấu	trúc	của	đạo	đức	cộng	sản.	Nó	có	ý	nghĩa	như	là	công
cụ	phương	tiện	giáo	dục	và	hoàn	thiện	đạo	đức	cộng	sản.

 
3.	Đạo	đức	mới	không	là	sản	phẩm	tự	phát	mà	được	hình	thành	một	cách	tự
giác	(nói	cách	khác	nó	là	kết	quả	của	giáo	dục	và	tự	giáo	dục).

 
 

Giáo	dục	có	vai	trò	quan	trọng	hàng	đầu	trong	quá	trình	hình	thành,	phát	triển	và	hoàn	thiện	nhân	cách.	Nhờ	có
giáo	dục	mà	đạo	đức	mới	dần	dần	được	phát	triển	và	hoàn	thiện	trong	ý	thức	cá	nhân	và	ý	thức	xã	hội,	trở	thành
yếu	tố	phổ	biến,	thống	trị	trong	đời	sống	xã	hội.	Quá	trình	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản	cần	tuân	theo	một	số	yêu	cầu
sau:
 



 
-	Một	là:	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản	phải	là	quá	trình	giáo	dục	tổng	hợp	bao	gồm	giáo	dục	chính	trị,	giáo	dục	đạo
đức,	thẩm	mỹ,	văn	hóa,	lao	động…và	chúng	luôn	gắn	bó	với	nhau.
 

 
-	Hai	là:	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản	phải	là	một	quá	trình	thống	nhất	giữa	lý	luận

 
và	thực	tiễn.	Trong	chủ	nghĩa	xã	hội	tính	tự	giác	của	quá	trình	hình	thành	đạo	đức	mới	không	chỉ	thể	hiện	ở

công	tác	giáo	dục,	mà	nó	còn	thể	hiện	trong	toàn	bộ	hoạt	động	xây	dựng	xã	hội	mới,	xây	dựng	nền	kinh	tế	mới.	Chủ
tịch	Hồ	Chí	Minh	chỉ	rõ:	“Muốn	xây	dựng	chủ	nghĩa	xã	hội	trước	hết	cần	có	con	người	xã	hội	chủ	nghĩa”.	Đây	là	quá
trình	hình	thành	và	phát	triển	các	phẩm	chất	đạo	đức	cá	nhân:	quá	trình	đó,	một	mặt,	con	người

thể	hiện	niềm	tin	đạo	đức,	những	biểu	hiện	về	giá	trị,	chuẩn	mực	đạo	đức,	mặt	khác,	nhờ
 

những	kết	quả	hoạt	động,	họ	xác	nhận	một	cách	thực	tiễn	những	giá	trị	đạo	đức	của	mình.
 

 
-	Ba	là:	giáo	dục	đạo	đức	cộng	sản	là	quá	trình	kết	hợp	giữa	giáo	dục	và	tự	giáo	dục.	Quá	trình	tự	giáo	dục	là	sự	tiếp
tục	giáo	dục	đạo	đức	ở	chủ	thể,	là	mặt	bên	trong,	nội	tâm	cả	quá	trình	giáo	dục	đạo	đức	do	xã	hội	thực	hiện	đối	với
mỗi	cá	nhân.	Những	tri	thức

về	đạo	đức	trở	thành	đối	tượng	của	những	rung	cảm	sâu	lắng,	trở	thành	những	nội	dung
 

cơ	bản	của	đối	tượng	giáo	dục.	Quá	trình	giáo	dục	và	tự	giáo	dục	có	ý	nghĩa	quyết	định
 

đến	tính	tự	giác	của	đạo	đức	mới.
 

 
 
 
 
 
 
 
64

 

 

BÀI	6
 

 
MỘT		SỐ		VẤN		ĐỀ		XÂY		DỰNG		ĐẠO		ĐỨC		MỚI		TRONG		NỀN		KINH		TẾ

 
THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG	XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA	Ở	VIỆT	NAM

 
 
 
 
I.	ĐẠO	ĐỨC	TRONG	NỀN	KINH	TẾ	THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG	XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA.

 
1.	Ảnh	hưởng	của	kinh	tế	thị	trường	đối	với	đạo	đức

 



 
Hiện	nay	đất	nước	ta	đang	tiến	hành	đổi	mới	toàn	diện	trên	mọi	lĩnh	vực	của	đời	sống		xã		hội,		trong		đó		đổi		mới
	kinh		tế		là		trọng		tâm.		Thực		chất		của		đổi		mới		kinh		tế		là	chuyển	từ	mô	hình	kinh	tế	tập	trung	quan	liêu	hành
chính	bao	cấp	sang	phát	triển	nền	kinh

tế	thị	trường	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa.
 

 
Việc	chuyển	sang	phát	triển	kinh	tế	thị	trường	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa	đã	và	đang	tác	động	mạnh	mẽ	đến	mọi
lĩnh	vực	của	đời	sống	xã	hội,	nó	vừa	có	tính	tích	cực,	vừa	có	tính	tiêu	cực	đối	với	đạo	đức.
 

 
Ảnh	hưởng	của	cơ	chế	thị	trường	đối	với	đạo	đức	là	một	hiện	tượng	hết	sức	phức	tạp;	có	thể	khái	quát	mặt	tích
cực	và	tiêu	cực	của	nó	như	sau:

 
*	Về	mặt	tích	cực:

 
 
Cơ	chế	thị	trường	kích	thích	sự	phát	triển	kinh	tế,	nâng	cao	tổng	công	lợi	xã	hội,

 
tạo	điều	kiện	cho	sự	phát	triển	con	người	về	mọi	mặt,	trong	đó	có	đạo	đức.	Con	người	tham	gia	vào	hoạt	động

kinh	tế	thị	trường	về	nhân	cách	được	độc	lập,	tự	do	có	quyền	bình	đẳng	trong	cạnh	tranh,	giữ	chữ	tín	trong	trao
đổi	và	tăng	cường	quan	tâm	phát	triển	lợi	ích	chung	của	toàn	xã	hội.
 

 
Tham	gia	vào	kinh	tế	thị	trường,	con	người	có	điều	kiện	phát	triển	nhân	cách	cá	nhân:	Tính	quyết	đoán,	tự	chủ,	tự
	chịu	trách	nhiệm,	tính	năng	động	sáng	tạo	trong	lập	thân,	lập	nghiệp	được	khẳng	định.

 
*	Về	mặt	tiêu	cực:

 
 

Bên		cạnh		những		mặt		tích		cực		nói		trên,		cơ		chế		thị		trường		cũng		gây		ra		hàng		loạt	những	hiện	tượng	tiêu	cực
đối	với	đạo	đức	và	tiến	bộ	xã	hội.
 

 
Đó	là,	sự	phân	hoá	giàu	nghèo	một	cách	sâu	sắc,	từ	đó	làm	sâu	sắc	thêm	những	mâu	thuẫn	xã	hội.
 

 
 
65

 

 
Kinh	tế	thị	trường	dễ	nảy	sinh	những	tệ	nạn	xã	hội:	tham	nhũng,	tội	phạm,	bạo	lực.

 
Đó	là	sự	kích	thích	lòng	tham	lợi,	dẫn	đến	khai	thác	cạn	kiệt	nguồn	tài	nguyên	thiên	nhiên	cũng	như	sức	lực

của	người	lao	động.	Kinh	tế	thị	trường	còn	kích	thích	chủ	nghĩa	thực	dụng,	chủ	nghĩa	cá	nhân	cực	đoan,	lối	sống
chạy	theo	đồng	tiền	bất	chấp	đạo	lý.	Đặc	biệt,	đối	với	những	nước	mới	bước	vào	kinh	tế	thị	trường,	sự	đụng	độ
giữa	kinh	tế	thị	trường

và	các	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	của	dân	tộc	cũng	trở	thành	một	vấn	đề	nan	giải.
 

 



Như	vây,	kinh	tế	thị	trường	vừa	có	ảnh	hưởng	tích	cực,	vừa	có	ảnh	hưởng	tiêu	cực
 

đối	với	đạo	đức.
 

 
Là	một	lĩnh	vực	đặc	trưng	cho	nhân	tính,	đạo	đức	rất	nhạy	cảm	trước	tác	động	của	kinh	tế

 
thị	trường,	nó	trở	thành	vấn	đề	cấp	bách	gây	ra	mối	quan	tâm	không	chỉ	trên	bình	diện	lý	luận	mà	cả	trên	bình

diện	thực	tiễn.	Vì	thế,	việc	lựa	chọn	nội	dung	và	hình	thức	giáo	dục	thích	hợp	có	ý	nghĩa	quan	trọng	trong	việc	định
hướng	phát	triển	đất	nước	theo	con	đường

xã	hội	chủ	nghĩa.
 
 
2.	Vai	trò	của	đạo	đức	trong	nền	kinh	tế	thị	trường	định	hướng	xã	hội	chủ
nghĩa

 
 
Đạo	đức	là	một	bộ	phận	của	kiến	trúc	thượng	tầng	của	ý	thức	xã	hội,	một	mặt	bị

 
quy	định	bởi	cơ	sở	hạ	tầng	của	tồn	tại	xã	hội;	mặt	khác	nó	cũng	có	tính	độc	lập	tương	đối

 
và	tác	động	tích	cực	trở	lại	đối	với	cơ	sở	hạ	tầng,	tồn	tại	xã	hội.	Vì	vậy	trong	điều	kiện	phát	triển	kinh	tế	thị

trường	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa	đạo	đức	có	vai	trò	rất	to	lớn.	Chúng	ta	xem	xét	một	số	khía	cạnh	sau:
Một	là,	đạo	đức	góp	phần	định	hướng	mục	tiêu	chủ	nghĩa	xã	hội.

 
 
Hiện	nay	nước	ta	đang	xây	dựng	nền	kinh	tế	thị	trường	theo	định	hướng	xã	hội	chủ

 
nghĩa.	Ở	đây	xã	hội	mới	không	phải	là	sự	cộng	sinh	giữa	chủ	nghĩa	tư	bản	và	chủ	nghĩa

 
xã	hội	mà	là	sự	phản	ánh	tổng	thể	các	mối	quan	hệ	biện	chứng	của	các	nhân	tố	xã	hội	chủ	nghĩa.	Chủ	nghĩa	xã

hội	vừa	là	mục	tiêu	của	sự	định	hướng,	vừa	hiện	diện	ngay	từ	đầu	trong	sự	định	hướng	đó	với	tính	cách	là	những
nhân	tố	hợp	thành,	là	những	chồi	non	đang	trưởng	thành	và	phát	triển	hoàn	thiện	đạt	đến	mục	tiêu	của	chủ	nghĩa
xã	hội.	Những	nhân

tố	đó	là	“nhà	nước	của	nhân	dân	lao	động	dưới	sự	lãnh	đạo	của	Đảng”,	“nền	kinh	tế	hàng	hóa	nhiều	thành
phần,	kinh	tế	nhà	nước	đóng	vai	trò	chủ	đạo,	cùng	với	kinh	tế	hợp	tác	trở	thành	nền	tảng”,	“tăng	trưởng	kinh	tế	gắn
liền	với	tiến	bộ	và	công	bằng	xã	hội”.
 

 
Như	vậy,	mục	tiêu	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa	của	cách	mạng	nước	ta	đồng	nhất	với	mục	tiêu	của	chủ	nghĩa	nhân
đạo	là	làm	cho	mọi	người	đều	có	cơm	ăn,	áo	mặc,	ai	cũng	được	học	hành,	xã	hội	công	bằng,	dân	chủ,	văn	minh.

 
 
 
 
 
66

 

 
Hai		là,		nền		kinh		tế		thị		trường		theo		định		hướng		xã		hội		chủ		nghĩa,		ngay		từ



 
trong	bản	chất	của	nó	đã	chứa	đựng	yếu	tố	luân	lý	đạo	đức.

 
 

Trước	hết	cần	phải	thấy	rằng,	nền	kinh	tế	thị	trường	không	phải	là	thuộc	tính	riêng	của	chủ	nghĩa	tư	bản.	Nó	là
phương	thức	tiến	hành	sản	xuất	của	nhiều	chế	độ	xã	hội	phù	hợp	với	yêu	cầu	hoạt	động	của	lực	lượng	sản	xuất	kể
cả	trình	độ	hiện	đại.
 

 
Trong	điều	kiện	xã	hội	tư	bản,	dựa	trên	chế	độ	sở	hữu	tư	nhân	về	tư	liệu	sản	xuất,	mục	đích	của	người	sản	xuất
hàng	hóa	là	thu	được	giá	trị	thặng	dư,	tức	là	bóc	lột	lao	động	thặng	dư	của	người	lao	động	để	gia	tăng	tư	bản	tư
nhân,	còn	thỏa	mãn	nhu	cầu	đời	sống	của	con	người	chỉ	là	phương	tiện	để	đạt	mục	đích.	Ngược	lại	nền	kinh	tế	thị
trườnh	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa	khác	hẳn	về	chất	so	với	nền	kinh	tế	thị	trường	khác.	Ở	đây	kinh	tế	nhà	nước
đóng	vai	trò	chủ	đạo,	cùng	với	kinh	tế	hợp	tác	trở	thành	nền	tảng	cho	toàn	bộ	nền	kinh	tế.	Nhiệm	vụ	của	nó	là	giải
phóng	lực	lượng	sản	xuất,	lấy	việc	nâng	cao	hiệu	quả	của	kinh	tế	và	xã	hội,	cải	thiện	đời	sống	nhân	dân	là	mục	tiêu
hàng	đầu	trong	việc	khuyến	khích	các	thành	phần	kinh	tế.	Muốn	vậy,	đòi	hỏi	phải	sử	dụng	hợp	lý,	hữu	hiệu	các
nguồn	vốn	(thiết	bị,	nguyên	liệu,	nhân	lực)	để	nâng	cao	hiệu	quả	sản	xuất,	bảo	đảm	chất	lượng	sản	phẩm	và	bảo	vệ
quyền	lợi	cho	người	tiêu	dùng	là	biểu	hiện	các	quan	niệm	giá	trị	đạo	đức.

 
Ngày		nay		thước		đo		đánh		giá		hoạt		động		của		chủ		thể		sản		xuất		kinh		doanh		không	hoàn	toàn	là	hiệu	quả	kinh	tế
mà	còn	là	tình	cảm,	trách	nhiệm	và	danh	dự	xã	hội.

 
Ba	là,	các	tiêu	chuẩn	đạo	đức	và	quan	niệm	giá	trị	biểu	hiện	hình	thái	ý	thức	cấu	thành	tiền	đề	nhân	văn
trong	hoạt	động	của	chủ	thể	kinh	tế.
 

 
Thực	tiễn	cho	thấy,	động	lực	của	sự	phát	triển	kinh	tế	thị	trường	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa,	ngoài	những	nhân	tố
kinh	tế,	còn	có	cả	nhân	tố	phi	kinh	tế,	kể	cả	nhân	tố	tinh	thần	đạo	đức:	như	tinh	thần	yêu	nước,	yêu	chủ	nghĩa	xã
hội,	ý	thức	độc	lập	tự	chủ,	tự	cường	của	cán	bộ,	đảng	viên	và	nhân	dân.	Đó	chính	là	những	tình	cảm	và	giá	trị	đạo
đức	cao	đẹp	của	người	Việt	Nam.	Dựa	trên	những	giá	trị	đó,	mọi	tài	năng	sáng	tạo,	mọi	nguồn	lực	to	lớn	của	đất
nước,	của	nhân	dân	ta	sẽ	được	tập	hợp	và	phát	huy	để	hướng	vào	mục	tiêu	đưa	nước	ta	trở	thành	một	nước	xã	hội
chủ	nghĩa	phồn	vinh,	sánh	vai	cùng	các	nước	phát	triển	trên	thế	giới.
 

 
Ngày	nay,	trong	công	cuộc	đổi	mới	đất	nước,	Đảng	ta	xác	định	nhiệm	vụ	trọng	tâm

 
là	phát	triển	kinh	tế,	điều	đó	không	có	nghĩa	là	xem	nhẹ	vai	trò	của	đạo	đức.	Đảng	ta	luôn	khẳng	định	vai	trò

quyết	định	của	nhân	tố	con	người,	đó	phải	là	những	con	người	phát	triển	cao	về	trí	tuệ,	cường	tráng	về	thể	chất,
trong	sáng	về	đạo	đức,	phong	phú	về	tinh	thần,	trong	đó	đạo	đức	mới	là	một	động	lực	tinh	thần	to	lớn	thúc	đẩy
phong	trào	thi	đua

 
 

 
 
67

 

 
yêu	nước,	hăng	say	 lao	động	sản	xuất,	 thực	hành	tiết	kiệm,	phát	huy	sáng	kiến	kỹ	 thuật,	 làm	việc	có	chất

lượng	và	hiệu	quả	cao	của	nhân	dân	lao	động.
 



Bốn	là,	đạo	đức	góp	phần	điều	tiết	các	quan	hệ	lợi	ích	trong	kinh	tế	thị	trường
 

định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa.
 

 
Quan	hệ	đạo	đức	gắn	liền	“tiềm	ẩn”	trong	các	quan	hệ	xã	hội.	Các	chuẩn	mực	đạo	đức	duy	trì	trật	tự	chung	trong
các	lĩnh	vực	sản	xuất,	phân	phối,	trao	đổi	và	tiêu	dùng,	điều	hòa	quan	hệ	lợi	ích	giữa	con	người	với	con	người.
Trong	các	xí	nghiệp	thuộc	kinh	tế	nhà	nước,	vấn	đề	đặt	ra	là	làm	sao	cho	công	nhân	yêu	mến	xí	nghiệp	mình,	làm
sao	để	họ

coi	trọng	lợi	ích	xí	nghiệp	và	thành	quả	lao	động	của	công	nhân	gắn	bó	chặt	chẽ	với	vinh
 

dự	xã	hội	và	lợi	ích	vật	chất	của	họ.	Ở	đây	không	chỉ	là	tác	động	của	kinh	tế,	chính	trị	mà	còn	là	yếu	tố	đạo	đức
nữa.
 

 
Đối	với	khu	vực	kinh	tế	tư	bản	tư	nhân,	quan	hệ	giữa	chủ	và	người	làm	thuê	cũng

 
đặt	ra	nhiều	vấn	đề.	Ngoài	việc	phải	tuân	thủ	chính	sách	và	pháp	luật	của	Nhà	nước,	giữa

 
họ	còn	có	quan	hệ	về	mặt	đạo	nghĩa:	tôn	trọng	nhân	cách	của	người	lao	động,	quan	tâm	cải	thiện	điều	kiện	lao

động	và	đãi	ngộ	phúc	lợi	hợp	lý…
 

 
Trong	quan	hệ	giữa	nhà	sản	xuất	kinh	doanh	và	người	tiêu	dùng,	yêu	cầu	đạo	đức	phải	thực	hiện	đúng	các	quy
phạm	đạo	đức	nghề	nghiệp,	hàng	hóa	phải	hợp	quy	cách,	đúng	chất	lượng,	mẫu	mã.	Chủ	doanh	nghiệp	phải	chịu
trách	nhiệm	trước	người	tiêu	dùng

về	hàng	hóa	mình	bán	ra,	bảo	đảm	“hàng	thực,	giá	đúng”.	Nhà	doanh	nghiệp	luôn	có	ý	thức	về	đạo	đức	trong
kinh	doanh,	ngoài	lợi	nhuận	chính	đáng	còn	phải	suy	nghĩ	xem	có	nên	sản	xuất	loại	hàng	này	không?	Hàng	hóa	này
có	nên	đem	bán	ra	thị	trường	không?
 

 
Như	vậy	đạo	đức	có	vai	trò	hết	sức	quan	trọng	và	là	yếu	tố	bên	trong	của	chính	nền	kinh	tế	thị	trường	định	hướng
xã	hội	chủ	nghĩa.

 
II.	SỨC	BIẾN	ĐỔI	CỦA	THANG	GIÁ	TRỊ	ĐẠO	ĐỨC	TRONG	NỀN	KINH	TẾ	THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG

XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA
 
1.	Giá	trị	và	thang	giá	trị	đạo	đức.

 
 

Giá	trị	là	cái	gì	làm	cho	một	vật	trở	nên	có	ích	lợi,	có	ý	nghĩa,	là	đáng	quý	về	mặt	nào	đó.	Có	giá	trị	cá	nhân	và	giá	trị
xã	hội.	Từ	quan	niệm	trên,	có	thể	hiểu	giá	trị	đạo	đức

là	những	cái	được	con	người	lựa	chọn	và	đánh	giá,	là	những	cái	có	ý	nghĩa	tích	cực	với
 

đời	sống	xã	hội	và	phù	hợp	với	dư	luận	xã	hội.
 

 
Một	tổ	hợp	giá	trị	đạo	đức	hay	một	hệ	thống	giá	trị	đạo	đức	được	xếp	theo	một	thứ

 
tự	ưu	tiên	nhất	định	được	gọi	là	thang	giá	trị	đạo	đức.	Ví	dụ,	khi	nói	về	giá	trị	đạo	đức

 



 
 
68

 

 
truyền	thống	của	dân	tộc	ta,	giáo	sư	Trần	Văn	Giàu	nhấn	mạnh	bảng	nội	dung	sau:	“yêu	nước,	cần	cù,	anh

hùng,	sáng	tạo,	lạc	quan,	thương	người,	vì	nghĩa”.	Đó	là	thang	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	của	dân	tộc	được	xếp
theo	thứ	tự	nhất	định.
 

 
Thang	giá	trị	đạo	đức	được	hình	thành	và	phát	triển	phụ	thuộc	vào	điều	kiện	lịch	sử

 
xã	hội	nhất	định,	và	từ	thang	giá	trị	đạo	đức,	chủ	thể	đạo	đức	(dân	tộc,	nhóm,	cá	thể)	có

 
thể	vận	dụng	nó	để	tạo	lập	một	hoạt	động,	hành	vi	hay	đánh	giá	một	hiện	tượng	xã	hội,	một	cử	chỉ	hành	vi…

được	gọi	là	thước	đo	giá	trị.
 

 
Đạo	đức	không	sinh	ra	từ	đạo	đức	mà	là	sản	phẩm	của	những	điều	kiện	lịch	sử	cụ	thể.	Các	giá	trị	đạo	đức	là	kết	quả
của	các	mối	quan	hệ	giữa	người	với	người	trong	những	hoàn	cảnh	lịch	sử	nhất	định.
 

 
Nghiên	cứu	thang	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	Việt	Nam	có	thể	nêu	lên	một	số

 
nhận	xét	sau:

 
 

Trong	thang	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống,	lòng	yêu	nước	được	xem	là	cốt	lõi,	cơ	bản,	phổ	biến	và	cao	nhất.	Tinh
thần	đoàn	kết,	ý	thức	cộng	đồng,	lao	động	cần	cù	thông	minh		sáng		tạo,		thương		người	vì	nghĩa,		lối		sống		tình
	nghĩa	thủy		chung		là		những		giá		trị	truyền	thống	quý	báu	của	dân	tộc	Việt	Nam.	Nghị	quyết	09	của	Bộ	chính	trị	về
một	số	định	hướng	lớn	trong	công	tác	tư	tưởng	hiện	nay	chỉ	rõ:	“Những	giá	trị	văn	hóa	truyền	thống	vững	bền	của
dân	tộc	Việt	Nam	là	lòng	yêu	nước	nồng	nàn,	ý	thức	cộng	đồng	sâu	sắc,	đạo	lý	thương	người	như	thể	thương	thân”,
đức	tính	cần	cù,	vượt	khó,	sáng	tạo	trong

lao	động.	Đó	là	thang	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	của	dân	tộc.	Cũng	cần	phải	thấy	rằng,	bên	cạnh	những	mặt
ưu	điểm,	trong	thang	giá	trị	đạo	đức	Việt	Nam	cổ	truyền	cũng	bộc	lộ	nhiều	hạn	chế	của	một	nền	văn	hóa	đạo	đức
được	xây	dựng	trên	cơ	sở	xã	hội	nông	nghiệp

và	luôn	luôn	phải	tiến	hành	chiến	tranh	chống	ngoại	xâm.	Nó	chủ	yếu	đề	cao	phẩm	chất	chiến	đấu	“chống	giặc
cứu	nước”	mà	ít	nhiều	xem	nhẹ	những	phẩm	chất	lao	động,	xây	dựng	làm	giàu	cho	đất	nước.	Các	giá	trị	đạo	đức
được	đề	cao	là	các	giá	trị	cộng	đồng,	còn	các	giá	trị	cá	nhân	còn	mờ	nhạt.

 
2.	Sự	biến	đổi	của	thang	giá	trị	đạo	đức	hiện	nay.

 
 

Hiện	nay	nước	ta	đang	thực	hiện	quá	trình	đổi	mới	toàn	diện	đất	nước.	Từ	đổi	mới	kinh	tế,	đến	đổi	mới	chính	trị,
đổi	mới	văn	hóa	xã	hội,	đổi	mới	quan	hệ	quốc	tế.	Do	đó,	mọi	lĩnh	vực	của	đời	sống	xã	hội	đang	có	sự	chuyển	đổi	sâu
sắc	và	tác	động	đến	đời	sống	tinh	thần,	trong	đó	các	nhân	tố	tác	động	chủ	yếu	đến	đạo	đức	là:
 

 
-	Nước	ta	chuyển	từ	cơ		chế	kinh		tế	tập	trung	quan	liêu	bao	cấp	sang	cơ		chế	thị

 



trường	định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa.	Quá	trình	chuyển	sang	nền	kinh	tế	thị	trường	định
 
 
 
 
69

 

 
hướng	xã	hội	chủ	nghĩa	ở	nước	ta	đang	từng	bước	làm	thay	đổi	các	điều	kiện	kinh	tế	theo	các	hướng:

 
 
+	Chuyển	từ	nền	kinh	tế	nông	nghiệp	hiện	vật	sang	kinh	tế	hàng	hóa,	trao	đổi	lao

 
động	cho	nhau	qua	thước	đo	giá	trị	là	tiền.

 
 

+	Chuyển	từ	kinh	tế	khép	kín	sang	nền	kinh	tế	mở,	gắn	với	phân	công	lao	động	trong	nước	và	quốc	tế,	chuyển	từ
nền	kinh	tế	trên	phạm	vi	hộ	gia	đình,	làng	xóm,	ít	tính	cạnh	tranh	sang	kinh	tế	hàng	hóa	cạnh	tranh	quyết	liệt	trên
phạm	vi	trong	nước	và	thế	giới.	Tác	động	của	môi	trường	kinh	tế	vào	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống,	đặc	biệt	lối	sống

là	rất	đáng	kể.	Chuyển	sang	cơ	chế	kinh	tế	mới,	sự	phân	hóa	xã	hội	là	không	tránh	khỏi.	Cạnh	tranh	tạo	ra	sáng
kiến	và	nâng	cao	năng	suất	lao	động,	đồng	thời	cũng	làm	cho	sự

rủi	ro	ngày	càng	cao,	sự	phân	hóa	thu	nhập	có	chiều	hướng	gia	tăng.
 

 
Do	tác	động	của	lối	sống	thực	dụng,	chạy	theo	đồng	tiền,	“có	cầu	sẽ	cung”,	trong

 
xã	hội	xuất	hiện	những	tệ	nạn	xã	hội	mới,	ảnh	hưởng	nghiêm	trọng	đến	những	chuẩn	mực

 
giá	trị	đạo	đức	truyền	thống.	Đó	là	những	điều	kiện	khách	quan	không	thể	tránh	khỏi	đang

 
tác	động	trực	tiếp	vào	những	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống,	nhất	là	vào	tính	cộng	đồng,	tình	làng,	nghĩa	xóm.

 
 

-	Nước	ta	đang	mở	cửa	giao	lưu	với	thế	giới,	tham	gia	vào	quá	trình	hợp	tác	phân	công	lao	động	quốc	tế	trong	bối
cảnh	quốc	tế	và	trong	nước	có	nhiều	diễn	biến	phức	tạp,	tuy	có	nhiều	thời	cơ	thuận	lợi,	nhưng	cũng	rất	nhiều	khó
khăn	thử	thách	tác	động	đến	nền	tảng	đạo	đức	dân	tộc.	Những	tư	tưởng	tư	sản	như	chủ	nghĩa	thực	dụng,	chủ	nghĩa
tự	do	mới,	chủ	nghĩa	đa	nguyên	chính	trị	và	các	thứ	văn	hóa	phẩm	đồi	trụy	cũng	xâm	nhập	vào	nước	ta.	Mặt	khác,
lợi	dụng	ta	mở	cửa	nền	kinh	tế,	các	thế	lực	phản	động	quốc	tế	đang	thực	hiện	chiến	lược	“diễn	biến	hòa	bình”,	tập
trung	vào	lĩnh	vực	tư	tưởng	văn	hóa,	đạo	đức,	nhằm	xóa	bỏ	chủ	nghĩa	xã	hội	ở	Việt	Nam.
 

 
Sự	biến	động	mạnh	mẽ	của	các	điều	kiện	kinh	tế	-	xã	hội,	tất	yếu	không	thể	không

 
có	sự	chuyển	đổi	thang	giá	trị	đạo	đức.	Vấn	đề	là	chuyển	đổi	theo	hướng	nào,	tiến	bộ	hay	thoái	hóa,	thăng	hoa

hay	sa	đọa.	Phải	chăng	kinh	tế	phát	triển	thì	trình	độ	đạo	đức	xã	hội
tự	nhiên	sẽ	được	nâng	cao	?	Phải	chăng	quan	niệm	hiệu	quả	kinh	tế	đồng	nghĩa	với	chủ

 
nghĩa	sùng	bái	đồng	tiền	?	Thực	tế	ở	Việt	Nam	gần	hai	mươi	năm	đổi	mới	cho	thấy,	thang

 
giá	trị	đạo	đức	xã	hội	đang	thay	đổi	cực	kỳ	nhanh	chóng,	phức	tạp,	có	cả	tích	cực	và	tiêu	cực,	thậm	chí	có	cả



đảo	lộn,	sự	biến	động	diễn	ra	nhiều	chiều	chưa	ổn	định.
 

 
Trong	điều	kiện	mới,	các	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	của	dân	tộc	đang	có	những	chuyển	biến	phức	tạp,	có	đấu
tranh	giữa	cái	tiến	bộ	và	cái	lạc	hậu,	giữa	thiện	và	ác,	giữa

lối		sống		lành		mạnh,		trung		thực,	thủy		chung		với		lối		sống		thực		dụng,		dối		trá,		ích		kỷ,		ăn	bám,		chạy		theo
	đồng		tiền.		Đạo		đức		mới		vừa		phải		đấu		tranh		với		các		hệ		thống		đạo		đức
 

 
 
70

 

 
khác,	vừa	phải	đấu	ttranh	để	tự	đổi	mới,	tự	khẳng	định	mình	trong	điều	kiện	mới,	trên	cơ

 
sở	kế	thừa	đổi	mới	cho	thích	ứng	với	tình	hình	mới.	Trong	quá	trình	kế	thừa	và	đổi	mới,	những	giá	trị	đạo	đức

nổi	lên	mấy	xu	hướng	sau:
 

 
-	Các	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	của	dân	tộc	được	khẳng	định	và	phát	triển	trong	điều	kiện	mới,	chẳng	hạn	như:
lòng	yêu	nước,	lòng	nhân	ái,	ý	thức	đoàn	kết	cộng	đồng,	lòng	vị	tha,	tính	trung	thực…đều	có	sự	biến	đổi.
 

 
-	Tư	tưởng	yêu	nước	là	giá	trị	đạo	đức	hàng	đầu	xuyên	suốt	quá	trình	lịch	sử	dân

 
tộc	Việt	Nam	từ	khi	dựng	nước	tới	nay.	Ngày	nay,	yêu	nước	là	yêu	nhân	dân,	yêu	chủ	nghĩa	xã	hội,	không	chỉ

yêu	nhân	dân	nước	mình	mà	còn	quý	trọng	yêu	mến	nhân	dân	nước	khác.Yêu	nước	phải	gắn	với	ý	chí	tự	lực	tự
cường,	sáng	tạo	trong	lao	động,	học	tập

và		nghiên		cứu,		khai		thác		mọi		tiềm	năng		đất	nước,		bảo		vệ		độc		lập		dân		tộc,	quyền		bình	đẳng	dân	tộc,
chiến	thắng	nghèo	nàn,	lạc	hậu,	từng	bước	nâng	cao	đời	sống	ấm	no	hạnh	phúc	của	nhân	dân,	vươn	lên	ngang	tầm
thời	dại	mới.
 

 
Lòng	nhân	ái	là	một	truyền	thống	quý	báu	của	dân	tộc,	cội	nguồn	của	đạo	đức	cần	phải	phát	huy	mạnh	mẽ	hơn.
Ngày	nay,	những	vấn	đề	ngăn	chặn	cái	ác,	khuyến	khích	cái	thiện,	đoàn	kết	thương	yêu	con	người,	quý	trọng	của
công,	quan	tâm	đến	nỗi	bất	hạnh	của	con	người,	chống	chiến	tranh,	chống	ma	túy,	nạn	mại	dâm,	bệnh	AIDS,	chống
nạn	đói	và	mù	chữ…là	những	vấn	đề	nhân	đạo	cấp	bách.
 

 
Các	giá	trị	đạo	đức	vốn	hình	thành	trong	cách	mạng	dân	tộc	dân	chủ	được	giữ	gìn,	trân	trọng	và	bổ	sung	nội	dung
mới:
 

 
+	Chủ	nghĩa	anh	hùng	cách	mạng	trong	chiến	tranh	nay	chuyển	sang	hòa	bình,	chủ

 
nghĩa	anh	hùng	cách	mạng	lại	được	phát	huy	trong	công	cuộc	đổi	mới	xây	dựng	đất	nước.

 
Từ	ý	chí	không	chịu	mất	nước,	không	chịu	làm	nô	lệ	chuyển	sang	ý	chí	không	chịu	nghèo	đói,	lạc	hậu	và	lệ

thuộc.	Giá	trị	tự	do	trước	đây	được	hiểu	là	quyền	tự	do	của	toàn	dân	tộc,	nay	mang	thêm	nhiều	ý	nghĩa	về	quyền	tự
do	cá	nhân,	tự	do	hành	nghề,	tự	do	mưu	cầu	hạnh	phúc.	Những	giá	trị	đạo	đức	mới	được	bổ	sung	góp	phần	làm	nên



sự	phát	triển	đời	sống	tinh	thần	của	xã	hội	ta	hôm	nay	và	những	giá	trị	đó	đang	tạo	một	động	lực	thúc	đẩy
sự	nghiệp	đổi	mới	đất	nước.	Trong	quá	 trình	đổi	mới	và	định	hướng	 thang	giá	 trị	đạo	đức	cần	chống	hai

khuynh	hướng	cực	đoan:
 

 
Một	là,	chống	thái	độ	bảo	thủ,	đề	cao	quá	mức	truyền	thống	mà	coi	nhẹ	hoặc	phủ

 
nhận	đổi	mới.

 
 
Hai	là,	chống	thái	độ	hư	vô,	đi	vào	kinh	tế	thị	trường	hiện	đại	hóa	đất	nước	mà	xa

 
rời	những	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống,	 làm	mất	đi	bản	sắc	dân	tộc,	đánh	mất	bản	thân	mình.	Những	hiện

tượng	yêu	nước,	lòng	nhân	ái,	tính	cộng	đồng,	ý	chí	kiên	cường,	bất
 

 
 
 
71

 

 
khuất,	siêng	năng,	tận	tụy,	liêm	khiết,	thủy	chung,	cần	cù	đã	trở	thành	lối	sống	bền	vững	trong	lịch	sử	dân	tộc

giờ	đây	phải	được	tăng	cường	đổi	mới	và	hoàn	thiện	cả	về	nội	dung,	phương	hướng.
 
III.	ĐẠO	ĐỨC	NGƯỜI	CÁN	BỘ	LÃNH	ĐẠO	QUẢN	LÝ	TRONG	ĐIỀU	KIỆN	KINH	TẾ	THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH

HƯỚNG	XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA	Ở	VIỆT	NAM.
 
1.	Đạo	đức	đối	với	cán	bộ

 
 

Cán	bộ	là	“Người	làm	công	tác	có	chức	vụ	trong	một	cơ	quan,	một	tổ	chức,	phân	biệt	với	người	thường,	không	có
chức	vụ”.
 

 
Ở	nước	ta,	trong	các	thời	kỳ	cách	mạng,	cán	bộ	luôn	là	vấn	đề	nổi	lên	hàng	đầu	và	giữ	vai	trò	hết	sức	trọng	yếu.	Nó
chẳng	những	có	ý	nghĩa	quyết	định	đối	với	công	tác	xây	đựng	Đảng	mà	còn	là	nhân	tố	quyết	định	sự	thành	bại	của
cách	mạng.	Lênin	cho	rằng:

“Trong	lịch	sử	chưa	hề	có	một	giai	cấp	nào	giành	được	quyền	thống	trị	nếu	nó	không	đào
 

tạo	ra	được	trong	hàng	ngũ	của	mình	những	lãnh	tụ	chính	trị,	những	đại	biểu	tiên	phong
 

có	đủ	khả	năng	tổ	chức	và	lãnh	đạo	phong	trào.	Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	nói:	“Cán	bộ	là	cái	gốc	của	mọi	công	việc
và	muôn	việc	thành	công	hay	thất	bại	đều	do	cán	bộ	tốt	hoặc	kém”.
 

 
Cán	bộ	 là	người	định	 ra	đường	 lối	 chủ	 trương	chính	 sách	của	Đảng	và	Nhà	nước,	đồng	 thời	 là	người	đưa	chủ
trương	chính	sách	của	Đảng,	Nhà	nước	đến	với	nhân	dân,	vận	động,	tổ	chức	nhân	dân	thực	hiện	thắng	lợi	các	mục
tiêu	đề	ra,	đưa	đất	nước	ngày	càng	phát	triển	và	tiến	bộ.	Do	vậy,	trong	mỗi	giai	đoạn	cần	có	một	đội	ngũ	cán	bộ
thích	ứng,	vừa	có	phẩm	chất	đạo	đức	vừa	có	năng	lực	để	đáp	ứng	được	sự	đòi	hỏi	của	nhiệm	vụ	cách	mạng.

 



Trong	sự	phát	triển	kinh	tế	-	xã	hội	hiện	nay	đạo	đức	cần	phải	được	nhấn	mạnh	trong	mỗi	con	người,	đặc	biệt	đối
với	đội	ngũ	cán	bộ	của	Đảng,	Nhà	nước	và	các	tổ	chức	đoàn	thể	quần	chúng.
 

 
Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	đã	dạy:	làm	cách	mạng	để	cải	tạo	xã	hội	cũ	thành	xã	hội	mới	là	một	sự	nghiệp	rất	vẻ	vang,
nhưng	nó	cũng	là	một	nhiệm	vụ	rất	nặng	nề,	một	cuộc	đấu		tranh		rất		phức		tạp		và		gian		khổ.		Sức		có		mạnh		mới
	gánh		được		nặng		và		đi		được		xa.	Người	cán	bộ	phải	có	đạo	đức	cách	mạng	làm	nền	tảng	mới	hoàn	thành	được
nhiệm	vụ	cách	mạng	vẻ	vang.
 

 
Nghị	quyết	Đại	hội	đại	biểu	toàn	quốc	lần	thứ	VIII	của	Đảng	chỉ	ra	công	tác	cán	bộ	trong	thời	kỳ	mới	rất	nặng	nề:
Chúng	ta	phải	chủ	dộng	xây	dựng	đội	ngũ	cán	bộ	ngang	tầm	thời	kỳ	đẩy	mạnh	công	nghiệp	hóa,	hiện	đại	hóa	đất
nước,	góp	phần	thực	hiện	hai

 
 

 
72

 

 
nhiệm	vụ	chiến	lược:	Xây	dựng	và	bảo	vệ	Tổ	quốc	xã	hội	chủ	nghĩa.	Những	yêu	cầu	định

 
ra	về	phẩm	chất	đạo	đức	của	người	cán	bộ	hiện	nay	là:

 
 

Một	là,	có	tinh	thần	yêu	nước	sâu	sắc,	tận	tụy	phục	vụ	nhân	dân,	kiên	định	mục	tiêu	độc	lập	dân	tộc	và	chủ	nghĩa
xã	hội,	phấn	đấu	thực	hiện	có	kết	quả	đường	lối	của	Đảng,	chính	sách	và	pháp	luật	của	Nhà	nước.
 

 
Hai	là,	cần,	kiệm,	liêm,	chính,	chí	công,	vô	tư,	không	tham	nhũng	và	kiên	quyết	đấu	tranh	chống	tham	nhũng,	có	ý
thức	tổ	chức,	kỷ	luật,	trung	thực,	không	cơ	hội,	gắn	bó	mật	thiết	với	nhân	dân,	được	nhân	dân	tín	nhiệm.

 
Ba	là,	có	trình	độ	hiểu	biết	về	lý	luận	chính	trị,	quan	điểm,	đường	lối	của	Đảng	và	pháp	luật	của	Nhà	nước,	có	trình
độ	văn	hóa,	chuyên	môn,	đủ	năng	lực	và	sức	khỏe	để	làm	việc	có	hiệu	quả,	đáp	ứng	yêu	cầu	nhiệm	vụ	được	giao.
 

 
Các	tiêu	chuẩn	nói	trên	có	quan	hệ	mật	thiết	với	nhau,	coi	trọng	cả	đức	lẫn	tài,	trong	đó	đức	là	gốc.	Cán	bộ	ở	cấp
càng	cao	thì	càng	phải	gương	mẫu,	càng	phải	gìn	giữ	phẩm	chất	đạo	đức.
 

 
Cũng	cần	phải	thấy	rằng,	trong	điều	kiện	nền	kinh	tế	đất	nước	vận	hành	theo	cơ

 
chế	thị	trường,	một	bộ	phận	không	nhỏ	cán	bộ	thoái	hóa	về	phẩm	chất	chính	trị,	đạo	đức,

 
lối	sống,	tham	nhũng,	buôn	lậu,	lãng	phí,	quan	liêu	thì	việc	nhấn	mạnh	đức	là	gốc	theo	tư	tưởng	của	Bác	Hồ	là

hoàn	toàn	có	ý	nghĩa	thực	tiễn	và	cần	thiết.	Tuy	nhiên,	nói	như	vậy	không	có	nghĩa	là	xem	nhẹ	tài.	Bởi	vì,	không	xây
dựng	đội	ngũ	cán	bộ	có	tài	thì	cũng	không	thể	thực	hiện	thành	công	sự	nghiệp	công	nghiệp	hóa,	hiện	đại	hóa	đất
nước.	Hơn	nữa,	đức	ở	đây		bao		gồm	phẩm	chất	chính	trị,	đạo		đức,	lối	sống,	phong	cách	làm	việc.	Người	có	bản	lĩnh
chính	trị	vững	vàng	là	người	có	cả	đức	và	tài,	là	sự	thống	nhất	giữa	đức

và	tài.
 



 
2.	Học	tập	tư	tưởng	đạo	đức	Hồ	Chí	Minh,	xây	dựng	đạo	đức	cách	mạng.

 
 

Hồ	Chí	Minh	là	người	tài	đức	song	toàn.	Dân	tộc	Việt	Nam	và	nhân	loại	tiến	bộ	mãi	mãi	tự	hào	về	Hồ	Chí	Minh	-
Người	anh	hùng	giải	phóng	dân	tộc	và	danh	nhân	văn	hóa	thế	giới.
 

 
Những	phẩm	chất	đạo	đức	cao	quý	ở	Hồ	Chí	Minh	về	tinh	thần	cách	mạng	cao	cả,	suốt	đời	phục	vụ	Tổ	quốc,	phục
vụ	nhân	dân,	về	đức	khiêm	tốn,	giản	dị,	cần	kiệm	liêm	chính,	chí	công	vô	tư;	mãi	mãi	là	tấm	gương	sáng	về	nhân
cách	cho	các	thế	hệ	hôm	nay

và	mai	sau	học	tập.
 

 
Xuyên	suốt	cuộc	đời	hoạt	động	cách	mạng	của	mình,	Hồ	Chí	Minh	đã	đánh	giá	rất	cao	vai	trò	và	sức	mạnh	của	đạo
đức	cách	mạng.	Theo	Người	đạo	đức	là	nền	tảng	của

 
 
 
73

 

 
người	cách	mạng	cũng	giống	như	gốc	của	cây,	ngọn	nguồn	của	sông	của	suối.	Người	vẫn	thường	nói,	người

cách	mạng	phải	có	đạo	đức	cách	mạng	mới	hoàn	thành	được	nhiệm	vụ	cách	mạng.	Không	có	đạo	đức	cách	mạng	thì
dù	tài	giỏi	đến	mấy	cũng	không	lãnh	đạo	được	nhân	dân.
 

 
Đạo	đức	cách	mạng	không	chỉ	là	cái	gốc	của	người	cách	mạng,	mà	còn	là	động	lực	mạnh	mẽ	để	người	cách	mạng	đi
đến	cái	trí.	Và	khi	đã	có	trí,	hiểu	biết	về	khoa	học,	chủ	nghĩa	Mác,	phương	pháp	cách	mạng…	thì	cái	đức	chính	là	cái
bảo	đảm	cho	người	cách	mạng	giữ	vững		được	chủ	nghĩa	mà	mình	đã	giác	ngộ,	đã	đi	theo.

 
Sự	nghiệp	độc	lập	dân	tộc	và	chủ	nghĩa	xã	hội	là	sự	nghiệp	to	lớn,	khó	khăn	và	nặng	nề,	con	đường	đi	đến	độc	lập
dân	tộc	và	chủ	nghĩa	xã	hội	là	con	đường	dài,	không	phải	là	một	đại	lộ	thẳng	tắp.	Do	đó,	đạo	đức	cách	mạng	giúp
người	cách	mạng	vững	tin	trên	con	đường	đi	tới	mục	tiêu	của	mình.	Có	đạo	đức	cách	mạng	thì	gặp	khó	khăn,	gian
khổ	cũng	không	sợ	sệt,	lùi	bước.	Do	đó,	chăm	lo	cái	gốc,	cái	nguồn,	cái	nền	tảng	ấy	phải

là	công	việc	thường	xuyên	của	toàn	Đảng,	toàn	dân,	của	mỗi	gia	đình	và	mỗi	người	trong
 

xã	hội.
 

 
Học	tập	tư	tưởng	đạo	đức	Hồ	Chí	Minh	xây	dựng	đạo	đức	cách	mạng	chúng	ta	cần

 
tập	trung	vào	những	nội	dung	chủ	yếu	sau	đây:

 
 

Một	là,	trung	với	nước,	hiếu	với	dân,	suốt	đời	chiến	đấu	hi	sinh	vì	độc	lập	tự	do	của	Tổ	quốc,	vì	chủ	nghĩa	xã	hội	và
hạnh	phúc	của	nhân	dân.
 

 
Trung		và		hiếu		là		hai		khái		niệm	cơ		bản,		là		trọng		tâm		của		tư		tưởng		đạo		đức	Nho	giáo.	Ở	đó	trung	là	trung	với



vua	và	hiếu	với	cha	mẹ;	đã	được	Hồ	Chí	Minh	mở	rộng	ra	phạm	vi	xã	hội	là	trung	với	nước,	hiếu	với	dân.
 

 
Ở	đây	nước	là	của	dân	và	dân	là	chủ	của	nước.	“Trung”,	“hiếu”	đã	mang	một	chất	lượng	mới	với	ý	nghĩa	cách	mạng,
hết	sức	sâu	sắc,	vượt	xa	những	giá	trị	đạo	đức	truyền	thống	Nho	giáo.
 

 
Không	có	gì	quý	hơn	độc	lập	tự	do	suốt	đời	chiến	đấu	cho	độc	lập	tự	do,	cho	hạnh	phúc	của	nhân	dân	là	tư	tưởng
đạo	đức	tiếp	nối	truyền	thống	đạo	đức	của	dân	tộc	Việt	Nam,	là	phẩm	chất	đạo	đức	lớn	nhất,	cao	nhất	của	con
người	Việt	Nam	thời	đại	Hồ	Chí	Minh.
 

 
Có	thể	nói,	chiến	đấu	vì	độc	lập	tự	do,	vì	hạnh	phúc	của	nhân	dân,	là	phẩm	chất	nổi	trội		trong		các		phẩm		chất		đạo
	đức		Hồ		Chí	Minh.	Phẩm		chất		này		đã		trở		thành		ý		chí		bất	khuất,	thành	chủ	nghĩa	anh	hùng,	thành	thái	độ	không
cam	chịu	nô	lệ,	“thà	hy	sinh	tất	cả	chứ	nhất	định	không	chịu	mất	nước”.	Phẩm	chất	này	đã	trở	thành	bản	lĩnh	của
người	Việt	Nam	trước	những	thử	thách,	khó	khăn	gian	khổ,	đã	hóa	thành	lối	sống	có	tình	có	nghĩa,

 
 

 
74

 

 
có	thủy	chung,	có	văn	hóa	–	lối	sống	thắm	đượm	chủ	nghĩa	nhân	đạo	chiến	đấu.	Phẩm	chất	này	đã	ảnh	hưởng

rất	lớn	và	sâu	sắc	trong	cộng	đồng	người	Việt	Nam,	trong	sự	tập	hợp	sức	mạnh	Việt	Nam	và	sức	mạnh	nhân	loại.
 

 
Chiến	đấu	vì	độc	lập	tự	do	vì	chủ	nghĩa	xã	hội,	vì	hạnh	phúc	của	nhân	dân	đã	hòa	nhập	với	dòng	chảy	chung	của	ý
thức	đạo	đức	cao	đẹp	nhất	của	nhân	loại	và	nhân	loại	cũng	đã	cổ	vũ	nó,	tiếp	nhận	nó,	như	là	chính	phẩm	chất	và	giá
trị	của	mình.	Vì	vậy,	ngày	nay	khi	trên	thế	giới	còn	có	những	đất	nước,	những	bộ	phận	dân	cư	chưa	được	hưởng
độc

lập	tự	do,	cơm	no	áo	ấm,	chưa	được	học	hành,	hạnh	phúc	thì	phẩm	chất	này	ở	tư	tưởng
 

đạo	đức	Hồ	Chí	Minh	vẫn	là	khát	vọng	cháy	bỏng,	là	chất	men	kích	thích,	là	động	lực	nội
 

tại	thúc	đẩy	nhân	loại	tiến	lên,	vươn	tới.
 

 
Hai	là,	cần,	kiệm,	liêm,	chính,	chí	công,	vô	tư.	Cần,	kiệm,	liêm,	chính,	chí	công,

 
vô	tư	là	phẩm	chất	đạo	đức	cơ	bản,	được	Hồ	Chí	Minh	đề	cập	thường	xuyên	vì	nó	gắn	liền	với	hoạt	động	hàng

ngày	của	mỗi	người	cách	mạng	và	quan	hệ	mật	thiết	với	phẩm	chất	“Trung	với	nước,	hiếu	với	dân”.	Cần,	kiệm,
liêm,	chính,	chí	công,	vô	tư,	theo	Bác	Hồ	giải	thích	là:
 

 
Cần	là	cần	cù	siêng	năng,	tăng	năng	suất	trong	công	việc.	Ví	dụ	trong	sản	xuất	quan	trọng	bậc	nhất	của	cần	là	phát
triển	sản	xuất.	Phải	lấy	hiệu	quả	của	sản	xuất	mà	đo	ý

chí	cách	mạng.
 

 
Kiệm	là	tiết	kiệm,	tức	là	không	lãng	phí	thời	gian,	của	cải	của	mình	và	của	dân.	Nghĩa	là,	chữ	kiệm	có	nội	dung	khá



toàn	diện:	tiết	kiệm	thời	gian,	tiết	kiệm	trong	sản	xuất,	tiết	kiệm	trong	tiêu	dùng,	tiết	kiệm	ở	cả	xã	hội	và	ở	mỗi	cá
nhân.
 

 
Liêm	tức	là	không	tham	ô	và	luôn	luôn	tôn	trọng,	giữ	gìn	của	công,	của	nhân	dân.	Liêm	đã	trở	thành	thước	đo	bản
chất	người,	bản	chất	cách	mạng	của	mỗi	người.
 

 
Chính	là	thẳng	thắn,	thấy	điều	phải	dù	nhỏ	cũng	phải	làm,	thấy	trái	dù	nhỏ	cũng	phải	tránh.	Khi	nói	tới	chính,	trước
hết	phải	lấy	mình	làm	đối	tượng.
 

 
Chí	công	vô	tư	là	đem	lòng	chí	công,	vô	tư	mà	đối	với	người,	với	việc;	ham	làm	những	việc	ích	nước,	lợi	dân,
không	ham	địa	vị	công	danh,	phú	quý.	Khi	làm	bất	cứ	việc

gì	cũng	đừng	nghĩ	đến	mình	trước,	khi	hưởng	thụ	thì	mình	nên	đi	sau.	Chí	công	vô	tư	là	chăm	lo	việc	nước	như
chăm	lo	việc	nhà.	Như	vậy	chí	công	vô	tư	không	phải	là	không	chăm	lo	lợi	ích	riêng.	Ở	đây	Bác	chỉ	yêu	cầu	trong
quan	hệ	lợi	ích	chung	và	riêng	cần	phải	hài	hòa.	Nghĩ	đến	lợi	ích	riêng	nhưng	cần	ưu	tiên	lợi	ích	chung.	Chủ	tịch	Hồ
Chí	Minh	cho	rằng,	chí	công	vô	tư	phải	gắn	liền	với	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân,	theo	Bác,	đấu	tranh	chống	chủ	nghĩa
cá	nhân	không	phải	là	giày	xéo	lên	lợi	ích	cá	nhân.	Mỗi	người	đều
 

 
 
 
 
 
75

 

 
có	tính	cách	riêng,	sở	trường	riêng,	đời	sống	riêng	của	bản	thân	và	của	gia	đình	mình.	Nếu	những	lợi	ích	cá

nhân	không	trái	lợi	ích	tập	thể	thì	không	phải	là	xấu.
 

 
Cũng	cần	phải	thấy	rằng,	Hồ	Chí	Minh	phê	phán	chủ	nghĩa	cá	nhân,	nhưng	yêu	cầu	giải	quyết	hài	hòa	lợi	ích	cá	nhân
và	xã	hội,	không	trù	dập	lợi	ích	cá	nhân,	phải	tôn	trọng	và	phát	triển	cá	nhân	để	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân.
 

 
Ba	là,	tu	dưỡng	đạo	đức	cách	mạng	suốt	đời.

 
 
Theo	Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	“Đạo	đức	cách	mạng	không	phải	trên	trời	xuống.	Nó

 
do	đấu	tranh,	rèn	luyện	bền	bỉ	hàng	ngày	mà	phát	triển	và	củng	cố.	Cũng	như	ngọc	càng	mài	càng	sáng,	vàng

càng	luyện	càng	trong”.
 

 
Cuộc	sống	luôn	luôn	vận	động,	biến	đổi	không	ngừng.	Do	vậy,	việc	tu	dưỡng,	rèn	luyện	đạo	đức	phải	được	tiến
hành	liên	tục,	không	ngừng.	Hôm	nay	có	thể	tốt,	có	thể

vĩ	đại,	nhưng	ngày	mai	có	thể	biến	chất,	thoái	hóa	hư	hỏng	nếu	không	tu	dưỡng	thường	xuyên.
 

 



Chủ		tịch		Hồ		Chí		Minh		cho		rằng,		thực		tiễn		cách		mạng		liên		tục		phát		triển,		con	người	cách	mạng	và	đạo	đức
cách	mạng	cũng	phải	tiến	lên	nếu	không	muốn	lạc	hậu	với	cuộc	sống.	Nếu	không	tiến	lên	tức	là	thoái.	Và	nếu	thoái
thì	những	thắng	lợi	đã	đạt	được

sẽ	không	thể	củng	cố	và	phát	triển.
 

 
Bốn	là,	nói	đi	đôi	với	làm,	nêu	gương	về	đạo	đức.

 
 

Bản		thân		cuộc	đời	Hồ	Chí	minh	là	chuẩn	mực	tuyệt	vời,	một	tấm	gương	ngời	sáng		về		sự		nói		đi		đôi		với		làm,		lý
	luận		nhuần		nhuyễn		với		thực		tiễn.		Người		đã		diễn		đạt	những	nguyên	lý	của	chủ		nghĩa	Mác	–	Lênin	thành	những
phương	châm	chỉ	đạo		hành	động,	những	chuẩn	mực,	để	rèn	luyện	đạo	đức	cho	cán	bộ,	đảng	viên.
 

 
Chủ	tịch	Hồ	Chí	Minh	là	Người	vĩ	đại	khi	nói	về	đạo	đức,	Người	càng	vĩ	đại	khi	thực	hành	đạo	đức.	Người	không	chỉ
nói	là	làm,	mà	người	còn	nói	ít	làm	nhiều,	và	trên	phương	diện	đạo	đức	phần	nhiều	người	chỉ	làm	nhiều	mà	không
nói.	Chính	điều	này	hôm	nay	đang	đòi	hỏi	chúng	ta	phải	suy	ngẫm	sâu	sắc	mới	có	thể	khám	phá	được	tầng	sâu	bản
chất	trong	tư	tưởng	đạo	đức	Hồ	Chí	Minh.
 

 
Nói	đi	đôi	với	làm,	nêu	tấm	gương	về	đạo	đức	theo	Hồ	Chí	Minh	có	liên	quan	đến	sự	thành	bại	của	cách	mạng,	sự
sống	còn	của	Đảng,	của	chế	độ.	Sự	thành	công	phần	lớn		là		do		cán		bộ,		vậy		cán		bộ		phải		cố		gắng		hơn		mọi		người,
	để		làm		kiểu		mẫu		cho		mọi	người.	Không	có	những	tấm	gương	đạo	đức	thực	tế,	mọi	tiêu	chuẩn	sẽ	không	còn	giá
trị	gì	hết.	Chính	vì	vậy,	cán	bộ	phải	gương	mẫu	phải	nêu	tấm	gương	về	nói	đi	đôi	với	làm.
 

 
Năm	là,	xây	đi	đôi	với	chống.

 
 

 
 
76

 

 
Trong	cuộc	sống	hiện	nay	những	hình	tượng	tốt	xấu,	đúng	sai	vẫn	còn	đan	xen,	đối	chọi,	thúc	đẩy,	hoặc	kìm	hãm
nhau.	Trong	đó,	cái	tốt	vẫn	là	dòng	chính,	dòng	chủ	đạo,	những	cái	xấu	đang	có	nguy	cơ	lây	lan,	phát	triển.	Muốn
phát	triển	cái	tốt,	muốn	ngăn	chặn	cái	xấu,	Hồ	Chí	Minh	đòi	hỏi	phải	kết	hợp	“xây”	với	“chống”,	trong	đó	“xây”

là	nổi	trội.
 

 
Theo	Hồ	Chí	Minh,	xây	là	xây	dựng,	học	tập,	tu	dưỡng,	rèn	luyện	những	phẩm	chất	đạo	đức	cách	mạng;	xây	dựng
chủ	nghĩa	tập	thể,	xây	và	nêu	những	tấm	gương	về	đạo	đức,	những	điển	hình	“Người	tốt,	việc	tốt”,	xây	dựng	tinh
thần	phụng	sự	Đảng,	phụng	sự

Tổ	Quốc,	phụng	sự	nhân	dân.	Xây	dựng	ý	thức	tổ	chức	kỷ	luật,	sự	đoàn	kết	trong	tổ	chức,	trong	nhân	dân.
 

 
“Chống”	là	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân,	chống	quan	liêu,	tham	ô,	lãng	phí,	chống	thói	“quan	cách	mạng”,	chống	kiêu
ngạo,	chống	thói	vô	tổ	chức,	vô	kỷ	luật,	mất	đoàn	kết.
 

 



Trong	suốt	cuộc	đời	hoạt	động	cách	mạng	của	mình,	Hồ	Chí	Minh	 luôn	 luôn	chú	trọng	tới	cả	hai	mặt	“xây”	và
“chống”	và	trong	“chống”	có	“xây”…Ở	đây	xây	là	xây	cái	hay,	cái	đẹp,	đồng	thời	cũng	là	chống	cái	dở,	cái	xấu.	Xây
chủ	nghĩa	tập	thể	cũng	đồng	thời	là	chống	chủ	nghĩa	cá	nhân.	Ngược	lại,	chống	tiêu	cực	là	để	khẳng	định	và	xây	cái
tích	cực,	chống	tham	ô,	lãng	phí,	quan	liêu	–	cũng	chính	là	xây	dựng	liêm	chính,	tiết	kiệm	hiệu	quả.
 

 
Theo	Hồ	Chí	Minh,	muốn	“xây”	và	“chống”	có	kết	quả	phải	kiên	trì,	kiên	quyết,	phải	tạo	ra	các	phong	trào	cách
mạng	sôi	động	trong	quần	chúng.	Các	phong	trào,	các	cuộc	vận	động	“xây”	và	“chống”	phải	cụ	thể.	Có	phong	trào,
có	cuộc	vận	động	chung	cho	toàn		Đảng,		toàn		dân,		nhưng		cũng		có		phong		trào,		những		cuộc		vận		động		gắn		với
	từng	ngành,	từng	giới,	từng	địa	phương,	từng	lứa	tuổi.	Qua	các	phong	trào,	các	cuộc	vận	động

mà	lôi	cuốn	mọi	người	vào	cuộc	đấu	tranh	“xây”	và	“chống”.	Yêu	cầu	mỗi	cá	nhân,	đảng	viên	phải	có	bản	lĩnh,
trung	thực,	quyết	tâm	cao,	thường	xuyên	cổ	vũ,	chiến	đấu	bồi	đắp	cho	cái	thiện,	cái	đẹp,	cái	đúng,	kiên	quyết	đấu
tranh	đẩy	lùi	cái	xấu,	cái	sai,	cái	ác.
 

 
Sáu	là,	luôn	luôn	tự	phê	bình	và	phê	bình.

 
 

Tự	phê	bình	và	phê	bình	là	vũ	khí	sắc	bén	của	Đảng,	của	mỗi	cán	bộ,	đảng	viên	trong	quá	trình	tu	dưỡng,	rèn	luyện,
xây	dựng	đạo	đức	cách	mạng.	Trong	cuộc	đời	hoạt	động		cách		mạng		của		mình,		Hồ		Chí		Minh		là		một		mẫu		mực
	của		tinh		thần,		phong		cách	macxit	–	lêninnít	trong	tự	phê	bình	và	phê	bình.	Theo	người,	phê	bình	là	nêu	ưu	điểm
và	vạch	ra	khuyết	điểm	của	đồng	chí	mình.	Tự	phê	bình	là	nêu	ưu	điểm	và	vạch	khuyết	điểm	của	mình.	Tự	phê	bình
và	phê	bình	phải	đi	đôi	với	nhau.	Như	vậy,	theo	Hồ	Chí	Minh	tự	phê	bình	và	phê	bình	có	mục	đích	và	ý	nghĩa	tốt
đẹp	để	mọi	người	học	tập	ưu	điểm	của	nhau,	để	mọi	người	ngày	càng	đoàn	kết,	thống	nhất,	để	mọi	người	tiến	bộ,
trưởng	thành.
 

 
 
77

 

 
Hồ		Chí		Minh		còn		chỉ		ra		trong		tự		phê		bình		và		phê		bình		phải		tến		hành		thường	xuyên,	triệt	để,	chỉ	rõ	nguyên
nhân,	chỉ	rõ	biện	pháp	cụ	thể	để	sữa	chữa.	Người	luôn	luôn	nhắc	nhở	cán	bộ	phải	chống	thói	trước	mặt	thì	nể,	kể	lể
sau	lưng.	Nể	nang	không	phê	bình	khác	nào	thấy	trên	mặt	đồng	chí	có	nhọ	mà	không	chỉ.	Nể	nang	không	phê	bình
để	cho	đồng	chí	mình	cứ	sa	vào	lầm	lỗi,	đến	nỗi	hỏng	việc.	Thế	thì	khác	nào	thấy	đồng	chí	ốm

mà	không	chữa	cho	họ.
 

 
Hồ	Chí	Minh	cho	rằng,	trong	tự	phê	bình	và	phê	bình,	mỗi	cán	bộ,	đảng	viên	phải

 
bắt	đầu	từ	chính	mình.	Mỗi	người	nếu	không	bắt	đầu	đòi	hỏi	từ	chính	bản	thân	mình,	thì	không	có	cơ	sở	để	đòi

hỏi	người	khác.
 

 
Thực	tiễn	cho	thấy,	ở	đâu	tự	phê	bình	và	phê	bình	lặng	đi,	ở	đó	có	chủ	nghĩa	cá	nhân		có		điều		kiện		phát		triển.
	Chống		chủ		nghĩa		cá		nhân		sẽ		không		có		hiệu		quả		nếu		sao	nhãng	việc	tự	phê	bình	và	phê	bình	một	cách	nghiêm
túc	theo	tinh	thần,	tư	tưởng	đạo	đức

Hồ	Chí	Minh.	Hiện	nay,	trong	điều	kiện	kinh	tế	thị	trường,	bên	cạnh	những	yếu	tố	tính	cực	cơ	bản,	đã	nảy	sinh
những	yếu	tố	tự	phát,	gây	nhiều	tiêu	cực	và	tệ	nạn	xã	hội.	Do	đó	việc	nâng	cao	tinh	thần	đấu	tranh	phê	bình	và	tự
phê	bình	là	sự	dũng	cảm	nhìn	thẳng	vào



sự	thật,	nhận	rõ	và	nghiêm	khắc	tự	phê	bình	đối	với	những	thiếu	sót	yếu	kém	vi	phạm	đạo	đức	của	mình,	kiên
quyết	sữa	chữa	khuyết	điểm	của	mình	để	ngày	càng	tiến	bộ	là	công	việc	thường	xuyên	của	môi	cán	bộ,	đảng	viên,
mỗi	tổ	chức,	chính	quyền,	đoàn	thể.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
78

 

 

TÀI	LIỆU	THAM	KHẢO
 
 
 
 
 
 



 
[1].	Giáo	trình	đạo	đức	học.	NXB	Chính	trị	Quốc	gia	Hà	Nội	–	Năm

 
 
2000.

 
 
[2].	Về	giáo	dục	đạo	đức	cách	mạng	trong	cácn	bộ	đảng	viên	hiện	nay	-	Thực	trạng	và	giải	pháp.	NXB

Chính	trị	Quốc	gia	Hà	Nội	–	năm	2004
[3].		Giáo		dục		đạo		đức		cho		cán		bộ		đảng		viên		trong		thời		kỳ		đẩy	mạnh	công	nghiệp	hoá	-	hiện	đại

hoá	đất	nước.	NXB	Chính	trị	quốc	gia	Hà	Nội	–	năm	2004.
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
79


