
1 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

MỤC LỤC 

 
VỀ HOẠT ĐỘNG TÔNG ĐỒ GIÁO DÂN - APOSTOLICAM ACTUOSITATEM - CHƯƠNG II - MỤC 

TIÊU PHẢI ĐẠT TỚI …………………………………………………………………………….   Vatican 2 

NÂNG CON LÊN CAO ………………………………………………….. Lm. MINH ANH, TGP. HUẾ 

CỬA HẸP  ………………………………………………………………….  Lm. Giuse Trần Việt Hùng. 

HAI CÁCH HIỂU CÂU KHÓ HIỂU (CN 20C) …………….  Lm Anphong Nguyễn Công Minh, ofm 

THIẾT LẬP THÓI QUEN TỐT  …………………………………….. Lm. Peter Lê Văn Quảng PsyD. 

TƯỞNG NHỚ CHA MICAE LÊ VĂN KHÂM - NGUYÊN GIÁM QUẢN, NGUYÊN TỔNG ĐẠI DIỆN 

GIÁO PHẬN PHÚ CƯỜNG ………………………………………….  Lm JB NGUYỄN MINH HÙNG 

ÁC THẦN LÀ BẬC THẦY TẠO RA DÁNG VẺ BỀ NGOÀI……… Phêrô Phạm Văn Trung biên tập 

SỰ TRƯỞNG THÀNH TOÀN DIỆN, NHÂN BẢN VÀ THIÊNG LIÊNG…………………………….   

…………………………………………………………………..Lm Micae-Phaolô Trần Minh Huy, PSS 

Hòa bình trong văn hóa Việt-nam .............................................................. Gs Nguyễn Đăng Trúc 

HỌC LÀM NGƯỜI TRƯỞNG THÀNH NHÂN CÁCH - BÀI 02 -  GIÁO DỤC NHÂN BẢN – LỌAI 

TRỪ CÁI TÔI ÍCH KỶ, TỰ ÁI VÀ TỰ MÃN …………………………………..  Lm Đan Vinh, HHTM 

CHUYỆN MỖI TUẦN – CHUYỆN VỀ “NGỌN LỬA CHỨNG TÁ”…….  Lm Giuse Ngô Mạnh Điệp 

THƯƠNG HẠI …………………………………………………………..   Chuyện Phiếm của Gã Siêu 

 

 

 
 

LTS. Mặc dù trong 17 năm qua, Đặc San GSVN đã phổ biến nhiều lần các văn kiện của Công 

Đồng Vatican II, nhưng chúng con vẫn thấy đây là những tư liệu vô giá, sẽ giúp nuôi dưỡng đời 

sống Đức Tin cho mọi Kitô Hữu, cũng như sẽ rất hữu ích cho những ai muốn tìm hiểu về Giáo 

Hội Công Giáo, vì thế chúng con sẽ tiếp tục giới thiệu về 16 văn kiện quan trọng của Công Đồng 

Chung Vatican II, đây là bản dịch của Ủy Ban Giáo Lý & Đức Tin, HĐGM Việt Nam. 

Bán nguyệt san – Số 438 – Chúa nhật 21.08.2022 

Giáo sĩ: ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Hr 5, 1) 

www.conggiaovietnam.net                        giaosivietnam@gmail.com 

 

MỤC TIÊU PHẢI ĐẠT TỚI 

http://www.conggiaovietnam.net/
mailto:giaosivietnam@gmail.com


2 
 

Kính mong được mọi người cùng quan tâm. 

Xin chân thành cảm ơn. 

Đặc San GSVN 

 

 
 



3 
 

PHAOLÔ GIÁM MỤC 

TÔI TỚ CÁC TÔI TỚ THIÊN CHÚA 

HỢP NHẤT VỚI CÁC NGHỊ PHỤ CỦA THÁNH CÔNG ĐỒNG 

ĐỂ MUÔN ĐỜI GHI NHỚ 

SẮC LỆNH 

VỀ HOẠT ĐỘNG TÔNG ĐỒ GIÁO DÂN 

APOSTOLICAM ACTUOSITATEM 

Ngày 18 tháng 11 năm 1965 

Tiếp theo 

CHƯƠNG II 

MỤC TIÊU PHẢI ĐẠT TỚI 

5. Công trình cứu chuộc của Chúa Kitô cốt yếu nhằm cứu rỗi nhân loại, nhưng cũng bao hàm 

việc canh tân tất cả trật tự trần thế. Do đó, Giáo Hội có sứ mệnh không chỉ đem Tin Mừng và ân 

sủng của Chúa Kitô cho nhân loại, mà còn đem tinh thần Phúc Âm thấm nhuần và hoàn thiện 

hoá lãnh vực thực tại trần thế. Bởi vậy, trong khi thi hành sứ mệnh này của Giáo Hội, người giáo 

dân hoạt động tông đồ ngay trong Giáo Hội cũng như giữa đời, trong lãnh vực thiêng liêng cũng 

như trong lãnh vực trần thế. Hai lãnh vực tuy khác biệt, nhưng lại nối kết với nhau trong ý định 

duy nhất của Thiên Chúa, đến nỗi chính Thiên Chúa muốn thâu tóm toàn thể vũ trụ trong Chúa 

Kitô để làm nên một tạo vật mới, khởi sự ngay ở trần gian và hoàn tất trong ngày sau hết. Trong 

cả hai lãnh vực, người giáo dân, vừa là tín hữu vừa là công dân, phải được hướng dẫn liên tục 

bởi cùng một lương tâm Kitô hữu. 

6. Sứ mệnh của Giáo Hội liên quan đến ơn cứu độ mà con người sẽ nhận được nhờ lòng tin vào 

Chúa Kitô và nhờ ân sủng của Người. Như vậy, việc tông đồ của Giáo Hội và của tất cả các tín 

hữu trước hết hướng đến việc loan báo sứ điệp của Chúa Kitô bằng lời nói, việc làm và chuyển 

thông ân sủng của Người cho trần gian. Công việc này được thực hiện chủ yếu do thừa tác vụ 

rao giảng lời Chúa và trao ban các bí tích, được giao phó đặc biệt cho hàng giáo sĩ, trong tác vụ 

đó, cả giáo dân cũng giữ một vai trò rất quan trọng để trở thành “những người cộng tác trong 

việc truyền bá chân lý” (3 Ga 8). Đây là lãnh vực đặc biệt trong đó hoạt động tông đồ giáo dân và 

tác vụ mục tử bổ túc cho nhau. 

Người giáo dân có rất nhiều cơ hội làm việc tông đồ để Phúc âm hoá và thánh hóa mọi người. 

Chính chứng tá của đời sống Kitô hữu và những việc lành được làm với tinh thần siêu nhiên có 



4 
 

sức lôi kéo mọi người đến với đức tin và gặp gỡ Thiên Chúa; thật vậy, chính Chúa đã bảo: “Sự 

sáng các con phải chiếu giãi trước mặt thiên hạ, để họ xem thấy việc lành các con làm mà ngợi 

khen Cha các con ở trên trời” (Mt 5,16). 

Tuy nhiên việc tông đồ không chỉ giới hạn trong việc làm chứng bằng đời sống; người tông đồ 

đích thực còn tìm dịp loan truyền Chúa Kitô bằng lời nói hoặc cho những người chưa tin để đưa 

họ đến với đức tin, hoặc cho các tín hữu để giáo huấn, củng cố và thúc đẩy họ sống sốt sắng 

hơn; thật vậy, “tình yêu Chúa Kitô thúc bách chúng ta” (2 Cr 5,14), và trong lòng mọi người phải 

luôn vang vọng lời Thánh Tông Đồ: “Khốn cho tôi nếu tôi không rao giảng Tin Mừng” (1 Cr 9,16)1. 

Thời đại chúng ta có nhiều vấn đề mới được đặt ra và có nhiều sai lầm trầm trọng đang được 

phổ biến nhằm khuynh đảo tận gốc tôn giáo, trật tự luân lý và chính xã hội nhân loại, nên Thánh 

Công Đồng tha thiết khuyên nhủ giáo dân, mỗi người tùy theo khả năng và kiến thức giáo lý của 

mình, hãy tận tâm chu toàn phận vụ theo tinh thần của Giáo Hội trong việc làm sáng tỏ, bảo vệ 

và áp dụng đúng đắn các nguyên tắc Kitô giáo vào những vấn đề của thời đại này. 

7. Chắc chắn ý định của Thiên Chúa về thế giới là muốn con người đồng tâm kiến tạo và không 

ngừng hoàn thiện hóa trật tự trần thế. 

Tất cả những gì tạo nên trật tự trần thế, chẳng hạn những thiện ích của cuộc sống và gia đình, 

nền văn hóa, kinh tế, nghệ thuật và nghề nghiệp, các thể chế của cộng đồng chính trị, mối bang 

giao quốc tế, và những thực tại tương tự khác, cũng như sự biến chuyển và tiến bộ trong mọi 

lãnh vực, tất cả những thực tại đó không chỉ là phương tiện để con người đạt đến cùng đích của 

mình, nhưng còn có giá trị riêng do chính Thiên Chúa đặt định, hoặc xét ngay trong chính bản 

chất của chúng, hoặc xét như thành phần của toàn thể trật tự trần thế: “Thiên Chúa nhìn muôn 

vật Ngài đã tạo thành và thấy tất cả đều rất tốt đẹp” (St 1,31). Sự tốt lành tự nhiên ấy của vạn vật 

còn có thêm một giá trị đặc biệt do có liên hệ với con người, vì đã được tạo dựng để phục vụ con 

người. Sau cùng, Thiên Chúa đã muốn qui tập tất cả mọi thực tại, tự nhiên cũng như siêu nhiên, 

nên một trong Chúa Giêsu Kitô “để trong mọi sự, Người đứng hàng đầu” (Cl 1,18). Tuy nhiên, sự 

thiên định này không hề làm cho trật tự trần thế mất đi sự tự lập, cứu cánh riêng cũng như các 

định luật và phương tiện riêng, hay mất đi tầm quan trọng của chúng vì ích lợi của con người, 

nhưng trái lại còn làm cho sức mạnh và giá trị của chính trật tự đó thêm hoàn hảo, đồng thời còn 

nâng trật tự trần thế lên tầm mức xứng với ơn gọi toàn diện của con người nơi trần thế. 

Qua dòng lịch sử, việc sử dụng các thực tại trần thế đã mắc phải những sai lạc trầm trọng, do 

loài người đã bị nhiễm tội nguyên tổ, thường vướng vào nhiều sai lầm về Thiên Chúa chân thật, 

về bản tính con người và về các nguyên tắc của luật luân lý: do đó, phong hóa và những định 

chế của loài người bị hư hỏng, và chính con người nhiều khi cũng bị chà đạp. Ngày nay cũng 

 
1 x. PIÔ XI, Thông điệp Ubi Arcano, 23.12.1922: AAS 14 (1922) tr. 659; PIÔ XII, Thông điệp Summi Pontificatus, 

20.10.1939: AAS 31 (1939), tr. 442-443. 



5 
 

vậy, nhiều người vì quá tin tưởng vào tiến bộ khoa học và kỹ thuật, nên dường như muốn tôn 

thờ các thực tại trần thế, đến nỗi trở thành nô lệ thay vì làm chủ chúng. 

Công việc của toàn thể Giáo Hội chính là làm cho con người có khả năng xây dựng đúng đắn 

toàn thể trật tự trần thế và qui hướng chúng về Thiên Chúa nhờ Chúa Kitô. Các vị chủ chăn có 

nhiệm vụ trình bày rõ ràng các nguyên tắc về mục đích của việc tạo dựng và về cách sử dụng 

vạn vật trên thế gian này, đem lại sự trợ giúp tinh thần và thiêng liêng để các thực tại trần thể 

được canh tân trong Chúa Kitô. 

Giáo dân phải đảm nhận việc canh tân trật tự trần thế như là trách nhiệm riêng của mình. 

Trong lãnh vực này, được ánh sáng Tin Mừng soi chiếu, được tinh thần Giáo Hội hướng dẫn, 

được thúc đẩy bởi lòng bác ái Kitô giáo, người giáo dân phải trực tiếp hành động cách cương 

quyết; với tư cách là công dân, họ phải cộng tác với các công dân khác theo khả năng chuyên 

môn và tinh thần trách nhiệm của mình; họ phải tìm sự công chính của nước Thiên Chúa ở mọi 

nơi và trong mọi sự. Trật tự trần thế, với toàn bộ những định luật riêng của nó vẫn luôn được tôn 

trọng, cần phải được canh tân sao cho phù hợp với các nguyên tắc cao quí hơn của đời sống 

Kitô hữu và thích nghi với những hoàn cảnh khác nhau của các địa phương, các thời đại và các 

dân tộc. Nổi bật hơn cả trong các công việc tông đồ chính là hoạt động xã hội của người Kitô 

hữu, và Thánh Công Đồng ước ao hoạt động đó lan đến mọi lãnh vực trần thế kể cả lãnh vực 

văn hóa2. 

8. Mọi hoạt động tông đồ đều bắt nguồn và tiếp nhận sức mạnh từ đức ái, tuy nhiên một số công 

việc tự bản chất rất thích hợp để biểu hiện cách sống động đức bác ái; chính Chúa Kitô cũng đã 

xem đó là dấu chỉ cho thấy sứ mệnh cứu độ của Người (x. Mt 11,4-5). 

Điều răn quan trọng nhất trong lề luật là yêu mến Thiên Chúa hết tâm hồn và yêu thương tha 

nhân như chính mình (x. Mt 22,37-40). Thật vậy, Chúa Kitô đã nhận giới luật yêu thương tha 

nhân như điều răn riêng của Người và đưa vào đó một ý nghĩa mới phong phú hơn nhiều, khi 

Người tự đồng hóa với anh em của Người, chính là đối tượng của lòng bác ái, Người nói: “mỗi 

lần các ngươi làm những việc đó cho một trong những người anh em hèn mọn của Ta đây, là 

các ngươi đã làm cho chính Ta” (Mt 25,40). Thật vậy, khi nhận lấy bản tính nhân loại, Người đã 

kết hợp toàn thể nhân loại thành một gia đình duy nhất bằng mối dây liên đới siêu nhiên, và đã 

dùng đức bác ái làm dấu chỉ của người môn đệ, khi nói: “người ta cứ dấu này mà nhận biết các 

con là môn đệ Thầy, là các con yêu thương nhau” (Ga 13,35). 

Trong thời sơ khai, khi đặt bữa ăn thân tình “agapè” gắn liền với bữa tiệc Thánh Thể, Hội 

Thánh đã chứng tỏ mình đang hoàn toàn hợp nhất trong tình yêu thương chung quanh Chúa 

Kitô. Như vậy, bất cứ ở thời đại nào, người ta cũng nhận ra Giáo Hội nhờ dấu chỉ tình yêu này, 

và Giáo Hội, trong khi vẫn vui mừng trước những sáng kiến của người khác, đã tự đảm nhận 

 
2 x. LÊÔ XIII. Thông điệp Rerum Novarum: AAS 23 (1890-91), tr. 647; PIÔ XI, Thông điệp Quadragesimo Anno: AAS 23 

(1931), tr. 190; PIÔ XII, Sứ điệp truyền thanh, 1.6.1941: AAS 33 (1941), tr. 207. 



6 
 

những công cuộc bác ái như là nhiệm vụ và quyền lợi bất khả di nhượng của mình. Vì thế, Giáo 

Hội đặc biệt đề cao lòng thương xót đối với người nghèo đói, bệnh tật, cũng như các công việc 

được gọi là từ thiện và tương trợ để xoa dịu mọi nỗi thống khổ của nhân loại3. 

Thời nay, nhờ những phương tiện giao thông dễ dàng và nhanh chóng hơn, khoảng cách giữa 

con người gần như không còn nữa, và dân chúng trên khắp hoàn cầu được coi như những người 

cùng sống trong một gia đình, nên những hoạt động và những tổ chức bác ái càng trở nên khẩn 

thiết hơn và phải mang chiều kích toàn cầu. Ngày nay, hoạt động bác ái có thể và phải nhắm tới 

tất cả mọi người và mọi nhu cầu. Ở đâu có người thiếu ăn, thiếu uống, thiếu mặc, thiếu nhà ở, 

thiếu thuốc men, thiếu việc làm, thiếu giáo dục, thiếu những phương tiện cần thiết để sống xứng 

với nhân phẩm, ở đâu có người bị đau khổ vì nghịch cảnh hay bệnh tật, chịu cảnh lưu đày hay 

tù ngục, thì ở đó bác ái Kitô giáo phải tìm gặp, ân cần săn sóc, ủi an và xoa dịu họ bằng những 

trợ giúp thích đáng. Bổn phận này trước tiên là của từng cá nhân và của những dân tộc giàu 

mạnh4. 

Để việc thực thi bác ái không còn bị chối bỏ và trở thành bác ái đích thực, cần phải thấy nơi 

tha nhân hình ảnh Thiên Chúa theo đó họ đã được dựng nên, và nhận ra Chúa Kitô, Đấng mà 

những gì được trao tặng cho người nghèo thật ra là được dâng lên cho chính Người. Phải hết 

sức tế nhị tôn trọng tự do và nhân phẩm của người được trợ giúp. Đừng làm hoen ố ý hướng 

ngay lành vì mưu cầu tư lợi hay vì một tham vọng thống trị nào5. Phải đáp ứng những đòi hỏi 

công bình trước, đừng để những quà tặng bác ái thật ra chỉ là món nợ phải đền trả theo lẽ công 

bình. Phải tổ chức giúp đỡ sao cho những người được trợ giúp dần dần thoát khỏi sự lệ thuộc 

người khác và có thể tự túc. 

Vậy người giáo dân phải quí trọng và tùy sức giúp vào các việc từ thiện và những chương trình 

cứu trợ xã hội của tư nhân cũng như của quốc gia, kể cả quốc tế, nhờ đó có thể trợ giúp hữu 

hiệu cho các cá nhân và những dân tộc đang gặp cảnh khốn cùng, qua sự cộng tác với tất cả 

những người thiện chí6. 

 

 

Còn tiếp 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

 

 
3 x. GIOAN XXIII, Thông điệp Mater et Magistra: AAS 53 (1961), tr. 402. 
4 x. GIOAN XXIII, Thông điệp Mater et Magistra: AAS 53 (1961), tr. 440-441. 
5 x. GIOAN XXIII, Thông điệp Mater et Magistra: AAS 53 (1961), tr. 442-443. 
6 x. PIÔ XII, Huấn từ cho Hội Pax Romana M.I.I.C, 25.4.1957: AAS 49 (1957), tr. 298-299. Và nhất là GIOAN XXIII, Diễn 

văn tại Hội nghị “Tổ chức Lương thực và Nông nghiệp” Liên Hợp Quốc (F.A.O.), 10.11.1959: AAS 51 (1959), tr. 856,866. 



7 
 

 
 
  

 

 

QUÀ TẶNG TIN MỪNG: 

LỄ ĐỨC MẸ HỒN XÁC LÊN TRỜI 15/8 

NÂNG CON LÊN CAO 

Lm. MINH ANH, TGP. HUẾ 

 

Kính mời theo dõi video tại đây: 

https://bit.ly/3PBqiWb 

 

“Hoa quả đầu mùa là Đức Kitô, đoạn đến những kẻ thuộc về Ngài!”. (1Cr 15, 23). 

Khi thi hài Lincoln được đưa từ Washington về Illinois, lúc đi qua đại lộ Albany; bấy giờ, 

một phụ nữ da đen bên lề đường, nâng đứa con trai của bà lên cao nhất có thể qua đầu đám 

đông. Người ta nghe bà nói, “Con yêu, mẹ ‘nâng con lên cao’. Hãy nhìn đi, ông ấy đã chết vì 

con!”.  

Kính thưa Anh Chị em,  

Hôm nay, Mẹ Hội Thánh cũng nâng chúng ta lên cao nhất có thể trong ngày mừng kính 

Đức Maria Hồn Xác Lên Trời, và như đang nói với mỗi người chúng ta, “Con yêu, hãy nhìn đi, 

Giêsu, không chỉ chết vì con nhưng còn ‘nâng con lên cao’ như đã nâng Maria, Mẹ của 

con lên trời!”.  

 

NÂNG CON LÊN CAO 

 
 

https://bit.ly/3PBqiWb


8 
 

 

Thiên Chúa đã nâng Maria lên tận cung lòng Ngài! Phaolô, trong bài đọc thứ hai hôm nay 

xác tín, “Hoa quả đầu mùa là Đức Kitô, đoạn đến những kẻ thuộc về Ngài!”. Maria là một 

trong những kẻ đầu tiên thuộc về Chúa Kitô; tuy là Thánh Mẫu của Con, nhưng Mẹ còn là ‘Ái Nữ’ 

của Ngài. Ai thuộc về Chúa Kitô bằng Mẹ? Maria đã dâng hiến thân xác, linh hồn và trái tim trọn 

vẹn cho Chúa; vì thế, sau khi Mẹ hoàn tất cuộc lữ hành dương thế, Thiên Chúa ôm lấy Mẹ, trọn 

cả xác hồn, đưa Mẹ vào vinh quang của Ngài. Hơn nữa, Mẹ là một trong những môn đệ đầu tiên 

dự phần chiến thắng phục sinh của Chúa Kitô, nên được vinh thăng với Con cũng là điều phải 

lẽ. Bài đọc Khải Huyền, nói đến một điềm lạ về một người phụ nữ sinh hạ một con trai, kết luận, 

“Con Bà được mang về cùng Thiên Chúa… và Bà được Thiên Chúa dọn sẵn cho một chỗ”. 

Như vậy, ‘Đức Bà Mông Triệu Thăng Thiên’ là dấu chỉ cho mọi kẻ tin vào Lời Chúa hứa; để ai ai 

cũng nói được rằng, Chúa sẽ ‘nâng con lên cao’ như đã nâng cao Đức Maria tận cung lòng 

Ngài. 

Được Chúa yêu thương như thế, Maria có gặp những sự cố tréo ngoe cuộc đời không? 

Có! “Gươm sắc” đâm thấu tâm hồn Mẹ gần như suốt cả cuộc đời; thế nhưng, nhờ ôm lấy 

Thánh Thần, Mẹ vẫn tin yêu hy vọng; Mẹ là bạn chí ái của Thánh Thần! Nhìn lên Mẹ, chúng ta 

tin tưởng bước đi giữa bao nguy khốn, vì biết rằng, Chúa vẫn đang giữ chỗ cho những 

con trai con gái của Ngài. Đức Bênêđictô 16 nói, “Đức Maria Hồn Xác Lên Trời là biến cố vui 

mừng và hy vọng cho toàn nhân loại; biến cố này muốn nói rằng, đích đến của cuộc lữ hành trần 

gian là cùng Mẹ, chúng ta chiến thắng tuyệt đối trên tội lỗi và sự chết để bước vào hiệp 

thông trọn vẹn với Thiên Chúa”.  

Khi còn ở trần gian, Mẹ Maria chỉ gần gũi một số người; giờ đây, trên thiên quốc, dù là 

“Nữ Hoàng bên hữu Đức Vua” như Thánh Vịnh đáp ca cho biết, Mẹ vẫn ở bên chúng ta; lắng 

nghe, cứu giúp; bởi Chúa Giêsu đã trao tất cả chúng ta cho Mẹ. Qua Mẹ, Thiên Chúa chạm 

vào chúng ta với tình mẫu tử! Mẹ lên trời nhưng rất gần chúng ta, Mẹ đang đồng hành và 



9 
 

dìu dắt chúng ta. Hãy tin tưởng Mẹ, năng chạy đến với Mẹ và nhất là noi gương Mẹ, ngoan 

nguỳ với Chúa Thánh Thần. Mẹ là hoa quả đầu mùa, rồi cũng sẽ đến lượt chúng ta; để ngày 

kia, trên thiên quốc, chúng ta sẽ thưa với Mẹ, “Con cám ơn Mẹ, vì nhờ Mẹ, Chúa cũng đã ‘nâng 

con lên cao!’”.  

 

Anh Chị em, 

“Hoa quả đầu mùa là Đức Kitô, đoạn đến những kẻ thuộc về Ngài!”. Tin Mừng hôm nay 

cho biết, lời đầu tiên ‘Hoa Quả Đầu Mùa’ Maria thưa lên là, “Linh hồn tôi ngợi khen Chúa!”.  

 

Với những lời này, có lẽ chúng ta đã quá quen, nên không còn để ý đến ý nghĩa của chúng. 

“Ngợi khen”, nghĩa đen là “phóng to”, “làm cho vĩ đại”. Maria đã “làm Thiên Chúa lớn ra”; 

không thành vấn đề Ngài lớn bao nhiêu, nhưng Mẹ cảm thấy Thiên Chúa thật vĩ đại và Ngài phải 

vĩ đại hơn! Còn chúng ta, chúng ta thường để mình ‘choáng ngợp’ bởi những khó khăn và bị ‘hấp 

dẫn’ bởi bao nỗi sợ hãi! Đức Mẹ thì không, “Chúa Vĩ Đại” là tiền đề của Mẹ. Từ tiền đề đó, 

Magnificat phát sinh, niềm vui được sinh ra: không phải do không có vấn đề, đến sớm hay muộn, 



10 
 

nhưng niềm vui phát sinh ra từ sự hiện diện của Chúa, Đấng đang ở cùng, ở trong chúng 

ta. Đấng sẽ nâng chúng ta lên cao! 

 

Chúng ta có thể cầu nguyện, 

“Lạy Chúa, xin giúp con trở nên người bạn của Thánh Thần, để ngày kia, Chúa cũng 

‘nâng con lên cao’. Để được vậy, cho con mỗi ngày, biết hạ mình, và nâng anh chị em con 

lên!”, Amen. 

 

 

(lời nhắn: mọi người đều có thể yêu cầu được nhận bài suy niệm ngắn gọn tương tự của 

cùng tác giả trong mỗi ngày, xin liên lạc qua email: minhanhhue06@gmail.com – xin cảm ơn). 

Lm. MINH ANH, TGP. HUẾ 

Hẹn gặp lại   

 

VỀ MỤC LỤC 

mailto:minhanhhue06@gmail.com


11 
 

 
 

 
  

CHÚA NHẬT 21 MÙA THƯỜNG NIÊN 

(Is 66, 18-22; Dt 12, 5-7, 11-13; Lc 13, 22-30) 

Thiên Chúa đã chọn dân Do-thái làm dân riêng để chuẩn bị đón nhận ơn cứu độ. Thiên 

Chúa đã từng bước dẫn dắt lịch sử của Dân riêng qua nhiều giai đoạn thăng trầm. Qua dân này, 

Thiên Chúa đã mạc khải về chính mình, về vũ trụ và con người. Được chuẩn bị đón nhận Đấng 

Cứu Thế là một ưu quyền. Tuy nhiên, Ơn Cứu Độ lại phổ quát ban cho hết mọi người. Không 

người nào hay dân tộc nào có đặc quyền sở hữu ơn cứu độ. Để nhận lãnh ơn cứu độ, mỗi cá 

nhân phải biết mở rộng tâm hồn đón nhận. Nước Trời được mở ra cho mọi người tiến vào. Không 

một ai là ưu tuyển được tự động bước vào Nước Trời. Chúa sẽ qui tụ mọi dân từ khắp nơi, không 

phân biệt màu da, chủng tộc, ngôn ngữ hay bất cứ sự khác biệt nào. Ai muốn tham dự Nước 

Chúa, hãy bước vào qua cửa hẹp. 

Chúng ta biết rằng cửa Nước Trời rộng mở nhưng không phải tất cả mọi người đều vào 

được. Chúa Giêsu không trả lời nhiều hay ít người được cứu độ, nhưng Chúa đã mở ra một lối 

vào. Không ai có vé đặc biệt hay ưu quyền dành riêng. Mọi người đều bình đẳng trên con đường 

tiến về quê trời. Cửa rộng rãi thênh thang sẽ dẫn vào nơi hoan lạc của trần thế hưởng thụ và tiêu 

xài. Cửa rộng rãi tự do sẽ dẫn chúng ta vào con đường cụt. Chúa Giêsu nhập thế qua cửa hẹp. 

Cửa hẹp là lối đi lên. Cửa hẹp đòi hỏi phải từ bỏ, hy sinh và tiết chế. Cửa hẹp dẫn lối vào Nước 

Trời. Đúng thế, không mấy người thích đi vào cửa hẹp. Vì qua cửa hẹp đòi hỏi phải sống khiêm 

hạ, trau dồi nhân đức và sống khổ hạnh. Sống khoan dung độ lượng tha thứ bỏ qua những vướng 

bận cuộc đời. 

Chúa Giêsu ví Ngài như là cửa chuồng chiên, ai qua cửa mà vào sẽ tìm được nơi an nghỉ 

thỏa thuê. Chúa Giêsu mời gọi chúng ta đến với Ngài qua lối cửa hẹp. Ngài không thường hiện 

diện ở những nơi nhà cao cửa rộng hoặc nơi biệt thự khang trang, mà là nơi sườn núi, ngoài 

cánh đồng, nơi hoang mạc, chỗ nghèo hèn, bên bãi biển và nơi cung đường. Chúa mở lối vào 

qua cửa hẹp bằng Tám Mối phúc thật và luật yêu thương bác ái. Cửa hẹp là cửa an lạc, thanh 

thản và thánh thiện. Con đường hẹp cũng là con đường đi lên núi sọ. Con đường Chúa đã đi qua 

là con đường thánh giá, đau khổ và từ bỏ. Mọi tín hữu, dù sống trong bậc tu trì hay bậc sống gia 

đình đều được mời gọi đi vào con đường hẹp. Con đường hy sinh và từ bỏ ý riêng, để cùng nhau 

sánh bước trên con đường trọn lành. Bước theo Chúa vào con đường hẹp sẽ dẫn tới hạnh phúc 

Nước Trời. 

Đôi khi nghĩ thầm rằng chúng ta là những tín hữu ngoan đạo rồi. Chúng ta đã lãnh nhận 

các Bí Tích đầy đủ, tham dự các ngày lễ Chúa Nhật và lễ Trọng, xưng tội một năm một lần và 

đọc kinh sáng tối mỗi ngày. Hơn nữa, chúng ta yên trí mình là đạo gốc nhiều đời đã có ông bà, 

CỬA HẸP     



12 
 

cha mẹ và bà con lối xóm gia hộ để có vé vào cửa Nước Trời. Chúng ta cũng đã cố gắng gia 

nhập các Hội Đoàn để sống đạo. Chúng ta cũng không muốn ai can thiệp vào đời sống riêng tư. 

Chúng ta không muốn bị nghe lời cảnh tỉnh và sửa dậy qua lời Chúa hằng tuần nơi tòa giảng. 

Thích nghe (tiếng ngoại quốc) mà không hiểu thì vẫn vui hơn, vì không bị lương tâm cắn rứt. 

Chúng ta an vui với cách sống riêng của mình và thù ghét những ai chắn đường cản lối bước ta 

đi. Đôi khi nghĩ rằng chúng ta độc lập tự do quyết định đường đời của mình, không cần ai nhắc 

nhở sửa dậy. Hãy biết lắng nghe! 

Thánh Phaolô tha thiết mời gọi thái độ khiêm hạ: "Hỡi con, con chớ khinh thường việc 

Chúa sửa dạy, và đừng nản chí khi Người quở trách con (Dt 12, 5). Chúa đánh động tâm hồn 

chúng ta qua nhiều cách. Có rất nhiều khi chúng ta đang xa lạc vào đường lầm nhưng không 

nhận ra. Như Vua Đavít chỉ nhận ra lỗi lầm khi tiên tri Nathan gợi ý và sửa dạy. Những thói quen 

cuộc sống tạo thành tính tình cỗ hữu sai lầm, có người nói rằng tính tôi là vậy đó, ai chịu được 

thì chịu. Cần có những ánh sáng dọi chiếu để nhận diện ra chính mình. Lửa thử vàng, gian nan 

thử đức. Những thách thức gian truân trong cuộc sống là những bước thang thanh luyện và lối 

hẹp tiến lên. 

Lạy Chúa, cửa Nước Trời luôn rộng mở. Ngõ vào cửa Nước Trời là ngõ hẹp. Xin cho 

chúng con biết trút bỏ những tham sân si và bận vướng cuộc đời để thanh thản bước theo Chúa. 

Xin Chúa dẫn dắt chúng con đi vào đường ngay nẻo chính. 

Lm. Giuse Trần Việt Hùng. 

 

VỀ MỤC LỤC 

 
 

 

Quen tai với những lời dịu dàng của Chúa, nào là “Hãy học cùng tôi vì tôi hiền lành và 

khiêm nhường trong lòng ;” nào là “Phúc cho ai hiền lành, vì họ sẽ được Đất Hứa làm gia 

nghiệp…” mà hôm nay nghe từ miệng Chúa những câu ghê người : "Anh em tưởng rằng Thầy 

đến để ban hoà bình cho trái đất sao ? Thầy bảo cho anh em biết : không phải thế đâu, nhưng là 

đem sự chia rẽ. Vì từ nay, năm người trong cùng một nhà sẽ chia rẽ nhau, ba chống lại hai, hai 

chống lại ba. Họ sẽ chia rẽ nhau : cha chống lại con trai, con trai chống lại cha ; mẹ chống lại con 

gái, con gái chống lại mẹ ; mẹ chồng chống lại nàng dâu, nàng dâu chống lại mẹ chồng." 

Ta phải hiểu thế nào đây ? Có 2 cách hiểu : 

 

1. Chính Giêsu là Đấng Thiên Sai 

-Gioan Tẩy Giả khi bị tù đã nghi ngờ không biết ông Giêsu em họ mình có phải là Đức 

Kitô, là Đấng Chúa sai đên không. Và ông Giêsu đó đã ngầm bảo cho Gioan là chính mình là 

HAI CÁCH HIỂU CÂU KHÓ HIỂU (CN 20C)    



13 
 

Đấng Thiên Sai, vì khi Đấng ấy đến thì “kẻ què được đi, điếc được nghe, mù được thấy, người 

chết sống lại…” 

-Kinh Thánh và Do thái giáo chắc chắn biết rõ chủ đề chia rẽ trong gia đình vào thời buổi 

cuối cùng trước khi Đấng Thiên sai đến. 

Sách Talmud, sách giảng giải bậc nhất của Do Thái giáo đã viết : “Thế hệ lúc con vua 

Đavít (tức Đấng Thiên Sai) đến là thế hệ mà con gái chống đối mẹ mình, nàng dâu chống đối mẹ 

chồng…” 

Còn sách Tiên tri Mikê (7,6) nói về thời buổi cuối cùng khi Đức Kitô đến như sau : “Quả 

thật, con trai khinh thường cha, con gái đứng lên chống lại mẹ, nàng dâu chống mẹ chồng, người 

trong nhà lại hoá ra thù địch.” 

Vậy, thay vì nói chính tôi là Đấng Thiên Sai, Đấng phải đến, thì Đức Giêsu nói “tôi đến gây 

chia rẽ mẹ chồng nàng dâu, con trai với cha, con gái với mẹ…” vì đó là những lời sấm, những 

hình ảnh Thánh Kinh dùng để chỉ ngày Chúa đến. 

Ví như cô kia thách cậu nọ : 

Bao giờ rau diếp làm cột đình, 

gỗ lim thái ghém thì mình lấy ta. 

Rồi bất ngờ có ngày anh lấy cô thật, anh Bất lấy chị Ngờ thật, thì thay vì nói hôm nay hai 

người lấy nhau, thiên hạ nói : hôm nay rau diếp làm cột đình, hôm nay gỗ lim thái ghém. 

Thành ra chưa chắc Chúa có chia rẽ hay không, nhưng vì Kinh Thánh và sách Talmud 

nói, khi Đức Kitô đến, ngài sẽ chia rẽ nàng dâu mẹ chồng… thì Giêsu, thay vì nói chính mình là 

Đấng Kitô Thiên Sai, sẽ nói bóng gió : ta đến gây chia rẽ. 

Mà có khi Ngài chia rẽ thật, vì Ngài đến đâu chia rẽ đó. Và đó là cách hiểu thứ hai. 

 

2. Ngài đến gây chia rẽ 

Không phải Ngài đến có mục đích gây chia rẽ, mà là Ngài đến, kẻ yêu Ngài và kẻ ghét 

Ngài trở nên xa nhau, chia rẽ. Vợ chồng trẻ đang thương nhau, có kẻ thứ ba xuất hiện là một cô 

gái, chồng mến cô gái này, còn vợ thì ghét cay ghét đắng, thế là vợ chồng chia rẽ nhau vì người 

thứ ba đến. Ngài đến gây chia rẽ. 

-Khi bế trẻ Giêsu trên tay, cụ Simeon nói : đứa trẻ này sẽ nên cớ cho nhiều người vấp 

phạm, chia rẽ 

-Trong dân chúng, có những người nghe các lời Đức Giêsu giảng thì nói : "Ông này thật 

là vị ngôn sứ." Kẻ khác rằng : "Ông này là Đấng Ki-tô." Nhưng có kẻ lại nói : "Đấng Ki-tô mà lại 



14 
 

xuất thân từ Ga-li-lê sao ? Nào Kinh Thánh đã chẳng nói : Đấng Ki-tô xuất thân từ dòng dõi vua 

Đa-vít và từ Bê-lem, làng của vua Đa-vít sao ?" Vậy, vì Người mà dân chúng đâm ra chia rẽ. 

-Trong nhóm Pha-ri-sêu, người thì nói : "Ông ta không thể là người của Thiên Chúa được, 

vì không giữ ngày sa-bát" ; kẻ thì bảo : "Một người tội lỗi sao có thể làm được những dấu lạ như 

vậy ?" Thế là họ đâm ra chia rẽ. (Giống y hệt vụ việc cha Long lòng Chúa Thương Xót hôm nay!) 

-Các tông đồ, môn đệ cũng chia rẽ nhau vì một lời quá chói tai của Đức Kitô Giêsu : Thịt 

Ta thật là của ăn, Máu Ta thật là của uống. 

-Chia rẽ để phân biệt trắng đen, trúng sai, trung kiên hay bất tín. Thực tế chia rẽ đã xảy 

ra. Đó là lý do khiến người La-mã ghét Ki-tô giáo, bởi vì nó khiến gia đình phân tách. 

Perpetua thuộc gia đình quý tộc, bị bắt vì Đạo. Cha của nàng vẫn là dân ngoại, thuyết 

phục nàng bỏ đạo. Chỉ vào chiếc bình nàng lễ phép nói với cha : "Thưa cha, người ta có thể gọi 

vật này bằng một cái tên nào khác hơn là cái bình không ? Đối với con cũng thế, con không thể 

cho mình một cái tên nào khác ngoài danh hiệu là Ki-tô hữu." Tức quá, ông đánh đập nàng tàn 

nhẫn, rồi bỏ đi nhiều ngày không tới. 

Perpetua có một đứa con còn đang bú và nàng rất khổ vì phải xa con. Đứa bé kiệt sức 

nên người ta đưa lại cho mẹ nó, và nàng quên hết đau khổ vì có con bên cạnh. 

Vì biết Perpetua con gái mình sắp bị án tử, người cha lại đến với những lời thảm thiết : 

“Con ơi, hãy thương đến mái tóc bạc của cha, hãy nhớ đến đôi tay cha đã dưỡng nuôi con. Hãy 

nhớ tới mẹ con, anh em con và đến con nhỏ của con nữa, nó sống làm sao nếu không có con. 

Con hãy bỏ Đạo, bỏ đi điều đã làm cho chúng ta mất tất cả. 

Tuy rất cảm động và đau khổ, Perpetua chỉ ngẹn ngào trả lời : “Thưa cha, tại tòa án sẽ 

biết được đâu là điều Chúa muốn, bởi vì chúng ta không thuộc về mình.” 

Người cha còn cho đem đứa trẻ đến năn nỉ : “Con hãy thương đến đứa con nhỏ của con.” 

Tuy nhiên trước tòa án, cùng với các bạn khác, Perpetua đã công khai tuyên bố trung 

thành với Chúa và bằng lòng hi sinh tất cả. 

Ngay cả trong gia đình tin Chúa cũng xảy ra chia rẽ. Cha của Phan-xi-cô muốn chàng theo 

nghề buôn bán để được giàu sang, còn chàng lại quyết tâm theo tiếng Chúa gọi sống nghèo khó 

tận cùng, thế là bố con chia rẽ nhau. 

Sẽ không có chia rẽ giữa mẹ chồng nàng dâu, giữa con trai với cha, giữa con gái với mẹ, 

khi… ai nấy sống đúng với danh hiệu Kitô hữu, tức là bằng hữu, là fan, là cùng phe với Chúa 

Giêsu Kitô. Amen. 



15 
 

 Lm Anphong Nguyễn Công Minh, ofm 

 

VỀ MỤC LỤC 

 
  

Chuyên đề: 
SỨC MẠNH TÌNH YÊU 

do Linh Mục Tiến Sĩ Tâm Lý 
Peter Lê Văn Quảng phụ trách 

43. THIẾT LẬP THÓI QUEN TỐT 
 

 
 

Kính mời theo dõi video tại đây: 
https://bit.ly/3dFW3jy 

 

Tôi thường hay nhắc nhở những người em họ của tôi về vấn đề giáo dục con cái. Rất tiếc, 

người bố thường hay thiên về lý trí, còn người mẹ thường sống theo tình cảm, nên có 

nhiều chuyện trục trặc xảy ra. Và đây là một trong những câu chuyện mà tôi được chứng kiến:  

Ông bố hỏi khi ngồi vào bàn ăn sáng: 

- Kim Thùy đâu rồi? 

Bà vợ trả lời: 

Đêm qua cô bé đi ngủ trễ, bố à! 

- Sao vậy? 

- Nó muốn gặp bố trước khi đi ngủ. 

- Nhưng tôi đã bảo tôi về trễ mà. 

- Tôi biết. Nhưng cô bé không hiểu điều đó. Vì thế, tôi để nó thức khuya cho đến khi nó 

thiếp ngủ. 

 THIẾT LẬP THÓI QUEN TỐT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://bit.ly/3dFW3jy


16 
 

- Vậy hôm nay nó làm sao đi học. 

- Điều đó không thành vấn đề. Mới lớp mẫu giáo mà! Tôi sẽ viết vài chữ nói rằng nó không 

được khoẻ lắm sáng nay. 

- Tôi không biết đó nhé! Xem ra với tôi, cô bé phải giữ một vài luật lệ. 

- Vâng, còn có nhiều thời giờ cho nó để học về luật lệ. Nó còn quá nhỏ mà!  

Ông bố nói đúng. Cô bé Kim Thùy cần có thói quen tốt để theo. Thói quen tốt đối với 

con trẻ cũng giống như bức tường đối với cái nhà. Nó cho biên giới và kích thước cho đời sống. 

Không có đứa trẻ nào cảm thấy thoải mái trong một tình trạng trong đó nó không biết xác thực 

mình mong đợi gì? Thói quen cho cảm giác an toàn. Một thói quen được thiết lập cung cấp một 

cảm giác trật tự từ đó sự tự do lớn lên. Cho phép cô bé tự do thức khuya là từ chối cho cô 

bé quyền nghỉ ngơi đúng giờ, tất nhiên sẽ làm rối loạn ngày hôm sau và cũng từ chối cho 

nó quyền đi học ngày hôm sau đó. Điều đó không phải là tự do. Cô bé không thể phát triển 

sự khôn ngoan về những quyết định của nó nếu bà mẹ tước đoạt mất đi những kết quả bằng 

cách cho một lý do sai lầm để nó khỏi đến trường. Kim Thùy cũng như những đứa trẻ khác 

học tìm thoải mái trong những giới hạn và trật tự. Chúng ta có biết không: cô bé đang tìm để 

biết xem cô có thể đi ra ngoài giới hạn được bao nhiêu. Bổn phận của bố mẹ là thiết lập và giữ 

một trật tự hàng ngày, một thói quen tốt để con cái sống trong hàng ngũ trật tự và gia đình 

có thể sinh hoạt một cách thoải mái. Hãy nhớ rằng không có đứa trẻ nào là quá trẻ để học 

một đời sống trật tự. Một khi luật lệ được thiết lập, con trẻ cảm nhận được điều đó và biết phải 

làm gì như là một vấn đề của cuộc sống.  

 

Nếu bạn muốn đi từ Sài Gòn đến Hà Nội hay từ New York đến Washington DC, bạn không 

thể ngồi vào bất cứ xe khách nào hay lái xe vào bất cứ con đường nào, nhưng bạn phải chọn 

lấy những xe hoặc tự lái xe đi vào những con đường nhất định. Cũng thế, chúng ta phải 

giáo dục con trẻ chúng ta như vậy. Hà Nội hay Washington DC là mục tiêu chúng ta nhắm tới 

cho cuộc hành trình của chúng ta. Và chúng ta chỉ đến được đó bằng cách phải theo những 



17 
 

con đường rõ rệt phải đi. Chúng ta có sự lựa chọn, chẳng hạn như thói quen nào chúng ta 

muốn thiết lập cho gia đình cũng giống như chúng ta có sự lựa chọn những con đường nào 

chúng ta sẽ đi để có thể đến đích. Thiết lập một thói quen, một trật tự là cần thiết nhưng 

không nên quá cứng nhắc đến nỗi không có chỗ cho sự tùy cơ ứng biến. Cũng có nhiều 

cơ hội để thích ứng như nếu cần phải bỏ thói quen đó để đáp ứng một nhu cầu bất ngờ xảy ra. 

Tuy nhiên, những loại bỏ như thế phải là một bất thường hơn là một luật lệ. Chúng không 

nên được thực hiện cho sự thoải mái của cha mẹ, cũng không phải cho sự thỏa mãn 

những ước muốn không mấy tốt đẹp của con trẻ.  

Suốt những tháng hè, Hồng Hà và Hồng Liên đã sống thoải mái như chúng nó thích. 

Chúng thức khuya ban đêm, ăn sáng khi thức giấc, bánh kẹo và nước ngọt thì bất cứ lúc nào 

chúng muốn. Việc nhà thì gác sang một bên để đi chơi với chúng bạn và còn yêu sách mẹ lái xe 

để đưa chúng đi đây đó. Vào giữa tháng 8 bà mẹ mới thở dài phàn nàn: “Mẹ rất vui khi trường 

khởi sự học lại và mọi sự trở lại cuộc sống trật tự bình thường”. 

Cho phép con trẻ được tự do thoát khỏi những chương trình làm việc trong suốt mùa nghỉ 

hè là một chuyện xem ra thông thường với chúng ta. Dĩ nhiên, chương trình và lối sống quen 

thuộc nên được thay đổi ít nhiều trong mùa nghỉ, nhưng không được đưa đến tình trạng vô 

trật tự. Chính việc để con trẻ được tự do nhiều trong mùa hè gây cho chúng một ấn tượng 

rằng công việc hay trường học thì không thoải mái, và rằng được tự do khỏi những đòi 

hỏi đó là một điều đáng ước ao. Đây là một quan niệm sai lầm. Đi học là một bổn phận của 

con trẻ trong cuộc sống, cũng như đi làm là bổn phận của người cha và xếp đặt việc nhà 

là bổn phận của người mẹ. Tất cả những công việc đó đòi phải có thói quen, nếu không, chúng 

sẽ trở nên rối loạn. Mùa nghỉ xem ra rất cần cho con người. Mỗi mùa nghỉ là một thời gian thay 

đổi lối sống quen thuộc, một cách thế làm tươi trẻ con người chúng ta. Nhưng nó không có nghĩa 

là một sự bỏ mất thói quen. Lối sống mùa hè có thể khác với lối sống trong năm học. Giờ ngủ có 

thể được sắp xếp để gia đình có nhiều thời gian vui vẻ với nhau hơn, giờ ngủ cũng có thể nhiều 

hơn, thời giờ ăn uống cũng uyển chuyển để thích hợp với sinh hoạt mùa nghỉ. Tất cả những điều 

nói trên cho thấy có một sự thay đổi cuộc sống giữa mùa học và mùa nghỉ rất là rõ ràng. Tuy 

nhiên, chúng ta phải giữ hệ thống trật tự, nếu không, sự cộng tác và sự hòa hợp xã hội 

không thể thực hiện được. 



18 
 

 

Con trẻ cần sự chú ý của chúng ta. Làm sao để thiết lập một tương quan hòa hợp và vui 

thích hơn là thời gian nhất định và không thể thay đổi, vì thời gian nghỉ là thời gian của con trẻ. 

Nếu cả bố mẹ và con cái đều ý thức rằng đó là thời gian để cùng nhau vui vẻ, cả hai bên đều cố 

gắng loại bỏ những xung đột để tạo cho bầu khí cực kỳ vui thích. 

Nhưng ngoài mùa nghỉ ra, cuộc sống nên trở lại bình thường. Chúng ta có thể xem lại một 

vài trường hợp mà trước đây chúng ta đã đề cập đến. Bà mẹ bảo cô bé đi ngủ đúng giờ. Cô bé 

không chịu vâng phục và cả hai mẹ con đã đi vào một cuộc xung đột quyền hành mà lẽ ra 

đã có thể tránh được nếu một thói quen đã thành quen thuộc và nếu cô bé biết rằng bà mẹ 

thì cứng nhắc về điều đó. Giờ ngủ là giờ ngủ. Không cần nói nhiều. Nếu trẻ con kinh nghiệm sự 

cứng nhắc của một thói quen, chúng ít khi cảm thấy có hứng khởi để phá luật. Dĩ nhiên, nếu một 

sự đụng độ quyền hành xảy ra, con trẻ sẽ dùng thói quen như một lợi điểm để tấn công. Chỉ khi 

thói quen được cảm nghiệm như một vấn đề của cuộc sống, với sự nhấn mạnh trong yên 

lặng và không cần tranh cãi nhiều lời, cha mẹ có thể áp dụng để phù hợp với hệ thống trật 

tự trong gia đình. Dĩ nhiên, ở đâu thường có những sinh hoạt chung ở đó dễ dàng có thói quen 

cho người lớn lẫn con trẻ. Một ví dụ của vấn đề nầy là giờ ăn. Tuy nhiên, phận vụ khác nhau của 

mỗi phần tử trong gia đình có thể đòi hỏi những thói quen khác nhau. Nhưng những khác nhau 

này phải thật rõ ràng trong những phận vụ khác nhau. Con trẻ một tuổi đi ngủ sớm hơn đứa 9 

tuổi, và đứa 9 tuổi dĩ nhiên đi ngủ sớm hơn bố mẹ nó.  

Trong trường hợp của cậu bé không chịu ngồi ăn chung bữa cơm với gia đình, bà mẹ có 

thể giải quyết vấn đề nếu có một thói quen về bữa cơm chiều và tất cả mọi người trong nhà đều 

ăn vào giờ đó. Thật có lý để hiểu rằng không ai xếp một bữa ăn tối vào lúc không thích hợp cho 

mọi người. Mỗi gia đình phải tìm ra một mẫu mực phục vụ cho lợi ích của mọi người trong nhà. 

Không có một mẫu mực nào là lý tưởng cho hết mọi gia đình. Nhưng thường thì bà mẹ 

thiết lập mẫu mực và luật lệ để gia đình tuân giữ và phát triển. Mỗi khi có đứa trẻ nào phá 



19 
 

lệ, bà mẹ bắt buộc phải nhấn mạnh cách yên lặng rằng thói quen đó cần phải được tuân giữ. 

Việc phá lệ chỉ có khi cha mẹ cho phép mà thôi. Cũng vậy, bà mẹ thường thiết lập những mẫu 

mực để gia đình tuân theo và sống. Chẳng hạn, giường chiếu phải ngăn nắp trước khi đi làm 

những công việc thường ngày, phòng xem tivi phải gọn gàng sạch sẽ trước khi ông bố về nhà, 

bữa ăn tối Chúa Nhật phải được bày dọn trong phòng đặc biệt, và cách thế gia đình cần cử hành 

cho những ngày đại lễ. Đây là truyền thống văn hóa cần phải truyền lại cho con cháu. Những 

điều đó trở thành thói quen tốt đẹp mà chúng ta cần phải sống và lưu giữ. 

Lm. Peter Lê Văn Quảng 

Hẹn gặp lại 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 
 

 

Chúa nhật 14.8.2022, khi vừa dâng thánh lễ xong, tôi nhận được tin buồn, cha Micae Lê 

Văn Khâm từ trần sau thời gian ngắn bị nhiễm covid và bị cách ly tại bệnh viện. Như vậy, cha ra 

đi mà bên cạnh không có người thân. Nay cha trở về cũng chỉ là một bộ hài cốt. Giáo phận tổ 

chức tang lễ cho cha trong niềm kính yêu và thương tiếc. 

 

Như vậy, cha Micae Lê Văn Khâm đã kết thúc hành trình 83 năm làm người, trong đó có 

đến 54 năm làm linh mục của Chúa tại giáo phận Phú Cường. 

Lúc sinh thời, cha đã đảm nhận nhiều chức vụ quan trọng trong giáo phận như: Giáo sư 

Tiểu Chủng viện Phú Cường, Quản lý giáo phận gần trọn thập niên 1990, hai lần làm Tổng Đại 

diện (tổng cộng khoảng 14 năm), cha sở nhà thờ Chánh tòa giáo phận... 

TƯỞNG NHỚ CHA MICAE LÊ VĂN KHÂM - NGUYÊN GIÁM QUẢN, NGUYÊN TỔNG ĐẠI 
DIỆN GIÁO PHẬN PHÚ CƯỜNG    

 



20 
 

Đặc biệt, sau khi hai đức Giám mục Chánh tòa tiên khởi của giáo phận Giuse Phạm Văn 

Thiên và Luois Hà Kim Danh lần lượt nghỉ hưu và qua đời, cha Micae làm Giám quản giáo phận 

đến bốn năm, trước khi Đức Cha Phêrô Trần Đình Tứ được chọn làm Giám mục Phú Cường... 

Ơn gọi của tôi có sự góp mặt không nhỏ của cha Micae. Khoảng hơn 10 năm đầu đời linh 

mục của mình, khi còn hiện diện tại hạt Phú Cường, dù không nói ra, tôi chọn cha làm cha giải 

tội và linh hướng riêng. 

Vì thế, hàng tháng, tôi xưng tội với cha. Rất nhiều lần, gặp khó khăn, tôi tìm đến cha. Cha 

cũng chưa bao giờ xác nhận là cha linh hướng của tôi. Tuy nhiên, mỗi lần thấy tôi tìm gặp, cha 

ân cần lắng nghe, an ủi và cho ý kiến. Nhờ cha, tôi đã vượt qua nhiều khó khăn tưởng chừng 

khó có thể vượt qua... 

Có lẽ vì hiểu nhiều về tâm tư và con người tôi, nên nhiều lần có những cuộc tổ chức hội 

họp, lễ lạy trong giáo phận, tôi đều được cha cho phép tham gia như khai mạc và kết thúc Năm 

Thánh 2000; khai mạc và kết thúc Năm Mân Côi (10.2002 - 10.2003); khai mạc và kết thúc năm 

Thánh Truyền giáo mừng 470 năm truyền giáo tại Việt Nam (12.2003 - 12.2004); khai mạc và kết 

thúc Năm Thánh Thể (10.2004 - 10.2005)... 

Hoặc có những cột mốc quan trọng trong cuộc đời tôi, cha hiện diện để động viên và cầu 

nguyện cho tôi. Chẳng hạn, cha Micae chủ sự ngày tôi nhận nhiệm sở giáo xứ Bến Sắn, chủ sự 

hoặc giảng lễ các thánh lễ tạ ơn nhân 10 năm, 15 năm và 17 năm tôi được lãnh nhận thánh 

chức... 

Trong máy vi tính của tôi, vẫn còn giữ mãi một kỷ niệm. Đó là bài phát biểu mà cha Micae 

Lê Văn Khâm, với tư cách là Tổng Đại Diện của giáo phận Phú Cường, được mời phát biểu vào 

ngày 30.11.2007, tại cuộc họp báo cáo cuối năm của một cơ quan nhà nước tỉnh Bình Dương. 

Nay cha đã về Nhà Cha, để tưởng nhớ vị linh mục suốt đời trung thành với ơn gọi, đã 

cống hiến công sức lớn lao cho giáo phận Phú Cường, đã xuất sắc hoàn thành nhiệm vụ làm 

đầy tớ của Chúa nơi trần gian, chúng ta cùng đọc lại một phần của bài phát biểu ấy để thấm thía 

hơn những tâm huyết của Người Cha, Người Anh đi trước. Trong bài phát biểu, có đoạn Cha 

Micae nói: 

"...Từ phía những người Việt nam công giáo, tuy khiêm tốn  mang hạt cải đi gieo, dù 

nó góp phần cách nhỏ nhoi và tiệm tiến, nhưng cũng nhằm  hoàn thiện một phần xã hội 

trần thế, lớn dần lên theo cách của Thầy Giêsu, Chúa chúng ta. 

Những người Việt nam công  giáo hay những người công giáo tại Việt nam đều có 

chung một chí hướng là ‘Phúc Am hoá’ nơi môi trưòng mình sống, dầu hoàn cảnh có thuận 

lợi hay không thuận lợi. 



21 
 

Sự cộng tác và hợp tác là hai yêu tố của hai mặt của một bàn tay linh động và đầy 

chất sống. Nhờ ánh sáng của Lời Chúa, người công dân công giáo biết hoà trộn nhuần 

nhuyễn cách sống đạo Chúa và cách sống đời thường của mình sao cho hiệu quả cao. 

Tôi biểu dương  và hết sức trân trọng những linh mục, tu sĩ và giáo dân đã tích cực 

dấn thân không mệt mỏi. 

Tôi  đánh giá cao và khích lệ mạnh mẽ những thành quả thu hoạch được trong năm 

năm qua của cộng đồng Dân Chúa tại phần đất Bình Dương, một phần của Giáo phận Phú 

Cường. 

Về nhu cầu của người công giáo là nơi phượng tư (nhà thờ). Chính nơi nầy giúp cho 

người tín hữu thường xuyên đến cầu nguyện, sám hối, định tâm hướng thiện và trở nên 

người tốt. Điều nầy rất lợi cho xã hội. Một nhà thờ được dựng lên có khả năng xoá bõ hẳn 

nhiều nhà tù. 

Giáo dục được một người trở nên tốt là đồng nghĩa sản sinh một thế hệ tốt tiếp theo. 

Nên rất cần những cơ sở thờ phượng ở những nơi có đông dân cư sinh sống, như khu 

công nghiệp, khu dân cư mới…. 

Di dân (dân nhập cư) là nguồn lợi tức không đồng vốn. Giúp cho di dân ổn định 

cuộc sống thì sản phẩm xã hội sẽ tăng . 

Tỉnh Bình Dương đang có nhiều khu công nghiệp, có nhiều dân nhập cư, lương 

cũng như giáo đến từ nhiều miền khác nhau của đất nước. Do đó, vấn đề  dân nhập cư 

cũng là một bài toán ẩn tiềm nhiều phức tạp! Sự có mặt của tôn giáo trong lúc nầy cũng 

rất cần thiết cho sự cải thiện xã hội. 

Chúa Giêsu đã từng thốt lên với Cha của Ngài: “Ut sint unum - Xin cho tất cả họp 

nhất”. 

KÍNH chúc Đại hội thành công, thành công với  mục tiêu cao hơn …  xa 

hơn...  VÀ…  tốt hơn…" 

Mới đây chừng vài tháng, tôi đến thăm cha, cha hỏi thăm tôi đủ thứ về sức khỏe, về công 

việc, về đời sống, về tương quan... Cha còn gởi lời thăm đến cha mẹ của tôi. Nhắc lại vài kỷ niệm 

trong quá khứ, cha lại tiếp tục ân cần động viên và tỏ dấu vui mừng khi nghe tôi nói về những 

điều tích cực. 

Tôi chân thành thưa với cha: "Con không còn sợ làm linh mục như những ngày đầu con 

đến với cha. Ngày đó, nếu không có cha giúp, con không biết bây giờ mình ra sao". 



22 
 

Cha Micae ôn tồn và khiêm tốn đáp lại: "Ơn Chúa hết. Không có ơn Chúa, làm gì tụi mình 

còn đây!". 

Tuy phải ngồi xe lăn, hơi gầy hơn, có bệnh nền và đã gần 83 tuổi, nhưng cha Micae vẫn 

còn khỏe mạnh và minh mẫn. Vậy mà chỉ với con vi trùng vô hình, đã có thể cướp mất sự sống 

của cha. 

Kính thưa cha Micae, người thầy của riêng con, con yêu mến cha, con tưởng nhớ cha. 

Nghe tin cha đã bình yên ngơi nghỉ, con xin viết vội vài dòng để bày tỏ lòng biết ơn và niềm 

thương cảm của con dành cho cha. 

Phận làm con, chúng con chỉ còn biết dâng lời cầu nguyện cho cha. Xin Chúa luôn ấp ủ 

cha trong tình thương của Ngài. Xin Chúa dìu cha vào thiên đàng như xưa người trộm lành đã 

hạnh phúc và hãnh diện tháp tùng với Chúa vào thiên đàng vậy. 

Trước tòa Chúa, xin cha thương cầu nguyện cho chúng con với. Xin Cha hãy tiếp tục đồng 

hành cùng giáo phận, như xưa, khi còn hoạt động, cha đã không mệt mỏi để xây dựng giáo phận 

dù thời chiến hay thời bình, dù miền đồng bằng hay vùng kinh tế mới, dù trải qua bao nhiêu lần 

bỉ cực hay thảnh thơi, dù còn hoạt động hay những năm tháng hưu dưỡng... 

Chúng con kính chào từ biệt cha. Hẹn một ngày, chúng ta lại gặp nhau trong Nước Chúa, 

Nước Hằng Sống, Vĩnh Phúc và Bình An! 

Lm JB NGUYỄN MINH HÙNG 

 

VỀ MỤC LỤC 

 
 

 
 
 

Chuyên mục: 

TÔI TIN, CHÚNG TÔI TIN 
 

ÁC THẦN LÀ BẬC THẦY 
TẠO RA DÁNG VẺ BỀ NGOÀI 

 

Phêrô Phạm Văn Trung biên tập 

Theo www.Aleteia.org 

ÁC THẦN LÀ BẬC THẦY TẠO RA DÁNG VẺ BỀ NGOÀI 

http://www.aleteia.org/


23 
 

 

Kính mời theo dõi video tại đây: 

https://bit.ly/3JDP7zk 

Cần có con mắt sáng suốt để thấy rằng sự thật nằm ở kết quả mà sự thật đó sinh ra, 

không phải ở dáng vẻ bên ngoài mà nó muốn bạn tin. 

“Anh em hãy coi chừng các ngôn sứ giả, họ đội lốt chiên mà đến với anh em; nhưng bên 

trong, họ là sói dữ tham mồi. Cứ xem họ sinh hoa quả nào, thì biết họ là ai. Ở bụi gai, làm gì 

có nho mà hái? Trên cây găng, làm gì có vả mà bẻ? Nên hễ cây tốt thì sinh quả tốt, cây xấu 

thì sinh quả xấu. Cây tốt không thể sinh quả xấu, cũng như cây xấu không thể sinh quả tốt. Cây 

nào không sinh quả tốt, thì bị chặt đi và quăng vào lửa. Vậy, cứ xem họ sinh hoa quả nào, thì biết 

họ là ai” (Mátthêu 7, 15-20). 

 

Trong một thế giới bị chi phối bởi dáng vẻ bề ngoài, Chúa Giêsu nói với chúng ta rằng 

chúng ta không bao giờ được dừng ở dáng vẻ bên ngoài để làm tiêu chuẩn phân biệt, 

https://bit.ly/3JDP7zk


24 
 

nhưng chỉ và duy nhất dựa vào kết quả. Thật vậy, ác thần là bậc thầy về dáng vẻ bên ngoài, 

và chính vì điều này mà nó ngay lập tức thu hút được khán giả và sự đồng thuận. 

Thay vào đó, cần có con mắt sáng suốt để nhận ra rằng sự thật nằm ở kết quả mà sự 

thật đó sinh ra, chứ không phải ở dáng vẻ bên ngoài mà nó muốn bạn tin. Đây là trường 

hợp của rất nhiều điều xảy ra với chúng ta hoặc chúng ta trải nghiệm ở mức độ con người, xã 

hội, chính trị, văn hóa, và thậm chí cả tôn giáo. Trên thực tế, không phải là hiếm những khi Giáo 

Hội bị xâm chiếm bởi các tiên tri giả, những kẻ tạo được sự đồng thuận rộng rãi thông qua sự 

xuất hiện của họ. Các tiên tri giả này dường như đang trấn an chúng ta chính bằng số lượng 

tín hữu mà họ thu thập được, nhưng trên thực tế, Chúa Giêsu nói, “họ là sói dữ tham mồi” 

(Mátthêu 7:15). 

 

Khi ai đó nói với tôi, “Hãy nhìn vào phong trào đó!” hoặc “Hãy nhìn vào hiệp hội đó, viện 

tôn giáo đó, dự án giáo hội đó, và xem họ có bao nhiêu tín đồ,” LM Luigi Maria Epicoco, Phụ tá 

trong Bộ Truyền Thông Vatican và người phụ trách chuyên mục cho tờ nhật báo L'Osservatore 

Romano của Vatican, từ năm 2021, thường nói với những người này rằng nhìn vào các con số 

là tiêu chuẩn sai lầm, bởi vì kết quả không được nhìn thấy bằng con số mà bằng sự thánh 

thiện. 

Trên thực tế, nếu bạn có những con số đáng kinh ngạc nhưng sau đó tạo ra sự hoang 

mang trong lòng mọi người bằng cách nói xấu về Đức Giáo Hoàng, Giám Mục, Giáo Lý, Công 

Đồng, Đức Mẹ Maria, hoặc phụng vụ, tất cả những điều đó là một dấu hiệu rõ ràng rằng có một 

con sói đang ẩn nấp đằng sau những kinh nghiệm đó. Những nhà cải cách thực sự trong 

Giáo Hội không phải là những người tự xưng mình như vậy, mà là những vị thánh. Tôi biết không 

có vị thánh nào tự cho mình quyền hành; đúng hơn, các vị thánh thực sự thường thay đổi mọi 

thứ nhờ vào hoa trái chân thật nhất của Thánh Thần: sự khiêm nhường.  

Một minh chứng cho chuyện này chính là gương Thánh Piô Năm Dấu, còn gọi là Padre 

Pio.  



25 
 

 

1. Thánh Padre Pio phản ứng như thế nào 

khi Tòa thánh Vatican im lặng 

Thánh Padre Pio bị cấm cử hành thánh lễ công 

khai hoặc thậm chí bị cấm đưa ra những hướng dẫn 

thiêng liêng cho các tín hữu của ngài. 

Nhiều người nghi ngờ về dấu tích kỳ diệu của 

Padre Pio và tất cả sự chú ý đến ngài từ hàng ngàn người hành hương đổ về tu viện của ngài. 

Một số người ở Vatican lo lắng rằng sự nổi tiếng của Padre Pio chỉ dựa trên một lời nói 

dối và rằng mọi người đang đi theo một nhà tiên tri giả. 

Họ đã tiến hành nhiều cuộc điều tra và thậm chí lắp đặt các thiết bị nghe bí mật để theo 

dõi các cuộc trò chuyện của ngài. 

Có một số người trong hệ thống phẩm trật muốn bắt Padre Pio, và những người này khẳng 

định rằng ngài đang đánh lừa mọi người và dẫn đến một cuộc sống hai mặt. 

Đỉnh điểm của điều này là cố chuyển vị giáo sĩ được yêu quý đến một tu viện khác và cấm 

ngài hoạt động trong tư cách một linh mục một cách công khai. 

2. Đám đông giận dữ đến để bảo vệ ngài. 

Người dân địa phương đã rất tức giận khi nghe tin ngài sẽ bị chuyển đi. Theo cuốn tiểu 

sử  Padre Pio: The True Story  được xuất bản bởi Our Sunday Visitor, “Khoảng 10 giờ tối, một 

đám đông giận dữ ập xuống tàu khu trục nhỏ.” 

Họ chặn cửa không cho một linh mục mà họ tin rằng sẽ đưa Padre Pio đi. 

Đám đông vẫn chưa rời đi cho đến khi Padre Pio nói với họ, “Anh chị em yêu dấu của 

cha... Bây giờ cha cầu xin anh chị em hãy nghe cha, như anh chị em vẫn thường nghe, và 

trở về nhà của mình mà không làm hại đến ai.” 

Điều này cho các quan chức của Giáo Hội thấy rõ rằng không thể chuyển Padre Pio đi một 

cách an bình được. Thay vào đó, Vatican quyết định hạn chế khả năng của ngài, loại ngài ra khỏi 

cuộc sống cộng đoàn. 

Padre Pio sẽ bị tước bỏ tất cả các năng quyền trong chức vụ linh mục của mình ngoại trừ 

năng quyền cử hành Thánh Lễ, điều mà ngài có thể tiếp tục làm, miễn là việc đó được thực hiện 

riêng tư, trong các bức tường của nhà thờ, trong nhà nguyện bên trong, và không công khai trong 

nhà thờ. 

Đó là một thập giá khó khăn mà ngài phải gánh chịu, nhưng ngài đã tuân theo và 

phục tùng sắc lệnh. 

Bề trên tu viện đọc cho Padre Pio sắc lệnh và vị giáo sĩ thánh thiện đáp lại, “Ý Chúa được 

thực hiện ... Ý muốn của bề trên là ý muốn của Chúa.” 

3. Ý muốn của bề trên là ý muốn của Chúa. 



26 
 

Vài năm tiếp theo Padre Pio sống trong im lặng, cử hành thánh lễ một cách riêng tư và 

không đón tiếp khách đến thăm. 

Ngài thậm chí không thể viết thư cho những đứa con tinh thần của mình. 

4. Người con khiêm tốn và ngoan ngoãn 

Trong thời gian này, nhiều người đến bênh vực Padre Pio, đệ đơn thỉnh nguyện, viết thư 

và thậm chí xuất bản sách. 

Padre Pio kinh hoàng trước phản ứng này và thúc giục họ dừng lại, viết thư cho Giám 

Mục địa phương để khẳng định sự không đồng ý của ngài với họ: 

“Con phải nhắc lại rằng con rất ghê tởm những hành vi không đáng có của một số tiên tri 

giả nào đó nói thay cho con… họ nên dừng việc tuyên truyền sai lầm và không đáng có 

này, nhưng trong khi đó họ lại theo đuổi sự cuồng tín bệnh hoạn của mình, không quan tâm đến 

quyền bính tối cao của Giáo Hội. 

Do đó, con trở thành một người con khiêm tốn nhất và hoàn toàn vâng lời Giáo Hội Công 

Giáo… Với lòng khiêm nhường sâu sắc, con hôn lên chiếc nhẫn thiêng liêng của Đức Giám Mục 

và tuyên xưng với Đức Cha rằng con là người con khiêm tốn và vâng lời nhất của Đức 

Cha.” 

Trên tất cả, mặc dù những lời buộc tội chống lại ngài được chứng minh là sai và cuối cùng 

ngài được phép làm mục vụ không hạn chế. Dù vậy, Padre Pio vẫn tuân theo sắc lệnh và giữ im 

lặng, tin tưởng vào kế hoạch quan phòng của Chúa.  

 

Mở lòng ra cho sự quan phòng 

Là con người, dù đàn ông hay phụ nữ, khiêm hạ là mở lòng ra đón nhận hành động 

Quan Phòng của Thiên Chúa đối với tương lai của mình. Người đó không tìm kiếm cũng 

không mong muốn kiểm soát mọi thứ, cũng không tìm lời giải thích cho mọi việc. Người đó tôn 

trọng sự kín ẩn trong lối sống của mọi người và tin cậy vào Thiên Chúa, ngay cả khi ngày mai có 

vẻ không chắc chắn. Người đó không cố gắng tìm biết những ý định bí mật của Thiên Chúa, 



27 
 

cũng như những gì nằm ngoài sức của mình: “Đừng tìm những điều quá khó đối với con, 

những điều vượt sức con, con đừng xét tới” (Huấn ca 3,21). Ơn của Thiên Chúa là đủ cho 

người đó, vì “Ơn của Thầy đã đủ cho anh, và sức mạnh của Thầy được biểu lộ trọn vẹn trong sự 

yếu đuối” (2 Côrintô 12,9). Chúng ta tìm thấy ân sủng này bằng cách thường xuyên đến với Chúa 

Giêsu Kitô: đó là sự tham dự vào sự sống của Ngài. 

Trong lời tạ ơn cảm động đối với Thiên Chúa, Cha của Ngài, Chúa Giêsu mời gọi các môn 

đệ mọi thời đại hãy đến gần Ngài, “Lạy Cha là Chúa Tể trời đất, con xin ngợi khen Cha, vì Cha 

đã giấu không cho bậc khôn ngoan thông thái biết những điều này, nhưng lại mặc khải cho 

những người bé mọn... Tất cả những ai đang vất vả mang gánh nặng nề, hãy đến cùng tôi, tôi 

sẽ cho nghỉ ngơi bồi dưỡng. Anh em hãy mang lấy ách của tôi, và hãy học với tôi, vì tôi có lòng 

hiền hậu và khiêm nhường. Tâm hồn anh em sẽ được nghỉ ngơi bồi dưỡng.Vì ách tôi êm ái, và 

gánh tôi nhẹ nhàng” (Mátthêu 11: 25- 30). 

 

Chúng ta đến gần Thiên Chúa qua sự khiêm hạ của Chúa Giêsu: trong máng cỏ nghèo 

hèn ở Bêlem, ở làng quê heo hút Nadarét, trên Thập Giá sỉ nhục và hủy diệt của đồi Canvê, và 

ngày nay trong Bánh Thánh nhỏ bé. 

Đức Trinh Nữ Maria đồng hành với chúng ta để chúng ta tiếp nhận Chúa Giêsu với lòng 

khiêm hạ mà Mẹ đã tiếp nhận Ngài, là Ánh sáng cho một thế giới chìm trong bóng tối kiêu 

hãnh phô trương, bị chi phối bởi dáng vẻ bề ngoài, không thấy gì khác ngoài chính cái tôi ích 

kỷ đáng tội của mình, quay lưng với Chúa Giêsu Kitô, là Ánh Sáng, luôn khát khao giải thoát 

chúng ta khỏi ác thần “đội lốt chiên… nhưng bên trong, là sói dữ tham mồi” (Mátthêu 7, 15) và 

bày tỏ cho chúng ta lòng thương xót của Thiên Chúa Cha. 

 

Phêrô Phạm Văn Trung,  

Hẹn gặp lại 



28 
 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 
   

 Tác phẩm 

 THƯƠNG CHO ĐẾN CÙNG 

ĐỜI LINH MỤC THỪA TÁC  

2022 

Lm. Micae-Phaolô Trần Minh Huy, PSS  

 

Phần Thứ Hai 

CÁC GIẢI PHÁP BỞI NỖ LỰC BẢN THÂN 

Một 

SỰ TRƯỞNG THÀNH TOÀN DIỆN, NHÂN BẢN VÀ THIÊNG LIÊNG 

 

I. Nhận Định Tổng Quát 

ĐTC Biển Đức XVI nhận định: “do các thủ tục thiếu sót trong việc ấn định ra tư cách xứng 
đáng của các ứng viên chức linh mục và cuộc sống tu trì; thiếu sót trong việc đào tạo nhân bản, 

   
SỰ TRƯỞNG THÀNH TOÀN DIỆN, NHÂN BẢN VÀ THIÊNG LIÊNG 
 



29 
 

luân lý, tri thức và thiêng liêng trong các Chủng viện và Tập viện”7. Trong bài thuyết trình ở cuộc 
họp thượng đỉnh tất cả các Chủ tịch HĐGM toàn thế giới ngày 21-24/2/2019 với ĐTC Phanxicô, 
Đức TGM Scicluna cũng nói đến “những thiếu sót khi thẩm định sự thích hợp của ứng sinh lên 
chức linh mục và đời tu, những thiếu sót trong việc huấn luyện tại chủng viện và học viện, xu 
hướng xã hội đề cao giáo sĩ và những nhân vật có quyền bính, quan tâm không đúng chỗ trong 
việc bảo vệ thanh danh của Giáo Hội và tránh gương mù gương xấu, sự áp dụng thiếu sót các 
hình phạt theo giáo luật và bảo vệ phẩm giá mỗi người”. Ngài cũng nói rằng mặc dù tình trạng 
thiếu linh mục tại một số nơi trên thế giới, hoặc cả tại những nơi dồi dào ơn gọi, vấn đề thanh lọc 
ứng sinh linh mục vẫn là điều thiết yếu. Các văn kiện gần đây của Bộ Giáo Sĩ về các chương trình 
huấn luyện nhân bản phải được nghiên cứu và áp dụng kỹ lưỡng8. 

Pastores Dabo Vobis dạy cần phải vun trồng một tập hợp những đức tính nhân bản cần 
thiết cho sự kiến tạo những nhân cách quân bình, mạnh mẽ và tự do: chính vì để có khả năng 
chịu đựng sức nặng của các trách nhiệm mục vụ. Bởi đó có nhu cầu phải được giáo dục về lòng 
yêu mến chân lý, về sự chân thành, về sự tôn trọng nhân vị đối với mọi người, về ý thức công 
bằng, về chữ tín trong lời nói, về lòng trắc ẩn thực thụ, về tính nhất quán, cách riêng về sự quân 
bình trong phán đoán và trong cách cư xử9. Thánh Phaolô căn dặn:“Tất cả những gì là chân thật, 
là cao thượng, là công minh, là trong trắng, là dễ mến, là đáng kính phục, tất cả những gì được 
coi là tốt đẹp về mặt nhân đức nhân bản và về những điều được người đời ca ngợi, anh em hãy 
chú trọng tất cả những điều ấy” (Ph 4,8). 

“Sự trưởng thành nhân bản và cách riêng sự trưởng thành về mặt cảm tính đòi hỏi một nền 
đào tạo trong suốt và cương nghị... đòi hỏi con người phải thực sự làm chủ chính mình, dứt khoát 
chiến đấu và thắng vượt mọi hình thái vị kỷ và cá nhân chủ nghĩa vốn đe dọa đời sống mỗi người, 
mau mắn cởi mở với tha nhân, quảng đại trong sự tận tụy phục vụ tha nhân. Tất cả những điều 
ấy đều quan trọng để có thể đáp trả ơn gọi, để có thể trung thành với ơn gọi và với những cam 
kết gắn liền với ơn gọi, nhất là trong những giai đoạn khó khăn”. 

II. Tiền Đề Quan Trọng về Trưởng Thành   

Nói đến con người là phải nói đến các mối tương quan với Thiên Chúa, với những con 
người khác và với chính mình. Chính trong các mối tương quan đó mà người trưởng thành phải 
được định nghĩa một cách bao quát là người biết mình là ai, biết mình muốn gì và làm chủ được 
chính mình, làm chủ được các cảm xúc, dục vọng, lời nói và hành vi, với tất cả những khả năng 
và những giới hạn của mình.  

Sự trưởng thành này phải bao gồm cả thể lý và tinh thần, thể xác và tâm hồn: một người 
có thể lớn xác (trưởng thành thể lý) nhưng tâm hồn có thể còn ấu trĩ (chưa trưởng thành được), 
trái lại một người thân xác còn trẻ nhưng tâm hồn, suy tư, nói năng hành động đã chín chắn 
trưởng thành. Sự trưởng thành bao gồm cả bên trong lẫn bên ngoài: khi thấy mình bên trong thì 
chứa một kho tàng khôn ngoan phong phú nhưng bên ngoài lại là một thân xác mỏng giòn, thánh 
Phaolô đã nói ‘Kho tàng ấy, chúng tôi chứa đựng trong những bình sành’. Nơi ông Gióp, chiếc 
bình sành ấy bên ngoài đã nứt vì ung nhọt, nhưng bên trong, kho tàng là niềm tin tín thác tuyệt 
đối vào Thiên Chúa vẫn nguyên vẹn. Bên ngoài, da thịt ông nứt vỡ vì các vết thương, nhưng bên 
trong, lòng đạo đức tín thác không ngừng tái sinh và đã phát ra những lời khôn ngoan thánh 
thiện: “Chúng ta đã đón nhận điều lành từ tay Thiên Chúa, sao lại không chịu đón nhận điều dữ 
cũng bởi tay Ngài?” 

Thái độ trưởng thành đó giúp chúng ta bình tĩnh vượt lên mọi nghịch cảnh và trái ý: nếu 
đang chịu nghịch cảnh mà vẫn nhớ đến những ơn lành Chúa đã ban thì chúng ta vẫn được niềm 
an ủi lớn lao và sức mạnh kiên vững giữa cảnh gian truân. Nếu chúng ta mau mắn nghĩ đến 

 
7 Thư ĐTC Biển Đức XVI gửi Người Công giáo Ái Nhĩ Lan, Vatican ngày 20/3/2010. 

8 https://www.vaticannews.va/vi/vatican-city/news/2019-02/thuyet-trinh-cua-duc-tgm-scicluna-vatiab.html 

9 Pastores Dabo Vobis số 43. 

https://www.vaticannews.va/vi/vatican-city/news/2019-02/thuyet-trinh-cua-duc-tgm-scicluna-vatiab.html


30 
 

những ân huệ của Chúa đã nâng đỡ mình thì dù bao trở ngại, thử thách khổ đau cũng không 
đánh gục được chúng ta10. Vì thế, chúng ta được căn dặn: Ngày gặp vận may đừng quên điều 
bất hạnh, và ngày gặp bất hạnh chớ quên đi vận may… Hai thái độ đó phải luôn đi đôi với nhau, 
để thái độ này nâng đỡ thái độ kia trong suốt cuộc sống và sứ vụ linh mục/tu sĩ của chúng ta. 

Sự trưởng thành này giúp chúng ta biết nội tâm hóa nhờ kết hợp mật thiết với Chúa để đạt 
được sự biến đổi toàn diện con người. Từ kinh nghiệm đưa thức ăn từ bên ngoài vào bên trong 
biến thành dưỡng chất nuôi cơ thể, chúng ta nỗ lực chắt lọc mọi thứ từ bên ngoài và nội tâm hóa 
chúng thành dưỡng chất cho tinh thần và đời sống thiêng liêng của mình. Không có cuộc biến 
đổi nào mà không khởi đi từ nội tâm, nhất là bởi tác động của ơn thánh qua bí tích giải tội mà 
ĐTC Biển Đức XVI đã nói: “Bao nhiêu cuộc hoán cải và đời sống thánh thiện thực sự đã bắt đầu 
trong một tòa giải tội! Linh mục có thể chứng kiến những phép lạ đích thực về sự hoán cải, cảm 
nhận và chiêm ngắm lòng từ bi của Thiên Chúa”.  

Vì được coi là trưởng thành và thực sự trưởng thành rất khác nhau, chúng ta cần bình tĩnh 
xem xét một cách công bằng, vì trưởng thành nhân bản là làm chủ được bản thân, làm chủ được 
các cảm xúc, làm chủ được cuộc sống của mình và sống đúng những cam kết của bậc sống 
mình. Bộ Giáo sĩ khẳng định: “sự trưởng thành nhân bản trước tiên hàm nghĩa sự quân bình và 
hài hòa trong toàn thể các xu hướng và giá trị, sự ổn định tâm lý và tình cảm, sự cẩn trọng khách 
quan trong phán đoán, sức mạnh trong việc làm chủ cá tính của mình, khả năng giao tế, v.v…11.  

Nếu hiểu như thế thì trưởng thành nhân bản rất hàm nghĩa và tương đối, và không phải 
nhiều linh mục trẻ bị coi là thiếu trưởng thành nhân bản mà một số người lớn tuổi và chức quyền 
cũng có thể mắc phải, khi không làm chủ được cảm xúc nóng giận hoặc trái ý mà mắng chửi giáo 
dân, ngay cả trên tòa giảng là nơi chỉ dành để nói lời Chúa, thậm chí đánh cả giáo dân và người 
cộng tác dưới quyền12. Chúng ta thông cảm coi đây là những lúc sự trưởng thành bị thiếu hụt 
trên tiến trình đang trở thành và nhìn nhận sự thất bại cá nhân của mình. Bao lâu con người còn 
sống là còn thay đổi, hoặc tốt hơn hoặc xấu hơn, cho đến khi hoàn tất cuộc đời. Như thế, mỗi 
người chúng ta có thể lúc này trưởng thành mà lúc khác lại thiếu trưởng thành, tùy thái độ ứng 
xử của chúng ta lúc đó. 

III. Trưởng Thành Nhân Bản Toàn Diện 

Linh mục/tu sĩ phải là con người thực sự trưởng thành nhân bản toàn diện:  

1. Trưởng Thành Nhân Bản Nói Chung 

Nhân là người, bản là gốc rễ, là nền tảng… Nhân Bản là tập hợp những điều căn bản của 
con người từ khi được hình thành trong bụng mẹ, vốn tốt lành tự nhiên (“nhân chi sơ tính bổn 
thiện”). Nhưng vì con người là một sinh vật có lý trí, có tăng trưởng theo dòng thời gian và chịu 
ảnh hưởng của môi trường sống chung quanh nên cái gốc rễ ấy sẽ không mãi mãi được bảo trì 
như ban đầu, mà sẽ dần dần biến đổi theo chiều hướng tích cực hoặc tiêu cực, tùy theo cái ảnh 
hưởng đó là tốt hay xấu, chứ không còn giống nhau như trước nữa (“tính tương cận, tập tương 
viễn”). 

Như thế, chúng ta nhận thức được sự can thiệp vô cùng quan trọng của việc giáo dục nhân 
bản, tức là giáo dục một đứa trẻ nít thành một người lớn có nhân cách. Chẳng hạn một em bé 
mới sinh nhờ lớn lên trong một nhân cách gia đình tốt hay xấu mà thừa hưởng cái tốt ấy hay cái 
xấu ấy: cha mẹ nào con nấy. Em bé cũng lớn lên trong một nhân cách xã hội tốt hay xấu, và cái 
nhân cách xã hội ấy cũng ảnh hưởng trên em bé. Quan trọng hơn là em bé sẽ sống và lớn lên 
trong một nhân cách giáo dục: Những lời nói, những hành động của cha mẹ, thầy cô, người lớn, 

 
10 Xem Câu chuyện ‘rồi cũng qua đi’. 

11 Bộ Giáo Sĩ, Kim Chỉ Nam về tác vụ và đời sống linh mục, số 93. 

12 Có linh mục kia bạt tai cả nữ tu! 



31 
 

những tư tưởng trong sách vở mà em bé tiếp thu, thấu hiểu và đọng lại trong suy nghĩ, trong tiềm 
thức… đều chạm tới nhân cách của em, được diễn tả ra trong lời nói, thái độ ứng xử và hành 
động. Cái nhân cách được hình thành từ thuở thiếu thời như thế sẽ bám lấy em cho đến khi em 
trưởng thành, thành người lớn và theo em mãi suốt cả cuộc đời, nếu không có sự can thiệp hiệu 
quả của được đào tạo và tự đào tạo thích hợp.  

Vậy nhân bản là thái độ sống, thái độ nhìn đời, thái độ cư xử của một người hợp với những 
qui tắc mà mọi người thừa nhận. Và giáo dục nhân bản là đặt ra những định chế để hướng dẫn 
hay sửa chữa những lệch lạc, sai lầm nhằm thăng tiến con người hoàn thiện. Từ đó ta gọi nhân 
bản là “đạo nhân = đạo làm người”, là đường lối và lẽ sống, là cách đối nhân xử thế trong cuộc 
sống hợp quần của con người với nhau. Chính vì thế, Pastores Dabo Vobis khẳng định: “Không 
có đào tạo nhân bản thỏa đáng thì việc đào tạo trong toàn bộ sẽ thiếu hụt mất những nền tảng 
cần thiết”13. 

Điều linh mục/tu sĩ được đòi hỏi trước tiên là phải có sự trưởng thành nhân bản, nghĩa là 
phải biết làm một con người đích thực là con người (thành nhân), được biểu hiện ra bên ngoài 
qua những đức tính tự nhiên hoặc do tập luyện mà đạt được nhân cách cao quý, như tác phong 
tốt đẹp, suy nghĩ chín chắn khôn ngoan, ý chí tự chủ, kiên quyết, tâm tính quân bình, điềm tĩnh, 
cư xử hài hòa, quảng đại vị tha…  

Các đức tính nhân nghĩa lễ trí tín mà người Việt chúng ta rất chú trọng vẫn luôn có giá trị 
cho đời sống và sứ vụ linh mục/tu sĩ của chúng ta: NHÂN là biết nhân từ yêu thương tha thứ và 
phục vụ người khác, vì người trong bốn biển đều là anh  em “Tứ hải giai huynh đệ”. NGHĨA là 
một trong những giá trị cơ bản để một người xứng đáng làm người sống có tình nghĩa, có tấm 
lòng biết ơn. LỄ là những hành vi nhã nhặn, lịch sự, khiêm tốn, thể hiện nơi người có văn hóa, 
có giáo dục, biết tôn trọng người khác và tôn trọng chính mình trong cách cư xử giao tiếp chân 
thành. TRÍ là có đầu óc sáng suốt, biết nhận xét khách quan, suy nghĩ chín chắn, phán đoán 
chính xác, biết tiên liệu vấn đề. TÍN là người khi đã suy nghĩ và lãnh nhận công việc nào thì tự 
tin, vững chí và có tinh thần trách nhiệm để thực hiện công việc hay lời đã hứa ấy cho đến cùng. 

Như đã nói, được coi là trưởng thành và thật sự trưởng thành là hai thực tại khác nhau. 
Người ta có thể ngộ nhận rằng người trưởng thành không hề bị ảnh hưởng bởi sự xấu, không 
thể sai lầm, luôn giữ vững lập trường, không hề thay đổi, v.v... Thật ra, người càng trưởng thành 
càng khiêm tốn chấp nhận mình có thể sai lầm và đón nhận sự phê bình hay quan điểm đúng 
của người khác. Người trưởng thành luôn biết thế nào là đúng thế nào là sai và hành động theo 
lương tâm ngay thẳng. Nét đẹp của người trưởng thành chính là sự hài hòa, biết nhận ra sự khác 
biệt và giá trị của người khác, của mỗi hoàn cảnh, mỗi thời điểm, biết linh động thích ứng, chứ 
không khư khư quan điểm chủ quan sai của mình, bất chấp quan điểm khách quan đúng của 
người khác, nhưng cũng biết nỗ lực thuyết phục người khác nghe theo quan điểm chủ quan đúng 
của mình. 

Sự trưởng thành không lệ thuộc vào tuổi tác và thể lý: Người ốm yếu có thể trưởng thành 
hơn lực sĩ, người ít học có thể trưởng thành hơn người khoa bảng, người trẻ tuổi có thể có sự 
trưởng thành tinh thần cao hơn người có tuổi tác, chức vị (dĩ nhiên người tuổi tác và chức vị theo 
lẽ thường phải có sự trưởng thành chuẩn mực), vì người trưởng thành nhân bản thực sự biết 
làm chủ bản thân và các cảm xúc của mình. Người trưởng thành biết nhìn xa trông rộng, biết 
khép mình vào kỷ luật chung, hành động không vì sợ người khác nhưng theo lương tâm và xác 
tín của mình. Ý chí, tự do, tình cảm, trí khôn, tất cả kết hợp hài hòa nơi bản thân để tạo thành 
nhân cách của người trưởng thành. Người trưởng thành trung thành sống những cam kết của 
bậc sống mình, chịu mọi trách nhiệm về hành động và lời nói của mình cho tới cùng. 

 

 
13 X. Pastores Dabo Vobis số 43. 



32 
 

Tóm lại, người trưởng thành nhân bản thực sự biết mở rộng ý thức về bản thân, nhưng 
không lấy cái tôi của mình làm trung tâm điểm, song liên kết với tha nhân cách quân bình, làm 
chủ cảm xúc và sống với các trạng thái tình cảm của mình: có khả năng mang nổi thất bại, chấp 
nhận lầm lỗi của mình chứ không dữ dội trút lên tha nhân và các biến cố bên ngoài kiểu giận cá 
chém thớt, cui đánh đục đục đánh săng; bộc lộ các xác tín và cảm nhận của mình với lòng trân 
trọng các xác tín và cảm nhận của người khác; vượt lên cái thiện cảm và ác cảm tự nhiên. Lòng 
cảm thông đối với đồng loại là một dấu hiệu của sự trưởng thành. 

Người trưởng thành nhân bản có nhận thức đúng với thực tế: đánh giá thực tại, nhìn xem 
sự vật, con người và các hoàn cảnh đúng như chúng là, chứ không như mình mong muốn nó trở 
thành; đồng thời có khả năng quên mình vì một nhiệm vụ quan trọng trong ý thức trách nhiệm 
tập thể; biết rõ những điểm mạnh và những điểm yếu của mình trong tinh thần hài hước khiêm 
tốn; có khả năng coi thường những cái mình yêu thích dù vẫn yêu thích chúng; không giả bộ màu 
mè tỏ ra bề ngoài mình là cái gì đó mà thực ra không phải. Người trưởng thành nhân bản có sự 
chín chắn lương tâm đạo đức: biết sự khác biệt giữa cái đúng và cái sai trong cuộc sống thường 
ngày; không lẫn lộn phương tiện với mục đích, và cương quyết theo đuổi cho bằng được những 
mục đích đúng đắn mà mình đã xác tín. 

Huấn Thị Hình ảnh Giáo Hội Hôn Thê của Chúa Kitô dạy “phải kiểm chứng sự trưởng thành 
nhân bản của các ứng sinh: đương sự phải nhận biết thực tiển về bản thân, và ý thức khách quan 
về những năng khiếu và giới hạn của mình, khả năng tự quyết và lãnh nhận trách nhiệm; khả 
năng thiết lập những tương quan lành mạnh, thanh thản với những người nam lẫn nữ, hiểu biết 
đúng đắn về giá trị hôn nhân và chức phận làm cha làm mẹ, khả năng hội nhập tính dục vào trong 
căn tính bản thân, và điều khiển những năng lực tình cảm để có thể diễn tả nam tính/nữ tính của 
mình trong cuộc sống khiết tịnh, cởi mở đối với sự phong phú tinh thần rộng lớn hơn… Ngoài ra 
phải có khả năng làm việc, nghề nghiệp, để có thể tự lực mưu sinh một cách xứng đáng, có khả 
năng dựa trên kinh nghiệm đương đầu với những đau khổ và bất mãn, cũng như trao ban và nhận 
lãnh tha thứ, biết giữ lời hứa và chu toàn những cam kết đã đưa ra, có khả năng sử dụng của cải 
trong tinh thần trách nhiệm, sử dụng các phương tiện truyền thông và thời giờ rảnh rỗi”14. 

Câu chuyện minh họa kể rằng Ðại Sư Tịnh Vân có một đệ tử, sau khi tốt nghiệp đại học liền 
đi học Thạc sĩ, rồi Tiến sĩ. Sau nhiều năm dùi mài kinh sử, đệ tử đó hoàn thành luận án nên vô 
cùng mừng vui, trở về vinh qui bái tổ và thưa với Đại Sư: “Bạch Sư phụ, nay con đã có bằng Tiến 
sĩ rồi, con còn phải học những gì nữa không?” Ngài Tịnh Vân bảo: “Học làm người.” Học làm 
người là việc học suốt đời chẳng thể nào tốt nghiệp được. Phải tu thân tề gia trước, rồi mới đủ 
uy tín trị quốc, và sau đó mới khả dĩ bình thiên hạ. Đạo Làm Người là đạo quan yếu nhất, dù theo 
đạo nào và ở cương vị nào thì trước tiên vẫn phải biết Làm Người15.  

2. Trưởng Thành Nhân Bản Kitô Giáo 

 
14 Huấn Thị của Bộ Các Dòng Tu công bố ngày 4/7/2018 –http://vi.radiovaticana.va/news/2018/07/05/công_bố_huấn_thị_về_đoàn_trinh_nữ_thánh_hiến/1377126 

15 Đây là vài “tín chỉ” trong “môn học làm người”: a. HỌC NHẬN LỖI: Con người thường không chịu nhận phần lỗi mình, tất cả lỗi lầm đều đổ cho người khác, vì cho rằng bản thân mình mới 

đúng. Thật ra “không biết mình” là lỗi lầm lớn nhất. Đừng nghĩ mình “lớn” thì hoàn hảo và vô tội. Càng lớn càng dễ lỗi lầm vì có thể đổ lỗi cho người dưới. Ðối tượng mà mình nhận lỗi có thể là 

ông bà, cha mẹ, anh chị em, bạn bè…, và bất kỳ ai trong xã hội, thậm chí là người nhỏ hơn mình và với chính người không tốt với mình. Nhận lỗi như vậy bản thân chẳng mất mát gì, ngược lại còn 

thể hiện được sự độ lượng của bản thân và được khâm phục. Biết nhận lỗi là một điều rất tốt, là sự tu thân lớn và là một nhân  đức. b. HỌC KHIÊM NHU: Răng cứng lưỡi mềm, nhưng cuối cuộc 

đời, răng rụng hết mà lưỡi vẫn còn nguyên. Đó là bài học về sự mềm mỏng, khiêm nhu. Được vậy thì đời người mới có thể tồn tại dài lâu, chứ “cứng” thì chỉ thiệt thòi. Tâm hòa là một tiến bộ lớn 

trong việc tu thân. Có tâm hòa thì mới có nhân hòa. Thường những người cố chấp có tấm lòng và tính cách rất “lạnh”, rất “cứng” như sắt thép vậy. Nếu biết điều hòa hơi thở và tâm tính, dần dần 

khiến “ngựa chứng” phải thuần thục thì cuộc sống sẽ vui tươi, hạnh phúc và kiên vững. c. HỌC ĐỨC NHẪN: Nhẫn nhục là loại “cỏ quý”, là “bùa hộ thân” đặc biệt. Biết nhẫn một chút thì có thể làm 

sóng yên biển lặng. Nhường nhịn không phải là chiến bại. Nhẫn để tiêu trừ điều ác. Nhẫn là biết xử sự, biết hóa giải, dùng trí tuệ và năng lực làm cho chuyện lớn hóa nhỏ, chuyện nhỏ hóa không. 

Muốn sinh tồn thì phải biết nhẫn để có thể phân biệt đúng/sai, thiện/ác, tốt/xấu, thậm chí chấp nhận nó. d. HỌC THẤU HIỂU: Không hiểu nhau sẽ nảy sinh những thị phi, tranh chấp, hiểu lầm.... 

Nên thấu hiểu để biết cảm thông và giúp đỡ nhau. Không cảm thông nhau không thể tha thứ cho nhau, không thể có hòa bình. e. HỌC BUÔNG BỎ: Cuộc đời như một chiếc va-li, lúc cần dùng thì 

xách lên, không cần thì đặt xuống. Lúc cần đặt xuống lại không đặt xuống, mà kéo lê nặng nề thì cuộc đời luôn trĩu nặng. Cuộc đời hữu hạn, biết phục thiện, biết tự trọng và tôn trọng, biết bao 

dung thì mới làm cho người ta chấp nhận mình, biết khước từ chính mình để có thể sinh tồn. f. HỌC XÚC ÐỘNG: Nhận ra ưu điểm của người khác thì nên hoan hỷ, thấy điều không may của người 

khác nên biết xúc động. Vui với người vui, buồn với người buồn. Trắc ẩn là lòng thương yêu, là thiện tâm. Trên đời có rất nhiều cảnh thương tâm, nhiều cuộc đời rất đáng thương, vô cảm là độc 

ác. g. HỌC SINH TỒN: Ðể sinh tồn, chúng ta phải biết giữ gìn sức khỏe tinh thần và thể lý. Tinh thần thoải mái thì thân thể khỏe mạnh, và ngược lại. Thân thể khỏe mạnh không chỉ ích lợi cho bản 

thân mà còn làm cho gia đình, bạn bè an tâm. Đó cũng là biết sống hiếu đễ với người thân. 



33 
 

ĐTC Phanxicô tuyên bố: “Nền nhân bản Kitô giáo đặt trọng tâm nơi Chúa Giêsu Kitô, nơi đó 
chúng ta khám phá khuôn mặt đích thực của con người. Nền nhân bản Kitô giáo không phải là 
thứ chủ nghĩa tự quy về mình, lấy mình làm trung tâm, nhưng luôn luôn hướng đến người khác, 
nỗ lực làm việc để cho thế giới tốt đẹp hơn. Chúa Giêsu cho chúng ta thấy con đường dẫn đến 
hạnh phúc là con đường của Tám Mối Phúc Thật… Tuy đơn sơ, nhưng thực tiễn, giúp chúng ta 
sống đời sống Kitô hữu đến mức lành thánh… Nếu Giáo Hội đánh mất đi tâm tình như đã có nơi 
Chúa Giêsu, Giáo hội sẽ mất phương hướng và cũng đánh mất diệu cảm của mình… Các cải 
cách của Giáo Hội phải bắt nguồn từ Chúa Kitô và phải để cho Chúa Thánh Thần hướng dẫn”16. 

Nhân bản Kitô giáo là một nền nhân bản toàn diện và liên đới, có thể tạo ra một trật tự xã 

hội, kinh tế và chính trị mới, đặt nền tảng trên phẩm giá và tự do của mỗi con người. Nền nhân 

bản này có thể trở thành hiện thực nếu mỗi cá nhân và mỗi cộng đồng biết vun trồng các đức 

tính luân lý và xã hội nơi bản thân mình và phổ biến chúng trong xã hội17.  

Công Đồng Vaticanô II dạy: “Mọi Kitô hữu, nhờ việc tái sinh bởi nước và Thánh Thần, đã trở 

nên những tạo vật mới, được gọi là con Thiên Chúa và quả thực như thế, nên có quyền hưởng 

một nền giáo dục Kitô giáo. Nền giáo dục này không chỉ nhằm giúp con người được trưởng thành, 

nhưng cốt yếu là nhằm giúp người đã được rửa tội ngày càng ý thức hơn về hồng ân Ðức Tin đã 

nhận lãnh trong khi được hướng dẫn để dần dần hiểu biết mầu nhiệm cứu rỗi. Nền giáo dục ấy 

còn giúp họ biết cách thờ phượng Thiên Chúa Cha trong tinh thần và chân lý (x. Ga 4,23), nhất 

là qua việc cử hành phụng vụ, cũng như huấn luyện họ biết sống theo con người mới trong công 

bình và thánh thiện của chân lý (Eph 4,22-24). Nhờ vậy họ đạt tới con người hoàn thiện, tới tầm 

vóc sung mãn của Chúa Kitô (x. Eph 4,13) và góp phần vào việc tăng trưởng Nhiệm Thể. Hơn 

nữa, vì ý thức được ơn kêu gọi của mình, chính họ phải tập thói quen minh chứng niềm cậy trông 

của mình (x. 1P 3,15) cũng như giúp cải tạo thế giới theo tinh thần Kitô giáo. Nhờ đó những giá 

trị tự nhiên sẽ góp phần vào lợi ích của toàn thể xã hội, khi được hòa hợp vào viễn ảnh toàn vẹn 

của con người được Chúa Kitô cứu chuộc. Vì vậy Thánh Công Ðồng nhắc lại cho những Chủ 

Chăn hướng dẫn các linh hồn nhiệm vụ rất quan trọng là phải thu xếp mọi sự, để các tín hữu 

được hưởng nhờ nền giáo dục Kitô giáo, nhất là giới trẻ - niềm hy vọng của Giáo Hội”18. 

Hơn ai cả, linh mục/tu sĩ phải là người thực sự trưởng thành nhân bản kitô giáo, mà thánh 

Phaolô khẳng định “lấy sự thánh thiện và chân thành Thiên Chúa ban mà cư xử với người ta ở 

đời, đặc biệt là với anh em... không cư xử theo lẽ khôn ngoan người đời, nhưng theo ân sủng của 

Thiên Chúa” (2 Cr 1,12). Trưởng thành nhân bản Kitô giáo là đã tập luyện được và sống các 

nhân đức đối thần, đối nhân cũng như đối ngã. Các nhân đức đối nhân là bác ái, khôn ngoan, 

công chính, can đảm và tiết độ; còn các nhân đức đối thần là Tin, Cậy, Mến để nên thánh, bằng 

việc tín thác cho Chúa Thánh Thần và kêu xin Ngài ban các hồng ân và hoa trái thiêng liêng giúp 

chúng ta dễ dàng sống theo sự hướng dẫn của Ngài qua bảy ơn của Ngài: Ơn Kính Sợ, Ơn Đạo 

Đức, Ơn Suy Biết, Ơn Sức Mạnh, Ơn Lo Liệu, Ơn Thông Hiểu và Ơn Khôn Ngoan. 

Sự trưởng thành nhân bản Kitô giáo này sẽ ngày càng tăng trưởng nhờ vào giáo dục, nhất 

là giáo dục đức tin và thực hiện việc thương người mà linh mục/tu sĩ phải sống trước khi dạy 

giáo dân. Một số kinh nguyện chúng ta đọc Ngày Chúa Nhật thúc đẩy chúng ta ý thức và nỗ lực 

thực hiện sứ vụ giảng dạy của mình, đồng thời cũng là một chương trình Sống Đạo trưởng thành 

tuyệt vời: Kinh Thương Người Có Mười Bốn Mối. Thương xác bảy mối: cho kẻ đói ăn, cho kẻ 

khát uống, cho kẻ rách rưới ăn mặc, viếng kẻ liệt cùng kẻ tù rạc, cho khách đỗ nhà, chuộc kẻ làm 

tôi, chôn xác kẻ chết. Thương linh hồn bảy mối: lấy lời lành mà khuyên người, mở dạy kẻ mê 

muội, an ủi kẻ âu lo, răn bảo kẻ có tội, tha kẻ dể ta, nhịn kẻ mất lòng ta, cầu cho kẻ sống và kẻ 

chết. Kinh Cải Tội Bảy Mối Có Bảy Đức: Khiêm nhượng chớ Kiêu ngạo, Rộng Rãi chớ Hà Tiện, 

 
16 ĐTC Phanxicô nói tại Hội nghị Quốc gia lần thứ V của Giáo Hội Italia, theo news.va. 

17 x. HTXHGHCG số 19 - Từ Điển Công Giáo 500 mục từ tr. 256. 

18 Trích Sắc Lệnh về Giáo Dục Kitô Giáo (Gravissimum Educationis), Khóa VII Ngày 28/10/1965. 



34 
 

Giữ mình sạch sẽ chớ mê dâm dục, Hay nhịn chớ hờn giận, Kiêng bớt chớ mê ăn uống, Yêu 

người chớ ghen ghét, Siêng năng việc Đức Chúa Trời chớ làm biếng. Nhất là Kinh Tám Mối Phúc 

Thật, còn được gọi là Hiến Chương Nước Trời. 

3. Trưởng Thành Nhân Bản Đời Tu 

a. Hành Trình Nhân Bản Đời Tu  

Linh mục/tu sĩ phải là người trưởng thành nhân bản đời tu thực sự, qua tiến trình ơn gọi 

năm bước: một là thực sự nghe được tiếng Chúa kêu gọi, hai là quảng đại đáp lại, ba là mỗi ngày 

được biến đổi phù hợp với đời sống và sứ vụ của mình, bốn là luôn luôn cam kết theo chính Chúa 

Kitô toàn thể với khổ hình thập giá và phục sinh vinh quang, năm là kiên trì trung thành với ơn 

gọi, với Chúa và Giáo Hội, với Đấng Bản Quyền và anh chị em, với lời hứa vâng phục và độc 

thân khiết tịnh, vượt lên những gập ghềnh trái ngang về tình cảm và tính dục trong suốt cuộc 

sống tông đồ mục vụ qua tình bạn với người đồng phái lẫn khác phái, đi tu hay ở đời, độc thân 

hay có gia đình và góa bụa. Từ đó nung đúc được những tâm tình trưởng thành thiết yếu trong 

nhân cách linh mục/tu sĩ như tâm tình biết ơn, tâm tình xin lỗi, tâm tình tha thứ, tâm tình cầu chúc 

những điều tốt đẹp nhất cho nhau và tâm tình cầu nguyện vì xác tín rằng mọi sự đều bởi Chúa. 

Đời sống và sứ vụ linh mục/tu sĩ hôm nay luôn là lối đi ngược dòng với xu hướng thời đại 

của nền văn minh sự chết (tục hóa, hưởng thụ vật chất và khoái lạc nhục dục), nên chúng ta phải 

kiên trì sử dụng mọi phương thế tự nhiên và siêu nhiên để gìn giữ tự bảo vệ lấy mình, (và giữ 

gìn bảo vệ người khác nữa), trong mọi mối tương quan, hầu xứng hợp theo đuổi lý tưởng cho 

đến cùng, đặc biệt năm yếu tố giữ cho các mối tương quan được quân bình, hài hòa và an toàn, 

nhất là trong tương quan khác phái: một là nơi chốn gặp gỡ, hai là thời gian và thời lượng, ba là 

khoảng cách thể lý và tâm lý, bốn là sự có mặt của những người thứ ba, năm là sống ý thức sự 

hiện diện khuất ẩn nhưng rất thực của Chúa.  

ĐTC Phanxicô nhắn nhủ: “Các con đừng sợ đi ngược dòng đời, khi mà những giá trị được 

bày ra là những giá trị xấu, muốn cướp mất hy vọng của chúng ta, những giá trị được ví như 

những bữa ăn, khi bữa ăn không lành mạnh, nó sẽ làm hại chúng ta, thì những giá trị xấu làm hại 

chúng ta. Chúng ta phải đi ngược dòng đời, và các con phải là người đi tiên phong:“hãy đi ngược 

dòng đời và hãy lấy làm hãnh diện khi đi ngược dòng đời như vậy”19. Chính nhờ việc đi ngược 

dòng đời, trưởng thành nhân bản đời tu và là linh mục/tu sĩ có nhân cách, là người môn đệ đích 

thực đồng hình đồng dạng với Chúa Kitô mà chúng ta mới có thể chu toàn sứ vụ được giao phó, 

cùng với đoàn chiên xây dựng giáo xứ thành một gia đình yêu thương, một thiên đường tại thế, 

trở thành sức hấp dẫn lôi kéo người ta tìm đến đức tin.  

b. Yêu Bản Thân và Yêu Tha Nhân  

Người càng trưởng thành nhân bản đời tu càng biết yêu bản thân và tha nhân. Quả thế, 

trong giới răn trọng nhất yêu mến Thiên Chúa hết lòng, hết trí khôn, hết sức lực và yêu người 

thân cận như chính mình” (x. Mc 12, 28-34), chúng ta vừa là chủ thể vừa là đối tượng: chúng ta 

yêu Chúa, yêu tha nhân và yêu bản thân mình. Tình yêu bản thân là một đòi hỏi căn bản, được 

khắc sâu trong bản tính con người: có yêu mình mới so sánh được với yêu tha nhân. Nếu bản 

thân mình mà không yêu thương, tôn trọng, bồi đắp, thăng tiến và hoàn thiện thì làm sao mà có 

lòng yêu thương tha nhân và trở thành của lễ hiến dâng đẹp lòng Chúa được?  

Khi dạy “yêu tha nhân như chính mình”, Chúa Giêsu đương nhiên chấp nhận tình yêu bản 

thân và lấy nó làm đối chiếu cho tình yêu tha nhân. Nhưng phải yêu bản thân một cách đúng mực, 

 
19 Trích huấn từ buổi tiếp kiến chung ngày 23/6/2013. 



35 
 

có trách nhiệm, có định hướng để Chúa Kitô ngày càng lớn lên và con người phàm trần ngày càng 

bé đi thì mới có thể lấy bản thân mình làm đối chiếu cho tình yêu đối với tha nhân. Người trưởng 

thành nhân bản đời tu không tìm đáp ứng hết mọi nhu cầu của bản thân, nhưng cầu nguyện và 

suy nghĩ để biết nhu cầu nào là cần thiết và nhu cầu nào là nên buông bỏ, nhờ đó mà biết tin tưởng 

chấp nhận, nỗ lực để được đào tạo và tự đào tạo thăng tiến bản thân mình cũng như tha nhân 

ngày càng nên đồng hình đồng dạng với Chúa Kitô, mà thánh Phaolô quả quyết “tôi sống nhưng 

không còn là tôi, mà là Chúa Kitô sống trong tôi”. 

Khi nói những lời từ biệt cuối cùng, Chúa Giêsu trao cho các môn đệ giới răn mới về một 

mức độ đỉnh điểm của tình yêu, cũng là dấu hiệu căn tính của người môn đệ: “Thầy ban cho các 

con điều răn mới của Thầy là các con hãy yêu thương nhau như Thầy đã yêu thương các 

con. Mọi người sẽ cứ dấu này mà nhận biết các con là môn đệ của Thầy là các con có lòng yêu 

thương nhau” (Ga 13, 34-35). Là những người thay lời đổi ngôi cho Chúa Giêsu, chúng ta nỗ lực 

làm cho tình yêu của chúng ta đối với nhau phát triển đến mức hoàn hảo như tình yêu mà Chúa 

Giêsu đã yêu thương chúng ta: “yêu nhau như Chúa yêu mình”, không lấy mình làm qui chiếu, 

song lấy Chúa Kitô làm mẫu mực và nhìn thấy Chúa Kitô trong nhau. Một khi anh em linh mục 

thực sự yêu thương nâng đỡ nhau, thỏa mãn được nhu cầu tâm lý yêu và được yêu, thì không 

một thứ tình cảm nào có thể chen vào làm hại chúng ta được. 

c. Trưởng Thành Kiên Bền Đời Tu  

Thánh Phaolô diễn tả sự trưởng thành kiên bền trong đời tu như sau: “Trong mọi sự, chúng 

tôi luôn chứng tỏ mình là những thừa tác viên của Thiên Chúa: gian nan, khốn quẫn, lo âu, đòn 

vọt, tù tội, loạn ly, nhọc nhằn, vất vả, mất ăn mất ngủ, chúng tôi đều rất mực kiên trì chịu đựng. 

Chúng tôi còn chứng tỏ điều đó bằng cách ăn ở trong sạch, khôn khéo, nhẫn nhục, nhân hậu, 

bằng một tinh thần thánh thiện, một tình thương không giả dối, bằng lời chân lý, bằng sức mạnh 

của Thiên Chúa. Chúng tôi lấy sự công chính làm vũ khí tấn công và tự vệ, khi vinh cũng như khi 

nhục, lúc được tiếng tốt cũng như khi mang tiếng xấu. Bị coi là bịp bợm, nhưng kỳ thực chúng tôi 

chân thành; bị coi là vô danh tiểu tốt, nhưng kỳ thực chúng tôi được mọi người biết đến; bị coi là 

sắp chết, nhưng kỳ thực chúng tôi vẫn sống; coi như bị trừng phạt, nhưng kỳ thực không bị giết 

chết; coi như phải ưu phiền, nhưng kỳ thực chúng tôi luôn vui vẻ; coi như nghèo túng, nhưng kỳ 

thực chúng tôi làm cho bao người trở nên giàu có; coi như không có gì, nhưng kỳ thực chúng tôi 

có tất cả” (2 Cr 6, 4-10). 

Đời linh mục/tu sĩ cũng thế: dù được hiểu hay không được hiểu, được ủng hộ hay bị chống 

đối, vui hay buồn, sướng hay khổ, thành công hay thất bại, cứ luôn bám chặt vào Chúa, chúng 

ta sẽ nhận được một sức mạnh kỳ diệu nâng đỡ mà Thánh Phaolô xác quyết là “chính Chúa Kitô 

sống trong tôi” (Gl 2, 20). Cầu mong chúng ta có thể nói được cùng với Thánh Phaolô: “Ai có thể 

tách chúng ta ra khỏi tình yêu của Đức Kitô? Phải chăng là gian truân, khốn khổ, đói rách, hiểm 

nguy, bắt bớ, gươm giáo?... Nhưng trong mọi thử thách ấy, chúng ta toàn thắng nhờ Đấng đã 

yêu mến chúng ta… Đúng thế, tôi tin chắc rằng: cho dầu là sự chết hay sự sống, thiên thần hay 

ma vương quỷ lực, hiện tại hay tương lai, hoặc bất cứ sức mạnh nào, trời cao hay vực thẳm hay 

bất cứ một loài thọ tạo nào khác, không có gì tách được chúng ta ra khỏi tình yêu của Thiên Chúa 

thể hiện nơi Đức Kitô Giêsu, Chúa chúng ta” (Rm 8, 35-39). Tuy nhiên chúng ta vẫn phải luôn 

cảnh giác, vì trong thực tế, rất nhiều lần chúng ta đã để một ai đó hay một cái gì đó tách biệt 

Chúa Giêsu ra khỏi tình yêu và cuộc đời của chúng ta, cho dù không hề có cái gì tách biệt chúng 

ta ra khỏi tình yêu của Chúa Giêsu: chúng ta có thế nào đi nữa thì Ngài vẫn hằng thương yêu 

chúng ta, và thương yêu chúng ta cho đến cùng.  

Chúng ta hãy luôn tin tưởng vào lòng thương xót của Chúa và hãy lạc quan. Đừng quá chú 

trọng vào lầm lỗi, nhưng hãy chú trọng đến bài học từ lầm lỗi để rút kinh nghiệm mà không lầm 

lỗi nữa. Chính Chúa Giêsu đã từng nói: “Tội con đã được tha, hãy về bằng an và từ nay đừng 



36 
 

phạm tội nữa.” Đừng thất vọng về lỗi lầm quá khứ của mình và của anh em. Hãy xem cách xử 

sự của Chúa Giêsu: Ngài tha thứ, tin tưởng vào sự biến đổi tốt đẹp trong tương lai, và vẫn tín 

nhiệm trao cho Phêrô trách nhiệm làm đầu Giáo hội, cho Mađalêna làm sứ giả Tin Mừng Phục 

sinh. Quả thật “Bản chất của con người là lầm lỗi và bản chất của Thiên Chúa là tha thứ. Và tội 

thì tha, lỗi thì sửa; mỗi vị thánh đều có một quá khứ và mỗi tội nhân đều có một tương lai. Lỗi một 

thời, không ai lỗi suốt đời”. 

Còn tiếp 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

(Trích trong tác phẩm  

“Ý NGHĨA CỦA VĂN HÓA - ĐẠO LÀM NGƯỜI” của Gs Nguyễn Đăng Trúc) 
 

Chương X 

Hòa bình trong văn hóa Việt-nam 

Lấy hình ảnh bên ngoài, cuộc sống của con người thường được gọi là đi. Trong chuyến đi 
nầy, con người có nhu cầu muốn biết con đường mình đi có phải là đúng đường hay không. 
Tiếng Trung hoa gọi là đạo. Và ngôn ngữ Việt-Nam vẫn giữ nguyên chữ nầy. 

Kẻ nào bước đi trên đường thật thì được gọi là tuân giữ đạo. Người nào bạo tàn, khinh khi 
sự thật thì gọi là vô đạo. Chu toàn bản tính của mình, thực thi phẩm giá và bổn phận chính đáng 
của mình, người Việt chúng ta gọi là sống trọn đạo làm người. 

Vì mình ở đúng vào sự thật của thân phận mình, đi đúng con đường của mình, nên không 
cư ngụ nơi chỗ sai trật, tạo hỗn loạn; người Việt chúng ta dùng chữ “yên” (lấy từ tiếng Tàu ‘an’, 
là ở vào đúng vị trí) để diễn tả hòa bình. “Yên” không phải ở một chỗ, nhưng hành động mà không 
trái với bản tính mình, không làm sai phẩm giá mình, không tạo rối loạn và thương tổn đến kẻ 
khác. Nên chữ yên còn nối kết thêm chữ “lành”. Lành” là tốt, là thiện, nhưng chỉ tốt khi ở trong 
sự thật, tức là “yên”. 

Không biết những tiếng Trung hoa chỉ về hòa bình đã thấm nhập vào ngôn ngữ Việt Nam 
từ thời kỳ nào cho chính xác, nhưng ít nhất cho đến thời đại chúng ta, mỗi người đều thấy những 
cách nói về hòa bình qua chữ “thuận hòa” đã là một gia sản của chính mình, trở thành những đại 
mẫu mực hướng dẫn suy tư và hành động của chúng ta.  Nếu yên lành như nói lên tình trạng, 
phẩm chất của một cá nhân, một bản tính, thì “thuận hòa” lại gợi lên những tương quan. Ngày 
nay người ta nói rõ thêm “thuận với Trời, hòa với người”, nhưng từ nơi hai chữ thuận - hòa không 
mà thôi, ta ý thức được ngay về sự hiện hữu của kẻ khác. Kẻ trước mặt buộc mình phải nhìn 
nhận và tôn trọng. Thuận-hòa không phải đường ai nấy đi, nhưng cùng đi trong sự tôn trọng kẻ 
khác để một người một nét tạo thành sự nhịp nhàng. Lấy thí dụ của bản nhạc: một âm thanh 
không làm nên bản nhạc, nhưng ở trong cương vị của một nốt nhạc nằm đúng vị trí của mình, và 
phải phối hợp với các nốt khác trong toàn bản nhạc. Tương quan đó là hòa. Nên Nho học cũng 
lấy hình ảnh âm nhạc để nói đến sự hoàn thành đạo làm người: Thành ư nhạc. 

 
Ta cũng không biết một cách thật chính xác là từ thời đại nào trong lịch sử dân tộc mình 

những hình ảnh, tập tục gợi lên những cương thường 20 hướng dẫn cuộc sống, thường gọi là 
Văn Hiến, đã phát sinh.  Nhưng hầu như phải là xa xưa lắm.  

 
20 Xem phần dẫn nhập cuốn Lĩnh Nam Chích Quái (hiệu đính) của Vũ Quỳnh 

Hòa bình trong văn hóa Việt-nam 



37 
 

 
Dân gian thường nêu lên con số 4000 năm Văn Hiến. Đây phải chăng là một con số có giá 
trị biểu tượng của văn hóa như số 40 trong những năm tháng trong sa mạc của dân Do-
thái, 40 ngày trong sa mạc của Chúa Kitô... để nói đến thời gian con người tại trần thế!  
 
Không những xa xưa về mặt thời gian, nhưng những câu truyện nầy còn được tiếp nhận 

qua các thế hệ người Việt như phát xuất từ tận đáy lòng mình, nằm trong Đại-Ký-Ức của dân tộc 
mình. 

 
Câu chuyện bánh dày, bánh chưng. là  hình ảnh của vương đạo, tức là đạo cao cả làm 

người. Hòa bình theo đạo làm người ở đây là người nối kết với Trời (bánh dày tròn) và với Đất 
(bánh chưng vuông chỉ thời gian, đất). “Trời” là gì, không ai chỉ được, nhưng cảm nhận ngay là 
một cái gì Khác, có đó mà ta không thấy, bao trùm tất cả nhưng không phải là bất cứ cái gì trong 
tất cả mọi sự mà con người suy thấu được. Một cái gì mông lung, vô tận, tay không với được, 
nhưng cho con người ánh sáng và nước uống. “Đất” tuy cũng bao la so với bước chân đi của 
con người, nhưng vẫn là cảnh giới hữu hạn trong tầm tay với của con người. Con người cảm 
nghiệm Đất nơi thời gian qua đi với sự sống và sự chết, với không gian mà ta có thể định phương 
hướng. Tổ tiên người Việt Nam tượng trưng cho “Đất” là vuông21, là 4 góc, là nơi con người sinh 
ra và cũng là chốn chôn lấy con người khi nó chết. 

Đường đi cao cả của con người là sự nối kết Đất - Trời, là thân phận vừa hữu hạn và vừa 
vươn đến vô tận. Con đường đó dẫn lối cho Lang Liệu lên ngôi vua thể hiện vương đạo. 

Và câu truyện sẽ làm giềng mối đó được tôn vinh trong tập tục dân Việt Nam, khi con cháu 
lấy bánh dày, bánh chưng là dấu chứng của ngày vui đầu năm mới. Con đường vương đạo cao 
cả như ngọn đuốc soi cho một thế giới mới, mở ra một thời gian mới, tân tạo lại cuộc sống. Tổ 
tiên ta không nói đến “Salom” để chúc nhau « hòa bình » khi gặp gỡ, nhưng để lại bài học bánh 
dày, bánh chưng nhắc nhở đạo Hòa bình, Yên lành. 

 
Câu truyện thứ hai là nguồn gốc sinh ra ý nghĩa hòa bình. 
Khi truy nguyên thật kỹ lưỡng các câu truyện huyền thoại Việt Nam, điều làm ta ngạc nhiên 

là dường như không có những sự tích về nguồn gốc con người xét về phương diện nguyên nhân 
và hậu quả trong cuộc sống vật chất, thể lý theo khuôn khổ thế giới tự nhiên. Nhưng ta cũng sẽ 
hết sức ngạc nhiên không kém khi câu chuyện về tổ tiên dòng tộc người Việt lại là một bài học 
về yêu thương, về đạo làm người. 

Lạc Long Quân lấy bà Âu Cơ và sinh hạ được một bọc : 
 
Hơn bảy ngày, trong bọc nở ra một trăm trứng, mỗi trứng là một con trai, nàng đem về nuôi 
nấng, không phải cho ăn, cho bú mà tự nhiên trường đại, trí dũng song toàn, ai cũng úy 
phục, bảo nhau đó là những anh em phi thường.22 
 
Những con số như 7 ngày (thất hóa), những chi tiết như ‘không phải cho bú, cho ăn’, có thể 

giúp ta hiểu đây là câu truyện muốn chỉ đến một nội dung khác hơn là ưu tư giải thích về nguồn 
gốc đời sống tự nhiên. Đây là bài học của đạo làm người, một con nguời « linh ư vạn vật ». 

Con số trăm nói đến nhiều và khác biệt. Nhưng mỗi người đều từ một cái trứng như nhau, 
và cũng đã nằm trong một cái bọc chung sinh ra từ Một cha và Một mẹ. Bài học hòa bình trong 
thuận hòa đó đã đi sâu vào ngôn ngữ Việt Nam khi gọi nhau là “đồng bào” (cũng từ một bụng 
của Mẹ mà sinh ra), khi cảm nghiệm rằng mỗi người đều là anh em do nơi Nguồn duy nhất nầy. 

 
Nói đến hòa bình là nói đến phúc đức, và chúng ta sẽ không thể quên đi tập tục phổ biến về 

việc hái lộc đầu xuân. Lộc là lá non, là sự sống nguyên sơ của thiên nhiên, của Đất-Trời. Lộc 

 
21 Đất : địa phương (phương là vuông, 4 góc).  Xem thêm chú thích 25 về ý nghĩa tương trưng nơi số 4 
22 Lĩnh Nam Chích Quái, bản hiệu đính của Vũ Quỳnh, bản dịch của Lê hữu Mục, Huế 1960 trang 44. 

 

 



38 
 

được hái ngày đầu năm, tại một nơi xa trần thế như cảnh chùa, trên núi…. Hình ảnh không gian 
và thời gian đó hàm ngụ lời cầu xin ân phúc, kêu gọi sự hiện diện của Thần –thánh, của Siêu 
Việt, đến trong ngày tháng sinh hoạt của con người. Và điều ân phúc con người cầu xin trước 
hết là sự Yên lành. 

 
Trong sự nhất quán của sức sống văn hóa nầy, các giá trị trong xã hội được sắp đặt ưu tiên 

trên dưới như để gợi lên ý nghĩa sâu kín về các bậc thang giá trị nơi mỗi cuộc sống con người. 
 Với bốn sinh hoạt xã hội: Sĩ, Nông, Công, Thương, nếu nhìn từ quan điểm méo mó (thuần 

khoa học xã hội mà thôi), thì chúng ta dễ cho rằng rằng đây là một trật tự phong kiến, thiếu ý 
thức bình đẳng. Nhưng nói đến tâm tư, nói đến hồn sống của một dân tộc là nói đến một loại 
ngôn ngữ khác, ngôn ngữ của thi ca, tư tưởng và văn hóa. 

Không ai có thể nghĩ người Việt khờ khạo đến độ tin rằng một bà gọi là Âu Cơ thực sự đẻ 
ra cái bọc trăm trứng... Nhưng câu chuyện quái dị đó là hình ảnh thi ca gợi lên tình huynh đệ, 
đồng bào. Nội dung và trật tự các chữ sĩ, nông, công, thương hẳn nhiên đã chứng kiến sự chuyển 
đổi từ nội dung thi ca, văn hóa thành một lối đánh giá thuần xã hội. Nhưng cho dẫu có sự sa sẩy 
ý nghĩa như thế, câu hỏi vẫn đặt ra là tại sao xã hội truyền thống lại quí trọng cách sắp xếp nầy? 
Khi dân kính trọng một vị tu trì, một thiền sư, một linh mục... hẳn không chỉ vì người đó là con 
người như bao người khác, nhưng có phần hơn. Phần hơn đó là sự kính trọng một giá trị nào đó 
ẩn kín mà con người thiền sư hay linh mục cưu mang: đó là giá trị thần thánh. Sĩ, nông, công, 
thương cũng thế. Những tình trạng xã hội nầy cưu mang những giá trị chung của cuộc sống sinh 
hoạt của mỗi một người và của xã hội. 

Sĩ được xem không những là kẻ học biết được đạo lý thánh hiền, đạo lý cao siêu mà người 
thường không có duyên may biết đến; nhưng sĩ còn được hiểu là người can cường thực thi đạo 
lý đó. Nên trong sinh hoạt thôn làng, kẻ sĩ không phải chỉ là kẻ có học hành, tài giỏi về hiểu biết 
sự vật, nhưng còn là kẻ đạo đức và truyền bá thực thi đạo đức. Kẻ sĩ không phải là ông quan, 
cũng không phải nhà phú hộ, nhưng là sức mạnh của đạo lý. Và trong việc tôn vinh đạo lý, kẻ sĩ 
là tiêu biểu cho giá trị làm người trong đạo lý, giá trị đáng phải được trọng hơn cả. 

Nông là hình ảnh của kẻ tiếp cận thiên nhiên, tuân theo thời tiết, đem lại cơm ăn cho cuộc 
sống thể xác con người. Họ được tôn vinh bực nhì vì nơi họ giá trị của sự thuần phác, tự nhiên, 
không giả tạo. 

Công xếp vào hạng ba, không phải vì coi rẻ lao động, khinh thường mồ hôi nước mắt của 
con người, và việc làm bằng tay chân. Người làm việc thợ thuyền có thể sạch tay hơn nghề nông, 
giàu có và thảnh thơi hơn người cày bừa. Nhưng công việc của họ làm gợi lên một ý nghĩa khác 
(như ta thấy hình ảnh bàn tay tạo nghiệp nơi các nền văn hóa khác): dùng lý trí, tài năng mà làm 
ra, không thể cao hơn điều Trời Đất ban cho mình. (xem Nguyễn Du, truyện Kiều về chữ Tài). 
Chữ Công cưu mang một giá trị đạo đức gắn liền với quan điểm về bản tính con người. Tài trí 
con người không thể cao hơn đạo đức của Tâm bên trong. 

Thương, chữ nầy cưu mang một sinh hoạt hoàn toàn giả tạo. Không phải chỉ vì giới nầy gợi 
lên tính cách tiêu cực của việc ham mê tiền của vật chất nơi mỗi người; nhưng đây là hình ảnh 
của nỗi bận bịu cân đo đong đếm trong sinh hoạt con người quên đi bóng dáng của Thần thánh 
cũng như của con người. Tương quan không còn là tương quan Trời với người (sĩ), Đất với 
người (nông), người với Đất–Trời (công, vị thế đổi ngược), nhưng tương giao nhân loại nay trở 
thành đổi chác đồ vật với nhau (thương). Sinh hoạt nầy diễn tả được tình trạng con người rơi vào 
cảnh vực vắng bóng Trời, Đất, người.  

 
Ta cũng thấy thái độ khác lạ của Chúa Kitô đối với những thương gia trong đền thờ (xem 
Mt 21,12-13). Không phải vì nghề đó xấu, không phải có sự phân chia giai cấp, giới nầy với 
các nghề nghiệp khác... Nhưng như Chúa Kitô nói, và nói cho mỗi người : 
 
Nhà Ta sẽ gọi là nhà cầu nguyện; và các ngươi đã làm cho nó trở thành nơi tụ tập của 
phường trộm cắp! (Mt 21,13). 
 
Để rõ hơn, Matthieu sau đó lại nêu lên lời Thánh vịnh : 



39 
 

 
Nơi miệng của những trẻ thơ và mới sinh, Người đã nói lên một lời ca tụng? (Tv 8,3) 
 
Nói cáck khác, “thương” hàm ngụ sự cách xa nguồn nguyên thủy nơi con người trong tương 

giao với Trời Đất và với người đồng loại. “Thương” cưu mang thế giới xa Đạo, thế giới của hỗn 
loạn, trộm cướp. 

Trật tự của “an lành” nơi con người, qua hình ảnh xã hội, được truyền thống văn hóa Việt 
Nam gợi lên: “Sĩ, Nông, Công, Thương” là sự ưu tiên chọn lựa các giá trị trong cuộc sống con 
người tại thế. Nói cách khác, khi có những đảo lộn, những nghiệt ngã của cuộc sống, có thể hy 
sinh tất cả, nhưng không thể mất kẻ sĩ, vì “sĩ ” là tiêu biểu cho con ngườiù bước đi trong chân lý, 
Đạo làm người, thuận và hòa. 

 
Và đạo nghĩa chân lý làm người, là con người được tự do. 
Lịch sử dân tộc Việt Nam được kết dệt bằng những cuộc chiến đấu anh hùng vì tự do cho 

đồng bào. Khi con dân bị nô thuộc ngoại bang, những vị nam, nữ anh hùng hào kiệt đứng lên 
khởi nghĩa; khi vua Chúa bạo hành vi phạm nhân phẩm của con dân, người hiền đứng lên tố giác 
hay lật đổ cơ cấu cai trị đầy tội ác. 

Những kẻ sĩ người hiền “bạo hành”, “chủ chiến” đó lại được tôn vinh là những kẻ kiến tạo 
“an lành” cho con người. 

Rõ rệt hòa bình không phải là chỉ vắng bóng chiến tranh, không phải là ổn định trong sự nô 
thuộc cường quyền và tội ác. Truyền thống văn hóa dân tộc đã sống con đường hòa bình, luôn 
mãi kiến tạo hòa bình bằng cách đẩy lui tội ác và cơ cấu tội ác để xã hội đi đúng đường thật, tôn 
trọng nhân phẩm và tự do. 

Ngoài ra, chúng ta đều biết văn hiến, tập tục, cuộc sống xã hội, lịch sử quốc gia vốn cũng 
đã nằm trong mối tương giao văn hóa với các dân tộc quanh mình. Người Việt Nam chúng ta đã 
thấm nhập tinh hoa của Tam giáo cũng như sau nầy còn thấm nhập sứ điệp Kitô giáo và văn hóa 
Tây Phương.  

Qua các thời đại lịch sử, ảnh hưởng của Nho, Phật, Lão nơi các triều đại của nước ta tùy 
lúc có thăng có trầm. Và hơn nữa, việc áp dụng có lúc vì nhu cầu quyền lực chính trị chỉ dừng lại 
ở phần ứng dụng thôi. Nhưng với thời gian, nhất là nhờ sự hội nhập uyển chuyển của dân chúng, 
bên trên những khác biệt về phần ứng dụng và phương cách diễn tả, người dân Việt Nam thoáng 
thấy có một nguồn chung, và thường các nhà sử học hay dùng lối nói : tam giáo đồng nguyên. 

 

VỀ MỤC LỤC 
 

 
 

Loạt 120 bài “Học làm người và làm con cái Chúa” 

của Lm Đan Vinh, HHTM  

HỌC LÀM NGƯỜI TRƯỞNG THÀNH NHÂN CÁCH 

BÀI 02 

GIÁO DỤC NHÂN BẢN – LỌAI TRỪ CÁI TÔI ÍCH KỶ, TỰ ÁI VÀ TỰ MÃN 

 
GIÁO DỤC NHÂN BẢN – LỌAI TRỪ CÁI TÔI ÍCH KỶ, TỰ ÁI VÀ TỰ MÃN 

 

         

 



40 
 

 
 

1. LỜI CHÚA : Rồi Đức Giê-su nói với các môn đệ : “Ai muốn theo Thầy phải từ bỏ chính 

mình, vác thập giá mình mà theo” (Mt 16,24). 

2. CÂU CHUYỆN : TỰ LỘ DIỆN DO THÓI KIÊU NGẠO. 

Ngày xưa có một nhà bác học có tài biến mình thành nhiều người khác giống y như mình đến độ 

không thể phân biệt ai thật, ai giả. Một ngày kia ông được báo tin sắp có một vị thiên thần đến 

gọi ông trở về chầu Chúa. Vì chưa muốn chết, nên ông đã biến thành 12 người khác giống y như 

ông để thiên thần không biết ai thật ai giả mà gọi. Quả thật, thiên thần đã không thể nhận ra nhà 

bác học là ai trong mười hai người, nên đành tay không trở về thiên đàng. Sau đó không lâu, khi 

đã thêm kinh nghiệm đối phó với sự gian trá của con người, thiên thần đã nghĩ ra một kế. Khi đối 

diện vói 12 người giống nhau, thiên thần đã nói với các nhà bác học: 

- Tôi rất khâm phục tài biến hóa của ông. Tuy nhiên, tôi thấy còn một chi tiết rất nhỏ cần phải sửa 

lại cho hòan chỉnh hơn.  

Vừa nghe thế, nhà bác học thật liền lên tiếng: 

- Đâu ? Tôi không tin còn có thiếu sót. Vậy ngài hãy cho biết thiếu sót chỗ nào ? 

- Ở chỗ này nè. Vừa nói, thiên thần vừa “túm cổ” nhà bác học “thật” để về chầu Chúa. 

            (Lm Anthony de Mello) 

3. SUY NIỆM : 

1) « Cái tôi » là gì ? : Cái tôi (the selfness) là sự tự ý thức về tư cách, phẩm chất và giá trị của 

mình, phân biệt với người khác. Hầu như ai trong chúng ta cũng đều có một “cái tôi”. Ai cũng yêu 

mình và muốn bảo vệ những gì thuộc về mình như lời thánh Phao-lô : “Quả vậy, có ai ghét thân 

xác mình bao giờ” (Ep 5,29). Khi mới ra đời, đứa trẻ nào cũng đều có tính tự ái và ích kỷ, thể 

hiện qua thái độ muốn vơ vào mình các đồ ăn hợp khẩu vị hay những vật dụng đồ chơi hợp sở 

thích, và cố  giữ nó làm của riêng chứ không muốn để các em khác cùng chơi chung. Thực ra 

“cái tôi” này cũng là điều cần để con người có thể tồn tại. Những ai tự  ghét mình, muốn làm hại 

mình như dùng tay tự đánh vào mặt mình, uống thuốc độc tự tử… đều là người mắc bệnh tâm 

thần và không thật tính người nữa. 



41 
 

Tuy nhiên “nhân đức ở mực trung dung”. Nếu “cái tôi” được nuông chiều quá đáng sẽ dẫn đến 

ích kỷ, tự mãn và khinh thường người khác… và trở nên “đáng ghét” như Blaise Pascal đã viết: 

”Ôi cái tôi thật đáng ghét ! Tôi không rõ lắm, nhưng có một điều tôi chắc chắn là «cái tôi» của tôi 

rất cứng đầu, khỏe mạnh, sống lâu và nổi bật về hai điểm này là: vị kỷ và kiêu hãnh. Tôi nghe nói 

rằng sau khi người ta chết được 5 phút thì cái tôi ấy mới chết hẳn”. 

2) “Cái tôi” và sự tự tin : 

“Cái tôi” trong mỗi người sẽ phát triển theo năm tháng. Một đứa trẻ sẽ ít bị chạm tự ái hơn là 

người lớn. Khi bị khiển trách, trẻ em sẽ mau quên, đang khi người lớn lại nhớ dai và có phản ứng 

mạnh khi bị kẻ khác xúc phạm đến danh dự của mình. 

Sự đánh giá đúng khả năng và những giá trị thực sẽ giúp chúng ta thêm tự tin và làm việc hiệu 

quả hơn. Bất cứ ai cũng có những ưu và khuyết điểm, như câu người ta thường nói : “Nhân vô 

thập tòan”. Một người dù có nhiều khuyết điểm nhưng cũng có nhiều ưu điểm. Một cô gái có diện 

mạo không mấy xinh đẹp cũng vẫn có thể gây được thiện cảm với người khác qua cách ứng xử 

thân thiện. Một khi ý thức được những giá trị của “cái tôi” của mình, chúng ta sẽ không còn mang 

mặc cảm tự ti, không dễ bị “chạm tự ái” khi nghe những lời nói xấu về mình, hay khi đối diện với 

thái độ khinh thường của kẻ khác. 

3) Thành thật với chính mình : 

Sự chân thành cộng với việc đánh giá đúng mức khả năng và những giá trị thực của bản thân sẽ 

giúp chúng ta không bị mất sự tự tin. Cũng giống như một bé gái khi bị trêu chọc là “cô bé sún 

răng”, nó liền đáp lại : “Thế còn đôi mắt của cháu thì sao?”. Nghĩ rằng mình có đôi mắt đẹp, cô 

bé đó muốn được người khác nhìn nhận ưu điểm này của mình. Nếu chân thành và công tâm 

với chính mình, chắc chắn chúng ta cũng sẽ nhận ra về những ưu điểm của mình. 

4) Cần tránh những “Cái tôi » nào? : 

-Cần tránh “Cái tôi” tự tôn : Ranh giới giữa nhận thức về “cái tôi” rất mong manh. Cái tôi một 

khi bị thổi phồng thường gây nhiều đau khổ… Những người có địa vị cao dễ mang tâm trạng tự 

tôn và cố chấp. Thực vậy: đang khi một người bình thường dễ dàng đón nhận ý kiến bất đồng, 

thì các “ông lớn” nhiều quyền thế lại “khó lòng chấp nhận được ý kiến bất đồng của người dưới”. 

Nếu biết khiêm tốn thì chắc mỗi người chúng ta sẽ nhận ra giới hạn của mình: Thực sự mỗi 

chúng ta cũng chỉ là một hạt bụi nhỏ bé và yếu đuối trong vũ trụ vô tận : Chỉ cần một giọt nước 

như một giọt nọc độc của loài rắn hổ mang cũng đủ hạ gục một lực sĩ khỏe mạnh nhất. Thế thì 

tại sao chúng ta lại không bỏ đi cái tôi tự mãn, để trở thành một người trung thực với bản thân 

mình? 

-Cần tránh “Cái tôi” giả hình : Chúng ta thường muốn được người khác khen ngợi, đề cao ưu 

điểm và trân trọng tài năng của mình, và không muốn bị kẻ khác xâm phạm đến quyền lợi của 

mình. Vì luôn muốn được nghe lời khen đang khi thực tế vẫn còn nhiều thói hư, nên chúng ta 

thường «Tốt đẹp khoe ra, xấu xa đậy lại». Chúng ta thường muốn trình diễn bộ mặt «tốt ảo », 



42 
 

như các người biệt phái đã bị Đức Giê-su quở trách là giả hình : ”Chúng là mồ quét tô vôi, bên 

ngòai có vẻ đẹp, nhưng bên trong thì đầy xương người chết  và đủ mọi thứ ô uế » (Mt 23,27). 

-Cần tránh “cái tôi” tự ái cao : Một người không dám nhìn nhận khuyết điểm của mình vì tự ái 

cao, sẽ hay đổ lỗi cho người khác và không tự nhận lỗi. Sau khi phạm tội và bị Chúa xét hỏi, ông 

A-đam đã đổ lỗi cho bà E-và đã xúi mình. Còn bà E-và lại đổ lỗi cho con rắn đã cám dỗ mình. 

Còn chúng ta thì sao ? Mỗi lần tham dự thánh lễ, Hội thánh dạy chúng ta phải khiêm tốn đấm 

ngực nhận lỗi : ”Lỗi tại tôi, lỗi tại tôi, lỗi tại tôi mọi đàng”… 

-Cần tránh “cái tôi” ích kỷ : Theo nghiên cứu của một số điện thọai viên thì chữ “tôi” được 

người ta hay nói nhất. Trong đời sống gia đình, muốn cho vợ chồng hòa thuận, hai vợ chồng khi 

nói chuyện cần dùng chữ “chúng mình” thay vì chữ “tôi”. 

4. SINH HOẠT : Chúng ta cần làm gì để lọai trừ “cái tôi” ích kỷ tự mãn ? 

5. LỜI CẦU : 

Lạy Chúa Cha từ bi nhân ái. Xin cho chúng con biết nhận ra những ưu điểm Chúa ban để dâng 

lời tạ ơn Chúa. Xin cho chúng con biết khiêm tốn nhìn nhận các khuyết điểm và sự thiếu sót của 

mình để tu sửa ngày một nên hòan thiện hơn. Chúng con hy vọng nhờ năng nghe Lời Chúa dạy 

tại nhà thờ và trong giờ kinh tối tại gia đình, nhất là nhờ được Thánh Thần ban ơn trợ giúp, chúng 

con sẽ loại trừ được “cái tôi” ích kỷ, tự mãn để học nơi Chúa Giê-su sự hiền lành và khiêm 

nhường trong lòng. - AMEN. 

LM ĐAN VINH – HHTM 
 

VỀ MỤC LỤC 

 
 

 
 

 
 

“Ngọn lửa chứng tá” ấy được Đức 

Thánh Cha thắp lên qua giáo huấn của Ngài 

nhân trích đoạn Tin Mừng được Giáo Hội công 

bố ngày Chúa Nhật đầu tuần – tuần XX/C – 

trích đoạn trong thánh sử Luca, chương 12, 49 

– 53… 

Trên hành trình rao giảng cùng với các 

môn đệ, Đức Giêsu tâm tình : “Thầy đã đến 

ném lửa vào mặt đất, và Thầy những ước 

mong phải chi lửa ấy đã bùng lên !” ( Lc 12, 

49)… 

CHUYỆN MỖI TUẦN – CHUYỆN VỀ “NGỌN LỬA CHỨNG TÁ”…   
 

 

 

javascript:showpopup('file=article/1660880335.jpg')


43 
 

Và Đức Thánh Cha đưa ra hai câu hỏi : - Đức Giêsu nói về thứ lửa nào ở đây ? – Ngọn 

lửa Đức Giêsu nói đến có ý nghĩa nào đối với chúng ta hôm nay ? 

Đức Thánh Cha quảng diễn : Đức Giêsu mang Tin Mừng vào trần gian – Tin Mừng về Tinh 

Yêu của Thiên Chúa dành cho từng người một trong chúng ta…Và – với Người – Tin Mừng như 

một ngọn lửa, bởi “nó là một sứ điệp mà khi bùng lên trong lịch sử, nó sẽ đốt cháy trạng thái cân 

bằng cũ của cuộc sống, thách thức chúng ta thoát ra khỏi chủ nghĩa cá nhân, vượt thắng sự ích 

kỷ, thoát khỏi ách nô lệ của tội lỗi và sự chết để đem lại sự sống mới của Đấng Phục Sinh”…Và 

– một cách quả quyết – Đức Thánh Cha cho rằng : “Tin Mừng không để yên mọi thứ như hiện 

tại, nhưng khơi gợi sự thay đổi và mời gọi sự hoán cải. Nó không tạo ra một nền hòa bình 

thân mật giả tạo, nhưng đốt lên sự bồn chồn khiến chúng ta lên đường, thúc đẩy chúng ta 

mở lòng ra với Thiên Chúa  và với anh chị em chúng ta”…Và – cũng giống như lửa – “Tin 

Mừng sưởi ấm chúng ta bằng tình yêu của Thiên Chúa, đốt cháy lòng ích kỷ của chúng 

ta, soi sáng những mặt tối của cuộc đời, đánh tan những thần tượng giả tạo làm chúng ta 

bị nô lệ”… 

Được nung nấu bởi ngọn lửa tình yêu Thiên Chúa và nhằm làm cho ngọn lửa tình yêu ấy 

bùng lên trên mặt đất trần gian và thế giới của con người này,  Đức Giêsu chấp nhận “tiêu hao 

chính mình, yêu thương đến cùng, đến cái chết và chết trên thập giá” (x. Pl 2,8)… 

Đức Thánh Cha nói đến việc “Đức Giê-su được đầy tràn Thanh Thần – Đấng được so 

sánh với lửa, với ánh sáng và sức mạnh” , và nhờ được đấy tràn Thánh Thần, “Người bày tỏ 

khuôn mặt của Thiên Chúa và mang lại sự tràn đầy cho những người bị coi là hư mất, Người phá 

bỏ rào cản nhằm đẩy anh chị em chúng ta ra bên lề, Người chữa lành vết thương thể xác và linh 

hồn, Người canh tân một kiểu tôn giáo chỉ chú trọng đến các thực hành bề ngoài”…Và vì thế, 

ngọn lửa Thánh Thần nơi Người “sẽ làm thay đổi và thanh luyện”… 

Và Đức Thánh Cha  đi đến câu hỏi : “Vậy những lời này – Thầy đã đến đem lửa vào mặt 

đất, và Thầy ước mong phải chi lửa ấy đã bùng lên” (Lc 12,49) – có ý nghĩa như thế nào đối 

với chúng ta ?”… 

Đức Thánh Cha dạy  rằng : Những lời giáo huấn ấy của Chúa “mời gọi chúng ta nhóm lên 

ngọn lửa đức tin…để nó không trở thành một thực tại thứ yếu, hay một phương tiên cho lợi ích 

cá nhân, và tạo cho chúng ta một nơi ẩn trú an toàn trốn khỏi những thách đố của cuộc sống và 

khỏi sự dấn thân trong Giáo Hội và xã hội”…Và Đức Thánh Cha trích ý tưởng của một thần học 

gia về đức tin : “Đức tin vào Chúa đảm bảo cho chúng ta, nhưng không phải như chúng ta muốn, 

nghĩa là…không phải để đạt được sự mê mệt trong ảo tưởng hoặc sự thỏa mãn dễ chịu, nhưng 

là để giúp chúng ta hành động”…Tóm lại Đức Thánh Cha dạy rằng : Đức tin không phải là một 

“bài hát ru” vỗ về để chúng ta đễ chìm vào giấc ngủ…Hoàn tòan không là như thế, ngược lại 

“đức tin là ngọn lửa, ngọn lửa thắp sáng để chúng ta luôn tỉnh thức và sẵn sàng…ngay cả 

trong đêm!”… 

Đi từ thực tại ấy, Đức Thánh Cha tiếp tục giúp chúng ta “những tự vấn” ở mỗi cuối ngày 

sống : “Tôi có say mê Tin Mừng không ? Tôi có thường xuyên đọc Tin Mừng không ? Tôi có mang 

Tin Mừng theo mình không ? Đức tin mà tôi tuyên xưng và cử hành đặt tôi trong tình trạng bình 

yên tự tại hay đốt lên nơi tôi ngọn lửa chứng tá ?”… 

Đấy là những tự vấn cá nhân, nhưng – trong tư cách là cộng đoàn, là Giáo Hội – chúng ta 

cũng phải đặt vấn đề : “Trong cộng đoàn của chúng ta – Giáo Phận, Giáo Xứ, Nhà Dòng – ngọn 

lửa Thánh Thần có làm bùng lên lòng say mê cầu nguyện và bác ái, niềm vui đức tin…hay chúng 



44 
 

ta tự co mình lại trong sự mệt mỏi và thói quen, với khuôn mặt ủ rũ, than thở trên môi và nói 

hành mỗi ngày?”… 

Đức Thánh Cha kêu gọi chúng ta cẩn trọng để suy nghĩ và thật lòng để tự trả lời với chinh 

mình cách nghiêm túc  “những tự vấn”  căn bản  ấy…nhằm mục đích cải thiện từng ngày hầu 

chính chúng ta – qua đời sống đức tin và “được thắp lên bởi ngọn lửa tình yêu của Chúa” – “chúng 

ta cũng muốn “ném lửa” vào thế giới, mang ngọn lửa tình yêu Chúa đến cho mọi người…để mỗi 

người có thể khám phá ra sự dịu dàng của Chúa Cha và cảm nghiệm niềm vui của Chúa Giêsu, 

Đấng mở rộng trái tim và làm cho cuộc sống nên tươi đẹp”… 

Nghĩa là mỗi người tin Chúa, mỗi người có Đạo phải là “ngọn lửa chứng tá” trong từng 

ngày sống của mình… 

  

Để kết thúc, Đức Thánh Cha mời gọi chúng ta hướng về Đức Maria : 

“Chúng ta cầu xin Đức Trinh Nữ Rất Thánh về điều này : xin Mẹ - Đấng đã đón nhận ngọn 

lửa Thánh Thần  trong  biến cố Hiện Xuống giữa các Tông Đồ Chúa – xin Mẹ cầu bầu cho chúng 

ta”… 

  

Lm Giuse Ngô Mạnh Điệp 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

LỜI TẠM BIỆT: 
 

THƯƠNG HẠI     
 

 



45 
 

 
 

Kính xin mọi người hiệp thông 
cầu nguyện cho Cha Cố 

PX. Hoàng Đình Mai 
1947- 01.09.2018 

 
Xin chân thành cám ơn 

 

Quán trọ đời chân trần nay đã mỏi, 

Chào mọi người tôi tạm biệt ra đi, 

Đột ngột chia tay chẳng kịp nói gì. 

Xin nhắn gửi đôi lời ai ở lại: 

"Quà Tặng Tin Mừng" đang đợi tiếp theo... 

"Cơm Yêu Thương" giúp ung thư ngặt nghèo. 

Đa tạ tấm lòng chung tình bác ái. 

Làm đẹp lòng Thiên Chúa: giáng Hồng Ân. 

 

Kính báo: Mọi sự giúp đỡ cho chương trình Quà Tặng Tin Mừng và Cơm Yêu Thương,  

xin vui lòng liên lạc BBT CGVN  conggiaovietnam@gmail.com   

Để tưởng nhớ và tri ân Lm Gã Siêu Hoàng Đình Mai, Đặc San GSVN sẽ cho đăng mỗi kỳ một 
Chuyện Phiếm của Gã Siêu. 

THƯƠNG HẠI 

Ngày xửa ngày xưa, có một ông tây chính hiệu “Phú lãng sa”, trong người đặc sệt dòng máu 
“Gô loa”, nhãn hiệu con gà trống. Thế nhưng ông tây này lại yêu đến chết mê chết mệt một “cô 
em Bắc kỳ nho nhỏ”. 

Và khi đã yêu ai như điếu đổ, người ta sẵn sàng yêu cả đường đi cùng với mọi tông chi họ 
hàng. Vì thế, ông tây này cũng xơi thịt chó như điên, cũng húp canh cua rau đay chùn chụt, cũng 



46 
 

dùng cà ghém quệt đẫy mắm tôm và bắn thuốc lào kêu ro ro như bắp nổ. Đặc biệt, ông tây này 
đã hết lời ca ngợi tiếng Việt của dân ta. 

Hình như trong một bài báo, ông tây này đã bạo phổi cả gan gọi tiếng Việt của dân ta là 
“mère des langues”, nghĩa là mẹ của các ngôn ngữ. 

Và rồi ông tây này đã đưa ra lập luận của mình, gã chỉ còn nhớ mang máng, xin ghi lại nơi 
đây để trình làng, đồng thời có thêm mắm thêm muối tí chút cho rộng  đường dư luận. 

Ngôn ngữ cổ xưa nhất phải là ngôn ngữ độc âm, tượng hình và tình cảm, giống như một 
đứa bé khi mới học nói, nó chỉ nói được từng tiếng một và diễn đạt những cái cụ thể, gần gũi với 
nó nhất. 

Dưới góc độ này thì tiếng Việt của dân ta thừa sức qua cầu. Thực vậy, như chúng ta đã thấy 
tiếng Việt của dân ta tự bản chất vốn đã là một ngôn ngữ độc âm, từng tiếng một và hơn thế nữa 
những ngôn từ thông dụng, cụ thể và gần gũi nhất đều xuất phát từ….tiếng Việt. 

Chẳng hạn như người Việt chúng ta gọi “Ba”, thì người Pháp gọi là papa hay père, còn dân 
Ăng lê thì gọi là father. Người Việt chúng ta gọi “Má, Mẹ” thì người Pháp gọi là maman, mère, 
còn dân Ăng lê thì gọi là mather, người Tàu thì gọi là mẫu… 

Riêng cái khoản tượng hình và tình cảm thì tiếng  Việt của dân ta hẳn phải ăn đứt thiên hạ. 

Chẳng hạn chỉ một màu trắng mà thôi, trong tiếng Việt, đã có biết bao nhiêu mức độ đậm 
nhạt khác nhau như : trắng bạc, trắng bệch, trắng bong, trắng bốp, trắng dã, trắng đục, trắng 
hếu, trắng mét, trắng mịn, trắng mởn, trắng ngà, trắng ngần, trắng nõn, trắng phau, trắng phếu, 
trắng tinh, trắng tuốt… 

Trong phạm vi tình cảm cũng vậy, chỉ nguyên cái chuyện giận mà thôi cũng đã thấy nhiêu 
khê và rắc rối : giận bậy, giận cùn, giận dai, giận dữ, giận giỗi, giận hờn, giận lẫy, giận phừng 
phừng, giận run cả người, giận tím cả gan, giận bể cả phổi, giận sôi cả tim…. 

Có lần gã định dịch một câu hát của Trịnh Công Sơn qua tiếng Pháp : 

- Nắng có hờn hằn lên môi em… 

Rốt cuộc, gã đành chào thua. Có thể vì khả năng tiếng “phăng xe” của gã còn yếu kém, 
nhưng cũng có thể vì cái nắng, cái hờn trong tiếng Việt Nam có những “gam”, những mức độ 
đậm đặc tuyệt vời khó mà diễn tả. 

Gã không chuyên về ngôn ngữ học, nên chẳng hiểu lý luận trên đây của ông tây này được 
ban giám khảo chấm cho được mấy điểm. 

Riêng phần gã, gã hoàn toàn “ khẩu phục, tâm phục” cách ghép chữ của ông cha ta ngày 
trước. Gã chỉ xin đưa ra một vài thí dụ điển hình mà thôi. 

Chẳng hạn : “học hành”, đã học thì phải hành, nghĩa là phải làm, phải thực hiện thì mới ăn 
tiền. “Đạo đức” nghĩa là đạo giúp chúng ta trở nên người nhân đức, vì thế đã có đạo thì phải sống 
tốt lành nếu không thì chỉ bằêng thừa mà thôi. “Nhường nhịn” đã nhường nhau thì cũng phải nhịn 
nhau, dù người ta có chửi cha chửi mẹ, đào mồ tổ tiên ông bà hay cho ăn những thức cao lương 
mỹ vị thì cũng phải cắn răng chịu vậy, bởi vì đã nhường thì phải nhịn và nhịn như vậy thì lắm lúc 
cũng…nhục lắm. Thế mới gọi là nhịn nhục chứ. 



47 
 

Trong mục “tán hiêu tán vượn” hôm nay, gã chỉ xin bàn đến hai chữ “thương hại” mà thôi. 
Đây quả là hai chữ tuyệt vời và hết ý. 

Thực vậy, tình thương là một cái gì tốt đẹp như khi cha mẹ thương yêu con cái mình. Tình 
thương là một lý tưởng cao cả cần phải được cổ võ. Chẳng hạn trước những đồng bào gặp phải 
thiên tai như bão lụt, chúng ta nên biểu lộ tình thương một cách cụ thể theo kiểu : thương người 
như thể thương thân, lá lành đùm lá rách, còn lá rách thì cũng cố mà đùm lấy lá…te tua. 

Thế nhưng trong đời thường lại có biết bao nhiêu kiểu thương vô cùng tai hại, mà hậu quả 
nhiều khi khó lường nổi. 

Trước hết trong phạm vi gia đình. 

Có những bậc cha mẹ vì thương con, sợ con phải cực, phải  nhọc, phải đau nên sẵn sàng 
“bao cấp”, làm hết mọi việc cho nó, biến nó trở thành một thứ “cô chiêu, cậu ấm”, chỉ biết đòi hỏi, 
bắt người khác phục vụ, chẳng biết khuôn mình vào một kỷ luật tối thiểu nào cả, luôn ỉ lại và 
không bao giờ biết tự chủ lấy một ly ông cụ. 

Bên cạnh nhà gã có một cặp vợ chồng già sinh được một mụn con trai. Hai ông bà hết sức 
muông chiều cậu ấm như người ta diễn tả : 

- Cưng như cưng trứng, hứng như hứng hoa. 

Thấy bọn nhóc tập xe đạp, cậu ấm cũng đòi tập, những hai ông bà kiên quyết nhất trí không 
cho vì sợ cậu ấm té ngã, trầy da tróc vẩy, toạc đầu xẻ chân…Vì vậy cho tới già, cậu ấm vẫn 
không biết đi xe đạp và mang một nỗi mặc cảm với chúng bạn. 

Có những bậc cha mẹ vì thương con nên hết sức cưng chiều. Nó đòi gì là lập tức cho ngay, 
thậm chí còn thỏa mãn ngoài nhu cầu của nó. Từ chỗ có tiền, nó đâm đua đòi bè bạn học thói xì 
ke ma túy. Từ chỗ xì ke ma túy bước sang trộm cắp, khoảng cách rất gần, chả cần đến một cú 
nhảy vọt. 

Gã xin lượm lặt những mẩu tin trong báo Công an để chứng tỏ sự thật bi đát trên. 

“…Thành là con út trong gia đình nên rất được ông bố cưng chiều. Cậu quí tử này đã đàn 
đúm cùng lũ bạn xấu tập tành hút xách. Thương con cách mù quáng, thay vì đưa con đi cai 
nghiện, ông bố lại còn đưa thêm tiền để nó thỏa mãn cơn nghiện. Ngày 6.11.1997, do không chịu 
nổi cơn ghiền, Thành đã về nhà dí dao vào cổ ông bố, bắt ông phải đưa tiền cho hắn… 

“…Vì cha mẹ cho rằng học nhiều cũng chẳng đi đến đâu, nên đã mười mấy tuổi, Toàn vẫn 
còn là một “thằng bé lêu lổng”, ngỗ nghịch. Nhà gần chợ, suốt ngày Toàn lê la quán xá, học đòi 
ăn chơi và không biết từ bao giờ nó đã nghiện…ma túy. Nghe tin dữ ấy, cha mẹ Toàn chỉ còn 
biết mắng vuốt đuôi một trận te tát, sau đó đâu lại vào đấy. Cuộc mưu sinh cuốn họ vào những 
lo toan “cơm áo gạo tiền”. Việc Toàn nghiện hút được gia đình mặc nhiên thừa nhận như thể đó 
là chuyện phải đến với một thằng bé 15 tuổi. Thời gian đầu chưa kiếm được tiền, Toàn tự trích 
lại một phần thuốc bán được 5.000đ để dành cho cữ ngày hôm sau. Hết tiền thì mua chịu, ký nợ. 
Cứ như thế, từng ngày từng giờ Toàn lún sâu vào nghiện ngập, lún sâu vào việc buôn bán ma 
túy… 

Có những bậc cha mẹ vì thương con, nên khi con sai lỗi, đã không sửa dạy mà con dấu diếm 
và bênh vực những sai lỗi ấy. Chẳng hạn như trong trường hợp của Toàn trên kia. Tại tòa án, 
khi được hỏi thì bà mẹ của Toàn đã thản nhiên trả lời : 



48 
 

- Tôi biết nó hút héroin, nhưng vì nó còn bé, đưa đi cai nghiện thì tội nghiệp…Tôi cũng biết 
nó bán héroin, mấy lần nó còn nhờ tôi bán giúp. Thỉnh thoảng nó cho tôi ba, bốn chục ngàn. Tôi 
nghĩ con cái có tiền cho thì xài, không cần hỏi lại. 

Rất nhiều chuyện cỏn con không đâu của đám con nít, nhưng chỉ vì bênh con nên đã hóa 
thành chuyện lớn làm mất đi bàu khí êm ấm và cảm thông trong khu xóm : bênh con, lon xon 
mắng láng giềng là vậy. 

Tiếp đến trong phạm vi xã hội. 

Cũng có nhiều kiểu thương mà rất hại. Gã chỉ xin đưa ra một trường hợp cụ thể đó là nạn 
ăn xin. 

Tác giả Nguyễn thị Oanh trên báo Tuổi trẻ Chủ nhật đã phân tích như sau : 

“Không nói đến người già cả, tàn tật, cô thế mà ta có nhiều cách nâng đỡ, chứ không chỉ 
máy móc cho tiền, người còn sức lao động sẽ ỷ lại, chai lỳ. Đó là cái hại thứ nhất. 

“Việc kiếm tiền dễ dàng khiến cho nhiều người lấy xin ăn thành một nghề. Như vậy cái hại 
thứ hai của cử chỉ ban phát là tạo một lớp người ăn bám. 

“Hơn thế nữa, ta còn góp phần tạo ra tội phạm là những kẻ giả dạng thày tu, thương binh và 
nghiêm trọng hơn nhiều, ta góp tay vào nạn lạm dụng trẻ em để làm công cụ xin ăn. Có em bị 
gây thương tật, bị cho uống thuốc ngủ và nội chuyện phơi nắng suốt ngày…. cũng đã đủ nhức 
nhối. 

Để gợi lòng thương, dân ăn xin dám làm những chuyện thật tai hại khác. Ngoài việc lạm 
dụng trẻ em, còn một số mánh đã được báo Công an mô tả. 

“…Phổ biến nhất là chuyện tạo ra thương tật giả, lấy sự bi đát ghê rợn để diễn cảm hầu kích 
thích lòng nhân ái, từ tâm. Những “dân chơi bất cần thân thể” này chẳng sợ hoại thư, chẳng cữ 
bất cứ vi trùng gì, cứ  “triển lãm sản phẩm” là những vết lở loét rất kinh tởm, mủ máu, ruồi nhặng 
bu đầy, có thế mới ép phê, mới tạo sự xót xa để rồi khổ chủ càng lòi nhiều tiền ra. 

Trong phút nói thật, có kẻ đã tiết lộ bí quyết như sau : Ban đầu chỉ là một vết cào xước bằng 
đá xanh tự làm lấy, tự tạo ra. Rồi một nắm tóc được ngâm lâu trong nước tiểu, rịt vào, băng thật 
kín lại, vết loét sẽ lan rộng sau một tuần bị bí hơi và không được rửa ráy, bôi thuốc, mà còn phải 
ăn hằng ngày xôi đậu phộng, bánh tét…để vết thương lồ lộ cho ruồi muỗi bu vào đẻ đái, kết quả 
một tháng thôi đã quá đủ để bá tánh đi chợ nhăn mặt, sẵn 200, 500 tiền thối đáng gì cho họ làm 
phước, tội nghiệp. 

Để cho mắt sưng lên, chảy cả mủ lẫn ghèn, trông như đui đến nơi, chúng chỉ cần nhỏ vài 
giọt mủ xương rồng. 

Để tạo cảm giác mạnh với một dúm ruột máu me đỏ hỏn lủng lẳng trước bụng, chúng dùng 
đoạn ruột heo rửa sạch bôi thuốc đỏ, đặt ở bụng, rồi dùng bao nylon ém lại, lấy giây buộc quanh 
bụng. Qua lớp nylon cáu bẩn thật là khó phân biệt, hơn nữa đã có mấy ai được biết ruột thật ra 
sao ? 

Để vừa bò vừa lết, chúng nằm sấp trên chiếc xe đẩy tự tạo, một chân gập ngược ra sau, 
buộc cho chặt, sau đó phủ lên trên bằng lớp quần áo cũ rách… 



49 
 

Qua những mánh được xử dụng trong nghề ăn xin như vậy, có lẽ nên tự hỏi xem mỗi khi bố 
thí, mình sẽ làm cho họ vươn lên hay ngược lại, sẽ làm cho họ ỉ lại, đảy họ vào chỗ phụ thuộc, 
ăn bám và đánh mất lòng tự trọng. Thương như vậy quả là thương mà hại. 

Sau cùng trong phạm vi quốc tế. 

Cũng không thiếu những kiểu thương mà hại. Một nước giàu viện trợ cho một nước nghèo, 
trước mặt bàn dân thiên hạ, thì đó là một hành động biểu lộ tình thương. Thế nhưng hành độâng 
biểu lộ tình thương này không phải là không có những tác hại của nó. 

Nếu viện trợ về súng ống, đạn dược, thì họ đảy chúng ta vào vòng chiến tranh, làm cho quê 
hương bị rách nát hầu nuôi sống ngành công nghệ chế tạo vũ khí của họ. 

Nếu viện trợ về tiền bạc, thì họ làm cho chúng ta bị lệ thuộc một cách êm ái. Khi muốn gây 
áp lực, chỉ cần cúp viện trợ, lập tức chúng ta bị xính vính và xin qui thuận vô điều kiện như một 
chư hầu ngoan ngoãn và dễ bảo. 

Ngoài ra những đồng tiền bất hạnh này còn tạo ra một thứ phồn vinh giả tạo, ru ngủ chúng 
ta trong việc phát triển kinh tế, để rồi không cần thắt lưng buộc bụng, ăn xài theo kiểu bóc ngắn 
cắn dài, con nhà lính tính nhà quan, nên đã lệ thuộc thì lại càng lệ thuộc hơn nữa, bằng không 
chẳng sớm thì muộn cũng sẽ sụp đổ về chính trị cũng như về kinh tế. 

Hôm nay dám xía vô lãnh vực chính chị chính em thì quả là bạo phổi, vì lãnh vực này gã 
chẳng hề có tí hiểu biết nào sốt, đúng là múa rìu qua mắt thợ, đánh trống qua cửa nhà sấm…Ví 
bằng có điều gì sai sót, thì gã xin…rút. 

Trở về với lãnh vực đời thường nhỏ bé, gã xin kể lại một kinh nghiệm bản thân. 

Hồi sống trên Đàlạt, gã có một bà dì. Gia đình bà dì này cũng lâm vào cảnh túng thiếu. Ông 
chú đi làm không đủ chi bởi vì họ có những tám đứa con. 

Nhiều lúc bà dì đã cầu viện gã giúp đỡ. Hoàn cảnh của gã lúc bấygiờ cũng chẳng khấm khớ 
gì cho lắm, bởi còn đang trong kiếp học trò, dài lưng tốn vải ăn no lại nằm. Chắt chiu vét hào bao 
thì cũng chỉ được mấy chục ngàn. Mà mấy chục ngàn thì có là bao, đánh vèo một cai là đã hết. 
Đúng là của vào nhà khó như gió vào nhà trống. 

Nằm vắt chân lên trán để tìm kế giúp đỡ sao cho có hiệu quả. Cuối cùng sau nhiều ngày 
tháng tiết kiệm, nghĩ tới nghĩ lui, gã bèn mua tặng cho bà dì một chiếc máy may cũ hiệu Sinco. 

Thế rồi, cũng từ chiếc máy may này, đời sống kinh tế dần dần được cải thiện. Mấy đứa nhỏ 
đi học về, bèn chia phiên nhau may gia công giúp mẹ. Thời gian sau, bà dì gã tậu thêm được 
một chiếc máy nữa, vì cũng lắm…con gái. Kinh tế không những được bảo đảm mà còn có mòi 
phất lên là đàng khác. 

Viết đến đây, gã bèn nhớ tới một câu thành ngữ của người    Tàu : 

- Thụ chi dĩ ngư, cần cung nhất phạn chi nhu, giáo nhân dĩ ngư, tắc chung thân thụ dụng vô 
cùng. Nghĩa là trao cho người ta con cá thì chỉ giúp được một bữa ăn, dạy cho người ta biết câu 
cá thì người ta suốt đời được hưởng dụng vô cùng. 

Chẳng hiểu câu thành ngữ này có thể trở thành một đường lối cho chúng ta trong việc giúp 
đỡ người khác và một chính sách trong việc viện trợ cho các nước nghèo hay không ? 



50 
 

Còn gã, khi trích dân câu thành ngữ này của người Tàu, liệu có đáng mặt …. cụ đồ hay “nho 
chùm” không đấy chứ ? 

Chuyện Phiếm của Gã Siêu 

VỀ MỤC LỤC 

 
 
 

Tri Ân 
Cha Luca PHẠM QUỐC SỬ 

Chủ Nhiệm Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam 
 

 
 

30.12.1946 – 01.12.2020 

 

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ 

giaosivietnam@gmail.com  

 

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm: 

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những tài liệu 
của Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo sĩ; Cổ võ ơn gọi 
Linh mục; Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng đời sống cầu nguyện và 
cộng tác trong mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những “Linh mục” không có chức Thánh; Đối 
thoại trong tinh thần Bác ái giữa Giáo dân và Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?) 

 

- Quy vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại 

www.conggiaovietnam.net  

 

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị 

 

Giáo sĩ: xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân 

 

mailto:giaosivietnam@gmail.com
http://www.conggiaovietnam.net/


51 
 

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều cách 
thế khác nhau. 

 

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam 

Thư Ký: Giuse Phạm Hoàng Quỳnh.  

TGP Baltimore  USA 


