
1 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Trân trọng kính mời Quý Cha và Quý Vị, thăm kênh Youtube của BBT CGVN 

(xin nhấn giữ Ctr và click chuột trái vào các tiêu đề hoạc biểu tượng) 

                                   

Ban Biên Tập Công Giáo Việt Nam 

 

DÒNG CHÚA CỨU THẾ VÙNG TÂY NGUYÊN TĨNH TÂM NĂM –  

Bài và ảnh của NGƯỜI GIỒNG TRÔM 

 

Đức Cha Huỳnh Văn Hai GỞI THƯ CHO SINH VIÊN, HỌC SINH CÔNG GIÁO  

NHÂN DỊP NĂM HỌC MỚI 2020–2021 

 

Cuộc Thi RUNG CHUÔNG VÀNG "Các Con Hãy Nên Thánh"  

tại Giáo Xứ TỤY HIỀN, TGP Hà Nội - Joseph Hùng Lửa 

 

GIÁO PHẬN KONTUM MỪNG 65 NĂM LINH MỤC  

CỦA ĐỨC CHA PHÊRÔ TRẦN THANH CHUNG - Người Giồng Trôm ghi lại 

 

Bài 06 Ai có thể đọc Kinh Thánh? (Học Kinh Thánh với Sr Cảnh Tuyết OP) 

 

Bài 05 Thiên Chúa là Tình Yêu ngay từ thời Cựu Ước.  

 

Bài 04 Làm sao Kitô Hữu có thể cầu nguyện với Thánh Vịnh Nguyền Rủa?  

 

Bài 03 Kinh Thánh và khảo cổ - Án Thần Tru (Gs 6) 

 

Bài 02 Abraham - Xuất Hành có thật không? 

 

Bài 01 Ađam và Evà có thật không?  

 

 

 

Bán nguyệt san – Số 387 – Chúa nhật 06.09.2020 

Giáo sĩ: ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Dt 5, 1) 

www.conggiaovietnam.net                        giaosivietnam@gmail.com 

 

https://www.youtube.com/channel/UC-_JbEf01ge7ZlRTC9PIjpw
https://www.youtube.com/watch?v=DsbUPu0drZo&t=52s
https://www.youtube.com/watch?v=DsbUPu0drZo&t=52s
https://www.youtube.com/watch?v=kVSlxM0Su28&t=218s
https://www.youtube.com/watch?v=kVSlxM0Su28&t=218s
https://www.youtube.com/watch?v=cRSl9GqTUmo&t=51s
https://www.youtube.com/watch?v=cRSl9GqTUmo&t=51s
https://www.youtube.com/watch?v=bA-iReu-g00&t=22s
https://www.youtube.com/watch?v=bA-iReu-g00&t=22s
https://www.youtube.com/watch?v=6LgQTmDmnq8&t=151s
https://www.youtube.com/watch?v=Ih34f7INQgk
https://www.youtube.com/watch?v=uDY8-lpfRGg&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=CmgIA-2to2M&t=94s
https://www.youtube.com/watch?v=S14sHFN5rsA&t=1189s
https://www.youtube.com/watch?v=EKaa2gOafHU&t=250s
https://www.youtube.com/watch?v=EKaa2gOafHU&t=250s
http://www.conggiaovietnam.net/
mailto:giaosivietnam@gmail.com
https://www.youtube.com/channel/UC-_JbEf01ge7ZlRTC9PIjpw


2 

 

 

 

 

MỤC LỤC GSVN số 387 

 
Quà Tặng Tin Mừng Luca (tiếp theo) …….………………………………..……. bản dịch của BBT CGVN 

THA THỨ VÀ HÒA GIẢI…….……………………………………………………Bác sĩ Ng Tiến Cảnh, MD. 

CON NGƯỜI CÓ HAI BỘ MẶT (CN 22A)…………………..   Lm. Anphong Nguyễn Công Minh, ofm 

SỬA LỖI VÀ ĐƯỢC SỬA LỖI ………………………………………….  Lm JB NGUYỄN MINH HÙNG 

SỰ THÁNH THIỆN CỦA HÔN NHÂN KITÔ GIÁO: MỘT ĐIỀU RẤT THIẾT THỰC 

………………………………………………………….  Phêrô Phạm Văn Trung chuyển ngữ và biên tập 

MƯỜI LỜI HAY Ý ĐẸP CỦA THÁNH TERESA CALCUTTA ……………………….  Elisabeth Nguyễn  

XIN NÓI LẠI NHỮNG KHÁC BIỆT CĂN BẢN GIỮA CÔNG GIÁO, CHÍNH THỐNG GIÁO, ANH 

GIÁO VÀ TIN LÀNH…………………………………………Lm. PX Ngô Tôn Huấn, Doctor of Ministry 

MONICA XƯA VÀ NAY……………………………………………………………Tiến Sĩ Trần Mỹ Duyệt 

CHUYỆN MỖI TUẦN - CÂU CHUYỆN VỀ “MỘT TIN RAO” ……………… Lm Giuse Ngô Mạnh Điệp 

THÁNH THẦN, HƠI THỞ SỐNG ĐỘNG CỦA GIÁO HỘI (Quyển 2): Đại kết và Canh tân…………..  

…………………………………………………………Gs. Nguyễn Đăng Trúc chuyển  dịch ra Việt ngữ 

CHẤT BÉO VÀ SỨC KHỎE  ………………………………………………..  Bác Sĩ Nguyễn Ý-Đức, MD 

LƯỜI BIẾNG ……………………………………………………………….  Chuyện phiếm của Gã Siêu 

 

 

 

 

LTS. Như chúng con đã hẹn, Quà Tặng Tin Mừng đã được phát hành rộng rãi vào đúng dịp Tết 
vừa qua, cũng là Chúa Nhật Lời Chúa và Năm Lời Chúa; những ai có nhu cầu nhận toàn văn bản 
dịch Quà Tăng Tin Mừng, cũng có thể yêu cầu BBT gởi qua email trong một file PDF hoặc Word. 
Những ai có nhu cầu nhận sách QTTM xin vui lòng email cho biết. Ngoài ra trên Đặc San GSVN 
chúng con sẽ cho đăng mỗi kỳ một phần bản dịch Kinh Thánh mới này để mọi người có thể tham 
khảo và góp ý. Xin lưu ý: Bản dịch Kinh Thánh này chẳng những chúng con KHÔNG giữ bản quyền 
mà còn rất biết ơn những ai sẽ giúp phổ biến bằng mọi cách. Miễn là xin đừng tự ý sửa chữa nếu 
chưa thông báo cho BBT CGVN biết để xin ý kiến các Giáo Sư Thánh Kinh. 

Xin chân thành cám ơn. 

BBT CGVN và Đặc San GSVN 

Quà Tặng Tin Mừng Luca (tiếp theo) 

 



3 

 

 
 
 

Tin Mừng  
theo  

Thánh Luca 

 

Những phân đoạn chính: 

I. Lời mở đầu 
(1:1–4) 

II. Thời thơ ấu 
(1:5–2:52) 

III. Giai đoạn chuẩn bị cho tác vụ công khai 
(3:1–4:13) 

IV. Tác vụ tại Galilê 
(4:14–9:50) 

V. Hành trình lên Giêrusalem 
(9:51–19:27) 

VI. Tác vụ giảng dạy tại Giêrusalem 
(19:28–21:38) 

VII. Thương Khó 

(22:1–23:56) 

VIII. Phục Sinh 

(24:1–53) 

 

VII. Thương Khó  
(22:1–23:56) 

Chương 22 

Âm mưu chống Chúa Giêsu. 



4 

 

1Lễ Bánh Không Men cũng gọi là Lễ Vượt Qua đã gần đến. 2Các thượng tế và kinh sư tìm cách 
thủ tiêu Chúa Giêsu, vì họ sợ dân chúng. 3Satan nhập vào Giuđa, còn gọi là Iscariốt, vốn là một 
trong Nhóm Mười Hai; 4ông ta đi bàn với các thượng tế và vệ binh cách nộp Chúa Giêsu cho họ. 
5Họ vui mừng và quyết định trả tiền cho ông. 6Ông đồng ý, và tìm dịp thuận tiện để nộp Ngài cho 
họ, khi không có đám đông. 

Chuẩn bị Lễ Vượt Qua. 

7Lễ Bánh Không Men đến, theo luật buộc, người ta phải giết con chiên làm vật hiến tế trong Lễ 
Vượt Qua. 8Chúa Giêsu sai Phêrô và Gioan đi và nói với hai ông: “Các con hãy đi dọn Lễ Vượt Qua 
cho chúng ta”. 9Hai ông thưa Ngài: “Thầy muốn chúng con dọn ở đâu?”. 10Chúa Giêsu bảo các ông: 
“Này đây, khi các con vào thành, một người đội một vò nước sẽ đến gặp các con; các con hãy đi 
theo người ấy cho đến ngôi nhà ông ta vào. 11Hãy nói với chủ nhà: “Thầy bảo ông: căn phòng để 
Thầy ăn Lễ Vượt Qua với các môn đệ ở đâu?”. 12Ông ấy sẽ chỉ cho các con một căn phòng rộng 
rãi trên lầu, đã được sửa soạn; hãy chuẩn bị ở đấy”. 13Họ đi và gặp mọi điều đúng như Chúa Giêsu 
đã nói, và họ đã chuẩn bị cho Lễ Vượt Qua. 

Bữa tối sau cùng. 

14Khi đến giờ, Chúa Giêsu vào bàn tiệc cùng với các Tông Đồ. 15Ngài nói với các ông: “Thầy đã 
mong mỏi biết bao được ăn Lễ Vượt Qua này với các con trước khi chịu Thương Khó. 16Vì Thầy 
cho các con biết: Thầy sẽ không ăn Lễ Vượt Qua nào nữa cho đến khi lễ này được nên trọn trong 
Nước Thiên Chúa”. 17Ngài nhận lấy chén, tạ ơn và nói: “Các con hãy cầm lấy chén này và chia sẻ 
với nhau. 18Vì Thầy cho các con biết: từ nay, Thầy sẽ không uống sản phẩm của cây nho nữa cho 
đến khi Nước Thiên Chúa đến”. 19Đoạn cầm lấy bánh và tạ ơn, Ngài bẻ ra, trao cho các ông và nói: 
“Đây là Mình Thầy hiến ban vì các con. Hãy làm việc này mà nhớ đến Thầy”. 20Và với chén rượu 
sau bữa ăn, Ngài cũng làm như vậy và nói: “Đây là chén Giao Ước Mới trong Máu của Thầy, sẽ đổ 
ra vì các con. 

Sự phản bội được báo trước. 

21Nhưng tay của kẻ nộp Thầy cũng đang đặt trên bàn cùng Thầy; 22tất nhiên Con Người sẽ ra đi 
như đã được ấn định, nhưng khốn cho kẻ nộp Ngài!”. 23Các Tông Đồ bắt đầu hỏi nhau xem ai trong 
Nhóm họ toan làm chuyện đó. 

Vai trò người môn đệ. 

24Và rồi các ông lại cãi nhau xem ai trong Nhóm là người lớn nhất. 25Thế nhưng Ngài nói với các 
ông: “Vua chúa thế gian thì thống trị dân, và những ai có quyền lực lại cho mình là ân nhân. 26Phần 
các con thì đừng như thế; người lớn nhất trong các con phải trở nên kẻ nhỏ nhất, và người đứng 
đầu phải là kẻ phục vụ. 27Ai là người lớn nhất đây: người ngồi ăn hay kẻ phục vụ? Chẳng phải là 
người ngồi ăn sao? Thế mà Thầy ở giữa các con như kẻ phục vụ. 28Các con đã hằng ở với Thầy 
trong các thử thách Thầy phải chịu; 29và Thầy sẽ trao vương quyền cho các con, như Cha đã trao 
cho Thầy, 30để các con được ăn uống nơi bàn tiệc của Thầy trong Nước của Thầy, và sẽ ngự trên 
tòa mà xét xử mười hai chi tộc Israel. 

Báo trước việc Phêrô chối Thầy. 

31Simon, Simon, này đây Satan đã đòi được sàng các con như người ta sàng gạo; 32thế nhưng 
Thầy đã cầu nguyện để con không mất lòng tin. Phần con, khi đã trở lại, hãy củng cố Đức Tin của 
anh em mình”. 33Phêrô thưa với Ngài: “Lạy Chúa, con sẵn sàng chịu tù tội và cùng chết”. 34Nhưng 
Ngài nói: “Phêrô, Thầy bảo cho con biết: hôm nay trước khi gà gáy, con đã chối Thầy ba lần”. 

Hướng dẫn cho thời khủng hoảng. 

35Rồi Chúa Giêsu bảo các ông: “Khi Thầy sai các con ra đi không túi tiền, không bao bị, không giày 
dép, các con có thấy thiếu thốn gì không?”. 36Các ông trả lời: “Thưa không". Ngài liền nói: “Nhưng 

 
 Lc 22, 1 “Lễ Vượt Qua”: là một đại lễ trong Do Thái Giáo kỷ niệm cuộc vượt thoát khỏi ách nô lệ ở Ai Cập. Lễ này 

trùng vào thời gian với Lễ Bánh Không Men (x. Mt 26, 17).  



5 

 

lúc này đây, ai có túi tiền thì hãy mang theo, bao bị cũng vậy; và ai không gươm thì hãy bán áo 
choàng đi mà mua. 37Bởi vì Thầy cho các con biết: cần phải nên trọn nơi bản thân Thầy lời đã được 
viết này: “Ngài đã bị liệt vào số những kẻ gian ác”. Thật thế, những gì đã được viết về Thầy sẽ nên 
trọn”. 38Các ông nói: “Lạy Chúa, đây có hai thanh gươm”. Ngài bảo: “Thế là đủ”. 

Đau buồn trong Vườn Géthsêmani. 

39Đi ra, Chúa Giêsu lên núi Ôliu như thường lệ, các môn đệ đi theo Ngài. 40Đến nơi, Ngài bảo các 
ông: “Các con hãy cầu nguyện để khỏi sa chước cám dỗ”. 41Và Ngài đi xa hơn bằng khoảng ném 
một hòn đá. Quỳ xuống, Ngài cầu nguyện 42rằng: “Lạy Cha, nếu Cha muốn, xin cất chén này xa 
con; tuy nhiên, xin đừng theo ý con, nhưng là ý Cha được thành sự”. 43Khi ấy, một thiên thần từ trời 
hiện đến tăng sức cho Ngài. 44Xao xuyến bồi hồi, Ngài cầu nguyện khẩn thiết hơn, và mồ hôi của 
Ngài trở nên như những giọt máu rơi xuống đất. 45Cầu nguyện xong, Chúa Giêsu trở lại với các 
môn đệ. Ngài thấy các ông ngủ mê mệt vì sầu thảm, 46Ngài liền nói: “Sao các con lại ngủ? Hãy trỗi 
dậy và cầu nguyện kẻo sa chước cám dỗ”. 

Chúa Giêsu bị phản bội và bắt bớ. 

47Chúa Giêsu còn đang nói thì một đám đông xuất hiện, một trong Nhóm Mười Hai là Giuđa dẫn 
đầu; ông ta đến gần và hôn Ngài. 48Ngài nói với ông ta: “Giuđa, con dùng cái hôn để nộp Con Người 
sao?”. 49Thấy cơ sự xảy ra như thế, những người đứng quanh Ngài thưa: “Lạy Chúa, chúng con 
lấy kiếm đánh được không?”. 50Và một trong nhóm đánh tên gia nhân vị thượng tế và chém đứt mất 
tai bên phải. 51Chúa Giêsu nói: “Dừng lại!”. Rồi Ngài sờ vào tai anh ta mà chữa lành. 52Sau đó, Ngài 
nói với những kẻ đến bắt Ngài là các thượng tế, quản đốc Đền Thờ và niên trưởng: “Các ông cầm 
gươm giáo, gậy gộc đến như thể bắt tên cướp sao? 53Hằng ngày, tôi vẫn ở giữa các ông trong Đền 
Thờ mà các ông không ra tay bắt Tôi; nhưng lúc này mới là giờ của các ông, và giờ của quyền lực 
tối tăm”. 

Phêrô chối Chúa Giêsu. 

54Bắt lấy Chúa Giêsu, họ đưa Ngài vào bên trong dinh thượng tế. Phêrô dõi theo xa xa. 55Người ta 
đốt lên một đống lửa ngay giữa sân rồi ngồi quanh đấy. Phêrô cũng vào ngồi chung với họ. 56Một 
nữ tỳ thấy Phêrô ngồi bên lửa thì nhìn soi mói vào mặt ông và nói: 57“Cả ông này cũng ở với người 
ấy”. Phêrô liền chối và nói: 58“Này bà, tôi không biết người ấy!”. Lúc sau, một người khác thấy ông 
cũng nói: “Cả ông nữa, ông cũng là một trong nhóm họ”. Nhưng Phêrô nói: “Này ông, không phải 
tôi đâu!”. 59Khoảng một giờ sau, kẻ khác quả quyết hơn: “Đúng là ông này cùng phe với ông ta, vì 
ông cũng là người Galilê!”. 60Và Phêrô nói: “Này ông, tôi không biết ông muốn nói gì!”. Ngay lúc 
Phêrô còn đang nói thì gà gáy. 61Chúa Giêsu quay lại nhìn Phêrô. Phêrô nhớ lại lời Chúa đã nói với 
ông: “Hôm nay, trước khi gà gáy, con đã chối Thầy ba lần”. 62Ông bước ra ngoài, khóc lóc thảm 
thiết. 63Những người canh giữ Chúa Giêsu nhạo báng và đánh đập Ngài; 64họ che mặt Ngài lại rồi 
hỏi: “Nói tiên tri xem ai đánh ông đây?”. 65Và họ nói ra nhiều lời xúc phạm Ngài. 

Chúa Giêsu trước Công Nghị. 

66Khi trời sáng, các niên trưởng của dân, các thượng tế và các kinh sư họp lại và họ điệu Chúa 

Giêsu ra trước Công Nghị của họ, 67họ nói với Ngài: “Nếu ông là Đấng Kitô thì hãy nói cho chúng 
tôi biết”. Ngài trả lời: “Nếu Tôi có nói, các ông cũng không tin; 68và nếu Tôi có hỏi, các ông cũng 
không trả lời. 69Thế nhưng, từ bây giờ, Con Người sẽ ngự bên hữu quyền năng của Thiên Chúa”. 
70Tất cả đều nói: “Vậy ông là Con Thiên Chúa ư?”. Ngài nói với họ: “Các ông nói đúng: chính là 
Tôi”. 71Họ liền đáp: “Chúng ta còn cần chi chứng cứ nữa? Chính chúng ta đã tận tai nghe ông ta nói 
như thế!”. 

 

Chương  23 

Chúa Giêsu trước mặt Philatô. 

 
 Lc 22, 66 “Công Nghị”: hay Hội Đồng: (x. Mt 26, 59). 



6 

 

1Bấy giờ toàn thể cử tọa đứng lên, và điệu Chúa Giêsu đến Philatô. 2Họ bắt đầu tố cáo Ngài rằng: 
“Chúng tôi đã thấy người này xúi giục dân chúng tôi nổi loạn và ngăn cản việc nộp thuế cho hoàng 
đế Cêsar, và tự xưng là Kitô Vua”. 3Philatô hỏi Ngài rằng: “Ông là Vua Dân Do Thái sao?”. Chúa 
Giêsu trả lời: “Chính ngài nói đó”. 4Philatô nói với các thượng tế và đám đông: “Tôi xét thấy người 
này không có tội gì”. 5Nhưng họ cứ khăng khăng nói: “Ông ta khích động dân chúng khi giảng dạy 
trong khắp miền Giuđê; khởi từ Galilê cho đến đây!”. 

Chúa Giêsu trước mặt Hêrôđê. 

6Nghe thấy thế, Philatô hỏi xem Chúa Giêsu có phải là người Galilê không; 7biết rằng Ngài thuộc 
thẩm quyền của vua Hêrôđê, ông sai đưa Ngài đến với nhà vua cũng đang ở Giêrusalem trong 
những ngày này. 8Gặp Chúa Giêsu, vua Hêrôđê mừng lắm; bởi từ lâu ông đã nghe nói về Ngài và 
ông hy vọng được thấy Ngài làm một vài dấu lạ. 9Ông hỏi Ngài nhiều điều, nhưng Chúa Giêsu 
không đáp lại lời nào. 10Các thượng tế và các kinh sư cũng ở đấy, và họ tố cáo Ngài dữ dội. 11Vua 
Hêrôđê, cũng như đám binh lính, khinh dể và nhạo báng Ngài, rồi khoác cho Ngài một cái áo choàng 
trắng và gởi trả Ngài lại cho Philatô. 12Ngày hôm ấy, Hêrôđê và Philatô đã trở nên bạn hữu, dù 
trước đây họ là thù địch. 13Bấy giờ Philatô cho triệu tập các thượng tế, các thủ lãnh và dân chúng, 
14ông nói với họ: “Các ông đã nộp người này cho tôi, như một kẻ đã xúi dân làm loạn; và này, tôi 
đã tra hỏi trước mặt các ông, mà đã chẳng tìm ra nơi người ấy tội trạng nào như các ông tố cáo, 
15cả vua Hêrôđê cũng không, bởi vì nhà vua đã gửi trả ông ấy lại cho chúng ta. Các ông thấy đó, 
người này đã không phạm tội gì đáng phải chết cả. 16Vì thế tôi sẽ cho đánh đòn rồi thả ra”. (17) 

Án tử. 

18Nhưng toàn thể đám đông cùng gào thét lên: “Giết hắn đi và tha Barabba cho chúng tôi!”, 19tên 
Barabba này đã bị tống ngục vì tội bạo loạn trong thành và vì giết người. 20Philatô, vì muốn tha 
Chúa Giêsu, nên ông nói với họ một lần nữa, 21nhưng họ càng gào lên: “Đóng đinh, đóng đinh hắn 
vào thập giá!”. 22Lần thứ ba, ông nói với họ: “Người này có làm gì xấu đâu? Tôi không thấy người 
này có tội gì đáng chết, tôi sẽ cho đánh đòn rồi thả ra”. 23Nhưng họ càng gào to hơn nữa, đòi phải 
đóng đinh Ngài cho được; và tiếng họ gào thét đã áp đảo. 24Và Philatô đã tuyên án rằng đòi hỏi của 
họ sẽ được chấp thuận: 25ông cho phóng thích người họ muốn, một kẻ đã bị tù vì tội bạo loạn và 
giết người, còn Chúa Giêsu thì ông để mặc ý họ. 

Đường Thập Giá. 

26Và khi đưa Chúa Giêsu đi, họ yêu cầu một người tên là Simon, quê tại Cyrênê, đang từ miền quê 
lên, họ đặt thập giá lên vai để ông vác theo sau Chúa Giêsu. 27Dân chúng rất đông đảo theo Ngài, 
có các phụ nữ vừa đi vừa đấm ngực than khóc Chúa Giêsu. 28Ngài quay lại nói với họ: “Hỡi các 
con gái thành Giêrusalem, đừng khóc thương Tôi làm chi, nhưng hãy khóc thương chính các bà và 
con cháu các bà, 29vì này đây sẽ đến ngày người ta sẽ nói: “Phúc cho những phụ nữ hiếm hoi, 
những lòng dạ không sinh nở và những vú không nuôi con!”. 30Bấy giờ người ta sẽ nói với núi non: 
“Sập đổ trên chúng tôi đi!”, và nói với những ngọn đồi: “Phủ lấp chúng tôi đi!”; 31bởi vì, nếu người 
ta hành xử với cây xanh như thế thì cây khô rồi sẽ ra sao?”. 32Họ còn điệu đi hai người khác, là hai 
tên trộm cướp để xử tử cùng với Ngài. 

Chịu đóng đinh. 

33Khi đến nơi được gọi là Núi Sọ, họ đóng đinh Chúa Giêsu cùng với hai người trộm cướp, một 
người bên phải và người kia bên trái Ngài. 34Chúa Giêsu thưa: “Lạy Cha, xin tha cho họ vì họ không 
biết việc họ làm”. Họ bắt thăm chia áo xống của Ngài. 35Dân chúng đứng đó mà nhìn, các thủ lãnh 
thì cười nhạo Chúa Giêsu rằng: “Ông ta đã từng cứu người ta; bây giờ ông ta hãy tự cứu mình đi, 
nếu ông ta là Đấng Kitô của Thiên Chúa, Đấng đã được tuyển chọn!”. 36Lính tráng cũng chế diễu 
Ngài: chúng đưa giấm chua lên miệng Ngài 37và nói: “Nếu ông là Vua Dân Do Thái, thì hãy tự cứu 
mình đi!”. 38Cũng có một tấm bảng ở phía trên đầu Ngài ghi: “Đây là Vua Dân Do Thái”.  

39Một trong hai kẻ trộm cùng bị đóng đinh đã sỉ nhục Chúa Giêsu: “Ông không phải là Đấng Kitô 
sao? Hãy cứu lấy mình đi và cứu cả chúng tôi nữa!”. 40Nhưng tên kia mắng anh ta: “Này, anh không 
kính sợ Thiên Chúa sao, anh cũng đang chịu cùng hình phạt? 41Với chúng ta thì đây là chuyện phải 



7 

 

lẽ vì với những việc đã làm, chúng ta đáng phải chịu thế này. Nhưng người này chẳng làm điều gì 
xấu cả”. 42Và anh ta thưa Ngài: “Lạy Ngài Giêsu, xin nhớ đến con khi Ngài vào trong Nước của 
Ngài”. 43Chúa Giêsu nói với anh ta: “Amen, Tôi bảo anh: ngay hôm nay, anh sẽ ở trên Thiên Đàng 
với Tôi”. 

Cái chết của Chúa Giêsu. 

44Lúc bấy giờ là khoảng giờ thứ sáu, tối tăm bao trùm toàn bộ mặt đất cho đến giờ thứ chín, 45và 
mặt trời bị che khuất. Màn trong Đền Thờ bị xé toạc ra làm hai ngay chính giữa. 46Và Chúa Giêsu 
kêu lên một tiếng lớn: “Lạy Cha, con xin phó linh hồn con trong tay Cha”. Nói xong, Ngài tắt thở. 
47Chứng kiến mọi việc xảy ra, viên sĩ quan cất tiếng ca tụng Thiên Chúa rằng: “Đúng thật, người 
này là một Người Công Chính!”. 48Và tất cả đám đông tụ lại xem cảnh tượng này, nhìn thấy các sự 
việc xảy ra, họ đấm ngực quay về. 49Đứng từ đàng xa, có tất cả những người quen biết Ngài, cùng 
các phụ nữ đã đi theo Ngài từ Galilê, đều chứng kiến việc ấy. 

An táng Chúa Giêsu. 

50Và này, một người tên là Giuse, thành viên của Công Nghị, là người tốt và công chính. 51Ông đã 

không đồng thuận với quyết định cũng như hành động của họ, ⎯ là cư dân Arimathia, một thành 
của Giuđê, ông hằng mong chờ Nước Thiên Chúa, 52ông đến gặp Philatô để xin xác Chúa Giêsu 
53rồi ông hạ xác Ngài xuống khỏi thập giá, liệm Ngài trong tấm vải và đặt Ngài trong một ngôi mộ 
được đục sẵn trong đá, nơi chưa từng an táng ai. 54Hôm đó cũng là ngày Chuẩn Bị Lễ, và ngày 
Sabát sắp bắt đầu. 55Cùng đi theo ông, có những phụ nữ đã từng đồng hành với Chúa Giêsu từ 
Galilê, các bà nhìn xem ngôi mộ và xác Ngài được đặt như thế nào; 56rồi các bà quay về chuẩn bị 
hương liệu và dầu thơm. Suốt ngày Sabát, các bà tuân giữ việc nghỉ lễ như luật truyền.  

 

VIII. Phục Sinh 
(24:1–53) 

Chương  24 

Chúa Giêsu phục sinh. 

1Ngày thứ nhất trong tuần, vừa tảng sáng, các bà đã đi đến mộ, mang theo hương liệu đã dọn sẵn. 
2Và họ thấy tảng đá đã được lăn ra khỏi mộ; 3các bà bước vào nhưng không thấy xác của Chúa 
Giêsu. 4Còn đang hoang mang về điều ấy, thì này có hai người đàn ông đứng ngay bên cạnh họ 
trong y phục sáng chói. 5Rất đỗi sợ hãi, các bà cúi mặt xuống đất, hai vị ấy nói với các bà: “Sao các 
bà lại đi tìm người sống nơi những kẻ chết? 6Ngài không còn ở đây nữa nhưng đã sống lại rồi. Hãy 
nhớ lại những gì Ngài đã nói với các bà thế nào khi còn ở Galilê, 7Ngài đã nói: "Con Người phải bị 
nộp vào tay những kẻ tội lỗi, Ngài phải bị đóng đinh, và ngày thứ ba sẽ sống lại”. 8Bấy giờ các bà 
nhớ lại những lời Ngài đã nói, 9từ mộ trở về, các bà thuật lại tất cả sự việc cho Nhóm Mười Một và 
cho tất cả những người khác nữa. 10Đấy là các bà Maria Mađalêna, Gioanna, và Maria mẹ của 
Giacôbê. Các bà khác cùng đi theo họ cũng nói lại với các Tông Đồ sự việc y như thế. 11Nhưng 
những lời đó đối với các ông là chuyện vớ vẩn, nên các ông không tin. 12Tuy nhiên, Phêrô cũng trỗi 
dậy và chạy đến mộ. Khi cúi xuống, ông thấy chỉ có các khăn liệm thôi. Ông quay về nhà, lòng rất 
đỗi ngạc nhiên vì sự việc xảy ra. 

Hiện ra trên đường đi Emmaus. 

13Và cũng trong ngày hôm đó, hai môn đệ đang trên đường về một làng gọi là Emmaus, cách 

Giêrusalem khoảng độ sáu mươi dặm; 14dọc đường các ông nói với nhau về tất cả những gì vừa 
xảy ra. 15Đang khi họ nói chuyện và trao đổi ý kiến với nhau thì chính Chúa Giêsu tiến lại gần và 
cùng đi với họ; 16thế nhưng mắt các ông bị che khuất nên không nhận ra Ngài. 17Và Ngài hỏi họ: 
“Các ông trao đổi với nhau những chuyện gì khi đi đường vậy?”. Các ông dừng chân, vẻ mặt buồn 

 
 Lc 23, 44 Giờ thứ sáu tức giữa trưa, giờ thứ chín tức ba giờ chiều. (x. Mt 20, 3-6; Ga 11, 9). 
 Lc 24, 13 “Dặm” = 185 mét; 60 dặm = khoảng 11 km (x. Mt 14, 24; Ga 6, 16; 11, 18). 



8 

 

sầu. 18Một người tên là Clêôpas, nói với Ngài: “Phải chăng Ngài là vị khách duy nhất trú ngụ tại 
Giêrusalem không hay biết sự việc xảy ra mấy ngày nay sao?”. 19Ngài hỏi họ: “Việc gì vậy?”. Các 
ông kể với Ngài: “Sự việc Chúa Giêsu thành Nagiarét: Ngài đã xuất hiện như một vị Ngôn Sứ quyền 
năng trong hành động và lời nói, trước mặt Thiên Chúa cũng như toàn dân; 20thế mà các thượng 
tế và các thủ lãnh của chúng tôi đã nộp Ngài, để Ngài bị kết án tử hình và đã đóng đinh Ngài vào 
thập giá. 21Phần chúng tôi, chúng tôi vẫn hy vọng rằng chính Ngài sẽ giải thoát Israel; hơn thế nữa, 
những chuyện ấy đã xảy ra đến nay là ngày thứ ba rồi. 22Tuy nhiên, có mấy phụ nữ trong nhóm 
chúng tôi đã làm chúng tôi kinh ngạc, họ đã ra mộ lúc tảng sáng 23và không thấy xác Ngài đâu nữa, 
họ trở về nói đã thấy các thiên thần hiện ra cho biết Ngài vẫn đang sống. 24Một vài người trong 
chúng tôi cũng chạy đến mộ, họ cũng thấy mọi chuyện y như các bà đã nói, còn Ngài thì họ không 
thấy”. 25Bấy giờ Chúa Giêsu bảo họ: “Ôi những kẻ không hiểu biết và lòng trí chậm tin vào mọi điều 
các ngôn sứ đã nói! 26Chẳng phải Đấng Kitô cần phải chịu đau khổ rồi mới vào trong vinh quang 
của Ngài sao?”. 27Thế rồi, bắt đầu từ Môsê và tất cả các ngôn sứ, Ngài giải thích cho hai ông tất cả 
những gì liên quan đến Ngài trong toàn bộ Kinh Thánh”. 28Khi họ đã đến gần làng hai ông muốn tới, 
Chúa Giêsu làm như thể còn phải đi xa hơn nữa. 29Nhưng hai ông cố nài ép Ngài rằng: “Xin hãy ở 
lại với chúng tôi, vì trời đã xế chiều và ngày cũng gần tàn”. Ngài đi vào và ở lại với hai ông. 30Đang 
khi đồng bàn với họ, Ngài cầm lấy bánh, dâng Lời Chúc Tụng rồi bẻ ra và trao cho họ. 31Mắt các 
ông mở ra và các ông nhận ra Ngài; nhưng Ngài biến mất. 32Hai ông nói với nhau: “Lòng chúng ta 
đã chẳng bừng cháy lên trong chúng ta, khi trên đường đi Ngài đàm đạo và giải thích Kinh Thánh 
cho chúng ta đấy sao?”. 33Ngay lúc ấy, hai ông trỗi dậy quay lại Giêrusalem. Các ông gặp Nhóm 
Mười Một và các bạn đang tề tựu với nhau, 34họ nói: “Chúa đã sống lại rồi và đã hiện ra với Simon”. 
35Về phần mình, các ông cũng kể lại sự việc đã xảy ra trên đường, và các ông đã nhận ra Ngài khi 
bẻ bánh như thế nào. 

Hiện ra với các môn đệ tại Giêrusalem. 

36Khi các ông còn đang nói thì chính Chúa Giêsu đến giữa các ông và nói với các ông: “Bình an cho 
các con!”. 37Các ông hoảng hốt và sợ hãi vì tưởng mình thấy ma. 38Chúa Giêsu nói với họ: “Tại sao 
lại hoảng hốt như vậy, vì sao lại có những suy nghĩ như thế nổi lên trong lòng các con? 39Cứ nhìn 
tay Thầy, chân Thầy, chính là Thầy đây! Hãy sờ xem, ma làm gì có thịt và xương như các con thấy 
Thầy đây”. 40Nói thế rồi, Ngài cho các ông xem tay và chân Ngài. 41Vì vui mừng, họ vẫn chưa tin, 
và đang kinh ngạc thì Chúa Giêsu hỏi: “Ở đây, các con có gì ăn không?”. 42Họ dâng lên Ngài một 
miếng cá nướng. 43Ngài cầm lấy và ăn trước mặt các ông.  

44Rồi Chúa Giêsu nói với các ông: “Những Lời này, Thầy đã nói với các con, khi còn ở giữa các 
con, là phải nên trọn tất cả những gì đã được viết về Thầy trong Luật Môsê, các Ngôn Sứ và các 
Thánh Vịnh”.  

45Đoạn Ngài mở lòng trí cho các ông thông hiểu Kinh Thánh. 46Ngài nói với các ông: "Có lời viết: 
Đấng Kitô phải chịu khổ hình, rồi ngày thứ ba sẽ sống lại từ trong cõi chết, 47và phải nhân Danh 
Ngài mà rao giảng cho tất cả các dân tộc việc hoán cải để được ơn tha tội, bắt đầu từ Giêrusalem. 
48Các con là những chứng nhân của những điều ấy. 49Và này, Thầy sẽ gửi đến cho các con điều 
Cha Thầy đã hứa cho các con; phần các con, hãy ở lại trong thành cho đến khi được mặc lấy sức 
mạnh từ trên ban xuống”. 

Chúa lên trời. 

50Chúa Giêsu dẫn các ông ra ngoại thành, mãi đến Bêtania; rồi Ngài đưa tay chúc lành cho các 
ông. 51Trong khi chúc lành như thế, Ngài rời xa các ông và được đưa về trời. 52Các ông quỳ thờ lạy 
Ngài rồi quay trở lại Giêrusalem, lòng tràn ngập vui mừng 53và hằng ở trong Đền Thờ để chúc tụng 
Thiên Chúa. 



9 

 

 

Mt 26, 59 “Công Nghị”: hay còn gọi là Hội Đồng gồm 23 thành viên để xét xử những vấn đề của địa 
phương. Tại Giêrusalem thì có một Công Nghị (Hội Đồng) lớn hơn với 71 thành viên; lý do vì 
Giêrusalem là thành phố lớn, và họ có thể đảm đương cả những vụ từ các địa phương khác chuyển 
đến. Vì thế nên Công Nghị (Hội Đồng) ở Giêrusalem thường được các dịch giả thêm những 
chữ “Thượng, Đại, Tối Cao...” vào để phân biệt với những Công Nghị (Hội Đồng) ở các địa phương. 
Tiếng Do Thái chỉ dùng một chữ Sanherin. 

 

 

Còn tiếp nhiều kỳ 

VỀ MỤC LỤC 
 
  

 

 

CHÚA NHẬT 23 A THƯỜNG NIÊN 

 

THA THỨ VÀ HÒA GIẢI    

 
 



10 

 

Ed 33:7-9; Rm 13:8-10; Mt 18:15-20 

Bác sĩ Nguyễn Tiến Cảnh, MD 

 

Người Công Giáo chúng ta thường có tính dĩ hòa vi quí, coi 

tha thứ và hòa giải là đầu, nại cớ mến Chúa yêu người. Nhưng thế 

nào là tha thứ và hòa giải? Tha thứ có dẫn tới hòa giải không hay 

lại chỉ đưa tới hỗn loạn và bất công?  Hai bài đọc và bài Phúc âm 

tuần này đã đưa ra cho chúng ta những tiến trình của tha thứ và 

hòa giải đễ dẫn tới hy vọng hàn gắn những vết thương đau. 

 NHỮNG TIẾN TRÌNH CỦA THA THỨ VÀ HÒA GIẢI 

Bài Tin Mừng hôm nay (Mt 18:15-20) đưa ra những yếu tố chính cần phải có để tha thứ. 

Mathieu nhấn mạnh đến tiến trình sửa lỗi anh em (Mt18:15-20), mọi người cùng cầu nguyện (Mt 

18:19-20) và tiếp tục ăn năn thống hối (Mt 18:21-35). 

Câu chuyện xẩy ra ở gần thị trấn Caesarea Philippi (Mt 16:13-19) cho  thấy Phero được 

Chúa Giesu gọi là Đá để làm nền móng xây Giáo Hội. Phero được Chúa tin tưởng trao cho chìa 

khóa Nước Trời để mở hoặc đóng tùy người. Phero có thể cầm buộc hay tháo gỡ bất cứ điều gì 

của bất cứ ai thấy là cần thiết cho đời sống của Giáo Hội theo đúng nguyên tắc tha thứ và cầm 

buộc đã được thiết lập. Câu 18 trong bài Phúc Âm hôm nay (Mt 18:18) chỉ là nhắc lại câu 19 trong 

đoạn 16 (Mt 16:19) cũng của Mathieu, và nhiều người đã hiểu là tất cả các môn đệ đều được thừa 

hưởng cái quyền mà trước đây Chúa Giesu chỉ ban cho một mình Phero. 

Những danh xưng “dân ngoại” và “người thu thuế” được nêu lên trong bài Phúc Âm có lẽ 

phản ảnh một giai đoạn nào đó trong cộng đồng Giáo Hội của Mathieu thời sơ khai chỉ có những 

Kito hữu người Do Thái. Vì những người Do Thái giữ luật rất nghiêm ngặt đã xa lánh tập đoàn dân 

ngoại và người thu thuế, nên cộng đoàn các môn đệ Kito giáo cũng hiên ngang tự tách rời khỏi 

những thành viên tội lỗi của mình là những người không chịu ăn năn thống hối, ngay cả khi họ bị 

toàn thể Giáo Hội kết án. Những cá nhân này bị đặt ra ngoài cộng đồng không còn được hiệp thông 

nữa. 

Trong bài đọc 2 thơ gửi tín hữu Roma (Rm 13:8-10), Phaolo đã coi đức ái là luật buộc. Khi 

đức ái hướng dẫn quyết định luân lý của những ai mang danh nghĩa Kito hữu thì họ đã được luật 

lệ bảo vệ (13:9). Đức ái cho biết trước mục đích của luật giáo hội và luật dân sự, nghĩa là bảo đảm 

cho lợi ích và công ích tốt nhất cho tất cả mọi thành viên của cộng đồng Giáo Hội và công dân. 

 GIÁO HUẤN CỦA GIÁO HỘI VỀ SÁM HỐI VÀ HÒA GIẢI 



11 

 

Giáo Hội còn nói rõ về việc hòa giải / sám hối trong sách Giáo lý của Giáo Hội Công Giáo 

qua những đoạn #1440-1441:  

Trước hết, tội lỗi là xúc phạm đến Thiên Chúa, cắt đứt sự hiệp thông với Người, đồng thời 

cũng gây tổn thương niềm hiệp thông với Giáo Hội. Bởi vậy sự trở lại sẽ đồng thời mang lại ơn tha 

thứ của Thiên Chúa và sự hiệp thông với Giáo Hội. Đó là điều mà bí tích sám hối và hòa giải nói lên 

và thực hiện trong phụng vụ của bí tích này. 

Chỉ mình Thiên Chúa có quyền tha thứ tội lỗi. Vì Chúa Giesu là con Thiên Chúa, nên Người 

đã nói về bản tính Người:“Con Người có quyền tha thứ tội lỗi trên mặt đất này”(Mc 2:10) và Người 

hành sử quyền thần thánh này: “Các tội lỗi của anh đã được tha thứ”(Mc 2:5). Hơn nữa nhân danh 

uy quyền thần linh của Người, Người đã ban quyền tha tội này cho những con người, để họ hành 

sử quyền này nhân danh Người. 

 CẦM BUỘC VÀ THÁO GỠ 

Giáo lý Công Giáo còn tiếp tục cắt nghĩa hai tiếng Cầm Buộc và Tháo Gỡ qua những đoạn 

#1444-1446: 

Khi thông ban cho các tông đồ quyền tha tội, Chúa cũng ban cho các ông uy quyền để hòa 

giải các tội nhân với Giáo Hội. Chiều kích Giáo Hội này của công tác trọng đại của các ông đã được 

nói lên trong tuyên ngôn long trọng của chúa Kito nói với Simon Phero: Thầy sẽ trao cho con chìa 

khóa nước trời: tất cả những gì con cầm buộc dưới đất cũng sẽ bị cầm buộc ở trên trời, và tất cả 

những gì con tháo gỡ dưới đất cũng sẽ được tháo gỡ ở trên trời (Mt 16:19). “Nhiệm vụ trói buộc và 

tháo gỡ đã được ban cho Phero như thế, cũng sẽ được ban cho tập đoàn các tông đồ liên kết với 

vị thủ lãnh của mình”(Mt 18:18; 28:16-20). 

Các từ Cầm Buộc và Tháo Gỡ có nghĩa là: kẻ nào bị anh em khai trừ khỏi sự hiệp thông của 

anh em cũng sẽ bị khai trừ khỏi sự hiệp thông với Thiên Chúa; và ai được anh em nhận lại vào sự 

hiệp thông vói anh em, thì cũng sẽ được Thiên Chúa nhận cho hiệp thông với Người. Sự hòa giải 

với Giáo Hội không thể tách rời khỏi sự hòa giải với Thiên Chúa. 

Chúa Kito đã lập bí tích Sám Hối cho tất cả các thành viên tội lỗi của Giáo Hội Người, nhất 

là những ai sau khi nhận phép rửa tội đã sa ngã phạm tội trọng và như vậy đã đánh mất ân sủng 

của phép rửa tội, gây thương tổn cho sự hiệp thông với Giáo Hội. Bí tích sám hối cống hiến cho 

những người đó một khả năng mới để trở lại và lại nhận được ơn công chính hóa. 

 HƠN CẢ THA THỨ VÀ BỎ QUA 

Tha thứ không có nghĩa là “bỏ qua” điều mà người khác làm cho mình. Khi một người nào 

làm tôi bực mình, giận dữ thì người đó phải nhận biết mình có lỗi và thực sự tỏ ra ăn năn hối hận 

để hàn gắn. Họ có thể đưa ra một cách hàn gắn nào đó với lòng trung thực dẫn tới hòa giải để nhận 

được tha thứ. Oán hận, ghét bỏ, nhất quyết không tha thứ, trả thù không phải là những tiến trình 



12 

 

hàn gắn đau thương. Tha thứ không phải là chỉ nói “OK, bỏ qua” khi một ai đó làm mình phải đau 

khổ hay thiệt hại vật chất và tinh thần. Tha thứ thực sự là nhất quyết không để cho vết thương lòng 

của mình giấy động lên trầm trọng hơn. Nếu tôi từ chối tiến tới, tiếp tục ngụp lặn trong đau khổ và 

căm hờn thì tôi sẽ bị tê liệt bởi ác quỉ và tội lỗi. 

Tinh thần bất tha thứ và nung nấu lòng thù hận sẽ biến tim tôi thành trai đá, ngăn chặn mọi 

suối nguồn yêu thương. Giá trị con người tôi sẽ bị giảm đi khi tôi không thể tha thứ cho người. Nếu 

thành thực tha thứ, tôi phải để cho Thiên Chúa chuyển đổi lòng trai đá và ác độc của tôi. Tha thứ 

cũng không có nghĩa là “quên đi”, mà là một quyết định có ý thức trong đầu tôi rồi cầu xin cho nó từ 

từ đi xuống tim tôi. Tha thứ cho kẻ đã giết con tôi không có nghĩa là tôi lo lắng cho hắn khỏi ngồi tù. 

Tha thứ cho người chồng thường xuyên hành hạ vợ con không có nghĩa là đem hắn trở lại với gia 

đình sau những bạo hành và bất trung. Nói phải trái với người vợ đã bỏ chồng con đi theo tình nhân 

không phải là bỏ qua những đau khổ ghê gớm đã từng đè nặng trên cả gia đình. Tha thứ cho một 

linh mục đã lạm dụng trẻ nít không có nghĩa là biện hộ bào chữa cho việc để ông ta trở lại làm mục 

vụ giữa những trẻ vị thành niên. Tha thứ cho một linh mục hay giám mục đã lỗi đức trong sạch, 

phạm tội dâm dục, có vợ có con không thể nói “họ cũng là con người mà!” Nói lẽ phải trái với một 

chàng trai đã bỏ người yêu sau khi làm nàng mang thai mà không chịu phá thai là khởi đầu một tha 

thứ và hàn gắn đau thương giữa những người liên hệ. Chúng ta cần làm sáng tỏ vấn đề khi phải 

quyết định và phán xét một cách khôn ngoan với lòng trắc ẩn về những tình trạng còn mơ hồ nhưng 

quan trọng có liên hệ đến chúng ta. 

Thành ngữ “Hãy Tha Thứ và Quên Đi” không phải là kiểu nói kinh thánh, nhất là của người 

Kito hữu. Chúa Giesu thường khuyên chúng ta một cách khác là tha thứ nhưng phải nhớ kỹ trong 

lòng những đau thương ở quá khứ. Khi tôi nhân danh Chúa Giesu Kito và với quyền lực cùng sự 

hiện diện của Người, tôi thực sự có thể giúp những người đã bị đau khổ quá nhiều và khởi đầu một 

tiến trình chữa lành. Thật chẳng có gì mà con người không thể làm được cho tha nhân, không có 

gì mà con người –với sự giúp đỡ và ân sủng của chúa Giesu- không thể tha thứ cho kẻ đã xúc 

phạm đến mình. 

 SỰ THA THỨ CỦA SẮC DÂN AMISH 

Nhưng thế nào là tha thứ? Xin nêu lên một thảm cảnh đã xẩy ra trong cộng đồng người 

Amish[1] ở Hoa Kỳ mấy năm trước đây để chúng ta cùng bàn luận và tìm hiểu ý nghĩa của tha thứ. 

Thảm trạng giết người đã xẩy ra tai trường học West Nickel Mines của cộng đồng Amish thuộc 

quận Lancaster bang Pennsylvania hôm 2-11-2006. Charles Roberts IV sau khi đã thả 15 nam sinh 

và 4 người lớn trước khí trói rồi bắn chết 10 nữ sinh, đoạn tự sát. 

Vào ngày xẩy ra thảm nạn, ông của một nữ sinh nạn nhân bị giết đã yêu cầu những gia đình 

các nạn nhân không nên ghét bỏ tên sát nhân. Ông nói “Chúng ta đừng nghĩ người này là ác 

quỉ.” Một người cha khác của nạn nhân cũng nói: “Anh ta còn mẹ già, vợ và linh hồn, bây giờ anh 

ta đang đứng trước mặt Thiên Chúa.” 

file:///C:/Users/Administrator/Downloads/CN%2023A%20TN-THA%20THá»¨%20VÃ�%20HÃ�A%20GIáº¢I.doc%23_ftn1


13 

 

Một người hàng xóm Amish sau tai nạn mấy tiếng đồng hồ đã đến an ủi gia đình Roberts và 

biểu lộ lòng tha thứ. Các thành viên của cộng đồng Amish cũng đến thăm và an ủi người vợ góa 

của tên sát nhân, cha mẹ anh ta và cha mẹ vợ. Khoảng 30 thành viên của cộng đồng Amish đã dự 

đám tang của tên sát nhân, và vợ anh ta Marie Roberts, người góa phụ cũng được mời dự đám 

tang của một trong những nạn nhân. Marie Roberts đã viết một bức thư ngỏ xin cộng đồng thương 

sót và tha thứ. Bà viết: “Lòng yêu thương của quí vị đối với gia đình chúng tôi đã giúp hàn gắn vết 

thương lòng của chúng tôi mà chúng tôi rất cần. Quà tặng của quí vị cho chúng tôi đã làm chúng tôi 

cảm động vô cùng, không lời nói bút mực nào có thể diển tả đủ được. Lòng yêu thương trắc ẩn cảm 

thông của quí vị đã vượt quá cả gia đình chúng tôi, cả cộng đồng của chúng ta, và làm thay đổi cả 

thế giới. Chúng tôi chân thành cảm ơn tất cả quí vị”. 

 HÒA GIẢI THỰC SỰ VÀ HY VỌNG 

Nhiều người đã công kích việc tha thứ hoàn toàn và mau lẹ như vậy của cộng đồng Amish; 

họ cho là không thích hợp bởi vì phía được tha thứ không nói lên nỗi niềm hối hận và, cái nguy 

hiểm của thái độ đó là sẽ đưa tới việc chối bỏ sự hiện hữu của ác quỉ và tội lỗi. Những người nghiên 

cứu cuộc sống của dân Amish nhận thấy câu nói “Đừng bao giờ ôm giữ hận thù ở trong lòng” đã 

trở thành châm ngôn ăn rễ xâu trong nền văn hóa của dân Amish. Họ lý luận rằng việc người Amish 

sẵn sàng quên đi không báo thù sẽ chẳng giải quyết được thảm trạng hay tha thứ cho kẻ lầm lỗi 

mà ít ra nó đã tạo được bước tiến đầu tiên đi tới hòa giải thực sự và một tương lai đầy hy vọng. 

Cách tha thứ và hòa giải của dân Amish đã được truyền thông báo chí thế giới bàn luận rất 

rộng rãi. Tha thứ đã được ăn sâu vào nếp sống của họ như những sợi chỉ đan chen chặt chẽ với 

nhau trong một tấm vải là niềm tin của dân Amish. Sự nhất quyết tha thứ của họ đã làm lung lay cả 

thế giới như một cuộc tự vận kinh khủng chưa từng thấy. Tôi có cảm tưởng là sức mạnh chuyển 

đổi tha thứ này như một sự cứu chuộc phát ra từ cuộc thảm sát ghê gớm ấy ở Nickel Mines vào 

năm 2006. 

 Sự tha thứ của người Amish cũng đặt ra nhiều vấn nại lớn cho chúng ta. Ta có thể tha thứ 

cho một tên sát nhân mắc bệnh tâm trí, nhưng còn những kẻ bình thường cố ý giết người hoặc đe 

dọa giết người hay làm tổn thương cả vật chất, tinh thần và thể xác với mục đích chính trị hay trả 

thù cá nhân thì sao? Sự tha thứ đó có phù hợp với công lý và công bằng không? Một tha thứ quá 

lẹ như vậy có thực sự biến đổi được tình liên đới giữa con người với nhau không hay lại tạo ra một 

rối loạn dân sự trong dân chúng? Hoàn cảnh xã hội tôn giáo hiện nay ở Việt Nam cũng đặt ra nhiều 

câu hỏi khá gai góc cho chúng ta là người công giáo, đặc biệt những vị lãnh đạo tôn giáo. Chỉ lấy 

vài thí dụ điển hình. Chính quyền cs VN cướp đất của dân, cướp cơ sở tôn giáo, đánh dân và đập 

phá ảnh tượng Đức Mẹ, giật xập Thánh Giá Chúa nhưng những đấng bậc làm thầy không lên tiếng 

phản đối, nói rằng tha thứ cho họ! Tha thứ thì đúng rồi, nhưng có giải quyết được vấn đề không? 

Kẻ được tha thứ có tỏ ra hối hận và đền bù đúng mức vì việc làm của mình không hay lại phạm đi 

phạm lại nhiều lần những tội cũ như chúng ta đã thấy. Thiết nghĩ việc tha thứ đó chỉ có ở trần gian 

nhưng trên trời Thiên Chúa chắc không tha, bởi lẽ người tha thứ ở trần gian không thi hành việc 



14 

 

giữ chìa khóa thiên đàng của một Phero chính danh, không phải là người canh giữ nhà Chúa thực 

sự! 

 CANH GIỮ NHÀ CHÚA 

Bài đọc 1 sách Ezekiel (Ed 33:7-9) nói về “người canh giữ nhà Israel” (33:7). Danh từ “Người 

Canh Giữ” ám chỉ người sẽ loan báo ơn cứu chuộc (Ed 33-48); cùng một danh xưng đó lại ám chỉ 

mục vụ của Ezekiel là loan báo sự giam phạt (Ed 3:17-21). Thánh Gioan Phaolo II cũng dùng danh 

xưng “người canh giữ” trong kỳ đại hội giới trẻ thế giới năm 2000 ở Roma và năm 2002 ở Toronto. 

Ngài nói: 

“Các con là ánh sáng trần gian…” Đối với những người mới được nghe Chúa Giesu lần đầu 

tiên, như chúng ta, biểu hiệu “Ánh Sáng” nói lên lòng ao ước sự thật và khao khát hiểu biết trọn vẹn 

đã ăn sâu và in ấn trong tâm khảm con người. 

Khi ánh sáng phai mờ hoặc tan biến mất, chúng ta không còn nhìn sự vật thực sự của nó 

nữa. Trong đêm tối chúng ta cảm thấy sợ hãi và bất an và, chúng ta mong cho ánh sáng bình minh 

mau xuất hiện. Các bạn trẻ thân mến, tùy các con là những người mong chờ buổi ban mai (cf Is 

21:11-12), những người loan báo sự xuất hiện của mặt trời là đức Giesu Kito phục sinh! 

Trong suốt những ngày đại hội giới trẻ thế giới, các bạn trẻ đã được ủy thác làm người canh 

giữ bình minh, mang ánh sáng Chúa Kito và loan báo hy vọng với ơn cứu chuộc cho toàn thế giới 

đang ngụp lặn trong đêm tối và thất vọng. Không một trường học nào về hòa giải, tha thứ và an 

bình tốt hơn là những ngày giới trẻ thế giới. Nó đã đúc giới trẻ thành khuôn mẫu của những yếu tố 

tạo thành đời sống Kito giáo và những công dân thực sự của vương quốc Thiên Chúa. 

 Fleming Island, Florida 

August 2, 2020 

 

 

[1] Amish là một sắc dân nguyên gốc từ Đức hiện ở Hoa Kỳ, sống thành cộng đồng ở một số tiểu 
bang,nhưng vẫn giữ phong tục cổ từ hồi xưa, không chấp nhận văn  minh cơ khí hiện đại, không 
dùng đèn điện, không đi xe hơi, chỉ di chuyển bằng xe ngựa, ăn mặc vẫn theo lối cổ rất kín đáo, 
nghĩa là không sống theo kiểuvăn minh hiện đại. Họ có một văn hóa sống  riêng biệt và đặc thù. 

Bác sĩ Ng Tiến Cảnh, MD. 

 VỀ MỤC LỤC 

 
 

 
  

CON NGƯỜI CÓ HAI BỘ MẶT (CN 22A)      

file:///C:/Users/Administrator/Downloads/CN%2023A%20TN-THA%20THá»¨%20VÃ�%20HÃ�A%20GIáº¢I.doc%23_ftnref1


15 

 

Người ta thướng nói đồng tiền có hai mặt. Tấm huy chương nào cũng có hai phía. Những 

kiểu nói đó là một suy tư nhân học, tức là từ sự việc, sự vật, suy tư về sinh hoạt con người. Nếu 

một đồng tiền có 2 mặt, một khối vuông có 6 mặt, một viên kim cương có thể có tới 64 mặt, thì con 

người lại còn hơn thế : có muôn mặt ! 

Muôn mặt đó tóm về “hai này mà chớ” : một mặt tốt và một mặt xấu. 

Bài Phúc âm chúng ta vừa nghe hôm nay : “Satan hãy xéo đi” và lùi lại 7 ngày– Phúc Âm 

Chúa nhật tuần trước ta đọc : “Con là Đá…” Hai lời đó đều được Chúa Giêsu nói cho cùng một con 

người : Phêrô. Phêrô trong bài Phúc âm tuần trước là phát ngôn viên của Thiên Chúa khi tuyên 

xưng  “Thầy là Đức Kitô Con Thiên Chúa hằng sống” – Hôm nay, Phêrô lại là khí cụ của Satan : 

“Hỡi Satan hãy xéo đi !” 

Vậy điểm thứ nhất, chúng ta cùng nhìn vào đó là : mỗi con người chúng ta có ít là 2 bộ mặt, 

2 động cơ. 

1. Mỗi người có ít là hai bộ mặt 

-Như chúng ta thấy nơi Phêrô : một bộ mặt của Thiên Chúa, một của quỉ vương. 

-Thánh Phaolô trong thư Rôma (7, 15) tâm sự : “Thật tôi không hiểu việc tôi làm chi hết, vì 

điều tôi ưng muốn, tôi không làm; điều tôi chê ghét, tôi lại cứ làm”. 

-Cecilia Polocco (Chilê) đội vương miện hoa hậu -1987 tại Singapore. Cuộc thi đua cũng sẽ 

qua đi như bao cuộc thi khác, như ở Mêhicô, ở Tây Ban Nha… nếu sau đó báo chí không đăng lời 

sau đây của cô : 

“Tôi cầu nguyện cho hoà bình mỗi ngày”. Có cái gì đó ánh lên nơi con người hoa hậu này. 

-Hoa hậu áo dài Việt Nam 1989 Đỗ thị Kiều Khanh trước và có lẽ sau khi trở thành hoa hậu, 

(có hình in trên nhiều tờ lịch) là một con chiên ngoan đạo – cô đọc sách thánh trong thánh lễ hàng 

tuần. 

-Những diễn viên, những minh tinh, những hoa hậu có một bộ mặt trình diễn, nhưng cũng 

có thể có một bộ mặt hướng thiên. 

-Xem bộ phim “Con bạch tuộc” vào những tập cuối, chúng ta thấy một khuôn mặt lạnh như 

tiền, quần áo lúc nào cũng phẳng phiu, đầu chải láng… Đó là Tanô, người làm công và rồi trở thành 

ông chủ. Khi trở thành ông chủ giàu có, Tanô vẫn giữ trong tủ kính con ngựa gỗ què một chân, kỷ 

niệm của thời kỳ nghèo khổ. Rồi một tối áp Noel, ông chở cả một xe đồ chơi đến trại mồ côi của 

một linh mục để phát quà cho các em. 



16 

 

Trong mỗi con người dù ác đến đâu, cũng có một chút gì đó hiền dịu. Một em bé phá phách 

nghịch ngợm cứng đầu cứng cổ đến mấy, thế nào cũng có lúc mềm lòng chảy nước mắt. Đó cũng 

là nguyên tắc của giáo dục. Hãy nhìn giới trẻ có mặt sáng và mặt tối, có giả dối mà cũng có chân 

thành, có thiện tâm mà cũng có ác độc… để không thất vọng về một em nào. 

2. Hai bộ mặt đó thay nhau ngự trị con người. 

-Nếu bài Phúc âm hôm nay Chúa chê trách Phêrô, được đọc cách bài Phúc Âm Chúa khen 

Phêrô, đúng 7 ngày, thì trong sách, 2 bài này chỉ cách nhau có một câu. Điều đó có thể được hiểu, 

trong con người Phêrô 2 bộ mặt : một xướng ngôn viên của Thiên Chúa, một là khí cụ của Satan, 

thay nhau làm chủ. Vừa được đặt làm đá để xây Hội thánh – thì bị ngay câu la : ngươi trở thành đá 

vấp phạm (giống như viên đá có thể để xây nhà, nhưng cũng có thể làm người ta vấp té). 

Rõ rệt hơn có lẽ là lần Phêrô vừa mạnh dạn tuyên bố sẵn sàng chết với Thầy, thì mấy giờ 

sau đó đã chối Thầy đến 3 lần. Hai bộ măt thay nhau ngự trị trong một con người. 

-Báo Tuổi Trẻ ngày 30/8/90, khi điểm vở diễn mới mang tên “Cõi tình” hoặc “Phút giao thừa” 

đã đặt đề tựa phụ : “Tội ác mang gương mặt tình yêu.” 

Câu chuyện kể, một người chồng đâm xe vào một người phu quét rác. Tưởng họ chết, nên 

bỏ chạy luôn. Theo lẽ phải thông thường: ra trình diện nhận trách nhiệm về mình. Nhưng nếu vậy 

thì: việc đi học nước ngoài, ghế thủ trưởng được hứa hẹn, tương lai tươi sáng đó sẽ đen xịt. Thế 

là những toan tính xuất hiện và tình yêu bị lợi dụng như một con bài để chạy tội. Cuối cùng là : đổ 

hết tội cho người vợ và ngang nhiên nhìn vợ như một phạm nhân. May thay, người phu quét rác 

không chết. Kịch bản vô nhân tính ấy không được thực hiện, vì người phu thấy rõ ai là người lái xe: 

nam hay nữ. Người vợ phẫn nộ nhận ra sự thật đáng sợ về con người lâu nay mình vẫn tin yêu. 

Người chồng bẽ bàng trước sự tráo trở của mình. Và tác giả bài điểm báo là Trường Sa đã viết câu 

này : “Cái kết thúc bi hài như một lời nhắc nhở : ma quỉ vẫn thường lẩn khuất ở trong chúng ta, chỉ 

cần một chút yếu lòng, nó sẽ biến ta thành nô lệ.” 

-Không phải tập được một lần đức khiêm nhợng là không bao giờ kiêu ngạo nữa. Chỉ cần 

nửa giây (từ ngữ nhà Phật là sadna) là có thể đã kiêu căng. Không phải có được lòng tin rồi là 

không bao giờ nghi ngờ nữa. Chỉ cần một cơ hội nào đó là quỉ “phân vân” sẽ tấn công. Không phải 

tập được tính dịu hiền là không bao giờ to tiếng nữa. Ma quỉ vẫn lẩn khuất bên ta, chỉ một phút lơ 

đãng là ta bị hạ gục ngay. 

-Nhiều lúc chúng ta đã từng thú nhận : không ngờ mình nóng đến như thế. Không ngờ mình 

nhẫn tâm đến như vậy. Cái nóng đã lên ngôi làm chủ thay cho hiền dịu. Cái nhẫn tâm đã chỉ huy 

thay cho lòng tốt. Hai bộ mặt thay nhau ngự trị con người. Đó là điểm thứ hai. 

Mỗi con người có ít là 2 bộ mặt. Hai bộ mặt đó thay nhau ngự trị con người. 

3. Tại sao lại như vậy 



17 

 

Tại sao lại như vậy ? Tại sao trong con người lại có thiện và ác. Có xấu thật xấu mà cũng có 

tốt như thế. Câu trả lời có vẻ giáo khoa, thần học là : vì tội nguyên tổ, vì tội chúng ta. 

Nhưng đọc trong bài Phúc âm hôm nay, chúng ta có thể trả lời tại sao vậy bằng : để thử 

thách, để thanh luyện chúng ta. Ai muốn theo Ta, phải bỏ mình… (= bỏ mình là bỏ những cái xấu 

của mình); vác thập giá : phải tập luyện nhân đức để theo Chúa. 

Như thế mới công trạng, như câu cuối bài Tin Mừng hôm nay : Khi Con Người đến trong 

vinh quang sẽ trả cho ai nấy theo cách ăn nết ở của họ. Nếu cuộc sống không phải chiến đấu giữa 

thiện và ác, thì thành quả chẳng vẻ vang gì. Chiến đấu không gian nan, thì vinh quang sao hiển 

hách được. Lựa chọn không vất vả – thành quả chẳng có giá. 

Để kết luận : Chúng ta trả lời vấn nạn : giữa hai thế lực như vậy, làm sao chúng ta đứng 

vững. Câu trả lời sẽ là câu nói của Chúa cho Phêrô : Này Simon, Satan đã đòi sàng anh như sàng 

lúa, nhưng Thầy đã cầu nguyện cho anh, để lòng tin của anh không biến mất. Trong lời kinh chính 

Chúa dạy ta, Ngài cũng đã nói với chúng ta hãy cầu nguyện như sau : Xin chớ để chúng con sa 

chước cám dỗ – nhưng cứu chúng con cho khỏi sự dữ. 

Lời cầu xin sẽ giúp ta đứng vững. Nói đổi lời – chính ơn Chúa trợ giúp chúng ta. Nhưng 

trước khi xin – phải tin. Tôi tin kính. 

Lm. Anphong Nguyễn Công Minh, ofm 

 VỀ MỤC LỤC 

 
 
 

 

CHÚA NHẬT XXIII THƯỜNG NIÊN NĂM A 

 

Muốn sửa lỗi phải quan tâm điều này: Chúa không nói, hãy đi sửa lỗi cho người khác, nhưng 

lại nói: "Nếu anh em ngươi lỗi phạm, hãy đi sửa dạy nó...". 

 

Dù là người mắc lỗi, họ không phải ai xa lạ. Họ là anh em, là người thân thương, là thành 

phần không thể thiếu của đời tôi. Tôi không thể lạnh lùng khi thấy anh em sa ngã. Tôi không thể 

khoanh tay đứng nhìn một thành phần trong chính con người tôi đau ốm, bệnh tật. Bởi lẽ mọi người 

làm nên một thân thể. Vì thế, mỗi người mang vết thương của nhau. Cái đau của một phần thân 

thể là cái đau chung của cả thân thể. 

 

Nhưng sửa lỗi cho anh chị em không phải dễ. Bởi thói thường, khó có ai muốn nhận lỗi về 

phía mình. Nếu có, vì cái tôi, vì bảo thủ, vì ngại mang tiếng là người phải sửa lỗi, khó có ai sẵn sàng 

chấp nhận thay đổi bản thân. 

SỬA LỖI VÀ ĐƯỢC SỬA LỖI    



18 

 

 

Mọi người cần khiêm tốn nhìn nhận sự thật này: là người, ai mà chẳng lầm lỗi. Nhờ đó, ta 

sẽ luôn mang trong tâm mình sự cảm thông khi có trách nhiệm sửa lỗi, và mang nơi cõi lòng thái 

độ hòa nhã, đón nhận khi được xây dựng, được góp ý nhằm chỉnh đốn và tiến tới hoàn thiện bản 

thân. 

 

Không ai trên trần thế có thể tự hào mình vô tội dẫu là người sửa lỗi hay người được sửa 

lỗi. Chính thánh Gioan quả quyết: "Nếu chúng ta nói là chúng ta không có tội, chúng ta tự lừa dối 

mình và sự thật không ở trong chúng ta" (1Ga 1,8). Nay ta can đảm sửa lỗi cho người, mai người 

sẽ có dịp chỉ ra sai sót của ta. 

 

Đời sống chung cần sự sửa lỗi, hòng có thể giúp nhau nhận ra sai sót. Sửa lỗi huynh đệ là 

cần thiết. Nhưng nên nhớ: 

 

- Người sửa lỗi: Cần cẩn trọng lời nói, ôn tồn, tôn trọng người mình sửa lỗi. Thái độ hết sức 

nhẹ nhàng, khôn khéo, thiện chí, chỉ nói đúng lúc, đúng chỗ. Người sửa lỗi không bao giờ được lên 

giọng, kẻ cả, uy quyền hoặc có thái độ chỉ trích, phê phán. 

 

- Người được sửa lỗi: Không cố chấp, không tự ái, nhưng khiêm nhường đón nhận lời 

khuyên, và thiện chí nhìn nhận sai lầm, cùng can đảm để cố gắng sửa đổi bản thân. 

 

Một đáng tiếc đang xảy ra trong đời sống chung: Sửa lỗi cho nhau hầu như càng lúc càng 

vắng bóng, không chỉ phương diện đời sống, kinh tế, tương quan..., mà còn phương diện đức tin, 

thứ phương diện thiêng liêng giúp nhau hiểu hơn về Nước trời, về thánh ý Chúa. 

 

Bởi thông thường, tâm hồn người đã phạm lỗi rất mong manh, dễ chất chứa mặc cảm, tự ái. 

Một lời nói sơ sẩy, không khéo sẽ dẫn đến đổ vỡ. Một thái độ vô tình sẽ càng khơi thêm hố ngăn 

cách. Do đó ta dễ tránh xa việc sửa lỗi cho anh chị em mình để tìm an thân. 

 

Ngoài ra, còn do chính bản thân ta muốn tránh đụng chạm, sợ mích lòng: Dại gì nói những 

chuyện không vui để mua thù chuốc oán. Đó cũng là lý do dễ làm ta né tránh việc sửa lỗi cho nhau, 

dù sửa lỗi thân tình trong huynh đệ. 

 

Để tránh sự câu nệ chỉ vì ích lợi của bản thân, mọi người trong cùng một cộng đoàn cần ý 

thức mấy điều: 

 

- Đặt quyền lợi của cộng đoàn, của Hội Thánh và danh dự của tôn giáo mình lên trên hết. 

Hãy nhớ, chỉ vì tất cả lợi lộc chung ấy mà tôi xây dựng đời sống cho anh chị em tôi. 

 



19 

 

- Sửa lỗi hoàn toàn được thúc đẩy do tình yêu với cộng đoàn, với mọi anh chị em, nhất là 

với cá nhân người phạm lỗi đang cần xây dựng. Chính bầu khí yêu thương là yếu tố quan trọng 

cho việc phát triển từng ngày của cộng đoàn, của từng cá nhân trong cộng đoàn ấy. 

 

Mọi người đều yêu thương nhau, đó là một cộng đoàn lý tưởng. Bất cứ ai cũng mong được 

sống trong cộng đoàn yêu thương như thế. Nhờ đó, từng người sẽ yên tâm rằng, nếu lỡ ta có sai 

sót, ta biết mình không bị loại trừ nhưng được quan tâm giúp đỡ, thậm chí giúp đỡ chân thành, tế 

nhị, đầy cảm thông. 

 

- Để sửa lỗi cũng cần can đảm. Can đảm đến với người lầm lỗi. Can đảm nói sự thật về 

chính họ. Can đảm chấp nhận rủi ro do việc sửa lỗi mang đến như bị giận, bị ghét, bị công kích, 

thậm chí bị chửi bới, bị trả thù, bị tấn công sau lưng... 

 

- Không thể thiếu sức mạnh thiêng liêng mà người có trách nhiệm sửa lỗi phải ý thức. Đó là 

đời sống cầu nguyện. Chỉ có ơn Chúa, chỉ nhờ đồng hành cùng sức mạnh của ơn Chúa, ta mới có 

thể đến với anh chị em, và anh chị em mới có thể trở nên tốt. 

 

- Cuối cùng, ta cần thường xuyên kiểm điểm đời mình. Hãy nhớ, cũng như người được sửa 

lỗi, người sửa lỗi vẫn là thụ tạo yếu đuối, dễ sa ngã, dễ phạm tội. Chân nhận mình còn đầy thiếu 

sót, yếu đuối, ta phải chỉnh đốn mình, phải làm mới mình trong ơn Chúa. Có như thế, cả người sửa 

lỗi lẫn người được sửa lỗi mới có thể tiến xa trên đường nên thánh. 

 

Lm JB NGUYỄN MINH HÙNG 

VỀ MỤC LỤC 

 

  

  

Khi bạn nghĩ về sự thánh thiện, bạn nghĩ đến điều gì? Đối với nhiều người trong chúng ta, 

khái niệm về sự thánh thiện thường liên quan đến những điều rất “thiêng liêng”: đọc Kinh Thánh; đi 

lễ nhà thờ; trước sau như một trong cuộc sống tận tụy của chúng tôi; cầu nguyện nhiệt thành và 

lâu giờ; sống chứng tá. Đương nhiên, tất cả những điều này có thể là dấu hiệu của sự thánh thiện 

trong cuộc sống của chúng ta. 

  

Sự thánh thiện là một điều rất thiết thực 

Nhưng thánh thiện là gì? Về cốt lõi, sự thánh thiện của Kitô hữu có nghĩa là chúng ta phản 

ánh đặc tính của chính Thiên Chúa. Chúa có yêu thương không? Thế thì, chúng ta phản ánh sự 

 SỰ THÁNH THIỆN CỦA HÔN NHÂN KITÔ GIÁO: MỘT ĐIỀU RẤT THIẾT THỰC   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

thánh thiện trong tình yêu thương mà chúng ta thể hiện với người khác. Chúa có trong sạch 

không? Thế thì, chúng ta phản ánh sự thánh thiện trong sự trong sạch của cuộc sống của chúng 

ta. Chúa có kiên nhẫn không? Thế thì, chúng ta phản ánh sự thánh thiện bằng sự kiên nhẫn của 

chúng ta với người khác. Nói tóm lại, sự thánh thiện trong cuộc sống của chúng ta tự hình thành 

nên những cách sống rất thiết thực. Điều này đặc biệt đúng với sự thánh thiện trong hôn nhân: đó 

là một điều rất thực tế. 

 

Chương 5 trong Thư gửi tín hữu Galát là một minh họa tuyệt đẹp về điều này. Trong Galát 

5, chúng ta đọc về những hoa trái của Thánh Thần. Có nghĩa là, các loại hoa trái khác nhau được 

đề cập ở đây đều là minh họa cho đặc tính thánh thiện của Thiên Chúa. Hãy xem kỹ những hoa 

quả này là gì: “yêu thương, vui vẻ, bình an, nhẫn nại, nhân từ, tốt lành, trung tín, dịu dàng, tiết độ” 

(Galát 5: 22-23). Bạn nhận thấy có bao nhiêu loại hoa trái này là những thứ mà chúng ta cần phải 

làm chứng tá - hoặc nên chứng tá - trong bối cảnh của các mối tương quan ? Tình yêu… niềm vui… 

sự bình an… sự kiên nhẫn… lòng tốt… lòng tốt… sự dịu dàng… sự tự chủ. Những hoa trái này của 

Chúa Thánh Thần là những điều cốt lõi rất thiết thực, chúng tự phát huy tác dụng trong cuộc sống 

hàng ngày và trong mối quan hệ hàng ngày của chúng ta với những người xung quanh. 

 Sự thánh thiện trong hôn nhân là một điều rất thiết thực 

Khi chúng ta chỉ nghĩ về sự thánh thiện về những điều “thiêng liêng” như đọc Kinh thánh 

hoặc cầu nguyện, chúng ta đã mắc phải hai sai lầm. Sai lầm đầu tiên là chúng ta có thể đánh giá 

thấp những cách khác nhau mà những người xung quanh, đặc biệt là người phối ngẫu của chúng 

ta, thể hiện đức tính thánh thiện của Thiên Chúa. 

Điều này xẩy đến với tôi khi Tim, người bạn của tôi, chia sẻ về cuộc hành hương của chính 

mình với sự hiểu biết về sự thánh thiện. Khi còn là một tín hữu trẻ tuổi, anh ấy nghĩ sự thánh 

thiện là những điều “thiêng liêng” được liệt kê ở trên. Kết quả là, khi không thấy vợ cầu nguyện hay 

đọc Kinh thánh nhiều như anh nghĩ, anh kết luận: cô ấy không thánh thiện lắm. Nhưng điều mà Tim 



21 

 

không hiểu, không nhận ra là sự vui vẻ và hiền lành của vợ (xem lại Galát 5:22). Cô luôn tươi cười 

và có tinh thần rất nhẹ nhàng. Nói cách khác, cô ấy đang bày tỏ những hoa trái của Chúa 

Thánh Thần. Tuy nhiên, Tim đã bỏ lỡ những khía cạnh này của sự thánh thiện nơi vợ mình, vì anh 

ấy chỉ đo lường sự thánh thiện là những điều “thiêng liêng” hơn như đọc Kinh thánh và cầu nguyện. 

Sai lầm thứ hai mà chúng ta mắc phải là chúng ta có thể đánh giá quá cao sự thánh thiện 

của chính mình! Nếu chúng ta nghĩ về sự thánh thiện chỉ khi thực hiện các nhiệm vụ của Kitô hữu, 

như đọc Kinh thánh hoặc cầu nguyện, thì sự thánh thiện trở thành một công việc mà chúng ta đánh 

dấu bên cạnh khi chúng ta hoàn thành. Sự thánh thiện của Kinh Thánh khác biệt biết bao! Sự 

thánh thiện của Kinh Thánh tự thể hiện trong một đời sống được biến đổi bởi quyền năng 

của Chúa Thánh Thần để chúng ta phản ánh đặc tính của chính Thiên Chúa! Đây không chỉ là một 

nhiệm vụ mà chúng ta đặt dấu kiểm tra bên cạnh khi hoàn thành. Không, đó là một sự biến đổi căn 

bản trong cõi lòng và cuộc sống của chúng ta, có tác động sâu sắc đến cách chúng ta 

tương quan với những người khác, bao gồm cả vợ/chồng của chúng ta! Kết quả là, sự thánh thiện 

có tác động rất thiết thực đến hôn nhân, bởi vì khi chúng ta trở nên giống Thiên Chúa hơn, chúng 

ta có khả năng tương quan với người vợ hoặc chồng của mình bằng “tình yêu, niềm vui, sự bình 

an, sự kiên nhẫn, lòng tốt, sự tốt lành, dịu dàng, tự chủ”. 

 Sự thánh thiện thì như thế nào trong hôn nhân? 

Bạn đã nghĩ như thế nào về sự thánh thiện? Sự hiểu biết của bạn về sự thánh thiện liên 

quan đến việc hoàn thành một nhiệm vụ “thiêng liêng” nào đó hay bạn cũng hiểu sự thánh thiện là 

một sự biến đổi của trái tim và cuộc sống, thể hiện theo những cách rất thiết thực trong các 

mối tương quan hàng ngày của chúng ta?  

Chúng ta đọc lại những hoa quả của Chúa Thánh Thần: “yêu thương, vui mừng, bình an, 

nhẫn nại, nhân từ, tốt lành, trung tín, dịu dàng, tiết độ” (Galát 5: 22-23a). Làm thế nào để 

những thứ hoa trái này tự biểu lộ trong cách bạn liên hệ với người phối ngẫu của mình? Làm thế 

nào các thứ hoa trái này của Chúa Thánh Thần nên tự biểu lộ trong mối quan hệ hôn nhân của 

bạn? Hãy cố gắng trở nên thực tế nhất có thể. 

Chúng ta hãy luôn nhớ rằng: Thiên Chúa đã ban Chúa Thánh Thần cho chúng ta để giúp 

chúng ta trở nên giống Ngài hơn. Trở thành thánh không phải là vấn đề tự biến đổi. Đó là vấn 

đề ngày ngày nhìn lên Thiên Chúa trong sự hoán cải và đức tin và tìm kiếm sự giúp đỡ của Thiên 

Chúa để trở nên giống Ngài hơn. 

Khi bạn nghe ai đó nói rằng người khác là "cặp đôi hoàn hảo", bạn có thường cho đó chỉ 

là cách nhìn bề ngoài của một mối quan hệ không? Hôn nhân là một bí tích đẹp đẽ, nhưng nếu bạn 

đang tìm kiếm vẻ hoàn hảo bên ngoài và không tìm cách trưởng thành trong sự thánh thiện với 

người vợ/chồng của mình, bạn đang tự tạo cho mình sự thất vọng. 



22 

 

Gần đây nữ phóng viên Đài phát thanh Công giáo Hoa Kỳ, Timmerie, đã thảo luận về sự 

nguy hiểm của việc theo đuổi cái gọi là sự hoàn hảo trong hôn nhân hơn là sự thánh thiện. Cô ấy 

thừa nhận, “Chủ nghĩa hoàn hảo thường ảnh hưởng đến rất nhiều người trong chúng ta. Tuy nhiên, 

chủ nghĩa hoàn hảo không phải là để có một mối quan hệ tốt. Đó chỉ là sự hoàn hảo ở bên 

ngoài vì đó chỉ là những gì người khác cảm nhận về các mối quan hệ của chúng ta, hay đôi khi chỉ là 

những gì chúng ta muốn vợ/chồng mình nhìn thấy.” 

Vậy chúng ta nên tiếp cận vấn đề của chủ nghĩa hoàn hảo như thế nào, với tư cách là người 

Công giáo? Timmerie gợi ý rằng thay vì nhấn mạnh chủ nghĩa hoàn hảo trong sự nghiệp, trong 

việc nuôi dạy con cái và hôn nhân, chúng ta nên nói về sự thánh thiện thay vào đó. 

“Bạn thấy đấy, hôn nhân là một con đường dẫn đến sự thánh thiện,” cô nói. “Đó là một trong 

những ơn gọi mà chúng ta được trao ban để thực hiện cuộc hành trình hướng về Thiên Chúa, và 

trong trường hợp này là cùng với một người khác. Và tôi nghĩ nó khá gọn gàng, bởi vì Giáo hội cung 

cấp cho chúng ta một số hướng dẫn đáng kinh ngạc về cách chúng ta có thể sống trong hôn nhân 

thánh thiện. Và đó là một đòi hỏi khá cao mà chúng ta cần những lời nhắc nhở liên tục này." 

Timmerie thừa nhận, “Tôi nghĩ rất nhiều người trong chúng ta muốn đi sâu hơn vào hành 

trình đức tin của mình với vợ/chồng, cho gia đình của mình. Nhưng chúng ta không thực sự biết 

phải làm gì. Chúng ta nói, 'Tôi chỉ muốn mối quan hệ này trở nên hoàn hảo, nhưng đôi khi chúng ta 

lại bỏ lỡ mất cách để đạt được điều đó." 

Một cách để học cách trưởng thành trong sự thánh thiện của hôn nhân của bạn là suy gẫm 

điều Kinh thánh nói với chúng ta về cách vợ và chồng nên yêu thương nhau. 

Timmerie đề nghị, “Tôi muốn khuyến khích các cặp vợ chồng, hãy cầu nguyện với Êphêsô 

chương 5”. “Thánh Phao-lô đã viết về các ơn gọi khác nhau của vợ chồng, và có rất nhiều sự khôn 

ngoan có thể được giải bày. Các cặp đôi, đã kết hôn hoặc ngay cả khi bạn đang chuẩn bị kết 

hôn hãy đọc riêng Êphêsô 5: 1-33. Và sau đó dành thời gian sau đó cùng nhau đọc những lời này, 

những lời khôn ngoan về hôn nhân, và sau đó thảo luận về chúng”. 

Khi suy ngẫm về Kinh thánh, Timmerie gợi ý rằng vợ hoặc chồng hãy tự hỏi: “Tôi cần làm gì, 

để thay đổi, để hướng tới sự thánh thiện của tín hữu Chúa Kitô trong hôn nhân? Không phải sự 

hoàn hảo, mà là sự thánh thiện”. 

Một trở ngại phổ biến để phát triển sự thánh thiện trong hôn nhân là nhiều gia đình chỉ đơn 

giản là không có thời gian ở bên nhau, vì họ có quá nhiều đòi hỏi về thời gian và sự quan tâm. 

Trong thư chung của Đức Cha Thomas Olmsted, Giám mục Địa phận Phoenix, Hoa 

Kỳ, “Complete My Joy” (Hãy làm niềm vui của tôi tràn đầy), Đức Giám Mục viết rằng nhiều gia đình 

tham gia vào rất nhiều hoạt động (thậm chí là tốt!) nhưng làm tiêu hao năng lượng và thời gian, 

khiến các gia đình cảm thấy kiệt quệ và mất liên kết. 



23 

 

Timmerie hỏi, “Làm thế nào để chúng ta khắc phục tình trạng mất liên kết gây kiệt quệ này 

mà các gia đình đang gặp phải?  Chúng ta phải đi đâu, và liên tục chạy đến đâu, và cố gắng trở 

nên hoàn hảo và làm hài lòng tất cả mọi người mãi sao? ” 

Để chống lại trở ngại phổ biến này, Timmerie khuyên các gia đình nên suy ngẫm về những 

câu hỏi đơn giản này, và trả lời theo cách đặt sự thánh thiện trong gia đình lên trên vẻ ngoài hoàn 

hảo. 

“Câu hỏi của tôi dành cho bạn, bất kể bạn đang ở trong trạng thái nào của cuộc sống: Làm 

thế nào để bạn vượt qua suy nghĩ duy hoàn hảo? Bạn cần loại bỏ điều gì trong cuộc sống của mình 

để sự thánh thiện có thể đến trước?” 

Khi xã hội của chúng ta thường xuyên nhắc nhở chúng ta, hôn nhân không phải là một việc 

dễ dàng. Để sống trọn ơn gọi hôn nhân, đòi hỏi rất nhiều sự hy sinh và tự kỷ luật. Trong Bí tích Hôn 

phối, cả người chồng và người vợ đều tuyên hứa trước mặt Thiên Chúa rằng sẽ tiếp tục cam kết 

trong mối quan hệ này cho dù mọi việc có khó khăn đến đâu. Họ hứa sẽ sát cánh bên nhau và an 

ủi nhau trong mọi hoàn cảnh. Họ sẽ cùng nhau đối mặt với bất cứ thử thách và khó khăn nào và họ 

sẽ cùng nhau hưởng những ân phúc lớn nhất trong đời, nhưng mục tiêu cuối cùng của một cuộc 

hôn nhân liên quan nhiều hơn đến việc họ sẽ được hưởng cuộc sống vĩnh cửu. 

Thiên Chúa dùng hôn nhân để giúp chúng ta trưởng thành trong sự thánh thiện. Thiên Chúa 

cho chúng ta thấy điểm mạnh và điểm yếu của chúng ta trong cung cách chúng ta đáp lại người 

bạn đời của mình. Ngài kêu gọi chúng ta hoàn toàn tin cậy nơi Ngài và kế hoạch của Ngài dành cho 

gia đình chúng ta trong các quyết định hàng ngày. Các cặp vợ chồng phải cố gắng khuyến khích 

nhau phát triển trong mối quan hệ với Chúa Giêsu để cuối cùng họ có thể dẫn nhau đến phần 

thưởng của Thiên đàng. 

Trong Tông Huấn Amoris Laetita, Niềm Vui Yêu Thương, Đức Thánh Cha Phanxicô nói một 

cách rõ ràng rằng “linh đạo hôn nhân và gia đình là một linh đạo kết thành bởi hàng ngàn cử chỉ 

nhỏ mọn nhưng có thực chất” (Amoris Laetita 315) và “những ai có khát vọng linh đạo sâu sắc 

không nên cảm nhận rằng gia đình đánh giá thấp việc họ lớn lên trong sự sống Thần Khí, nhưng 

đúng hơn họ coi sự sống này như con đường Chúa muốn dùng để dẫn họ tới đỉnh cao của việc kết 

hợp huyền nhiệm” (AL 316). Mọi sự, “những lúc vui, thư giãn, cử hành, và ngay cả làm tình cũng 

có thể được cảm nghiệm như một tham dự vào cuộc sống trọn vẹn của phục sinh” (Al 317). 

Ngài nói tới việc cầu nguyện dưới ánh sáng Phục Sinh, tới linh đạo của tình yêu độc chiếm 

và tự do trong thách đố và hoài mong được về già với nhau, luôn phản ảnh lòng chung thủy của 

Thiên Chúa (AL 319). 

Đức Giáo hoàng cũng nói đến linh đạo chăm sóc, an ủi và khuyến khích: Ngài dạy rằng “mọi 

cuộc sống gia đình đều là một ‘việc chăn chiên’ trong lòng thương xót. Mỗi người chúng ta, qua yêu 

thương và săn sóc, đều để lại dấu ấn lên đời người khác”(AL 322). “Ngắm nhìn người thân yêu của 



24 

 

chúng ta bằng con mắt của Thiên Chúa và thấy Chúa Kitô trong họ chính là một kinh nghiệm thiêng 

liêng” sâu sắc (AL 323). 

Đức Phanxicô khẳng định: “không gia đình nào rơi xuống từ trời đã hoàn toàn được hình 

thành ngay; các gia đình luôn cần được lớn lên và trưởng thành trong khả năng yêu thương… Tất 

cả chúng ta đều được kêu gọi tiếp tục cố gắng hướng tới một điều gì đó lớn hơn chính chúng ta và 

gia đình chúng ta, và mọi gia đình phải cảm nhận được sự thúc đẩy này. Chúng ta hãy thực hiện 

cuộc hành trình này như các gia đình, chúng ta hãy tiếp tục tiến bước với nhau. (…) Chớ gì ta đừng 

ngã lòng vì các giới hạn của mình hay ngừng việc tìm kiếm sự viên mãn của tình yêu và tình hiệp 

thông mà Thiên Chúa đang bầy tỏ trước mặt ta” (AL 325). 

 Phêrô Phạm Văn Trung chuyển ngữ và biên tập từ: 

https://relevantradio.com/2020/08/pursuing-holiness-rather-than-perfection-in-your-

marriage/ 

https://www.crosswalk.com/family/marriage/holiness-in-marriage-a-very-practical-thing-

11596385.html 

https://hddmvn.net/tom-luoc-tong-huan-amoris-laetitia-niem-vui-yeu-thuong-ve-gia-dinh/ 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 
 

 
 
 

1. Sự nghèo khó khốn cùng nhất là nỗi cô đơn và cảm giác không được yêu thương.  

Con cảm nhận được sự nghèo khó khốn cùng này trong những tháng ngày sau năm 1975. 

Chồng con phải vào trại cải tạo. Con một mình vất vả với bầy con nhỏ, sống cô đơn và sợ sệt buồn 

tủi suốt nhiều tháng năm dài… Vì thế những ngày này (thời gian 8 tháng nay thế giới sống trong 

cơn dịch bệnh coronawuhan) con dễ dàng đồng cảm với những người có thân nhân nhiễm bệnh 

nằm cô đơn trong bệnh viện và chết cô đơn không một người thân nào bên cạnh để tỏ lòng yêu 

thương, chia sẻ nỗi đau khổ tột cùng không chỉ trong thể xác mà nỗi đau đớn nghiệt ngã nhất là nỗi 

đau tinh thần trong cô đơn khốn cùng. Con vẫn cầu nguyện cho người qua đời, người nhiễm bệnh 

và gia đình họ. Xin Thiên Chúa an ủi xoa dịu nỗi đau đớn và cô đơn của họ. 

2. Nếu bạn phán xét người khác, bạn chẳng còn thời gian để yêu thương họ nữa. 

MƯỜI LỜI HAY Ý ĐẸP CỦA THÁNH TERESA CALCUTTA    

 

https://relevantradio.com/2020/08/pursuing-holiness-rather-than-perfection-in-your-marriage/
https://relevantradio.com/2020/08/pursuing-holiness-rather-than-perfection-in-your-marriage/
https://www.crosswalk.com/family/marriage/holiness-in-marriage-a-very-practical-thing-11596385.html
https://www.crosswalk.com/family/marriage/holiness-in-marriage-a-very-practical-thing-11596385.html
https://hddmvn.net/tom-luoc-tong-huan-amoris-laetitia-niem-vui-yeu-thuong-ve-gia-dinh/


25 

 

Dạ vâng, thưa Thánh Nữ dạy rất phải, trải qua kinh nghiệm sống có lần vấp phạm tội này 

nên con mới biết rằng, mình nên chỉ dùng thời gian để thương yêu người khác. Con sẽ tránh không 

phán xét ai cả. 

3. Quan trọng không phải chúng ta cho đi bao nhiêu, mà là chúng ta dành bao nhiêu 

yêu thương để cho đi. 

Thưa Thánh Nữ, bài học này thật quý giá, cho chúng con phải tập sống biết yêu thương như 

Lời Chúa Giêsu dạy thì chúng con mới thực hành lời của Mẹ dạy. Rất khó, nhưng chúng con chắc 

chắn sẽ làm được. 

4. Không phải tất cả chúng ta đều làm được những điều vĩ đại. Nhưng chúng ta có thể 

làm những điều nhỏ nhặt với tình yêu vĩ đại.  

Thưa vâng, cá nhân con chỉ có thể làm những điều nhỏ nhặt vì giới hạn rất hạn hẹp của 

mình, song con sẽ làm với con tim yêu mến và lý trí sáng suốt theo ánh sáng Chúa Thánh Thần và 

theo Lời Chúa Giêsu dạy. 

 5. Hãy tận tâm với những điều nhỏ nhặt, bởi điểm mạnh của bạn nằm ở đó.  

Thưa vâng ạ, làm việc gì cũng cần tận tâm tận lực với ơn Thánh Thần Chúa. 

 6. Chúng ta cảm thấy điều chúng ta đang làm chỉ là một giọt nước trong đại dương.  

Nhưng đại dương sẽ ít hơn nếu thiếu đi giọt nước ấy. Tuyệt vời! Bởi vậy, chúng con không 

thể quên được bổn phận Kitô hữu của mình là cùng lao tác với Chúa Giêsu trong công trình cứu độ 

của Ngài. 

7. Nếu bạn không thể làm trăm người đỡ đói, chỉ cần một mà thôi.  

Dạ vâng, đức Ái chính là nền tảng nuôi dưỡng sự sẻ chia với tình yêu thương.  

 8. Bạn có thể làm gì để xây dựng hòa bình thế giới?  

Hãy về nhà và yêu thương gia đình của mình. Thưa vâng, gia đình chính là giáo hội nhỏ bé 

tràn ngập tình thương yêu.  

9. Lời tử tế ngắn gọn dễ nói nhưng âm vang của nó thực sự vô tận.  

Dạ vâng, chúng con xin cố gắng tập kể cả khi tức giận hay nổi nóng. 

 10. Ngày hôm qua đã đi rồi. Ngày mai còn chưa tới. Chúng ta chỉ có hôm nay. Hãy bắt 

đầu thôi.  

Thưa vâng, sống giây phút hiện tại là đẹp nhất, thực nhất vì có Thiên Thần Bản Mệnh của 

mình và Chúa Thánh Thần hiện diện hướng dẫn mình. Hôm nay và chỉ hôm nay và chỉ lúc này. 

 

Elisabeth Nguyễn (27.8.2020) 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

XIN NÓI LẠI NHỮNG KHÁC BIỆT CĂN BẢN GIỮA CÔNG GIÁO, CHÍNH THỐNG 
GIÁO, ANH GIÁO VÀ TIN LÀNH    



26 

 

 

 Hỏi: 

Trong bài trước cha đã nói  đến các Đạo cùng tôn thờ Thiên Chúa nhưng khác nhau 

về nhiều mặt thần học, tín lý, giáo lý, bí tích,  phụng vụ .v.v 

Xin cha nói rõ hơn về những khác biệt này giữa Công Giáo, Chính Thống, Anh Giáo 

và Tin Lành. 

 Trả lời: 

Như đã giải thích trong bài trước, Đạo Thánh  của Chúa Kitô  và Giáo Hội duy nhất  của 

Chúa xây trên Đá Tảng Phểrô,qua thời gian,   đã bị rạn nứt hay ly giáo (schisms) phân chia thành  ba 

Nhánh Kitô Giáo là Công Giáo Roma (The Roman Catholicism )  , Chính Thống Giáo Đông Phương 

(Eatern Orthodox Churches)  và Tin Lành (Protestantism).Đây là hậu quả của những cuộc cải cách 

tôn giáo xảy ra vào thế kỷ XVI ở Tây Phương,làm phát sinh các Đạo giáo trên đây. 

Thật vậy,  từ đầu,  chỉ có Đạo Thánh của Chúa Kitô gọi chung là KitôGiáo (Christianity). 

Nhưng theo dòng thời gian,  đã có những biến cố gây ra tình trạng rạn nứt hay ly giáo (schisms) 

trong Giáo Hội nói chung. Ngoài ra, còn một nhánh Kitô Giáo nữa là Anh Giáo (Anglican 

Communion) do vua Henri VIII (1491-1547) của nước Anh  chủ xướng năm 1534 để lập một Giáo 

Hội riêng cho Nước Anh, tách khỏi Rôma chỉ vì Tòa Thánh La Mã (Đức Giáo Hoàng Clement VII) 

không chấp nhận cho nhà vua ly di để lấy vợ khác. 

Cho đến nay, các nhóm ly khai trên vẫn chưa hiệp thông được với Giáo Hội Công Giáo vì 

còn nhiều trở ngại chưa vượt qua được.. Nguyên nhân thì có nhiều, nhưng giới hạn trong câu hỏi 

được đặt ra, tôi chỉ xin nên sau đây những dị biệt căn bản giữa bốn Nhánh Kitô Gíáo lớn trên đây 

mà thôi. 

I- Chính Thống  (orthodoxy) khác biệt với Công Gíáo La Mã ( Roman Catholicism) thé 

nào ? 

Trước hết, danh xưng Chính Thống "Orthodoxy", theo ngữ căn (etymology) Hy lạp là " orthos 

doxa", có nghĩa là  "ca ngợi đúng (right-praise), "tin tưởng đúng " ( right belief) . Danh xưng này 

được dùng trước tiên để chỉ lập trường của các giáo đoàn Kitô đã tham dự các Công Đồng đại kết 

(Ecumenical Councils) Nicêa I (325) Ephêsô (431) và nhất là Chalcedon (451) trong đó họ đã đồng 

thanh chấp thuận và đề cao những giáo lý được coi là chân chính( sound doctrines) , tinh tuyền của 

KitôGíáo để chống lại những gì bị coi là tà thuyết hay lạc giáo (heresy).Do đó,trong bối cảnh này, 

từ ngữ  "orthodoxy" được dùng để đối nghịch với từ ngữ " heresy" có nghĩa là tà thuyết hay lạc 

giáo. 

 Nhưng  sau biến cố năm 1054 khi hai Giáo Hội  Kitô Giáo Hy Lạp ở Constantinople ( tượng 

trưng cho Đông Phương) và Giáo Hội Công Giáo LaMã ( Tây Phương) đã xung đột và ra vạ tuyệt 

thông cho nhau (anthemas = excommunications) ngày 16 tháng 7 năm 1054  giữa Michael 

Cerularius, Thượng Phụ Constantinople và Đức cố Giáo Hoàng Leo IX vì có những bất đồng lớn 

về tín lý, thần học  và quyền bính, thì  danh xưng "Chính Thống" (orthodoxy) lại được dùng để chỉ 

Giáo Hội Hy Lạp ở Constantinople đã tách ra khỏi  hiệp thông với Giáo Hội Công Giáo La Mã. Sau 

này, Giáo Hội "Chính Thống" Hy Lạp ở Constantinople đã lan ra các quốc gia trong vùng như Thổ 

nhĩ Kỳ, Nga, Albania, Estonia, Cyprus, Finland, Latvia,  Lithuania,  Rumania, Bulgaria, Serbia, 

Ukraine...Vì thế,  ở mỗi quốc gia này cũng có Giáo Hội Chính Thống nhưng độc lập với nhau về 



27 

 

mọi phương diện.Nghĩa là không có ai là  người lãnh đạo chung của các Giáo Hội này, mặc dù họ 

có tên gọi chung là các Giáo Hội Chính Thống Đông Phương ( Eastern Orthodox Churches) tách 

khỏi khỏi Giáo Hội Công Giáo La Mã.(Tây Phương) 

Tuy nhiên, hiện nay Thượng Phụ ( Patriarch) Giáo Hội Chính Thống Thổ Nhĩ Kỳ ở 

Istanbul  được coi là Thượng Phụ Đại Kết ( Ecumenical Patriarch) của các Giáo Hội Chính thông 

Đông Phương.Cách nay 6 năm Đức Thánh Cha Bê-nê-đich tô XVI ( đã về hưu năm 2013) đã sang 

thăm Đức Thượng phụ Giáo Chủ Chính Thống Thổ để tỏ thiện chí muốn đối thoại, đưa đến hiệp 

thông giữa hai Giáo Hội anh  em. Riêng Giáo Hội Chính Thống Nga, cho đến nay, vẫn chưa tỏ thiện 

chí muốn xích gần lại với Giáo Hội Công Giáo La Mã, vì họ cho rằng Công Giáo muốn "lôi kéo" tín 

đồ Chính Thống  Nga vào Công Giáo sau khi chế độ cộng sản ở Nga tan rã, tạo điều kiện thuận lợi 

cho Giáo Hội Chính Thông Nga hành Đạo. Dầu vậy, một biến cố mới xẩy ra trong năm  2016 là Đức 

Thánh Cha Phanxicô đã gặp Thượng Phụ Giáo Hội Chính Thông Nga tại MỄ TÂY CƠ (Mexico), 

nhưng kết quả của cuộc gặp gỡ lịch sử này giữa hai vi lãnh đạo Công Giáo và Chính Thống Nga 

không được công bố sau đó.Nhưng đây là một dấu chỉ tích cực giữa hai Giáo Hội anh  em muốn 

hiệp nhất với nhau trong cùng một niềm tin vào Chúa Kitô. 

Trước khi xẩy ra cuộc ly giáo năm 1054, hai Nhánh Kitô giáo lớn ở Đông và Tây phương( 

The Greek Church and the Holy See=Rome)  nói trên vẫn hiệp thông trọn vẹn với nhau về mọi 

phương diện vì cả hai Giáo Hội anh  em  này đều là kết quả truyền giáo ban đầu của các Thánh 

Tông Đồ Phêrô và Anrê. Lịch sử truyền giáo cho biết là Thánh Phêrô đã rao giảng Tin mừng ở 

vùng  đất nay là lãnh địa của Giáo Hội Công Giáo La Mã (Roma) trong khi em ngài, Thánh Anrê 

(Andrew)  sang phía Đông để rao giảng trước hết ở Hy lạp và sau đó phần đất nay là Thổ Nhĩ Kỳ 

(Turkey). Như thế, cả hai Giáo Hội KitôGiáo Đông Phương Constantinople và Tây Phương Rôma 

đều có nguồn gốc Tông đồ thuần túy ( Apostolic succession). 

Sau đây là những điểm gây bất đồng khiến đi đến ly giáo (schism) Đông Tây năm 1054. 

 1- về tín lý, Giáo Hội Chính Thống Đông Phương- tiêu biểu ban đầu là Giáo Hội Hy Lạp ở 

Constantinople- đã  bất đồng với Giáo Hội Công Giáo La Mã về từ ngữ “ Filioque” (và Con) thêm 

vào trong Kinh Tin Kính Nicêa tuyên xưng “Chúa Thánh Thần bởi  Chúa Cha, và Chúa Con mà 

ra”. 

Giáo Hội Chính Thông Đông Phương cũng không công nhận các tín điều về  Đức Mẹ  Vô 

Nhiễm  Thai (Immaculate Conception) và Lên Trời cả hồn xác (Assumption) mặc dù họ vẫn tôn kính 

Đức Mẹ là Mẹ Thiên Chúa (Theotokos). Sở dĩ thế, vì họ không công nhận vai trò lãnh đạo Giáo 

Hội của Đức Giáo Hoàng, nên đã bác bỏ mọi tín điều được các Đức Giáo Hoàng công bố  với ơn 

bất khả ngộ (Infallibility) mà Công Đồng Vaticanô I (1870) đã nhìn nhận. 

Chính vì họ không công nhận quyền và vai trò lãnh đạo Giáo Hội hoàn vũ của Đức Giáo 

Hoàng Rôma, nên đây là trở ngại lớn nhất cho sự hiệp nhất (unity) giữa hai Giáo Hội Chính Thống 

và Công Giáo cho đến nay, mặc dù hai bên đã tha vạ tuyệt thông cho nhau sau cuộc gặp gỡ lịch 

sử  năm 1966 giữa Đức Thánh Cha Phaolô VI và Đức Thượng Phụ Giáo Chủ Constantinople khi 

đó là Athenagoras I. 

Giáo Hội Chính Thống có đủ bảy bí tích hữu hiệu như Công Giáo. Tuy nhiên, với bí tích rửa 

tội  thì họ  dùng  nghi thức dìm xuống nước (immersion) 3 lần để nhấn mạnh ý nghĩa tái sinh vào 

đời sống mới, trong khi Giáo Hội Công Giáo chỉ dùng nước đổ trên đầu hay trán của người được 

rửa tội để vừa chỉ sự tẩy sạch tội nguyên tổ và các tội cá nhân ( đối với người dự tòng) và tái sinh 

vào sự sống mới, mặc lấy Chúa Kitô. 



28 

 

Chính vì Giáo Hội Chính Thống có đủ các bí tích hữu hiệu như Công Giáo, nên giáo dân 

Công Giáo được phép tham dự Thánh lễ và lãnh các bí tích hòa giải và sức dầu của Chính Thống 

nếu không tìm được nhà thờ Công Giáo hay linh mục Công giáo khi cần.. 

2-Về phụng vụ, Giáo Hội Chính Thống dùng bánh có men (leavened bread) và ngôn ngữ 

Hy lạp  khi cử hành phung vụ  trong khi Giáo Hội Công Giáo dùng bánh không men (unleavened 

bread) và tiếng Latinh trong phụng vụ thánh trước Công Đồng Vaticanô II, và nay là các ngôn ngữ 

của mọi tín hữu thuộc  mọi nền văn hóa, chủng tộc khác nhau, trong đó có tiếng Viêt Nam. 

3-Sau hết, về mặt kỷ luật giáo sĩ:  các Giáo Hội Chính Thông cho phép các phó tế và linh 

muc được kết hôn trừ Giám mục, trong khi kỷ luật độc thân (celibacy) lại  được áp dụng cho mọi 

cấp bậc trong hàng giáo sĩ và tu sĩ Công Giáo, trừ phó tế vĩnh viễn (permanent deacons). 

Đó là những khác biệt căn bản giữa Giáo Hội Chính Thống Đông Phương và Giáo Hội Công 

Giáo La Mã cho đến nay. 

Tuy nhiên, dù có những khác biệt và khó khăn trên đây, Giáo hội Công Giáo và Giáo Hội 

Chính Thống Đông Phương đều rất gần nhau về nguồn gốc tông đồ và về nền tảng đức tin, giáo lý, 

bí tích và Kinh thánh. Vì thế,  giáo lý của Giáo Hội Công Giáo đã dạy rằng: “Đối với các Giáo Hội 

Chính thống, sự hiệp thông này sâu xa đến nỗi “chỉ còn thiếu một chút là đạt được mức đầy 

đủ để có thể cho phép cử hành chung phép Thánh Thể của Chúa Kitô” (x.SGLGHCG, số 838). 

Vì Chính Thống Giáo có đủ bảy bí tích hữu hiệu, nên giáo dân Công Giáo được phép tham 

dự Thánh Lễ và lãnh các bí tích hòa giải và sức dầu ở nhà thờ và các linh mục Chính Thống, nếu 

không tìm được nhà thờ và linh mục Công Giáo nơi mình cư ngụ. 

  

II- Tin lành ( Protestantism)Anh Giáo ( Anglican Communion) và những khác biệt với 

Công Giáo. 

Như đã nói trong bài trước, Tin lành, nói chung, là Nhánh KitôGíáo đã tách ra khỏi Giáo Hội 

Công Giáo sau những cuộc cải cách tôn giáo do Martin Luther, một linh mục Dòng thánh Augustinô, 

chủ xướng vào năm 1517 tại Đức và lan sang Pháp với John Calvin và Thụy sỹ với Ulrich Zwingli  và 

các nước Bắc Âu sau đó.Hiện nay có hàng chục ngàn giáo phái này ở Mỹ, hoạt động với nhiều 

danh xưng khác nhau, nhưng cùng ít nhiều có liên hệ đến nguồn gốc thệ phản (protestantism)nói 

trên. Một đặc điểm của các giáo phải Tin Lành là họ không có hệ thống giáo quyền ( Hierachy) 

chung như Giáo Hội Công Giáo có hàng giáo phẩm tối cao từ trung ương Roma cho đến các giáo 

hội địa phương ở mỗi quốc gia.Các nhánh Tin Lành hầu như độc lập với nhau về quyền bính, nhân 

sự, tài chính  và phương thức hành đạo. 

 1-Ở góc độ thần học, 

Những người chủ trương cải cách (reformations) trên đã hoàn toàn bác bỏ mọi nền tảng thần 

học về bí tích và cơ cấu tổ chức giáo quyền (Hierachy) của Giáo Hội Công Giáo. Họ chống lại vai 

trò trung gian của Giáo Hội trong việc hòa giải con người với Thiên Chúa qua bí tích tha tội hay hòa 

giải (reconciliation) vì họ không nhìn nhận bí tích truyền chức thánh (Holy Orders) qua đó Giám 

mục, Linh mục được truyền chức thánh và có quyền tha tội nhân danh Chúa Kitô (in persona Christi) 

cũng như thi hành mọi sứ vụ (ministry) thiêng liêng khác. (rửa tội, thêm sức, thánh thể,  Xức dầu 

thánh, chứng hôn). 



29 

 

Điểm căn bản trong nền thần học của Tin Lành là con người đã bị tội tổ tông phá hủy mọi 

khả năng hành thiện rồi (làm việc lành), nên mọi nỗ lực cá nhân để được cứu rỗi đều vô ích và vô 

giá trị.Do đó, chỉ cần tuyên xưng đức tin vào Chúa Kitô dựa trên Kinh Thánh là được cứu rỗi mà 

thôi. (Sola fide, sola scriptura). 

Ngược lại, Giáo Hội Công Giáo tin rằng con người vẫn có trách nhiệm cộng tác với ơn Chúa 

để được cứu rỗi. Nói khác đi, muốn được cứu độ, con người phải cậy nhờ trước hết vào lòng 

thương xót vô biên của Thiên Chúa và công nghiệp cứu chuộc vô giá của Chúa Kitô, nhưng cũng 

phải có thiện chí công tác với ơn thánh để sống và thực thi những cam kết khi được rửa tội. Nếu 

không, Chúa không thể cứu ai được như Chúa Giêsu đã nói rõ: 

 “không phải bất cứ ai thưa với Thầy: lạy Chúa, lạy Chúa là được vào Nước Trời cả 

đâu! Nhưng chỉ có ai thi hành ý muốn của Cha Thầy là Đấng ngự trên trời, mới được vào mà 

thôi.” (Mt 7:21). 

Nói khác đi, không phải rửa tội xong, rồi cứ hát Alleluia và kêu danh Chúa Kitô là được cứu 

độ. Điều quan trong hơn nữa là phải sống theo đường lối của Chúa, nghĩa là thực thi những cam 

kết khi được rửa tội: đó là mến Chúa, yêu người và xa lánh tội lỗi. Nếu không, rửa tội và kêu danh 

Chúa thôi vẫn  ra vô ích. 

 Anh em tin lành không chia sẻ quan điển thần học này, nên họ chỉ chú trọng vào việc đọc 

và giảng Kinh Thánh nhưng không nhấn mạnh đến phần đóng góp của con người như Chúa Giêsu 

đòi hỏi trên đây. Ngoài phép rửa và Kinh Thánh, họ không tin và công nhận một bí tích nào khác.Điển 

hình 

Là bí tích hòa giải mà các giám mục và linh mục Công Giáo được phép tha tội cho các hối 

nhân nhân danh Chúa Kitô ( in persona Christi). 

Lại nữa, vì không công nhận phép Thánh Thể, nên họ không tin Chúa Giêsu thực sự hiện 

diện trong hình bánh và rượu, mặc dù một số Giáo phái Tin lành có nghi thức bẻ bánh và uống 

rượu nho khi họ tụ họp để nghe giảng Kinh thánh., Nhưng đó không phải là cử hành Bí Tích Thánh 

Thể (Eucharist) như trong Giáo Hội Công Giáo và Chính Thống Giáo Đông Phương.. Sứ vụ quan 

trọng của họ chỉ là giảng Kinh Thánh  vì họ chỉ  tin có Kinh Thánh (Sola Scriptura) mà thôi. 

  

2-  Nhưng Kinh Thánh được cắt nghĩa theo cách hiểu riêng của họ, nên có rất nhiều 

mâu thuẫn hay trái ngược với cách hiểu và cắt nghĩa của Giáo Hội Công Giáo. 

Thí dụ, câu Phúc Âm trong Matthêu 22 : 8-9 trong đó Chúa Giêsu dạy các tông đồ “ không 

được gọi  Ai dưới đất là Cha, là Thầy .”. anh  em Tin Lành  hiểu lời Chúa trong ngữ cảnh 

(context)  câu trên hoàn toàn theo nghĩa đen (literal meaning) nên đã chỉ trích Giáo Hội Công Giáo 

là ‘lạc giáo=heretical” vì đã cho gọi Linh mục là “ Cha” (Father, Père, Padre)!. 

Thật ra, Giáo Hội cho phép gọi như vậy, vì căn cứ vào giáo lý của Thánh Phaolô, và dựa vào 

giáo lý này, Công Đồng Vaticanô II trong Hiến Chế Tín lý Lumen Gentium đã dạy rằng; “Linh mục 

phải chăm sóc giáo dân như những người cha trong Chúa Kitô  vì đã sinh  ra họ cách thiêng 

liêng nhờ phép rửa và giáo huấn.” (1 Cor 4: 15; LG. số 28). 



30 

 

Một điểm sai lầm nữa trong cách đọc và hiểu kinh thánh của Tin lành là câu Phúc Âm Thánh 

Marcô kể lại một ngày kia Chúa Giêsu đang giảng dạy cho một đám đông người thì Đức Mẹ cà các 

môn đệ 

của Chúa đến. Có người trong đám đông đã nói với Chúa rằng: “Thưa Thầy có mẹ và anh 

em, chị em của Thầy ở ngoài kia đang tìm Thầy.” (Mc 3:32). Anh em tin lành đã căn cứ vào câu 

này để phủ nhận niềm tin Đức Mẹ trọn đời đồng trinh của Công Giáo và Chính thống, vì họ cho 

rằng  Mẹ Maria đã sinh thêm con cái sau khi sinh Chúa Giêsu. Nghĩa là họ chỉ tin Đức Mẹ đồng 

trinh cho đến khi sinh Chúa Giêsu mà thôi. Thật ra cụm từ “anh chị em “trong ngữ cảnh (context) 

trên đây chỉ là anh chị em theo nghĩa thiêng liêng (spiritual brotherhood, sisterhood)  và đây là cách 

hiểu và giải thích Kinh Thánh của Công Giáo và Chính Thống, khác với Tin lành và Anh giáo. 

Sau hết, về mặt quyền  bình, các giáo phái Tin lành và Anh giáo  đều không công nhận Đức 

Giáo Hoàng là Đại Diện (Vicar) duy nhất của Chúa Kitô trong sứ mạng chăn dắt đoàn chiên của 

Người trên trần thế. 

Chính vì không công nhận Đức Giáo Hoàng là Thủ Lãnh Giáo Hội duy nhất của Chúa Kitô 

nên đây là trở ngại lớn cho các nhánh Tin Lành và Anh giáo  muốn hiệp nhất với Giáo Hội Công 

Giáo. 

3- về bí tích: 

Tất cả các nhóm Tin Lành và Anh Giáo đều không có các bí tích quan trọng như Thêm sức, 

Thánh Thể, Hòa giải, Sức Dầu bệnh nhân và Truyền Chức Thánh vì họ không có nguồn gốc Tông 

Đồ (Apostolic succession)-  và quan trọng hơn nữa,  người sáng lập của họ là người thường dân 

(Martin Luther, John Calvin..Henry VIII)  chứ không phải là chính Chúa Giêsu-Kitô, Đấng đã lập 

Giáo Hội của Chúa trên Đá Tảng Phêrô.( Mt 16: 18-19)  và “ Giáo Hội này tồn tại trong Giáo Hội 

Công Giáo do Đấng kế vị Phê rô và các Giám mục hiệp thông với Ngài điều khiển” như Thánh 

Công Đồng Vaticanô II đã tuyên bố. ( x. LG. số 8). Cho nên các nhánh Tin Lành và Anh 

giáo  đều  không có chức linh mục và giám mục hữu hiệu để cử hành các bí tích trên. 

 Đa số các nhóm Tin Lành và Anh Giáo  chỉ có phép rửa (Baptism) mà thôi. Nhưng nếu nhóm 

nào không rửa tội với nước và công thức Chúa Ba Ngôi (The Trinitarian Formula) như 

nhóm Bahai Hullah và Marmonites ở Mỹ ,  thì không thành sự ( invalidly) . Do đó, khi gia nhập 

Giáo Hội Công Giáo, tín hữu Tin Lành nào không được rửa tội với nước và công thức trên thì phải 

được rửa tội lại như người dự  tòng.(catechumens). Nếu họ được rửa tội thành sự thì chỉ phải tuyên 

xưng đức tin khi gia nhập Công Giáo mà thôi 

III-Anh Giáo ( Anglican Communion) 

Nhóm Kitô Giáo này do Vua Henry VIII của Nước Anh tự tách ra khỏi hiệp thông với Giáo 

Hội Công Giáo Roma từ năm 1534 vì  nhà vua bất mãn với Đức Thánh Cha Clemente VII, đã không 

cho phép ông li dị để lấy vợ khác.Nhóm này khác biệt với Giáo Hội Anh Quốc ( The Church òf 

England) Là Giáo Hội hiệp thông và vâng  phục Giáo Hội Công Giáo Roma do Đức Thánh Cha làm 

Thủ Lãnh với sự hiệp thông và vâng phục trọn vẹn của các Giáo Hội Công Giáo địa phương ở khắp 

nơi trên thế giới.Người lãnh đạo Nhóm Anh Giáo nói trên là Vua  Nứớc Anh (nay là Nữ Hoàng 

Elizabeth II).Vì không có nguồn gốc Tông Đồ, nên Anh Giáo không có các Bí Tich hữu hiệu như 

Công Giáo, trừ Phép Rửa mà Anh Giáo có chung với các nhóm Tin Lành và với Công Giáo.Vì  không 

có các Bí Tích Thánh Thể và Hòa Giải hữu hiệu  nên các linh mục Anh Giáo không thể cử hành 

Thánh Lễ Tạ Ơn (The Eucharist) hữu hiệu như Công Giáo được. Cho nên,  các tín hữu Công Giáo 

không được tham dự Lễ của các linh mục Anh Giáo để thay cho lễ của Công Giáo, cũng  như 



31 

 

không  thể  đi xưng tội với các linh mục Anh Giáo vì họ không có Bí Tich hòa giải (Reconciliation) 

hữu hiệu như Công Giáo.Sau hết, nếu các linh mục và giám mục Anh Giáo trở lại Công Giáo thì họ 

phải được huấn luyện lại và  chiu chức lại trong Giáo Hội Công Giáo, vì Công Giáo không nhìn nhận 

các bí tích của Anh giáo trừ Phép Rửa.Chỉ có một đặc ân cho các linh mục Anh Giáo là họ được 

phép giữ vợ con sau khi được chịu chức linh mục trong Giáo Hội Công Giáo.Các tín hữu Anh Giáo 

thì phải tuyên xưng đức tin khi họ gia nhập Giáo Hội Công Giáo.Họ không cần được rửa tội lại vì 

Công Giáo nhìn nhận Phép Rửa của Anh Giáo.Chỉ có những ai không được rửa tội với nước và 

công thức Chúa Ba Ngôi (Trinitarian Formula) như nhóm Bahai Hullad và Marmonites  bên Mỹ  thì 

mới phải được rửa tội lại khi họ gia nhập Giáo Hội Công Giáo mà thôi. 

Đó là những khác biệt căn bản giữa Công Giáo,Chính Thống Giáo,  Tin Lành và Anh Giáo 

nói chung. Tuy nhiên, Giáo Hội Công Giáo vẫn hướng về các anh em ly khai này và mong ước đạt 

được sự hiệp nhất với họ qua nỗ lực đại kết (ecumenism) mà Giáo hội đã theo đuổi và cầu 

nguyện  trong nhiều năm qua. 

Chúng ta tiếp tục cầu xin cho mục đích hiệp nhất này giữa những người có chung niềm tin 

vào Chúa Kitô nhưng  chưa hiệp thông (communion) và hiệp nhất ( unity) với Giáo Hội Công Giáo, 

là Giáo Hội duy nhất Chúa Giêsu đã thiết lập trên nền tảng  Tông đồ Phêrô, do Đức Thánh Cha, 

cũng là Giám Mục Roma, người kế vị Thánh Phêrô  trong trách nhiệm  coi sóc  và lãnh đạo Giáo 

Hội  với sự cộng tác và vâng phục trọn vẹn của Giám Mục Đoàn. (College of Bishops) hay của các 

Giáo Hội Công Giáo địa phương ở các quốc gia trên thế giới.Amen. 

Ươc mong những giải đáp trên thỏa mãn câu hỏi đặt ra. 

 Lm. Phanxicô Xaviê Ngô Tôn Huấn. DMin (Doctor of Ministry = Tiến Sĩ Sứ Vụ) 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

   

Trần Mỹ Duyệt 

 

Monica là vị thánh nữ được tôn kính trong Giáo Hội Công Giáo và Chính Thống Giáo từ thế 

kỷ thứ Tư. Lễ kính vào ngày 27 tháng 8 hàng năm. Thánh nữ sinh năm 331 hoặc 332 AD tại 

Thagaste, Phi Châu nay là Souk Ahras, Algeria, và qua đời năm 387 AD. Cũng có sử liệu ghi thánh 

nữ sinh năm 322 AD và qua đời năm 387 AD tại Ostia Antica, Ý trên đường trở về quê hương sau 

khi Augustine con bà được ơn trở lại. Thánh nữ được an táng tại Ostia. 

Thời thanh xuân, thánh nữ kết hôn sớm với Patricius, một quan chức ngoại đạo người Roma 

tại Thagaste. Thánh nữ có ba người con gồm 2 trai là Augustine và Navigius, và người gái út là 

Perpetua. 

   

MONICA XƯA VÀ NAY 

 



32 

 

Dựa theo lịch sử của thánh nữ, bề ngoài bà được cho là một trong những phu nhân, mệnh 

phụ nhân đức, giầu lòng bác ái và thương người. Bà và một số phụ nữ khác thường xuyên thăm 

viếng, an ủi và giúp đỡ những người nghèo khổ, túng thiếu và bệnh tật. Nhưng sâu thẳm trong tâm 

hồn, thánh nữ là một người vợ, người mẹ đã phải chịu đựng, hy sinh và cầu nguyện liên lỷ cho 

người chồng ngoại đạo, cao ngạo, nóng nảy, gia trưởng và ngoại tình. Cùng với người con đầu 

lòng Augustine, một thanh niên thông minh xuất chúng, giỏi giang, nhưng cũng như cha mình, rất 

cao ngạo, ăn chơi, đàng điếm và sống buông thả. 

Trong vai trò làm vợ và làm mẹ, thánh nữ đã ngày đêm kiên trì, liên lỷ hy sinh và cầu nguyện 

cho chồng, cho con. Sau hơn 20 năm ròng rã kinh nguyện, hy sinh trong nước mắt, cuối cùng ông 

Patricius và Augustine đã được ơn trở về với Chúa. Chồng thánh nữ đã nhận bí tích rửa tội một 

năm trước khi ông qua đời. Còn Augustine thì được Tổng Giám Mục Milan là Thánh Ambrôsiô rửa 

tội tại thánh đường Thánh Gioan Tẩy Giả tại Milan. Và sau những ngày ngắn ngủi vui mừng vì thấy 

con trở lại, hai mẹ con thánh nữ đã đồng ý trở lại Phi Châu với tâm nguyện đem Chúa đến cho 

nhiều người. Trên đường hồi hương, thánh nữ đã qua đời và được an táng tại Ostia, Ý, hưởng 

dương 55 hay 56 tuổi. Nhìn thấy tấm gương đạo hạnh của mẹ, cùng với ơn thánh Chúa ban, sau 

khi an tang mẹ xong, Augustine khi về đến quê hương đã quyết tâm sống đời sống mới, hoán cải 

cuộc đời lãnh chức linh mục, và giám mục phụ tá Hippo. Ngài được cho là một trong những Giáo 

Phụ rất thông minh, lẫy lừng với danh hiệu “rừng gỗ qúi của Giáo Hội”, một tiến sỹ của Hội Thánh. 

Câu truyện của Monica xưa chỉ đơn sơ, tóm gọn lại như vậy, nhưng thật sự cuộc đời thánh 

nữ là một chuỗi dài tử đạo liên tục. Có thể là tử đạo mỗi ngày. Tử đạo cho những chiến đấu nội tâm 

chống lại con người tự nhiên là điều mà ai cũng phải trải qua. Tử đạo vì người chồng bê tha, vô 

trách nhiệm, và chối bỏ Thiên Chúa. Và tử đạo vì người con lầm lạc đi theo bè rối, cũng ăn chơi, vô 

độ, bê tha, và coi thường Thiên Chúa.   

Nhưng những gì xảy ra cho Monica hơn nghìn năm trước liệu có xảy ra cho những “Monica” 

của thời đại chúng ta đang sống không? Chắc chắn là có, và còn hơn thế nữa, phụ nữ ngày nay 

trong thế giới văn minh, vô thần và duy vật hàng ngày họ cũng đang phải đối diện với trăm nghìn 

thử thách. Họ hàng ngày cũng phải chấp nhận, chịu đựng với những người chồng bê tha cờ bạc, 

rượu chè, thuốc xái, gian dâm ngoại tình. Họ cũng hàng ngày phải khổ sở, khóc lóc vì những đứa 

con hoang đàng không vâng lời cha mẹ, những đứa con hư hỏng bỏ nhà đi hoang, phung phí tương 

lai và tuổi xuân vào những thú vui dục vọng, nghiện hút, và cờ bạc. 

Bản thân họ, phụ nữ ngày nay ngày ngày phải chiến đấu với những ảnh hưởng của chủ 

thuyết nữ quyền, những đòi hỏi phải vượt ra khỏi nếp sống gia đình mà họ cho là gò bó và hạn chế 

quyền tự do của người phụ nữ, những thu hút của xã hội như lối sống trai gái sống chung mà không 

hôn thú, ly dị, phá thai, đồng tính và hôn nhân đồng tính.        

Trong gia đình, phụ nữ ngày nay cũng phải đối diện với sự ăn chơi, trác táng, cờ bạc, và 

nghiện ngập của chồng. Người chồng vô tâm, ngoại tình và thiếu trách nhiệm là một thử thách lớn 

đối với nữ giới khi nghĩ đến đời sống hôn nhân, gia đình. Những người chồng phản bội. Những 



33 

 

người chồng lạm dụng tình dục, lạm dụng sức khỏe xúc phạm thân xác vợ bằng những hình thức 

đánh đập, dọa dẫm và đòi hỏi thỏa mãn dục vọng. Những người chồng này cũng là những giấc mơ 

kinh hoàng cho nhiều phụ nữ khi nghĩ đến kết hôn và đời sống gia đình. Ngoài ra, trong vai trò làm 

mẹ, rất nhiều phụ nữ đã phải đau khổ triền miên khi biết mình bất lực trước thế giới bên ngoài đang 

bủa vây những cạm bẫy để rình bắt con cái họ. Bạo lực học đường, Bạo lực hè phố. Dục vọng, 

nghiện hút, tội phạm, kể cả nạn buôn bán trẻ vị thành niên. 

Tóm lại, Monica ngày xưa và Monica ngày nay không khác nhau về mặt tinh thần và trách 

nhiệm. Những gì mà bà vợ Monica, bà mẹ Monica đã trải qua thì phần đông phụ nữ ngày nay cũng 

đang trải qua. Nhưng sự khác nhau ở chỗ là Monica xưa đã nhẫn nại, chịu đựng và hy sinh vì tình 

yêu, vì những giá trị của đời sống hôn nhân gia đình. Và Monica xưa đã thắng được điều này vì 

nhờ vào lòng yêu mến Thiên Chúa, cậy nhờ vào ơn Chúa ban, và ý thức được giá trị hy sinh cho 

người mình yêu. Đây cũng là những gì mà các Monica thời nay cần phải học hỏi, bắt chước và thực 

hành. 

Không có thánh giá, không có vinh quang. No pain no gain. Vẫn biết rằng không ai thích hy 

sinh, thích đau khổ, và thích những thử thách. Nhưng đó lại là yếu tố căn bản của tình yêu, của giá 

trị hôn nhân, và của hạnh phúc hôn nhân gia đình. Tình yêu đòi hỏi hy sinh và chấp nhận. Nếu có 

lúc nào đó các chị em thấy mình không đủ sức bước tới, xin đừng thất vọng, nản lòng. Hãy ngước 

mắt nhìn lên Thánh Giá là biểu tượng của hy sinh và đau khổ. Hãy nhìn vào tấm gương của thánh 

nữ Monica và tự nhủ: “Nếu tôi không tha cho chồng, cho con tôi thì ai sẽ làm việc này?” “Nếu tôi 

không cầu nguyện cho chồng, cho con tôi thì ai sẽ là người cầu cho họ?”. 

Thực tế hơn nữa là hãy nhìn những hy sinh, vất vả bằng cái nhìn lạc quan, tin tưởng. Bằng 

cái nhìn rất con người ấy, trước những thử thách và cám dỗ, hãy nói với chính mình: “Hôm qua tôi 

đã cười, đã hạnh phúc với chồng tôi mà sao hôm nay tôi lại có cảm giác và cái nhìn khác. Đời chẳng 

là một diễn biến không ngừng giữa vui và buồn, giữa sướng và khổ, giữa vui mừng và thất vọng đó 

sao? Cũng chính là tôi đã yêu và chấp nhận anh ấy mà!” Rồi bình tĩnh nhìn vào những điểm tích 

cực để tạo cho mình một nghị lực sống, và sửa đổi chính mình. Biết đâu trong những đau khổ ấy 

lại chẳng phải là do chính mình đã gây ra. Đây cũng là bí quyết đã giúp thánh Monica chinh phục 

được tình thương của Thiên Chúa, chinh phục được sự cứng cỏi, vô tâm, và lạnh lùng của trái tim 

người chồng cũng như người con của thánh nữ. 

Thánh Monica cầu cho chúng con. Amen.    

   

VỀ MỤC LỤC 

 

 

CHUYỆN MỖI TUẦN - CÂU CHUYỆN VỀ “MỘT TIN RAO”   



34 

 

 

  

Tin rao ấy – theo anh bạn Trần Phong 

sưu tầm – thì nó ở trên một tờ báo tại 

Tokyo… 

Nội dung tin rao có vẻ ngược đời…và 

gậy khó chịu : 

 “Bán cha – mẹ : cha 68 tuổi và mẹ 

66…Giá : 900 yen!” 

Đọc mẩu tin rao này, ai ai cũng cảm 

thấy choáng váng…Họ xôn xao : Con với cái 

– chẳng ra gì ! Đến cả cha mẹ mà cũng đem 

đi…bán ! 

Thế rồi một hôm tờ báo đến tay một 

đôi vợ chồng trẻ vừa lo chuyện hậu sự cho 

cha mẹ qua đời do tai nạn giao thông xong…Quá đau buồn về cái chết của song thân…nên khi đọc 

“tin rao” - thấy bất nhẫn đứng trước quyết định bán cha, bán mẹ của một người con nào đó – họ 

quyết định đi tìm mua ông bà cụ…với quyết tâm sẽ mang lại cho ông bà cụ một cuộc sống tốt và 

nhiều yêu thương…Họ lần tìm theo địa chỉ trên báo…và ngạc nhiên đứng trước một tòa nhà lộng 

lẫy với một sân vườn đầy sắc màu của rất nhiều loài hoa…Ngần ngừ vì nghĩ rằng mình đã nhầm 

nhà…thì chợt cánh cổng mở…và một cụ ông lịch lãm mỉm cười chào họ… 

-Chào Bác, có lẽ chúng cháu nhầm nhà, nhưng theo địa chỉ trên báo thì… 

-Đúng cả đấy…Các cháu vào nhà đi…Ông cụ có chút bất ngờ…nói… 

Ông cụ mời khách ngồi rồi gọi bà cụ ra : 

-Các cháu thấy đấy, hai bác không phải là quá nghèo…Nhưng hai bác không có con cháu 

để thừa kế chút tài sản mình có…Vì thế hai bác quyết định có mẩu rao vặt với nội dung như trên…là 

để tìm người xứng đáng hầu hai bác có thể trao gửi chút quà này…Bởi vì hai bác biết rằng chỉ 

những ai tốt bụng và nhân ái mới để ý đến mẩu tin rao ấy…Nhưng nói thật… hai bác bắt đầu nghi 

ngờ…là khó có thể tìm được những người như thế…Việc hai cháu đến đây chứng tỏ hai cháu là 

người tốt…Cho nên hai bác rất mừng được gặp các cháu… 

Và người ta kết luận: câu chuyện về mẩu tin rao trên đây không biết có thật hay không, 

nhưng nó muốn gửi đến cho chúng ta sứ điệp rằng : những người thiện lương rồi sẽ gặp may mắn, 

bởi vì khi yêu thương được trao đi…thì sẽ nhận lại được yêu thương…Cuộc sống luôn chứa đựng 

những điều bất ngờ mà ngay cả những người thông minh nhất cũng không thể ngờ trước được… 

Đúng là như thế : bản thân người viết cũng không ngờ, nhưng không phải vì vậy mà câu 

chuyện trên không thực sự xảy ra ở hình thức này hay hình thức khác giữa muôn vàn tình huống 

Thiên Chúa Tình Yêu – hay gọi theo kiểu của mọi người  là Đấng Tạo Hóa - mỗi ngày thể hiện tấm 

lòng của Người  trên mặt đất suýt soát 8 tỷ con người này… 

javascript:showpopup('file=article/1598603918.jpg')


35 

 

                   Chúa khơi nguồn : suối tuôn thác đổ, 

                   giữa núi đồi, lượn khúc quanh co, 

                   đem nước uống cho loài dã thú, 

                   bầy ngựa hoang đang khát được thỏa thuê. 

                    Bên giòng suối , chim trời làm tổ, 

                    dưới lá cành cất giọng líu lo. 

                   Từ cao thẳm , Chúa đổ mưa xuống núi, 

                   đất chứa chan phúc lộc của Ngài. 

       Ngài khiến cỏ mọc xanh nuôi đàn gia súc, 

                   làm tốt tươi thảo mộc cho người thế hưởng dùng. 

                   từ ruộng đất , họ kiếm ra cơm bánh.  – Tv 104 (103) , 10–14 : Ca tụng Đấng Tạo 

Hóa.Và tình cờ người viết được biết về một cuốn sách hay có nhan đề “Giết con chim nhại – To kill 

a Mockingbird”…Cái đề gây tò mò cho người viết…có lẽ do tên của con chim ít khi nghe nói đến…và 

người viết cũng thích chim chóc…”Con chim nhại” – đúng với cái tên của nó – là một loài chim hiền 

hòa, dễ thương, nhỏ nhắn như một chú se sẻ, nhưng tài của nó là bắt chước được tiếng hót của 

các giồng chim khác hoặc âm thanh của các loài côn trùng hay lưỡng cư…Đất sống của chúng là 

vùng châu Mỹ và châu Úc…Cô Maudie Atkinson – một nhân vật và là hàng xóm của đám trẻ trong 

truyện – đã giải thích về loài chim này : Lũ chim này không bao giờ làm gì có hại, nó mang lại niềm 

vui bằng tiếng hót của chúng, tóm lại “nó chẳng làm điều gì khác ngoài việc hót cho chúng ta nghe 

từ tận đáy tim của chúng”… 

  



36 

 

Hình ảnh con chim nhạn xuyên suốt câu chuyện và nhằm để nói đến một nhân vật bí ẩn Boo 

Radley…Ông ta không xuất hiện ban ngày…và trở thành đối tượng của không ít những dèm pha 

cũng như gán ghép xấu xa về ông…Thế nhưng các bạn trẻ Jem, Dill và Scout thì biết và tin rằng 

ông là người có lòng tốt, không làm thiệt hại ai, và sẵn sàng để chia vui sẻ buồn với mọi người 

quanh mình…Chính ông – trong một dịp Giáng Sinh – đã cho cho hai anh em Jem và Scout món 

quà là hai khẩu súng hơi và dặn chúng phải nhớ : đừng bao giờ giết hại chim nhại ! 

Sau không biết bao nhiêu thăng trầm của câu chuyện, cuốn sách kết thúc bằng câu nói của 

ông Atticus – một luật sư và là bố của hai bạn Jem và Dill – với cô bé Scout : “Phần lớn mọi người 

đều tốt cả, con ạ, chỉ có điều con chưa nhận ra đó thôi !” 

Cuốn sách là của nhà văn nữ Harper Lee (1926 – 2016) xuất bản vào năm 1960 và được 

giải thưởng Pulitzer dành cho tác phẩm hư cấu hay nhất năm 1961… 

Qua Thánh Vịnh 15 (14), 1 – 5 , cổ nhân nêu lên câu hỏi và có ngay một trải nghiệm để trả 

lời : 

Câu hỏi ấy là : 

- Lạy CHÚA, ai được vào trong NHÀ CHÚA , 

dược ở trên NÚI THÁNH của Người ? 

Và câu trả lời từ trải nghiệm : 

- Là kẻ sống vẹn toàn, luôn làm điều ngay thẳng, 

bụng nghĩ sao – nói vậy , 

  

miệng lưỡi chẳng vu oan, không làm hại người nào, 

chẳng làm ai nhục nhã. 

  

Coi khinh phường gian ác, trọng ai kính CHÚA TRỜI, 

lỡ thề mà bị thiệt, thì cũng chẳng rút lời. 

  

cho vay không đặt lãi , chẳng nhận quà hối lộ 

mà hại đến người ngay . 

  

Phàm ai làm những điều này 

Không hề nao núng chuyển lay bao giờ. 

  

Lm Giuse Ngô Mạnh Điệp 

 

VỀ MỤC LỤC 
 

 
 

 
THÁNH THẦN, 

 
THÁNH THẦN, HƠI THỞ SỐNG ĐỘNG CỦA GIÁO HỘI: Đại kết và Canh tân 

 

         

 



37 

 

HƠI THỞ SỐNG ĐỘNG 

CỦA GIÁO HỘI 
 

Quyển hai 
Các Tài Liệu ở Malines 

 
Gs. Nguyễn Đăng Trúc chuyển  dịch ra Việt ngữ 

 

Phần 2 
Đại kết và Canh tân 

 
 

Chương I 

Trào lưu đại kết 
 
 

1. Lịch sử và thời sự 
 

Hai tác động của Thánh Thần 

 
Mọi kitô hữu đều có bổn phận chăm chỉ lắng nghe ‘những gì Thánh Thần nói với các Giáo 

hội’. 

 

Vào  mỗi thời  đại khác nhau  Ngài  nói  với con  người bằng  những lối nói,  những  cách 

nhấn  

mạnh khác nhau, nhưng đều nhằm làm cho chúng ta sống Phúc Âm ‘trong  Thần Trí  và  trong  sự 

thật’. Chúng ta bận bịu với những lo toan của cuộc sống nên khó nghe được những lời thì thầm của 

Thánh Thần; Ngài nói khẽ nhẹ, cần căng tai chú ý mới nghe được. Chúng ta không cảm nhận được  

làn sóng truyền tin của Ngài một cách tự nhiên đâu. Trong thế giới hôm nay, chúng ta tiếp nhận một  

lời kêu gọi đôi, một trào lưu của hai luồng ân sủng. Cả hai đều là tác động của Thánh Thần : 

 

 
- Trào lưu đại kết nhắc  lại cho  kitô hữu mọi khuynh  hướng biết rằng Giáo Hội phải là  

một để có thể trung thực với bản tính của mình: “ Xin Cha cho mọi người nên một như 
Cha, Cha  ở trong con và con ở trong Cha”; và cũng để mọi người có thể tin “ Để thế 
gian tin rằng Cha đã sai con” (Ga  17,21). 

- Song song, gần đây hơn, một trào lưu khác đang chảy qua các giáo hội : đó là trào lưu 
đoàn sủng. Nó nhắc nhở cho kitô hữu ý thức rằng Thánh Thần là hơi thở sống động 
của Giáo Hội, Ngài đang hiện diện, tác động một cách đầy quyền năng theo mức độ 
của lòng tin, sự trông chờ và sự táo bạo của chúng ta dám bước theo dự dẫn dắt của   
Ngài. 

 



38 

 

Trào lưu đại kết 

 
Chúng ta biết rằng chủ trương đại kết khởi phát lại vào năm 1910 trong Hội Nghị Edinburgh    

ở Tô-Cách-Lan do sự thúc đẩy của các mục sư truyền giáo phía Tin Lành. Các vị ấy đang phải 
gặp  khó khăn khi rao truyền một Phúc Âm cứ mải bị tranh cãi, ngay nơi vùng đất truyền giáo, và 
chịu đựng những tranh chấp và chia rẽ giữa kitô hữu chúng ta với nhau thay vì phải chung sức 
để cùng  nhau loan truyền Đức Giêsu Kitô. Nhà thần học Tin  Lành cải  cách,  Lukas  Vischer,  
Tổng thư  ký điều hành Uỷ Ban ‘Đức Tin và Pháp Chế’ của Hội Đồng Đại Kết các Giáo  Hội đã  
từng  nói  rất  đúng: “Giáo hội chia rẽ làm cho thế giới thấy một Phúc Âm mâu    thuẫn”. 

 
Ở đây chúng ta không thể không ghi lại những cố gắng đã thực  hiện để chấm dứt tệ  trạng  

chia  rẽ  và  cổ  võ  mối hiệp  nhất  hữu  hình giữa  những kitô  hữu.  Từ hội nghị Edinburgh,  cuộc 
vận động tiến gần lại với nhau ấy đã có những bước tiến bộ : Amsterdam (1948), Evanston (1954), 
New Delhi (1961), Upsala (1968), Nairobi  (1975). 

 

Trong tiến trình nầy, phong trào tìm về hiệp nhất hữu hình đã tự thiết lập được một hội đồng 
thế giới (Amsterdam 1948), một hiến chương, một định nghĩa. Cần lưu ý là Hội đồng các Giáo hội 
không hề muốn xem mình là một siêu-Giáo  hội ở cấp  thế giới. Ở Tân-Delhi,  người ta định nghĩa  
như thế nầy : 

 

«  Hội đồng đại kết là  một sự kết hợp huynh đệ giữa các Giáo hội nhìn nhận Chúa Giêsu   
Kitô là Thiên Chúa và là Đấng Cứu độ thể theo Thánh Kinh, và cố gắng cùng nhau đáp trả ơn gọi 

chung của mình vì vinh quang Thiên Chúa duy nhất, Chúa Cha, Chúa Con và Chúa Thánh Thần. 
»  Hội đồng nhằm kết hợp tất cả kitô hữu trong ba ơn gọi chung của họ : ơn  gọi  làm  chứng  tá 
(martyria), hiệp  nhất (koinônia), và phục vụ  (diaconia). 

 

Đại kết và Rôma 

Lúc đầu Giáo hội công giáo Rôma dè dặt và e ngại vì sợ vấp phải chủ trương tương đối về   

mặt tín điều, nhưng dần dần đi vào  trào lưu đại kết. Không thể quên vai trò  những vị tiên phong 

:  linh mục Portal, các hồng y Mercier và Bea và các nhà thần học mở đường : cha Lambert 

Beauduin, Yves Congar... 

 

Nhưng một sức bật có tính cách quyết định đã được giáo hoàng Gioan XXIII và Công Đồng 

Vaticanô II thực hiện ; những bản văn về Hiến Chế Giáo Hội (Lumen Gentium)  và về đại kết   

(Unitatis Redintegration) làm nên một hiến chương về giáo hội học mà không một người công 

giáo trung kiên nào lại có thể không  biết. 

 
Giáo hoàng Gioan XXIII đã tạo ra bầu khí mới ngay lần gặp gỡ đầu tiên với các vị quan sát 

viên thuộc các giáo  hội khác được ngài mời đến Công Đồng. Một cách thành thực ngài đã tuyên 
bố rõ ràng và tạo tin tưởng cho mọi người  : 

 

« Chúng tôi không cố xét đoán quá khứ để chứng minh ai phải ai trái. Chúng tôi chỉ mong   

nói điều nầy : Chúng ta hãy cùng nhau hiệp nhất lại và chấm dứt những chia rẽ giữa chúng ta. 

» 

 
* 

* * 
 

 



39 

 

Vaticanô đã không úp mở khi nhấn mạnh rằng « Thánh Thần thổi đến nơi nào tùy ý Ngài  

muốn » và đã nhìn nhận sự phong phú mà Thánh Thần đã thực hiện trong các Giáo hội hoặc 
cộng đoàn kitô hữu ở bên ngoài Giáo hội mình. Công đồng tuyên bố   : 

 

« Người công giáo cần vui vẻ nhìn nhận và quí trọng những giá trị thực sự Kitô giáo  xuất  
phát từ gia sản chung được tìm thấy nơi những người anh em ly khai. Nhìn nhận những kho tàng 
phong phú của Chúa Kitô và quyền năng của Ngài tác động trong cuộc sống của những người 
làm chứng về Ngài - đôi khi đến đổ máu mình – là chính đáng và mang lại ơn  cứu độ ; vì Thiên  

Chúa  luôn đáng ca ngợi và công việc Ngài làm phải được ngưỡng mộ. Cũng đừng  quên  rằng  
tất  cả  những gì ơn sủng Thánh Thần đã thực hiện nơi anh chị em ly khai cũng có thể góp phần 
xây dựng chúng ta. Những gì thực sự Kitô giáo thì không bao giờ lại đi ngược lại với những giái 

trị chân thật của đức tin, nhưng tất cả những điều ấy luôn có thể giúp chúng ta đi sâu hơn vào 
mầu nhiệm của Chúa Kitô và của Giáo Hội » (Sắc lệnh về đại kết, số   4). 

 

Sát nhập và đồng qui 

 
Cũng trong chính thời kỳ lịch sử từ 1900, người ta thấy một trào lưu thánh linh quan trọng  

xuất hiện trong Giáo hội, được biết đến với danh xưng chung gọi là “phái ngũ-tuần”, mặc dầu 
trong thực tế có nhiều chi nhánh khác nhau. Ở chương sau, chúng ta sẽ tóm lược về lịch sử 
và tầm quan 

trọng của trào lưu ấy, không phải nhằm làm một cuộc  nghiên cứu  thấu  đáo  nhưng là  để 
định  vị Canh Tân đoàn sủng trong bối cảnh chung của đại  kết. 

 

Người công giáo chúng ta cần nhìn nhận rằng sự cởi mở của chúng ta “về đại kết” xảy đến 
chậm, và việc tiếp nhận “ về đoàn sủng” – cũng chưa hoàn toàn dứt khoát - lại không phải khởi 
phát  từ hàng ngũ chúng ta. 

 

Chúng ta tin  là  Canh Tân đoàn sủng hướng đến ơn gọi cổ  võ đại kết, nhưng chúng ta 
cũng  tin là công cuộc cổ võ đại kết sẽ nhận ra nơi Canh Tân đoàn sủng như một ơn ích để đi 
sâu vào cuộc sống siêu nhiên, và giúp bổ sung hoặc sửa  chữa. 

Duờng như Thánh Thần kêu gọi chúng ta ý thức về mối liên hệ mật thiết giữa  hai trào lưu  
nầy, như hai nhánh của một con sông, khởi phát từ một nguồn nước,  tưới đổ  cho  những biên 
bờ chung và tuôn về cùng một đại  dương. 

 

Hẳn nhiên, lúc đầu hành động đa dạng của Thánh Thần không xuất  hiện ra cho  chúng ta  
trong nét trong sáng và sâu  xa  như thế. Nhưng với thời gian chúng ta nhận ra rằng trào lưu  đại 
kết    và trào lưu đoàn sủng, nhìn từ nguồn mạch sâu thẳm của chúng, lại củng cố cho nhau, và 
đúng hơn  đây là một hành động như nhau, một sự thúc đẩy củaThiên Chúa, một sự nhất quán 
từ bên  trong.  Giáo hội không thể chu toàn “sứ mạng của mình” khi không ở vào “tình trạng hiệp 
nhất”, và không  thể nào ở vào tình trạng hiệp nhất nếu không “ở vào tình trạng canh tân”. Sứ 
mạng làm chứng rao truyền Phúc Âm, đại kết và canh tân trong Thánh Thần là một toàn bộ, chỉ 
có những góc nhìn khác nhau mà thôi. 

 

Về mặt luận lý thuần túy thì canh tân trong Thánh Thần như  một điều  kiên tiên quyết  hẳn 
phải đi trước đại kết. Đức Gioan XXIII, khi triệu tập công đồng đã có trực   giác đó. 

 

Về mặt hữu lý  trong cuộc sống, thì Thánh Thần tác động bằng nhiều cách khác nhau. Và 
đó   là lý do  thúc đẩy chúng ta truy xét về tương quan sống động giữa đại kết  và canh tân. Ta 
có quyền  nói một cách chuẩn xác rằng đại kết là một phong trào của kitô hữu hướng đến hiệp 
nhất, bằng việc thực thi sứ mạng Phúc Âm, bằng phương tiện canh tân trong Thánh Thần. Linh 
mục J. C. Hernando thuộc Văn Phòng Thư Ký về đại kết của Giáo hội Tây Ban Nha đã viết như 
thế nầy khi giải thích về định nghĩa đó: 



40 

 

 
“ Những ưu tiên đó là: canh tân, hiệp nhất Kitô giáo, sứ mạng Phúc Âm. Hẳn nhiên đây là  

một sinh hoạt cùng lúc trong một mối tương quan nhân quả hơn là những thời điểm  khác nhau.  
Không thể đợi canh tân xong mới cổ võ hiệp nhất. Khi chúng ta nỗ lực canh tân là  chúng ta đang     
nỗ lực xây dựng sự hiệp nhất. Và  làm như thế là đồng thời chúng ta hợp tác cho công cuộc thực 

thi   sứ mạng Phúc Âm. Đó là những phận  vụ  mà chúng ta phải thực hiện đồng thời, mặc dầu  
sự hữu   hiệu của công cuộc thực thi sứ mạng Phúc Âm tùy thuộc vào sự hiệp nhất đã  có trước, 

và sự hiệp  nhất nầy lại tùy thuộc vào sự canh tân mà trước đó Giáo Hội đã thực thi. Nói thế có 

nghĩa rằng các 
ưu tiên nói dến trên đây tùy thuộc lẫn nhau. Nhưng có những ưu   tiên.” 39 

 

Tình trạng khẩn cấp của đại kết 

 

Rao truyền Đức Kitô cho kitô  hữu 

 
Tình trạng khẩn cấp nầy đập ngay vào mắt chúng ta nếu  chúng ta  nhìn qua về lối sống 

đạo  của thế giới Kitô giáo ngày nay. Không cần phải nại đến các  thống kê  hoặc nghiên cứu  về  
xã hội  học, chúng ta chỉ cần nêu  lên câu hỏi : « Chúng ta là kitô hữu, nhưng có sống thật như 
chi thể của  Đức Kitô không ? ».  Câu chất  vấn đó buộc tất  cả chúng ta phải hiệp  lực  để ngày 
càng trở thành  môn đệ trung thực của Chúa. Trong một cuốn sách với tựa đề gây chấn động ‘Le 

christianisme va-t-   il mourir ?’ (= Có phải Kitô giáo sắp tàn lụi rồi hay không ?), giáo  sư Delumeau, 
giáo sư sử học 

tại Đại Học Sorbonne tự nêu lên câu hỏi : « Chúng ta thực sự đã được thấm nhuần Kitô giáo hay 
không ? » Lịch sử mà vị giáo sư ấy lược qua cho chúng ta nhiều  sự  kiện đáng  lưu  ý. Trong  giai  
đoạn đầu, thực sự đã có nỗ lực rao truyền Đức Kitô cho người lớn. Nhưng rồi chúng ta biết đến 
thời  kỳ người ta được nhận phép rửa từ lúc còn trẻ bé. Xã hội xem như đã là  Kitô giáo, nghĩa là  
Kitô    giáo về mặt xã hội. Và từ đó người ta xem cuộc sống Kitô giáo như một chuyện đã sẵn có 
rồi ; một   nếp sống được lòng vào bối cảnh chung của xã hội và được chuyển đạt đến mỗi người 
qua truyền thống. Delumeau đã đặt vấn đề hết sức chí lý là chúng ta hẳn nhiên đã từng tiếp nhận 
đầy đủ các bí tích ; nhưng được Phúc Âm hóa, nghĩa là sống đức tin Kitô giáo như một người 
trưởng thành trách nhiệm, thì đó lại là vấn đề khác  ! 
 

Cùng nhau mang Phúc Âm đến cho thế  giới 

 
Cũng ở một cấp độ khẩn cấp như thế, chúng ta có  bổn phận truyền bá Phúc Âm  « cho  

thế giới bên ngoài ». Bổn phận đó liên hệ đến tất cả chúng ta nếu chúng ta biết nghe lời yêu  cầu  
của  Chúa, yêu cầu môn đệ của Ngài mang Phúc Âm đến cho toàn nhân   loại. 

 

Khi tổng kết nỗ lực tập thể của Thượng Hội Đồng Giám Mục năm 1974, Đức Phaolô VI đã 
viết như thế nầy trong tông huấn bất hủ về rao truyền Phúc Âm    : 

 
« Sức mạnh của việc Phúc Âm hóa sẽ giảm đi nhiều nếu những người rao truyền Phúc Âm 

phân rẽ vì đủ thứ chia cắt. Đó không phải là một trong những bế tắc lớn lao cho việc Phúc Âm 

hóa ngày nay hay sao ? Thật thế, nếu người ta thấy Phúc Âm mà chúng ta tuyên dương bị rách 

nát vì những gây gổ về tín lý, những thiên kiến về ý hệ, hoặc những lời lên án lẫn nhau giữa những 

người kitô hữu  tùy thuộc vào những quan điểm  khác nhau của  họ  về Đức Kitô và về Giáo hội, 

và tùy   thuộc ngay cả những  chủ  trương khác nhau  của  họ về xã hội và những  định chế trần 

tục, thì làm  sao những người tiếp cận điều chúng ta loan truyền không cảm thấy ngỡ ngàng, 

hoang mang, nếu không nói là đùng mình ? 

 



41 

 

Lời trăn trối tinh thần mà Chúa nói với chúng ta là  sự  hiệp nhất giữa  các môn đệ Ngài  

không phải chỉ là dấu chứng chúng ta là người của Ngài, nhưng còn là dấu chứng  là  Ngài được  
Chúa Cha gửi đến, một trắc nghiệm về sự khả tín của kitô hữu và cũng là  của  chính  Đức Kitô.  
Chúng ta là những người đang rao truyền Phúc Âm, chúng ta đừng để cho người ta nhìn vào 

chúng    ta như những hình ảnh phân ly, chia rẽ bởi những cuộc tranh chấp vô bổ, nhưng  hãy 
cống  hiến những tấm gương của những con người được tui luyện trong đức tin, đủ sức gặp gỡ 
nhau vượt lên  trên những căng  thẳng hiện nay, do nỗ  lực chung, chân thành và  vô  tư  trên 

bước đường  tìm    kiếm 
chân lý. Vâng, số phận công cuộc Phúc Âm hóa gắn liền với chứng tá hiệp nhất mà Giáo Hội 
cống hiến. Đó là một căn nguồn gây ý thức trách nhiệm nhưng cũng là động lực thức đẩy chúng 
ta . »40 

 

Cùng đương đầu với tình trạng lâm 

nguy của thế  giới 

 
Chúng ta cũng phải khẩn cấp tìm về hiệp nhất vào cuối thế kỷ 20 nầy vì do chính tình trạng  

thế giới đang chơi vơi nhiều mặt, mặc dầu có một số tiến bộ không thể chối cãi. Biết bao cảnh 
bất công, vô nhân chung quanh chúng ta, và biết bao mối đe dọa thế giới tự hủy diệt khi nhìn về 
tương    lai và sự sống còn của nhân  loại. 

 

Chúng ta đang làm cho nhân loại trở thành vô nhân, vì  không biết cống hiến cho nhân loại  

một ý nghĩa  để sống trong mối liên  hệ  với Tuyệt Đối. Xã hội rã rời trong tư duy cũng như  trong  
hành động của mình, khi luân thường đạo lý bị bỏ ngỏ chưa từng thấy, và hơn thế nữa khi lương 
tri như tê liệt và hết còn phản ứng. Hơn bao giờ hết chúng ta cần có một Kitô giáo kiên cường 
dựa vào sức mạnh của Thánh Thần. Chỉ có một đức tin cắm sâu vào ‘sinh lực của Chúa Giêsu  
Kitô  phục  sinh’ mới bật nỗi viên đá lấp mộ huyệt  nầy. 

 
Vào dịp Giáng Sinh năm 1977, Đức Giáo hoàng đã gióng lên tiếng còi báo động khi ngõ lời 

với Hồng Y Đoàn trong một bài diễn từ quan trọng  : 

 
« Những bóng tối âm u đè nặng trên số phận của nhân loại : bạo động mù quáng; những 

đe dọa chống lại mạng sống con người ngay từ trong bụng mẹ; nạn khủng bố ác độc vung rải hận 
thù    và tàn phá do ý định hão huyền muốn tái lập mọi sự trên tro tàn của một cuộc hủy diệt toàn 

diện;    nạn trộm cướp gia tăng; những cảnh tượng kỳ thị và bất công xảy ra  ở mức quốc  tế;  tình  
trạng  thiếu tự do tôn giáo; chủ trương ý hệ hận thù; cổ võ  không ngừng  những  bản năng hèn 

hạ  nhất  bằng những phương tiện truyền thông quảng bá hình ảnh dâm dật, với chiêu bài văn 
hóa, nhưng kỳ thực là do ham tiền một cách bỉ ổi và khai thác con người một cách đáng hổ thẹn; 

những lối dụ dỗ phỉnh gạt và đe dọa đến tuổi ấu thơ và thanh thiếu niên làm hư hỏng và tê liệt 
những năng lực tươi  mát đầy sáng tạo  nơi trí năng và tâm hồn  của chúng : tất cả những điều đó 
cho thấy việc lưu  tâm   đến các giá trị đạo đức đã sút giảm trầm trọng; và tình trạng đó là nạn 

nhân của hành động đen tối 
và có tổ chức của tội ác và hận thù.  »41 

 
 

2. Mục tiêu của đại kết 

 
Để đồng hành thì cần biết mình cùng đi về đâu. Và cũng cần định rõ sự hiệp nhất hữu  hình  

của Giáo hội Đức Giêsu Kitô, là Giáo    hội mà người ta muốn cùng nhau qui về. 

Do đó có ba câu hỏi được nêu lên  : 
 

- phải hiểu hiệp nhất giáo hội cần phải được phục hồi như  thế nào    ? 
- phải hiểu hiệp nhất hữu hình như thế nào  ? 



42 

 

- phải hiểu Giáo hội Đức Giêsu Kitô như thế nào   ? 

 
Phải hiểu ‘hiệp nhất’ như thế nào cho đúng? 

 

Hiệp nhất và đồng dạng 
 

Trước hết là phân biệt hiệp nhất ‘tín điều’ và hiệp nhất ‘có tính cách lịch sử’. Nội dung đầu 
thuộc lãnh vực đức tin, nội dung sau liên quan đến những điều  kiện lịch sử của một  thời đại.  
Khó  mà tìm cho ra sự hiệp nhất ‘ở tình trạng tinh tuyền’ thoát ra khỏi những lớp áo đổi thay bên 
ngoài. Những nhà hộ giáo công giáo chúng ta trước đây có thói quen đề cao những yếu  tố  không 
hề  gắn  liền với yếu tính của Giáo hội như là những dấu chỉ của sự hiệp nhất. Đừng lộn sự 
hiệp nhất có tính  
cách thiết yếu với sự đồng  dạng.42 

 

Sau Công Đồng Vaticanô II, việc phân biệt như thế đã trở thành cổ điển. Một bản văn tưởng 
niệm linh mục Lambert Beaudouin được hồng y Mercier đọc lên trong những Cuộc Tham Luận ở 
Malines (Conversations de Malines) mang tựa đề táo bạo vào thời bấy  giờ :  Eglise  unie,  non 
absorbée (Giáo hội hiệp nhất, không phải đồng dạng). Hồng y Willebrands nhiều lần  nói đến  nội 
dung  đó.  Ngay chính  Đức Phaolô  VI  cũng  nêu  lên điều  nầy trong bài diễn văn  chào  mừng   

tổng giám mục Anh giáo Cantorbéry, tiến sĩ Coggan, và tháng tư năm 1977.43 Trong viễn tượng 

tìm  về  hiệp nhất hữu hình, cần dành nhiều chỗ cho nét đa nguyên trong những lãnh vực không 
thiết yếu. 

Về mục nầy, ngoài những lời tuyên bố đáng lưu ý ở nhiều nơi khác  nhau,  không ai không  
nhớ bài diễn văn của Đức Phaolô VI tại Hội Nghị các giám mục Phi Châu  ngày 27  tháng 7  năm  
1969 : 

 
« Giáo hội của quí huynh đệ phải hoàn toàn đặt nền trên gia sản chung, thiết yếu, được 

xây dựng bởi giáo lý duy nhất của Đức Kitô, mà Truyền Thống trung thực tuyên xưng và Hội 
Thánh duy nhất và chân thật chuẩn nhận. Đó là một đòi hỏi nền tảng và không thể tranh cãi 
...Chúng ta không phải người sáng chế ra đức tin của chúng ta, chúng ta    là những người canh 

giữ... 

 

Nhưng lối diễn  tả,  nghĩa là  ngôn ngữ, phương cách biểu lộ đức tin  duy nhất có thể đa biệt  
và do đó có tính cách độc đáo, thích ứng với tiếng nói, phong cách, tâm tính, biệt tài, văn hóa của 

người tuyên xưng đức tin duy nhất ấy. Dưới khía cạnh nầy, một tình trạng đa nguyên là chính 
đáng,   và còn là điều đáng mong ước. Một sự thích ứng của đời sống Kitô giáo trong các lãnh 
vực mục vụ, nghi lễ, giảng dạy và ngay cả linh đạo không những có  thể được phép  mà  còn  
được Giáo hội  khuyến khích... Hãy ấp ủ « mầu nhiệm »   Kitô giáo trong tài năng riêng của dân 

tộc của huynh đệ,    để  rồi lời diễn  tả  độc đáo,  trong  sáng hơn  và  chân  thành  hơn  sẽ cất lên 

hoà  nhịp  với hợp  đoàn những cung giọng khác nhau của Giáo Hội hoàn vũ.   »44 

 
Đó là điều mà Sắch lệnh về đại kết đã từng diễn  tả: 

 
« Khi bảo toàn sự hiệp nhất trong những điều thiết yếu, mỗi người trong Giáo hội, tùy theo 

chức vụ được giao phó cần  giữ sự  tự do chính đáng trong những hình  thức khác nhau của cuộc    
sống tinh thần và  trong kỷ luật, trong sự đa biệt của các lễ nghi phụng tự, và ngay trong việc khảo   

cứu thần học về chân lý mạc khải ; nhưng trong mọi việc, hãy thực hành đức bác ái (số 4).    » 
 

 



43 

 

Mối hiệp nhất phải được « phục hồi  » 

 
Một thắc mắc tiếp theo được nêu lên : « Một cách chính xác, khi nói đến hiệp nhất giáo hội  

mà ta cần phải ‘tái lập’, ‘phục hồi’, thì người ta muốn nói điều gì   ? 

 

Ngay cả ở đây cũng cần phân biệt kỷ càng bối cảnh đức tin và bối cảnh xã hội học; bối 
cảnh sau chỉ xem xét đến Giáo hội như là hiện tượng lịch sử    thôi. 

 

Chỉ có đức tin mới cho phép chúng ta khám phá ‘mầu nhiệm  của Giáo  hội’. Và đó  là  giáo 
hội mà kinh Tin Kính nói đến khi ta  đọc : « Tôi tin Giáo hội duy nhất, thánh thiện, công giáo và    
tông truyền ». 

 
Giáo hội của đức tin thừa kế lời hứa của Chúa Giêsu Kitô : « Ta sẽ ở với các con  mỗi ngày  

cho đến tận  thế ». Giáo hội ấy luôn được Thánh Thần ban sự sống; Ngài luôn ân cần dẫn dắt 
Giáo   hội trong sự thật toàn vẹn. 

 

Ngay từ chương đầu của Hiến chế Giáo hội Lumen Gentium, Công Đồng Vaticanô II đã 
lưu    ý định nghĩa Giáo hội như mầu nhiệm, trước khi mô tả những khía cạnh khác  phát xuất từ 
yếu  tính  của nó. Đừng bao giờ bỏ qua trật tự nầy nơi các  chương,  như  Đức Cha  Quinn,  vị 
chủ  tịch đương thời của Hội đồng giám mục Hoa-kỳ, lưu ý một cách hết   sức chuẩn xác. 

 

« Cần phải lưu ý rằng Công Đồng Vaticanô II đã không bắt đầu trình bày về Giáo Hội với  
dân Chúa như người ta thường xác quyết. Người ta  lầm. Công  Đồng đã bắt đầu  nghiên  cứu  

Giáo hội như mầu nhiệm. Chính  Giáo Hội như  mầu nhiệm của  Thiên  Chúa hàm ngụ  toàn bộ  

giáo huấn của  Công Đồng. Đó là  một thực thể ẩn  kín nơi Thiên Chúa, biểu lộ  trong Đức Giêsu 

Kitô và tràn  lan do quyền năng của Thánh Thần.  »45 

 

Do đó nên tránh lối nói làm cho người ta hiểu lầm là Giáo hội hôm nay cần phải tu bổ như 
tu bổ một lâu đài tường vách muốn sụm, làm như Giáo hội vắng bóng Thánh Thần, và như sự 
‘thống nhất’ của Giáo hội không phải là một dữ kiện ngay từ khởi thủy luôn gắn liền với cơ cấu    
của mình. 

 

Sự thống nhất cũng như sự thánh thiện của Giáo hội không nằm ở tầm cỡ những cố gắng 
của chúng ta : đó là những ơn Chúa Kitô ban cho Giáo hội ngay từ  khởi   thủy. 

 

Sự thánh thiện của Giáo hội lại không phải là  tổng cộng những sự thánh thiện nơi những  
thành phần Giáo hội,  cũng như sự thống nhất nơi Giáo hội cũng không phải là một lý tưởng xa 
xôi  nào đó mà ta nhắm đạt đến,  một loại thống nhất  do  ta làm ra hoặc do ta làm lại;  nhưng là  
một ơn  của Thiên Chúa, một loại thống nhất buộc ta phải tiếp nhận bản chất và những đòi hỏi 
của   nó. 

 

Đại kết sẽ thất bại – Giáo hội chính thống đồng ý với Giáo hội công giáo ở điểm nầy – nếu  
quên đi những chân lý căn bản nầy về Giáo hội và nếu ta quan niệm nó như một nỗ lực chung để 
tạo  ra một thứ Giáo hội nào đó trong tương  lai. 

 

Đức Cha Philips, biên tập viên chính của bản văn Lumen Gentium, khi nói đến sự hiệp nhất  

của Giáo hội đã bình chú thế nầy  : 
 
« Sự hiệp nhất của nó (của Giáo hội) cũng phải được hiểu trong một ý nghĩa linh hoạt : nó     

là một sức mạnh phát xuất từ Thánh Thần ở trong Giáo hội. Nếu Đức Kitô là một thì Giáo hội Ngài 

phải là một, và mỗi ngày phải là một hơn nữa : đó là tất cả mối đại kết đang nẩy chồi. »46 



44 

 

 

Chúng ta đã trình bày là  sự thống nhất của Giáo hội thích ứng với một tình trạng đa nguyên   
về mặt phụng vụ, luật phép và linh đạo. Nhưng nó đòi hỏi phải  có  một sự thống  nhất  nền tảng 
trong đức tin không thể nào du di được. Ở đây chúng ta không nói (sự thống nhất nền tảng) trong 
thần học : vì đức tin được bảo toàn, nên Giáo hội chấp nhận có sự đa biệt trong các nền thần 
học.    Do đó cần nêu lên đức tin như điểm thiết  yếu. 

 
Hồng y Ratzinger đã viết rất chuẩn xác rằng  : 
 
« Đại kết chỉ có được căn cơ bền vững nếu biết chấp nhận tầm quan trọng thiết yếu của 

việc  bó buộc phải thông dự vào một đức tin chung trong Giáo   hội.»47 
 

Nhưng chính ở trong sự  hiệp nhất đức tin cần thiết nầy mà tình trạng hồ đồ mập mờ sẽ 

rình  rập chúng ta. Người ta dễ có khuynh hướng nêu lên « điểm thiết yếu » của đức tin bằng việc 

xếp những sự chia rẽ giữa chúng ta và những chân lý đang tranh cãi vào danh sách của những 

gì là thứ    yếu và nhất thời. Nhưng, không thể nào có thể nêu lên một phương trình tương tự như 

thế ở đây làm như « điều thiết yếu nền tảng » tương đương với « những gì có chung với nhau    

». 

 

Không có loại ky tô giáo « tóm kết cho  gọn »,  như một loại gạn  lọc  những khác  biệt chỉ 

được xem là những hình thức thay thay đổi đổi bất chừng. Chúa Kitô đã thiết lập nên một Giáo 

hội duy nhất với tất cả những gì liên quan đến Giáo hội đó. Những chia rẽ của chúng ta là  điều 

đáng  trách cứ, nhưng không phải vì thế mà chúng ta tự cho phép mình thiết định cái gì là thiết 

yếu, cái gì     là tạm bợ nhất thời tùy thuộc vào những bất chừng của lịch sử. Nên  nhớ  về  yêu  

sách  nầy nơi  chương nói đến các chỉ dẫn mục vụ. 
 

Nếu kitô hữu chỉ gặp gỡ nhau dựa trên mẫu số chung nhỏ nhoi nầy, thì đó là chối bỏ đại 
kết  chân thực. Và còn có thể dẫn đến một loại Kitô giáo không Giáo hội, ngay cả không còn phép 
rửa, hoặc một loại Siêu Giáo hội không cần nền tảng gì  cả. 

 
Con đường dẫn đến hiệp  nhất phải rõ ràng, nếu ta muốn rằng những kinh nghiệm đi gần 

lại  với nhau được thực hiện và mang lại lợi ích cho mỗi người,  không hồ đồ về mặt tín lý, và luôn 
ở  trong sự trung tín cần thiết. 

 
Điều kiện tiên khởi của đại kết là tôn trọng đức tin chân  thành của  kẻ khác: tự  động  xếùp 

loại tất cả những gì chia rẽ chúng ta vào hàng thứ yếu và không màng truy cứu phân định cần 
thiết, chừng đó cũng đã làm tổn thương niềm tin của người khác  rồi. 

 
Chẳng hạn tuyên bố là ‘ nền tảng’  nơi: 

- một Kitô giáo chấp nhận Đức Kitô, nhưng không chấp nhận Giáo   hộiâ, 
- lời Thiên Chúa, nhưng không chấp nhận truyền thống sống động,  luôn truyền bá và 

gìn  giữ Lời Chúa đồng thời tuân phục Lời  nầy, 

- những đoàn sủng của Thánh Thần, nhưng không chấp nhận cơ cấu tác vụ và bí tích 

của Giáo hội, 

 
như thế là ngay từ bước đầu đã đòi hỏi người công giáo từ bỏ  những điểm thiết  yếu  của 
đức  tin  mình và đưa đối thoại đại kết đến ngõ  bí. 

 

Phẩm trật các chân lý 

 



45 

 

Những việc nầy lại không đi ngược với sự kiện  là  tất cả  mọi chân lý  không cùng ở  mức  
quan yếu  như nhau.  Công Đồng Vaticanô  đã nói một cách chuẩn xác  về một « phẩm trật các 
chân   lý ». 

 
« Trong đối thoại đại kết, các nhà thần học công giáo gắn bó với giáo lý của Giáo hội, khi 

cùng với anh em ly khai tìm hiểu các mầu nhiệm của Thiên Chúa, phải tiến hành với tình yêu chân     
lý, đức bác ái và lòng khiêm nhường. Khi so sánh các giáo lý với nhau, phải nhớ rằng có một trật 

tự hoặc một « phẩm trật » trong  các chân  lý của giáo lý công giáo, vì mối liên quan khác nhau 

giữa   các chân lý ấy với nền tảng đức tin Kitô giáo. Và quan niệm như thế tức là đã vạch ra một 
đường hướng thúc đẩy mọi người tranh đua trong tình thân hữu để tìm hiểu sâu rộng và diễn đạt 
rõ  ràng  hơn nguồn phong phú khôn lường của Chúa Kitô. » (Sắc lệnh về đại kết số 11). 

 
Đấy là một cánh cửa mở rộng để xích lại gần nhau, với điều kiện là hiểu cho thật chính xác 

« phẩm trật các chân lý » nghĩa là  gì. 

 

Không có những chân lý mạc khải nhiều hay ít bên trong sự Mạc khải, và những  gì Thiên  
Chúa thông tri cho chúng ta đều đáng tin tưởng  cả. 

 
Tất cả mọi chân lý phải được chúng ta tin tưởng với cùng một đức tin trong chúng ta, nhưng 

các chân lý ấy không ở cùng một vị thế như nhau trong mầu nhiệm cứu độ. Chúng liên hệ ít nhiều, 
hoặc trực tiếp liên hệ ở cấp độ khác  nhau  với Đức Kitô, và với mầu nhiệm  Ba Ngôi qua Ngài. 
Có  một số các chân lý liên quan đến chính bản chất của cuộc sống Kitô giáo; các chân lý khác 
lại nằùm trong khuôn khổ các phương tiện nhằm đạt đến mục đích ấy. Cuối cùng, lại có  một 
phẩm trật các  chân lý trong suy tư trừu tượng, như trật tự các chân lý mà các nhà thần học phải 
xếp đặt, và còn có một phẩm trật cụ thể mà kitô hữu bình thường đang sống. Hai lối tiếp cận 
không giống y như nhau. Vấn đề ấy cần được các nhà thần học đào sâu hơn nữa, nhưng đấy là 
một ngõ thoát đại kết cần khai thác. 

 

Riêng đối với chúng ta, cần lưu ý rằng Giáo hội, như một  định chế được Thánh thần linh  
hoạt, là một trong những mầu nhiệm nền tảng của Kitô giáo. Nên đừng xem đây là một thượng 
từng kiến trúc và rồi xếp  nó thành thứ  yếu, dẫu rằng tội lỗi con người có  làm tăm tối giá trị biểu 
trưng của nó. Giáo hội nằm nơi trung tâm của giáo huấn của Tân Ước  ngay từ nơi sự kiện Đức 
Kitô tiếp   tục cuộc sống của Ngài nơi Giáo Hội nhờ bởi Thánh  Thần. 

 
Thừa tác vụ của Giáo hội cũng không phải  là  một thứ dàn dựng bên ngoài;  nó  không 

phải  chỉ để đáp ứng một nhu cầu công tác; trong những nét căn cơ của  nó, nó  thuộc vào  yếu  
tính của  Giáo hội, nên không thể xóa nó đi để nhường chỗ cho một lối lãnh đạo đoàn sủng nào 
đó, dù có giá    trị thế nào đi nữa. Thừa tác vụ nầy là một thừa tác vụ  chủ  trì và hiệp nhất, dựa 
vào  bí tích  truyền  chức thánh cấu thành cộng đoàn ngay tự bên trong. Sứ mệnh không thể 
tương nhượng của nó là làm qui hợp các đoàn sủng để xây dựng Giáo hội và làm cho Giáo hội 
ấy hiệp thông trong Thánh Thần. 

 
Phải chăng giáo lý thì phân ly, còn hành động thì nối kết? 

 

Có một thời kỳ trong các môi trường đại kết, thiên hạ hay lặp đi lặp lại lối nói « giáo lý thì  

phân ly, còn hành động thì nối kết». Rồi người ta đi đến kết luận là dẹp các thắc mắc về giáo lý 

qua một bên và chỉ lo hợp tác về mặt hành  động. 

 

Trong một bản phúc trình quan trọng trong Ủy Ban Trung Ương của  Hội đồng đại kết  mục  

sư Lukas Vischer không ngần ngại cảnh giác về lối suy nghĩ  ngây ngô   nầy : 

 



46 

 

« Gần đây khẩu hiệu nầy (giáo lý phân ly còn  hành động  thì nối kết)  thường bị nói ngược  

lại; kinh nghiệm cho thấy hành động lôi kéo  các Giáo hội vào những hình thức chia rẽ mới, và  rồi    

đi đến việc nói ngược lại rằng chính giáo lý nối kết lại còn hành động lại làm phân ly. Kỳ thực hai 

khẩu hiệu đó phải chăng đều không chuẩn xác? Cả hai không phải đã dựa trên một sự phân cách 

kỳ  lạ giữa đức tin và hành động? Phải chăng sự sai lầm của khẩu hiệu đầu lại xuất hiện đương 

nhiên      ở khẩu hiệu ngược lại lúc sau nầy? Kỳ cùng, trong hành động đã có đức tin linh hoạt; 

ngay từ khởi thủy khi phải chọn lựa cách nầy hay thế khác để hành động trên thế giới, thì đã có 

những lối nhìn Thần học, Kitô học và Thánh Thần học khác nhau. Hôm nay cũng như trong quá 

khứ trước đây, các Giáo hội được mời gọi để tìm kiếm những phương cách giúp mọi người cùng 

củng cố đức tin tông truyền  chung. Cần  có  một hình  thức đồng  thuận. Những  xích  mích đang 

bao  trùm Giáo hội  ngày hôm nay không phải đưa đến kết luận là không  cần gì phải đồng thuận 

nữa, nhưng trái lại  chúng  cho thấy đồng thuận là khẩn thiết hơn bao giờ hết.  »48 

 

Tại sao phải có một mối hiệp nhất hữu hình? 
 
Hiệp nhất vô hình và hữu  hình 

 
Trước tình trạng khó khăn để có được sự hiệp nhất các Giáo hội, nhiều lúc người ta đã 

từng  kêu gọi kitô hữu cố kết hợp lại với nhau  trong khuôn khổ thuần tinh thần vượt ra bên ngoài 
và bên  trên các biên giới của từng giáo hội. Nhưng như thế là không biết đến chính bản chất của 
Giáo hội. Trong Hiến Chế Lumen  Gentium, Công Đồng Vaticanô  II đã nhấn mạnh đến mối liên 
hệ giữa hai  khía cạnh hữu hình và vô hình của chính Giáo hội  : 

« Chúa Kitô, Đấng Trung Gian duy nhất, đã thiết lập Giáo hội thánh thiện, một cộng đoàn  

đức tin, cậy và  mến, như một cơ  cấu hữu hình trên trần gian mà Ngài không ngừng bảo vệ. Qua  

Giáo hội, Ngài đổ tràn chân lý và ân sủng cho mọi người. Giáo hội là - xã hội có tổ chức qui củ, 
và Nhiệm Thể Chúa Kitô, - đoàn thể hữu hình và cộng đoàn thiêng liêng, - Giáo hội tại thế và Giáo 

hội dư tràn của cải trên trời, (Giáo hội ấy)  không được quan niệm như hai thực thể nhưng chỉ là 

một  thực thể phức tạp, duy nhất, do yếu tố nhân loại và thần linh kết thành.Vì thế, nhờ loại suy 
dáng tin cậy, chúng  ta có  thể ví Giáo hội với mầu nhiệm Ngôi Lời nhập  thể. Thực vậy, nhân tính  

mà Ngôi  Lời mặc lấy phục vụ Ngài như cơ quan cứu rỗi sống động  và  kết hợp  với Ngài bất khả  
phân  ly; cũng thế, toàn thể cơ cấu xã hội của Giáo hội phục vụ Thánh Thần Chúa Kitô, Đấng làm 

cho Giáo  hội sống động để tăng triển thân thể (x. Ep 4,16). Đó là Giáo hội duy nhất của Chúa 
Kitô mà trong 

 

Định chế và biến cố trong đời  sống 

 
Trong nhãn quan về sự cứu độ nơi Kitô giáo, sự đối nghịch giữa Thánh Thần và định chế,  

thần lực cảm ứng và  cơ cấu, không thể chấp  nhận được; và khi nào có sự  kiện đó xuất lộ (thực 
sự    thì đã xảy ra), thì tình trạng đối nghịch ấy phải được vượt qua. 

 
Như giáo sư Jean-Louis Leuba ở Neuchâtel,    nhà thần học truyền thống Tin lành Cải 
cách đã lưu ý : 
 
« Biến cố ơn cứu độ nhập thể trong một định chế lịch sử; định chế ấy linh hoạt lại biến cố 

nói trên, chứng thực và diễn đạt ý nghĩ nó giữa lòng trần thế và nơi lịch   sử ». 
49 

 

Và ngược lại, định chế phải mở rộng đón nhận biến cố Thánh Thần đổ tràn ơn xuống, vì 
chỉ  có Ngài mới có thể làm cho định chế sinh động và mang lại ý nghĩa. Giáo hội là cộng đoàn 
trong đó Thánh Thần vừa tác động bằng các đoàn sủng định chế cố định vừa bằng các ơn thông 
thường cũng như lạ thường biểu lộ sự hiện diện và năng lực của   Ngài. 



47 

 

 

Tóm lại, Thánh Thần luôn hiến ban cho Giáo Hội để không ngừng nối kết và tinh lọc những  
cơ cấu định chế đang linh hoạt và làm triển nở  thân thể của Chúa Kitô nơi trần thế;  và để làm 
cho   các cơ cấu định chế ấy ngày càng trong sáng hơn trong việc phản chiếu  Mầu  nhiệm  mà 
chúng có bổn phận phải triển dương. 

 

 

Phải hiểu “Giáo hội Chúa Giêsu-Kitô” như 
thế nào? 

 
Trước Công Đồng Vaticanô II, các nhà thần học công giáo thường đồng hóa Giáo hội Chúa 

Giêsu-Kitô, thân thể mầu nhiệm của Đức Kitô, với Giáo hội Công giáo Rôma, và sự đồng hóa đó 

thường được xem là tuyệt đối, không miễn trừ. Và đó là lập trường co cứng về mặt giáo lý nhằm 

chống lại những ai tách rời một cách sai trái giữa Giáo  hội về mặt luật lệ và Giáo hội của Đức Ái,  

giữa Giáo hội-định chế và Giáo hội của tự do tinh  thần. 

 
Kể từ Công Đồng Vaticanô II, dưới ảnh hưởng của phong trào đại kết và nhờ đi sâu hơn 

vào mầu nhiệm của Giáo hội, lập trường công giáo có thể  tóm kết trong những hàng chữ  nầy 
nơi  số  8  của Hiến Chế Lumen  Gentium: 

 

“Giáo hội nầy (của Chúa Giêsu Kitô) được thiết lập nơi trần gian và được xếp đặt thành xã 

hội, đang tồn tại nơi Giáo hội công giáo mà đấng kế vị Phêrô và các giám mục hiệp thông với ngài 

điều khiển”. 

 
Việc dùng chữ “tồn tại trong” có thể soi sáng rõ ràng cho những kitô hữu khác biết về giáo  

hội học của người công giáo. Nếu các nghị phụ  Công đồng đã không chấp nhận lối nói từng 

được    đề nghị – đó là : Thân thể mầu nhiệm, đó là Giáo hội công giáo -, thì hẳn họ đã thẩm định 

rằng việc đồng hóa không chút cân nhắc ấy không diễn tả đầy đủ hết mầu nhiệm Giáo   hội. 

 

Cũng nên lưu ý về lý do nêu lên trong sự đổi thay nầy. Bản phúc trình chính thức ghi: người   

ta đã thay đổi vì các yếu tố cấu thành Giáo hội cũng tìm thấy  nơi các  Giáo  hội Kitô  giáo  khác. 

Ngoài ra ta cũng cần nhớ rằng Công đồng nhiều lần nói đến ‘Các  Giáo  hội’  Kitô  giáo  hoặc ‘các 

cộng đoàn giáo hội’ theo nghĩa thần học của những thành ngữ   nầy. 
 

Trong  nhãn quan vừa trình bày, có thể lặp lại lời J. Hoffmann   : 

“ Chúng ta tin rằng  Giáo hội công  giáo là Giáo hội mà trong  ấy Giáo  hội duy nhất của  

Chúa Kitô tồn tại trọn vẹn, và thực tại chân thật của mầu nhiệm Thánh Thể được hiến ban trọn 
vẹn   nơi nầy. Nhưng cũng có sự khoảng cách – trong mối căng thẳng linh động – giữa sự trọn 
đầy các phương thế cứu độ mà chúng  ta nghĩ là  được hiến ban cho  Giáo hội công giáo và trong  

việc thể  hiện sự  trọn đầy ấy nơi lịch  sử cụ thể; giữa sự trọn đầy của  ơn  Thánh Thể và tác động 

của  ơn ấy thể hiện được trong đức tin và đức ái của người tín  hữu.”50 

 
Trong bước đường tìm hiểu nhau, anh em kitô hữu chúng ta cần biết Giáo hội Rôma hiểu 

thế nào về bản căn của chính  mình. 

 
Việc xác tín mình luôn trung kiên với Giáo hội mà Chúa Kitô muốn không có chi ngăn cản 

chúng ta tiếp tục tìm kiếm những phương thế để phục hồi sự hiệp nhất hữu hình với các cộng 
đoàn Kitô giáo khác, thực sự kết nhập dù còn chưa hoàn toàn với điều mà chúng ta xem là thân 
cây được Chúa trồng “gần một dòng nước sinh hoa kết trái đúng thời của  nó”, và “ù  sẽ  không 
bao giờ héo  tàn” (Tv 1),  mặc dầu con người yếu đuối và  khốn cùng đã đáp trả một cách tàn tệ 
ơn ích mà Chúa   ban cho họ trong chuỗi dài lịch sử. 



48 

 

 

Nói theo một lối khác ít gợi hình hơn, ta có thể kết luận: từ sự kiện có nhiều điều tốt lành 
mà  tất cả các Giáo hội Kitô giáo kể cả Giáo  hội công giáo  Rôma đã có  chung  - như phép rửa, 
Phúc   Âm, các ơn Chúa Thánh Thần, v.v. –, ngay từ  bây giờ  họ  đã sống  trong một sự hiệp  
nhất thực  tế mặc dầu còn bất toàn. Tất cả những nỗ lực của phong trào đại kết  nhằm  làm cho 
sự hiệp nhất  thực    tế ấy dần hồi bớt bất toàn để ngày nào đó có được những điều kiện hiệp 
nhất một cách thiết yếu về   đức tin và cơ cấu, bấy giờ mọi người có thể cùng nhau cử hành sự 
phục hoạt mối hiệp nhất và sống  tràn đầy tình huynh đệ trong Giáo hội, một và duy nhất, của 

Chúa Giêsu-Kitô51. 

 

______________ 
 

 

39 Tạp chí Unité Chrétienne, ‘ Canh tân đoàn sủng và Đại kết’, Lm J. C. Hernando, tr 53, số 48, 

tháng 11 năm 1977 

40  Phaolô VI, Annoncer l’Evangile aux hommes de notre temps (Loan truyền Phúc Âm cho con 

người  trong 

thời đại chúng ta), Le Centurion, 1976, tr. 85. 

41 La Documentation catholique, ngày 15 tháng giêng năm 1978, tr. 54. 

42 Nhà thần học Anh giáo có tiếng của Oxford, John MACQUARRIE đã dành một cuốn sách để 

cho thấy đa dạng không đồng nghĩa với chia rẽ (‘Diversity is not division’), dưới tựa đề : Christian 

Unity and Christian Diversity, 1975, ED. Westminster Press, Philadelphia, U.S.A. 

43 La Documentation catholique, ngày 15 tháng 5 năm 1977, tr 457. 

44 La Documentation catholique, ngày 7 tháng 9 năm 1969, tr. 765. 

45  TGM John QUINN ‘Characteristics of the Pastoral Planer’. Trong  Origins, ngày 01 tháng  01 

năm    1976, 

cuốùn 3, số 8 tr 439. 

46 Mgr PHILIPS, L’Eglise et son mystère au deuxième Concile Vatican, (Giáo hội và mâéu nhiệm 

của mình trong công đồng Vaticanô II), Desclée de Brouwer, 1967, cuốn 1, bình chú số 8 về 

Lumen Gentium. 

47 “Only by according full importance to the obligation of a common faith in the Churh, can 

ecumenism achieve consistency”, J. RATZINGER, The future of ecumenism , tr. 204. Trong cùng 

một ý nghĩa đó, có thể ghi lại xác quyết của tập san đoàn sủng tin lành Theological Renewal, số 

68, tháng 4 & 5 năm 1977:” A unity based  on  experience at  the  expense  of  doctrine  would  

de  less  than  the  unity  envisaged  in  the New Testament and would be dangerous in the long 

term.” 

48  La Documentation catholique, ngày 15 tháng 01 năm 1978, tr. 65, phúc trình của Lukas    

VISCHER dưới tựa đề : ‘Baptême, Eucharistie, Ministère, ó en sommes-nous sur la voie du 

consensus?’ 

  



49 

 

Kinh Tin Kính chúng ta tuyên xưng là duy nhất, thánh thiện, công giáo và tông truyền. » (Lumen 

Gentium, số 8). 

49 L’institution et l’Evénement, Neuchâtel, Ed. Delachaux et Nestlé, 1950. 

50 J. HOFFMANN, tạp chí Unité chrétienne, tháng 2 năm 1977, tr. 63 
51 Nên đọc tài liệu do linh mục LANNE, o.s.b., cố vấn cho Ủy Ban Hiệp Nhất Kitô hữu, có tựa đề: 

‘Le Mystère de l’Eglise et son unité’, trong Irenikon, 1973 số 3. 

 

VỀ MỤC LỤC 

 
 

 

 

Theo các nhà dinh dưỡng thì ta chỉ nên tiêu thụ trong mỗi bữa ăn một số lượng chất béo đủ 

để cung cấp không quá  30 phần trăm tổng số năng lượng trong bữa ăn đó. 

Chúng ta có thể làm một phép tính nhỏ để thấy được ý nghĩa cụ thể của lời khuyên này. 

Mỗi ngày chúng ta cần trung bình khoảng 2000 calori, tạm chia đều cho ba bữa ăn, mỗi bữa 

cần cung cấp 700 calori.Như vậy trong phần ăn này, chất béo chỉ nên cung cấp không vượt quá 

30% x 700 = 210 calori.Chúng ta cũng đã biết, mỗi gram chất béo cung cấp 9 calori. Như thế, để 

đảm bảo sức khỏe tốt, chúng ta không nên tiêu thụ quá 23g chất béo trong mỗi bữa ăn. 

Về nhu cầu cholesterol, là gan của chúng ta mỗi ngày tự sản xuất khoảng 1000 mg dạng chất 

béo này, gần đủ để  cung ứng cho nhu cầu của cơ thể. Vì thế, ta chỉ cần tiêu thụ khoảng 300 mg 

cholesterol trong thực phẩm là đủ. 

Khi phần ăn không có đủ chất béo, sức nặng và nguồn năng lượng của cơ thể giảm sút, nếu 

hai chất dinh dưỡng đạm và carbohydrates không được gia tăng, bù vào phần khiếm khuyết. 

Ngoài ra, các sinh tố hòa tan trong mỡ cũng giảm theo. 

Nếu thực phẩm có quá nhiều chất béo, chúng không được dùng đến và sẽ được tích trữ trong 

các tế bào mỡ, đưa đến béo phì. 

Tuy nhiên cũng nên biết là không chỉ riêng chất béo mới được tích trữ trong các tế bào mỡ, 

mà bất cứ thực phẩm nào cung cấp dư thừa, không được chuyển ra năng lượng để tiêu dùng 

ngay thì đều được dự trữ dưới hình thức glycogen và mỡ. Khi cơ thể vận động nhiều, cần nhiều 

năng lượng hơn, hoặc nguồn cung cấp thực phẩm bị thiếu hụt, thì lượng dự trữ này sẽ được 

chuyển hóa để cho năng lượng. 

Nói tóm lại, nếu vượt quá nhu cầu sử dụng hằng ngày của cơ thể thì mọi chất dinh dưỡng 

đều sẽ chuyển thành mỡ đóng ở vùng mông, vùng bụng... 

 Những điều bất lợi của chất béo 

CHẤT BÉO VÀ SỨC KHỎE 

 

 

 



50 

 

Chất béo bão- hòa (saturated fat) có khả năng làm tăng lượng cholesterol trong máu. Thí dụ 

điển hình là người  dân Phần Lan tiêu thụ thực phẩm có lượng chất béo bão hòa cao thì có tỷ lệ 

cao nhất về bệnh tim. Người Mỹ dùng những thực phẩm có chất béo bão hòa thấp hơn người 

Phần Lan thì có tỷ lệ bệnh tim thấp hơn người Phần Lan. Người Nhật dùng thực phẩm có tỷ lệ 

chất béo bão hòa thấp nhất thì có tỷ lệ người đau bệnh tim mạch thấp nhất. 

Chất béo dạng đa bất bão hòa (polyunsaturated fat) có tác dụng hạ thấp lượng LD (low 

density pipoprotein) tức là thứ cholesterol có hại cho cơ thể. Ngoài ra chất béo đa bất bão hòa 

trong cá có tác dụng ngăn ngừa các phân tử máu dính kết với nhau khiến cho nguy cơ bệnh nhồi 

máu cơ tim được giảm bớt. 

Chất béo đơn bất bão hòa (monounsaturated fat) như ở trong dầu olive, dầu canola cũng có 

tác dụng hạ thấp lượng Cholesterol xấu LDL mà không hạ thấp lượng HDL (high-density 

lipoprotein), tức là dạng cholesterol có lợi cho sức khỏe. 

Ngoài ra, nhiều mỡ béo cũng là nguy cơ gây bệnh ung thủ ruột già và tụy tang. 

Nhu cầu về chất béo 

Quan sát chung cho thấy sự tiêu thụ thực phẩm béo có khuynh hướng tăng theo với mức thu 

nhập của người dân mỗi nước. 

Tại các quốc gia đang phát triển,  chỉ có từ 10 tới 20% năng lượng được cung cấp từ  chất 

béo, nhưng tại các quốc gia kỹ nghệ mở mang, sự tiêu thụ chất béo càng ngày càng tăng, lên tới 

35-45% tổng số năng lượng. Sự gia tăng này đã nâng cao các bệnh tim mạch, mập phì và ung 

thư khiến giới y khoa bắt đầu phải quan tâm. 

Năm 1982, tại Hoa Kỳ, Viện Hàn Lâm Khoa học Quốc Gia công bố bản khuyến cáo về “Chế 

độ Ẩm Thực, Dinh Dưỡng và Ung Thư” . Kết quả là đã đưa đến sự thay đổi thói quen ăn nhiều 

thịt, mỡ của người dân. 

Năm 1988, bộ Y Tế Hoa Kỳ cũng công bố một bản báo cáo về dinh dưỡng và sức khỏe sau 

khi hội Tim Mạch khuyên mọi người phải hạn chế số lượng calori do chất béo cung cấp ở mức 

30% tổng số calories của bữa ăn, trong đó  dưới 10% là do các chất  béo bão -hòa và mỗi 

ngày  lượng cholesterol trong thực phẩm không nên vượt quá 300mg. 

Bảng chỉ dẫn dưới đây cho biết số lượng chất béo cần cho mỗi người: 

-Nếu một người cần 1200 calori trong một ngày thì phải giới hạn chất béo ở số lượng 40 

gram một ngày. 

-Nếu cần 1500 calori thì chỉ nên ăn dưới 50 gram chất béo. 

Nếu cần 1800 calori thì chỉ nên ăn dưới  60 gram chất béo. 

Nếu cần 2000 calori thì chỉ nên ăn dưới 66 gram chất béo. 

Nếu cần 2500 calori thì chỉ nên ăn dưới 83 gram chất béo. 

Nói chung, 1/3 tổng số calori phải do chất béo đa bất bão hòa cung cấp, 1/3 phải do chất béo 

đơn bất bão hòa và không được quá một 1/3 do chất béo bão hòa cung cấp. 



51 

 

Trong những thập niên vừa qua, giới tiêu thụ đã dùng nhiều chất béo thực vật hơn là động 

vật. Đó là nhờ  giới truyền thông và giáo dục sức khỏe đã luôn lion nhắc nhở dân chúng giảm chất 

béo bão hòa và cholesterol. Khẩu vị của dân chúng cũng đã thay đổi, kèm theo sự gia tăng sản 

xuất các dầu thực vật như dầu ngô, đậu nành, safflower, hướng dương và dầu dừa. Ngoài ra, dầu 

thực vật có nhiều sinh tố E tự  nhiên mà nhiều người cho là có công dụng chống sự oxy hóa trong 

cơ thể. 

  

Để cắt giảm chất Béo 

            Để hạn chế chất béo, chúng ta có thể áp dụng một số biện pháp như sau: 

1-     Nên nướng hoặc bỏ lò các loại thịt để mỡ chẩy bớt ra trong khi nấu. 

2-     Chọn thịt nạc ít mỡ.  

3-     Lọc bớt mỡ ở thịt trước khi nấu. 

4-     Bóc bỏ da gà, vịt trước khi nấu. 

5-     Để nước dùng thịt đông lạnh rồi  gạt bỏ bớt lớp mỡ ở trên. 

6-     Dùng loại chảo không dính hoặc xịt dầu thực vật lên chảo để chiên rán. 

7-     Luộc, hấp rau nhiều hơn là sào với dầu, mỡ 

8-     Ăn cá hai lần mỗi tuần. 

9-     Trộn sà lát với nước trái chanh, giới hạn dầu giấm; Làm tăng hương vị của rau 

với gia vị thực vật hơn là với bơ, margarine hoặc nước xốt thịt 

10-  Dùng dầu thực vật nhiều hơn là mỡ động vật, bơ; margarine mềm nhiều hơn 

loại cứng 

11-  Giới hạn thực phẩm làm sẵn được chiên với mỡ như  cách loại 

bánh doughnuts, muffins, biscuits và croissants. 

12-  Dùng sữa và sữa chua đã giảm chất béo. 

13-  Giới hạn pho mát có nhiều chất béo. 

14-  Ăn bánh mì với mứt trái cây thay cho bơ và margarine. 

15-  Đọc kỹ nhãn hiệu thực phẩm để biết rõ thành phần và  tỷ lệ các loại acid béo. 

16--Khi ăn phở không nên cho thêm nước béo, hột gà. 

Bơ quết trên bánh mì nóng dòn, mayonnaise trộn trong rau xà lách khoai tây, ăn thật hấp dẫn, 

nhưng cũng có nhiều chất béo bão hòa. 

 Với loại thực phẩm chế biến đóng hộp, chúng ta nên đọc kỹ nhãn hiệu để biết rõ số lượng 

calori và thành phần các chất béo trước khi chọn mua. 

Còn nếu chúng ta muốn đơn giản hơn trong việc chọn lựa một chế độ ăn có lợi cho sức khỏe, 

thì cũng có thể quên hết các danh từ phân loại phức tạp đi, chỉ cần theo đúng một nguyên tắc 

chung là:giảm bợt thịt, mỡ động vật, ăn nhiều rau trái cây và ăn cá hai lần một tuần. Như vậy đã 

là rất tốt cho sức khỏe rồi. 

  

Chất béo Thay Thế 

Vì thực phẩm béo vẫn là món ăn hấp dẫn với con người, nên đã có những cố gắng của khoa 

học để chế biến chất béo thay thế. 



52 

 

Trên thị trường hiện nay có vài loại chất béo thay thế như Simplesse, Olestra. 

Simplesse được chế biến từ chất đạm của thịt, trứng hoặc sữa. Khi ăn, nó cho một vị tương tự 

như mỡ nhưng không có acid béo và rất ít calori. 

Simplesse được dùng trong món tráng miệng đông lạnh; thay thế cho chất béo trong dầu trộn 

rau, mayonnaise, sữa chua, pho mát. Simpless không dùng đề chiên, nấu vì nhiệt độ cao làm thay 

đổi cấu trúc của nó. Những người dị ứng với sữa, trứng không nên dùng chất béo thay thế này. 

Olestra là một chất được tổng hợp bằng cách gắn acid béo vào đường sucrose. Khi 

ăn, Olestra không bị men tiêu hóa của người cũng như vi sinh vật trong ruột tiêu hóa, nên nó 

không sinh ra năng lượng. Hơn nữa, khi được bài tiết, nó lại kéo theo một số hợp chất có 

cholesterol, nên có thể hạ cholesterol trong máu. 

Một trở ngại là Olestra giảm sự hấp thụ của ruột với các sinh tố hòa tan trong mỡ như E, D và 

A. 

Chất béo thay thế này có thể dùng để nấu cũng như thay thế mỡ trong dầu giấm. 

  

Việc phát minh ra các chất béo thay thế là một nỗ lực nhằm thỏa mãn khẩu vị con người mà 

vẫn đảm bảo sức khỏe. Tuy nhiên, việc cố gắng thay đổi thói quen ăn uống hợp lý , cân bằng dinh 

dưỡng từ các loại thực phẩm, giới hạn vừa phải về số lượng  các món ăn vẫn là biện pháp tự 

nhiên tốt đẹp hơn nhiều. 

www.bsnguyenyduc.com 

Bác Sĩ Nguyễn Ý-Đức, MD. 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

LỜI TẠM BIỆT: 
 

 
 

Nhân ngày giỗ 2 năm 01.9.2020 
Kính xin mọi người hiệp thông 

cầu nguyện cho Cha Cố 
PX. Hoàng Đình Mai 

Xin chân thành cám ơn 
 

LƯỜI BIẾNG    
 

 

http://www.bsnguyenyduc.com/


53 

 

Quán trọ đời chân trần nay đã mỏi, 

Chào mọi người tôi tạm biệt ra đi, 

Đột ngột chia tay chẳng kịp nói gì. 

Xin nhắn gửi đôi lời ai ở lại: 

"Quà Tặng Tin Mừng" đang đợi tiếp theo... 

"Cơm Yêu Thương" giúp ung thư ngặt nghèo. 

Đa tạ tấm lòng chung tình bác ái. 

Làm đẹp lòng Thiên Chúa: giáng Hồng Ân. 

 

Kính báo: Mọi sự giúp đỡ cho chương trình Quà Tặng Tin Mừng và Cơm Yêu Thương,  

xin vui lòng liên lạc BBT CGVN  conggiaovietnam@gmail.com   

Để tưởng nhớ và tri ân Lm Gã Siêu Hoàng Đình Mai, Đặc San GSVN sẽ cho đăng mỗi kỳ một 
Chuyện Phiếm của Gã Siêu. 

 LƯỜI BIẾNG    

  

Lâu rồi, gã có đọc trên một vài tờ báo và đã lượm được một mẩu suy gẫm về cuộc sống  hôm 
nay, đại khái như thế này : 

Hiện giờ, 

Chúng ta có nhà cao hơn, nhưng nhân cách lại nhỏ hơn. 

Chúng ta có nhà to hơn, nhưng gia đình lại nhỏ hơn. 

Chúng ta có nhà sang trọng hơn nhưng tổ ấm lại đổ vỡ nhiều hơn. 

Chúng ta có đường phố rộng hơn, nhưng quan điểm lại hẹp hơn. 

Chúng ta mua sắm nhiều hơn, nhưng hưởng thụ lại ít hơn. 

Chúng ta có nhiều tiện nghi hơn, nhưng lại ít thời gian nhàn rỗi hơn. 

Chúng ta có nhiều bằng cấp hơn, nhưng lại kém ý thức hơn. 

Chúng ta hiểu biết nhiều hơn, nhưng lại kém suy xét hơn. 

Chúng ta có nhiều nhân tài hơn, nhưng lại ít sáng tạo hơn. 

Chúng ta có nhiều thuốc men hơn, nhưng sức khỏe lại kém hơn. 

Chúng ta có nhiều của cải hơn, nhưng lại thiếu nhân bản hơn. 

Chúng ta nói quá nhiều, nhưng lại yêu quá ít. 



54 

 

Chúng ta biết cách kiếm sống, nhưng không biết xây dựng cuộc đời. 

Chúng ta sống thọ hơn, nhưng lại sống ít ý nghĩa hơn. 

Chúng ta chinh phục được vũ trụ, nhưng không thắng được cõi lòng. 

Chúng ta làm được những việc lớn hơn, chứ không phải là tốt hơn. 

Chúng ta làm sạch không khí, nhưng lại gây ô nhiễm trong tâm hồn. 

Chúng ta đã tách nguyên tử, chứ không loại bỏ được thành kiến. 

Chúng ta viết nhiều hơn, nhưng học ít hơn. 

Chúng ta dự tính nhiều hơn, nhưng thực hiện ít hơn. 

Chúng ta chỉ biết vội vã, nhưng không biết chờ đợi. 

Chúng ta có thu nhập cao, nhưng đạo đức lại thấp. 

Chúng ta có nhiều thức ăn hơn, nhưng lại kém dinh dưỡng. 

Chúng ta có nhiều thức ăn nhanh, nhưng lại tiêu hóa chậm. 

Chúng ta chuộng số lượng, mà quên mất chất lượng. 

Chúng ta có lắm lợi nhuận, nhưng quan hệ lại hời hợt. 

Chúng ta có nhiều phương tiện giải trí, nhưng lại ít niềm vui. 

Chúng ta có thu nhập gấp đôi, nhưng chia ly lại nhiều hơn. 

Chúng ta bên ngoài thì hào nhoáng, nhưng bên trong lại rỗng tuếch. 

Chúng ta cổ võ cho hòa bình thế giới, nhưng nội chiến vẫn triền miên. 

Chúng ta làm được những việc phức tạp, nhưng lại không làm được những việc đơn giản với 
đồng loại. 

Chúng ta uống quá nhiều, hút quá mức, chi quá lố, cười quá ít, giận quá mau, thức quá muộn, 
dậy quá mệt, đọc quá ít, xem truyền hình quá nhiều và lái xe quá nhanh. 

Chúng ta đã đi lên mặt trăng và quay trở về, nhưng lại cảm thấy phiền hà khi băng qua đường 
gặp người hàng xóm mới đến. 

Chúng ta có nhiều máy tính để lưu trữ thông tin nhằm cung cấp những bản sao, nhưng lại ít 
liên lạc thân tình hơn. 

Đây là thời của những chuyến du hí chớp nhoáng, của khăn dùng một lần, của buông trôi đạo 
đức, của những chỗ dừng một đêm, của những cơ thể béo phì và của những loại thuốc kích thích, 
an thần để giết người. 

Và rồi tác giả đã kết luận : 



55 

 

- Thời đại công nghệ mang  lại cho bạn thông điệp này và cũng là thời đại bạn phải lựa chọn : 
hoặc là sống khác đi, hoặc là sẽ buông xuôi. 

Riêng phần gã, trong bài này, gã muốn thêm một chi tiết nho nhỏ khác nữa, đó   là : 

- Hiện nay chúng ta có quá nhiều máy móc, nhưng lại lười và làm biếng hơn bao giờ hết. 

Thực vậy, ngày xưa cha ông chúng ta cuốc bộ dăm bảy cây số là chuyện nhỏ, còn ngày nay 
người ta đi vài ba trăm mét cũng phải vội leo lên xe. Ngày xưa người vợ hay người mẹ trong gia 
đình phải quét dọn  và lau chùi nhà cửa, cũng như giặt giũ áo quần bở hơi tai, toát cả mồ hôi hột, 
còn ngày nay người ta chỉ cần mở máy hút bụi hay ném vào máy giặt…loáng một chốc là xong. 

Chẳng thế mà trong một bài viết mang tựa đề là “Nghệ thuật làm biếng” trên báo Kiến thức 
Ngày Nay, thiên hạ đã đưa ra một nhận xét như sau : 

“ Kỳ lạ nhất là trong lúc người có vẻ hoạt động hơn khi rỗi rảnh, thì khoa học kỹ thuật lại mang 
đến những cải thiện khuyến khích sự…lười biếng như máy giặt, máy rửa chén, máy hút bụi…Thậm 
chí kỹ thuật hiện đại đã tiêu diệt hoàn toàn những cố gắng ít nhất  về sức lực : đi vài trăm mét cũng 
leo lên xe hơi chứ không đi bộ, dùng thang máy để lên lầu, dùng “remote control” điều khiển TV và 
video vì sợ phải di chuyển chỉ vài bước chân! Nhiều nhà xã hội học cho rằng con người càng lúc 
càng béo phì là do cuộc sống “chây lười” kiểu đó tạo ra.” 

Vậy thế nào là lười biếng ? 

Mở tự điển ra gã ghi nhận như sau : 

- Lười là biếng nhác, ham ở không, sợ làm việc. 

- Còn biếng là lười, trễ nải, uể oải, không thiết đến việc làm. 

Tác giả đã trích dẫn một câu tục ngữ để minh chứng : 

- Những người lêu lổng chơi bời, 

  Cùng là lười biếng, ta thời tránh xa. 

Nói tóm lại, lười hay biếng thì cũng hao hao giống nhau, nghĩa là thích ở không, thích hưởng 
nhàn và ngại làm việc, ngay cả những việc cần thiết nhất như tắm rửa, vệ sinh thân thể của mình. 

Tục ngữ ca dao Việt Nam đã đưa ra những nét chấm phá về họ như sau : 

- Ăn như rồng cuốn, 

  Làm như cà cuống lội ngược. 

- Ăn thì lựa những miếng ngon, 

  Làm thì chọn việc cỏn con mà làm. 

Như thế còn đỡ, chứ như thế này thì quả thực là “siêu đẳng” : 

- Ăn rồi nằm ngả nằm nghiêng, 



56 

 

  Có ai lấy tớ, thì khiêng tớ về. 

Còn người phương Tây cũng diễn tả về họ như thế này : 

- Kẻ lười biếng, như con đà điểu, khi phải bay thì nói : tôi là một con lạc đà. Còn khi phải mang 
nặng thì bảo : tôi là một con chim. 

Cách đây không lâu, báo Phụ Nữ Chủ Nhật có đưa ra một mẫu gương “điển hình tiên tiến” cho 
cái sự làm biếng. Nhân vật này quả thực đã “lươi huyền” tới trình độ siêu đẳng mà có lẽ trong cả 
và thiên hạ không ai sánh bằng. 

Mẩu tin ấy như sau : 

“Làm biếng hết cỡ. Danh hiệu này có lẽ rất xứng đáng được trao cho gã thuê nhà của ông lão 
bảy mươi tám tuổi Camille de Roey ở thành phố Strombeek-Bever thuộc nước Bỉ. 

Suốt mười bốn năm qua, gã thuê nhà bốn mươi tuổi này đã không hề quét dọn bất chấp lời kêu 
gọi hay đe dọa của ông chủ! Ông chủ nhà De Roey đã phải dùng biện pháp cắt điện từ năm 1992, 
nhưng vẫn không lay chuyển được tính…làm biếng của gã thuê nhà cứng đầu. 

Cúp diện ư ? Gã ta nối dây với máy điều nhiệt ở hệ thống cung cấp khí nóng để xài đỡ. 

Thậm chí ông chủ đã phải dùng đến biện pháp nhờ cậy hội đồng thành phố và cảnh sát làm áp 
lực “tống khứ gã thuê nhà ra khỏi cửa”, nhưng gã ta vẫn bình chân như vại. 

Mãi tới ngày 28 tháng 4 năm 2002, “gã sống khắc khổ” ấy không còn đủ tiền để trả, nên đã tự 
động xách va-li ra khỏi nhà. Tuy nhiên, “tài sản” gã ấy để lại là đống rác khổng lồ với hàng trăm chai 
rỗng, lon đồ hộp, thức ăn dư thừa và rác bẩn chất lên đến tận trần.” 

Vậy sự lười biếng sẽ đem lại những hậu quả như thế nào ? 

Nhìn dưới góc độ tích cực, sự lười biếng đôi khi cũng đem lại một chút  hậu quả tốt đẹp và cần 
thiết cho con người. 

Chẳng hạn, theo tác giả Lê Lộc, đối với những người bị “tress” do làm việc quá căng thẳng, 
thậm chí đối với những ai có nỗi buồn ray rứt, các bác sĩ khuyên họ hãy buông bỏ tất cả và hãy đi 
nghỉ hè như những cô cậu học trò. Đây là một nhu cầu có thật và hữu ích để giải tỏa tâm trí, thúc 
đẩy một nguồn sinh lực mới để đi tiếp trong cuộc sống. 

Chẳng hạn, sau một buổi sáng miệt mài làm việc, thì giấc ngủ ban trưa cũng là điều cần thiết 
để được thanh thản và hăng say cho công việc ban chiều. Trong một bản nhạc, có nốt bổng thì 
cũng có nốt trầm, nếu cứ bổng mã thì sẽ phải gân cổ ra mà hát. Sợi dây cung có lúc căng thì cũng 
phải có lúc chùng, nếu cứ căng mãi  thì sẽ đứt… 

Sau đệ nhị thế chiến, dân Nhật bản hùng hục xây dựng lại đất nước, làm ngày không đủ họ 
bèn tranh thủ làm đêm, thành thử đầu óc họ lúc nào cũng căng thẳng. Số người bị “tress” và tự tử 
ở đất Phù Tang này rất cao, mặc dầu cuộc sống vật chất của họ chất rất đầy đủ. Và thế là họ bèn 
mở mắt ra và quyết định làm việc ít thôi, còn dành thời giờ…làm biếng, để nghỉ ngơi và đi du lịch 
nơi này nơi khác cho cuộc sống được trở nên tươi hồng và đáng sống. 

Tại thành phố Medellin nước Colombia, hàng năm người ta tổ chức “ngày làm biếng”. Đó là 
ngày mà chẳng ai muốn làm việc, một ngày hội được ra đời từ năm 1985, nhằm phản đối tình trạng 
thất nghiệp và công nhân bị đuổi việc tràn lan. Để ủng hộ cho “ngày lười biếng” này vào trung tuần 



57 

 

tháng tám vừa qua, các nghệ sĩ nỗi tiếng của thành phố đã tham gia biểu diễn trên đường phó. Tiết 
mục biểu diễn của họ mang đúng ý nghĩa của ngày hội : không ai làm gì cả ngoài việc ngồi đọc 
báo!!! 

Cũng trong chiều hướng ấy, cũng theo tác giả Lê Lộc trên báo Kiến Thức Ngày Nay, suốt thập 
niên 60, phong trào “hippie” của giới trẻ phương tây đã tẩy chay các hình thức lao động áp dụng 
trên toàn xã hội, để bày tỏ sự tự do và đời sống cá nhân phong phú. 

Tại Pháp, trong làn sóng biểu tình phản đối nổi tiếng vào tháng 5 năm 1968, nhà xã hội học 
Paul Lafargue có đề ra “quyền được lười biếng”, rất được giới trẻ hoan nghênh. Không hiếm các 
kiến nghị của giới trẻ đòi hỏi làm việc mỗi ngày…hai tiếng đồng hồ, còn bao nhiêu thời giờ khác thì 
để nghỉ ngơi và giải trí. 

Tuy nhiên, phong trào phản kháng này rất nhanh chóng bị phai mờ do cuộc khủng hoảng kinh 
tế năm 1973 và nạn thất nghiệp gia tăng. 

Hậu quả tích cực của chuyện làm biếng là như thế. Còn hậu quả tiêu cực thì sao ? 

Hậu quả tiêu cực thứ nhất, sự lười biếng là nguồn gốc sinh ra những thói hư tật xấu về tinh 
thần, như các cụ ta ngày xưa đã bảo : 

- Nhàn cư vi bất thiện. 

Chẳng riêng gì các cụ ta ngày xưa, mà hầu như cả và thiên hạ đều nói như vậy. Chẳng hạn 
người Tàu thì bảo : 

- Lười biếng chính là mồ mả sống động vậy. 

- Trăm chứng bệnh hư hỏng đều do lười biếng mà sinh ra. 

Còn người Tây thì nói : 

- Lười biếng là một người mẹ có một con trai là thằng ăn cắp và một con gái là cái đói nghèo. 

- Một trí tuệ tầm thường mà chuyên cần có thể tiến xa hơn một trí tuệ thông minh nhưng lười 
biếng. 

Kinh nghiệm đời thường cũng cho thấy : vì nhàn rỗi nên đờn ông mới tụm năm tụm bảy để mà 
cờ bạc hay chè chén say xưa, còn đờn bà mới tụm hai tụm ba để mà nói hành nói xấu người 
khác…Và mọi bất ổn đều bởi đó mà ra cả. 

Hậu quả tiêu cực thứ hai, sự lười biếng là nguyên nhân dẫn tới tình trạng nghèo túng về vật 
chất, như các  cụ ta ngày xưa cũng đã nói : 

- Giàu đâu tới kẻ ngủ trưa, 

  Sang đâu tới kẻ say sưa tối ngày. 

Thực vậy, không làm việc thì đào đâu ra tiền, giữa một thời buổi gạo châu củi quế. Và như vậy 
cái nghèo như đã được nắm chắc trong lòng bàn tay của những kẻ lười biếng. Đúng thế : 

- Kẻ lười biếng đi chậm đến nỗi sự nghèo túng đuổi theo kịp. 



58 

 

- Kẻ lười biếng là anh ruột của tên ăn mày. 

- Tuần lễ của người làm việc có bảy ngày hôm nay, còn tuần lễ của kẻ lười biếng của bảy ngày 
mai. 

Khi lâm vào tình trạng nghèo túng, thì chính bản thân mình phải phấn đầu, phải chịu khó làm 
việc thì mới hòng thoát ra, chứ còn biếng nhác theo kiểu “há miệng chờ sung” thì chỉ có nước “khố 
rách áo ôm” mà thôi. 

Hình như “Lã Phụng Tiên” có một câu chuyện ngụ ngôn kể lại  rằng : ngày kia, chú nhái bén 
rớt vào một thùng sữa bò. Cứ sự thường thì chú sẽ bị chết chìm, thế nhưng chú vẫn ra sức vùng 
vẫy với một chút hy vọng le lói là sẽ được cứu thoát. 

Và sự thật đã xảy ra đúng như chú mong ước. Nhờ sự vùng vẫy của chú mà thùng sữa bò 
bỗng đông đặc lại thành bơ và chú đã trèo ra một cách dễ dàng. 

Vì thế mà người ta mới bảo : 

- Hãy tự cứu lấy mình, rồi trời sẽ cứu. 

Kẻ lười biếng đã lãng phí thời giờ của mình một cách vô ích. Mà thời giờ là một cái gì rất ư là 
quí giá. Người Tây thì bảo : 

- Le temps, c’est l’argent. Thời giờ là bạc. 

Còn người Tàu thì nói : 

- Nhất thốn quang âm nhất thốn kim. Một tấc thời gian là một tấc vàng. 

Trong thực tế, thời giờ  có lẽ còn quí hơn cả vàng lẫn bạc. Mới đây, tác giả Nguyễn Tiến Hữu 
đã đưa ra vài con số “kinh hoàng” mà con người trên thế giới đã làm được trong một phút. 

Phải, trong một phút người ta đã sản xuất ra : 

- 61.000 lít rượu vang. 

- 210.000 lít bia. 

- 4 tấn ca cao. 

- 11 tấn cà phê hột. 

Và đã nốc vào bụng 1,6 triệu tách cà phê. 

Người ta ăn hết bao nhiêu trong một phút ? Không biết. Nhưng con người đã giết chết cơ man 
nào là súc vật lớn bé để sản xuất ra : 

- 117 tấn cá. 

- 314 tấn thịt đủ loại. 

- 14 tấn xúc xích thịt heo. 



59 

 

Con người còn nhờ đàn gà đẻ giùm 1,7 triệu quả trứng để ăn với 680.000 ổ bánh mì ban sáng. 

Tất cả chỉ trong một phút. 

Không chỉ biết ăn, con người còn biết chơi. Và chơi cũng không kém phần vĩ  đại. Chỉ trong 
một phút, họ cho ra lò : 

- 165 chiếc xe đạp để đi. 

- 62 chiếc ô tô để chạy. 

- 178 chiếc tivi để xem. 

- 281 chiếc radio để nghe. 

- 7.935 đôi giày để mang. 

- 126 máy điện thoại để nói chuyện thoải mái. 

Con mắt, đôi chân, cái tay đều có điều kiện tiêu khiển, thì cái miệng nó ghen.Con người lại phải 
cật lực sản xuất thêm trong một phút : 

- 15 tấn thuốc lá, tương đương với 21.000 điếu xì gà bự và 10 triệu điếu thuốc lá để phì phèo. 

Hút thước chưa đủ, cái miệng còn đòi nhấm nháp lúc xem tivi. Và thế là cứ một phút cái miệng 
ngốn hết 252 ký đậu phộng! Nhưng so ra chẳng thấm vào đâu so với họ sản xuất được 45 tấn đậu 
phộng trong một phút. 

Chưa hết chuyện, cái tóc con người vẩn tiếp tục mọc. Nó mọc đến 1,1 cây số chỉ trong một 
phút ngắn ngủi. 

Từ những con số kinh hoàng kể trên, người Đức có câu tục ngữ khá sâu sắc : 

- Ai không biết quí trọng một phút, người đó chẳng đáng sống một giờ. 

Kẻ lười biếng luôn tiêu dùng những sản phẩm do tay người khác làm ra, như : gạo, trà, đường, 
sữa, xăng, dầu…thế mà hắn lại chẳng làm ra được một  chút gì cả, vì thế đối với xã hội, kẻ lười 
biếng chính là một tên ăn cắp chính hiệu con nai vàng ngơ ngác. 

Tới đây, gã xin ghi lại một mẩu chuyện nho nhỏ : 

“Ở dơ như hủi. Chỉ tắm một lần một tuần, nếu cần thiết. Một người tồi”. 

Đó là lời tự quảng cáo để tìm bạn đời của ông Reason, 63 tuổi ở thành phố Aberdeen, nước 
Úc. 

Thế nhưng, lời quảng cáo này lại hấp dẫn phái nữ mới lạ chứ. 

Vô cùng ngạc nhiên vì chỉ sau một vài ngày những lời quảng cáo này được đăng trên mục tìm 
bạn bốn phương, ông đã nhận được không biết bao nhiêu thư điện tử. 

Sau khi nói chuyện qua điện thoại và email qua lại, ông quyết định sẽ hẹn gặp mặt 7 người 
“dường như tâm đầu ý hợp” vào tháng chín. 



60 

 

Quí bà quí cô cho biết sở dĩ mình quyết định làm quen vì : 

- Anh ấy có vẻ thật thà và có óc hài hước khi mô tả về mình”. 

Ôi, cái làm biếng cũng có tí lợi đấy chứ và đờn bà con gái đúng là khó hiểu thật. 

Để kết luận, gã xin trích một mẩu trong báo Kiến Thức Ngày Nay như sau : 

“Lười biếng tạo ra các hậu quả sinh lý cho cơ thể con người và cho xã hội. Nhưng lười biếng 
không phải lúc nào cũng tiêu cực. Vấn đề là phải biết…lười cho đúng lúc. 

Bạn đang “tấn công tình cảm ráo riết” một cô gái, cô ta sắp sửa xiêu lòng mà bạn lại lăn ra ngủ 
và ngáy khò khò, thì quả thực bạn vừa lười lại vừa chẳng giống ai! 

Tuy nhiên, khi  mơ màng nhìn trăng sao mà suy nghĩ : 

- Mình là ai ? 

- Mình từ đâu mà đến ? 

- Và mình sẽ đi về đâu ? 

Ai dám bảo họ là kẻ lười biếng ? 

Vì nếu như thế, thì tất cả các bậc hiền nhân quân tử cao quí xưa nay đều không được….siêng 
cho lắm. 

Chuyện phiếm của Gã Siêu. 

VỀ MỤC LỤC 

 
 
 

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ 

 

giaosivietnam@gmail.com  

 

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm: 

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những tài liệu của 
Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo sĩ; Cổ võ ơn gọi Linh mục; 
Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng đời sống cầu nguyện và cộng tác trong 
mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những “Linh mục” không có chức Thánh; Đối thoại trong tinh 
thần Bác ái giữa Giáo dân và Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?) 

 

- Quy vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại 

 

www.conggiaovietnam.net  

 

Giáo sĩ: xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân 

 

mailto:giaosivietnam@gmail.com
http://www.conggiaovietnam.net/


61 

 

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị 

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều cách 
thế khác nhau. 

 

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam 

 

Lm. Luca Phạm Quốc Sử  USA 


