
 

1 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

MỤC LỤC 

 

SẮC LỆNH VỀ CÁC PHƯƠNG TIỆN TRUYỀN THÔNG XÃ HỘI - INTER MIRIFICA …...  Vatican 2 

THEO CHÚA GIESU TRONG ÁNH SÁNG CỦA NGƯỜI ………  Bác Sĩ Nguyễn Tiến Cảnh, MD 

CHƯƠNG SÁU Laudato si’: GIÁO DỤC VÀ LINH ĐẠO MÔI SINH ……... Lm Phan Văn Lợi dịch 

LOAY HOAY TRONG NHỮNG ĐIỀU NHỎ NHẤT CHỈ ĐỂ ĐƯỢC VÀO THIÊN ĐÀNG…………   

……………………………………………………………………………………………….Khổng Nhuận 

NHỊP SỐNG TRONG TUẦN - TUẦN VI / TN/ A ………………………  Lm. Giuse Ngô Mạnh Điệp 

YÊU ĐỒNG LOẠI ĐÃ KHÓ, YÊU KẺ THÙ CÒN KHÓ HƠN …….… Giêrônimô Nguyễn Văn Nội 

TẢN MẠN CUỐI NĂM ……………………….……………………………….. Nhạc Sĩ Văn Duy Tùng 

PHÉP RỬA QUAN TRỌNG VÀ CẦN THIẾT RA SAO CHO PHẦN RỖI CỦA CON NGƯỜI?....... 

……………………………………………………………………………………Lm. PX. Ngô Tôn Huấn 

GIÁO HỘI CŨNG BAO CẤP?!! ………………………………………………. Tiến Sĩ Trần Mỹ Duyệt 

KHÁT VỌNG HÒA BÌNH CỦA NHÂN LOẠI …………………  Cursillista Inhaxiô Đặng Phúc Minh  

Tác phẩm: CHÚA VẪN THƯƠNG ................................... Lm. Micae Phaolô Trần Minh Huy, pss. 

THỊT ……………………………………………………………………….  Bác Sĩ Nguyễn Ý Đức, MD 

 
 

 

 

 

Thánh Công Ðồng Chung Vaticanô II  

Bản dịch của Ủy Ban Gíao Lý Đức Tin, HĐGMVN 
 

LTS: BBT CGVN và Đặc San GSVN hân hạnh giới thiệu trọn bộ 16 Văn Kiện Công Đồng 
Vatican 2, bản dịch của Ủy Ban Giáo Lý Đức Tin, HĐGMVN, ấn bản mới nhất, có bán tại các 
Nhà Sách Công Giáo.  

 
Suốt hơn 10 năm qua trên Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam chúng con đã trung thành phổ biến bản 
dịch của Giáo Hoàng Học Viện PIO X Đà Lạt; Nay với trọn tấm lòng biết ơn các dịch giả qua 
các thời kỳ, chúng con xin tiếp tục công việc tối cần thiết này nhưng với một bản dịch hoàn 

Bán nguyệt san – Số 294 – Chúa nhật 12.02.2017 

Giáo sĩ: ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Dt, 5.1) 

www.conggiaovietnam.net                        giaosivietnam@gmail.com 

 
 

 

 

 

SẮC LỆNH VỀ CÁC PHƯƠNG TIỆN TRUYỀN THÔNG XÃ HỘI - INTER MIRIFICA 

 

http://www.conggiaovietnam.net/
mailto:giaosivietnam@gmail.com


 

2 

chỉnh hơn - Bản dịch của Ủy Ban Giáo Lý Đức Tin, HĐGMVN. Rất mong được mọi người 
đón nhận, hỗ trợ việc phổ biến tài liệu quí này như KIM CHỈ NAM đích thực, đầy đủ và hoàn 
hảo cho mọi thành phần Dân Chúa. Chúng ta đang sống trong thời điểm kỷ niệm 50 năm Thánh 
Công Đồng Chung Vatican 2; Dân Chúa Việt Nam khi dành thời gian đọc lại các Hiến Chế, Sắc 
Lệnh, Tuyên Ngôn sẽ luôn nhận ra điều mới mẻ và hữu ích cho từng cá nhân cũng như cộng 
đoàn.  
 
Chúng con xin chân thành cám ơn Quí Đức Cha, Quí Cha Ủy Ban GLĐT đã sẵn lòng cho phép 
chúng con giới thiệu bản văn quí giá này qua internet. Quí Cha và Quí Vị có thể yêu cầu nhận 
trọn bộ hay từng Văn Kiện cụ thể trên một file word qua email, hoặc cũng có thể tải về máy tại 
địa chỉ: http://www.conggiaovietnam.net/index.php?m=home&v=subject&is=31  
 
Xin chân thành cám ơn 
 
BBT CGVN & Đặc San GSVN 
 
 
 

 
 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

http://www.conggiaovietnam.net/index.php?m=home&v=subject&is=31


 

3 

PHAOLÔ GIÁM MỤC 
TÔI TỚ CÁC TÔI TỚ THIÊN CHÚA 

HỢP NHẤT VỚI CÁC NGHỊ PHỤ CỦA THÁNH CÔNG ĐỒNG 
ĐỂ MUÔN ĐỜI GHI NHỚ 

SẮC LỆNH 
VỀ CÁC PHƯƠNG TIỆN 
TRUYỀN THÔNG XÃ HỘI 

INTER MIRIFICA 
Ngày 4 tháng 12 năm 1963 

LỜI MỞ ĐẦU 

1. Trong những phát minh kỳ diệu về kỹ thuật mà con người đã dùng tài năng cùng với ơn 
Chúa để sáng chế từ các tạo vật, nhất là trong thời hiện đại, Mẹ Giáo Hội đặc biệt ân cần đón 
nhận và ủng hộ những phát minh liên quan đặc biệt đến tâm hồn con người và những phát 
minh mở ra những con đường mới để truyền thông cách dễ dàng các tin tức, tư tưởng và kiến 
thức. Trong số những phát minh ấy, trổi vượt hơn cả là các phương tiện tự bản chất không 
những có liên hệ và ảnh hưởng đến từng người, mà còn đến cả đại chúng và toàn thể xã hội 
nhân loại như báo chí, điện ảnh, phát thanh, vô tuyến truyền hình và những thứ khác tương tự, 
đây là những phương tiện đáng được gọi là những phương tiện truyền thông xã hội. 

2. Mẹ Giáo Hội biết rằng những phương tiện đó, nếu được sử dụng đúng đắn, chắc chắn sẽ 
mang lại những lợi ích thiết thực cho nhân loại khi đóng góp rất nhiều vào việc giải trí, bồi 
dưỡng tinh thần cũng như mở rộng và củng cố Nước Chúa; tuy nhiên, Giáo Hội cũng biết rằng 
con người có thể dùng những phương tiện đó nghịch với ý định của Đấng Tạo Hóa, và gây hại 
cho chính mình; hơn nữa, Giáo Hội như mẹ hiền cũng đau buồn lo âu vì những thiệt hại quá 
thường xảy ra cho cộng đồng nhân loại do việc cố ý sử dụng cách bất chính những phương 
tiện này. 

Vì thế, chia sẻ nỗi ưu tư của các vị Giáo Hoàng và Giám mục đối với vấn đề rất quan trọng 
này, Thánh Công Đồng nhận thấy có trách nhiệm phải đề cập đến những vấn đề chính yếu liên 
quan tới những phương tiện truyền thông xã hội. Hơn nữa, Thánh Công Đồng cũng tin tưởng 
rằng giáo thuyết và chỉ thị được trình bày sau đây sẽ giúp ích không những cho phần rỗi các 
Kitô hữu mà còn cho sự tiến bộ của toàn thể cộng đồng nhân loại. 

CHƯƠNG I 

3. Được Chúa Kitô thiết lập để mang ơn cứu rỗi đến cho tất cả mọi người, Giáo Hội Công Giáo 
có nhiệm vụ phải rao giảng Tin Mừng, và do đó nhận thấy mình có bổn phận phải sử dụng các 
phương tiện truyền thông xã hội để loan truyền sứ điệp cứu độ và hướng dẫn con người biết 
sử dụng các phương tiện ấy cho đúng đắn. 

Giáo Hội đương nhiên có quyền sử dụng và sở hữu bất cứ phương tiện truyền thông xã hội 
nào, tùy theo nhu cầu hay ích lợi của nền giáo dục Kitô giáo và của phần rỗi các linh hồn; các vị 
Chủ chăn có nhiệm vụ chỉ bảo và hướng dẫn để các tín hữu cũng biết dùng những phương tiện 
này để đạt đến ơn cứu rỗi và sự hoàn thiện của bản thân cũng như của toàn thể gia đình nhân 
loại. 

Đặc biệt người giáo dân có bổn phận làm cho các phương tiện này mang lấy ý nghĩa nhân văn 
và tinh thần Kitô giáo, để có thể đáp ứng trọn vẹn kỳ vọng lớn lao của xã hội nhân loại và đúng 
với ý định của Thiên Chúa. 

4. Để sử dụng đúng đắn những phương tiện truyền thông, mọi người cần phải hiểu biết và 
trung thành áp dụng những nguyên tắc luân lý liên quan đến lãnh vực này. Vì thế, phải quan 
tâm đến nội dung những gì được truyền thông, tùy bản chất của mỗi phương tiện; đồng thời 
cũng phải chú ý đến tất cả các chi tiết hoặc cảnh huống, nghĩa là mục đích, con người, địa 



 

4 

điểm, thời gian và các yếu tố khác liên quan đến việc truyền thông cũng như những gì có thể 
tác động, thậm chí làm thay đổi hoàn toàn tính cách luân lý của việc truyền thông; trong số 
những yếu tố vừa kể, phải lưu ý đặc biệt đến cách thức hoạt động đặc thù, nghĩa là sức tác 
động của từng phương tiện, tác động đó có thể mạnh đến độ con người, nhất là khi không 
được chuẩn bị đầy đủ, khó có thể cảm nhận, chế ngự và từ khước nếu cần. 

5. Tuy nhiên, điều quan trọng nhất là tất cả những người liên hệ đến lãnh vực truyền thông cần 
phải tự đào tạo cho mình một lương tâm ngay thẳng trong việc sử dụng các phương tiện đó, 
đặc biệt đối với khá nhiều vấn đề đang còn được bàn kuận sôi nổi. 

Vấn đề thứ nhất liên quan đến lãnh vực vẫn được gọi là thông tin, nghĩa là việc thu thập và 
phổ biến tin tức. Dĩ nhiên ai cũng thấy, cùng với sự tiến bộ của xã hội nhân loại ngày nay và 
mối liên lạc chặt chẽ giữa các phần tử xã hội, việc thông tin đã trở nên rất hữu ích và nhiều khi 
cần thiết; thật vậy, việc thông tri rộng rãi và đúng lúc giúp cho từng cá nhân biết được đầy đủ và 
liên tục các biến cố và sự kiện đã xảy ra, nhờ đó có thể tham gia cách hữu hiệu hơn vào thiện 
ích chung, đồng thời mọi người cũng dễ dàng đóng góp nhiều hơn vào việc thăng tiến toàn thể 
xã hội. Vì vậy, xã hội nhân loại có quyền thông tin những gì thích hợp với con người, hoặc cá 
nhân hoặc tập thể, tùy theo hoàn cảnh từng người. Tuy nhiên, việc thực thi đúng đắn quyền 
này đòi hỏi những điều được truyền thông phải luôn luôn xác thực và đầy đủ, trong khi vẫn giữ 
được nguyên tắc công bình và bác ái; ngoài ra, cách thức truyền thông cũng phải lương thiện 
và xứng hợp, nghĩa là cả trong việc săn tin lẫn loan tin, tuyệt đối phải tuân giữ luật lệ luân lý, 
các quyền lợi chính đáng và phẩm giá con người; thật vậy, không phải mọi kiến thức đều hữu 
ích, trong khi “đức bác ái thì luôn xây dựng” (1 Cr 8,1). 

6. Vấn đề thứ hai liên quan đến điều mà người ta thường gọi là tương quan giữa quyền lợi của 
nghệ thuật và tiêu chuẩn của luật luân lý. Vì những cuộc tranh luận dai dẳng về vấn đề này 
thường bắt nguồn từ những học thuyết sai lầm về luân lý và thẩm mỹ, nên Thánh Công Đồng 
tuyên bố quyền ưu tiên của định chế luân lý khách quan phải được mọi người tuyệt đối tôn 
trọng, bởi vì đây là một định chế trổi vượt và điều động cách thích hợp mọi định chế khác trong 
hoạt động của con người, vốn luôn được tôn trọng, kể cả nghệ thuật. Thật vậy, chỉ có luân lý 
mới chạm đến bản tính toàn vẹn của con người, một tạo vật có lý trí đã được Thiên Chúa tạo 
dựng và mời gọi vào đời sống siêu nhiên, nếu trung thành tuân giữ nghiêm minh lề luật luân lý, 
con người sẽ đạt tới sự hoàn thiện và hạnh phúc trọn vẹn. 

7. Sau cùng, việc tường thuật, mô tả hay diễn đạt điều xấu về phương diện luân lý qua những 
phương tiện truyền thông xã hội, chắc chắn có thể giúp nhận biết và khám phá con người cách 
sâu sắc hơn, đồng thời cũng bày tỏ và biểu dương nét cao đẹp của điều chân thật, thiện hảo, 
nhờ các tác động kịch nghệ thích hợp; tuy nhiên, để đem lại lợi ích chứ không làm hại cho các 
tâm hồn, các hoạt động trên vẫn phải tuyệt đối tuân theo luật luân lý, nhất là khi đề cập đến 
những vấn đề cần phải được tôn trọng, hay những gì dễ kích động dục vọng xấu xa của con 
người vốn đã mang vết tội tổ tông. 

8. Vì dư luận quần chúng ngày nay có sức tác động và áp đặt rất nhiều trên đời sống riêng tư 
cũng như công khai của mọi tầng lớp dân chúng, nên trong lãnh vực này, tất cả các phần tử xã 
hội cần phải thực thi tốt đẹp bổn phận công bình và bác ái; bởi đó, phải dùng chính những 
phương tiện truyền thông xã hội để hình thành và phổ biến dư luận ngay chính. 

9. Tất cả các độc giả, khán giả và thính giả, những người tự do chọn lựa để tiếp nhận thông tin 
qua các phương tiện truyền thông cũng buộc phải thực thi những bổn phận đặc biệt. Thật vậy, 
họ phải lựa chọn đúng đắn để giúp phát huy những gì là đức hạnh, khoa học và nghệ thuật; 
phải tránh xa những gì nên cớ hay tạo dịp cho họ phải thiệt hại về phần thiêng liêng, hoặc 
những gì có thể trở thành gương xấu làm cho người khác phải nguy hiểm, hoặc những gì ngăn 
cản những thông tin tốt lành để truyền bá những thông tin xấu; đây là điều vẫn thường xảy ra 
khi có người tài trợ cho những kẻ khai thác những phương tiện này chỉ vì lý do lợi nhuận. 

Vì thế để chu toàn luật luân lý, chính những người sử dụng không được quên bổn phận phải 
kịp thời tham khảo ý kiến của những người có khả năng chuyên môn về các vấn đề liên quan, 
và làm theo những ý kiến đó với lương tâm ngay thẳng; hơn nữa để dễ dàng chống trả những 
quyến rũ sai quấy và phát huy trọn vẹn những điều thiện hảo, họ phải dùng những phương thế 
thích hợp để hướng dẫn và đào luyện lương tâm. 

10. Những người sử dụng, nhất là các thanh thiếu niên, phải tập cho quen điều độ và kỷ luật 
trong việc dùng những phương tiện này; ngoài ra họ cũng phải cố gắng tìm hiểu sâu xa hơn 
những điều họ thấy, nghe và đọc; họ phải trao đổi ý kiến với những nhà giáo dục và các chuyên 
gia và học biết phán đoán cho đúng đắn. Phần các phụ huynh, phải nhớ thật sự quan tâm đừng 
để phim ảnh, sách báo và những gì trái nghịch với đức tin, trái thuần phong mỹ tục, lọt vào 
ngưỡng cửa gia đình, cũng đừng để con cái tìm xem những thứ đó ở những nơi khác. 



 

5 

11. Bổn phận luân lý chính yếu trong việc sử dụng đúng đắn những phương tiện truyền thông 
xã hội thuộc về các nhà báo, nhà văn, các diễn viên, người sáng tác kịch bản, đạo diễn, nhà tài 
trợ, người phân phối, nhà sản xuất và những người buôn bán, những người phê bình và tất cả 
những người, bằng cách này hay cách khác, góp phần vào việc thực hiện hay phổ biến những 
phương tiện truyền thông này; trong điều kiện hiện nay của nhân loại, mọi người đều thấy rõ 
rằng những người đó mang những trách nhiệm hết sức quan trọng, vì chính họ, trong khi thông 
tin và cổ động, có thể điều hướng nhân loại một cách ngay chính hay sai lạc. 

Bởi thế họ có bổn phận tìm cách phối hợp những yếu tố kinh tế, chính trị hay nghệ thuật để 
chúng không bao giờ nghịch lại ích chung; để đạt tới điều đó cách dễ dàng hơn, trong lãnh vực 
nghề nghiệp, họ nên ghi danh vào những hiệp hội có những qui định buộc các hội viên tôn 
trọng luật luân lý trong những giao dịch và công tác nghề nghiệp, và nếu cần, đi đến chỗ ký kết 
một quy ước luân lý phải được tuân giữ chu đáo. 

Họ cũng phải luôn nhớ rằng phần lớn các độc giả và khán giả là thanh thiếu niên, những 
người cần có báo chí và kịch ảnh để giải trí lành mạnh và nâng cao tâm hồn. Hơn nữa, việc 
truyền thông những điều liên quan đến tôn giáo cần được giao cho những người xứng đáng và 
chuyên môn, và phải được thực hiện với tất cả sự tôn trọng xứng hợp. 

12. Trong lãnh vực truyền thông, chính quyền dân sự có một trách nhiệm đặc biệt liên quan đến 
công ích mà những phương tiện này nhắm tới. Thật vậy, chính quyền có bổn phận phải bênh 
vực và bảo đảm sự tự do đích thực và chính đáng của việc thông tin, nhất là trong lãnh vực báo 
chí, vì đó là điều rất cần thiết cho sự tiến bộ của xã hội ngày nay; chính quyền cũng có bổn 
phận phát huy những giá trị tôn giáo, văn hóa và nghệ thuật, đồng thời phải bảo đảm cho người 
sử dụng có thể tự do hưởng thụ những quyền lợi chính đáng. Ngoài ra chính quyền cũng có 
bổn phận hỗ trợ những đề xuất mà không ai khác có thể thực hiện được, nhất là những công 
trình đặc biệt hữu ích cho giới trẻ. 

Sau cùng, chính công quyền, với tư cách là cơ quan chính thức đảm trách về phúc lợi của 
dân chúng, có bổn phận phải xem xét công minh và cẩn thận, đồng thời ban hành các luật lệ và 
nghiêm chỉnh thi hành, để tránh những thiệt hại nặng nề cho thuần phong mỹ tục và sự tiến bộ 
xã hội do việc lạm dụng những phương tiện truyền thông. Thái độ cẩn trọng đó không hề làm 
hạn chế quyền tự do cá nhân hay đoàn thể, đặc biệt trong trường hợp những người vì nghề 
nghiệp phải sử dụng các phương tiện này nhưng lại không có được những bảo đảm hợp luật. 

Cũng phải có những phương thế đặc biệt để bảo vệ thanh thiếu niên khỏi những tác hại do báo 
chí và kịch ảnh. 

 

 

VỀ MỤC LỤC 
 
  

 

  

CHÚA NHẬT 6-A THƯỜNG NIÊN  

Sr 15:15-20; 1Cr 2:6-10; Mt 5:17-37 

Bác sĩ Nguyễn Tiến Cảnh, MD 

THEO CHÚA GIESU TRONG ÁNH SÁNG CỦA NGƯỜI 
 

 

 

 
 



 

6 

  

  

Tranh của James Tissot:Chúa Giesu đang giảng cho các môn đệ. 
 
  

Bài Tin Mừng Mathieu hôm nay phản ảnh Giáo Hội sơ khai sau khi thành Jerusalem bị phá 

hủy vào năm 70 AD. Theo bài Phúc Âm, đức Giesu đã quả quyết giá trị cố định của luật (Mt 

5:18-19), nhưng cách cắt nghĩa thì tùy theo đấng bản quyền (Mt 5:21-48). Chúa đã kiện toàn 

mọi luật lệ từ căn bản: Đôi khi người làm cho nó nhẹ đi (như luật ly dị, luật báo thù), đôi khi 

người cắt nghĩa gay gắt hơn (như luật giết người, ngoại tình và thề thốt), hoặc uyển chuyển tùy 

trường hợp (như luật ngày Sabbath). Chúa Giesu đã nhấn mạnh đến hai loại luật về đức Ái là 

Yêu Chúa (Tl 6:5) và Thương người (Lv19:18) mà“tất cả mọi luật và các ngôn sứ đều phụ 

thuộc vào hai luật này” ( Mt 22:34-40). Đức Giesu là một tân Maisen vì Người theo sát luật và 

truyền đạt ý muốn của Thiên Chúa cho loài người, trước tiên là cho dân Do Thái, sau đó cho tất 

cả mọi dân tộc trên khắp địa cầu (Mt 28:19-20).  

  

BÀI GIẢNG TÁM MỐI PHÚC THẬT 

  

Bài giảng Tám Mối Phúc Thật tức Hiến Chương Nước Trời còn gọi là bài giảng trên núi 

vì đức Giesu truyền ra trên núi thánh ở Galilee, một địa danh nổi tiếng thường xuyên được 

nhắc tới trong Tân Ước, nơi mọi người đã nhìn thấy quyền lực của Thiên Chúa trên luật mà 

dân Israel đã nhận từ Thiên Chúa là nền tảng của Giao Ước, nay đã được xác định rõ ràng và 

được chính đức Giesu thi hành. Chính nơi núi thánh này, sau khi tuyên bố giá trị vĩnh cửu của 

luật buộc mọi người phải tuân giữ (Mt 5:18-19), đức Giesu đã yêu cầu mọi người phải ăn ở 

công chính hơn cả những kinh sư và người biệt phái, và tuân giữ luật một cách linh động theo 

tinh thần Tin Mừng về đức Bác Ái với lòng Chân Thật.   



 

7 

  

Bài Phúc Âm Mathieu hôm nay là một phần của bài giảng trên núi. Bài giảng có một đoạn 

dài khá phức tạp, gồm toàn những điều cấm đoán (Mt 5:17-37), khó có thể “nuốt” và thấu hiểu 

tất cả mọi ý nghĩa bên trong. Câu “Anh em đừng tưởng thầy đến để bãi bỏ luật lệ và các ngôn 

sứ” (5:17) được đưa ra như lời mở đầu thì lập tức sau đó là một xác quyết: “Thầy đến không 

phải để bãi bỏ mà là để kiện toàn.” Lý do là luật vẫn còn đó và sẽ tồn tại mãi mãi, bởi vì nó 

đến từ Thiên Chúa là đấng không hề thay đổi. Đức Giesu muốn đưa ra lý tưởng về một tân 

vương quốc trần thế khi Người tái xuất hiện. Ý Chúa muốn mọi người đừng thi hành luật một 

cách chi li từng chữ như kiểu các kinh sư và những người biệt phái, mà phải đi vào trọng điểm 

của tinh thần luật. Chúa nói: vâng theo điều nhỏ nhặt nhất thì còn lâu mới có thể đạt tới mức 

độ biết Yêu Chúa Thương người. Cố gắng để có một tình thương ít hoàn hảo nhất thì cũng 

chẳng khác gì cố công hoàn thành một điều quá nhỏ nhoi (Mt 5:19).    

  

ĐỪNG QUÁ CHI LI KHẮT KHE   

  

Với những thí dụ, Mathieu đã nêu ra 6 đức tính mà người môn đệ chúa Giesu cần phải có 

(5:21). Mỗi thí dụ tương đương với một giới luật đều được bắt đầu bằng câu: “Anh em đã nghe 

luật dạy người xưa rằng…hoặc một công thức tương đương, rồi tiếp sau là lời đức Giesu giảng 

giải về giới luật đó. Nhưng ta nói cho anh em biết…; Đây là một chỉ định và cũng là những 

“phản đề”. Ba trong những phản đề đó là phải tuân theo luật Maisen nhưng mở rộng đào sâu 

hơn (Mt 5:21-22, 27-28, 43-44), ba phản đề kia là từ chối, cấm cản, không được coi là những 

đức tính căn bản của người môn đệ (Mt 5:31-32, 33-37, 38-39). 

  

Thí dụ đầu tiên về đức tính của người môn đệ Kito giáo là phải thắng lướt mọi giận dữ, oán 

hận, ước muốn bệnh hoạn thường tồn đọng trong tâm can con người, ngay cả việc không tuân 

giữ giới luật Maisen, trong đó có luật cấm giết người. “Anh em đã nghe luật dạy người xưa rằng 

‘Chớ giết người. Ai giết người thì bị mang ra tòa xét sử.’ Nhưng thầy bảo cho anh em biết, ai 

giận anh em mình cũng bị mang ra tòa”(Mt 5:21-22). Cũng ràng buộc như vậy là trường hợp 

xúc phạm đến người khác bằng lời nói độc ác, chế riễu, hạ nhục, nhạo báng…Đó là lời kết án 

tất cả những ai nhân nhượng, chiều theo bản tính ác độc, thù ghét, kỳ thị có khả năng biến 

thành hành động làm tổn thương người khác như giết người hoặc làm tổn thương tinh thần hay 

tâm lý, bởi lẽ nó vi phạm đức ái, một đòi hỏi phải có giữa con người với nhau.  

  

Đức Giesu trình bày sự vẹn toàn của luật bác ái bằng cách nhắc nhở loài người suy nghĩ 

tận tâm can xem có còn thắc mắc ấm ức nào trong lòng mình không. “Nếu anh em sắp dâng lễ 

vật trên bàn thờ mà sực nhớ có người anh em nào đang có chuyện bất bình với mình thì hãy để 

của lễ đó, đi về làm hòa với họ rồi hãy trở lại dâng của lễ (Mt 5:23-24). Đức ái chúa Giesu giúp 

con người làm việc thiện ích, biết đoàn kết hòa hợp với nhau trong tình anh chị em láng giềng, 

 cả những trường hợp tranh tụng pháp lý (Mt 5:25).  



 

8 

       

Thí dụ 2 liên hệ đến giới răn thứ 6, cấm ngoại tình. Để luật đạt mức hoàn hảo, đức Giesu 

đã diễn nghĩa: “Anh em đã nghe luật dạy rằng ‘Chớ Ngoại Tình’; còn thầy, thầy bảo cho anh 

em biết ai nhìn người phụ nữ mà thèm muốn thì đã phạm tội ngoại tình rồi….(Mt 5:27-28). Chúa 

kết án ngay cả những cái nhìn hoặc ước muốn bất chính và mờ ám xác thịt rồi đề nghị hy sinh 

cái bất toàn thể xác đó để có được nước trời vĩnh cửu (Mt 5:29-30). Cũng như vậy Chúa Giesu 

nói về ly dị: “Ai bỏ vợ mình thì phải cho bà ta một chứng thư ly dị (Mt 5:31). Nhưng ta nói cho 

các ngươi hay… “Vì lòng các ngươi trai đá nên ông Maisen mới cho phép các ngươi ly dị vợ, 

chứ thuở ban đầu đâu có như vậy (Mt 19:8). Không kể trường hợp hôn nhân bất hợp pháp, nếu 

ai ruồng rẫy, ly dị vợ mình đi lấy người khác là đương nhiên phạm tội ngoại tình” (Mt 19:9).  

      

Đức Giesu cũng dạy chúng ta không nên đa nghi.Tốt hơn hết là hãy thành thật cả lời ăn 

tiếng nói và hành động: “Có nói có, không nói không; thêm bớt là do ma quỉ” (Mt 5:37). 

  

TA ĐẾN KHÔNG PHẢI ĐỂ HỦY BỎ MÀ LÀ KIỆN TOÀN  

  

Thực vậy, đức Kito đến không phải để hủy bỏ luật, nhưng để kiện toàn. Nghe Người diễn 

nghĩa luật và nhìn cuộc sống cùa Người thì biết. Danh từ ‘Kiện Toàn’ phải được hiểu là nó liên 

hệ tới Giao Ước của Thiên Chúa với dân Do Thái và Luật, các ngôn sứ và Kinh Thánh. Sự kiện 

toàn (không hủy bỏ), về một phương diện nói lên mối liên hệ giữa Cựu Ước và Tân Ước, bởi lẽ 

Lời Chúa là lời đúng như Chúa là đấng duy nhất; về một phương diện khác, chứng tỏ sự toàn 

vẹn của Tân Ước, trong đó Thiên Chúa là Cha, là Con và Thánh Thần (Mt 28:19).  

  

Đức Giesu hiểu luật một cách hoàn hảo. Người tận hiến mình để kiện toàn luật. Tuy nhiên, 

Người vẫn chứng tỏ hoàn toàn tự do. Người ước muốn chính thức cắt nghĩa luật (ngày 

Sabbath, thức ăn cấm, luật thanh tẩy, cách ăn chay …); Người cũng muốn diễn tả nội dung và 

ý nghĩa thâm sâu của Luật và Kinh Thánh. Đi thật xa như thể Người chứng tỏ Người là đấng 

làm ra luật với quyền hạn ngang hàng với Thiên Chúa. Chính Người đã kiện toàn luật (Rm 

10:4). Đức Giesu cũng chứng tỏ Người là đấng tiếp nối đích thực của các ngôn sứ qua sứ điệp 

và cuộc sống của Người. Giống như các ngôn sứ, Người tuyên xưng niềm tin vào Thiên Chúa 

của “Abraham, Isaac và Jacob” (Mt 2:32).  

  

Đức Giesu tự tỏ mình là người kiện toàn các sách Khôn Ngoan trong Cựu Ước. Những 

sách này -dưới dạng Thánh Vịnh, Cách Ngôn, Trình Thuật bình dân- cho thấy dân chúa được 

điều khiển, một mặt bởi luật là những chỉ dẫn phải theo, một mặt bởi các ngôn sứ là người 

chỉnh huân dân chúng, vua chúa và cả các tư tế khi họ đi lạc đường sai lối.  

  

SỰ CHÍNH XÁC CỦA ĐỨC ÁI VÀ NHỮNG THÁCH THỨC CỦA NÓ.  



 

9 

       

Tân Ước cho thấy đức Giesu không chỉ là nối tiếp hoặc kết thúc Cựu Ước, mà còn có 

những điều hoàn toàn mới, là nguồn gốc và trên hết. Đức Giesu làm cho tình yêu Thiên Chúa 

trở thành chính xác và đầy thách đố. Tình yêu được đánh giá bằng sự trung thành với những 

chi tiết nhỏ nhặt nhất của luật, từng chấm từng phảy. Chúng ta có khả năng tuân theo luật lệ là 

hoàn toàn do ơn trên ban cho. Cuộc sống của đức Giesu chính là mẫu mực cho việc kiện toàn 

này. Người không chỉ đơn giản nói với các môn đệ là “Hãy tuân giữ luật của ta” mà còn nói 

“Hãy theo ta, hãy bắt chước ta và hãy đi trong ánh sáng của ta”.  

  

Đức Giesu không chỉ giúp ta hiểu biết tường tận hơn về Kinh Thánh, mà chính Người là 

Lời Thiên Chúa toàn hảo và dễ hiểu, bởi lẽ Người chính là phản chiếu vẻ huy hoàng của 

Người, là hình ảnh trung thực nhất của bản thể Thiên Chúa, Người là đấng dùng quyền năng 

của mình mà duy trì vạn vật (Dt 1:3). Người là “Lời đã trở nên người trần ở giữa chúng ta” (Ga 

1:14). Người là “ánh sáng thật chiếu rọi trên muôn dân” (Ga 1: 9). Người là “đầu nhất và cuối 

hết”, là “đấng hằng sống” (Kh 1: 17-18). Không thể hiểu được một cách xác quyết tất cả mọi 

điều trong Kinh Thánh và lịch sử nếu không dựa vào ánh sáng Chúa Kito.  

  

LỜI KẾT:  HÃY HỌC HỎI KINH THÁNH  

  

Áp dụng bài Tin Mừng hôm nay, chúng ta lại tiếp tục suy niệm tông thư Lời Chúa / Verbum 

Domini, hậu Thượng Hội Đồng Các Giám Mục về ‘Lời Chúa trong đời sống và sứ mệnh của 

Giáo Hội, đoạn #75.’  

  

-“Để hoàn thành mục đích của Thượng Hội Đồng, nhất là tăng cường nhấn mạnh về Kinh 

Thánh trong sinh hoạt mục vụ của Giáo Hội, tất cả mọi Kito hữu, đặc biệt các giáo lý viên, cần 

phải được huấn luyện thích hợp. Cần phải để ý đến hoạt động tông đồ về Kinh Thánh là một 

phương thế rất có giá trị cho mục đích này như kinh nghiệm của Giáo Hội cho biết. Các giáo 

phụ của thượng hội đồng cũng yêu cầu, có thể qua việc sử dụng các cơ sở chuyên môn hiện 

có, các trung tâm huấn luyện phải được thiết lập ở những nơi mà giáo dân và các nhà truyền 

giáo có thể được học hỏi để hiểu, để sống và tuyên xưng Lời Chúa. Cũng như vậy, ở những nơi 

cần thiết, các tu hội chuyên biệt về nghiên cứu Kinh Thánh phải được thiết lập để bảo đảm 

những nhà chú giải kinh thánh có được một hiểu biết vững chắc về thần học và biết lượng giá 

thích đáng các bản văn mà họ dùng để thi hành sứ mệnh của họ.”  

  

Fleming Island, Florida 

Feb 10, 2017 

NTC 

VỀ MỤC LỤC 



 

10 

 

 
YÊU THƯƠNG LÀ CHU TOÀN LUẬT 

 
 

 ĐỨC GIÁO HOÀNG  
PHANXICÔ 

LAUDATO SI’ 
 

 

 

THÔNG ĐIỆP VỀ 
“VIỆC BẢO VỆ NGÔI NHÀ CHUNG” 

Linh mục Phêrô Phan Văn Lợi dịch 
từ bản tiếng Pháp của Vatican.va 

 

 
 202. Nhiều điều phải được định hướng lại, nhưng trước tiên nhân loại cần thay đổi. Cần 
có ý thức về một nguồn gốc chung, một sự thuộc về nhau và một tương lai được chia sẻ bởi tất 
cả. Ý thức căn bản này sẽ cho phép phát triển nhiều xác tín, thái độ và hình thức sống mới. 
Như thế là nổi rõ một thách thức văn hoá, tinh thần và giáo dục lớn lao, vốn sẽ giả thiết nhiều 
tiến trình tái sinh lâu dài. 
 
 I. TIN VÀO MỘT KIỂU SỐNG KHÁC 
 
 203. Xét rằng thị trường luôn có khuynh hướng tạo ra một cơ chế sính tiêu thụ mang tính 
cưỡng bức để bán các sản phẩm của nó, cuối cùng con người bị chìm vào trong một vòng xoáy 
mua bán và chi tiêu vô ích. Chủ thuyết tiêu thụ ám ảnh là phản ảnh chủ quan của mô hình kỹ 
thuật-kinh tế. Romano Guardini đã từng báo trước chuyện này: con người “chấp nhận các vật 
thông dụng và các hình thức sống được áp đặt cho mình bởi các kế hoạch hợp lý và các sản 

CHƯƠNG SÁU Laudato si’: GIÁO DỤC VÀ LINH ĐẠO MÔI SINH 

 

 



 

11 

phẩm tiêu chuẩn hóa của máy móc, và nói chung, nóchấp nhận với cảm giác rằng tất cả cái đó 
là hợp lý và đúng đắn” [144]. Mô hình đó làm cho tất cả tin tưởng rằng mình tự do, bao lâu họ 
có một cái gọi là tự do để tiêu thụ,đang khi những kẻ có tự do thực sự chính là những kẻ làm 
nên một thiểu số nắm quyền lực về kinh tế và tài chính. Trong sự mơ hồ này, nhân loại thời hậu 
hiện đại đã không tìm được một quan niệm mới về chính mình mà có thể hướng dẫn họ, và sự 
thiếu căn tính ấy được cảm nghiệm với lo âu. Chúng ta có quá nhiều phương tiện cho một vài 
mục tiêu hạn hẹp và còi cọc. 
 
 204. Hoàn cảnh hiện tại của thế giới “tạo một cảm giác bấp bênh và bất an, mà đến lượt 
nó, lại nuôi dưỡng nhiều hình thức ích kỷ tập thể” [145]. Khi con người trở nên tự quy và nhốt 
mình trong ý thức riêng của mình, họ gia tăng lòng ham hố. Thật thế, trái tim con người càng 
trống rỗng bao nhiêu, nó sẽ cần rất nhiều vật để mua, để chiếm hữu và để tiêu thụ bấy nhiêu. 
Trong bối cảnh ấy, xem ra một người khó có thể chấp nhận rằng thực tại ấn định nhiều giới hạn 
cho mình. Với tầm nhìn ấy, một công ích thực sự cũng không còn hiện hữu. Nếu chính loại chủ 
thể ấy có khuynh hướng lấn át trong một xã hội, thì các quy tắc sẽ chỉ được tôn trọng trong 
chừng mực chúng không đi ngược lại các nhu cầu cá nhân. Vì thế, chúng ta không những nghĩ 
đến khả năng có những hiện tượng khí hậu khủng khiếp hay đến những thảm hoạ thiên nhiên 
lớn lao, nhưng còn đến những tai biến phát xuất từ các cơn khủng hoảng xã hội, vì nỗi ám ảnh 
về một kiểu sống duy tiêu thụ sẽ chỉ có thể gây nên bạo lực và hủy diệt lẫn nhau, nhất là khi 
một nhóm nhỏ có thể cho phép mình sống như vậy. 
 
 205. Tuy nhiên, mọi cái không mất hết, vì loài người, vốn có khả năng suy thoái đến cực 
điểm, cũng có thể vượt lên chính mình, tái lựa chọn điều thiện và chấn hưng mình lại, vượt lên 
mọi yếu tố điều kiện hóa về tinh thần và xã hội mà người ta áp đặt lên họ. Họ có khả năng tự 
nhìn chính mình với sự thành thật, bày tỏ nỗi chán ngán của mình cách công khai và đi vào 
những con đường mới, hướng đến tự do đích thực. Không có hệ thống nào tiêu diệt hoàn toàn 
việc mở lòng cho thiện, chân, mỹ, cũng như khả năng phản ứng mà Thiên Chúa tiếp tục khuyến 
khích từ sâu thẳm trái tim con người. Tôi xin mỗi  người trong thế giới này đừng quên phẩm giá 
của mình, phẩm giá mà không gì có quyền cất đi được. 
 
 206. Một cuộc thay đổi trong các kiểu sống có thể đạt đến việc thực thi một áp lực lành 
mạnh lên những ai nắm giữ quyền lực chính trị, kinh tế và xã hội. Đó là điều xảy ra khi các 
phong trào những kẻ tiêu thụ khiến được người ta không còn mua một số sản phẩm, và như 
thế trở nên hữu hiệu để thay đổi thái độ của các doanh nghiệp, bằng cách ép buộc họ phải suy 
nghĩ về tác động môi trường và các môhình sản xuất. Đây là một sự kiện, khi các thói quen của 
xã hội ảnh hưởng trên lợi nhuận của các doanh nghiệp, khiến họ thấy mình phải sản xuất cách 
khác. Điều ấy nhắc cho chúng ta nhớ đến trách nhiệm xã hội của những người tiêu thụ. “Mua 
không những là một hành vi kinh tế, nhưng cũng luôn là một hành vi đạo đức” [146]. Vì thế hiện 
nay, “đề tài suy thoái môi trường đặt lại vấn để các thái độ của từng người trong chúng ta” 
[147]. 
 
 207. Hiến chương Trái đất từng mời gọi tất cả chúng ta quay lưng lại với một giai đoạn 
tự hủy và làm một bước khởi hành mới, nhưng chúng ta đã chưa phát triển một ý thức hoàn vũ 
để thực hiện việc này. Vì thế, tôi mạnh dạn tái đề nghị thách thức tốt đẹp ấy: “Như chưa bao 
giờ có trong lịch sử trước đây, định mệnh chung của chúng ta mời gọi chúng ta tìm một khởi 
đầu mới […] Chúng ta hãy làm sao cho thời đại của mình được lịch sử thừa nhận như thời đại 
thức tỉnh một hình thức tôn trọng sự sống mới mẻ, một quyết định vững chắc đạt tới sự lâu 
bền, thời đại gia tăng cuộc chiến đấu cho công lý, hòa bình, cũng như biểu dương sự sống 
cách tốt đẹp” [148]. 
 
 208. Vẫn luôn luôn có thể tái phát triển khả năng ra khỏi mình để đến với kẻ khác. Thiếu 
khả năng này, người ta không thể nhận ra giá trị đặc thù của các tạo vật khác, không chú tâm 
bảo vệ một cái gì đó cho những kẻ khác, không có khả năng tự xác định những giới hạn để 
tránh đau khổ hay hủy hoại cho những gì bao quanh chúng ta. Thái độ cơ bản để vượt lên 



 

12 

chính mình, bẳng cách đoạn tuyệt với sự cô lập của ý thức và sự tự quy, là gốc rễ cho phép 
mọi sự quan tâm đến kẻ khác và môi trường, cũng như làm phát sinh phản ứng luân lý là quan 
tâm tới ảnh hưởng mà mỗi hành động và mỗi quyết định cá nhân gây ra bên ngoài mình. Khi 
chúng ta có khả năng vượt qua chủ nghĩa cá nhân, một kiểu sống khác mới có thể tự phát triển 
và một sự thay đổi quan trọng trở thành khả dĩ trong xã hội. 
 
 II. GIÁO DỤC CHO MỘT SỰ LIÊN KẾT GIỮA NHÂN LOẠI VÀ MÔI TRƯỜNG 
 
 209. Ý thức về sự trầm trọng của cơn khủng hoảng văn hoá và môi sinh phải diễn ra 
thành những thói quen mới. Nhiều người biết rằng tiến bộ hiện thời cũng như việc tích lũy đơn 
thuần các đồ vật hay lạc thú, không đủ đem lại một ý nghĩa lẫn niềm vui cho tâm hồn con 
người, nhưng họ không cảm thấy có khả năng từ chối cái mà thị trường cống hiến cho họ. 
Trong những nước vốn phải thực hiện các thay đổi lớn nhất về thói quen tiêu thụ, giới trẻ có 
một sự nhạy cảm sinh thái mới và một tinh thần quảng đại, một vài người trong số họ chiến đấu 
cách đáng phục cho việc bảo vệ môi trường; nhưng họ đã lớn lên trong một bối cảnh tiêu thụ và 
tiện nghi quá lớn lao khiến khó phát triển những thói quen khác. Vì thế, chúng ta đứng trước 
một thách thức về giáo dục. 
 
 210. Việc giáo dục về môi trường đã dần dần mở rộng phạm vi các mục tiêu của mình. 
Nếu ban đầu nó đã rất hướng đến thông tin khoa học, cũng như đến sự nhạy cảm và sự phòng 
ngừa các nguy cơ môi trường, nay thì nền giáo dục này có khuynh hướng bao gồm một sự phê 
pháncác “huyền thoại” của thời hiện đại (chủ nghĩa cá nhân, tiến bộ bất định, cạnh tranh giành 
giật, chủ nghĩa tiêu thụ, thị trường vô luật), những huyền thoại dựa trên lý do (mọi sự là) dụng 
cụ; nó cũng có khuynh hướng mở rộng sang các mức độ khác nhau của sự cân bằng sinh thái: 
mức độ nội tại với chính mình, mức độ liên đới với những người khác, mức độ tự nhiên với mọi 
sinh vật và mức độ thiêng liêng với Thiên Chúa. Việc giáo dục môi trường nên chuẩn bị cho 
chúng ta làm cái bước nhảy sang Mầu nhiệm như thế, từ đó một luân lý môi sinh mới đạt được 
ý nghĩa sâu xa nhất của mình. Mặt khác, nhiều nhà giáo dục có khả năng suy nghĩ lại các lộ 
trình sư phạm củamột nền luân lý môi sinh, sao cho học sinh lớn lên thực sự trong liên đới, 
trong trách nhiệm và trong việc bảo vệ dựa trên lòng thương xót. 
 
 211. Tuy nhiên, nền giáo dục ấy, vì có ơn gọi tạo ra một tính “công dân sinh thái”, nên 
đôi khi tự giới hạn mình vào việc thông tin, và không đạt được việc phát triển nhiều thói quen. 
Sự hiện hữu các luật lệ và quy tắc không đủ để giới hạn các thái độ xấu về lâu về dài, cho dù 
có một sự kiểm soát hữu hiệu. Để cho quy tắc pháp lý sinh ra nhiều hiệu quả quan trọng và lâu 
dài, cần phần lớn thành viên trong xã hội chấp nhận nó nhờ nhiều động lực thích hợp, và phản 
ứng từ một sự thay đổi cá nhân. Chỉ từ việc vun đắp những nhân đức vững vàng mà việc tự 
hiến trong một sự dấn thân sinh thái mới khả thể. Nếu một người có thói quen mặc ấm hơn 
chút thay vì đốt lò sưởi, đang khi hoàn cảnh kinh tế đương sự cho phép đương sự tiêu thụ và 
xài phí hơn, điều này giả thiết rằng đương sự đã tích hợp nhiều xác tín và tâm tình thuận lợi 
cho việc bảo vệ môi trường. Chu toàn bổn phận bảo vệ tạo vật nhờ vào những hành động nho 
nhỏ thường ngày là rất cao cả, và thật tuyệt diệu khi nền giáo dục có khả năng khơi gợi những 
hành động này, đến độ biến chúng nên một kiểu sống. Việc giáo dục trách nhiệm vềmôi trường 
có thể khuyến khích nhiều thái độ khác nhau có một ảnh hưởng trực tiếp và quan trọng lên việc 
bảo vệ môi trường, chẳng hạn tránh sử dụng chất nhựa và giấy, giảm thiểu việc tiêu thụ nước, 
phân loại các rác thải, chỉ nấu nướng cái mình sẽ có thể ăn cách hợp lý, đối xử với các sinh vật 
khác với sự lưu tâm, sử dụng các phương tiện giao thông công cộng và chia sẻ cùng một chiếc 
xe với nhiều người, trồng cây, tắt ánh sáng không cần thiết. Tất cả những điều đó đều nằm 
trong một óc sáng tạo quảng đại và thích đáng, cho thấy cái tốt nhất của con người. Việc sử 
dụng lại một cái gì đó thay vì nhanh chóng quăng đi, vì người ta được thúc đẩy bởi nhiều động 
lực sâu xa, có thể là một hành vi tình yêu biểu lộ phẩm giá chúng ta. 
 
 212. Đừng nghĩ rằng những nỗ lực ấy sẽ không thay đổi thế giới. Những hành động này 
gieo rắc trong xã hội một điều thiện hảoluôn sản sinh nhiều hoa trái vượt quá những gì người ta 



 

13 

có thể nhận ra được, vì chúng tạo nên trên trái đất này một điều thiện hảo có khuynh hướng lan 
truyền mãi, đôi khi cách vô hình. Ngoài ra, việc phát triển các thái độ ấytái ban cho chúng ta 
cảm thức về chính phẩm giá của mình, khiến chúng ta sống sâu xa hơn, cho phép chúng ta 
kinh nghiệm rằng đáng bỏ công đi qua thế gian này. 
 
 213. Các môi trường giáo dục rất khác nhau: học đường, gia đình, các phương tiện 
truyền thông, lớp giáo lý v.v… Một nền giáo dục học đường tốt thì ngay từ thời niên thiếu, đã 
gieo nhiều hạt giống có khả năng sinh nhiều hiệu quả suốt một cuộc đời. Nhưng tôi muốn nhấn 
mạnh tầm quan trọng trung tâm của gia đình, vì “đó là nơi mà sự sống, hồng ân của Thiên 
Chúa,có thể được đón nhận cách thích hợp và được bảo vệ khỏi những tấn công mà nó phải 
đối mặt, và là nơi nó có thể được phát triển theo những đòi hỏi của một sự tăng trưởng nhân 
bản đích thật. Chống lại cái mà người ta coi là văn hoá sự chết, gia đình làm nên nôi của văn 
hoá sự sống” [149] Trong gia đình, người ta rèn luyện những phản ứng đầu tiên của tình yêu và 
sự bảo vệ cuộc sống, ví dụ việc sử dụng đúng đắn các vật dụng, trật tự và sạch sẽ, tôn trọng 
hệ sinh thái địa phương và bảo vệ mọi sinh vật thụ tạo. Gia đình là nơi của sự huấn luyện trọn 
vẹn, nơi diễn ra những khía cạnh khác nhau, liên hệ mật thiết với nhau, của sự trưởng thành cá 
nhân. Trong gia đình, người ta học xin phép với lòng tôn kính, học nói “cám ơn” như biểu hiện 
một sự đánh giá đúng những gì người ta lãnh nhận, học chế ngự tính gây gổ và tính háu ăn, 
học xin lỗi khi người ta gây một thiệt hại. Những cử chỉ nhỏ ấy của thói lịch thiệp nhã nhặn chân 
thành giúp xây dựng một văn hoá của cuộc sống được chia sẻ và của sự tôn trọng đối với 
những gì bao quanh chúng ta. 
 
 214. Một nỗ lực nhạy cảm hóa dân chúng thuộc về chính trị và các hiệp hội khác 
nhau.Và cũng thuộc về Giáo hội nữa.Mọi cộng đoàn Kitô hữu có một vai trò quan trọng phải 
đóng trong việc giáo dục này. Tôi cũng hy vọng trong các chủng viện và các nhà đào tạo của 
dòng tu, người ta giáo dục một sự khắc khổ có trách nhiệm, sự chiêm ngắm thế giới với lòng 
biết ơn, việc bảo vệ sự mong manh yếu đuối của người nghèo và của môi trường. Xét vì tầm 
quan trọng của những gì đang lâm nguy, thì cũng như các định chế được ban quyền lực đều 
cần thiết để trừng phạt những tấn công vào môi trường, chúng ta cũng cần kiểm soát mình và 
giáo dục nhau. 
 
 215. Trong bối cảnh ấy, “chớ xem nhẹ mối liên hệ vốn có giữa việc huấn luyện thẩm mỹ 
thích hợp với việc bảo vệ môi trường” [150]. Chú ý đến vẻ đẹp và yêu mến nó sẽ giúp chúng ta 
ra khỏi chủ nghĩa thực dụng vị lợi. Khi một người không học biết dừng lại để quan sát và đánh 
giá cái gì xinh đẹp, thì chẳng lạ gì đối với đương sự, tất cả trở thành đối tượng sử dụng và lạm 
dụng không chút ngại ngùng. Đồng thời, nếu người ta muốn có được nhiều thay đổi sâu xa, 
phải luôn nhớ rằng các mô hình tư tưởng ảnh hưởng thực sự lên các thái độ. Nền giáo dục sẽ 
vô hiệu và những nỗ lực của nó sẽ vô ích, nếu nó cũng không cố gắng phổ biến một mô hình 
mới liên hệ tới con người, cuộc sống,xã hội và mối tương quan với thiên nhiên.Bằng không, mô 
hình duy tiêu thụ, do các phương tiện truyền thông và mạng lưới hữu hiệu của thị trường, sẽ 
tiếp tục tiến triển. 
 
 III. HOÁN CẢI MÔI SINH HỌC 
 
 216. Gia sản phong phú của linh đạo Kitô giáo, phát sinh do hai mươi thế kỷ kinh nghiệm 
cá nhân và cộng đoàn, cống hiến một sự đóng góp tốt đẹp cho nỗ lực canh tân nhân loại. Tôi 
muốn đề ra với các Kitô hữu vài dòng về một linh đạo môi sinh, bắt nguồn từ trong các xác tín 
của đức tin chúng ta, vì điều Tin Mừng dạy chúng ta có nhiều hậu quả đến cách thức suy tư, 
cảm nhận và sinh sống của chúng ta. Đây không nhắm nói về bao ý tưởng, nhưng đặc biệt về 
các động lực xuất phát từ linh đạo để nuôi dưỡng niềm đam mê bảo vệ thế giới. Thật thế, sẽ 
không thể dấn thân trong những việc lớn chỉ với nhiều giáo thuyết mà không có một thần bí học 
sinh động chúng ta, không có “những động lực bên trong thúc đẩy, khuyến khích và ban ý 
nghĩa cho hành động cá nhân lẫn cộng đoàn” [151].Chúng ta, các Kitô hữu, phải thừa nhận 
rằng mình đã không luôn luôn thu lấy và phát triển những điều phong phú mà Thiên Chúa đã 



 

14 

ban cho Giáo hội, trong đó linh đạo không tách rời khỏi thể xác chúng ta cũng như khỏi thiên 
nhiên hay các thực tại của trần thế này; đúng ra linh đạo được sống với chúng và nơi chúng, 
trong sự hiệp thông với tất cả những gì bao quanh chúng ta. 
 
 217. Nếu đúng là “các sa mạc bên ngoài gia tăng trong thế giới chúng ta, vì các sa mạc 
bên trong đã thành quá lớn” [152], cơn khủng hoảng môi trường là một lời kêu gọi hoán cải nội 
tâm sâu xa. Nhưng chúng ta cũng phải thừa nhận rằng một số Kitô hữu dấn thân và cầu 
nguyện, có thói quen cười cợt các mối quan tâm về môi trường với lý cớ đó là chủ nghĩa duy 
thực và duy thực dụng. Một số khác thụ động, không quyết định thay đổi các thói quen và trở 
thành phi nhất quán. Như vậy họ cần một sự hoán cải môi sinh học, bao hàm việc để cho mọi 
hậu quả từ cuộc gặp gỡ của họ với Đức Giêsu Kitô tràn ra trên các mối quan hệ với thế giới 
bao quanh họ. Sống ơn gọi làm kẻ bảo vệ cho công trình của Thiên Chúa là một phần thiết yếu 
của một đời sống đạo đức; đó không phải là một cái gì tùy chọn, cũng chẳng phải là một 
phương diện thứ yếu trong kinh nghiệm Kitô giáo. 
 
 218. Để đề nghị một mối tương quan lành mạnh với tạo vật như chiều kích cuộc hoán 
cải trọn vẹn của con người, chúng ta hãy nhớ lại gương thánh Phanxicô Assidi. Điều này cũng 
bao hàm việc thừa nhận những sai lầm, tội lỗi, tật xấu hoặc chểnh mảng của mình và sám hối 
thật lòng, thay đổi nội tâm. Các Giám Mục Úc Châu đã biết diễn tả sự hoán cải theo ý nghĩa 
hoà giải với tạo vật: “Để thực hiện sự sám hối này, chúng ta phải xem xét cuộc sống mình và 
thừa nhận rằng cách nào đó chúng ta đang xúc phạm tạo vật của Thiên Chúa, bằng các hành 
động cũng như bằng sự bất lực hành động của chúng ta. Chúng ta phải cảm nghiệm một sự 
sám hối, một sự thay đổi tâm hồn” [153]. 
 
 219. Tuy nhiên, việc mỗi người tu tỉnh để tháo gỡ một hoàn cảnh quá phức tạp như hoàn 
cảnh mà thế giới ngày nay phải đối mặtthật sự không đủ.Các cá nhân đơn độc có thể đánh mất 
khả năng cũng như sự tự do của mình, để vượt lên lô-gich của lý do (mọi sự là) dụng cụ, và 
cuối cùng trôi theo một chủ thuyết tiêu thụ vô luân lý và vô chiều kích xã hội lẫn môi trường. Với 
những vấn đề xã hội, người ta phải đáp ứng bằng nhiều mạng lưới cộng đồng chứ không phải 
bằng sự tổng cộng đơn giản các việc tốt cá nhân: “Những đòi hỏi của công trình này bao la đến 
độ các khả năng của sáng kiến cá nhân và sự cộng tác của nhiều người được huấn luyện theo 
các nguyên tắc vị kỷ sẽ không thể đáp ứng. Chỉ có một thái độ khác mới gây nên sự liên kết 
các sức mạnh cần thiết và sự thống nhất việc thực hiện” [154]. Sự hoán cải sinh thái học cần 
có để tạo nên một động năng thay đổi lâu bền cũng là một hoán cải tập thể. 
 
 220. Sự hoán cải ấy giả thiết nhiều thái độ khác nhau, vốn kết hợp với nhau để cổ vũ 
một sự bảo vệ môi trường cách quảng đại và đầy âu yếm.Trước tiên, nó bao hàm sự biết ơn và 
sự nhưng không, nghĩa là nhận ra thế giới như ân huệ lãnh nhận từ tình yêu của Cha, điều này 
gây nên hậu quả là có nhiều thái độ từ bỏ và thái độ quảng đại, cả khi chẳng ai nhìn thấy hoặc 
công nhận: “Đừng cho tay trái biết việc tay phải làm […] Và Cha của anh, Đấng thấu suốt 
những gì kín đáo, sẽ trả lại cho anh” (Mt 6,3-4). Sự hoán cải này cũng bao hàm ý thức yêu mến 
là không tách rời với những thụ tạo khác, là làm thành với các hữu thể khác của vũ trụ một sự 
hiệp thông hoàn vũ tốt đẹp.Đối với tín hữu, thế giới không được chiêm ngắm từ bên ngoài 
nhưng từ bên trong,bằng cách thừa nhận các mối dây qua đó Cha nối kết chúng ta với mọi hữu 
thể. Ngoài ra, bằng cách làm tăng trưởng các khả năng đặc biệt mà Thiên Chúa ban cho mình, 
sự hoán cải sinh thái học dẫn tín hữu đến chỗ phát triển óc sáng tạo và sự nhiệt tình của mình 
để đương đầu với các thảm kịch của thế giới bằng cách hiến thân cho Thiên Chúa “như một 
của lễ sống động, thánh thiện, đẹp lòng Người” (Rm 12,1). Tín hữu không hiểu sự vượt trổi của 
mình như cớ vinh vang cá nhân hay thống trị vô trách nhiệm, nhưng như một khả năng khác, 
áp đặt cho mình một trách nhiệm nặng nề, xuất phát từ đức tin của mình. 
 
 221. Nhiều xác tín khác nhau của đức tin chúng ta được khai triển từ đầu Thông điệp 
này, giúp phong phú hóa ý nghĩa cuộc hoán cải ấy, như là ý thức rằng mỗi thụ tạo đều phản 
ánh một cái gì đó của Thiên Chúa và có một sứ điệp để dạy chúng ta;hay còn là tin vững rằng 



 

15 

Đức Kitô đã đảm nhận trong chính mình thế giới vật chất này và hiện giờ, như Đấng Phục Sinh, 
Người cư ngụ trong đáy từng hữu thể, ôm lấy nó bằng sự âu yếm của Người, cũng như thấm 
nhập nó bằng ánh sáng của Người; và cũng là xác tín rằng Thiên Chúa đã sáng tạo thế giới mà 
khắc ghi trong nó một trật tự và một động năng mà con người không có quyền bất biết. Khi đọc 
trong Tin Mừng rằng nhắc đến loài chim, Chúa Giêsunói “không một con nào bị bỏ quên trước 
mặt Thiên Chúa” (Lc 12,6), người ta sẽ còn có thể ngược đãi chúng hay gây hại cho chúng 
được chăng? Tôi mời mọi Kitô hữu hãy khai triển chiều kích này của sự hoán cải nơi họ, bằng 
cách cho phép sức mạnh và ánh sáng của ân sủng đã lãnh nhận cũng trải rộng đến liên hệ của 
họ với các thụ tạo khác cũng như với cả thế giới bao quanh họ, và gợi lên tình huynh đệ cao cả 
với toàn thể tạo vật, tình huynh đệ mà Thánh Phanxicô Assidi đã sống một cách hết sức rạng 
ngời. 
 
 IV. NIỀM VUI VÀ AN BÌNH 
 
 222. Linh đạo Kitô giáo đề nghị một cách hiểu khác về phẩm chất sống, và động viên 
một kiểu sống mang tính ngôn sứ lẫn chiêm niệm, có khả năng giúp đánh giá sâu xa mọi vật 
mà không bị ám ảnh chuyện tiêu thụ. Cần tiêu hóa một giáo huấn cổ, có mặt trong nhiều truyền 
thống tôn giáo khác nhau và cũng có trong Kinh Thánh.Đó là xác tín rằng “ít là nhiều”.Thật thế, 
việc không ngừng tích lũy các khả năng tiêu thụ làm trái tim xao nhãng và ngăn cản việc đánh 
giá từng sự vật và từng giây phút. Ngược lại, việc hiện diện cách thanh thản với mỗi thực tại, 
dù nhỏ đến đâu, cũng mở cho chúng ta nhiều khả năng để hiểu biết và triển nở bản thân. Linh 
đạo Kitô giáo đề nghị một sự tăng trưởng nhờ sự điều độ và một khả năng vui hưởng ít thôi. 
Đây là việc trở về với sự đơn sơ, vốn cho phép chúng ta dừng lại để coi trọng cái nhỏ bé, để 
cám ơn các khả năng mà cuộc sống ban cho, mà không phải gắn bó với cái chúng ta có và 
cũng chẳng buồn vì cái chúng ta không chiếm hữu. Điều đó giả thiết phải tránh động năng của 
sự thống trị và sự tích lũy các lạc thú.  
 
 223. Sự điều độ, được thực hành với tự do và cách ý thức, luôn mang tính chất giải 
phóng. Đây không phải là sống ít hơn, đây không phải là một cường độ sống thấp mà ngược lại 
; vì trong thực tế, những ai hưởng hơn và sống tốt hơn từng giây phút, là những người ngưng 
mổ chỗ này mổ chỗ kia để luôn tìm kiếm cái họ không có, là những người có kinh nghiệm về 
việc đánh giá mỗi con người và mỗi sự vật, bằng cách đi vào tiếp xúc và vui hưởng những điều 
đơn giản nhất. Như thế họ có ít những nhu cầu không được thỏa mãn, ít mệt mỏi hơn và ít bị 
dằn vặt hơn.Người ta có thể sống mãnh liệt với ít thôi, nhất là khi có khả năng quý chuộng 
những thú vui khác và tìm thấy thoả mãn trong những cuộc gặp gỡ huynh đệ, trong việc phục 
vụ, trong việc triển khai những đặc sủng của mình, trong âm nhạc và nghệ thuật, trong việc tiếp 
xúc với thiên nhiên, trong cầu nguyện. Hạnh phúc đòi hỏi phải biết giới hạn một số nhu cầu vốn 
làm cho chúng ta mụ mẫn, và như thế khiến chúng ta trở nên sẵn sàng cho nhiều khả năng đa 
dạng mà cuộc sống tặng ban. 
 
 224. Sự điều độ và khiêm tốn đã không nhận được một cái nhìn tích cực suốt thế kỷ mới 
rồi.Nhưng khi việc thực thi một nhân đức trở nên suy yếu cách phổ cập trong đời sống cá nhân 
và xã hội, điều đó rốt cục gây nên nhiều sự mất thăng bằng, kể cả những mất thăng bằng về 
môi trường. Chính vì thế,  không đủ khi chỉ nói đến tính toàn vẹn của các hệ sinh thái. Phải dám 
nói tới tính toàn vẹn của sự sống con người, tới sự cần thiết phải khuyến khích và kết hợp mọi 
giá trị lớn lao. Việc biến mất đức khiêm tốn nơi một con người mà khổ thay quá say mê khả 
năng làm chủ mọi sự cách vô giới hạn, cuối cùng chỉ có thể đem lại thiệt hại cho xã hội và môi 
trường. Không dễ phát triển đức khiêm tốn lành mạnh ấy lẫn một sự điều độ thích hợp nếu 
chúng ta biến mình thành tự trị, nếu chúng ta loại Thiên Chúa ra khỏi cuộc đời mình để cái tôi 
của chúng ta thế chỗ Người, nếu chúng ta tin rằng chính chủ quan tính của chúng ta xác định 
điều gì tốt điều gì xấu. 
 
 225. Vả lại, không ai có thể chín muồi trong một sự điều độ thích hợp mà không bình 
anvới chính mình. Sự thấu hiểu đúng đắn về linh đạo một phần nằm ở chỗ mở rộng ý niệm 



 

16 

bình an, vốn còn hơn là sự vắng bóng chiến tranh. Bình an nội tâm của con người phần lớn 
giống như việc bảo tồn môi sinh và công ích, vì khi được sống một cách đích thực, nó sẽ tỏ lộ 
trong một kiểu sống thăng bằng, liên kết với một khả năng kinh ngạc thán phục vốn dẫn vào 
chiều sâu cuộc sống. Thiên nhiên đầy ngôn ngữ tình yêu, nhưng làm thế nào ta sẽ có thể lắng 
nghe chúng giữa tiếng ồn ào liên lỉ, giữa sự lo ra thường xuyên đầy khắc khoải, hay giữa sự 
tôn thờ vẻ bên ngoài? Nhiều người có kinh nghiệm về một sự mất quân bình sâu xa vốn thúc 
đẩy họ làm nhiều chuyện cách nhanh chóng, để cảm thấy bận rộn, trong một sự vội vàng 
thường xuyên mà đến lượt nó lại khiến họ đảo lộn tất cả những gì xung quanh họ. Điều đó có 
một ảnh hưởng lên cách họ xử sự với môi trường. Một sinh thái học toàn vẹn bao hàm việc để 
ra ít thời gian để tìm lại được sự hòa hợp thanh thản với tạo vật, để suy nghĩ về kiểu sống và 
về các lý tưởng của chúng ta, để chiêm ngắm Đấng Sáng Tạo, Đấng đang sống giữa chúng ta 
và trong những gì bao quanh chúng ta; sự hiện diện của Người “không phải được tạo ra, nhưng 
phải được khám phá và biểu lộ” [155]. 
 
 226. Chúng ta nói về một thái độ của trái tim,vốn sống tất cả với một sự chú tâm bình 
lặng, biết hiện diện hoàn toàn với một ai đó mà không nghĩ về điều gì đến sau, hiến thân mọi 
lúc như một quà tặng thần linhmà cần phải đượcsống tràn đầy. Đức Giêsu từng dạy chúng ta 
thái độ này khi Người mời chúng ta ngắm xem hoa huệ ngoài đồng và chim trời, hoặc khi đối 
diện với một kẻ đang lo lắng, “Người đưa mắt nhìn anh ta và đem lòng mến yêu” (Mc 10,21). 
Người từng hoàn toàn hiện diện đối với mỗi con người cũng như với mỗi tạo vật, và như thế, 
Người đã cho chúng ta thấy một con đường để vượt qua nỗi khắc khoải bệnh hoạn vốn làm 
cho chúng ta nên hời hợt, gây gổ và thành những kẻ tiêu thụ vô độ. 
 
 227. Dừng lại để cảm tạ Thiên Chúa trước và sau bữa ăn là một biểu hiện của thái độ 
ấy. Tôi đề nghị với các Kitô hữu hãy trở lại với thói quen tốt đẹp này và sống nó thật sâu xa. 
Giây phút chúc tụng đó, dù rất ngắn ngủi, cũng nhắc cho chúng ta nhớ đời mình lệ thuộc Thiên 
Chúa, nó củng cố tâm tình cảm tạ của chúng ta vì những quà tặng của sáng tạo, biết ơn những 
ai đã làm việc để cung cấp các của cải này, và củng cố tình liên đới với những ai đang thiếu 
thốn hơn cả. 
 
 V. TÌNH YÊU DÂN SỰ VÀ CHÍNH TRỊ 
 
 228. Việc bảo tồn thiên nhiên là thành phần của một kiểu sống, bao hàm một khả năng 
chung sống và thông hiệp. Đức Giêsu đã nhắc nhớ chúng ta rằng chúng ta có Thiên Chúa như 
Cha chung, và điều này biến chúng ta thành anh chị em. Tình huynh đệ chỉ có thể nhưng 
không, chẳng bao giờ có thể là sự ân thưởng cho cái mà kẻ khác thực hiện, cũng không phải 
một sự ứng trước cho cái mà chúng ta mong chờ kẻ ấy sẽ làm. Chính vì thế, có thể yêu mến kẻ 
thù. Chính tính chất nhưng không này dẫn chúng ta đến việc yêu mến và đón nhận ngọn gió, 
mặt trời hay các đám mây, cho dẫu chúng không tùy thuộc sự kiểm soát của chúng ta. Vì thế 
chúng ta mới có thể nói đến một tình huynh đệ phổ quát, hoàn vũ. 
 
 229. Phải ý thức lại rằng chúng ta cần đến nhau, có một trách nhiệm đối với kẻ khác và 
với thế giới, rằng đáng bỏ công sống tốt lành và lương thiện. Đã từ rất lâu chúng ta ở trong một 
sự suy thoái luân lý khicười chê đạo đức, lòng tốt, niềm tin, sự lương thiện. Nay đã đến lúc ý 
thức rằng sự hời hợt ấy đã không giúp ích gì cho chúng ta. Việc tàn phá mọi nền tảng của đời 
sống xã hội như thế rốt cục khiến chúng ta chống nhau, ai nấy tìm cách bảo vệ những lợi ích 
riêng của mình ; nó gây nên sự trỗi dậy của những hình thức bạo lực và độc ác mới, ngăn cản 
sự phát triển một nền văn hoá bảo vệ môi trường đích thực. 
 
 230. Gương của Thánh nữ Têrêsa thành Lisieux mời gọi chúng ta thực hiện con đường 
nhỏ của tình yêu, không đánh mất cơ hội nói một lời dễ thương, nở một nụ cười, làm bất cứ cử 
chỉ nhỏ bé nào gieo bình an và tình bạn. Một sinh thái học trọn vẹn cũng được làm từ nhiều cử 
chỉ đơn sơ thường nhật, qua đó chúng ta phá vỡ lô-gich của bạo lực, khai thác và ích kỷ. Trong 
khi đó, thế giới của sự tiêu thụ điên khùng cũng đồng thời là thế giới ngược đãi cuộc sống dưới 



 

17 

mọi hình thức.  
 
 231. Tình yêu, được hiện thực từ những cử chỉ bé nhỏ quan tâm đến nhau, cũng mang 
tính chất dân sự lẫn chính trị, và biểu lộ trong mọi hành động nỗ lực xây dựng một thế giới tốt 
đẹp hơn. Lòng yêu mến xã hội và sự dấn thân cho công ích là một hình thức bác ái tuyệt hảo, 
không những liên hệ tới các tương giao giữa cá nhân, mà còn liên hệ tới “các tương quan vĩ 
mô: tương quan xã hội, kinh tế, chính trị” [156]. Vì thế, Giáo hội đã đề nghị với thế giới lý tưởng 
một “văn minh tình thương” [157]. Tình yêuxã hội là chìa khoá cho một sự phát triển đích thực: 
“Để làm cho xã hội nhân bản hơn, xứng với con người hơn, phải đánh giá lại tình yêu trong đời 
sống xã hội – ở mức độ chính trị, kinh tế, văn hoá – bằng cách biến nó thành quy tắc thường 
xuyên và tối cao cho hành động” [158]. Trong khuôn khổ này, kèm theo sự quan trọng của 
những cử chỉ nhỏ nhặt thường nhật, tình yêu xã hội thúc đẩy chúng ta nghĩ đến những đại 
chiến lược như chặn đứng hữu hiệu sự suy thoái môi trường và khuyến khích một nền văn hoá 
bảo vệ thấm nhuần toàn xã hội. Ai nhận ra tiếng gọi của Thiên Chúa hãy hành động cùng với 
những người khác trong các động năng xã hội ấy, phải nhớ lại rằng điều đó nằm trong linh đạo 
của mình, rằng đó là thực thi lòng bác ái và rằng với cách ấy, là mình trưởng thành và thánh 
hoá bản thân. 
 
 232. Không phải tất cả mọi người đều được kêu gọi trực tiếp làm việc trong chính trị; 
nhưng giữa lòng xã hội nảy sinh vô số hiệp hội can thiệp cho công ích, bằng cách bảo vệ môi 
trường thiên nhiên và đô thị. Ví dụ họ quan tâm đến một nơi công cộng (một toà nhà, một vòi 
phun nước, một công trình bị phế bỏ, một thắng cảnh, một công trường) để bảo vệ, làm sạch, 
làm tốt hay làm đẹp hơn một cái gì đó vốn thuộc về tất cả. Quanh các hiệp hội đó phát triển hay 
cải cách nhiều liên hệ, và một mạng lưới xã hội địa phương nổi lên. Một cộng đồng tự giải thoát 
mình khỏi sự dửng dưng chỉ biết tiêu thụ. Điều đó bao hàm sự vun đắp một căn tính chung, một 
lịch sử vốn tự bảo tồn và tự chuyển tiếp. Bằng cách này, thế giới và phẩm chất sống của những 
người nghèo khổ nhất sẽ được bảo tồn, nhờ một ý thức liên đới, vốn đồng thời là ý thức cư trú 
một ngôi nhà chungmà Thiên Chúa đã cho chúng ta mượn. Những hoạt động chung như thế, 
khi diễn tả một tình yêu tự hiến, có thể trở thành những kinh nghiệm thiêng liêng mãnh liệt. 
 
 VI. NHỮNG DẤU CHỈ BÍ TÍCH VÀ SỰ NGHỈ NGƠI ĐỂ CỬ HÀNH 
 
 233. Vũ trụ khai mở trong Thiên Chúa, Đấng làm đầy nó trọn vẹn. Như thế có một cảm 
nghiệm thần bí trong một ngọn lá, một con đường, trong sương mai, trong khuôn mặt của 
người nghèo. Lý tưởng không chỉ là đi từ ngoàivàotrong để khám phá ra hành động của Thiên 
Chúa nơi linh hồn, nhưng cũng là đi đến chỗ gặp thấy Người trong mọi vật [159], như thánh 
Bonaventura từng dạy: “Chiêm niệm càng cao siêu, khi con người cảm thấy trong chính mình 
hiệu quả hồng ân Thiên Chúa,và biết tìm gặp Thiên Chúa trong các tạo vật bên ngoài” [160]. 
 
 234. Thánh Gioan Thánh Giá từng dạy rằng những gì tốt đẹp trong vạn vật và trong các 
kinh nghiệm về thế giới “sẽ gặp nhau trong Thiên Chúa cách trác tuyệt và đến vô biên, hay nói 
đúng hơn, mỗi một trong những điều tuyệt hảo ấy là chính Thiên Chúa, cũng như mọi cái tuyệt 
hảo ấy kết hợp với nhau là chính Thiên Chúa” [161]. Không phải vì những vật hữu hạn của thế 
giới thực sự mang thiên tính, nhưng vì nhà thần bí cảm nghiệm sự nối kết sâu xa vốn có giữa 
Thiên Chúa với mọi hữu thể, và như thế “ông cảm thấy Thiên Chúa là tất cả vạn vật” [162] Nếu 
nhà thần bí ca ngợi sự vĩ đại của một ngọn núi, ông không thể tách nó khỏi Thiên Chúa, và ông 
cảm nhận rằng sự thán phục nội tâm mà mình đang có, phải dựa trên Chúa. “Những ngọn núi 
được nâng lên cao, chúng thật màu mỡ, rộng rãi, xinh đẹp, duyên dáng, đầy hoa và thơm lừng. 
Đối với tôi, Người Dấu Ái của tôi là những ngọn núi ấy. Những thung lũng cô quạnh thật yên 
bình, dễ chịu, tươi mát và đầy bóng râm. Nước trong lành chảy tràn lan ở đó. Chúng quyến rũ 
và tái tạo các giác quan bằng thảo mộc đa dạng của chúng và bằng tiếng ca du dương của các 
loài chim đang cư ngụ. Chúng cung cấp sự tươi mát và sự yên nghỉ nhờ vẻhiu quạnh và thinh 
lặng đang ngự trị ở đó. Đối với tôi, Người Dấu Ái của tôi là những thung lũng này” [163]. 
 



 

18 

 235. Các bí tích là một dạng ưu tuyển của cách thức thiên nhiên được Thiên Chúa đảm 
nhận và trở thành trung gian cho sự sống siêu nhiên. Qua việc tôn thờ, chúng ta được mời gọi 
ôm lấy thế giới ở một mức độ khác. Nước, dầu, lửa và màu sắc được đảm nhận với tất cả lực 
biểu trưng của chúng và được đưa vào lời ca tụng. Bàn tay chúc lành là công cụ của tình yêu 
Thiên Chúa và phản ánh sự gần gũi của Đức Giêsu Kitô, Đấng đã đến đồng hành với chúng ta 
trên đường đời. Nước xối trên thân xác em bé được rửa tội là dấu chỉ sự sống mới. Chúng ta 
không chạy thoát khỏi thế gian, cũng chẳng phủ nhận thiên nhiên khi chúng ta muốn gặp gỡ 
Thiên Chúa. Điều này có thể nhận ra cách đặc biệt trong linh đạo Kitô giáo Đông phương: “Vẻ 
đẹp, vốn là một trong những hạn từ ưu ái bên Đông phương để chỉ sự hài hoà thần linh và 
khuôn mẫu của nhân tính được biến đổi, thì biểu lộ khắp nơi: trong các hình dáng của cung 
thánh, trong các âm thanh, màu sắc, ánh sáng, mùi hương” [164]. Theo kinh nghiệm Kitô giáo, 
mọi tạo vật của vũ trụ vật chất tìm được ý nghĩa đích thực của chúng trong Ngôi Lời nhập thể, 
vì Con Thiên Chúa đã tích hợp vào trong bản thân Người một phần của vũ trụ vật chất, nơi mà 
Người đã đưa vào một mầm mống biến đổi dứt khoát: “Kitô giáo không từ khước vật chất, xác 
thể tính, nhưng trái lại giá trị hóa nó cách trọn vẹn trong hành vi phụng vụ, trong đó thân xác 
con người cho thấy bản chất thâm sâucủa mình là đền thờ của Thánh Thần và đạt đến chỗ kết 
hiệp với Chúa Giêsu, Đấng đã hóa thành nhục thể để cứu độ trần gian” [165]. 
 
 236. Tạo vật tìm thấy sự nâng cao lớn lao nhất của mình trong bí tích Thánh Thể. Ân 
sủng, vốn có khuynh hướng tỏ mình cách khả giác, đạt được một sự biểu lộ khác thường khi 
Thiên Chúa làm người trở thành lương thực cho thụ tạo. Ở đỉnh cao của mầu nhiệm Nhập thể, 
Chúa đã muốn kết hợp thâm sâu với chúng ta qua một mẩu vật chất. Không phải từ trên cao, 
nhưng từ bên trong, để chúng ta có thể gặp gỡ Người trong thế giới của chúng ta. Trong tích 
Thánh Thể, sự viên mãn đã được hiện thực; đó là trung tâm cốt tử của vũ trụ, lò lửa tràn đầy 
tình yêu và sự sống vô tận. Kết hợp với Ngôi Con nhập thể hiện diện trong bí tích Thánh Thể, 
toàn thể vũ trụ tạ ơn Thiên Chúa. Thật vậy, bí tích Thánh Thể tự thân là một hành vi tình yêu 
mang tính vũ trụ: “Vâng, mang tính vũ trụ! Vì ngay cả khi được cử hành trên một bàn thờ nhỏ 
trong một nhà thờ vùng quê, Thánh Thể vẫn luôn được cử hành, theo một nghĩa nào đó,  trên 
bàn thờ của thế giới” [166]. Bí tích Thánh Thể kết hợp trời với đất, ôm trọn và xâm nhập tất cả 
thụ tạo. Thế giới xuất phát từ bàn tay của Thiên Chúa, trở về với Người trong một sự thờ 
phượng vui tươi và tròn đầy: trong Bánh Thánh Thể “tạo vật hướng đến việc thần hoá, đến các 
tiệc cưới thánh, đến sự kết hợp với chính Đấng Sáng Tạo” [167]. Vì thế, bí tích Thánh Thể cũng 
là nguồn ánh sáng và động lực cho những bận tâm của chúng ta đối với môi trường, và mời gọi 
chúng ta trở thành những người gìn giữ toàn thể tạo vật. 
 
 237. Chúa nhật, việc tham dự vào bí tích Thánh Thể có một tầm quan trọng đặc biệt. 
Ngày này, như ngày Sabbat Do Thái, được hiến dâng như là ngày thanh tẩy những tương quan 
của con người với Thiên Chúa, với chính mình, với kẻ khác và với thế giới. Chúa nhật là ngày 
của sự Phục sinh, “ngày thứ nhất” của cuộc sáng tạo mới, mà hoa trái đầu tiên là nhân tính 
được phục sinh của Chúa, bảo chứng cho việc biến hình cuối cùng của tất cả thực tại thụ tạo. 
Ngoài ra, ngày này công bố “sự yên nghỉ vĩnh cửu của con người trong Thiên Chúa” [168]. 
Bằng cách ấy, linh đạo Kitô giáo hội nhập giá trị của nghỉ ngơi và lễ lạc. Con người có khuynh 
hướng giản lược sự nghỉ ngơi trầm tư vào lãnh vực cái không sinh lợi hay vô ích, mà quên rằng 
làm như thế, họ rút khỏi công việc mà họ thực hiện cái quan trọng nhất: ý nghĩa của nó. Chúng 
ta được mời gọi đưa vào hành động của mình một chiều kích thụ cảm và nhưng không, vốn 
khác với việc chẳng làm gì cả. Đây là một cách thức hành động khác, vốn thuộc về yếu tính của 
chúng ta. Như thế, hành động của con người không chỉ được giữ cho khỏi thói duy hoạt động 
trống rỗng, nhưng cũng khỏi niềm đam mê ham hố và sự cô lập của ý thức, vốn dẫn tới việc chỉ 
theo đuổi lợi lộc cá nhân. Luật nghỉ ngơi hằng tuần từng áp đặt việc ngưng hoạt động ngày thứ 
bảy, “để bò lừa của ngươi được nghỉ ngơi, và để đứa con của nữ tỳ ngươi và người ngoại kiều 
lấy lại sức” (Xh 23,12). Thật vậy, việc nghỉ ngơi là một sự nới rộng cái nhìn giúp nhận ra thêm 
một lần nữa quyền của kẻ khác. Như thế, ngày nghỉ, mà bí tích Thánh Thể là trung tâm, chiểu 
toả ánh sáng trên cả tuần lễ và thúc đẩy chúng ta nội tâm hóa việc bảo vệ thiên nhiên và người 
nghèo. 



 

19 

 VII. THIÊN CHÚA BA NGÔI VÀ TƯƠNG QUAN GIỮA CÁC THỤ TẠO 
 
 238. Chúa Cha là suối nguồn tối thượng của tất cả, nền tảng yêu thương và thông hiệp 
của mọi cái hiện hữu. Chúa Con, Đấng phản ánh Chúa Cha và nhờ Người mà muôn vật được 
tạo thành, đã kết hợp mình với trái đất này khi Người được hình thành trong dạ Đức Maria. 
Thánh Thần, dây liên kết vô biên của tình yêu, hiện diện mật thiết giữa lòng vũ trụ, bằng cách 
sinh động nó và gợi lên những con đường mới. Thế giới đã được Ba Ngôi tạo dựng như một 
nguyên lý thần linh độc nhất, nhưng mỗi Vị thực hiện công trình chung này theo tính cách riêng 
của mình. Chính vì thế “khi chúng ta thán phục chiêm ngắm vũ trụ trong sự vĩ đại và vẻ đẹp của 
nó, chúng ta phải ngợi khen toàn thể Chúa Ba Ngôi” [169]. 
 
 239. Đối với các Kitô hữu, đức tin vào một Thiên Chúa độc nhất và hiệp thông Ba Ngôi 
khiến nghĩ rằng tất cả thực tại chứa đựng trong lòng nó một dấu chứng Ba Ngôi rõ ràng. Thánh 
Bonaventura còn đi đến chỗ khẳng định rằng trước khi phạm tội, con người đã từng có thể 
khám phá làm sao mỗi thụ tạo “đều xác nhận rằng Thiên Chúa có ba ngôi”. Phản ảnh của Ba 
Ngôi từng có thể được nhận ra trong thiên nhiên “khi quyển sách này không phải tối mò đối với 
con người, và đôi mắt của con người không bị vẩn đục” [170] Vị Thánh dòng Phanxicô dạy 
chúng ta rằngmọi tạo vật đều mang trong mình một cấu trúc ba ngôi rõ ràng, thực sự đến độ nó 
có thể được chiêm ngắm một cách tự nhiên nếu như cái nhìn của con người đã không bị giới 
hạn, tối mò và yếu đuối. Như thế ngài chỉ cho chúng ta mối thách thức là nỗ lực đọc thực tại với 
một chìa khoá ba ngôi. 
 
 240. Các Ngôi vị thần linh là những tương quan thuộc bản thể, và thế giới, được sáng 
tạo theo mô thức thần linh, là một mớ tương quan. Các thụ tạo hướng về Thiên Chúa, và đặc 
tính mọi sinh vật là đến phiên mình lại hướng tới vật khác, đến độ ngay giữa lòng vũ trụ, chúng 
ta có thể tìm thấy vô số tương quan vững bền đan kết nhau cách bí mật [171]. Điều này mời 
chúng ta không những khâm phục các liên kết đa dạng vốn có giữa các thụ tạo, nhưng còn 
khám phá ra một chìa khoá của chính sự triển nở chúng ta. Thật thế, con người lớn lên, trưởng 
thành và thánh hoá bản thân theo mức độ bước vào tương quan, khi ra khỏi chính mình để 
sống hiệp thông với Thiên Chúa, với những kẻ khác và với mọi thụ tạo. Như thế, họ đảm nhận 
trong hiện sinh của mình sự năng động ba ngôi ấy mà Thiên Chúa đã in vào con người từ lúc 
sáng tạo nên họ. Tất cả đều liên kết với nhau, và điều này mời gọi chúng ta làm chín muồi một 
linh đạo của tình liên đới hoàn vũ vốn xuất phát từ mầu nhiệm Ba Ngôi Thiên Chúa. 
 
 VIII. NỮ VƯƠNG CỦA MỌI TẠO VẬT 
 
 241. Đức Maria, người Mẹ đã lo lắng cho Đức Giêsu, từ nay cũng chăm sóc thế giới bị 
thương tích này với tình thương và nỗi khổ hiền mẫu. Vì với trái tim bị đâm thâu, Mẹ đã khóc 
thương cái chết của Đức Giêsu, nay Mẹ cũng cảm thông với nỗi khổ của những người nghèo bị 
đóng đinh và của các thụ tạo trên trái đất này đang bị quyền lực con người tàn phá. Trọn vẹn 
biến hình, Mẹ đang sống với Đức Giêsu, và mọi thụ tạo đều ca tụng vẻ đẹp của Mẹ. Mẹ là 
Người Nữ “khoác mặt trời, chân đạp mặt trăng và đầu đội triều thiên mười hai ngôi sao” (Kh 
12,1). Được nâng lên trời, Mẹ là Hiền Mẫu và Nữ Vương của toàn thể tạo vật. Trong thân xác 
vinh quang của Mẹ, cùng với Đức Kitô phục sinh, một phần của tạo vật đã đạt được tất cả sự 
viên mãn của vẻ đẹp mình. Không những Mẹ lưu giữ trong trái tim mình toàn bộ cuộc sống của 
Đức Giêsu, mà Mẹ đã ghi nhớ một cách trung tín (x. Lc 2, 19.51), nhưng bây giờ Mẹ cũng hiểu 
được ý nghĩa của vạn vật. Vì thế, chúng ta có thể xin Mẹ giúp chúng ta nhìn thế giới này với 
những con mắt khôn ngoan hơn. 
 
 242. Bên cạnh Mẹ, trong Thánh gia Nadarét, nổi lên khuôn mặt của thánh Giuse. Ngài 
đã chăm sóc Đức Maria và Đức Giêsu, đã bảo vệ hai Đấng bằng công việc và sự hiện diện 
quảng đại của mình, đã giải thoát hai Đấng khỏi bạo lực của những kẻ bất chínhbằng cách đưa 
hai Đấng sang Ai Cập. Trong Tin Mừng, ngài xuất hiện như một người công chính, chăm chỉ và 
mạnh mẽ. Nhưng từ khuôn mặt của ngài cũng toát ra một sự dịu hiền vĩ đại, vốn không phải là 



 

20 

đặc tính của những kẻ yếu đuối, nhưng là của những người thực sự mạnh mẽ, chú tâm đến 
thực tại để yêu mến và phục vụ cách khiêm tốn. Vì thế, ngài đã được tuyên bố là Đấng Bảo trợ 
Giáo hội hoàn vũ. Ngài cũng có thể dạy chúng ta để che chở, có thể động viên chúng ta lao 
động với lòng quảng đại và âu yếm, để chăm sóc thế giới mà Thiên Chúa đã giao cho chúng ta. 
 
 IX. BÊN KIA MẶT TRỜI 
 
 243. Vào ngày tận thế, chúng ta sẽthấy mình đối diện với vẻ đẹp vô biên của Thiên Chúa 
(x. 1Cr 13,12) và với một sự thán phục sung sướng, chúng ta sẽ có thể đọc được mầu nhiệm 
của vũ trụ vốn sẽ cùng chúng ta tham dự vào sự viên mãn vô tận. Vâng, chúng ta đang lữ hành 
đến ngày Sa-bát vĩnh cửu, đến Giêrusalem mới, đến ngôi nhà chung ở trên trời. Đức Giêsu nói 
với chúng ta: “Này đâyTa đổi mới mọi sự” (Kh 21,5). Cuộc sống vĩnh cửu sẽ là một sự kinh 
ngạc thán phục được chia sẻ, nơi mỗi thụ tạo, được biến đổi một cách sáng láng, sẽ nắm vị trí 
của mình và sẽ có một cái gì đó mang đến cho những kẻ nghèo được giải thoát cách vĩnh viễn. 
 
 244. Trong lúc chờ đợi, chúng ta kết hợp với nhau để đảm trách ngôi nhà này, ngôi nhà 
đã được trao cho chúng ta, vì biết rằng tất cả những gì tốt đẹp trong nó sẽ được đảm nhận 
trong lễ hội trên trời.Chúng ta cùng tiến bước với mọi tạo vật trên trái đất này mà đi tìm Thiên 
Chúa, vì “nếu thế gian có một nguyên lý và đã được tạo dựng, thì nó đi tìm Đấng đã sáng tạo 
nó, đi tìm Đấng đã ban cho nó một khởi đầu, Đấng là Tạo Hóa của nó” [172]. Ta hãy tiến bước 
trong tiếng ca vang! Ước gì các cuộc chiến đấu và mối ưu tư của chúng ta cho hành tinh này sẽ 
không cất đi khỏi chúng ta niềm vui của hy vọng. 
 
 245. Thiên Chúa, Đấng kêu gọi chúng ta dấn thân cách quảng đại và cho đi tất cả, ban 
cho chúng ta những sức mạnh cũng như ánh sáng mà chúng ta cần để tiến tới. Giữa lòng thế 
giới này, Chúa của sự sống, Đấng quá yêu thương chúng ta, vẫn tiếp tục hiện diện. Người 
không lìa bỏ chúng ta, chẳng để chúng ta một mình, vì Người đã dứt khoát kết hợp với trái đất 
của chúng ta, và tình yêu của Người luôn dẫn chúng ta đi tìm những con đường mới. Xin chúc 
tụng Người! 
 

********** 
 

 246. Sau suy tư dài vừa hân hoan vừa bi thảm như thế, tôi xin đề nghị hai lời kinh: một 
lời mà chúng ta, tất cả những ai tin vào một Thiên Chúa Tạo hóa Toàn năng, sẽ có thể chia sẻ; 
và một lời kinh để Kitô hữu chúng ta biết đảm nhận các cam kết đối với tạo vật mà Tin Mừng 
của Đức Giêsu đề nghị cho chúng ta. 
  
Lời kinh cho trái đất chúng ta 
Lạy Thiên Chúa Toàn năng 
Đấng hiện diện trong toàn thể vũ trụ 
và trong thụ tạo nhỏ bé nhất của Ngài, 
Chúa đã lấy tình âu yếm bao phủ tất cả những gì hiện hữu, 
Xin gieo rắc trên chúng con sức mạnh của tình yêu Chúa, 
để chúng con bảo vệ sự sống và vẻ đẹp. 
Xin đổ tràn bình an cho chúng con, 
để chúng con sống như anh em, chị em với nhau, 
màkhông gây thiệt hại cho người nào. 
Ôi Thiên Chúa của những người nghèo khổ, 
xin giúp chúng con cứu vớt những ai bị bỏ rơi. 
Và bị quên lãng của trái đất này, 
những con người có giá trị biết bao trước mắt Chúa. 
Xin chữa lành cuộc sống của chúng con, 
để chúng con trở nên những người bảo vệ thế giới, 
chứ không phải là những kẻ săn mồi,  



 

21 

để chúng con gieo vẻ đẹp 
chứ không phải ô nhiễm và tàn phá. 
Xin chạm đến trái tim của những kẻ chỉ tìm lợi nhuận  
Mà gây thiệt hại cho trái đất và cho các người nghèo. 
Xin dạy chúng conkhám phá giá trị của mỗi vật, 
biết chiêm ngắm trong kinh ngạc thán phục, 
biết nhận ra rằng chúng con liên kết sâu xa  
với tất cả mọi tạo vật 
trên con đường chúng con tiến về ánh sáng vô tận của Chúa. 
Xin tạ ơn  
vì Chúa ở chúng con mọi ngày. 
Chúng con van xin Chúa 
nâng đỡ chúng con 
trong cuộc chiến đấu của chúng con cho công lý, tình thương và bình an. 
 
  
Lời kinh của Kitô hữu cùng với tạo vật 
Lạy Cha, chúng con ngợi khen Cha, cùng với muôn thụ tạo  
xuất phát từ bàn tay uy quyền của Cha. 
Chúng đều thuộc về Cha, và tràn đầy sự hiện diện  
Lẫn tình âu yếm của Cha. 
Xin ngợi khen Ngài.  
Lạy Đức Giêsu, Con Thiên Chúa, 
Vạn vật đã được tạo dựng nhờ Ngài. 
Chúa đã được hình thành trong cung lòng Mẹ Maria, 
Chúa đã nên một thành phần của trái đất này 
và đã nhìn thế giới ấy với đôi mắt nhân loại. 
Hôm nay Chúa vẫn sống động trong từng thụ tạo 
với vinh quang phục sinh của Chúa. 
Xin ngợi khen Ngài. 
Lạy Thánh Thần, Đấng dùng ánh sáng của mình 
Mà hướng thế giới này đến tình yêu của Chúa Cha 
Và đồng hành với tiếng rên than của tạo vật. 
Chúa cũng sống trong tâm hồn chúng con 
để đẩy chúng con đến điều thiện. 
Xin ngợi khen Ngài.  
Ôi Thiên Chúa, Độc nhất và Ba ngôi, 
Cộng đoàn Tối thượng của tình yêu vô biên, 
xin dạy chúng con biết chiêm ngắm Chúa 
trong vẻ đẹp của vũ trụ, 
nơi tất cả nói với chúng con về Ngài. 
Xin khơi dậy lời ca ngợi và lòng biết ơn của chúng con 
Vì mỗi hữu thể mà Chúa đã sáng tạo. 
Xin ban cho chúng con  
Ơn được thấy mình kết hợp mật thiết với tất cả những gì hiện hữu. 
Lạy Thiên Chúa tình yêu, 
xin chỉ cho chúng con vị trí của chúng con trong thế giới này 
là làm các khí cụ của tình yêu Chúa 
đối với mọi hữu thể của trái đất này, 
vì không thụ tạo nào bị Chúa bỏ quên cả. 
Xin soi sáng cho những người nắm giữ quyền lực và tiền bạc, 
để họ giữ mình khỏi cái tội dửng dưng, 
biết yêu mến công ích, cổ vũ những kẻ yếu nhược 
và chăm sóc thế giới mà chúng con đang cư ngụ, 



 

22 

Những người nghèo và trái đất đều van xin: 
Lạy Chúa, xin nắm lấy chúng con 
bằng quyền năng và ánh sáng của Ngài, 
để chở che mọi sự sống, 
để chuẩn bị một tương lai tốt đẹp hơn, 
để Vương quốc công lý, bình an,  
tình thương và thiện mỹcủa Chúa trị đến. 
Xin ngợi khen Ngài. 
 Amen. 
 
 Ban hành tại Rôma, cạnh đền thờ Thánh Phêrô, ngày 24 tháng 5 năm 2015, đại lễ Hiện 
Xuống, vào năm thứ ba triều đại Giáo hoàng của tôi. 
  
Phanxicô 
 
 
 
 
  Chú thích 
[1] Phanxicô Assidi, Bài ca Tạo vật. SC 285, tr.343-345. 
[2] Tông thư Octogesima Adveniens (14-05-1971), số 21: AAS 63 (1971), 416-417. 
[3] Diễn văn nhân kỷ niệm 25 năm của tổ chức FAO (16-11-1970), số 4: AAS 62 (1970), 833. 
[4] Thông điệp Redemptor Hominis (04-03-1979), số 15: AAS 71 (1979), 287. 
[5] X. Giáo lý (17-01-2001), số 4: Insegnamenti 24/1 (2001), 179. 
[6] Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), số 38: AAS 83 (1991), 841. 
[7] Như trên (Nt) số 58: AAS 83 (1991), tr. 863. 
[8] Gioan-Phaolô II, Thông điệp Sollicitudo Rei Socialis (30-12-1987), số 34: AAS 80 (1988), 
559. 
[9] X. Gioan-Phaolô II, Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), số 37: AAS 83 (1991), 840. 
[10] Diễn văn cho Ngoại giao đoàn cạnh Tòa thánh (08-01-2007): AAS 99 (2007), 73. 
[11] Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), số 51: AAS 101 (2009), 687. 
[12] Diễn văn tại Quốc hội Đức (Bundestag, Berlin) (22-09-2011): AAS 103 (2011), 664. 
[13] Diễn văn cho hàng giáo sĩ Giáo phận Bolzano-Bressanone (06-08-2008): AAS 100 (2008), 
634. 
[14] Sứ điệp Ngày Cầu nguyện cho việc Bảo vệ Tạo vật (01-09-2012). 
[15] Diễn văn tại Santa Barbara, California (8-11-1997); x. John Chryssavgis, Dưới đất cũng 
như trên trời: Nhãn quan sinh thái học và các Sáng kiến  của Thượng phụ Đại kết Barthôlômêô, 
Bronx, New York, 2012. 
[16] Nt. 
[17] Bài giảng tại Đan viện Utstein, Norway (23-06-2003). 
[18] Diễn văn tại Hội nghị Thượng đỉnh Halki, Istanbul lần I: “Trách nhiệm toàn cầu và tính bền 
vững sinh thái học: Những nhận xét kết thúc”, (20-06-2012). 
[19] Thomas of Celano, Tiểu sử thánh Phanxicô, I, XXIX, 81 : FF 460. 
[20] Đại hạnh thánh Phanxicô, VIII, 6 : FF 1145. 
[21] X. Thomas of Celano, Tiểu sử thánh Phanxicô, II, CXXIV, 165 : FF 750. 
[22] Hội đồng Giám mục Phi châu, Đường hướng mục vụ trong cuộc khủng hoảng môi trường 
(05-09-1999). 
[23] X. Chào mừng ban lãnh đạo của FAO (20-11-2014): AAS 106 (2014), 985. 
[24] Đại hội Giám mục Mỹ châu La tinh và vùng Ca-ri-bê lần 5, Tài liệu Aparecida (29-06-2007), 
sô 86. 
[25] Hội đồng Giám mục Công giáo Phi-lip-pin, Thư Mục vụ: Điều gì đang xảy ra cho mảnh đất 
xinh đẹp của chúng ta ? (29-01-1988). 
[26] Hội đồng Giám mục Bô-li-vi-a, Thư Mục vụ về Môi trường và Phát triển con người tại Bo-li-
vi-a: El universo, don de Dios para la vida (23-03-2012), 17. 



 

23 

[27] X. Hội đồng Giám mục Đức: Ủy ban các vấn để xã hội, Der Klimawandel: Brennpunkt 
globaler, intergenerationeller und ökologischer Gerechtigkeit (09-2006), 28-30. 
[28] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
483. 
[29] Giáo lý (05-06-2013): Insegnamenti 1/1 (2013), số 280. ORf (05-06-2013), n. 23, p. 3. 
[30] Các Giám mục miền Patagonia-Comahue (Argentina), Sứ điệp Giáng sinh (12-2009), số 2. 
[31] Hội đồng Giám mục Hoa Kỳ, Biến đổi khí hậu toàn cầu: Một lời mời gọi đối thoại, cẩn trọng 
và thiện ích chung (15-06-2001). 
[32] Đại hội Giám mục Mỹ châu La tinh và vùng Ca-ri-bê lần 5, Tài liệu Aparecida (29-06-2007), 
số 471. 
[33] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), số 56: AAS 105 (2013), 1043. 
[34] Gioan-Phaolô II, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 12: AAS 82 (1990), 154. 
[35] X.Giáo lý (17-01-2001),3: Insegnamenti 24/1 (2001), ; ORf (23-01-2001) n. 4, p. 12. 
 
[36] Gioan-Phaolô II, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 15: AAS 82 (1990), 156. 
[37] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 357. 
[38] Kinh Truyền tin tại Osnabrück (Đức) với những người khuyết tật, 16-11- 1980: 
Insegnamenti 3/2 (1980), 1232. ORf (18-11-1980), n. 47, p. 3. 
[39] Bênêđictô XVI, Bài giảng Thánh lễ khai mạc thừa tác vụ Phê-rô (24-04-2005): AAS 97 
(2005), 711. 
[40] X. Đại hạnh thánh Phanxicô, VIII, : FF 1134. 
[41] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 2416. 
[42] Hội đồng Giám mục Đức, Zukunft der Schöpfung – Zukunft der Menschheit. Einklärung der 
Deutschen Bischofskonferenz zu Fragen der Umwelt und der Energieversorgung (1980), II, 2. 
[43] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 339. 
[44] Hom. in Hexaemeron, I, 2, 10: PG 29, 9. 
[45] Thần khúc, Thiên đàng, Bài ca XXXIII, 145. 
[46] Bênêđictô XVI, Giáo lý (09-11-2005), 3: Insegnamenti 1 (2005), 768. 
[47] Nt., Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), số 51: AAS 101 (2009), 687. 
[48] Gioan-Phaolô II, Giáo lý (24-04-1991), 6: Insegnamenti 14 (1991), 856. 
[49] Giáo lý giải thích rằng Thiên Chúa đã muốn tạo dựng một thế giới tiến về sự hoàn hảo tối 
hậu của nó, và điều này bao hàm sự hiện diện của sự bất toàn và của sự dữ vật lý. X. Giáo lý 
Hội thánh Công giáo số 310. 
[50] X. Công đồng chung Vaticano II, Hiến chế Mục vụ về Giáo hội trong thế giới ngày nay 
Gaudium et Spes, số 36. 
[51] Tôma Aquinô, Tổng luận Thần học, I, q. 104, art. 1 ad 4. 
[52] Nt., In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, Lib. II, lectio 14. 
[53] Đóng góp của cha Teilhard de Chardin nằm trong viễn tượng này ; x. PhaolôVI, Diễn văn 
tại một xí nghiệp hóa chất dược phẩm (24-02-1966): Insegnamenti 4 (1966), 992-993; Gioan-
Phaolô II, Thư gởi cha George Coyne(01-06-1988): Insegnamenti 11/2 (1988), 1715; Bênêđictô 
XVI, Bài giảng nhân cử hành  Kinh chiều tại Aoste (24-07-2009): Insegnamenti 5/2 (2009), 60. 
[54] Gioan-Phaolô II, Giáo lý (30-01-2002), số 6: Insegnamenti 25/1 (2002), 140. 
[55] Hội đồng Giám mục Canada: Ủy ban các vấn đề xã hội, Thư Mục vụ về Mệnh lệnh sinh thái 
học cho Ki-tô hữu (4-10-2003), 1. 
[56] Hội đồng Giám mục Nhật Bản, Tôn trọng sự sống, một sứ điệp cho thế kỷ XXI (01-01-
2000), 89. 
[57] Gioan-Phaolô II, Giáo lý (26-01-2000), số 5: Insegnamenti 23/1 (2000), 123. 
[58] Nt., Giáo lý (02-08-2000), số 3: Insegnamenti 23/2 (2000), 112. 
[59] Paul Ricoeur, Triết học về ý chí: Tính chất hữu hạn và Tội trạng, Paris, 2009, tr. 216. 
[60] Tổng luận Thần học, I, q. 47, art. 1. 
[61] Nt. 
[62] X. Nt., art. 2, ad 1; art. 3. 
[63] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 340. 
[64] Bài ca Tạo vật, SC 285, p. 343. 



 

24 

[65] X. Hội đồng Giám mục Braxin, A Igreja e a Questão Ecológica, 1992, 53-54. 
[66] Nt., 61. 
[67] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 215: AAS 105 (2013), 1109. 
[68] X. BênêđictôXVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 14: AAS 101 (2009), 650. 
[69] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 2418. 
[70] Hội đồng Giám mục Cộng hòa Đô-mi-ni-cô, Thư Mục vụ Sobre la relación del hombre con 
la naturaleza (21-01-1987). 
[71] Gioan-Phaolô II, Thông điệp Laborem Exercens (14-09-1981), 19: AAS 73 (1981), 626. 
[72] Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), 31: AAS 83 (1991), 831. 
[73] Thông điệp Sollicitudo Rei Socialis (30-12-1987), 33: AAS 80 (1988), 557. 
[74] Diễn văn cho Thổ dân và Nông dân Mê-xi-cô, Cuilapán, Mexico (29-01-1979), số 6: AAS 71 
(1979), 209. 
[75] Bài giảng Thánh lễ cho các nông dân tại Recife, Braxin (07-07-1980): AAS 72 (1980): AAS 
72 (1980), 926. 
[76] X. Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 8: AAS 82 (1990), 152. 
[77] Hội đồng Giám mục Paraguay, Thư Mục vụ El campesino paraguayo y la tierra (12-06-
1983), 2, 4, d. 
[78] Hội đồng Giám mục Tân Tây Lan, Tuyên bố về các vấn đề môi trường (01-09-2006). 
[79] Thông điệp Laborem Exercens (14-09-1981), 27: AAS 73 (1981), 645. 
[80] Vì lý do đó thánh Justino đã có thể nói về “những hạt giống của Ngôi Lời” trong thế giới: x. 
II Apologia 8, 1-2; 13, 3-6: PG 6, 457-458, 467. 
[81] Gioan-Phaolô II, Diễn văn cho các đại diện giới khoa học, giới văn hóa và giới cao học tại 
Đại học Liên Hiệp Quốc, Hiroshima (25-02-1981), 3: AAS 73 (1981), 422. 
[82] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 69: AAS 101 (2009), 702. 
[83] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, 9th ed., Würzburg, 1965, 87 (Chấm đứt thời cận 
đại, La fin des temps modernes, Paris 1952, tr. 92). 
[84] Nt.. 
[85] Nt., 87-88 (ấn bản tiếng Pháp: tr. 93). 
[86] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
462. 
[87] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, 63-64 (éd. fr. : La fin des temps modernes, p. 
68). 
[88] Nt., 64 (ấn bản tiếng Pháp: tr. 68). 
[89] X. Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 35: AAS 101 (2009), 671. 
[90] Nt., 22: p. 657. 
 [91] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 231: AAS 105 (2013), 1114. 
[92] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, 63 (éd. fr. : La fin des temps modernes, p. 68). 
 [93] Gioan-Phaolô II, Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), 38: AAS 83 (1991), 841. 
[94] X. Tuyên bố Love for Creation. An Asian Response to the Ecological Crisis, Tình yêu đối 
với Tạo vật. Một câu trả lời của Á châu trước Khủng khoảng sinh thái.Hội thảo tổ chức bởi Hội 
đồng Giám mục Á châu (Tagatay, 31-01 đến 05-02-1993), 3.3.2. 
[95] Gioan-Phaolô II, Thông điệp Centesimus Annus (01-5-1991), 37: AAS 83 (1991), 840. 
[96] Bênêđictô XVI, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 2010, số 2: AAS 102 (2010), 41. 
[97] Nt., Thông điệp Caritas in Veritate(29-06-2009), 28: AAS 101 (2009), 663. 
[98] X. Vincent de Lerins, Commonitorium Primum, ch. 23: PL 50, 688: “Ut annis scilicet 
consolidetur, dilatetur tempore, sublimetur aetate”. 
[99] Số 80: AAS 105 (2013), 1053. 
[100] Công đồng chung Vaticano II, Hiến chế Mục vụ về Giáo hội trong thế giới ngày nay 
Gaudium et Spes, số 63. 
[101] X. Gioan-Phaolô II, Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), 37: AAS 83 (1991), 840. 
[102] Phaolô VI, Thông điệp Populorum Progressio (26-03-1967), 34: AAS 59 (1967), 274. 
[103] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 32: AAS 101 (2009), 666. 
[104] Nt. 
[105] Nt. 



 

25 

[106] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 2417. 
[107] Nt., 2418. 
[108] Nt., 2415. 
[109] Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 6: AAS 82 (1990), 150. 
[110] Diễn văn trước Hàn lâm viện Khoa học của Tòa thánh (03-10-1981), 3: Insegnamenti 4/2 
(1981), 333. 
[111] Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 7: AAS 82 (1990), 151. 
[112] Gioan-Phaolô II, Diễn văn tại Đại hội lần thứ 35 của Hiệp hội Y khoa Thế giới (29-10-
1983), 6: AAS 76 (1984), 394. 
[113] Hội đồng Giám mục Ac-hen-ti-na: Ủy ban Mục vụ xã hội, Una tierra para todos (06-2005), 
19. 
[114] Tuyên ngôn Rio về môi trường và phát triển (14-06-1992), Nguyên tắc  4. 
[115] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 237: AAS 105 (2013), 1116. 
[116] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 51: AAS 101 (2009), 687. 
[117] Một vài tác giả đã cho thấy những giá trị thường được  sống, ví dụ trong các khu dân 
nghèo của châu Mỹ Latinh: x. Juan Carlos Scannone, S.J., “La irrupción del pobre y la lógica de 
la gratuidad”, trong Juan Carlos Scannoney Marcelo Perine (eds.), Irrupción del pobre y 
quehacer filosófico. Hacia una nueva racionalidad, Buenos Aires, 1993, 225-230. 
 [118] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
482. 
[119] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 210: AAS 105 (2013), 1107. 
[120] Diễn văn trước Quốc hội Đức Bundestag, Berlin (22-09-2011): AAS 103 (2011), 668. 
[121] Giáo lý (15-04-2015): ORf (16 avril 2015), n. 16, p. 2.. 
[122] Công đồng chung Vaticano II, Hiến chế Mục vụ về Giáo hội trong thế giới ngày nay 
Gaudium et Spes, số 26. 
[123] X. Các số 186-201: AAS 105 (2013), 1098-1105. 
[124] Hội đồng Giám mục Bồ Đào Nha,Thư Mục vụ Responsabilidade Solidária pelo Bem 
Comum (15-09-2003), 20. 
[125] Bênêđictô XVI, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 2010, số 8: AAS 102 (2010), 45. 
[126] Tuyên ngôn Rio về môi trường và phát triển (14-06-1992), Nguyên tắc 1. 
[127] Hội đồng Giám mục Bô-li-vi-a, Thư Mục vụ về môi trường và phát triển tại Bô-li-vi-a El 
universo, don de Dios para la vida (March 2012), 86. 
[128] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình, Năng lượng, Công lý và Hòa bình, IV, 1, 
Vatican City (2014), 57. 
[129] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 67: AAS 101 (2009). 
[130] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 222: AAS 105 (2013), 1111. 
[131] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
469. 
[132] Tuyên ngôn Rio về môi trường và phát triển (14-06-1992), Nguyên tắc 15. 
[133] X. Hội đồng Giám mục Mê-xi-cô: Ủy ban Mục vụ xã hội, Jesucristo, vida y esperanza de 
los indígenas e campesinos (14-01-2008). 
[134] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
470. 
[135] Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 2010, số 9: AAS 102 (2010), 46. 
[136] Nt. 
[137] Nt., 5: p. 43. 
[138] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), 50: AAS 101 (2009), 686. 
[139] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 209: AAS 105 (2013), 1107. 
[140] Nt., 228: AAS 105 (2013), 1113. 
[141] X. Xem Thông điệp Lumen Fidei (29-06-2013), 34: AAS 105 (2013), 577:  “Ánh sáng đức 
tin, trong mức độ kết hợp với sự thật của tình yêu, thì không xa lạ với thế giới vật chất, vì tình 
yêu luôn luôn được sống với cả xác lẫn hồn; ánh sáng đức tin là một ánh sáng nhập thể, phát 
xuất từ cuộc sống rạng ngời của Đức Giêsu. Nó cũng soi sáng vật chất, tin vào trật tự của mình, 
thừa nhận rằng trong mình đang mở ra một con đường hòa hợp và lãnh hội càng lúc càng rộng 



 

26 

lớn. Cái nhìn của khoa học như thế rút được lợi ích từ đức tin: điều đó mời gọi nhà nghiên cứu 
luôn mở rộng trước thực tại, trong tất cả sự phong phú vô tận của nó. Đức tin đánh thức ý thức 
phê bình trong mức độ nó ngăn cản việc nghiên cứu tự mãn trong những công thức của mình 
và giúp việc nghiên cứu hiểu rằng thiên nhiên bao giờ cũng lớn hơn. Khi mời gọi kinh ngạc thán 
phục trước mầu nhiệm của thụ tạo, đức tin mở rộng các chân trời của lý trí để soi sáng rõ hơn 
cái thể giới đang mở ra cho nghiên cứu khoa học”  
[142] Tông huấn Evangelii Gaudium (24 November 2013), 256: AAS 105 (2013), 1123. 
[143] Nt., 231: tr. 1114. 
[144] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, 9th ed., Würzburg, 1965, 87 (Chấm đứt thời cận 
đại, La fin des temps modernes, Paris 1952, tr. 71-72). 
[145] Gioan-Phaolô II, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 1: AAS 82 (1990), 147. 
[146] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009), số 66: AAS 101 (2009), 699. 
[147] Nt., Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 2010, số 11: AAS 102 (2010), 48. 
[148] Hiến chương Trái đất, La Haye (29-06-2000). 
[149] Gioan-Phaolô II, Thông điệp Centesimus Annus (01-05-1991), số 39: AAS 83 (1991), 842. 
[150] Nt., Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1990, số 14: AAS 82 (1990), 155. 
[151] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), 261: AAS 105 (2013), 1124. 
[152] Bênêđictô XVI, Bài giảng Khai mạc trọng thể thừa tác vụ Phê-rô (24-04-2005): AAS 97 
(2005), 710. 
[153] Hội đồng Giám mục Australia, Một trái đất mới-Thách thức môi trường A New Earth – The 
Environmental Challenge (2002). 
[154] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, tr. 72 (ấn bản tiếng Pháp¸ tr. 77). 
[155] Tông huấn Evangelii Gaudium (24-11-2013), số 71: AAS 105 (2013), 1050. 
[156] Bênêđictô XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29-06-2009) 2: AAS 101 (2009), 642. 
 [157] PhaolôVI, Sứ điệp Ngày Hòa bình Thế giới 1977: AAS 68 (1976), 709. 
[158] Hội đồng Giáo hoàng Công lý và Hòa bình,Tóm lược Học thuyết Xã hội của Giáo hội, số 
582. 
[159] Một linh sư, Ali al-Khawwâç, từ kinh nghiệm riêng của mình, cũng từng nhấn mạnh sự cần 
thiết chớ nên quá tách rời các tạo vật của thế giới khỏi kinh nghiệm nội tâm về Thiên Chúa. Ông 
từng quả quyết: “Không nên định kiến khiển trách những người tìm sự ngất trí trong nhạc và 
thơ. Có một “bí mật” tinh tế trong mỗi một chuyển động và mỗi một âm thanh của thế giới này. 
Những kẻ được thụ pháp đạt đến chỗ nắm bắt được ngôn ngữ của gió thổi, của cây nghiêng, 
của nước chảy, của ruồi vo ve, của cánh cửa kẽo kẹt, của tiếng hát loài chim, tiếng rung của 
dây đàn, tiếng huýt của ống sáo, tiêng than của người bệnh, tiếng rên của kẻ khổ…”. Eva de 
Vitray-meyerovitch [ed.], Anthologie du soufisme, Paris 1978, 200). 
[160] In II Sent., 23, 2, 3. 
[161] Linh ca, XIV-XV, 5 (Toàn tập, Paris 1990, tr. 409-410). 
[162] Nt. 
[163] Nt., XIV, 6-7. 
[164] Gioan-Phaolô II, Tông thư Orientale Lumen (02-05-1995), 11: AAS 87 (1995), 757. 
[165] Nt. 
[166] Nt., Tông thư Ecclesia de Eucharistia (17-04- 2003), 8: AAS 95 (2003), 438. 
[167] Bênêđictô XVI, Bài giảng Lễ Minh Thánh Chúa (15-06- 2006): AAS 98 (2006), 513. 
[168] Giáo lý Hội thánh Công giáo số 2175. 
[169] Gioan-Phaolô II, Giáo lý (02-08-2000), 4: Insegnamenti 23/2 (2000), 112. 
[170] Quaest. Disp. de Myst. Trinitatis, 1, 2 concl. 
[171] X. Tôma Aquinô, Tổng luận Thần học, I, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1, ad 3; q. 47, art. 3. 
[172] Ba-si-li-ô Cả, Hom. in Hexaemeron, I, 2, 6: PG 29, 8. 
  

 
 Dịch xong tại Huế, ngày 09-11-2016 
 Lm Phêrô Phan Văn Lợi. 

VỀ MỤC LỤC 



 

27 

 
 

  

Khổng Nhuận 

Trích Tin Mừng Mat-thêu 5 : 17-20 

“Anh em đừng tưởng Thầy đến để bãi bỏ Luật Mô-sê hoặc lời các ngôn sứ.  

Thầy đến không phải là để bãi bỏ, nhưng là để kiện toàn.  

18 Vì, Thầy bảo thật anh em, trước khi trời đất qua đi,  

một chấm một phết trong Lề Luật cũng sẽ không qua đi,  

cho đến khi mọi sự được hoàn thành.  

19 Vậy ai bãi bỏ dù chỉ là một trong những điều răn nhỏ nhất ấy,  

và dạy người ta làm như thế, thì sẽ bị gọi là kẻ nhỏ nhất trong Nước Trời.  

Còn ai tuân hành và dạy làm như thế, thì sẽ được gọi là lớn trong Nước Trời. 

20 “Vậy, Thầy bảo cho anh em biết,  

nếu anh em không ăn ở công chính hơn các kinh sư và người Pha-ri-sêu,  

thì sẽ chẳng được vào Nước Trời.  
 
  

Bài Phúc Âm Chủ nhật 6 Thường niên A khá dài với 6 đề mục nhỏ.  

Chúng tôi chỉ xin đề cập tới đề mục đầu tiên: Đức Giê-su kiện toàn Luật Mô-sê 

Với 3 ý chính 

điều răn nhỏ nhất, tuân hành và dạy, và  lớn trong Nước Trời. 
 
  

Trước hết, ý thứ Nhất: điều răn nhỏ nhất 

Như vậy có nghĩa là trong Kinh Thánh có những điều răn nhỏ nhất 

Đó là những điều không quan trọng, những điều ở vòng ngoài, chưa đi vào trọng tâm, chưa 

đi vào cốt lõi, chưa chạm vào cánh cửa CHÂN LÝ.. 

Theo New Testament Statistics compiled by Felix Just, S.J., Ph.D. 

Toàn bộ Tân ước gồm có 138.020 chữ tạo thành 7956 câu,   

Sau khi đọc toàn bộ Tân ước 7 lần, chúng tôi khám phá ra rằng : những câu quan trọng 

nhất, đi vào cốt lõi, tối đa là  56 câu – chỉ là số lẻ của tổng số 7956 câu. 

Những câu khá quan trọng cùng lắm là 500 câu  

Như vậy còn lại khoảng 7400 là những điều răn nhỏ chiếm khoảng 93% Tân Ước. 

LOAY HOAY TRONG NHỮNG ĐIỀU NHỎ NHẤT CHỈ ĐỂ ĐƯỢC VÀO THIÊN ĐÀNG 
 

 



 

28 

Ý thứ Hai : tuân hành và dạy những điều răn nhỏ nhất 

Thí dụ: Anh em đừng xét đoán, để khỏi bị Thiên Chúa xét đoán (Mt 7:1) 

Ý Thầy Giêsu muốn nói rằng : Đừng có xét đoán theo bên ngoài 

Nhất là khi chưa nắm được hoàn cảnh của người đó. 

Ý thứ 3 lớn trong Nước Trời.  

chính là kết quả của ý thứ hai như một định lý toán học 

Nếu tôi tuân hành và dạy người khác làm những điều răn nhỏ nhất 

Thì  tôi sẽ được lớn trong Nước Trời. 

-      Nói tới những điều răn nhỏ nhất 

thì tất nhiên là phải có những điều răn lớn nhất – cốt lõi nhất – nền tảng nhất. 

Vậy, Nếu tôi tuân hành và dạy người khác làm  những điều răn lớn nhất 

Thì  tôi sẽ được lớn trong Nước Trời chứ??? 

Tất nhiên rồi. Nhưng còn một điều khác tuyệt vời hơn nhiều. 

Đến nỗi chuyện được lớn trong Nước Trời  chỉ là chuyện vặt… 

Đó là chuyện gì vậy? 

Xin thưa : Đó chính là được NÊN MỘT VỚI CHÚA. 

Cũng có nghĩa là tôi phải dành trọn đời mình để khám phá ra Chúa hiện diện trong lòng 

mình… 

Từ đó, tập sống kết hiệp nên một với Ngài.. 

Cho tới một lúc nào đó tôi cảm nhận Chúa thực sự sống trong mình, đồng hành với mình, 

Nên Một với mình… 

Vì thế tôi phải khám phá ra những câu nền tảng nhất để thực hành sống Đạo đích thực, 

chứ không cần loay hoay trong những điều nhỏ nhất chỉ để được lên Thiên Đàng!! 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

  

Từ thứ hai ngày  13/2  đến thứ bày ngày 18/2 

Thứ hai ngày  13/2  -  Mc 8, 11-13 

Nội dung Tin Mừng 

 NHỊP SỐNG TRONG TUẦN - TUẦN VI / TN / A 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

29 

• Người ta đòi hỏi một dấu lạ để có thể tin... 

• Đức Giê-su thờ dài và từ chối làm dấu lạ... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “Người thở dài não nuột và nói: “ Sao thế hệ này lại xin một dấu lạ? Tôi bảo thật 

cho các ông biết: thế hệ này sẽ không được một dấu lạ nào cả.” ( c. 12) 

• “ Rồi bỏ họ đó, Người xuống thuyền qua bờ bên kia!” ( c. 13) 

Một vài suy nghĩ 

Dấu lạ thì ... ai cũng thích...Thích thú và tò mò...Người ta sẽ cười và cho là “hâm” nếu bảo 

rằng : mỗi ngày sống, khi còn đi, còn đứng được trên đôi chân của mình...thì đã là một sự 

lạ lùng lắm lắm...Và không phút giây nào trong một ngày sống mà mỗi chúng ta không đụng 

chạm những lạ lùng của Thiên Chúa Tạo Hóa ghi những dấu ấn tình thương của Người nơi 

con người và nơi vạn vật...Không nhận ra được những dấu ấn lạ lùng của tình thương, 

nghĩa là chúng ta thuộc dạng “có mắt mà không thấy” đấy thôi...Không lạ lùng chi mà Thiên 

Chúa cứ phải thờ dài não nuột suốt giòng lịch sử con người, bởi vì chỉ có con người mới có 

khả năng bới móc, tìm kiếm những lạ lùng của Thiên Chúa ẩn giấu trong tạo vật...Đáng lẽ 

ra càng khám phá, con người càng nhận biết và cảm tạ Đấng là tác giả của tất cả...Đàng 

này thì có vẻ như càng khám phá, con người lại càng tự hào về bộ óc của mình...Thiên 

Chúa thở dài  não nuột là chuyện đương nhiên rồi... 

Một mẩu chuyện 

Đệ tử hỏi sư phụ: “ Thầy có thể nói cho con biết về chỗ kỳ lạ của con người không?” 

Sư phụ: “ Họ vội vàng trưởng thành, sau đó lại than thở là mất đi tuổi thơ! Họ dùng sức 

khỏe đổi lấy tiền bạc, không lâu sau đó lại muốn lấy tiền bạc để khôi phục sức khỏe. Đối 

với tương lai...thì họ lo lắng khôn nguôi, nhưng lại không trân trọng hiện tại. Vì vậy, họ vừa 

không sống trong hiện tại, vừa không sống trong tương lai.Họ sống như thể là không bao 

giờ chết, và sẽ chết như chưa bao giờ từng được sống!” 

  

Thư ba ngày 14/2 – Lễ thánh Cyrillô, đan sĩ và thánh Mêthôđiô, giám mục – Mc 8 , 14 -

21 

Nội dung Tin Mừng 

• Chúa cảnh giác các môn đệ phải đề phòng men Pha-ri-siêu và men Hê-rô-đê... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “ Anh em phải coi chừng, phải đề phòng men Pha-ri-siêu và men Hê-rô-đê!” ( c. 

15) 

Một vài suy nghĩ 

Các môn đệ đương nhiên là có thể có những hiểu sai về điều Chúa nói, vì có như vậy thì 

Người mới phải điều chỉnh và giáo huấn các ông...Cái chữ các ông nghĩ tới là chữ “men” 



 

30 

và, từ đó, các ông liên tưởng tới bánh...Chúa Giê-su thì lại muốn nói đến hai loại người: 

Biệt Phái và Hê-rô-đê...Hai loại người ấy gieo độc hại và tạo nên một tình trạng sống độc 

hại...như một thứ men...có sức lan tỏa và hấp dẫn nhiều người: ấy là sự giả hình và sự độc 

ác...Trong hôm nay thì thứ men này len lỏi mọi ngõ nghách cuộc sống con người ta và gây 

những hậu quả khốc liệt... 

Dĩ nhiên con cái Chúa trong lòng Giáo Hội luôn luôn có những gương sáng – các vị thánh – 

để noi gương và  vũng bước... 

Thánh Cyrillô và thánh Mêthôđiô 

Các ngài là hai anh em ruột...Gia đình giàu sang, quý phái...Hai ngài đã có công đem ánh 

sáng Tin Mừng đến cho dân tộc Slaves... 

Thánh Cyrillô được triều đình Constantinnô rất nể vì , kính trọng vì trí thông minh, học thức 

uyên bác và nhân đức tuyệt vời của ngài...Thánh nhân dạy triết học cho nhiều trường đại 

học, giữ chức vụ ngoại giao ở Ả rập.Ngài tỏ ra là một nhà ngoại giao bén nhậy...Thế nhưng 

rũ bỏ mọi thứ danh vọng, ngài hiến dâng mình cho Chúa... 

Thánh Mê-thô-đ-ô lại có một sức chịu đựng bền bỉ, dẻo dai và hết sức kiên trì khôn ngoan... 

Cả hai được vua Michel III sai đến Moravie...Năm 863, hai vị đã đưa cả dân tộc Moravie về 

với đức tin Công Giáo và nhận biết Chúa Giê-su... 

Năm 868, các ngài được Đức Giáo Hoàng Nicôlao  I cho triệu về Roma và Đức Tân Giáo 

Hoàng Adrien tấn phong Giám Mục... 

Năm 869, thánh Cyrillô được Chúa gọi về tại Roma...Thánh Mêthôdiô trở về Moravie, 

truyền giáo  và đưa về cho Chúa dân Bohemes, Pannoniens, Bulgaries...Ngài truyền giáo 

tại Balan, lập Tòa Giám Mục tại Leopol, và thành lập giáo phận tại Kiev... 

Năm 885 , ngài qua đời tại Moravie... 

  

Thứ tư ngày 15/2  -  Mc 8 , 22 – 26 

Nội dung Tin Mừng 

• Chúa Giê-su chữa người mù ở Bêt-sai-đa ... 

• Người chữa anh ta với những cách thế khá là khác thường: nhổ nước miếng vào 

mắt anh, đặt tay trên anh và hỏi anh: “ Anh có thấy gì không?” 

• Người đặt tay trên anh thêm một lần nữa... và anh thấy rõ... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “ Người cầm lấy tay anh mù, đưa ra khỏi làng, nhổ nước miếng vào mắt anh, đặt 

tay trên anh và hỏi; “ Anh có thấy gì không?” ( c. 23) 

• “ Rồi Người đặt tay trên mắt anh, anh trông rõ và khỏi hẳn: anh thấy tỏ tường mọi 

sự.” (c.25) 



 

31 

Một vài suy nghĩ 

Những nhà nghiên cứu thì cho biết là – vào thời  Chúa Giê-su – người ta cho rằng nước 

miếng có thể chữa bệnh... 

Đồng thời họ cũng liên kết bài Tin Mừng chữa người mù hôm nay vào với lời tuyên xưng 

của Phê-rô sắp tới:” Thầy Là Đấng Ky-tô.”( 8, 29b)...để bảo rằng sự mù của con người là 

tình trạng không hiểu biết...Chúa chữa lành sự mù ấy và con người – từ đó – có thể nhận 

biết về Người... 

Có lẽ - xét về phương diện này – ai ai trong chúng ta – dù mắt vẫn sáng – nhưng lòng 

không mấy sáng...Chính nhờ - không phải chỉ nước miếng – nhưng Mình và Máu Người 

làm cho chúng ta có thể tin và tuyên xưng đức tin... 

Chuyện đời... 

Khi cầu hôn, anh nói:  “ Hãy tin anh!” 

Khi cô sinh cho anh một đứa con kháu khỉnh, anh nói: “ Để em phải vất vả rồi!” 

Khi con gái lấy chồng, anh nói: “ Còn có anh!” 

Khi cô lâm bệnh nặng, anh nói: “ Anh vẫn ở đây!” 

Khi cô sắp phải ra đi, anh nói: “ Em đợi anh nhé!” 

Chưa bao giờ có một lời lãng mạn dành cho nhau, nhưng sự hiện diện thì luôn luôn và mãi 

mãi... 

  

Thứ năm ngày 16/2  -  Mc  8 , 27 – 33 

Nội dung Tin Mừng 

• Chúa Giê-su đặt câu hỏi với các môn đệ về Người... 

• Phê-rô tuyên xưng... 

• Chúa loan báo cuộc Thương Khó và Tử Nạn... 

• Phê-rô can... 

• Chúa quở trách Phê-rô... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “Rồi Người bắt đầu dạy cho các ông biết Con Người phải chịu đau khổ nhiều, bị 

các kỳ mục, thượng tế cùng kinh sư loại bỏ, bị giết chết và sau ba ngày sẽ sống 

lại.” ( c. 31) 

Một vài suy nghĩ 



 

32 

Phê-rô tuyên xưng: “ Thầy là Đấng Ky-tô!” , nghĩa là ông đã hiểu, đã được mở mắt, nhưng 

vẫn chưa rõ ràng lắm...nên – khi Chúa loan báo cuộc Khổ Nạn – thì ông can ngăn...mãi 

đến khi gà gáy trong sân thượng tế sau này, ông mới thấy rõ... 

Cây thánh giá trên đỉnh Sọ và cây thánh giá trên người mỗi chúng ta...chắc gì đã làm cho 

chúng ta hết mù và thấy rõ... 

Chuyện của chuột... 

Một con chuột rơi vào một hũ gạo...Số gạo trong hũ còn khoảng một nửa...Sự cố ngoài ý 

muốn làm chuột ta khoái chí vô cùng: mất hồn khi rơi...và giờ thì thoải mái... 

Sau khi xác định là không có nguy hiểm gì, nó bắt đầu cuộc sống: ăn rồi ngủ - ngủ rồi ăn... 

Rất mau, hũ gạo có vẻ như đã cạn kiệt...nhưng chuột ta không thể thắng được chính mình, 

vì đã nghiện cuộc sống ăn ngủ-ngủ ăn ấy rồi... 

Hũ gạo trơ đáy...Chuột hoảng hốt...nhưng... 

  

Thứ sáu ngày 17 / 2  -  Mc 8 , 34 – 39 

Nội dung Tin Mừng 

• Chúa Giê-su công khai các điều kiện để đi theo Người... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “ Ai muốn theo tôi, phải từ bỏ chính mình, vác thập giá mình mà theo.” ( c. 34) 

Một vài suy nghĩ 

Đi khám bệnh, ông bác sĩ yêu cầu nằm xuống, buông thả hoàn toàn...Ông nắm chân phải, 

bẻ ra bẻ vào...Ông cầm chân trái, bẻ ra bẻ vào... 

• Sinh, lão, bệnh, tử ... là qui luật thôi, Linh Mục ơi ! Lão rồi...thì cơ thể phải mòn, 

phải hao chứ biết làm sao được!!! 

Vậy là  “ sống chung với lũ!”...nhưng cũng thấy thú vị, vì không phải ai cũng chấp nhận 

“sống chung với lũ”  được đâu...Một trải nghiệm vô cùng quý giá: đúng là “ càng cao danh 

vọng càng dày gian nan” mà là những gian nan mình tạo cho chính mình: có những bậc vị 

vọng - ở những ngày cuối đời – cơ thể hao mòn đã đành mà trí não còn nặng nề những 

dằn vặt về quyền lực, về vị thế này nọ...Luyện ngục có lẽ cũng chỉ là những “ đốt cháy” như 

thế mà thôi...Điều mình tưởng là được, nhưng lại không được... 

Cái “ tưởng” cũng cần phải lạc quan và thanh thoát... 

Bác sĩ phải làm phẫu thuật cho một bệnh nhân bị ung thư.. 

Mổ ra rồi mới biết là không thể cắt bỏ khối u được, vì nó nằm ở một vị thế bất khả... 



 

33 

Bác sĩ đành may lại và giải thích tình huống cho bệnh nhân...Thế nhưng bệnh nhân lại là 

người đến từ vùng sâu vùng xa...nên chẳng hiểu gì về những thuật ngữ y khoa của ông 

bác sĩ...Anh ta chỉ biết một điều: mổ  ra và may lại có nghĩa là đã phẩu thuật xong và anh ta 

sẽ khỏi bệnh... 

Một năm sau trở lại tái khám: quả nhiên anh ta đã khỏi hẳn...Các tế bào ung thư không biết 

vì sao đã biến mất... 

Thì ra tâm thái vui vẻ, lạc quan nhiều khi cũng giúp khá nhiều cho sức khỏe... 

  

Thứ bảy ngày 18 / 2 – Mc 9 , 2 – 13 

Nội dung Tin Mừng 

• Chúa biến hình trước sự chứng kiến của Phê-rô, Gia-cô-bê và Gioan... 

• Ê-li-a và Môi-sen trao đổi với Chúa Giê-su về cuộc Thương Khó , Tử Nạn của 

Người... 

• Phê-rô xin dựng ba lều... 

• Chúa Cha xác minh về Chúa Giê-su... 

• Thầy trò xuống núi... 

Những Lời đáng ghi nhớ 

• “ Đây là Con ta  yêu dấu, hãy vâng nghe lời Người!” ( c. 7b) 

Chúa biến hình để các môn đệ tin... 

Nghĩa là Người đã làm tất cả những gì có thể, nhưng không dễ để các ông tin... 

Mãi cho đến khi tận mắt chứng kiến việc Người bị treo và vui mừng đụng chạm được vào 

Đấng Sống Lại...Đấy là tất cả động lực để các ông xả thân loan báo và làm chứng... 

Những hạt đậu của tình thương... 

Con không nuôi được mẹ già, định cõng mẹ lên núi rồi để mẹ ở lại đó... 

Buổi chiều, con nói với mẹ là sẽ đưa mẹ lên núi dạo chơi...Mẹ phấn khởi trèo lên lưng 

con... 

Suốt cuộc hành trình con chỉ nghĩ đến việc sẽ trèo lên thật cao rồi bỏ mẹ lại đó...Khi phát 

hiện ra mẹ đang âm thầm rắc những hạt đậu xuống đường, con rất tức giận: 

• Mẹ rắc đậu làm gì hả ? 

Mẹ mỉm cười trả lời: 

• Con ngốc! Mẹ sợ tý nữa con đi về một mình sẽ bị lac đường! 

Lm Giuse Ngô Mạnh  Điệp. 



 

34 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 

 
 

  

  

CHÚA NHẬT VII THƯỜNG NIÊN NĂM A (19/02/2017)  

[Lv 19, 1-2.17-18; 1 Cr 3,16-23; Mt 5,38-48]   
 
  

I. DẪN VÀO PHỤNG VỤ  

Người La-mã xưa có châm ngôn: “Homo homini lupus” Dịch đúng nghĩa là “người đối với 

người chẳng khác gì sói”. Đó là mối tương quan của những người sống theo thú tính hơn là 

theo nhân tính. Buồn thay là ngày nay vẫn còn có nhiều người  đối xử với người khác chẳng 

khác gì sói dữ. Báo chí mới nêu một kỷ lục mới (sau kỷ lục rượu bia, phá thai, buôn bán phụ 

nữ, tham nhũng, lãng phí của công) của nước ta là có gần 5.000 vụ đánh nhau phải đưa vào 

bệnh viện trong mầy ngày Tết Đinh Dậu vừa qua. Đó chẳng phải là hình ảnh của “homo homini 

lupus” sao?  

Trong bối cảnh xã hội đạo đức sa sút như vậy thì các tôn giáo càng có vai trò quan trọng. 

Nếu tôn giáo nào cũng dậy con người ăn ngay ở lành thì Ki-tô giáo dậy người ta phải “yêu 

mến và quý trọng đồng loại”. Và Chúa Giê-su Ki-tô còn đòi hỏi nhiều hơn nữa: “hãy yêu kẻ 

thù và cầu nguyện cho những người ngược đãi mình.”  

Để yêu được đồng loại và yêu được kẻ thù thì mỗi Ki-tô hữu cần có sức mạnh của Thánh 

Thần. Mà muốn có được sức mạnh của Thánh Thần thì chúng ta phải nài xin Thiên Chúa ban 

cho chúng ta sức mạnh ấy.   

  

II. LẮNG NGHE LỜI CHÚA TRONG BA BÀI THÁNH KINH 

2.1 Lắng nghe Lời Chúa trong bài đọc 1 (Lv 19, 1-2.17-18): Ngươi phải yêu đồng loại 

như chính mình   

1 Đức Chúa phán với ông Mô-sê rằng: 2 "Hãy nói với toàn thể cộng đồng con cái Ít-ra-en và 

bảo chúng: Các ngươi phải thánh thiện, vì Ta, Đức Chúa, Thiên Chúa của các ngươi, Ta là 

Đấng Thánh. 

17 Ngươi không được để lòng ghét người anh em, nhưng phải mạnh dạn quở trách người 

đồng bào, như thế, ngươi sẽ khỏi mang tội vì nó. 18 Ngươi không được trả thù, không được oán 

hận những người thuộc về dân ngươi. Ngươi phải yêu đồng loại như chính mình. Ta là Đức 

Chúa. 
 
  

2.2 Lắng nghe Lời Chúa trong bài đọc 2 (1 Cr 3,16-23):  Tất cả đều thuộc về anhem, 

mà anh em thuộc về Đức Ki-tô và Đức Ki-tô lại thuộc về Thiên Chúa 

 

YÊU ĐỒNG LOẠI ĐÃ KHÓ, YÊU KẺ THÙ CÒN KHÓ HƠN. 



 

35 

16 Thưa anh em, nào anh em chẳng biết rằng anh em là Đền Thờ của Thiên Chúa, và 

Thánh Thần Thiên Chúa ngự trong anh em sao? 17 Vậy ai phá huỷ Đền Thờ Thiên Chúa, thì 

Thiên Chúa sẽ huỷ diệt kẻ ấy. Vì Đền Thờ Thiên Chúa là nơi thánh, và Đền Thờ ấy chính là 

anh em. 

18 Đừng ai tự lừa dối mình. Nếu trong anh em có ai tự cho mình là khôn ngoan theo thói 

đời, thì hãy trở nên như điên rồ, để được khôn ngoan thật. 19 Vì sự khôn ngoan đời này là sự 

điên rồ trước mặt Thiên Chúa, như có lời chép rằng: Chúa bắt được kẻ khôn ngoan bằng chính 

mưu gian của chúng. 20 Lại có lời rằng: Tư tưởng kẻ khôn ngoan, Chúa đều biết cả: thật chỉ 

như cơn gió thoảng ngoài. 

21 Vậy đừng ai dựa vào phàm nhân mà tự hào. Vì tất cả đều thuộc về anh em;  22 dù là 

Phao-lô, hay A-pô-lô, hay Kê-pha, dù cả thế gian này, sự sống, sự chết, hiện tại hay tương lai, 

tất cả đều thuộc về anh em, 23 mà anh em thuộc về Đức Ki-tô, và Đức Ki-tô lại thuộc về Thiên 

Chúa. 
 
  

2.3 Lắng nghe Lời Chúa trong bài Tin Mừng (Mt 5,38-48): Hãy yêu kẻ thù   

38 Khi ấy, Đức Giê-su nói với các môn đệ rằng: "Anh em đã nghe Luật dạy rằng: Mắt đền 

mắt, răng đền răng. 39 Còn Thầy, Thầy bảo anh em: đừng chống cự người ác, trái lại, nếu bị ai 

vả má bên phải, thì hãy giơ cả má bên trái ra nữa. 40 Nếu ai muốn kiện anh để lấy áo trong của 

anh, thì hãy để cho nó lấy cả áo ngoài. 41 Nếu có người bắt anh đi một dặm, thì hãy đi với 

người ấy hai dặm. 42 Ai xin, thì hãy cho; ai muốn vay mượn, thì đừng ngoảnh mặt đi. 

43 "Anh em đã nghe Luật dạy rằng: Hãy yêu đồng loại và hãy ghét kẻ thù. 44 còn Thầy, Thầy 

bảo anh em: hãy yêu kẻ thù và cầu nguyện cho những kẻ ngược đãi anh em.  45 Như vậy, anh 

em mới được trở nên con cái của Cha anh em, Đấng ngự trên trời, vì Người cho mặt trời của 

Người mọc lên soi sáng kẻ xấu cũng như người tốt, và cho mưa xuống trên người công chính 

cũng như kẻ bất chính.  46 Vì nếu anh em yêu thương kẻ yêu thương mình, thì anh em nào có 

công chi ? Ngay cả những người thu thuế cũng chẳng làm như thế sao ? 47 Nếu anh em chỉ 

chào hỏi anh em mình thôi, thì anh em có làm gì lạ thường đâu? Ngay cả người ngoại cũng 

chẳng làm như thế sao? 48 Vậy anh em hãy nên hoàn thiện, như Cha anh em trên trời là Đấng 

hoàn thiện. 
 
  

III. KHÁM PHÁ CHÂN DUNG VÀ SỨ ĐIỆP LỜI CHÚA TRONG BA BÀI THÁNH KINH 

3.1 Chân Dung của Thiên Chúa (Chúa là ai?) 

Trong ba bài Sách Thánh hôm nay chúng ta khám phá Thiên Chúa: 

- là Đấng đòi hỏi con cái Ít-ra-en không được để lòng ghét người anh em, nhưng phải mạnh 

dạn quở trách người đồng bào, như thế, sẽ khỏi mang tội vì nó;  không được trả thù, không 

được oán hận những người thuộc về dân ngươi và phải yêu đồng loại như chính mình. 

- là Chúa Giê-su Ki-tô, Ngôi Lời Thiên Chúa, Đấng đã đến trần gian để dậy dỗ các môn đệ 

sống xứng đáng là con cái Thiên Chúa là Đấng yêu thương hết mọi người. Vì thế các Ki-tô hữu 

được mời gọi yêu thương kẻ thù và làm ơn cho kẻ làm hại mình.  



 

36 

- là Chúa Thánh Thần, Đấng ban sức mạnh thần linh cho các Ki-tô hữu để họ vượt lên trên 

tự nhiên để yêu chính những kẻ thù địch với mình. 
 
  

3.2 Sứ điệp hay Giáo Huấn của Lời Chúa (Chúa dậy gì hay Chúa muốn chúng ta làm 

gì?)  

Sứ điệp hay Giáo huấn của Lời Chúa hôm nay là các môn đệ Chúa Giê-su Ki-tô phải yêu 

kẻ thù và cầu nguyện cho những kẻ ngược đãi mình. Yêu kẻ thù nên phải tha thứ cho họ và 

giúp họ thoát khỏi cách sống lầm lạc hay làm hại người khác.  Cầu nguyện cho kẻ ngược đãi 

mình để kẻ ấy được ơn thứ tha và không làm điều bất công, bất chính nữa mà quay về đường 

ngay nẻo chính của người lương thiện. 
 
  

IV. SỐNG VỚI CHÚA VÀ THỰC THI SỨ ĐIỆP CỦA NGƯỜI 

4.1 Sống với Thiên Chúa là Chúa Cha, Đấng đã dậy chúng ta không được để lòng ghét 

người anh em, nhưng phải mạnh dạn quở trách người đồng bào, như thế, sẽ khỏi mang tội vì 

nó; không được trả thù, không được oán hận những người thuộc về dân ngươi và phải yêu 

đồng loại như chính mình. 

Sống với Thiên Chúa là Chúa Giê-su Ki-tô, Đấng đã dậy chúng ta phải yêu kẻ thù và cầu 

nguyện cho những kẻ ngược đãi mình.    

Sống với Thiên Chúa là Chúa Thánh Thần, Đấng soi sáng và ban sức mạnh cho các Ki-

tô hữu, để giúp chúng ta thực thi thánh chỉ của Thiên Chúa và của Chúa Giê-su Ki-tô. 
 
  

4.2 Thực thi  Ý Chúa hay Giáo Huấn của Chúa là yêu kẻ thù và cầu nguyện cho kẻ 

ngược đãi mình. 
 
  

V. CẦU NGUYỆN CHO THẾ GIỚI VÀ HỘI THÁNH  

[Ghi chú: Lời cầu nguyện giáo dân thường có 4 ý:  ý thứ nhất cầu cho thế giới, ý thứ hai 

cầu cho Hội Thánh toàn cầu, ý thứ ba cầu cho giáo dân của giáo xứ, ý thứ bốn cầu cho một 

hạng người đặc biệt nào đó] 
 
  

5.1 “Không được trả thù, không được oán hận những người thuộc về dân ngươi và 

phải yêu đồng loại như chính mình.” Chúng ta hãy cầu xin Chúa cho các dân tộc trên thế 

giới, nhất là cho dân tộc đang có xung đột, chiến tranh, để  các tầng lớp xã hội rộng lòng thứ 

tha cho nhau và yêu thương nhau.  

Xướng: Chúng ta cùng cầu xin Chúa!  

Đáp: Xin Chúa nhận lời chúng con!   

5.2 “Các ngươi phải thánh thiện, vì Ta, Đức Chúa, Thiên Chúa của các ngươi, Ta là 

Đấng Thánh.” Chúng ta hãy cầu xin Chúa cách đặc biệt cho Đức Thánh Cha Phan-xi-cô, cho 

các Hồng Y, Giám Mục, Linh Mục, Phó Tế và Tu Sĩ Nam Nữ để các vị ấy nên những vị chân tu, 

đạo đức thánh thiện như Thiên Chúa mong ước. 



 

37 

Xướng: Chúng ta cùng cầu xin Chúa!  

Đáp: Xin Chúa nhận lời chúng con!   

5.3 “Hãy yêu kẻ thù và cầu nguyện cho những kẻ ngược đãi mình.” Chúng ta hãy cầu 

xin Chúa cho các Ki-tô hữu thuộc cộng đồng giáo xứ chúng ta, để mọi người nghiêm chỉnh thực 

hành giáo huấn của Chúa Giê-su Ki-tô.  

Xướng: Chúng ta cùng cầu xin Chúa!  

Đáp: Xin Chúa nhận lời chúng con!   
 
  

5.4 “Phải mạnh dạn quở trách người đồng bào, như thế, ngươi sẽ khỏi mang tội vì 

nó.” Chúng ta hãy cầu xin Chúa cho các vị lãnh đạo trong Giáo hội cũng như trong xã hội Việt 

Nam để các vị ấy chu toàn trách nhiệm bảo vệ đạo đức và an toàn xã hội.  

Xướng: Chúng ta cùng cầu xin Chúa!  

Đáp: Xin Chúa nhận lời chúng con!   
 
 
  

Giêrônimô Nguyễn Văn Nội.   

Sàigòn ngày 09/02/2017 

 

VỀ MỤC LỤC 

 
 

 

 

  

Bạn hiền mến, 

 Hôm nay là những ngày đang rơi dần vào cuối năm, cũng có nghĩa bạn đangchuẩn 

bị nhón gót để bắt đầu bước sang năm mới, còn người viết này cũng chuẩn bịbước 

sang lứa tuổi 53.  

Thưa bạn! 

Ông Bà mình thường nói: "49 chưa qua, 53 thì đến..." Không biết câu nói này có đúng 

không, nhưng tôi thấy mấy thằng bạn của tôi cứ tới giữa lằn tuổi này thì lăn đùng ra chết không 

kịp trăn trối, để lại vợ con nheo nhóc và bao người thân luyến tiếc ...Bạn cho đó là số mệnh ư ?  

Hay là vì vận mạng xui xẻo ? Cứ cho là thế, vì tôi không muốn tranh cãi với bạn trong những 

ngày cuối năm, nhưng tôi chân tình mời bạn hiền cùng tôi tìm hiểu và trao đổi trong vấn đề này. 

 
TẢN MẠN CUỐI NĂM 
 

 



 

38 

Trước khi trao đổi với bạn, tôi xin kể cho bạn những câu chuyện có liên quan và có 

thật. Này nhé, Lê Thưởng là thằng bạn hàng xóm nhà tôi, hắn hơn tôi một tuổi,cùng học 

chung một trường, cùng đi nghĩa vụ quân sự tại sông Thạch Hãn và sông Hai Nhánh trên ngọn 

nguồn của thành phố Huế. Hai đứa tôi từng bị cơn đói hành hạsuốt thời gian đi nghĩa vụ quân 

sự vì lứa tuổi đang lớn và đang đà phát triển (lúc đó chúng tôi 19-20 tuổi) Vì mỗi ngày chỉ được 

ăn 2 xuất canh nấu bằng bột mì quá hạn của Cu Ba viện trợ và muối biển. 

Số phận oan nghiệt của lứa tuổi đôi mươi, hắn với tôi lại bị bắt vì tội tình nghi sinh viên nổi 

loạn và phải mang án tù 3 năm tại Lao Thừa Phủ. 

Đã hơn 35 năm, nhưng tôi vẫn còn nhớ địa chỉ của Lao Thừa Phủ này như in trong trí dù 

đã qua bao nhiêu thời gian: 

Số 1  

Đường Lê Lai 

Thành phố Huế. 

Đường Lê Lai là đoạn đường ngắn nhất thế giới. Thật đấy và tôi không nói ngoa đâu ! Vì 

con đường này chỉ dài khoảng 100 mét tính từ đầu đường cho đến cuối đường và chỉ có mỗi 

một con số nhà. Đường ngắn, nhưng hễ ai đã đi vào thì sẽ dài đến thiên thu (!). 

Từ đường Lê Lợi và vừa qua khỏi Toà Án Nhân Dân Tỉnh Thừa Thiên rồi rẻphải, đó là 

đường Lê Lai, đi khoảng 100 mét sẽ gặp cổng Lao Thừa Phủ. Vâng, đó là con đường suốt đời 

trong trí tôi và chỉ cách 100 mét, phía ngoài là đường Lê Lợi. Đường Lê Lợi là con đường đẹp 

nhất thành phố Huế, nơi đó có trường Đồng Khánh, có các cô học sinh mặc áo dài trắng yêu 

đời đạp xe đạp đi học, có trường Quốc Họcvới các học sinh nam ưu tú, đối diện là Sông Hương 

với dòng nước xanh miết, chảyhiền hoà  trong khi trại tù thì tiêu điều, đói khát với cả ngàn 

mạng người ghẻ lở vì một tháng mới tắm đuợc một lần. Tất cả gầy đét như cây sậy biết đi. Trại 

tù này nổi tiếng về đêm vì nhiều tù nhân đã gặp nhiều bóng ma lẩn quẩn, thậm chí giữa thanh 

thiên bạch nhật. 

Sau khi ra khỏi tù, hắn may mắn đi vượt biên trước tôi bằng chuyếc thuyền nan, rồi lấy 

được  vợ đẹp ngay trong trại tị nạn Kaitak ở Hồng Kông và ... chết non ở Wichita, bang Kansas 

khi vừa bước qua tuổi 49. 

Còn nữa: Ns Bảo Phúc cũng là bạn và tầm tuổi tôi - em của Ns Bảo Chấn, là dòng dõi 

Nguyễn Phước Tộc, cháu mấy đời của vua Thành Thái cũng chết rất sớm ởSài Gòn khi mới 

bước qua tuổi 51 cách đây mấy năm, để lại chị vợ hiền từ và 2 cô con gái đã lớn ở ngay tại 

Quận 10  bây giờ. 

Cậu em con bà cô của tôi tên Đặng Ngọc Danh cũng phải bỏ lại vợ con khi vừa bước sang 

tuổi 53 ở bang California. 



 

39 

Chưa hết, năm ngoái tôi phải "cắn răng" để gửi $400 USD về giúp làm đám tang cho chú 

em tên Văn Thức,  gọi tôi bằng anh họ con của ông chú tôi. Thức chết cũng đúng vào tuổi 52 

để lại cô vợ trẻ và 2 đứa con trai học rất giỏi. 

Nội trong tháng 10 và tháng 11  vừa qua, theo dõi trong xứ đạo mà tôi đang ở có đến 3 anh 

và một chị cũng giả từ cõi thế đi về nơi Chín Suối cũng trong tầm tuổi 49-53. Ông Giáo sư Bùi 

Hữu Thư là người thường đưa thông tin và cáo phó mỗi khi có tín hữu qua đời trong xứ đạo 

này sẽ xác định và làm chứng cho tôi điều này. Trong khi đó và thỉnh thoảng tôi đọc các tờ báo 

Việt Nam tại vùng Hoa Thịnh Đốn như Đời Nay, Thương Mãi Miền Đông, Phố Nhỏ, Việt Mỹ,  

Thời Mới Phụ Nữ Mới, Thủ Đô Thời Báo, Trẻ Magazine, Sài Gòn Nhỏ, Người Việt, ... thường 

thấy đăng tin chia buồn, phúng điếu người vừa qua đời, hưởng dương 49, 50, 51, 53 rất nhiều. 

  

Thưa bạn, 

Không biết đây có phải là luật tự nhiên của trời đất, hay là định kỳ đáo hạn của con người 

như Xuân Hạ Thu Đông. Nhưng dù thế nào cũng làm cho tôi có chút suy nghĩ về điều này mặc 

dù vẫn biết sự sống chết là do ở số Trời. "Một sợi tóc trên đầu rơi xuống, cũng là thánh ý nhiệm 

mầu của Thượng Đế". 

Tôi cũng nghe nói rằng, nếu ai mà qua được tuổi 53 thì xem như đã vượt qua được ranh 

giới chết non, chết yểu... Và nếu sống có đức, không những mặc sức mà ăn mà còn có 

thể sống thọ ngoài 100 tuổi. Nói như vậy thì tội nghiệp cho mấy thằng bạn và bà con của 

tôi quá phải không? Vì không lẽ chúng nó sống thất đức sao ? Thật ra ý tưởng này không 

thuyết phục tôi lắm.  

Tuy nhiên, xin thưa bạn hiền. Nếu muốn sống khoẻ, sống lâu, sống thọ thì chính mình cần 

cộng tác với Đấng đã tạo, đã sinh mình ra. Có nghĩa là phải biết gìn giữ sức khoẻ, ăn uống 

khôn ngoan, hạn chế uống bia rượu và thuốc lá. Uống nhiều thì sẽ phảibị ung thư gan, hết 

chữa trị và phải chết non như thằng Thưởng bạn tôi. 

Thưởng uống rượu còn hơn cả nhà văn Mai Thảo. Hắn bảo với tôi rằng; " mình uống 

để giết sâu bọ trong miệng thôi " Hai lá gan của Thưởng bị ung thư và dập nát, bấy nhầy và hết 

chữa trị vì không chịu nổi sức ép của chất men mà Thưởng "nạp" vào mỗi ngày. 

Tránh ăn uống quá độ, nhất là các chất thịt, mỡ, đồ ngọt, v.v... như trường hợp Đặng Ngọc 

Danh - cậu em con bà cô của tôi cũng tại vì không nghiêm túc giữ luật Bảy Mối Tội Đầu của 

Giáo Hội là "Chớ mê ăn uống" để rồi phải chết non. 

Vào một đêm khuya khoảng bốn, năm giờ sáng, Danh thều thào than thở với vợlà Hương 

rằng: "Anh bị đau nơi ngực và rất khó thở quá em ơi !" Có lẽ Danh nghĩ đấy là chuyện bình 

thường như đau bụng, nhức đầu và không muốn làm mất giấc ngủ của vợ và cũng có lẽ sợ tốn 

tiền nếu gọi xe cấp cứu. Với trời đêm và khí hậu mát mẻ ở Cali, Danh khoác chiếc áo lót 3 lỗ đi 



 

40 

ra ngoài ngồi trên chiếc ghế nhựa sau hè nhà mình để hy vọng qua cơn đau ngực. Sáng sớm 

hôm đó sau khi thức giậy, Hương phát giác chồng của mình đã tắt thở và nằm sóng soài dưới 

chiếc ghế nhựa. Bác sĩ cho biết, Danh chết vì bị kích tim (heart attach) vì mỡ trong máu làm 

nghẽn các mạch máu không lưu thông vào cơ thể và tim óc. 

Danh chết vì bị nhiều cholesterol trong máu vì mê thịt heo ba chỉ ăn với mắm tôm và thiếu 

tập thể dục nên mới ra nông nổi và ra đi sớm đến thế. 

Tôi đáp chuyến bay vội vàng bay qua tham dự đám tang của cậu em này. Trong đám tang, 

tôi đã nghe tiếng khóc thảm thiết với lời kể lể của cô vợ với những lời oán trách chính mình: 

"Anh Danh ơi ! anh chết đi cũng tại vì em không lo sức khỏe và chu đáo cho anh. Thậm chí 

ngay trong những bữa ăn. Tất cả là lỗi của em, vì mỗi bữa ăn em thường cho anh ăn toàn là 

thịt. Nào là thịt heo : heo luộc, heo kho trứng, heo xào, heo nướng, heo rim mặn, bún bò giò 

heo, bò bít tết ... để rồi cuối cùng anh mang bệnh nhiều cholesterol trong máu mà em chẳng 

hay biết. Ước gì nếu anh còn sống thì em sẽ chỉ cho anh ăn rau, củ, quả mà thôi. Anh ơi là anh 

ơi ! Hu, hu..." Lòng tôi nghẹn ngào khi nghe những lời thống thiết hối hận nhưng rất chân tình 

và rất thật của người vợ tội nghiệp kia. 

Cũng như trường hợp của Văn Thức. Vì nhà nghèo và phải bán đi bớt đồ dùng trong nhà 

để đủ tiền nằm viện điều trị bệnh ung thư phổi tại Viện Trung Ương Huế. 

Thức đã hút thuốc lá mà quên ăn từ khi còn rất trẻ. Cả cuộc đời của Thức luôn cuộn mình 

theo làn khói thuốc. Mỗi khi có dịp về VN và gặp chú em này, tôi đã nhậnra ngay từ đằng xa vì 

đôi môi thâm đen bởi nhựa thuốc đã thấm vào trong da thịt củaThức. Nhiều lần bác sĩ cảnh báo 

về mầm mống ung thư phổi phát hiện và khuyên Thức nên sớm bỏ hút thuốc. Thức tuyên bố 

một câu xanh zờn: "Em ... thà bỏ vợ hơn bỏ hút thuốc lá". Và cuối cùng Thức phải chết bỏ 

lại vợ con và khói thuốc hững hờ vì bị ung thư phổi sau gần một năm điều trị tại bệnh viện. 

Không biết vợ và 2 đứa con của Thức có bị nhiểm lây khói thuốc (second smoking) 

không? Nhưng tôi biết bây giờ đời sống của người quả phụ trẻ này với hai đứa con 

hết sức vất vả và thiếu thốn. 

Tôi không dám đưa ra tín lý, thần học, triết lý, hoặc bàn về sự chết của Nhà Chúa hay Nhà 

Phật, hay bói toán, chỉ tay, tướng số, tử vi, v.v... hoặc may rủi về sự sống, chết, nhưng tôi nghĩ 

những anh, những chị chết vào lứa tuổi này có thể vì vấn đề sứckhoẻ mà ra cả. Như tôi đã nói, 

chính mình cần cộng tác với Đấng đã tạo mình ra đểđược sống khoẻ, sống lâu và sống dồi dào 

bằng cách gìn giữ sức khoẻ, kiêng cữ ăn uống, thể dục, thể thao đều đặn, đi khám 

bệnh thường  xuyên và định kỳ ... thì tôi nghĩ câu nói "49 chưa qua, 53 sẽ đến" sẽ không thuyết 

phục được cá nhân của tôi. 

Dĩ nhiên, tôi cũng chẳng bao giờ nghĩ về những điều viển vông, nhưng nguyện trong lòng 

và  luôn chăm chỉ giữ gìn, điều độ và sống mỗi ngày cho tốt từ thể lực cho đến tinh thần và luôn 

tâm niệm rằng "hãy sống mỗi ngày như ngày cuối cùng" Đơn giản thế thôi ! 



 

41 

Tuy nhiên, và dù sao tôi đang ở vào giai đoạn chót của tuổi 53 và cũng cầu xinƠn Trên cho 

tôi qua cái năm tuổi ác ôn này rồi sau hẵng tính. Nhưng mà chết sớm, chết non, chết yểu ... đâu 

phải đó là hình phạt của Ông Trời đâu, phải không các bạn ? 

Văn Duy Tùng 

 

VỀ MỤC LỤC 

 

 
   
 

 

Với những ai đã được đức tin để tin có Thiên Chúa là Đấng tạo dựng muôn loài muôn vật, 

hữu hình và vô hình, là Cha rất nhân lành, và là “Đấng cứu độ chúng ta  Đấng muốn cho mọi 

người được cứu rỗi và nhận biết chân lý” ( 1Tm2:4)  

Thì phải rất vui mừng về hy vọng  cứu rỗi này để được sống hạnh phúc vĩnh cửu với Chúa 

trên Nước Trời, sau khi chấm dứt hành trình con người trên trần thế này. 

Cho  hy vọng đó, Phép Rửa là cửa ngõ dẫn con người đến sự sống  và hạnh phúc vĩnh 

cửu nói trên. 

Thật vậy, Phép  Rửa vô cùng quan trọng và cần thiết căn cứ vào chính  những lời Chúa 

Giêsu đã nói về Phép Rửa như sau: 

Trước hết, Chúa đã nói với Ni- Cô- đê Mô, một người biệt phái đến thăm Chúa vào buổi tối 

một đêm kia như thế này: 

 “ không ai có thể vào Nước Trời nếu không được sinh ra bời nước  và Thần Khí” ( 

Ga 3:5) 

Sau  khi hoàn tất công cuộc cứu chuộc con người và trước khi về Trời, Chúa cũng đã nới 

với các môn đệ Người như sau: 

“ Ai tin và chịu phép Rửa sẽ được cứu rỗi. Ai không tin sẽ bị luận phạt.” ( Mc 16:16) 

Như thế đủ cho ta thấy Phép  Rửa quan trọng  và  cần thiết ra sao cho sự cứu rỗi của con 

người. Quan trọng, vì  qua Phép Rửa, con người được tái sinh trong sự sống mới, trở nên tạo 

vật mới và có hy vọng được cứu rỗi, nếu người được rửa tội thực thi  những cam kết khi được 

rửa tội ( baptismal promises) : đó là yêu mến Chúa trên hết mọi sự, yêu thương tha nhân như 

chính mình , và từ bỏ ma quỷ để không phạm tội mất lòng Chúa là Đấng gớm nghét mọi tội lỗi 

và sự dữ, như giết người, trộm cướp , thù hận, bất công, cờ bạc  và dâm ô thác loạn.. 

  
PHÉP RỬA QUAN TRỌNG VÀ CẦN THIẾT RA SAO CHO PHẦN RỖI CỦA CON NGƯỜI? 
 
 



 

42 

Nghĩa là, sau khi được tái sinh qua Phép Rửa, con người phải  thi hành những cam kết khi 

được rửa tội  để sống theo đường lối của Chúa, là đường dẫn đưa đến hạnh phúc  vĩnh cửu 

.Nếu không  thì ơn Phép Rửa sẽ trở nên vô hiệu quả cho ai đã lãnh nhận khi còn bé, hay là 

người tân tòng sau này. 

Nói rõ hơn nữa, không phải cứ được rửa tội là đương nhiên được cứu độ, là chắc chắn 

được vào Nước Trời để vui hưởng hạnh phúc  đời đời  với Chúa là nguồn tình yêu, an vui, và 

hạnh phúc. 

Rửa tội chỉ là bước đầu cần thiết cho tiến trình được cứu rỗi mà thôi.Tiến trình này kéo dài 

trong suốt cuộc đời  của người được rửa tội cho đến ngày lìa đời. Do đó, ai trung thành và kiên 

trì sống đức tin, đức cậy và đức mến – tức là kiên tâm sống những cam kết khi được rửa tội thì 

sẽ được cứu rỗi. Ngược lại, rửa tội rồi mà  lại sống mâu thuẫn với những cam kết nói  trên ,  để 

sống theo thế gian, chối bỏ Thiên Chúa bằng chính đời sống của mình  để  làm những sự dữ 

như  oán thù, giết người  giết thai nhi, trộm cướp, bất công, bóc lột , dâm ô thác loạn…thì Phép 

Rửa và cả công nghiệp cứu chuộc vô giá của Chúa Kitô  sẽ hoàn toàn vô ích cho những ai 

sống như vậy. 

Thử hỏi những kẻ đang giết người , chặt đầu  con tin (hostages) ,hãm hiếp phụ nữ  đốt phá 

nhà cửa của người khác, như bọn cuồng tín hồi giáo ( ISIS) đang làm ở Trung Đông, những kẻ 

tham quyền cai trị  để hà khắc bóc lột,  bất công với  dân và vơ vét của cải làm giầu cho tập 

đoàn cai trị, cùng  với   bọn buôn người, buôn bán phụ nữ và trẻ  gái để cung cấp cho bọn ma 

cô, tú bà hành nghề  mãi  dâm  và ấu dâm rất khốn nạn, thì làm sao chúng có thể được cứu 

độ?  

Rất có thể  có những kẻ đã được rửa tội khi còn bé, nhưng nay đang làm những sự dữ  nói 

trên mà không biết ăn năn sám hối để xin Chúa thứ tha, thì  Phép  rửa có ích gì cho chúng  ?  

Thiên Chúa là tình thương, chậm bất bình và hay tha thứ, nhưng rất gớm ghét mọi tội lỗi, vì 

tội lỗi xúc phạm bản chất yêu thương, công bình và thánh thiện của Người.Tuy ghét tội, nhưng 

Chúa lại yêu thương kẻ có tội biết ăn năn và xin tha thứ. 

Vì thế,  cho được cứu rỗi thì phải sống sao cho phù hợp với niềm tin có Chúa và thực hành 

đức tin ấy qua việc tuân thủ những cam kết khi được rửa tội thì mới xứng đáng được hưởng 

công nghiệp cứu chuộc của Chúa Kitô, Đấng  đã  đến trần gian để “ hy sinh mạng sống mình 

 làm giá chuộc cho muôn người.”  ( Mt 20: 28)  

Nói khác đi, không phải cứ tuyên xưng mình là người Công Giáo, hay Kitô Giáo  đã chịu 

phép Rửa , là đương nhiên được cứu độ để vào Thiên Quốc. Ngược lại, đươc cứu độ hay 

không,  còn tùy thuộc  thiện chí  của mỗi cá nhân muốn  cộng tác với ơn cứu độ qua quyết tâm 

đi theo Chúa Kitô là  “con Đường, là Sự Thật và là Sự Sống”. ( Ga 14:6) 



 

43 

Bước đi theo Chúa Kitô là  thực tâm  sống theo đường lối của Chúa để được hưởng nhờ 

công ơn cứu độ của Người. Đó là lý do tại sao Chúa đã nói với các môn đệ Người như sau: 

 “ Không phải bất cứ ai thưa với Thầy: Lậy Chúa!, lậy Chúa ! là được vào Nước Trời 

cả đâu, mà chỉ ai thi hành ý muốn của Cha Thầy là Đấng ngự trên trời mới được vào mà 

thôi.”  ( Mt 7: 21) 

Thi hành ý muốn của Chúa Cha là thực hành những điều Chúa Con đã rao giảng , dạy đỗ , 

cụ thể  là thi hành  hai Điều Răn lớn nhất là mến Chúa và yêu người như Chúa đã dạy các môn 

đệ và dân chúng xưa, cùng tất cả chúng ta ngày nay: 

“ Ai yêu mến Thầy , thì sẽ giữ lời Thầy 

Cha của Thầy sẽ yêu mến người ấy 

Cha cúa Thầy và Thầy sẽ  đến  và ở lại với người ấy.” ( Ga 14 :23) 

Như thế, tuân giữ- hay thực hành  lời Chúa - là cách chứng mình hùng hồn nhất  niềm  tin 

và lòng yêu mến Chúa của mọi người tín hữu chúng ta đang sống trong  một thế giới điên loạn, 

vì con người không có niềm tin -hay có mà không sống niềm tin ấy-  nên đã thi  nhau làm 

những sự dữ ở khắp nơi trong thế giới tục hóa, vô luân vô đạo ngày nay. 

Mặt khác, như tôi  đã nói trong bài trước đây, nếu những người vô tình hoặc  không được 

ai nói cho biết về Chúa  Kitô và về Phép Rửa, nên không có đức tin và không  được rửa tội, thì 

đó không phải là lỗi của họ. Dầu vậy, họ  vẫn có thể được cứu rỗi,  nếu  họ sống theo tiếng nói 

của lương tâm để làm lành lánh dữ như Giáo Hội dạy.( X SGLGHCG số 847; LG. số 6). 

Ngược lại, những ai biết Giáo Hội Công Giáo là Giáo Hội thật của Chúa Kitô, thiết lập trên 

nền tảng Tông Đồ,  với sứ mệnh chuyên chở ơn cứu độ của Chúa  đến cho hết mọi  người ở 

khắp mọi nơi trên trái đất cho đến ngày hết thời gian,  mà vẫn không muốn gia nhập Giáo Hội 

 này qua Phép Rửa thì sẽ không được cứu rỗi. Điều này cũng áp dụng cho cả những người 

đã gia nhập Giáo Hội qua Phép Rửa nhưng không kiên trì sống  và thực hành đức tin trong 

Giáo Hồi thì cũng không được cứu rỗi, vì “ tuy thể xác họ thuộc về Giáo Hội nhưng tâm hồn 

họ không ở trong Giáo Hội.”  . ( x LG. số 14) 

Tóm lại, Phép Rửa thật vô cùng  quan trọng cho những ai muốn nhận lãnh ơn cứu chuộc 

của Chúa Cứu Thế Giê-su. Nhưng được rửa tội để gia nhập Giáo Hội của Chúa mới chỉ là 

bước đầu cho hy vọng được cứu rỗi mà thôi.  Muốn cho hy vọng đó thành sự thật thì phải kiên 

trì sống những cam kết của Phép Rửa là mến Chúa trên hết mọi sự, yêu tha  nhân như  yêu 

chính  mình,  từ bỏ ma quỷ và mọi cám dỗ của chúng để xa tránh mọi tội lỗi, vì chỉ có tội mới 

làm ngăn cách con người với Thiên Chúa là Đấng trọn tốt trọn lành.  

Do đó, nếu  được rửa tội mà không sống những cam kết trên, thì hy vọng đươc cứu rỗi sẽ 

 trở thành ảo vọng,  vì  Phép Rửa   có liên quan mật thiết  với  đức tin, nên nếu  con người thiếu 



 

44 

thiện chí  cộng tác với ơn Chúa  qua cố gắng sống  những cam kết khi được rửa tội thì sẽ 

không được cứu độ. Lại nữa, cũng sẽ không được cứu rỗi để vào Nước Trời,  những ai biết lợi 

ích của Phép Rửa cũng như biết Giáo Hội của Chúa là phương tiện cứu độ cần thiết mà vẫn 

không muốn được rửa tội và gia nhập Giáo Hội thì cũng không được cứu độ như đã nói ở trên. 

( x LG số 14) 

Sở dĩ thế, vì con người còn có tự do chọn lựa và Thiên Chúa phải tôn trọng ý muốn tự do ( 

free will) của con người. Chúa chỉ mời gọi và tùy con người đáp trả. Chúa không bắt buộc ai 

phải yêu mến Người và nhân ơn cứu độ của Người. Do đó, ai muốn được cứu độ, muốn được 

vào Nước Trời ,  thì Chúa sẽ hoan hỉ ban ơn nâng đỡ để giúp họ đạt mục đích mong muốn. 

Ngược lai, ai muốn từ chối lời mời gọi của Chúa  để sống theo ý thich của riêng  mình, sống 

theo thế gian và quay lưng lại với Chúa  thì Chúa sẽ tôn trọng  và kẻ đó sẽ phải lãnh nhận hậu 

quả  của sự  tự do  chọn  lựa đó. 

Đó là lý do phải có Thiên Đàng , dành cho những người đã chọn yêu mến Chúa trong suốt 

cả cuộc đời mình , và có  hỏa ngục để dành cho những kẻ đã hoàn toàn khước từ Chúa và tình 

thương của Người để làm những sự dữ cho đến hơi thở cuối cùng mà không biết ăn năn để xin 

Chúa tha thứ. 

Tuy nhiên, ai đã rơi vào tình trạng tuyệt vọng này, thì chỉ có Chúa biết mà thôi. Giáo Hội 

 không biết được, nên chỉ  dạy phải cầu nguyện cho các người đã ly trần, chứ không đưa ra 

một  phán đoán nào về số phận đời đời của ai 

Là Thầy dạy giáo lý  đức tin, và luân lý, Giáo Hội phải đưa ra những lời khuyên bảo cần 

thiết cho  con cái mình tin và thực hành, nhưng quyền phán đoán vẫn hoàn toàn thuộc về 

Chúa,  là Cha đầy yêu thương, nhưng cũng  rất công minh khi phải phán đoán con người. 

Như vây, là con cái Giáo Hội, chúng ta phải tin và thi hành những gì Giáo Hội dạy trong hai 

phạm vi đức tin và luân lý, là hai lãnh vực mà  Giáo Hội –qua Đức Thánh Cha và các Giám mục 

hiệp thông-  được ơn dạy dỗ không sai lầm ( ìnfallibility ) 

Lm Phanxicô  Xaviê  Ngô Tôn Huấn 

  

  

VỀ MỤC LỤC 

 

 

 

 

Trần Mỹ Duyệt  
 
  

     GIÁO HỘI CŨNG BAO CẤP?!! 

 

 



 

45 

Hai năm trước người mẹ thân yêu của tôi qua đời. Một số bạn hữu của tôi nay đã là linh 

mục muốn xin được đồng tế trong thánh lễ an táng của bà. Thật ra, tôi không có ý muốn khoa 

trương, hình thức, nhưng trong thâm ý cũng mong được trả chút ơn nghĩa đối với người đã 

sinh thành ra mình. Bạn hữu của tôi cũng mong được bày tỏ lòng yêu kính đối với người quá 

cố, cũng như an ủi tôi và gia đình. Tôi đã đến gặp linh mục chính xứ để xin phép nhưng bị từ 

chối. Tôi thắc mắc hỏi linh mục chính xứ: 
  

-Sao những linh mục kia không được đồng tế thánh lễ an táng thưa cha? 
  

-Đó là quyết định của tòa giám mục. Thánh lễ đồng tế an táng ngoài trừ các cha, các tu sĩ 

ra thì chỉ dành cho các ông cố, bà cố của các đấng. 
  

Vậy là tâm ý trả ơn của tôi không thành, và thành ý tốt của các bạn hữu tôi cũng không 

được chấp nhận. Lý do duy nhất, mẹ tôi không phải là “bà cố”. 
  

Tôi đã không hài lòng với cái luật mà tôi cho là phản tâm lý, làm mờ nhạt hình ảnh các 

thánh cùng thông công, và rất bao cấp lố bịch của tòa giám mục sở tại. Bỗng nhiên, cái ý nghĩ 

ấm ức đó lại hiện về, khi người bạn cùng lớp với tôi qua đời trước Giáng Sinh năm nay một 

tuần. Lần này không phải là tôi, mà những linh mục bạn hữu của tôi cũng là bạn của người quá 

cố đã hỏi linh mục chính xứ khác nơi anh cư ngụ để cùng đồng tế cầu cho anh. Kết qủa cũng là 

KHÔNG ĐƯỢC. Lý do cũng vì bạn tôi không phải là linh mục hay tu sĩ. 
  

Vậy thế là thế nào? Linh mục đồng tế cầu cho bạn mình là linh mục qua đời thì được. Linh 

mục đồng tế cầu cho bố, mẹ của linh mục hay tu sĩ qua đời thì được. Nhưng linh mục đồng tế 

cầu cho những giáo dân như mẹ tôi, bạn tôi thì không được! Tôi cho đó là một quyết định đến 

từ não trạng quan liêu, vô cảm, và chỉ nhằm đánh bóng cái gọi là hàng giáo sĩ, tu sĩ. Một quyết 

định mà theo Giáo Hoàng Phanxicô thì “chủ chiên mà không có mùi chiên”.  
  

Trong suy tư và tìm hiểu, tôi lần tìm đọc trong Thánh Kinh và không hề thấy có chỗ nào 

Chúa Giêsu ra lệnh cấm các linh mục đồng tế cầu cho một người tín hữu qua đời. Ngược lại, 

chính Ngài đã đích thân đến an ủi chị em Mattha và Maria vì em các bà đã chết. Tình cảm thân 

thiết ấy còn khiến Chúa khóc, Chúa xúc động và thực hiện phép lạ trả Lazarô lại cho hai bà. Tôi 

cũng tìm đọc trong các khoản Giáo Luật về việc an táng cầu cho những tín hữu đã qua đời và 

cũng không thấy khoản nào chỉ rõ việc cha mẹ của những linh mục, tu sĩ nam nữ mới được 

hưởng thánh lễ an táng đồng tế.   
  

Tưởng mình không phải là linh mục, không biết về thần học, giáo luật và phụng vụ nên suy 

nghĩ theo cảm tính, tôi may mắn có được câu trả lời của linh mục Ngô Tôn Huấn, người có tiến 

sĩ thần học, cắt nghĩa về vấn đề này khi có người đặt câu hỏi với ngài như sau: 
  

Hỏi: xin cha giải thích trường hợp có thật sau đây: 
  

Trong một tang lễ cử hành bên Việt Nam gần đây, linh mục chủ tế (chánh xứ) không cho 

một vài linh mục trong tang gia đồng tế, khiến các vị này phải đứng ở cuối nhà thờ. Quan tài 

cũng không được phép mang vào trong nhà thờ…. Tang gia rất bất mãn về việc này. Nhưng 

cũng ở nhà thờ này, tuần sau có một bà già giầu có qua đời, quan tài được mang vào trong nhà 

thờ và có tới 32 linh mục đồng tế! 
  

Như vậy, luật lệ ra sao ? (một giáo dân từ Mỹ về dự lễ tang tại VN). 
  

Trả lời: Tôi thật ngạc nhiên khi đọc câu hỏi trên. Nhưng trước hết, xin được nói về vấn đề 

đồng tế và nghi thức an táng của Giáo Hội.  



 

46 

  

Vấn đề đồng tế (Concelebration). 
  

Đồng tế có nghĩa là một vài hay nhiều linh mục cùng đâng lễ chung với giám mục hay với 

một linh mục khác làm chủ tế (celebrant). Việc này rất thông thường và hợp pháp trong Giáo 

Hội khắp mọi nơi, vì không có khoản giáo lý hay giáo luật nào ngăn cấm hay hạn chế việc đồng 

tế. Ngược lại, giáo luật nói rõ là “chỉ những tư tế (giám mục, linh mục) được truyền chức hữu 

hiệu mới được phép dâng thánh lễ, tức cử hành bí tích Thánh Thể” mà thôi, và “các tư tế có thể 

đồng tế Thánh lễ” (x. giáo luật số 900 & 902). 
  

Trong thực hành, việc đồng tế này thường xảy ra khi có số đông linh mục gặp nhau trong 

các dịp tĩnh tâm, hay hội họp, hội thảo. Hay trong những dịp trong đại như tham dự lễ truyền 

chức của tân Giám mục hay linh mục, hoặc trong ngày lễ Dầu (Chrism Mass) thứ năm Tuần 

Thánh. Trong những dịp này, các linh mục trong giáo phận thường qui tụ quanh giám mục để 

đồng tế, cầu nguyện cho các tân chức hay để lập lại lời cam kết phục vụ của mình (Renewal of 

priestly service). Ngoài ra, khi có một linh mục qua đời thì các linh mục trong giáo phận cũng 

đồng tế cầu nguyện trong lễ an táng và làm riêng 3 lễ nữa để cầu cho người quá cố vì tình 

anh em trong linh mục đoàn. Sau hết, khi song thân của một linh mục qua đời thì các linh mục 

quen biết cũng được khuyên đến đồng tế để tỏ tình thân liên đới giữa anh em linh mục. Đây là 

truyền thống ở khắp nơi trong Giáo Hội liên quan đến việc đồng tế của các linh mục. 
  

Riêng về lễ tang và lễ cưới thì tùy nơi, tùy giám mục địa phương quyết định có cho đồng tế 

hay không. (ở Mỹ, không có ai cấm hay giới hạn việc này). Nếu có sự hạn chế hay cấm ở đâu 

thì chắc là vì muốn tránh những ganh đua có tính thế tục trong những hoàn cảnh này chứ 

không phải vì có giáo lý hay giáo luật nào đòi buộc. Nói rõ hơn, không có giáo luật hay luật 

phụng vụ nào cấm linh mục đồng tế trong lễ tang của giáo dân hay lễ cưới cả. Nếu có nơi nào 

cấm, chắc vì muốn tránh những lạm dụng, như gia đình này quen biết nhiều linh mục nên có 

đông cha đồng tế làm cho tang gia hay chủ hôn được hãnh diện với cộng đoàn giáo xứ địa 

phương. Ngược lại, gia đình khác, vì không quen biết nhiều linh mục nên có ít hay không có 

cha nào đồng tế, khiến họ cảm thấy buồn tủi, thua thiệt. Đây chắc là lý do chính khiến có sự 

giới hạn hay ngăn cấm đồng tế trong các dip lễ cưới, lễ tang như nghe nói bên ViệtNam. 
  

Tuy nhiên, nếu đã vì lý do này mà ngăn cấm thì phải áp dụng đồng đều cho mọi người, và 

mọi trường hợp, không phân biệt giầu nghèo, sang hèn, quen thân hay xa lạ. Cụ thể, không 

thể thiên vị cho người sang giầu, thân quen được có giám mục chủ tế và nhiều cha đồng tế, 

nhưng lại bất công, vô cảm, áp dụng cứng nhắc luật cấm đồng tế đối với người nghèo cô thân 

cô thế hay không quen thân cha xứ, mặc dù trong gia đình họ có con cháu là linh mục muốn 

đồng tế trong lễ tang của thân nhân! Như vậy, rõ ràng đây là sự bất công tồi tệ và gương xấu 

về phân biệt đối xử trong Giáo Hội địa phương. Nhưng cần nhấn mạnh là Nước Thiên Chúa và 

phần rỗi linh hồn của con người không hề dính dáng gì đến tiền bạc, danh dự trần thế, và cảm 

tình cá nhân 
  

Xin nhớ kỹ điều này để đừng ai lầm tưởng rằng hễ thân quen, được có giám mục và nhiều 

linh mục đồng tế, có nhiều người danh vọng đưa đám, và dâng nhiều tiền cho cha xứ và cho 

các cha đồng tế, thì linh hồn sẽ mau được lên Thiên Đàng. Lên hay không trước hết phải nhờ 

công nghiệp cứu chuộc của Chúa Kitô, cộng với thiện chí của người quá cố khi còn sống đã 

quyết tâm đi tìm Chúa và sống theo đường lối của Ngài hay không. Nếu đã khước từ Thiên 

Chúa trong suốt cuộc sống này, thì sau khi chết, dù có được Đức Thánh Cha dâng lễ, và có 

hàng trăm hồng y, giám mục, linh mục đồng tế thì cũng vô ích mà thôi. Ngược lại, nếu đã sống 

tốt lành ở đời này, thì dẫu không có linh mục nào đồng tế (hay không được đồng tế vì thiên vị 

bất công) và cho dù xác có bị phân biệt đối xử để nằm ở ngoài cửa nhà thờ, thì cũng không hề 

thiệt thòi gì trước mặt Chúa khi Người công minh và nhân từ xét xử. Chắc chắn như vậy. 



 

47 

  

Vấn đề có nhiều hay ít linh mục dâng lễ và đồng tế chỉ là vinh dự trước mặt người đời mà 

thôi chứ không ảnh hưởng gì đến sự thưởng phạt đời đời cho ai, vì Thiên Chúa rất nhân từ và 

công bằng đối với mọi người. Nói thế không có nghĩa là không cần xin lễ và cầu nguyện cho kẻ 

chết. Ngược lại, rất cần thiết nhưng phải hiểu và tin chắc điều này :  sự cầu nguyện và mọi việc 

lành khác chỉ có ích cho những linh hồn đã ra đi trong ơn nghĩa Chúa nhưng đang còn phải 

“tạm trú” ở nơi gọi là luyện tội (Purgatory) để được thanh luyện một thời gian trước khi được 

hưởng Thánh Nhan Chúa trên Thiên Đàng. (x. SGLGHCG, số 1030-32). Nhưng vì không ai biết 

được số phận đời đời của một người vừa lìa trần, nên ta cứ phải cầu nguyện, xin dâng thánh lễ 

và làm việc lành để cầu cho kẻ chết. 
  

Việc ban phát và áp dụng những việc lành này cho ai là quyền của Chúa, chiếu theo lượng 

từ bi và công minh tuyệt đối của Ngài…  
  

Việc đồng tế, trong trường hợp này, không phải là chuyện phô trương, thiên vị, khiến gây 

buồn bực hay bì tị cho các gia đình không được mời linh mục đồng tế. Đây là việc chính đáng 

phải thông cảm cho phép vì tình cảm gia đình trong mọi nền văn hóa, nhất là truyền thống văn 

hóa của người Việt. 
  

Tóm lại, nếu chỉ áp dụng luật (tự biên tự diễn) cho những người cô thân cô thế, hay không 

quen thân hoặc “biết điều” với cha xứ, nhưng lại ngang nhiên dễ dãi cho những người giầu có, 

quyền chức, danh vọng hay thân quen, thì Giáo Hội không còn là nơi dành cho hết mọi người 

không phân biệt mầu da, tiếng nói, và giai cấp xã hội muốn đến phụng thờ Thiên Chúa nữa. 

Ngược lại, đã trở thành nơi buôn thần bán thánh, dành cho những người có tiền có danh đến 

nhởn nhơ khi sống và phô trương sau khi chết ! 
  

Như vậy, làm sao Giáo Hội chứng nhân được cho Chúa Kitô khó nghèo, công minh và đầy 

nhân ái với hết mọi người, trong mọi hoàn cảnh?  Xã hội đã đầy rẫy bất công, tha hóa và không 

có tình người, vậy nếu người tông đồ của Chúa cũng hành xử không hơn gì những kẻ vô đạo, 

chỉ ham mê tiền bạc danh lợi phù phiếm, thì thuyết phục được ai tin những lời rao giảng của 

mình nữa? 
  

(VẤN ĐỀ LINH MỤC ĐỒNG TẾ TRONG LỄ TANG VÀ LỄ CƯỚI - Công Giáo Việt Nam) 
  

Sợ những tư tưởng trên có phần cấp tiến và thông thoáng thái quá, tôi đã tìm đọc thêm một 

ý kiến khác và cũng được giải thích như sau: 
  

Theo nghĩa rộng (nghĩa thông thường): Đồng tế là việc vị tư tế cử hành thánh lễ cùng toàn 

thể Hội Thánh. Thực vậy, phụng vụ là việc thờ phượng của toàn thể Hội Thánh, tại thế cũng 

như trên trời. Mỗi Thánh Lễ là một lễ đồng tế, vị chủ tế cùng dâng lễ với toàn thể các thiên thần 

và các thánh trên trời, như ta đọc trong kinh Tiền Tụng: “cùng với các thiên thần và các thánh, 

chúng con chúc tụng Chúa”; đồng thời, ngài cũng cùng dâng lễ với toàn thể Hội Thánh tại thế 

và cách riêng với cộng đồng dân Chúa đang tập hợp, do ơn Rửa Tội và Thêm Sức, các tín hữu 

tham gia vào chức linh mục cộng đồng và trở nên cộng đồng tư tế (1Pr 2,9). 
  

Theo nghĩa hẹp (nghĩa chuyên môn): Đồng tế là việc nhiều tư tế cùng cử hành một Thánh 

Lễ, một trong các vị này giữ vai trò chủ sự, gọi là chủ tế. 
  

Việc đồng tế làm cho Thánh Lễ thêm phần long trọng nhưng đó không phải là mục đích 

phải nhắm tới. Lý do chính yếu của việc đồng tế là để diễn tả rõ nét hơn tính duy nhất của Hy 

Tế Thánh Thể và củng cố sự duy nhất của chức linh mục (PV 57). Đồng tế là dịp tốt để mọi 

người, linh mục cũng như giáo dân, có thể kinh nghiệm cách cụ thể rằng: làm linh mục không 



 

48 

phải vì mình và cho mình mà thôi nhưng là cùng với linh mục đoàn, có đức giám mục làm đầu, 

cốt để phục vụ dân Chúa, để tượng trưng cho Chúa Kitô, vị Linh Mục duy nhất. Vì thế, huấn 

quyền không ngừng khuyến khích việc đồng tế, miễn là không gây phương hại cho nhu cầu 

dâng lễ của giáo dân. 
  

Việc đồng tế vẫn có từ đầu trong Giáo Hội. Bên Giáo Hội Đông Phương là việc thường 

xuyên. Bên Giáo Hội Rôma chỉ trong những dịp đặc biệt. Công đồng Vaticanô II đã mở rộng 

quyền đồng tế trong một số trường hợp. Tuy nhiên, việc ấn định quy luật đồng tế trong địa phận 

thuộc quyền các giám mục (PV 57)…  
  

Kết luận: Concelebration hiểu cho đúng là "đồng cử hành" và trong trường hợp đồng cử 

hành Thánh Lễ thì gọi tắt là "đồng tế". 
  

Lm. Stêphanô Huỳnh Trụ 

(ĐỒNG TẾ LÀ GÌ? - Hoa Xương Rồng) 
  

Như vậy, Thánh Kinh, phụng vụ và giáo luật không hề cấm đồng tế cho bạn, cho cha mẹ, 

cho con, cho cháu những ai không có gốc gác hoặc liên hệ đến linh mục, tu sĩ nam nữ như việc 

cấm đoán của một số giáo phận bên Việt Nam.  
  

Ngoài ra, xét về mặt văn hóa và xã hội, không có một định nghĩa nào về từ ông cố, bà cố. 

Tra cứu trong Từ điển Việt Nam, cũng chỉ có chữ “cố”. Chữ này được định nghĩa như sau: Cố: 

1.Từ tôn xưng người già. Cụ cố ông. Cụ cố bà. Thưa cố! 2.Từ dùng trong thời xưa để tôn xưng 

người có con trai làm quan. 3. Bố của ông, nghĩa là tôn thuộc tứ đại (kể từ đời mình). 4. Đã qua 

đời, đã chết (nói về các nhân vật cận kim). Cố tổng thống. Cố thủ tướng. 5. Cầm thế ruộng đất 

hay đồ vật cho người khác để vay tiền khi nào trả xong nợ sẽ lấy đồ vật về. 6. Đem hết sức ra 

làm một việc gì. Cố gắng. Cố học thành tài. Cố đấm ăn xôi (Tng). 7. Từ dùng để chỉ các linh 

mục đạo Gia Tô. Các linh mục người Âu đầu tiên sang nước ta, phần lớn đã có tuổi và để râu 

dài, vì vậy được gọi là cố bậc già. (Từ Điển Tiếng Việt. Nhà xuất bản Hồng Đức). 
  

Trong 7 định nghĩa trên, định nghĩa thứ 2. “Từ dùng trong thời xưa để tôn xưng người có 

con trai làm quan,” xem ra có thể áp dụng vào chữ cố mà phần lớn tín hữu Việt Nam vẫn xưng 

hô khi giao tiếp với những cha mẹ của linh mục. Nhưng linh mục đâu phải là quan chức của 

giáo hội như một quan chức của nhà nước. Còn những nam nữ tu sĩ thì sao? Rõ ràng cha mẹ 

họ không thể được gọi là “cố” xét theo định nghĩa vừa trưng dẫn. Rốt cuộc từ ông cố, bà cố chỉ 

là những từ ngữ dùng để tâng bốc, nịnh bợ hay khoe khoang khi một người có con làm linh 

mục hay tu sĩ. Từ này chỉ ở Việt Nam mới có, trong Tự điển Anh Pháp không có từ này. 
  

Sống tại hải ngoại nhiều năm, tôi đã từng gặp cha, mẹ, hoặc anh chị em các giám mục, linh 

mục, tu sĩ ở Hoa Kỳ. Khi họ tham dự các sinh hoạt trong giáo xứ, họ cũng được gọi bằng tên 

gọi rất bình thường. Thí dụ, ông John, bà Ann, cô Teresa. Tuyệt đối không có từ cố John, cố 

Ann, hoặc chị cố Teresa. Ngay cả đến ông thân sinh của giám mục nơi tôi cư ngụ qua đời cũng 

chẳng mấy ai biết, và thánh lễ cũng được cử hành một cách hết sức đơn sơ. Tôi yêu thích đời 

sống và lối sống nhẹ nhàng nhưng rất nhân bản và tình người này. Kênh kiệu, bao cấp chỉ 

thêm lố bịch, thêm dị nghị, và làm mất đi sự kính phục từ thâm tâm của các giáo dân. 
  

Dĩ nhiên trong lịch sử Giáo Hội có nhiều cha mẹ của các linh mục, tu sĩ nam nữ rất xứng 

đáng được kính trọng, điển hình như thân mẫu Thánh Gioan Boscô, bà đang được tiến hành để 

phong thánh, hoặc cha mẹ thánh Têrêsa Hài Đồng mà cả hai đã được tôn phong hiển thánh. 

Trong số những vị được gọi là cố, có một vị mà tôi kính nể. Ông bà có 2 người con linh mục và 

một nữ tu nhưng không muốn bất cứ ai gọi ông là cố: “Tôi sẽ trở thành cố lúc tôi quá cố’. Thánh 



 

49 

lễ an táng của ông cũng đã diễn ra đơn giản, có thể còn thua những vòng hoa phúng điếu của 

nhiều người khác. Theo tôi, ông đã hành xử đúng và xứng đáng được kính nể. 
  

Ngược lại, trong đời thường tôi cũng biết, cũng quen một số cố ông, cố bà mà càng nhìn 

vào tư cách và lối sống đạo của các cố này càng thấy chán nản, thất vọng. Cay nghiệt, chặn 

họng, cắt cổ người làm. Kinh tài, kinh tế nhiều khi như lỗi công bằng, và thiếu bác ái. Một số 

linh mục trẻ chịu chức tại Hoa Kỳ đã tỏ ra không hài lòng với bố mẹ mình, và có vị đã lên tòa 

giảng xin với giáo dân đừng gọi bố mẹ mình là ông cố hay bà cố mà cứ xưng hô như một người 

bình thường. Hành động của vị linh mục này khiến nhiều giáo dân nể phục.  
  

Người ta sẽ tự hỏi, không biết giữa một bà cố mà chèn ép, cắt cổ người làm, sống lỗi bác 

ái, thiếu gương sáng với một bà mẹ đơn sơ sống chân tình với Chúa, với anh chị em trong giáo 

xứ khi qua đời trước mặt Chúa ai hơn ai?! Linh mục Ngô Tôn Huấn đã trả lời đúng, đồng tế hay 

không đồng tế, một hay nhiều linh mục thánh lễ dâng lên vẫn chỉ mang giá trị cứu độ và cần 

thiết giúp tha thứ cho người đã qua đời. Chắc chắn, Chúa đâu để mình bị hối lộ khi linh mục kia 

có nhiều bạn hữu, nhiều linh mục khác dâng thánh lễ đồng tế cho cha hoặc mẹ, còn ngược lại, 

người mẹ hay người cha nghèo nàn, đơn sơ không có con làm linh mục hoặc tu sĩ thì thánh lễ 

dâng lên sẽ kém hiệu nghiệm hơn…    
  

Để kết luận, tôi muốn ghi lại Lời Tòa Soạn (LTS) của trang nhà Công Giáo Việt Nam trong 

phần giới thiệu với độc giả câu trả lời của linh mục Ngô Tôn Huấn về vấn đề đồng tế, cố hay 

không cố, và mong rằng Hội Đồng Giám Mục Việt Nam nên có cái nhìn thực tế, mở rộng, và 

nhất quán để mọi tín hữu dù là cố hay không cố cũng nhận ra sự quan tâm, lo lắng, yêu thương 

mà Giáo Hội dành cho mình dù đang sống hay khi đã qua đời:  
  

“Trọng kính Quí Đức Cha, Quí Cha và Quí Độc giả. 
  

Mùa Chay được gọi là Mùa Sám hối và Sám hối vốn thường được dành cho những kẻ tội 

lỗi? Nhưng thực ra, Sám hối là nhu cầu của mọi người, mọi Đấng bậc. Không nhận ra sự cần 

thiết phải đổi mới, cũng có nghĩa là đang đi thụt lùi... 
  

Việc đồng tế trong thánh lễ hiện nay tại Việt Nam là do Đức Giám Mục qui đinh cho giáo 

phận cùa mình. Vì thế, đôi khi có những khác biệt giữa giáo phận này và giáo phận kia. Thiết 

tưởng Hội Đồng Giám Mục nên thống nhất cho toàn thể Giáo Hội Việt Nam. 
  

Khi đã có những qui định chung, thì việc áp dụng cũng cần phải đồng đều và công bằng, để 

tránh đi những so sánh hay những lời dị nghị không hay.  
  

Trong trường hợp ngoại lệ, được phép của Đấng bản quyền địa phương, thì cũng nên cắt 

nghĩa cho mọi người hiểu rõ, để không còn bàn tán thế này hay thế khác. 
  

Đó chỉ là vài suy nghĩ phiến diện của chúng con, nhân đọc bài viết của Lm. PX. Ngô Tôn 

Huấn,  kính mong Quí Đức Cha, Quí Cha và Quí Độc giả xem xét. Chúng con xin chân thành 

cám ơn.”   BBT CGVN 

 
  

VỀ MỤC LỤC 

 
HẠT NẮNG 

 

KHÁT VỌNG HÒA BÌNH CỦA NHÂN LOẠI 

 

         

 



 

50 

 
 

 

Hòa bình là cột trụ chính trong 12 giá trị sống của nhân loại đã được Ủy ban UNICEF của 

UNESCO công nhận vào tháng 08 năm 1996 tại New York bao gồm: Hòa bình, Tôn trọng, Tình 

yêu thương, Khoan dung, Trung thực, Khiêm tốn, Hợp tác, Hạnh phúc, Trách nhiệm, Giản dị, 

Tự do và đoàn kết. 

Đó là kết quả sau cuộc hội thảo của 20 nhà giáo dục đến từ 5 châu lục đã được Unesco ủy 

thác nghiên cứu. 

  

Hòa bình theo nghĩa rộng (Tích cực, chủ động) 

UNESCO đã định nghĩa và giải thích hòa bình như sau: 

“Hòa bình là đặc trưng nổi bật của những gì mà chúng ta gọi là “xã hội văn minh”, là mơ ước 

của biết bao thế hệ người về một trạng thái tinh thần bình an, một cuộc sống hạnh phúc không 

có chiến tranh và bạo lực, trong đó mọi người đều yêu thương và hợp tác cùng nhau. 

 

Hòa bình cần phải bắt đầu từ mỗi người trong số chúng ta. Thông qua sự suy ngẫm lặng lẽ và 

nghiêm túc về ý nghĩa của hòa bình, mỗi người, mỗi dân tộc lại có được các cách thức và sáng 

tạo mới để có thể hiểu biết, cảm thông và chia sẻ cùng nhau hướng tới tình bạn và sự hợp tác. 

 

Hòa bình bao gồm có các tư tưởng, tình cảm, ước muốn và hành động trong sáng. Để giữ được 

hòa bình chúng ta cần có tri thức, tình cảm, lòng quyết tâm và sức mạnh”. 

Hoặc: “Chủ nghĩa hòa bình tích cực dựa trên sự hợp tác quốc tế, trong đó con người có thể 

dàn xếp mọi dị biệt của họ bằng đối thoại tránh bạo lực” (Thủ tướng Shizo Abe tháng 12 năm 

2013) 

  

Hòa bình theo nghĩa hẹp (Tiêu cực, thụ động) 

“Hòa bình là tình trạng không có chiến tranh” (Từ điển Viện Ngôn Ngữ Học, nhà xuất bản 

Phương Đông năm 2002). 

Hay: hòa bình là tình trạng vắng bóng chiến tranh, hay các hình thức xung đột khác; hoặc 

càng phi vũ trang, thế giới càng hòa bình (Hiến pháp Nhật Bản năm 1946) 

Khát vọng hòa bình và lên án chiến tranh của nhân loại 

Từ ngàn xưa, và tận đến hôm nay, hòa bình theo cả hai nghĩa hẹp và nghĩa rộng vẫn luôn 

là khát vọng chính đáng của con người, và chiến tranh luôn bị những người yêu chuộng hòa 

bình lên án. Điều đó được thể hiện trong nhiều hình thức, thể loại khác nhau như: Triết học, 

văn, Thơ, Tiểu thuyết, Kịch, Họa, Đối thoại, Bàn bạc, Hội nghị.... Nhưng có lẽ rõ nhất, phổ 

thông nhất vẫn là qua các bài hát về hòa bình như: Hòa Bình Ơi! Việt Nam Ơi! Hòa Bình Là 



 

51 

Cơm Áo, Chúng Ta Mong Hòa Bình, Nếu Mai Này Hòa Bình. Đặc biệt hơn cả là hơn 600 ca 

khúc của cố nhạc sĩ tài hoa Trịnh Công Sơn, một nhạc sỹ đã làm rung động hàng triệu trái tim 

con người không những ở Việt Nam, mà còn ở cả hải ngoại. Ông đã nói nên sự khủng khiếp, 

dã man và tàn ác của chiến tranh: “Đại bác đêm đêm dội về thành phố người phu quét đường 

dừng chổi đứng nghe... Hàng vạn chuyến xe claymore lựu đạn. Hàng vạn chuyến xe mang vô 

thị thành, từng vùng thịt xương có mẹ có em…” Ông cũng đã nói lên sự khao khát, mong ước 

hòa bình sớm trở lại trên quê hương thân yêu: “Khi đất nước tôi thanh bình, tôi sẽ đi thăm, tôi 

sẽ đi thăm nhiều nghĩa địa buồn, đi xem mộ bia nhiều như nấm. Khi đất nước tôi không còn 

chiến tranh. Mẹ già lên núi tìm xương con mình…Khi đất nước tôi không còn giết nhau…Mọi 

người ra phố mời rao nụ cười…” 

Một điểm cần chú ý nữa là dòng nhạc Jazz đang thịnh hành hôm nay, đã được UNESCO 

coi là thông điệp hòa bình cho toàn thế giới. Nhận định này đã được bà Irina Bokova, Tổng 

Giám đốc Tổ chức Giáo dục, Khoa học và Văn hóa của Liên Hiệp Quốc đưa ra nhân “Ngày 

Nhạc Jazz quốc tế”. bà nói: “Tinh thần của nhạc Jazz là nguồn cảm hứng của các nhạc sỹ cũng 

như các nhà thơ, họa sỹ và nhà văn trên toàn thế giới, đồng thời nhắc nhở chúng ta rằng văn 

hóa hoàn toàn khác với giải trí; văn hóa là cửa sổ tâm hồn, là công cụ để chúng ta bày tỏ cảm 

xúc…Lịch sử nhạc Jazz là sự pha trộn giữa nhiều dân tộc và nền văn hóa, bao gồm châu Phi, 

châu Âu và vùng Caribbean. Do vậy, dòng nhạc này thể hiện quyền lực của âm nhạc trong việc 

kiến tạo hòa bình, đoàn kết người dân đến từ moị nền văn hóa và có hoàn cảnh khác nhau” 

Cũng trong lãnh vực âm nhạc, gần đây cô bé Ghina Bou Hemdan người Syria 9 tuổi đã bật 

khóc khi biểu diễn nửa chừng ca khúc: “Give us childhood, give us peace” (Cho em tuổi thơ, 

cho em hòa bình): “Người Syria ăn cây cỏ để chống đói hàng ngày…Những bộ xương di động 

vật vờ trong thị trấn Syria…” khiến ban giám khảo cuộc thi The voice Kids, và bao khán giả 

trong thính phòng, cũng như trên màn hình nhỏ vỡ òa vì xúc động. 

  

Con người đi tìm đường xây dựng hòa bình   

Chiến tranh đã để lại biết bao đau thương cho con người ngay từ thuở khởi đầu của nhân 

loại cho đến hôm nay. Bình tâm lại, con người đã nhận rõ được những tội ác khủng khiếp do 

chiến tranh gây ra. Và cũng từ đó, đã có nhiều người, nhiều bộ lạc, nhiều quốc gia và nhân loại 

đã suy nghĩ, bàn bạc trao đổi trong nhiều hội nghị, để cùng thống nhất đưa ra được những Qui 

ước, Luật lệ, Hiến pháp, Hiến chương …giúp việc sống chung giữa các công dân trong một 

nước, và các quốc gia với nhau bớt xung đột, ngăn chăn thảm họa chiến tranh. 

Cùng những lời khuyên tuy ngắn ngủi, nhưng đầy ý nghĩa của bao bậc vĩ nhân của nhân 

loại đã thực sự giúp ích nhiều cho thế giới hôm nay: “Không thể gìn giữ hòa bình bằng bạo lưc, 

nó chỉ có thể đạt được bằng sự thông hiểu lẫn nhau” (Albert Einstein); “Hòa bình là đức hạnh 

của nhân loại, chiến tranh là tội ác” (Victor Hugo); “Nói về hòa bình là không đủ, bạn phải tin 

vào nó. Và tin vào hòa bình là không đủ, bạn phải hành động vì nó” (Tổng thống Franklin. D. 

Roosevelt Hoa Kỳ); “Hòa bình bắt đầu với một nụ cười” (Mẹ Teresa); “Trong khi bạn tuyên bố 



 

52 

hòa bình với đôi môi của mình, hãy cẩn thận để có nó, thậm chí còn nhiều hơn trong trái tim của 

bạn” (Francis Assisi). 

Lời cầu nguyện của Thánh Phanxicô Assisi, nay được Lm. JB. Nguyễn Sang chuyển thành 

bài hát: Kinh Hòa Bình là một định hướng sống chung mầu mực để đem lại hòa bình cho con 

người: “Lạy Chúa từ nhân, xin cho con biết mến yêu và phụng sự Chúa trong mọi người…” 

Một cố gắng của Giáo Hội Phật Giáo về xây dựng hòa bình trong dịp Đại lễ Vesak Liên 

Hiệp Quốc Năm 2014 với chủ đề “Con đường dẫn đến hòa bình thế giới” kết hợp giữa hai quan 

điểm, triết gia Emmanuel Kant (1724-1804) và Phật Giáo được tóm tắt: “HÒA BÌNH là sự kết 

thúc mọi thù địch, mọi hành động chiến tranh. Với nhãn quan triết học, trong “Hướng tới nền 

hoà bình vĩnh cửu”, E. Kant đã vạch ra những điều kiện, nguyên tắc cơ bản để nhấn mạnh 

rằng, hoà bình phải được thiết lập một cách tích cực, được bảo vệ bằng luật pháp quốc tế và 

hiến pháp dân sự; rằng con người phải có quyền công dân thế giới – một quyền cao hơn, hay 

chí ít, cũng không thấp hơn quyền tự do cá nhân. Theo đó, có thể khẳng định “Hướng tới nền 

hoà bình vĩnh cửu” không chỉ là tư tưởng triết học độc đáo, có ý nghĩa nhân văn cao cả của E. 

Kant, mà hơn thế, còn là một khát vọng chân chính của nhân loại.” (Đõ Kim Thêm) 

Tóm lại, những cố gắng của con người dù mang tính cá nhân hay tập thể, quốc gia hay thế 

giới để chấm dứt chiến tranh, tái tạo hòa bình, mưu cầu hạnh phúc cho con người được sống 

tự do, dân chủ, bình đẳng, nhân quền được bảo đảm, dù chưa được trọn vẹn, xong điều đó 

thật đáng mừng và trân trọng biết bao! 

  

Chiến tranh hận thù, vô cảm đến dửng dưng vẫn còn quanh ta. 

Khát vọng về hòa bình đến nay loài người vẫn chưa được toại nguyện. Nhân loại tưởng 

như sau hai cuộc thế chiến với hàng triệu người bị giết chết, con người sẽ mãi mãi được sống 

trong hòa bình. Nhưng không như thế, kết thúc cuộc chiến bằng bom đạn, loài người lại lao vào 

cuộc chiến tranh lạnh gầm ghè nhau suốt mấy chục năm, với những ý thức hệ trái ngược xung 

đột, cùng với các loại vũ khí nguy hiểm ngấm ngầm được chế tạo từ hai phía để đe dọa và đề 

phòng nhau. Nào là tầu ngầm hạt nhân, máy bay tiêm kích, xe tăng chiến đấu chủ lực, tiểu liên 

AK-47, súng trường FN- FAL… Và ngày nay, khi chiến tranh lạnh trôi qua, thì với những hình 

thức chiến tranh man rợ khác, như trong thời trung cổ đang tràn lan trên mặt đất. Điển hình là 

cuộc chiến khủng bố của IS trên thế giới; cuộc chiến chống lại lòng tham vô đáy, sự vô cảm, 

thờ ơ, dửng dưng của con người, với đồng loại, với Tạo Hóa; cuộc chiến chống lại tham nhũng 

với nhóm người  “ăn trên ngồi trốc” đang có quyền hành thống trị xã hội…Buồn biết bao! 

  

Phần kết 

Là người Kitô hữu, và cũng là một Cursillista (Người đã học Khóa Ba Ngày Phong Trào 

Cursillo) chúng tôi xác tín rằng: Vũ trụ cùng muôn loài đã được Thiên Chúa yêu thương tạo 

dựng trong một trật tự cực kỳ diệu kỳ, mà khả năng con người dù tiến bộ cỡ nào, vẫn không 

hiểu hết được. Con người được Thiên Chúa yêu thương dựng nên giống hình ảnh của người 



 

53 

để cai quản làm chủ muôn loài trong HÒA BINH và đầy AN VUI . Tiếc rằng, con người vì kiêu 

ngạo, muốn bằng Thiên Chúa đã lỗi luật. Tội ác, chiến tranh và chết chóc từ đó sinh ra trên trái 

đất này. Và ngày nay, còn khá đông nhân loại không những thờ ơ, dửng dưng mà còn chống lại 

Thiên Chúa, kể cả có những người đã biết Chúa. Chính điều đó không thể có hòa bình đích 

thực cho nhân loại. 

Hòa bình chân chính đích thực chỉ có thể đến với nhân loại khi nhân loại không thờ 

ơ dửng dưng với Thiên Chúa, và cũng không thơ ơ, dửng dưng với con người và môi 

trường sống của mình. Ta cần đọc và suy gẫm, cùng thực hiện: “Vượt thắng sự thờ ơ để có 

hòa bình”  (Chủ đề Sứ điệp của Đức Thánh Cha Phancicô, nhân ngày hòa bình thế giới năm 

2016). 

Như thế việc tái loan báo, và loan báo Tin Mừng cho muôn dân là điều cấp bách hơn bao 

giờ hết. Đúng như Chúa đã Phán: “Anh em hãy đi khắp tứ phương thiên hạ loan báo Tin 

Mừng” (Mc 16, 9-18) vì: “Lúa chín đầy đồng mà thợ gặt lại thiếu” (Lc 10, 2)   

  

Cursillista Inhaxiô Đặng Phúc Minh  

 
  

* UNICEF (United Nations Children’s Fund: Quĩ nhi đồng Liên Hiệp Quốc) 

* UNESCO (United Nations Educational Scientific and cultural organization: Tổ chức giáo 

dục, khoa học và văn hóa của Liên Hiệp Quốc  

 
  

 

VỀ MỤC LỤC 

 
 
 

Lm. Micae Phaolô Trần Minh Huy, pss. 
 

Tác phẩm: CHÚA VẪN THƯƠNG 

 

 

 

 



 

54 

 

LỜI NÓI ĐẦU 

 
Thật ra đây là bản nhuận chính cuốn sách tôi đã soạn tại Paris, được gợi hứng từ cuốn 

“Quand le Seigneur parle au coeur” của Cha Gaston Courtois do Agnès Richomme thu thập và 
trình bày, cách đây mười một năm mang tựa đề Tình Yêu Lên Tiếng Gọi III để mừng Ngân 
Khánh Linh Mục của tôi (18.6.1972 - 18.6.1997). Khi chịu chức linh mục tôi đã cảm kích chọn 
cho đời linh mục của mình khẩu hiệu “CHỈ VÌ LÒNG CHÚA THƯƠNG” và trải qua bao nhiêu 
thăng trầm của cuộc sống, cá nhân, gia đình, Giáo Hội và xã hội, với tất cả những giới hạn và 
yếu đuối nhân loại, tôi vẫn cảm nhận sâu sắc tình thương của Chúa, và tôi đổi lại tên sách này 
là “CHÚA VẪN THƯƠNG” 

Tạ ơn Chúa đã chọn gọi tôi làm linh mục đã được 44 năm. Tôi xin chân thành cám ơn tất 
cả mọi người đã, đang và sẽ cộng tác giúp đỡ cho cuộc đời linh mục của tôi, nhất là hằng cầu 
nguyện cho tôi. 
 

Lạy Chúa, 
Con ca ngợi Chúa, con chúc tụng Chúa, con cảm tạ Chúa, vì Chúa đã cho phép con, 

qua các thẩm quyền liên hệ, - sau 24 năm dài phục vụ trong cùng một Vùng Mục vụ Hòa Đa, 
Hà Trung, Dưỡng Mong, Diêm Tụ, Trường Lưu, từ Phó Tế, cha Phó, Cha Xứ và Quản Hạt -, 
được gia nhập Hội Các Linh Mục Xuân Bích và đi Pháp học chuẩn bị cho một giai đoạn mới 
của đời linh mục phục vụ ơn gọi. 
 

Con muốn phó thác tất cả mọi sự cho Ba Đấng. Xin Chúa cho con sống những năm đầy 
ân sủng này với lòng biết ơn và can đảm, để trong bầu khí thinh lặng tinh thần và cầu nguyện 
an bình, con suy nghĩ về chính cuộc đời của riêng con với những khuyết điểm, yếu đuối, khó 
khăn và hi vọng; xem xét lại con đường đã qua đi, hầu chuẩn bị cho một giai đoạn mới chọn 



 

55 

phục vụ việc đào tạo các linh mục tương lai trong linh đạo Xuân Bích; lắng nghe một cách chăm 
chú và nội tâm Tiếng Chúa hầu được Chúa Thánh Thần hướng dẫn qua các Thẩm Quyền Giáo 
Hội; đón nhận các dấu chỉ thời đại mà nới xa tầm nhìn và mở rộng cõi lòng, để thật tình thông 
cảm hoàn cảnh riêng của mỗi người, cùng chia sẻ, nâng đỡ, tha thứ và yêu thương. 
 

Xin cho con lướt thắng mọi do dự đáp lại tiếng Chúa gọi. Xin Chúa mở rộng tay ban cho 
con ơn để từng bước tiến tới trên con đường Chúa đã chuẩn bị cho con. Con cảm ơn Chúa đã 
ban cho con cơ hội giã từ những công việc bận rộn ở giáo xứ, đi một chuyến xa để có thời gian 
hồi tâm, cảm ơn và đền tạ, để được đào tạo và tự đào tạo cho một sứ mệnh cao hơn bản thân 
con. 
 

Dĩ nhiên con đang cảm thấy một khó khăn nào đó, một giới hạn nào đó… Vậy con hết 
lòng khiêm tốt cầu xin Chúa mở rộng Ơn Thánh Thần cho con, nhờ lời bầu cử mạnh thế của 
Trinh Nữ Maria mà Chúa đã ban làm hiền mẫu của con. 
 

Con đặt mình trước mặt Chúa và trực diện với chính bản thân con. Con hôm nay như 
thế nào, với tư cách một người đàn ông và là một linh mục? Con  cảm thấy con là chi và kinh 
nghiệm của con là gì? Đâu là đối tượng những ước mơ và tình cảm của con? Con xin Chúa 
điều gì ngoài tình yêu của Chúa? 
 

Lạy Chúa Giêsu, Chúa biết rằng con cũng cần được khích lệ, được nâng đỡ và được an 
ủi. Xin cho con biết đón nhận dồi dào sự bổ sức của Chúa, ngõ hầu đến phiên con, con có thể 
nâng đỡ và an ủi kẻ khác. Chúa đã nhẫn nại, lắng nghe, khích lệ và sưởi ấm cõi lòng hai môn 
đệ trên đường đi Emau, xin dạy con ngắm nhìn Chúa thật lâu, trong kinh nguyện và thờ 
phượng, để con có thể đủ khả năng cộng tác vào sứ vụ Chủ Chiên Nhân Lành của Chúa. 
 

Xin cho con biết chạy đến Chúa là thực tại lớn hơn con, lớn hơn tất cả, tất cả mọi người 
và tất cả mọi sự, kể cả tình yêu, đau khổ và cái chết. Xin cho con hiểu được ý nghĩa và đòi hỏi 
của những thực tại đích thực mà con đã được thánh hiến để phụng sự. Xin giúp con vượt qua 
sự chủ quan để luôn tìm lại được ý nghĩa lẽ sống vì thiện ích của mọi ngươì. 
 

Lạy Chúa, xin giúp con nhớ lại sứ vụ đã sống trong những năm qua, với kinh nghiệm, vui 
mừng cũng như đau thương, thành công cũng như thất bại, mà Chúa đã cho con sống, với một 
hoài niệm không mặc cảm, quân bình và đầy lòng biết ơn. Xin cho con cũng ý thức về hiện tại 
của con và giúp con biện phân được con là chi, khi con đọc lại quá khứ của con, hay khi con 
đối mặt với những trọng trách đang chờ đợi con ở tương lai. 

Hơn nữa, xin Chúa giúp con biết biến những hoài niệm hay ý thức ấy thành những giải 
pháp thực hành cụ thể, trong sứ mệnh, dù con có thể gặp phải những thử thách và thất bại. Xin 
cho con hiểu được rằng Chúa cho phép những thử thách đó, để mắt chăm nhìn vào các dấu 
vết của Chúa, con sẽ trung kiên rảo qua con đường khổ nạn thập giá của Chúa, trong niềm hy 
vọng Phục Sinh. 
 

Lạy Mẹ Maria, xin Mẹ nâng đỡ con và những người đau khổ trên đường đời, mà thường 
con không thể chữa lành chỉ với những lời lẽ của con người. Xin Mẹ ban thêm sức cho những 
người đau khổ phần xác mà lắm lần con không thể làm gì hơn để cứu giúp họ. Xin Mẹ giúp con 
biết an ủi những người đau khổ trong tâm hồn, thường là những nỗi đau khổ thầm kín đè nặng 
bước chân của biết bao nhiêu người, đàn ông cũng như đàn bà, thanh niên cũng như thiếu 
niên, dâng hiến cũng như giữa đời, ở bình minh cuộc sống hay xế bóng tuổi đời. Lắm khi họ 
không dám bộc lộ những đau khổ của mình ra, tuy nhiên vẫn như chờ đợi ở người môn đệ của 
Chúa một lời nói hay một cử chỉ mang dấu hiệu hoạt động an ủi của Chúa Thánh Thần. 
 

Lạy Mẹ Maria là Mẹ của Chúa Giêsu Linh Mục, dưới chân thập giá, Mẹ đã nhận con làm 
con Mẹ. Mẹ biết tất cả, Mẹ thấy tất cả, Mẹ biết con hơn con biết mình. Mẹ biết con thiếu chi và 
cần chi, và Mẹ biết là Mẹ cần làm chi cho con, xin Mẹ uốn nắn và đào tạo con nên linh mục như 



 

56 

lòng Chúa, Mẹ và Giáo Hội mong muốn, để rồi con cũng có thể làm được chút chi cho đàn em 
và con cái của con sau này, vì tương lai của Giáo Hội và quê hương Việt Nam thân yêu của 
con. Amen. 
 

Cuốn sách này để sống, để cầu nguyện, vì thế xin đọc nó với con tim. Mới đọc một câu 
mà ý tưởng đánh động lòng và giúp cầu nguyện, thì xin hãy dừng lại đó để cầu nguyện, để nói 
với Chúa và nghe Chúa nói, hãy tế nhị đừng ngắt lời Ngài. Đó cũng là một dịp tập ý chí và hi 
sinh làm quà kèm theo lời cầu nguyện, vì lời cầu nguyện kèm hy sinh luôn luôn có hiệu quả. 
Nếu quả thật thích thì xin tìm nhiều dịp để đọc và để ngừng, ngõ hầu có thêm nhiều hy sinh, 
nhiều của lễ. Cố gắng ghi lại những ý tưởng đánh động và giúp cầu nguyện sốt sắng, nhất là 
giúp sống và canh tân cách nghĩ, cách nhìn, cách sống, với mình và với tha nhân… Với ơn 
Chúa, chúng ta sẽ thấy những điều kỳ diệu không ngờ. Nếu được thế thì người viết đã làm 
xong nhiệm vụ và đã được tưởng thưởng rồi. Xin chân thành cảm ơn. 
 
 
 
 

LỜI MỜI GỌI 

 
Thánh Tâm Chúa Giêsu muốn chúng ta phổ biến việc tôn sùng Trái Tim Ngài. Mỗi người 

chúng ta hãy làm một người phu trạm mới, chuyển đạt tín thư yêu thương của Thánh Tâm cho 
người khác. Thánh Tâm Chúa Giêsu là Lò Lửa Yêu Mến. Ngài muốn mỗi người chúng ta trở 
thành một mồi nuôi lửa mới, đem tiếp lửa và nhen thêm những bếp lửa mới. 
 

Thánh Tâm Chúa Giêsu ban cho chúng ta Ánh Sáng, Niềm Vui, Tình Thương và Ơn Cứu 
Độ. Ngài không muốn ai giữ riêng kho tàng ấy, Ngài muốn chúng ta chia sẻ… Vậy xin chúng ta 
vui lòng chia sẻ với người khác những cảm nghiệm thiêng liêng, những lay động, những suy tư, 
những ý thức, những ân huệ, và những quyết tâm dấn thân…. Bằng cách đó, chúng ta sẽ là 
chứng tá, là lời loan báo sống động, là phu trạm mới chuyển tín thư, là mồi nuôi lửa đi nhen thêm 
những bếp lửa mới cho Thánh Tâm. 
 
 
 
 

1. Hỡi người kém tin, tại sao mà nghi ngờ? 

 
Thiên thần đến báo tin cho Zacharia rằng ông sẽ có một con trai. Zacharia đã không tin. 

Ông đã nhìn vào chính ông: “Chúng tôi đã già…” Đó cũng là cơn cám dỗ của tất cả chúng ta: 
Chúng ta cứ chăm nhìn vào những khó khăn của mình, thay vì trông cậy vào Chúa. Phêrô đã 
có một hành vi đức tin  táo bạo: “Xin truyền cho tôi đi trên mặt nước mà đến với Ngài.” Ông đã 
bước đi trên mặt nước, nhưng rồi vì chỉ nhìn vào cơn gió mạnh thay vì nhìn vào Chúa Giêsu, 
nên Phêrô sợ và đã bắt đầu chìm xuống. Và Chúa Giêsu đưa tay ra ngay cho ông.  
 

Lỗi lầm của Phêrô - và cũng là lỗi lầm của chúng ta - là chăm nhìn vào trở ngại, khó khăn 
của chúng ta và chỉ còn thấy có chúng, thay vì nhìn vào sự toàn năng của Thiên Chúa. Chúa ở 
rất gần, nhưng chúng ta hay quên điều đó!  
 

2. Đức Tin của chúng ta ảnh hưởng trên các biến cố. 

 
Chúa Giêsu thường nói: “Đức Tin của con đã cứu con”. Chính Đức Tin của chúng ta sẽ 

cứu chúng ta. Chúa Giêsu trở về Nazareth và Ngài ngạc nhiên vì dân chúng thiếu lòng tin. Rõ 



 

57 

ràng là Chúa Giêsu không thể làm ở đó phép lạ nào, vì họ thiếu Đức Tin. Chúa toàn năng, 
nhưng Ngài cần Đức Tin của chúng ta để hành động. 
 

Người đàn bà bị bệnh loạn huyết nghĩ rằng nếu bà đến sờ vào gấu áo Chúa Giêsu thì bà 
sẽ được khỏi bệnh. Và Chúa Giêsu đã nói với bà: “Đức Tin của bà đã cứu bà” vì bà đã tin. 
Cũng tương tự như thế với viên bách quản. Ông đã nói với Chúa Giêsu: Tôi biết Ngài đầy 
quyền năng, Ngài có thể chữa cho đầy tớ của tôi được lành, cũng như khi tôi bảo các binh sĩ 
của tôi “hãy làm cái này…” thì họ làm ngay. Chúa Giêsu thán phục một lòng tin như mạnh mẽ 
như thế. Và người đầy tớ được lành ngay lúc đó. 
 

Chúa Giêsu hỏi cha đứa trẻ bị kinh phong: “Nó bị như vậy từ bao giờ? - Thưa, từ hồi nó 
còn bé… nhưng nếu Ngài có thể làm được gì thì xin giúp tôi với... Chúa Giêsu nói: sao lại nói - 
Nếu Ngài có thể…? Cái gì cũng có thể đối với người có lòng tin. Đức Tin chuyển núi dời non: 
“Kẻ nào xin mà trong lòng không chút nghi ngờ, nhưng tin rằng lời mình xin sẽ được thực hiện 
thì kẻ ấy sẽ được phép lạ”. “Tất cả những gì các con cầu xin, hãy tin chắc chắn rằng các con sẽ 
được, thì điều đó sẽ được ban cho các con”. 

3. Đức Tin đạt được những đổi thay trong chương trình của Thiên Chúa 

 
Mẹ Maria ở tiệc cưới Cana. Chúa Giêsu chưa làm phép lạ. Đức Mẹ đã nói với Chúa: “Họ 

hết rượu rồi…” Chúa Giêsu trả lời Đức Mẹ hai điều: Mới khởi đầu đời sống công khai của con. 
Bây giờ con phải lo công việc của Cha con. Có gì giữa Mẹ và con? Giờ con chưa đến. Chưa 
phải ý Cha con muốn con làm phép lạ. 
 

Chuyện thật phi thường: Đức Mẹ dặn trước các người giúp việc: “Ngài bảo gì thì hãy làm 
theo”. Mẹ đã dọn đường trước. Mẹ đã có một Đức Tin mạnh mẽ không thể tưởng được. Đức 
Tin của Mẹ Maria đã làm thay đổi thời giờ của Chúa. Đức Tin của Đức Mẹ là gương mẫu cho 
mỗi người chúng ta. 
 

Người đàn bà Canaan: Bà la lên để cho người ta nghe. Bà có lắm vấn đề với con gái bà 
(cũng như tất cả chúng ta đều có những vấn đề của mình). Con gái bà bị quỷ ám. Chúa Giêsu 
không trả lời. Bà nài nỉ. Bấy giờ Chúa Giêsu mới nói: “Ta chỉ được sai đến cho chiên Israel thôi. 
Không nên lấy bánh của con cái mà ném cho chó.” Bà đáp ngay: “Nhưng những mảnh vụn từ 
bàn ăn rớt xuống…” Bấy giờ Chúa Giêsu nói: “Hỡi bà, bà đã có lòng tin mạnh. Bà được như bà 
muốn.” Chúa Giêsu “bị lung lay” trước đức tin của bà. Ngài đã thay đổi chương trình. Chúng ta 
phải xác tín điều đó. Đức Tin có hiệu lực bên cạnh Chúa Giêsu. Ngài không cưỡng lại Đức Tin 
của chúng ta. 
 

Con được như con tin: Đó là một lời rất mạnh mẽ đối với mỗi người chúng ta. Chương trình 
của Chúa có thể được thay đổi khi Đức Tin có mặt. Chúng ta đang sống Mùa Lễ Hiện Xuống 
Mới. Chúng ta đã nhận ơn Chúa Thánh Thần cũng như các Tông Đồ đã nhận trong Lễ Hiện 
Xuống Đầu Tiên. Các Tông Đồ đã dấn thân lên đường. Các ngài đã mạnh bạo loan báo Lời 
Chúa, và đã có những dấu chứng kèm theo lời rao giảng của các ngài. Bây giờ Chúa gọi chúng 
ta cũng cùng một việc: hãy bạo dạn đi tới và cầu xin những dấu chứng kèm theo chứng tá và 
lời cầu nguyện của chúng ta. Thánh Thần thúc đẩy chúng ta đến Đức Tin. 
 

Còn tiếp nhiều kỳ 

VỀ MỤC LỤC 

 

 



 

58 

 

 

  

Trong phạm vi dinh dưỡng, thịt là chất đạm do động vật có vú, gia súc, chim  thú trên rừng 

cung cấp. Đấy là phần mềm nằm giữa da và xương cũng như ở các bộ phận cơ thể. 

Cấu tạo 

Thịt là  một mớ những sợi tế bào  chứa một dung dịch đạm chất, chất nitrogene, muối, 

carbohydrates, chất mầu, enzymes, sinh tố và khoáng chất. Chung quanh sợi thịt là một dung 

dịch chất lỏng có cùng thành phần vừa kể. 

Tất cả được bao bọc bởi những màng đạm chất gọi là mô liên kết. Mô liên kết càng ít thì 

chất béo càng nhiều và thịt mềm hơn. 

Thịt có khoảng 75% nước, 25% protein và 5% cón lại là chất béo, carbohydrate và khoáng 

chất. Tỷ lệ nước thay đổi tùy theo loại thị, vị trí thịt trên súc vật và tùy theo thời thiết, mùa. 

Cấu trúc  của thớ thịt ảnh hưởng tới chất lượng thịt. Cấu trúc này  tùy thuộc vào sự vận 

động và tuổi của con vật.. Vận động nhiều, tuổi cao thì thịt cứng và dai hơn. Thịt thăn-lưng- 

sườn  mềm hơn thịt ở vai, bụng. Ngay sau khi con vật được hy sinh, thịt trở nên cứng; nhưng 

để vài ngày nó lại mềm dẻo ( pliant) trở lại. 

Thịt bò có mầu đỏ, bê mầu hông nhạt, lợn hồng xám, cừu non thì đỏ thẫm. 

Mỡ trong các  loại thịt cũng khác nhau: mỡ heo thì mềm, mầu hồng nhạt; mỡ cừu cứng; 

mở bê có rất ít chất béo  còn mỡ bò thì cứng, mầu trắng  hoặc trắng ngà. 

Thịt bò có nhiều protein hơn thị lợn nhưng thịt lợn lại nhiều chất  béo hơn. 

Khách mua thịt thường để ý  coi thịt có ngon không, nhìn có thấy vẻ tươi của thịt, thịt có 

mềm không, có dễ sửa soạn cho việc nấu nướng không. 

Làm mềm thịt 

Có nhiều cách để lò thịt làm cho thịt mềm: 

*Sau khi mổ, thịt được giữ trong phòng lạnh với nhiệt độ từ 3 dền 4 độ C , với độ ẩm  

khoảng 80 % để thịt khỏi khô. Giữ như vậy thì một số enzymes và vi sinh vật  sẽ tác dụng vào 

thịt và làm mềm . 

*Làm mềm bằng cách cho điện chay qua  khiến thịt giãn mềm. Lý do là thịt có một trương 

lực co giãn, khi luồng điện chạy qua thì thớ thịt sẽ liên hồi co giãn, tới khi mễm thì hết co bóp. 

THỊT 
 

 

 



 

59 

*Cán và đập  vào thịt có thể tăng độ mềm tới 50%. Xay hoặc cắt từng cục nhỏ cũng làm thịt 

mềm. 

*Một số enzyme thực vật như chất Papain của đu đủ, Ficin của trái sung, Bromelin của trái 

dứa cũng làm thịt mềm khi nấu. 

Nấu thịt 

Chất lượng của thịt tùy theo thịt cắt ở phần nào của con vật. Thịt thăn, thịt lườn mềm ngon 

hơn .Tuy nhiên với tay đầu bếp kinh nghiệm, họ có nhiều cách để làm món thịt hấp dẫn và 

ngon. 

 Nguyên tắc đầu tiên cần nhớ là không nên nấu thịt ở nhiệt độ quá cao, trong thời gian quá 

lâu, thịt sẽ teo và dai vì mất nước thịt và mỡ. 

Nấu từ từ ở nhiệt độ vừa phải, khoảng 300 độ F ( 150 độ C) thịt sẽ mềm và mọng nước 

ngọt. Dưới tác dụng của  hơi  nóng, các thớ thịt  dính với nhau,  mỡ lỏng ra và  thịt  đổi mầu từ 

đỏ sang hồng rồi nâu hay xám. 

Sau đây là mấy cách nấu thịt 

a-- Nấu với chất lỏng như om (braise) trong nồi đậy kín, nấu cách thủy hoặc luộc. 

Luộc thì cho nhiều nước còn om thì nước vừa phải, ngập mặt thịt là đủ. Nước ngọt của thịt 

sẽ hòa tan trong nước sáo, nước dùng. 

 Đun cách thủy là làm chín thịt bằng hơi nước nóng và chất ngọt của thịt được giữ nguyên. 

Thịt có thể được ướp gia vị, mắm muối theo ý thích trước khi nấu. 

b- Đút lò, nướng trên vỉ hoặc trong chảo không có thêm nước hoặc mỡ. 

c-Thịt làm cháy sém mặt ngoài rồi mới nấu  có nhiều  vị ngọt hơn là không cháy sém vì 

chất ngọt còn nguyên trong thịt. 

Cắt thịt đã nấu cũng là cả một nghệ thuật: phải có dao thật sắc, cắt ngang thớ thịt chứ 

không dọc theo thớ, cắt thành miến gọn gàng bằng nhau. 

Giá trị dinh dưỡng 

Có người thích ăn thịt bò, người thích thị heo, thịt gà  đó là tùy ý thích. Thịt càng hiếm thì 

càng quý như thịt rừng, nhưng chắc không bổ hơn như nhiều người tin tưởng. 

Thịt là nguồn chất đạm quan trọng và  nhiều khoáng phosphore, đồng,  sắt và kẽm (zinc).  

Gan có nhiều chất sắt, nhất là gan lợn. Gan cũng có một số sinh tố A. 



 

60 

Các loại sinh tố nhóm B như thiamin, riboflavin, niacin  hòa tan trong nước, do đó khi nấu  

thịt với nước thì sinh tố tan vào nước dùng  còn khi nướng thì   các sinh tố chẩy đi mất. 

Rủi ro 

Có nhiều ý kiến cho là ăn thịt làm tăng nguy cơ bệnh động mạch tim,  cao huyết áp,  ung 

thư ruột già. 

 Vấn đề bệnh động mạch tim là vì nhiều người sợ thịt có nhiều mỡ bão hòa. Cho nên nếu 

giới hạn chất béo, chất cholesterol, tăng dùng chất béo thực vật bất bão hòa trong phần ăn 

hàng ngày sẽ tránh được nguy cơ này. 

Cao huyết áp thực ra không phài do thịt mà có thể là ở loại thịt muối có nhiều muối sodium. 

Vấn đề ung thư ruột già thì chưa có bằng chứng rõ rệt nào về sự liên hệ nhân quả này. 

Cần lưu ý là thịt có nhiều hóa chất như kháng sinh, kích thích tố. Các hóa chất này được 

dùng để làm gia súc mau lớn và ngừa bệnh tật. Cơ quan chính quyền thường  không cho phép 

trang trại nuôi súc vật bằng hóa chất vài tuần trước khi làm thịt 

Tuy nhiên, để tránh mọi bất trắc có thể do thịt gây ra, thì ta cứ khôn ngoan như cổ nhân: 

tiêu thụ thịt vừa phải, ăn nhiều thực phẩm khác nhau. Vì cuộc sống của con người, sống bao 

lâu tùy thuộc phần lớn  vào cách ăn uống của họ. 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

Tuyển tập Videos Sống Vui Sống Khoẻ  

Vài hàng giới thiệu : Xin trân trọng giới thiệu tuyển tập Videos "Sống Vui Sống Khoẻ" của BS 
Nguyễn Ý Đức. Tuyển tập này là những bài nói chuyện hữu ích về y tế, dinh dưỡng và sức khoẻ 
của BS Nguyễn Ý Đức trên các đài truyền hình được đưa lên Internet. Cùng với bộ sách "Câu 
Chuyện Thầy Lang" và những ấn phẩm đã được xuất bản, những bài viết trên Internet, tuyển 
tập Videos "Sống Vui Sống Khoẻ" này sẽ cung cấp nhiều thông tin hữu ích, đóng góp vào việc 
cải thiện vấn đề sức khỏe cho cộng đồng người Việt Nam khắp nơi. 

http://www.youtube.com/user/DrNguyenYDuc/videos  

VỀ MỤC LỤC 

 

 
 
 
 

 

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ 

Giáo sĩ: xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân 

 

http://www.bsnguyenyduc.com/
http://www.erct.com/2-ThoVan/NguyeYDuc/Gioithieu_CauChuyenThayLang.htm
http://www.erct.com/2-ThoVan/NguyeYDuc/Gioithieu_CauChuyenThayLang.htm
http://www.youtube.com/user/DrNguyenYDuc/videos


 

61 

 

giaosivietnam@gmail.com  

 

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm: 

 

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những tài liệu 
của Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo sĩ; Cổ võ ơn gọi 
Linh mục; Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng đời sống cầu nguyện và 
cộng tác trong mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những “Linh mục” không có chức Thánh; 
Đối thoại trong tinh thần Bác ái giữa Giáo dân và Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?) 

 

- Quy vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại 

 

www.conggiaovietnam.net  

 

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị 

 

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều 
cách thế khác nhau. 

 

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam 

 

Lm. Luca Phạm Quốc Sử  USA 

mailto:giaosivietnam@gmail.com
http://www.conggiaovietnam.net/

