
Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam
ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI
VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Dt, 5.1)

GIÁO SĨ:
Xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân

ĐỂ CÙNG LÀM VINH DANH THIÊN CHÚA

www.conggiaovietnam.net giaosivietnam@gmail.com

Đặc San Điện Tử    Giáo Sĩ Việt Nam    Số 182, Chúa Nhật 21.10.2012

MỤC LỤC

Hệ Thống Phải Theo                                                                                                    
Vatican 2

KINH NĂM ĐỨC TIN                                                                             HĐGMVN (nguồn
WHĐ)

LÀM SAO ĐỂ CÓ SỰ SỐNG VĨNH CỬU                                        Bác sĩ Nguyễn Tiến Cảnh,
MD.

ĐỨC KITÔ-LỜI, LÀ NGƯỜI GIEO VÀ LÀ HẠT GIỐNG  Chuyển ngữ: Thérèse Trần Thiết +
Fr. Marie Bảo Tịnh O.Cist

“BIỆT LY, NHỚ NHUNG TỪ ĐÂY…”                                                           Lm. Vĩnh Sang,
DCCT

NĂM ĐỨC TIN: TRÁCH NHIỆM NGÔN SỨ CỦA NGƯỜI TÔNG ĐỒ VÀ CỦA NGƯỜI TÍN
HỮU GIÁO DÂN                                                                                               Lm. PX. Ngô
Tôn Huấn

ÁO KHIÊM TỐN Br.
Huynhquảng

NHỮNG VÌ SAO TRONG GIA ĐÌNH                                                    Lm Lê Văn Quảng
Psy.D.

Thinh lặng                                                                                          Lm. Minh Anh
chuyển ngữ

VƯỢT LÊN KHỦNG HOẢNG VÀ TÁI ĐỊNH HƯỚNG ĐỜI SỐNG VÀ SỨ VỤ ƠN GỌI LINH
MỤC  Lm. Micae Phaolô Trần Minh Huy, pss.

LÒNG NHÂN ÁI CỦA THẦY THUỐC NGUYỄN Ý ĐỨC                                      Nhà Văn Du
Tử Lê

Giáo hội công giáo và nhân quyền (tiếp theo)                                        Gs. Nguyễn
Đăng Trúc

Hệ Thống Phải Theo

Thánh Công Ðồng Chung Vaticanô II

Sắc Lệnh Về Tông Ðồ Giáo Dân

Apostolicam Actuositatem



Prepared for Internet by Vietnamese Missionaries in Asia

Chương V

Hệ Thống Phải Theo 11*

23. Nhập đề. Việc tông đồ của giáo dân, cá nhân hay tập thể, phải được đặt vào đúng
chỗ trong công cuộc tông đồ của toàn thể Giáo Hội. Hơn nữa, điều cốt yếu của việc tông đồ
Kitô giáo là liên kết với những người đã được Chúa Thánh Thần đặt lên cai trị Giáo Hội Chúa
(x. CvTđ 20,28). Vả lại, việc cộng tác giữa các tổ chức tông đồ khác nhau cũng cần thiết và
phải được Hàng Giáo Phẩm điều hành thích đáng.

Vì muốn cổ võ tinh thần hiệp nhất để bác ái huynh đệ nổi bật lên trong mọi hoạt động
tông đồ của Giáo Hội, để đạt được những mục đích chung cũng như để tránh những cạnh
tranh nguy hại, cần phải có sự tôn trọng lẫn nhau và sự phối hợp thích đáng giữa các tổ chức
tông đồ trong Giáo Hội, miễn là đặc tính riêng của mỗi tổ chức vẫn được duy trì 1.

Ðiều đó rất thích hợp mỗi khi có công tác đặc biệt nào trong Giáo Hội đòi phải có sự hòa
hợp và cộng tác vào việc tông đồ giữa hai hàng giáo sĩ dòng triều, giữa tu sĩ và giáo dân.

24. Liên lạc với hàng Giáo phẩm. Bổn phận của Hàng Giáo Phẩm là phải hỗ trợ cho
hoạt động tông đồ của giáo dân: đề ra những nguyên tắc và giúp các phương tiện thiêng
liêng. Phải phối hợp việc tông đồ của họ để sinh ích chung cho cả Giáo Hội. Hàng Giáo Phẩm
cũng phải lo cho giáo thuyết và những chỉ thị của Giáo Hội được tuân hành.

Có nhiều thể thức liên lạc giữa việc tông đồ giáo dân với Hàng Giáo Phẩm tùy theo hình
thức và mục tiêu của mỗi hoạt động tông đồ.

Trong Giáo Hội quả thực có nhiều công cuộc tông đồ do giáo dân có sáng kiến thành lập
và khôn khéo điều hành. Nhờ những tổ chức tông đồ như thế, trong nhiều hoàn cảnh, Giáo
Hội có thể chu toàn sứ mệnh của mình cách tốt đẹp, và do đó Hàng Giáo Phẩm thường ca
ngợi và cổ võ các tổ chức đó 2. Nhưng không một sáng kiến nào được lấy danh nghĩa công
giáo nếu không có sự ưng thuận của giáo quyền hợp pháp.

Có một số tổ chức tông đồ giáo dân, dưới hình thức này hay hình thức khác, đã được
giáo quyền công khai chấp nhận.

Ngoài ra vì nhu cầu ích chung của Giáo Hội, giáo quyền có thể lựa chọn và cổ võ cách
đặc biệt một vài tổ chức trong số những tổ chức hay hiệp hội tông đồ có sẵn, trực tiếp nhằm
mục đích thiêng liêng và giáo quyền cũng nhận trách nhiệm đốivới những tổ chức đó. Như
thế, khi tổ chức công việc tông đồ tùy theo cách thức khác cho hợp với hoàn cảnh, Hàng Giáo
Phẩm liên kết chặt chẽ hơn một hình thức tông đồ giáo dân nào đó với phận vụ tông đồ của
mình, tuy nhiên vẫn giữ nguyên vẹn bản chất và sự khác biệt giữa hai bên. Giáo dân do đấy
vẫn còn khả năng cần thiết để được tự do hành động theo sáng kiến riêng của họ. Trong
nhiều văn kiện của Giáo Hội hành động trên đây của Hàng Giáo Phẩm được gọi là ủy nhiệm.

Sau hết, Hàng Giáo Phẩm còn trao phó cho giáo dân một vài phận vụ liên quan mật thiết
hơn với nhiệm vụ của chủ chăn như việc dạy giáo lý, thi hành một vài động tác phụng vụ,
hay việc chăm sóc các linh hồn. Chính do việc ủy nhiệm này, người giáo dân, khi thi hành
nhiệm vụ, phải hoàn toàn tuân phục sự điều khiển của cấp trên trong Giáo Hội.

Về những vấn đề liên hệ tới những công cuộc và những định chế thuộc lãnh vực trần thế,
Hàng Giáo Phẩm có nhiệm vụ phải chính thức giảng dạy và giải thích những nguyên tắc luân
lý phải theo trong địa hạt này. Một khi đã cân nhắc kỹ lưỡng và bàn hỏi với các nhà chuyên
môn, Hàng Giáo Phẩm có quyền thẩm định công cuộc này hay định chế kia là phù hợp hay
không phù hợp với các nguyên tắc luân lý và phán quyết những gì phải làm để bảo vệ và cổ
võ những lợi ích thuộc lãnh vực siêu nhiên.

25. Hàng giáo sĩ phải giúp đỡ việc tông đồ giáo dân. Các Giám Mục, các cha sở, các
linh mục dòng triều phải nhớ rằng quyền và bổn phận làm tông đồ là chung cho tất cả mọi



tín hữu không phân biệt giáo sĩ hay giáo dân, và trong việc xây dựng Giáo Hội, giáo dân cũng
có phần riêng của họ 3. Vì thế các ngài phải cùng với giáo dân làm việc trong Giáo Hội và cho
Giáo Hội với tình huynh đệ, cũng như phải đặc biệt để tâm lo cho giáo dân trong khi họ làm
việc tông đồ 4.

Các linh mục được đề cử giúp đỡ các tổ chức tông đồ đặc biệt của giáo dân phải là người
có khả năng và được huấn luyện đầy đủ 5. Các linh mục này, vì nhận trách nhiệm do Hàng
Giáo Phẩm, nên trong lúc hoạt động, các ngài là đại diện của Hàng Giáo Phẩm trong chính
hoạt động mục vụ của mình. Luôn luôn trung thành với tinh thần và giáo lý của Giáo Hội, các
ngài phải làm cho giữa giáo dân và Hàng Giáo Phẩm có những liên lạc thích đáng. Các ngài
phải ra sức nuôi dưỡng đời sống thiêng liêng và tình thần tông đồ nơi các đoàn thể công giáo
đã được trao phó cho các ngài. Các ngài phải hiện diện trong hoạt động tông đồ của các đoàn
thể đó bằng ý kiến khôn ngoan và cổ võ những sáng kiến của chúng. Qua những tiếp xúc
thường xuyên với giáo dân, các ngài phải chú tâm tìm kiếm xem những hình thức nào đem
lại kết quả hơn cho hoạt động tông đồ. Các ngài phải cổ võ tinh thần hiệp nhất ngay trong
đoàn thể mình phụ trách cũng như giữa đoàn thể này với các đoàn thể bạn.

Sau hết, các tu sĩ nam nữ phải quý trọng các hoạt động tông đồ của giáo dân. Theo tinh
thần và nội qui của mỗi dòng tu, họ cũng nên sẵn sàng giúp phát triển các hoạt động tông đồ
giáo dân 6. Họ còn phải ân cần nâng đỡ, trợ lực và bổ túc các công việc của linh mục.

26. Vài hình thức cộng tác. Trong mỗi giáo phận, phải hết sức liệu sao cho có những
hội đồng cố vấn gồm các giáo sĩ, tu sĩ cùng cộng tác thích hợp với giáo dân để giúp cho hoạt
động tông đồ của Giáo Hội hoặc trong việc rao truyền Phúc Âm và thánh hóa, hoặc trong các
công cuộc từ thiện bác ái, xã hội hay các hoạt động khác. Những hội đồng cố vấn này có thể
giúp phối hợp hoạt động của các hội đoàn cũng như của các công cuộc tông đồ của giáo dân
đang khi vẫn tôn trọng bản chất riêng và quyền tự trị của mỗi hội đoàn 7.

Nếu có thể, cũng nên thiết lập những hội đồng cố vấn như thế ở cấp độ giáo xứ, liên giáo
xứ, liên giáo phận và ngay cả trên bình diện quốc gia hay quốc tế 8.

Hơn nữa, phải thiết lập bên cạnh Tòa Thánh một văn phòng đặc trách hỗ trợ và cổ võ
hoạt động tông đồ giáo dân 12*. Văn phòng này được coi như Trung Ương có đủ phương tiện
thích ứng để thông báo những tin tức về những sáng kiến tông đồ của giáo dân, đồng thời
nghiên cứu những vấn đề thời đại trong địa hạt này hầu giúp ý kiến cho Hàng Giáo Phẩm và
cho chính các giáo dân đang dấn thân trong hoạt động tông đồ. Các phong trào và các tổ
chức tông đồ giáo dân hiện có khắp thế giới phải được coi như những thành phần của văn
phòng này, trong đó có cả giáo sĩ, tu sĩ cùng cộng tác với giáo dân.

27. Cộng tác với anh em Kitô giáo và ngoài Kitô giáo. Vì cùng chung một gia sản là
Phúc Âm và do đó cùng chung một bổn phận là làm chứng cho Chúa Kitô, người công giáo
nên và thường phải cộng tác với các Kitô hữu khác, hoặc cá nhân với cá nhân, hoặc giữa các
cộng đoàn Giáo Hội trong các hoạt động cũng như trong các hội đoàn trên bình diện quốc gia
hay quốc tế 9.

Vì cùng chung những giá trị nhân bản, nên người Kitô hữu đang theo đuổi mục đích tông
đồ cũng thường phải cộng tác với những người tuy không theo Kitô giáo 13*, nhưng cũng
nhìn nhận những giá trị nhân bản đó.

Nhờ sự cộng tác năng động và khôn ngoan này 10, sự cộng tác có tầm quan trọng đặc
biệt trong các hoạt động thuộc lãnh vực trần thế, người giáo dân làm chứng cho Chúa Kitô,
Ðấng Cứu Chuộc thế giới và làm chứng cho tình đoàn kết đại đồng của cả gia đình nhân loại.

Chú Thích:

11* Sắc Lệnh đã nói tới nền tảng của nhân vị và cá nhân trong hoạt động tông đồ giáo
dân, tới bản tính cộng đoàn và xã hội của Kitô hữu, tới óc sáng kiến và tinh thần tùng phục,
tới việc tông đồ cá nhân và có tổ chức. Giờ đây Công Ðồng đưa ra một vài tiêu chuẩn để cho
các khía cạnh tông đồ này, dầu bề ngoài có vẻ đối nghịch nhau, vẫn hòa hợp với nhau, dựa
theo sự khôn ngoan cao đẹp và thánh thiện. Sắc Lệnh xác định rằng Giáo Hội không thể chấp
nhận chủ nghĩa duy giáo sĩ hay duy giáo dân; hoặc duy pháp lý hay tình trạng vô trật tự. Tự



do của con người và sáng kiến cá nhân phải hòa hợp nhau trong việc tìm kiếm công ích.
Quyền bính là để phục vụ nhưng phục vụ qua việc điều khiển hướng dẫn. Vấn nạn trung
ương tập quyền hay phân quyền giải quyết được nhờ sự kiện hàng Giáo Phẩm và giáo dân
cùng theo đuổi một mục đích nhưng có chức vụ khác nhau với quyền lợi và bổn phận khác
nhau.

Cũng thế, tinh thần đoàn thể không có nghĩa là tình trạng lộn xộn hay vô trật tự, nhưng
là hành động có tổ chức nhắm tới  ích chung. Về phía hàng Giáo Phẩm, các ngài nên có
khuynh hướng tôn trọng sáng kiến giáo dân, nhất là trong những lãnh vực chuyên biệt của
họ, làm sao cho tất cả mọi người đều tha thiết và lo lắng cho thành quả của việc tông đồ
trong tinh thần hiệp thông và phục vụ. Ðây là những tiêu chuẩn hướng dẫn việc tông đồ giáo
dân:

- Tông đồ giáo dân, cá nhân hay có tổ chức phải ăn nhập với hoạt động tông đồ của toàn
thể Giáo Hội, để cho sự hiệp nhất với các mục tử trong Giáo Hội trở thành điều kiện cần thiết
cho mọi hoạt động tông đồ.

- Sự cộng tác giữa các tổ chức khác nhau là điều cần thiết và cần được hàng Giáo Phẩm
hướng dẫn.

- Sự kính trong lẫn nhau và sự phân phối xứng hợp trở nên như những điều kiện cấp
bách cho việc cổ võ tinh thần hiệp nhất và bác ái huynh đệ. Công Ðồng nhắn nhủ tín hữu cần
tránh mọi tinh thần tranh đua bất chính giữa các hội đoàn. Ðiều kiện này theo Sắc Lệnh, còn
cần thiết hơn nếu có những tổ chức tông đồ giữa các linh mục triều và dòng, tu sĩ và giáo
dân.

1 Xem Piô XI, Tđ Quamvis Nostra, 30-4-1936: AAS 28 (1936), trg 160-161.

2 Xem S.C. Concilii, Resolutio Corrienten, 13-11-1920: AAS 13 (1921), trg 137-140.

3  Xem Piô XII, Huấn từ  ad II  Conventum ex Omnibus Gentibus Laicorum apostilatui
provehendo, 5-10-1957: AAS 49 (1957), trg 927.

4 Xem CÐ vat. II, Hiến Chế tín lý về Giáo Hội, số 37: AAS 57 (1965), trg 42-43.

5 Xem Piô XII, Tông huấn Menti Nostrae, 23-9-1950: AAS 42 (1950), trg 660.

6 Xem CÐ Vat. II, Sắc Lệnh về Canh tân thích nghi đời sống dòng tu, số 8.

7 Xem Benedictô XIV, De Synodo Diocesana c. I, III, ch. IX, số VII-VIII: Opera omnia in
tomos XVII distributa, bộ XI (Prati 1844), trg 76-77.

8 Xem Piô XI, Tđ Quamvis nostra, 30-4-1936: AAS 28 (1936), trg 160-161.

12* Do tự sắc "Catholicam Christi Ecclesiam" ngày 6 tháng Giêng năm 1967, Ðức Phaolô
VI chính thức thiết lập Hội Ðồng Giáo Dân và Ủy Ban Giáo Hoàng về Công Lý và Hòa Bình.

Ðây là một thực hiện cụ thể đối với những điều Công Ðồng đã trình bày ở số 26 của Sắc
Lệnh về Tông Ðồ Giáo Dân và ở số 90 trong Hiến Chế về Giáo Hội trong thế giới ngày nay.

9 Xem Gioan XXIII, Tđ Mater et Magistra, 15-5-1961: AAS 53 (1961), trg 456-457. -
Xem CÐ Vat. II, Sắc lệnh về Hiệp Nhất, số 12: AAS 57 (1965), trg 99-100.

13* Ðiều mà Công Ðồng thiết tha mong muốn là người giáo dân không nên sống riêng
rẽ và khép kín với những người không cùng một đức tin như mình. Công Ðồng kêu gọi sự
cộng tác "năng động" và "khôn ngoan" của chúng ta với mọi người thiện chí để cùng nhau
thăng tiến và cổ võ những gì chân thật, công bằng, thánh thiện và đáng yêu quí (x. Ph 4,8;
TÐ 14); và hãy luôn lưu tâm đến "những gì hiệp nhất hơn là chia rẽ".

10 Xem CÐ Vat. II, Sắclệnh về Hiệp Nhất, số 12: AAS 57 (1965), trg 100; x. thêm Hiến
Chế tín lý về Giáo Hội, số 5: AAS 57 (1965), trg 19-20.



VỀ MỤC LỤC

KINH NĂM ĐỨC TIN

(đã được HĐGMVN chuẩn nhận)

Lạy Chúa là Cha chí thánh, là Thiên Chúa toàn năng hằng hữu,/

chúng con cảm tạ Chúa đã ban cho chúng con ơn đức tin,/

nhờ đó chúng con được nhận biết và thực hành những điều Chúa dạy, /

hầu đem lại cho chúng con hạnh phúc đời này và đời sau.

Lạy Chúa Giêsu Kitô, Chúa là đường, là sự thật và là sự sống./

Ai tin Chúa sẽ tìm thấy đường đi, tìm ra chân lý và tìm được sự sống./

Chúng con cảm tạ Chúa đã đến rao giảng Tin Mừng,/

dạy chúng con những điều phải tin, những việc phải làm, /

để được sống và sống dồi dào./

Xin nâng đỡ đức tin yếu kém của chúng con,/

để chúng con luôn biết tín thác vào tình thương của Chúa, /

sẵn sàng dấn thân loan báo Tin Mừng cho mọi loài thụ tạo, theo lệnh Chúa truyền.

Lạy Chúa Thánh Thần là Đấng hướng dẫn mọi loài,/

xin khơi lại cho chúng con những điều chúng con phải tin,/

những việc phải làm /

để đức tin của chúng con mỗi ngày thêm sâu sắc và trưởng thành hơn./

Xin ban cho chúng con biết can đảm tuyên xưng đức tin trước mặt mọi người,/

biết ý thức cử hành đức tin trong các nghi lễ phụng vụ,/

thực hành đức tin trong cuộc sống hằng ngày, /

để có thể thông truyền đức tin đó lại cho con cháu,/

và tất cả mọi người, đặc biệt là những người chưa nhận biết Chúa.

Lạy Mẹ Maria, Mẹ được chúc phúc vì đã tin./

Xin giúp chúng con luôn tin những lời Chúa dạy và Hội Thánh truyền,/

biết phó thác mọi sự cho tình yêu quan phòng của Chúa,/

biết quan tâm đến nhu cầu của mọi người anh chị em chung quanh chúng con,/



nhờ đó họ sẽ được nhận biết Chúa,/

để chính họ cũng nhận được ơn đức tin đem lại sự sống đời đời.

Lạy Thánh Cả Giuse, các Thánh Tử đạo Việt Nam cùng toàn thể các Thánh,/

các ngài là những gương mẫu sống động về đức tin cho chúng con./

Xin giúp chúng con biết sống /

và thực hành đức tin của chúng con trong cuộc sống hằng ngày,/

nhất là trong Năm Đức Tin này.

Chúc tụng Thiên Chúa vinh hiển muôn đời. /

Amen!

HĐGMVN (nguồn WHĐ)

VỀ MỤC LỤC

LÀM SAO ĐỂ CÓ SỰ SỐNG VĨNH CỬU

Chúa Nhật XXVIII Thường Niện B

(Wisdom 7: 7-11; Hebrews 4: 12-13; Mark 10: 17-30 / 10: 17-27)

Bác Sĩ  Nguyễn Tiến Cảnh

“Đức Giêsu vừa lên đường, thì có một người chạy đến quì xuống trước mặt Ngài
và hỏi:  ‘Thưa Thầy nhân lành, tôi  phải  làm gì để  được sự  sống đời  đời  làm gia
nghiệp?’. Đức Giêsu đáp: ‘Sao anh nói tôi là nhân lành? Không có ai là nhân lành cả,
trừ một mình Thiên Chúa. Hẳn anh biết các điều răn: Chớ giết người, chớ ngoại tình,
chớ trộm cắp, chớ làm chứng gian, chớ làm hại ai, hãy thờ kính cha mẹ’. Anh ta
nói:’Thưa Thầy, tất cả những điều đó tôi đã tuân giữ từ thuở nhỏ’. Đức Giêsu đưa
mắt nhìn anh ta và đem long trìu mến. Ngài bảo anh ta:’Anh chỉ thiếu có một điều là
hãy đi bán những gì anh có mà đem cho người nghèo, anh sẽ được một kho tang
trên trời. Rồi hãy đi theo tôi’. Anh ta sa sầm nét mặt vì lời đó, và buồn rấu bỏ đi, vì
anh ta có nhiều của cải……….”. (Mc 10: 17-30)

CÂU CHUYỆN ƠN GỌI    

      Câu chuyện một người đến gặp Chúa Giêsu để hỏi về sự sống đời đời đúng ra là một
câu chuyện về ơn gọi (Mc.10:17-30). Đây là câu chuyện duy nhất trong Tin Mừng thánh Mác
Cô nói về một người được Chúa gọi nhưng đã đáp lại lời Chúa không phải bằng hành động
bước theo Chúa mà lại đi xa lìa Chúa.

      Câu chuyện này được kể lại cả trong Ba Tin Mừng Nhất Lãm. Thánh Mathêu (Mt
19:16-22) cho biết người đó là một thanh niên. Thánh Lu Ca (Lc 18: 18-23)  cho biết ngưới
đó là một lãnh tụ. Cả ba thánh sử đều đồng ý người đó giầu có, nhưng chỉ riêng thánh Mac
cô mới nêu rõ cái ưu tư của người đó “…tôi phải làm gì để có được đời sống vĩnh cửu làm gia
nghiệp!”.



Ý NGHĨA CỦA ƠN GỌI / ĐỜI SỐNG VĨNH CỬU

      Chúng ta thử phân tích đoạn Tin Mừng này của thánh Mac Cô (Mc 10: 17-30). Trước
tiên Chúa Giêsu cắt nghĩa chữ ‘Nhân Lành’ chỉ để dùng riêng cho Thiên Chúa là nguồn mạch 
mọi sự tốt lành và chỉ một mình Thiên Chúa mới có thể ban cho chúng ta đời sống vĩnh cửu.

      Phải chăng những đòi hỏi mà Chúa muốn chúng ta phải có để được thừa hưởng đời
sống vĩnh cửu chính là những hướng dẫn mà Chúa đã chỉ cho người thanh niên giàu có? Chúa
Giêsu có thực sự không đòi hỏi các môn đệ khác của ngài phải bán tài sản của họ đi không
(1Timothy 6: 117-19)? Ông Phêrô đã không có thể giữ lại cái nhà và chiếc ghe của ông trong
một thời gian ngắn phải không? (Mc 1: 29; Ga 21:3).  Phải chăng những người phụ nữ ở
Galile đã đi theo để giúp đỡ Chúa Giêsu cũng không thể trở lại nhà để lấy vàng bạc và đồ
trang sức cá nhân của mình như ông Giuse thành Arimathea đã làm hay sao? (Mc 15:41,43)

      Hình như trong trường hợp người thanh niên giàu có này, chúa Giêsu đã đưa ra lời
mời gọi rất cá biệt với những lý do cũng rất đặc biệt.  Tại sao người thanh niên này lại cảm
thấy lời Chúa yêu cầu quá khó khăn không thể làm được? Bởi vì anh ta có nhiều của cải vật
chất. Khi thấy người thanh niên buồn rầu bỏ đi thì Chúa nói “Người giàu khó có thể vào được
nước Thiên Chúa !” (c.23)

      Có điều khác biệt là trong Cựu Ước, sự giàu sang và của cải vật chất dư thừa lại được
coi là dấu chỉ ân huệ Chúa ban (Job 1: 10; Tv 128: 1-2; Isaiah 3: 10). Những người Do Thái
mộ đạo cũng tin rằng giàu sang phú quí là dấu hiệu Chúa chúc lành và những người giàu có
là những người được Chúa chúc phúc, trái với những kẻ nghèo khó là những kẻ coi như bị
Chúa chúc dữ.

QUYỀN LỰC CỦA  VẬT CHẤT TƯ HỮU

      Những lời Chúa Giêsu nói với người thanh niên (Mc 10: 23) đã làm cho các môn đệ
ngỡ ngàng, vì nó trái ngược với quan niệm trong Cựu Ước (Mc 10: 24-26). Bởi lẽ giàu sang,
quyền lực và công trạng chỉ cho chúng ta sự an toàn phù phiếm,  có thể nay còn mai mất,
thành thử Chúa Giêsu đã bác bỏ chúng hoàn toàn mà tuyên bố nếu ai ôm cứng lấy những
thứ phù du đó thì không thể vào được nước trời. Sự chọn lựa tiêu cực của người thanh niên,
bỏ Chúa bước đi nói lên cái thực tế ở đời.  Nó cho thấy của cải, tiền bạc, danh vọng cũng làm
cản trở việc lãnh đạo của các mục tử trrong việc điều hành Giáo Hội, giáo phận và giáo xứ
cũng như công việc truyền  giáo. Chúa Giêsu dùng hình ảnh người thanh niên buồn rầu bỏ đi
để cho các môn đệ một bài học về sự nguy hiểm và tác hại của tiền bạc, uy quyền và danh
vọng. Tách rời khỏi hẳn những  sở vật đó là những đòi hỏi cần phải có để là môn đệ thực sự
của Chúa, bởi vì những quyến rũ đó sẽ bó chặt tâm trí chúng ta với thế gian, khiến lòng trí
chúng ta luôn luôn gắn bó với nó và chỉ nghĩ tới những con số của giá cả hơn là cái giá trị
thực.

      Chúa Giêsu đã đảo ngược lại hoàn toàn những gì mà các môn đệ và những người Do
Thái tốt lành đã được dạy bảo. Nhưng đối với họ, lời dạy của Chúa về sự giàu sang phú quí
thì quả là khó hiểu. Khi Chúa nói “ Khó khăn biết bao cho những kẻ nhiều tiền lắm của vào
được Nước Thiên Chúa!”, lúc đó Phúc Âm kể lại là “Các môn đệ rất đỗi ngạc nhiên, sửng sốt
và nói với nhau, ‘vậy thì ai có thể được cứu rỗi?’” (c. 23, 26).

      Bất cứ ai trong chúng ta cũng có thể đặt một câu hỏi tương tự như vậy.  Chúa Giêsu
đã nhắc nhở các ông rằng sự cứu rỗi thì hoàn toàn là một tặng phẩm Chúa ban. Ân sủng
chính là một quà tặng của Chúa và chỉ có những ai mà bàn tay họ trống rỗng, chẳng vướng
bận gì là của riêng mình thì mới có thể tthoải mái đưa ra để đón nhận ân sủng đó. Việc hoàn
thành ơn cứu rỗi thì vượt quá khả năng của con người và hoàn toàn phụ thuộc vào lòng tốt
và khoan dung của Thiên Chúa là đấng ban phát ơn tặng ấy (Mc 10: 27).

SỰ MÂU THUẪN CỦA KITO GIÁO

      Nơi nhiều xã hội, sự giàu sang được coi là dấu chỉ Chúa thương , và nghèo khó khốn
khổ lại là biểu hiệu Chúa ghét bỏ. Mọi Kitô hữu đều được khuyến khích tuân theo giáo huấn
của chúa Giêsu, nhưng giá trị của xã hội lại ở chỗ giàu sang, có nhiều của cảỉ vật chất như có
nhà cao cửa rộng, xe Mercedes, BMW hai ba chiếc, trong băng có bạc triệu, đầu tư nhìều nơi,



lại có chức quyền cao sang được mọi người kính trọng…

      Khi mà hệ thống tư bản hoàn toàn do thị trường lèo lái, duy vật chất  mà không có
trái tim, không còn tấm lòng và tình thương yêu thì nó sẽ đi ngược lại với giáo huấn của
Chúa Giêsu nói trong Tin Mừng. Phúc Âm Chúa Giêsu khuyến khích nên có “sự giàu sang phú
quí của Tin Mừng”. Chúa không chống lại sự giàu sang vật chất, nhưng ngài kết án những kẻ
bị của cải vật chất, tiền bạc, danh vọng lôi kéo trở thành nô lệ. Trái lại, nó sẽ trở thành ơn
phúc khi nó được đem chia sẻ với  mọi người, và không trở thành nô lệ hoặc nhà tù giam
hãm những kẻ thiếu khôn ngoan không biết đem nó chia bớt cho những người cần thiết và kẻ
nghèo khó khốn khổ.

      Khi Chúa Giêsu nhìn vào chàng thanh niên giàu có thì ngài cũng nhìn vào mỗi người
chúng ta với lòng trìu mến. Chúa nhắc nhở chúng ta phải làm “một điều nữa” là chúng ta cần
phải để cho cái nhìn trìu mến ấy của Chúa thấm nhập vào tâm  can chúng ta để không giống
như chàng thanh niên giàu có kia, chúng ta mở rộng lòng ra để đón nhận lời Chúa hầu biến
đổi cuộc sống chúng ta, phá bỏ những giá trị trần thế và sắp đặt lại những ưu tiên cho cuộc
sống tâm linh của chúng ta.

      Khi nghe Chúa đưa ra những  đòi hỏi như vượt quá sức con người, rất nhiều môn đệ
đã bỏ ngài. Chúa đã hỏi những môn đệ còn lại: “Các anh cũng tính ra đi hay sao?”

       Phêro trả  lời:   “Lạy Chúa, chúng con sẽ  đi  theo ai? Chúa chính là Lời  Hằng
Sống”(Ga 6: 67-68)

      Và họ đã chọn ở lại với Chúa. Họ ở lại bởi vì Thầy của họ đã có “Những Lời Hằng
Sống”,  là những lời hứa hẹn một sự vĩnh cửu, đã cho họ đầy đủ ý nghĩa để sống bây giờ và
mãi mãi. 

KHÔN NGOAN VÀ HẠNH PHÚC

       Vua Solomon là người đúng nghĩa của khôn ngoan như đã diễn tả trong bài đọc I
(Wisdom 7: 7-11) đã nhận thức được rằng chỉ có sự khôn ngoan thực mới có thể mang lại
hạnh phúc. Ông cầu nguyện để xin Chúa ban sự khôn ngoan và chỉ xin khôn ngoan mà thôi.
Ông không xin quyền lực, giàu sang phú quí hay sức khỏe…, nhưng Chúa đã ban cho ông tất
cả mọi sự.

       Đối với chúng ta, khôn ngoan đã trở thành người và tên người đó là Giêsu. Khôn
ngoan đã sinh ra trong máng cỏ và chết trên thập giá. Ỡ giữa hai điểm đó, chúng ta chỉ có
một cơ hội duy nhất lấp cho đầy để nối hai điểm lại nếu chúng ta biết theo Chúa và sống
cuộc sống tình yêu vô vị lợi.

      Khi nhìn lên Chúa Giêsu, chúng ta nhận ra được thế nào là ý nghĩa của nghèo khó
mà tâm hồn lại hiền dịu và quảng đại, ý nghĩa của than khóc, của nỗi ưu tư chỉ lo chăm sóc
cái gì cần phải chăm sóc, hiểu được thế nào là tâm hồn trong sáng biết sống hài hòa với mọi
người và ý nghĩa của đau buồn khi bị truy nã đầy đọa. Vì thế Chúa hẳn có lý khi nói với mỗi
người chúng ta là: “Hãy đến và theo Ta!”.

Chúa không đơn giản nói rằng: “Hãy làm những điều Ta nói”. Nhưng Chúa nói: “Hãy
đến và theo Ta!”.

      Sau cùng, Chúa Giêsu nhìn thẳng vào mỗi người chúng ta với ánh mắt trìu mến và
nhắc nhở chúng ta là cuộc sống phải  đầy đủ và trọn vẹn, không phải là cố đắp cho đầy của
cải vật chất, tiền bạc, danh vọng và quyền uy lẫy lừng, nhưng cũng phải biết để cho mọi sự
nó qua đi.

      Lúc khởi đầu, sự mời gọi của Chúa khiến chúng ta ngạc nhiên, khó chịu, bị chạm và
gây buồn phiền.  Nhưng rồi với ơn Chúa, chúng ta nhận thức ra được Lời Chúa là lời hằng
sống và có hiệu lực, sắc nhọn hơn bất cữ lưỡi kiếm thần kỳ nào khác, có thể đâm thấu tim
gan chúng ta đến cả xương tủy và có khả năng phân biệt giữa suy tư và tư tưởng còn ẩn kín
trong tâm (Hebrews 4: 12-13). Hy vọng rằng chúng ta sẽ không bỏ Chúa ra đi mà lòng buồn
nặng chĩu.

ĐÔI LỜI KẾT: ÁP DỤNG TRONG CUỘC SỐNG THƯỜNG NHẬT



      Tiếp theo  bài Tin Mừng hôm nay của thánh Mac cô, chúng ta cùng nhau suy gẫm và
 thực thi ba lời giáo huấn quan trọng của truyền thống Công Giáo được nói tới trong Sách
Giáo Lý Công Giáo và tông thư Bác Ái Trong Sự Thật/Caritas in Veritate của Đức Thánh Cha
Biển Đức XVI.

1. Sách Giáo Lý dạy (câu 2404-2405): Khi sử dụng những tài sản mình sở đắc cách hợp
pháp, con người không được coi đó như chỉ thuộc riêng về mình, mà còn phải coi đó như
những tài sản chung, theo nghĩa những tài sản đó không những mang lợi ích cho mình mà
còn cho người khác nữa. Quyền tư hữu làm cho người sở hữu tài sản trở thành người quản lý
của Chúa quan phòng, lo sinh hoa lợi với tài sản của mình và thông ban phúc lợi cho tha
nhân, trước hết là thân nhân của mình.

Những tài sản sản xuất, vật chất hoặc tinh thần, như đất đai và nhà máy cơ sưởng, các
sở trường và tài nghệ buộc những người sở hữu phải làm sao để hoa trái của các tài sản đó
sinh lợi ích cho nhiều người. Những người sở hữu các tài sản tiêu thụ và sử dụng cũng phải
sử dụng chúng một cách tiết độ, dành một phần tốt cho lữ khách, cho bệnh nhân và cho
người nghèo.

2. Sự thật thứ hai là…sự phát triển con người toàn diện về mọi chiều kích. Không có một
viễn kiến về đời sống vĩnh cửu thì sự tiến triển của con người trong thế giới này không có chỗ
để thở. Đóng khung trong lịch sử, nó sẽ liều lĩnh  chỉ cố làm sao cho có thật nhiều của cải,
phồn vinh; nhân loại do đó không còn can đảm để phục vụ tài sản cao cấp hơn, phục vụ
những sáng kiến to lớn và vô vị lợi được gọi là Đức Bác Ái  Phổ Quát.

“Con người không thể phát triển do chính tài năng của mình, cũng như sự phát triển đó
không thể đơn thuần trao về lại cho họ. Theo trào lưu lịch sử,  thường thì những cơ chế/ tổ
chức trong xã, hội quốc gia đã đủ để bào đảm cho quyền phát triển của con người được hoàn
thành” ( Số 11 Caritas in Veritate).

3. “Trong khi người nghèo khó trên thế giới vẫn tiếp tục gõ cửa nhà người giàu thì thế
giới giàu sang vẫn cố tình không nghe những tiếng gõ cửa ấy bởi vì lương tâm họ không còn
phân biệt con người là gì nữa. Thiên Chúa đã biểu lộ tính người cho con người. Lý trí và niềm
tin cùng làm việc song hành để  cho chúng ta biết cái gì là tốt, với điều kiện chúng ta phải
muốn nhận biết nó. Theo luật tự nhiên, thì lý trí sáng tạo chiếu rọi trước để chỉ cho ta thấy
cái hay tuyệt vời của chúng ta, nhưng cái tồi tệ của con người chúng ta đã làm cho chúng ta
không còn nhận ra được tiếng gọi của Sự Thật Luân Lý” (Số 75 Caritas in Veritate). 

- Lạy Chúa, chúng con sẽ đi theo ai đây? Chúa chính là Lời Hằng Sống.

Fleming Island, Florida

Oct. 11, 2012

NTC

VỀ MỤC LỤC

ĐỨC KITÔ-LỜI, LÀ NGƯỜI GIEO VÀ LÀ HẠT GIỐNG

Lời Mời gọi của HĐGMVN:

Giáo Hội tại Việt Nam phải “phát động chương trình mỗi gia đình một cuốn Kinh
Thánh được đặt nơi xứng hợp, cổ võ đọc và cầu nguyện với Lời Chúa”, khuyến khích
học thuộc lòng những đoạn Kinh Thánh cốt yếu. Mọi thành phần Dân Chúa, giáo
dân, chủng sinh, tu sĩ và các mục tử, cần tập thói quen đọc và suy niệm Lời Chúa
hằng ngày, đặc biệt theo phương thức Lectio divina. (Thư Chung của HĐGMVN, ngày
1.5.2011, số 11)

Xin  giới  thiệu  cho  nhiều  người  thân  tham  gia  Gia  Đình  Lectio  Divina
Lecdiv@gmail.com để có thể hiệp thông với nhau trong đời sống cầu nguyện và
cùng giúp nhau thực hành "điều cần thiết nhất trong mọi điều cần thiết". Đan viện



Xitô Thánh Mẫu Tâm Mỹ Ca, Nha Trang, sẽ cầu nguyện lâu dài cho tất cả những ai
trung thành thực hành và cố võ việc thực hành Lectio divina.

Mọi  thắc  mắc  về  Lectio  divina,  xin  gởi  email  cho  cha  Bảo  Tịnh,
O.Cist  fr.baotinh@yahoo.fr

*****

Tác Phẩm: MỘT VỊ THIÊN CHÚA NGỎ LỜI!

Thiên Chúa tỏ mình cho con người thế nào?

Chuyển ngữ:

Thérèse Trần Thiết

Fr. Marie Bảo Tịnh O.Cist

Nguyên tác: 

Michel HUBAUT

UN DIEU QUI PARLE!

Comment Dieu se révèle-t-il à l’homme?

Chương 7

ĐỨC KITÔ-LỜI, LÀ NGƯỜI GIEO VÀ LÀ HẠT GIỐNG

Sự tăng trưởng khó khăn của Lời trên thửa đất lòng người

 “Ðức Giê-su lại bắt đầu giảng dạy ở ven Biển Hồ. Một đám người rất đông tụ họp chung
quanh Người, nên Người phải xuống thuyền ở dưới biển mà ngồi, còn toàn thể đám đông thì
ở trên bờ” (Mc 4, 1).

Ở đây, chiếc thuyền của Phê-rô được dùng làm nơi giảng dạy. Thánh Mác-cô nói rõ là
Thầy Giê-su “ngồi” trên thuyền để giảng dậy. Đó là thái độ tự nhiên của luật sĩ khi giảng dạy
Luật, họ ngồi trên “tòa của Mô-sê” (x.Mt 23, 2). Mác-cô còn muốn cho độc giả của mình hiểu
rằng Luật của Giao Ước mới, kể từ nay đã được công bố trên một tòa khác với tòa giảng của
các luật sĩ và biệt phái. Và vì chiếc thuyền này là thuyền của các môn đệ Thầy, nên hiển
nhiên là Thầy Giê-su “nói” cách tự do, với uy quyền của Thầy, ở một địa điểm và môi trường
mới: đó là cộng đoàn các tín hữu.

 “Toàn thể đám đông ngồi trên bờ.” Tư thế của Thầy ngồi giảng trên thuyền, cũng nêu rõ
một “khoảng cách” nào đó đối với đám đông ngồi chen chúc trên bờ. Rất có thể Mác-cô muốn
ám chỉ cách kín đáo đến Đức Ki-tô Phục Sinh “ngồi bên hữu Chúa Cha”. Vì là “Thầy”, ngày
nay cũng như xưa kia, Đức Giê-su Ki-tô tiếp tục giảng dạy Lời Sự Sống cho đám đông đang
trông chờ trên mọi bến bờ của thế giới, về mặt địa dư cũng như văn hóa.

  Biển hồ Ga-li-lê cũng là ranh giới giữa Ít-ra-en và các dân ngoại, nên bờ biển này còn
tượng trưng cho một sự “đứt đoạn”, một khởi  đầu mới  cho cuộc hành trình ra khơi,  đến
những miền đất xa xăm. Lời của Thầy Giê-su, Tin Mừng là lời mời gọi tháo dây buộc thuyền,
hướng đến tương lai với niềm tin, cắt đứt với những cách sống và tư duy của ta, để dám lên
thuyền đi đến một địa điểm mới.

Đám đông ở lại trên “đất” liền, một từ quan trọng đối với Mác-cô, vì ông đã lặp lại chín lần
liên tiếp (Mc 4, 1.5.8.20.26.28.31), có thể Mác-cô muốn trả lời cho nhiều câu hỏi của cộng
đoàn ông:



- Làm sao thửa “đất” người tiếp nhận hạt giống Lời để sinh hoa trái?

- Tại sao thửa “đất” người lại khó mở cửa cho mầu nhiệm Giê-su, và cho Vương Triều
Thiên Chúa mà Thầy Giê-su muốn tỏ lộ?

“Người dùng dụ ngôn mà dạy họ nhiều điều. Trong lúc giảng dạy, Người nói với họ: "Các
người nghe đây!” (Mc 4, 2-3a).

 “Giảng dạy” đúng là sứ vụ chính yếu của Thầy. Mác-cô nhấn mạnh bằng cách dùng động
từ này ba lần trong hai câu (4, 1.2: “Ðức Giê-su lại bắt đầu giảng dạy ở ven Biển Hồ. Một
đám người rất đông tụ họp chung quanh Người, nên Người phải xuống thuyền ở dưới biển mà
ngồi, còn toàn thể đám đông thì ở trên bờ. Người dùng dụ ngôn mà dạy họ nhiều điều”) và
còn lặp lại tám lần động từ “nói” (Mc 4,2.9.11.13.21.24.26.30). Thầy Giê-su giảng dậy “bằng
dụ ngôn”. Dụ ngôn là lối so sánh giữa một kinh nghiệm cụ thể với một thực tại tâm linh vô
hình. Lời mà Đức Giê-su thường dùng nhất trong khi giảng dạy là “Hãy nghe đây!”. Mác-cô
cho nó một vẻ trịnh trọng khi mở đầu bài giảng đầu tiên này, được Thầy triển khai cách rộng
rãi. Lời mời gọi “Hãy nghe!” dĩ nhiên là tiếng vọng của việc tuyên xưng niềm tin độc thần của
dân Giao Ước: “Hãy nghe, hỡi Ít-ra-en!” (x.Đnl 6, 4 tt) và lời kêu gọi không ngừng của các
ngôn sứ: “Hãy nghe!” Thầy Giê-su dùng chính lời kêu gọi khẩn khoản này của Thiên Chúa
Giao Ước.

 “Kìa người gieo giống đi ra gieo giống” (Mc 4, 3b) Thầy tự giới thiệu mình, vừa như
“người gieo giống” đi ra gieo hạt, vừa như chính hạt giống được gieo xuống đất chờ được nẩy
mầm, mọc lên. Đây đúng là sứ vụ của Thầy.

“Trong khi gieo, có hạt rơi xuống vệ đường, chim chóc đến ăn mất. Có hạt rơi trên sỏi
đá, chỗ không có nhiều đất; nó mọc ngay, vì đất không sâu; nhưng khi nắng lên, nó liền bị
cháy, và vì thiếu rễ nên bị chết khô. Có hạt rơi vào bụi gai, gai mọc lên làm nó chết nghẹt và
không sinh hoa kết quả. Có những hạt lại rơi nhằm đất tốt, nó mọc và lớn lên, sinh hoa kết
quả: hạt thì được ba mươi, hạt thì được sáu mươi, hạt thì được một trăm" Rồi Người nói: "Ai
có tai để nghe thì nghe” (Mc 4, 4-9)!

 “Việc xảy ra là…” Cái gì đã xảy ra? Mác-cô dùng động từ “xảy ra” ở đây để chỉ một sự
kiện bất ngờ: Việc “xảy ra” là hạt giống – Lời Giê-su – không dễ dàng đi sâu vào thửa đất
lòng người! việc tăng trưởng của nó bị cản trở. Đây chính là một sự kiện gây ra vấn đề! Trong
dụ ngôn này, Thầy lôi kéo sự chú ý của ta đến công việc lâu dài và khó nhọc: gieo hạt giống
xuống thửa đất lòng chúng ta. Và không phải tình cờ nếu Mác-cô đặt bài giảng bằng dụ ngôn
này trong một bối cảnh của sự đụng độ và đối kháng. Trong chương trước, khi cho ta thấy sự
xung đột giữa Thầy với những người biệt phái, những người đồng hương và với cả những
người trong gia đình Thầy, Mác-cô đã ngụ ý cho ta thấy những sức kháng cự đối với Lời Giê-
su.

Ngay cả nhóm môn đệ cũng bị hụt hẫng trước sự thay đổi tình thế đáng lo ngại, qua
những sự kiện này. Đứng trước vẻ bên ngoài như chiều thất bại, và bầu khí chống đối mỗi
ngày thêm nặng nề, niềm tin của họ vào Thầy và Tin Mừng của Thầy như cũng bị lung lay.
Chắc chắn để trấn an môn đệ mình, Đức Giê-su mới  kể dụ ngôn này. Thầy nhìn thấy rõ
những thất bại đó và không tìm cách che đậy. Thầy nhận thấy sứ điệp của mình đang vấp
phải sự bất đồng cảm của con người. Nhưng nếu Thầy Giê-su đã quảng diễn cách tỉ mỉ những
trường hợp bất lợi cho hạt giống, thì cuối cùng Thầy đã kết luận bằng một trường hợp thật
bất ngờ, với cảnh bội thu đầy hứa hẹn.

Như thế, Đức Giê-su muốn nói lên niềm tin vào sứ vụ của mình, lòng hy vọng vào tương
lai, để khích lệ, củng cố đức tin và niềm hy vọng của các môn đệ. Bất chấp mọi trở ngại gặp
phải trên “thửa đất lòng người”, Thầy bảo đảm chắc chắn rằng kế hoạch yêu thương của Cha
đã uỷ thác cho Thầy mạc khải, sẽ được kiện toàn. Chỉ vì lý do đơn giản là “Người gieo giống
đã đi ra gieo hạt”.

Chính Thầy, người gieo giống là nhân vật chính trong dụ ngôn này, dù sau đó như biến
mất khỏi trình thuật, nhưng chính Thầy là người khởi xướng đi ra gieo hạt. Và trong Thầy
Giê-su, là chính Thiên Chúa đang tác động cho việc gieo mầm một dân tộc mới, một nhân
loại mới và cũng chính Người bảo đảm cho việc tăng trưởng và cho mùa gặt.

Với một nhóm môn đệ ít ỏi, tuy sợ sệt, nhưng họ luôn trung thành với Thầy, dù chỉ là dấu
chỉ khiêm tốn, yếu ớt, nhưng hiện thực giữa lòng thế giới khép kín trong thái độ chối từ. Thầy
diễn tả trong dụ ngôn này niềm tin không lay chuyển của Thầy nơi Cha, là Đấng đã sai Thầy,
cũng như niềm tin của Thầy nơi các môn đệ, trước tiên là cho chính họ, những người “bạn



hữu” thiết nghĩa của Thầy.

Chúng ta đang đứng trước một dụ ngôn của niềm Tin và Hy Vọng. Đức Giê-su nói với
chúng ta: “Hãy tin”, triều đại của tình yêu đã đến với chúng ta rồi. Nó không từ con người mà
đến, nhưng từ Thiên Chúa là Đấng khởi xướng. Và mùa gặt sẽ thu hoạch được nhiều hơn lòng
mong đợi của con người. Để cộng tác cho mùa gặt này, Thiên Chúa chỉ yêu cầu chúng ta một
điều duy nhất: hãy là đất tốt để đón nhận Lời.

Đối với ki-tô hữu, tin và hy vọng trước hết là “lắng nghe”, là để cho Lời Sự Sống của Đức
Ki-tô được gieo vào lòng mình. Niềm hy vọng của chúng ta bắt đầu bởi một hành động của
niềm tin yêu nơi Thầy. Hy vọng là tin vào quyền lực dũng mãnh của Lời Thầy Giê-su, tin vào
tình yêu sinh động của Thầy cho con tim loài người của chúng ta. Tất cả còn đang trong giai
đoạn phôi thai, nẩy mầm, tuy nhiên tất cả đã có đó trong hiện thực, như cây sồi đã có sẵn
trong quả sồi, như mọi trái cây đều tiềm ẩn trong mỗi hạt giống rồi. Đây chính là nền tảng
của niềm hy vọng ki-tô hữu: Điều mà Cha đã khởi sự trong việc Nhập Thể và Nhập Thế của
Giê-su, Con Một của Cha, chắc chắn sẽ được thực hiện trong viên mãn. Bất chấp mọi phiêu
lưu bất ngờ của lịch sử con người. Mùa gặt đã được bảo đảm trong Đức Ki-tô Khải Hoàn.

Trong dụ ngôn này, Thầy Giê-su mô tả các công đoạn của việc gieo giống cách tỉ mỉ, hạt
giống có khi bị thất thoát, héo khô hay bị chết nghẹt, cũng có khi được nẩy mầm rồi sinh hoa
kết quả trong lòng người sẵn sàng đón nhận. Thầy đem đối chiếu giữa hai nghịch cảnh: ban
đầu hạt giống bị thất thóat vô hiệu quả, nhưng sau cùng thì mùa gặt bội thu vượt trên mọi
mong chờ ức đoán và hy vọng của con người. Thửa “đất tốt” sản xuất từ 30, 60 và 100 cho
mỗi hạt giống được gieo! Mặc dù thời đó mức thu hoạch trung bình chỉ vào khoảng 10 đến 20
cho mỗi hạt giống thôi!

Lời Thầy, hạt giống sự sống, chỉ có thể nẩy mầm, sinh hoa kết quả nếu thửa đất lòng
người biết mở cửa đón nhận.

Thánh Mác-cô kết thúc dụ ngôn, cũng như khi bắt đầu, với lời mời gọi mọi người lắng
nghe bằng chính con tim của mình: “Ai có tai để nghe thì hãy lắng nghe!” Lời kết nhấn mạnh
điểm tế nhị của bài giảng huấn trong dụ ngôn, đó là lời kêu gọi rất trịnh trọng: “Hãy mở”
lòng, mở tâm trí để lắng nghe Lời Chúa trong niềm tin. Đó là ơn Chúa mà người môn đệ phải
đón nhận để tìm hiểu ý nghĩa Lời Thầy và làm nẩy sinh hoa trái trong đời sống cá nhân cũng
như cộng đoàn của mình.

(chương còn tiếp kỳ sau)

VỀ MỤC LỤC

“BIỆT LY, NHỚ NHUNG TỪ ĐÂY…”

Tôi đã trở về Hà Nội vào lúc 11g00 đêm, nhưng những cảm xúc vẫn cứ mãi dâng trào
trong tôi. Tôi vừa tham dự vào một cuộc chia ly đầy tình cảm, những giọt nuớc mắt, những cái
níu tay, những tiếng nức nở và những lời nhắn gởi thắm tình, dạt dào thương mến, chân thành,
đơn sơ và thánh thiện…

Chiều nay anh em chúng tôi vừa kết thúc chuyến giảng Đại Phúc ở một Giáo Họ thuộc
một Giáo Xứ ở Hà Nam, Giáo Họ mừng 100 năm kỷ niệm Nhà Thờ, tôi được tham dự ngày
cuối cùng khi trên đường từ Nho Quan, Ninh Bình, trở về ngang qua Hà Nam trước khi vào Hà
Nội.

Khi tôi vào đến đầu làng, một không khi tưng bừng rộn rã thể hiện trên các lối đi của
làng xã, cờ Hội Thánh ( trắng, vàng ), cờ Đức Mẹ ( trắng, xanh ), bay phất phới, cha truởng
đoàn Đại Phúc chia sẻ với tôi: cả làng ngưng việc để tham dự Đại Phúc. Quả thật ngoài ruộng
vườn, những mảnh vườn bé nhỏ, những ô ruộng khiêm tốn đầy những vạt rau xanh, xu hào,
cải xanh, hành, hẹ, củ cải xanh ngắt một màu hiền hòa nằm im ắng dưới nắng chiều nhẹ của
một ngày giữa thu Hà Nội, gần như không có một bóng người giữa ruộng vườn.

Có một người phụ nữ trẻ, trên đầu vấn một cái khăn như chúng ta thường thấy nơi người
nữ lao động miền Bắc, quần áo lam lũ ruộng vườn, chị nhìn thấy chúng tôi vào làng khi đang
cố gắng “tham lam” thu dọn nốt một vài cái gì đó nơi vuông ruộng nhà chị. Khi thấy chúng



tôi, chị như hốt hoảng, chị vội vàng chạy lên đường cái, dắt chiếc xe đạp của chị đang dựng
trên đường để tránh qua một bên, hình như chị cảm thấy có lỗi vì giờ này vẫn còn ở ruộng
chưa về để lo đến Nhà Thờ. Dưới nắng chiều tôi thấy chị đẹp lạ lùng, tôi nói với cha trưởng
đoàn: “Em thấy không, người đàn bà đó thật dễ thương, chị đơn sơ chân chất, thánh thiện và
đáng ngưỡng phục, ôi sao nét đẹp nhiệm mầu…”

Cha trưởng đoàn Đại Phúc giao cho tôi nhiệm vụ giảng bài kết thúc tuần Đại Phúc trong
Thánh Lễ bế mạc, nội dung bài giảng nói về Đức Mẹ. Hình ảnh người phụ nữ lam lũ, đơn sơ,
tinh tế, tôi vừa gặp trên đường ruộng gợi ý cho tôi nói về Mẹ của chúng mình. Mẹ đã sinh ra
rồi lớn lên trong kiếp sống nghèo lao động, nơi cái nghèo vật chất, Mẹ ý thức và nhạy bén với
cái nghèo tinh thần, Mẹ “phô diễn” cái nghèo của Mẹ bằng cách để cho Chúa làm cho Mẹ nên
giàu có, và Mẹ chuyển cái giàu có của Mẹ cho chúng ta được trở nên giàu có.

Ngày mai Chúa Nhật 28 mùa Quanh Năm B, bài Tin Mừng Mc 10, 17 – 27 Chúa nói:
“…Những kẻ cậy dựa vào tiền bạc, thật khó mà vào Nuớc Thiên Chúa biết bao ! Con lạc đà
chui qua lỗ kim còn dễ hơn người giàu có vào Nước Thiên Chúa”. Nước Thiên Chúa không có
chỗ cho người giàu cậy thế ỷ quyền, không bao giờ con lạc đà mà có thể chui qua lỗ kim !
Nhưng “Phúc cho ai có tinh thần nghèo khó vì Nước Trời là của họ” ( Mt 5, 5tt ). Nước Thiên
Chúa thuộc về những ai sống nghèo, biết sống nghèo, ý thức mình nghèo mà phó thác cậy
dựa vào Thiên Chúa.

Chúng tôi kết thúc Tuần Đại Phúc bằng nghi thức trồng và làm phép cây Thánh Giá Đại
Phúc được dựng trong sân Nhà Thờ, bữa cơm tối vội vã với cha xứ, cha phó, Hội Đồng Mục
Vụ Giáo Xứ và các em giúp lễ. Khi chúng tôi dùng cơm, bà con vây quanh chật phía ngoài
nhà cơm, các bạn trẻ hát hò vui vẻ, thỉnh thoảng các cha trong đoàn chạy ra reo hò, hát với
các bạn đôi câu, tiếng cười giòn tan, tiếng vỗ tay ồn ào, tiếng la hét tranh nhau nói, tranh
nhau trêu chọc.

Tôi hoàn toàn không ngờ, cái đám đông ấy chưa chịu về nhà còn nán lại vui vẻ ở sân Nhà
Thờ bỗng bùng lên những tình cảm bi lụy, khi anh em chúng tôi khăn gói va ly đồ đoàn chất
lên xe, là lúc tiếng khóc nức nở vang lên thay tiếng cười rộn rã, người lớn khóc, các bạn trẻ
khóc, rồi cả bọn giúp lễ ngơ ngác nghịch ngợm cũng khóc. Họ níu kéo các cha không cho đi,
họ gào lên: “Cha đừng đi, cha ơi !”

Ông Trùm nói với tôi: “hôm nay các cha đi rồi chúng con vắng vẻ lắm”, ông nói rồi ông
nghẹn không nói được nữa. Xe chở chúng tôi phải vất vả lắm mới tiến dần ra đến đầu làng,
vất vả vì đường hẹp, các bạn trẻ bám theo xe, các bạn khóc như đi đưa đám, các cha cứ phải
thò đầu ra khỏi xe để an ủi, bảo các bạn trở về nhà đi, có cha quát to lên: “Cha có chết đâu
mà khóc, sao lại theo xe như xe tang vậy ?” Ông tài xế chật vật không dám chạy nhanh nữa
vì sợ các bạn bị kẹt vào xe, các bạn cứ đập vào xe rầm rầm và cứ khóc, có cha nói đùa: “Các
cha thì xót xa, bác tài thì xót xe !”

Xe ra đến đầu làng nhưng không di chuyển được nữa, một đám dân chúng đứng hai bên
đường đưa tiễn nhưng có một gia đình bế đứa con nhỏ đặt ngay ra giữa đường để cản xe, bác
tài bí hoàn toàn, chúng tôi xin cha xứ can thiệp, cha xứ ở nhà xứ chính cách đó hơn hai cây
số, ngài về cùng xe với chúng tôi, ngài phải mở cửa xe bước xuống thuyết phục họ bế cháu
bé lên để chúng tôi đi.

Nút chặn cuối cùng ở ngay đầu làng, một nhóm đã phục sẵn, kết hợp với nhóm “theo xe
tang” bít chặt cửa làng. Một lần nữa cha xứ phải xuống xe, ngài vất vả để mở đường cho xe
chở chúng tôi thoát ra, bây giờ trong xe thinh lặng hoàn toàn, không ai dám đùa giỡn nữa,
tiếng khóc vang lên rồi xa dần khi xe lăn nhanh bánh, hình như có giọt nuớc mắt nào đã lọt
vào xe, đọng lại trên khóe mắt những Thừa Sai của Chúa Giêsu.

Bóng tối như trùm cả vào trong xe, đôi phút thinh lặng đi qua, bỗng mọi người phá lên
cười vì đồng loạt các điện thoại của anh em đều tưng bừng báo chuông, và lại những lời
chia tay biệt ly ồn ào vang lên.

Chúng tôi về đến Hà Nội, trời đã vào khuya, tiết thu Hà Nội đã bắt đầu se se lạnh, quá
mệt mỏi, mọi người lặng lẽ khăn gói về phòng riêng, nhưng hình như không ai ngủ, tôi ngồi
ghi lại những cảm xúc này khi thời gian đã qua ngày hôm sau, 1g30 ngày Chúa nhật 14
tháng 10, đèn các phòng gần phòng tôi có phòng còn sáng. Thiên Chúa lạ lùng, từng ngày
Ngài dạy tôi từng bài học mới, bài học yêu thương, bài học hiệp thông…



Lm. VĨNH SANG, DCCT,

rạng sáng Chúa Nhật 14.10.2012 (Ephata 530)

VỀ MỤC LỤC

NĂM ĐỨC TIN: TRÁCH NHIỆM NGÔN SỨ CỦA NGƯỜI TÔNG ĐỒ VÀ CỦA NGƯỜI TÍN
HỮU GIÁO DÂN

Thánh Lễ khai mạc Năm Đức Tin đã được Đức Thánh Cha Bê-nê-đichtô 16 long trọng cử
hành  tại Rôma  ngày 11 tháng 10 vừa qua. Năm Đức Tin được mở ra nhân kỷ niêm 50 năm
sau Công Đồng Vaticanô II kết thúc  , và cũng kỷ niệm 20 năm  ngày  công bố Sách Giáo Lý
mới của  Giáo Hội Công Giáo, đồng thời cũng là dịp Thượng Hội Đồng Giám Mục thế giới (
Synod of Bishops) họp phiên kháng đại lần  thứ 13.

Đây là thời điểm thích hợp để toàn thể Giáo Hội nhìn lại đời sống đức tin của mình dựa
trên nền tảng  Tin Mừng  Cứu Độ của Chúa Kitô, Đấng đã đến trần gian làm Con Người để rao
giảng Tin Mừng, và  hy sinh “ hiến mạng sống mình làm giá chuộc cho muôn người.” (
Mt 20: 28)

Nghĩa là mọi người trong Giáo Hội – Hàng Giáo Phẩm, Giáo sĩ, Tu sì và Giáo dân - đều
được mời gọi để canh tân, củng cố  và sống niềm tin của mình vào Chúa Kitô cách  hữu  hiệu
hơn nữa để ứng phó với những thách  đố của thời đại  tục hóa (vulgarism) tôn thờ khoái
lạc (hedonism) vô thần (atheism) và phi  luân (amoralism), là những  đặc trưng 
của “văn hóa sự chết” đang lan tràn ở khắp nơi trên thế giới ngày nay để lôi cuốn biết bao
người vào hố diệt vong . Diệt vong vì  không có  niêm tin vào một Quyên Lực , hay  một
Đấng Tối Cao  mà người tín hữu chúng ta tôn thờ là Thiên Chúa, Đấng dựng nên và thưởng
phạt  con người về những việc mình làm trong cuộc sống trên đời này. Vì không có niềm tin
này, nên người ta tự do sống thác loan, làm những sự dữ và tội ác  không sao tả cho siết
được.. Thực trạng này phải là mới ưu tư hàng đầu của những ai muốn sống niềm tin có Thiên
Chúa cực tốt cực lành, đã sai Con Một là Chúa Kitô đến trần gian vì “ muốn cho mọi người
được cứu độ và nhận biết chân lý.” ( ! Tm 2 : 4)

Nhưng muốn được cứu độ và nhận biết chân lý thì phải thực sự và thực tâm tin  Chúa
Kitô và thể hiện niềm tin ấy  cách cụ thể  bằng thực hành hay sống theo Tin Mừng Cứu độ
của Người.

Thật vậy, Phúc Âm Sự Sống hay Tin Mừng Cứu Độ mà Chúa Kitô đã rao giảng và trả giá
bằng chính mạng sống của Người trên thập giá cách nay trên 2000 năm, cho đến nay vẫn
còn xa lạ  đối với  đa số người trên trái đất này , vì  hiện còn  trên 5 tỷ người chưa biết Chúa
Kitô  và  đang còn  ở ngoài Giáo Hội Công Giáo là phương tiện hữu hiệu nhất để chuyên chở
ơn cứu độ của Chúa Kitô đến cho  mọi dân mọi nước trên khắp địa cầu cho đến ngày mãn
thời gian .

Vì thế,  sứ mang Phúc âm hóa thế giới vẫn là trọng trách và là mối ưu tư hàng đầu của
Giáo Hội . Và để thi hành sứ mang này cách hiệu quả hơn, Giáo hội cần nhìn lại chính mình
để xem Tin Mừng của Chúa Kitô đã thấm sâu vào tim óc của mình đến đâu  cũng như  đã
biến đổi chính mình ra sao,  trước khi  tiếp tục sứ mạng phúc âm hóa người khác, tức mời gọi
thêm nhiều người nữa đón nhận và tin Chúa Kitô là Đấng cứu chuộc duy nhất của nhân loại.

Đó là lý do Giáo Hội  mở Năm Đức Tin để toàn thể Giáo Hội được dịp kiểm điểm đời sống
đức tin của mình trước khi quảng bá đức tin ấy cho những người  chưa nhận được Tin Mừng
 này.

Ngày 22 tháng 9 vừa qua, nhân tiếp kiến một số đông tân Giám mục ở Rôma, Đức Thánh
Cha Biển Đức  16 đã lưu ý các tân Giám mục về sứ mệnh phúc âm hóa như sau :

   “Công cuộc Phúc âm hóa quả thực không phải là công việc của các chuyên gia
 mà là  của toàn thể dân Chúa trong Giáo Hội dưới sự hướng dẫn của các chủ chăn.



Mỗi thành viên của tập thể tín hữu ở trong và cùng với cộng đồng Giáo  Hội phải
cảm  thấy  mình  có  trách  nhiêm  công  bố  và  làm  nhân  chứng  cho  Tin  Mừng.”
(Evangelization , indeed, is  not a work of specialists, but of the entire people of God under
the guidance of  theirs  Pastors.  Every member of  the faithful  ,  in  and with the ecclesial
community  must  feel  responsible   for  proclaiming   and  witnessing  to   the  Gospel.
(L’Osservatore Romano, September 26,2012, p.5)

Đây chính là sứ mệnh mà Chúa Kitô đã trao phó cho các Tông Đồ trước  tiên và cho toàn
thể Giáo Hội ngày nay trước khi Người về Trời:

“ Anh  em hãy đi khắp tứ phương thiên hạ, loan báo Tin Mừng cho mọi loài thụ
tạo. Ai tin và chịu phép rửa sẽ được cứu độ; còn ai không tin thì sẽ bị kết án.” ( Mc
16 :16)

Như thế loan báo Tin Mừng hay Phúc Âm hóa thế giới phải là sứ mênh quan trọng nhất
của Giáo Hội nhận lãnh từ chính Chúa Kitô sau khi Người hoàn tất công trình cứu chuộc nhân
loại  của Thiên Chúa qua khổ hình thập giá, chết , sống lại và lên Trời.

Nhưng muốn cho công cuộc  Phúc âm hóa được kết quả mong muốn thì người công bố
phải là người chứng tá cho Tin Mừng  mình loan truyền cho người khác, như Đức Thánh Cha
đã nhắc nhở các Tân Giám Mục trên đây. Nghĩa là chính mình phải sống Tin Mừng ấy cách 
đích thực  và sâu đậm  thì mới có sức thuyết phục người khác tin điều mình rao giảng cho họ.

I- Trách nhiệm ngôn sứ  và nhân chứng  của người Tông Đồ.

Thật vậy, người Tông Đồ xưa và nay là người được Chúa kêu goi cách riêng đi rao giảng
và làm chứng cho Tin Mừng.Thế giới xưa và đặc biệt ngày nay, đã và đang thách đố niềm tin
 Kitô  Giáo  và những ai rao giảng Tin Mừng của Chúa với  thực trạng của “ văn hóa sự chết”
chối bỏ Thiên Chúa và mọi giáo lý của Người  để quyến rũ  con người vào đường hư mất đời
đời.

Vì thế cho nên “khốn cho tôi nếu tôi không rao giảng Tin Mừng.” ( 1 Cor 9: 16) như
Thánh Phaolô đã nhắc nhở chính mình và những ai được ơn goi đi rao giảng Tin Mừng Cứu Độ
của Chúa Kito, là linh dược để chữa lành mọi bệnh tật của linh hồn và bảo đảm hy vọng được
sống hạnh phúc với Chúa trên Nước Trời mai sau.

Nói khác đi, để đối kháng với  mọi thách đố của “văn hóa sự chết” chỉ có Phúc Âm  sự
sống của Chúa Kitô mới  có sức hóa giải mọi  độc hại  của  các  tà thuyết vô thần, tôn thờ
tiền bạc và của cải  vật chất , chuộng khoái lạc vô luân vô đạo, dừng dưng  trước sự đau khỏ
, nghèo đói của người khác. Đó là bộ mặt  của thế gian trống vắng niềm tin, và nhuộm đầy
 mầu sắc của  sự dữ  sự gian ác, sự ô uế, sự bất công và thiếu tình người .

Nhưng cho được thuyết phục người khác nghe và tin Chúa Kitô, người Tông Đồ phải là
người chứng tá  trung thực  của Tin Mừng mình rao giảng.

Cụ thế, nếu người Tông Đồ cũng ham mê  tiền của và hư danh trần thế, để vận động hay
mua chuộc ai  hầu  được tiến cử vào các chức vụ lãnh đạo trong Giáo hội hoàn vũ hay địa
phương, -  hoặc  tệ hại hơn nữa -  làm tay sai cho thế quyền để mưu  lợi ích cá nhân, thì
chắc chắn sẽ không thể  giảng sự khó nghèo của Phúc Âm  và thuyết phục được ai sống tinh
thần khó nghèo này  và  khiêm tốn phục vụ  theo gương Chúa Kitô, Người đã sống lang
thang, khó nghèo đến nỗi  “không có nơi tựa đầu, trong khi con chồn có hang, chim
trời có tổ.” ) Mt  8: 21)  

Như vậy, nếu dính bén vào của cải  trần thế,và chạy theo danh vọng hư hèn thì đã khinh
chê tinh thần khó nghèo của chính Chúa Kitô.

Mặt khác, để nói lên sự khinh chê về những ham muốn danh vọng hư hão  trên đời này 
và cũng để trả lời các môn đệ đến hỏi Chúa xem ai là người lớn nhất  trong Nước Trời, Chúa
Giêsu đã nói với  họ như sau : “ai tự hạ, coi mình như em nhỏ này, người ấy sẽ là
người lớn nhất Nước Trời.” (Mt 18 : 4)

Đó chính là gương phục vụ sáng chói mà Chúa Giêsu đã nêu cao khi Người cúi mình rửa
chân cho các môn đệ trong Bữa tiệc Ly sau hết trước khi Người bị trao nộp và tử nạn trên



thập giá để đền tội thay nhân loại và cứu chuộc cho muôn người.khỏi chết đời đời vì tội.

Như thế, sống đức tin cho có chiều sâu và có sức thuyết phục người khác trong Năm Đức
Tin này  cũng đòi hỏi cách riêng người Tông Đồ lớn nhỏ ngày nay phải nhìn lại đời sống đức
tin của chính mình, xem mình có thực sự sống cốt lõi của Tin Mừng hay chưa và ,  - và đặc
biệt - đã  thực sự sống tinh thần khó nghèo của Chúa Kitô ” Đấng vốn giầu sang phú quý,
nhưng đã tự ý trở nên khó nghèo vì anh  em ,  để lấy cái nghèo của mình mà làm
cho anh  em trở nên giầu có.” ( 2 Cor  8: 9) ?

Nếu người Tông Đồ mà không là mẫu mực đức tin, đức cậy , đức mến , kèm với  tinh
thần phục vụ khiêm tốn  và khó nghèo theo gương Chúa Kitô,  thì làm sao có thể thuyết
phục được ai nghe mình giảng dạy về những nhân đức này nữa ? Chúa nói: “ Ai có tai nghe
thì nghe.” ( Mt 13 : 43; Mc  4: 23; Lc 8: 8)

II- Trách nhiệm ngôn sứ và chứng tá của người tín hữu giáo dân:

Không phải chỉ người Tông Đồ mới có trách nhiệm rao giảng và làm chứng cho Tin Mừng.

Ngược lại, qua bí tích Rửa tội, người giáo dân cũng tham dự vào ba chức Tư Tê, Ngôn sứ
và Vương đế của Chúa Kitô nhưng với thể thức khác với hàng Giáo phẩm, giáo sĩ và tu sĩ..

Cụ thể , hàng Giáo sĩ  và Tu sĩ thừa tác (Ministerial clergy and religious) như các Giám
mục và linh mục Dòng và Triều thi hành chức năng tư tế bằng việc tế lễ trên bàn thờ, tức là
dâng lại Hy Tế thập giá của Chúa Kitô,  giảng Phúc Âm và cử hành các bí tích trong nhà thờ
 nhân danh Chúa ( in persona Christi).

Người tín hữu giáo dân, ngược lại, dâng chính đời sống của mình với mọi vui buồn, sướng
khổ để hiệp thông với sự đau khổ của Chúa Kitô trên thập giá xưa và cách bí nhiệm ngày nay
trên bàn  thờ mỗi khi Thánh Lễ Tạ Ơn ( Eucharist) được cử hành để cảm tạ Chúa Cha và xin
ơn tha tội cho chúng ta cùng thể thức và mục đích của Hy tế Chúa Kitô dâng lần đầu tiên
trên thập giá.

Cũng vậy, người tín hữu giáo dân thi hành sứ mạng ngôn sứ của mình bằng chính đời
sống của mình trước mặt người đời để “họ thấy những công việc tốt đẹp anh  em làm
mà tôn vinh Cha của anh  em, Đấng ngự trên trời.” ( Mt 5: 16).

Nghĩa là trong khi những người không có niềm tin vào Chúa Kitô và đang làm những sự
xấu sự dữ như giết người, giết thai nhi, thay vợ đổi chồng, dâm ô trác táng, gian manh, trộm
cắp, cờ bạc , căm thù, chia rẽ , coi nhẹ lương tâm để lường gạt, bóc lột người khác…thì người
có niềm tin nơi Chúa phải sống  niềm tin ấy cách cụ thể và sống động để nêu cao những giá
trị của niềm tin là tôn trọng sự sống, tôn trọng công bình, lương thiện,  thực thi  bác ái, yêu
thương,  tha thứ  , “như thế, anh em sẽ trở nên trong sạch , không ai chê trách được
điều gì, và sẽ trở nên  những con người vẹn  toàn của Thiên Chúa giữa một thế hệ
gian tà  sa đọa. Giữa thế hệ đó, anh  em phải chiếu sáng như những vì sao  trên vòm
 trời.” ( Pl  2:  15)  theo lời  dạy của Thánh Phaolô Tông Đồ.

Thật vậy, sống trong thời đại của “văn hóa sự chết” , đức tin của người tín hữu Chúa Kitô
đang bị thách đố nặng nề bởi những kẻ không có niềm tin nào , nên chỉ còn biết chay theo
những quyến rũ của tiền bạc và danh vọng hư hão, coi nhẹ luân thường đạo lý để làm những
sự độc ác như giết người không gớm tay, lưà đảo, gian manh, pha chế chất độc vào thực
phảm để làm hại sức khỏe của dân chúng, trông cây thuốc phiện, cần sa, ma túy , mở sòng
bạc, nhà điếm, buôn bán phụ nữ  và trẻ em cho kỹ nghệ mãi dâm, ấu dâm  vô cùng khốn
nạn và tội lỗi.

Nếu người tín hữu Chúa Kitô mà cũng tham gia vào những việc tội lỗi nói trên, thì đã tự
đánh mất niềm tin của mình  và đã thỏa hiệp với thế gian vô đạo cách rõ nét nhất. Và như
thế thì thay vì làm nhân chứng cho Chúa Kitô  trước mặt người đời, người tín hữu sẽ trở
thánh phản chứng (anti-witness) bằng chính đời sống của mình trước mặt người khác  khi
 không dám sống niềm tin của mình phản ảnh trung thực Tin Mừng của sự sống, sự công
bình, đức bác aí, tình thương tha nhân, lòng yêu mến sự trong sạch thánh thiện là những đặc
trưng và đòi hỏi của Tin Mừng Cứu Độ, tức Phúc Âm  Sự Sống đối nghịch hoàn toàn với :
”văn hóa sự chết”  của thế giới tục hóa ngày nay.



Mặt khác, khi người tín hữu Chúa Kitô tích cực hoạt động để bảo vệ cho sự sống, bảo vệ
và nêu cao những giá trị của luân lý Kitô Giáo về hôn nhân, về gia đình, về sự chung thủy
của vợ chồng trong hôn nhân, về công bình xã hội, về tôn trọng quyền sống của con người
..thì đã góp phần tích cực vào việc mở mang Nước Chúa là Vương quốc của sự bình an, công
bình, yêu thương và thánh thiện.

Đó là trách nhiệm ngôn sứ và nhân chứng của người giáo dân trong Giáo Hội. Công Đồng
Vaticanô II đã đặc biệt nói đến trách nhiệm này trong Hiến Chế Lumen Gentium ( Ánh sáng
muôn dân LG) như sau:

 “ ..Vì thế , giáo dân làm tông đồ là thông phần vào chính sứ mệnh của Giáo Hội
Mỗi tín hữu đều được Chúa đề cử làm tông đồ  qua việc nhận lãnh Phép Rửa và
Thêm sức,…Nhưng giáo dân được đặc biệt kêu mời làm cho Giáo Hội hiện diện và
hoạt động trong những nơi và hoàn cảnh mà nếu không có họ, Giáo Hội sẽ không
trở thành muối của thế gian.” ( x LG 33)

Nói khác đi, mọi thành phần dân Chúa trong Giáo Hôi đều có trách nhiệm rao giảng lời
Chúa và làm nhân chứng cho Chúa để đem ánh sáng Chúa Kitô vào nơi tối tăm  ô uế vì ham
chuộng khoái lạc dâm ô, nhảy nhót mất nết, đem công bình vào nơi bóc lột và bất công, đem
yêu thương vào nơi oán thù, đem bình an vào nơi đang sôi sục lửa chiến tranh và khủng bố.

Tóm lại, Năm Đức Tin là thời cơ thuận lợi cho mọi người trong Giáo Hội kiểm điểm đời
sống đức tin của mình để canh tân và đào sâu thêm đức tin vào Chúa Kitô trong hai chiều
kích đi loan truyền và làm nhân chứng cho Tin Mừng Cứu Độ để mời gọi thêm nhiều người
nữa tin và yêu mến Chúa Kitô để được  cứu độ và được vinh phúc “thông phần bản tính
Thiên Chúa sau khi đã thoát khỏi cảnh hư đốn do dục vọng gây ra trong trần gian
này.” ( 1 Pr 1 : 4)

Lm Phanxicô Xaviê Ngô Tôn Huấn

VỀ MỤC LỤC

ÁO KHIÊM TỐN

Trong một vương quốc rộng lớn giàu sang nọ, trong khi nhà vua và mọi người điều hạnh
phúc và vui tươi, riêng chàng hoàng từ luôn tỏ ra âu sầu, buồn chán; dường như chàng thiếu
một điều gì đó mà không diễn tả thành lời được.

 Lo lắng trước tình trạng của hoàng tử, nhà vua hỏi ý kiến các đại thần và lương y nhằm
tìm cách giúp hoàng tử. Ban đầu người ta tưởng rằng do thất tình mà hoàng tử gặp chứng ưu
phiền, nhưng sau một thời gian tìm hiểu, nhà vua được một đại thần cho biết là nếu nhà vua
tìm được ai có chiếc áo khiêm tốn và cho hoàng tử mang chiếc áo ấy, hoàng tử sẽ bình phục
và hạnh phúc.

Ngay sau đó, nhà vua yêu cầu quân lính tìm xem ai đang mang áo khiêm tốn để xin cho
hoàng tử. Sau một thời gian, người ta nghe danh một tu sĩ được cho là thánh thiện và khiêm
tốn. Giả dạng một thương gia giàu có, nhà vua gặp vị tu sĩ để xin áo khiêm tốn. Nhà thương
gia mở lời, “Thưa ngài, nghe danh thánh thiện và sự khiêm tốn của ngài đã lâu, hôm nay tôi
hân hạnh được diện kiến ngài. Tôi nghe người ta đồn rằng, ngài được một vị thần nào đó đã
cho ngài chiếc áo tu sĩ; có phải nhờ chiếc áo này mà ngài nên thánh thiện và khiêm tốn phải
không?” Vị tu sĩ tỏ vẻ khó chịu đáp ngay, “Có ai cho tôi cái áo này đâu, chiếc áo tu sĩ này là
thành quả của bao năm tu luyện và học tập.” Người thương gia tiếp, “Xin ngài cho tôi chiếc
áo của ngài đang mang được không? Tôi muốn con tôi được thánh thiện và khiêm tốn như
ngài.” Vị tu sĩ nhìn người thương gia liền đáp, “Không được, tôi nhờ chiếc áo này mà danh
tiếng của tôi vang xa, nay cho ông thì còn ai biết đến tôi nữa.” Nghe xong, người thương gia
từ giả buồn rầu vì biết rằng ông chưa thực sự tìm được người có chiếc áo khiêm tốn.

Một thời gian sau, nhà vua được giới thiệu cho biết là có một vị quan rất có tài năng
trong việc cai trị dân làng. Nghe như thế, nhà vua nghĩ rằng ông quan này là người đức độ và
đang sở hữu chiếc áo khiêm tốn. Tìm đến ông quan dưới dạng người thương gia, nhà vua cho



biết là đã nghe danh của vị quan về tài năng và đức độ, “Tôi nghe nói, sở dĩ quan trở nên đức
độ và tài năng là nhờ trời cho quan có chiếc áo thần mà mỗi lúc mang nó vào thì người dân
luôn phục tùng quan có phải không? ” “Đúng vậy,” quan trả lời và tiếp, “Với chiếc áo này, khi
mọi người thấy tôi đi qua đều quì rạp xuống và không một ai dám nhìn thẳng tôi; vì lẽ đó,
việc ai trị của tôi rất dễ dàng và thuận lợi.” Với kinh nghiệm làm vua đã lâu, nhà vua hiểu
ngay rằng, chỉ vì sợ hãi mà người dân vâng lệnh vị quan chứ không phải tài đức của ông mà
làm cho người dân vâng phục.

Trên đường trở về hoàng cung với một thân xác mệt lã, đói khát, và một trái tim buồn lo
vì chưa chưa tìm được chiếc áo khiêm tốn cho con mình, nhà vua thấy một người nông dân
với nét mặt bình an tự tại vác cuốc đi ngang trước mặt. Nhà vua tự giới thiệu, “Tôi là người bị
lạc đường, tôi không có thức ăn, tôi không có chỗ nghĩ, tôi không có áo quần để thay; ông có
thể giúp tôi được không?” Chưa kịp dứt lời, người nông dân mau mắn mời người qua đường
về căn chòi của mình. Đến nhà, người nông giới thiệu cho vợ con về người khách quí gặp trên
đường. Sau đó ông dọn phòng cho vị khách, đưa áo quần cho vị khách thay. Tiếp theo ông
mau mắn giúp vợ con ông chuẫn bị cho bữa ăn tối. Sự nhiệt tình vui tươi của người nông dân
làm cho nhà vua suy nghĩ. Sau khi tắm rửa, nhìn chiếc áo rách mà người nông dân đưa cho
mình, nhà vua lưỡng lự là mình có nên mang nó vào hay không. Sau một hồi, ông cũng đánh
liều mang chiếc áo rách vào. Lạ thay, sau khi mang chiếc áo rách vào, ông như muốn chạy
xuống bếp để làm việc với gia đình người nông dân; ông cảm thấy thích thú khi rửa chén, lau
bàn, dọn dẹp vệ sinh. Ông không còn nghĩ mình là khách và là vua nữa, nhưng là một nông
dân với chiếc áo rách. Ông xin ở lại với gia đình người nông dân thêm ít ngày nữa để đi cuốc
đất, trồng khoai và trò chuyện với họ. Ông chẳng hề nghĩ đến vương niệm, ngai báu, nhưng
luôn thưởng hưởng được sự an bình, vui tươi. Sau vài ngày sống với người nông dân và mang
chiếc áo rách của người nông dân, nhà vua nhận ra rằng, đây chính là chiếc áo khiêm tốn sẽ
giúp con mình lành bệnh.

Ngày chia tay với người nông dân, nhà vua lấy một thỏi vàng trao cho người nông dân và
xin được đổi chiếc áo rách nông dân. Ông nhận ra rằng, không có chiếc áo nào làm cho người
ta trở nên khiêm tốn, thánh thiện, và quyền uy nếu chính mình không mang sự thấp hèn,
rách nát của đồng loại vào con người mình. Chính khi thực sự chia sẻ tất cả sự thấp hèn ấy,
ông thấu chạm được nỗi khổ của con người, vì lẽ đó ông cũng chạm được sự thánh thiện,
khiêm tốn, và quyền uy – không phải để thống trị, mà là để yêu và cảm thông chia sẻ.

Ông trở về với chiếc áo rách trên tay; ông mặc chiếc áo ấy cho hoàng tử và gởi hoàng tử
sống với người nông dân một vài năm. Quả thật, hoàng tử đã trở nên một con người như vua
cha mong muốn.

* * *

Thưa bạn, mục Sống Sao Cho Đẹp mời  bạn cùng mang chiếc áo rách khiêm tốn của
người nông dân trong từng ngày sống của mình. Nếu chiếc áo tôi đang mang cũng rách, thì
chắc một điều tôi không dám chê chiếc áo rách mà bạn tôi đang mang đâu!

Br. Huynhquảng

VỀ MỤC LỤC

NHỮNG VÌ SAO TRONG GIA ĐÌNH

THIÊN CHỨC LÀM CHA MẸ (Bài 5)

Những quan niệm của một đứa trẻ bị ảnh hưởng rất nhiều bỡi vị thế của nó trong gia
đình. Trong cuộc đời của đứa con, khuôn mặt bố mẹ là những nét quan trọng nhất trong suốt
những năm đầu của cuộc sống. Phản ứng của bố mẹ đối với những cố gắng thực nghiệm của
đứa trẻ điều khiển hành vi của đứa trẻ mặc dầu không luôn luôn trong cách thế được ước
muốn vì ý tưởng của đứa trẻ về thành công không luôn phù hợp với ý tưởng của bố mẹ. Nó
có thể nghĩ rằng họ phải phục vụ nó. Hơn nữa, cá tính của bố mẹ và cách xử sự riêng của họ
cung cấp cho nó những đường nét hướng dẫn trong việc phát triển những cách ứng phó riêng
của nó. Phán đoán từ cái nhìn riêng của nó, nó chấp nhận những phương pháp và hành động



mà nó xem là có hiệu quả.

Không may, ý kiến của nó không luôn phù hợp với của bố mẹ, chẳng hạn, nó thấy rằng
sợ hãi khiến nó có được sự quan tâm đặc biệt. Tuy nhiên, khi đứa trẻ có các em, chúng
thường trở nên quan trọng cho sự phát triển của nó hơn là bố mẹ, dẫu bố mẹ là những người
đóng vai trò trong gia đình, xếp đặt vị trí mà mỗi đứa phải  theo. Bằng cách nhấn mạnh
những nét đặc biệt và khả năng của mỗi đứa trẻ, họ góp phần vào việc cạnh tranh giữa các
đứa trẻ và thường có sức mạnh sau hậu trường, không ý thức về việc giật giây và bị lúng
túng bỡi những hậu quả. Sự cạnh tranh giữa các anh chị em là một trong những ảnh hưởng
mạnh nhất trong việc phát triển của mọi đứa trẻ. Những kết quả của nó thì rõ ràng, nếu
những đứa trẻ biết sống cho nhau, không đánh nhau và cãi nhau công khai. Những dấu hiệu
của sự cạnh tranh có thể được nhận ra cách dễ dàng nếu người ta quen với chúng.

Sự cạnh tranh giữa các anh chị em bắt đầu với sự liên hệ đặc biệt giữa đứa thứ nhất và
đứa thứ hai. Yếu tố căn bản cho sự cạnh tranh được cung cấp bỡi sự không có khả năng hiểu
tâm lý của từng lứa tuổi. Đối với đứa trẻ, đối thủ của nó chỉ đơn giản là mạnh hơn hay yếu
hơn, nhiều hay ít khả năng hơn, tuổi tác không phải là cái gì đáng kính. Những câu nói để
xoa dịu như: “Con cũng có thể làm điều đó khi con lớn lên” thật là vô nghĩa đối với đứa trẻ.
Trong hai năm nữa nó có thể làm điều mà anh nó có thể làm bây giờ, nhưng lúc bấy giờ anh
nó một lần nữa vẫn còn dẫn đầu hai năm. Hai năm nầy làm nên sự khác biệt, không phải về
năm tháng, nhưng là hậu quả của năm tháng như kích thước, khéo léo, khả năng, quyền
bính. Cái tuổi đi đôi với cái đặc quyền đó trở thành yếu tố căn bản để đứa nầy chống lại đứa
kia. Chúng ta đã thấy những đứa trẻ mà những đặc quyền tuổi tác của chúng được căn cứ
trên một sự cách biệt rất nhỏ. Trong một số trường hợp như sinh đôi, sinh ba, chỉ có cách
nhau mấy phút cũng được xếp như là già hơn với những đặc quyền rõ rệt ở cấp đàn anh chị.

Vì sự cạnh tranh giữa đứa thứ nhất và thứ hai rất phổ thông, những đứa con như thế cho
thấy sự biểu lộ ý nghĩa của nó. Đứa đầu đã một lần là đứa con một, nhìn đứa thứ nhì như
một sự đe dọa cái vị trí độc quyền của nó. Nó thấy mình bị cưỡng bách chia xẻ không chỉ thời
gian và sự chú ý mà còn tình cảm của cha mẹ, đặc biệt của mẹ nó. Sự sinh đứa em luôn là
một khủng hoảng đối với đứa con một, là kẻ thấy mình bị xuống ngôi. Ngay cả nếu nó đã
được chuẩn bị cho biến cố nầy, nó cũng khó thấy trước được hậu quả của một tình thế không
bao giờ được nếm mùi trước đây. Trong những trường hợp như vậy, tốt nhất nó nên được bảo
đảm về ưu thế của nó như là một đứa trẻ lớn tuổi hơn và sẵn sàng chấp nhận sự đến của
một người đồng bạn như một cứu thoát khỏi sự cô đơn.

Tuy nhiên, thông thường đứa con đầu với sự hiểu biết lớn dần quan sát sự phát triển của
đứa bé mới sinh. Nó nhận thấy rằng cái lợi của nó trong khả năng và chức năng rất to lớn ở
lúc đầu lại giảm dần với năm tháng. Nó phải sợ sẽ đến lúc mà kẻ đến sau sẽ bằng nó và sẽ
vượt nó. Nhưng bố mẹ không hoàn toàn ý thức về vấn đề nầy nên một cách ngông cuồng
bày đứa bé chống lại đứa lớn và làm căng thẳng sự cạnh tranh tự nhiên với những hậu quả
tai hại. Khi đứa trẻ dùng hành động rối loạn để lôi kéo sự chú ý trước đây, bố mẹ trở nên
giận dữ. Sự phấn khởi của họ đối với đứa bé dễ thương trái ngược với sự tỏ lộ buồn chán và
đáng ghét với đứa lớn, càng tỏ cho nó thấy rằng những sự sợ hãi của nó là đúng biết bao.

Cái nan giải của đứa lớn càng xem ra phức tạp hơn bỡi sự ước muốn được bù đắp của
đứa nhỏ hơn cho những khó khăn riêng của nó. Nó có một đứa khác đi trước nó, biết đi biết
nói, biết xếp đặt cho nó, biết đi đến trường, biết đọc, biết viết trong lúc đó nó thì không. Nó
cố gắng hết sức để củng cố vị thế của nó, điều đó không có gì lạ. Không bao lâu đứa bé
khám phá ra khuyết điểm của đứa lớn và nó sẽ chộp lấy cơ hội nầy. Sự lưu ý tình cờ của mẹ
nó rằng đứa lớn có thể học lấy tấm gương sạch sẽ của đứa bé, câu đó cống hiến một cơ hội:
nó có thể trổi vượt. Đứa lớn đến phiên nó nhận thức ra cái nguy hiểm trước mặt. Cảm thấy
mình cách xa trong việc thăng tiến, không như bà mẹ đã hy vọng nó nên nó có khuynh
hướng đầu hàng. Đứa em nó nhỏ hơn và kém hơn nhiều đã có thể làm một cái gì tốt hơn nó.
Vậy nó cố gáng để làm gì?

Đây là một tình thế tiêu biểu. Một đứa trẻ bị làm thất vọng bỡi sự thành công của một
đứa khác nên quyết định cách vô thức rằng sức mạnh của nó nằm ở một chỗ nào khác, bỏ
lãnh vực đăc biệt nầy lại cho kẻ cạnh tranh thành công hơn. Một khi ý tưởng đã có rễ, có một
cái gì đó sẽ phát sinh. Đứa trẻ nầy đầu hàng, đứa khác càng cố gắng thiết lập một ưu thế
trong lãnh vực đặc biệt đó, và đứa nầy càng thành công, đứa khác càng ít hy vọng. Đèn xanh
cho đứa nầy là đèn đỏ cho đứa khác. Bố mẹ thay vì phá vỡ vòng đai khi nó còn dễ dàng phá
vỡ, họ lại làm căng thẳng hơn bỡi nghiên về phía thành công hơn. Hai đứa trẻ chia thế giới



làm hai – một dựa vào cái thông minh – một cố gắng phát triển sự dễ thương, dễ mến của
nó. Nếu đứa nầy thích học, đứa kia thích nổi bậc trong lĩnh vực thể dục thể thao. Đứa nầy
giỏi ngôn ngữ, đứa kia sẽ thích toán. Đứa thì lệ thuộc và vô dụng, đứa kia có thể tin được và
dựa được.

Sự thành công có thể được hoàn thành bỡi đứa đầu hoặc đứa thứ hai, đìều kiện và thái
độ của bố mẹ quyết định kết quả. Chung chung, đứa nầy càng được cưng chìu hay bị đàn áp,
đứa khác sẽ có cơ hội tốt hơn. Trong hầu hết mọi trường hợp, cơ hội là cái gì được phân chia
để không ai thất bại cũng không ai thành công hoàn toàn. Dưới điều kiện may mắn, sự cạnh
tranh không dẫn tới sự thất bại trong bất cứ nghĩa nào, nhưng dễ thành công hơn trong
những lãnh vực trái ngược nhau. Trường hợp sau đây cho thấy rất rõ những phản ứng tự
nhiên và những biểu lộ cạnh tranh giữa các trẻ:

Quốc Tiến, 9 tuổi là một đứa trẻ tuyệt vời. Nó mất cha cách đây 4 năm và biết cách xếp
đặt để trở thành một niềm an ủi và giúp đỡ lớn lao cho mẹ nó. Từ nhỏ nó đã giúp mẹ nó
không chỉ trong việc nhà mà còn giúp mẹ lo cho đứa em Quỳnh Hoa mới 6 tuổi. Tuy ở tuổi
còn thơ dại nhưng mẹ có thể bàn thảo mọi vấn đề với nó, và thật ra nó gánh vác chức vụ của
người nam trong gia đình. Chỉ một điều cậu bé không thể làm hoàn hảo, đó là học đường. Nó
có ít bạn bè và không thích thú công việc ở trường mấy. Không có gì ngạc nhiên khi chúng ta
thấy rằng ở trường cậu bé không có một vị thế nào đặc biệt mà nó có và thích thú như ở
nhà. Người ta có thể dễ dàng tưởng tượng em bé Quỳnh Hoa của nó thuộc loại con gái nào?
Cô bé không chịu nghe lời đến nỗi bà mẹ không biết phải làm gì với nó nữa và kêu gọi sự
giúp đỡ. Cô bé không gọn gàng, không đáng tin, ồn ào, quậy phá, và chọc tức. Bà mẹ không
thể hiểu tại sao trong thế giới hai đứa quá khác nhau như vậy. Thật khó cho bà để hiểu sự
nối kết giữa cái tốt của đứa trai và những khó khăn của đứa gái.

Chúng tôi có cuộc thảo luận chung với cả hai đứa. Thoạt đầu chúng tôi hỏi Quỳnh Hoa có
nghĩ rằng mẹ thích nó không? Câu trả lời của nó như được mong đợi là một cái lắc đầu. Đoạn
chúng tôi cắt nghĩa cho nó rằng chúng tôi bảo đảm là mẹ yêu nó rất nhiều nhưng vì nó
không tin điều đó nên nó đã hành động trong một cách thế như để chọc giận mẹ nó. Như
một kết quả, bà mẹ chú ý tới nó chỉ khi nó hành động không tốt và điều đó làm cho cô bé
cảm thấy càng bị ghét hơn. Nếu nó cố gắng hành động cách khác nó sẽ thấy ra rằng bà mẹ
cũng yêu nó.

Một cuộc thảo luận khác xảy ra với sự tham dự của Quốc tiến. Bấy giờ, chúng tôi hỏi cậu
bé có phải nó muốn em nó trở thành đứa con gái tốt và tử tế không? Cậu bé trả lời ngay:
“Không”. Chúng tôi hỏi nó tại sao nó không muốn. Nó trở nên lúng túng và cuối cùng nó nói:
“Dẫu sao, nó sẽ không tốt”. Bấy giờ, chúng tôi cắt nghĩa cho nó rằng chúng tôi sẽ giúp cô bé
và nó cũng có thể giúp cô bé nữa và như thế chúng ta có thể thành công trong việc làm cho
cô bé trở nên cô gái tốt. Quốc Tiến có thích không? Nó trả lời: “Vâng, thích!” nhưng có cái gì
không chắc chắn. Tôi nhìn nó và nói với nó một cách thành thật rằng tôi không tin nó nói
điều đó một cách đứng đắn. Tôi bảo đảm rằng tiếng “không” đầu tiên của nó chân thành và
chính xác hơn. Nhưng tại sao nó không muốn em nó nên tốt? Nó có thể nói cho tôi. Nó nghĩ
một lúc, rồi nói: “Vì cháu muốn nên tốt hơn!”

Một khi sự cạnh tranh giữa đứa thứ nhất và đứa thứ hai được thiết lập, đứa thứ ba có thể
được nhận như một đồng minh bỡi một trong hai. Rất ít khi đứa thứ ba cạnh tranh với cả hai
để rồi bắt buộc đứa một và hai vào đồng minh với nhau, một tình thế có thể xảy ra nếu hai
đứa lớn là con gái và đứa nhỏ nhất là con trai. Đứa thứ tư có thể về phía với bất cứ đứa nào
trong những đứa lớn hơn tùy theo hoàn cảnh. Cách thế đã được dùng để phân chia sức mạnh
có thể được nhận thấy cách dễ dàng bỡi sự phát triển đặc tính của mỗi đứa. Hai chị em xung
khắc nhau hẳn trong bản tính, sở thích, tình cảm là những đứa hay cạnh tranh nhau lúc còn
trẻ. Sự kiện nầy mặc khải cho thấy rằng gia đình nào có tranh chấp, sự nhận thức về điều đó
là cần thiết để có thể hiểu cá tính của mỗi đứa.

Tương quan gia đình thì rất quan trọng cho sự phát triển của cá tính hơn bất cứ yếu tố
đơn thuần nào khác. Sau đây là một ví dụ:

Bố mẹ và sáu đứa con làm thành một gia đình. Sự cạnh tranh bắt nguồn trong tương
quan giữa một người bố thống trị thích văn chương và chính trị, và người mẹ, một mẫu người
nội trợ tiêu biểu, thiếu khả năng về xã hội và kiến thức nên thích thống trị mọi việc trong nhà
và điều khiển con cái. Đứa con đầu Hồng Liên, con gái được người bố dùng để chống lại
người mẹ. Bà mẹ tìm được một đồng minh với đứa gái thứ hai là Hồng Lan. Hồng Liên là một



học sinh tốt, coi thường việc nhà và đối nghịch với mẹ nó. Hồng Lan trái lại là một học sinh
trung bình, thích việc nhà và thích những yêu sách của phụ nữ.

Một ít năm sau, hai đứa gái sinh đôi được sinh ra. Vì giống nhau nên chúng cần được
mang những quần áo khác nhau để được nhận ra dễ dàng. Trẻ sinh đôi thường có tương quan
tâm lý đặc biệt. Chúng giống nhau đến độ khó có thể phân biệt được ngay cả trong cách
sống cũng như cá tính và chính điều đó mang lại sự giống nhau lạ lùng trong số phận của
chúng. Tuy nhiên, trong trường hợp ở đây có cái gì bất thường xảy ra. Sự cạnh tranh giữa hai
người chị tạo nên sự phân rẽ giữa hai đứa trẻ sinh đôi nầy. Hồng Quyên đứa lớn hơn mười ba
phút là đồng minh của Hồng Liên trong khi Hồng Vân lại đứng về phía Hồng Lan. Như một
kết quả, Hồng Quyên phát triển giống như  chị Hồng Liên thành một đứa học sinh giỏi và dở
trong việc gia đình, trong khi Hồng Vân trở thành một học sinh bình thường, giỏi việc nhà và
thích ăn diện. Cặp thứ ba là một đứa gái và một đứa trai. Đứa trai là Tuyên không chỉ là đứa
lớn trong hai mà còn là trai nên muốn ở thế thượng phong.

Cả gia đình phân làm hai nhóm theo đặc tính, sở thích, và phẩm hạnh. Người bố, Hồng
Liên, Hồng Quyên, và cu Tuyên đối nghịch lại người mẹ, Hồng Vân, Hồng Lan, và cô bé út.
Tuyên được nâng đỡ bỡi người chị cả và ông bố, thách thức uy thế với chị Hồng Lan. Hồng
Quyên cố gắng loại bỏ Hồng Vân, không cho nó liên hệ với các cô gái khác. Sự tranh chấp,
đụng độ, bất đồng làm khổ cuộc đời của những con người có khả năng và sở thích khác nhau
trong cùng một gia đình.

Lm Lê Văn Quảng Psy.D.

VỀ MỤC LỤC

Thinh lặng

Nguyên tác: Taking Flight - Bay Lên Đi

Tác giả: Anthony de Mello, S.J.

Chuyển ngữ: Lm. Minh Anh (Gp. Huế)

Chỉ dẫn:

Tốt nhất, các câu chuyện sẽ được đọc theo thứ tự như đã sắp xếp. Mỗi lần đọc không quá
một hoặc hai mẩu chuyện nếu bạn ước ao có được một cái gì đó hơn là chỉ giải trí.

Lưu ý:

Các chuyện kể trong tập sách này đến từ nhiều đất nước, nhiều nền văn hoá và tôn giáo
khác nhau; chúng thuộc về những di sản thiêng liêng, những câu chuyện hài hước được ưa
chuộng của dòng đời nhân loại. 

Những gì tác giả làm là xâu kết chúng lại với nhau theo một ý hướng đặc thù. Công việc
của tác giả là công việc của người thợ dệt và thợ nhuộm, tác giả chẳng có công trạng gì về
những tấm vải và những sợi chỉ.  

LTS. Chỉ dẫn và lưu ý trên đây là của tác giả. Tuy nhiên, vì Đặc San GSVN chỉ phát hành
2 tuần một lần nên mỗi số báo BBT xin giới thiệu trung bình từ 5 đến 7 mẫu chuyện. Bạn đọc
có thể lưu lại để nghiền ngẫm suy tư.

Chủ đề : TÔN GIÁO (tiếp theo)

76. Thinh lặng



Một trong những hiền nhân nổi tiếng nhất của Ấn Độ cổ đại là thầy Svetaketu. Đây là
bằng chứng khôn ngoan của ông: Khi chưa đầy bảy tuổi, ông được cha gửi đi học kinh Vệ đà.
Nhờ chuyên cần và thông minh, chú bé toả sáng hơn các bạn đồng môn và sau cùng được coi
là chuyên gia bậc nhất về bộ kinh Vệ đà – và điều này xảy ra khi cậu mới chỉ xong thời niên
thiếu.

Khi cậu về nhà; cha cậu muốn kiểm chứng khả năng của cậu, nên đã hỏi: “Con có học
được điều mà nếu học nó, sẽ không cần học gì khác? Con có khám phá ra điều mà nếu khám
phá được sẽ không hề đau khổ? Con có nắm bắt được điều mà người ta không thể dạy? 

Cậu Svetaketu đáp, “Thưa cha không”.

Cha cậu liền bảo, “Này con, vậy thì những gì con học trong những năm qua quả là vô
ích”. 

Quá ấn tượng trước chân lý về những lời của cha, Svetaketu lập tức ra đi, để ngang qua
thinh lặng cậu khám phá sự khôn ngoan vốn không thể diễn tả được bằng ngôn từ. 

Khi ao hồ khô hạn, cá mú phơi mình trên đất, để chúng ẩm ướt đôi chút thì việc thổi cho
chúng một hơi thở hay một bãi nước bọt vẫn không thể thay thế được việc thả chúng vào hồ.
Đừng làm cho ai phấn chấn với những giáo thuyết, hãy ném họ vào thực tại. Vì bí quyết của
sự sống được tìm thấy trong chính sự sống, không phải trong những giáo thuyết về sự sống.

ڰ

77. Đọc và áp dụng

Một kẻ đi tìm hỏi Ông đồng Jalal ad-Din ar-Rumi liệu kinh Koran có phải là một cuốn sách
hay để đọc không? 

Ông trả lời, “Tốt hơn anh nên hỏi chính mình liệu anh có ở trong tình trạng biết tận dụng
nó không”. 

Một nhà thần nghiệm Kitô giáo thường nói về Thánh Kinh rằng, “Dù thực đơn có hữu ích
đến đâu, thì nó vẫn không tốt để ăn”. 

ڰ

78. Kinh độ và vĩ độ

Đứa trẻ trong lớp địa lý: “Lợi ích của kinh độ và vĩ độ là khi bạn đang chìm bạn có thể nói
ra mình đang ở kinh độ và vĩ độ nào và họ sẽ tìm thấy bạn”.

Bởi vì có một từ cho sự khôn ngoan, nên người ta tưởng tượng mình biết khôn ngoan là
gì. Nhưng không ai trở thành một nhà thiên văn từ việc hiểu biết ý nghĩa của từ “thiên văn
học”. 

Bằng cách thổi trên nhiệt kế, bạn làm cho nó ghi nhiệt độ cao hơn, nhưng bạn không làm
ấm căn phòng.

ڰ

79. Học đọc

Hằng ngày trong góc một thư viện ở Nhật, người ta thấy một vị thầy cao niên ngồi  thiền
tĩnh lặng. 

“Con không bao giờ thấy thầy tụng kinh”, người quản thủ thư viện thưa.

“Tôi không bao giờ học đọc”, vị thầy bảo.

“Đó là một điều nhục nhã. Một người như thầy phải biết đọc sách. Thầy cần con dạy
không?”.   



“Ừ, hãy nói cho thầy hay”, thầy chỉ vào mình và bảo, “ý nghĩa của thái độ này?”. 

Tại  sao  thắp  đuốc  khi  vầng  dương  tỏa  rạng?  Tại  sao  tưới  đất  khi  trời  mưa  như
trút?

ڰ

80. Mặc khải 

Một Guru, lãnh tụ tinh thần của người Hindu, hứa mặc khải cho một học giả hậu quả lớn
hơn bất kỳ điều gì được gói gọn trong Kinh Thánh. 

Khi học giả hăng hái hỏi điều đó, Guru bảo “Hãy đi ra giữa mưa và ngẩng đầu, giương hai
cánh tay lên trời. Điều đó sẽ mang lại cho ông mặc khải đầu tiên”. 

Ngày hôm sau, học giả đến trình thuật lại, “Tôi theo lời khuyên của ngài và nước chảy
xuống cổ. Và tôi thấy mình như một kẻ ngốc hoàn toàn”. 

“Tốt”, Guru bảo, “đối với ngày đầu tiên, đó không phải là một mặc khải sao?”. 

Nhà thơ Kabir nói:

Nếu học giả mải mê nghiên cứu những lời hay ho mà con tim mình không ướt đẫm tình
yêu thì có lợi gì?

Nếu một người theo phái khắc kỷ mặc áo choàng màu nghệ tây nhưng bên trong nhợt
nhạt thì có lợi gì? 

Nếu bạn cọ rửa thái độ luân lý của mình cho đến khi nó chiếu sáng mà không có âm nhạc
bên trong thì có ích chi? 

ڰ

(còn tiếp)

VỀ MỤC LỤC

VƯỢT LÊN KHỦNG HOẢNG VÀ TÁI ĐỊNH HƯỚNG ĐỜI SỐNG VÀ SỨ VỤ ƠN GỌI LINH
MỤC

BẢN THẢO

ỨNG SINH LINH MỤC HỌC & SỐNG LINH ĐẠO LINH MỤC GIÁO PHẬN

GIÁO TRÌNH TU ĐỨC LỚP THẦN II & III

ĐẠI CHỦNG VIỆN THÁNH GIUSE HÀ NỘI 

2011-2012

CHƯƠNG HAI

ỨNG SINH LINH MỤC GIÁO PHẬN

HỌC VƯỢT LÊN KHỦNG HOẢNG VÀ TÁI ĐỊNH HƯỚNG ĐỜI SỐNG VÀ SỨ VỤ ƠN
GỌI LINH MỤC



“Nhưng kho tàng ấy, chúng tôi lại chứa đựng trong những bình sành, để chứng tỏ quyền năng
phi thường phát xuất từ Thiên Chúa, chứ không phải từ chúng tôi. Chúng tôi bị dồn ép tư bề,
nhưng không bị đè bẹp; hoang mang, nhưng không tuyệt vọng; bị ngược đãi, nhưng không bị bỏ
rơi; bị quật ngã, nhưng không bị tiêu diệt. Chúng tôi luôn mang nơi thân mình cuộc thương khó
của Chúa Giêsu, để sự sống của Chúa Giêsu cũng được biểu lộ nơi thân mình chúng tôi… Quả thật,
chúng tôi biết rằng Đấng đã làm cho Chúa Giêsu chỗi dậy cũng sẽ làm cho chúng tôi được chỗi
dậy với Chúa Giêsu…cho nên chúng tôi không chán nản. Trái lại, dù con người bên ngoài của
chúng tôi có tiêu tan đi, thì con người bên trong của chúng tôi ngày càng đổi mới. Thật vậy, một
chút gian truân tạm thời trong hiện tại sẽ mang lại cho chúng ta cả một khối vinh quang vô tận,
tuyệt vời.” [325]

A. NHẬN ĐỊNH TỔNG QUÁT

Cuộc đời nào cũng có ánh sáng và bóng tối; cũng tương tự khi nói về đời sống và sứ vụ
linh mục. Chẳng có vinh quang này đến vinh quang khác như một số Chủng sinh kỳ vọng
trong ngày chịu chức đâu! Người ta thường quan niệm “càng tu càng đắc đạo”, càng hoàn
hảo, nhưng thực tế, ứng sinh cảm nhận và phải khiêm tốn nhìn nhận rằng có nhiều cái nơi
bản thân không còn được như thuở ban đầu, khi mới được chính thức nhận vào chủng viện.

Có thể nói mỗi người gặp thấy mình đang từng bước tiến tới những thời khắc quyết định dứt
khoát cho trọn cả cuộc đời và sứ vụ ơn gọi của mình qua việc tiến tới chịu chức linh mục. Những
người có trách nhiệm và cả cộng đồng Dân Chúa đều để ý xem xét đánh giá ứng sinh có thích
hợp để làm linh mục không. Mỗi người lại cũng có những nỗi riêng tư, những đắn đo cân nhắc
khác nữa để quyết định. Tuy nhiên, ứng sinh cũng rút ra được những lợi ích là bước sang từng
giai đoạn mới cần có những hoạch định mới; những người có “các khủng hoảng” nhìn lại để tái
định hướng con đường, còn những người không có hay chưa “có vấn đề” sẽ nhìn thấy trước
những gì có thể xảy ra để lên kế hoạch ứng phó hữu hiệu và thành công.

Chúng ta có thể nhận thấy nhiều khi khủng khoảng bắt đầu rất sớm ngay sau khi trở
thành linh mục. Và đó là lời cảnh báo cho chủng sinh khi đang tiến dần lên chức linh mục.
Đức Tổng Giám Mục Orlando B. Quevedo (Philippines) nhận xét rằng ngay sau khi thụ phong,
nhiều linh mục trẻ đã bỏ cầu nguyện, Sách Nhật Tụng, Nguyện Gẫm, xét mình hàng ngày và
lần chuỗi Mân côi. Ngài buồn rầu kết luận: “linh mục trẻ bỏ cầu nguyện và những sùng kính
đạo đức là những cái đã giúp ngài giữ được ơn gọi sống động trong chủng viện, và cũng
chính những thứ đó sẽ còn giúp ngài bền đỗ trong chức vụ linh mục khi sống giữa đời.”

Chúng ta không thể không biết đến tình cảnh này của con người và của Hội Thánh… và
cũng không thể khám phá thấy hết được những hình thức khác nhau của cơn “khủng hoảng”
mà các linh mục ngày nay đang phải chịu đựng: thiếu vâng lời và khó nghèo, lơ là việc linh
hướng và xưng tội (luôn luôn sẵn đó nhưng họ không dùng), không ưu tiên cho đời sống cầu
nguyện, thiếu tương quan thân mật với Giám mục và linh mục đoàn, thiếu liên đới và hợp tác
làm việc chung, nhưng chỉ thích thi hành sứ vụ cách cá nhân, thiếu tín nhiệm và tin tưởng
lẫn nhau, quá tự tin, kiêu căng, lười biếng, có vấn đề về đức trong sạch, thiếu trách nhiệm
bản thân trong việc tự đào tạo và phát triển đời sống thiêng liêng. Chúng ta cũng có thể thấy
điều đó trong phân tích chẩn đoán của ĐTC Biển Đức XVI về những nguồn cội  của cuộc
khủng hoảng: các thủ tục chọn lựa không thích đáng các linh mục tương lai, việc đào tạo
không đầy đủ trong nhiều lãnh vực, khuynh hướng ưu đãi hàng giáo sĩ của xã hội và những
khuôn mặt quyền bính khác…[326]

Trong “Chỉ Nam về sứ vụ và đời sống linh mục 1994”, Bộ Giáo Sĩ cũng mô tả những yếu tố
nản lòng này: “thói quen đơn điệu, căng thẳng thể xác vì quá nhiều việc, mệt mỏi tâm lý gây
nên do đấu tranh chống lại hiểu lầm và định kiến.” Và Bộ đề nghị giải pháp: “cần phải đưa ra vài
lời khuyên cho một chương trình đào tạo thường xuyên thích hợp có thể giúp các linh mục sống
ơn gọi của mình cách vui tươi và có trách nhiệm.”  Thật thế, nhiều trường hợp ngay trong bổ
nhiệm đầu tiên có thể đã có căng thẳng với cha sở, với môi trường mới, những con người xa lạ
chưa hề quen biết, tập quán, văn hóa và lối sống của họ, cùng với cái bất định của đời sống sứ
vụ: được sai đến nơi không muốn, ở với người không ưa và làm việc không thích.

Áp lực của công việc, kỳ vọng của dân chúng và Bề Trên lắm khi cũng làm cho linh mục
trẻ kiệt quệ. Nhiều việc ngài phải làm mà lúc ở Chủng viện chẳng ai dạy cho cả. Sự cô đơn,



sự thiếu khích lệ và nâng đỡ từ dân chúng, từ Bề Trên và anh em linh mục khiến linh mục trẻ
dễ dàng cảm thấy cô độc, chán nản và thất vọng dẫn đến việc đi tìm cảm thông và an ủi.
Những yếu đuối bản thân, những giới hạn và vấn đề không được giải quyết thỏa đáng ở trong
chủng viện, để rồi sau khi chịu chức xuất hiện mạnh hơn trước kia, vì chúng đã không được
trực diện và xử lý cách thích hợp trong những năm đào tạo, vì thiếu linh hướng thích hợp hay
một lối lãnh đạo ức chế khiến chịu đựng “nín thở qua sông” hay “giả dại qua ải” để rồi nay
như “chim sổ lồng.”

Trong một tình huống như vậy, vị linh mục trẻ cảm thấy đơn độc hơn khi còn ở trong
chủng viện, và khó tìm được một vị linh hướng thích hợp hay một linh mục bạn tín cẩn để có
thể cởi mở trọn vẹn với. Tất cả những gì bị dồn nén trong quá khứ bây giờ nổ tung ra. Và
xem ra chẳng ai thấu hiểu, trợ lực, giúp đỡ… về phía đáng phải có; trái lại từ phía khác vẫn
có ai đó thấu hiểu, cảm thông, giúp đỡ… và thường là một bàn tay mềm mại, một tiếng nói
dịu dàng, một tâm hồn mẫn cảm và quảng đại, một ý muốn ân cần sẻ chia… để rồi lắm khi
vấn đề và rắc rối bắt đầu từ chỗ đó: khi buồn phiền, cô đơn, thường người ta dễ sa ngã về
tình cảm giới tính.  

Là linh mục, trong năng thể hay trong hiện thể, chúng ta chỉ có thể giải quyết được các
xung đột nội tâm này khi đặt Chúa Giêsu làm trung tâm cuộc sống, tình cảm và hoạt động
của chúng ta, đồng thời sống mật thiết với Chúa Giêsu, để Ngài được lớn lên trong chúng ta
và chúng ta nhỏ đi trong Ngài; hay nói cách khác để con người trần tục trong chúng ta nhỏ
dần đi và con người thiêng liêng được lớn dần lên mãi trong mọi mối tương quan nhân loại
của chúng ta. Bởi vì trước khi nói về Chúa Giêsu và mang Chúa Giêsu đến cho người khác,
linh mục phải ở thật mật thiết nên một với Chúa Giêsu, có Chúa Giêsu, nói với Chúa Giêsu và
lắng nghe Chúa Giêsu, như thánh Phaolô nói: “Tôi sống, nhưng không còn là tôi nữa, mà
chính Chúa Kitô sống trong tôi.”

Vì thế, sau tuần tĩnh tâm Mùa Chay năm 2010 với đề tài “Thiên Chúa và Hội Thánh dạy về
ơn gọi linh mục”, ĐTC Biển Đức XVI kêu gọi phải tái khám phá sứ vụ linh mục, và Ngài nói: “Tự
bản thân con người là không hoàn hảo, con người cần phải có tương giao. Tư duy của con người
không thể phản ánh được mọi thực tại. Con người cần phải lắng nghe, lắng nghe người khác, đặc
biệt là Người Khác - với chữ Khác viết hoa – tức Thiên Chúa. Chỉ như vậy, con người mới có thể
nhận biết chính mình, mới trở thành chính mình.”[327]

Cần có sự “lắng nghe để hiểu, nhìn lại để thương,” về cả hai phía, nhất là về phía có
thẩm quyền. Các Hội Nghị về ơn gọi luôn kêu mời các thẩm quyền và ban đào tạo xem xét lại
cách thức đào tạo của mình, cũng như các ứng sinh phải ý thức tự đào tạo chính mình, làm
sao cho đôi bên cùng nhau tích cực hợp tác với ơn Chúa mới đạt được kết quả mong muốn.

B. LỜI CHÚA MỜI GỌI VƯỢT LÊN KHỦNG HOẢNG VÀ TÁI ĐỊNH HƯỚNG ĐỜI
SỐNG VÀ SỨ VỤ ƠN GỌI

Thiên Chúa luôn đổi mới lời mời gọi của Ngài qua từng biến cố của cuộc sống, thì chúng
ta cũng phải đổi mới lời đáp trả của mình sao cho phù hợp với từng lời mời gọi mới đó của
Chúa. Lời Chúa nói với 7 giáo đoàn trong sách Khải Huyền chương 2 và 3 mời gọi chúng ta,
là những linh mục hiện thể hay năng thể, xem xét lại căn tính của mình:

· Với Ê-phê-xô:

Ta biết các việc ngươi làm, nỗi vất vả và lòng kiên nhẫn của ngươi; Ta biết ngươi không thể
chịu đựng kẻ ác… Ngươi có lòng kiên nhẫn và đã chịu khổ vì danh Ta mà không mệt mỏi. Nhưng
Ta trách ngươi điều này: ngươi đã để mất tình yêu thuở ban đầu. Vậy hãy nhớ lại xem ngươi đã
từ đâu rơi xuống, hãy hối cải và làm những việc ngươi đã làm thuở ban đầu. Bằng không, Ta sẽ
đến với ngươi, và Ta sẽ đem cây đèn của ngươi ra khỏi chỗ của nó, nếu ngươi không hối cải. 

· Với Xi-miếc-na:

Ta biết nỗi gian truân, và cảnh nghèo khó của ngươi... Đừng sợ các nỗi đau khổ ngươi
sắp phải chịu: này ma quỷ sắp tống một số người trong các ngươi vào ngục để thử thách các
ngươi; các ngươi sẽ phải lâm cảnh gian truân... Hãy trung thành cho đến chết, và Ta sẽ ban
cho ngươi triều thiên sự sống.  



· Với Péc-ga-mô:

Ta biết ngươi ở đâu: ở nơi đặt ngai của Xa-tan. Nhưng ngươi gắn bó với danh Ta và không
chối bỏ lòng tin vào Ta... Vậy hãy hối cải; bằng không, Ta đến với ngươi ngay tức khắc và sẽ
dùng lưỡi gươm từ miệng Ta mà giao chiến…  

· Với Thy-a-ti-ra:

Ta biết các việc ngươi làm, biết đức ái, đức tin, công việc phục vụ và lòng kiên nhẫn của
ngươi; Ta cũng biết rằng những việc của ngươi bây giờ thì nhiều hơn trước kia. Nhưng Ta trách
ngươi điều này... Tất cả các Hội Thánh sẽ biết rằng Ta là Đấng dò thấu lòng dạ, và Ta sẽ tuỳ
theo việc các ngươi làm mà thưởng phạt mỗi người. Nhưng cái gì các ngươi đang có, hãy nắm
chắc cho tới khi Ta đến.  

· Với Xác-đê:

Ta biết các việc ngươi làm, biết ngươi được tiếng là đang sống, mà thực ra đã chết. Hãy
tỉnh thức! Hãy củng cố chút sức còn lại đang suy tàn, vì Ta nhận thấy các việc của ngươi
không được hoàn hảo trước mặt Thiên Chúa của Ta. Vậy hãy nhớ lại: ngươi đã lãnh nhận và
nghe Lời Chúa thế nào; hãy tuân giữ và hối cải! Vậy nếu ngươi không tỉnh thức, thì Ta sẽ đến
như kẻ trộm, ngươi chẳng biết giờ nào Ta sẽ đến bắt chợt ngươi. 

· Với Phi-la-đen-phi-a:

Ta biết các việc ngươi làm: này Ta để một cửa mở trước mặt ngươi, không ai có thể đóng lại
được, bởi vì tuy ngươi ít thế lực, ngươi cũng đã giữ lời Ta và đã không chối bỏ danh Ta... Vì ngươi
đã giữ lời Ta dạy phải kiên nhẫn chịu đựng, nên Ta cũng giữ gìn ngươi cho khỏi giờ thử thách sắp
xảy đến trên toàn cõi địa cầu để thử thách những người sống trên mặt đất. Chẳng bao lâu nữa
Ta sẽ đến; cái gì ngươi đang có, hãy nắm chắc, đừng để ai lấy mất triều thiên dành cho ngươi. 

· Với Lao-đi-ki-a:

Ta biết các việc ngươi làm: ngươi chẳng lạnh mà cũng chẳng nóng. Phải chi ngươi lạnh
hẳn hay nóng hẳn đi! Nhưng vì ngươi hâm hẩm, chẳng nóng chẳng lạnh, nên Ta sắp mửa
ngươi ra khỏi miệng Ta... Phần Ta, mọi kẻ Ta yêu mến, thì Ta răn bảo dạy dỗ. Vậy hãy nhiệt
thành và hối cải ăn năn! Này đây Ta đứng trước cửa và gõ. Ai nghe tiếng Ta và mở cửa, thì Ta
sẽ vào nhà người ấy, sẽ dùng bữa với người ấy, và người ấy sẽ dùng bữa với Ta. 

Chúa không chỉ  khiển trách những người  sai  lỗi,  mà Ngài còn khiển trách nặng hơn
những người giữ gìn nghiêm nhặt lề luật nhưng tự mãn với chính mình và coi khinh kẻ khác.
Linh mục được chọn lên từ giữa loài người và vẫn không thôi là con người nên cần phải khiêm
tốn trong khi phụng sự Thiên Chúa và đưa dẫn con người đến với Thiên Chúa bằng cách phục
vụ họ, như Chúa Giêsu đến không phải để được hầu hạ nhưng để phục vụ và hiến ban mạng
sống cho loài người được cứu độ.           

Linh mục phải luôn ý thức tình trạng được “biệt ra”, được chọn lên từ giữa loài người để sống
giữa thế gian nhưng không thuộc về thế gian mà là thuộc về Thiên Chúa, với sứ mệnh tiếp tục
công việc của Chúa Kitô, đồng thời làm cho Ngài được nhận biết và yêu mến, qua các công việc
rao giảng Tin Mừng, giáo huấn, cử hành Thánh lễ và các bí tích chữa lành tâm hồn, hoạt động
bác ái và công lý, dưới sự hướng dẫn và tác động của ơn Chúa Thánh Thần, nghĩa là trong ba
chức năng của sứ vụ của linh mục là rao giảng, thánh hóa và lãnh đạo Dân Chúa. Hãy luôn nhớ
lời căn dặn của thánh Gioan Tông đồ thánh sử: “Anh em phải coi chừng để khỏi đánh mất những
gì anh em đã làm được, nhưng để lãnh được đầy đủ phần thưởng.”[328]

(còn tiếp)

___________

chú thích

[325] 2 Cr 4,7-11. 16-17.

[326] x. Thư của Đức Bênêđíctô XVI gửi người Công Giáo Ái Nhĩ Lan trong VietCatholic
News ngày 21/3/2010.



[327] Trích Bản tin tổng hợp ngày 28/2/2010 của trang điện tử HĐGMVN.

[328] 2 Ga 1, 8.

VỀ MỤC LỤC

LÒNG NHÂN ÁI CỦA THẦY THUỐC NGUYỄN Ý ĐỨC

 Tập thể của chúng ta ngày càng có thêm rất nhiều bác sĩ y khoa. Những người chọn
ngành này là những người ôm ấp, đeo đuổi lý tưởng phục vụ đồng bào, phục vụ tha nhân.
Hoặc dùng cụm từ quen thuộc là lý tưởng “Cứu nhân độ thế.”

 Cộng đồng của chúng ta ở quê người cũng có khá nhiều bác sĩ y khoa xứng đáng với
thiên chức “Lương y như từ mẫu.”

 Nhưng vì công việc đa đoan, hay vì không có nhiều thì giờ cho nên tới hôm nay, chúng
ta không có nhiều bác sĩ y khoa dành thời gian để viết về những gì liên quan tới các chứng
bệnh từ thông thường tới nan y. Như một thứ cẩm nang phòng ngừa…Để mỗi gia đình có thể
lưu giữ trong nhà, bên cạnh những tủ thuốc phải có.

Tôi thăm hỏi một bác sĩ y khoa, một người hiện hành nghề “Cứu nhân độ thế” thỉnh
thoảng cũng nhín chút thời gian quý báu để viết xuống những giải thích, lưu ý về những căn
bệnh thông thường mà chúng ta thường gặp. Vị này cho hay, viết lách không phải là nghề
của ông…như các nhà báo hay nhà văn…Vì thế mỗi khi muốn viết một bài thuộc loại “bệnh
thường thức,” ông đã mất từ 4 tới 5 tiếng đồng hồ. Chưa kể số giờ dành cho việc truy cứu tài
liệu, hầu có thể lấy những con số thống kê chính xác và mới nhất.

 Vị bác sĩ y khoa này nói đùa với tôi rằng, với 5, 6 tiếng để hoàn tất một bài viết lưu ý
độc giả về bệnh này, bệnh kia xuất hiện theo mùa, hay hậu quả của sự ăn uống, thiếu vận
động cơ thể dài lâu…có thể đưa tới những hậu quả nào đó, về phương diện sức khỏe… là một
việc làm khá “gay go” đối với ông.

 Vị bác sĩ này nhấn mạnh:

“Mục đích của tôi khi bỏ thì giờ viết một bài gì đó về các loại bệnh thường thức, có tính
chất phòng ngừa, không hề vì nhu cầu tiền nhuận bút. Bởi vì với số thời gian tôi bỏ ra để viết
bài, tôi khám được biết bao bệnh nhân. Và, dĩ nhiên, số tiền tôi kiếm được cũng sẽ rất nhiều
lần, hơn tiền nhuận bút mà một tờ báo có thể trả tôi. Tóm lại, tôi viết chỉ vì muốn viết. Chỉ vì
muốn phục vụ nhiều người cùng một lúc. Nó khác hơn việc tôi khám bệnh, chỉ hữu ích cho
một người. Một bệnh nhân mà thôi…”

 Lời nói thật hay tâm sự của người bạn bác sĩ y khoa vừa kể, khiến tôi liên tưởng ngay tới
một bác sĩ y khoa, mà tên tuổi của ông từ nhiều năm qua, đã trở thành quen thuộc với cộng
đồng Việt của chúng ta ở khắp nơi trên thế giới. Luôn cả đồng bào ở Việt Nam. Đó là bác sĩ
Nguyễn Ý Đức.

 Tôi không biết khi đặt tên cho con mình là Nguyễn Ý Đức, đấng sinh thành ra người con
trai sau này trở thành một bác sĩ y khoa từ đầu thập niên 1960 ở Saigon đã nghĩ gì? Muốn
gửi gấm điều gì cho đứa con yêu quý của mình? Nhưng căn cứ vào sự theo dõi hành trình
“cứu nhân độ thế” của mình, tôi thấy ông không chỉ là một bác sĩ y khoa xứng đáng với cụm
từ “Lương y như từ mẫu,” mà cái “đức” dường như luôn là một trong những “ý” thức hàng
đầu của ông.

 Hơn thế nữa, dù công việc bề bộn, dù thì giờ dành riêng cho cá nhân và cho gia đình
mình không được bao nhiêu, vậy mà ông vẫn cặm cụi viết liên tục từ mấy chục năm qua…

 Những bài viết có tính cách “y khoa thường thức’ hay “y khoa phòng ngừa” của ông, tôi
thấy chúng xuất hiện thường xuyên hàng tuần, hàng tháng trên rất nhiều mặt báo, cũng như
trên rất nhiều trang mạng Việt ngữ của chúng ta.

 Điểm đặc biệt của ngòi bút mang tên Bác sĩ Nguyễn Ý Đức, không chỉ là tính chính xác



với những tài liệu được cập nhật, và những chỉ dẫn chi tiết về nguyên nhân căn bệnh, cách
phòng ngừa bệnh…Mà những bài viết của ông, theo tôi còn có tính cách thủ thỉ như một nhà
văn kể chuyện đời thường (The Story Teller.) Ông cũng luôn cho thấy tính chất dịu dàng, nhỏ
nhẹ trong các bài viết của mình, như thể ông đang nói chuyện, hay dỗ dành một người bạn
ngang chướng mà ông yêu quý, quan tâm. 

Tôi cũng rất thích, và tôi cho là vô cùng đặc biệt khi ông đem được vào trong hàng chục
cuốn sách thuộc loại “y khoa phòng ngừa” của ông, phần văn học quá khứ. Đó là những bài
học ngụ ý sâu sắc. Đồng thời, ông cũng cho người đọc cơ hội được sống lại những kỷ niệm
của một thời vang bóng.

 Như trước khi mời độc giả bước vào tác phẩm “Cẩm nang sức khỏe cao niên,” ông đã
trích dẫn “Quốc Văn Giáo Khoa Thư” như sau:

 “Một ông thầy thuốc già, chữa bệnh giỏi có tiếng. Phải khi ông ốm nặng, các học trò đến
chầu chực thuốc thang bên cạnh ông. Ông cố gượng nói rằng: ‘Lão biết mình đã đến ngày
tận số rồi nhưng lão có nhắm mắt cũng cam lòng, vì lão có để lại ba thầy thuốc rất hay.’ Ông
nói tới đây, nhọc quá phải nghỉ. Các thầy thuốc học trò thấy ông nói thế, đều lắng nghe, ai
cũng nghĩ bụng trong ba người ấy thế nào chả có tên mình. Ông nghỉ một lúc rồi lại nói:
‘Trong ba thầy thuốc ấy thì hay nhất là thầy Sạch Sẽ, thứ nhì là thầy Điều Độ, thứ ba là thầy
Thể Thao. Sau khi lão mất rồi, nếu các anh biết theo ba thầy ấy mà chữa cho người ta, thì
thiên hạ khỏi được bao nhiêu là bệnh tật.’…”

 Đoạn trích dẫn ở trên, tự thân đã cho thấy tính chất… “ý” và “đức” trong con người thầy
thuốc Nguyễn Ý Đức.

 Khi đang viết bài này, tình cờ chúng tôi lại được đọc một bài viết có tính cách báo động
cho tất cả chúng ta về sự trở lại “Vi khuẩn West Nile,” của bác sĩ Nguyễn Ý Đức.

 Mở đầu bài viết về “Vi khuẩn West Nile,” người bác sĩ họ Nguyễn của chúng ta viết:

 “Ngày 1 tháng Tám vừa qua, Bộ Y tế tiểu bang Texas đã đưa ra lời báo động cho dân
chúng là phải đề phòng bệnh do vi khuẩn West Nile gây ra. Theo bộ này, kể từ đầu năm cho
tới cuối tháng Bảy, đã có 111 trường hợp bệnh với một tử vong ở miền Bắc Texas, đặc biệt là
tại các quận hạt Dallas, Collin, Tarrant và Denton. Cơ quan y khoa phòng ngừa đang ráo riết
phun thuốc diệt trừ muỗi tại một số vùng có nhiều muỗi để phòng ngừa bệnh dịch (…)

 “…Bệnh thường xuất  hiện khi  thời  tiết  nóng ẩm và thường thấy ở  miền Đông Bắc
Louisiana, miền Trung và Nam California, các vùng phụ  cận Dallas, Houston, Chicago và
Phoenix…”

 Sau đó, tác giả đi vào phần nguồn gốc bệnh. Cách truyền bệnh. Những rủi ro đưa tới
nhiễm vi khuẩn West Nile. Có thuốc chủng ngừa chưa? Phòng ngừa bệnh. Cách dùng thuốc
đuổi muỗi…

 Nghĩa là tác giả không để một chút thiếu sót nào trong bài viết của mình, khiến độc giả
phải hoang mang vì không có câu trả lời. 

Tôi muốn kết luận bài viết này của mình, bằng một câu nói bình thường thôi, nhưng
không thể chân tình hơn trước những đóng góp ý nghĩa của bác sĩ Nguyễn Ý Đức cho đời
sống này là:

“Cảm ơn người thầy thuốc của tôi. Và, cũng xin được cảm ơn đấng sinh thành ra ông. Dù
các đấng sinh thành này, còn tại thế hay đã qua đời.”

Du Tử Lê,

 (Aug. 31. 2012.)

Nhà Văn Du Tử Lê

VỀ MỤC LỤC

Giáo hội công giáo và nhân quyền (tiếp theo)



Tác Phẩm: Đạo vào đời

Gs. Nguyễn Đăng Trúc

Định Hướng Tùng Thư -2012

Chương IV

Giáo hội công giáo và nhân quyền (tiếp theo)

2/ Những mối căng thẳng giữa giáo hội công giáo và xã hội dân sự về nhân
quyền

Hệ quả của Cách Mạng Pháp đi kèm với Bản tuyên ngôn 1789 là sự căng thẳng liên tục
đạo đời về quan điểm nhân quyền. Đôi bên, giáo hội công giáo và các trào lưu tân kỳ chi phối
xã hội, không những cố thủ lập trường của mình mà có khuynh hướng đi quá xa. Phía Cách
Mạng xem kitô hữu và giáo hội công giáo đương thời là thành phần ngoan cố của chế độ cũ,
bảo thủ và phản động, và lập tức vi phạm ngay điều mà Bản Tuyên Ngôn đề xướng : quá
nhiều chém giết huynh đệ tương tàn, loại trừ tự do tư tưởng bằng bạo lực hoặc bằng các
phương thức gián tiếp tinh vi, hạn chế tự do hành đạo...; phía giáo hội công giáo lúc bấy giờ
chưa có thể quan niệm được sự phân cách giữa trách nhiệm dân sự và những giới hạn của
phận vụ tôn giáo (chưa thể quan niệm được sứ mệnh đặc loại của mình và quyền uy xã hội
dân sự) nên đã đi vào đường lối phản đối tiêu cực và thu mình vào thái độ thụ động, lên án :

'Các biện pháp bài tôn giáo của Cách Mạng diễn tiến tuần tự, sự kiện có thể chứng minh
được qua lập trường e dè của Giáo hoàng Piô VI; Ngài chần chừ một thời gian dài trước khi
lên án Bản Tuyên Ngôn năm 1789 trong Cơ mật hội ngày 19.3.1790; và sau đó là  ''Qui chế
dân sự của giới giáo sĩ '. Rõ rệt hơn nữa trong Tông thư ngày 10.3.1791 Quod Aliquantum:
Ngài ' không nhằm cổ súy việc tái lập lại chế độ cũ của nước Pháp'…

Tuy vậy, chính trong bức thư đó lại có những thành ngữ rất mạnh như « các quyền kỳ
quặc » hoặc  « quyền ảo tưởng » khi nói về các loại tự do mới. Những loại tự do như thế sẽ
cho chúng ta cứ  điểm để  thấy nội  dung của sự  tranh chấp giữa giáo hội  và xã hội  tân
thời.[1]

Đến đầu thế kỷ nầy, Dom Besse tóm kết cho ta thấy tại sao về giáo hội công giáo vẩn e
dè đứng ngoài, nếu không nói là ngờ vực chống đố những trào lưu nhân quyền dân sự.

‘Chúng là lời tuyên xưng, là điều răn của chủ nghĩa duy nhiên và chủ nghĩa tự do. Ta tìm
thấy trong ấy tất cả những đường nét của các hệ thống nầy: quyền Thiên Chúa, im lặng
không nói đến quyền của Chúa, cứu cánh con người quy hết vào hạnh phúc trần thế, độc lập
không lệ thuộc gì vào mọi quyền bính, bình đẳng giữa mọi người, mọi ý kiến có giá trị như
nhau (...). Phương cách duy nhất để có cơ may thành công chống lại chủ trương cứu độ con
người như thế, là phải luôn mãi trở về với ý niệm Thiên Chúa, vai trò của Ngài nơi trần thế và
các quyền của Ngài’.[2]

Nhưng bên cạnh những cách biệt  đạo đời  đó, giáo hội  công giáo tìm ra được nhiều
phương cách thực thi đức bác ái của mình. Giáo hội công giáo không nhân danh nhân quyền
với âm hưởng là thoát ly khỏi tôn giáo, nhưng đã can đảm dấn thân phục vụ con người và ưu
tiên đồng hành với người yếu thế, thăng tiến cuộc sống của họ trong nhiều lãnh vực: các
dòng tu chuyên về giáo dục con em nghèo, săn sóc bệnh nhân, các hội từ thiện, các văn kiện
giáo hội bênh vực giới thợ thuyền và tôn vinh giá trị lao động (TĐ Rerum Novarum của GH
Lêô XIII)... Và hơn nữa nhiều Kitô hữu đã dấn thân ngay vào các tổ chức nhân quyền, hợp
tác với những người không cùng quan điểm tôn giáo vượt lên trên những hậu ý lắm lúc thiếu
căn cơ.    



Về phía xã hội dân sự, tuy còn ái ngại về yếu tố tôn giáo trong cuộc sống dân sự, người
ta thấy được sự hiện diện tôn giáo, đặc biệt là công giáo không còn là mối đe dọa quyền lực,
cũng như thực tế xã hội cho thấy kitô hữu thật sư là tác nhân thực thi nhân quyền cụ thể và
hữu hiệu, những nội dung 'cách mạng theo nghĩa là bài xích tôn giáo' phôi pha dần để trở
thành những nội dung tích cực và ít nặng về ý hệ tự do cá nhân triệt để.

3/ Gặp gỡ đạo-đời về nhân quyền

Ngày nay không ai có thể phủ nhận giáo hội công giáo trong mọi mặt là chiến sĩ ở tuyến
đầu đấu tranh cho nhân quyền. Biến cố làm rung chuyển giáo hội công giáo, - từ thái độ
chống đối đến lập trường cổ võ tới mức độ đã đưa nội dung nhân quyền vào giáo huấn như
một yêu sách thực thi Tin Mừng, - biến cố đó là Công Đồng Vaticanô II. Khai mở cho tinh
thần đối thoại đạo-đời, GH Gioan XXIII trong thông điệp Pacem in Terris đã nêu lên những
chỉ dẫn tích  cực : 

'Cũng thế, ta không thể đồng hóa những lý thuyết triết học sai trái về vũ trụ tự nhiên, về
nguồn gốc và cứu cánh của thế giới và của con người, với những phong trào thực hiện trong
lịch sử được thành lập nhằm mục tiêu kinh tế, xã hội, văn hóa hoặc chính trị, mặc dù các
phong trào nầy đã phát sinh, và còn chịu ảnh hưởng bởi các lý thuyết ấy. Một lý thuyết, một
khi đã định hình và được viết ra, thì không thay đổi nữa, trong lúc các phong trào, vì có đối
tượng là những hoàn cảnh cụ thể và đổi thay của cuộc sống, nên không thể nào không chịu
ảnh hưởng một cách rộng rãi về biến chuyển nầy . Ngoài ra, trong trường hợp các phong trào
nầy đồng ý với các nguyên lý tốt lành của lý trí và đáp ứng được những khát vọng chính đáng
của con người, ai có thể từ chối mà không nhìn nhận nơi các phong trào ấy có những yếu tố
tích cực và đáng hoan nghênh’[3].

Và các nội dung của nhân quyền được đưa vào giáo huấn, vào bản văn minh định lề lối
sinh hoạt của giáo hội giữa trần thế; qua Hiến Chế Gaudium et Spes chúng ta có thể nêu lên
vài nội dung chính yếu như sau : 

‘ (...) Con người ngày càng ý thức hơn phẩm giá cao cả của mình vượt lên trên mọi vật;
các quyền lợi và bổn phận của nó có tính cách phổ quát và không thể vi phạm. Vì thế cần
phải đem lại cho con người có được  tất cả những gì thiết yếu để sống một cuộc sống thật sự
xứng đáng là người, như: của ăn, quần áo, nhà ở, quyền tự do chọn lựa bậc sống và quyền
lập gia đình, quyền được giáo dục, quyền làm việc, được bảo vệ thanh danh, được kính trọng,
được thông tin đúng đắn, quyền hành động theo luật ngay chính của lương tâm, quyền bảo
vệ đời sống riêng tư và có được tự do chính đáng, kể cả trong lãnh vực tôn giáo (26, 2).'

‘Mọi hình thức kỳ thị liên quan đến các quyền căn bản của con người, dù dựa trên phái
tính, chủng tộc, màu da, điều kiện xã hội, ngôn ngữ hoặc tôn giáo, đều phải vượt qua và bãi
bỏ, như là trái với ý định của Thiên Chúa (29, 2). Vì thế Giáo hội, dựa vào Phúc âm đã ủy
thác cho mình, tuyên dương các quyền của con người, nhìn nhận và đánh giá cao năng động
của thời đại  hiện đang cổ võ những quyền ấy khắp nơi...Chúng ta dễ gặp cám dỗ cho rằng
các quyền con người chúng ta có thể duy trì trọn vẹn một khi tước bỏ hết lề luật của Chúa’
(GS  41, 3).

Tiếp theo Công Đồng Vaticanô II, các vị giáo hoàng, các hội đồng giám mục liên tục lên
tiếng kêu gọi  không những tín đồ của mình mà cổ võ mọi  người,  mọi  giới  thực thi nhân
quyền. Giáo triều Roma đã không những phản ứng trước những vi phạm nhân quyền gia
trọng trước mắt, mà còn nêu lên từng đề mục với những đề nghị cụ thể nhằm giúp thăng tiến
và phát triển con người trong công lý, đặc biệt cho các khối dân cư nghèo khổ: chẳng hạn về
nhà cửa cho người nghèo, đất đai cho người canh tác, giải trừ nợ nần cho các nước chậm
phát triển... Chỉ trong một vài thập niên sinh hoạt tích cực cho nhân quyền, đặc biệt là về
phát triển và hòa bình, giáo triều Vatican không những được xem là tổ chức có uy thế để can
thiệp trong vấn đề nhân quyền, mà được xã hội xem việc can thiệp cho nhân quyền là phận
vụ riêng của giáo hội công giáo phải chu toàn trong sinh hoạt cộng đồng thế giới.

Về phía tổ chức, một Ủy Ban Giáo Hoàng Công Lý và Hòa Bình và sau đã nâng cấp thành
một Hội Đồng Giáo Hoàng Công Lý và Hòa Bình, được thành lập để đặc trách việc cổ võ và



thực thi nhân quyền, phổ biến giáo huấn xã hội công giáo. Ở cấp bậc quốc gia và đôi khi ở
cấp giáo phận, các ủy ban liên hệ cũng được khai sinh và sinh hoạt đồng hành với các tổ
chức nhân quyền địa phương.

Ngoài việc thừa nhận thiện ích của nhân quyền, soi sáng ý nghĩa sâu xa và toàn bích của
ý niệm nầy trong khuôn khổ mạc khải của Tin Mừng, không những giáo hội công giáo đã dấn
thân thực thi tích cực mà còn tạo nên một phong thái riêng trong việc thực thi nhân quyền : 

a/ Tin thần tự kiểm, thống hối và canh tân 

"Ít nhất cũng phải nhớ rằng trước đây nhiều thời kỳ Giáo hội không tôn trọng điều mà
ngày nay chúng ta gọi là nhân quyền; chỉ cần nghĩ đến những điều tai ác kéo dài nhân danh
Kitô giáo qua nhiều thế kỷ do một số các cuộc Thánh chiến, do Pháp đình thời Trung cổ,
chiến tranh tôn giáo, chưa kể đến những yếu tố Kitô giáo dễ tạo ra những xung đột kỳ thị
chủng tộc hoặc bài Do Thái. Nhiều người bên ngoài tôn giáo thực sự đã đi trước Kitô hữu
trong nỗ lực bảo vệ nhân quyền (như Liên minh bảo vệ nhân quyền, một thời gian lâu được
xem là đồng nghĩa với chủ trương chống giáo quyền), nên Kitô hữu cần khiêm tốn đóng góp
vào lãnh vực nầy, tránh huênh hoang. Nhất là, sự tín nhiệm cần phục hồi trong việc  bảo vệ
nhân quyền một cách thành tâm đòi hỏi chúng ta phải đại độ dấn thân không có một hậu ý
nào"[4].

Không phải vì đã trực tiếp tham gia vào tội ác, không phải vì đã thinh lặng hay giữ thái
độ tiêu cực trước vi phạm nhân quyền chống lại bất cứ ai (vốn là đã tiếp tay vi phạm) hoặc vì
đã không hết mình tạo điều kiện cho mọi người được phát triển nhân cách của mình mà thôi,
nhưng như Đức Kitô đã gánh tội nhân loại thế nào, thì cộng đồng kitô hữu cũng liên đới chịu
tránh trách nhiệm về tội ác của bất cứ ai trong cộng đồng nhân loại vấp phạm. Ngoài ra, giáo
hội trên bình diện là tập thể những con người, đã từng phạm lỗi, và hơn bất cứ ai, giáo hội
đó cần phải thú tội để mãi canh tân. Giáo hội công giáo không phải không biết nhận lỗi như
báo chí hay lặp đi lặp lại, nhưng có lẽ vì đã dám làm và làm nhiều lần, nhiều dịp, từ cấp giáo
hoàng đến các hàng giám mục vùng, quốc gia, giới trí thức cũng như thành phần dấn thân
cho nhân quyền...đến độ có thể gây ấn tượng tiêu cực một cách vô cố theo sự thường xã hội
là đàng khác.

b/ Thực hiện nơi chính mình : Nhân quyền trong giáo hội

  Hẳn nhiên, ai cũng hiểu rằng không ai cho cái mình không có. Giáo hội công giáo cổ võ
Nhân quyền hữu hiệu nhất khi cho thấây tự nơi cuộc sống giáo hội của mình, từ vị giáo
hoàng đến người tín hữu bình thường nhất, tất cả xem nhau là huynh đệ trong Đức Kitô chứ
không phải là kẻ nắm quyền và người bị trị. Mẫu mực đó là mẫu mực hoàn thành thời chung
mãn. Giáo hội ngày nay vẫn là giáo hội lữ hành với bao bất cập và nhiều hy vọng vươn lên.
Nhưng trên bình diện xã hội, thế giới chưa bao giờ chứng kiến một cuộc đổi thay nhanh
chóng về canh tân nếp sống cho hợp với những tiêu chuẫn nhân quyền lý tưởng nơi các cộng
đồng chính trị hay tôn giáo, hơn là cộng đồng công giáo từ sau Công Đồng Vaticanô II.

Không thể kể ra một cách chi tiết tất cả các đổi thay, nhưng một cách chung người tín
hữu ở bất cứ cương vị nào cũng không thấy mình bị một quyền lực giáo hội trên đầu trên cổ
như một áp lực hay một đe dọa nào đó. Các chức sắc giáo hội càng ngày càng tự cảm thấy
mình có bổn phận phục vụ cộng đồng hơn là 'ông quan lớn nắm trong tay chìa khóa nước
trời'; phía tín hữu bình thường, đã quen với lối giao tiếp dân chủ với các chức sắc dân sự, nay
tiếp cận với các vị trong hàng giáo phẩm hay giáo sĩ như những 'thừa tác viên' hơn là một
đấng bậc. Người tín hữu có quyền đòi hỏi chức sắc giáo hội chu toàn phận vụ cộng đồng để
thõa mãn một nhu cầu tôn giáo của mình, chẳng hạn như có quyền được chuẩn bị hôn nhân
công giáo, có quyền đòi linh mục giải tội theo luật giáo hội mà đôi đường phải tuân giữ (
không khác đòi hỏi bác sĩ chữa bịnh hay nhà chức trách hành chánh làm giấy tờ cho mình),
chứ không cảm nhận như phải xin xõ một ân huệ của cá nhân nào ban cho. Hơn thế nữa
người ta cảm thấy có quyền và bổn phận lên tiếng trong giáo hội. Mặc dầu đây đó từ nhiều
cấp độ khác nhau, ở các địa phương khác nhau còn có những đánh giá tiêu cực về việc lên
tiếng của cá nhân hay một nhóm tín hữu để biểu lộ quan điểm của mình hay đòi hỏi một vị
hay một cơ quan giáo hội làm sáng tỏ một vấn đề. Nhưng việc lên tiếng đã trở thành quen
thuộc và dần hồi được đánh giá là sự kiện hiển nhiên trong cuộc sống bình thường của giáo
hội công giáo... 



c/ Nhân chứng đức tin 

Người tín hữu công giáo vẫn tiếc rằng đáng lý ra tổ chức giáo hội công giáo phải đi trước
xã hội dân sự trong cách đối xử huynh đệ với nhau, tại sao đạo phải đi sau xã hội dân sự
trong cách đối xữ theo đường lối dân chủ trong những sinh hoạt điều hành và tổ chức? Nếu
giáo hội công giáo đã từng áp dụng lối tổ chức và điều hành của đế quốc La Mã, tại sao ngày
nay lại ngại ngùng trước lề lối dân chủ tân thời? Hẳn nhiên không thể rập khuôn theo thể chế
dân chủ trong bất cứ sinh hoạt nào của giáo hội vì những lý do mạc khải và thần học, nhưng
phải nhận một thực trạng nầy: người tín hữu chờ đợi nhiều cải cách làm sao để công việc
chung của giáo hội không phải là ưu lo riêng, phận vụ riêng của một giới, một bậc sống mà
của mọi tín hữu. Và không phải trong nguyên tắc nhưng trong thực tế áp dụng với những
điều kiện thực hiện được.

Giáo hội công giáo trong tinh thần tự kiểm và canh tân không tìm cách biện minh, nhưng
không vì một số những vấn đề cần canh tân liên tục của mình mà quên đi sứ mạng nói lên
Sự Thật, vốn không phát xuất từ  'những con người', nhưng từ Thiên Chúa mà giáo hội tuyên
xưng đức tin[5].

Như giáo hội đã từng lưu ý về mối liên hệ không thể phân ly giữa mến Chúa và yêu
người, việc cổ võ Nhân quyền của giáo hội không có nghĩa là tôn vinh tự do, tự chủ cá nhân
bất chấp đạo lý (nghĩa là các mối tương thuộc với Thiên Chúa và tha nhân). Trong khung
cảnh văn hóa tân thời với tự do được hiểu là làm theo trí năng tự mãn theo lối nói của Fr.
Nietzsche : « cái gì có thể làm được đều được phép làm », giáo hội lại thấy mình có lúc cần
phải đi ngược trào lưu thế tục để bảo vệ nhân phẩm và nhân quyền đích thực. Lập trường
của  giáo huấn về sự sống, về tương quan chân lý và tự do, về chiều kích đạo lý và giới hạn
của sinh học, về phẩm giá đích thực của người phụ nữ, số phận thai nhi, ý nghĩa và giá trị gia
đình và tính dục.. thường gây phẫn uất trong nhiều giới tự nhân là tiến bộ. Ngay  trong nội
bộ công giáo người ta cũng lên tiếng dựa trên nhiều tiêu chuẩn khác  nhau, với nhiều lối
đánh giá, xếp loại tiến bộ, bảo thủ nầy khác. Quyền phát biểu là một nội dung nhân quyền,
tuy nhiên chúng ta biết rằng: nếu thiên hạ ai ưa gì làm đó thì đâu cần đến mặc khải Chân Lý
đến từ trời cao !

4/ Nhân quyền và giáo hội Việt Nam

‘Bây giờ không phải lúc đọc diễn văn hoặc lặp đi lặp lại không ngừng trên môi miệng các
quyền của con người, nhưng bây giờ là lúc cần khiêm tốn thực tập, thi hành mỗi ngày  và
không bao giờ dứt.’[6]

Trên đây là nhận định của Hồng Y Roger Etchegaray trong lời tựa cho tập tài liệu Nhân
Quyền và Giáo Hội do Hội Đồng Giáo Hoàng Công Lý Hòa Bình mà lúc đó ngài là vị chủ tịch
đương thời, xuất bản năm 1990. Người ta đã nói đến nhân quyền rất nhiều và các tài liệu
không thiếu. Những phần trình bày ở các mục trên đây chỉ nhằm qui chiếu vào hoàn cảnh
kitô hữu Việt Nam chúng ta trong phận vụ sống và làm chứng Tin Mừng cho người bên cạnh,
đặc biệt là đồng bào chúng ta.

Với Công Đồng Vaticanô II, chúng ta không có quyền biện minh cách nầy hay cách khác
để đi ngược lại giáo huấn và sự hiệp thông giáo hội khi nói rằng cổ võ và thực thi nhân quyền
là một thái độ tùy nghi.  Giáo huấn liên tục nhắc nhở cho mỗi tín hữu, cho từng cộng đoàn,
mỗi trách nhiệm trong giáo hội rằng sống đạo trọn nghĩa, trưởng thành, trách nhiệm, trung
tín với lời mời gọi của Thiên Chúa là phải liên kết chặt chẽ giữa mến Chúa và yêu người. Giáo
hội và Công Đồng không tự suy diễn ra, nhưng nhắc lại lời dạy rõ ràng của Chúa Kitô được
ghi chép trong Phúc Âm. Cổ võ và thực thi nhân quyền là phương cách yêu người cụ
thể, là một nghĩa vụ của người đã chịu phép rửa.

Chúng ta đều biết rằng dù không nói đến chữ nhân quyền, dù không cổ võ nhân quyền
theo phương cách của các quốc gia và giáo hội tây phương, nhưng ngày ngày biết bao kitô
hữu Việt Nam đã âm thầm hy sinh mình để thăng tiến cuộc sống cho người cạnh mình, giúp
tha nhân sống phát huy phẩm giá mình. Nhưng kể ra như thế và dừng lại đó để mặc ngày
tháng trôi qua xem như xã hội đã quá tốt đẹp, hoặc lấy cớ tây phương và chúng ta hai nền



văn hóa khác nhau, đó và đây có những hoàn cảnh xã hội hoàn toàn trái nghịch, để dậm
chân tại chỗ đến độ xem như cổ võ cho nhân quyền chỉ là thái độ điên rồ vô lối, một sở
trường của giới làm chính trị nào đó, thì có lẽ đến lúc phải kiểm điểm tâm thức sống đạo của
mình. 

Nhưng giáo hội công giáo Việt Nam là ai ? Và ai có tư cách để cổ võ nhân quyền ?

Tâm thức chúng ta phải chăng còn cho rằng giáo hội là hàng giáo phẩm, các giáo sĩ tu sĩ
mà thôi nên mãi ngồi chờ các ngài cổ võ và thực thi nhân quyền thay cho mình ? Không phải
giáo huấn giáo hội đã chỉ dẫn rằng giáo dân phải ở tuyến đầu để dấn thân vào các lãnh vực
trần thế hay sao? Nhưng mặt khác, hàng giáo phẩm có biểu lộ (chưa nói đến nghĩa vụ giáo
huấn và thực hiện trước như giáo triều Roma và các giám mục các nơi đã thường xuyên thực
hiện) cho tín đồ của mình xác tín rằng việc cổ võ và thực thi nhân quyền, bất cứ ở cương vị
hay thân phận nào, là sống đạo hay không?

Nếu xã hội dân sự Việt Nam đã từng chịu cơn rúng động về đổi thay tâm thức và canh
tân lối cư xử ăn khớp với những đòi hỏi của nhân quyền qua các trào lưu cải cách thời tiền
chiến, đặc biệt của nhóm Tự Lực Văn Đoàn, thì phía cộng đồng các tôn giáo Việt Nam, trong
đó có công giáo, dường như chưa hề biết đến những nỗ lực đổi thay và canh tân nội bộ như
thế. Hẳn nhiên ảnh hưởng xã hội, các giáo huấn giáo hội và hình thức nghi lễ thấm nhập một
phần nào đó và cải biến tâm thức của hàng giáo sĩ cũng như giáo dân, nhưng ý chí chung
muốn có những cải cách có phương pháp, qui mô và phổ biến thì thú thực chưa ai nghĩ đến.
Người giáo dân, không ai ép uổng để làm thinh hay thụ động đứng xa hoặc không dám nhắc
đến việc điều hành cộng đồng, nhưng quyền hạn đó họ cam nhận như là thuộc bề trên là
thành phần giáo sĩ. Nhân danh sự tôn trọng bậc bề trên là một giá trị văn hóa tôn giáo và
truyền thống Á Đông mình, nhân danh sự kiến hiệu nhất thời (khỏi phải bị hạch xách thêm
rắc rối !), cộng đồng chúng ta bằng lòng với mẫu mực đặt đâu ngồi đó, âm thầm trở thành
con chiên ngoan ngoãn, vô tình nếp an bình giả tạo ấy đánh mất quyền tham gia của tín
hữu một cách tích cực vào sinh hoạt của giáo hội.

Trong nỗ lực cổ võ nhân quyền một cách vị tha đúng theo tinh thần Phúc âm, không phải
chỉ đấu tranh cho quyền lợi của giáo hội mình và hạn chế trong sinh hoạt phụng tự của cộng
đồng mình; nhưng cảm nhận những khó khăn oan ức của người cạnh mình, lên tiếng để công
lý được thực hiện cho bất cứ người nào, đoàn thể, tổ chức, sinh hoạt nào, khi quyền tự do
của họ bị vi phạm. Trong ý hướng và nội dung nhân quyền như thế, thì chúng ta thành thực
nhận rằng trên bình diện tổ chức cộng đồng chưa có nhiều những cử chỉ quảng đại, can đảm
để lo cho kẻ khác mình.

Thay lời kết

Ngày nào còn con người thì còn có những tương quan khó khăn gây ra nhiều vi phạm chà
đạp phẩm giá con người ; những kẻ bị xúc phạm đến phẩm giá của mình, hơn ai hết, họ phải
là ưu tư hàng đầu của người tin vào tình yêu Thiên Chúa nơi Đức Kitô. Họ là những người
nghèo mà giáo hội phải phục vụ chứ không chỉ là người nghèo đói vật chất mà thôi. Chúng ta
không thể « bất nhân » khi muốn thực hiện nước Trời. Trong bối cảnh xã hội Việt Nam, một
xã hội mà không ai dám nói là nhân quyền được tôn trọng, thì thờ ơ hay tránh né cổ võ và
thực thi nhân quyền làm sao có thể biện minh được khi mình được Đức Kitô mời gọi làm nhân
chứng của yêu thương. Và cũng trong bối cảnh xã hội Việt Nam như thế, việc nêu lên nhận
xét cho rằng phận vụ dấn thân cho nhân quyền là thiếu hiểu biết, xa xỉ hoặc tùy nghi, thì
việc làm đó đáng đặt cho lương tri người công giáo Việt Nam thách đố tự kiểm.

Và để kết luận chúng tôi xin chép lại lời của Walter Kasper khi vị nầy trình bày về nền
tảng thần học của nhân quyền[7]:

‘ Đức Giáo hoàng Phaolô VI từng nói: giáo hội là chuyên gia về các vấn đề nhân tính[8]

Từ tước vị đầy vinh dự đó, giáo hội phải là một gương sáng về công lý[9]. Những tương quan
giữa các tín hữu, giữa các thừa tác vụ khác nhau và tín hữu, giữa quyền giáo huấn của giáo
hội và các nhà thần học, trong giáo hội, cần có được một bầu khí tự do, khoan dung và tin
cậy nhau. Giáo hội phải là một giáo hội với khuôn mặt nhân đạo. Nên, việc phục vụ mà giáo
hội có thể thực hiện cho nhân quyền không phải chỉ bằng lời huấn dụ, dù quan trọng đến thế



nào đi nữa, nhưng cũng bằng gương sáng công việc làm của mình. Giáo hội có bổn phận phải
biện minh, giải thích, bảo vệ nhân phẩm và nhân quyền không chỉ bằng lời nói, nhưng hơn
nữa còn phải bằng hành động và cuộc sống của mình. Hơn ai hết, giáo hội không được làm
cho thế giới chúng ta ngày nay phải thất vọng về nỗi khao khát công lý và ước muốn sôi nổi
tìm về nhân tính của mình.’

_____________

Tài liệu tham khảo

Các tài liệu công đồng Vaticanô II đặc biệt chương hai của Hiến chế vui mừng và hy
vọng (Gaudium et Spes) và Tuyên ngôn về tự do tôn giáo (Dignitatis Humanae)

Các văn kiện quan trọng liên quan đến cuộc sống xã hội của các Giáo Hoàng Piô
VI ( Thư Quod aliquantum, thông điệp Adeo Nota),  Piô VII (Tông Thư Post Tam Diuturnas),
Grêgôriô XVI (Thông điệp Mirari Vos), Piô IX ( Thông điệp Nostis et Nobiscum và Quanta
Cura), Lêô XIII (Immortale Dei, Sapientiae Christianae, Libertas và nhất là Rerum Novarum),
Piô XI (TĐ Divini Redemptoris), Piô XII (Sứ điệp truyền thanh ngày Noe¨¨l 1944),  Gioan
XXIII  (TĐ  Pacem In Terris),  Phaolô VI (TĐ  Populorum Progressio,  Tông Thư Octogesima
Adveniens),  Gioan  Phaolô  II  (TĐ  Sollicitudo  Rei  Socialis*,  Tông  Thư  Tertio Millennio
Adveniente*..)

Tài liệu của  Thượng Hội Đồng Giám Mục năm 1971 về ‘Công Lý trên Thế giới’

Các tài liệu của Văn Phòng  và sau đó là Hội  Đồng Giáo Hoàng Công Lý Hòa
Bình :

- L’Eglise et les droits de l’homme (Documents de travail N- 1, 1975)

- La Liberté Religieuse  (Textes de Jean-Paul II, présentés par le père Roger Heckel)

- Pourquoi et comment l’Eglise intervient en matière socio-politique (Textes de Les
droits de l’homme (Textes de Jean-Paul II, présentés par Dr Giorgio Filibeck)

- Les droits de l’homme et l’Eglise* (Rélexions historiques et théologiques), 1988

- Jean-Paul I I, présentés par le père Roger Heckel)

- La liberté religieuse et l’Acte final d’Helsinki, Jean-Paul II

- Le  droit  au  développement  (Textes  conciliaires  et  pontificaux  -1960-1990-,
présentés par Dr Giorgio Filibeck)

- Nouveau regard sur la doctrine sociale de l’Eglise*  par  Hervé Carrier, S.J.

- Cardinal Roger Etchegaray, l’Eglise face au racisme, Ed. du Centurion, Paris1989

- N.  Singh,  L’Asie  et  les  droits  de  l’homme,  in  K.  Vasak,  Les  dimensions
internationales des droits de l’homme, Unesco, Paris 1978

- Groupe d’auteurs,  Droits de l’homme défi pour la charité? éd. SOS, Paris1983

- Dom Besse, L’Eglise et les libertés, Paris 1913

- G. Thils, Droits de l’homme et perspectives chrétiennes, Louvain-la-Neuve 1981

- M. Villey, Le droit et les droits de l’homme, Puf, Paris 1983

- The international Bill of Human Rights (Luật quốc tế Nhân quyền)  luật sư Nguyễn
Hữu Thống phiên dịch và diển giải, Mạng lưới Nhân quyền Việt Nam ấn hành, 1998

*  Đã được Định Hướng Tùng Thư dịch ra Việt ngữ và xuất bản



[1] Rev Joseph Joblin SJ SD tr 50

[2] Dom Besse, l’Eglise et les libetés, Paris, 1913, 122-126

[3] TĐ Pacem in terris, phàn 159-313 SD-53-54

[4] J.M. Aubert Eglise et Droits de l’homme, in  Droits de l’homme défi pour la Charité
SoS xb Paris 1983, tr 165-166

[5] Xem TĐ Hào Quang Chân Lý của GH Gioan Phaolô II

[6] Roger Etchegaray, Lời tựa SD

[7] Walter Kasper SD  tr 104

[8] Đức Phaolô VI, Sứ   điệp gửi Đại Hội Đống Liê n Hiệp Quốc (.10.1965) AAS LVII
(1965), 8,78.

[9] Đức Gioan Phaolô II Aux membres de la Sacra Romana Rota (17.2.1979); AAS LXXI
(1979), 422 (trích trong O. Hoffe e.a [Edit], Johannes Paul II (chú thích 49, 113 tiếp theo.

VỀ MỤC LỤC

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ

giaosivietnam@gmail.com

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm:

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những
tài liệu của Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo
sĩ; Cổ võ ơn gọi Linh mục; Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng
đời sống cầu nguyện và cộng tác trong mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những
“Linh mục” không có chức Thánh; Đối thoại trong tinh thần Bác ái giữa Giáo dân và
Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?)

- Quy vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại

www.conggiaovietnam.net

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều
cách thế khác nhau.

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam

Lm. Luca Phạm Quốc Sử USA

Duoc chon giua loai nguoi va cho loai nguoi; G




