
Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam
ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI
VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Dt, 5.1)

GIÁO SĨ:
Xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân

ĐỂ CÙNG LÀM VINH DANH THIÊN CHÚA

www.conggiaovietnam.net giaosivietnam@gmail.com

Đặc San Điện Tử    Giáo Sĩ Việt Nam    Số 141, Chúa Nhật 27.03.2011

MỤC LỤC

Cộng Ðoàn Nhân Loại                                                                                             Vatican
2

CHÚA PHẠT?                                                                                Lm Jos.Tuấn Việt,O.Carm

MỘT ĐỜI NGƯỜI, MỘT CHUYẾN ĐI Lm. Vinh Sơn Phạm Trung Thành,
dcct.

Luân Lý Y Học: Vấn đề trợ sinh cho bệnh nhân nguy tử                Lm. PX. Ngô Tôn
Huấn.

THÁNH GIUSE: Mẫu gương của việc sống lời khấn Vâng Phục              Lm. Anmai,
C.Ss.R.

NGỤ NGÔN THỜI BẤN LOẠN (KỲ 22)         Gioan Lê Quang Vinh,
VRNs

Căn tính Người Tín Hữu Giáo Dân trong Công Đồng Vatican II (1) Tiến sĩ Nguyễn Học
Tập

VỊ ÂN NHÂN ẨN DANH Br. Huynhquảng

Để trở thành Người Đào Tạo và hướng dẫn kẻ khác cầu nguyện  Lm. Micae-Phaolo Trần Minh Huy,
pss.

THỬ THÁCH CỦA GHEN TƯƠNG                                                         Lm. Minh Anh biên
tập

GAN NHIỄM MỠ Bác sĩ Nguyễn Ý Đức
M.D.

Giận Hờn                                                                                      Chuyện phiếm của Gã
Siêu

Cộng Ðoàn Nhân Loại

Hiến Chế Mục Vụ Về Giáo Hội Trong Thế Giới Ngày Nay
Gaudium Et Spes

Prepared for Internet by Vietnamese Missionaries in Asia

Chương II

Cộng Ðoàn Nhân Loại 26*



23. Mục Ðích Công Ðồng nhắm tới. Trong những khía cạnh chính yếu của thế giới hôm
nay phải kể tới sự gia tăng những mối tương quan giữa con người với nhau, mà những tiến
bộ kỹ thuật ngày nay đóng góp rất nhiều vào việc phát triển sự gia tăng ấy. Tuy nhiên, cuộc
đối  thoại  huynh đệ giữa con người  được hoàn hảo không phải  ở trong những tiến bộ ấy,
nhưng một cách sâu xa hơn trong cộng đoàn nhân loại. Cộng đoàn này đòi hỏi phải có sự tôn
trọng tất cả phẩm giá thiêng liêng của nhau. Mạc khải Kitô giáo giúp nhiều vào việc cổ võ
cho sự hiệp thông giữa các nhân vị, đồng thời cũng đưa ta tới chỗ hiểu biết sâu xa hơn về
những luật lệ của đời sống xã hội mà Tạo Hóa đã in vào bản tính thiêng liêng và luân lý của
con người.

Bởi vì những tài liệu mới đây của Giáo Quyền đã trình bày sâu rộng hơn lý thuyết Kitô
giáo về xã hội con người1, nên Công Ðồng chỉ nhắc lại một ít chân lý chính yếu và Công
Ðồng trình bày những nét căn bản của các chân lý ấy dưới ánh sáng của Mạc Khải. Tiếp đến,
Công Ðồng nhấn mạnh tới một vài hậu quả xét là quan trọng hơn ở thời đại chúng ta.

24. Ðặc tính cộng đoàn của thiên chức con người trong ý định Thiên Chúa. Lấy
tình Cha săn sóc mọi người, Thiên Chúa đã muốn rằng tất cả mọi người phải làm thành một
gia đình và đối xử với nhau bằng tình huynh đệ. Bởi vì mọi người được tạo dựng giống hình
ảnh của Thiên Chúa là Ðấng đã "cho tất cả nhân loại do một nguyên tổ cư ngụ trên khắp mặt
đất" (CvTđ 17,26), nên họ đều được gọi tới cùng một cứu cánh duy nhất là chính Thiên Chúa.

Do đó yêu mến Thiên Chúa và anh em là giới răn thứ nhất và trọng nhất. Thánh Kinh dạy
ta rằng tình yêu mến Thiên Chúa không thể tách rời với tình yêu anh em: "...nếu có điều răn
nào khác đi nữa cũng gồm tóm trong lời này: hãy thương yêu anh em như chính mình...
Thương yêu là chu toàn luật pháp vậy" (Rm 13,9-10; x. 1Gio 4,10). Ðiều nói trên cũng được
nhận là quan trọng nhất đối với con người mỗi ngày một lệ thuộc nhau hơn cũng như đối với
thế giới ngày càng hiệp nhất lại.

Hơn nữa, khi cầu nguyện với Chúa Cha: "xin cho mọi người nên một..., như chúng ta là
một" (Gio 17,21-22), Chúa Giêsu mở ra những viễn tượng mà lý trí con người không thể tự
đạt tới được. Như vậy Chúa Giêsu đã nói lên một sự tương tự nào đó giữa sự kết hợp của Ba
Ngôi Thiên Chúa với sự kết hợp của các con cái Chúa trong chân lý và đức ái. Sự tương tự
này cho thấy con người, tạo vật duy nhất ở trần gian được Thiên Chúa dựng nên cho chính
họ, chỉ có thể gặp lại chính bản thân mình nhờ thành thực hiến thân 2.

25. Sự lệ thuộc giữa con người và xã hội. Ðặc tính xã hội của con người cho thấy rõ
sự thăng tiến của con người và sự phát triển của xã hội lệ thuộc nhau 27*. Thực vậy, nhân vị
chính là và phải là nguyên lý, chủ thể và cứu cánh của mọi định chế xã hội, bởi vì tự bản chất
nhân vị phải hoàn toàn cần đến đời sống xã hội 3. Cho nên vì đời sống xã hội đối với con
người không phải là một cái gì phụ thuộc, do đó nhờ trao đổi với người khác, nhờ phục vụ lẫn
nhau và nhờ đối thoại với anh em, con người được tăng triển mọi khả năng của mình và có
thể đáp ứng được thiên chức của mình.

Giữa những mối liên hệ xã hội cần thiết để con người được phát triển, có những mối liên
hệ đáp ứng được bản tính sâu xa của con người một cách trực tiếp hơn, đó là gia đình và
cộng đoàn chính trị; cũng có những mối liên hệ phát sinh do ý muốn tự do của con người.
Trong thời đại chúng ta, nhiều nguyên nhân làm cho những mối tương quan và lệ thuộc nhau
mỗi ngày một tăng thêm; do đó phát sinh nhiều hiệp hội và những tổ chức khác nhau, công
hay tư xét về phương diện pháp lý 28*. Sự kiện này được mệnh danh là xã hội hóa, không
phải là không có những nguy hại, tuy nhiên cũng đem lại nhiều lợi ích lớn lao để củng cố
cũng như làm gia tăng những đức tính của con người và bảo đảm những quyền lợi của con
người 4.

Nhưng nếu đời sống xã hội giúp nhiều cho con người chu toàn sứ mệnh của mình kể cả
sứ mệnh tôn giáo nữa, thì ta cũng không thể phủ nhận rằng con người vì những hoàn cảnh
xã hội họ đang sống và tiêm nhiễm ngay từ thuở thiếu thời, nên nhiều khi xa lánh không làm
điều thiện và bị lôi kéo làm điều ác. Chắc chắn những xáo trộn rất thường xảy ra trong phạm
vi xã hội một phần phát sinh từ chính tình trạng căng thẳng giữa những tổ chức kinh tế,
chính trị và xã hội. Nhưng sâu xa hơn, những xáo trộn trên phát sinh do ích kỷ và kiêu căng
của con người, đó cũng là những nguyên nhân làm cho môi trường xã hội ra vẩn đục. Một khi
trật tự xã hội bị đảo lộn do hậu quả của tội lỗi, thì con người, bẩm sinh đã nghiêng chiều về
sự xấu, lại gặp phải những cám dỗ mới để phạm tội. Những cám dỗ này nếu không có cố
gắng liên lỉ và không có ơn thánh trợ giúp sẽ không thể lướt thắng được.



26. Bổn phận mưu cầu công ích. Sự lệ thuộc nhau mỗi ngày một chặt chẽ hơn và dần
dần lan rộng trên toàn thể thế giới, vì thế công ích - tức là toàn bộ những điều kiện của đời
sống xã hội cho phép những tập thể hay những phần tử riêng rẽ có thể đạt tới sự hoàn hảo
riêng một cách đầy đủ và dễ dàng hơn - ngày nay mỗi lúc một nới rộng tầm phổ quát hơn và
do đó bao hàm những quyền lợi và nghĩa vụ của toàn thể nhân loại. Bất cứ tập thể nào cũng
phải tôn trọng nhu cầu và nguyện vọng chính đáng của các tập thể khác, hơn thế nữa, phải
tôn trọng công ích của toàn thể gia đình nhân loại 5.

Nhưng đồng thời con người càng ngày càng ý thức hơn về phẩm giá cao trọng vốn có của
mình, bởi vì con người vượt trên mọi loài và vì những quyền lợi cũng như bổn phận của con
người là phổ quát và bất khả xâm phạm. Vậy cần phải cho con người được tất cả những gì
thiết yếu mà con người phải có để thực sự sống đời sống con người, như của ăn, áo quần,
chỗ ở, quyền tự do chọn lựa bậc sống và quyền lập gia đình, quyền được giáo dục, quyền làm
việc, quyền bảo tồn danh thơm tiếng tốt, quyền được kính trọng, quyền thông tin xứng hợp,
quyền hành động theo tiêu chuẩn chính thực của lương tâm mình, quyền bảo vệ đời sống tư
và quyền tự do chính đáng cả trong phạm vi tôn giáo nữa.

Bởi vậy, trật tự xã hội và tiến bộ của nó phải luôn luôn nhằm ích lợi của các nhân vị, bởi
vì trật tự của muôn vật phải lệ thuộc vào trật tự của các nhân vị chứ không ngược lại. Ðiều
này chính Chúa đã ám chỉ khi Người nói rằng ngày nghỉ được lập ra vì con người chứ không
phải con người được dựng nên vì ngày nghỉ 6. Trật tự này phải phát triển mỗi ngày một hơn,
phải đặt nền tảng trên chân lý, xây dựng trong công bình, nuôi sống nhờ tình yêu; phải dần
dần tìm được trong tự do sự quân bình mỗi ngày mỗi hợp với nhân bản hơn 7. 29* Ðể chu
toàn được những điều trên, phải có sự đổi mới tâm thức và những thay đổi sâu rộng trong xã
hội.

Thánh Thần Chúa, Ðấng điều khiển những biến chuyển thời gian và canh tân bộ mặt trái
đất với sự quan phòng kỳ diệu, đang hiện diện trong cuộc tiến hóa này. Men Phúc Âm đã và
đang làm dậy lên trong lòng con người sự đòi hỏi phải có nhân phẩm, một đòi hỏi không thể
cưỡng chế được.

27. Tôn trọng nhân vị. Ðể đi tới những kết luận thực hành và cần thiết hơn, Công Ðồng
nhấn mạnh về sự tôn trọng con người. Vậy mỗi người đều phải coi người đồng loại không trừ
một ai như "cái tôi thứ hai", cho nên trước hết phải quan tâm đến sự sống của họ và quan
tâm đến những phương tiện cần thiết giúp họ sống một đời sống xứng đáng 8, chứ đừng bắt
chước người giàu có kia đã không săn sóc gì tới người nghèo Lazarô 9.

Nhất là thời nay, chúng ta có bổn phận khẩn thiết phải trở nên người lân cận của bất cứ
người nào và tích cực giúp đỡ khi họ đến với mình, hoặc có thể là một người già lão bị mọi
người bỏ rơi, hoặc là một công nhân ngoại quốc bị khinh bỉ một cách bất công, hoặc là một
người lưu vong, hay một đứa bé sinh ra do cuộc tình duyên bất hợp pháp chịu đau khổ cách
bất công vì tội lỗi mình không phạm, hoặc một người đói ăn đang kêu gọi lương tâm chúng
ta, làm vang lại lời của Chúa: "Bao nhiêu lần các ngươi làm những việc đó cho một trong
những người hèn mọn là anh em Ta đây, tức là các ngươi làm cho Ta vậy" (Mt 25,40).

Ngoài ra, tất cả những gì đi ngược với chính sự sống, như giết người dưới bất cứ hình
thức nào, diệt chủng, phá thai 30*, giết chết cách êm dịu 31*, hoặc tự tử trực tiếp; tất cả
những gì xâm phạm sự toàn vẹn của con người, như cắt bỏ một phần thân xác, hành hạ thân
xác hoặc tâm trí, làm áp lực tâm lý; tất cả những gì xúc phạm đến nhân phẩm, như những
cảnh sống thấp kém dưới mức độ phải có của con người, giam cầm vô cớ, lưu đày, nô lệ, mãi
dâm, buôn bán phụ nữ và trẻ con; kể cả những tình trạng làm việc nhục nhã khiến cho công
nhân hoàn toàn trở thành dụng cụ cho lợi lộc, chứ không được coi như con người tự do và có
trách nhiệm: tất cả những điều nói trên và những điều tương tự đều thực sự ô nhục. Và trong
khi làm thối nát nền văn minh nhân loại, thì tất cả những điều trên lại càng bôi nhọ chính
những kẻ chủ động hơn là bôi nhọ những kẻ phải chịu sự nhục mạ, đồng thời cũng xúc phạm
nặng nề đến danh dự của Ðấng Tạo Hóa.

28. Kính trọng và yêu thương đối thủ. Cũng phải kính trọng và yêu thương những
người không cùng một cảm nghĩ hoặc cùng một hành động với chúng ta trong những vấn đề
xã hội, chính trị hay cả tôn giáo nữa. Thực vậy, càng lấy sự nhân ái và yêu thương mà tìm
hiểu sâu xa hơn những cách cảm nghĩ của họ, chúng ta càng dễ dàng có thể đi tới đối thoại
với họ hơn.

Thực ra, đức ái và lòng nhân hậu này không bao giờ cho phép chúng ta trở thành dửng
dưng với điều chân và thiện. Hơn thế nữa, chính đức ái thúc bách các môn đệ Chúa Kitô loan



báo cho mọi người chân lý cứu rỗi. Nhưng phải phân biệt lầm lỗi, điều luôn luôn phải loại bỏ,
với người lầm lỗi 32* vì những người lầm lỗi vẫn còn giữ được nhân phẩm, ngay cả khi họ có
những ý niệm sai lầm hoặc hơi lệch lạc về tôn giáo 10. Chỉ có mình Thiên Chúa là quan tòa và
là Ðấng thấu suốt mọi tâm hồn: bởi vậy Ngài ngăn cấm chúng ta xét đoán tội lỗi bên trong
của bất cứ người nào 11.

Giáo lý của Chúa Kitô cũng đòi chúng ta phải tha thứ những xúc phạm và giáo lý ấy nới
rộng giới răn yêu thương đối với tất cả kẻ thù, đó chính là giới răn trong Luật Mới: "Các ngươi
có nghe lời truyền dạy hãy thương yêu thân nhân mà ghét thù địch mình. Còn Ta, Ta dạy các
ngươi: hãy thương yêu kẻ thù nghịch mình, cứ làm ơn cho kẻ ghét mình, lại cầu nguyện cho
những người bắt bớ vu vạ cho ngươi nữa" (Mt 5, 43-44) 12.

29. Bình đẳng căn bản giữa mọi người với nhau và công bình xã hội. Càng ngày
càng phải nhận thức sự bình đẳng căn bản giữa mọi người hơn, bởi vì mọi người đều có một
tâm linh và được dựng nên giống hình ảnh Thiên Chúa nên có cùng một bản tính và cùng
một nguồn gốc, hơn nữa vì được Chúa Kitô cứu chuộc nên họ đều được mời gọi như nhau và
cùng hưởng chung một cùng đích nơi Thiên Chúa.

Dĩ nhiên mọi người không bằng nhau vì không có khả năng thể chất như nhau và những
năng lực trí tuệ và tinh thần như nhau. Tuy nhiên phải vượt lên trên và loại bỏ mọi hình thức
kỳ thị về những quyền lợi căn bản của con người, hoặc trong phạm vi xã hội hoặc trong
phạm vi văn hóa, kỳ thị vì phái tính, chủng tộc, màu da, địa vị xã hội, ngôn ngữ hay tôn
giáo, vì như vậy là trái với ý định của Thiên Chúa. Do đó thực đáng buồn khi những quyền lợi
căn bản của nhân vị cho đến nay vẫn chưa được bảo đảm toàn vẹn ở mọi nơi. Thí dụ người ta
không nhìn nhận phụ nữ có quyền tự do chọn lựa người chồng hay quyền tự do chọn bậc
sống, hoặc quyền được giáo dục và có văn hóa như nam giới 33*.

Hơn nữa, dù có những khác biệt chính đáng giữa con người với nhau, tuy nhiên nhân
phẩm như nhau của mọi người cũng đòi hỏi người ta phải tiến tới mức sống nhân đạo hơn và
xứng hợp với con người hơn. Thực vậy, những chênh lệch quá đáng về kinh tế và xã hội giữa
những thành phần hay giữa những dân tộc trong cùng một gia đình nhân loại thực là những
gương xấu và đi ngược với công bằng xã hội, lẽ phải, 34* nhân phẩm và nền hòa bình xã hội
cũng như quốc tế.

Còn các tổ chức của con người hoặc tư hoặc công hãy nỗ lực phục vụ phẩm giá cũng như
cứu cánh của con người, đồng thời hãy mạnh mẽ chống lại bất cứ hình thức nô lệ nào trên
phương diện xã hội hay chính trị và bảo vệ những quyền lợi căn bản của con người trong
trong bất cứ một chính thể nào. Hơn nữa, các tổ chức ấy còn phải dần dần phù hợp với
những việc thiêng liêng là những việc cao cả hơn hết, dù đôi khi phải trải qua một thời gian
khá lâu để đạt tới mục đích hằng mong mỏi đó.

30. Cần phải vượt ra khỏi thứ luân lý cá nhân chủ nghĩa. Hoàn cảnh biến đổi sâu
rộng và nhanh chóng đòi hỏi cấp bách đừng ai chủ trương một thứ luân lý duy cá nhân mà
không lưu tâm hoặc không màng chi tới diễn tiến thời cuộc 35*. Bổn phận công bình và bác ái
được chu toàn mỗi ngày một hơn là do mỗi người biết, tùy theo những khả năng của mình và
nhu cầu của kẻ khác mà mưu ích chung, bằng cách cổ võ và trợ giúp những tổ chức công hay
tư nhằm cải thiện những điều kiện sống của con người. Lại có những người ngoài miệng thì
chủ trương rộng rãi và đại lượng, mà thực tế họ luôn luôn sống như chẳng quan tâm gì tới
những nhu cầu của xã hội. Hơn nữa tại nhiều nơi có nhiều người còn coi thường các luật lệ và
những qui định của xã hội. Một số người không ngần ngại dùng những hình thức gian lận và
lừa đảo để trốn những thuế vụ chính đáng hoặc trốn tránh những gì xã hội đòi buộc. Có
người lại coi nhẹ một số luật lệ trong cuộc sống xã hội, chẳng hạn những luật lệ liên hệ tới
việc bảo vệ sức khoẻ, hoặc việc xe cộ lưu thông, bởi vì họ không nhận thức được rằng do bất
cẩn như thế sẽ gây nguy hiểm cho tính mạng của họ và của những người khác.

Mỗi người đều phải nhìn nhận và tôn trọng những liên đới xã hội như một trong những
nghĩa vụ chính yếu của con người thời nay. Bởi vì thế giới càng hợp nhất thì hiển nhiên những
bổn phận của con người càng vượt trên những nhóm riêng rẽ hơn và dần dần sẽ lan rộng tới
toàn thế giới. Ðiều ấy chỉ thể hiện được một khi mỗi người và mỗi cộng đoàn trau dồi nơi
chính họ những đức tính luân lý và xã hội, đồng thời đem những đức tính ấy gieo rắc ngoài
xã hội. Như vậy, với sự trợ giúp cần thiết của ơn thánh Chúa sẽ có những con người thật sự
mới và là những người kiến tạo một nhân loại mới.

31. Trách nhiệm và tham gia. Ðể mỗi người chu toàn một cách cẩn thận hơn nghĩa vụ
của họ đối với mình hay đối với những cộng đoàn mà họ là thành phần, thì với những phương



thế phong phú của nhân loại ngày nay, họ phải được giáo dục chu đáo để có văn hóa sâu
rộng hơn. Trước hết cần phải tổ chức việc giáo dục những người trẻ thuộc bất cứ thành phần
nào trong xã hội, làm sao để đào tạo được những người nam và nữ không những tài giỏi về
văn hóa mà còn có một tâm hồn cao thượng, bởi vì thời đại chúng ta đang khẩn thiết đòi
phải có những người như vậy.

Nhưng con người khó mà nắm được ý nghĩa trách nhiệm này nếu những hoàn cảnh sinh
sống không cho phép họ ý thức về phẩm giá của mình cũng như không cho phép họ đáp lại
sứ mệnh của mình bằng cách hiến thân phục vụ Thiên Chúa và người khác. Ngoài ra, sự tự
do của con người nhiều lúc suy giảm đi, một khi con người rơi vào cảnh quá cùng cực, cũng
như tự do ấy bị hạ giá một khi buông thả theo những dễ dãi quá mức trong cuộc sống, con
người dường như tự khép mình trong thứ lâu đài cô đơn ngà ngọc. Trái lại tự do ấy được củng
cố khi con người chấp nhận những ràng buộc không thể tránh được trong cuộc sống xã hội,
coi những nhu cầu muôn mặt của tình liên đới nhân loại là của mình và tự buộc mình phải
phục vụ cho cộng đoàn nhân loại.

Vì thế, thiện chí muốn góp phần vào những công việc chung cần được cổ võ nơi mọi
người. Ngoài ra phải ca tụng đường lối của những quốc gia đang để cho càng đông công dân
càng tốt được tham gia việc nước trong sự tự do đích thực. Tuy nhiên cần phải lưu ý tới hoàn
cảnh thực tế của mỗi dân tộc cũng như tới uy quyền cần thiết của quyền bính quốc gia. Hơn
nữa, để mọi công dân phấn khởi tham dự vào cuộc sống của các đoàn thể tạo nên cơ cấu xã
hội, thì họ cần phải tìm được trong những tổ chức ấy, những lợi ích lôi cuốn họ và giúp họ
sẵn sàng phục vụ người khác. Chúng ta có thể nghĩ một cách hợp lý rằng số phận mai sau
của nhân loại nằm trong tay những người có khả năng trao cho hậu thế những lý do để sống
và để hy vọng.

32. Ngôi Lời Nhập Thể và tình liên đới nhân loại. Thiên Chúa đã dựng nên con người
không phải để sống riêng rẽ nhưng để tạo nên sự liên kết xã hội. Cũng thế "... Thiên Chúa
không muốn thánh hóa và cứu rỗi loài người cách riêng rẽ, thiếu liên kết, nhưng Ngài muốn
qui tụ họ thành một dân tộc để họ nhận biết chính Ngài trong chân lý và phụng sự Ngài trong
thánh thiện" 13. Ngay từ khởi đầu lịch sử cứu rỗi chính Ngài đã chọn con người, không phải
với tính cách như những cá nhân, nhưng như những phần tử của một cộng đoàn. Thực thế,
trong khi Thiên Chúa biểu lộ ý định của Ngài, Ngài cũng đã gọi những người được chọn là
"dân Ngài" (Xac 3,7-12), hơn nữa còn ký kết giao ước với dân ấy tại Sinai 14.

Tính chất cộng đoàn này nhờ công nghiệp của Chúa Giêsu Kitô được kiện toàn và hoàn
tất. Chính Ngôi Lời Nhập Thể đã muốn chia sẻ tình liên đới nhân loại. Người đã hiện diện tại
tiệc cưới Cana, đã vào nhà Giakêu, đã ăn uống với những người thu thuế và những người tội
lỗi. Người đã mạc khải tình yêu thương của Chúa Cha và sứ mệnh cao cả của con người, khi
Người nhắc tới những điều hết sức thông thường trong xã hội và dùng những kiểu nói cũng
như những hình ảnh hoàn toàn thuộc cuộc sống thường nhật. Tự ý tuân phục những luật lệ
trong quốc gia Người, Người đã thánh hóa những mối liên hệ của con người, nhất là những
liên hệ thuộc về gia đình là nguồn gốc phát sinh những liên hệ xã hội. Người đã muốn sống
cuộc sống của những thợ thuyền với người đương thời nơi quê hương Người.

Trong khi rao giảng, Người đã truyền dạy rõ ràng cho con cái Thiên Chúa phải cư xử với
nhau như anh em. Lúc cầu nguyện, Người đã xin cho tất cả các môn đệ Người được nên
"một". Hơn nữa, là Ðấng Cứu Chuộc mọi người, chính Người đã tự hiến thân chết cho mọi
người. "Chẳng ai có lòng thương yêu hơn kẻ liều mạng sống mình vì bạn hữu" (Gio 15,13).
Người còn ra lệnh cho các Tông Ðồ rao giảng sứ điệp Phúc Âm cho muôn dân để nhân loại trở
nên gia đình của Thiên Chúa, trong đó sự sung mãn của lề luật chính là đức ái.

Là trưởng tử của một đoàn anh em đông đúc, sau khi chết và sống lại, Người đã thiết lập
nhờ hồng ân của Thánh Thần Người một sự kết hiệp huynh đệ mới giữa tất cả những kẻ đón
nhận Người với đức tin và đức ái trong chính Thân Thể của Người tức là Giáo Hội, ở đấy mọi
người là chi thể với nhau, tùy theo những ơn đã lãnh nhận mà phục vụ lẫn nhau.

Tình liên đới này cần phải được gia tăng luôn mãi cho tới ngày nó được hoàn tất, và ngày
đó nhờ được ơn thánh cứu thoát, loài người như một gia đình được Thiên Chúa và Chúa Kitô
là Anh yêu thương, sẽ dâng lên Thiên Chúa lời chúc tụng toàn hảo.

Chú Thích:
26* Chương này bổ túc chương I.



1) Con người có bản tính xã hội, theo ý Ðấng Tạo Hóa: con người đều bởi một Chúa, đều
là một loại, đều có chung một cùng đích. Lời Chúa mạc khải: như trong điều răn thứ nhất,
trong ý nguyện của Chúa Giêsu cũng như trong tính cách con cái một Thiên Chúa Ba Ngôi
cũng xác nhận điều ấy (số 24).

2) Do đó con người cần nhờ xã hội  để phát triển. Xã hội  là để phục dịch con người.
Nhưng nếu con người  không sinh hoạt  trong xã hội  vì  công ích thì không có xã hội.  Sự
nhượng bộ lợi ích riêng cốt để nhờ công ích xã hội mà giúp đỡ từng cá nhân. Ðàng khác
nhiều khi lý tưởng đó còn xa vời: do thiếu sót về kinh tế, về chính trị, về xã hội (lắm lúc do
tội ích kỷ và kiêu ngạo gây nên). Trong trường hợp ấy xã hội làm thiệt hại cho con người (số
25).

3) Nên phải tôn trọng ích chung của cả thế giới cốt cổ võ quyền lợi căn bản cá nhân. Cần
phải canh tân tâm trạng dưới ảnh hưởng của Chúa Thánh Thần và theo tinh thần Phúc Âm
(số 26).

4) Phải tôn trọng nhân vị mọi người. Công Ðồng nhắc tới một số người thường vẫn chưa
được tôn trọng, và một số tội lỗi của xã hội ngày nay là vết nhơ cho nền văn minh và cho
chính kẻ phạm tội đó; những tội lỗi đó quả thực làm ô danh Thiên Chúa (số 27).

5) Không tiêu diệt đối phương: tôn trọng nghĩa là tìm hiểu và đối thoại, là lên án sự sai
lầm chứ không xét đoán ý kín đáo của kẻ sai lầm. Hơn nữa, ta phải yêu thương kẻ làm hại ta
(số 28).

6) Phải công nhận mọi người đều bình đẳng về quyền lợi căn bản vì cùng một bản tính,
một nguyên thủy, một cùng đích và cũng được cứu chuộc như nhau. Nên, phải loại trừ mọi
phân biệt về quyền lợi đó trên phạm vi cá nhân, trong sinh hoạt xã hội, văn hóa và chính trị
dù có những sự khác biệt phụ thuộc (số 29).

7) Luân lý cá nhân phải nhượng bộ cho luân lý nhấn mạnh về nhiệm vụ xã hội: Công
Ðồng vừa diễn tả thái độ theo luân lý xã hội, vừa nêu ra vài thí dụ cụ thể trái ngược với luân
lý ấy (số 30).

8) Ðể được như vậy phải giáo dục xã hội và canh tân trạng huống sinh hoạt. Công dân
phải lần lần góp phần vào đời sống chính trị (số 31). Hoạt động và lời Chúa mạc khải xác
nhận khía cạnh xã hội của con người: đặc biệt khi tập trung loài người như anh em, như chi
thể của một thân thể. Tình liên đới ấy sẽ hoàn thiện hóa ở đời sau (số 32).

1 Xem Gioan XXIII, Tđ. Mater et Magistra, 15-5-1961: AAS 53 (1961), trg 401-464; - và
Tđ. Pacem in terris, 11-4-1963: AAS 55 (1963), trg 257-304. - Phaolô VI, Tđ. Ecclesiam
suam, 6-8-1964: AAS 56 (1964), trg 609-659.

2 Xem Lc 17,33.
27* Ðiều hòa quyền lợi của xã hội (số 26) và quyền lợi cá nhân (số 27) trong thực tế rất

khó, chẳng hạn thật là rất nguy hiểm nếu dựa trên tiêu chuẩn về lượng để xét định những
đòi hỏi của công ích. Những bảng thống kê về kết quả kinh tế xã hội (sự gia tăng sản xuất,
mức độ sinh hoạt, công trình thịnh vượng, trừng phạt tội trạng, v.v...) đã có thể vi phạm
nhân vị dù chưa nói gì về phương pháp được xử dụng. Trong trường hợp ấy các kết quả mỹ
mãn đó không phục vụ công ích! Làm hại hay tiêu diệt các nhóm thiểu số để đạt tới mục tiêu
của đa số cũng là một ví dụ (x. số 59, 73).

3 Xem T. Tôma, 1 Ethic., lect. 1.
28* Gọi là chế độ "công pháp hay tư pháp" tùy theo liên quan đến ích lợi chung hay ích

lợi riêng. Ví dụ hệ thống tư pháp cũng có tính cách công pháp vì là cần thiết cho công ích. Hệ
thống đó nhằm bảo vệ những quyền lợi riêng của từng cá nhân hay của từng pháp nhân
(chính quốc gia cũng có quyền lợi riêng như vậy): những quyền lời ấy thuộc về tư pháp.

4 Xem Gioan XIII, Tđ. Mater et Magistra: AAS 53 (1961), trg 418. - Xem thêm Piô XI,
Tđ. Quadragesimo anno, 15-5-1931: AAS 23 (1931), trg 222tt.

5 Xem Gioan XIII, Tđ Mater et Magistra: AAS 53 (1961), trg 417.
6 Xem Mc 2,27.
7 Xem Gioan XIII, Tđ Pacem in terris: AAS 55 (1963), trg 266.
29* Không những sự giao thiệp giữa cá nhân với cá nhân và giữa cá nhân với quốc gia,

mà cả những hoạt động của chính quyền và của các quốc gia với nhau cũng phải dựa trên
bốn cột trụ này: chân lý, công bình, tình yêu, tự do. Phải chăng Công Ðồng có lý khi đòi hỏi
phải canh tân tâm trạng và đổi mới ngay chính xã hội nữa.



8 Xem Giac 2, 15-16.
9 Xem Lc 16, 19-31.
30* Phá thai là tội trọng đi ngược với sự sống (MV 51b). Giết thai nhi khi chưa thành

hình (chừng 6 tuần đầu) có lẽ không phải sát nhân (thần học cũng như khoa học chưa chắc
chắn về vấn đề thai nhi ấy đã sống do linh hồn nhân loại chưa), nhưng chắc chắn sự phá thai
đó là giết mạng sống đã có đặc tính nhân loại. Hơn nữa vì có lẽ đã có linh hồn nhân loại rồi,
nên phá thai là liều lĩnh giết người và đó là một tội, và sát hại một kẻ không những hoàn
toàn vô tội mà còn là đứa con của chính kẻ sát nhân. Dù trường hợp người mẹ rất nguy, cũng
không thể giết thai nhi để cứu mẹ: mạng sống của thai nhi cũng như của chính người mẹ là
thuộc quyền của Chúa: không ai có quyền cắt đi. Không bao giờ được phép làm sự dữ, dù với
mục đích tốt lành. Chẳng may, vì lý do có nhiều vụ phá thai bất hợp pháp và làm trong
những hoàn cảnh thiếu cẩn thận (nhiều khi do người không phải là bác sĩ và thiếu phương
tiện), thì có quốc gia lập luật cho phép phá thai với một số điều kiện bảo đảm. Phải hiểu rõ là
dù có luật như thế đi chăng nữa, "cho phép" chỉ có thể có nghĩa là luật pháp không coi vụ
phá thai đó là tội trạng mà các tòa án phải trừng phạt; chứ không có nghĩa phá thai không
phải là tội. "Phá thai... là tội ác đáng ghê tởm" (MV 51c). Giáo Hội phạt tội này với vạ tuyệt
thông cho tất cả những ai góp phần hiệu lực cho việc phá thai.

31* Tức là làm cho những người bệnh nặng, tàn tật, già nua, mau chết để khỏi phải kéo
dài sự đau đớn. Hành động có vẻ nhân đạo nhưng thực sự là tội sát nhân, và tỏ lòng ích kỷ
(bệnh nhân nào lại không quấy rầy kẻ chung quanh) hơn là tỏ lòng bác ái.

32* Sự lầm lạc vẫn đáng ghét vì không hợp với bản tính con người đã có lý trí để hiểu
biết sự thật. Sự lầm lạc trong phạm vi luân lý nhất là do tội còn đáng ghét hơn nữa vì nó làm
cho con người nên xấu xa và có thể ảnh hưởng trên người khác rất nhiều. Nhưng chính người
lầm lạc vẫn còn là con người phải được tôn trọng. "Lầm lẫn thì không có quyền lợi": nghĩa là
bản tính con người đòi hỏi rằng phải nỗ lực để loại trừ sự lầmlạc. Dĩ nhiên chỉ con người mới
có thể có quyền lợi. Thế thì kẻ lầm lạc không có quyền để lầm lạc, nhưng vẫn có quyền để
được kính trọng như con người, mặc dầu đã lầm lạc (về vấn đề này Tuyên Ngôn về Tự Do
Tôn Giáo còn nói rõ hơn).

10 Xem Gioan XXIII, Tđ. Pacem in terris: AAS 55 (1963), trg 299-300.
11 Xem Lc 6,37-38; Mt 7,1-2; Rm 2,1-11; 14,10-12.
12 Xem Mt 5,43-47.
33* Ðây chỉ là một thí dụ về việc kỳ thị căn cứ vào giới tính. Trong xã hội thấm nhuần

văn minh Nho Giáo và Phật Giáo, sự kỳ thị này có ít hay nhiều, tùy trường hợp (coi sau này:
số 60c).

34* Ðức công bằng giúp ta trả cho mọi người của riêng họ. Từ xưa đã có thói quen phân
biệt công bằng giao hoán đối với từng phần tử xã hội, giúp mỗi người trao trả cho người khác
tất cả những gì mà kẻ ấy có quyền đòi hỏi; công bằng pháp lý đối với chính cộng đoàn xã
hội, khiến mọi cá nhân hoạt động theo những đòi hỏi của ích chung; công bằng phân phối
của xã hội (nhờ các đại diện của xã hội) đối với mọi phần tử cộng đoàn, thúc đẩy xã hội phân
chia nhiệm vụ cũng như quyền lợi giữa phần tử của cộng đoàn một các chính đáng. Theo văn
kiên của Tòa Thánh (Ðức Piô XI và XII): công bằng xã hội phải được hiểu như công bằng
pháp lý tổng quát, nghĩa là nhân đức khiến mọi phần tử của xã hội thực hiện mọi nhân đức
khác mỗi khi ích chung đòi hỏi như vậy (theo như Thánh Tôma dạy, II-II, q. 58, a a. 5-7 (x.
Calvez-Perrin, Eglise et Société économique. L�Enseignement social des Papes de Léon XIII
à Pie XII, Paris 1959, trg 192-203 và 543-567).

"Aequitas" (lẽ phải) là danh từ có nghĩa gần giống danh từ công bằng, nhưng phong phú
hơn: không chỉ dựa trên nguyên tắc pháp lý để giải quyết một vấn đề, mà còn cố gắng cân
nhắc các hoàn cảnh chủ quan cũng như khách quan. Sự trọng tài giữa người phá hoại và nạn
nhân có lẽ không thỏa mãn đòi hỏi của nguyên tắc công bằng giao hoán, nhưng trong hoàn
cảnh thực tế rất có thể là giải pháp tốt nhất: thích hợp cho con người.

35* Phải chăng đây là điều hơi lạ khi Công Ðồng chỉ nêu ra lý do nhất thời của những xu
hướng hiện đại? Nếu con người có bản tính xã hội (Công Ðồng đã xác nhận điều này ở trên,
số 24-25), phải chăng con người không thể chỉ hoạt động tuân theo một luân lý cá nhân?
Ngoài ra, đức tin lại không nhấn mạnh rằng đức bác ái là trên hết hay sao? ... Tố cáo Giáo
Hội chỉ mới bắt đầu lưu tâm đến các vấn đề xã hội từ cuối thế kỷ 19, nghĩa là sau cuộc cách
mạng kỹ thuật và theo sau các phong trào xã hội chủ nghĩa, tố cáo như thế chỉ là không biết
lịch sử mà thôi (ví dụ như từ trong CvTđ 2, 44-45; 4,32-35 đến các nhà Dòng chuyên lo



chuộc lại những người bị tù hay chuyên săn sóc bệnh nhân v.v...). Nhưng đàng khác không
thể phủ nhận được rằng những triết thuyết từ thời cải cách tin lành trở đi đã ảnh hưởng tới
quan niệm tôn giáo rất nhiều đến nỗi có nhiều tín hữu đạo đức trong các bổn phận cá nhân
mà lại không biết tôn trọng công bằng và bác ái xã hội chút nào. "Tôi không giết người,
không cướp của người" là những câu năng được nghe và chúng đã tỏ lộ thứ quan niệm ấy.
Thế thì làm thiệt hại cho tha nhân, không kính trọng quyền lợi của tha nhân không phải là
cách giết và cướp của người ta hay sao? Ngoài ra họ có lo gì cho những đòi hỏi của ích chung
không?... Vả lại trước đây trong các lớp dạy giáo lý và luân lý thần học cũng gần như chỉ biết
nhấn mạnh thái độ cá nhân về các bổn phận luân lý. Dạy về bổn phận cá nhân đối với cá
nhân tương đối là dễ; trái lại dạy về bổn phận đối với tha nhân vô danh và đối với ích chung
thì khó. Chắc chắn là cần phải nhấn mạnh đến các nguyên tắc và đào tạo lương tâm của mọi
giáo dân để họ trưởng thành và biết tự xét đoán mọi hoàn cảnh, hơn là tiếp tục để cho họ chỉ
biết hoạt động theo những giải  quyết từng chi tiết của các giáo sĩ. Số 31 phác họa một
chương trình căn bản về việc giáo dục xã hội.

13 CÐ Vat. I I, Hiến chế tín lý về Giáo Hội Lumen gentium, ch. I I, số 9: A AS 57 (1965),
trg 12-13.

14 Xem Xac 24,1-8.

VỀ MỤC LỤC

CHÚA PHẠT?

Đứng trước những thảm cảnh như vụ khủng bố 11 tháng 9 năm 2001 tại Mỹ, trận động
đất kinh hoàng mới xảy ra tại Haiti, New Zealand, và hiện nay là cơn động đất-sóng thần
khủng khiếp đang gây bao đau khổ tại Nhật Bản, và biết bao những thảm kịch khác thỉnh
thoảng vẫn xảy ra trong cuộc đời như bệnh tật, tai nạn, rủi ro,… có vài người nhận định:
“Những sự việc này là hình phạt Chúa giáng xuống những người tội lỗi.” Bạn nghĩ sao? Có
người khác lại cho rằng Thiên Chúa giống như một người cha đôi khi dùng hình phạt nghiêm
khắc để răn dạy con cái? Bạn có đồng ý với ý kiến này không?

Đứng trước một vấn đề nan giải, khuynh hướng phổ biến của con người là tìm cho ra một
câu trả lời. Nghe thì có vẻ mâu thuẫn nhưng thực tế là người ta dễ kết luận một cách vội
vàng thiếu căn cứ cho những vấn đề phức tạp đòi hỏi phải có nhiều thời gian suy tư, nghiên
cứu. Vấn đề mà ta đề cập ở trên là một vấn đề rất phức tạp và cần được xem xét một cách
có cơ sở.

Trong truyền thống Kitô giáo, tiêu chuẩn chân lý tối thượng của chúng ta là chính Chúa
Giêsu Kitô. Mọi nhận định về Thiên Chúa phải được đối chiếu với mạc khải của Chúa Giêsu
qua lời dạy và cuộc sống của Người. Nếu không, ta rất dễ hiểu sai về Thiên Chúa và gây ra
những hậu quả đáng tiếc cho đức tin của chính mình cũng như của anh chị em. Ta cùng trở
lại câu hỏi đã đặt ra: Thiên Chúa có ra tay trừng phạt tội lỗi con cái nhân loại bằng những
đau khổ như thiên tai, bệnh tật, rủi ro không?

Mời bạn cùng nhìn vào tiêu chuẩn tối thượng của chúng ta: Đức Giêsu Kitô. Đức Giêsu
gọi Thiên Chúa là Abba, nghĩa là Cha, là Bố. Thiên Chúa và người Cha đó đã làm gì cho nhân
loại? Đức Giêsu khẳng định “Ai thấy tôi là thấy Cha.” (Gioan 12:45) Ta thấy gì nơi Đức
Giêsu? Có bao giờ Đức Giêsu làm hại ai chưa, ngay cả tội nhân? Có bao giờ Người gây ra đau
khổ cho ai không? Không biết bạn có tìm được một bằng chứng nào trong Tin Mừng về việc
Chúa Giêsu phạt tội nhân hay không chứ mình thì hoàn toàn không. Ngược lại, mình chỉ tìm
được vô số những bằng chứng về sự tha thứ, lòng nhân hậu và tình thương yêu của Người
dành cho những người tội lỗi, trong đó có bản thân mình. Nói rõ hơn một chút, Chúa Giêsu
ôm trọn lấy tất cả mọi cuộc đời, đặc biệt là các tội nhân: “Những người khỏe mạnh thì không
cần thầy thuốc, nhưng những người đau yếu thì cần. Hãy đi và học cho biết điều này: Ta
muốn lòng nhân từ chứ không cần lễ tế. Tôi đến không phải để kêu gọi những người công
chính, nhưng để kêu gọi những người tội lỗi.” (Mt 9:12-13, cf. Ed 18:31-32). Thậm chí khi
những kẻ được Người chăm sóc phản bội và ra tay giết chết mình, Chúa Giêsu vẫn chan chứa



một tình thương không bao giờ đổi thay. Trong trái tim Người không hề có bóng dáng của hận
thù, của trừng phạt. “Phương pháp giáo dục” của Thiên Chúa thể hiện nơi Đức Giêsu là “yêu
thương cho đến cùng” chứ không phải “quất vài roi thật đau cho chừa cái tật”. Thiên Chúa
muốn con cái mình tương quan với Người bằng tự do yêu mến chứ không phải bằng khúm
núm sợ sệt.

Tóm lại, Thiên Chúa mà chúng ta tin là Thiên Chúa được mạc khải bởi Đức Giêsu. Thiên
Chúa ấy không thể nào gây ra những thảm cảnh cuộc đời như khủng bố, thiên tai, bệnh tật,
giết chóc, v.v… Không, Thiên Chúa không thể làm những chuyện như thế, không phải  vì
Người không đủ sức làm, nhưng vì Người là Tình Yêu (1Ga 4:16). Những thảm cảnh này là
do các nguyên nhân khác mà ta phải tìm hiểu cho kỹ lưỡng.

Có thể ai đó vẫn thắc mắc: “Nếu Thiên Chúa không làm những điều tiêu cực ấy, vậy
Thiên Chúa ở đâu? Chẳng lẽ Người bỏ mặc con cái?” Để trả lời câu hỏi này, cần phải có nhiều
thời gian và giấy bút. Trong giới hạn ở đây, ta có thể vắn tắt thế này: Hãy chiêm ngắm
những người đang cố gắng hết sức để cứu sống các nạn nhân, dấn thân không quản ngại
nguy hiểm, hy sinh giúp đỡ để khắc phục hậu quả của thảm cảnh,… Thiên Chúa ở đấy đấy.

Joseph Việt, O.Carm.

VỀ MỤC LỤC

MỘT ĐỜI NGƯỜI, MỘT CHUYẾN ĐI

(St. 12, 1 – 4.) 

“Hãy rời bỏ xứ sở, họ hàng và nhà người, mà đi tới đất Ta sẽ chỉ cho ngươi. ….

Xưa Chúa gọi Abraham đi theo Chúa, vỏn vẹn chỉ là một lời mời gọi, nhưng là một lời mời
gọi từ bỏ, bỏ những gì gắn bó nhất, bỏ nhưng gì thân thương nhất, bỏ những gì con người đã
dùng một đời của mình để xây đắp, để vun trồng, để xây dựng.  

Đi theo lời Chúa chỉ, đến một nơi chưa hề biết, một hành trình hoàn toàn phiêu lưu,
không tự mình định hướng, không tự mình lên kế hoạch, không tự mình sắp xếp. 

Chỉ với một lời hứa : “Ta sẽ làm cho ngươi thành một dân lớn, sẽ chúc phúc cho ngươi. …
Ngươi sẽ là một mối phúc lành”.

Hơn một lần Chúa đã gọi ta đi theo Ngài, nhớ lại những diệu cảm ban đầu đó. Rồi rũ bỏ
mọi sự, rồi hăng hái lên đường.  

Nhưng bây giờ thì sao? Có còn sự liều lĩnh đó không? Có còn những bước sải thêng thang
như ngày đó không? Có lòng nặng trĩu sứ vụ nhưng gánh hành trang nhẹ tênh nợ nần thế
gian như ngày đó không? 

Con cảm tạ Chúa đã tách con như đã tách Phêrô, Gioan và Giacôbê. Tách khỏi thế gian.

Con cảm tạ Chúa đã cho con được thấy vinh quang của Chúa.

Con cảm tạ Chúa đã nhắc con chỉ “vâng nghe lời Ngài”.

Con cảm tạ Chúa vẫn gọi con đi cho dù con bất xứng. 

Lạy Chúa, xin gìn giữ con trong ân nghĩa của Chúa.

Lm. Vinh Sơn Phạm Trung Thành, dcct.



VỀ MỤC LỤC

LUÂN LÝ Y HỌC : VẤN ĐỀ TRỢ SINH CHO BỆNH NHÂN NGUY TỬ.

Hỏi: xin  cha  cho  biết  giáo  lý  của  Giáo  Hội  về  hai  vấn  đề  chết  êm  dịu
(euthanasia) và cung cấp lương thực và nước uống cho bệnh nhân mà y khoa đã bó
tay cứu chữa.

Trả lời:

Sự sống là quà tặng linh thánh (sacred gift) mà Thiên Chúa ban cho con người và chỉ
một mình Ngài có toàn quyền trên sự sống đó mà thôi. Chính vì thế mà Thiên Chúa đã
truyền lệnh cho dân Do Thái xưa và toàn thể nhân loại ngày nay: “ngươi  không được giết
người”(Xh 20:13; Mt 5:21-22).

Thi hành mệnh lệnh này của Thiên Chúa, Giáo Hội đã nêu rõ những trường hợp phải bảo
vệ sự sống của con người bằng mọi giá, nghĩa là không được phép làm bất cứ điều gì có thể
nguy hai đến sinh mạng của ai, dù chỉ là một thai nhi chưa ra đời.

Liên quan đế vấn đề chữa trị cho các bệnh nhân hiểm nghèo, y khoa ngày nay, đưa ra 2
trường hợp để cho phép chấm dứt sự sống của một bệnh nhân mà y khoa cho là đã hết hy
vọng cứu chữa.

I- Trường hợp thứ nhất: liên quan đến các bệnh nhân bị các chứng nan y hay tật
nguyền, đau đớn và đang chết dần chết mòn mà y khoa đã chịu bó tay, không thể cứu chữa
được nữa. Không chữa được mà để bệnh nhân chịu đau đớn hành hạ lâu ngày là điều vô ích
theo  lý  luận  của  y  khoa.  Vì  thế,  họ  đề  nghị  giải  pháp  chích  thuốc  cho  chết  êm  ái,
(euthanasia) để khỏi kéo dài sự đau khổ cho bệnh nhân và tốn phí cho gia đình.

Đây là giải pháp của y khoa dựa trên những dữ kiện thực tế và khoa học. Nhưng trên
bình diện luân lý, đạo đức thì giải pháp này hoàn toàn không thể chấp nhận được, vì nó vi
phạm đến quyền tối thượng của Thiên Chúa trên mạng sống của con người.

Vì thế Giáo Hội đã dạy như sau: “Dù với lý do nào và với phương tiện nào đi nữa,
trực tiếp làm cho chết êm ái cũng chỉ là chấm dứt cuộc đời  của những người bị
khuyết tật, đau yếu hoặc đang chết dần chết mòn. Về mặt luân lý, điều này không
thể chấp nhận được.” ( SGLGHCG, số 2277).

Nói rõ hơn, Giáo Hội không cho phép dùng bất cứ phương pháp nào có mục đích chấm
dứt sớm sự sống của một bệnh nhân, dù cho y khoa đã bó tay cứu chữa. Nghĩa là phải tôn
trọng tiến trình tự nhiên của sự chết (natural death) chứ không được can thiệp cách nào để
đẩy nhanh tiến trình tự nhiên này theo ý muốn của con người.

Nhưng cũng cần nói thêm về trường hợp bệnh nhân, đang được các phương tiện trợ sinh
như  máy  giúp  cho  thở  (techniques  of  resuscitation)  trong  các  phòng  săn  sóc  đặc  biệt
(Intensive Care Unit). Bao lâu cơ thể còn cần đến các phương tiện này, thì không được phép
ngưng cho sử dụng.  Ngược lại, chỉ khi nào các cơ năng chính yếu như não bộ, tim phổi và
thận  đã ngưng làm việc, nhưng bệnh nhân vẫn còn thoi thóp thở vì nhờ có máy hoạt động
thì khi đó được phép rút các phương tiện trợ sinh kia ra. 

II- Trường hợp thứ hai: liên quan đến những bệnh nhân ở trong tình trạng gọi là “thảo
mộc = vegetative state”. Đó là trường hợp những bệnh nhân bị hôn mê bất tỉnh (coma) mà
mọi phương pháp cứu chữa của y khoa đã vô phương giúp cho  phục hồi. Tình trạng hôn mê
này cứ kéo dài khiến bệnh nhân không tỉnh lại mà cũng không tắt hơi thở. Đó là tình trạng
của một  bệnh nhân tên là Chiavo bên Florida cách nay 6 năm trước khi chết (2005).  Vì
bệnh nhân cứ thoi thóp trong cơn hôn mê bất tỉnh này từ nhiều năm và mọi phương pháp
cứu chữa đã trở nên vô hiệu, nên người chồng, với sự hỗ trợ của các bác sĩ trị liệu, đã xin tòa
cho phép rút ống truyền nước và đồ ăn lỏng ra khỏi cơ thể bệnh nhân. Tòa cho phép và
người ta đã rút ống truyền kia ra và chỉ vài ngày sau đó bệnh nhân đã tắt thở. Tòa Thánh đã



phê phán việc này là vô luân. Và cũng nhân vụ này, Hội Đồng Giám Mục Hoa Kỳ, trong thắc
mắc gửi sang Tòa Thánh tháng 7 năm 2005, đã nêu hai  câu hỏi sau đây: 

1- Có bó buộc về luân lý để cung cấp đồ ăn và nước uống cho các bệnh nhân
trong tình trạng “thảo mộc = vegetative state” không? (trừ trường hợp cơ thể của
bệnh nhân không còn tiếp nhân được nữa)               

2- Có được phép ngưng việc cung cấp đồ ăn và nước uống cho bệnh nhân trong
tình trạng trên nếu bác sĩ đã kết luận là bệnh nhân sẽ không bao giờ  hồi tỉnh lại
được nữa?

Để trả lời cho hai câu hỏi này, ngày 01 tháng 8  năm 2007 , Đức Hồng Y William Lavada,
Tổng Trưởng Bộ Giáo Lý Đức Tin (Congregation of the Doctrines of the Faith) của Tòa Thánh
đã trả lời rõ như sau :

1- Về câu hỏi thứ nhất, câu trả lời là CÓ. Việc tiếp đồ ăn và nước uống, dù bằng phương
pháp nhân tạo, trên nguyên tắc, cũng là phương tiện thích đáng để bảo toàn sự sống.  Do
đó, bó buộc phải cung cấp đồ ăn và nước uống cho bệnh nhân. Như vậy sẽ tránh cho bệnh
nhân khỏi  đau khổ  và chết  vì  đói  và khát nước. (suffering and death by starvation and
dehydration)

2- Về câu hỏi thứ hai, câu trả lời là KHÔNG. Lý do, bệnh nhân dù ở trong tình “trạng
thảo mộc thường xuyên = permanent vegetative state”, thì vẫn là con người với đầy đủ nhân
phẩm, nên phải được săn sóc bình thường và cân xứng, kể cả được cung cấp đồ ăn và nước
uống dù với phương tiện nhân tạo (artificial means).

Đức Thánh Cha Bênêđíchtô XVI đã chấp thuận hai câu trả lời trên đây, khi tiếp kiến Đức
Hồng Y Tổng Trưởng Bộ  Giáo lý Đức Tin và cho phép công bố  các câu trả  lời  trên đây.
(Orgins, September 2007, Volume 37, Number 16).

Như vậy, Tòa Thánh không cho phép việc ngưng tiếp đồ ăn và nước uống, dù bằng
phương pháp nhân tạo, cho bệnh nhân lâm vào tình trạng vegetative state (thảo mộc) mê
man bất tỉnh, dù y khoa có cho việc này là vô ích đối với  bệnh nhân trong trường hợp này.

Đây là vần đề luân lý y khoa (medical ethics) mà các y sĩ, y tá và tín hữu Công giáo cần
nắm vững để thi hành khi chăm sóc bệnh nhân. 

LM. Phanxicô Xaviê Ngô Tôn Huấn.

VỀ MỤC LỤC

THÁNH GIUSE: MẪU GƯƠNG CỦA VIỆC SỐNG LỜI KHẤN VÂNG PHỤC

Mt 1, 18-25

Trình thuật truyền tin cho ông Giuse kể lại rằng: “Bà Maria đã thành hôn với ông Giuse”
nghĩa là về mặt pháp lý mà nói, hai ông bà đã thành vợ thành chồng với nhau. Ngày đón dâu
tuy chưa đến nhưng sớm muộn gì cũng sẽ đến và hạnh phúc trong tầm tay. Thế nhưng, một
biến cố đã xảy ra, hoàn toàn trái ngược với kế hoạch hạnh phúc riêng tư của hai ông bà. Đó
là: trước khi hai ông bà về chung sống với nhau thì “bà Maria đã có thai do quyền năng Chúa
Thánh Thần”. Đứng trước biến cố đó, các sách Tin mừng không ghi lại một mảy may băn
khoăn thắc mắc nào của ông Giuse về tiết hạnh của người bạn đời, cũng không nói gì đến
một sự thất vọng, chán nản buồn phiền hay giận dữ nào của ông đối với Bà Maria.

Biết được bà Maria người bạn đời yêu quý, thụ thai một cách lạ lùng, ông Giuse tôn trọng
công trình của Thiên Chúa nơi Bà Maria. Ông tự nhủ: mình không được quyền đem về nhà
mình một kẻ mà Thiên Chúa đã dành riêng cho Người, mình cũng không được phép để cho
người đời nghĩ rằng: mình là cha của đứa trẻ siêu phàm.

Trước mầu nhiệm ấy ông Giuse muốn âm thầm rút lui vì tế nhị đối với Thiên Chúa và vì



không muốn tiết lộ mầu nhiệm thần linh nơi người bạn đời của ông. Thế nhưng khi được sứ
thần báo mộng: “Này ông Giuse là con cháu vua Đavid, đừng ngại đón Maria, vợ ông về, vì
người con bà cưu mang là do quyền năng Chúa Thánh Thần. Bà sẽ sinh con trai và ông phải
đặt tên cho con trẻ là Giêsu vì chính Ngài sẽ cứu dân Ngài khỏi bị tội lỗi của họ” (Mt 1,
20-21).

Được sứ thần báo mộng, ông Giuse không còn thụ động nữa, thức dậy ông tuân hành
răm rắp lệnh truyền “rước vợ về nhà”, và khi bà Maria đã sinh con, ông đặt tên cho con trẻ là
“Giêsu”, đưa con trẻ vào dòng tộc vua Đavit và đóng vai trò là người bạn đời của Đức Trinh
Nữ Maria, là dưỡng phụ của Đức Giêsu.

Ông Giuse là một con người thầm lặng, ông hành động chứ không nói. Ông luôn lắng
nghe và vâng phục thánh ý Chúa một cách chóng vánh và triệt để. Có thể nói cả cuộc đời
của ông Giuse là luôn tỉnh thức trước thánh ý của Thiên Chúa. Ông tỉnh thức cả trong giấc
ngủ nữa. Do đó, ông có thể nghe được tiếng Chúa trong giấc mộng. Tin mừng Matthêu kể lại
rằng: ngoài lần nằm mộng ở Nazaret “đừng ngại đón Maria vợ ông về” thì còn ít nhất ba lần
nữa ông đã nghe được tiếng Chúa trong giấc mộng. Tại Bêlem, trong một đêm đông rét mướt
ông Giuse đã được sứ thần báo mộng “Dậy đem Hài Nhi và Mẹ Ngài trốn sang Ai Cập và cứ ở
đó cho đến khi tôi báo lại vì vua Hêrôđê sắp tìm giết Hài Nhi đấy” (Mt 2, 13-14). Tại Ai cập,
khi những ngày đầu gian khổ khó khăn đã qua, cuộc sống nơi đất khách quê người xem như
đã tạm ổn thì đang đêm lại được sứ thần báo mộng: “Này ông Giuse, dậy đem Hài Nhi và Mẹ
Ngài về đất Israel vì những kẻ tìm giết Hài Nhi đã chết rồi, ông liền chỗi dậy đem Hài Nhi và
Mẹ Ngài về đất Israel” (Mt 2, 20-22). Tại đất Israel khi nghe biết Ac-khê-lao lên kế vị vua
Hêrôđê cai trị miền Giuđê nên “ông sợ ... thế là vừa được sứ thần báo mộng ông liền chỗi dậy
đưa Hài Nhi và Mẹ Ngài trở về Galilê định cư tại Nazaret, một làng quê nghèo ít ai biết đến”.

Qua một vài nét chấm phá về con người và cuộc đời của Thánh Giuse, chúng ta nhận
thấy rằng Ngài gặp rất nhiều truân chuyên, hết truân chuyên này đến truân chuyên khác ...
Thế nhưng Thánh Giuse luôn vượt khó, chu toàn sự mệnh được uỷ thác: đó là bảo vệ Hài Nhi
Giêsu mà trong một lần báo mộng nào đó Ngài được biết là “Đấng Cứu Tinh nhân loại”.

Thánh Giuse đã bảo vệ Hài Nhi Giêsu và mẹ Ngài trong thầm lặng nhưng rất hữu hiệu,
bởi vì Ngài luôn kết hợp mật thiết với Thiên Chúa đến nỗi Ngài có thể nhận ra thánh ý của
Thiên Chúa trong mộng báo và thi hành thánh ý ấy một cách triệt để, không do dự, không
chần chờ, không sợ hãi gì cả.

Thánh tổ An-phong cho rằng: “Sự trọn lành Kitô giáo thiết yếu được thể hiện trong việc
yêu mến và sống theo thánh ý của Thiên Chúa”. Nếu ta muốn thánh hoá chính mình thì tất
cả những công việc ta phải làm chỉ là: “đừng bao giờ làm theo ý riêng mà chỉ thực hiện thánh
ý của Thiên Chúa”. Sống theo thánh ý của Thiên Chúa đó là làm đẹp lòng Người, đó là bản
chất của đức vâng phục. Nhưng để sống được nhân đức này điều kiện tiên quyết là phải từ
bỏ ý riêng của mình để toàn tâm toàn ý sống điều Thiên Chúa muốn. Vậy, theo Thánh An-
phong: “Kẻ vào Dòng chúng ta phải từ bỏ hẳn ý riêng và hoàn toàn hy sinh nó cho đức vâng
phục”.

Nếu hiểu bản chất của đức vâng phục Kitô giáo là tuân phục thánh ý của Thiên Chúa thì
thánh Giuse mãi mãi là tấm gương cho chúng ta, cho mọi tu sĩ, linh mục Dòng Chúa Cứu Thế
nhất là cho các sinh viên đang trong giai đoạn đào tạo huấn luyện về việc sống lời khấn vâng
phục.

Có thể nói: cả cuộc đời của Thánh Giuse là tìm thánh ý Thiên Chúa và vâng phục thánh ý
Người một cách chóng vắn, dứt khoát và triệt để, dù đó là chén đắng đi chăng nữa.

Ước gì mỗi một sinh viên chúng ta trong giai đoạn đào tạo và tự đào tạo này hãy để cho
Chúa Thánh Thần uốn nắn chúng ta trở nên những thừa sai Dòng Chúa Cứu Thế như lòng
Chúa mong muốn, bằng việc chúng ta làm theo sự hướng dẫn của Chúa Thánh Thần qua các
Bề Trên, qua Ban Giám Đốc, qua các cha giáo, qua các cha các thầy trong Dòng, qua các giáo
dân mà chúng ta gặp gỡ trong cuộc sống, qua việc chúng ta làm theo sự hướng dẫn của Hiến
pháp và Quy luật, của nội quy Học Viện, của ý kiến tập thể ...



Chúng ta càng khiêm tốn vâng phục thánh ý của Thiên Chúa bao nhiêu thì càng đón
nhận được nhiều ân huệ Chúa ban cho chúng ta bấy nhiêu, qua những con người tuy còn
nhiều giới hạn nhưng đã được Thiên Chúa ủy thác cho công việc đào tạo huấn luyện chúng ta
... hầu ngày mỗi ngày chúng ta thành quà tặng cao quý Chúa ban cho tha nhân nhất là cho
những người nghèo đói túng cực, những người tất bạt mà chúng ta đã chọn như là đối tượng
ơn gọi của Hội Dòng chúng ta.

Thánh Giuse mãi mãi là mẫu gương cho chúng ta sống lời khấn vâng phục.

Lm. Anmai, C.Ss.R.

VỀ MỤC LỤC

NGỤ NGÔN THỜI BẤN LOẠN (KỲ 22)

Ngụ ngôn 69

Chú nai vàng rong chơi chốn thị thành, ngạc nhiên về bao điều xa hoa lộng lẫy. Ngày còn ở
trong rừng, chú nghe bảo rằng chỉ có rừng là thiên đường hạ giới, còn thiên hạ đều là nơi đói
nghèo lạc hậu. Chú cứ đi, đi hoài, hết nhìn rồi lại suy, hết suy rồi lại lẩm bẩm một mình. Hoá ra
thiên hạ còn “lắm kẻ giòn hơn ta”.

Ngày tháng như thoi đưa thấm thoát cũng cả nửa đời nai. Nai nghe nói rừng xưa giờ đây
phát triển lắm rồi, chẳng còn cảnh cọp lớn nuốt thỏ bé, voi già đạp hươu non như ngày còn
hồng hoang. Thế là nai quyết định hồi hương thăm rừng cũ.

Ngày nai về, hội đồng rừng ra tận bìa rừng chào đón sau khi đã ráo riết chuẩn bị, nào là
những con thú dữ phải nằm yên nín thở, nào là những con thỏ con hươu bị thương phải dìm
xuống suối, nào là những quãng rừng bị đào xới phải dùng lá cây lấp hết.

Khi những tia nắng rạng rỡ đầu ngày ló dạng thì nai, bây giờ là thủ lãnh vườn sinh học nổi
tiếng ở thành đô, về đến rừng xanh. Chuyến chuyên cơ chở nai vừa đáp xuống bìa rừng, lập tức
sư tử và cọp mỉm cười dịu dàng, voi và tê giác cùng hát vang (giọng hoạ mi chơi play back), rắn
và trăn uốn éo những vũ điệu giấu mỏ (làm nai cứ nghĩ là nọc độc đã tan theo những mùa mưa
nắng).

Thế là nai hoà vào vũ hội quên cả trời mây. Nai quên mất là mình phải vào sâu trong rừng
đi dạo để đỡ nhớ nhung rừng xưa hoa cũ. Nai say khướt với rượu nồng. Tiệc tàn thì nai lên
chuyên cơ ra lại chốn thành đô.

Ngày hôm sau trên những bản tin buổi sáng, nai viết: “Rừng bây giờ đã phát triển ngàn lần
hơn xưa, cây lá um tùm, chẳng còn cảnh phá rừng, chẳng còn cảnh cọp lớn nuốt thỏ bé, voi già
đạp hươu non, tình yêu ngập tràn, nơi nơi đều phát triển”. Bài báo được ký tên: Nai Phố Trung
Thực và Khôn Ngoan.

Lời bàn: Đập bàn.

Ngụ ngôn 70

- Trong quán ăn, con chim chích choè láu táu nhảy nhót làm gãy một chiếc đũa, bị
đánh năm roi.

- Đúng rồi, luật qui định nếu làm gãy cả đôi đũa thì bị đánh mười roi.

- Trong trường học, con chim bồ câu làm rơi viên phấn, bị đánh năm roi.

- Đúng rồi, luật qui định nếu làm rơi cả hộp phấn thì bị đánh một trăm roi.



- Trong nhà hàng, chim đại bàng làm gãy răng chủ nhà hàng, bị phạt uống hết thùng
bia.

- Đúng rồi, luật qui định (riêng cho đại bàng) nếu làm gãy cổ ai thì phải bị phạt uống
bia đến quên lối về.

Gioan Lê Quang Vinh, VRNs

VỀ MỤC LỤC

CĂN TÍNH NGƯỜI TÍN HỮU GIÁO DÂN TRONG CÔNG ĐỒNG VATICAN II (1)

NGUYỄN HỌC TẬP 

Một  trong những thành quả  lớn nhứt  của tiến trình canh tân Giáo Hội  của Công Đồng
Vatican II đó là việc vượt thắng được quan niệm tách biệt giữa giáo phẩm và giáo dân.

Trong các Hiến Chế của Công Đồng ( Lumen Gentiu, Gaudium et Spes...) thành phần của
hàng giáo phẩm được thúc giục hãy biết đón nhận vai trò nhân vật chính của giáo dân cùng
cộng tác với mình trong đời sống ( ad intrra ) và trong sứ mạng ( ad extra ) của Giáo Hội ( cfr.
Lumen gentium, LG, 37).

Người tín hữu giáo dân được Công Đồng nhận biết như là chủ thể chính danh đầy đủ tư cách
trong Giáo Hội.  

1 - Từ Ki Tô hữu hạng hai trở thành đội ngủ tiền phong của Giáo Hội.

Thật tình mà nói, cho đến Công Đồng Vatican II, người tín hữu giáo dân, nam cũng như nữ,
đều được coi là người tín hữu hạng hai trong Giáo Hội. Họ được xác nhận địa vị theo quan niệm
tiêu cực, là những người " không thuộc về hàng giáo phẩm và tu sĩ " .

Hiểu một cách nào đó, người tín hữu giáo dân là những đứa con còn niên thiếu, thơ dại
trong gia đình Giáo Hội, còn phải tùy thuộc vào những bậc đàn anh của mình, nắm tay dắt đi.

Lý do tại sao sau trên dưới 2000 năm Ki Tô giáo được truyền bá trên thế giới, dòng lịch sử,
nhứt là lịch sử Giáo Hội có thể trả lời thoả đáng cho chúng ta, tưởng không cần nhắc lại và cũng
không phải là chủ đề chúng ta muốn đề cập đến trong bài đang viết.  

Với Công Đồng Vatican II nhãn quang vừa kể đối với người tín hữu giáo dân đã bị thay đổi
và vượt lên trên.

Trước tiên Công Đồng đưa ra một căn tính ( identité ) khác đối với người tín hữu giáo dân,
bởi vì họ là thành phần đa số trong Giáo Hội.

Thật vậy, Hiến Chế Lumen gentium phát hoạ căn tính của người tín hữu giáo dân bằng
những ngôn từ sau đây: người tín hữu

   - " sau khi được hội nhập vào Thân Thể Chúa Ki Tô qua Phép Rửa và được thiết lập thành
dân Chúa, tùy theo khả năng của mình, được tham dự vào tuớc vị tế tự, ngôn sứ và vương giả
của Chúa Ki Tô; về phía họ, họ chu toàn, trong Giáo Hội và giữa trần thế, chính sứ mạng của cả
dân Ki Tô giáo " ( LG, n. 31).

Những gì vừa trích dẫn cho chúng ta thấy được quan niệm rất tich cực của Công Đồng đối
với người tín hữu giáo dân.

Chúng ta có thể nói rằng người tín hữu giáo dân " thuộc về Giáo Hội, là thành phần của
Giáo Hội " với đầy đủ danh nghĩa " là thành phần " của mình, là những Ki Tô hữu hạng nhứt.
Như vậy tức là thành phần có thứ bậc và địa vị tôn giáo như bất cứ ai khác, như những gì Hiến
Chế xác nhận.

Trong ý nghĩa nhìn nhận đó, cái nhìn chuyển hướng về thông hiệp, đây là bước thứ nhứt



trong tiến trình suy xét lại của Công Đồng về Giáo Hội. 

Kế đến là bước thứ hai càng củng cố thêm căn tính của người tín hữu giáo dân. Đó là những
gì được thể hiện ra trong Hiến Chế Gaudium et spes, trong đó khuôn mặt của người tín hữu giáo
dân được thể hiện như là đội ngủ tiền phong của Giáo Hội, một Giáo Hội với sứ mạng phục vụ
Phúc Âm cho cả nhân loại ( GS, n. 43):

   - " Từ các Linh Mục, người tín hữu giáo dân nên chờ đợi ánh sáng và sức mạnh thiêng
liêng. Nhưng họ đừng nghĩ rằng các vị chủ chăn của mình là những người có kinh nghiệm, đến
nỗi đối với mọi vấn đề xãy ra, ngay cả những vấn đề hệ trọng cũng vậy, các vị có thế có được
câu trả lời sẵn sàng thiết thực hay đó chính là sứ mạng của các vị. Đúng hơn họ nên lãnh lấy
trách nhiệm của chính mình ".

Điều vừa kể cho thấy đó là quan niệm thật cách xa khỏi những gì qua bao thế kỷ đã ràng
buộc " thành phần đại đa số " trong Giáo Hội chỉ liên hệ đến những lãnh vực " vòng ngoài " hay
họ chỉ là đám đông " ăn cơm ngụội ở nhà ngoài " trong đời sống Giáo Hội, nói như tục ngữ Việt
Nam chúng ta.

Người tín hữu giáo dân trong quan niệm đổi mới của Công Đồng Vatican II được mời gọi làm
đâm hoa kết quả sung mãn cho chính đời sống Giáo Hội. 

2 - Vai trò nhân vật chính của người tín hữu giáo dân trong sứ mạng của Giáo
Hội. 

Trong định hướng mới của Công Đồng Vatican II, quan niệm " Giáo Hội hướng nội " ( ad
intra )  của quá khứ nhường chỗ cho quan niệm " Giáo Hội hướng ngoại hay hướng tha " ( ad
extra ).

Không phải Giáo Hội để cho thế gian phục vụ mình, cho bằng ngược lại Giáo Hội phục vụ
thế gian.

Tư tưởng đó đặt lên hàng đầu sứ mạng của Giáo Hội, một sứ mạng cũng liên quan đến cấu
trúc nội tại của Giáo Hội. 

Thế giới mà Giáo Hội được sai đi để thục hiện sứ mạng cứu rổi, không phải là một thế giới
trừu tượng, mà là thế giới đang hiện hữu trước mắt. Thế giới đó trong nhãn quang của Hiến Chế
Gaudium et spes là

   - " nhân loại với tất cả những niềm vui và hy vọng, những buồn phiền và lo âu của mình "
( GS, n. 1).

Trong môi trường đó,động tác của người tín hữu giáo dân là động tác chính yếu được mời
gọi cần thiết phải có để  thực hiện sứ mạng. Bởi lẽ có những hoàn cảnh và những vấn đề liên
quan đến các thực tại trần thế, trong đó người tín hữu giáo dân mỗi ngày đang sống cuộc đời
của mình.

Ai là thành phần chính danh của Giáo Hội Chúa Giêsu Ki Tô, người nam cũng như người nữ,
đều được mời gọi hãy đặc tâm chú ý đến những gì đang xảy ra trong thế giới thực tại. Trong
môi trường thế giới to lớn của các mối tương quan xã hội - chính trị, nơi soạn thảo các quyết
định hệ trọng có liên quan gián  tiếp hay trực tiếp đến cả nhân loại và các thành phần của
mình, cũng như ở những tiểu thế giới của các mối liên hệ giữa cá nhân với nhau, nơi mà các
quyết định đó có ảnh hưởng trực tiếp đến các thực tại trần thế. Ở đó, đụng chạm trực tiếp với
các thực thể, người tín hữu giáo dân được kêu gọi hãy hành xử phận vụ phục vụ Phúc Âm của
mình, góp phần từ trong lòng các thực thể đó, như là " men bột ", nói theo ngôn từ của Hiến
Chế Lumen gentium, n. 31, để biến đổi  cuộc chung sống của nhân loại,  rao giảng và nhân
chứng Chúa Ki Tô cho thế giới bằng đời sống,lời nói và việc làm của mình.

Là môn đệ của Chúa Giêsu Ki Tô, các tín hũu giáo dân, nam cũng như nữ, được kêu gọi hãy
thực hiện động tác phục vụ Phúc Âm đó cho thế giới, với tư cách là những người tham dự ba
tước vị của Chúa Ki Tô, tư tế, ngôn sứ và vương giả.  

Thi hành tước vị ngôn sứ của mình, người tín hữu giáo dân được mời gọi thực hiện giữa
trần thế bằng cách cố gắng nhận ra những dấu chỉ thời đại ( signa temporis )  và chú giải các
dấu chỉ đó dưới ánh sáng Phúc Âm ( GS. n. 4a).



Nói cách khác, được mời gọi hãy nhận ra điều đã và đang xảy ra trong lãnh vực trần thế,
các dấu chỉ sự hiện diện thực tại hay là đồ án của Chúa ( GS, n. 11a).

Việc chuẩn định của họ nhằm lớn tiếng nói lên những gì tích cực tốt đẹp, nhận biết rằng đó
là đồ án của Chúa và can đảm phản bát, tố cáo những gì tiêu cực, sai trái  mà mình khám phá
ra, như là những gì nghịch lại ý muốn của Thiên Chúa.

Còn nữa, việc nhận thức và chuẩn định những thực thể trần thế như vừa nói, không phải để
" thấy đó rồi bỏ đó ", cho bằng chuẩn định để nhằm dấn thân tác động tương xứng với tình thế,
như lương tâm mình đòi hỏi.

Thái độ của người tín hữu Chúa Ki Tô nói chung và nhứt là người tín hữu giáo dân đối với
những lãnh vực trần thế, những gì liên hệ đến đời sống của anh em, không phải là thái độ "
thấy rồi bỏ đó " hay " lách sang rồi bỏ đi luôn ", như những người có cách sống " vô trách
nhiệm " trong dụ ngôn người Samaritano nhân lành ( Lc 10, 29-37), mà là những người dấn
thân lớn tiếng nói lên cho thấy sự hiện diện và đồ án của Chúa trong lịch sử và đứng ra hành xử
can thiệp theo lương tâm trách nhiệm của mình, nếu không là cách ăn ở làm ngược lại những gì
Chúa Giêsu đã khuyên dạy thầy thông thái luật " để có sự sống đời đời làm gia nghiệp ":

   - " Ông hãy đi và cũng làm như vậy " ( Lc 10, 37).

 Cũng vậy, với tước vị tư tế,  phụng vụ được thiết lập nhằm cử hành giữa thế giới con
người, để hiến tặng giữa thế gian " thờ phượng  thiêng liêng " mà Thánh Phaolồ đã viết cho các
tín hữu Roma:

   - " Thưa anh em, vì Thiên Chúa thương xót chúng ta, tôi khuyên anh em hãy hiến dâng
thân mình làm của lễ sống động, thánh thiện và đẹp lòng Chúa. Đó là cách thức xứng hợp để
anh em thờ phượng Người . Anh em đừng có rập theo đời nầy, nhưng hãy cải biến con người
anh em bằng cách đổi mới tâm thần, hầu có thể nhận ra đâu là ý Thiên Chúa: cái là gì tốt, cái
gì đẹp lòng Chúa, cái gì hoàn hảo" ( Rom 12, 1-2).

Và cách phượng tự xứng đáng đep lòng Chúa như vừa được trích dẫn, Hiến Chế Lumen
gentium đặt liên hệ mất thiết với cuộc sống xứng đáng và có trách nhiệm của người Samaritano
nhân lành, theo tiếng nói của lương tâm, mà người  tín hữu giáo dân đang sống trong môi
trường trần thế hằng ngày của mình.

Phụng vụ và thiên chức tế tự được sống trong tinh thần thực sự dấn thân và có trách nhiệm
trong tất cả những gì cuộc sống của mình được đương kết, sẽ được dâng lên Chúa nhứt là trong
phụng vụ Thánh Thể:

   - "   Thật vậy, tất cả các công việc của mình, các lời cầu nguyện và các công cuộc chuyên
cần dấn thân tông đồ, đời sống hôn nhân và gia đình, công việc hằng ngày, những lúc giải trí
tinh thần và thể xác, nếu họ biết sống trong Thánh Thần của Chúa, và ngay cả những thử thách
của cuộc sống, miễn là họ biết kiên nhẫn chịu đựng, tất cả những điều đó trở thành " những của
lễ thiêng liêng, đẹp lòng Chúa, nhờ Chúa Giêsu Ki Tô ( 1 Pt 2, 5)...Và như vậy, người tín hữu
giáo dân chính họ dâng lên Chúa thế giới, dâng cho Chúa bất cứ ở đâu động tác tôn thờ bằng
chính đời sống thánh thiện của họ " ( LG, 34b).  

Sau cùng, như Chúa Giêsu Ki Tô, người tín hữu giáo dân là những môn đệ của Người, nam
cũng như nữ, được mời gọi hãy chuyên cần dấn thân làm cho vương tước của Người thể hiện
trong mọi môi trường và lãnh vực trần thế:

   - " Thật vậy, Chúa muốn trải rộng vương quyền của Người qua trung gian các người tín
hữu giáo dân ; vương quyền của người là vương quyền chân lý và sự sống, vương quyền thánh
thiện và ân sủng, vương quyền công lý, tình thương và hoà bình, vương quyền mà trong đó tạo
vật được cứu thoát khỏi ách nô lệ của sự hư nát, để biết được tự do vinh hiển của các con cái
Chúa ( cfr. Rom 8, 21) ( LG 36b).

Sự chuyên cần dấn thân đó đòi buộc người tín hữu giáo dân đừng để mình trở thành nô lệ
của các thực tại trần thế, của cải giàu có hay quyền lực thế trần cũng vậy. Và đồng thời được
mời gọi hãy cộng tác để cho anh em mình cũng không phải rơi vào thẩm vực nô lệ đó.

Ngoài ra, việc thực hiện động tác quản trị các thực tại trần thế như vừa kể, khiến cho người
tín hữu giáo dân càng ngày càng có kinh nghiệm và hiểu biết khiến cho mình trưởng thành hơn.



Và đây chính là việc phục vụ đòi buộc khẩn thiết nhứt nơi người tín hữu giáo dân, bởi lẽ
chính họ là những người sống và động chạm trực tiếp với các thực tại trần thế. Khẩn thiết,
không phải chỉ vì chính họ là những nhân vật trực tiếp có thẩm quyền và khả năng để đối xử,
quản trị thiết thực, mà cũng chính vì kinh nghiệm sống của mình, họ là những bậc thầy có thể
phổ biến, huấn dạy, truyền đạt các hiểu biết và kinh nghiệm về các thực tại trần thế của mình
cho cộng đồng Giáo Hội, cho thế hệ non trẻ sắp lớn lên, kể cả cho hàng giáo phẩm và giáo sĩ là
những vị không có kinh nghiệm về vấn đề ( ad hoc ).

Nói tóm lại, người tín hựu giáo dân nam nữ đều được mời gọi cộng tác với khả năng và
thẩm quyền chuyên môn của mình đối với các lãnh vực trần thế để tạo nên một thế giới chung
sống của nhân loại, càng ngày càng trở nên ít bất xứng với phẩm giá con người hơn, càng ngày
càng thích hợp xứng đáng hơn với con người

   - " được dựng nên giống hình ảnh Thiên Chúa, giống như Thiên Chúa " ( Gen 1, 26.27)

- và là " con Thiên Chúa " ( Mt 6, 9 ). 

Dĩ nhiên trong tiến trình thực hiện đồ án của công cuộc chuyên cần dấn thân vừa kể, người
tín hữu giáo dân nên ý thức rằng không phải chỉ có họ một mình ở trần gian nầy, như những gì
Công Đồng Vatican II đã lưu tâm nói với họ,

Bởi lẽ trên thế gian còn có nhiều người khác, mặc dầu không được hay chưa được Phúc Âm
gợi ý cảm nhận và soi sáng cho, họ có những hiểu biết và cảm hứng khác, nhưng cũng đang
thực hiện những chuyên cần dấn thân tương tợ, nhiều khi gây được hứng thú hơn cả những gì
người tín hữu giáo dân đang thực hiện, nhằm đem lại cuộc sống tốt lành hơn cho con người.

Bởi đó Công Đồng Vatican II không quên nhắc nhở người tín hữu giáo dân của mình:

   - " Ước gì họ ( người tín hữu giáo dân ) cũng sẵn sàng cộng tác với những ai cùng nhằm
những mục đích như chính mình " ( GS, n. 43b).

Như vậy, trong động tác thực hiện sứ mạng Ki Tô hữu của mình giữa trần thế, người tín hữu
giáo dân không bao giờ nên có ý nghĩ xem mình là " bậc đàn anh, bậc thầy ", " ăn trên ngồi
trước " đối với người khác hay " thi đua làm " " cạnh tranh " để qua mặt, lướt thắng đối thủ,
xem mình là tài giỏi " vô địch ".

Có chăng, thái độ xứng đáng phải có là

   - thẳng thắn chống lại những sai trái tha hoá và đê tiện hoá phẩm giá con người

   - và sẵn sàng cộng tác với những ai thành tâm thiện chí theo lẽ phải hành đông mưu cầu
công ích, tạo cho con người môi trường sống xã hội hợp với đia vị con người của mình.

VỀ MỤC LỤC

VỊ ÂN NHÂN ẨN DANH

Vào ngày 14 tháng 5 năm 2010 vừa qua, một sự cố rất nhỏ đã xảy ra cho một nhóm bạn
đi chơi tại  công viên Sea World, Orlando, tiểu bang Florida. Dù chỉ là một sự cố nhỏ, nó
không ảnh hưởng đến tình hình chính trị hay báo giới, nhưng nó có thể ảnh hưởng đến những
người trực tiếp liên quan. Biến cố này đã khơi gợi và đề cao vẻ đẹp của đức tính đơn sơ chân
thật nơi con người. Vẫn có đó những mẫu gương chân thật ẩn danh cho chúng ta noi theo.
Mục Sống Sao Cho Đẹp xin nêu lên câu chuyện này để tỏ lòng biết ơn và ca ngợi vị ân nhân
ẩn danh ấy.  

Ba người bạn cùng tản bộ về hướng Shamu Stadium để chờ xem cuộc trình diễn cá voi.
Trong khi chờ đợi, họ dừng chân mua một vài cây kem và tìm một bóng cây ngồi nghỉ mát.
Đến giờ trình diễn, cả ba người cùng đi vào Shamu Stadium. Khi gần tới nơi, một người bạn
sực nhớ là mình đã mất cái giỏ xách trong đó có tiền, thẻ tín dụng, và giấy tờ cá nhân giá trị.
Cả ba người đều giật mình lo lắng vì không biết là đã bỏ quên cái giỏ ở đâu. Biết tìm đâu



giữa một nơi có hàng trăm con người tấp nập qua lại? Cả ba vội vã quay lại chỗ bóng cây,
nhưng cái giỏ xách đã không cánh mà bay! Trong khi đang sững sờ, bàng hoàng và chưa biết
phải làm gì, họ tiến đến chỗ bán kem để tìm cách liên lạc với người bảo vệ, tại đây chủ nhân
đã nhìn thấy cái giỏ xách của mình. Người chủ quán kem trao lại cho chủ nhân mà không hề
biết ai là người đã nhặt nó và đã nhờ bà giữ giúp để trả lại cho chủ nhân.  

* * *

Quý bạn thân mến, câu chuyện trên xem chừng như rất đơn sơ, không đáng gì để chúng
ta học hỏi, nhưng nếu xét về đức tính chân thật, thì câu chuyện này thật có ý nghĩa. Ý nghĩa
của nó chính là vị ân nhân ẩn danh đã trao gởi cái giỏ xách vào nơi mà họ nghĩ là chủ nhân
của nó sẽ quay lại; và chỗ gần nhất để tìm cái giỏ là quán kem. Vị ân nhân này đã rạng chiếu
một sự trong sáng, đơn sơ rất tinh tuyền của một trẻ em; và đồng thời cũng biểu tỏ một khả
năng nhạy bén phán đoán hoàn cảnh rất trưởng thành. Vị ân nhân đã không tận dụng hoàn
cảnh để lấy tiền, thẻ tín dụng… nhưng chỉ đơn giản suy nghĩ: Cái gì không phải của mình thì
không mở ra, không chiếm đoạt, và không giữ lấy. Đơn sơ chân thật như thế quả là một sự
cao thượng của vị ân nhân, người đã vượt ra chính mình để chỉ nghĩ đến nỗi lo âu và hoảng
loạn của người đã đánh mất chiếc giỏ xách.

Ngược lại với câu chuyện trên, vào năm 1994 khi tôi[1] là một sinh viên, trong một lần
làm quen để thực hành tiếng Anh với một sinh viên Mỹ tại Công viên Nhà thờ Đức Bà Sài
Gòn, tôi đã không can đảm để nói lên sự thật, hay chỉ làm một cử chỉ ra hiệu để giúp người
bạn tôi.

Trong khi đang nói chuyện với nhau, một vài người lạ xuất hiện phía trước chúng tôi. Họ
tạo sự chú ý để chúng tôi nhìn vào họ. Tôi cảm thấy hơi lạ, quay lại phía sau, tôi liền thấy
một anh người Việt ra hiệu cho tôi im lặng. Anh này đang nhẹ nhàng lấy đôi giày của anh
bạn Mỹ phía dưới ghế đá. Tôi thấy điều đó, tôi biết họ làm điều gian, tôi thấy tội nghiệp cho
anh bạn Mỹ của tôi (vì mải mê giúp tôi thực tập tiếng Anh mà bị đánh cắp đôi giày), nhưng
tôi lại không đủ can đảm để la lên, hay chỉ ra một dấu hiệu cho người bạn Mỹ biết để bỏ chân
xuống hay quay ngược lại. Vô tình, tôi đã trở thành đồng lõa của kẻ cắp, và có thể dưới suy
nghĩ của anh bạn Mỹ, tôi đã dàn dựng nên hoàn cảnh này để người kia lấy cắp giày. Tôi hổ
thẹn về hành động yếu nhược của mình. Anh bạn Mỹ đã bị mất giày, tôi mất bạn, và quan
trọng hơn là tôi mất cơ hội để làm chứng cho sự thật, sống cho sự thật. Hoàn cảnh xã hội
dồn tôi vào sự phải im lặng, hay chính tôi im lặng vì tôi sợ bị liên lụy cho bản thân? Suy nghĩ
lại, quy cho cùng, cũng chỉ là cái tôi ích kỷ hẹp hòi lấy mình làm trung tâm. Cái gì lợi cho
mình thì làm, cái gì nguy hại đến bản thân thì tránh xa kẻo liên lụy.

* * *

Bạn thân mến, sự thật nói với nhau thì dễ lắm, nhưng thực hành nó đòi hỏi can đảm
trong âm thầm. Thực vậy, đơn sơ chân thật xuất phát từ con tim chứ không từ bề ngoài. Sức
mạnh của chân thật chính là chỗ đó. Mình hãy cùng nhau noi gương vị ân nhân ẩn danh
trong biến cố tại  Sea World trong sinh hoạt đời thường nhé: Đơn sơ chân thật trong âm
thầm.

Br. Huynhquảng

Mời bạn ghé thăm trang  http://brhuynhquang.org

Email liên lạc: brhq@brhuynhquang.org

VỀ MỤC LỤC

ĐỂ THÀNH NGƯỜI ĐÀO TẠO VÀ HƯỚNG DẪN KẺ KHÁC CẦU NGUYỆN

Mời thăm Blog của Lm. Trần Minh Huy http://www.chivilongchuathuongtoi.tk/

Tác phẩm: ĐÀO TẠO ỨNG SINH LINH MỤC GIÁO PHẬN



Lm. Micae-Phaolô Trần Minh Huy pss

CHƯƠNG BA

ỨNG SINH LINH MỤC GIÁO PHẬN ĐƯỢC ĐÀO TẠO VÀ TỰ ĐÀO TẠO  

VỀ ĐỜI SỐNG CẦU NGUYỆN VÀ ĐỜI SỐNG NỘI TÂM (tiếp theo)

L. ĐỂ THÀNH NGƯỜI ĐÀO TẠO VÀ HƯỚNG DẪN KẺ KHÁC CẦU NGUYỆN

L.1 Học Chủ Sự Cầu Nguyện

Một trong những tác vụ mục vụ quan trọng của linh mục trong việc lãnh đạo cộng đoàn
Dân Chúa được ủy thác cho mình là đào tạo và hướng dẫn kẻ khác cầu nguyện. Chúng ta chỉ
có thể huấn luyện người khác trong trường cầu nguyện của Chúa Giêsu, nếu chúng ta để
mình tiếp tục được huấn luyện và tự đào luyện chính mình bằng sự cần mẫn thực hành đời
sống cầu nguyện cá nhân, cũng như tích cực tham gia vào các hoạt động chủ sự cầu nguyện
cộng đồng.

Mỗi ứng sinh hãy luân phiên với các nhà đào tạo trong việc hướng dẫn các giờ kinh trong
cộng đoàn. Những cơ hội này cung cấp cho ứng sinh kinh nghiệm hướng dẫn cầu nguyện cho
giáo dân khi ra xứ. Một trong những vai trò của việc cử hành là giúp cộng đoàn cầu nguyện
hiệu quả, bằng cách làm cho cộng đoàn có thể đi vào trong chính mầu nhiệm đang cử hành.
Sự hiện diện, những lời suy niệm và phẩm chất các lời hướng dẫn của chúng ta phải mang
tính thúc giục quyết tâm.

Tuy nhiên, đôi khi chúng ta có cảm giác mình không thể cầu nguyện sốt sắng được, vì
thường bị chi phối bởi tiến trình cử hành, bởi những chi tiết của việc tổ chức và bởi những
phản ứng của cộng đoàn. Vì thế,  chúng ta cần phải  chuẩn bị  cho lời  kinh phụng vụ, về
phương diện kỹ thuật cũng như phương diện thiêng liêng, để chúng ta sống những gì chúng
ta nói và hướng dẫn. Nếu có chuẩn bị thực sự, chúng ta sẽ cảm thấy tự do hơn để cầu
nguyện và qui tụ lời cầu nguyện của cộng đoàn dâng lên Chúa.

Trong thời gian đào tạo ở Chủng viện, việc huấn luyện phụng vụ phải cung ứng cho ứng
sinh một sự chuẩn bị tốt cho việc cử hành, không chỉ về mặt kỹ thuật, mà nhất là về mặt
thiêng liêng. Phải quan tâm đến cơ hội lên tiếng trong cử hành phụng vụ (chẳng hạn việc dẫn
lễ vào lúc bắt đầu). Việc đó khiến chúng ta cố gắng giúp cộng đoàn đi vào cầu nguyện.

L.2 Học Hướng Dẫn Thiêng Liêng[89]

Ứng sinh phải chuẩn bị chính mình để có thể hướng dẫn cộng đoàn Dân Chúa trong đời
sống thiêng liêng, đặc biệt trong việc linh hướng sau này: Khả năng chuyển đạt lại cho người
khác cái mình đã sống trước, vì không ai cho cái gì mình không có. Trong lãnh vực này,
chúng ta phải điều chỉnh lại quan niệm cho rằng chỉ linh mục mới làm linh hướng, vì ngày
nay việc linh hướng và xưng tội có thể tách biệt nhau; đồng thời có nhiều nam nữ tu sĩ có
điều kiện học hỏi chuyên sâu về linh đạo, về đồng hành thiêng liêng, về tâm lý và sư phạm
có khả năng làm linh hướng. Tuy nhiên, những ai muốn và được Bề Trên cắt cử làm linh
hướng phải được Chúa Thánh Thần kêu gọi và phải được đào tạo kỹ lưỡng.

Là linh mục tương lai, ứng sinh phải luôn ý thức về căn tính của mình trong mọi chiều
kích nhân bản, thiêng liêng, tri thức, giới  tính và tâm lý của một đời  sống quân bình và
trưởng thành, để luôn trung thành với lời cam kết và sứ vụ của mình, đặc biệt là trong đời
sống cầu nguyện: chúng ta cầu nguyện thế nào thì chúng ta sống thế ấy, và chúng ta sống
thế nào thì chúng ta cầu nguyện như vậy.

Chúng ta có thể cảm thấy được an ủi và hay phải chán nản trong cầu nguyện. Vì thế,
chúng ta phải ý thức rằng chúng ta cầu nguyện không phải để thoả mãn những gì chúng ta
sẽ nhận được, nhưng để tìm gặp Chúa, mà Chúa thì đôi khi được tìm thấy trong sự trần trụi,



khô khan và bất lực của con người chúng ta.

Không ai biết được lúc nào Chúa đến. Thái độ chờ đợi trong cầu nguyện phải là thái độ ý
thức và tỉnh táo. Vì thế, Tân Ước đã nhiều lần nhắc nhở chúng ta phải kiên trì trong cầu
nguyện. Chúng ta phải trung thành với thời gian mà chính chúng ta đã ấn định cho việc cầu
nguyện: luôn trung thành với lời cầu nguyện hằng ngày và kiên trì trong suốt thời gian cầu
nguyện. Điều này dẫn đến một lời cầu nguyện sâu xa.

Chúng ta cũng phải kiên trì tìm gặp gỡ Chúa ở bất cứ nơi nào và vào bất cứ lúc nào. Đó
là ý nghĩa sâu xa của việc cầu nguyện liên lỉ trong thừa tác vụ của linh mục triều vậy. Chúa
Giêsu đã hứa ở lại với chúng ta mọi ngày cho đến tận thế. Ngài hiểu rõ chúng ta, luôn sẵn
sàng giúp đỡ và trấn an chúng ta trong những lúc khó khăn và hoang mang: Hãy yên lòng,
Thầy đây, đừng sợ!

[89] x. Chương hai: Ứng sinh linh mục giáo phận tiếp tục và củng cố việc phân định và
sống ơn gọi.

VỀ MỤC LỤC

THỬ THÁCH CỦA GHEN TƯƠNG

Tác phẩm: Cẩm  Nang  Hạnh  Phúc Gia  Đình  Kitô - MỤC VỤ HÔN NHÂN VÀ GIA ĐÌNH

Tác giả: D. WAHRHEIT (Lm. Minh Anh, GP. Huế tổng hợp biên tập)

A25. THỬ THÁCH CỦA GHEN TƯƠNG

1. Khủng hoảng đầu đời hôn nhân là điều cần thiết cho đôi vợ chồng trẻ. Cũng như bất
cứ khủng hoảng nào trong tiến trình trưởng thành, khủng hoảng ấy là dịp để các đôi vợ
chồng trẻ khám phá chính mình, hiểu biết nhau, và nhờ đó trưởng thành hơn trong tình yêu
vợ chồng.

Một trong những tình cảm mà các đôi vợ chồng trẻ sẽ sớm phát hiện trong tâm hồn họ
ngay từ những ngày tháng đầu của cuộc sống chung, đó là sự ghen tương. Tình cảm này có
thể là một thứ lửa thử vàng cho tình nghĩa vợ chồng nhưng cũng có thể là một thứ nọc độc
làm tê liệt đời sống lứa đôi và dẫn đến đổ vỡ.

Xin được gửi đến các đôi vợ chồng trẻ một vài góp ý. Với ước mong giúp họ được bình
tĩnh và sáng suốt để đối phó với một trong những sóng gió nguy hiểm nhất trong cơn khủng
hoảng đầu đời hôn nhân.

Một giáo sư phân tâm học tại Đại học Milan bên Italia đã ghi lại trường hợp của một
người chồng. Mặc dù hoàn toàn tôn trọng và tin tưởng vợ, nhưng trong giấc mơ ông ta luôn
luôn bị ám ảnh bởi sự ghen tương. Trong giấc mơ, ông thường thấy vợ mình trong  vòng tay
một người đàn ông khác. Giấc mơ xảy ra thường xuyên đến nỗi cuối cùng người đàn ông bắt
đầu nghi ngờ vợ mình, ông nghĩ, vợ ông phản bội ông để được  tự do. Từ   ý nghĩ ấy người
đàn ông cũng bắt  đầu gặm nhấm những đắng cay trong tâm hồn. Rồi như một phản ứng tự
nhiên, ông cũng mơ tưởng đến những cuộc phiêu lưu tình cảm của riêng mình.

Dĩ nhiên điều đó chỉ diễn ra trong tiềm thức của người đàn ông, nhưng đa số những
người ghen tương đều có những phản ứng tương tự. Người ta thường gán  cho người phối



ngẫu của mình những động thái mà chính tiềm thức của mình gợi lên. Như vậy, nói chung, sự
ghen tương thường xuất phát từ óc tưởng tượng để rồi lớn lên trong tiềm thức và bùng nổ
một cách mãnh liệt nếu không được kiềm chế.

2. Sự ghen tương có thể xảy đến với đôi vợ chồng trẻ ngay từ những ngày tháng đầu đời
hôn nhân. Trong thời kỳ quen biết và đính hôn, hai người có thể chưa bộc lộ hết những thầm
kín cũng như con người thực của họ, nhưng cuộc sống chung sẽ tạo ra những va chạm không
thể tránh, và do đó, sự ghen tương cũng như bao khuyết điểm khác sẽ trồi lên một cách dễ
dàng. Đó là điều xem ra không thể tránh được nhưng cũng có thể là một điều chính đáng.

Bất cứ ai yêu một người khác phái và yêu một cách lành mạnh cũng đều cảm thấy ghen
tương khi người đó biểu lộ một sự quan tâm không hợp lý với một người thứ ba. Thiếu sự
ghen tương trong những hoàn cảnh như thế cũng đồng nghĩa với thiếu yêu thương. Như thế,
sự ghen tương là một biểu lộ chắc chắn của tình yêu. Có yêu mới ghen.

Để nói lên tình yêu của Thiên Chúa đối với con người, Kinh Thánh không biết dùng hình
ảnh nào xác đáng hơn là nói rằng: Thiên Chúa là Đấng hay ghen tương, ghen là biểu hiện
của tình yêu. Ai cũng biết, sự vắng bóng của ghen  tương là một dấu hiệu cho thấy  tình yêu
đã vỗ cánh bay xa.

Nói như thế không có nghĩa là bảo rằng, cần phải bày tỏ sự ghen tương ra trước mặt mọi
người. Chúng tôi chỉ có ý nói rằng, một dấu hiệu ghen tương nơi người phối ngẫu là dịp để
hai người ngồi lại với nhau mà tìm hiểu nhau và tìm hiểu nhau hơn trong tinh thần tôn trọng
sự thật và đối thoại. Như vậy, ghen tương có thể là một dịp cần thiết để giúp hai người hiểu
nhau hơn và điều chỉnh lại cách cư xử đối với nhau.

Tựu trung, một chút ghen tương có thể là vật xúc tác cần thiết để cho tình yêu vợ chồng
luôn được tươi trẻ. Một chút ghen tương là con đường dẫn đến cảm thông, trưởng thành tâm
lý và phát triển nhân cách. Tuy nhiên khi đã trở thành thái quá, ghen tương sẽ là nọc độc giết
hại tình yêu vợ chồng. Mỗi ngày chúng ta chứng kiến không biết bao nhiêu thảm cảnh do sự
ghen tương gây ra, từ  những gây gổ ẩu đả cho đến những án mạng rùng rợn. Những vụ án
trong hôn nhân đều bắt nguồn từ sự ghen tương.

3. Trước khi trở thành thủ phạm hành hạ người phối ngẫu của mình, người ghen tương
đã là nạn nhân của chính mình. Chứng đau tim thường gắn liền với sự ghen tương. Chính
trong hệ thần kinh mà sự ghen tương tác hại nặng nề nhất. Nếu không tự chế kịp thời, người
ghen tương có thể trở thành người mất cả ý chí lẫn lý trí. Thi sĩ Maurice Riordan của Anh đã
làm nổi bật sự xâm chiếm độc ác của tính ghen tương khi ông định nghĩa nó như một thứ lửa
đốt cháy mà không có ánh sáng.

Người ghen tương là kẻ muốn chiếm đoạt hoàn toàn và cho riêng mình. Dĩ nhiên đó có
thể là mặt trái của tình yêu. Tình yêu đích thực luôn mang tính cách loại trừ, nghĩa là khi yêu
nhau người ta muốn thuộc trọn về nhau. Tuy nhiên, thuộc trọn về nhau không có nghĩa là
chiếm hữu lẫn nhau, là xem nhau như vật sở hữu. Một tình yêu đích thực luôn được xây dựng
trên sự tôn trọng và tin tưởng nhau. Tôn trọng nhau thực sự nghĩa là không xem nhau như
vật sở hữu để có thể độc quyền chiếm đoạt. Sự ghen tương trở thành ám ảnh khi tình yêu
được quan niệm như một sự chiếm đoạt.

Người ghen tương tựu trung là người chưa biết yêu, một tình yêu đích thực luôn luôn
được xây dựng trên sự tôn trọng. Hơn bất cứ quan hệ nào, đời sống vợ chồng đòi hỏi hai
người phải tôn trọng và đối xử với nhau tế nhị hơn với bất cứ ai khác. Khi người ta bắt đầu
nghi ngờ dẫn đến việc kiểm soát nhau, và nhất là để cắt đứt mọi liên lạc thân hữu với người
khác cũng như mọi sinh hoạt xã hội, thì đó là dấu hiệu cho thấy sự tin tưởng giữa hai người
không còn nữa. Một khi không còn tin tưởng lẫn nhau, cuộc sống chung sẽ trở nên ngột ngạt,



khó thở để rồi sẽ bùng nổ bằng bạo động và đưa đến đổ vỡ.

4. Phòng bệnh hơn chữa bệnh. Có lẽ không ai được miễn nhiễm khỏi tính ghen tương.
Một chút ghen tương là một báo động tốt để giúp cho hai người hiểu nhau hơn, trưởng thành
hơn trong nhân cách và tình yêu. Nhưng nếu ghen tương đã trở thành một thứ ung nhọt
không chữa nổi thì đời sống vợ chồng sẽ như một thứ thân thể bệnh hoạn.

Một trong những phương pháp tốt nhất để đề phòng và chữa trị tính ghen tương là điều
chỉnh lại quan niệm về tình yêu. Đôi vợ chồng trẻ phải không ngừng tự vấn lương tâm: tôi đã
thực sự biết chưa? Tình yêu của tôi đang còn trong giai đoạn chiếm hữu hay đã trở thành
dâng hiến? Tôi có ý thức rằng, một tình yêu đích thực chỉ được xây dựng trên sự tôn trọng
nhau không?

Thến nhưng, chống lại tính ghen tương không phải là một trận chiến riêng rẽ mà là một
cuộc chiến chung của hai vợ chồng. Đời sống hôn nhân là một trường đào luyện nhân cách
trong đó cả hai người đều giúp nhau để nên người trưởng thành hơn. Một tình yêu vợ chồng
phong phú thực sự trước tiên là một tình yêu giúp hai người được nên người hơn. Giúp nhau
thắng vượt được tính ghen tương cố hữu trong mỗi người, đó phải là mục tiêu hàng đầu trong
việc xây dựng đời sống hôn nhân.

Không gì hữu hiệu để giúp đôi vợ chồng thắng vượt tính ghen tương cho bằng lòng chung
thuỷ với nhau. Lòng chung thuỷ đối với nhau được thể hiện không chỉ bằng sự đam mê gắn
bó với nhau, mà nhất là bằng lòng quảng đại, khoan dung, tha thứ, quên mình. Nói cho
cùng, tình bác ái Kitô giáo chính là thể hiện của sự  chung thuỷ và là chìa khoá của hạnh
phúc hôn nhân.

VỀ MỤC LỤC

GAN NHIỄM MỠ

Gan là cơ quan nội tạng lớn nhất trong cơ thể với trọng lượng khoảng 1.4 kg.

Nằm ở phía trên bên phải của bụng, ngay dưới xương lồng ngực, gan có hai thùy. Thùy
phải lớn và gồm có ba mảnh ghép với nhau. Thùy trái nhỏ hơn, nằm lên phần dạ dày tiếp cận
với thực quản.

Về cấu tạo, gan có khoảng từ 50,000 tới 100,000 tiểu thùy nhỏ với một tĩnh mạch ở
giữa. Từ tĩnh mạch tỏa ra cả trăm tế bào gan đan xen với hệ thống ống dẫn mật và mạch
máu nhỏ xíu. Gan có mầu đỏ tươi tương tự như gan súc vật bày bán ở cửa hàng thịt.

Với khoảng 300 tỷ tế bào, gan có khả năng tự tái tạo và duy trì được chức năng dù chẳng
may vì một lý do nào đó đã mất đi 90% khối lượng. Nhưng nếu cả trăm phần trăm tế bào
gan bị hư hao vì bệnh tật thì con người chỉ sống  nếu được ghép một miếng gan.

Gan tiếp nhận máu qua tĩnh mạch cửa và động mạch gan. Mỗi phút các mạch máu này
chuyển qua gan khoảng 1,5 lít máu. Máu trong động mạch gan chứa nhiều oxy còn máu ở
tĩnh mạch cửa chuyển tải  các chất phế thải của sự tiêu hóa.

Gan được ví như một nhà máy chế biến hóa học cực kỳ tinh vi với cả trăm nhiệm vụ quan
trọng khác nhau.

1.  Gan là  kho tiếp nhận đường glucose hấp thụ  từ  ruột  non rồi  tích  trữ  dưới  dạng
glycogen. Sau mỗi bữa ăn, khi đường huyết lên cao thì insulin từ tụy tạng sẽ thúc đẩy gan
biến hóa glucose thành glycogen.  Vài  giờ  sau đó,  khi  đường huyết  xuống thấp,  gan lại
chuyển glycogen ra glucose, đưa vào máu và cung cấp cho các bộ phận có nhu cầu.



2. Ngoài vai trò kể trên, gan còn biến hóa đường và chất béo thành chất đạm và cũng
làm chất đạm và chất béo biến thành glucose.

3. Gan chế tạo khoảng 0.5-0.9 lít mật mỗi ngày. Mật là chất lỏng mầu vàng-xanh,  vị
đắng với thành phần cấu tạo quan trọng nhất là muối mật, cần thiết cho sự tiêu hóa chất béo
trong thức ăn.

4- Gan loại bỏ các chất độc hại như rượu, một vài loại dược phẩm như acetaminophen.

5. Gan tổng hợp ure, một phế chất trong sự chuyển hóa chất đạm và loại ra ngoài qua
thận.

6. Gan hủy hoại các hồng huyết cầu hư hao, già nua cũng như tiêu diệt các vi khuẩn lẫn
trong thực phẩm ở ruột.

7. Gan tích trữ các sinh tố A, B, D,E và K

8- Gao tạo ra các chất đạm trong máu như albumin, globulin và yếu tố đông máu.

Gan Nhiễm Mỡ

Mới nghe gan nhiễm mỡ, nhiều bà con cũng giựt mình e ngại. E ngại vì gan có mỡ thì làm
sao mà sống được. 

Thực tế ra thì trong gan cũng như các bộ phận khác của cơ thể, chỗ nào cũng có mỡ. Mỡ
là thành phần cấu tạo của các tế bào. Chỉ khi nào mỡ trong gan quá 5% trọng lượng gan và
lấn át, chiếm chỗ của các tế bào gan lành mạnh. thì mới có vấn đề. Khi đó thì gan sẽ  có mầu
vàng béo, lớn hơn và nặng hơn bình thường.

Cắt một lát mỏng ở gan không bệnh rồi quan sát qua kính hiển vi, ta thấy máu tràn ngập
khoảng trống giữa các tế bào gan. Thành tế bào gan sẽ lấy đi các chất độc hại, vi khuẩn,
chất béo khiến cho máu trở nên sạch sẽ. Do đó gan giữ vai trò của một cái lọc. Nếu bây giờ
trong tế bào gan và khoảng trống lại đầy những chất béo thì việc lọc và các chức năng khác
của gan sẽ suy giảm đưa tới hậu quả xấu cho cơ thể. Các chất béo này đa số thuộc nhóm
triglycerit.

Có nhiều loại gan nhiễm mỡ:

1- Nhiễm mỡ không do rượu

Bệnh rất phổ biến tại các quốc gia phát triển và chiếm 24% các bệnh về gan tại Hoa Kỳ.
Bệnh có thể chỉ là tăng chất mỡ trong gan, không gây ra triệu chứng gì  hoặc vừa tăng mỡ
vừa bị viêm tế bào gan rồi đưa tới xơ gan.

Nguyên nhân chưa được biết rõ nhưng sau đây là một số rủi ro gây bệnh:

- Hội  chứng chuyển hóa với  chẩn đoán tiểu đường loại  2,  mập phì,  cao cholesterol/
triglycerid trong máu. Bệnh thường thấy ở phụ nữ từ 40-60 tuổi nhưng cũng có thể xảy ra ở
mọi giới mọi tuổi.

Ngoài ra, gan nhiễm mỡ cũng xảy ra vì các rủi ro khác như:

- Suy dinh dưỡng, thiếu chất đạm

-  Một  số  dược  phẩm  như  amiodarone,  tamoxifen,  methotrexate,  valproic  acid,
tetracycline, thuốc chống virus zidovudine

- Phẫu thuật dạ dày để giảm cân

- Độc chất, thuốc diệt sâu bọ.

- Bệnh Wilson trong đó khoáng chất đồng tích tụ trong gan.

Bệnh âm thầm diễn tiến, đôi khi không có dấu hiệu rõ rệt. Một số than phiền đau ngầm
ngầm nơi bụng trên, mệt mỏi, kém ăn. Khám bệnh, bác sĩ thấy gan hơi to.

Xét nghiệm máu thấy men gan lên cao và sinh thiết gan cho hay trong tế bào gan có
những túi chất béo nhỏ li ti.



Điều trị căn bản nhắm vào việc loại bỏ các rủi ro gây bệnh cũng như duy trì mức độ
đường huyết và cholesterol bình thường, giảm cân, không dùng các chất độc hại

2. Gan nhiễm mỡ do rượu

Mỗi ngày tiêu thụ trên 60 g rượu trong thời gian 10 năm là đủ gây ra bệnh gan nhiễm
mỡ. Phụ nữ dễ bị bệnh này hơn nam giới dù chỉ dùng 1/3 số lượng rượu kể trên. Lý do là quý
bà ít có loại men gan bảo vệ với sự hấp thụ chất rượu ở dạ dày. Bệnh cũng thường xảy ra cho
người trong cùng huyết tộc, nhiễm viêm gam C, tiêu thụ nhiều chất béo không bão hòa động
vật hoặc có quá nhiều chất sắt tích tụ ở gan.

Sau khi tiêu thụ, rượu được dạ dày và ruột non hấp thụ rồi hầu hết được oxy hóa, tạo ra
các chất có khả năng cung cấp năng lượng cho cơ thể. Vì lẽ đó, các acid béo từ thức ăn
không được dùng đến khiến cho triglycerid tích tụ trong gan và tăng chất béo trong máu.

Dấu hiệu bệnh không có gì đặc biệt: đau âm ỉ phía gan, mệt mỏi, tâm trí rối loạn, kém
ăn, vàng da, gan to. Trường hợp trầm trọng sẽ có viêm tế bào gan, xơ hóa và xơ cứng gan.

Bệnh có thể chẩn đoán với gan lớn qua siêu âm, xét nghiệm tế bào gan thấy nhiễm mỡ
trong tế bào gan.

Không có thuốc đặc trị cho bệnh gan nhiễm mỡ vì tiêu thụ quá nhiều rượu. Chỉ cần
ngưng rượu khoảng dăm tuần lễ là tình trạng nhiễm mỡ được cải thiện liền. Sau đó, dinh
dưỡng đầy đủ đúng cách, dùng thêm một số vitamin như các sinh tố nhóm B, khoáng chất vì
người nghiện rượu thường thiếu các chất này.

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức M.D.  Texas- Hoa kỳ.

VỀ MỤC LỤC

Giận Hờn - Chuyện phiếm của Gã Siêu

Trước hết, gã xin đưa ra hai nhận xét dựa trên những kinh nghiệm thông thường mà hầu
như mọi người đều đã trải qua.

Nhận xét thứ nhất đó là chúng ta không thể nào sống cô độc lẻ loi, như một hòn đảo
giữa biển khơi hay như một pháo đài biệt lập. Trái lại, chúng ta sống là sống với người khác
trong một cộng đoàn, trong một tổ chức, trong một xã hội.

Thực vậy, ngay sau khi dựng nên Adong, Thượng Đế đã cảm thấy sự bất ổn, nếu cứ để
cho Adong sống cu ky, vò võ ngày này qua ngày khác, tháng này qua tháng khác và năm
này qua năm khác. Ngài thầm nghĩ:

- Người đờn ông ở một mình không tốt, ta hãy dựng nên cho nó một người trợ tá tương
xứng với nó.

Nói và làm. Thượng Đế khiến Adong ngủ say, rồi lấy một chiếc xương sườn của ông mà
dựng nên người đờn bà. Sau đó, Ngài dẫn người đờn bà đầu tiên này đến cùng Adong. Thoạt
nhìn thấy người đờn bà, Adong đã hớn hở mừng rỡ kêu lên:

- Này đây xương bởi xương tôi và thịt bởi thịt tôi.

Rồi Adong đã đặt tên cho nàng là Evà, vì nàng là mẹ của chúng sinh. Đó là cộng đoàn, là
tổ chức, là xã hội đầu tiên của nhân loại, được chính Thượng đế ấn định. Và đó cũng là chiếc
nôi nảy sinh ra cả và thiên hạ, các thế hệ liên tục nối tiếp nhau cho tới ngày hôm nay.

Nhận xét thứ hai đó là nhân vô thập toàn. Ai cũng có những sai lỗi và khuyết điểm của
mình. Hơn thế nữa, bá nhân bá tánh. Mỗi người đều có một tính tình riêng, chẳng ai giống ai,
như bàn tay có ngón dài ngón ngắn,  chẳng ngón nào giống ngón nào.

Thực vậy, trong cùng một gia đình, có đứa con ngoan ngoãn dễ thương, khi còn bé luôn



chăm chỉ học hành, đến lúc khôn lớn thì chí thú “mần ăn”; nhưng cũng có đứa con ngang
bướng dễ ghét, khi còn bé luôn lười biếng sao nhãng việc học hành, đến lúc khôn lớn thì chỉ
biết ăn chơi phè phỡn, quậy tới bờ tới bến, nên được liệt vào hàng “phá gia chi tử”.

Trước hiện tượng này, thiên hạ chỉ còn biết chép miệng thở dài:

- Cha mẹ sinh con, trời sinh tánh.

Tuy nhiên, chuyện đời không đơn giản như thế. Trong sự hình thành tính tình của một
con người, còn có sự góp phần của xã hội, của gia đình và nhất là của chính bản thân mình.
Phải tu thân trước đã, rồi sau đó mới có thể tề gia, trị quốc và bình thiên hạ.

Cũng vì những sự khác biệt về tâm lý, về tính tình, về ước muốn mà trong cuộc sống
chung, chúng ta không thể nào tránh đi cho hết những va chạm, những bất đồng và những
buồn phiền. Chúng ta thường tỏ ra bực bội và tức tối đối với những kẻ đã cả gan dám hành
động trái với ý muốn hay đã bạo phổi dám xúc phạm đến quyền lợi, cũng như danh dự và uy
tín của chúng ta. Thái độ bực tức này được gọi một cách chung chung là…giận.

Gã còn nhớ mang máng ngày xưa khi học về lý hoá, người ta đã phân biệt hai loại cháy,
đó là cháy bùng và cháy ngầm. Cháy bùng là khi hiện tượng oxy hoá diễn ra một cách mãnh
liệt làm toả nhiệt và phát sáng, khiến mọi người đều có thể trông thấy. Còn cháy ngầm là khi
hiện tượng oxy hoá diễn ra một cách âm thầm và lặng lẽ, nhưng lại làm hao mòn các thứ kim
loại cứng, như đồng, sắt…

Cơn giận cũng vậy, tuỳ theo tính khí và hoàn cảnh có thể được bộc phát một cách mãnh
liệt qua những hành động hung bạo và đập phá, cũng như qua những lời nói gắt gỏng và chửi
bới. Chúng ta gọi đó là giận dữ. Còn nếu chúng ta bực bội tức tối mà cứ giữ trong lòng,
không chịu nói ra, hay nếu có biểu lộ, thì lại được biểu lộ bằng thái độ im lặng, bất bạo động,
bất hợp tác. Chúng ta gọi đó là giận hờn, hay giận dỗi.

Quan sát những mối liên hệ trong cuộc sống, gã nhận thấy sự giận dữ thường là phản
ứng của người bề trên đối với kẻ bề dưới, của người mạnh đối với kẻ yếu, chẳng hạn anh
chồng nổi giận với chị vợ, cha mẹ nổi giận với con cái, thầy cô nổi giận với đám học trò…Còn
hờn dỗi là phản ứng của kẻ bề dưới đối với người bề trên, của kẻ yếu đối với người mạnh,
chẳng hạn chị vợ hờn với anh chồng, con cái dỗi với cha mẹ, đám học trò hờn dỗi với thầy cô.

Tuy nhiên, sự nhận xét này không phải lúc nào cũng đúng boong một trăm phần trăm,
bởi vì cũng có những trường hợp ngựa về ngược, chẳng hạn một đứa con “trời đánh thánh
vật”, trong lúc nóng giận đã có những lời nói hỗn xược với cha mẹ.

Tới đây, gã xin bàn rộng tán dài thêm một tí về sự hờn dỗi. 

Trước hết, đó là phản ứng của quí vị con nít.

Như chúng ta đã biết quí vị con nít trong tay tiền chẳng có, mà quyền cũng không. Vì
vậy, khi gặp chuyện trái ý, làm sao mà giận dữ cho được, bởi nếu giận dữ thì chỉ có nước ăn
đòn vì bị khép vào tội lếu láo và bất kính. Do đó, hờn dỗi là một phương cách để bày tỏ thái
độ, để đấu tranh một cách bất bạo động cho những yêu sách của mình.

Một cậu ấm đòi mẹ sắm cho chiếc điện thoại di động đời mới, hay mua cho mình chiếc
quần bò thuộc vào loại hàng xịn mắc tiền, chính hiệu con nai vàng ngơ ngác; một cô chiêu
xin đi chơi qua đêm với đám bè bạn…Những yêu cầu trên không được cha mẹ chấp thuận,
thế là cậu ấm dỗi, cô chiêu hờn. Bản mặt lúc nào cũng ủ rũ như treo cờ tang, cạy miệng cũng
không nói được nửa lời. Vô phòng, đóng sập cửa lại. Nội bất xuất, ngoại bất nhập. Không
chịu ăn và cũng chẳng chịu uống… 

Tiếp đến, đó là phản ứng của quí cô nàng đang yêu.

Tiếng Việt Nam mình rất phong phú khi diễn tả về những mức độ đậm nhạt của tình
cảm. Chẳng hạn giận thì có giận lẫy, giận dai, giận phừng phừng, giận bầm gan tím ruột,
giận sôi tim..Hờn thì có hờn dỗi, hờn mát, hờn giận, hờn ghen, hờn tủi, hờn trách…Thành thử
có những lần gã đành phải bó tay không thể nào dịch được chữ hờn chữ dỗi sang tiếng Anh,
tiếng Pháp, bởi vì khi nói lên tiếng hờn dỗi, gã như thấy được thái độ phụng phịu, vùng vằng



của kẻ trong cuộc và khi nói lên tiếng hờn, gã như thấy được thái độ lạnh lùng bất hợp tác.

Mỗi khi nói tới hờn dỗi, gã liên tưởng ngay đến quí nàng, nhất là quí nàng đương bị tình
yêu, như làn khói toả làm cho cay xè đôi mắt. Và hình như hờn dỗi đã trở thành nghề riêng
của các nàng rồi vậy. Nói thế không có nghĩa là chỉ các nàng mới hờn dỗi, mà ngay cả các
chàng đôi khi cũng dỗi, cũng hờn, mặc dù về số lượng có phần ít hơn nhiều.

Các chuyên gia cho rằng khi yêu các nàng thường đòi hỏi cái cảm giác được an toàn nơi
anh chàng mà họ thương, họ mến. Nhất là anh chàng này phải luôn luôn làm được một cách
xuất sắc những điều các nàng yêu cầu. Nếu chẳng may anh chàng không chu toàn được điều
các nàng muốn, thì lập tức họ chọn phương thức hờn dỗi, để biểu lộ thái độ không bằng lòng
của mình. 

Chẳng hạn anh chàng tới điểm hẹn trễ hơn một lúc, khiến cô nàng phải đợi, phải chờ,
hay anh chàng lỡ quên tặng hoa, tặng quà cho cô nàng vào ngày sinh nhật, ngày tình nhân,
ngày phụ nữ…Tất cả đều làm cho cô nàng giận hờn.

Những người bênh vực thì cho rằng nguyên nhân khiến các nàng hay hờn dỗi xuất phát
từ tình yêu. Thực ra, không phải là các cô nàng cố tình làm khó dễ anh chàng của mình, mà
chỉ đơn giản là muốn dùng sự hờn dỗi để kiểm nghiệm lại tình cảm của anh chàng mà thôi.
Nhưng điều đó không cho phép các cô nàng cứ lạm dụng lý do này để thường xuyên hờn dỗi,
bởi vì nó có thể ảnh hưởng và làm sứt mẻ tình cảm của hai người. (Theo Việt Báo).

Cùng quan điểm ấy, một tác giả khác cũng đã viết: Giận hờn vốn dĩ là chứng bệnh muôn
thuở của những người yêu nhau. Một cách nào đó, hờn giận giống một thứ gia vị làm cho
món canh tình cảm thêm ngon, thêm ngọt. Tuy nhiên, nếu nêm nếm quá tay, thì tình cảm ấy
có nguy cơ gặp phải sóng gió. (Theo VTC).

Sự giận hờn quá đáng không phải chỉ đe doạ tình yêu, đem lại nguy cơ bị sập tiệm, mà
còn để lại những hậu quả tai hại cho chính người hờn giận.

Thực vậy, khi hờn dỗi khuôn mặt của cô nàng trước kia xinh đẹp bao nhiêu, thì bây giờ ỉu
xìu như bánh bao chiều. Cặp mắt đâu còn long lanh và trong sáng, nhưng lúc nào cũng ủ rũ,
rưng rưng như muốn khóc. Vì thế, trái đắng đầu tiên cô nàng phải gậm nhấm chính là nỗi
buồn. Nỗi buồn ấy len lỏi vào mọi ngõ ngách tâm tư, khiến cô nàng mất ăn mất ngủ, lúc nào
cũng thở dài thườn thượt và những nếp nhăn xuất hiện trên trán, làm cô nàng già đi cả chục
tuổi.

Về phương diện y khoa, khi tức giận, cơ thể tiết ra một lượng lớn cortisol và adrenalin,
rồi đưa vào máu, khiến người tức giận đỏ mặt tía tai, tim đập thình thịch, huyết áp đột ngột
tăng cao, lượng máu dồn về não hơi bị nhiều và có nguy cơ gây nên tai biến…

Khi giận hờn, người ta không còn mất tiền vì í ới gọi nhau đi ăn chè, đi uống sinh tố, hay
đi coi phim…nhưng lại mất đậm tiền cho điện thoại trong tiến trình đàm phán để tái lập nền
hoà bình và bình thường hoá mối bang giao. Khi nhấc máy, một đàng thì cứ nói leo lẻo, một
đàng thì cứ im thin thít. Có khi cả hai cùng nín lặng để nghe tiếng thở của nhau, và sư nín
lặng đôi khi kéo dài cả nửa tiếng đồng hồ. Chỉ vỗ béo cho công ty điện thoại mà thôi.

Nguy cơ mất tiền chỉ là chuyện nhỏ, nhưng nguy cơ mất nhau mới là chuyện lớn. Khi
giận hờn, người ta thường không kiểm soát được lời ăn tiếng nói của mình, nhiều lúc đã làm
cho trái tim của nhau bị trầy xước. Và nếu cứ bị trầy xước hoài, thì tới một lúc nào đó, tình
yêu rơi vỡ tan tành và chỉ còn lại những mảnh vụn. Vì vậy, về phía các cô nàng thì hãy hờn
dỗi in ít thôi nhé.

Còn về phía các anh chàng, đâu là việc cần làm ngay mỗi khi bị giận, bị hờn, bị dỗi? Kinh
nghiệm cho thấy mỗi cô nàng có một kiểu hờn giận khác nhau. Tuyệt chiêu của các anh
chàng là phải chịu đựng và tìm cách hoá giải những cơn giận hờn đó tuỳ theo từng hoàn
cảnh.

Nếu cô nàng dỗi bằng cách im như thóc. Nghĩa là khi dỗi cô nàng sẽ thinh lặng, cau mày
và quay đi chỗ khác. Cô nàng có vẻ như rất cương quyết không thèm nhìn cái bản mặt của
anh chàng. Lúc bấy giờ anh chàng có năn nỉ ỉ ôi cỡ nào chăng nữa, thì cũng chỉ là uổng công
vô ích mà thôi, nhiều lúc còn tiếp thêm nhiên liệu để cô nàng làm mặt căng hơn nữa. Nếu



lầm lỗi anh chàng gây ra chỉ nhỏ như con thỏ, thì biện pháp hữu hiệu nhất trong tình cảnh
này là…hài hước, anh chàng hãy chọc cho cô nàng cười. Và khi cả hai đã cười rồi, thì chuyện
làm lành sẽ trở nên quá đơn giản.

Nếu cô nàng giận bằng cách chửi mắng anh chàng xối xả. Nghĩa là bỗng dưng cô nàng
đỏ mặt tía tai, tuôn ra hàng ruỗi những lời khó nghe. Nếu vì tự ái, máu nóng  anh chàng
cũng sôi lên sùng sục, cả hai đều giận thì cùng đứt dây. Cách tốt nhất là anh chàng hãy bình
tĩnh rồi nói: Hạ hồi phân giải chúng mình sẽ duyệt lại chuyện này sau nhé. Rồi “lỉnh” đi chỗ
khác, chờ cho tình hình lắng dịu và mức độ căng thẳng được giảm xuống. Đây quả là một
khó khăn, một thách thức vì anh chàng nào cũng có một “cục tự ái” to đùng. Rồi sau đó, hãy
gặp riêng cô nàng mà ôn tồn giải thích trong hoà bình. Chắc hẳn ý kiến ý cò của anh chàng
sẽ dễ dàng được cô nàng lắng nghe hơn.

Nếu cô nàng hờn bằng cách khóc như mưa. Hờn theo kiểu này quả thật cô nàng phải
được liệt vào hàng cao thủ võ lâm, bởi vì khi sử dụng thứ “vũ khí ướt nhẹp” này, cô nàng đã
nắm chắc được phần thắng trong tay, mặc dù chẳng biết ai đúng ai sai. Trong lúc cô nàng
khóc, anh chàng chẳng cần phải dỗ, bởi vì càng dỗ, cô nàng càng được thể mà khóc bạo hơn
nữa. Trong hoàn cảnh não nùng và bi đát này, anh chàng chỉ nên kiếm một miếng khăn giấy,
đưa cho cô ấy lau những giọt nước mắt còn đọng trên khuôn mặt mà thôi. Việc làm đơn sơ
và tầm thường này sẽ giảm bớt được những tia nhìn hình “viên đạn” của cô nàng bắn sang
phía anh chàng. Sau đó, hãy viết một bản “tường trình” với những lời lẽ chân thành. Những
cô nàng mít ướt hay khóc cũng là những cô nàng dễ mềm lòng hơn ai hết.

Dù sao chăng nữa, thì điều tốt nhất, đó là những anh đờn ông con giai không nên làm
cho những chị đờn bà con gái giận hờn. Còn nếu lỡ làm cho quí nàng dỗi hờn, thì phải mau
mắn nhận phần thiệt, phần sai về mình. Điều đó chẳng làm cho những anh chàng mất đi
hình ảnh đẹp của mình, mà nhiều khi còn làm cho mình đẹp hơn, ít nhất là dưới mắt…một
người. 

Sau cùng, đó là phản ứng của quí vị chưa trưởng thành. 

Ngoài quí vị con nít và những cô nàng đang yêu, còn một hạng người nữa cũng hay hờn
dỗi, đó là quí vị chưa trưởng thành. Ở đây, gã không muốn nói tới sự trưởng thành về tuổi
tác, nghĩa là tới một lúc nào đó cơ thể được phát triển đầy đủ để đón nhận thiên chức làm
cha làm mẹ, nhưng muốn nói tới sự trưởng thành về tình cảm và xã hội, nghĩa là luôn làm
chủ được con tim của mình, đồng thời luôn ý thức tinh thần trách nhiệm và chu toàn những
bổn phận đã nhận lãnh ở mọi nơi và trong mọi lúc, cho dù có những tác động từ bên ngoài
muốn mình phải thay trắng đổi đen, muốn mình phải buông xuôi hay bỏ cuộc:

- Mặc người nói ngả nói nghiêng,

Ta đây vẫn vững như kiềng ba chân.

Hai sự trưởng thành này không lệ thuộc vào thời gian, bởi vì có những kẻ tuổi đời đã
chồng chất, trên đầu muối đã nhiều hơn tiêu, thế mà vẫn chưa tiến tới mức độ trưởng thành
cần thiết. Hai sự trưởng thành này, cũng không phải là hai món quà từ trời rơi xuống, cứ
đúng hẹn lại lên, cứ tới tuổi liền có, trái lại phải cố gắng, phải tập luyện thường xuyên, thì
mới hy vọng đạt được.

Tình trạng thiếu trưởng thành về tình cảm và xã hội không phân biệt giới tính, nghĩa là
đờn ông cũng như đờn bàđều có thể mắc phải. Gã xin đưa ra một thí dụ điển hình.

Trong xứ đạo, một số giáo dân rất đạo đức, góp công cũng nhiều và góp của cũng lắm.
Luôn đi đầu trong mọi công tác. Sẵn sàng giúp đỡ cha sở trong mọi vấn đề. Tuy nhiên, họ chỉ
tốt khi cha sở làm vừa ý họ. Trái lại, khi cha sở làm điều gì đó không phù hợp với lòng họ
mong muốn, thì lập tức họ quay phắt một trăm tám chục độ.

Dĩ nhiên, là con nhà có đạo, hơn nữa lại là một giáo dân gương mẫu, sáng lễ chiều chầu,
họ không dám chửi bới, hay đánh đập cha sở, nhưng phản ứng họ thường sử dụng hơn cả đó
là hờn dỗi.

Sự hờn dỗi này được biểu lộ qua thái độ bất bạo động, cũng như bất hợp tác và bế môn
toả cảng. Không lui tới nhà thờ nhà xứ. Không thăm viếng, trò chuyện trao đổi với cha sở. Bỏ



bê công việc bổn phận. Không làm bất cứ việc gì để góp phần xây dựng giáo xứ nữa. Thậm
chí, có người còn bỏ cả xưng tội rước lễ…Nếu đi lễ, thì kiếm nhà thờ khác mà đi.

Dường như cha sở có bổn phận phải chú ý tới họ trước tiên, mặc dù cha sở chẳng làm
điều gì sai trái, ngược lại ngài đã làm điều phải làm và nói điều phải nói vì lương tâm của một
mục tử, vì trách nhiệm của một vị hướng dẫn cộng đoàn. Chẳng hạn cha sở lên tiếng cảnh
báo về một tệ nạn nào đó đang được manh nha trong giáo xứ. Ngài chỉ nói một cách chung
chung, thế nhưng họ lại bẻ quẹo và cho rằng cha sở muốn “chửi xéo” họ, và lập tức họ lên
cơn hờn dỗi.

Như một người đã đeo cặp kính râm, nhìn chỗ nào cũng chỉ thấy tăm tối mà thôi. Cũng
vậy, một khi đã yên trí, thì bất cứ điều gì cha sở nói, cũng đều hàm chứa ý đồ nhằm hạ nhục
họ…Và như vậy, chiến tranh lạnh vẫn tiếp diễn giữa các vì sao.

Tất cả những sự việc kể trên đều chứng tỏ họ là những con người chưa trưởng thành, bởi
vì nếu đã trưởng thành, họ sẽ không ngần ngại trao đổi và góp ý với cha sở, để khai thông
những tắc nghẽn trong mối liên hệ. Và cho đến lúc này, gã vẫn thắc mắc và tự hỏi:

- Họ giữ đạo vì Chúa hay vì cha nhỉ?

Gã Siêu  gasieu@gmail.com

VỀ MỤC LỤC

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ

giaosivietnam@gmail.com

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm:

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những
tài liệu của Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo
sĩ; Cổ võ ơn gọi Linh mục; Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng
đời sống cầu nguyện và cộng tác trong mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những
“Linh mục” không có chức Thánh; Đối thoại trong tinh thần Bác ái giữa Giáo dân và
Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?)

- Quy vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại

www.conggiaovietnam.net

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều
cách thế khác nhau.

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam

Lm. Luca Phạm Quốc Sử USA

Duoc chon giua loai nguoi va cho loai nguoi; G
*************


