
Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam
ĐỰƠC CHỌN GIỮA LOÀI NGƯỜI
VÀ CHO LOÀI NGƯỜI  (x. Dt, 5.1)

GIÁO SĨ:
Xuất phát từ giáo dân, hiện diện vì giáo dân và cậy dựa vào giáo dân

ĐỂ CÙNG LÀM VINH DANH THIÊN CHÚA

www.conggiaovietnam.net giaosivietnam@gmail.com

Đặc San Điện Tử    Giáo Sĩ Việt Nam    Số 27, Chúa Nhật 05.11.2006

CÁC SỐ BÁO ĐÃ PHÁT HÀNH MỤC LỤC

Sắc Lệnh về Canh Tân Thích Nghi Đời Sống Dòng Tu (tiếp theo)                         Vatican
2

LINH MỤC: HIỂU, SỐNG VÀ GIẢNG LỜI CHÚA                                                           GSVN

ƠN GỌI LÀ GÌ?                                                                                       Trần Hữu Hạnh,
fsf.

MỘT CÚ NHẢY XA VÀ NHẢY CAO TUYỆT VỜI !                                   Lm. Vĩnh Sang, DCCT

CHÓI  CHANG                                                                                                       Vân Thanh

SỐNG LÀ CHUẨN BỊ CHẾT                                                                       Lm. Lê Văn Quảng

Lời từ tấm bia mộ                                                                             Lm. Nguyễn Ngọc
Long

Niềm vui trong Chúa là sức mạnh con                                              Cố Lm. Vũ Xuân
Huyên

TÌNH CẢM HAY TÌNH YÊU                                                                     Lm. Đỗ Vân Lực,
OP.

Tác phẩm Đào Tạo & Tự Đào Tạo Thiêng Liêng...         Lm. Micae-Phaolô TRẦN MINH
HUY

Kỹ Thuật Thông Tim                                                                            Bác Sỹ Nguyễn
Ý-Đức

Sắc Lệnh về Canh Tân Thích Nghi Đời Sống Dòng Tu (tiếp theo)

Nhờ khấn giữ đức vâng lời, các tu sĩ tận hiến ý muốn mình như của lễ bản thân dâng lên
Thiên Chúa, nhờ đó, được kết hợp với ý muốn cứu rỗi của Ngài cách kiên trì và chắc chắn
hơn. Vậy, theo gương Chúa Kitô, Đấng đã đến để làm theo ý Chúa Cha (x. Gio 4, 34; 5, 30;
Dth 10, 7; Tv 39, 9) “tự nhận thân phận tôi tớ” (Ph 2, 7) và đã học tập đức vâng lòi với
những điều phải chịu đựng (x. Dth 5, 8), các tu sĩ, được Chúa Thánh Thần thúc đẩy, lấy đức
tin tùng phục các vị Bề Trên, đại diện Thiên Chúa, và nhờ các ngài hướng dẫn, họ phục vụ
mọi anh em trong Chúa Kitô, như chính Chúa Kitô, vì tuân phục Chúa Cha đã phục vụ anh
em va hiến mạng sống để cứu chuộc mọi người (x. Mt 20, 28; Gio 10, 14 - 18). Như thế, họ
được liên kết chặt chẽ hơn với sứ mệnh phục vụ của Giáo hội và nỗ lực đạt đến mức tuổi
sung mãn của Chúa Kitô (x. Eph 4, l3).

Vậy các tu sĩ hãy khiêm tốn vâng phục Bề Trên của mình theo tiêu chuẩn qui luật và hiến
chương, trong tinh thần tin kính và yêu mến đối với thánh ý Chúa, dùng tất cả năng lực trí



tuệ, ý muốn cũng như năng khiếu và ơn Chúa ban để thi hành các giới lệnh và chu toàn
những phận vụ đã được ủy thác cho mình, vì biết mình đang góp công xây dựng Thân Thể
Chúa Kitô theo như ý định Thiên Chúa. Như thế, đức vâng lời trong đời tu trì chẳng những đã
không giảm bớt phẩm giá, nhưng còn giúp nhân vị trưởng thành nhờ phát triển tự do của con
cái Thiên Chúa.

Các vị Bề Trên sẽ phải trả lẽ về các linh hồn đã được ủy thác cho mình (x: Dth 13, 17),
nên hãy ngoan ngoãn tuân hành thánh ý Chúa khi chu toàn bổn phận và hãy thi hành quyền
bính trong tinh thần phục vụ anh em, làm sao để minh chứng được mối tình Thiên Chúa đã
yêu họ. Với lòng kính trọng nhân vị, các ngài hãy cai quản những kẻ thuộc quyền như là
những con cái Thiên Chúa bằng cách phát triển sự vâng phục tự nguyện. Phải đặc biệt để cho
họ được tự do cần thiết trong việc xưng tội và linh hướng. Hãy hướng dẫn các tu sĩ biết cộng
tác với tinh thần vâng lời tích cực và trách nhiệm, trong những bổn phận phải chu toàn và
những sáng kiến cần có. Nên các Bề Trên hãy sẵn sàng lắng nghe các tu sĩ và khuyến khích
họ cộng tác mưu lợi ích của hội dòng và của Giáo Hội, tuy nhiên vẫn phải duy trì quyền ấn
định và truyền dạy những gì phải làm.

Các tu nghị và các hội đồng phải trung thành chu toàn bổn phận quản trị đã được ủy thác
và tùy theo cách thức riêng mà phản ảnh sự tham gia và lo âu của mọi tu sĩ đối với lợi ích
của toàn thể cộng đoàn.

còn tiếp

VỀ MỤC LỤC

 LINH MỤC: HIỂU, SỐNG VÀ GIẢNG LỜI CHÚA

Như chúng ta đã trình bày : Đối với các Kitô hữu và nhất là đối với các linh mục, cuốn
sách “gối đầu giường”, cuốn sách quan trọng nhất phải là cuốn Thánh Kinh.

Thực vậy, Thánh Kinh chính là chúc thư của Thiên Chúa, chính là cuốn sách bởi trời, qua
đó Thiên Chúa nói với chúng ta và gửi đến cho chúng ta những chân lý, những sứ điệp soi
dẫn cho đời sống tôn giáo cũng như luân lý.

Suốt hai ngàn năm qua, Thánh Kinh đã tạo được một ảnh hưởng sâu đậm hơn bất kỳ
một cuốn sách nào khác. Và cho tới ngày hôm nay, Thánh Kinh vẫn còn là một cuốn sách
được in nhiều nhất, được bán nhiều nhất và được đọc nhiều nhất.

Năm 1978, số sách Kinh Thánh được bán là 163 triệu cuốn. Năm 1987 là 200 triệu cuốn.
Vậy chúng ta có bổn phận nào đối với Thánh Kinh, hay nói cách khác, chúng ta có bổn phận
nào đối với lời Chúa ?

I- HIỂU LỜI CHÚA

Một trong những khác biệt căn bản giữa người Công giáo và anh em Tin lành, đó là vấn
đề Thánh Kinh.

Thực vậy, anh em Tin lành cho rằng Thánh Kinh có một giá trị tuyệt đối, làm nền tảng
cho đức tin, đồng thời mỗi người tín hữu đều có thể cắt nghĩa Thánh Kinh dưới sự soi dẫn của
Chúa Thánh Thần, mà chẳng cần đến một quyền huấn nào cả.

Có lẽ vì để phản bác lại những lập trường sai lạc của anh em Tin lành, mà trong một thời
gian dài Thánh Kinh đã bị sao lãng phần nào  nơi Hội Thánh Công Giáo. Nếu so sánh với các
mục sư và các anh em Tin lành về phương diện Thánh Kinh, chúng ta phải thành thật thú
nhận rằng mình đã thua…một bàn trông thấy.

Rất may công đồng Vaticanô II đã đặt lại tầm mức quan trọng của Thánh Kinh trong lòng
Giáo hội.

Trước hết, công đồng xác định Giáo hội phải “cố gắng hiểu biết Thánh Kinh ngày càng



sâu rộng hơn, hầu không ngừng lấy lời Chúa nuôi dưỡng con cái mình”. (MK 23).

Công đồng đòi buộc các đấng bản quyền “phải mở rộng lối vào Thánh Kinh cho các tín
hữu”. (MK 22).

Đồng thời khuyến khích việc nghiên cứu Thánh Kinh :

“Phần các nhà chú giải Thánh Kinh Công giáo và những người chuyên về Thần học thánh
phải ân cần lo lắng, dưới sự trông nom của Quyền Giáo huấn thánh, và dùng những phương
thế thích hợp, để nghiên cứu và trình bày Thánh Kinh, hầu cung ứng nhiều thừa tác viên lời
Chúa hết sức có thể, nhờ đó lương thực Thánh Kinh được ban bố dồi dào cho dân Chúa”. (MK
23).

Công đồng cũng nhận định rằng việc nghiên cứu Thánh Kinh phải là linh hồn của khoa
thần học và khoa thần học phải dựa trên Thánh Kinh, như trên một nền tảng vững chắc, nhờ
đó mà được củng cố và được trẻ trung, bởi vì Thánh Kinh chứa đựng lời Chúa và thực sự là lời
của Chúa vì được linh ứng. (MK 24).

Trong phạm vi cá nhân, hẳn rằng mỗi người chúng ta đều đã có một hay nhiều cuốn
Thánh Kinh. Vì thế, việc cần phải làm ngay đó là hãy cầm lấy và đọc. Đây cũng là điều công
đồng tha thiết và đặc biệt khuyến khích các tín hữu và cách riêng các linh mục và tu sĩ hãy
siêng năng đọc Thánh Kinh, để học biết khoa học siêu việt của Đức Kitô, bởi vì không biết
Thánh Kinh là không biết Đức Kitô. Thế nhưng, chúng ta phải dọc Thánh Kinh như thế nào ?

Kinh nghiệm cho thấy có nhiều cách đọc khác nhau.

Cách thứ nhất là đọc phớt qua theo kiểu cưỡi ngựa xem hoa. Từ khi có internet đến giờ,
thú thực đôi lúc tôi cũng mắc phải tật xấu này. Do lượng thông tin quá nhiều, mà thời giờ lại
eo hẹp, thành thử tôi cảm thấy như tối tăm cà mặt mũi, nhất là khi phải vắng nhà dăm ba
bữa. Vì thế, có những tài liệu tôi chỉ liếc qua từ đầu trang đến cuối trang, hay chỉ đọc những
tựa đề, rồi chọn lựa những gì cần, thì sẽ đọc kỹ hơn, bằng không thì sẽ xóa bỏ đi.

Cách thứ hai là đọc để giải trí như khi đọc một cuốn truyện hay một cuốn tiểu thuyết.
Cắm đầu cắm cổ đọc một lèo từ đầu đến cuối, chẳng cần phải suy nghĩ và cũng chẳng càn
phải ghi chú. Thậm chí có khi đọc ngày không đủ còn tranh thủ đọc cả ban đêm, có khi đọc
bỏ cả ăn và quên cả uống. Xong xuôi, gấp sách lại và thở phào nhẹ nhõm.

Cách thứ ba là đọc để học hỏi. Cách đọc này có phần nghiêm túc hơn. Đọc một cách
chăm chú đã đành, mà tay còn phải lăm le cầm lấy cây bút. Chỗ nào hay thì gạch ở dưới. Tư
tưởng nào đẹp thì ghi vào một cuốn vở để tiện bề tra cứu. Đọc xong lại còn phải suy nghĩ và
đánh giá xem tác giả nói đúng hay sai. Nếu đúng thì đúng ở chỗ nào, còn nếu sai thì sai ở
đâu ?

Hẳn rằng mỗi người còn có thể đưa ra những cách đọc khác nữa mà mình đã từng sử
dụng. Còn đối với lời Chúa thì sao ? Theo tôi nghĩ, đối với lời Chúa thì đọc một cách chăm chú
theo kiểu đọc để  học hỏi  mà thôi  chưa đủ.  Chúng ta còn phải  đọc trong tinh thần cầu
nguyện.

Thực vậy, ngôn ngữ Việt Nam của chúng ta thật phong phú và tài tình trong việc ghép
các chữ lại với nhau. Chẳng hạn hai chữ “học hành”, đã học thì phải hành, nghĩa là phải làm.
Chẳng hạn hai chữ “nhịn nhục”, đã nhịn thì nhiều lúc cũng nhục lắm. Các nhà đạo đức cũng
đưa ra một sinh hoạt rất cần thiết cho đời sống thiêng liêng, đó là nguyện ngắm. Chúng ta
ngắm nhìn rồi chúng ta cầu nguyện.

Với lời Chúa cũng vậy. Chúng ta nghe đọc lời Chúa, rồi từ đó chúng ta cầu nguyện cùng
Chúa.

Đây cũng là điều công đồng nói đến :

 “Mọi người cũng nên nhớ rằng kinh nguyện cũng phải đi đôi với việc đọc Thánh Kinh, để
có sự đối thọai giữa Thiên Chúa và con người, vì chúng ta ngỏ lời với Ngài khi cầu nguyện và
chúng ta nghe Ngài nói lúc chúng ta đọc các sấm ngôn thần linh”. (MK 25).

Trước mỗi câu hay mỗi đọan của lời Chúa, thiết tưởng chúng ta nên dừng lại để suy nghĩ,



rồi tự vấn lương tâm và thưa lên cùng  Chúa :

- Lạy Chúa, Chúa muốn nói với con điều gì ? Chúa muốn con phải hành động như thế nào
?

Có ngắm và nguyện như thế, chúng ta mới được kết hiệp mật thiêt với Chúa, mới rút ra
được những xác tín cho bản thân và những áp dụng cho cuộc sống, cũng như mới đáp ứng
được mong mỏi của công  đồng :

“Ước gì nhờ việc đọc và học hỏi Thánh Kinh, lời Thiên Chúa được trôi chảy và sáng sủa.
Và ước gì kho tàng mạc khải, đã được ủy thác cho Giáo hội, ngày một tràn ngập tâm hồn con
người”. (MK 26).      

II- SỐNG LỜI CHÚA

Tuy nhiên, đọc lời Chúa mà thôi chưa đủ, suy gẫm lời Chúa mà thôi cũng chưa đủ, điều
quan trọng và cần thiết hơn cả, đó là chúng ta phải biến niềm tin thành việc làm, phải biến
xác tín thành hành động, có nghĩa là chúng ta phải sống lời Chúa, phải thực thi những điều
Ngài truyền dạy, như lời Ngài đã phán :

“Thật, tôi bảo thật các ông: ai tuân giữ lời tôi, thì sẽ không bao giờ phải chết." (Ga 8,51).

Nơi khác Chúa Giêsu cũng nói :

"Ai yêu mến Thầy, thì sẽ giữ lời Thầy. Cha Thầy sẽ yêu mến người ấy. Cha Thầy và Thầy
sẽ đến và ở lại với người ấy. Ai không yêu mến Thầy, thì không giữ lời Thầy. Và lời anh em
nghe đây không phải là của Thầy, nhưng là của Chúa Cha, Đấng đã sai Thầy”. (Ga 14,23-24).

Và như vậy, lời Chúa sẽ trở thành ngọn đèn cháy sáng, soi đường dẫn lối cho chúng ta
bước đi trong một cuộc sống đầy phong ba và bão táp, đầy gian nan và thử thách.

Tại một cuộc hội thảo về những bản dịch Thánh Kinh, đang khi người ta phê bình bản
dịch này, người ta chỉ trích bản dịch kia, thì một anh sinh viên đã giơ tay xin phát biểu. Anh
ta đứng lên và nói :

- Tôi cũng có một bản dịch tuyệt vời.

Mọi người đưa mắt nhìn anh ta và vô cùng ngạc nhiên, bởi vì anh ta không phải là một
chuyên viên Thánh Kinh. Người ta bèn  hỏi  :

- Bản dịch ấy như thế nào ?

Anh ta mỉm cười và trả lời :

- Bản dịch Thánh Kinh tuyệt vời nhất mà tôi hiện có, đó là mẹ tôi, bởi vì bà đã làm, đã
thực thi những gì Chúa đã truyền dạy. Bà đã dịch Thánh Kinh bằng chính cuộc sống của bà.

Chúng ta đừng bao giờ quên lời Chúa đã căn dặn :

“Tại sao anh em gọi Thầy: Lạy Chúa! Lạy Chúa!,  mà anh em không làm điều Thầy dạy?
Ai đến với Thầy, và nghe những lời Thầy dạy mà đem ra thực hành, thì Thầy sẽ chỉ cho anh
em biết người ấy ví được như ai. Người ấy ví được như một người khi xây nhà, đã cuốc, đã
đào sâu và đặt nền móng trên đá. Nước lụt dâng lên, dòng sông có ùa vào nhà, thì cũng
không lay chuyển nổi, vì nhà đã xây vững chắc.

Còn ai nghe mà không thực hành, thì ví được như người xây nhà ngay mặt đất, không
nền móng. Nước sông ùa vào, nhà sụp đổ ngay và bị phá huỷ tan tành”. (Lc 6,46-49).      

III- RAO GIẢNG LỜI CHÚA

Như chúng ta đã biết : nỗi ưu tư số một của Chúa Giêsu trong cuộc sống công khai, đó là
tìm những người cộng tác với mình trong công cuộc truyền bá Phúc âm.

Chính vì thế, Ngài đã kêu gọi và tuyển chọn các Tông Đồ, đã trực tiếp huấn luyện và đào
tạo các ông bằng cách cho các ông sống với Ngài để được nhìn thấy những việc Ngài làm và



lắng nghe những lời Ngài giảng, cũng như đã sai các ông đi để rao giảng Tin mừng :

“Rồi Người lên núi và gọi đến với Người những kẻ Người muốn. Và các ông đến với Người.
Người lập Nhóm Mười Hai, để các ông ở với Người và để Người sai các ông đi rao giảng, với
quyền trừ quỉ”. (Mc 3,13-15).

Hơn thế nữa, trước khi về trời, Ngài đã chính thức ban truyền cho các ông cái  “lệnh lên
đường”, cái “lệnh xuất phát” :

"Anh em hãy đi khắp tứ phương thiên hạ, loan báo Tin Mừng cho mọi loài thọ tạo. Ai tin
và chịu phép rửa, sẽ được cứu độ; còn ai không tin, thì sẽ bị kết án”. (Mc 16,15-16).

Chính trong ý nghĩa ấy mà các Tông Đồ là những người được Chúa sai đi. Nhưng sai đi để
làm gì ?

Tôi có thể trả lời một cách vắn tắt : sai đi để truyền giáo. Nhưng truyền giáo là gì ?

Truyền giáo là làm chứng cho Đức Kitô, như lời sách Công Vụ Tông Đồ đã viết :

“Bấy giờ anh em sẽ là chứng nhân của Thầy tại Giê-ru-sa-lem, trong khắp các miền Giu-
đê, Sa-ma-ri và cho đến tận cùng trái đất”. (Cv 1,8).

Truyền giáo là làm cho Đức Kitô được hiện diện :

“Nhờ lời rao giảng và việc cử hành các bí tích, mà trung tâm và tuyệt đỉnh là phép Thánh
Thể, hoạt động truyền giáo làm cho Đức Kitô, Đấng tác thành công trình cứu rỗi, được hiện
diện”. (TG 9).

Truyền giáo là rao giảng để mọi người nhận biết Đức Kitô :

“Giáo hội rao giảng và có bổn phận phải kiên trì rao giảng Đức Kitô, Đấng là “đường, sụ
thật và sự sống”(Ga 14,6), nơi Ngài, con người tìm thấy đời sống tôn giáo sung mãn và nhờ
Ngài, Thiên Chúa giao hòa mọi sự với mình”. (NK 2)

Nói cách khác, truyền giáo cũng chính là loan truyền lời   Chúa :

“Vậy anh em hãy đi và làm cho muôn dân trở thành môn đệ, làm phép rửa cho họ nhân
danh Chúa Cha, Chúa Con và Chúa Thánh Thần, dạy bảo họ tuân giữ những điều Thầy đã
truyền cho anh em. Và đây, Thầy ở cùng anh em mọi ngày cho đến tận thế”. (Mt 28,19-20).

Vâng lệnh Đức Kitô, cũng như bước theo dấu chân của Ngài, các Tông Đồ đã hăng say
lên đường truyền giáo,  “rao giảng lời chân lý và khai sinh các giáo đoàn”. Rồi từ đó cho tới
nay, những đấng kế vị các Tông Đồ vẫn hằng tiếp tục công việc cao cả này, để “lời Chúa được
lan tràn và sáng tỏ”, nước Chúa được công bố và thiết lập trên trần gian.

Vì vậy, công đồng đã xác quyết :

“Tự bản chất, Giáo hội lữ hành phải truyền giáo, vì chính Giáo hội bắt nguồn từ sứ mạng
của Chúa Con và Chúa Thánh Thần theo ý định của Thiên Chúa Cha”. (TG 2).

Cũng vậy, linh mục là người môn đệ của Chúa, nên cũng được Ngài sai đi để truyền giáo,
để rao giảng lời Chúa. Đây là một nhiệm vụ, một bổn phận căn bản và quan trọng của  linh
mục.

“Dân Chúa được đoàn tụ trước hết là nhờ lời Thiên Chúa hằng sống. Lời này phải được
đặc biệt tìm thấy nơi miệng lưỡi các linh mục”. (LM 4).

Nhờ việc loan báo Tin Mừng cho mọi người, linh mục chia sẻ sứ mạng truyền giáo của Hội
Thánh, đó là thiết lập dân Chúa và làm cho dân Chúa ngày càng thêm đông, bởi vì lời Chúa
sẽ khơi động đức tin nơi những người chưa tin, cũng như nuôi dưỡng đức tin nơi những người
đã tin. Chính đức tin này sẽ làm cho cộng đoàn tín hữu được phát triển. Vì thế :

“Các linh mục mắc nợ với mọi người về việc thông truyền cho họ chân lý Phúc Âm mà các
ngài đã nhận được nơi Chúa”. (LM 4).



Hơn thế nữa, linh mục được tham dự chức vụ tiên tri, tư tế và vương đế của Đức Kitô.
Vậy tiên tri là gì nếu không phải là người chuyển đạt lời của Thiên Chúa đến cho dân chúng.
Bởi đó, rao giảng lời Chúa phải là điều thuộc bản chất của linh mục.

Công đồng viết như sau :

“Dù khi các ngài sống một đời sống tốt lành giữa các dân ngọai để làm cho họ tôn vinh
Thiên Chúa, dù khi các ngài công khai giảng thuyết để loan truyền mầu nhiệm Đức Kitô cho
những người chưa tin, dù khi dạy giáo lý Kitô giáo hay giải thích giáo thuyết của Giáo hội, dù
khi chăm lo nghiên cứu những vấn đề thời đại dưới ánh sáng Đức Kitô : trong mọi trường
hợp, phận sự của các ngài không phải là giảng dạy sự thông biết của mình, nhưng là giảng
dạy lời Chúa và phải khẩn thiết mời gọi mọi người cải thiện và nên thánh”. (LM 4).

Vậy linh mục đem lời Chúa đến cho người khác bằng cách nào ?

Trước hết, linh mục đem lời Chúa đến cho người khác bằng việc loan truyền, nhất là bài
giảng trong thánh lễ.

Bước vào lãnh vực mục vụ của mình, linh mục có rất nhiều dịp để trình bày lời Chúa,
chẳng hạn như khi dạy giáo lý cho trẻ nhỏ, người lớn và tân tòng, khi đào luyện và ban huấn
dụ cho các hội đoàn, cũng như khi gặp gỡ riêng tư…Trong tất cả những sinh họat ấy, bài
giảng trong thánh lễ phải chiếm một chỗ đứng quan trọng nhất. Những bài giảng phải được
nuôi dưỡng và gia tăng sinh lực nhờ lời Thánh Kinh.

Thực vậy, trong chiều hướng canh tân phụng vụ, công đồng đã đặt nặng vấn đề lời Chúa.
Công đồng đã chia thánh lễ thành hai phần, đó là phần phụng vụ lời Chúa và phần phụng vụ
Thánh Thể. Hai phần này được liên kết chặt chẽ với nhau đến nỗi đã tạo thành một hành vi
phụng thờ duy nhất.

Công đồng khuyên các linh mục phải hết sức trung thành chu toàn thừa tác vụ giảng giải
của mình.

Đồng thời, bài giảng phải được múc lấy từ nguồn Thánh Kinh và Phụng vụ, bởi vì khi  rao
giảng là chúng ta loan truyền những việc kỳ diệu của Thiên Chúa trong lịch sử cứu rỗi hay
trong mầu nhiệm Đức Kitô. Chính mầu nhiệm này hằng hiện diện thiết thực và tác động
trong chúng ta, nhất là qua các cử hành phụng vụ.

Công đồng cũng đã đưa ra những nguyên tắc, những  chỉ dẫn như sau :

“Để bàn tiệc lời Chúa được bày dọn một cách phong phú hơn cho các tín hữu, phải mở
rộng kho tàng Thánh Kinh hơn nữa. Muốn thế, trong khoảng một số năm ấn định, phải đọc
cho dân chúng phần Thánh Kinh quan trọng hơn”. (PV 51).

“Bài giảng phải căn cứ vào Thánh Kinh để trình bày  các mầu nhiệm đức tin và những qui
tắc  cho đời sống Kitô giáo trong  suốt chu kỳ năm phụng vụ, rất đáng được coi như một
phần của chính phụng vụ. Hơn nữa, trong những thánh lễ được cử hành vào ngày Chúa nhật
và lễ buộc có dân chúng tham dự, không được bỏ giảng, nếu không có lý do hệ trọng”. (PV
52).

Tiếp đến, linh mục đem lời Chúa đến cho người khác bằng chính đời sống gương mẫu của
mình.

Thực vậy, người Việt Nam chúng ta thường nói :

- Trăm nghe không bằng một thấy.

- Lời nói như gió lung lay,

Việc làm như tay lôi kéo.

- Lời nói thoảng bay, gương bày lôi kéo.

Chính việc sống lời Chúa, chính việc thực thi những điều Chúa truyền dạy, hay nói cách



khác chính đời sống gương mẫu của linh mục, một đời sống đạo đức và thánh thiện, một đời
sống ngập tràn tình bác ái và yêu thương, một đời sống thấm đậm tinh thần của Đức Kitô
mới thực là một bài giảng hùng hồn và lôi cuốn người khác đến cùng Đức Kitô.

Lịch sử Giáo hội đã để lại nhiều bằng chứng tuyệt vời trong lãnh vực này. Chẳng hạn
cuộc sống của mẹ Têrêsa thành Calcutta với hành động giúp đỡ những người nghèo túng
không nhà không cửa, những người hấp hối bị bỏ rơ bên lề đường…đã thực sự là một bài
giảng, tuy không lời nhưng lại thật hấp dẫn đối với mọi người.

Cách đem lời Chúa đến cho người khác bằng việc làm, bằng đời sống gương mẫu là cách
thích hợp với con người thời nay hơn cả, bởi vì họ cần thực hành hơn lý thuyết. Nếu bảo đạo
của chúng ta là đạo thật, nhưng đời sống của chúng ta lại chẳng tốt lành, thì ai dại gì mà tin
theo.

Đúng thế, trong đời thường rất nhiều lần chúng ta được nghe nói :

- Tin đạo, chứ đừng tin kẻ có đạo.

Thế nhưng, bổn phận của chúng ta, linh mục cũng như giáo dân, là phải đảo ngược lại
câu nói ấy :

- Tin vào cuộc sống gương mẫu của người có đạo, rồi người ta sẽ tin theo đạo.

Sở dĩ như vậy, vì con người thời nay “cần đến những chứng nhân hơn là cần đến những
thầy dạy”.

Thiết tưởng chúng ta cũng nên nhớ lại lời Đức Giám Mục đã khuyên nhủ chúng ta trong
ngày lãnh nhận chức vụ linh mục :

- Hãy dạy điều con tin và làm điều con dạy.

KẾT LUẬN

Để kết luận, tôi xin mượn lời công đồng Vaticanô II đã viết trong hiến chế Dei Verbum,
về sự Mạc khải của Thiên Chúa như sau :

“Nếu đời sống Giáo hội được tăng triển nhờ năng lãnh nhận bí tích Thánh Thể, cũng thế,
rất có thể hy vọng đời sống thiêng liêng được đổi mới nhờ thêm lòng sùng kính lời Chúa, là
lời hằng tồn tại muôn đời”. (MK 26).

GSVN

VỀ MỤC LỤC

ƠN GỌI LÀ GÌ?

LTS. Cuộc sống cũng có thể được tóm tắt bằng liên tiếp những chọn lựa, trong
đó chọn lựa Ơn Gọi là một chọn lựa căn bản, quan trọng và quyết liệt. Sự chọn lựa
chỉ thực sự hoàn hảo khi chúng ta hiểu biết đầy đủ các thông tin liên quan..., tác giả
Trần Hữu Hạnh, fsf. xin cung cấp cho các bạn trẻ một vài căn bản thiết yếu đó...

1.  ƠN GỌI LÀ GÌ?

Mỗi người đều được Thiên Chúa kêu gọi. Ơn gọi là tiếng gọi yêu thương của Chúa cho con
người và Chúa mời gọi ta đáp lại tình yêu đó. Chính Thiên Chúa gọi ta và Người mong một
ngày nào đó ta nghe được tiếng Người. Đây là tiếng gọi từ muôn thuở, từ lúc chưa có loài
người sống trên mặt đất, chưa có đất trời, núi đồi, biển cả... Ngài yêu từng người, như thể
chỉ có mình họ trên đời; do đó, Ngài cũng gọi từng người và đặt họ vào những con đường
khác nhau từ lúc họ chưa được tạo thành:



“Trước khi cho ngươi thành hình trong dạ mẹ, Ta đã biết ngươi; trước khi ngươi lọt lòng
mẹ, Ta đã thánh hoá ngươi, Ta đặt ngươi làm ngôn sứ cho chư dân.” (Gr 1, 5)

“Thiên Chúa đã dành riêng tôi ngay từ khi tôi còn trong lòng mẹ, và đã gọi tôi nhờ ân
sủng của Người.” (Gl 1, 15)

“Mỗi đời sống là một ơn gọi.”[1] Việc ý thức đời sống như một ơn gọi sẽ khơi dậy trong
con người niềm khát vọng trước tương lai, đồng thời loại bỏ quan niệm về một đời sống thụ
động, buồn nản và tầm thường. Như thế, đời sống luôn mang giá trị của “ân ban đã lãnh
nhận mà theo bản tính nhằm trở nên điều thiện hảo được ban lại cho kẻ khác.”[2]

Thiên Chúa còn mời gọi con người vào một bậc sống nào đó và trao cho họ một sứ mệnh.
Chúa có thể kêu gọi những người hèn mọn, bất tài, cả những người đang chống lại Chúa, để
làm những công việc vĩ đại cho Ngài.

Mỗi đời sống là một ơn gọi, nên có nhiều ơn gọi khác nhau. Ở đây chỉ bàn đến những ơn
gọi chung và chính yếu.

2. NHỮNG ƠN GỌI CHUNG VÀ CHÍNH YẾU

a. Ơn gọi làm người

Ơn gọi làm người là ơn gọi đầu tiên và là nền tảng của mọi ơn gọi tự nhiên. Ơn gọi làm
người đã được các triết thuyết, các hệ tư tưởng, các nền văn hóa nói tới. Làm người là một
con đường dẫn tới sự hoàn thiện. Con người luôn phải chiến đấu với thói hư tật xấu của mình
để trở thành người hơn. Nhưng làm người, theo nghĩa tích cực nhất, là làm người trong mối
tương quan với Thiên Chúa. Con người phải tôn kính Trời và tuân theo sự sắp đặt quan phòng
của Thiên mệnh (Ý Trời), vì Thiên mệnh là nguồn gốc của mọi luật lệ đạo đức. Bởi đó, Khổng
Tử nói: “Kẻ nào không nhận biết Thiên mệnh, sẽ không bao giờ là một hiền nhân.”[3] Sống
theo thiên nhiên, tuân giữ luật của thiên nhiên là sống theo Thiên mệnh.

Thế nhưng, Kinh thánh nói gì về mối tương quan này?

Từ hư vô con người trở thành hiện hữu do ý muốn của Thiên Chúa. Thiên Chúa đã tạo
dựng con người “theo hình ảnh mình và giống mình.” (St 1, 26) Ngài đã trao vũ trụ cho con
người làm chủ và mời gọi con người bước vào một mối tương quan yêu thương mật thiết với
Ngài. Thiên Chúa nghĩ đến ta trước cả khi Ngài tạo thành vũ trụ. Thực ra đó là lý do Ngài đã
tạo dựng thế giới. Thiên Chúa đã hình thành hành tinh này cho chúng ta để chúng ta sống và
hưởng dùng. “Ðặc tính cao cả nhất của phẩm giá con người nằm trong ơn gọi con người được
hiệp thông với Thiên chúa. Thiên Chúa khởi sự mời gọi con người đối thoại với Ngài, cùng với
sự xuất hiện của họ trên đời. Bởi vì, nếu con người hiện hữu, là vì yêu thương mà Thiên Chúa
đã tạo dựng họ, và cũng vì yêu thương mà ngài luôn cho họ được sống. Và con người chỉ
sống hoàn toàn theo chân lý, nếu tự do nhìn nhận tình yêu đó và phó thác cho Ðấng tạo
dựng nên mình.” (GS 9).

Chúng ta sẽ sống một cuộc sống thanh thản hơn, có ý nghĩa và tốt đẹp hơn, nếu chúng
ta biết rằng Thiên Chúa đang điều khiển và quan phòng mọi sự. Ngài hài lòng với việc chúng
ta tôn thờ Ngài, coi Ngài là trung tâm của cuộc sống. Và như vậy chúng ta phải luôn tiếp xúc
với Ngài bằng cầu nguyện, lắng nghe tiếng Ngài, hiệp thông với Ngài. Chúng ta được tạo
dựng để làm đẹp lòng Thiên Chúa. Mỗi người chúng ta được tạo dựng một cách độc đáo,
không ai giống ai, cả về thể xác, tâm hồn, tính tình và năng khiếu. Bởi đó, không có ơn gọi
nào giống ơn gọi nào. Mỗi người là tác phẩm nghệ thuật độc đáo và độc nhất vô nhị của
Thiên Chúa.

Thiên Chúa quan tâm đến từng chi tiết của thân thể chúng ta:

“Tạng phủ con, chính Ngài đã cấu tạo, dệt tấm hình hài trong dạ mẫu thân con. Tạ ơn
Chúa đã dựng nên con cách lạ lùng, công trình Ngài xiết bao kỳ  diệu!” (TV 139, 13-14)
“Xương cốt con, Ngài không lạ lẫm gì, khi con được thành hình trong nơi bí ẩn, được thêu dệt
trong lòng đất thẳm sâu.” (Tv 139, 15)

Không những Chúa tạo hình ta, Ngài còn tiếp tục tiến trình định hình ta. Ngài đã lên kế



hoạch trước những ngày sống của đời ta khi ấn định chính xác ngày ta sinh ra và ngày ta
chết:

“Con mới là bào thai, mắt Ngài đã thấy; mọi ngày đời được dành sẵn cho con đều thấy
ghi trong sổ sách Ngài, trước khi ngày đầu của đời con khởi sự.” (Tv 139, 16).

Ngài thấu suốt những công việc ta làm, ngay cả tư tưởng của ta Ngài cũng am tường
hết:

“Lạy Chúa, Người đã dò xét con và Người biết rõ, biết cả khi con đứng con ngồi. Con nghĩ
tưởng gì, Người thấu suốt từ xa, đi lại hay nghỉ ngơi, Chúa đều xem xét, mọi nẻo đường con
đi, Người quen thuộc cả...Người bao bọc con cả sau lẫn trước, bàn tay của Người, Người đặt
trên con.” (Tv 138, 1-5).

Ngài luôn nâng đỡ và hướng dẫn ta trên mọi nẻo đường đời:

“Ta đã nâng các ngươi từ trong lòng mẹ, đã hứng các ngươi từ lúc chưa chào đời. Cho
đến khi các ngươi già nua tuổi tác, trước sau gì Ta vẫn là Ta; cho đến khi các ngươi da mồi
tóc bạc, Ta vẫn còn gánh vác các ngươi. Như xưa nay Ta vẫn từng đối xử: Ta sẽ nâng niu,
gánh vác các ngươi, và ban ơn cứu thoát.” (Is 46, 3-4)

Qua đó nói lên rằng không gì xẩy ra trong đời ta mà lại không mang một ý nghĩa gì.
Chúa uốn nắn ta theo mục đích tạo dựng của Ngài. Làm một công việc gì, chúng ta đều
nhắm tới mục đích nào đó. Người không có mục đích cũng giống như con thuyền không bánh
lái, như lục bình trôi sông. Khi tạo nên chúng ta, Thiên Chúa cũng có mục đích của Ngài và
Ngài muốn chúng ta hoàn thành. Nếu chúng ta không hoàn thành, thì ai sẽ thay thế chúng
ta, vì mỗi người đều có công việc của riêng mình.

 Vì thế, chúng ta phải luôn tự hỏi mình: Tôi sống ở trên đời này để làm gì? Đâu là ý nghĩa
của sự hiện hữu của tôi? Nếu ta muốn biết lý do tại sao ta được đặt trên hành tinh này, ta
phải bắt đầu từ Thiên Chúa. Ta không tạo dựng được chính ta; do đó, ta không thể bảo rằng
tôi được tạo dựng để làm gì? Tôi muốn trở nên thế nào? Đâu là những mục tiêu, những tham
vọng, những kế hoạch, những ước mơ của tôi? Tập trung vào mình như vậy ta sẽ không bao
giờ biết được mục đích chính của đời sống ta. Chính Thiên Chúa tạo dựng nên ta và Ngài có
mục đích của Ngài. Ta không thể biết được mục đích của một phát minh mới, nếu người phát
minh không nói cho ta biết. Ta không thể đạt tới mục đích đời ta bằng cách bắt đầu tập trung
vào chính mình. Ta phải bắt đầu với Thiên Chúa, Đấng tạo hình nên ta. Ta chỉ hiện hữu vì
Thiên Chúa muốn ta hiện hữu. Chỉ trong Thiên Chúa ta mới khám phá ra được nguồn gốc,
căn tính, ý nghĩa, mục đích, cách thể hiện và số phận của ta. Tất cả các con đường khác đều
dẫn đến bế tắc. Ta được tạo dựng cho Thiên Chúa; và vì thế, cuộc sống của ta là để Ngài sử
dụng cho các mục đích của Ngài, chứ không phải ta sử dụng Ngài cho mục đích riêng của ta.
Nếu ta chỉ tập trung vào chính mình, kiên trì và quyết tâm theo đuổi những mục tiêu ta đề
ra, ta có thể đạt được thành công rực rỡ, nhưng vẫn còn thiếu những mục đích Thiên Chúa
mong muốn khi tạo dựng nên ta.

Con người được tạo dựng cho vĩnh cửu. Chính Thiên Chúa đã tạo dựng ta theo hình ảnh
Ngài, để sống trong cõi vĩnh hằng. Cuộc đời này không phải là tất cả. Nó là một sự chuẩn bị
cho đời sống mai hậu. Mạnh giỏi lắm ta có thể sống một trăm năm trên trái đất này, nhưng
ta sẽ sống muôn đời trong cõi đời đời. Đời sống chúng ta trên dương thế này chỉ là tạm bợ
nơi đất khách quê người. Quê hương chúng ta là ở trên trời; do đó, đừng quá dính bén vào
những của phù vân, đừng lo chiếm đoạt mọi thứ trên đời. Tất cả rồi sẽ qua đi… Mối giây liên
hệ của ta với Thiên Chúa trên trần thế này sẽ xác định mối giây liên hệ với Ngài trong cõi đời
đời. Nếu đo bằng cây thước vĩnh cửu, thời gian của chúng ta trên cõi đời này tựa như một
chớp mắt, nhưng hậu quả của nó sẽ kéo dài vô tận.

Nhiều người để cho tiền bạc, danh vọng, lạc thú, tội lỗi, sự sợ hãi,… điều khiển đời sống
của họ. Và kết quả là họ luôn sống trong bất an, tầm thường và vô nghĩa. Nếu ta tin tưởng
và phó thác vào Thiên Chúa, các mục đích của Ngài sẽ dẫn dắt đời sống chúng ta: “Thế gian
đang qua đi, cùng với dục vọng của nó. Còn ai thi hành ý muốn của Thiên Chúa thì tồn tại
mãi mãi.” (1Ga 2, 17)

Nếu không có Thiên Chúa, hẳn tất cả sự hiện hữu của chúng ta đều là do “ngẫu nhiên.”
Đó là kết quả của may rủi do thiên nhiên vận hành bừa bãi trong vũ trụ. Và như thế, đời



sống chẳng có ý nghĩa gì, chẳng có tốt xấu, đúng sai, chẳng có hy vọng…  Nhưng có Thiên
Chúa, Đấng đã tạo hình ta; và vì thế, đời sống của ta có một ý nghĩa sâu xa.

Việc tìm hiểu ý định của Thiên Chúa kéo dài suốt đời ta. Chúng ta chỉ biết được ý nghĩa
và mục đích của đời sống chúng ta khi chúng ta biết được Thiên Chúa là ai và Ngài làm gì cho
chúng ta: “Khởi đầu mỗi bước đường ơn gọi, đều có Ðấng Em-ma-nu-en, Thiên Chúa ở-cùng-
chúng-ta. Chính Ngài mặc khải cho chúng ta biết, chúng ta không đơn độc khi xây dựng đời
sống mình, bởi vì Thiên Chúa luôn đồng hành với chúng ta giữa những biến cố liên tiếp, và
nếu ta muốn, Ngài sẽ xây dựng với mỗi người chúng ta một cuộc tình kỳ diệu, độc nhất và
không giống nhau, nhưng đồng thời lại phù hợp với con người và vũ trụ. Khám phá ra sự hiện
diện của Thiên Chúa trong lịch sử đời mình, sẽ không cảm thấy mình mồ côi nữa, nhưng biết
rằng mình có một Người Cha mà ta có thể hoàn toàn tin cậy nơi Ngài: đó là khúc rẽ quan
trọng có thể biến đổi triển vọng con người, và như Hiến chế Gaudium et Spes quả quyết, con
người ‘chỉ nhận ra mình cách trọn vẹn, nhờ việc hiến thân chân thành’ (Số 24)”[4]  Định
hướng này sẽ chiếu sáng cho cách sống của ta, cách ta thi hành công việc hằng ngày, cách
đối xử với người khác, cách đánh giá sự việc,… Ta sẽ sử dụng thời giờ và tiền bạc một cách
khôn ngoan hơn. Nhiều công việc, kế hoạch, mục tiêu và ngay cả nhiều vấn đề xem ra quan
trọng, sẽ trở thành tầm thường, nhỏ nhặt và không đáng quan tâm nữa. Ta càng sống gần
Thiên Chúa, các sự vật càng trở nên tầm thường, nhỏ bé.

b. Ơn gọi làm Kitô hữu

Ơn gọi thứ hai và cũng là nền tảng cho mọi ơn gọi siêu nhiên là ơn gọi làm Kitô hữu.
Thiên Chúa không chỉ là điểm khởi đầu của cuộc sống chúng ta, Ngài còn là nguồn mạch và
đích điểm của đời sống chúng ta. Để khám phá ra mục đích đời ta, ta phải qui chiếu về Lời
của Ngài, chứ không phải về những lẽ khôn ngoan của con người. Lời của Ngài đã chỉ cho
chúng ta thấy: “Thiên Chúa là Đấng làm nên mọi sự theo quyết định và ý muốn của Người,
đã tiền định cho chúng tôi đây làm cơ nghiệp riêng theo kế hoạch của Người, để chúng tôi là
những người đầu tiên đặt hy vọng vào Chúa Ki-tô, chúng tôi ngợi khen vinh quang Người.”
(Eph 1, 11- 12). Bản văn Kinh thánh này đã chỉ cho chúng ta thấy rằng chúng ta khám phá
ra căn tính và mục đích của chúng ta nhờ liên kết với Chúa Giêsu Kitô. Khi ta liên kết với
Chúa Kitô, đời sống của ta sẽ thay đổi, mọi giá trị sẽ đảo lộn như thánh Phaolô nói: “Những
gì xưa kia tôi cho là có lợi, thì nay, vì Chúa Ki-tô, tôi cho là thiệt thòi.” (Pl 3, 7).

Từ sự hiện hữu đơn thuần nhân loại, con người được mời gọi bước vào một sự hiện hữu
thần linh, do công trình tái tạo của Thiên Chúa trong Chúa Kitô: “Vì được dìm vào trong cái
chết của Người, chúng ta đã cùng được mai táng với Người. Bởi thế, cũng như Người đã được
sống lại từ cõi chết nhờ quyền năng vinh hiển của Chúa Cha, thì chúng ta cũng được sống
một đời sống mới.” (Rm 6, 4) Thật vậy, qua phép Rửa, chúng ta được tái sinh trong Chúa
Kitô, từ bỏ con người cũ để mặc lấy con người mới, cùng vác thập giá với Người để rồi cùng
được hưởng vinh quang với Người. Ý định cứu chuộc này đã được Thiên Chúa hoạch định từ
trước cho chúng ta: “Ân sủng đó, Người đã ban cho chúng ta từ muôn thuở trong Chúa Ki-tô
Giê-su, nhưng giờ đây mới được biểu lộ, vì Đấng cứu độ chúng ta là Chúa Ki-tô Giê-su đã
xuất hiện.” (2Tm 1, 9-10) “Chúng ta là tác phẩm của Thiên Chúa, chúng ta được dựng nên
trong Chúa Ki-tô Giê-su, để sống mà thực hiện công trình tốt đẹp Thiên Chúa đã chuẩn bị
cho chúng ta.” (Ep 2:10) “Chúng tôi giảng dạy lẽ khôn ngoan nhiệm mầu của Thiên Chúa đã
được giữ bí mật, lẽ khôn ngoan mà Thiên Chúa đã tiền định từ trước muôn đời, cho chúng ta
được vinh hiển. Không một ai trong các thủ lãnh thế gian này đã được biết lẽ khôn ngoan ấy,
vì nếu biết, họ đã chẳng đóng đinh Đức Chúa hiển vinh vào thập giá. Nhưng, như đã chép:
Điều mắt chẳng hề thấy, tai chẳng hề nghe, lòng người không hề nghĩ tới, đó lại là điều Thiên
Chúa đã dọn sẵn cho những ai mến yêu Người.” (1Cr 2, 7-9)  

Đây là ơn gọi căn bản và phổ quát, vì là ơn gọi đầu tiên và là ơn gọi chung cho mọi Kitô
hữu. Ơn gọi này là ơn Chúa ban cho chúng ta cách nhưng không, là một món quà vô giá mà
không phải ai cũng nhận được.

Chúng ta được tạo hình cho gia đình của Thiên Chúa. Thiên Chúa tạo dựng con người để
trở nên các phần tử trong gia đình của Ngài và Ngài sai Con Một của Ngài, Chúa Giêsu, đến
trần gian để hướng dẫn chúng ta nhận biết Ngài là Người Cha nhân hậu và chúng ta là con
cái của Ngài, là anh em với nhau. Chúng ta được tạo dựng trở nên giống Chúa Giêsu. Như
vậy, mục tiêu tối hậu của cuộc sống không phải là xây dựng cho mình một cuộc sống đầy đủ
tiện nghi về vật chất, nhưng quan trọng hơn chính là việc phát triển đời sống tâm linh. Làm



sao để cuộc sống mình biến đổi theo hình ảnh Chúa Giêsu và những lời giảng dậy của Ngài.
Giáo hội chính là gia đình thiêng liêng của Ngài. Mục đích của đời sống chúng ta là học hỏi
lòng yêu thương của Ngài. Sống đạo không chỉ là tin, nhưng quan trọng hơn cả là thuộc về
Ngài, thuộc về Giáo hội của Ngài. Sống đạo là sống tình thân hữu với Thiên Chúa và với mọi
người. Do đó, chúng ta được tạo hình là để phục vụ Thiên Chúa. Sống được như vậy, mỗi Kitô
hữu cần loại bỏ não trạng lo vun xới cho chính mình để hiến thân phục vụ người khác. Lời
thánh Phaolô luôn nhắc nhở chúng ta: “Anh em đừng có rập theo đời này, nhưng hãy cải biến
con người anh em bằng cách đổi mới tâm thần, hầu có thể nhận ra đâu là ý Thiên Chúa: cái
gì là tốt, cái gì đẹp lòng Chúa, cái gì hoàn hảo.” (Rm 12, 2)

Ơn gọi luôn gắn liền với sứ vụ. Chúng ta được Chúa kêu gọi là để sống với Ngài và để
được Ngài sai đi (x. Mc 3, 13- 15). “Sống chứng nhân là cách thế biểu thị sống động nhất về
sức mạnh yêu thương cứu độ của Thiên Chúa. Cũng như Chúa Giêsu đã đến trần gian không
để tìm vinh quang cho chính mình, nhưng là để làm vinh danh Thiên Chúa và cứu độ con
người, Kitô hữu bước theo Chúa Giêsu để được Tin Mừng của Người biến đổi, và qua đó họ trở
nên những người đem Tin Mừng cho thế giới này.” (HĐGMVN, Thư Mục vụ 2006, số 4) Bậc
sống giáo dân cũng có nhiều “ơn gọi” khác nhau: đó là những cách sống và việc tông đồ khác
nhau tùy theo môi trường sống của mỗi người: “Mỗi người tùy theo ơn Chúa ban mà phục vụ
kẻ khác, như những người quản lý trung tín giữ mọi ân sủng của Thiên Chúa.” (1 Pt. 4:10)

Mọi ơn gọi khác đều phát xuất từ ơn gọi làm người và một cách rõ nét trong ơn gọi làm
Kitô hữu.

Có nhiều loại ơn gọi: có loại ơn gọi dành cho hết mọi người, có loại chỉ dành cho một số
ít người; có loại ơn gọi cho cả đời người, có loại ngắn hạn… Loại ơn gọi cho cả đời người chính
là ơn gọi bậc sống của mỗi người: sống độc thân, lập gia đình, hoặc tu trì. Với cuốn sách
mỏng này, người viết chỉ nói sơ qua về ơn gọi sống đời hôn nhân và bàn sâu hơn về ơn gọi tu
trì

c. Ơn gọi sống đời hôn nhân hay tu trì

Sau ơn gọi nền tảng tự nhiên và siêu nhiên, chúng ta có bổn phận đi tìm thánh ý Chúa
cho ơn gọi riêng của mình. Đối với những người lập gia đình, họ có thêm ơn gọi sống đời đôi
bạn hay làm cha mẹ. Ngoài ra, một số người còn có ơn gọi làm linh mục hay tu sĩ. Ơn gọi đời
sống hôn nhân hay tu trì, không mâu thuẫn với ơn gọi làm Kitô hữu; trái lại, nó củng cố, làm
thăng tiến và phong phú hơn. Hai ơn gọi này dẫn đến hai bậc sống khác nhau: bậc sống tu
trì và bậc sống hôn nhân. Nhưng tất cả đều được kêu gọi trở nên trọn lành (x. Mt 5, 48).
Công đồng Vatican II cũng đã khẳng định mọi Kitô hữu đều được kêu gọi nên thánh trong bậc
sống của mình và có nhiều con đường để nên trọn lành (x. LG 11, 42), chứ không chỉ qua
con đường tu trì. Ở đây, chúng ta cần phân biệt “nên thánh” trong bậc giáo dân và “nên
thánh” trong bậc tu trì: sự thánh hiến phổ quát và sự thánh hiến riêng biệt, ơn gọi phổ quát
nên thánh và ơn gọi cụ thể nên thánh theo từng bậc sống. Trong Cựu ước, có sự thánh hiến
của toàn thể dân Chúa và cũng có sự thánh hiến của riêng các ngôn sứ. Cũng vậy, trong Tân
ước, ngoài sự thánh hiến phổ quát dựa trên bí tích Rửa tội, còn có sự thánh hiến đặc biệt của
bí tích Truyền chức (x.  CCC[5] 1535, 1556-1559), của bí tích Hôn nhân (x. GS 48; CCC
1535), của các hình thức tu trì (x. CCC 916, 931; LG 44; PC 5). Mỗi người phải sống theo đặc
sủng đã nhận được (x. 1Cr 7, 7- 20). Chính Chúa Thánh Thần làm cho Giáo hội trở thành một
mối hiệp thông hữu cơ, trong sự đa dạng về các ơn gọi, các đặc sủng và các thừa tác vụ (x.
AG 4; LG 4, 12, 13; GS 32, CL 30-31). Nói chung, nên thánh là con đường của đức ái. Càng
yêu nhiều, càng thánh thiện. Ơn gọi là một lời mời gọi để sống trong tình yêu với Thiên Chúa
và để minh chứng tình yêu đó. Dù sống trong bậc sống nào, chúng ta cần phải hiểu rằng
TÌNH YÊU là sức sống nền tảng của mọi ơn gọi: “Một cách đơn giản, ơn gọi là một tiếng gọi
để tôi hoàn toàn lệ thuộc vào Ðức Kitô, với ý thức rằng, không gì có thể tách tôi ra khỏi Tình
yêu của Người. Ơn gọi là một lời mời gọi để sống trong tình yêu với Thiên Chúa và để minh
chứng tình yêu đó. Tôi yêu mến Chúa thế nào? Tôi minh chứng tình yêu của tôi cho Thiên
Chúa thế nào? Thưa, bằng cách làm thật tốt đẹp công việc được trao phó, bằng cách thực
hiện một cách đơn sơ những gì Chúa ủy thác cho tôi dưới bất kỳ dạng thức nào. Như thế, dù
bạn được trao phó cho bất kỳ công việc gì, với tư cách một tu sĩ, hay một giáo dân - đó là
phương tiện cho bạn để bạn dành tình yêu của bạn cho Thiên Chúa trong một hành vi sinh
động, trong một hành vi của tình yêu... Bất kỳ khi nào bạn mỉm cười với một người nào đó,
nụ cười đó là một hành vi của tình yêu, là một món quà cho người đó, một cái gì thật đẹp...



Do đó, nếu tôi biết làm thế nào để yêu mến Ðức Kitô, nếu tôi muốn biết tôi có thực sự ở
trong tình yêu với Thiên Chúa không, tôi chỉ cần nhìn xem tôi đã làm công việc Ngài đã trao
phó cho tôi như thế nào - Có bao nhiêu tình yêu tôi đã đặt vào trong công việc của tôi. Bạn
thấy đó, vấn đề của ơn gọi không hệ tại ở chính công việc - ơn gọi của chúng ta là  thuộc
trọn về Ðức Giêsu với ý thức rằng, không gì có thể tách lìa chúng ta ra khỏi tình yêu của
Người. Ơn gọi không phải là những gì chúng ta đang làm, hay chúng ta làm được bao nhiêu
việc, mà là bao nhiêu tình yêu tôi đã đặt vào công việc tôi đã được trao phó. Những gì bạn
đang làm, có thể tôi không làm được... Những gì tôi đang làm, có thể bạn không làm được,
nhưng tất  cả  chúng ta đều có thể  làm cái gì  đó thật  đẹp cho Thiên Chúa.” (Mẹ  Têrêxa
Calcutta)

Cha mẹ của thánh nữ Têrêxa Hài đồng Giêsu, ông  Martin  và bà Guerine, đã đi tìm hiểu
ơn gọi tu trì, nhưng Chúa không muốn cho họ đi con đường ấy và họ đã bước vào cuộc sống
hôn nhân và nên thánh. Chúng ta phải nhấn mạnh rằng hôn nhân Kitô giáo là một ơn gọi nên
thánh và gương của những cha mẹ thánh thiện là điều kiện thuận lợi đầu tiên cho việc nở
hoa những ơn gọi linh mục và tu sĩ.

Từ khởi nguyên, Chúa đã muốn con người sống có đôi: “Ðàn ông ở một mình không tốt.”
(St 2, 18) Nhưng Chúa, nhất là trong Tân ước, cũng mời gọi chúng ta bước đi trên con đường
hẹp của Tin Mừng, sống hiến dâng trọn vẹn cho Thiên Chúa bằng một tình yêu không chia sẻ
(x. Mt 19, 12; VC 88). Cũng như ơn gọi làm Kitô hữu, ơn gọi làm linh mục hay tu sĩ là ơn
Chúa ban nhưng không. Chúa là người  đi  bước trước, là người  đưa ra sáng kiến kêu gọi
chúng ta theo Ngài: “Không phải các con đã chọn Thầy, nhưng chính Thầy đã chọn các con.”
(Ga 15, 16)        

Bởi đó, mỗi người đều được đặt trước một sự chọn lựa. Hạnh phúc cả cuộc đời tùy thuộc
vào sự lựa chọn này. Sự chọn lựa luôn bao gồm trách nhiệm. Chọn lựa cũng bao gồm sự hy
sinh và dấn thân. Hy sinh và dấn thân để theo đuổi điều mình chọn lựa. Chúng ta chọn lựa
một cách dứt khoát, nhưng hy sinh và dấn thân thì kiên trì, bền bỉ và kéo dài suốt cuộc đời.
Nếu chọn lựa sống đời Kitô hữu hoàn hảo đã phải chiến đấu nhiều với chính bản thân, thì
chọn lựa sống đời tu trì còn phải chiến đấu nhiều hơn nữa. Vì chọn lựa ấy đòi buộc sống giữa
đời nhưng không để bị vương vấn mùi đời.

Trước khi lựa chọn, ta cần suy nghĩ, tìm hiểu về từng ơn gọi, rồi tự xét xem mình tự
nhiên hướng chiều mạnh mẽ về đời sống nào? Đối với việc tìm hiểu về đời sống hôn nhân,
thiết tưởng chúng ta đã biết nhiều rồi, ở đây chỉ xin bàn về ơn gọi tu trì.

còn tiếp

[1] Đức Phaolô VI, Populorum Progressio -Thông điệp phát triển các dân tộc, số 15.

[2] Những ơn gọi mới cho một Châu Âu mới, 1998, số 16b.  [3] Luận ngữ 20, 3.

[4] Sứ điệp của Đức Gioan Phaolô II gởi các tín hữu nhân ngày cầu cho ơn thiên triệu
6/5/2001, số 2.   [5] Sách Giáo Lý Giáo hội Công giáo.

VỀ MỤC LỤC

MỘT CÚ NHẢY XA VÀ NHẢY CAO TUYỆT VỜI !

Quý độc giả Ephata và Giáo Sĩ Việt Nam thân mến,

Trên kênh truyền hình VCTV 2, mỗi đêm, nhà đài đang phát lại phim “Blouse Trắng”. Tôi
đã được xem phim này lần này là lần thứ hai, thật ra thì lần trước và cả lần này tôi vẫn chỉ là



xem được tập nào hay tập đó, chẳng bao giờ xem được hoàn toàn bộ phim, vì những bận rộn
và những bổn phận cắt ngang.

Nhân vật cuốn hút tôi trong bộ phim này là người nữ bác sĩ tên Oanh, dĩ nhiên mỗi ngưòi
có một lối nhìn và một cách đánh giá vấn đề khác nhau, nhưng nơi tôi, tôi cảm nhận và yêu
mến nhân vật này, dẫu biết rằng đó chỉ là một nhân vật hư cấu, nghĩa là được dựng lên theo
truyện phim mà thôi.

Sống bản lĩnh, tỉnh táo trước mọi vấn đề, đánh giá đúng thực trạng, không bị dư
luận đưa đẩy và quyết tâm làm điều đúng mà mình đã nhận định. Thân phận con
người đã không tránh cho nhân vật này thoát khỏi những khổ đau, trăn trở và kể cả những
thất bại cách này cách khác.

Câu truyện trong Phúc Âm về người mù Ba-ti-mê làm cho tôi rõ hơn trong quả quyết Ơn
Gọi của đời mình. Một khi đã xác định đúng con đường của mình, nhất là con đường ấy mang
tên Giê-su, thì chẳng ngại ngần gì mà không vững bước.

Cái đám đông cay nghiệt và xu nịnh luôn là một trở ngại lớn cho ý chí của những ai không
đủ bản lĩnh và quyết tâm. Trước đó vài phút, một đám đông của những kẻ tưởng mình mạnh,
tưởng mình sáng mắt và tưởng rằng mình hữu lý, họ đãù quát nạt anh Ba-ti-mê và bảo anh im
đi. Có lắm khi mình không đổ vỡ vì lỗi lầm hoặc hình phạt, nhưng vì những ánh mắt ghẻ lạnh,
những cái nhìn soi mói ác độc, đánh gục những con người đang thoi thóp chờ một sự cảm thông.
Người bạn ngày hôm qua còn đi lại với mình hôm nay bỗng lạnh lùng tránh né, vẫn có những
ngày đụng thất bại trong cuộc đời, không tìm được một cuộc gặp gỡ để nhận sự nâng đỡ.

Tôi nhớ lại một hình ảnh mà tôi thường gặp ở ngay Xứ Đạo nhà tôi ngày tôi còn bé, bây
giờ vẫn còn, có cái là vị trí của tôi hôm nay đã khác với ngày xưa trong cùng một tình huống
đó. Tạ ơn Chúa, vì ngay từ dạo ấy, Chúa đã cho tôi có được một góc nhìn từ vị trí một chú
bé, để rồi ấn tượng đó sẽ giúp tôi lưu tâm đến cách ứng xử của chính mình trong cương vị
một Tu Sĩ Linh Mục hôm nay. Góc nhìn đặc biệt ấy, ấn tượng không phai ấy chính là khung
cảnh một đám đông những ông Trùm, bà Quản, xô đẩy quát tháo dân chúng, dẹp đường lấy
lối cho cha xứ đi qua.

Trong một lần tôi về công tác ở một Giáo Phận xa xôi, ngày ấy còn khó khăn lắm, Đức
Cha cho tôi sử dụng chiếc xe Niva ( loại xe thể thao của Liên Xô, hai cầu, để di chuyển trong
các địa hình phức tạp ) duy nhất của Đức Cha, thầy lái xe phải khó khăn chật vật lắm mới
vượt qua được đám đông Giáo Dân tụ về trung tâm Giáo Phận để đón rước Đức Cha như
trong một ngày Lễ Hội. Bỗng vị Linh Mục đi cùng với tôi ( trong vai trò hướng dẫn ) mở cửa
xe, nhảy xuống, trong chiếc áo chùng đen, không biết lấy ở đâu mà trong tay đã có sẵn một
cây tre, ngài vung tay phát roi và la hét để dẹp đám đông, mở đường cho xe Đức Cha len đi.
Lúc đó tôi ngồi sững trên xe, ngượng chín cả người, không biết phải độn thổ đi đâu !

Tôi cảm phục Đức Cha Louis Phạm Văn Nẫm, nhiều lần, lúc sinh thời, đến dâng Thánh Lễ ở
đâu đó, thật bất ngờ, ngài tươi cười xuất hiện ở phòng áo và chào mọi người, cả một đám đông
với bao nhiêu là quan chức, cổng chào, khăn áo, cờ quạt đã đón hụt ngài, vì ngài chỉ dùng chiếc
xe hai bánh, trang phục bình thường và len lén đi bằng cửa... sau. Hôm ấy, chắc là không đứa
bé lơ ngơ nào, không người đàn bà nghèo hèn tội nghiệp nào bị quát nạt vì đã dám chạy ngang
qua đám đông để chào đón Đức Cha, hay chồm mình để nhìn cho được vị Giám Mục thân yêu
của mình.

Khi Chúa Giê-su cất tiếng gọi hỏi Ba-ti-mê, thì đám đông tráo trở đã vội đổi ngay giọng
với anh và nhắc anh một cách tích cực, lại còn ân cần bảo: “Hãy cứ yên tâm”. Người mù lúc
nãy đã chẳng đếm xỉa gì đến lời quát nạt của đám đông thì bây giờ cũng chẳng quan tâm
mấy đến lời những đẩy đưa của bọn họ. Thế mới thấy được sức mạnh của một con người đã
biết chọn đúng đường, chọn đúng đích, nhất là đường đó, đích đó lại mang tên Giê-su.

Tôi với cha Quang Uy, hai anh em đã có hơn một lần ngồi “tán” với nhau thật “đã” về cái
cú “nhảy chồm lên” của anh mù theo cách dịch của cha già Nguyễn Thế Thuấn trong Dòng,
tưởng tượng ra cái khoảng không đen tối trước mặt, cái liều lĩnh can đảm, cái dứt khoát của
lòng tin, cú nhảy của anh mù quả thật là cú nhảy “muôn đời còn được nhắc đến”. Cú nhảy đó
xuyên qua màn đêm tối dẫn vào miền ánh sáng, cú nhảy khởi đầu một chặng đường mới của
một người cảm nhận Giê-su là tất cả của mình để đi theo. Cú nhảy đó còn là cú nhảy xuyên
qua cái xu nịnh nông nổi của thế gian, cái vào hùa với định kiến, cái đón gió trở cờ và cái



quyền thế không nhắm đến việc phục vụ tha nhân mà đám đông ngày xa xưa ấy quanh Chúa
Giê-su và cả đám đông chúng ta hôm nay đang theo đuổi một cách mù quáng khờ khạo !

Nếu chúng ta xác định được đường và đích của mình mang tên Giê-su, thì nào, xin mời
chúng ta hãy cùng liều lĩnh nhảy chồm về phía Ngài, lao mình đến với Ngài.

Lm. VĨNH SANG,  DCCT, Chúa Nhật 29.10.2006

VỀ MỤC LỤC

CHÓI  CHANG

(Mc 10:46:52)

Bóng đêm vây phủ quanh tôi,

ngày càng dầy đặc chơi vơi ngàn trùng,

bước đi như giữa quãng không,

tôi tìm ánh sáng cuối vùng trời mây.

niềm hy vọng vuột tầm tay,

bao nhiêu mộng ước vươn dài tháng năm,

càng mong càng thấy bặt tăm . . .

Bóng tối tựa gọng kìm siết chặt

ngàn cân đè đôi mắt ngày đêm,

vùng trời hoang lạnh vô biên,

ngàn cơn uất nghẹn nhận chìm tấm thân.

Nhưng cơ hội ngàn vàng đã tới,

tâm hồn tôi khấp khởi reo mừng,

Bóng đêm như muốn nổ tung,

khi nguồn ánh sáng oai hùng vươn lên.

Từ muôn thuở toàn dân ngưỡng vọng,

bước Thiên Sai mở rộng quan san,

niềm tin tô thắm địa đàng,

từ nay ánh sáng ngập tràn lối đi.

Thày đứng đó uy nghi cao cả,

suối tình yêu nhiệm lạ vô song,



Tiếng Thày vang vọng không trung,

như ngàn thác đổ vào lòng thế nhân.

Con nhận biết muôn phần tội lỗi,

như bức tường đêm tối bủa vây,

từ nguồn ân sủng cao dầy,

từng luồng ánh sáng xé thây đêm trường .

Thày lấy cả tình thương trời bể,

lắng nghe từng lý lẽ con tim,

từ nay sức mạnh niềm tin,

đẩy lui nỗi sợ khỏi miền tử vong.

Khi vào tận cõi lòng hoang vắng,

Thày khơi nguồn ánh sáng chói chang,

bầu trời thánh sủng hân hoan,

dậy niềm hy vọng chứa chan ân tình.

Từ ngày Chúa Phục sinh vinh hiển,

cơn mây mù tan biến hư không,

Thày đi từng bước chập chùng,

gieo mầm sống mới khắp vùng nhân sinh.

Chính khi chọn đóng đinh thập giá,

Thày  thực thi “phép lạ” Thiên Sai.

Khi vừa mới gặp chông gai,

môn đồ cao chạy xa bay, mặc Thày. 

Khắp thế giới đêm dầy bao phủ,

cúi xin Thày quy tụ muôn dân,

Tin Mừng vang nhịp thiên thần,

trần gian rộn khúc tri ân muôn loài.



Quê hương cát bụi tung bay,

trông chờ đến lúc đổi thay!

Bao giờ ?!

vân thanh

29.10.2006

VỀ MỤC LỤC

SỐNG LÀ CHUẨN BỊ CHẾT

Suy tư về cái chết là suy tư về cái sống. Chết là một phần của sự sống bỡi lẽ trong sự
sống đã có sự chết. Nó là cánh cữa nối liền hai thế giới như cữa sông đưa giòng nước vào
nguồn biển rộng mênh mông. Nó là người bạn trung thành nhất của chúng ta. Nó là người
bạn duy nhất không bao giờ quên chúng ta và nó có thể đến viếng thăm chúng ta bất cứ lúc
nào, vào sáng sớm tinh sương hay vào lúc đã về xế chiều.

Chúng ta không cần nói đến những cái chết đến với chúng ta từ những nguyên nhân bên
ngoài như do tai nạn, sự mưu sát, hay một nguyên nhân nào khác không cần biết. Chỉ cần
nói đến sự chết đang nằm sẵn trong bản tính con người chúng ta. Như một hoa trái đang
chín dần, mỗi ngày sống là một bước đi chúng ta đang tiến dần về với cái chết đang chờ đợi
mỗi người chúng ta. Bên cạnh đó, trong cuộc sống hằng ngày cũng còn có rất nhiều những
mất mát, những thua thiệt khiến chúng ta cũng đã chết đi phần nào trong con người chúng
ta như mỗi khi chúng ta phải lựa chọn hay mỗi khi phải ra đi. Mỗi lúc lựa chọn là mỗi lúc phải
quyết định từ bỏ. Từ bỏ khiến chúng ta phải mất đi một phần những cái thuộc về chúng ta và
điều đó làm chúng ta đau khổ và chết đi không ít. Mỗi khi chúng ta phải lên đường ra đi vì
công việc hay vì cuộc sống cũng vậy. Chúng ta phải dứt bỏ tình cảm quen thuộc, dứt bỏ sự
quyến luyến tự nhiên mà một khi đã quen nhau chỉ muốn ở gần nhau. Sự ra đi lúc nầy quả
thật là một sự thương đau và cũng là một sự chết đi trong lòng không ít cho người phải ra đi,
vì không có ra đi nào không làm lòng mình tê tái, cũng không có ra đi nào không để lại nỗi
nhớ thương. Nhưng chưa hết, không phải chỉ lúc chúng ta ra đi chúng ta mới cảm thấy đau
thương mà cả sự ra đi  của những người  thân yêu chúng ta cũng để lại  những cảm giác
thương đau rất nhiều. Mỗi người chúng ta thảy đều có kinh nghiệm nầy: cứ mỗi lần có một
người bạn thân hay một người trong gia đình chúng ta vĩnh viễn ra đi, chúng ta thấy gì trong
con người chúng ta ? Chúng ta cảm thấy con người chúng ta cũng chết đi với họ, bằng chứng
là chúng ta thấy mất hẳn sinh lực, mất hẳn tinh thần, cũng như mất hẳn niềm vui để sống.

Cứ theo định luật tự nhiên, con người được sinh ra, lớn lên, già đi và chết. Đó là định luật
chung của con người. Không ai có thể sống mãi mà không chết ngay dầu các vua chúa ngày
xưa đã cố gắng đi tìm thuốc trường sinh bất tử nhưng họ cũng không tránh khỏi định luật
khắc nghiệt ấy. Vì thế, chối từ sự chết là lừa dối chính mình. Để sống cách trọn vẹn, người ta
phải can đãm chấp nhận sự sống lẫn sự chết. Sự sống quá tự nhiên đến nỗi chúng ta không
nghĩ đến ngày nó kết thúc.  

Thái độ của con người đối với sự chết luôn là một sự giằng co giữa sự lôi cuốn và sự
khước từ. Mọi người đều nhận ra rằng sự sống là mỏng manh, là ngắn ngủi và nó có thể kết
thúc bất cứ lúc nào.

Chính những tư tưởng về sự chết đưa chúng ta đến vấn nạn nầy: Cái gì là chính yếu, là
trường cửu đối với con người chúng ta ? Chúng ta cần phải làm gì để đối đầu với cái chết
đang đến với chúng ta ? Vì thế, phản ảnh về sự chết là học cách chúng ta phải sống hôm
nay.

Người xưa đã sống đời sống như có một sự sống khác quan trọng hơn là cuộc sống ở đây



và bây giờ, khiến họ sống cách xa cuộc sống hiện tại. Nhưng đối với giới trẻ hôm nay, họ
không thể chấp nhận cuộc sống như thế.

Thật vậy, nếu chối từ cuộc sống chúng ta đang sống hiện tại hoặc chỉ chú trọng đến cuộc
sống hôm nay mà không nghĩ đến ngày mai chúng ta sẽ chết, cả hai đều không thực tế. Vì
thế, một số các nhà tâm lý học có khuynh hướng KiTô giáo hiện đại đang có khuynh hướng
nầy: Sống là chuẩn bị cho con người đi về với cái Chết. Chính tư tưởng nầy đã giúp rất nhiều
người thoát khỏi khủng hoảng trầm trọng khi con người đối diện với cái chết, và nhờ đó cũng
đã giúp nhiều người chuẩn bị sẵn sàng để lên đường ra đi cách an bình về với Thiên Chúa và
về với những người thân yêu của họ bên kia thế giới. Cũng chính những tư tưởng nầy đã giúp
rất nhiều nhà giàu sang phú quí thực thi đức bác ái, biết dùng của cải đời nầy để mua lấy
nước trời bằng cách chia xẻ phần nào những của cải của họ cho những người nghèo khổ và
nhờ thế nhiều người bất hạnh đã có được một đời sống tương đối xứng đáng với phẩm giá
con người hơn.

Nói đến đây, tôi nhớ đến câu chuyện về hành vi thiếu bác ái của một người bạn đồng
nghiệp của tôi. Câu chuyện xem ra quá bình thường nhưng đã để lại một ký ức không mấy
tốt đẹp cũng như đã để lại một sự hối hận suốt đời cho người bạn già của tôi. Hy vọng nó có
thể giúp chúng ta có thêm kinh nghiệm sống cho những ngày còn lại của chúng ta trên trần
gian nầy.

Trong chuyến du hành sang Hy Lạp, trên con đường từ Athens đến Kalambaka, người bạn
già của tôi đã kể cho tôi nghe câu chuyện của ông như sau:

Chiều hôm đó, khi đi ngang qua một làng nhỏ của người da đen trong sa mạc Sahara.
Như thường lệ, khi có một người khách đến, mọi người trong làng chạy ra vây bao quanh xe
khách hoặc tò mò, hoặc để giành lấy những thực phẩm mà du khách thường mang theo để
tặng họ. Hôm đó, tôi có nhìn thấy một ông lão già đang run lập cập vì lạnh. Nói về cái lạnh
trong sa mạc xem ra là khó tin nhưng thực tế là thế. Sahara thường được gọi là xứ lạnh vào
đêm nhưng rất nóng dưới ánh quang mặt trời. Mặt trời lặn rồi, ông lão lạnh cóng. Bấy giờ, tôi
có ý nghĩ cho ông ta một trong những chiếc mền của tôi, nhưng tôi lại để tư tưởng đó qua đi
vì tôi nghĩ đêm đến tôi cũng sẽ cóng lạnh như vậy. Dầu tôi lý luận: ông có thể quen với thời
tiết ở đây hơn tôi, nhưng một chút bác ái trong tôi cũng đã khiến tôi suy nghĩ lần nữa, tốt
hơn là cho ông ta một chiếc dẫu tôi có lạnh hơn một chút. Tuy vậy, khi tôi rời bỏ ngôi làng,
những chiếc mền vẫn còn nằm nguyên vẹn trên chiếc xe của tôi. Bấy giờ, lương tâm tôi bắt
đầu cắn rứt.

Khi đến nơi tôi có ý định đến, tôi rảo một vòng đi tìm một chỗ để yên nghỉ và tôi đã tìm
được một nơi vừa ý thích. Tôi cố gắng nằm yên tựa chân lên một hòn đá lớn, nhưng rồi tôi
vẫn không yên tâm được. Tôi nhớ cách đó một tháng, một người da đen đã bị nghiền nát bỡi
một tảng đá to rơi xuống. Nên tôi đã ngồi dậy để xem tảng đá chỗ tôi đang nằm có bảo đảm
không. Tôi thấy nó không được cân bằng cho lắm nhưng không đến nỗi nguy hiểm.

Tôi lại nằm xuống. Nếu tôi kể lại điều mà tôi mơ thấy, có lẽ bạn sẽ cảm thấy lạ lùng.
Điều đáng buồn cười là tôi mơ thấy tôi đang ngủ dưới một hòn đá lớn và rồi vào một lúc, tôi
thấy hòn đá di động và rơi xuống trên tôi. Tôi nghe thấy tiếng xương kêu răng rắc và tôi cảm
thấy mình sắp chết vì cả thân xác bị nghiền nát dưới tảng đá ấy. Nhưng tôi ngạc nhiên vì
không cảm thấy mình đau đớn gì cả, chỉ có một điều là không thể cử động được. Bấy giờ tôi
thấy ông lão đang run rẩy trước mặt tôi. Không do dự một chút nào cả, tôi vội vàng lấy ngay
một chiếc mền không được dùng đến đang nằm đàng sau tôi để trao cho ông. Tôi cố gắng
giang tay ra để đưa nó cho ông. Nhưng viên đá khổng lồ ấy khiến tôi ngay cả một cử động
nhỏ cũng không thể làm được. Tôi sợ quá nên chợt tỉnh giấc. Chính cơn ác mộng ấy đã giúp
tôi suy nghĩ và hiểu được luyện ngục là gì, cũng như đã hiểu được nỗi khổ đau của các linh
hồn là không còn có thể làm được điều mà trước đây họ có thể và lẽ ra nên làm.

Có ai biết được bao nhiêu năm trời sau đó tôi cứ phải bị ám ảnh và ray rứt trong lương
tâm mỗi khi nhìn thấy chiếc mền như một bằng chứng cho sự ích kỷ của tôi cũng như cho sự
chưa đủ trưởng thành của tôi để vào nước của Tình Yêu?

Tôi cố gắng nghĩ đến bao lâu tôi đã phải ở dưới hòn đá khổng lồ ấy ? Và có sự đáp trả
cho tôi rằng cho đến khi tôi có thể làm được một hành động của tình yêu trọn vẹn. Bấy giờ,
tôi cảm thấy mình hoàn toàn bất lực.



Tôi đưa mắt hướng nhìn đi nơi khác và tôi đã nhìn thấy những bia đá đang nằm trước
mặt tôi không gì khác hơn là những nấm mồ của những người đã nằm xuống. Họ cũng vậy,
cũng bị xét xử theo hành động trọn vẹn của tình yêu của họ, và giờ đây họ nằm ở đó đang
mong chờ Vị Cứu Thế đến giải cứu họ trong ngày sau hết.

Hành động trọn vẹn của tình yêu là gì ? Là Chúa Giêsu đi lên đỉnh đồi Calvê để chết cho
hết thảy chúng ta. Như những phần tử của nhiệm thể, chúng ta cũng sẽ được hỏi để cho thấy
chúng ta có đủ tình yêu trọn vẹn ấy để theo Ngài lên đỉnh đồi Calvê không ? Sự khước từ làm
những việc bác ái cho những người anh em chúng ta nói lên cho chúng ta thấy rằng chúng ta
còn có cả một con đường dài nữa phải đi. Nếu chúng ta đã có thể đi qua một người anh em
đang run rẩy vì lạnh, một người anh em đang gặp hoạn nạn bên vệ đường, làm cách nào
chúng ta có thể dám chết đi cho những người anh em khác như Chúa đã chết đi cho hết thảy
chúng ta.

Nếu chúng ta không muốn nằm lâu bất động dưới những viên đá khổng lồ đó thì bây giờ
ngay khi còn sống, hãy làm những gì chúng ta có thể làm được cho những người anh em
chúng ta để làm hành trang chuẩn bị sẵn sàng cho ngày Chúa gọi chúng ta lên đường về bên
kia thế giới.

Lm. Lê Văn Quảng

VỀ MỤC LỤC

Lời từ tấm bia mộ

  Vào những dịp giỗ chạp, ngày lễ cầu cho các Linh hồn đã qua đời, dịp đầu Năm mới hay
dịp nào về thăm quê nhà...chúng ta thường dành thời giờ ra nghĩa trang thăm viếng phần mộ
người thân nằm nơi đó.

 Nghĩa cử này nói lên sâu đậm tâm tình lòng trung thành và biết ơn của người còn sống
với người đã qua đời.

Ðến thăm viếng nơi đó, lẽ dĩ nhiên, ta chỉ có thể tâm tình một mình với người nằm chôn
sâu kín trong lòng đất. Người đã qúa cố không biết có nghe được ta nói gì không? Ta thì
không nghe thấy họ nói gì với ta. Dẫu thế, ta tin là mối dây liên lạc thần giao cách cảm linh
thiêng nối kết hai thế giới người chết và người còn sống lại với nhau. Và tấm bia đá đặt dựng
trên nấm mộ của họ nói cho ta một vài tâm tình, như nói thay cho người nằm dưới đó 

"Tôi là một tảng đá nặng nề vô hồn được đặt dựng trên nấm mồ của người nằm dưới
đây. Tôi không phải là người canh mồ, cũng không phải là vật chắn lối cản trở người khác
đến gần nấm mồ đâu.

Người đã qúa cố bây giờ nằm chôn sâu kín trong lòng đất, vâng xương thịt đã tan rã
thành bụi đất. Nhưng họ không biến mất hẳn khỏi sân khấu cuộc đời đâu. Tên tuổi, ngày
chào đời, ngày sau cùng đời sống và quê quán của họ, và có khi cả hình chụp khi xưa nữa,
được đục khắc ghi vào bia đá đây. Dù trải qua năm tháng nắng mưa ở giữa trời, nhưng còn
vẫn rõ nét, vẫn đọc được. Bia đá ghi giữ lại căn cước của người qúa.  

Cây Thánh gía dấu hiệu lòng tin của người qúa cố cũng được đục khắc ghi sâu đậm nét
vào bia đá. Cây Thánh gía không phải là dấu hiệu của sự chết. Nhưng là dấu chỉ lòng tin ơn
cứu độ, mà Chúa Giêsu đã đem lại cho con người.

Cây thánh gía là biểu hiệu của sự sống. Chúa Giêsu đã chết trên thập gía và đã sống lại.
Ngài đã biến đổi cây thánh gía thành cây mang lại sự sống ơn cứu độ. 

Chắc chắn, trong đời sống ai cũng phải trải qua nhiều giai đoạn lên xuống, đau khổ, hy
sinh, thất vọng, bệnh tật đau đớn... Ðó là những giăng ngang lối cuộc đời. Cây Thánh gía
khắc ghi trên phần mộ nói lên: cuộc đời người qúa cố nằm nơi đây không thiếu những bước
giăng ngang lối cuộc đời như bao người khác!



Chiều dọc thẳng đứng của cây Thánh gía diễn tả sự liên đới giữa Thiên Chúa với người đã
qua đời. Và chiều ngang cây Thánh gía nói lên sự tương quan giữa người qúa cố với người
còn đang sống trên trần gian.

Trong đời  sống ai cũng phải  trải  qua nhiều chặng đường thông thường cũng như bất
thường. Vì thế:

Xin đừng buồn sầu thất vọng về đời  sống, dù khi gặp phải  cảnh phức tạp khó khăn.
Nhưng hãy vững niềm tin: Thiên Chúa là nguồn hy vọng sẽ vực dậy cho sống lại.

Xin đừng nói mình bị lôi cuốn vào vòng đau khổ bệnh tật. Nhưng hãy vững niềm tin:
Thiên Chúa cảm hóa chúc lành cho cuộc đời.

 Xin đừng nghĩ rằng bị đẩy xa khinh chê cô đơn trong đời sống. Nhưng hãy vững niềm
tin: Thiên Chúa không bỏ rơi ai. Người hằng hướng dẫn đời sống, như người mẹ cầm tay dẫn
con mình đi.

Xin đừng cho rằng một mình phải vượt qua những cay đắng trên đường đời. Nhưng hãy
vững niềm tin: Thiên Chúa hằng đồng hành giúp đỡ.   

Xin đừng định kiến rằng mọi sự chấm dứt với cái chết. Chết là hết! Nhưng hãy vững niềm
tin: Không, chết không phải hết, nhưng là khởi đầu một đời sống mới.

Chính Chúa Giêsu đã trải qua sự chết trước khi sống lại. Ngài là chúc phúc lành cho niềm
hy vọng của con người.“.

Lm. Nguyễn ngọc Long

VỀ MỤC LỤC

Niềm vui trong Chúa là sức mạnh con

Có làm là có thất bại. Con chỉ không thất bại, khi không bao giờ làm cái gì mà thôi.
Thường thường khi làm việc (việc tư cũng như việc công, việc nhà cũng như việc cộng đoàn),
thành công nhiều hơn thất bại. Nhưng nếu thành công, con coi đó là tự nhiên. Tự nhiên nên
mau quên. Nhưng nếu thất bại, con coi đó là bất thường. Bất thường nên ám ảnh. Tuy biết « 
thất bại là mẹ thành công », nhưng khi thất bại, bị ám ảnh lâu dài, con sẽ thôi không làm
nữa. Do đó, thất bại thường có nghĩa là đã bắt đầu khai tử thành công.

Con họat động là để đi tìm niềm vui. Niềm vui phục vụ. Phụng sự Chúa và phục vụ tha
nhân. Con chỉ vui khi thành công, mà hoạt động nào cũng có thất bại, nên trong khi đi tìm
vui, có thể con sẽ gặp buồn. Thấy buồn, vì con đánh gía mình bằng thành công. Thấy buồn,
vì không đựợc người đời kính phục. Ðời chỉ kính phục những người thành công.

 Nhưng Chúa đánh gía con không phải do thành công hay thất bại, mà do con có chịu
làm hay không làm : làm cho Chúa và làm cho tha nhân. Chân lý ấy làm cho con vui, dù việc
con đang làm có thể mang lại thất bại hoặc chẳng bao giờ gặt hái được thành công. Gía trị
của con do Chúa đánh gía thì khác với gía trị của con do người hoặc do chính con đánh gía
con. Niềm vui của con là hoa trái Thánh linh (Gal. 5,22), bắt nguồn nơi Chúa, không bắt
nguồn nơi người hoặc bắt nguồn nơi con. Niềm vui đó thúc đẩy con làm việc và vẫn có thể ca
hát trong thất bại cay đắng. Thi hào R. Tagore cho rằng : « Thượng Ðế kính phục tôi, khi
tôi làm việc, nhưng Ngài yêu mến tôi, khi tôi ca hát ».

Lạy Chúa ! Con cố gắng làm cả hai. Con vẫn không ngừng ca hát khi làm việc, bất kể
thất bại hay thành công. Vì con biết có Chúa kính phục con và yêu thương con là đủ rồi.

Cố Lm. Giuse Vũ xuân Huyên +

VỀ MỤC LỤC



TÌNH CẢM HAY TÌNH YÊU

Phúc Âm Nhật Ký Ngày 22.10.2006

(Mc 10:35-45)

Cách đây hơn 21 năm, nhân kỷ niệm 20 năm kết thúc Công đồng Vatican II, Giáo hội đã
lên tiếng : “Ngày nay, khắp nơi chúng ta chứng kiến thế giới gia tăng nghèo đói, đàn áp, bất
công và chiến tranh, đau khổ, khủng bố, và đủ loại hình thức bạo lực khác.  Cần phải có một
suy tư thần học mới và sâu xa hơn để giải thích các dấu chỉ thời đại này dưới ánh sáng Tin
Mừng.”[1]  Lạ chưa !  Giữa lúc ai cũng tránh xa và không muốn nghĩ tới những tai họa đó,
Giáo hội lại thấy đó là những dấu chỉ thời đại và nỗ lực tìm kiếm giá trị cứu độ nơi những khổ
đau đó.  Vì xét cho cùng, “tự bản chất hiệp thông, Giáo hội là một nhiệm tích cứu độ nhân
loại.”[2]

Trước một nhân loại và dân tộc đang đau khổ về nhiều mặt như thế, thường người ta đặt
ra câu hỏi : Giáo hội phải làm gì ?  Nhưng đó chỉ là câu hỏi phóng về tương lai.  Cần phải hỏi
ngược về quá khứ hay về tận nguồn để thấy toàn thể vấn đề.  Câu hỏi về tận nguồn đòi
chúng ta phải nhìn vào lòng đời để thấy được lòng mình.[3]  Nói khác, những hiện trạng đau
thương đó có tố cáo thực trạng tâm hồn và cuộc sống người Kitô hữu không ?  Liệu chúng ta
có thể phủi tay được trước những đau khổ của người khác không ?  Cách nào đó, phải chăng
những nạn nhân thời cuộc không do những bàn tay lông lá của chúng ta gây ra ?  Những câu
hỏi này không do tưởng tượng phi lý.  Rõ ràng trước thánh lễ chúng ta vẫn đấm ngực cả về
“những điều thiếu sót” nữa.   Ðây chính là lúc chúng ta cần xét đến những điều thiếu sót
trong sứ mệnh làm chứng hôm nay.  Nếu chúng ta sống sát Tin Mừng, liệu nhân loại có đau
khổ như vậy không ?  Từ những vấn nạn đó, đi đến một câu hỏi sâu hơn : khi được sai vào
trần thế, chúng ta đã sống và hoạt động theo hướng nào ?  

Muốn tìm được câu trả lời đích xác, chúng ta cần dựng lại khung cảnh và tâm trạng các
môn đệ theo Chúa Giêsu ngày xưa. Các ông là những người rất đặc biệt vì đã được tuyển
chọn làm tông đồ (tiền thân của giám mục).   Nhưng tinh thần thế tục vẫn chưa gột sạch
khỏi đầu óc.  Các ông tìm mọi cách để “cỡi lên đầu lên cổ người ta.”[4]   Muốn đổi đời, phải
biết mình đang sống theo tinh thần nào.[5]   Không thể lấy tinh thần thế tục mà cải hóa thế
gian.  

Ngay giữa hàng ngũ tông đồ, các ông không đối thoại với nhau.  Bằng chứng, thấy sự
kiện Chúa nhỏ to với  ông Giacôbê và ông Gioan,  “mười  môn đệ kia đâm ra tức tối.”[6]
  Ðúng là tình cảm đã làm cho con người tự ái quá mức, khiến họ không còn nhìn thấy vấn đề
và hiểu thấu nỗi khổ tâm của anh em nữa.  Họ có biết câu truyện kết thúc thế nào đâu.  Tai
họ chỉ nghe phần mở đầu câu truyện.  Phần kết nếu có lọt vào tai cũng không lọt tới tim họ. 
Không hiểu hết câu truyện, họ cũng chẳng thèm hỏi lại cho rõ.  Trái lại, cứ phản ứng theo ý
mình.  Họ chỉ nghe những điều muốn nghe.  Ðó là chỗ bế tắc.  Không có hiệp thông, cũng
không có đối thoại.   Mỗi người chỉ biết có mình.  Họ không thông cảm với hai anh em đang
muốn “độn thổ” vì bị Chúa “gài độ.”  Hai anh em đỏ bừng mặt.  Giữa lúc “tẽn tò” như thế, hai
anh em lại đụng phải sự tức tối và cái nhìn hằn học từ phía các bạn cùng Nhóm Mười Hai. 
Tại sao không trực tiếp nói truyện với hai anh em để tìm hiểu đầu đuôi câu truyện và giải
quyết vấn đề ? Ðối thoại hoàn toàn bế tắc.

Ðây là cơ hội ngàn vàng để Chúa dạy một bài học đắt giá về bản chất môn đệ khi được
Chúa Kitô sai đi làm chứng và cứu độ nhân loại. 

Bài học đó khởi đầu từ một hướng sống Chúa vạch ra khi đi vào trần gian : “Con Người
đến để phục vụ.”[7]  Nếu không phục vụ, chắc chắn Chúa đã không thể nâng con người lên
địa vị con Thiên Chúa.  Thánh nhân là Tông đồ dân ngoại, vì đã vất vả và thành công vượt
mức trong việc truyền giáo.  Thành quả cao quí đó bắt nguồn từ thái độ rất khiêm tốn của
Thánh Nhân.[8]   Thực vậy, “là nhà truyền giáo có nghĩa là cúi xuống phục vụ những nhu cầu
của mọi người, như người Samaritanô nhân hậu, nhất là những người nghèo túng và những



người cùng khổ nhất, bởi vì ai yêu thương bằng con tim của Chúa Kitô thì không mưu tìm lợi
ích riêng, nhưng chỉ tìm vinh danh Thiên Chúa và điều thiện hảo cho tha nhân.”[9]

Như thế, muốn phục vụ hữu hiệu, nhà truyền giáo phải tìm hiểu và quan tâm tới nhu cầu
tha nhân.  Chủ quan vạch ra những  đường hướng theo ý mình, và tưởng đó là ý Chúa, họ sẽ
không thể phục vụ mọi người.  Không hiểu tha nhân đang cần gì, mà chỉ chú ý đến chương
trình và kế hoạch đã vạch sẵn, sẽ làm cho quần chúng xa rời và chán nản. Nếu có một quả
tim như Thiên Chúa, chắc chắn họ đã có thể tìm được một đường hướng phục vụ hữu hiệu
rồi.  Nếu không, vinh danh Thiên Chúa và thiện ích tha nhân phải nhường bước cho tư lợi hay
tham vọng quyền bính. Ðó chính là nguyên nhân dẫn đến thất bại trong việc truyền giáo.

Công cuộc truyền giáo ở Việt nam hiện tại có vấn đề không ?  Làm cách nào giải quyết
những vấn đề “thâm căn cố đế” trong Giáo hội Việt nam  ? 

Trước hết, ÐGH Bênêđictô XVI nhắc lại lời ÐGH Gioan Phaolô II.   “Linh hồn của mọi hoạt
động truyền giáo: Tình yêu đã là và vẫn sẽ là sức mạnh chủ đạo của việc truyền giáo, đồng
thời cũng là tiêu chuẩn duy nhất để xét đoán điều gì phải làm hay không nên làm, phải thay
đổi hay không thay đổi. Tình yêu là nguyên tắc hướng dẫn mọi hành động và là mục tiêu để
mọi hoạt động nhắm tới.  Khi chúng ta hành động vì đức ái, hoặc được khởi hứng bởi đức ái
thì không có gì là không thích đáng nhưng tất cả đều tốt.”[10]  Như vậy, tình yêu vừa là động
lực, mục tiêu và nguyên tắc hướng dẫn cho công cuộc truyền giáo.  Không theo đúng hướng
đó, tất nhiên không thể có kết quả như mình mong muốn.  Gieo nhân nào gặt quả đó.  Sống
trong nghi kỵ, ghen tương, ganh đua, lấn lướt, làm sao có thể hiệp thông ?  Không hiệp
thông làm sao có bác ái ?  Không bác ái, thì lấy gì rao giảng ?

Tình yêu là tất cả.  Nếu đúng vậy, ai dám trách cứ chúng ta không có tình yêu khi dấn
thân truyền giáo ?  Có dân tộc nào nổi tiếng giàu tình cảm hơn chúng ta ?  Vậy mà, thực tế
lịch sử truyền giáo Việt nam có quá nhiều vấn đề.  Chúng ta thua xa Giáo hội Ðại Hàn.  Kinh
nghiệm cho thấy chúng ta giàu tình cảm chứ không giàu tình yêu.  Tình yêu khác với tình
cảm. Có lẽ cần phải đọc lại thông điệp đầu đời Giáo hoàng của Ðức Bênêđictô, để thấy rõ sự
khác biệt giữa agape và eros.  Một dân tộc giàu tình cảm như chúng ta có lẽ ít ai vượt qua ải
eros để tới lãnh vực agape.  Tình cảm dễ làm con người mù quáng, không nhìn thấy gì ngoài
cái tôi cồng kềnh của mình. Nhất là khi nắm được quyền bính trong tay, cái tôi càng nối dài
với mũ gậy cân đai, tôi càng khó đến với anh em.  Cuộc đối thoại bế tắc vì những rào cản
ngất ngưởng.

Nếu chỉ có tình cảm mà không tình yêu, con người không thể phục vụ đúng nghĩa.  Tình
cảm khiến con người co cụm lại.  Cái tôi được thổi phồng quá mức, đến nỗi không còn nhìn
thấy tha nhân và những nhu cầu thực sự của họ nữa.  Chính vì thế, người Pháp mới nói trong
mỗi người Việt nam có một ông quan.  Nhưng, như tôi đã từng nhận định, không phải một
ông quan, nhưng là một ông tướng đang phùng má trợn mắt trong mỗi người Việt nam chúng
ta.

Tình cảm bao giờ cũng đòi hai chiều.  Có đi có lại mới toại lòng nhau. Hòn đất ném đi hòn
chì ném lại.  Bánh ích đi bánh quy tới.  Tình yêu mới hoàn toàn vô vị lợi.  Khi yêu nhau thực,
chúng ta sẽ biết lắng nghe, học hỏi và chấp nhận nhau.  Chúng ta sẽ biết cách tôn trọng
những khác biệt của người khác.  Không yêu nhau, chúng ta sẽ chỉ tìm cách lấn lướt người
khác và thiếu vắng hẳn sự thông cảm.  Nhìn vào khung cảnh sống giữa Thày Trò Chúa Giêsu
sẽ thấy ngay vấn đề.  Chỉ nghĩ đến mình và thiếu khiêm tốn, nên hai ông Giacôbê và Gioan
đã vẽ cho Chúa một tương lai hoàn toàn có lợi cho mình.[11]    Các ông khác cũng không
khá hơn.[12]  Trung tâm cuộc sống chỉ là cái tôi mà thôi.  Nhóm Mười Hai quy tụ những cái
tôi kếch xù.  Cuộc va chạm nhiều khi nảy lửa.  Thày bị gạt qua một bên.  Thày có đó.  Nhưng
mọi người coi Thày như “pha.”

Nhưng Thày không phải là một con người yếu bóng vía và kém bản lãnh.  Thày thiết lập
quân bình rất nhanh.  Phải thấy được hướng sống của Thày phát xuất từ một tình yêu tuyệt
vời, mới hiểu tại sao Thày hy sinh cao độ như vậy. Không tình yêu, Thày không thể nào phục
vụ cho đến chết.  Thày chết không phải để chết.  Nhưng mục tiêu tối hậu của việc phục vụ
đó là  “giá  chuộc muôn người.”[13]   Nhờ  vậy,  Người  “sẽ  làm cho muôn người  nên công
chính.”[14]   Rõ ràng Người đã lấy chính mạng sống mình để xây dựng Nước Thiên Chúa. 



 Người hy sinh mạng sống cho mọi người sống hạnh phúc và bình an .[15]

Theo gót Thày Chí Thánh, Giáo hội cũng phục vụ quyền lợi của nhân loại, chứ không
nhằm bành trướng tổ chức của mình.  “Ðức ái, linh hồn của Truyền giáo,” mở rộng mọi biên
cương.  Không có một biên giới văn hóa, chủng tộc, kinh tế, chính trị nào có thể ngăn cản
được bước chân nhà truyền giáo.  Quả thực, “chứng tá tình yêu, linh hồn của truyền giáo,
liên  quan tới  mọi  người.   Phục  vụ  Tin  Mừng là  một  bổn phận chung nối  kết  mọi  cộng
đồng.”[16]

Thực tế, có chỗ nào Giáo hội tìm được những “chứng tá tình yêu” cho bằng gia đình ?
 Giữa cuộc khủng hoảng gia đình rộng lớn hôm nay, sứ mệnh truyền giáo của gia đình càng
quan trọng.  Công cuộc tân Phúc Âm hóa phải bắt đầu từ gia đình. Giá trị gia đình có được
bảo đảm, tôn trọng và phát huy, con người mới có đủ đức tính để phục vụ lợi ích đồng loại. 
Nếu không có gia đình, con người  không được giáo dục để thấu hiểu giá trị đích thực của
tình yêu và không có khả năng phục vụ.  Do đó, họ cũng không thể tham gia vào công cuộc
Phúc âm hóa toàn cầu. 

Chính trong gia đình, tình yêu được nẩy nở và trở thành động lực cho mọi sinh hoạt, kể
cả truyền giáo.   Từ đó đức ái mới được hiểu đúng nghĩa, vượt qua giới hạn của eros, tới lãnh
vực agape.  Chỉ có tình yêu này mới là đức ái thực sự.  “Nếu truyền giáo không được đức ái
định hướng, nghĩa là, nếu không phát xuất từ hành vi yêu mến Chúa sâu xa, thì có nguy cơ
chỉ còn là hoạt động từ thiện xã hội mà thôi.  Thật vậy, tình yêu mà Thiên Chúa dành cho
mỗi con người tạo thành cốt lõi của sức sống và lời rao giảng Tin Mừng, và đến lượt tất cả
những ai cảm nhận tình yêu ấy đều trở thành chứng nhân cho Tin Mừng.”[17]

Ðịnh hướng truyền giáo như thế, Giáo hội thấy rõ bản chất của việc truyền giáo hay Phúc
âm hóa.  “Ngày nay truyền giáo hay Phúc âm hóa không phải là việc bành trướng Giáo hội
cũng không còn là lời kêu gọi ưu tiên gởi đến những người ngoài Kitô giáo nữa.  Ðúng hơn,
sống truyền giáo theo nghĩa Phúc âm hóa là phục vụ thế giới một cách vô vị lợi, noi theo bản
tính Thiên Chúa luôn hướng tới tha nhân.”[18] Ðó là agape đúng nghĩa nhất và là động lực
mạnh nhất bảo đảm cho công cuộc truyền giáo đạt kết quả tốt đẹp nhất.

Nhìn lại chính con người mình, tôi cảm thấy thật xấu hổ.  Tự bản chất, tôi là người Việt
nam.  Bởi thế, tôi cũng không khỏi bị tình cảm chi phối.  Sự thật và tình yêu nhiều lúc cũng
xa tít mù khơi.  Bởi đó, không những không làm gì nên hồn, tôi còn nhìn đời bằng màu đen. 
Chúa dạy phải yêu kẻ thù.  Thực tế, tôi không yêu nổi anh em.  Khi hứng chí, tôi làm chết
bỏ.  Lúc chán nản, tôi không muốn động tay động chân động não. Tôi sống như người không
biết Chúa Kitô.  Nhất là khi gặp những thất bại hay thất vọng, tôi dễ buông xuôi.  Tôi thích
nghe nhạc buồn hơn là tìm đến Lời Chúa. 

Giữa lúc đó, tự đáy con tim, bỗng vang lên : “Con Người đến không phải để được người
ta phục vụ, nhưng là để phục vụ, và hiến mạng sống làm giá chuộc muôn người.”[19]  Tôi
bừng tỉnh.  Trung tâm cuộc sống đã thay đổi.  Nỗi buồn tắt ngúm.  Niềm vui vang dậy với
bản tình ca Alleluia !

Lạy Chúa, xin cho con sống thật tình với Chúa để con có thể vận dụng tất cả trái
tim và  bàn tay tham gia vào công cuộc Phúc âm hóa nhân loại hôm nay.  Amen. 

đỗ lực   22.10.2006     

dzuize@gmail.com

[1] Thương Hội Ðồng Giám Mục Thế Giới Khóa Ngoại Thường 1985  [2] ibid.

[3]Mt 15:19 : “Vì tự lòng phát xuất những ý định gian tà, những tội giết người, ngoại
tình, tà dâm, trộm cắp, làm chứng gian và vu khống.”

[4] x. Mc 10:42.  [5] x. Lc 9:55. [6] Mc 10:41.  [7] Mc 10:45.  [8] x. Ep 3:8.

[9] Bênêđictô XVI : Sứ điệp “Đức ái: Linh hồn của Truyền giáo,” ngày 29 tháng Tư, 2006.



[10] Gioan Phaolô II : Thông điệp Redemptoris Missio, số 60. [11] x. Mc 10:37.

[12] x. Mc 10:41. [13] Mc 10:45. [14] Is 53: 11 [15] x. Rm 14:17.

[16] Bênêđictô XVI : Sứ điệp “Đức ái: Linh hồn của Truyền giáo,” ngày 29 tháng Tư,
2006.

[17] ibid.

[18] x. Kavunkal J., Mission or Evangelization? Mission Studies, Volume 21, Number 1,
2004, pp. 55-64 (10)     [19] Mc 10:45.

VỀ MỤC LỤC

ĐÀO TẠO VÀ TỰ ĐÀO TẠO THIÊNG LIÊNG  (tiếp theo)

Tác phẩm ĐÀO TẠO VÀ TỰ ĐÀO TẠO THIÊNG LIÊNG CỦA CÁC LINH MỤC TƯƠNG
LAI TRONG BỐI CẢNH VIỆT NAM NGÀY NAY

Nguyên bản tiếng Anh   Lm. Micae-Phaolô TRẦN MINH HUY

Bản dịch Việt ngữ  Lm. Vincentê Trần Minh Thực, Lm. GB. Nguyễn văn Hào

PHẦN II

NHỮNG GIÁO HUẤN CỦA HỘI THÁNH VỀ VIỆC ĐÀO TẠO THIÊNG LIÊNG

CHO CÁC CHỦNG SINH

Các ứng sinh linh mục phải chuẩn bị một cách có ý thức để lãnh nhận và sống ân huệ
của Thiên Chúa và luôn hiểu rằng Hội thánh và thế giới đang rất cần đến họ.70

Đời sống thiêng liêng phải bao gồm và chi phối toàn bộ đời sống con người, vì đời sống
thiêng liêng là đời sống nhân bản được sống trong Chúa Thánh Thần. Môi trường hiện tại dẫn
đến một hoàn cảnh và hoàn cảnh này lại gây ra những thay đổi sâu xa trong Hội thánh và
thế giới. Hoàn cảnh ấy buộc chúng ta phải đặt ra vấn nạn: “Hội Thánh ngày nay và thế giới
ngày nay cần kiểu linh mục nào?” Câu trả lời cho vấn nạn này sẽ giúp ích rất nhiều cho công
việc hình thành một chương trình đào tạo phù hợp. Trong khi tìm kiếm một số hướng trả lời,
tác giả sẽ quan sát, lượng định, và phân tích một số giáo huấn của Hội Thánh về đời sống
thiêng liêng, đặc biệt là đời sống thiêng liêng của các linh mục.

Như đã được đề cập trên đây, việc đào tạo thiêng liêng là yếu tố trung tâm trong sứ
mệnh của bất cứ chủng viện nào, vì thế “thiếu đào tạo thiêng liêng, việc đào tạo mục vụ sẽ
không có nền tảng.”71

Một số tài liệu của Hội Thánh về tiến trình đào tạo thiêng liêng sẽ được nghiên cứu gồm:

* Optatam Totius (Đào Tạo Linh Mục) và Presbyterorum Ordinis (Sứ Vụ và Đời Sống Linh
Mục) của Công Đồng Vaticanô II;

* Pastores Dabo Vobis (Những Mục Tử Như Lòng Mong Ước) và Ecclesia in Asia (Hội
Thánh tại Á Châu), Tông Thư Hậu Thượng Hội Đồng Giám Mục của Đức Thánh Cha Gioan
Phaolô II;

* Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (Lược Đồ Cơ Bản cho Việc Huấn Luyện
Linh Mục) và Spiritual Formation in Seminaries của Thánh Bộ Giáo Dục Công Giáo.

* Một số Bài Diễn Văn của Đức Thánh Cha cũng được đề cập tới.

* Các tài liệu của Liên Hiệp Hội Đồng Giám Mục Á Châu (FABC), và của Hội Đồng Giám



Mục Việc Nam (HĐGMVN) cũng sẽ được nghiên cứu.

CHƯƠNG IV

GIÁO HUẤN CỦA HỘI THÁNH HOÀN VŨ

VỀ VIỆC ĐÀO TẠO THIÊNG LIÊNG

A.  Tài Liệu của Công Đồng Vaticanô II

    1.    Đào Tạo Linh Mục (Optatam Totius)

Optatam Totius đưa ra nghiên cứu súc tích nhất về những mục đích của bất cứ chương
trình đào tạo nào và nhấn mạnh đến việc đào tạo thiêng liêng.72

Trước hết, Đời Sống Thiêng Liêng Sâu Xa và Cảm Thức về Mầu Nhiệm Hội Thánh: Đời
Sống Thiêng Liêng Sâu Xa phải giúp các chủng sinh tập sống trong tình hiệp thông mật thiết
và liên tục với Chúa Ba Ngôi, bằng các biện pháp: trung thành suy ngẫm Lời Chúa, tích cực
tham dự vào các mầu nhiệm thánh của Hội Thánh, đặc biệt là Thánh Thể và Kinh Thần Vụ,
tìm kiếm Chúa Kitô nơi người khác, đặc biệt là những người nghèo khổ và nhỏ bé, và lòng
tôn kính hiếu thảo với Đức Trinh Nữ Maria.73

Cảm Thức về Mầu Nhiệm Hội Thánh sẽ được diễn tả bằng lòng gắn bó con thảo với Đức
Giáo Hoàng, bằng việc trung thành cộng tác với các Giám Mục, bằng sự hoà hợp với anh em
linh mục, để làm chứng về sự hiệp nhất của Hội Thánh. Họ phải bày tỏ lòng sẵn sàng đón
nhận quyền bính với xác tín sâu xa và vì những lý do siêu nhiên. Bằng lòng yêu mến như thế
đối với Hội Thánh, họ củng cố đời sống thiêng liêng.74

Thứ đến, Đời Sống Độc Thân Linh Mục phải được trình bày hết sức kỹ lưỡng cho các
chủng sinh như là một món quà quí giá của Thiên Chúa, với tình yêu không chia sẻ vì Nước
Trời. Công tác đào tạo này cần được bổ sung bằng những khám phá mới nhất của khoa sư
phạm và tâm lý lành mạnh,75 nhằm biết làm thế nào tránh được những hiểm nguy đe doạ
đức trong sạch, làm thế nào đạt tới mức trưởng thành về nhân bản và làm chủ suy nghĩ, cơ
thể, bản năng, tình cảm và những đam mê của mình.

Các chủng sinh cần được huấn luyện trong tinh thần vâng phục của linh mục, tinh thần
nghèo khó và từ bỏ, để họ có thể tự nguyện từ bỏ ngay cả những thứ hợp pháp nhưng không
thiết thực. Họ phải khiêm tốn hướng tới và đáp lại đời sống độc thân linh mục một cách tự do
và quảng đại dưới ơn trợ giúp và tác động của Chúa Thánh Thần, với những phẩm chất tốt
đẹp như thành thật, lòng yêu mến lẽ công bình, lòng trung thành với những lời cam kết, thái
độ lịch lãm trong hành động, lòng khiêm tốn và bác ái trong lời nói.76

Và sau cùng, Optatam Totius ước mong sao các Giám Mục dành riêng ra một khoảng thời
gian thích hợp để chuẩn bị kỹ lưỡng hơn về thiêng liêng và sắp xếp công việc mục vụ để thử
thách mức độ phù hợp của các ứng viên tiến tới chức linh mục.77

  2.    Sứ Vụ và Đời Sống Linh Mục (Presbyterorum Ordinis)

Presbyterorum Ordinis tập trung vào những đòi hỏi thiêng liêng.78

Trước hết, Lòng Khiêm Tốn và Vâng Phục: Đức tính quan trọng nhất của các linh mục là
luôn sẵn sàng nhận ra và thi hành ý Chúa, chứ không phải ý riêng mình. Ý thức được sự yếu
đuối của mình (1 Cr 1,27), các ngài khiêm tốn làm việc và cố gắng làm điều đẹp lòng Chúa
(Ep 5,10), các Ngài hiểu và dấn bước theo khát mong của Thiên Chúa trong những tình
huống bình thường của đời sống hằng ngày.

Lòng bác ái mục tử thôi thúc các linh mục dâng hiến ý muốn của riêng mình bằng lòng
tuân phục nhằm phục vụ Thiên Chúa và người khác. Bằng tinh thần đức tin, các ngài vâng
phục Đức Giáo Hoàng, Giám Mục Bản quyền và các Bề Trên của mình, trong nhiệm vụ được
trao, dầu tầm thường và vô danh, để xây dựng Nhiệm Thể Chúa Kitô. Lòng tuân phục này
thăng tiến tự do trưởng thành. Bằng lòng khiêm tốn và tuân phục có trách nhiệm, các ngài
trở nên thích hợp với Chúa Kitô (Pl 2,7-9; Rm5,19).



Thứ hai, Món Quà Đời Sống Độc Thân: Được Hội thánh Latinh quyết định và bó buộc, Đời
Sống Độc Thân được gìn giữ và đánh giá như là món quà của Thiên Chúa, được đón nhận và
tuân giữ như một giá trị cao quí của đời sống linh mục. Nó là một dấu chỉ của đức bác ái mục
tử và là một suối nguồi đặc biệt của sự phong phú thiêng liêng.

Thực ra, đời sống độc thân có nhiều khía cạnh thích hợp với chức linh mục. Qua đời sống
độc thân, được tuân giữ vì Nước Trời, các linh mục kết hợp với Chúa Kitô dễ dàng hơn bằng
một con tim không san sẻ (1 Cr 7,32-34). Qua Chúa Kitô, họ hiến dâng bản thân để phục vụ
Thiên Chúa và Dân Ngài, và như thế các ngài dễ dàng trở nên dấu chỉ sống động của một thế
giới tương lai.

Các linh mục phải khiêm tốn và nhiệt thành cầu nguyện cho đời sống độc thân và đón
nhận đời sống ấy như là một món quà thuộc về ân sủng Thiên Chúa. Cùng với Hội Thánh, họ
phải khiêm tốn và kiên định cầu nguyện cho ơn trung thành và sử dụng mọi sự trợ giúp siêu
nhiên cũng như tự nhiên, đặc biệt là lối thực hành khổ chế đã được kinh nghiệm của Hội
Thánh chấp thuận. Cả các linh mục và tín hữu đều phải ấp ủ và nài xin Thiên Chúa quà tặng
quí giá là đời sống độc thân linh mục.79

Thứ ba, Đức Nghèo Khó Tự Nguyện: Sống trong thế gian và sử dụng thế gian, các linh
mục phải học cách thế không thuộc về thế gian và trở nên ngoan ngoãn với tiếng Chúa trong
đời sống hằng ngày. Từ sự tự do và ngoan ngoãn này mà sự tự do thiêng liêng lớn mạnh. Nơi
sự tự do thiêng liêng, các linh mục tìm được mối tương quan thích hợp với trần gian và của
cải trần gian, từ đó các ngài có thể sử dụng của cải cách đúng đắn theo ý Thiên Chúa và từ
bỏ những gì phương hại cho sứ vụ của mình.

Vì thế, các ngài phải tránh mọi thứ bề ngoài xa hoa và phù phiếm, và xếp đặt nhà ở sao
cho phù hợp để các ngài không tỏ ra xa cách với bất cứ ai, thậm chí những người khiêm tốn
nhất cũng dễ dàng thăm viếng các ngài. Do đó, các ngài được mời gọi sống theo đức khó
nghèo tự nguyện, nhờ đó các ngài nên phù hợp với Chúa Kitô một cách rõ ràng hơn và trở
nên nhiệt thành với tác vụ thánh.80

Sau cùng, Cuộc Sống Nội Tâm của các linh mục cần được cổ vũ nhờ các phương tiện
thiêng liêng để thánh hoá bản thân: hợp nhất với Chúa Kitô trong mọi trạng huống của cuộc
sống; sống nhờ hai bàn tiệc Lời Chúa và Thánh Thể, hai bàn tiệc này được cử hành trong
Thánh Lễ và được sùng kính trong Bí Tích Cực Thánh; tự xét lương tâm hằng ngày; đọc sách
thiêng liêng để tìm ý Chúa nhờ tác động của Chúa Thánh Thần; các dấu chỉ thời đại và các
biến cố cuộc sống; lòng sùng kính đối với Đức Trinh Nữ Maria; các cuộc tĩnh tâm và linh
hướng; và các dạng khẩu nguyện và suy nguyện khác.81

B.    Các Tài Liệu của Toà Thánh

   1. Những Mục Tử Như Lòng Mong Ước (Pastores Dabo Vobis)

Pastores Dabo Vobis khai triển những ý niệm này một cách cụ thể hơn về công việc đào
tạo thiêng liêng.82

Trước hết, Sự Thinh Lặng và Tiếng Chúa: Cho dù cá nhân con người vẫn mở ra trước siêu
việt, trước tuyệt đối, thì việc lắng nghe tiếng Chúa và hiểu rõ giá trị của thinh lặng trong sâu
thẳm lòng người, nơi họ hiện diện một mình với Thiên Chúa,83 cũng là việc rất khó trong xã
hội hiện đại. Sự thinh lặng cho phép chúng ta nhận ra sự hiện diện của Thiên Chúa và để cho
sự hiện diện này chiếm đoạt.

Thứ hai, Thánh Thể: không chỉ vì Thánh Thể là suối nguồn và tuyệt đỉnh đời sống thiêng
liêng, mà còn vì Thánh Thể hàm dưỡng những thái độ quyết định nơi cá nhân: Các chủng
sinh phải được huấn luyện để góp phần tích cực hằng ngày và coi việc cử hành Thánh Thể
như là thời điểm cốt yếu trong ngày sống của mình. Những tâm tình quan trọng bậc nhất
được Thánh Thể nuôi dưỡng là lòng tri ân, tự hiến, bác ái, và tôn thờ.

Thứ ba, Bí Tích Sám Hối: Hết sức nhạy bén đối với giá trị và sức mạnh của Thánh Thể,
PDV thúc giục việc tái khám phá vẻ đẹp và niềm vui của Bí Tích Sám Hối bằng việc phát huy
cảm thức về tội lỗi, về khổ chế, kỷ luật nội tâm, tinh thần hi sinh và Thập Giá.



Thứ tư, Khiêm Tốn Phục Vụ: Các chủng sinh cần một chương trình huấn luyện thích hợp
theo tinh thần khiêm tốn phục vụ của Chúa Giêsu (Ga 13,15), theo tình bác ái, đặc biệt là
bằng tình yêu thương ưu tiên với người nghèo và lòng thương xót đối với tội nhân.84

Thứ năm, Đời Sống Độc Thân Linh Mục được nêu bật như là một ân huệ và quà tặng đặc
biệt của Thiên Chúa,85 như là lựa chọn một tình yêu không chia sẻ và mạnh mẽ hơn vì Chúa
Kitô và vì Nước Thiên Chúa. Đời sống độc thân cần được trình bày rõ ràng, không hàm hồ và
theo cách tích cực. Các chủng sinh cần đạt mức trưởng thành về tính dục và tâm lý đầy đủ
và một cuộc sống cầu nguyện siêng năng và đích thực, dưới  sự hướng dẫn của cha linh
hướng. Những điều đó sẽ hàm dưỡng khả năng đánh giá giá trị của hi sinh, xả kỷ, tự hiến hết
mình, tự giác kỷ luật, đón nhận sự cô tịch và thập giá. Mọi công việc đào tạo nội tâm phải
sinh hoa trái trong chính lối sống của ứng sinh: Các ứng sinh phải tìm kiếm Thiên Chúa nơi
người khác qua việc phục vụ thừa tác vụ được trao ban nhưng không và đức bác ái mục tử.

    2. Hội Thánh tại Á Châu

  a. Những Ưu Tiên của Hội Thánh tại Á Châu

Ecclesia in Asia dành những ưu tiên tuyệt đối cho việc loan báo Tin Mừng (EA số 19) và
cho linh đạo về Truyền giáo, tại Á Châu điều này có nghĩa là loan báo Chúa Giêsu như là
Đấng Cứu Độ duy nhất (EA số 20), bằng phương tiện hội nhập văn hoá (EA số 21-22), trong
suy tư thần học, phụng vụ, và công tác đào tạo linh mục với sự tương tác cả chiêm niệm lẫn
hành động.

Để cho sứ vụ truyền giáo được hữu hiệu, Hội Thánh tại Á Châu phải sống hiệp thông mật
thiết với Chúa Giêsu Kitô, hiệp thông trong lòng Hội Thánh (EA số 25), hiệp thông bằng đối
thoại: đối thoại đại kết giữa các giáo hội, đối thoại với các nền văn hoá, đối thoại với các tôn
giáo khác (EA số 29-30), đối thoại bằng cuộc sống với người nghèo (EA số 34), dấn thân để
thăng tiến nhân vị, đặc biệt là người nghèo trong mọi chiều kích về phẩm giá, kinh tế, cuộc
sống, về hoà bình và về môi trường (EA số 41).

Sau hết, Hội  Thánh tại  Á Châu phải  đẩy mạnh việc làm chứng cho Tin Mừng (EA số
42-49), nghĩa là Hội Thánh phải thực sự sống điều mình rao giảng.

 b. Đào Tạo Thiêng Liêng cho Các Chủng Sinh

Theo lời Đức Hồng Y Paul Shan Kuo-hsi trình bày,86 Hội Thánh tại Á Châu cần các linh
mục quân bình về tâm lý, trưởng thành về tình cảm, lành mạnh về phán đoán, chính thống
về giáo lý, mạnh mẽ về ý chí, nhanh nhẹn về lòng bác ái, luôn sẵn lòng phục vụ người khác,
nhiệt tâm đối với việc Phúc Âm hoá và việc mục vụ, có đời sống thiêng liêng bám rễ sâu
trong mối hiệp thông mật thiết với Ba Ngôi Cực Thánh và đặt Chúa Giêsu Kitô làm trung tâm.
Trước khi vào chủng viện, ứng sinh phải trải qua một trắc nghiệm tâm linh, tốt nhất là do
một linh mục chuyên gia hướng dẫn.87 Với trắc nghiệm này, ít nhất  ứng sinh phải chứng tỏ
mình có những dấu hiệu tiềm tàng và tích cực của những phẩm chất nêu trên, và không có
những vết tích quá tiêu cực trái ngược.

Những phẩm chất được nêu trên của linh mục cần được ứng sinh thủ đắc dần dần trong
những năm dài của quá trình đào tạo. Mặc dù các Nghị Phụ Thượng Hội Đồng không đưa ra
đề nghị chính thức về việc đào tạo tâm lý, tuy nhiên, các ngài đã bàn về điều này trong
những cuộc thảo luận theo nhóm nhỏ và những cuộc đàm luận riêng tư. Các ngài đặc biệt
quan tâm đến việc đào tạo về độc thân, các tương giao nhân bản và hợp tác hài hoà với
người khác. Các ngài cũng hết sức nhấn mạnh tới việc cầu nguyện, chiêm niệm và cô tịch
trong việc đào tạo thiêng liêng. Cầu nguyện, suy niệm, chiêm niệm và cô tịch là những
đường hướng thiêng liêng truyền thống dẫn dắt con người tới sự thánh thiện và hoàn hảo
trong tất cả các tôn giáo lớn ở Á Châu. Phúc Âm hoá hữu hiệu không chỉ đòi hỏi việc loan báo
tích cực, những công việc phục vụ bác ái xã hội, những hoạt động văn hoá và giáo dục,
nhưng còn đòi hỏi một đời sống cầu nguyện sâu xa với suy niệm, chiêm niệm, cô tịch và kết
hợp với Thiên Chúa.88

   3. Lược Đồ Cơ Bản cho Việc Huấn Luyện Linh Mục

            (Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis)



            a. Những Nguyên Tắc Chỉ Đạo Tổng Quát

Trước hết, những linh mục tương lai cần học:89

* sống gần gũi và luôn đồng hành cùng Chúa Ba Ngôi;

* thường xuyên tìm được Chúa Kitô trong mối hiệp thông thân mật của lời cầu nguyện;

* giữ Lời Chúa với lòng yêu mến ăn rễ sâu trong niềm tin, và trao Lời Chúa cho người
khác;

* thăm viếng và thờ lạy Chúa Kitô hiện diện nơi bí tích Thánh Thể;

* có lòng mến yêu thân thiết đối với Đức Trinh Nữ Maria là Đấng liên kết cách đặc biệt
với công trình Cứu Độ;

* tham khảo các tài liệu thánh truyền, các tác phẩm của các  Giáo Phụ, và mẫu gương
của các thánh;

* biết cách tra xét và phán đoán lương tâm và những động cơ của chính mình với lòng
lương thiện và thành thật.

Thứ hai, việc đào tạo thiêng liêng cho các chủng sinh là một tiến trình bao gồm những
giai đoạn khác nhau; mỗi giai đoạn cần được thích ứng với tuổi tác, kinh nghiệm, và khả
năng của các chủng sinh. Hiệu quả của việc đào tạo này được nâng cao đáng kể nhờ một số
những thời kỳ ấn định cho việc huấn luyện chuyên sâu hơn. Những thời kỳ này có thể là: lúc
mới vào chủng viện, lúc bắt đầu học thần học, và khi họ tiến gần tới ngày chịu chức linh
mục.

 b.    Những Khía Cạnh Cụ Thể

Mục đích trước tiên của việc đào tạo thiêng liêng là đức ái hoàn hảo. Mức hoàn hảo này
giúp các chủng sinh trở nên Chúa Kitô khác. Được thấm nhuần Thần Khí của Chúa Kitô cách
sâu xa, họ sẽ nhận ra điều họ đang làm khi cử hành mầu nhiệm sự chết của Đức Kitô phục
vụ (Mt 20,28). Từng bước một, họ phải hiểu biết rõ ràng và chắc chắn về ơn gọi linh mục của
mình, và như thế họ làm cho mình có nhiều khả năng thủ đắc những đức tính và thói quen
của đời sống linh mục. Họ được kêu gọi cố gắng hết sức để hoàn thiện đời sống của chính
mình và đời sống chung trong chủng viện nên một tâm hồn (Cv 2, 44-46).

Nhờ đó, cộng đoàn vui hưởng sự hiện diện của Thiên Chúa, triệt để tuân giữ luật lệ và
đạt được mối liên kết hoàn hảo.90 Đời sống cộng đoàn như thế chuẩn bị cho các ứng sinh để
họ có thể nên một trong tình “huynh đệ bí tích” với cộng đoàn rộng lớn hơn là hàng giáo sĩ
giáo phận, nhờ mối liên kết bác ái, cầu nguyện, và sự hợp tác trong nhiều khía cạnh, nhằm
xây dựng Hội Thánh, một bổn phận đòi hỏi nhiều trách nhiệm và những c anh  tân  hợp
thời.91

Mục đích thứ hai là đời sống độc thân linh mục, một nguyên tắc được Hội Thánh Latinh
đặt ra cho những ai, nhờ ân sủng Thiên Chúa, tự nguyện đón nhận vì Nước Trời. Ở tình trạng
này, các linh mục dễ dàng ở gần Chúa Kitô hơn với một trái tim không chia sẻ; tự do hơn
trong việc trao hiến chính mình phục vụ Chúa và Dân Chúa, và đón nhận chức linh mục với
lòng quảng đại.92

Bởi vậy, các linh mục tương lai phải ý thức và đón nhận đời sống độc thân như là một
món quà đặc biệt Chúa ban. Nhờ đời sống dành trọn cho việc cầu nguyện, cho mối hiệp nhất
với Chúa Kitô, cho đức ái huynh đệ chân thành, các thầy có thể giữ gìn cách hân hoan và
trọn vẹn đời sống độc thân của mình. Các thầy cần có được tự do hoàn toàn về tâm lý, cả bề
trong lẫn bề ngoài, và đạt mức ổn định về tình cảm, để hiểu rõ  và sống đời độc thân như là
sự kiện toàn bản thân. Một nền giáo dục thích đáng về giới tính sẽ dẫn đưa các thầy tới một
tình yêu trong trắng đối với con người hơn là một nỗi lo âu nhằm tránh tội, như vậy nhằm
chuẩn bị cho họ dấn thân vững vàng vào tác vụ mục vụ trong tương lai.93

Một khía cạnh khác của việc đào tạo thiêng liêng là mối tương quan thân mật với Chúa
Kitô, “vẫn là một, hôm qua, hôm nay, và mãi đến muôn đời” (Dt13,8). Các chủng sinh nên



nhắm tới mối tương quan bằng hữu gần gũi với con người và sứ vụ của Chúa Kitô, Đấng đã
hoàn thành nhiệm vụ mình với lòng khiêm tốn tùng phục thánh ý Chúa Cha như là lương
thực của mình (Ga 4,34). Các thầy được kêu gọi dâng hiến ý muốn riêng mình để phục vụ
Thiên Chúa và tha nhân, nhờ lòng vâng phục với niềm tin.

Họ không chỉ học đón nhận thánh giá, nhưng là yêu mến thánh giá, và gánh vác những
trách nhiệm nặng nề được uỷ thác nhằm thi hành sứ mạng tông đồ của mình. Họ cần sống
đức vâng phục chân thành đối với Đức Giáo Hoàng và Giám Mục của mình. Bằng việc sống
tinh thần phục vụ khiêm tốn và lòng hiếu thảo, họ trở thành những cộng tác viên trung thành
của các ngài.94

Thứ tư, các chủng sinh phải học nuôi dưỡng Tinh Thần Nghèo Khó để chu toàn việc tông
đồ: tin vào sự Quan Phòng của Chúa Cha, họ cần biết thế nào là dư dật và thiếu thốn, thế
nào là đói khổ và no đầy, thế nào là có nhiều và có ít, bắt chước gương thánh Phaolô (Pl
4,12). Bước theo gương  mẫu Chúa Kitô (2 Cr 8,9), họ nên coi người nghèo và người kém
may mắn như  là bổn phận đặc biệt của mình và làm chứng cho đức nghèo khó, với tinh thần
từ bỏ chính mình trước những của cải không cần thiết.95

Thứ năm, việc đào tạo thiêng liêng bao trùm con người toàn diện. Ân sủng không bóp
nghẹt tự nhiên, nhưng nâng tự nhiên lên mức độ cao hơn. Các chủng sinh phải tập sống
thành thật, luôn quan tâm tới công lý, và những cách ứng xử tốt trong giao thiệp với con
người với tinh thần bằng hữu và phục vụ, tinh thần sẵn sàng làm việc, và khả năng làm việc
với người khác. Họ phải giữ lời, tự chủ và ân cần trong giao tiếp. Vì nhiệm vụ rao giảng Tin
Mừng cho mọi người, họ phải học nghệ thuật, nghĩa là biết nói chuyện với người khác cách
đúng đắn, kiên nhẫn lắng nghe và có khả năng diễn đạt ý mình.96

Sau cùng, sinh lực và sự mới mẻ trong đời sống linh mục là Thánh Thể và Bí Tích Sám
Hối. Các chủng sinh hằng ngày phải tham dự vào việc cử hành Thánh Thể, “suối nguồn và tột
đỉnh của cả đời sống Kitô giáo” và là trung tâm toàn bộ đời sống chủng viện. Việc tôn thờ
Thánh Thể phải gắn liền với Kinh Thần Vụ. Nhờ Thánh Thể, phụng vụ và lời cầu nguyện, các
thầy sẽ có thể kiên tâm gắn bó thân tình và thật sự với Chúa Kitô và Hội Thánh.97 Bí tích
Sám Hối phải được thấm nhuần vào các linh mục tương lai, để họ có thể được canh tân hằng
ngày. Mỗi chủng sinh phải khiêm tốn và tin tưởng cởi mở lương tâm mình trước vị linh hướng,
thông qua việc  linh  hướng,  để  thầy được  hướng dẫn cách an toàn trên con đường của
Chúa.98

Thầy phải từng bước thủ đắc đời sống thiêng liêng trưởng thành thật sự qua sự tự đánh
giá, tĩnh tâm thường kỳ, và những dạng luyện tập khác, luôn ý thức rằng những hoạt động
thiêng liêng ấy sẽ giúp phát triển và tăng cường đời sống thiêng liêng của thầy.99 Thầy phải
được huấn luyện quan sát chính xác những dấu chỉ thời đại và phán đoán các sự kiện nhờ
ánh sáng Tin Mừng. Theo nghĩa này, thinh lặng bên ngoài là bắt buộc, vì thiếu thinh lặng bên
ngoài sẽ chẳng có thinh lặng nội tâm trong linh hồn.

  4.    Đào Tạo Thiêng Liêng Trong Các Chủng Viện

Thánh Bộ Giáo Dục Công Giáo chỉ ra bốn nguyên tắc chỉ đạo khẩn thiết của việc đào tạo
thiêng liêng cho các linh mục tương lai:100

   Trước hết, Lời Chúa: Ứng sinh phải tạo được một cảm thức về thinh lặng nội tâm thực
sự để có thể lắng nghe và hiểu sâu xa Lời Chúa, và kiên nhẫn tìm Chúa Kitô qua chính kinh
nghiệm lắng nghe tiếng Chúa trong cầu nguyện của mình. Kinh nghiệm này giúp thầy trở
thành  thầy dạy cầu nguyện cho người khác. Thinh lặng nội tâm tìm được nơi Chúa Kitô suối
nguồn và mục đích: là phó thác cho Chúa Cha và tuỳ thuộc vào Ngài, là sự thân mật nội tâm
và đối thoại thực sự với Chúa. Thinh lặng bên trong và thinh lặng bên ngoài ảnh hưởng lẫn
nhau và nuôi dưỡng nhau. Trong một chủng viện, nơi mà thinh lặng bên ngoài không hiện
hữu thì thinh lặng nội tâm cũng vắng bóng. Luật Sống ở chủng viện phải thu xếp ưu tiên cho
việc này.101

Thứ hai, ứng sinh phải sống hy tế cứu độ và làm cho hy tế của Chúa Kitô hiện diện nhờ
Thánh Thể và làm cho người tín hữu hiệp thông cách xứng đáng với hy tế này.102

Thứ ba, thầy phải lớn lên trong hy tế thiêng liêng nhờ đón nhận và vác thập giá theo vết
chân từ bỏ chính mình của Chúa Kitô, nghĩa là có lòng vâng phục thực sự và có cảm thức



sám hối.

Và sau cùng, thầy phải có lòng hiếu thảo và tin tưởng đối với Đức Trinh Nữ Maria, Đấng
mà Chúa Giêsu trên thập giá đã ban cho chúng ta như người mẹ. Mầu nhiệm Đức Maria dẫn
đưa tới cuộc tiếp xúc tuyệt vời hơn với Chúa Kitô và thập giá của Ngài. Kitô học cũng là
Thánh Mẫu học. Tình yêu và lòng sùng kính với Đức Trinh Nữ Maria phải được dậy dỗ và thực
hành trong chủng viện với một nguồn sinh lực nội tâm.103

Tài liệu này cũng đề nghị chủng viện có một thời kỳ chuẩn bị dành riêng cho việc đào tạo
thiêng liêng. Thời kỳ chuẩn bị này nên diễn ra trước, hoặc cách nào đó ngoài thời gian chủng
viện, các sinh viên có cơ hội để hoàn tất một thời gian học tập thiêng liêng thực sự.104

C. Giáo Huấn của Đức Giáo Hoàng Gioan Phaolô II

 1. Đóng Góp của Khoa Tâm Lý Học trong Việc Đào Tạo Linh Mục 105

a. Đóng Góp Thích Đáng và Hạn Chế của Khoa Tâm Lý Trong Tiến Trình
Đào Tạo Linh Mục

Theo Đức Giáo Hoàng, sự đóng góp chuyên môn của các nhà tâm lý có thể được sử dụng
thích hợp vào thời gian mới  nhập học, cũng như trong toàn bộ tiến trình đào tạo. Ý kiến
chuyên môn này phải được đưa vào sử dụng theo một đường lối quân bình, nhằm bảo vệ giá
trị lớn lao của việc linh hướng. Những can thiệp tâm lý này106 không loại bỏ khó khăn và
căng thẳng nơi con người, nhưng khuyến khích làm triển nở một nhận thức rộng rãi hơn và
một rèn luyện khoảng khoát hơn tự do cá nhân của con người.

Theo đường hướng này, con người có thể đón nhận một cuộc đấu tranh cởi mở và thành
thật, nhờ sự trợ giúp không thể thay thế của ân sủng. Vì vậy, các nhà đào tạo cần chú ý đến
phẩm chất tôn giáo của các chuyên gia tâm lý, cũng như khả năng chuyên môn khoa học của
họ. Nhà tâm lý học cần hiểu biết thấu đáo quan điểm Kitô giáo về cuộc sống, và về ơn gọi
linh mục, nếu muốn cung cấp một trợ giúp hữu hiệu cho sự hòa  hợp cần thiết giữa các chiều
kích nhân bản và siêu nhiên.

 b. Đào Tạo Thiêng Liêng Và Đời Sống Độc Thân

Đức Giáo Hoàng dạy rằng các ứng viên phải được giới thiệu thực hành cầu nguyện, suy
niệm và khổ chế cá nhân dựa trên các nhân đức đối thần được sống trong đời sống hằng
ngày. Cả đức ái tông đồ trong Giáo Hội và giáo luật đều đưa ra  những bó buộc thích hợp cho
tác vụ tương lai của ứng viên. Đời sống độc thân vì Nước Trời phải được trình bày như  một
chọn lựa rất thuận lợi cho việc hân hoan loan báo Chúa Kitô Phục Sinh.

   2. Chuẩn Bị Vững Chắc Cho Các Linh Mục

Đức Gioan Phaolô II nói rằng việc lựa chọn chính xác các ứng viên là một tiến trình phức
tạp. Bởi thế, ta phải lập tức bắt đầu tiến trình chuẩn bị các ứng viên được chọn lựa để sau
này trở nên các linh mục tốt lành, thánh thiện. Việc đào tạo thiêng liêng và dạy dỗ giáo lý
cho các sinh viên phải được kết hợp hài hoà với nhau và do các nhà đào tạo được huấn luyện
chu đáo giám sát. Phải nhấn mạnh tới nhu cầu chính yếu là thường xuyên cử hành các bí
tích, đặc biệt là Bí Tích Sám Hối, cùng với việc cầu nguyện riêng tư và sốt sắng và thường
xuyên gặp một vị linh hướng.

Đức Giáo Hoàng nhấn mạnh rằng chức linh mục phải được xem như một ơn gọi hướng tới
sự phục vụ vị tha và yêu thương; rằng đời sống độc thân, món quà quí giá và mọi thứ liên
quan đến đời sống ấy, “phải được coi như là phần không thể thiếu của đời sống bên trong và
bên ngoài của linh mục.”10   

   3. Việc Đào Tạo Thiêng Liêng Thích Ứng với Những Thách Đố Truyền Giáo

Đức Gioan Phaolô II yêu cầu mọi người Công giáo Việt Nam tiến tới một đường lối mới
trong việc Phúc Âm hoá; luôn sống nghiêm túc ơn gọi tín hữu đã lãnh nhận từ khi chịu phép
rửa và “đảm nhận vai trò của mình trong đời sống và sứ mệnh của Dân Chúa, là chứng nhân
của Chúa Kitô, ở mọi nơi mà họ hiện diện.”108

Đối với việc đào tạo người trẻ, ngài yêu cầu các Giám Mục Việt Nam lưu tâm tới những



điều kiện đào tạo tri thức và thiêng liêng thích ứng với những thách đố truyền giáo mà giới
trẻ phải đối mặt, bằng việc tuyển chọn kỹ lưỡng những người huấn luyện và các giáo sư,
những vị đã thủ đắc mức trưởng thành về nhân bản và đời sống linh mục. Các ngài phải ý
thức rằng nhiệm vụ Phúc Âm hoá liên quan tới mọi thành phần Dân Chúa và đòi hỏi lòng
nhiệt thành mới, những phương pháp mới và ngôn ngữ mới.109 

D. Giáo Huấn của Đức Bênêđitô XVI

1. Chúa Giêsu Kitô Là Chuẩn Mực Chân Thực

Ngay trước khi được bầu, Đức Giáo Hoàng Bênêđitô XVI tổng kết rằng nhiều luồng ý thức
hệ và mốt nghĩ đã làm giao động và hất con thuyền bé nhỏ là lối suy tư của các Kitô hữu đi
từ thái cực này sang thái cực khác: từ chủ nghĩa Mác sang chủ nghĩa tự do, rồi chủ nghĩa
phóng đãng; từ chủ nghĩa tập thể sang chủ nghĩa cá nhân triệt để; từ chủ nghĩa vô thần
sang hiện tượng thần bí tôn giáo mơ hồ; tư  thuyết bất khả tri đến tạp giáo. Mỗi ngày, các
giáo phái mới được sinh ra, dẫn đến lầm lạc (x. Eph.4:14). Đức tin rõ ràng đúng theo Tín
Điều  của Giáo Hội thường bị chụp mũ là chủ nghĩa cơ bản tuyệt đối dựa vào Kinh Thánh,
trong khi thuyết tương đối dường như là thái độ xứng hợp của thời đại chúng ta. Một sự độc
tài của thuyết tương đốichẳng nhìn nhận điều gì là tuyệt đối, ngoài cái tôi và những ý nghĩ
chợt nảy ra.

Nhưng chúng ta có Con Thiên Chúa, là Con Người Thật như là chuẩn mực cho thuyết
nhân bản đích thực. Đức tin trưởng thành và chín chắn là đức tin bám rễ sâu trong tình bằng
hữu với Chúa Kitô. Tình bằng hữu này làm chúng ta mở ra với mọi điều tốt đẹp và cho chúng
ta chuẩn mực để biện phân giữa cái gì là chân thực và cái gì là giả dối, giữa sự dối trá và
chân lý. Chúng ta cần phải trở nên chín chắn trong đức tin trưởng thành này; phải dẫn đưa
đoàn chiên Chúa Kitô tới đức tin này. Và đức tin này, đức tin duy nhất, tạo ra sự hiệp nhất và
xây dựng trong đức ái như là nền tảng của đời sống Kitô hữu.110

    2. Hội Thánh Không Sợ Tương Lai

Trong Sứ Điệp cho các Hồng Y,111 Đức Bênêđitô XVI cam kết sẽ luôn luôn nghe theo
những linh hứng của Chúa Thánh Thần, với lòng khiêm tốn phó thác cho sự quan phòng của
Thiên Chúa, để tiếp tục con đường của các vị tiền nhiệm là loan báo cho toàn thế giới sự hiện
diện sống động của Chúa Kitô. Ngài mạnh mẽ khẳng định quyết tâm tiếp tục dấn thân thi
hành Công Đồng Vaticanô II. Ngài cũng cố gắng xây dựng sự hiệp thông trong lòng Hội
Thánh, dựa trên sự hiệp thông trọn vẹn với Chúa Kitô Phục Sinh, biểu lộ nơi Thánh Thể.

Trong tương quan với bên ngoài, ngài lấy việc tái lập sự hiệp nhất trọn vẹn và hữu hình
nơi những người theo Chúa Kitô, thông qua việc “thanh tẩy ký ức”, như  là cam kết ưu tiên.
Ngài thúc đẩy Hội Thánh làm sống lại ý thức Truyền Giáo để làm cho ánh sáng Chúa Kitô
chiếu soi trước mọi dân tộc ngày nay. Ngài quả quyết sẽ tiếp tục một cuộc đối thoại cởi mở
và chân thành với các tôn giáo khác, với các nền văn hoá và văn minh khác nhau, đặc biệt là
với những người nghèo và những người nhỏ bé. Ngài cũng tuyên bố rằng mọi người Công
giáo sẵn lòng cộng tác để nhắm tới sự phát triển xã hội đích thực vì phẩm giá mọi người, với
hy vọng rằng nhờ sự hiểu biết lẫn nhau, hoàn cảnh sẽ làm nảy sinh một tương lai tốt đẹp
hơn cho mọi người.

    3.  Mở Rộng Cửa cho Chúa Kitô

Sau hết, trong Thánh Lễ Nhậm Chức,112 ngài lặp lại lời Đức Gioan Phaolô II “Đừng sợ!
Hãy mở rộng cửa cho Chúa Kitô!” Đấng “sẽ chẳng lấy đi điều gì thuộc về tự do và nhân phẩm
của con người … Chỉ trong tình bằng hữu này chúng ta mới cảm nghiệm được vẻ đẹp và sự
giải thoát.”

còn tiếp

VỀ MỤC LỤC

Kỹ Thuật Thông Tim



Câu Chuyện Thầy Lang

Bác sĩ Nguyễn Ý Ðức

Nói là “Thông Tim” thì cũng không chính xác lắm. Ðúng ra là thông Ðộng Mạch Vành nuôi
dưỡng trái tim thân yêu của chúng ta. Thay vì trơn tru mở rộng thì động mạch đã bị thoái
hóa, tắc nghẽn với nhiều chất khác nhau bám vào thành của huyết quản.

Ðộng Mạch Vành coronary artery bao bọc trái tim như một cái vương miện với hai nhánh
phải và trái và nhận máu trực tiếp từ Ðộng Mạch Chủ aorta. Tế bào tim được tiếp tế oxy và
chất dinh dưỡng từ động mạch vành. Nếu vì một lý do nào đó mà động mạch này bị nghẹt thì
sự nuôi dưỡng bị trở ngại, tim thiếu dưỡng khí, báo động bằng cơn đau thắt ngực.

Trong đa số các trường hợp, tắc nghẽn là do chất béo bám vào mặt trong của thành động
mạch. Ðó là bệnh Vữa Xơ Ðộng Mạch.

Ngày nay, nhiều người cứ nói vữa xơ là hậu quả của nếp sống dư thừa trong thời văn
minh tiến bộ hiện đại. Thực ra dấu hiệu vữa xơ đã tìm thấy ở xác ướp Ai Cập cả nhiều ngàn
năm về trước.

Vữa xơ động mạch atherosclerosis là bệnh trong đó các mảng gồm nhiều chất bám vào
mặt trong thành động mạch khiến cho sự lưu thông của máu bị gián đoạn. Thành phần chính
của mảng này là chất béo, chất cholesterol cộng thêm các chất phụ khác như calcium, tế bào
xơ. Mảng xơ vữa có thể tan vỡ,  đưa tới chứng huyết khối.

Ðây là một diễn tiến phức tạp, phát triển chậm, xuất hiện từ tuổi nhỏ và trầm trọng lên
với thời gian. Theo nhiều khoa học gia, bệnh bắt đầu với sự tổn thương ở lớp tế bào trong
cùng của động mạch.

 Theo Hội Tim Mạch Hoa Kỳ, ba rủi ro đã được chứng minh làm tổn thương lòng động
mạch là 1) Mức độ cholesterol và triglyceride trong máu lên quá cao; 2) cao huyết áp; 3) ảnh
hưởng của hút thuốc lá.

Ngoài ra vữa xơ còn hay xẩy ra ở người béo phì, mắc bệnh tiểu đường, có nhiều căng
thẳng tâm thần và  không vận động cơ thể.

Di truyền cũng tham dự phần nhỏ. Nếu cả cha lẫn mẹ bị vữa xơ thì con có nhiều triển
vọng bị bệnh.  

Cũng còn phải kể tới tuổi tác và giới tính.

Người dưới năm mươi tuổi ít vữa xơ hơn người trên tuổi này.

Trước khi mãn kinh, phụ nữ ít bị vữa xơ  hơn nam giới nhờ sự bảo vệ của kích thích tố
nữ, nhưng  từ tuổi mãn kinh thì nam nữ bị vữa xơ bằng nhau.

Vữa xơ có thể thấy ở các động mạch cỡ trung và lớn. Nếu ở đõng mạch vành nuôi dưỡng
tim thì đưa tới nhồi máu cơ tim; động mạch cảnh nuôi dưỡng não bộ sẽ có tai biến mạch máu
não, động mạch nuôi dưỡng chi dưới với hoại tử chi; động mạch võng mạc đưa tới khiếm thị,
mù lòa...

Tắc nghẽn thì phải kiếm cách thông, giống như thông ống cống nước từ bếp ra vườn.
Nhưng thông cống chỉ việc tống cây sào dài vào hoặc đổ nửa lít nước hóa chất là xong. Còn
mạch máu thì nằm ở xa lại mỏng manh, khó mà đạt tới.  Cũng đã có nhiều dược phẩm để
giải tỏa tắc nghẽn nhưng công hiệu chậm. Nên nếu thông được như thông cống thì hay biết
mấy.

Thế là các nhà y khoa học lại vắt tay lên trán, tìm kiếm kỹ thuật, thuốc men.

Và mở đầu với sự tò mò , mạo hiểm của một sinh viên nội trú y khoa người Ðức, anh
Werner Frossmann.



Ðó là vào năm 1929. Từ lâu, anh ta vẫn muốn tìm cách để  thám hiểm trái tim mà không
gây ra thương tổn gì.

Sau khi đã có một ý niệm, anh trình bầy với các vị thầy, các vị đàn anh về điều anh  định
làm. Nhưng mọi người đều không tin tưởng và cấm không cho anh thực hiện ý tưởng điên rồ
đó trong bệnh viện.

Anh bèn năn nỉ một nữ điều dưỡng viên cho mượn một ống thông. Anh đưa ống thông từ
mạch máu ở khuỷu tay của mình, luồn dần lên tim. Ðặt ống xong, anh  lại năn nỉ một đồng
nghiệp điện tuyến, chụp cho một tấm hình X -Quang ngực. Và thấy đầu ống thông đã an
toàn nằm ở tim mà không gây ra khó khăn gì cho sức khỏe của mình.

Werner hăm hở tường trình sự việc với ông thầy. Chẳng những không được khen mà còn
bị khiển trách, không cho thực tập ngành tim tại bệnh viện. Anh ta đành học về tiết niệu và
tiếp tục lén lút nghiên cứu, thọc thêm tới 15 lần nữa vào tim mạch của mình. Nghiên cứu
được anh công bố trong y giới, nhưng không ai để ý. Buồn tình, anh về một tỉnh lẻ, hành
nghề y, kiếm bạc cắc cho qua ngày.

Rồi một ngày đẹp trời của năm 1956, Werner được mời ra nhận giải Nobel  với hai nhà
Tim học Andreas Frderic Coumand và Dickinson W. Richards. Hai vị bác sĩ này đã dựa trên
kết quả các  mạo hiểm trước đây của Werner để tìm cách chữa tắc nghẽn động mạch. Năm
1941, hai ông đã thành công trong việc  dùng ống thông tim để đo lưu lượng máu từ tim ra.

Các nhà y khoa học  tiếp tục nghiên cứu.

Tới năm 1977 thì bác sĩ Andreas Gruentzig của Bệnh Viện Ðại Học Zurich, Thụy Sĩ là
người đầu tiên  thực hiện kỹ thuật thông mạch máu bằng bóng balloon ở người. Ông này sau
đó sang định cư tại Hoa Kỳ, tiếp tục tìm hiểu về bệnh tim và làm giầu trí thức cho quốc gia
này. Balloon làm bằng một loại plastic gọi là polyethylene terephthalate (PET) rất bền bỉ và
thay đổi hình dạng dễ dàng

Ngày  3  tháng  8  năm 1994,  cơ  quan  Thực  Dược  Phẩm Hoa  Kỳ  công  nhận  Balloon-
Expandable –Stent do bác sĩ Richards Schatz chế biến  để làm thông và mở rộng động mạch
tim bị tắc nghẽn vì mỡ đóng lên.

Ngày nay, cả triệu bệnh nhân nghẹt tim được thông bằng kỹ thuật này. Kỹ thuật rất phổ
thông, được mang ra dùng  tại hầu hết các quốc gia trên thế giới, trong đó có Việt Nam.

Phương pháp thông tim giản dị và dễ thực hiện hơn là giải phẫu bắc cầu by-pass surgery
, nhưng một trở ngại là từ 30 – 50% bệnh nhân cần thông lại vì mạch có thể bị nghẹt lại.
 Và  stent được các nhà chuyên môn đặt để tránh sự tái tắc nghẹt này.

Xác định tắc nghẽn mạch máu.

Vữa xơ động mạch được xác định bằng kỹ thuật chụp X-Quang cardiac catheterization.
Ðây là một kỹ thuật rất hữu ích và khá chính xác để biết tình trạng tốt xấu của hệ thống
tuần hoàn.

Một ống hướng dẫn bằng plastic mềm nhỏ được đưa vào mạch máu ở cánh tay hoặc ở
bẹn. Ống được đẩy dọc theo mạch máu để vào lòng trái tim hoặc động mạch nuôi tim.  Một
loại hóa chất cản quang đặc biệt được chuyền vào ống hướng dẫn. Chất này giúp ta nhìn rõ
được tình trạng trong lòng mạch máu  hoặc các phòng trái tim qua máy X-Quang.

Chụp X-Quang mạch máu được áp dụng trong các trường hợp sau:

-Khi ta có dấu hiệu đau động mạch tim như là cơn đau trước ngực;

-Ðau không biết nguyên nhân ở ngực, cằm, cổ, cánh tay mà các thử nghiệm khác đều
không xác định được tại sao;

-Khi có cơn đau mới xẩy ra ở ngực;

-Không có triệu chứng gì nhưng vài thử nghiệm khác cho là ta có thể bị bệnh tim mạch;



-Khi sẽ có phẫu thuật không liên hệ tới tim mạch nhưng ta có thể có rủi ro bệnh tim
trong khi giải phẫu;

-Khi ta sẽ có giải phẫu về van tim;

-Khi ta đã có bệnh tim bẩm sinh;

-Khi ta đang bị suy tim;

-Khi có chấn thương ngực hoặc một bệnh tim nào đó.

Thông Tim-Ðặt Lưới

Khi tình trạng vữa xơ động mạch tim  không có kết quả tốt với thay đổi nếp sống, dược
phẩm, hoặc khi cơn đau tim ngày càng trầm trọng thì bác sĩ có thể đề nghị làm thông tim-
đặt lưới angioplasty balloon.

Trước khi thực hiện, bệnh nhân sẽ được khám tổng quát và làm một số thử nghiệm như:

1- Chụp một phim x-Quang đen trắng của lồng ngực.

Việc này rất dễ thực hiện nhưng cho ta nhiều điều cần biết: hình dạng lớn nhỏ của trái
tim, của đại động mạch và tĩnh mạch phổi; tình trạng toàn hảo của hai lá phổi, màng phổi và
phế quản.

2- Làm Ðiện Tâm Ðồ.

 Mỗi làn trái tin đập một nhịp thì có những dòng điện phát ra từ một số tế bào đặc biệt
của trái tim. Luồng điện chạy phắp tim, khiến tim co bóp. Ðiện tâm đồ ghi lại các sinh hoạt
điện năng này.

Nhìn hình tâm đồ, bác sĩ có thể chẩn đoán các rối loạn về nhịp đập của tim; cấu tạo bất
thường  to nhỏ của tim, sự nuôi dưỡng của tế bào tim với oxy; có tiền sử hoặc đang có cơn
đau tim; theo dõi tình trạng tim khi đang giải phẫu hoặc khi thông động mạch.

3- Thử nghiệm máu để coi mức cao thấp của cholesterol lành HDL, cholesterol dữ LDL;
của các yếu tố  giúp máu bớt loãng prothrombine, fibrinogen; các diêu tố tim CPK, LDH,
Troponin mà khi lên cao có thể là dấu hiệu của cơn đau tim...

Tới ngày thông tim thì được nhắn nhủ  không ăn từ nửa đêm hôm trước, điều chỉnh liều
lượng hoặc ngưng một  vài loại thuốc, nhất là thuốc loãng máu, thuốc tiểu đường.

Kỹ thuật sẽ được một bác sĩ chuyên khoa tim có tu nghiệp thêm về phương pháp này
thực hiện với  sự  tiếp tay của một  nhóm chuyên viên điều dưỡng và kỹ  thuật.  Kỹ  thuật
 thường được làm ở một trung tâm y tế có đơn vị tim mạch, để phòng hờ trường hợp cần cấp
cứu giải phẫu tim.   

Thông tim thường thực hiện ở động mạch đùi, đôi khi động mạch cánh tay hoặc cổ tay.
Bệnh nhân không cần gây mê tổng quát mà chỉ một chút thuốc tê được chích vào háng để
giảm đau. Do đó ta tỉnh táo trong suốt thời gian phương pháp được thực hiện.

Một vết cắt nhỏ trên da ở bẹn được rạch và một ống ngắn nhỏ được đặt vào động mạch.
Qua ống này, một ống thông hướng đạo dài hơn, có thể uốn cong, được luồn  vào trong. Dưới
sự hướng dẫn qua X quang, ống thông được đưa lên động mạch tim, nơi bị nghẹt.  Ống đi lên
rất nhẹ nhàng, ta không cảm thấy đau gì, ngoại trừ một chút thôn thốn ở bẹn mà thôi. Nếu
đau thì cho bác sĩ hay ngay để họ đối phó.

Một chút dung dịch mầu cản quang được bơm vào ống, tới động mạch vành để chụp hình
X quang, coi tắc nghẽn lớn nhỏ ra sao.

Rồi một ống khác nhỏ hơn đầu có mang một bong bóng xẹp được chuyền vào trong ống
hướng đạo. Khi lên tới chỗ bị tắc nghẽn, thì bong bóng được bơm phồng lên. Lúc này máu tới
tim sẽ giảm chút ít và ta thấy hơi đau nhói nơi ngực. Bong bóng được bơm lên, xẹp xuống vài
lần, sẽ đè vào nơi động mạch dính đầy chất béo, làm lòng động mạch mở rộng. Xong nhiệm



vụ, bóng được làm xẹp trở lại.

Công hiệu của nong bóng không vĩnh viễn. Theo thống kê, có tới 1/3 bệnh nhân có thể bị
nghẹt trở lại trong vòng tháng.

Ðể ngăn ngừa tái tắc nghẽn, một lưới  gọi là stent nhỏ xíu được phát minh. Lưới nằm
trên ống hướng đạo bong bóng, được đưa tới chỗ nghẹt. Bóng được bơm phồng, lưới mở ra
và bám ép vào thành động mạch. Lưới an toàn nằm đó suốt đời người như một  cái giá chống
đỡ không cho động mạch nghẹt trở lại. Lưới làm bằng hợp kim không rỉ không hư hao, không
di chuyển và không trở ngại khi ta đi qua máy rà kim loại ở phi trường hoặc chup X-Quang cơ
thể..

Ống hướng dẫn được rút ra và phương pháp thông tim đặt lưới hoàn tất. Trước sau chỉ
mất vài giờ đồng hồ, đôi khi chỉ ba mươi phút dưới bàn tay điêu luyện của một chuyên viên
đặt ống giầu kinh nghiệm.

Thường thường ta cần nằm lại nhà thương khoảng 24 giờ  để bác sĩ theo dõi tình trạng
sau giải phẫu.

Các ống đều được rút ra. Vết cắt trên da nơi bẹn và động mạch được băng bó để tránh
chẩy máu, nhiễm trùng và để vết thương mau lành. Tim được tâm điện đồ theo dõi, để phát
hiện và phòng ngừa biến chứng. Nên nằm nghỉ, chân duỗi thẳng

 Một vài thuốc chống huyết cục như aspirin,  thuốc kháng tiểu cầu, thuốc an thần được
bác sĩ biên toa. Nên uống thuốc theo liều lượng, thời gian mà bác sĩ đã dặn.

Về nhà, nên nghỉ ngơi, tránh làm việc quá nặng trong dăm ngày, uống nhiều nước để loại
chất mầu cản quang.

Ðể ý các dấu hiệu bất thường như chẩy máu, nhiễm trùng sưng đỏ, đau nơi vết thương ở
bẹn, nhiệt độ cơ thể lên cao, trong người mệt mỏi, đau ngực, khó thở. Thông báo cho bác sĩ
ngay.

Vài tuần sau,  khi bác sĩ đồng ý, ta có thể đi làm trở lại được.

Và nhớ giữ ngày tái khám theo hẹn của bác sĩ.

Thế là từ nay ta không còn đau ngực, không còn lo ngại cơn suy tim, tai biến não, tàn
phế cơ thể. Nhiều người thấy da dẻ hồng hào, mặt mũi tươi rói, sinh hoạt gia tăng, yêu đời
hơn.

Nhưng nên lưu ý lành mạnh nếp sống, bỏ hút thuốc lá, ăn nhiều rau trái cây, bớt chất
béo bão hòa động vật, vận động cơ thể đều đặn, giảm cân nếu quá mập phì, chữa các bệnh
kinh niên như cao huyết áp,  cao cholesterol, bệnh tiểu đường.

Và nhẹ nhàng sống trong niềm vui của Tâm Thân An Lạc với gia đình, thân hữu.

Bác sĩ Nguyễn Ý Ðức    Texas-Hoa Kỳ.

VỀ MỤC LỤC

- Mọi liên lạc: Ghi danh, thay đổi địa chỉ, đóng góp ý kiến, bài vở..., xin gởi về địa chỉ

giaosivietnam@gmail.com

- Những nội dung sẽ được đề cao và chú ý bao gồm:

Trao đổi, chia sẻ những kinh nghiệm thực tế trong việc mục vụ của Giáo sĩ;  Những
tài liệu của Giáo hội hoặc của các Tác giả nhằm mục đích Thăng tiến đời sống Giáo
sĩ; Cổ võ ơn gọi Linh mục; Người Giáo dân tham gia công việc “Trợ lực Giáo sĩ” bằng
đời sống cầu nguyện và cộng tác trong mọi lãnh vực; Mỗi  Giáo dân phải là những
“Linh mục” không có chức Thánh; Đối thoại trong tinh thần Bác ái giữa Giáo dân và



Giáo sĩ… (Truyền giáo hay xây pháo đài?)

- Quí vị cũng có thể tham khảo những số báo đã phát hành tại

www.conggiaovietnam.net

Rất mong được sự cộng tác, hưởng ứng của tất cả Quí vị

Xin chân thành cám ơn tất cả anh chị em đã sẵn lòng cộng tác với chúng tôi bằng nhiều
cách thế khác nhau.

TM. Đặc San Giáo Sĩ Việt Nam

Lm. Luca Phạm Quốc Sử USA

Được chọn giữa loài người và cho loài người; 
*************


