
 http://tieulun.hopto.org - Trang 1

Đôi Điều Bàn Về Văn Hóa 

Người ta đã bàn nhiều về văn hóa. Ai cũng thấy văn hóa vừa là động lực vừa là mục tiêu của sự phát 
triển. Ai cũng thấy cần phải bảo vệ bản sắc văn hóa dân tộc và phải phát huy truyền thống vẽăn hóa dân 
tộc. Nhưng bản sắc văn hóa dân tộc là gì? Phân loại truyền thống theo tiêu chí nào? Chưa rõ nên chưa có 
sự nhất trí.  

Dân tộc ta từ xưa đến nay kiên quyết không chấp nhận các lối sống Tàu, lối sống Tây, lối sống Mỹ và dứt 
khoát sống theo lối sống Việt Nam. Dù phải hy sinh của cải hay tính mệnh cũng kiên quyết bảo vệ độc 
lập, tự do và lối sống riêng của mình. Bàn về văn hóa thực chất là bàn về những giá trị của cuộc đời: đâu 
là giá trị thật, đâu là giá trị giả? Thế nào là tốt, thếnào là xấu? Thế nào là mới, thế nào là cũ? Lại phải 
phân biệt cho rõ cái mới tiến bộ với cái mới lố lăng, lai căng mất gốc; phân biệt cái cũ tốt đẹp với cái cũ 
hủ lậu lỗi thời.  

Các cụ xưa đã dạy: ở đời thật giả khó phân nên cần phải tinh tường. Chớ chỉ thấy lốt ếch, lốt chó mà 
không biết rằng đó chính là công chúa hay hoàng tử. Chỉ thấy cô gái đáng yêu hay ông lão đáng thương 
mà không biết đó thực chất là Bạch Cốt Tinh biến hình giả dạng. Ngay cả khi đã biết rõ yêu quái thì vẫn 
cần bình tĩnh mà nghĩ cách đối phó, chớ nên hoảng hốt la làng, trông gà hóa cuốc, rồi giặc chẳng bắt lại 
bắt thày tu.  

Bàn về văn hóa cũng là nhằm mục đích sống cho có văn hóa; làm văn hóa, lý luận về văn hóa càng cần có 
bản lĩnh văn hóa và có sự hiểu biết tinh tường về văn hóa. Gần đây, chúng tôi thấy nhiều vị bàn về văn 
hóa trong hội thảo cũng như trên báo chí trình bày nhiều ý kiến thật khó có thể nhất trí. Vì thế xin có đôi 
lời thưa lại.  

Trước hết chúng tôi xin bày tỏ sự ngạc nhiên về cách hiểu văn hóa của tác giả Trần Trọng Tân:  

"Văn hóa là đời sống tinh thần là động lực tinh thần của một con người, của một gia đình, của một tập 
thể, của toàn xã hội, đi vào các lĩnh vực hoạt động của trí tuệ, vào các ngõ ngách của tình yêu, của cả đời 
sống tâm linh".(*)  

"Văn hóa là đời sống tinh thần ...", thế chẳng lẽ đời sống vật chất không phải là văn hóa ?  

Tác giả Trần Trọng Tân còn khẳng định: "Nếu hiểu lịch sử nền văn hiến Việt Nam bắt đầu từ khi có chữ 
viết và có các nhà trí thức biết sử dụng chữ viết đó để chuyển từ văn hóa truyền miệng qua văn hóa thành 
văn thì việc đổi mới chữ viết theo mẫu tự latinh là khởi điểm cho một giai đoạn mới của nền văn hiến Việt 
Nam".  

Rõ ràng, ở đây có sự nhầm lẫn giữa văn hóa với văn chương và văn học. Không hề có cái gọi là văn hóa 
truyền miệng hoặc văn hóa thành văn. Và ông Tân cũng hiểu nhầm cả ý nghĩa của từ văn hiến. Đâu có 
phải cứ "có chữ viết và có các nhà trí thức biết sử dụng chữ viết" mới có văn hiến. Hiến nghĩa là người 
hiền tài. Tất nhiên, hiền tài có nhiều cấp độ khác nhau phụ thuộc vào tiêu chí, chuẩn mực của từng thời kỳ 
lịch sử. Chẳng lẽ Mãn Giác và Trương Hán Siêu, Lê Quí Đôn và Ngô Thì Nhậm, Đoàn Thị Điểm và Hồ 
Xuân Hương, Tản Đà và Hồ Biểu Chánh ... được coi là hiến; còn các tác giả dân gian khuyết danh của 
nền văn chương truyền miệng lại không được coi là hiến hay sao ? Ở Việt Nam ta, hai dòng văn chương 
truyền miệng và văn chương thành văn cứ sóng đôi cùng chảy suốt từ ngàn xưa đến tận ngày nay, và mãi 
mãi. Do đó không nên lấy chữ viết để làm mốc giới hạn. Chữ viết chỉ là ký hiệu của một ngôn ngữ. Người 
ta có thể dùng ký hiệu này hay ký hiệu khác nên có thể thuận lợi nhiều hơn hay ít hơn trong việc mã hóa 
ngôn ngữ. Nó có tác động đến tư duy chứ không mang tính chất quyết định đối với sự phát triển tư duy 
của một dân tộc. Vả lại, đừng quên rằng, các giáo sĩ phương Tây latinh hóa chữ viết của Việt Nam là 
nhằm mục đích truyền đạo và mở rộng nước Chúa phục vụ cho bước phát triển mới của chủ nghĩa tư bản 
phương Tây. Còn việc nhân dân ta sử dụng ngay chữ viết này để làm phương tiện cho mình phát triển thì 
đó là kết quả của sự nhạy cảm và một tư duy cấp tiến mang tính truyền thống. Có thể cứ ghi nhận ơn 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 2

nghĩa chứ tuyệt đối không nên sùng bái Sĩ Nhiếp hoặc Alexandre de Rhodes. Do đó, cũng nên bàn kỹ 
xem có nên dựng tượng các vị này và coi họ ngang hàng với các danh nhân văn hóa của dân tộc: không 
nên nhầm mục đích với hệ quả. Việc dựng cho đủ tượng các danh nhân nước nhà ở tầm cỡ quốc gia cũng 
như quốc tế sớm muộn phải làm cho xong. Đó là biểu hiện cao nhất tính văn hóa của mỗi dân tộc (nhân 
đây cũng nói thêm về việc đặt tên đường phố: không được bỏ sót các danh nhân văn hóa và ai chưa phải 
là danh nhân văn hóa dân tộc thì không đặt để tránh gây nhiễu về tư tưởng.)  

Tác giả Trần Trọng Tân còn nhận định:  

"Văn hóa Kitô giáo khuyến khích tình người".  

Tình người là chuyện khởi nguyên của mọi tôn giáo. Mọi tôn giáo đều coi trọng tình người. Cũng chính 
vì có tình người mà nảy sinh tôn giáo. Nhưng cứ giở lại những trang sử "thập tự chinh" ở châu Ấu thời 
trung cổ và truyện các nhà khoa học cũng như bất cứ ai nói khác kinh thánh đều bị đưa lên giàn thiêu, hẳn 
sẽ thấy không thể nhận định giản đơn như thế. Chắc chắn ông Tân sẽ không nhận định như thế nếu ông có 
dịp nghiên cứu lại kinh thánh và đọc lại Voltaire, Diderot . . . Còn tất cả những sản phẩm văn hóa như : 
nhà thờ, chùa chiền và các tác phẩm văn học nghệ thuật (dù tác giả là người đi theo bất cứ tôn giáo nào) 
thì cũng nên coi đó là sản phẩm văn hóa của dân tộc Việt Nam chứ không nên coi đó là của văn hóa Kitô 
giáo, của văn hóa Phật giáo hay văn hóa Lão giáo. Vả lại, như trên đã nói nên để từ văn hóa gắn với một 
vùng đất và một cộng đồng người sống ở đó (văn hóa Hy Lạp, văn hóa Trung Quốc, văn hóa Ần Độ, văn 
hóa Pháp, ...) không nên dung tục hóa thuật ngữ này rồi lạm dụng thành "văn hóa hỏa táng", "văn hóa ẩm 
thực", "văn hóa tốc độ" ... Cần tôn trọng khoảng cách giữa khẩu ngữ và văn bản.  

Theo chúng tôi hiểu, văn hóa là toàn bộ sản phẩm vật chất và tinh thần do con người sáng tạo trong tiến 
trình lịch sử. Nghiên cứu bản sắc văn hóa của một dân tộc là nghiên cứu nếp cảm, nếp nghĩ và nếp sống 
của dân tộc đó. Công việc nghiên cứu này thường phải bắt đầu từ việc khảo sát các sản phẩm văn hóa còn 
lưu giữ trong kho tàng văn hóa của mỗi dân tộc. Chúng có thể là một công cụ sản xuất, một công trình 
kiến trúc, những phong tục tập quán về ăn, mặc, ở và cách giao thiệp, ứng xử, và quan trọng nhất vẫn là 
những tác phẩm văn chương, nghệ thuật (truyền miệng hoặc thành văn) phản ánh tâm hồn và tư tưởng của 
cả một dân tộc trong từng thời kỳ lịch sử. Văn hóa bao giờ cũng có địa chỉ minh bạch nghĩa là nó thuộc 
về một vùng đất nhất định và là sản phẩm của cộng đồng người đã từng sinh tồn trên vùng đất đó.  

Vì vậy, cũng không nên dùng "dòng văn hóa Kitô giáo", "dòng văn hóa Phật giáo", "dòng văn hóa Lão 
giáo". Cũng không nên dùng cả những thuật ngữ như "văn hóa Mác-xít", "văn hóa Hồ Chí Minh" vì Chủ 
nghĩa Mác - học thuyết tiến bộ nhất của nhân loại là sản phẩm văn hóa của dân tộc Đức và cũng là của 
toàn nhân loại. Cũng vậy, Hồ Chí Minh là một danh nhân văn hóa kiệt xuất của nhân loại. Đó là một sản 
phẩm văn hóa ưu tú của dân tộc Việt Nam; không nên coi Hồ Chí Minh là "hiện thân cho một dòng văn 
hóa, văn hóa Hồ Chí Minh". Hồ Chí Minh là tiêu biểu cho văn hóa Việt Nam ở thế kỷ XX này. Có danh 
nhân văn hóa Hồ Chí Minh chứ không có văn hóa Hồ Chí Minh, vì chưa hề có thông lệ dùng các thuật 
ngữ văn hóa Nguyễn Trãi, văn hóa Nguyễn Du, hoặc văn hóa Washington, văn hóa Gandhi, văn hóa 
Mozart ... Lâu nay, ta dùng cụm từ "Tư tưởng - văn hóa" (Ban tư tưởng - văn hóa, công tác tư tưởng - văn 
hóa), cách dùng này vô hình trung thu hẹp nội hàm của từ văn hóa. Tư tưởng cũng chỉ là một bộ phận của 
văn hóa. Nên bàn nhau sửa lại chăng ?  

Chúng tôi cũng thực sự không hiểu khi phó tiến sĩ Lê Hồng Liêm viết: "Do đó cùng với việc quản lý và 
điều tiết của chính quyền bằng hành pháp, văn hóa thành phố phải đóng vai trò "điều tiết tinh thần" cho sự 
phát triển nền kinh tế thị trường trên địa bàn thành phố hiện nay". "Chính quyền" thì rõ rồi. Nhưng còn 
"văn hóa thành phố" ?, nó là cái gì ? Sao nó lại đóng được vai trò điều tiết tinh thần" cho "sự phát triển 
nền kinh tế thị trường". Xin vui lòng giải thích cho về cái lực lượng lạ lùng này, mà sao chính quyền 
trong đó Sở văn hóa-thông tin lại phó thác một nhiệm vụ cực kỳ quan trọng cho một cái lực lượng trừu 
tượng như thế được.  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 3

Cũng làm cho mọi người không kém ngạc nhiên khi ông Liêm đưa ra luận điểm : "Giá trị con người, giá 
trị văn hóa không thể đo bằng giá trị của sức lao động làm ra nó. Giá trị đích thực của một sản phẩm văn 
hóa phụ thuộc chủ yếu vào tâm hồn và tài năng của người sáng tạo ra nó".  

Xin hỏi ông Liêm : Ông dùng thước đo nào ? Mọi sản phẩm văn hóa do con người tạo ra sau khi thấy sự 
bất tiện của việc trao đổi bằng hiện vật, nhân loại đã phải nghĩ ra đủ thứ vật trung gian (vỏ sò, vàng, bạc, 
tiền giấy , ...) để định giá. Đây là một quá trình phát triển biện chứng, biểu hiện sự tiến hóa của nhân loại. 
Cớ sao ông lại bài bác sự định giá này ? Và ông hiểu thế nào là "giá trị đích thực" của một sản phẩm văn 
hóa ? Sao lại có thể dùng tâm hồn và tài năng làm thước đo ?  

Nói như thế là chưa phân biệt giá trị và giá trị sử dụng của một sản phẩm lao động. Nghĩa là ông Liêm 
cũng chẳng quan tâm gì đến quy luật giá trị và luật cung cầu. Cứ theo cách hiểu của PTS Lê Hồng Liêm 
thì các họa sĩ chỉ nên triển lãm tác phẩm chứ chẳng nên định giá và bán tranh vì đấy "là tâm hồn và taì 
năng" sao lại nỡ đem bán như thế. Các nhà văn, nhà thơ và văn nghệ sĩ nói chung chẳng nên mang tác 
phẩm của mình đi đổi lấy tiền nhuận bút làm gì. Quả thật hiểu và định hướng văn hóa theo kiểu ông Liêm 
thì biết đến bao giờ thành phố ta hiện đại hóa ? (đúng là bao giờ cho đến tháng mười). Và liệu cái gọi là 
"nền kinh tế thị trường với đủ thứ tác động tiêu cực và rất cứng cổ có ngoan ngoãn chấp nhận những luận 
điểm phi kinh tế học chính trị của ông Liêm không ?  

Đáng ngạc nhiên hơn nữa, với tư cách người đứng đầu Sở Văn hóa Thông tin của một thành phố lớn đã 
qua 12 năm đổi mới, PTS Lê Hồng Liêm lại đưa ra một luận điểm về "mở cửa" quản lý văn hóa rất kỳ 
quặc:  

"Để đương đầu có hiệu quả với những nguy cơ và thách thức trong quá trình giao lưu mở cửa, thành phố 
không thực hiện chính sách đóng cửa, tự giam hãm mình trong tính riêng biệt văn hóa, khước từ giao lưu, 
đối thoại và đổi mới; đồng thời cũng không thể cứ để cho mọi người dân tiếp nhận "xô bồ" tất cả không 
phân biệt hay dở tốt xấu để đi đến chỗ mất gốc, lai căng và cuối cùng sẽ bị đồng hóa, hòa tan, chứ không 
phải là hội nhập với nền văn hóa thế giới".  

Chẳng lẽ Pts giám đốc Lê Hồng Liêm lại không hiểu rằng "mở cửa", "giao lưu", "làm bạn với tất cả các 
nước" là nhu cầu của dân tộc, của thời đại, đồng thời đó là mệnh lệnh của Trung ương ? Ai dám không 
tuân theo mà nói tới chuyện "không thực hiện", "tự giam hãm", "khước từ" ... ? Tại sao lại còn bỏ công 
đẩy một cánh cửa đã có lệnh mở từ lâu rồi kêu to lên rằng dứt khoát chúng tôi không đóng cửa đâu ?  

Lại xin hỏi thêm : theo Pts Lê Hồng Liêm thì mọi người dân ở đây là những ai ? Chẳng lẽ ông lại không 
hiểu nhân dân Sài Gòn là như thế nào hay sao ? Một trăm năm Pháp thuộc cộng với 20 năm Mỹ ngụy, sức 
đề kháng văn hóa của "mọi người dân" ở TP Hồ Chí Minh nói riêng và cả miền Nam nói chung như thế 
nào thì cả thế giới đều biết và chính cựu bộ trưởng quốc phòng Mỹ Macnamara cũng phải xác nhận rằng 
họ thua là thua sức mạnh văn hóa Việt Nam. Đó là một sự thật. Lịch sử đã xác nhận: mọi kẻ thù xâm lược 
từ xưa tới nay đến đất nước này đều thất bại trước sức mạnh văn hóa Việt Nam. Không nên hãnh diện 
một cách vô lối nhưng cũng không thể mặc cảm tự ti một cách đáng thương để rồi suy nghĩ, nói năng theo 
kiểu vơ đũa cả nắm và lo bò trắng răng. Nên nhớ: ở đâu và thời nào cũng đều có một bộ phận quần 
chúng lạc hậu, nhưng đó là bộ phận chứ không phải toàn thể. 

Thực ra, cái đáng lo lại chính là những sự hiểu biết và những luận điểm "xô bồ" của ông Liêm và những 
người như ông. Tất nhiên, đối vơí các loại "gió độc", "cỏ dại" thì luôn luôn phải cảnh giác, nhưng không 
được phép quên rằng: một đất nước đã có bốn ngàn năm văn hiến, một dân tộc đã trải qua biết bao thăng 
trầm trong lịch sử mà vẫn tồn tại một cách vẻ vang như hiện nay, thì "mọi người dân" Việt ta đã có bản 
lĩnh văn hóa như thế nào và nội lực đề kháng ra sao. Mọi người dân đều phải được hưởng quyền tự hào, 
tự tôn một cách chính đáng trên đường phát triển tới tương lai, chứ đó khôngphải là đặc quyền, đặc lợi 
của riêng nhóm người nào. (Nhắc nhỏ ông Liêm: chính một số nhân viên trong Sở Văn hóa Thông tin sau 
khi tịch thu những văn hóa phẩm độc hại lại lén lút đem bán ra thị trường để mưu lợi riêng, chưa kể đến 
hợp đồng làm phim liên doanh liên kết với nước ngoài, điển hình là phim Yêu tiếng hát ở VN , và mấy 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 4

cuộc triển lãm, ca nhạc thiếu lành mạnh ... chính là kết quả của cái lối suy nghĩ "xô bồ" của những người 
như ông đó).  

Ông Trần Trọng Tân và ông Lê Hồng Liêm không phải là những người nghiên cứu chuyên sâu nên phát 
biểu "xô bồ" là điều có thể hiểu được, có đôi điểm thể tất được. Nhưng với giáo sư phó tiến sĩ triết học Đỗ 
Huy thuộc Viện Triết học mà có những luận điểm thiếu chính xác thì kỳ lạ quá:  

"Năm 1960, dưới sự lãnh đạo của Đảng, nền văn hóa mới Việt Nam bước lên một tầm cao mới với mô 
thức : nội dung XHCN và tính dân tộc. Do tình hình chính trị quốc tế, do cuộc chiến đấu giải phóng Tổ 
quốc và thống nhất đất nước rất quyết liệt, do nguyên lý tập trung bao cấp, ngoài những thành tựu rất to 
lớn do nó tạo ra thì nó cũng làm cho nền văn hóa này bộc lộ những yếu điểm. Yếu điểm chính là nó đã 
không những không cho phép văn hóa Việt Nam được phát triển phong phú và đa dạng mà còn tạo ra khá 
nhiều các phản văn hóa trong một số quan hệ văn hóa của con người" (trích bài "Cách tiếp cận văn hóa và 
chiến lược phát triển văn hóa Việt Nam trước thềm thế kỷ XXI" - Tạp chí Triết học số 3-1998).  

Xin thưa với ông Đỗ Huy: yếu điểm là một từ Việt gốc Hán có nghĩa là điểm quan trọng, điểm mạnh. Còn 
nhược điểm mới có nghĩa là điểm yếu. Hình như ông Đỗ Huy tìm nguyên nhân của những "điểm yếu" 
(nhược điểm) của nền văn hóa của nước nhà không chính xác. Tại sao lại đổ lỗi cho "tình hình chính trị 
quốc tế", cho "cuộc chiến đấu giải phóng tổ quốc và thống nhất đất nước", cho "nguyên lý tập trung bao 
cấp" ?  

Thứ nhất: đã là nguyên lý thì có bao giờ sai, và nếu sai thì sao còn gọi là nguyên lý. Tập trung bao cấp trở 
thành nguyên lý từ hồi nào vậy, thưa nhà nghiên cứu triết học Đỗ Huy?  

Thứ hai: sao ông Đỗ Huy lại đổ trách nhiệm cho cuộc kháng chiến và coi nó là thủ phạm cản trở sự phát 
triển của văn hóa? Theo chúng tôi, chính "cuộc chiến đấu giải phóng tổ quốc và thống nhất đất nước rất 
quyết liệt" trong 30 năm qua mới biểu hiện hết được tinh thần yêu nước, ý chí quật cường, lòng dũng cảm 
của toàn thể dân tộc và trí tuệ sáng suốt tuyệt với của cơ quan đầu não của dân tộc. Có lẽ chưa bao giờ 
Việt Nam ta có dịp bộc lộ hết sức mạnh và tầm vóc lớn lao của văn hóa Việt Nam một cách rõ ràng đến 
thế. Thế giới đã khẳng định văn hóa Việt Nam qua hàng vạn bài báo và hàng ngàn cuốn sách. Không phải 
ngẫu nhiên mà thế giới công nhận Việt Nam là "lương tâm của thời đại" và sự kiện có ý nghĩa nhất là 
người ta xếp ba người con ưu tú của dân tộc chúng ta vào hàng những danh nhân văn hóa lớn của nhân 
loại : Nguyễn Du, Nguyễn Trãi và Hồ Chí Minh.  

Còn tình hình chính trị quốc tế thì từ thượng cổ đến nay có bao giờ yên ổn, chẳng lẽ hiện giờ lại yên ổn và 
kém phức tạp hơn chăng ?  

Không. nền văn hóa của chúng ta quả là có những nhược điểm, nhưng những nguyên nhân mà ông Huy 
nêu, theo chúng tôi, là không cơ bản (vấn đề này hơi dài xin trao đổi vào một dịp khác). Chỉ lưu ý ông Đỗ 
Huy chớ quên "một đặc điểm rất to là nước ta có một nền sản xuất nhỏ" (Hồ Chí Minh). (Nói thêm một 
chút: thú thật cách đật câu và cách ông Huy sử dụng đại từ nó, giới từ do cùng với cách lập luận trong 
đoạn văn trên khiến cho độc giả rất bối rối, chúng tôi cũng chẳng rõ nên hiểu thế nào cho khỏi chệch ý mà 
ông Huy muốn diễn đạt.)  

Ông Phan Ngọc cũng gây ra một sự ngạc nhiên khi ông, cũng giống nhiều người khác, quan niệm rằng tất 
cả những gì tốt đẹp mới đáng được gọi là văn hóa, do đó ông viết :  

"Chủ nghĩa thực dân Pháp là một sự xuyên tạc văn hóa Pháp, cũng như chủ nghĩa bành trướng Trung 
Quốc là một sự xuyên tạc học thuyết Khổng Tử. Chính trị thay đổi nhưng văn hóa còn lại. Việt Nam 
chống lại chủ nghĩa bành trướng của Trung Quốc, nhưng lại rất tôn trọng văn hóa Trung Quốc. Các nhà 
cách mạng Việt Nam chống lại thực dân Pháp nhưng lại tôn trọng văn hóa Pháp, truyền thống cách mạng 
và những xu hướng xã hội chủ nghĩa của nền văn hóa này".  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 5

Quả thật, chúng tôi không hiểu ông Phan Ngọc dùng thứ lôgíc nào - hình thức hay biện chứng - cho 
những lập luận kiểu trên. Ngay đối chiếu với lôgíc hình thức đã không đúng. Chẳng lẽ chủ nghĩa thực dân 
Pháp cũng như chủ nghĩa bành trướng Trung Quốc và bao nhiêu thứ chủ nghĩa tệ hại khác ( chẳng hạn 
như chủ nghĩa phát xít, chủ nghĩa Apacthai ...) lại đều là những thứ lơ lửng chân không tới đất, cật không 
tới giời ? Chẳng lẽ đó là những sản phẩm ngoại nhập của nền văn hóa Pháp và nền văn hóa Trung Quốc 
hay sao ? Không, đó chính là những sản phẩm nội địa của các nền văn hóa ấy trong những giai đoạn phát 
triển nhất định. Và các dân tộc đó gặp rất nhiều khó khăn trong quá trình đào thải những "khối u di căn" 
này.  

Có lẽ nhà nho Phan Ngọc đã vội quên rằng chính học thuyết Khổng Tử, chính những lời dạy của đức 
Thánh còn rành rành trong Luận ngữ và trong các sách vở của các thế hệ đệ tử của ngài là cha đẻ của chủ 
nghĩa bành trướng, bá quyền. Những chủ trương tôn vương nhương di, chư hầu phải chầu thiên tử, chinh 
phạt cảm hóa tứ di, tu tề trị bình lại chẳng phải là của học thuyết Khổng Tử ? Chẳng lẽ chúng ta chỉ quan 
tâm đến chuyện "tu thân tề gia", "hiếu đễ", "nhân nghĩa", "tứ hải giai huynh đệ" ... rồi quên đi những 
chuyện kia chăng ? (Tiện đây chúng tôi cũng nhắc qua đến sự hiểu sai của ông Hoàng Tăng Cường về 
khái niệm bình thiên hạ, ông Cường hiểu "bình thiên hạ là mở rộng sự bình trị ra khắp bốn phương" chứ 
không coi đó là sự bành trướng xâm lược. Nhiều khái niệm khác như "cách vật trí tri", "lý khí", "nội 
thánh ngoại vương" ... ông cũng hiểu nhầm và giải thích sai. Đặc biệt, ông còn gán cả khái niệm "Đạo" 
của Lão Tử cho Nho giáo. Chuyện này quá dài xin trao đổi vào dịp khác).  

Và cũng cần nhớ thêm rằng tình hình khó khăn đặc biệt của giai cấp công nhân ở một nước thuộc địa nửa 
phong kiến như nước ta : vừa phải chống giai cấp tư sản vừa phải chống giai cấp phong kiến. Hai lực 
lượng thù địch này vừa đối lập với ta vừa đối lập với nhau, lại vừa sẵn sàng liên minh với nhau. Khi ta 
chống ý thức hệ phong kiến thì lập tức ý thức hệ tư sản trỗi dậy. Ngược lại, khi ta chống ý thức hệ tư sản 
thì ý thức hệ phong kiến lại trỗi dậy ngay. Theo ý chúng tôi, vừa qua, sự cổ vũ một cách vô nguyên tắc 
cho Khổng giáo, Phật giáo, Ki-tô giáo ... đều là sự trỗi dậy của ý thức hệ phi dân tộc và phi văn hóa. 
Trong thực tế lịch sử, những tinh hoa của triết lý Khổng giáo cũng như nhưng tinh hoa của các tôn giáo 
có mặt ở nước ta thì dân tộc ta đều đã tiếp nhận, đã dung hóa, Việt Nam hóa.  

Sự cổ vũ vô nguyên tắc cho cơ chế thị trường hoặc kết tội cơ chế thị trường, kết tội đồng tiền một cách vô 
nguyên tắc cũng đều là phi dân tộc, phi văn hóa. Để chống lại các nguy cơ tụt hậu, đảm bảo cho dân tộc 
phát triển một cách bình thường, tránh được sự lai căng mất gốc cũng như sự cổ hủ lỗi thời, chúng ta nên 
bớt lời phỉ báng kinh tê thị trường. Nên bình tĩnh xem xét, tìm cách hạn chế mặt tiêu cực, nhưng chủ yếu 
phải tận dụng mặt tich cực của nó. Phải tập một thói quen mới: biết tôn trọng đồng tiền và tầng lớp 
thương nhân một cách đúng mức. Nhiều tác phẩm văn học và điện ảnh hiện nay còn miệt thị đồng tiền và 
đả kích thương nhân một cách thái quá, vô nguyên tắc. Hiện tượng đó chứng tỏ nhiều nhà văn của chúng 
ta còn viết theo định kiến, chứ chưa đi sâu tìm hiểu, nghiên cứu đời sống của dân tộc và sự phát triển của 
đât nưóc một cách nghiêm chỉnh. Miệt thị đông tiền và đả kích thương nhân thì Nguyễn Bỉnh Khiêm, 
Nguyễn Du, Nguyễn Hành, Phạm Đình Hổ, Nguyễn Khuyến, Tú Xương, Tản Đà, Nguyễn Bính .v. v., 
nghĩa là nhiều thế hệ nhà văn trong quá khứ đã làm một cách xuất sắc rồi. Nhưng chẳng vì thế mà đạo 
đức xã hội lành mạnh hơn, đất nước phát triển nhanh hơn. đời sống nhân dân sung sướng hơn. Giàu có mà 
vô đạo đức thì không màng, nhưng cứ nghèo đói thì cũng khó mà nói đến chuyện đạo đức. Đành rằng cứ 
phải nhắc nhau cái đạo lý đói cho sạch, rách cho thơm, nhưng cũng không được quên cái cảnh đói ăn 
vụng ,túng làm càn. Những người làm văn, làm thơ, làm điện ảnh, làm nghiên cứu không được phép 
quên. Những người cầm cân nảy mực lại càng không được phép quên. Mong muốn tột cùng suốt cả cuộc 
đời đấu tranh của Hồ Chí Minh, đồng thời cũng la nguyên tắc, là định hướng, là mục đích cuối cùng (cứu 
cánh) của cuộc cách mạng XHCN này: làm cho mọi người dân,"ai cũng đủ cơm ăn, áo mặc, ai cũng được 
học hành". Bày chuyện độc quyền quota xuất khẩu, bày chuyện đồng phục áo dài trong nhà trương . . 
.người ta cứ tương đó chỉ là chuyện kinh tế, chuyện giáo dục. . . Không, chính là chuyện văn hóa đấy! 
Cũng là chuyện tồn vong của cả một chế độ! Chuyện độc quyền quota đẻ ra chuyện ép giá lùa và đủ thứ 
nông sản. Nông dân không bán đươc lúa hoặc phải bán lỗ, lại phải nộp hàng ba chục khoản đóng góp, thử 
hỏi làm sao lại không sinh nhiều chuyện đau đầu? Con nhà nghèo phải lo đóng góp đủ thứ tiền, lại còn 
phải lo may vài bộ đồng phục quần trắng áo dài, xoay xỏa sao nổi mà không thất học? Bé thì đi bán vé số, 
đánh giày, lớn lên thì lao đông giản đơn, ốm đau thì không đủ tiền mua thuốc, nộp viện phí, quanh năm 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 6

lại nợ nần, giật gấu vá vai, vắt mũi không đủ đút miệng, liệu tâm trí nào để nghe rao giảng và thực thi cái 
chuyện bảo tồn bản sắc văn hóa ?  

Phải nói không quá đáng rằng chủ trương và kế hoạch xóa đói giảm nghèo của ta hiện nay là chuyện cực 
kỳ quan trọng và vĩ đại chưa từng thấy trong lịch sử. Nhưng chớ có phó thác công chuyện quan trọng vĩ 
đại này cho những vị cán bộ lòng lạnh tanh máu cá. Cho dân nghèo vay mà đòi thế chấp, chưa cho vay đã 
chỉ lo mất nợ. Hãy cứ giả thiết rằng 100 hộ nghèo vay để nuôi bò sữa hay trồng miệt vườn mà chỉ có 8 
chục hộ trả được sòng phẳng, còn 2 chục hộ trở thành khó đòi hoặc mất trắng. Thành tích đã đủ vĩ đại 
chưa ? Thiệt đi vài ba trăm tỉ mà giảm đưọc đủ các loại tội phạm và tệ nạn xã hội, hỏi có nên mạnh tay 
hành động hay không ?  

Nói chuyện văn hóa thì phải lý luận cao xa và bàn cho ra lý ra lẽ nhưng không thể quên những chuyện 
thiết thực đời thường. Thật đáng tiếc khi phải nói ra một điều trái tai: nhiều bài viết trong hội thảo cũng 
như trên báo chí hiện nay sa vào lối tư biện, nói chuyện trời trăng mây nước không giải quyết được vấn 
đề, không bổ ích gì cho đời sống văn hóa hiện nay, thậm chí còn sai trái, gây nhiễu tư tưởng và rất có hại. 
Phần thì do quan niệm sai, phần thì do dụt dè e sợ. Đơn cử cái chuyện học trò hành hung thày giáo. Đó là 
chuyện có thật. Nhưng thử hỏi bọn naỳ là ai? Thử hỏi những học trò con cái hàng chuc triệu gia đình 
nông dân, công nhân, dân nghèo thành thị và gia đình các cán bộ tử tế có ai dám không tôn sư trọng đạo, 
có ai dám xúc phạm các thày, các cô ? Có phải hầu hết mấy kẻ láo lếu kia là con nhà có tiền hoặc có chức 
có quyền thoái hóa biến chất không ? Không chịu điều tra cho kỹ, không dám vạch mặt lên án, chỉ làm 
ầm ĩ như sắp sập trời sập đất. Ắn trộm 5 con vịt thì xử ngay lập tức 5 năm tù; 51 tấn bột ngọt thì lờ đi; 
tham nhũng hàng dăm trăm tỉ, hàng nghìn tỉ thì kéo dài hết năm này sang năm khác cơ hồ như không thể 
nào xét xử nổi.  

Tóm lại, đã mang cái nghiệp cầm bút thì dù viêt văn, viết báo hay viết nghiên cứu cũng cứ là không được 
phép hèn nhát. Ai cầm tinh con cáy thì cần sớm chuyển ngành chuyển nghề. Như thế người xưa gọi là 
biết liêm sỉ.  

Cho đến nay, dân tộc chúng ta vẫn là một dân tộc sống có đạo lý chính là vì chúng ta đã hình thành được 
đạo lý Việt Nam. Đạo lý Việt nam sở dĩ tốt đẹp là vì trên cơ sở đạo Mẫu, dân tộc ta biết thu hút tất cả 
những tinh hoa của Phật giáo, Khổng giáo, Lão giáo, Kitô giáo .v.v. . ..  

Thật ra, trong khi thu hút tinh hoa thì không tránh khỏi thâu nhận cả phần thô tạp, cả những phần tinh hoa 
không thích hợp cũng sẽ bị luật đào thải xử lý. Rất tiếc, có những nhóm xã hội, thậm chí có khi cả một 
tầng lớp xã hội không nhận thức được điều này nên cứ khư khư tìm cách giữ lại những gì không thích hợp 
cho sự phát triển của cơ thể văn hóa Việt Nam. Thử tưởng tượng xem một cơ thể mà cứ lưu giữ những 
chất không thích hợp, thậm chí còn giữ cả những tạp chất cần đào thải thường xuyên thì cơ thể đó sẽ ở 
trong tình trạng như thế nào ? Chỉ có sự tự hủy diệt chứ làm gì có sự phát triển. May mắn thay, qui luật tự 
nhiên không dung nạp những hiện tượng phi lý này. Qui luật xã hội cũng thế thôi. Nhưng lợi dụng sự diễn 
biến chậm chạp hơn của nó nên nhiều kẻ cứ muốn chống lại một cách vô vọng. Cần phải có sự đấu tranh 
gạt bỏ những lực lượng cản trở này để cho qui luật xã hội có thể diễn ra một cách bình thường, tránh tổn 
hại cho văn hóa, cho con người.  

Một tình trạng đáng buồn là nhiều người có thiện ý bàn về văn hóa với mong muốn cho đất nước phát 
triển nhưng lúc thì rơi vào tư biên, lúc lại rơi vào bất cập. Ai cũng thấy cần phải bảo vệ bản sắc văn hóa 
dân tộc nhưng lại không thảo luận cho rõ bản sắc văn hóa là cái gì ; ai cũng thấy cần phải phát huy truyền 
thống văn hóa dân tộc, nhưng phát huy truyền thống nào và không phát huy truyền thống nào thì lại thiếu 
sự bàn bạc thẳng thắn để đi đến nhất trí. Về mặt lý luận thì phần đông nói theo sách vở hoặc nói theo 
nhau một cách giáo điều, khuôn sáo.  

Còn thực tiễn thì cũng nghiên cứu một cách đại khái. Hội thảo thì nhiều nhưng kết quả thì rất hạn chế. Rất 
tiếc còn một số ít người nghiên cứu nghiêm túc như ông Phan Ngọc thì lại bị những thiên kiến chi phối, 
vô tình trở thành người bào chữa không công cho những gì không đúng.  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 7

Ông viết : "Người Việt Nam không phải người Hy Lạp, người Đức hay người Pháp để tư biện về Thượng 
đế, linh hồn, tồn tại, vật chất, ý niệm, cái tuyệt đối. Anh ta đánh giá một học thuyết theo một tiêu chí duy 
nhất : nó có giúp Việt Nam bảo vệ được độc lập và thống nhất không. Điều này giải thích thái độ cực 
đoan của anh ta trong tiếp xúc. Anh ta chuyển từ văn hóa Đông Nam Á sang văn hóa Trung Quốc, văn 
hóa Pháp, văn hóa xã hội chủ nghĩa dưới một hình thức gần như triệt để. Trong lập luận trên, ông Phan 
Ngọc có một điểm đúng nhưng tiếc rằng cũng không hoàn toàn đúng. Chẳng lẽ cái tiêu chí duy nhất mà 
ông nói chỉ là nhu cầu bảo vệ được độc lập và thống nhất thôi ư ?  

Không ! Ngoài nhu cầu độc lập thống nhất, còn khát vọng dân chủ và tự do thì sao ? Mà khát vọng này 
đâu chỉ đến thời đại Hồ Chí Minh mới đặt ra. Cứ đọc lại văn thơ thời Lý Trần, đọc lại Tuệ Trung Thượng 
Sĩ, Nguyễn Trãi, Nguyễn Du, Hồ Xuân Hương, Cao Bá Quát, Nguyễn Trường Tộ là đủ rõ ngay.  

Tất nhiên, Hồ Chí Minh mới là người ý thức một cách đầy đủ nhất, sâu sắc nhất, triệt để nhất về khát 
vọng này của dân tộc, cho nên cả cuộc đời của Người và cho đến những phút cuối trước khi vĩnh biệt 
cuộc đời này, Người vẫn nêu bật nguyện vọng và mục đích cao cả là phải xây dựng bằng được một nước 
"Việt Nam hòa bình, thống nhất, độc lập, dân chủ và giàu mạnh". Lâu nay, giới nghiên cứu lý luận ở 
nước ta lại làm lơ chuyện này. Người ta không thấy một công trình nghiên cứu nào đặt ra vấn đề này thật 
nghiêm túc. Mong muốn xây dựng một xã hội công bằng văn minh mà lại thiếu dân chủ thì lấy gì để đảm 
bảo sẽ xây dựng thành công? Chẳng lẽ sự kiện bà con nông dân Thái Bình nổi dậy chống lại lũ cường hào 
mới lại chưa phải là khát vọng dân chủ từ ngàn đời sao ? Chẳng lẽ Tổng bí thư Lê Khả Phiêu và Chủ tịch 
Trần Đức Lương trò chuyện cởi mở, thẳng thắn với bà con nông dân Thái Bình và khẩn trương ban hành 
chính sách dân chủ hóa ở cơ sở lại chưa phải là những người hiểu thấu khát vọng dân chủ của nông dân 
Thái Bình nói riêng và dân tộc Việt Nam nói chung hay sao ? Ngày nay, giới nghiên cứu lý luận ở Việt 
Nam không bàn bạc vấn đề dân chủ cho thấu tình đạt lý là chưa làm tròn trách nhiệm của mình.  

Thử hỏi bàn về sự phát triển văn hóa Việt Nam mà lại né tránh khát vọng dân chủ thì ta định bàn chuyện 
gì ? Hay là chỉ dừng lại bàn chuyện khăn mũ, áo ngắn áo dài, sì sụp lễ lạy, hội hè đình đám . . . Còn 
chuyện ông Phan Ngọc gọi "người Việt Nam", "anh ta" cũng là một lối suy nghĩ không đúng. Chẳng lẽ 
ông lại không hiểu có mấy thứ người Việt Nam hay sao ? Phải phân biệt người Việt Nam thống trị và 
người Việt Nam bị trị mới bàn cho hết lẽ được. Cái mà ông Phan Ngọc gọi là "thái độ cực đoan của anh 
ta" chuyển hết từ văn hóa nọ sang văn hóa kia là thái độ của ai ? Của bộ phận cầm quyền hay của bà con 
nông dân ở làng xã ? Trên thực tế, trừ tầng lớp thống trị, còn tầng lớp bị trị chẳng hề chuyển một cách dễ 
dàng từ văn hóa nọ sang văn hóa kia như ông Phan Ngọc tưởng. Tất nhiên, văn hóa làng cũng có nhiều 
nhược điểm cần phải khắc phục càng nhanh càng tốt nhưng cũng phải thấy hết cái ưu việt của văn hóa 
làng của Việt Nam ta. Nếu không nhờ có hàng ngàn hàng vạn pháo đài này thì Văn Lang, Đại Việt xưa, 
Việt Nam ngày nay lấy gì để trụ vững trước mọi cuộc xâm lăng đất nước và xâm lăng văn hóa ? Nếu 
thiếu những pháo đài này và, theo cách nhìn của ông Phan Ngọc là "anh ta chuyển từ văn hóa nọ sang văn 
hóa kia một cách triệt để" thì liệu anh ta tồn tại hay đã toi lâu rồi ? Tất nhiên, ba vị nho sĩ tùy thời hay ba 
kẻ sĩ tân thời mất gốc sức mấy mà biến đổi được nền văn hóa này.  

Theo chúng tôi hiểu, văn hóa Việt Nam có khả năng dung hóa rất lớn, đề kháng rất mạnh nên dù tiếp 
nhận bao thức ăn văn hóa của tứ phương thì dạ dày văn hóa Việt Nam vẫn đồng hóa chất để biến thành 
máu thịt văn hóa của riêng mình. Phải cùng nhau nghiên cứu sức dung hóa này, máu thịt này và cả những 
tạp chất văn hóa chưa kịp đào thải mới hy vọng tạo ra một thế phát triển mới cho văn hóa Việt Nam. Nói 
khác đi, phải nhận diện một cách chính xác đâu là bản sắc cốt cách Việt Nam để giữ cho thật vững, đâu là 
những lỗi thời cặn bã cần phải đào thải. Và điều quan trọng hơn cả là phải biết và có gan tiêm cho văn 
hóa dân tộc những gì đang còn thiếu.  

Đây là trách nhiệm của giới nghiên cứu, của giới quản lý và của tất cả những ai có tâm huyết đối với sự 
phát triển của nền văn hóa Việt Nam trong thiên niên kỷ mới.  

TP Hồ Chí Minh, 7-7-1998 

 


