
Đập Cổ Kính Ra Tìm Lấy Bóng ...   

biên khảo - biên khảo 
Tác giả: Đinh Từ Bích Thúy    
19.10.2007 

 
Đinh từ Bích Thúy biên khảo và lược dịch  

 
 
 
 
 

 
“Chân dung Tolstoy” – Leonid Pasternak 

 

 

 

 

Bản dịch mới nhất cho tác phẩm Chiến Tranh và Hòa Bình (War and Peace) của văn hào Leo Tolstoy 

do hai vợ chồng dịch giả Richard Pevear và Larissa Volokhonsky đảm nhiệm vừa được nhà xuất bản 

Alfred A. Knopf của Hoa Kỳ trịnh trọng ra mắt ngày 16 tháng 10, 2007. Ngày nay, mặc dù Chiến 

Tranh và Hòa Bình hiển nhiên được coi là một tiểu thuyết, trong thời đại tác phẩm ra mắt quần chúng 

Nga, qua ba đợt xuất hiện trong tạp chí văn chương Russki Vestnik (1865-1869), đã gây ra nhiều 

tranh cãi sôi nổi, vì cấu trúc của tác phẩm đã vi phạm rất nhiều luật lệ văn chương về tiểu thuyết 

“chân chính” của thế kỷ 19. Nó đã được nhiều nhà phê bình trong thời đại này coi như một kết cấu 

nhập nhằng giữa thể “trường ca” dân tộc (epic poetry), giữa thể... thời sự, chính trị và lịch sử. Sau ba 

đợt xuất bản trong Russki Vestnik, Tolstoy sửa lại nhiều chỗ và viết thêm 500 trang vào truyện. Ngày 

hôm nay, văn bản mà thế giới được biết đến là Chiến Tranh và Hòa Bình dài hơn 1,400 trang, đã 

được văn giới hoàn cầu từ 150 năm qua coi như một hiện tượng... “quái thai luộm thuộm bèo 

nhèo” (“a loose, baggy monster,” theo văn hào Henry James), một kỳ quan hùng vĩ, chót vót, như 

núi Everest, hay một con cá nhà táng không kém tầm mức của Moby Dick.  

 

Văn bản đầu tiên, xuất bản trong tạp chí Russki Vestnik trước khi được Tolstoy sửa đổi và bổ sung, 

với “vỏn vẹn” 940 trang, là văn bản rất ít người biết đến. Bản này đã được dịch bởi Andrew Bromfield 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 1 sur 6



và tới nay cũng được Ecco Press, một nhà xuất bản khác của Hoa Kỳ, phổ biến trước bản của Knopf 

đầu tháng Chín 2007, có lẽ cũng là một cách cạnh tranh với nhà xuất bản Knopf. Tuy nhiên, giới văn 

chương trí thức trong nước Mỹ đã công nhận rằng bản dịch của cặp Pevear và Volokhonsky là bản có 

tín nhiệm nhất hiện nay.  

 

Tác phẩm của Tolstoy, ngay trong chữ "миръ" (mir) (Hòa Bình), cũng đồng âm với chữ "міръ" (mir) 

(Trần Thế) ở tựa đề nguyên bản Война и миръ, Voyna i mir, đã biểu hiện sự liên hệ mật thiết giữa 

ý niệm “quân bình” với ý niệm xã hội/đời sống thường nhật của con người. Lịch sử/chiến tranh là 

guồng máy to tát, là sự hỗn loạn vượt ra ngoài tầm hiểu biết của loài người. Trong thế giới tiểu 

thuyết mà tác giả là một Tạo Hóa thông biết mọi sự, con người luôn luôn bị chi phối giữa may rủi của 

vận mệnh và ước nguyện về quân bình và hạnh phúc. Không có vĩ nhân trong Chiến Tranh và Hòa 

Bình. Qua óc sáng tạo của Tolstoy, những nhân vật như Natasha, Pierre và Andrei không còn là 

những nhân vật tiểu thuyết mà đã trở thành hình ảnh con người cực kỳ đa diện và sống động. Họ là 

những người bạn thiết, người ruột thịt trong đời sống của cá nhân người đọc ở bất cứ hoàn cảnh xã 

hội nào. Như con người bình thường, những nhân vật của Tolstoy có nhiều điểm đáng phục nhưng 

cũng mang nhiều khiếm khuyết. Natasha, người mà Pierre yêu suốt quãng đời tiểu thuyết, lúc đầu là 

một thiếu nữ thông minh và nhạy cảm. Nàng đi từ những lo âu và giao động tâm thần ở tuổi mới lớn, 

dần dà, sau mấy trăm trang sách, trở thành một bà nạ giòng nhếch nhác, an phận trong hạnh 

phúc ... cầm tã lót đon đả đuổi rượt con nhỏ. Andrei, cao thượng, u uất và lãng mạn, nhưng suốt đời 

bị đè nén bởi trách nhiệm và những kỳ thị giai cấp, có lẽ là nhân vật bi thảm nhất trong Chiến Tranh 

và Hòa Bình. Andrei kết hôn với Lise, một phụ nữ hời hợt, liếng thoắng nhưng nhạt nhẽo, với lông tơ 

mép hơi đậm màu và “đôi môi cong cong, làm nàng trông có lúc thật dễ thương, nhưng cũng có lúc 

giống như một con sóc dại.” Ngay cả Napoleon, mặc dù dưới ngòi bút của Tolstoy vẫn là một tên độc 

tài ... vừa lùn vừa hợm hĩnh, cũng có những giây phút rất “người.” Khi độc giả trực diện với Napoleon 

trước ngày ra trận, vị hoàng đế hiếu danh và hiếu chiến không bàn cãi chiến lược với tướng tá mà 

đang đứng ngắm bức chân dung mới được vẽ của đứa con trai nhỏ. Trời khuya, Napoleon trằn trọc, bị 

mất ngủ, không phải nôn nao về chiến trận sắp mở màn sáng ngày hôm sau, mà vì... bị cảm, nhức 

đầu, sổ mũi.  

 

Công nhận như một hiện hữu “cố định” của văn hóa, nghệ thuật và văn chương thế giới, Chiến Tranh 

và Hòa Bình đã được Prokofiev phổ ra nhạc kịch opéra năm 1941, vào dịp Đức Quốc Xã xâm chiếm 

Nga Sô trong Đệ Nhị Thế Chiến. Tiểu thuyết cũng được phóng tác thành nhiều ấn bản phim, khởi sự 

với phim câm đen trắng của Nga, Natasha Rostova (1915), đến phim War and Peace (1956) của đạo 

diễn Hoa Kỳ King Vidor—một cuộc diễn hành quốc tế hỗn hợp chủng tộc và âm giọng, tươi mát trong 

phim màu VistaVision nhưng trong ba tiếng đồng hồ vẫn thấy sơ sài, hối hả: Audrey Hepburn trong 

vai Natasha nói tiếng Anh pha chút âm điệu tiếng Hòa Lan; Henry Fonda trong vai Pierre nói tiếng 

Anh... kiểu Hoa Kỳ chân chỉ hạt bột miền Trung Tây, Anita Ekberg trong vai Elena, người vợ thủ đoạn 

của Pierre, nói tiếng Anh với hơi hướm Thụy Điển, và John Mills trong vai ông nhà quê người Nga nói 

tiếng Anh giọng Tô Cách Lan gồ ghề nhiều âm “r”—những âm giọng hỗn hợp và cảnh tượng nhuyễn, 

ngoạn mục của cách dựng phim Hollywood không làm cho người xem phim thấu nhận nỗi kinh hoàng 

và khủng hoảng của một quốc gia bị đóng chiếm. Ngược lại, Voyna i Mir (1968), một phim được 

chính quyền Xô-Viết tài trợ, tốn gần 600 triệu Mỹ Kim và dài hơn 7 tiếng của đạo diễn Nga Sergei 

Bondarchuk, mặc dù lộng lẫy, tỉ mỉ, và đầy “Nga tính,” với phụ đề tiếng Anh, đã không đáp ứng được 

nhu cầu của khán giả Hoa Kỳ và Tây Âu, vì cách dựng phim vừa xa lạ vừa máy móc, và độ dài nặng 

nề như một cách trừng phạt của phim. Hình như chính đặc tính sống động và phổ quát của Chiến 

Tranh và Hòa Bình đã làm tác phẩm trở nên ... bất trị. Trong vị thế bệ vệ là "tiêu chuẩn" của văn hóa 

thế giới nói chung và tiểu thuyết nói riêng, tác phẩm vẫn chưa được chuyển hóa thành công qua 

những khuôn khổ/phương tiện truyền thông nghệ thuật khác.  

 

Tương tự, ở khía cạnh dịch thuật văn chương, chúng ta có thể coi tính chất hiện đại và những quyến 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 2 sur 6



rũ sâu sắc của Chiến Tranh và Hòa Bình như điềm lạ. Trong vòng một thế kỷ rưỡi Chiến Tranh và Hòa 

Bình đã trải qua ít nhất 11 bản dịch trong tiếng Anh, mà phần lớn những bản dịch này cũng không 

vượt qua những chỗ vấp của ngôn ngữ. Bản dịch đầu tiên, và cũng là bản dịch phổ quát nhất, là bản 

của dịch giả Constance Garnett (xuất bản lần đầu năm 1904). Bà Garnett là một dịch giả theo trường 

phái dịch “tẩu thực,” bà đã dịch hơn 70 tiểu thuyết Nga qua tiếng Anh theo lối sản xuất hàng loạt, 

không cần đếm xỉa đến những đặc thù trong bút pháp của từng nhà văn, làm nhà thơ Nobel Nga 

Joseph Brodsky phải lên tiếng, “Các độc giả tiếng Anh không phân biệt được văn của Dostoievsky với 

văn của Tolstoy vì họ chưa bao giờ đọc văn của hai nhà văn này, mà chỉ đọc văn của bà Garnett.” Chỉ 

mới hai năm trước đây, dịch giả người Anh Anthony Briggs cũng đã xuất bản một bản dịch “gọn gàng 

và hữu hiệu”—những tĩnh từ khó có thể áp dụng cho văn của Tolstoy. Những nhân vật trong bản dịch 

Chiến Tranh và Hòa Bình của Anthony Briggs, từ tướng tá đến những người làm công nghèo hèn, ăn 

nói như họ là những nhân vật... lạc đường từ tiểu thuyết của Charles Dickens.  

 

Từ trước đến nay, yếu tố của một bản dịch có giá 

trị chưa bao giờ được định nghĩa rõ rệt, tương 

đương như cách Potter Stewart, vị Thẩm Phán 

quá cố của Tối Cao Pháp Viện Hoa Kỳ, đã nhận 

định về văn chương và phim ảnh phạm luật khiêu 

dâm, “Tôi chỉ biết rõ [là nó có khiêu dâm hay 

không] khi tôi nhìn thấy nó tận mắt.” Mặc dù định 

nghĩa thế nào là một bản dịch tuyệt tác là chuyện 

gần như bất khả thi, người ta vẫn tiếp tục bàn cãi 

về ranh giới giữa nghệ thuật và “thủ pháp” của 

một bản dịch, về hoài bão được hóa kim—khả 

năng duy trì tinh chất ngôn ngữ của văn bản qua 

những hỗn hợp. 

 

Cặp Pevear và Volokhonsky đã làm công việc dịch 

và chú thích Chiến Tranh và Hòa Bình trong ba 

năm dài. Theo ông Pevear, ông và vợ là hai khía 

cạnh cộng sinh (symbiotic) của một dịch giả 

“ngẫu nhiên biết cùng lúc hai ngôn ngữ mẹ đẻ.” 

Cả hai đã đọc tác phẩm ít nhất 5 lần trong tiếng 

Anh và 5 lần trong tiếng Nga. Khởi đầu, họ làm 

việc riêng rẽ. Họ đi từ bản dịch sơ đẳng của bà 

Volokhonsky, dịch thẳng từ nghĩa đen (literal meaning) từng chữ trong bản chính của Tolstoy. Bản sơ 

đẳng của bà Volokhonsly tượng trưng cho “thể xác” của tác phẩm. Sau đó, Pevear duyệt lại bản dịch 

sơ đẳng của vợ, xuyên qua cách ông đọc văn bản của Tolstoy. Qua nhiều đợt tu bổ, biên khảo, và đối 

thoại, cả hai sẽ dần dà tạo dựng bản “chung kết”—được coi như “phần hồn” hay phần “trung thành,” 

thay vì chỉ là phần “sát nghĩa (đen)” với bản chính. 

 

Pevear nhận thấy rằng dịch văn Tolstoy rất khó, vì nhà văn đã cố tình kết hợp những ngôn từ coi như 

đối nghịch, chẳng hạn mô tả âm thanh prozachnyezvuki “rỗng rền” (transparent sounds) của vó ngựa 

khi quân đội Nga băng qua cây cầu gỗ bắc ngang sông Enns, nước Áo. Những dịch giả trước Pevear 

đã dịch prozachnyezvuki thành "âm thanh vang vọng" (hollow sounds) hoặc "tiếng uỵch thịch của vó 

ngựa" (the thudding sounds of hoofs). Theo Pevear, cám dỗ thường tình của người dịch là dịch theo 

kinh nghiệm chủ quan, cố san bằng những ổ gà, những bẫy ngầm trong ngôn ngữ của văn bản chính. 

Dĩ nhiên, cách dịch này sẽ phản bội hoặc ít nhất sẽ làm lung lạc văn bản của Tolstoy.  

 

Trong lúc dịch Chiến Tranh và Hòa Bình, Pevear đã suýt bị kinh nghiệm chủ quan của mình đánh lạc 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 3 sur 6



hướng. Ông đề cập về một đoạn trong tiểu thuyết khi Bá Tước Ilya Andreich Rostov, thân phụ của 

Natasha, dự tính làm bữa tiệc thết đãi Tướng Bagration. Khi đặt thực đơn với đầu bếp, Bá Tước 

Rostov nhấn mạnh rằng chất vị grebeshki phải được cho vào món tortue. Pevear đoán rằng tortue là 

xúp thịt rùa, nhưng grebeshki thì hơi bí hiểm. Từ này trong tiếng Nga có thể là mào gà, hay cũng có 

thể là loại sò biển, có vỏ lớn, trắng, mà người Pháp gọi là coquille st. jacques. Pevear không rõ trong 

thời đại Napoleon, giới thượng lưu Nga bỏ mào gà hay sò biển vào xúp rùa của họ. Tra cứu thêm về 

những hữu dụng của mào gà trong thời đại cổ thì Pevear thấy ơn ớn. (Không biết xã hội Nga, vào đầu 

thế kỷ 19, cùng thời với Nguyễn Du ở Việt Nam, có biết cách dùng "nước vỏ lựu máu mào gà/mượn 

màu chiêu tập lại là còn nguyên" hay không?) Pevear tham khảo những bản dịch trước của Chiến 

Tranh và Hòa Bình: có bản dịch grebeshki là sò biển, nhưng cho tortue là một loại vỏ bánh (pie 

crust); một bản khác giải nghĩa rằng "mào gà" là gia vị trong một loại bánh có nhân; có bản thì cũng 

nghĩ tortue là một loại xúp, mà grebeshki lại là crouton (những mẩu bánh mì vuông, dòn, nhỏ, 

thường được ăn với xúp). Dựa theo kinh nghiệm ăn uống cá nhân, Pevear nghĩ sò biển hợp lý hơn là 

mào gà, nên trong bản dịch nháp ông viết, "Bá Tước Rostov yêu cầu người đầu bếp bỏ sò vào xúp 

rùa cho bữa tiệc." Ít lâu sau, tình cờ Pevear và Volokhonsky gặp bà Meunier, một phụ nữ có nhiều 

kinh nghiệm nấu nướng và đã làm giám đốc một trường gia chánh. Pevear hỏi bà Meunier về 

grabeshki thì được bà khẳng định về sự thịnh hành của mào gà trong cuisine Pháp thời Napoleon. 

Sau đó, Volokhonsky thấy trong quyển Đại Từ Điển Nấu Nướng (La Grande Dictionaire de Cuisine) 

của Alexandre Dumas một công thức cho sauce tortue--một loại xốt tương, làm từ mào gà, để ăn 

kèm với thịt rùa. Lúc này Pevear mới vỡ lẽ. Câu đối đáp của người đầu bếp trong văn bản Tolstoy, khi 

Bá Tước Rostov đề cập đến grabeshki, cũng hoàn toàn hợp lý, "Như vậy, mình làm ba loại xốt lạnh 

nhé?" Pevear nhận thấy những bản dịch trước đã dịch chỗ này là "ba món ăn lạnh," nhưng không hề 

đề cập đến xốt mào gà, hay thịt rùa. Nhờ giám đốc gia chánh Meunier và Đại Từ Điển Nấu Nướng của 

Dumas, Pevear và Volonkhonsky đã tái tạo trung thành phong tục và đời sống của giới thượng lưu 

Nga trong đầu thế kỷ 19. 

 

Pevear cũng đề cập đến những từ vựng Nga về chuyện săn bắn, những sắc lông của ngựa, hình thù 

của chân chó, vóc dáng một con chó sói bị săn đuổi v.v. là những từ vựng rất khó dịch thoát trong 

tiếng Anh. Phân tích bối cảnh xã hội trong Chiến tranh và Hòa Bình, Pevear cũng nói đến ngôn ngữ 

tượng hình của người nhà quê và lính tráng nước Nga, chỉ trích những dịch giả trước ông đã “thay thế 

cách nói chuyện của dân quê và lính Nga với ngôn ngữ của bọn cu li Anh mang giọng Cockney hay 

giọng miệt vườn của bọn ‘cháy gáy’ (redneck) Mỹ." “Đây là là điều sai lầm lớn lao,” ông nói, “vì ngôn 

ngữ của dân quê và lính Nga trong thế kỷ 18 tự trong nó bao hàm những thế giới vi mô, đặc thù, 

không giống bất cứ thế giới nào khác.” 

 

Thay vì ủng hộ phương pháp "êm ả nhưng chủ quan" trong cách dịch về những dị biệt của ngôn ngữ 

và văn hóa, Pevear chú trọng đến tính chất "nghênh chiến" khi hai ngôn ngữ/văn hóa xáp mặt. Ông 

đề cao đặc thù "bất trị" của môi sinh Tolstoy. Theo ông, bút pháp của Tolstoy là cả một giang sơn 

mầu mỡ, đa diện và đa âm, tự quyết và độc lập. Trong Chiến Tranh và Hòa Bình, cuộc chiến giữa 

tiếng Pháp và tiếng Nga cũng phản ảnh chiến tranh giữa Quân Đội Pháp và Quân Đội Nga. Theo 

Pevear, cách Tolstoy "chơi chữ" qua tiếng Pháp, hay qua cấu trúc đối thoại khách sáo và diêm dúa 

hỗn hợp Nga-Pháp của giới thượng lưu thành phố Petersburg, đã biểu lộ một tinh thần trào phúng 

cao độ, và cũng là cách Tolstoy, trong vai trò "biệt kích văn chương," sáng tạo lại tiếng Nga. Đây 

cũng là phương pháp châm biếm hậu hiện đại mà James Joyce và Vladimir Nabokov, hai nhà văn tiêu 

biểu cho nền văn chương đày biệt xứ/không bờ cõi, sau này áp dụng vào văn chương tiếng Anh. 

 

Cuối cùng, vẫn có người đặt vấn đề: dù sao thì văn chương Tolstoy đã lôi cuốn hàng triệu độc giả thế 

giới trong 150 năm qua, chứng tỏ rằng bản dịch nào, cho dù “trung bình” hay “tuyệt tác” cũng chỉ có 

một cốt truyện với bằng ấy nhân vật: Pierre vẫn là Pierre, với cái bụng phệ lòi ra khỏi gấu áo gi-lê. 

Andrei, bị thương nặng, vẫn nằm dài trên bãi chiến trường Austerlitz, ngắm nhìn bầu trời xanh bát 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 4 sur 6



ngát như lần đầu tiên nhìn thấy trời xanh trong đời. Tóm lại, câu hỏi là, “Có phải cốt truyện mới là 

yếu tố chính, chứ không phải những đặc thù văn chương hoặc bút pháp được biểu lộ qua bản dịch?” 

Pevear hoàn toàn không chấp nhận cách lập luận này. Ông trả lời: Bạn có thể kể cho ai đó nghe tình 

tiết trong bức tranh Ngày Trở Về của Đứa Con Hoang Đàng (The Return of the Prodigal Son) của 

Rembrandt và làm họ xúc động sâu xa. Nhưng cách bạn kể về bức tranh này sẽ không liên hệ gì đến 

kinh nghiệm nhìn trực diện bức tranh, cách những màu sắc, ánh sáng, khoảng trống, tầm mức, kết 

cấu, đường, nét cọ vẽ, được phân phối trên mặt tranh. Cũng như vậy với một tác phẩm nghệ thuật 

được cấu tạo bằng chữ nghĩa. Chữ nghĩa cũng có màu sắc, thanh điệu, nhịp, diện mạo, cấu kết. 

Chúng có thể làm nhiều điều bất ngờ, chúng có thể thay đổi, ứng biến tùy tiện, chúng cũng có thể 

chì chiết, vang vọng, lập đi lập lại những nhịp điệu như một cái trống. Những chữ nghĩa này là môi 

trường nghệ thuật của Tolstoy. “Truyện” của ông được “mặc” áo đan dệt bởi bằng ấy thứ, mà ông là 

người duy nhất đã “dệt” tấm áo, cách ông dệt tự nhiên và trực giác. Người dịch văn Tolstoy, trái lại, 

phải ý thức việc “dệt lại” những gì tác giả đã cấu tạo trước đó trong cung cách rất tự nhiên và trực 

giác. Bản dịch cũng phải có sắc thái tự nhiên không kém bản chính, đó chính là “ải gian nan” cuối 

cùng của chặng đường hóa kim chữ nghĩa. 

 

 

 

 

Tài Liệu Tham Khảo/Lược Dịch: 

 

Leo Tolstoy, War and Peace, dịch giả Rosemary Edmonds (Penguins: 1982) (tái bản lần thứ 
20)  

War and Peace Reading Room Blogs 

Richard Pevear, Tolstoy's Transparent Sounds 

Leon Neyfakh, The War Over War and Peace (8/23/07) 

Malcolm Jones, Lost in Translations, Newsweek (10/15/07)  

Wikipedia, War and Peace 

War and Peace (film, 1956)  

New York Times Film Review of King Vidor's War and Peace 

Voyna i Mir  

War and Peace (Opéra của Prokofiev) 

 

 

 

LTS: Tờ New York Times (“Times”), như một cách “xác định” bản dịch Chiến Tranh và Hòa Bình của cặp 

Pevear/Volokhonsly, đã thiết lập một Phòng Đọc virtual nằm trong Mục Điểm Sách để thảo luận những đề 

tài văn chương cốt yếu trong bản dịch này. Cuộc thảo luận này sẽ kéo dài trong 30 ngày, từ ngày 15 

tháng 10 đến ngày 15 tháng 11, với sự tham gia hăng hái của độc giả (trên 10 postings sâu sắc từ độc 

giả mỗi ngày) và bốn thành viên “nặng ký” của hội thảo: ông Bill Keller, giám đốc chấp hành của tờ 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 5 sur 6



Times; ông Stephen Kotkin, Trưởng Khoa chương trình văn chương Nga và Đông Âu ở viện đại học 

Princeton; nữ phê bình gia Liesl Shillinger và nữ văn sĩ Francine Prose. Cuộc thảo luận được chủ trương 

bởi ông Sam Tanenhaus, chủ biên mục Điểm Sách của tờ Times. Nếu những cuộc hội thảo văn chương 

tương tự như Phòng Đọc của tờ Times là điều quý độc giả cũng mong được thành hình trên sân chơi Da 

Màu, xin quý độc giả vui lòng gửi ý kiến đến bientap@damau.org. 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 6 sur 6


