


 

BÀI	1
 

 

ĐỐI	TƯỢNG	VÀ	NHIỆM	VỤ	CỦA
 

 

ĐẠO	ĐỨC	HỌC		MÁC	-	LÊNIN
 

Chia sẽ ebook : http://downloadsachmienphi.com/
Tham gia cộng đồng chia sẽ sách : Fanpage : https://www.facebook.com/downloadsachfree
Cộng đồng Google :http://bit.ly/downloadsach

 
 

I.	ĐẠO	ĐỨC	VÀ	CẤU	TRÚC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.
 

1.	Khái	niệm	đạo	đức.
 

 

Với tư cách là một bộ phận của tri thức triết học, những tư tưởng đạo đức
học đã xuất hiện hơn 26 thế kỷ trước đây trong triết học Trung Quốc, Ấn
Độ, Hy Lạp cổ đại.
 

 

Danh từ đạo đức bắt nguồn từ tiếng La tinh là mos (moris) - lề thói,
(moralis nghĩa
 

là có liên quan đến  lề thói, đạo nghĩa). Còn “luân lí” thường  xem như
đồng nghĩa với
 

“đạo đức” thì gốc ở chữ Hy Lạp là Êthicos nghĩa là lề thói; tập tục. Hai
danh từ đó chứng
 

tỏ rằng, khi ta nói đến đạo đức, tức là nói đến những lề thói tập tục và
 biểu hiện mối quan
 

hệ nhất định giữa người và người trong sự giao tiếp với nhau hàng
ngày. Sau này người ta thường phân biệt hai khái niệm, moral là đạo đức,
còn Ethicos là đạo đức học.
 

http://tieulun.hopto.org

http://downloadsachmienphi.com/
https://www.facebook.com/downloadsachfree
http://bit.ly/downloadsach


 

Ở  phương  đông,  các  học  thuyết  về  đạo  đức  của  người  Trung  Quốc
 cổ  đại  bắt nguồn từ cách hiểu về đạo và đức của họ. Đạo là một trong
những phạm trù quan trọng nhất của triết học trung Quốc cổ đại. Đạo có
nghĩa là con đường, đường đi, về sau khái niệm đạo được vận dụng trong
triết học để chỉ con đường của tự nhiên. Đạo còn có nghĩa

là con đường sống của con người trong xã hội.
 

 

Khái niệm đạo đức đầu tiên xuất hiện trong kinh văn đời nhà Chu và
từ đó trở đi
 

nó được người Trung Quốc cổ đại sử dụng nhiều. Đức dùng để nói
đến nhân đức, đức tính
 

và nhìn chung đức là biểu hiện của đạo, là đạo nghĩa, là nguyên tắc
luân lý. Như vậy có
 

thể nói đạo đức của người Trung Quốc cổ đại chính là những yêu cầu,
những nguyên tắc
 

do cuộc sống đặt ra mà mỗi người phải tuân theo.
 

 

Ngày nay, đạo đức được định nghĩa như sau: đạo đức là một hình thái ý
thức xã hội, là tập hợp những nguyên tắc, qui tắc, chuẩn mực xã hội,
nhằm điều chỉnh cách đánh

giá và cách ứng xử của con người trong quan hệ với nhau và quan hệ
với xã hội, chúng được thực hiện bởi niềm tin cá nhân, bởi sức mạnh của
truyền thống và sức mạnh của dư luận xã hội.
 

 

Trong định nghĩa này có mấy điểm cần chú ý sau:
 
 

 
 

1
 

http://tieulun.hopto.org



 

Đạo đức với tư cách là một hình thái ý thức xã hội phản ánh tồn tại xã hội,
phán ánh hiện thực đời sống đạo đức xã hội.
 

 

Xã hội học trước Mác không thể giải quyết một cách khoa học vấn đề
nguồn gốc
 

và thực chất của đạo đức. Nó xuất phát từ “mệnh lệnh của thượng đế”,
“ý niệm tuyệt đối,
 

lý tính trừu tượng”, bản tính bất biến của loài người,…chứ không xuất
phát từ điều kiện sinh hoạt vật chất của xã hội, từ quan niệm xã hội hiện
thực xã hội để suy ra toàn bộ lĩnh vực tư tưởng trong đó có tư tưởng đạo
đức.
 

 

Theo Mác và Ăngghen, trước khi sáng lập các thứ lý luận và nguyên
tắc bao gồm
 

cả triết học và luân lí học, con người đã hoạt động, tức là đã sản xuất
ra các tư liệu vật chất cần thiết cho đời sống. Ý thức xã hội của con người
là phản ánh tồn tại xã hội của con người. Các hình thái ý thức xã hội khác
nhau tuỳ theo phương thức phản ánh tồn tại

xã hội và tác động riêng biệt đối với đời sống xã hội. Đạo đức cũng
vậy,  nó là hình thái ý thức xã hội phản ánh một lĩnh vực riêng biệt trong
tồn tại xã hội của con người. Và cũng như các quan điểm triết học, chính
trị, nghệ thuật, tôn giáo điều mang tính chất của kiến trúc thượng tầng.
Chế độ kinh tế xã hội là nguồn gốc của quan điểm này thay đổi theo cơ

sở đã đẻ ra nó. Ví dụ: Thích ứng với chế độ phong kiến, dựa trên cơ sở
bóc lột những người nông nô bị cột chặt vào ruộng đất là đạo đức chế độ
nông nô. Thích ứng với chế độ

tư bản, dựa trên cơ sở bóc lột người công nhân làm thuê là đạo đức tư
sản. Chế độ xã hội chủ nghĩa tạo ra một nền đạo đức biểu hiện mối quan
hệ hợp tác trên tình đồng chí và quan hệ tương trợ xã hội chủ nghĩa của
những người lao động đã được giải phóng khỏi ách bóc lột. Như vậy, sự

http://tieulun.hopto.org



phát sinh và phát triển của đạo đức, xét đến cùng là một quá trình do sự
phát triển của phương thức sản xuất quyết định.
 

 

- Đạo đức là một phương thức điều chỉnh hành vi của con người. Loài
người đã sáng tạo ra nhiều phương thức điều chỉnh hành vi con người:
phong tục, tập quán, tôn giáo, pháp luật, đạo đức…Đối với đạo đức, sự
đánh giá hành vi con người theo khuôn khép chuẩn mực và qui tắc đạo
đức biểu hiện thành những khái niệm về thiện và ác, vinh

và nhục, chính nghĩa và phi nghĩa. Bất kỳ trong thời đại lịch sử nào,
người ta cũng đều được đánh giá như vậy. Các khái niệm thiện ác, khuôn
khép và qui tắc hành vi của con người thay đổi từ thế kỷ này sang thế kỷ
khác, từ dân tộc này sang dân tộc khác. Và trong

xã hội có giai cấp thì bao giờ cũng biểu hiện lợi ích của một giai cấp
nhất định. Những khuôn khép (chuẩn mực) và qui tắc đạo đức là yêu cầu
của xã hội hoặc của một giai cấp nhất định đề ra cho hành vi mỗi cá nhân.
Nó bao gồm hành vi của cá nhân đối với xã hội

(đối với tổ quốc, nhà nước, giai cấp mình và giai cấp đối địch…) và đối
với người khác. Những chuẩn mực và quy tắc đạo đức nhất định được
công luận của xã hội, hay một giai cấp, dân tộc thừa nhận. Ở đây quan
niệm của cá nhân về nghĩa vụ của mình đối với xã hội

và đối với người khác (khuôn khép hành vi) là tiền đề của hành vi đạo
đức của cá nhân.
 

 
 

2
 

 

Đã là một thành viên của xã hội, con người phải chịu sự giáo dục nhất
định về ý thức đạo đức, một sự đánh giá đối với hành vi của mình và
trong hoàn cảnh nào đó còn chịu sự khiển trách của lương tâm…Cá nhân
phải chuyển hóa những đòi hỏi của xã hội và những biểu hiện của chúng
thành nhu cầu, mục đích và hứng thú trong hoạt động của mình. Biểu
hiện của sự chuyển hóa này là hành vi cá nhân tuân thủ những ngăn cấm,
những khuyến khích, những chuẩn mực phù hợp với những đòi hỏi của

http://tieulun.hopto.org



xã hội…Do vậy sự điều chỉnh đạo đức mang tính tự nguyện, và xét về bản
chất, đạo đức là sự lựa chọn của con người.
 

 

- Đạo đức là một hệ thống các giá trị.
 

 

Giá trị là đối tượng của giá trị học (giá trị học phân loại các hiện tượng giá
trị theo quan niệm đã được xây dựng nên một cách truyền thống về các
lĩnh vực của đời sống xã hội, các giá trị vật chất và tinh thần, các giá trị
sản xuất, tiêu dùng, các giá trị xã hội – chính trị, nhận thức, đạo đức, thẩm
mỹ, tôn giáo)(1). Đạo đức là một hiện tượng xã hội, mang tính chuẩn mực:
mệnh lệnh, đánh giá rõ rệt.
 

 

Các hiện tượng đạo đức thường biểu hiện dưới hình thức khẳng định,
hoặc là phủ định một hình thức chính đáng, hoặc không chính đáng nào
đó. Nghĩa là nó bài tỏ sự tán thành hay phản đối trước thái độ hoặc hành
vi ứng xử của các cá nhân, giữa cá nhân với cộng đồng trong một xã hội
nhất định. Vì vậy, đạo đức là một nội dung hợp lệ thống trị xã hội. Sự hình
thành phát triển và hoàn thiện hệ thống trị đạo đức không tách rời sự
phát triển  và hoàn thiện của ý thức đạo đức và sự điều chỉnh đạo đức.
Nếu hệ thống giá trị đạo đức phù hợp với sự phát triển, tiến bộ, thì hệ
thống ấy có tính tích cực, mang tính nhân đạo. Ngược lại, thì hệ thống ấy
mang tính tiêu cực, phản động, phản nhân đạo.

 

2.	Cấu	trúc	của	đạo	đức.
 

 

Đạo đức vận hành như là một hệ thống tương đối độc lập của xã hội. Cơ
chế vận hành của nó được hình thành trên cơ sở liên hệ và tác động lẫn
nhau của những yếu tố hợp thành đạo đức. Khi phân tích cấu trúc của
đạo đức người ta xem xét nó dưới nhiều góc độ. Mỗi góc độ cho phép
chúng ta nhìn ra một lớp cấu trúc xác định. Chẳng hạn: xét đạo đức theo
mối quan hệ giữa ý thức và hoạt động thì hệ thống đạo đức hợp thành từ
hai yếu tố ý thức đạo đức và thực tiễn đạo đức. Nếu xét nó trong mối
quan hệ giữa người và người  thì người ta nhìn ra quan hệ đạo đức. Nếu
xét theo quan điểm về mối quan hệ giữa

cái chung và cái riêng, cái phổ biến cái đặc thù với cái đơn chất thì đạo

http://tieulun.hopto.org



đức được tạo nên
 

từ đạo đức xã hội và đạo đức cá nhân.
 

a.Ý	thức	đạo	đức	và	thực	tiễn	đạo	đức.
 

 

Đạo đức là sự thống nhất biện chứng giữa ý thức về hệ thống những
nguyên tắc, chuẩn mực, hành vi phù hợp với những quan hệ đạo đức đều
có những ranh giới của hành

 
 
 

3
 

 

vi và những quan hệ đạo đức đang tồn tại. Mặt khác, nó còn bao trùm
cả những cảm xúc, những tình cảm đạo đức con người.
 

 

Trong quan hệ giữa người và người về mặt đạo đức đều có những ranh
giới của hành vi và giá trị đạo đức. Đó là ranh giới giữa cái thiện và cái ác,
giữa chủ nghĩa cá nhân

ích kỷ và tinh thần tập thể. Về mặt giá trị của hành vi đạo đức cũng có
ranh giới: lao động
 

là hành vi thiện. Ăn bám bóc lột là vô nhân đạo. Ngay cả trong một
hành vi thiện mức độ
 

giá trị của nó không phải lúc nào cũng ngang nhau, mà có những
thang bậc nhất định (cao
 

cả, tốt, được). Ý thức đạo đức là sự thể hiện thái độ nhận thức của con
người trước hành
 

vi của mình trong sự đối chiếu với hệ thống chuẩn mực hành vi và
những qui tắc đạo đức
 

http://tieulun.hopto.org



xã hội đặt ra; nó giúp con người tự giác điều chỉnh hành vi và hoàn
thành một cách tự giác, tự nguyện những nghĩa vụ đạo đức. Trong ý thức
đạo đức còn bao hàm cảm xúc, tình cảm đạo đức của con người. Tóm lại,
ý thức đạo đức (về mặt cấu trúc) gồm tri thức đạo đức.
 

 

Thực tiễn đạo đức là hoạt động của con người do ảnh hưởng của niềm
tin, ý thức
 

đạo đức, là quá trình hiện thực hoá ý thức đạo đức trong cuộc sống.
 

 

Ý thức và thực tiễn đạo đức luôn có quan hệ biện chứng với nhau, bổ
sung cho nhau tạo nên bản chất đạo đức con người, của một giai cấp, của
một chế độ xã hội và của một thời đại lịch sử. Ý thức đạo đức phải được
thể hiện bằng hành động thì mới đem lại những lợi ích xã hội và ngăn
ngừa cái ác. Nếu không có thực tiễn đạo đức thì ý thức đạo đức không đạt
tới giá trị, sẽ rơi vào trừu tượng theo kiểu các giáo lý của tôn giáo.
 

 

Thực tiễn đạo đức được biểu hiện như sự tương trợ, giúp đỡ, cử chỉ nghĩa
hiệp, hành động nghĩa vụ…Thực tiễn đạo đức là hệ thống các hành vi đạo
đức của con người được nảy sinh trên cơ sở của ý thức đạo đức.

 

b.	Quan	hệ	đạo	đức.
 

 

Quan hệ đạo đức là hệ thống những quan hệ xác định giữa con người và
con người, giữa cá nhân và xã hội về mặt đạo đức.
 

 

Quan   hệ đạo đức là một dạng quan hệ xã hội, là yếu tố tạo nên tín hiệu
thực của bản chất xã hội của con người.
 

 

Các quan hệ đạo đức không chỉ hình thành nên giữa các cá nhân, mà còn
giữa cá nhân với xã hội, với những mặt riêng biệt của xã hội (chẳng hạn:
với lao động, với văn hoá tinh thần) trong chừng mực những mặt này liên

http://tieulun.hopto.org



quan đến các lợi ích chứa đựng trong các mối quan hệ này.
 
 
 
 
 
 

4
 

 

Quan hệ đạo đức được hình thành và phát triển như những qui luật tất
yếu của xã hội, nó xác định những nhu cầu khách quan của xã hội, nó
“tiềm ẩn” trong các quan hệ xã hội.
 

 

Quan hệ đạo đức tồn tại một cách khách quan và luôn luôn biến đổi
qua các thời
 

đại lịch sử và chính nó là một trong nhữg cơ sở để hình thành nên ý
thức đạo đức.
 

 

Tóm lại, ý thức đạo đức, thực tiễn đạo đức và quan hệ đạo đức là một yếu
tố tạo nên cấu trúc đạo đức. Mỗi yếu tố không tồn tại độc lập, mà liên hệ
tác động nhau, tạo nên

sự vận động, phát triển và chuyển hóa bên trong của hệ thống đạo
đức.

 

c.	Đạo	đức	xã	hội	và	đạo	đức	cá	nhân.
 

 

Đạo đức xã hội là sự phản ánh tồn tại xã hội của cộng đồng người xác
định, và là phương thức điều chỉnh hành vi của các cá nhân thuộc cộng
đồng nhằm hình thành; phát triển hoàn thiện tồn tại xã hội ấy.
 

 

Đạo đức xã hội được hình thành trên cơ sở cộng đồng về lợi ích và
hoạt động của
 

http://tieulun.hopto.org



cá nhân thuộc cộng đồng. Nó tồn tại như là một hệ thống kinh nghiệm
xã hội mang tính phổ biến của đời sống đạo đức của cộng đồng.

 

Đạo đức cá nhân là đạo đức của những cá nhân riêng lẻ của cộng
đồng, phản ảnh
 

và khẳng định tồn tại xã hội của các cá nhân ấy như là thể hiện riêng
lẻ của tồn tại xã hội của cộng đồng về lợi ích và hoạt động của các cá
nhân.
 

 

Trong hoạt động thực tiễn và nhận thức của mình, các cá nhân thu nhận
đạo đức xã hội như là hệ thống kinh nghiệm xã hội, những lí tưởng,
chuẩn mực, tư tưởng, đánh giá đạo đức đã được hình thành nên trong
lịch sử cộng đồng, biến kinh nghiệm xã hội thành kinh nghiệm bản thân…
 

 

Trước mắt cá nhân đạo đức xã hội tồn tại một cách khách quan mà trong
cuộc sống của mình, cá nhân tất yếu phải nhận thức, tiếp thu và thực
hiện.
 

 

Đạo đức xã hội hay đạo đức cá nhân là sự thống nhất biện chứng giữa
cái chung và
 

cái riêng, giữa cái phổ biến, cái đặc thù và cái đơn nhất. Đạo đức cá
nhân là sự biểu hiện độc đáo của đạo đức xã hội, nhưng không bao hàm
hết thảy mọi nội dung, đặc điểm của đạo đức xã hội. Mỗi cá nhân tiếp thu
lĩnh hội đạo đức xã hội khác nhau và ảnh hưởng đến đạo đức xã hội cũng
khác nhau. Đạo đức xã hội không thể là số cộng của đạo đức cá nhân

mà nó tổng hợp những nhu cầu phổ biến được đúc kết thành những
tinh hoa của đạo đức
 

cá nhân. Nó trở thành cái chung của một giai cấp, một cộng đồng xã
hội, một thời đại nhất định, nó được duy trì và cũng cố bằng những
phong tục, tập quán, truyền thống, những di sản văn hóa vật chất và tinh
thần, được biến đổi phát triển thông qua hoạt động sản xuất tinh thần và
giao tiếp xã hội.

http://tieulun.hopto.org



 
 
 

5
 

 

Quan  hệ đạo  đức xã hội và đạo đức cá nhân là quan hệ giữa những
chuẩn  mực chung mang tính phát triển đặc thù trong từng xã hội với
những phẩm chất hành vi những yêu cầu cụ thể hàng ngày, quan hệ giữa
lý tưởng xã hội và hiện thực của cá nhân, giữa trí tuệ, tri thức xã hội với
tình cảm, ý chí và năng lực hoạt động đạo đức cụ thể của cá nhân.

 

II.	ĐỐI	TƯỢNG	VÀ	NHIỆM	VỤ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	HỌC	MÁC	–	LÊNIN.
 

1.	Đối	tượng.
 

 

Đạo đức học là một môn khoa học nghiên cứu về đạo đức, về những quy
luật phát sinh,  phát  triển,  tồn  tại  của  đời  sống  đạo  đức  con  người
 và  xã  hội.  Nó  xác  lập  nên  hệ thống những khái niệm, phạm trù, những
chuẩn mực đạo đức cơ bản, làm cơ sở cho ý thức đạo đức và hành vi đạo
đức của con người.
 

 

Giữa đạo đức và đạo đức học có sự khác biệt nhau. Đạo đức là tồn tại
xã hội được
 

ý thức những giá trị khách quan của đời sống đạo đức của con người,
trải qua các thời đại lịch sử và cuộc sống hiện thực, nó được phản ánh
thành ý thức đạo đức. Còn đạo đức học

là khoa học nghiên cứu về đời sống đạo đức, là tri thức khoa học về
đạo đức (bao hàm cả những cái đã biết và những cái đang tìm kiếm) của
con người. Dù chúng có chung một đối tượng phản ánh tồn tại khách
quan về các quan hệ đạo đức và thực tiễn đạo đức của con người, nhưng
mỗi lĩnh vực có sự phản ánh khác nhau. Sự khác nhau giữa đạo đức học

và đạo đức chính là sự khác nhau giữa một khoa học với đối tượng
của khoa học này.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Đạo đức học là một khoa học xã hội. Nó phản ánh những quan hệ xã
hội hiện thực
 

từ bản thân cuộc sống con người. Trong cuộc sống con người phải ý
thức được ý nghĩa hoạt động của mình, cần biết được những điều đã,
đang và sẽ phải làm.
 

 

Đạo đức học thuộc ý thức xã hội, là một bộ phận của thế giới quan con
người, vì vậy đạo đức học là một khoa học triết học, là triết học của đời
sống thực tiễn.
 

 

Đạo đức học là trình độ phát triển cao của các tư tưởng đạo đức. Thường
thì những trường phái triết học lớn đều hình thành nên một lý luận riêng
của mình về đạo đức.
 

 

Ngày nay đạo đức học được nhiều khoa học nghiên cứu. Ngoài đạo đức,
các khoa học khác cũng nghiên cứu như: dân tộc học, tâm lý học, xã hội
học, giáo dục học, giá trị học… Tất nhiên, các khoa học này không nghiên
cứu bản chất qui luật vận động và phát triển của đạo đức như là một hệ
thống trọn vẹn thuộc kiến trúc thượng tầng xã hội, mà chủ yếu nghiên
cứu đạo đức như là yếu tố hợp thành đối tượng của chúng, phù hợp với
khả năng và nhiệm vụ mà các khoa học này định ra.

 
 
 

 
 

6
 

 

Đạo đức học Mác - Lênin nghiên cứu đạo đức như là một hệ thống trọn
vẹn có logic vận động và phát triển của riêng mình, có “cuộc sống” riêng
của mình với những quy luật đặc thù, với những hình thức và chất lượng
khác nhau phụ thuộc điều kiện thời

http://tieulun.hopto.org



đại và các cộng đồng khác nhau. Đồng thời, nó còn nghiên cứu đạo
đức cộng sản chủ nghĩa - đạo đức của giai cấp công nhân cách mạng, luận
chứng cho vai trò cải tạo cách mạng của đạo đức này.
 

 

“Đạo đức học Mác - Lênin là khoa học về bản chất của đạo đức, về các qui
luật xuất hiện và phát triển lịch sử của đạo đức, đặc biệt là của đạo đức
cộng sản, về chức năng đặc trưng của đạo đức, về các giá trị đạo đức của
đời sống xã hội”.

 

Ở đây các giá trị đạo đức được sáng tạo ra không chỉ tồn tại trong ý thức
mà điều quan trọng phải được thể hiện trong đời sống xã hội. Vì vậy, đạo
đức học Mác - Lênin nghiên cứu không chỉ ý thức đạo đức, quan hệ đạo
đức mà còn nghiên cứu cả thực tiễn đạo đức.

 

2.	Nhiệm	vụ.
 

 

Cũng như bất cứ một khoa học nào khác, đạo đức học Mác - Lênin có
nhiệm vụ nhận thức đối tượng và trên cơ sở nhận thức ấy góp phần biến
đổi, cải tạo đổi mới đối tượng phù hợp với nhu cầu của tiến bộ xã hội cụ
thể là:
 

 

- Thứ nhất, xác định ranh giới giữa sự khác nhau về bản chất của
quan hệ đạo đức
 

so với các quan hệ xã hội khác. Thực chất là làm rõ nội dung và yêu
cầu của những quan
 

hệ đạo đức chứa đựng trong các quan hệ xã hội khác. Trong hiện
thực, đạo đức không biểu hiện ra như những quan hệ thuần tuý, mà chứa
đựng, “tiềm ẩn” trong các quan hệ xã hội  khác  như:  quan  hệ  kinh  tế,
 chính  trị…  và  những  quan  hệ  trong  những  cộng  đồng người khác
nhau: dân tộc, tập thể, gia đình,… Vì thế đạo đức học Mác - Lênin cần làm
sáng tỏ nội dung và yêu cầu đạo đức trong các quan hệ ấy.

 

- Thứ hai, đạo đức học Mác - Lênin vạch ra tính tất yếu nguồn gốc, bản

http://tieulun.hopto.org



chất đặc trưng và chức năng của đạo đức trong đời sống xã hội, nêu lên
con đường hình thành và phát triển của đạo đức. Đồng thời nó tái tạo lại
đời sống đạo đức dưới hình thức lý luận và

đạt tới trình độ nhất định. Việc đặt ra và giải quyết nhiệm vụ này, xét
đến cùng được qui
 

định bởi thực tiễn xã hội, bởi những nhu cầu của tiến bộ xã hội và tiến
bộ đạo đức.
 

 

- Thứ ba, góp phần hình thành đạo đức trong đời sống xã hội, nó
khẳng định những
 

giá  trị  của  đạo  đức  cộng  sản  đồng  thời  phê  phán,  đấu  tranh
 chống  lại  những  khuynh hướng, tàn dư đạo đức cũ, những biểu hiện
đạo đức không lành mạnh, đi ngược lại lợi ích chân chính của con người.
Để đáp ứng nhu cầu nghiên cứu của mình, đạo đức học phân ra những
chuyên ngành như: đạo đức học chuẩn mực, đạo đức học nghề nghiệp,
lịch sử đạo

 
 

7
 

 

đức học, triết học đạo đức. Khi giải quyết nhiệm vụ trên, đạo đức học
Mác - Lênin mang bản chất khoa học và cách mạng. Bởi vì những tri thức
của nó là chân lý, nó là công cụ không thể thiếu trong sự nghiệp giáo dục
đạo đức nói riêng và giáo dục con người mới nói chung.

 

III.	 PHƯƠNG	 PHÁP	 NGHIÊN	 CỨU	 CỦA	 ĐẠO	 ĐỨC	 HỌC	 MÁC	 –
LÊNIN.
 

 

Mỗi khoa học đều có khách thể và đối tượng nghiên cứu của nó, nên
chúng đều có phương pháp nghiên cứu nhất định.

 

- Trước hết, đạo đức học cũng như các khoa học khác, phải lấy từ phương

http://tieulun.hopto.org



pháp duy  vật biện  chứng  và  phương  pháp  duy  vật  lịch  sử  làm
 phương  pháp  nghiên  cứu  của mình. Nghĩa là, trong quá trình tìm hiểu,
nghiên cứu đạo đức học, phải vận dụng triệt để, nhất quán những nguyên
lý, qui luật của triết học Mác - Lênin, đặc biệt là phương pháp luận của
chủ nghĩa duy vật lịch sử mới khắc phục được những hạn chế, những sai
lầm của đạo đức học trước Mác. Đó là những sai lầm cực đoan của chủ
nghĩa kinh nghiệm, chủ nghĩa duy lý, duy tâm thần học. Đạo đức học là
môn khoa học xã hội vì thế nghiên cứu nó phải đặt trong mối quan hệ
biện chứng với những thành tựu của các bộ môn khoa học xã hội khác
như: Luật học, Mỹ học, Chính trị học, đặc biệt là giáo dục học, tâm lý học.
Bởi

vì các môn đó vừa là phương thức thực hiện những chức năng thực
hành đạo đức, vừa là ngọn nguồn, bộ phận của đạo đức học.
 

 

- Hai là, phương pháp lịch sử, so sánh.
 

 

Đạo đức học là một phạm trù lịch sử, nó phát sinh, tồn tại, phát triển
trong từng giai đoạn lịch sử xã hội nhất định. Do đó, quan niệm về đạo
đức trong lịch sử phải được xem như những nấc thang giá trị nhất định
của xã hội loài người. Nó luôn luôn bị phủ định, lọc bỏ, kế thừa để phát
triển không ngừng với sự tiến bộ xã hội nói chung. Mỗi hiện tượng đạo
đức hiện thực có cội nguồn từ cơ sở của quá khứ, của một nền truyền
thống lịch sử, đồng thời đạo đức hiện tại là tiền đề để phát triển trong
tương lai, như là một quá trình phủ định biện chứng. Vì thế phương pháp
lịch sử, so sánh giúp ta thấy được cái logic bản chất của hiện tượng đạo
đức.
 

 

Tiếp tục và cụ thể hoá tư tưởng của Mác về tính quy định của cơ sở
kinh tế đối với
 

ý thức xã  hội nói chung và đạo đức nói riêng, Ănghen đã luận chững
cho bản chất xã hội của đạo đức bằng cách chỉ ra tính thời đại, tính dân
tộc và tính giai cấp của đạo đức.
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 

8
 

 

Trong tác phẩm “Chống Đuy- Rinh”, Ănghen đã chỉ ra mối quan hệ của
các thời
 

đại đối với các nguyên tắc, các chuẩn mực đạo đức với tính cách là
biểu hiện về mặt đạo
 

đức của các thời đại kinh tế .
 

 

Phê phán quan niệm của Đuy- Rinh về những chân lý đạo đức vĩnh
cửu, Ănghen
 

đã khẳng định rằng, thực chất và xét đến cùng, các nguyên tắc, các
chuẩn mực, các quan điểm đạo đức chẳng qua chỉ là sản phẩm của các
chế độ kinh tế, các thời đại kinh tế mà thôi. Lấy ví dụ về nguyên tắc không
được ăn cắp, Ănghen cho rằng đó không phải là một nguyên tắc, một
chân lý vĩnh cửu gắn liền với bản chất trừu tượng của con người. Nguyên

tắc này có cơ sở kinh tế của nó và nó sẽ mất ý nghĩa khi cơ sở kinh tế
của nó không còn nữa. Ông viết: “Từ	khi	sở	hữu	tư	nhân	về	động	sản	phát
triển	thì	tất	cả	các	xã	hội	có	chế

độ	sở	hữu	tư	nhân	ấy,	tất	phải	có	một	lời	răn	chung	về	đạo	đức:	không
được	trộm	cắp”(1).
 

Vậy là chỉ từ khi có sở hữu tư nhân, người ta mới yêu cầu bảo vệ nó.
Trước khi có sở hữu
 

tư nhân, không thể có nguyên tắc đạo đức không được trộm cắp. Cũng
như vậy, “trong	một		xã		hội	 	mà		mọi	 	động		cơ		trộm		cắp		bị	 	 loại	 	trừ”
 nghĩa  là  trong  xã  hội  cộng  sản  chủ nghĩa, lời răn đạo đức đó sẽ không

http://tieulun.hopto.org



có ý nghĩa nữa.
 

 

Tính quy định của thời đại đối với đạo đức cho ta quan niệm khoa học
về loại hình
 

đạo đức. Mặc dù đạo đức có quy luật vận động nội tại, có sự kế thừa,
có sự lệch pha nào
 

đó đối với cơ sở sản sinh ra nó nhưng về căn bản, tương ứng với mỗi
chế độ kinh tế, mỗi phương thức sản xuất và do đó mỗi hình thái kinh tế -
xã hội là một hình thái đạo đức nhất định. Đạo đức nguyên thuỷ, đạo đức
chiếm hữu nô lệ, đạo đức phong kiến, đạo đức

tư sản và sau đó, đạo đức cộng sản chủ nghĩa là những thời đại tiến
triển dần dần của đạo
 

đức nhân loại.
 

 

Cùng với tính thời đại, tính dân tộc là một trong những biểu hiện bản
chất xã hội của đạo đức. Có thể nhìn nhận tính dân tộc như là sự biểu
hiện đặc thù tính thời đại của đạo  đức  trong  các  dân  tộc  khác  nhau.
 Không  phải  các  học  thuyết  đạo  đức  trước  Mác không thấy sự khác
biệt trong đời sống đạo đức của các dân tộc. Có điều, việc giải thích

sự khác biệt ấy, hoặc là dựa trên cơ sở tôn giáo hoặc là dựa trên các
quan niệm duy tâm triết học nên không đúng đắn…
 

 

Coi đạo đức như là một hình thái ý thức xã hội, các nhà kinh điển của chủ
nghĩa Mác đã đặt cơ sở khoa học cho việc luận chứng tính dân tộc của đạo
đức. Là một hình thái ý thức xã hội, ý thức đạo đức vừa bị quy định bởi
tồn tại xã hội, vừa chịu ảnh hưởng của các hình thái ý thức xã hội khác
(chính trị, triết học, tôn giáo, nghệ thuật…). Tổng thể những  nhân  tố  ấy
 trong  mỗi  dân  tộc  là  sự  khác  biệt  nhau  làm  thành  cái  mà  ngày  nay
chúng ta gọi là bản sắc dân tộc. Bản sắc ấy được phản ánh vào đạo đức
tạo nên tính độc đáo của các quan niệm, các chuẩn mực, cách ứng xử đạo
đức, nghĩa là tạo nên tính độc
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 

9
 

 

đáo trong đời sống đạo đức của mỗi dân tộc, nhìn nhận tính độc đáo
và sự khác biệt ấy về
 

mặt dân tộc trong cặp khái niệm cơ bản của đạo đức, cặp khái niệm
thiện – ác, Ănghen
 

chỉ ra sự biến đổi của chúng qua các thời đại và dân tộc. Ông viết: “Từ
dân	tộc	này	sang	dân	tộc	khác,	từ	thời	đại	này	sang	thời	đại	khác,	những
quan	niệm	 về	 thiện	 và	 ác	 đã	 biến	 đổi	 nhiều	 đến	mức	 chúng	 thường	 trái
ngược	hẳn	nhau”(1).
 

 

Luận chứng cho bản chất xã hội của đạo đức, Mác và Ănghen đặc biệt chú
ý đến tính giai cấp của đạo đức. Trong “Chống Đuy - Rinh”, Ănghen nhận
xét rằng: “Cho	tới	nay,	xã	hội	đã	vận	động	trong	những	sự	đối	lập	giai	cấp,
cho	nên	đạo	đức	cũng	luôn	luôn

là	đạo	đức	của	giai	cấp”(2).
 

 

Trong xã hội có giai cấp và đối kháng giai cấp, mỗi giai cấp có vai trò, địa
vị khác nhau  trong  hệ  thống  kinh  tế,  xã  hội,  và  do  đó  mà  họ  có  các
 lợi  ích  khác  nhau  và  đối nghịch nhau. Đạo đức với tư cách là hình thái
ý thức xã hội đã phản ánh và khẳng định lợi

ích của mỗi giai cấp. Ý thức đạo đức giúp mỗi giai cấp hiểu được lợi
ích của nó, hiểu được những cách thức, biện pháp bảo vệ và khẳng định
lợi ích giai cấp. Mặt khác, mỗi giai cấp đều sử dụng đạo đức của mình như
là công cụ bảo vệ lợi ích của mình. Như vậy, tính giai cấp của đạo đức là
sự phản ánh và  thể hiện lợi ích của các giai cấp. Tính giai cấp của đạo đức
là biểu hiện đặc trưng của bản chất xã hội của đạo đức trong xã hội có
giai cấp và đối kháng giai cấp. (Vì xã hội là quan hệ người - người, những
quan hệ người - người không trừu tượng mà gắn với những quan hệ kinh
tế - xã hội).

http://tieulun.hopto.org



 
 

Mỗi giai cấp có những lợi ích riêng do đó cũng có những quan niệm đạo
đức, hệ thống đạo đức riêng. Những hệ thống đạo đức này có sự tác động
khác nhau, triệt tiêu nhau (nếu đối kháng), do đó mà tác động hoặc tích
cực hoặc tiêu cực đến sự phát triển và tiến bộ xã hội. Tuy nhiên, hệ thống
đạo đức được áp đặt cho toàn xã hội bao giờ cũng là

hệ thống đạo đức của giai cấp thống trị, mặc dù, trong cuộc sống hàng
ngày, mỗi giai cấp vẫn ứng xử theo những lợi ích trực tiếp của mình.
 

 

Do chiếm được địa vị thống trị trong đời sống xã hội, giai cấp thống
trị đã làm cho
 

đạo đức của mình trở thành yếu tố thống trị trong đời sống xã hội.
 

 

Giai cấp thống trị nắm khâu tuyên truyền, điều khiển toàn bộ quá trình
sản xuất tinh thần, trong đó có sản xuất các giá trị đạo đức phù hợp với
lợi ích giai cấp của nó và buộc mọi thành viên trong xã hội phải tuân thủ
những chuẩn mực đạo đức này. Từ đó, nó

trở thành cái phổ biến trong xã hội và được củng cố thành thói quen,
phong tục, tâm lý. Vì vậy, nó có sức sống dai dẳng trong tâm lý xã hội và
cá nhân.
 

 

Còn giai cấp bị trị, do bị tước đoạt mất những điều kiện và tư liệu sản
xuất tinh thần, các giai cấp bị thống trị không thể phát triển đạo đức của
mình ngang tầm với đạo đức của giai cấp thống trị. Hệ thống này luôn bị
chèn ép và do đó kém phát triển. Đạo đức
 

 
 

10
 

 

của giai cấp bị trị không đủ điều kiện để ảnh hưởng đến toàn bộ các
thành viên của giai cấp mình. Nó tồn tại như cái không chính thống,

http://tieulun.hopto.org



không phổ biến bằng đạo đức của giai cấp thống trị. Vì các giai cấp bị
thống trị không có điều kiện để sản xuất, tuyên truyền và

sử dụng đạo đức của mình trên phạm vi toàn xã hội.
 

 

Trong xã hội có giai cấp, đạo đức mang tính giai cấp nhưng không phải vì
vậy mà phủ nhận tính nhân loại chung của đạo đức.
 

 

Không nên thổi phồng tính nhân loại chung của đạo đức để đi đến những
quan niệm sai lệch về đạo đức trừu tượng, về đạo đức phổ biến phi lịch
sử, chẳng có tác dụng

gì trong thực tiễn. Nhưng cũng không được phủ định tính nhân loại
của đạo đức. Tính nhân loại của đạo đức tồn tại ở hình thức thấp là biểu
hiện ở những quy tắc đơn giản, thông thường nhưng lại cần thiết để bảo
đảm trật tự bình thường cho cuộc sống hàng ngày của con người. Biểu
hiện cao hơn trong tính nhân loại của đạo đức lại ở những giá

trị đạo đức tiến bộ nhất trong từng giai đoạn phát triển lịch sử những
giá trị đạo đức này thường thường là những giá trị đạt được ở các giai
cấp tiến bộ nhất trong từng giai đoạn phát triển của lịch sử nhân loại. Đi
đến tột đỉnh các giá trị đạo đức của các giai cấp tiến

bộ của từng thời kỳ lịch sử, nhân loại sẽ bắt gặp đạo đức của mình
tương ứng với các thời kỳ lịch sử đó.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

11
 

 

BÀI	2
 

 

NGUỒN	GỐC,	BẢN	CHẤT,	CHỨC	NĂNG	VÀ	VAI	TRÒ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC
 

 
 
 

I.	NGUỒN	GỐC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.
 

1.	Các	quan	niệm	trước	Mác	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức.
 

 

Trước Mác, Ăngghen, những nhà triết học (kể cả duy tâm và duy vật) đều
rơi vào quan niệm duy tâm khi xem xét vấn đề xã hội và đạo đức. Họ
không thấy được tính quy định của nhân tố kinh tế đối với sự vận động
của xã hội nói chung và đạo đức nói riêng.

Do vậy, đạo đức với tính cách là một lĩnh vực hoạt động đặc thù của

http://tieulun.hopto.org



con người, của xã hội được nhìn nhận một cách tách rời cơ sở kinh tế - xã
hội sinh ra và quy định nó. Các nhà triết học, đạo đức trước Mác đã tìm
nguồn gốc, bản chất của đạo đức hoặc ở ngay chính bản tính của con
người, hoặc ở một bản thể siêu nhiên bên ngoài con người, bên ngoài xã
hội. Nét chung của các lý thuyết này là không coi đạo đức phản ánh cơ sở
xã hội, hiện thực khách quan.
 

 

Các nhà triết học – thần học coi con người và xã hội chẳng qua chỉ là
những hình thái biểu hiện cụ thể khác nhau của một đấng siêu nhiên nào
đó. Những chuẩn mực đạo đức, do vậy là những chuẩn mực do thần
thánh tạo ra để răn dạy con người. Mọi biểu hiện đạo đức của con người
do vậy đều là sự thể hiện cái thiện tối cao từ đấng siêu nhiên; và tiêu
chuẩn tối cao để thẩm định thiện – ác chính là sự phán xét của đấng siêu
nhiên đó.
 

 

Những  nhà  duy  tâm  khách  quan  tiêu  biểu  như  Platon,  sau  là
 Hêghen  tuy  không mượn tới thần linh, nhưng lại nhờ tới “ý niệm” hoặc
“ý niệm tuyệt đối”, về các lý giải nguồn gốc và bản chất đạo đức suy cho
cùng, cũng tương tự như vậy. Những nhà duy tâm chủ quan nhìn nhận
đạo đức như là những năng lực “tiên thiên” của lý trí con người. Ý

chí đạo đức hay là “thiện ý” theo cách gọi của Cantơ, là một năng lực
có tính nhất thành
 

bất biến, có trước kinh nghiệm, nghĩa là có trước và độc lập  với
những hoạt động với những hoạt động mang tính xã hội của con người.
 

 

Những nhà duy vật trước Mác, mà tiêu biểu là L.Phoi-ơ-bắc đã nhìn thấy
đạo đức trong quan hệ con người, người với người. Nhưng với ông, con
người chỉ là một thực thể trừu tượng, bất biến, nghĩa là con người ở bên
ngoài lịch sử, đứng trên giai cấp, dân tộc và thời đại.
 

 
 
 

12

http://tieulun.hopto.org



 

 

Những người theo quan điểm Đác-Uyn xã hội đã tầm thường hóa chủ
nghĩa duy
 

vật bằng cách cho rằng những phẩm chất đạo đức của con người là
đồng nhất với những bản năng bầy đàn của động vật. Đối với họ, đạo đức
về thực chất cũng chỉ là những năng lực được đem lại từ bên ngoài con
người, từ xã hội.

 

2.	Quan	niệm	mácxít	về	nguồn	gốc	của	đạo	đức.
 

 

Quan niệm khoa học về nguồn gốc của đạo đức là quan niệm của chủ
nghĩa Mác - Lênin.
 

 

Khác với tất cả các quan niệm trên, Mác, Ăngghen đã quan niệm đạo
đức nảy sinh
 

do nhu cầu của đời sống xã hội, là kết quả của sự phát triển lịch sử.
 

 

Theo Mác, Ăngghen, con người khi sống phải có “quan hệ song trùng”.
Một mặt, con người quan hệ với tự nhiên, tác động vào tự nhiên để thỏa
mãn cuộc sống của mình.

Tự nhiên không thỏa mãn con người, điều đó buộc con người phải
xông vào tự nhiên để thỏa mãn mình. Mặt khác, khi tác động vào tự
nhiên, con người không thể đơn độc, con người phải quan hệ với con
người để tác động vào tự nhiên. Sự tác động lẫn nhau giữa người và
người là hệ quả của hoạt động vật chất và hoạt động tinh thần mà cơ bản
là hoạt động thực tiễn và hoạt động nhận thức.
 

 

Khi bàn về vai trò của lao động đối với sự hình thành, tồn tại và phát triển
của xã hội loài người, Mác, Ăngghen cho rằng “lao động là điều kiện cơ
bản đầu tiên của toàn bộ đời sống loài người” (Mác, Ăngghen, toàn tập, T

http://tieulun.hopto.org



20, NXB CTQG. H 1994, tr 641). Rằng
“người ta phải ăn, ở, mặc, đi lại trước khi làm chính trị, khoa học,

nghệ thuật…”. Xuất phát từ con người thực tiễn, chứ không phải con
người thuần túy ý thức hay con người sinh học, hai ông đi đến quan niệm
về phương thức sản xuất quyết định đối với toàn bộ các hoạt động của
con người, xã hội loài người. Trong “Lời tựa” của tác phẩm “Góp phần
phê  phán  chính  trị  -  kinh  tế  học”,  Mác  viết:  “Phương  thức  sản  xuất
 đời  sống  vật  chất quyết định quá trình sinh hoạt xã hội, chính trị và
tinh thần nói chung. Không phải ý thức của con người quyết định sự tồn
tại của họ; trái lại chính sự tồn tại xã hội của họ quyết định ý thức của họ”
(Mác, Ăngghen toàn tập, T13, NXBCTQG H1993, tr 15). Luận điểm này
chính là chìa khóa để khám phá tất cả các hiện tượng xã hội trong đó có
đạo đức.

 

Như vậy, đạo đức không là sự biểu hiện của một sức mạnh nào đó ở bên
ngoài xã hội, bên ngoài các quan hệ con người; cũng không phải là sự
biểu hiện của những năng lực “tiên thiên”, nhất thành bất biến của con
người. Với  tư cách là sự phản ánh tồn tại xã hội, đạo đức là sản phẩm của
những điều kiện sinh hoạt vật chất của xã hội, của cơ sở kinh tế. “Xét cho
cùng, mọi học thuyết về đạo đức đã có từ trước đến nay đều là sản phẩm
của tình hình kinh tế của xã hội lúc bấy giờ” (Mác, Ăngghen toàn tập, T20,
NXBCTQG, H1994, tr 137).

 
 
 

13
 

 

Những phong tục đạo đức của người nguyên thủy, đời sống của xã hội
văn minh là sản phẩm của hoạt động thực tiễn và các hoạt động nhận
thức của xã hội đó. Sự phát triển

từ phong tục đạo đức của người nguyên thủy đến ý thức đạo đức của
xã hội văn minh là
 

kết quả của sự phát triển từ thấp đến cao của hoạt động thực tiễn và
hoạt động nhận thức của con người.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Xã  hội  Cộng  sản  nguyên  thủy  là  bước  đầu  tiên  con  người  thoát
 khỏi  trạng  thái động vật. Hoạt động thực tiễn của xã hội hết sức thấp
kém, chưa tạo nên sản phẩm thặng dư, và do đó, tư hữu và chế độ tư hữu
chưa có tiền đề khách quan để xuất hiện. Trong xã hội chưa có hiện
tượng áp bức xã hội, nhưng con người vẫn bị nô dịch bởi những lực
lượng tự phát của tự nhiên. Tuy nhiên, xã hội nguyên thủy đã đem lại nội
dung “ngây thơ” “thuần phác” nhưng “tốt đẹp thơ mộng” cho đạo đức
người nguyên thuỷ. Đạo đức này chưa biết nói đến thói xấu, cái ác trong
xã hội văn minh. Đây là “ý thức bầy đàn đơn thuần” của “bản năng được ý
thức”. Ý thức đạo đức chưa tách ra thành hình thái độc lập.

 

Đạo  đức của con người nguyên thuỷ  là hình thái sinh thành trừu
tượng của đạo
 

đức. Hình thái của nó cũng trừu tượng và không có tính duy lý.
 

 

Những hình thái kinh tế - xã hội có đối kháng giai cấp tạo nên những
cơ sở kinh tế,
 

xã hội và tinh thần cho sự phát triển ý thức đạo đức. Những hệ thống
đạo đức của các giai cấp khác nhau và đối nghịch nhau đều lấy “những
quan niệm đạo đức của mình từ những quan hệ thực tiễn đang làm cơ sở
cho vị trí giai cấp của mình, tức là từ những quan hệ kinh tế trong đó
người ta sản xuất và trao đổi” (Mác, Ăngghen toàn tập T 20, CTQA H

1994 tr136) Những hệ thống đạo đức đó phản ánh và điều chỉnh
những quan hệ xã hội đa dạng, phong phú và phức tạp, trong khi ý thức
nói chung và đạo đức nói riêng của người nguyên thủy chỉ phản ánh hoàn
cảnh gần nhất có thể cảm giác được. Đạo đức đã tự khẳng định mình là
một hình thái ý thức xã hội, là lĩnh vực sản xuất tinh thần của xã hội. Đây
là một bước tiến, làm đạo đức phát triển so với xã hội nguyên thủy. Tuy
nhiên, bước phát triển này cũng làm nảy sinh những cái ác, tham lam, ích
kỷ, lừa dối… mà loài người phải đấu tranh hàng ngàn năm nay để chống
lại nó.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Về mặt hình thức, đạo đức của xã hội văn minh đã phát triển vượt bậc. Do
nhận thức của loài người vượt bỏ tư duy cụ thể, chuyển sang xây dựng lý
luận… Nội dung đạo đức được thể hiện dưới hình thức kinh nghiệm, khái
niệm, lý tưởng, chuẩn mực và đánh

giá đạo đức, do đó đạo đức ngày càng phát triển về cấu trúc. Và đến
lượt mình, sự hoàn thiện cấu trúc làm cho phản ánh và điều chỉnh đạo
đức trở nên sâu sắc, tự giác. Nội dung của đạo đức được thể hiện dưới
những hình thức cụ thể.
 

 

Tuy nhiên, trong xã hội có giai cấp, nội dung và hình thức của đạo đức
phát triển nhưng chưa thật nhân đạo, chưa hoàn thiện. Sự hoàn thiện của
nội dung đạo đức (thật sự

 
 

 
14

 

 

nhân đạo) chỉ có thể đạt được khi con người chiến thắng được tình
trạng đối kháng giai cấp và tạo ra những điều kiện để có thể “quên được
tình trạng đối kháng giai cấp”. Điều kiện đó chỉ có thể bắt đầu có được
bằng đạo đức cộng sản trong xã hội cộng sản mà giai đoạn đầu là xã hội
xã hội chủ nghĩa. Sự hoàn thiện đạo đức được bắt đầu từ đạo đức của giai
cấp công nhân “có nhiều nhân tố hứa hẹn” để dẫn tới một kiểu đạo đức
“thật sự có tính nhân đạo”. Như vậy, xã hội cộng sản nguyên thủy với
trình độ bắt đầu làm nảy sinh đạo đức do hoạt động thực tiễn và nhận
thức đã phát triển đạo đức. Xã hội cộng sản chủ nghĩa trong tương lai mà
hiện thực hôm nay đang bắt đầu xây dựng sẽ hoàn thiện đạo đức

cả về nội dung lẫn hình thức.
 

 

Như vậy, theo quan điểm của chủ nghĩa Mác - Lênin, đạo đức sinh ra
trước hết là
 

từ nhu cầu phối hợp hành động trong lao động sản xuất vật chất,
trong đấu tranh xã hội, trong phân phối sản phẩm để con người tồn tại và

http://tieulun.hopto.org



phát triển. Cùng với sự phát triển của sản xuất, các quan hệ xã hội, hệ
thống các quan hệ đạo đức, ý thức đạo đức, hành vi đạo đức cũng theo đó
mà ngày càng phát triển, ngày càng nâng cao, phong phú, đa dạng và
phức tạp.
 

 

Đạo đức là sản phẩm tổng hợp của các yếu tố khách quan và chủ quan, là
sản phẩm của hoạt động thực tiễn và nhận thức của con người. Những
quan hệ người – người, cá nhân - xã hội càng có ý thức, tự giác, ý nghĩa và
hiệu quả của chúng càng có tính chất xã hội rộng lớn thì hoạt động của
con người càng có đạo đức. Đạo đức “đã là một sản phẩm

xã hội, và vẫn là như vậy chừng nào con người còn tồn tại” (Mác,
Ăngghen toàn t T3, CTQG, H 1995, tr 43)

 

II.	BẢN	CHẤT	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.
 

 

Như ở phần trên đã trình bày, quan niệm của chủ nghĩa Mác - Lênin về
nguồn gốc của đạo đức đã khẳng đạo đức không phải từ sự “tiên nghiệm”
càng không phải là lực lượng từ bên ngoài ấn vào xã hội, đạo đức là sản
phẩm của xã hội.
 

 

Đạo đức là lĩnh vực của quan hệ thật sự con người. Trong khi phát triển
với tính cách là thực thể xã hội, con người lựa chọn và chịu trách nhiệm
với sự lựa chọn, với hậu quả của những sự lựa chọn đối với hành vi ứng
xử người - người. Tự do lựa chọn và sự lựa chọn có trách nhiệm nảy sinh
trong quan hệ người - người, trong quan hệ cá nhân và

xã hội. Mỗi người chấp nhận kiểm tra những yêu cầu của xã hội để
nhận được sự đánh giá, sự ủng hộ của xã hội. Còn xã hội thì với những
chuẩn mực của nó, yêu cầu các cá nhân điều chỉnh các hành vi phù hợp
với lợi ích của xã hội.
 

 

Với tính cách là sự phản ánh tồn tại xã hội, đạo đức mang bản chất xã hội.
Bản chất xã hội của đạo đức được hiểu theo nghĩa:
 

 

http://tieulun.hopto.org



 
15

 

 

- Nội dung của đạo đức là do hoạt động thực tiễn và tồn tại xã hội
quyết định.
 

 

- Nhận thức xã hội đem lại các hình thức cụ thể của phản ánh đạo đức,
làm cho
 

đạo đức, tồn tại như một lĩnh vực độc lập về sản xuất tinh thần của xã
hội .
 

 

- Sự hình thành, phát triển, hoàn thành bản chất xã hội của đạo đức được
qui định bởi trình độ phát triển và hoàn thiện của thực tiễn và nhận thức
xã hội của con người. Nói cách khác, nội dung khách quan của các quan
niệm, quan điểm, các nguyên tắc, các chuẩn mực đạo đức chính là biểu
hiện cảu trạng thái, một trình độ phát triển nhất định của những điều
kiện sinh hoạt vật chất của xã hội, của cơ sở kinh tế.

 

Việc khẳng định tính qui định của cơ sở kinh tế đối với đạo đức cho phép
nhìn nhận sự biến đổi của đạo đức theo sự biến đổi của cơ sở kinh tế.
Phân tích mối quan hệ giữa cơ sở  kinh tế với kiến trúc thượng tầng mà
trong đó đạo đức là một yếu tố của nó, Mác viết: “ Cơ sở kinh tế thay đổi
thì toàn bộ cái kiến trúc thượng tầng đồ sộ cũng bị đảo lộn ít nhiều nhanh
chóng”
 

 

Tiếp tục và cụ thể hoá tư tưởng của Mác về tính qui định của cơ sở kinh
tế đối với ý thức xã hội nói chung và đạo đức nói riêng, Ăngghen đã luận
chứng cho bản	chất	xã	hội	của	đạo	đức	bằng	cách	cử	chỉ	ra	tính	thời	đại,
tính	dân	tộc	và	tính	giai	cấp	của	đạo	đức.
 

 

Trong tác phẩm “ Chống Đuy- Rinh” Ăngghen đã chỉ ra mối quan hệ
của các thời

http://tieulun.hopto.org



 

đại đối với các nguyên tắc, các chuẩn mực đạo đức với tính cách là
biểu	hiện	về	mặt	đạo
 

đức	của	các	thời	đại	kinh	tế	.
 

 

Phê phán quan điểm của Đuyrinh về những chân lý đạo đức vĩnh cửu,
Ăngghen đã khẳng định rằng, thực chất và xét đến cùng, các nguyên tắc,
 các  chuẩn  mực, các quan điểm đạo đức chẳng qua là sản phẩm của các
chế độ kinh tế, các thời đại kinh tế mà thôi. Lấy ví dụ về nguyên tắc không
được ăn cắp, Ăngghen cho rằng đó không phải là một nguyên tắc, một
chân lý vĩnh cửu gắn liền với bản chất trừu tượng của con người. Nguyên

tắc này có cơ sở kinh tế của nó và nó sẽ mất ý nghĩa khi cơ sở kinh tế
của nó không còn nữa. Ông viết: “ Từ khi sở hữu tư nhân về động sản
phát triển thì tất cả các xã hội có chế

độ sở hữu tư nhân ấy, tất phải có một lời răn chung về đạo đức:
không được trộm cắp”. Vậy, là chỉ từ khi có sở hữu tư nhân, người ta mới
yêu cầu bảo vệ nó. Trước khi có sở hữu

tư nhân, không thể có nguyên tắc đạo đức không được trộm cắp. Cũng
như vậy, “ trong một xã hội mà mọi động cơ trộm cắp bị loại trừ” nghĩa là
trong xã hội cộng sản chủ nghĩa,

lời răn đạo đức đó sẽ không có ý nghĩa nữa.
 

 

Tính qui định của thời đại đối với đạo đức cho ta quan niệm khoa học
về loại hình
 

đạo đức. Mặc dù đạo đức có qui luật vận động nội tại, có sự kế thừa,
có sự lệch pha nào
 

đó đối với cơ sở sản sinh ra nó nhưng về căn bản, tương ứng với một
chế độ kinh tế, mỗi

 
 

 
 

16

http://tieulun.hopto.org



 

 

phương thức sản xuất và do đó mỗi hình thái kinh tế - xã hội là một
hình thái đạo đức nhất định. Đạo đức nguyên thủy, đạo đức chiếm hữu nô
lệ, đạo đức phong kiến, đạo đức

tư sản và sau đó, đạo đức Cộng sản chủ nghĩa là những thời đại tiến
triển dần dần của đạo
 

đức nhân loại.
 

 

Cùng với tính thời đại, tính dân tộc là một trong những biểu hiện bản
chất xã hội của đạo đức. Có thể nhìn nhận tính dân tộc như là sự biểu
hiện đặc thù tính thời đại của đạo  đức  trong  các  dân  tộc  khác  nhau.
 Không  phải  các  học  thuyết  đạo  đức  trước  Mác không thấy sự khác
biệt trong đời sống đạo đức của các dân tộc. Có điều, việc giải thích

sự khác biệt ấy hoặc là dựa trên cơ sở tôn giáo hoặc là dựa trên các
quan niệm duy tâm triết học nên không đúng đắn…
 

 

Coi đạo đức như là một hình thái ý thức xã hội, các nhà kinh điển của Chủ
nghĩa Mác đã dặt cơ sở khoa học cho việc luận chứng tính dân tộc của đạo
đức. Là một hình thái ý thức xã hội, ý thức đạo đức vừa bị qui định bởi
tồn tại xã hội, vừa chịu ảnh hưởng của các hình thái ý thức xã hội khác
(chính trị, triết học, nghệ thuật, tôn giáo …). Tổng

thể những nhân tố ấy trong mỗi dân tộc là sự khác biệt nhau, làm
thành cái mà ngày nay chúng ta gọi là bản sắc dân tộc. Bản sắc ấy được
phản ảnh vào đạo đức nên tính độc đáo của các quan niệm, các chuẩn
mực, cách ứng xử đạo đức, nghĩa là tạo nên tính độc đáo trong   đời sống
đạo đức của mỗi dân tộc. Nhìn nhận tính độc đáo và sự khác biệt ấy về
mặt dân tộc trong cặp khái niệm cơ bản của đạo đức, cặp khái niệm
thiện-ác, Ph. Angghen

chỉ ra sự biến đổi cúa chúng qua các thời đại và dân tộc. Ông viết: “Từ
dân tộc này sang dân tộc khách, từ thời đại này sang thời đại khác, những
quan niệm về thiện và ác đã biến đổi nhiều đến mức chúng thường trái
ngược hẳn nhau”.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Trong xã hội có giai cấp và đối kháng giai cấp, mỗi giai cấp có vai trò, địa
vị khác nhau trong hệ thống kinh tế, xã hội và do đó mà họ có các lợi ích
khác và đối nghịch nhau. Đạo đức với tư cách là hình thái ý thức xã hội đã
phản ảnh và khẳng định lợi ích của mỗi giai cấp. Ý thức đạo đức giúp mỗi
giai cấp hiểu được lợi ích của nó, hiểu được những cách thức, biện pháp
bảo vệ và khẳng định lợi ích giai cấp. Mặt khác, mỗi giai cấp đều sử dụng
đạo đức của mình như là công cụ bảo vệ lợi ích của mình. Như vậy, tính
giai cấp của đạo đức là sự phản ánh và sự thể hiện lợi ích của các giai cấp.
Tính giai cấp của đạo đức là biểu hiện đặc trưng của bản chất xã hội của
đạo đức trong xã hội có giai cấp.

(vì xã hội là quan hệ người – người, quan hệ người – người không
trừu tượng mà gắn với những quan hệ kinh tế - xã hội).
 

 

Mỗi giai cấp có những lợi ích riêng đó nó cũng có những quan niệm đạo
đức, hệ thống đạo đức riêng. Những hệ thống đạo đức này có sự tác động
khác nhau, triệt tiêu nhau (nêu đối kháng), do đó mà tác động hoặc tích
cực hoặc tiêu cực đến sự phát triển và
 

 
 
 

17
 

 

tiến bộ xã hội. Tuy nhiên, hệ thống đạo đức được áp đặt cho toàn xã
hội bao giờ cũng là
 

hệ thống đạo đức của giai cấp thống trị, mặc dù, trong cuộc sống hàng
ngày, mỗi giai cấp vẫn ứng xử theo những lợi ích trực tiếp của mình.
 

 

Do chiếm được địa vị thống trị trong đời sống xã hội, giai cấp thống
trị đã làm cho
 

đạo đức của mình trở thành yếu tố thống trị trong đời sống xã hội.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Giai cấp thống trị nắm khâu tuyên truyền điều khiển toàn bộ quá trình
sản xuất tinh thần, trong đó có sản xuất các giá trị đạo đức phù hợp với
lợi ích giai cấp của nó, và buộc mọi thành viên trong xã hội phải tuân thủ
những chuẩn mực đạo đức này. Từ đó, nó trở thành cái phổ biến trong xã
hội và được cũng cố thành thói quen, phong tục, tâm lí. Vì vậy, nó có sức
sống dai dẳng trong tâm lí xã hội và cá nhân.

 

Còn giai cấp bị trị, do bị tước đoạt mất những điều kiện và tư liệu sản
xuất tinh thần các giai cấp bị thống trị không thể phát triển đạo đức của
mình ngang tầm với đạo đức của   giai cấp thống trị. Hệ thống này luôn bị
chèn ép và do đó kém phát triển. Đạo đức của giai cấp bị trị không đủ
điều kiện để ảnh hưởng đến toàn bộ các thành viên của giai cấp mình. Nó
tồn tại như cái không chính thống, không phổ biến bằng đạo đức của giai
cấp thống trị. Vì các giai cấp thống trị không có điều kiện để sản xuất,
tuyên truyền

và sử dụng đạo đức của mình trên phạm vi toàn xã hội.
 

 

Trong xã hội có giai cấp, đạo đức mạng tính giai cấp nhưng không phải vì
vậy mà phủ nhận tính nhân loại chung của đạo đức.
 

 

Không thể thổi phồng tính nhân loại chung của đạo đức để đi đến
những quan niệm sai lệch
 

về đạo đức trừu tượng, về đạo đức phổ biến phi lịch sử, chẳng có tác
dụng gì trong thực tiễn. Nhưng cũng không được phủ nhận tính nhân loại
của đạo đức. Tính nhân loại của đạo đức tồn tại ở hình thức thấp là biểu
hiện của những quy tắc đơn giản, thông thường nhưng lại cần thiết để
bảo đảm trật tự bình thường cho cuộc sống hàng ngày của con người.
Biểu hiện cao hơn trong tính nhân loại của đạo đức lại ở những giá trị
đạo đức tiến bộ nhất trong từng giai đoạn phát triển của lịch sử những
giá trị đạo đức này thường thường là những giá trị đạt được ở giai cấp
tiến bộ nhất trong từng giai đoạn phát triển của lịch sử nhân loại. Đi đến
tột đỉnh các giá trị đạo đức của giai cấp tiến bộ của từng thời kỳ lịch sử,

http://tieulun.hopto.org



nhân loại sẽ bắt gặp đạo đức của mình tương ứng với các thời kỳ lịch sử
đó.

 

III.	CHỨC	NĂNG	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.
 

1.Chức	năng	điều	chỉnh	hành	vi.
 

 

- Đạo đức là một phương thức điều chỉnh hành vi. Sự điều chỉnh hành vi
làm cá nhân và xã hội cùng tồn tại và phát triển, bảo đảm quan hệ lợi ích
cá nhân và cộng đồng.
 

 
 
 

18
 

 

Loài người sáng tạo ra nhiều phương thức điều chỉnh hành vi, trong đó
có chính trị, pháp quyền và đạo đức…
 

 

- Chính trị điều chỉnh hành vi giữa các giai cấp, các dân tộc, các quốc gia
bằng các biện pháp đặc trưng như ngoại giao, kinh tế, hành chính, bạo
lực…
 

 

- Pháp quyền và đạo đức điều chỉnh hành vi trong quan hệ giữa các cá
nhân với cộng đồng bằng các biện pháp đặc trưng là pháp luật và dư luận
xã hội, lương tâm. Sự điều chỉnh này, có thể thuận chiều, có thể ngược
chiều.
 

 

- Điều chỉnh hành vi của đạo đức và pháp quyền khác nhau ở mức độ đòi
hỏi và phương thức điều chỉnh.
 

 

Pháp quyền thể hiện ra ở pháp luật, là ý chí của giai cấp thống trị buộc
mọi người phải tuân theo. Những chuẩn mực của pháp luật được thực

http://tieulun.hopto.org



hiện bằng ngăn cấm và cưỡng bức (quyền lực công cộng cùng với đội vũ
trang đặc biệt, quân đội, cảnh sát, toà án, nhà tù…). Pháp quyền là đạo
đức tối thiểu của mỗi cá nhân sống trong cộng đồng.
 

 

Đạo đức đòi hỏi từ tối thiểu đến tối đa đối với các hành vi cá nhân.
Phương thức điều chỉnh là bằng dư luận xã hội và lương tâm. Những
chuẩn mực đạo đức bao gồm cả chuẩn mực ngăn cấm và cả chuẩn mực
khuyến khích.
 

 

Chức năng điều chỉnh hành vi của đạo đức bằng dư luận xã hội và lương
tâm đòi hỏi từ tối thiểu tới tối đa hành vi con người đã trở thành đặc
trưng riêng để phân biệt đạo đức với các hình thái ý thức khác, các hiện
tượng xã hội khác và làm thành cái không thể thay thế của đạo đức.
 

 

- Mục đích điều chỉnh: bảo đảm sự tồn tại và phát triển xã hội bằng
tạo nên quan
 

hệ lợi ích cộng đồng và cá nhân theo nguyên tắc hài hòa lợi ích cộng
đồng và cá nhân (và khi cần phải ưu tiên lợi ích cộng đồng).
 

 

- Đối tượng điều chỉnh: Hành vi cá nhân (trực tiếp) qua đó điều chỉnh
quan hệ cá nhân với cộng đồng (gián tiếp).
 

 

- Cách thức điều chỉnh được biểu hiện: Lựa chọn giá trị đạo đức; xác định
chương trình của hành vi bởi lý tưởng đạo đức; xác định phương án cho
hành vi bưỏi chuẩn mực đạo đức; tạo nên động cơ của hành vi bởi niềm
tin, lý tưởng, tình cảm của đạo đức, kiểm soát uốn nắn hành vi bởi dư
luận xã hội.
 

 

Chức năng điều chỉnh hành vi được thực hiện bởi hai hình thức chủ
yếu.
 

 

http://tieulun.hopto.org



-  Xã  hội  và  tập  thể  tạo  dư  luận  để  khen  ngợi  khuyến  khích  cái
 thiện,  phê  phán mạnh mẽ cái ác.

 
 
 
 

19
 

 

- Bản thân chủ thể đạo đức tự giác điều chỉnh hành vi cơ sở những
chuẩn mực đạo
 

đức xã hội.
 
 

2.	Chức	năng	giáo	dục.
 

 

Con người vươn lên “chân - thiện - mỹ”. Con người là sản phẩm của lịch
sử, đồng thời là chủ thể của lịch sử. Con người tạo ra hoàn cảnh đến mức
nào thì hoàn cảnh cũng

tạo ra con người đến mức ấy.
 

 

Con người sinh ra bắt gặp hệ thống đạo đức của xã hội. Hệ thống ấy tác
động đến con người và con người tác động lại hệ thống. Hệ thống đạo đức
do con người tạo ra, nhưng sau khi ra đời hệ thống đạo đức tồn tại như là
cái khách quan hoá tác động, chi phối con người.
 

 

Xã hội có giai cấp hình thành và tồn tại nhiều hệ thống đạo đức mà các cá
nhân chịu sự tác động. Ở đây, môi trường đạo đức: tác động đến đạo đức
cá nhân bằng nhận thức đạo  đức  và  thực tiễn  đạo  đức.  Nhận  thức đạo
 đức  để  chuyển  hoá  đạo  đức  xã  hội thành ý thức đạo đức cá nhân.
Thực tiễn đạo đức là hiện thực hoá nội dung giáo dục bằng hành vi đạo
đức. Các hành vi đạo đức lặp đi lặp lại trong đời sống xã hội và cá nhân
làm

cả đạo đức cá nhân và xã hội được củng cố, phát triển thành thói

http://tieulun.hopto.org



quen, truyền thống, tập quán đạo đức.
 

 

Hiệu quả giáo dục đạo đức phụ thuộc vào điều kiện kinh tế - xã hội,
cách thức tổ
 

chức, giáo dục mức độ tự giác của chủ thể và đối tượng giáo dục trong
quá trình giáo dục.
 

 

- Giáo dục đạo đức gắn với tiến bộ đạo đức:
 

 

Nhân đạo hóa các quan hệ xã hội và mức độ phổ biến nhân đạo hóa các
quan hệ xã hội; sự hoàn thiện của cấu trúc đạo đức và mức độ phổ biến
của nó…sẽ giúp chủ thể lựa chọn, đánh giá đúng các hiện tượng xã hội,
đánh giá đúng tư cách của người khác hay của cộng đồng cũng như tự
đánh giá đúng thông qua mục đích, yêu cầu, nhiệm vụ, nội dung, phương
thức, hình thức và các bước đi của quá trình giáo dục sẽ giúp mỗi cá nhân
và cả cộng đồng tạo ra các hành vi và thực tiễn đạo đức đúng.
 

 

Như vậy, chức năng giáo dục của đạo đức cần được hiểu một mặt “giáo
dục lẫn nhau trong cộng đồng”, giữa cá nhân và cá nhân, giữa cá nhân và
cộng đồng;mặt khác, là

sự “ tự giáo dục” ở các cấp độ cá nhân lẫn cấp độ cá nhân lẫn cấp độ
cộng đồng.

 
 

3.	Chức	năng	nhận	thức.
 

 

Với tư cách là một hình thái ý thức xã hội, đạo đức có chức năng nhận
thức thông qua sự phản ánh tồn tại xã hội.
 

 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



20
 

 

Sự phản ánh của đạo đức với hiện thực có đặc điểm riêng khác với các
hình thái ý thức khác.
 

 

Đạo đức là phương thức đặc biệt của sự chiếm lĩnh thế giới con người.
Nếu xét dưới góc độ bản thể luận, đạo đức là hệ thống tinh thần, được
quy định bởi tồn tại xã hội. Nhưng xét dưới góc độ xã hội học thì hệ thống
tinh thần (nhận thức đạo đức) không tách

rời thực tiễn – hành động của con người. Do vậy, đạo đức là hiện
tượng xã hội vừa mang tính tinh thần vừa mang tính hành động hiện
thực.
 

 

Sự nhận thức của đạo đức có đặc điểm:
 

 

- Hành động đạo đức tiếp liền sau nhận thức giá trị đạo đức. Và đa số
trường hợp
 

có sự hòa quyện ý thức đạo đức với hành động đạo đức. (Khác những
khoa học và ứng dụng nghiên cứu thành tựu khoa học có khoảng cách về
không gian và thời gian).
 

 

- Nhận thức của đạo đức là quá trình vừa hướng ngoại (hướng ra ngoài)
và hướng nội (tự nhận thức – hương vào chính mình, chính chủ thể).
 

 

Nhận thức hướng ngoại lấy chuẩn mức, giá trị, đời sống đạo đức của xã
hội làm đối tượng. Đó là hệ thống giá trị thiện và ác, trách nhiệm và nghĩa
vụ, hạnh phúc và ý nghĩa cuộc sống…, những “cách thức và phương tiện”
tạo ra các giá trị đạo đức. Nhờ sự nhận thức này mà chủ thể nhận thức đã
chuyển hóa đạo đức của xã hội như là cái chung thành ý thức đạo đức của
cá nhân như là cái riêng.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Nhận thức hướng nội (tự nhận thức), lấy bản thân mình – chủ thể đạo
đức – làm đối tượng nhận thức. Đây là quá trình tự đánh giá, tự thẩm
định, tự đối chiếu những nhận thức, hành vi, đạo đức của mình với những
chuẩn mực giá trị chung của cộng đồng. Từ cách nhận thức này mà chủ
thể hình thành phát triển thành các quan điểm và nguyên tắc sống: sáng
tạo hay chủ động, hy sinh hay hưởng thụ, vị tha hay vị kỷ, hướng thiện
hay sa vào cái ác…
 

 

Trong tự nhận thức, vai trò của dư luận xã hội và lương tâm là to lớn. Dư
luận xã hội là sự bình phẩm, đánh giá từ phía xã hội đối với chủ thể, còn
lương tâm là sự phê bình. Cả hai đều giúp chủ thể tái tạo lại giá trị đạo
đức của mình – giá trị mà xã hội mong muốn.
 

 

Từ nhận thức giúp chủ thể ý thức được trách nhiệm của mình và sẵn sàng
để ho thành trách nhiệm đó. Trong cuộc sống có vô số những trách nhiệm
như vậy. Nó luôn đặt

ra trong quan hệ phong phú giữa chủ thể đạo đức với xã hội, gia đình,
bạn bè, đồng chí,
 

đồng đội, tập thể, dân tộc, gia cấp, tổ quốc.
 

 

Nhận thức đạo đức (đạo đức phản ánh hiện thực) ở hai trình độ : trình độ
thông thường và trình độ lý luận.
 

 
 

21
 

 

Nhận thức đạo đức ở trình độ thông thường là ý thức thông thường,
những giá trị riêng lẻ. Nó đáp ứng nhu cầu đạo đức thông thường đủ để
chủ thể xử lý kịp thời trong cuộc sống và sự phát triển bình thường của
xã hội. Mọi cá nhân đều có thể và cần phải ảnh ánh đạo đức ở trình độ
này.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Nhận thức đạo đức ở trình độ lý luận là những nhận thức có tính
nguyên tắc được
 

chỉ đạo bởi những giá trị đạo đức có tính tổng quát. Trình độ này
đáng ứng những đòi hỏi của sự phát triển đạo đức và tiến bộ xã hội. Đây
là yếu tố không thể thiếu được trong hệ

tư tưởng và hành vi của các gia cấp cầm quyền.
 

 

- Nhận thức đạo đức đưa lại tri thức đạo đức, ý thức đạo đức. Các cá
nhân, nhờ
 

tri thức đạo đức, ý thức đạo đức xã hội đã nhận thức (trở thành đạo
đức cá nhân). Cá nhân hiểu và tin ở các chuẩn mực, lý tưởng giá trị đạo
đức xã hội trở thành cơ sở để cá nhân điều chỉnh hành vi, thực hiện đạo
đức (hiện thực hóa đạo đức).

 

IV.	VAI	TRÒ	CỦA	ĐẠO	ĐỨC.
 

 

Đạo đức có vai trò rất lớn trong đời sống xã hội, trong đời sống của con
người, đạo đức là vấn đề thường xuyên được đặt ra và giải quyết nhằm
đảm bảo cho cá nhân và cộng đồng tồn tại phát triển. Sống trong xã hội,
người ta ai cũng phải suy nghĩ về những vấn đề đạo đức để tìm ra những
con   đường, cách thức và phương tiện hoạt động nhằm

kết hợp lợi ích của mình  và cộng đồng, từ đó bảo đảm cho sự tồn tại,
phát triển của chính mình và cộng đồng.
 

 

Trong sự vận động phát triển của xã hội loài người suy cho cùng nhân
tố kinh tế
 

là cái chủ yếu quyết định. Tuy nhiên, nếu tuyệt đối hóa cái “chủ yếu”
này thành cái “duy nhất” thì sẽ dẫn tư duy và hành động đến những lầm
lạc đáng tiếc. Sự tiến bộ của xã hội,

sự phát triển của xã hội không thể thiếu vai trò của đạo đức. Và khi xã

http://tieulun.hopto.org



hội loài người có giai cấp, có áp bức, có bất công, chiến đấu cho cái thiện
đẩy lùi cái ác đã trở thành ước mơ, khát vọng, đã trở thành chất men,
thành động lực kích thích, cổ vũ nhân loại vượt lên, xốc lên. Đạo	đức	đã
trở	thành	mục	tiêu	đồng	thời	cũng	là	động	lực	để	phát	triển	xã	hội.
 

 

Vai trò của đạo đức còn được biểu hiện thông qua các chức năng cơ bản
của đạo đức: Chức năng điều chỉnh  hành  vi,  chức  năng  giáo  dục,  chức
 năng nhận  thức như  đã trình bày ở phần trên.
 

 

Ngày nay để xây dựng xã hội mới, chúng ta đang cần có những con người
mới. Những con người phát triển toàn diện cả đức và tài. Tuy nhiên, cần
chú ý trong quan hệ giữa đức và tài hôm nay, Chủ tịch Hồ Chí Minh luôn
luôn lưu ý, nhắc nhở chúng ta phải
 

 
 
 
 
 

22
 

 

coi trọng cả tài và đức nhưng phải lấy đức	là	gốc. Bởi lẽ tài năng chỉ có
thể phát triển lâu bền trên nền của đức và tài năng chỉ có thể hướng thiện
trên gốc của đức.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 

 
 

23
 

 

BÀI	3
 

 

CÁC		KIỂU		ĐẠO		ĐỨC		TRONG		LỊCH		SỬ,		QUAN		HỆ		GIỮA		ĐẠO
 

ĐỨC	VỚI	CÁC	HÌNH	THÁI		Ý	THỨC	XÃ	HỘI	KHÁC
 
 
 
 

I.	CÁC	KIỂU	ĐẠO	ĐỨC	TRONG	LỊCH	SỬ,	TÍNH	KẾ
THỪA	CỦA	SỰ	PHÁT	TRIỂN	ĐẠO	ĐỨC.

 
 

Đạo đức là hình thái ý thức xã hội, là tổng hợp những nguyên tắc, qui
định, chuẩn mực nhằm định hướng con người tới cái chân, cái thiện, cái
mỹ, chống lại cái giả, cái ác,

cái xấu…
 

 

Đạo đức nảy sinh do nhu cầu đời sống xã hội, là sản phẩm của lịch sử
xã hội, do cơ
 

sở kinh tế - xã hội quyết định.
 

 

Ngay từ chế độ cộng sản nguyên thủy ý thức của con người mong muốn
đã được hình thành, từ đó được phát triển hoàn thiện dần trên cơ sở phát
triển của hình thái kinh tế

http://tieulun.hopto.org



- xã hội nối tiếp nhau từ thấp đến cao.
 
 

1.	Đạo	đức	trong	xã	hội	cộng	sản	nguyên	thủy.
 

 

Ý thức đạo đức phụ thuộc vào những điều kiện sinh hoạt vật chất,
phương thức tìm kiếm và phân phối những phúc lợi cần thiết đến trình
độ thỏa mãn nhu cầu sinh hoạt của con người.
 

 

Dưới chế độ công xã nguyên thủy, dựa trên chế độ công hữu về tư liệu
sản xuất. Tài sản cá nhân của người nguyên thủy chỉ là một số công cụ và
đồ tiêu dùng của mỗi người chế tạo lấy.
 

 

Trong xã hội không có sự phân chia giai cấp, không có hiện tượng người
bóc lột người, không có đầu óc làm giàu. Họ cùng nhau hái quả, đánh bắt
cá, làm nhà, kỷ luật và quy tắc lao động được duy trì bằng sức mạnh của
phong tục, tập quán, của dư luận xã hội, bằng uy tín và sự  tôn kính đối
với người tộc trưởng hay người phụ nữ.
 

 

Gắn liền với đời sống tinh thần là tôn giáo nguyên thủy, được sinh ra từ
những hiểu biết hết sức mông muội, tối tăm và nguyên thủy của con
người về bản thân họ và về

tự nhiên bao quanh họ.
 

 
 
 
 
 
 

24
 

 

Tôn giáo nguyên thủy can thiệp vào toàn bộ hoạt động của công xã thị tộc
và trở thành  yếu  tố  cấu  thành  hoạt  động  thực  tiễn  và  ý  thức  của

http://tieulun.hopto.org



 người  nguyên  thủy.  Trong những điều kiện đó, các dấu hiệu đạo đức
xuất hiện.
 

 

Ví dụ: các qui định trong săn bắn (do kinh nghiệm đã tích lũy được)
không những
 

có ý nghĩa đối với nhu cầu sinh sống, còn đối với các yêu cầu tương
trợ, đoàn kết cộng
 

đồng cũng như việc giữ gìn tình ruột thịt trong thị tộc.
 

 

Như vậy, đạo đức ra đời rất sớm, xuất phát từ chính các hoạt động
chung của thị
 

tộc với những chế độ tự nhiên của chúng. Nó có những đặc điểm sau:
 

- Tính cụ thể - cảm tính, trực quan và kinh nghiệm của đạo đức
nguyên thủy.
 

 

Việc coi trọng, tuân thủ các hành vi giao tiếp, ứng xử và hoạt động cụ thể
của cộng đồng là biểu hiện ý thức đạo đức của người nguyên thủy. Mọi
thành viên thực hiện bất kỳ một hành vi đạo nào bao giờ cũng theo thói
quan, đối với họ việc bắt chước các mẫu hoạt động đạo đức là một yêu
cầu bắt buộc. Nhờ đó các tập quán, phong tục, các điều cấm kị,

lễ nghi, các định kiến, dư luận xã hội đã tồn tại rất dai dẳng trong các
hiện tượng cụ thể -
 

cảm tính.
 

 

- Các bộ lạc còn lại đến nay ở Châu Mỹ, Châu Phi còn giữ nguyên truyền
thống không cãi cọ nhau, biết nghe lời người lớn tuổi và xem đó là cái
thiện. Ngược lại bất kỳ hành vi nào không theo đúng phong tục, tập quán
đều bị xem là ác.
 

 

http://tieulun.hopto.org



- Trình độ phát triển rất thấp về kinh tế - xã hội và văn hóa của con người
nguyên thủy đã làm cho họ có một số đặc điểm gần giống như một loài
động vật như hoạt động

ăn thịt người ở thời kỳ đầu của chế độ công xã nguyên thủy, hoạt
động đó chỉ mất khi nền kinh tế và văn hóa của xã hội phát triển cao hơn,
và chỉ đến đó nó mới trở thành một việc thất đức.
 

 

- Tính hợp tác, tính công bằng, thông cảm, tương trợ của đạo đức
nguyên thủy.
 

 

Trong điều kiện sản xuất thấp kém, sự hợp tác là yếu tố hàng đầu tạo
nên hiệu quả
 

trong lao động tập thể.
 

 

Sự hợp tác ở đây là hợp tác giản đơn trong điều kiện kinh tế tự nhiên
chưa có sự
 

khác biệt giữa lợi ích cá nhân với cá nhân, cá nhân với cộng đồng.
 

 

Tính công bằng – bằng nhau không chỉ trong hưởng thụ mà còn trong
tất cả quan
 

hệ khác. Tất cả những gì có ích cho bộ lạc được coi là điều thiện, có
hại bị coi là điều ác.

 
 
 
 
 
 
 

25
 

 

http://tieulun.hopto.org



Điều này tạo ra sự ổn định hợp lý và bình đẳng xã hội trong điều kiện con
người chưa sản xuất ra sản phẩm dư thừa, đời sống còn quá thấp. Khả
năng tồn tại của đạo đức giai cấp cũng như của đạo đức có ý nghĩa nhân
loại phổ biến có cơ sở ở nguyến tắc này.

 

2.	Đạo	đức	trong	xã	hội	chiếm	hữu	nô	lệ
 

 

Sự xuất hiện của giai cấp dẫn tới sự tan vỡ của ý thức đạo đức thống
nhất trong nội
 

bộ cộng đồng xã hội. Nhưng so với chế độ công xã nguyên thủy, thì xã
hội chiếm hữu nô
 

lệ tiến hơn một bậc.
 

 

Phù hợp với sức sản xuất tiến bộ hơn của chế độ chiếm hữu nô lệ là quan
hệ sản xuất mới, mà cơ sở là chủ nô chiếm hữu tư liệu sản xuất và người
nô lệ. Loài người đã bắt đầu hình thành một nền đạo đức mới. Cụ thể là:
 

 

- Tính chất đối kháng đạo đức:
 

 

Đó là đạo đức của nô lệ và đạo đức của chủ nô, hai nền đạo đức này đối
lập với nhau về cơ bản. Những tư tưởng của giai cấp thống trị là những tư
tưởng thống trị, giai cấp nào là lực lượng vật chất thống trị trong xã hội
thì cũng là lực lượng tinh thần thống

trị.
 

 

Tầng lớp người có đặc quyền, đặc lợi cho phép mình được là người
“có	đức	hạnh,
 

người	 thượng	 lưu,	 quí	 tộc” còn những người nô lệ là những người
“không	có	phẩm	hạnh,	người	thấp	hèn,	hạ	đẳng”.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Sự nô dịch của số ít (do giàu có mà trở thành mạnh) đối với số đông
(do nghèo khổ
 

mà trở thành yếu) giờ đây được bảo đảm bởi một lực lượng xã hội
mới – nhà nước, tình trạng bình đẳng nhường chỗ cho đẳng cấp. Nó quy
định nội dung cơ bản của đạo đức, đẩy

tới hai cực đối lập gay gắt: chủ - tớ, trên – dưới, mệnh lệnh – phục
tùng.
 

 

Tính chất đó quy định các nội dung khác nhau của quan niệm về tốt – xấu
trong giai cấp này hay giai cấp kia. Cuộc sống tôi tớ chỉ được đánh giá
ngang với giá trị của các

vật dụng, các con vật.
 

 

Chế độ nô lệ dạy người nô lệ phải phục tùng tuyệt đối. Những đạo đức
cao cả của người nô lệ như: lòng dũng cảm, chí khí, nhân phẩm…đã bị chủ
nô xem như lời thách thức, sự bất kính.
 

 

-     Tính mâu thuẫn của “phẩm	hạnh” trong đạo đức chiếm hữu nô lệ:
 

 

Trong  xã  hội  chiếm hữu  nô  lệ  đạo  đức  của kẻ  chiếm hữu  nô  lệ  và
 đạo  đức của người bị nô lệ tạo thành hai mặt của một mâu thuẫn lớn
nhất, tập trung nhất đầu tiên trong văn hóa tinh thần nhân loại.

 
 
 
 

26
 

 

+ Chế độ chiếm hữu nô lệ, việc phân công lao động, phát triển sản xuất và
đẻ ra một nền văn hóa vĩ đại của thế giới cổ đại – nền văn hóa Hy Lạp –
đứng về phía bản thân người nô lệ, Ănghen đã nói – chế độ nô lệ với ý
nghĩa nhất định vẫn là sự tiến bộ, tù binh chiến tranh trở thành nguồn

http://tieulun.hopto.org



lớn những nô lệ, họ được bảo tồn không bị giết, không bị ăn thịt như
trước nữa.
 

 

+ Mặt trái của sự tiến bộ đó là đông đảo quần chúng nhân dân chưa
hề biết áp bức
 

và bóc lột giai cấp là gì, giờ họ bổng nhiên trở nên bị áp bức.
 

 

Bọn chủ nô có quyền mua bán, quyền sinh sát, đe dọa nô lệ bằng roi vọt,
chúng thường xích nô lệ vào nơi làm việc hoặc công cụ lao động. Pháp
luật và đạo đức của chủ

nô tha hồ hành hạ, giết chóc nô lệ. Chúng gây chiến tranh để chiếm
thêm đất đai, bắt tù binh để tăng thêm nô lệ, cảnh giác và thẳng tay đàn
áp đối với sự phản kháng chống đối của nô lệ.
 

 

+ Cùng với sự xuất hiện giai cấp, phụ nữ cũng mất quyền bình đẳng
trước kia và
 

trở thành nô lệ của người chồng. Chế độ một vợ một chồng là một
bước tiến của lịch sử,
 

nó ra đời trên cơ sở chế độ tư hữu chiến thắng chế độ công hữu,
nhưng nó mang theo một
 

điều không thể tránh khỏi: sự nô dịch phụ nữ, nạn mãi dâm…
 
 

3.	Đạo	đức	trong	xã	hội	phong	kiến
 

 

Chế độ phong kiến dựa trên cơ sở  sở  hữu ruộng đất lớn. Khác với nô lệ,
người nông dân có công cụ sản xuất riêng và có nền kinh tế riêng dựa vào
lao động cá nhân và đem lại cho họ những điều kiện sinh sống cần thiết.
Bọn địa chủ vẫn có quyền điều nông dân ra khỏi lãnh đại của mình,
nhưng không có quyền giết họ.

 

http://tieulun.hopto.org



Đó là một bước tiến của đạo đức xã hội, thật ra địa vị người nông dân
cũng chẳng hơn bao nhiêu so với nô lệ. Sự phụ thuộc về kinh tế và sự
cưỡng ép trực tiếp đã buộc họ phải cày cấy ruộng đất của địa chủ và làm
trăm nghìn công việc có lợi cho giai cấp phong kiến.
 

 

Ở đây, tồn tại nhiều kiểu đạo đạo đức, có cả đạo đức của chính giai
cấp phong kiến
 

lại có đạo đức của giai cấp nông dân và nhân dân lao động.
 

 

Đạo đức thống trị trong xã hội phong kiến trước hết và đạo đức học của
gai cấp phong kiến. Tuy nhiên, tư tưởng đạo đức học ở phương Tây
thường xuất phát từ những

tín điều của tôn giáo.
 

 

Ở phương Đông đạo đức học không hoàn toàn lệ thuộc vào tôn giáo mà
thường xuất phát từ quan hệ giữa người và   người được nhìn qua lăng
kính của học thuyết nho

 
 
 
 
 

27
 

 

giáo. Yêu cầu chung của đạo đức thống trị là bầy tôi phải trung với
vua, chư hầu phải trung với thiên tử, nông dân phải trung với địa chủ.

 

4.	Đạo	đức	trong	xã	hội	tư	bản:
 

 

Chế độ tư bản là một bước tiến của xã hội, vì nó đập tan xiềng xích của
chế độ nông nô, xóa bỏ tình trạng cát cứ của phong kiến, mở ra thị trường
trong nước và thế giới, phát triển sản xuất, thúc đẩy khoa học kỹ thuật

http://tieulun.hopto.org



tiến lên.
 

 

Sự thay thế quan hệ sản xuất phong kiến bằng quan hệ sản xuất tư bản
dẫn đến biến đổi cả hệ thống đạo đức xã hội. Chủ nghĩa cá nhân tư sản là
nguyên tắc cơ bản của đạo đức tư sản. quan hệ sở hữu tư nhân tư bản
chủ nghĩa đã kích thích các nhà tư bản làm giàu và đã định hướng trong ý
thức và hành vi đạo đức của họ. Họ coi việc làm giàu với mọi cách và mọi
giá là hoạt động chính, là mục đích cao nhất của cuộc sống.
 

 

Trong quá trình tích lũy tư bản, với máu và mồ hôi sự bóc lột lao động
làm thuê, chủ nghĩa cá nhân đã chiến thắng quan hệ chật hẹp đẳng cấp
phong kiến dưới khầu hiệu cách mạng tư sản là tự do, bình đẳng, bác ái.
 

 

Sự hoạt động tích cực của nền kinh tế công nghiệp có tác động mạnh mẽ
đến tính cách  cá  nhân  con  người.  Lênin  nhận  xét,  trong  thời kỳ  thiết
 lập  tư  bản  chủ  nghĩa,  con người được giải phóng và phát triển, đó là
một tiến bộ vĩ đại.
 

 

Nhưng sự bình đẳng ở đây chỉ là sự bình đẳng hình thức chứ không
phải là bình
 

đẳng trong thực tế cuộc sống xã hội. Nhà tư bản bốc lột người công
nhân trên cơ sở bốc
 

lột giá trị thặng dư bằng nhiều thủ đoạn khác nhau.
 

 

Sự che đậy mối quan hệ bản chất của xã hội tư bản bằng những “hình
mẫu	đạo	đức
 

tất	yếu” của gia cấp tư sản để mọi người noi theo là “hết sức lộ liễu”,
làm sao có sự bình đẳng trong quan hệ và thực tiễn đạo đức khi mà xã hội
còn tồn tại và thừa nhận quan hệ bóc lột giá trị thặng dư và bằng những
thủ đoạn đê hèn, tàn bạo.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Vấn đề trách nhiệm đạo đức cá nhân chỉ là sự “bắt buộc” từ phía xã
hội chứ không
 

là từ ý muốn bên trong của cá nhân, nên trách nhiệm đạo đức cũng
trở thành thuần túy hình thức phô trương bên ngoài nhằm che đậy sự giả
dối bên trong.
 

 

Đó là lý do dẫn đến tình trạng biệt lập nhân cách, một trạng thái tâm lý
lạnh lẽo, xa lánh nhau, thậm chí trở nên thù ghét nhau.
 

 

Tóm lại, xã hội tư bản đã làm cho lực lượng sản xuất phát triển nhanh,
cùng nền sản  xuất nhỏ phân tán được xã hội hóa ngày càng cao, phân
công lao động phát triển, năng suất lao động có hiệu quả rõ rệt. Ngoài
những mặt tích cực đó, giai cấp tư sản đã để

lại cho xã hội không ít những hậu quả tiêu cực: vấn đề công lý và nền
đạo đức trong xã

 
 
 

28
 

 

hội không được đảm bảo bình thường, con người trở nên ích kỷ, đạo
lý trong xã hội ngày càng suy giảm.

 

5.	Đạo	đức	cộng	sản	chủ	nghĩa.
 

 

Đạo đức trong xã hội tư bản bao gồm nhiều kiểu đạo đức khác nhau. Đạo
đức của giai cấp tư sản, đạo đức của giai cấp công nhân, đạo đức của
những lực lượng xã hội khác các kiểu đạo đức này thường xâm nhập vào
nhau, đan xen và không ngừng đấu tranh với nhau, tạo nên con đường
phát triển xã hội trên cơ sở khẳng định mặt tích cực, tiến bộ, triệt tiêu
mặt lạc hậu, mở rộng khả năng phát triển đạo đức trong tương lai của

http://tieulun.hopto.org



một xã hội mới
– xã hội xã hội chủ nghĩa.

 
 

Khi chủ nghĩa xã hội đã thắng lợi và các giai cấp bóc lột trong xã hội đã bị 
 tiêu diệt, thì đạo đức cộng sản cũng được toàn dân thừa nhận, nó trở
thành đạo đức thống trị.
 

 

Đạo đức cộng sản là giai đoạn cao nhất trên con đường tiến lên của đạo
đức loài người. So với đạo đức tiên tiến trước đây, đạo đức cộng sản là
một thứ chất mới. Nó biểu hiện những đặc điểm mới vì bộ mặt tinh thần
của những con người đã tiêu diệt thế giới bóc lột và đã lập nên chủ nghĩa
cộng sản.

 

II.	MỐI	QUAN	HỆ	GIỮA	ĐẠO	ĐỨC	VỚI	MỘT	SỐ	HÌNH	THÁI	Ý	THỨC
XÃ	HỘI	KHÁC.
 

 

Đạo đức là một hình thái ý thứa xã hội đặc thù, là sự phản ánh tồn tại xã
hội, là một bộ phận của kiến trúc thượng tầng như chính trị, pháp luật,
tôn giáo, khoa học, nghệ thuật.

 

1.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	chính	trị.
 

 

Chính trị là mối quan hệ giữa các giai cấp đối với vấn đề nhà nước, đứng
về mặt lịch sử chính trị chỉ xuất hiện khi có nhà nước còn đạo đức xuất
hiện rất sớm cùng với sự xuất hiện xã hội loài người.
 

 

Trong xã hội có giai cấp, đạo đức cũng như chính trị đều là sản phẩm
của một cơ
 

sở kinh tế xã hội nhất định. Do đó giữa đạo đức và chính trị có quan
hệ chặt chẽ với nhau, dưới những hình thức khác nhau, đạo đức là chính
trị biểu hiện lợi ích kinh tế của một giai cấp nhất định và phục vụ mục
đích của nó. Nhiều khi các quan hệ đạo đức thường lẫn vào chính trị,

http://tieulun.hopto.org



ngược lại có những quan điểm chính trị phản ánh những giá trị đạo đức.
 

 

Đối với giai cấp và nhà  nước tiên tiến thì nó thường gắn liền với những
quan điểm đạo đức tiến bộ, ngược lại giai cấp suy tàn thì gắn liền với
quan điểm đạo đức lạc hậu, bảo thủ kiềm hãm sự phát triển của xã hội.
 

 
 

29
 

 

Đạo đức chúng ta ngày nay, đạo đức tiên tiến là đạo đức của giai cấp
vô sản, đạo
 

đức phục vụ cho sự nghiệp thắng lợi của chủ nghĩa xã hội và chủ
nghĩa cộng sản.
 

 

Sự thống nhất biện chứng giữa chính trị và đạo đức còn được thể hiện cụ
thể trong việc xây dựng con người mới, trong đó tài và đức phải kết hợp
chặt chẽ và lấy đức làm gốc.

 

2.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	pháp	luật.
 

 

Ý thức đạo đức và ý thức pháp luật có mối quan hệ biện chứng với nhau
và có chức năng chung là điều chỉnh các mối quan hệ xã hội nhằm bảo
toàn và phát triển xã hội. Tuy nhiên giữa chúng có những điểm khác nhau
 

 

Pháp luật thường được thực hiện thông qua nhà nước, do nhà nước
soạn thảo, phổ
 

biến và thi hành trong toàn xã hội. Còn đạo đức được bảo đảm do
lương tâm con người do
 

sự phê phán của dư luận xã hội.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Phạm vi đạo đức có nội dung bao quát và rộng hơn pháp luật. Luật pháp
điều chỉnh một số mặt của đời sống xã hội, đạo đức xâm nhập vào tất cả
các hoạt động xã hội, trong mọi quan hệ kể cả đối với chính bản thân mỗi
người.
 

 

Trong thực tế có những hiện tượng pháp luật trừng trị nhưng đạo
đức không lên án
 

và có hiện tượng đạo đức lên án nhưng pháp luật không trừng trị.
 

 

Luật pháp căn cứ vào kết quả hành vi còn đạo đức căn cứ vào động cơ
hành vi.
 

 

Để đảm bảo cho luật pháp được chấp hành nhà nước áp dụng chủ yếu các
hình thức cưỡng bức hình phạt, còn đạo đức thì được bảo đảm bằng giáo
dục, thuyết phục, ủng

hộ hoặc lên án của dư luật xã hội và sự kiểm soát của lương tâm con
người.
 

 

- Quan hệ giữa đạo đức với luật pháp:
 

 

Đạo đức và pháp luật phù hợp với nhau khi ý chí của giai cấp thống trị
phù hợp với
 

lợi ích xã hội và cộng đồng dân cư. Trong xã hội có giai cấp đối kháng
thì đạo đức và pháp luật thường có mâu thuẫn với nhau vì đạo đức phản
ánh quan hệ lợi ích của quần chúng nhân dân lao động còn pháp luật bảo
vệ lợi ích của giai cấp thống trị mà lợi ích của

hai giai cấp đối kháng luôn mâu thuẫn với nhau.
 
 

4.	Quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	tôn	giáo.
 

http://tieulun.hopto.org



 

- Tôn giáo là một khái niệm huyền ảo và sai lệch của con người về hiện
thực, trong khái niệm đó lực lượng ngoại giới (lúc đầu là lực lượng siêu
tự nhiên về sau lại thêm lực lượng xã hội) chi phối đời sống hàng ngày
của con người bằng hình thức siêu trần thế, siêu tự nhiên.

 
 

 
30

 

 

- Tôn giáo và đạo đức đều hướng con người tới những lý tưởng sống
thiện, nhân
 

đạo, tránh cái ác. Tuy nhiên chúng khác nhau về bản chất.
 

 

- Về mặt lịch sử, đạo đức xuất hiện cùng với sự xuất hiện xã hội loài
người, trước
 

rất lâu so với sự ra đời của các tôn giáo. Như vậy, đã có một giai đoạn
lịch sử rất dài, đạo
 

đức tồn tại không có tôn giáo. Điều đó cho thấy đạo đức không thể bắt
nguồn từ tôn giáo
 

và nó tồn tại như một đời sống tinh thần khác với niềm tin tôn giáo.
 

 

- Đạo đức phản ánh chân thực những nhu cầu khách quan, hiện thực
còn tôn giáo
 

lại phản ánh thế giới một cách hư ảo với những khát vọng tự giải
thoát trong thế giới tinh thần mà hiện thực tỏ ra hoàn toàn bất lực.
 

 

- Đạo đức và tôn giáo đều thấy được nỗi đau khổ của con người và hướng
tới việc phấn đấu làm giảm nỗi đau khổ ấy để con người đi đến hạnh

http://tieulun.hopto.org



phúc. Nhưng đạo đức xem nỗi  đau  khổ  của  con  người  trong  tính  lịch
sử  hiện  thực  của  nó  và  tin  tưởng  chắc  rằng chính con người là động
lực duy nhất giải thoát con người khỏi nỗi đau khổ và tự xây dựng hạnh
phúc của mình trong đời sống hiện  thực thông qua hoạt động lao động
của mình. Còn tôn giáo tin rằng, chỉ có những lực lượng siêu nhiên, thần
linh, thượng đế mới

có khả năng cứu vớt con người ra khỏi nỗi đau khổ và điều đó chỉ có
thể xảy ra trong thế
 

giới khác, thế giới sau cái chết (phủ nhận vai trò của con người trong
việc sáng tạo ra giá
 

trị đạo đức của mình).
 

 

- Trong điều kiện nước ta Đảng và Nhà nước ta luôn tôn trọng tự do tín
ngưỡng của nhân dân. Mỗi công dân đều có quyền tham gia hoặc không
tham gia thực hiện tín ngưỡng của mình, đều có quyền tham gia hoặc
không tham gia vào bất cứ tôn giáo nào. Các hoạt động tôn giáo đều được
pháp luật bảo vệ và hoạt động theo hiến pháp.
 

 

Để đảm bảo cho các tôn giáo thực hiện được những lý tưởng tôn giáo
chân chính của mình, phục vụ sự nghiệp xây dựng đất nước và phụng sự
tín ngưỡng tôn giáo, pháp luật nước ta nghiêm cấm việc lợi dụng tôn giáo
để kích động nhân dân gây rối loạn trật tự

xã hội nhằm thực hiện các mưu đồ chính trị đen tối.
 
 

5.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	và	nghệ	thuật.
 

 

Nghệ thuật là một hình thái ý thức xã hội, nó phản ánh tồn tại xã hội.
Trung tâm
 

mà nghệ thuật phản ánh là phản ánh cái đẹp, nghệ thuật là nơi hội tụ
cái đẹp. Nghệ thuật
 

http://tieulun.hopto.org



đem lại cho con người những khoái cảm thẩm mỹ, những giá trị tinh
thần.
 

 

Do vậy, giữa đạo đức và nghệ thuật có mối quan hệ chặt chẽ nhau. Cái
đẹp là hiện tượng của cái thiện và chỉ có cái thiện mới có thể đẹp. Thậm
chí, khi nghệ thuật miêu tả

cái ác, cái xấu xa cũng nhằm mục đích đạt đến cái đẹp, cái thiện.
 
 
 
 

31
 

 

Nghệ thuật là phương thức tồn tại của ý thức, một hoạt động sáng tạo độc
đáo, một hình thức giao tiếp đặc biệt của con người, nó có tác dụng định
hướng, thay đổi, tô điểm làm đẹp cho bản thân con người, các chuẩn mực
đạo đức xã hội tạo nên thị hiếu thẩm mỹ của con người.
 

 

Ví dụ: “tốt gỗ hơn tốt nước sơn. Xấu người, đẹp nết còn hơn đẹp người”,
“Chồng lớn, vợ bé thì xinh, chồng nhỏ vợ lớn ra tình chị em”.
 

 

- Nghệ thuật gắn liền với tâm tư, tình cảm, khơi dậy những ước mơ,
khát vọng tốt
 

đẹp, trang phục, giao tiếp.
 

 

- Nghệ thuật là hoạt động sáng tạo, tác giả không chỉ đổ mồ hôi, công
sức mà còn
 

thể hiện cả: tư tưởng tình cảm, sự nghiền ngẫm về cuộc đời, là
phương tiện giao tiếp làm đẹp cho quan hệ người - người ngày càng đẹp
hơn. Nghệ thuật có tác dụng giáo dục sâu sắc và nghỉ ngơi giải trí độc đáo.
 

 

http://tieulun.hopto.org



- Đạo đức đặt ra cho nghệ thuật một nhiệm vụ:
 

 

Nghệ thuật có nhiệm vụ quan trọng là giáo dục và hoàn thiện nhân cách
con người. Nghệ thuật sở dĩ sống được, đứng vững được là do nhiều yếu
tố nhưng yếu tố quan trọng nhất là hướng thiện, đề cao cái thiện.
 

 

Cái thiện là khao khát của nhân dân lao động. Do đó tác phẩm nghệ thuật
nào làm tốt giáo dục đạo đức thì sẽ tồn tại mãi.
 

 

- Nghệ thuật có tác dụng trở lại đạo đức:
 

 

Nghệ thuật cung cấp cho con người tình cảm đạo đức tốt đẹp. Nghệ
thuật có lợi thế
 

là phản ánh bằng hình tượng nghệ thuật, do vậy nó sẽ dễ đi vào lòng
người. Đối tượng và mục đích phản ánh của nghệ thuật là con người, nên
nó rất gần với đạo đức, ảnh hưởng đến đạo đức.
 

 

Đạo đức và nghệ thuật giúp cho con người tránh cái xấu, học hỏi
hướng tới cái đẹp
 

và làm theo cái đẹp, tiến tới tự giác làm điều tốt. Tương quan giữa
đạo đức và nghệ thuật
 

là mối tương quan giữa cái thiện và cái đẹp. Cái này làm tiền đề cho
cái kia và bổ sung cho nhau cùng phát triển. Nghệ thuật còn làm chức
năng giáo dục chân chính, giáo dục và hoàn thiện nhân cách con người,
ngược lại đời sống đạo đức là nguồn chất liệu làm nền móng cho sáng tác
nghệ thuật.
 

 

Nghệ thuật chân chính phải lấy cuộc sống, lấy đạo đức làm điểm xuất
phát vì nó là
 

http://tieulun.hopto.org



cơ sở, là nguồn cảm hứng của nghệ thuật phát triển.
 

 

- Lịch sử đã cho thấy, những tác phẩm nghệ thuật tiêu biểu, bất tử với
con người cả
 

về không gian và thời gian là những tác phẩm chứa đựng các giá trị
cao cả về con người.

 
 

 
32

 

 

Nó là biểu tượng kiệt xuất về con người, về lý tưởng, lòng nhân ái, về
số phận, về sức mạnh tinh thần và phẩm chất của con người và xã hội con
người của từng thời đại cụ thể.
 

 

Trong điều kiện của đất nước, Đảng ta chủ trương lãnh đạo nhân dân ta
xây dựng một nền văn hóa tiên tiến đậm đà bản sắc dân tộc là hoàn toàn
phù hợp với điều kiện và nguyện vọng tha thiết của nhân dân. Trong nền
văn hóa ấy giữa truyền thống và hiện đại được kết hợp với nhau một
cách hài hòa trên cơ sở gắn liền đạo đức cách mạng và nghệ thuật cách
mạng. Chỉ có đạo đức cách mạng và nghệ thuật cách mạng mới đủ sức
bao chứa trong mình những giá trị tiên tiến của thời đại và những giá trị
quý báu mang đậm đà bản sắc dân tộc. Đồng thời nâng cao giá trị đó,
đóng góp vào công cuộc xây dựng đất nước theo mục tiêu “dân	giàu,	nước
mạnh,	xã	hội	công	bằng	văn	minh”.

 

6.	Mối	quan	hệ	giữa	đạo	đức	với	khoa	học.
 

 

Vấn đề đạo đức và khoa học có mối quan hệ gắn bó nhau, không thể
tách rời nhau,
 

vì khoa học luôn là cơ sở cho nền đạo đức thực sự của con người.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Mục đích của khoa học và đạo đức có sự thống nhất hài hòa. Khoa học
và đạo đức
 

là điều kiện để con người cải biến xã hội, xây dựng cuộc sống hạnh
phúc.
 

 

Thực tế lịch sử đã chứng tỏ những thành quả của khoa học và công
nghệ đã ngày càng giữ
 

vai trò cơ bản, chủ đạo nâng cao cuộc sống của con người cũng nhờ
những thành tựu vĩ
 

đại đó mà con người đã ngày càng xây dựng được những quy luật tự
nhiên, quy luật xã hội để thực hiện những ước mơ, khát vọng của mình.
 

 

Như vậy khoa học chẳng những đã chứa đựng trong bản thân nó những
lý tưởng đạo đức mà còn là một phương thức mà nhờ đó con người biến
những lý tưởng, ước mơ của mình thành hiện thực đời sống. Chính
những lý tưởng đạo đức đã đóng vai trò không nhỏ làm thành một trong
những động lực của sự phát triển khoa học.

 

Nhiều phát minh khoa học vĩ đại đó được sinh ra từ chính nhu cầu của
cuộc sống, nhu cầu cải thiện đời sống con người, nhu cầu bảo vệ con
người trước thiên nhiên khắc nghiệt, nhu cầu hạnh phúc của con người.
 

 

So với ý thức đạo đức, ý thức khoa học thường mang tính vượt trước và
mang tính biến đối, tính cách mạng mau lẹ hơn. Khoa học còn làm cho
những lý tưởng, ước mơ đạo đức biến đổi ngày càng gắn với cuộc sống và
góp phần loại bỏ những nhân tố lạc hậu, bảo thủ trong đạo đức, làm cho
cái thiện trong đạo đức ngày càng gắn liền với cái chân lý trong khoa học.
 

 

Khoa học công nghệ đóng vai trò quyết định nâng cao lực lượng sản xuất
và do nâng cao lực lượng sản xuất đó dẫn tới thay đổi các quan hệ sản

http://tieulun.hopto.org



xuất. Nhưng khi các quan
 
 
 

33
 

 

hệ sản xuất thay đổi sẽ làm cho tất cả các quan hệ xã hội đều phải
thay đổi, trong đó có các quan hệ đạo đức.
 

 

Sự thay đổi đó không phải diễn ra theo một quá trình giản đơn, trực tiếp
mà nó diễn ra dưới ảnh hưởng của những kết cấu lợi ích xã hội, đặc biệt
là lợi ích giai cấp.
 

 

Dưới chủ nghĩa tư bản, với cuộc cách mạng khoa học kỹ thuật, lực lượng
sản xuất phát triển, lẽ ra nhân loại bước vào vào một cuộc sống tốt đẹp
hơn, hạnh phúc hơn nhưng trong thực tế, cứ một bước tiến của khoa học
và công nghiệp thì nhân dân lao động lại đẩy thêm một bước vào vòng
đói khổ và ngu tối, con người lại lâm vào cảnh khốn khổ, bất hạnh. Vì
những lợi ích ích kỷ của mình, giai cấp tư sản đã độc chiếm toàn bộ
những thành tựu khoa học kỹ thuật và công nghiệp, biến chúng thành
công cụ bóc lột nhân dân lao động, đàn áp con người, hủy hoại mọi giá trị
của xã hội đã có được, phục vụ cho mục đích

vì mục đích lợi nhuận tối đa của mình.
 

 

Theo quan điểm đạo đức học Mác-xít, giữa đạo đức và khoa học luôn
có mối quan
 

hệ biện chứng khăng khít. Những mâu thuẫn, những xung đột giữa
tiến bộ khoa học công nghệ và tiến bộ đạo đức trong xã hội tư bản đang
diễn ra ngày càng gay gắt là sự phản ánh những mâu thuẫn ngày sâu sắc
giữa giai cấp tư sản và giai cấp vô sản.
 

 

Chính trong các xã hội tư sản, giai cấp tư sản một mặt sử dụng các thành

http://tieulun.hopto.org



quả của khao học công nghệ như một công cụ xâm lược, đàn áp, bóc lột,
nhưng mặt khác họ cũng đang lợi dụng những thành quả đó để mong
điều hòa làm giảm bớt những mâu thuẫn xã hội nhằm củng cố địa vị
thống trị của mình.
 

 

Như vậy, việc giải quyết cơ bản và toàn diện những xung đột gay gắt giữa
tiến bộ khoa học công nghệ và tiến bộ đạo đức chỉ diễn ra trong điều kiện
một xã hội không có giai cấp đối kháng, không có chế độ người bóc lột
người, chế độ sở hữu cá nhân.
 

 

Ở  đó  những  thành  quả  của  khoa  học  công  nghệ  sẽ  để  xã  hội  sử
 dụng  như  một phương thức giải phóng con người, nâng cao các giá trị
nhân phẩm, làm cho con người được sống ngày càng tự do, hạnh phúc
hơn, đồng thời hạn chế những tác động bất lợi được cuộc sống của xã hội
con người mang tính tự phát từ bản thân tiến bộ khoa học công nghệ.
 

 

Trong điều kiện nước ta, Đảng và Nhà nước ta chủ trương đưa nước ta
bước vào một thời kỳ mới, thời kỳ đẩy nhanh quá trình công nghiệp hóa,
hiện đại hóa.
 

 

Trong thời kỳ này, khoa học công nghệ đóng vai trò hết sức cơ bản. Để
phát huy những thành quả của khoa học công nghệ trong điều kiện mới,
tất cả các tiến bộ khoa học công nghệ đều được diễn ra trong phạm vi của
chiến lược chính sách phát triển khoa học công nghệ quốc gia một cách
toàn diện.

 
 

 
34

 

 

Chiến lược này đi từ phát triển tiềm lực con người, sử dụng phân phối
các nguồn lực tài nguyên quốc gia, kết hợp phát triển toàn diện với lựa
chọn các ngành mũi nhọn,

http://tieulun.hopto.org



kết hợp giữa chính sách phát triển công nghiệp với bảo vệ tài nguyên,
môi trường.
 

 

Do đó, nghệ thuật mang chức năng giáo dục, trong đó có cả vị trí hết sức
quan trọng trong giáo dục đạo đức, làm cho việc chuyển tải các lý tưởng,
nguyên tắc đạo đức

tới mọi đối tượng một cách nhẹ nhàng, nhưng lại hết sức sâu sắc.
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

35
 

 

BÀI	4
 

 

MỘT	SỐ	PHẠM	TRÙ	CƠ	BẢN	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	HỌC
 
 
 

 
 

I.	MỘT	SỐ	VẤN	ĐỀ	CHUNG	QUANH	PHẠM	TRÙ	ĐẠO
ĐỨC	HỌC.

 
 

- Phạm trù đạo đức học là những khái niệm đạo đức cơ bản phản ảnh
những đặc tính căn bản, những phương diện và những quan hệ phổ biến
nhất của những hiện tượng đạo đức trong đời sống hiện thực.

http://tieulun.hopto.org



 
 

- Nghiên cứu các phạm trù đạo đức học giúp người nghiên cứu nắm được
một cách hệ thống, cơ bản nội dung của khoa học đạo đức học.
 

 

- Hệ thống các khái niệm, phạm trù đạo đức học cung cấp phương tiện
và công cụ
 

để các chủ thể phản ảnh các hiện tượng đạo đức hết sức phức tạp, đa
dạng trong đời sống hiện thực, đồng thời nó còn làm phát triển khả năng
tư duy khoa học một cách hệ thống

và có căn cứ.
 

 

- Phạm trù đạo đức học có lịch sử phát triển lâu dài. Trong từng thời
đại và xã hội
 

cụ thể, các phạm trù đạo đức học là sự khái quát hóa những hiện
tượng và nhu cầu đạo đức của đời sống hiện thực gắn liền với sự phát
triển của những điều kiện kinh tế - xã hội tương ứng.
 

 

Cùng với sự phát triển của lịch sử, nội dung các phạm trù, khái niệm
đạo đức học
 

lại được bổ sung và phát triển. Qua đó, qua hệ thống các phạm trù và
những nội dung của
 

nó phản ảnh một cách khái quát nhất sự hình thành và phát triển tư
tưởng đạo đức qua các thời đại.
 

 

Các phạm trù đạo đức là sự khái quát dưới hình thức lý luận các hiện
tượng đạo
 

đức trong đời sống hiện thực và những quan niện của con người về
những hiện tượng đó.
 

http://tieulun.hopto.org



Vì vậy, phạm trù đạo đức ngoài ý nghĩa thông tin các nội dung cơ bản,
nó còn bao hàm sự đánh giá và nhận định các giá trị.
 

 

Tính phân cực là một trong những điểm đáng chú ý của phạm trù đạo
đức học. Đó
 

là  sự  phân  cực  giữa  thiện  và  ác,  giữa  hạnh  phúc  và  bất  hạnh,
 lương  tâm  và  vô  lương tâm....

 
 
 
 
 

36
 

 

- Nội dung các phạm trù đạo đức học tuy là kết quả phản ảnh của đời
sống hiện thực, mà còn chứa đựng những quan niệm giá trị như niềm tin
bên trong đã được thăng hoa thành những tình cảm thiêng liêng cao cả.

 
 
 
 

II.	MỘT	SỐ	PHẠM	TRÙ	ĐẠO	ĐỨC	HỌC	CƠ	BẢN.
 

1.	Phạm	trù	lẽ	sống	(ý	nghĩa	cuộc	sống):
 

 

Lẽ sống hay ý nghĩa cuộc sống là một trong những vấn đề trung tâm của
đời sống con người. Có thể xem quan niệm con người về lẽ sống là nền
tảng tinh thần của họ. Nó

chi phối và liên quan mật thiết đến những định hướng sống của con
người hết sức cơ bản như lý tưởng, niềm tin, thái độ sống, các quan niệm
về hạnh phúc, thiện, ác...
 

 

Người  có  lẽ  sống  tốt  đẹp  sẽ  có  khả  năng  vượt  qua  mọi  khó  khăn
 để  vươn  lên trong  cuộc  sống.  Ngược  lại,  sự  khủng  hoảng  về  quan

http://tieulun.hopto.org



 niệm  lẽ  sống  sẽ  có  thể  dẫn  con người tới đổ vỡ niềm tin, chao đảo
tinh thần, lệch hướng trong cuộc sống, rối loạn trong hành động dẫn tới
những hậu quả khó lường.
 

 

Do lẽ sống là vấn đề mang bản chất tinh thần sâu xa nhất gắn liền với xã
hội và con người, nên nhiều nhà triết học, đạo đức học đã xem lẽ sống là
vấn đề vừa có ý nghĩa triết học, vừa có ý nghĩa đạo đức học và là trung
tâm khi nghiên cứu con người của mọi thời đại.
 

 

Ngay từ thời cổ đại, lẽ sống của con người đã trở thành một trong những
vấn đề thu hút sự quan tâm sâu sắc của các nhà triết học. Người đặt vấn
đề lẽ sống đầu tiên là nhà triết học cổ đại Epyquya. Ông quan niệm lẽ
sống của con người là sự hài hòa với tự nhiên, trong  đó  con  người  có
 một  cuộc  sống  tinh  thần  thanh  thản,  yên  tĩnh.  Do  đó,  ông  cho
nguồn gốc của lẽ sống đúng đắn của mỗi người lảơ trí thông minh của họ.
Chính trí thông minh giúp con người lựa chọn sự hợp lý và loại bỏ khỏi
mình những ảo tưởng, những tham vọng không có căn cứ.

 

Epyquya đặt câu hỏi con người sống có ý nghĩa là gì? Trả lời câu hỏi
này có một
 

số quan niệm khác nhau.
 

 

- Quan điểm thứ nhất cho rằng con người sống không có ý nghĩa gì cả.
Tiêu biểu cho quan niệm này là các trường phái tôn giáo, duy tâm , chủ
nghĩa bi quan lịch sử. Theo họ, con người ra đời đã khổ sở, chẳng có ý
nghĩa gì.
 

 

- Quan điểm thứ hai cho rằng cuộc sống con người có ý nghĩa, nhưng ý
nghĩa khác nhau tùy thuộc vào những quan điểm khác nhau.

 
 

 
 

37

http://tieulun.hopto.org



 

 

Trung  Quốc  thời  cổ  đại:  Theo  Nho  giáo  thì  mẫu  người  quân  tử  và
 lẽ  sống  “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, “nhân, lễ, nghĩa, trí, tín”.
Mạnh Tử: “giàu sang không đánh mất tâm tính, nghèo nàn không đổi
được khí tiết, uy quyền, bạo lực không làm mình nhục chí, như thế mới
đáng bậc trượng phu”.
 

 

Thời cận đại thì lẽ sống là tìm kiếm tri thức khoa học, đề cao lý trí con
người. Thời hiện đại tư bản chủ nghĩa, lẽ sống là tiền bạc.
- Ý nghĩa cuộc sống? Mỗi con người trong cuộc sống của mình đều trực
tiếp hay gián tiếp trả lời câu hỏi này. Thông thường trả lời câu hỏi này có
hai thái độ.

 

+ Tích cực đối với cuộc sống: tức thấy được bản chất con người thì bản
chất xã hội là quan trọng,chủ yếu. cuộc sống chỉ có ý nghĩa khi thấm
đượm chủ nghĩa nhân đạo sâu sắc, khi quán triệt nguyên tắc “mình vì mọi
người và mọi người vì mình”. Do đó, nhìn nhận trách nhiệm và hạnh phúc
của mình trong mối quan hệ biện chứng với nhau.
 

 

+ Tiêu cực với cuộc sống: Thấy mọi giá trị trên đời đều là hư ảo, cuộc
sống có ý nghĩa khi thực hiện nghĩa vụ của mình. Hay chỉ thấy lợi ích của
mình mà không thấy lợi

ích của người khác và xã hội, cuộc sống chỉ có ý nghĩa khi được thỏa
mãn những nhu cầu ham muốn của cá nhân mình như giàu có, danh lợi,
vì tiền...
 

 

Từ việc lý giải ý nghĩa cuộc sống này mà hình thành nên những ước mơ,
khát vọng cần vươn tới gọi là lẽ sống.
 

 

Lẽ sống có hai loại:
 

 

http://tieulun.hopto.org



+ Lẽ sống tầm thường: được nảy sinh và giới hạn bởi những ham
muốn cụ thể và
 

ít liên quan đến trách nhiệm của mình đối với người khác và xã hội.
 

 

+ Lẽ sống đạo đức: là một quan niệm sống của con người mà nội dung
chính là mối quan hệ giữa hạnh phúc và nghĩa vụ. Nói cách khác, lẽ sống
đạo đức lẽ sống đạo đức chính là ý nghĩa cuộc sống mà con người tự nhận
thức được, tự giác hành động vì một lý tưởng đạo đức cao đẹp dựa trên
một quan niệm nhân sinh tiến bộ.
 

 

- Lẽ sống đạo đức khác lẽ sống tầm thường ở chỗ con người nhận ra ý
nghĩa cuộc sống của mình hướng tới những giá trị đích thực, tự  nguyện,
tự giác làm điều lợi vì hạnh phúc của xã hội, tự giác sống vì người khác dù
trong bất kỳ hoàn cảnh nào đều có ý thức giữ  gìn  nhân  cách,  phẩm  giá
 của  mình.  “giàu  sang  không  quyến  rũ,  nghèo  khó  không chuyển lay,
uy vũ không khuất phục”.

Vai trò của lẽ sống:
 

 

Lẽ sống là phạm trù trung tâm của đạo đức học vì nó quan trọng và quyết
định nội dung, tính chất của các phạm trù khác.

 
 

 
38

 

 

- Xác định lẽ sống đúng đắn: tạo thành một lối sống, một quan niệm đúng
đắn. Sống để cống hiến cho xã hội, sống vì hạnh phúc người khác “đời yêu
ta ta phải hiến cho đời”, nó sẽ thúc đẩy con người hành động tiến lên.
Nhân phẩm được đánh giá cao, giữ gìn phẩm chất, danh dự. “Ngọc nát
còn hơn giữ ngói lành”, “làm trai sống trong trời đất phải xứng danh gì
với núi sông”.
 

 

http://tieulun.hopto.org



- Lẽ sống đạo đức sẽ mang lại hạnh phúc chân chính cho xã hội, cá
nhân. lẽ sống
 

đúng đắn tạo nên tinh thần lạc quan, yêu đời “thà làm quỷ nước Nam
còn hơn làm vương
 

đất Bắc” (Trần Bình Trọng). Các vị lãnh tụ đã chọn lẽ sống để cống
hiến, mang lại hạnh phúc nhiều nhất cho nhân dân nên trong khó khăn
vẫn luôn lạc quan yêu đời.

Quan niệm về lẽ sống của đạo đức học Mác-Lênin:
 

 

- Đạo đức học Mác xít khẳng định ý nghĩa cuộc sống của con người trong
đời sống hiện thực và xem đó như nền tảng tinh thần của đời sống con
người.
 

 

- Để có thể giải quyết một cách khoa học nội dung của ý nghĩa cuộc sống
con người cần phải xuất phát từ những tiền đề hiện thực, khách quan gắn
liền với những hoạt động cơ bản, hoạt động sinh sống của con người.

 

- Để có thể tồn tại và phát triển, con người và xã hội loài người phải
dựa vào lao
 

động sản xuất, lao động là phương thức tồn tại và phát triển xã hội.
 

 

Lao động sản xuất còn là động lực, là phương thức hình thành và phát
triển hoàn thiện con người cả về mặt thể chất lẫn tinh thần.
 

 

Lao động sản xuất của con người không chỉ bó hẹp torng một mục
đích duy nhất
 

là duy trì sự tồn tại thể xác của họ, mà còn biến bản thân hoạt động ấy
thành đối tượng của ý thức và ý chí khiến cho hoạt động ấy trở nên chủ
động, sáng tạo và theo quy luật của cái đẹp.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Quá trình lao động sản xuất không chỉ là sự sản xuất các giá trị vật chất,
đồng thời còn sản xuất ra các giá trị tinh thần thấm đượm vào các sản
phẩm vật chất khiến cho bản thân chúng cũng được thể hiện ra như
những giá trị tinh thần xã hội.
 

 

Vì vậy, trong quá trình lao động sản xuất và hưởng thụ xã hội để duy trì
và phát triển đời sống, con người tìm đối tượng không chỉ là vật chất mà
còn là tinh thần, văn hóa. Cùng với sự phát triển của hoạt động lao động
sản xuất với tính xã hội hóa ngày càng cao, chứa  đựng  hàm  lượng  trí
 tuệ  ngày  càng  lớn  thì  đời  sống  tinh  thần,  văn  hóa  càng  có  ý ngỹia
hết sức quan trọng đối với lao động sản xuất xã hội. Chính vì vậy, lao
động sản xuất của con người không chỉ dừng lại ở trình độ kỹ thuật, công
cụ mà trên một bình diện cao hơn, nó còn đòi hỏi tìm cho mình một ý
nghĩa cho toàn bộ hoạt động đó.

 
 
 

 
 

39
 

 

Những  hoạt  động  lao  động  sản  xuất  là  cốt  lõi  của  toàn  bộ  hoạt
 động  của  con người, là bản chất sâu xa nhất của con người, cho nên ý
nghĩa của lao động sản xuất cũng

là ý nghĩa cuộc sống con người.
 

 

Như vậy, vấn đề ý nghĩa cuộc sống con người là một quá trình phát triển
không ngừng bắt nguồn từ hoạt động sống của con người, xét đến cùng là
từ lao động sản xuất

xã hội.
 

 

Lao động sản xuất của con người bao giờ cũng mang tính chất xã hội.
Quá trình
 

http://tieulun.hopto.org



đó cũng là quá trình phát triển và hoàn thiện con người thông qua sự
phát triển các quan
 

hệ xã hội. Vì thế khi xem xét ý nghĩa cuộc sống của con người không
thể xem xét nó với
 

ý nghĩa là một con người đơn độc mà phải đặt con người trong xã hội
và chỉ có như vậy, ý nghĩa cuộc sống con người mới có tính chất hiện
thực.
 

 

- Đạo đức mác xít cho rằng quá trình hoạt động sống mà cốt lõi là lao
động sản xuất bao giờ cũng mang tính xã hội. Các chủ thể tham gia vào
lao động sản xuất xã hội đã

tạo nên những giá trị vật chất hoặc tinh thần đóng góp vào thành quả
chung của xã hội. Chính  những  thành  quả  đó  làm cho  cuộc  sống  của
 các  chủ  thể hoạt động  mang  một ý nghĩa xã hội.
 

 

Việc các chủ thể lao động sản xuất đóng góp vào xã hội như vậy cũng là
sự đòi hỏi của xã hội đối với mỗi cá nhân thành viên trong quá trình lao
động sống của mình.
 

 

Quá trình lao động đóng góp mang ý nghĩa cống hiến cho xã hội của mỗi
cá nhân, mỗi chủ thể hoạt động như vậy chính là thực hiện nghĩa vụ của
mình.
 

 

Mặt khác, trong quá trình hoạt động sống, các chủ thể không chỉ thực
hiện với ý nghĩa cống hiến, đóng góp cho xã hội mà còn làm cho các hoạt
động sống trở nên có ý nghĩa với bản thân chủ thể. Đó là sự hoàn thiện
năng lực hoạt động, kỷ năng, kỷ xảo nâng cao phẩm chất trí tuệ, làm sâu
sắc và phong phú nhận thức, bồi dưỡng tình cảm tốt đẹp, cao thượng, tạo
ra những nguồn thu nhập nhằm bồi dưỡng, bù đấp phát triển thể chất,
tinh thần và cả những phương thức hưởng thụ những thành quả do mình
và xã hội sáng tạo ra.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Toàn  bộ  những  ý  nghĩa  đó  đối  với  chủ  thể  hoạt  động  chính  là
 hạnh  phúc  con

 

người.

 
 
 
 

Như vậy, ý nghĩa cuộc sống hay lẽ sống của con người là sự thống
nhất nghĩa vụ

 

và hạnh phúc thông qua hoạt động thực tiễn, hoạt động xã hội của con
người, cho nên lẽ
 

sống đạo đức đó là sống đúng đắn biết kết hợp hài hòa lợi ích cá nhân
và xã hội.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Một điều chú ý là ý nghĩa cuộc sống không phụ thuộc vào thời gian
sống mà phụ
 

thuộc vào chất lượng sống, phụ thuộc vào giá trị xã hội trong đó con
người được lao động
 

tự giác, sáng tạo và tự do, cống hiến cho xã hội và hưởng thụ sản
phẩm mà họ tạo ra. Do
 

 
 

40
 

 

đó, con người có thể nhân cuộc sống của mình lên gấp nhiều lần
thông qua lao động sáng tạo.

 
 
 
 

2.	Phạm	trù	hạnh	phúc:
 

 

Hạnh phúc là mối quan tâm hàng đầu của nhân loại từ thời cổ đại đến
nay. Vậy hạnh phúc là gì?
 

 

Quan niệm về hạnh phúc của con người có ý nghĩa hết sức quan trọng
trong đời sống tinh thần nói chung và đời sống đạo đức nói riêng. Nó là
một trongnhững nền tảng tinh thần giúp con người xây dựng những lý
tưởng, mục tiêu, thái độ sống. Nó cũng là hạt nhân, là thức đo, định
hướng để con người thiết lập các khái niệm thiện, ác, phẩm giá và hàng
loạt các khái niệm nhân bản khác.
 

 

- Các quan niệm khác nhau về hạnh phúc.
 

http://tieulun.hopto.org



 

+ Thời cổ đại:
 

•        Đê-mô-crit: hạnh phúc là sự yên tĩnh, sự thanh thản của tâm hồn.
Mọi dục vọng, ham muốn của con người là nguyên ngân của đau khổ.
 

 

•        Arixtote: hạnh phúc con người có được là do hoạt động lý trí và do
quan niệm của mỗi người.

 

•        Khổng  Tử  –  Mạnh  Tử:  hạnh  phúc  là  do  mệnh  trời  “bắt  phong
 trần  phải phong trần, cho thanh cao mới được phần thanh cao”.
 

 

Tôn giáo : hạnh phúc không có ở cuộc sống trần thế mà chỉ có ở thế
giới bên kia.

 

•        Quan niệm truyền  thống dân gian Việt Nam: hạnh phúc gắn liền với
tình bạn, tình yêu lứa đôi, gia đình là sự thỏa mãn các nhu cầu vật chất và
tinh thần.

 

Tóm lại, có thể tóm tắt các quan niệm trước chủ nghĩa Mác về hạnh
phúc theo 3
 

xu hướng sau:
 

 

- Thứ nhất, cho hạnh phúc của con người là sự thỏa mãn thường xuyên
những nhu cầu vật chất như ăn, ở, mặc, khỏa mạnh, sống lâu... Để có sự
thỏa mãn đó con người phải giàu có, của cải dư thừa.
 

 

Xu  hướng  này  có  từ  thời  cổ  đại  Hy  Lạp  và  phát  triển  mạnh  torng
 TK  XVII  – XVIII ở châu âu gắn liền với sự đi lên của giai cấp tư sản.

 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
41

 

 

Tính hợp lý trong các quan niệm gắn với xu hướng này là ở chỗ tình trạng
nhèo đói, khốn khổ không thể nói đến hạnh phúc. Cho nên, niềm sung
sướng, hạnh phúc của con người không thể tách rời việc thỏa mãn đến
mức độ nhất định các nhu cầu vật chất.
 

 

Nhưng torng thực tế, sự gàu có về của cải vật chất, sự thừa thải trong
hưởng thụ
 

các nhu cầu vật chất chưa hẳn đã làm cho con người cảm thấy hạnh
phúc.
 

 

Sở dĩ có thình trạng như vậy là do nhiều khi sự thỏa mãn một cách tối đa
thừa thải thường xuyên các nhu cầu vật chất nang tính chất một chiều
như vậy không những o nâng cao hoặc phát triển các nhu cầu mà lại làm
cho các nhu cầu đó ngày càng trở nên hời hợt, nhàm chán, vô vị.

 

Những niềm vui của sự hưởng thụ ban đầu cùng với thời gian và sự
thừa thải sẽ
 

ngày càng mất đi và thay thế vào đấy là cảm giác chán chường của kẻ
sống thừa và mất đi cái nhận thức quí giá làm người của mình.
 

 

Đó là lý do vì sao tình trạng khủng hoảng tinh thần, tâm lý, nhiều thói hư,
tật xấu, các tệ nạn xã hội, chủ nghĩa bi quan, chán đời thường hay xuất
hiện trong những hoàn cảnh dư thừa của cải, tiền bạc. Cùng với kiểu chạy
theo sự hưởng thụ một chiều còn dẫn

tới sự tham lam vô độ, ích kỷ của chủ nghĩa cá nhân cực đoan tàn bạo
và bạc bẻo.
 

 

Như v6ạy, nếu chỉ có sự hưởng thụ, thỏa mãn những nhu cầu vật chất

http://tieulun.hopto.org



cũng chưa hẳn đã làm cho con người có được hạnh phúc chân chính.
 

 

- Xu hướng thứ 2, ngược lại với xu hướng trên, cho hạnh phúc đích thực
của con người là sự thỏa mãn các nhu cầu tinh thần mà bản chất của nó là
sự thanh thản, yên tĩnh tâm hồn, tránh mọi xúc động, lo âu, suy nghĩ, trăn
trở, sống với tự nhiên, vô tư hiền hòa, tránh xa mọi âm mưu quỉ kế và
thói thâm độc của người đời.
 

 

Những quan niệm theo xu hướng này có tính hợp lý ở chỗ, xem sự thanh
cao, yên tĩnh ở tinh thần con người là tiêu chuẩn hạnh phúc. Thật vậy,
tâm hồn giữ được sự yên tỉnh,  thanh  cao,  trong  sáng,  thanh  thản  sẽ
 đem  lại  cho  con  người  những  niềm  vui  nhẹ nhàng nhưng sâu sắc.
 

 

Xu thế này dẫn đến những mâu thuẫn cả về lý thuyết lẫn thực tiễn.
 

 

Theo các quan niệm của xu hướng này thì muốn có được hạnh phúc con
người phải giữ cho được sự yên tỉnh của tinh thần, làm cho tinh thần
không bị quấy rối bởi các nhu cầu ước muốn không hợp lý. Nhưng torng
thực tế rất khó phân định những nhu cầu n2o là hợp lý còn nhu cầu nào
là không hợp lý, nếu lấy theo tiêu chuẩn của sự yên tỉnh.
 

 

Vì thế về thực chất là sự kìm hảm, giảm bớt các nhu cầu, làm cho các nhu
cầu đó ngày càng thấp đến mức tối thiểu, nếu làm thế là làm là phá bỏ
bản thân cái gốc làm nên
 

 
 
 

42
 

 

khái niệm hạnh phúc, khiến cho khái niệm này chỉ còn lại có ý nghĩa
tiêu cực đi ngược lại bản chất của nó.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Trong thực tế, xu thế này khuyến khích chủ nghĩa khắc kỷ, giam hãm con
người vào chủ nghĩa thầy tu. Cuối cùng là một xu hướng xem ra có vẻ
hoàn bị nhưng lại phản ảnh thái độ phản ứng thất vọng của con người
trước thực tế đầy đau khổ không có chỗ đứng cho hạnh phúc. Các quan
niệm hạnh phúc theo xu hướng này cho rằng hạnh phúc của con người là
sự thỏa mãn thường xuyên các nhu cầu vật chất, tinh thần và loại trừ mọi
nỗi đau khổ.

 

Một quan niệm như vậy là không thể có được nhất là khi xem xét con
người với toàn bộ cuộc đời của họ. Vòng đời của con người sinh, lão,
bệnh, tử ai mà thoát được.
 

 

- Biểu hiện sự khủng hoảng của con người về quan niệm hạnh phúc
trong xã hội
 

tư sản hiện đại là sự xuất hiện của chủ nghĩa hiện sinh, xem cuộc đời
chỉ là sự bi đát và đau khổ. Theo các đại biểu hiện sinh thì trong hiện thực
chỉ toàn nổi đau khổ, còn hạnh phúc chỉ có trong trí tưởng tượng mà thôi.
 

 

* hạnh phúc theo quan điểm đạo đức học Mác xít:
 

 

Hạnh phúc theo nghĩa rộng là sự đánh giá chung nhất đời sống của
con người là
 

sự tổng hợp những yếu tố xã hội của con người có tính lịch sử xã hội.
hạnh phúc đích thực của con người là sống và hoạt động để tạo ra nhiều
giá trị vật chất, tinh thần nhằm thỏa mãn các nhu cầu xã hội, là cảm xúc
vui sướng khi thỏa mãn nhu cầu đạo đức cao cả.
 

 

Hạnh phúc đúng nghĩa không phải chỉ có cái do con người cảm nhận
được mà bao hàm cả sự đánh giá, thừa nhận của xã hội. Do đó, nhiều lúc
con người thỏa mãn các nhu cầu của mình mà không coi là hạnh phúc

http://tieulun.hopto.org



thậm chí có khi đó là sự cắn rứt của lương tâm, có khi là bất hạnh nếu bị
xã hội lên án.
 

 

- Hạnh phúc theo nghĩa hẹp là cảm xúc vui sướng khi thỏa mãn các
nhu cầu đạo
 

đức cao cả. Do đó, hạnh phúc bao gồm 2 yếu tố:
 

 

+ Mặt khách quan của hạnh phúc chính là nhu cầu phát triển của xã
hội mà chủ
 

thể nhận thức biến thành tình cảm, trách nhiệm.
 

 

+ Mặt chủ quan là nổ lực hăng say hoạt động của con người vươn tới
những thành quả phù hợp nhu cầu xã hội.
 

 

+ Thỏa mãn nhu cầu đạo đức cao cả nghĩa là khi nhu cầu thỏa mãn mang
lại cho chủ thể sự thanh thản của lương tâm, tự hào về cuộc sống, nâng
cao ý thức nghĩa vụ. Loại nhu cầu này thỏa mãn mang lại hạnh phúc.

 
 
 
 
 

43
 

 

Trong cuộc sống không phải bất cứ nhu cầu nào thỏa mãn cũng là hạnh
phúc, có khi nhu cầu thỏa mãn mang lại sự cắn rứt lương tâm. Hơn nữa
nhu cầu luôn  lớn lên, tức

là nhu cầu này thỏa mãn thì xuất hiện nhu cầu khác, cảm giác về sự
thỏa mãn nhu cầu này không bền.
 

 

- Hạnh phúc có tính lịch sử xã hội:

http://tieulun.hopto.org



 
 

Thời đại khác nhau, hoàn cảnh khác nhau thì quan niệm về hạnh phúc
cũng khác

 

nhau.

 
 
 
 

VD: khi năng suất lao động thấp thì người ta cần thỏa mãn nhu cầu no
để tồn tại.

 

Khi năng suất phát triển thì xuất hiện nhu cầu ăn ngon, mặc đẹp. khi
có tích lũy thì xuất hiện nhu cầu du lịch, thưởng thức văn hóa, nghệ thuật.
 

 

- Hạnh phúc cá nhân là sự thống nhất lâu bền giữa khỏe mạnh, đáp
ứng nhu cầu
 

về vật chất, sự thỏa mãn về đời sống tinh thần. hạnh phúc gia đình là
cảm giác vui sướng của cuộc sống do gia đình mang lại, đó là sự tin yêu,
quan tâm, chăm sóc lẫn nhau và tạo điều kiện cho từng thành viên của gia
đình phát triển phù hợp với sự tiến bộ của xã hội.
 

 

- hạnh phúc chỉ có được trong hoạt động thực tiễn mà chủ yếu nhất là
thực tiễn sản xuất vật chất. Trong thực tế, để thỏa mãn những nhu cầu
sống của mình con người phải lao động sản xuất của cải vật chất xã hội.
Cùng với quá trình sản xuất ra của cải vật chất để duy trì và phát triển
cuộc sống xã hội, con người cũng đồng thời sản xuất ra các

giá trị tinh thần. Như vậy, con người không những sản xuất ra của cải
vật chất mà còn nhận thức, suy nghĩ cảm nhận về quá trình sản xuất và
hướng thụ các giá trị xã hội đó. Qua đó, con người nhận ra và suy nghĩ về
niềm sung sướng hạnh phúc và nổi bất hạnh đau khổ của mình.

http://tieulun.hopto.org



 
 

- Quá trình lao động sản xuất và hoạt động xã hội của con người chẳng
những là quá trình con người sản xuất ra giá trị vật chất và tinh thần
nhằm thỏa mãn các nhu cầu của bản thân con người và xã hội, đồng thời
cũng là quá trình nảy sinh, phát triển các nhu cầu.
 

 

- Nhờ có lao động, con người chẳng những đã có được những sản phẩm
có thể thỏa  mãn  những  nhu  cầu  sống  của  mình  mà  còn  làm  cho
 những  nhu  cầu  nguyên  thủy mang tính động vật trở thành những nhu
cầu mang tính người. Quá trình đó cứ phát triển làm cho những nhu cầu
của con người ngày càng phong phú, đa dạng, sâu sắc cả về vật chất lẫn
tinh thần.
 

 

Quá trình lao động sản xuất và hoạt động xã hội không những tạo ra
các giá trị
 

vật chất và tinh thần, phát triển các nhu cầu mà còn tạo nên những
phương thức thỏa mãn

 
 
 

 
 

44
 

 

các nhu cầu đó ngày càng phong phú, sâu sắc, giàu cảm xúc và nâng
cao tính văn hóa của bản thân quá trình hưởng thụ xã hội.
 

 

Đó cũng là quá trình mỗi chủ thể hoạt động hoàn thiện thể chất, nâng cao
năng lực hoạt động, làm p[hong phú tri thức, tinh thần, tư tưởng, cảm
xúc, phát triển và làm giàu các quan hệ xã hội một cách tích cực.
 

 

Kết quả đó đưa lại cho con người niềm vui, niềm tự hào sung sướng, nâng

http://tieulun.hopto.org



cao ý thức phẩm giá con người, tin tưởng vào xã hội và con người, gắn bó
mỗi cá nhân với cộng đồng trong tình thương yêu, quí trọng lẫn nhau, đó
chính là hạnh phúc của con người.

 

Như vậy hạnh phúc o bao giờ được đặt ra như mục tiêu trực tiếp, cuối
cùng mà nó
 

chỉ đến với con người như một tặng thưởng kèm theo những giá trị
vật chất, tinh thần mà
 

họ đã tạo ra vì xã hội.
 

 

Do đó, hạnh phúc không phải là cái gì có sẵn để con người có thể nhận lấy
một cách thụ động mà phải do chính bản thân họ sáng tạo ra. Đó là lẽ vì
sao, sự lười biếng, thói ỷ lại, trì trệ, hưởng thụ một chiều trong thực tế là
kẻ thhù của hạnh phúc.
 

 

Trong đời sống xã hội con người, về cơ bản có thể phân ra 2 loại nhu cầu:
nhu cầu vật chất và nhu cầu tinh thần. Nhu cầu vật chất thường cấp bách
nhưng có tính lập lại cao, nhu cầu tinh thần có tính phát triển và sâu sắc.
 

 

Trong các nhu cầu tinh thần thì nhu cầu đạo đức có thể coi là nhu cầu có
tính xã hội cao, sâu sắc nhất và mang tính giáo dục cao nhất. Chính vì thế,
những hoạt động của con người thỏa mãn những nhu cầu đạo đức xã hội
làm cho con người đạt đến hạnh phúc cao nhất.
 

 

hạnh phúc được quan niệm như vậy không loại trừ hoàn toàn mọi nổi
đau khổ. Nhiều khi chính nổi đau khổ hay sự khổ não của con người cũng
tham gia vào làm thành một mặt của hạnh phúc. Những nổi đau khổ, đau
khổ có tính tích cực là những trăn trở trong sáng tạo, đau khổ vì nổi đau
khổ của người khác, những gian truân, khổ ải, vượt qua khó khăn trong
lao động và cuộc sống.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Niềm  vui,  niềm  hạnh  phúc  mà  con  người  nhận  được  phụ  thuộc  rất
 nhiều  vào những trăn trở và đau khổ mà họ phải trải qua, đau khổ ở
mức độ càng cao, mục đích trong sáng, hướng tới cái tốt đẹp, cái thiện, cái
cao cả càng lớn lao bao nhiêu, thì niềm vui,  niềm  hạnh  phúc  mà  họ
 nhận  được  sau  khi  đã  hoàn  thành  công  việc  càng  lớn  bấy nhiêu.

 
 
 
 
 
 
 
 

45
 

 

3/	Phạm	trù	nghĩa	vụ	đạo	đức:
 

 

Nghĩa vụ đạo đức chiếm một vị trí đặc biệt quan trọng trong đời sống đạo
đức xã hội. Việc thực hiện nghĩa vụ đạo đức tốt hay xấu là thước đo đặc
thù nói lên tình trạng tiến bộ hay thoái hóa của đời sống đạo đức trong
một xã hội nhất định. Do đó, phạm trù nghĩa vụ đạo đức đã được nhiều
nhà tư tưởng, nhà hiền triết của các thời đại bàn luận, quan tâm sâu sắc.

 

a/	Quan	niệm	khác	nhau	về	nghĩa	vụ	đạo	đức	trước	Mác.
 

 

- Đê-mô-crít là người đầu tiên đưa phạm trù nghĩa vụ vào đạo đức.
Ông cho rằng
 

ý  thức  nghĩa  vụ  là  động  cơ  sâ  kín  bên  trong  của  con  người,  là
 động  lực  thúc  đẩy  con người hành động.
 

 

-  Các  tôn  giáo:  nghĩa  vụ  là  ý  thức  trách  nhiệm  trước  thượng  đế.
 con  người  có nghĩa vụ hy sinh quyền lợi trước thực tại để hưởng hạnh
phúc ở thế giới bên kia.
 

http://tieulun.hopto.org



 

- Kant: nghĩa vụ là mệnh lệnh tuyệt đối, là chân lý tất yếu con người
cần phải làm
 

dù muốn hay không nghĩa vụ như một mệnh lệnh bắt buộc.
 

 

- Các nhà duy vật Pháp TK XVII – XVIII coi nghĩa vụ đạo đức như gắn liền
với lợi ích cá nhân, nó là tất yếu với mọi người và mọi người phải thực
hiện.
 

 

- Một số khuynh hướng triết học tư sản hiện đại, nhất là chủ nghĩa
hiện sinh, xem
 

ý thức nghĩa vụ đạo đức là hoàn toàn không có ý nghĩa, thậm chí đó là
những ràng buộc
 

vô bổ với những hoạt động của con người. Từ đó họ cho rằng sự thừa
nhận những chuẩn mực nghĩa vụ đạo đức là có hại cho các cá nhân hiện
sinh. Những lý thuyết này biện hộ

và cổ vũ cho những hành động bất chấp mọi hệ chuẩn đạo đức xã hội
và mở đường cho
 

tội ác.
 

b/	Quan	niệm	nghĩa	vụ	đạo	đức	của	đạo	đức	học	Mác	xít:
 

 

- Nghĩa vụ đạo đức không thể là sự ép buộc từ bên ngoài, mà gắn bó
chặt chẽ với
 

ý thức của con người về lẽ sống, lý tưởng về hạnh phúc và về những
quan niệm mang tính triết lý của cuộc sống. Những quan niệm đúng đắn
giúp con người trước hết là nhận thức được sự thống nhất giữa lợi ích cá
nhân và lợi ích xã hội, thống nhất hạnh phúc cá nhân

và hạnh phúc xã hội và người khác.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Vì thế có thể xem sự trưởng thành của ý thức nghĩa vụ đạo đức liên quan
chặt chẽ đến mức độ trưởng thành trong nhận thức của con người về
những vấn đề lẽ sống, hạnh phúc, thiện, ác...
 

 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức thường được nuôi dưỡng, củng cố phát triển
trong môi trường của một nền giáo dục tốt, môi trường gia đình đầm ấm,
xã hội lành mạnh. Trong

 
 
 

46
 

 

những điều kiện đó, mỗi thành viên của cộng đồng chẳng những được
hưởng thụ một bầu không khí đạo đức trong sáng, cao quí và chứa chan
tình người mà bản thân họ cũng đồng thời là những cá nhân trưởng
thành về đạo đức, yêu lao động, có lý tưởng hoài bảo, kính người, yêu đời,
lạc quan tin tưởng vào xã hội. Mất đi ý thức nghĩa vụ đạo đức cũng chính

là đánh mất ý thức về chính bản thân mình, mất đi ý nghĩa làm người
của mình.
 

 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức là quá trình phát triển lâu dài từ hàng ngàn,
hàng vạn năm. Thông qua hoạt động lao động sản xuất và hoạt động xã
hội, bảo vệ cái thiện, chống

cái ác, xã hội đã hình thành nên những quan hệ giữa người và người
ngày càng đa dạng
 

phong phú, sâu sắc nếu thiếu nó thì lợi ích xã hội, lợi ích cá nhân, lợi
ích của mọi cộng đồng, mọi xã hội sẽ bị đe dọa. Các quan hệ đó có thể là
quan hệ chính trị, quan hệ kinh tế, quan hệ xã hội, nhưng bao trùm lên tất
cả, thấm sâu vào mọi mối quan hệ xã hội là quan

hệ đạo đức mà đặc trưng là nghĩa vụ đạo đức của con người.
 

 

Vì thế ý thức nghĩa vụ đạo đức được tất cả mọi người trong xã hội vun

http://tieulun.hopto.org



đắp, giữ gìn, phát triển để trở thành niềm tin, thành tình cảm thiêng liêng
mà mỗi thế hệ người kế tiếp giữ gìn, kế thừa, bổ sung hoàn thiện như một
di sản quí báu thể hiện lòng biết ơn, sự quí trọng đối với thế hệ đi trước
và trách nhiệm cao quí với thế hệ đi sau.
 

 

Mỗi cá nhân con người, khi sinh ra đã bắt đầu được giáo dục ý thức
nghĩa vụ đạo
 

đức, trước hết bằng con đường giáo dục gia đình. Bằng tình thương
yêu, sự chăm sóc của
 

gia đình, con người đã cảm thụ và hình thành tình thương yêu đối với
cha mẹ, ông bà, anh
 

chị em và những người thân. Những cảm thụ ban đầu ấy dần dần sâu
sắc thêm, lớn thêm
 

và được củng cố để làm thành những yếu tố tạo nên hạt nhân ban đầu
của ý thức nghĩa vụ đạo đức sau này.
 

 

Cùng với quá trình trưởng thành, mỗi con người còn được hưởng một
nền giáo dục của nhà trường, của cộng đồng, đoàn  thể xã hội và những
nhân tố văn hóa truyền thống, văn hóa xã hội. Qua đó mỗi cá nhân, tùy
thuộc vào đặc điểm và mức độ hoạt động tích cực mà dần dần hoàn thiện
ý thức nghĩa vụ đạo đức của mình như niềm tin bên trong, như tình cảm
thiêng liêng, như ý thức về đạo đức làm người.
 

 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức không thể được hình thành thật sự chỉ bằng con
đường giáo dục lý thuyết. ý thức nghĩa vụ bao giờ cũng được củng cố,
phát triển bền vững bằng con đường trải nghiệm. Thông qua hoạt động
lao động sản xuất, hoạt động xã hội với tất

cả những khó khăn trở ngại cũng như thách thức, con người ngày
càng nhận thức, kiểm nghiệm trong thực tiễn những giá trị mà nghĩa vụ
đạo đức mang lại.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức mang tính chất một tình cảm thiêng liêng cao cả.
Nó là nền tảng tinh thần của đạo trung, hiế, nhân, nghĩa. Chính ý thức
nghĩa vụ đạo đức cao quí

 
 

 
 

47
 

 

đã hun đúc lònbg yêu nước trung thành với tổ quốc, tình yêu thương
kính trọng, chăm sóc cha mẹ, lối sống thuỷ chung trong đạo vợ chồng,
tình nghĩa anh em, bầu bạn.
 

 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức là động lực tinh thần sâu sắc thúc đẩy từ nội tâm
để con người sáng tạo nên những giá trị đạo đức cao cả. Vì thế, nghĩa vụ
đạo đức không phải chỉ

là những giá trị tinh thần mà quan trọng hơn, nó phải được thể hiện
ra trong đời sống thực tiễn, tạo nên những giá trị hiện thực đóng góp tích
cực vào sự phát triển, sự tiến bộ của xã hội.
 

 

Ý thức nghĩa vụ đạo đức của con người là quá trình phát triển không
ngừng cùng với quá trình trưởng thành của xã hội và con người. Vì thế,
việc hình thành ý thức nghĩa

vụ đạo đức và sáng tạo nó trong đời sống thực tiễn phải là quá trình
tu dưỡng bền bỉ, rèn luyện không ngừng trong suốt cả cuộc đời một con
người.

 

4.	Phạm	trù	lương	tâm.
 

 

Quan niệm của các cá nhân về nghĩa vụ của mình đối với xã hội và với
người khác là tiền đề của hành vi đạo đức của mình. ở đây còn chịu sự
phán xử của lương tâm. Vậy lương tâm là gì?
 

http://tieulun.hopto.org



 

Lương là tốt lành. Tâm là lòng. Xu hướng tiêu biểu của con người là hành
động hướng thiện, mong muốn làm điều thiện và tự đ1nh giá, phán xử
hành vi của mình. Có được những điều đó là nhờ có lương tâm. lương
tâm là thế giới nội tâm sâu kín bên trong,

nó có tác dụng điều chỉnh ý thức, hành vi của con người, nhờ có lương
tâm mà đạo đức xã hội mới bảo tồn và phát triển. lương tâm giúp con
người hối cải và điều chỉnh lỗi lầm. Người có lương tâm dù bất kỳ ở đâu
và trong bất kỳ hoàn cảnh nào cũng giữ được nhân cách tốt đẹp của
mình. Do đó lương tâm hướng con người đến những điều tốt đẹp và đấu
tranh chống lại cái ác. Nếu người không có lương tâm thì họ không thể
thực hiện tốt nghĩa

vụ đạo đức, ngược lại họ sẳn sàng làm điều ác, tàn bạo.
 

a/Một	số	quan	niệm	về	phạm	trù	lương	tâm	trong	lịch	sử.
 

 

- Platon: lương tâm là sự mách bảo của thần linh thượng đế do đó nó
tồn tại vĩnh

 

viễn.

 
 
 
 

- Locko: lương tâm là khả năng khống chế những dục vọng của mình,
và tuân

 

theo sự hướng dẫn tuyệt đối của lý trí. Ông rất coi trọng giáo dục
lương tâm “khoa học mà không có lương tâm chỉ là sự phá hoại tâm hồn”.
 

 

- Kant: lương tâm là sự thao thức của tinh thần, gắn với con người
như là bẩm
 

http://tieulun.hopto.org



sinh.
 
 
 
 

 
 

48
 

 

- Heghen: lương tâm là sản phẩm của tinh thần, là ý thức được điều
thiện và lẽ
 

công bằng.
 

 

Nhìn chung, các nhà đạo đức học trước Mác đều khẳng định lương tâm là
một phạm trù của đạo đức học, là yếu tố cấu thành đạo đức nhưng lý giải
về lương tâm chưa khoa học.

 

b/	Quan	niệm	về	lương	tâm	của	đạo	đức	học	Mác	xít:
 

 

- Khái	niệm:	lương tâm là ý thức trách nhiệm và tình cảm đạo đức cá
nhân về sự
 

tự đánh giá hành vi và cách cư xử của mình trong đời sống xã hội,
hoặc lương tâm là năng lực tự đánh giá hành vi đạo đức của tình cảm đạo
đức.
 

 

Lương tâm được xem như một loại cảm xúc đặc biệt thể hiện ra như
thước đo mức độ trưởng thành đạo đức cá nhân và đạo đức xã hội.
 

 

- Lương tâm vừa là ý thức vừa là tình cảm con người, càng có thiện
tâm, thiện ý
 

và càng hành động tốt bao nhiêu thì lương tâm càng yên ổn bấy nhiêu

http://tieulun.hopto.org



và ngược lại. do đó, lương tâm là ngọn nguồn của hạnh phúc.
 

-	Nguồn	gốc	của	lương	tâm:
 

 

Sự hình thành lương tâm là một quá trình phát triển lâu dài từ ý thức
đến tình cảm
 

đạo đức.
 

 

+ Con người ý thức được cái cần phải làm vì sợ xấu hổ trước người khác
và trước dư luận xã hội.
 

 

+ Con người ý thức được cái cần phải làm nếu không làm thì không chỉ sợ
người khác và xã hội chê cười mà cơ bản là tự xấu hổ với chính mình, đạt
tới trình độ tự xấu hổ

sẽ làm xuất hiện lương tâm.
 

 

+ Lương tâm xuất hiện khi ý thức, tình cảm, trách nhiệm trước điều
thiện và lẽ
 

công bằng. do đó lương tâm có thể xuất hiện từ lúc bắt đầu dự kiến
hành vi cho đến khi
 

kết thúc hành vi. Nhưng sự thức tỉnh của lương tâm tùy thuộc vào
điều kiện, hoàn cảnh cụ
 

thể của mỗi người.
 

 

- Sự hình thành cảm xúc lương tâm gắn liền với nhận thức con người
về lẽ sống,
 

lý tưởng, hạnh phúc của con người, đặc biệt là với ý thức nghĩa vụ đạo
đức. nghĩa vụ đạo đức  là  ý  thức  trách  nhiệm  trước  xã  hội  và  người
 khác,  còn  lương  tâm  là  ý  thức  trách nhiệm trước bản thân mình. Có

http://tieulun.hopto.org



thể xem ý thức nghĩa vụ đạo đức là nền tảng, là cơ sở hình thành lương
tâm của con người.
 

 

- Lương tâm được biểu hiện ở hai trạng thái khẳng định và phủ định.
 
 
 
 

49
 

 

+ Trạng thái khẳng định là sự thư thái của lương tâm là cảm giác trong
sạch của lương tâm.
 

 

+ Trạng thái phủ định, con người cảm thấy sự cắn rứt, sự không trong
sạch của lương tâm.
 

 

- Trạng thái khẳng định của lương tâm có vai trò nâng cao tính tích cực
của con người, giúp con người tin tưởng vào bản thân trong quá trình
hoạt động. Đó là niềm tin bên trong có ý nghĩa thôi thúc con người vươn
tới cái thiện, cái tốt đẹp, đóng gó`p tích cực vào sự phát triển xã hội.

 

- Đạo đức học Mác xít không đồng nhất sự thư thái của lương tâm với sự
yên tĩnh của tinh thần mang tính thụ động đến mức thờ ơ với mọi giá trị
đạo đức, không quan tâm

gì đến cái thiện và ác. Sự thư thái của lương tâm gắn liền với hoạt
động tích cực của con người vì hạnh phúc của xã hội và người khác.
 

 

- Trạng thái phủ định của lương tâm gây cho con người cảm giác đau khổ,
làm suy giảm hoạt động tích cực của con người, nhưng trạng thái này
cũng có vị trí quan trọng trong hoạt động của con người. Bằng sự cắn rứt,
đau khổ, trạng thái phủ định của lương tâm nhắc nhở, giúp các chủ thể
hành động suy nghĩ lại và uốn nắn những hành vi sai trái của mình trở lại
con đường đúng đắn.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Lương tâm là đặc trưng của cá nhân nên nó có tính chủ quan nghĩa là
lương tâm phụ thuộc bởi năng lực, khả năng, tình cảm và trí tuệ của mỗi
con người. Nhưng lương tâm còn có tính chất giai cấp tức là do lập
trường quan điểm giai cấp chi phối ý thức đạo đức và tình cảm đạo đức
đồng thời lương tâm còn có tính nhân loại phổ biến đó là sự công bằng và
các giá trị phổ quát... Do đó, có những kẻ thuộc giai cấp thống trị vẫn tỏ ra

có lương tâm.
 

Vai trò của lương tâm:
 

 

Lương tâm trong sạch khi hành vi phù hợp với chuẩn mực đạo đức được
xã hội công nhận, tức ý thức được sự lương thiện của mình và tạo ra cảm
giác vững tâm về nhân phẩm, danh dự, tạo ra sự thanh thản cho tâm hồn.
 

 

Nếu  cảm  giác  lương  tâm không  trong  sạch  khi  chủ  thể hành động
 không đúng chuẩn mực đã được công nhận, dẫn đến cảm giác lương tâm
không trong sạch chính là sự cắn rứt lương tâm. Tình cảm lương tâm là
sự hài hòa giữa khát vọng hạnh phúc và tận tâm với nghĩa vụ. Thực hiện
nghĩa vụ một cách trung thực là ngọn nguồn cơ bản của niềm vui hạnh
phúc của con người. Nếu lương tâm cắn rứt dằn vật thì bất hạnh sẽ lớn
hơn nhiều.
 

 

Kant cho rằng sự tự đánh giá của lương tâm như là sự xét xử trước tòa.
Màn kịch nội tâm là đấu tranh giữa nhân vật hành động và nhân vật phán
xử. Ngược lại, kẻ nào o có

 
 

 
50

 

 

năng lực tự đánh giá hành vi, kìm chế hành vi vì lợi ích của mình chà
đạp lên tất cả đó là những kẻ vô lương.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Sự hình thành lương tâm phải là một quá trình phấn đấu rèn luyện bền
bỉ, lâu dài. lương tâm hết sức nhạy cảm, tinh tế và thường trực giúp con
người cảm nhận nên gọi là giác quan thứ 6. Người ta cho rằng lương tâm
thường không mắc sai lầm, nhưng tiếng nói của nó nhiều khi lại hết sức
yếu ớt đến nổi con người có thể dập tắt nó không khó khăn.

Vì vậy, vấn đề rèn luyện, giáo dục lương tâm phải là công việc thường
xuyên cho suốt cả
 

cuộc đời.
 
 

5/	Phạm	trù	thiện	và	ác.
 

 

Trong lịch sử nhân loại, phạm trù thiện, ác được đề cập rất sớm. Nhân
loại bao giờ cũng mơ tới cuộc sống thiện, tốt đẹp, hạnh phúc.
 

 

Trong đời sống của dân tộc ta luôn đề cao cái thiện và đấu tranh loại
trừ cái ác.
 

“ác lai, ác báo”, “gieo gió gặp bảo”, “ở hiền gặp lành”, “chữ tâm kia mới
bằng ba chữ
 

tài”, “tu nhân tích đức”.
 

 

Thiện là lợi ích của con người phù hợp với sự tiến bộ xã hội. Thiện cũng
là những hoạt động phấn đấu hy sinh vì con người làm cho con người
ngày càng sung sướng hơn,

tự do, hạnh phúc hơn. xã hội càng văn minh càng yêu cầu con người
sống thiện.

 

a/	Một	số	quan	niệm	thiện	ác	trong	lịch	sử:
 

 

- Các xu hướng duy tâm tôn giáo, xem cái thiện chính là ý muốn của

http://tieulun.hopto.org



thượng đế.
 

 

+ Abrelia cho rằng “ý muốn của thượng đế đó là cái thiện” và giải thích
chúa là người duy nhất sáng tạo và mong cái thiện. Xung quanh chúng ta
đều là cái ác và do đó con người sa ngã và mất hết tự do để vươn tới cái
thiện, nên chúa phải cứu với con người

ra khỏi cái ác đó chính là cái thiện của chúa.
 

 

+Platon:  thượng  đế đem  lại  cho  con người  điều  thiện  nên  con  người
 phải  biết vâng mệnh thượng đế sống thiện và làm điều thiện.
 

 

+ Mạnh Tử: “nhân chi sơ tính bản thiện”.
 

 

Các quan niệm thiệc, ác trên có sai lầm cho là phạm trù tiên thiên, nó như
là bản chất vốn có, thậm chí có người cho rằng con người sinh ra đã mang
theo mầm móng tội

ác. Họ không hiểu được bản chất xã hội và tính lịch sử của phạm trù
thiện ác.

 

b/	Quan	niệm	của	đạo	đức	học	Mác	xít:
 

 

Đạo đức học Mác xít cho rằng quan niện thiện, ác của con người là một
sản phẩm lịch sử. Vì thế nội dung của nó không phải là một cái gì vĩnh
viễn không thay đổi. ngược

 
 
 

51
 

 

lại, ở mỗi thời đại, từ những quan hệ kinh tế, xã hội và giai cấp, con
người hình thành nên những quan niệm thiện hay ác khác nhau tương
ứng với xã hội trong thời đại đó.

http://tieulun.hopto.org



 
 

VD: Yêu cầu cái thiện trong chế độ phong kiến là cơm no, áo ấm cho
nông dân
 

thì cái thiện trong xã hội tư bản là tự do dân chủ, bình đẳng, bác ái.
Ngày xưa, cái thiện cao  nhất  là  trung  với  vua,  hiếu  với  cha  mẹ  thì
 ngày  nay  nó  mang  thêm  nội  dung  mới

“trung với đảng, hiếu với dân”.
 

 

Đạo đức mang tính giai cấp do vậy thiện, ác mang tính giai cấp. giai
cấp này cho
 

là thiện thì giai cấp khác có khi cho là ác.
 

 

- Trong một quan niệm cụ thể về cái thiện bao giờ cũng hàm xúc
nhiều lý tưởng
 

về đạo đức của con người, về lợi ích, sự yêu thương, kính trọng đối
với con người, về sự
 

tôn vinh phẩm giá cao quí của con người. Những giá trị đó đượcthể
hiện ra thông qua giá
 

trị tinh thần, vật chất mà bằng những nổ lực, hy sinh, phấn đấu của
bản thân mình, con người đã sáng tạo nên trong những điều kiện kinh tế
xã hội cụ thể.
 

 

- Cấu trúc nội tại của bản thân cái thiện đòi hỏi có sự tương hợp giữa lý
tưởng đạo đức và hiện thực đạo đức. Nếu những lý tưởng đạo đức phù
hợp thì sẽ thúc đẩy sự phát triển của hiện thực đạo đức. Nếu lý tưởng đạo
đức vượt quá xa đời sống hiện thực thì nó

chỉ có thể dừng lại ở những lý tưởng thuần túy mặc dù con người hết
sức ngưỡng mộ và tôn thờ nhưng không thể áng tạo nên cái thiện tương
ứng. Ngược lại trong đời sống hiện thực, nếu không được hướng dẫn,

http://tieulun.hopto.org



được thúc đểy bằng những lý tưởng đạo đức chân chính
thì cái thiện cũng khó có điều kiện hình thành và phát triển.

 
 

- Cái thiện bao giờ cũng phải là sự sáng tạo tích cực của con người theo
những lý tưởng cao đẹp, đúng đắn. Trong một xã hội cụ thể, tùy theo
những điều kiện khách quan, chủ quan nhất định, mỗi cá nhân hay nhóm
thành viên đều có thể và cần phải tham gia vào sáng t5ao nên cái thiện.
Điều này làm cho cái thiện trong một xã hội cụ thể có thể tồn

tại và thể hiện ra ở nhiều cấp độ khác nhau, tùy thuộc vào sự phát
triển các quan hệ xã hội, sự trưởng thành về đạo đức của chủ thể và
những hoàn cảnh mà trong đó cái thiện được sáng tạo.
 

 

- Vì là sản phẩm của hoạt động sáng tạo của con người nên trong điều
kiện nào cái thiện cũng gắn bó chặt chẽ với cái chân lý và cái đẹp.
 

 

Cái thiện trước hết phải là cái chân lý, cái đúng đắn. Thiếu những điều
kiện đó không thể trở thành cái thiện, cái chân lý chứa đựng trong cái
thiện chính là lợi ích của tổ quốc, của nhân dân, lợi ích chân chính của con
người và xã hội loài người.

 
 
 
 
 
 

52
 

 

Cái  thiện  đồng  thời  phải  thỏa  mãn  những  quan  niệm  thiện,  ác  khác
 nhau.  Tuy nhiên, những lý thuyết đạo đức nói chung và quan niệm thiện
ác nói riêng gắn với các giai cấp tiến bộ của thời đại thì đều là những lý
thuyết, những quan niệm tiến bộ.
 

 

- Đối lập với cái thiện là cái ác, cái mà chúng ta phải kiên quyết gạt bỏ

http://tieulun.hopto.org



khỏi đời sống xã hội.
 

 

Mặc dù phản đối việc đề cao cái ác hoặc biện hộ cho cái ác. Nhưng đạo
đức học Mác-Lênin không đối lập một cách tuyệt đối giữa cái thiện và cái
ác. Do là sản phẩm của lịch sử xã hội nên quan niệm về cái ác cũng thay
đổi thậm chí trái ngược nhau từ xã hội này đến xã hội khác, từ thời đại
này đến thời đại khác.

 

Có  trường  hợp  một  hiện  tượng  nào  đó  được  một  thời  đại  này  coi
 là  cái  bình thường thậm chí là cái thiện, nhưng đến thời sau, do sự tiến
bộ của xã hội lại bị coi là ác,

bị xã hội lên án.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

53
 

 

BÀI	5
 

 

NHỮNG	NGUYÊN	TẮC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	MỚI	VÀ
 

 

TÍNH	QUY	LUẬT	CỦA	SỰ	HÌNH	THÀNH	ĐẠO	ĐỨC	MỚI
 
 
 
 

I.VAI	 TRÒ	 CỦA	 ĐẠO	 ĐỨC	 MỚI	 TRONG	 VIỆC	 XÂY	 DỰNG	 CHỦ
NGHĨA	XÃ	HỘI.

 

1.	Khái	niệm	đạo	đức	mới.
 

 

Đạo đức là một phạm trù lịch sử. Mỗi hình thái kinh tế xã hội đều có
những chuẩn mực đạo đức phù hợp. Khi hình thái kinh tế xã hội thay đổi
thì những chuẩn mực đạo đức

cũ cũng dần dần mất đi nhường chỗ cho những chuẩn mực đạo mức
mới. Trong thời đại ngày nay, đạo đức mới là đạo đức cách mạng của giai

http://tieulun.hopto.org



cấp công nhân, đạo đức cộng sản chủ nghĩa, đỉnh cao của đạo đức trong
lịch sử xã hội loài người.
 

 

Đấu tranh xóa bỏ mọi sự khác biệt giai cấp mâu thuẫn giai cấp, xây dựng
xã hội công bằng dân chủ, văn minh là tư tưởng cao nhất của giai cấp vô
sản. Đạo đức cộng sản phản ánh những lợi ích căn bản của giai cấp mình
trong cách mạng vô sản, nó cũng là vũ khí tinh thần mạnh mẽ của giai cấp
này sử dụng để xóa bỏ xã hội cũ, xây dựng xã hội mới. Đây là lần đầu tiên
và lần cuối cùng đạo đức của một giai cấp lao động trở thành đạo đức
cách mạng và chiếm địa vị thống trị trong đời sống đạo đức của xã hội. Nó
thực hiện bước phủ định của phủ định, hình thành một vòng khâu phát
triển làm nên bước tiến bộ toàn diện của đạo đức.
 

 

Chính vì khái niệm đạo đức cộng sản hoàn toàn mới trong lịch sử xã
hội, nó đối
 

lập với đạo đức của giai cấp bóc lột và cũng khác với đạo đức của
những người sản xuất nhỏ khác. Xét về bản chất và theo Lênin, đạo đức
mới là những gì góp phần đoàn kết tất

cả những người lao động xung quanh giai cấp vô sản đang sáng tạo ra
xã hội mới xã hội cộng sản chủ nghĩa.

 

2.	Vai	trò	của	đạo	đức	mới.
 

 

Với thắng lợi bước đầu của việc giành được chính quyền, giai cấp
công nhân xác
 

lập địa vị thống trị về chính trị của mình và dùng địa vị đó xác lập
thống trị về kinh tế, văn hóa và tư tưởng.
 

 
 
 
 
 

54

http://tieulun.hopto.org



 

 

Mỗi bước thắng lợi của sự nghiệp xây dựng xã hội mới – Xã hội xã hội
chủ nghĩa
 

là mỗi bước khẳng định địa vị thống trị của giai cấp công nhân về kinh
tế, chính trị, tư tưởng, văn hóa, trong đó có đạo đức mới. Đạo đức cộng
sản dần dần khẳng định đại vị thống trị của mình trong đời sống đạo đức
xã hội và là vũ khí tinh thần của giai cấp công nhân trong quá trình xây
dựng xã hội mới.

 

Vai	trò	của	đạo	đức	mới	thể	hiện	ở	những	nội	dung	sau:
 

 

Thứ		nhất,  Các  lý  tưởng  và  nguyên  tắc  đạo  đức  cộng  sản  là  cơ  sở
 để  các  đảng Macxit  và  chính  quyền  nhà  nước  vô  sản  hoạch  định
 chiến  lược,  sách  lược,  chính  sách kinh tế, chính sách văn hóa – tư
tưởng. Ở đây đạo đức và chính trị đều có chung mục đích

là khẳng định lợi ích của giai cấp công nhân. Kết quả là đạo đức cộng
sản theo một ý nghĩa nhất định, nó vừa mang  tính chất chính trị vừa
mang tính pháp quyền.
 

 

Thứ	hai, đạo đức cộng sản đã nhân đạo hóa một cách phổ biến mọi quan
hệ xã hội nhờ tính phổ biến của các giá trị nhân đạo của mình. Dù trong
thời kỳ đấu tranh giành chính quyền, hay trong thời kỳ xây dựng xã hội
mới – xã hội xã hội chủ nghĩa, hành vi của giai cấp vô sản đều nhằm mục
đích cao cả là giải phóng mình và giải phóng các loại người. Bời vì, giai
cấp vô sản, muốn giải phóng mình giải phóng cả nhân loại; muốn một
người được tự do thì mọi người phải được tự do. Ở đây nền kinh tế xã hội
chủ nghĩa là sự thống nhất về chính trị, tinh thần và đạo đức trong các
giai cấp và tầng lớp xã hội là cơ sở quy định tính phổ biến của các giá trị
nhân đạo trong xã hội. Mặt khác, nội dung nhân đạo của đạo đức cộng sản
còn là tư tưởng về con đường và phương thức của sự khẳng định sự tồn
tại, hạnh phúc và phát triển tự do của con người.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Đạo đức cộng sản xâm nhập vào các tầng lớp xã hội, các lĩnh vực hoạt
động xã hội tạo nên hai kết quả:
 

 

+ Thứ	nhất	là sự hoàn thiện cấu trúc đạo đức của cá nhân, các tập thể lao
động công tác và chiến đấu.
 

 

+ Thứ	hai	là sự điều chỉnh, điều tiết đạo đức có tính thống nhất trên
phạm vi toàn
 

xã hội. Sự phản ánh điều chỉnh đạo đức mạng tính tự giác, tự nguyện
và tự do.
 

 

Ở đây Đảng và Nhà nước của giai cấp vô sản là chủ thể giáo dục động viên
lãnh đạo toàn thể nhân dân lao động và các tầng lớp tiến bộ khác tham
gia vào phong trào cách mạng. Đạo đức mới bao giờ cũng mang tính tự
giác có tổ chức, có kế hoạch và có tính pháp lệnh. Điều đó bảo đảm cho
các giá trị đạo đức mới tồn tại phổ biến trong đời sống

xã hội đang gặp khó khăn và thử thách nghiêm trọng. Thế giới quan
và đạo đức tư sản đã
 

ảnh hưởng khá rõ nét trong đời sống tinh và đạo đức ở các nước xã
hội chủ nghĩa. Ở nước
 

ta, trong quá trình đổi mới cơ chế hiện nay, do tác động của kinh tế
thị trường, bên cạnh

 
 

 
 

55
 

 

mặt tích cực đã xuất hiện những hiện tượng “đánh	mất	 giá	 trị	 đạo
đức”. Đạo đức mới vừa phải đấu tranh với các thế hệ đạo đức khác, vừa
phải đấu tranh tự đổi mới, tự khẳng định

http://tieulun.hopto.org



vai trò của mình trong điều kiện mới.
 
 

II.	NHỮNG	NGUYÊN	TẮC	CỦA	ĐẠO	ĐỨC	MỚI.
 

 

Các nguyên tắc của đạo đức mới mang tính khách quan, được quy
định bởi địa vị và
 

vai trò và sứ mệnh lịch sử của giai cấp vô sản. Đây là những chuẩn
mực khuyến khích, định hướng căn bản cho đạo đức cộng sản, do đó
chúng nên cần có những đòi hỏi cao đối với chủ thể đạo đức cả trong
nhận thức và thực tiễn. Đạo	đức	cộng	sản	có	những	nguyên

tắc	cơ	bản	sau:
 
 

1.Chủ	nghĩa	tập	thể	là	cơ	sở	của	đạo	đức	mới.
 

 

Tập thể là một cộng đồng người được tổ chức trên cơ sở phân công và
hợp tác với nhau, cùng hoạt động nhằm mục đích chung, qua đó đem lại
lợi ích cho cộng đồng, cho từng thành viên trong cộng đồng trong xã hội.

 

Tập	thể	chân	chính	có	một	số	đặc	trưng	sau:
 

 

- Mục đích đúng đắn, nghĩa là lợi ích tập thể thống nhất với lợi ích xã
hội.
 

 

- Phải có tổ chức nhất định và bộ máy phải thực sự hoạt động. Nếu bộ
máy tê liệt, các thành viên không hoạt động (hoặc mạnh ai nấy làm) thì
thực chất không còn tập thể nữa.
 

 

- Các lợi ích của tập thể, cá nhân, xã hội phải được tôn trọng và phải được
xử lý một cách hài hòa.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Tính tập thể của con người xuất hiện rất sớm trong lịch sử do nhu cầu
lao động tạo
 

ra vật phẩm để duy trì sự tồn tại và phát triển của con người. Chính
lao động và nhờ lao động   mà con người càng phát triển, hoạt động của
con người càng phong phú. Suy cho cùng mọi giá trị vật chất, tinh thần
của con người đều bắt nguồn từ hoạt động lao động. Tính tập thể của con
người không chỉ biểu hiện ở những hoạt động cộng đồng có tính xã hội
trực tiếp mà ở ngay cả những hoạt động độc lập, có tính chất cá nhân.
Tinh thần tập

thể nếu được thừa nhận là một giá trị cao đẹp, là một triết lý sống,
một nguyên tắc sống
 

thì phát triển thành chủ nghĩa tập thể.
 

 

Chủ nghĩa tập thể là sự thống nhất tự giác giữa cá nhân vì những lý tưởng
cao quý của con người. Đó là sự thống nhất của tình đồng chí, tinh thần
trách nhiệm, thái độ tôn trọng và chăm sóc lẫn nhau, nhằm bảo đảm cho
các cá nhân phát triển cao nhất, phục vụ

lợi ích xã hội.
 

 
 
 

56
 

 

Chủ nghĩa tập thể là nguyên tắc, là cơ sở khoa học và là trung tâm của đạo
đức mới. Trong đó, con người không chỉ nghĩ và hành động vì mình mà
còn vì người khác, có trách nhiệm và thái độ tôn trọng, chăm sóc lẫn
nhau. Tập thể ở đây vừa là mục đích, vừa

là phương tiện, là hình thức để cho các cá nhân phát triển.
 

 

Chủ nghĩa tập thể là kết quả của sự phát triển hợp quy luật của lịch sử
loài người. Mỗi giai đoạn lịch sử đòi hỏi phải có kiểu tập thể thích hợp.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Dưới chủ nghĩa xã hội, chủ nghĩa tập thể trở thành quan hệ xã hội phổ
biến, thể hiện trong mối quan hệ xã hội và trong mọi hình thức của đời
sống xã hội. Với những hình thức thích hợp, chủ nghĩa tập thể quy định
tính chất hoạt động của người lao động. Trong đó, con người không chỉ
nghĩ về mình mà còn vì người khác với một tinh thần trách nhiệm, chăm
sóc lẫn nhau, thực hiện mục tiêu chung phù hợp với sự tiến bộ của xã hội-
, vì vậy nó chính là cơ sở của chủ nghĩa nhân đạo cộng sản.

 

Chủ nghĩa tập thể không dung nạp chủ nghĩa cá nhân, chủ nghĩa phường
hội vì chủ nghĩa phường hội chẳng qua là sự biến tướng của chủ nghĩa cá
nhân. Biện pháp chống chủ nghĩa cá nhân không chỉ dừng lại ở việc giáo
dục cá nhân mà điều quan trọng là phải xây dựng những tập thể thực sự
tốt đẹp. Ở đâu tập thể tốt đẹp thì ở đó chủ nghĩa cá nhân ít

có điều kiện nảy nở. Chủ tịch Hồ Chí Minh luôn luôn nhắc nhở cán bộ
và nhân dân ta phải nâng cao tinh thần tập thể, chống chủ nghĩa cá nhân.
Theo Người chủ nghĩa cá nhân

là  kẻ  thù  nguy  hiểm mà mọi  người  chúng  ta  phải  luôn  luôn  tỉnh
 táo đề phòng và kiên quyết tiêu diệt. Người cũng nhấn mạnh, chống chủ
nghĩa cá nhân là một cuộc đấu tranh

lâu dài, kiên quyết, phải kiên quyết chống chủ nghĩa cá nhân dưới mọi
hình thức, chống chủ nghĩa cá nhân nhưng không chống lại lợi ích cá
nhân.
 

 

Do đó nếu quá nhấn mạnh đến lợi ích cá nhân con người dễ sa vào chủ
nghĩa cá nhân, và ngược lại chống chủ nghĩa cá nhân không thận trọng 
 sẽ “giày	xéo” lên lợi ích chính đáng của cá nhân. Cả hai khuynh hướng
trên đều dẫn tới sự đối lập giữa lợi ích cá nhân và lợi ích tập thể.

 

2.	Lao	động	tự	giác,	sáng	tạo	là	cội	nguồn	của	đạo	đức	mới.
 

 

Lao động “là lực lượng bản chất của con người” quá trình con người tác
động vào giới tự nhiên để cải biến tự nhiên, xã hội và chính mình phù
hợp với nhu cầu lợi ích bản thân mình vì sự phát triển và tiến bộ của xã
hội.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Có nhiều chuẩn mực về phẩm giá của con người như: lương tâm, động cơ,
hành vi,…thái  độ  đối  với  lao động.  Nhưng  thái  độ  đối với lao  động  là
 thước đo  quan  trọng nhất, bởi vì căn cứ vào đó mà ta đánh giá lao động
nghiêm túc, trung thực có trách nhiệm,

 
 
 
 

57
 

 

hay dối trá, qua quít, tiết kiệm hay hoang phí. Thái độ lao động đúng
đắn, biểu hiện cụ thể
 

ở những nội dung sau:
 

 

-  Lao động cần cù, khoa học sáng tạo, lao động năng suất, chất lượng
hiệu quả.
 

 

- Chăm lo thực hành tiết kiệm, chống tham ô lãng phí.
 

 

- Coi trọng lao động trí óc và lao động chân tay.
 

 

- Yêu quý lao động của mình, lao động của người khác.
 

 

Xã hội xã hội chủ nghĩa đòi hỏi thỏa mãn ngày càng cao nhu cầu đời sống
của con người. Đòi hỏi đó hoàn toàn phụ thuộc vào lao động nhiệt tình
sáng tạo với năng suất chất lượng cao của người lao động. Theo Lênin
chủ nghĩa xã hội bắt đầu từ bắt đầu từ chỗ nào

mà những công nhân bình thường biết quan tâm với một tinh thần hy
sinh và không quản nặng nhọc đến việc nâng cao năng suất lao động. Đây
là vấn đề mà Lênin cho là quan trọng nhất, căn bản nhất cho thắng lợi của

http://tieulun.hopto.org



chế độ mới so với nhiệm vụ chiến đấu để đánh
đổ chế độ. Thái độ lao động tự giác, có kỷ luật, lao động sáng tạo thể

hiện bản chất con người lao động cho xã hội, cho mình mà mình làm chủ.
Đạo đức của con người trước hết được thẩm định bằng thái độ lao động,
hiệu quả lao động đóng góp của họ đối với xã hội. Đạo đức mới hoàn toàn
xa lạ với kiểu lao động hình thức, tắc trách, kém hiệu quả và vụ lợi. Chủ
nghĩa hình thức, cảm tính chủ quan trong việc đánh giá đạo đức nhân
cách của con người cần phải được phê phán và khắc phục.

 

3.	Chủ	nghĩa	yêu	nước	kết	hợp	với	chủ	nghĩa	quốc	tế.
 

 

Lòng yêu nước là tình cảm tự nhiên mang tính xã hội của con người với
tổ chức mình.  Mỗi  con  người  sinh  ra  đều  có  cội  nguồn,  quê  hương,
 đất  nước,  dân  tộc  và  mọi người đều có quyền yêu cội nguồn, quê
hương dân tộc ấy. Đây là một thuộc tính tự nhiên

có ý nghĩa phổ biến.
 

 

Gắn bó với nơi chôn rau cắt rốn của mình, nơi ghi đậm những kỷ niệm vui
buồn của tuổi ấu thơ là một nét tình cảm và tâm lý phổ biến mà ai cũng
có. Đo đó, dù chốn quê hương  là  đồng  khô  cỏ  cháy,  nắng  trải  mưa
 dầm,  nó  vẫn  có  sức  gợi  nhớ  sức  lay  động những gì ẩn kín tận đáy
tâm hồn của chúng ta. Ai cũng tìm thấy nét tự hào về quê hương mình,
song niềm tự hào chính đáng nhất, cao cả nhất có sức cổ vũ mạnh mẽ
nhất là tự hào

về truyền  thống  dân  tộc. Chính lòng tự  hào đó đem lại cho tình yêu
Tổ  Quốc một nội dung phong phú sâu sắc ở mỗi con người.
 

 

Một khi lòng yêu nước phát triển thành một triết lý nhân sinh, triết lý
xã hội, một
 

lối sống một trình độ nhận thức sâu sắc và có hệ thống chi phối một
cách có ý thức mọi hành vi và ứng xử của con người thì trở thành chủ
nghĩa yêu nước.

 
 

http://tieulun.hopto.org



 
58

 

 

Chủ nghĩa yêu nước là tình yêu đối với đất nước, lòng trung thành với Tổ
Quốc và khát vọng phục vụ những lợi ích của Tổ Quốc và nhân dân. Chủ
nghĩa yêu nước “là	một	trong	những	tình	cảm	sâu	sắc	nhất,	đã	được	cũng
cố	 qua	hàng	 trăm	năm	hàng	nghìn	 năm	 tồn	 tại	 của	Tổ	Quốc	 biệt	 lập” –
Như Lênin từng nhận định.
 

 

Chủ nghĩa yêu nước có quá trình phát triển có tính lịch sử lâu dài và
trong xã hội
 

có giai cấp nó mang tính giai cấp. Yêu nước theo quan niệm của giai
cấp phong kiến là trung quân tức là trung với vua. Theo quan niệm của
giai cấp tư sản là yêu chế độ tư sản. Chủ nghĩa yêu nước tư sản chứa
đựng trong lòng nó tính bản vị dân tộc và tham vọng thống trị các dân tộc
khác, phục vụ cho lợi ích của giai cấp tư sản. Cái gọi là lợi ích dân

tộc mà giai cấp tư sản vẫn thường tuyên truyền thực chất chỉ là lợi ích
riêng, ích kỷ của bản thân giai cấp tư sản. Yêu nước trên lập trường giai
cấp công nhân khác hẳn về chất với quan niệm của giai cấp bóc lột. Nội
dung của nó được thể hiện như sau:
 

 

- Yêu nước là yêu chủ nghĩa xã hội, yêu nhân dân lao động. Tổ Quốc xã
hội chủ
 

nghĩa là tổ quốc của nhân dân, chứ không phải là tài sản của riêng cá
nhân nào. Lý tưởng
 

xã hội chủ nghĩa và lý tưởng của dân tộc là thống nhất. Yêu nước xã
hội chủ nghĩa đó là lòng tự hào của dân tộc, lòng tự hào về sức sáng tạo
trong lao động sản xuất, lòng tự hào

về  những  anh  hùng  bất  khuất  bảo  vệ  lợi  ích  của  tổ  quốc,  của
 nhân  dân,  xả  thân  vì  sự nghiệp cách mạng xã hội chủ nghĩa, vì độc lập
tự do của Tổ Quốc. Vì vậy, chủ nghĩa yêu nước của giai cấp công nhân

http://tieulun.hopto.org



luôn gắn liền với lợi ích của nhân dân lao động, gắn liền với mục đích giải
phóng nhân dân lao động khỏi mọi áp bức bóc lột, nâng cao phát triển đời
sống vật chất, văn hóa tinh thần, làm cho người lao động làm chủ đất
nước mình.
 

 

- Yêu nước trên lập trường chủ nghĩa quốc tế của giai cấp công nhân. Chủ
nghĩa quốc tế của giai cấp công nhân nhằm đoàn kết giúp đỡ và giải
phóng nhân dân lao động toàn thế giới khỏi mọi xiềng xích áp bức bóc lột
giai cấp thống trị. Thực tế lịch sử cho thấy, vấn đề dân tộc và giai cấp, dân
tộc và quốc tế quan hệ hữu cơ không thể tách rời. Muốn hoàn thành
nhiệm vụ cách mạng dân tộc phải làm tốt nhiệm vụ quốc tế. Đồng thời
làm nhiệm vụ quốc tế cũng là để góp phần thúc đẩy sự nghiệp cách mạng
dân tộc. Sự kết hợp chủ nghĩa yêu nước và chủ nghĩa quốc tế trở thành
một nguyên tắc của xây dựng đạo đức mới có những yêu cầu sau:
 

 

+ Trong khi bảo vệ độc lập về lãnh thổ, kinh tế chính trị và văn hóa của
dân tộc mình phải trân trọng dân tộc khác và trân trọng nền độc lập của
họ. Đòi hỏi này nhằm chống  chủ nghĩa  dân  tộc hẹp  hòi,  chủ  nghĩa
“nước  lớn”,  chủ  nghĩa  thực dân dưới  mọi hình thức và tạo nên sự bình
đẳng dân tộc mà thực chất là bình đẳng giữa những người

lao động sống ở những quốc gia dân tộc khác nhau.
 

 
 
 
 
 

59
 

 

+ Yêu tổ quốc nhân dân mình đồng thời yêu nhân dân lao động các dân
tộc khác, chống lại mọi thành kiến dân tộc, kỳ thị và phân biệt chủng tộc.
 

 

+ Lao động chiến đấu hoạt động với tinh thần đạo đức cộng sản để bảo
vệ, xây dựng tổ quốc mình và tích cực đoàn kết ủng hộ và giúp đỡ đối với

http://tieulun.hopto.org



phong trào công nhân, phong trào cộng sản và phong trào giải phóng dân
tộc trên toàn thế giới.
 

 

+ Chủ nghĩa quốc tế vô sản và chủ nghĩa dân tộc tư sản không chỉ là hai
thế giới quan  đối lập mà còn là hai chính sách, hai nguyên tắc đối lập  về
vấn  đề dân  tộc. Nếu nguyên  tắc  dân  tộc  chủ  nghĩa  phản  ánh  sự  thù
 hận  và  ghen  ghét  giữa  các  dân  tộc,  thì nguyên tắc quốc tế chủ nghĩa
đòi hỏi giữa người với người hoặc giữa nhân dân các dân

tộc  này  với  dân  tộc  khác  đều  phải  có  quan  hệ  trong  sáng,  hợp
 nhân  tính.  Đây  là  một nguyên tắc nói lên tính chất đạo đức chân chính
của con người, là đặc trưng không thể thiếu được của đạo đức cộng sản.

 

4.	Chủ	nghĩa	nhân	đạo	cộng	sản.
 

 

Chủ nghĩa nhân đạo có gốc Latinh (Humanus) có nghĩa là về con người,
về tính người, có học thức. Theo nghĩa hẹp, chủ nghĩa nhân đạo là một
trào lưu tư tưởng thế tục của thời đại Phục hưng, gắn với việc nghiên cứu
các di sản cổ đại trong triết học, luân lý học, nghệ thuật và mô tả đặc điểm
của nền văn hóa thời kỳ Phục hưng.
 

 

Theo nghĩa rộng, chủ nghĩa nhân đạo là một trào lưu xã hội tiến bộ, là
tổng hợp những quan điểm nhằm bảo vệ phẩm giá và quyền của con
người, là sự chăm lo đến hạnh phúc và sự phát triển toàn diện của con
người.
 

 

Ngay từ xa xưa những tư tưởng nhân đạo của nhân dân lao động đã hình
thành một cách tự phát trong cuộc đấu tranh chống áp bức bóc lột và
chống lại những hành vi vi phạm đạo đức. Chủ nghĩa nhân đạo chỉ được
hình thành rõ nét từ phong trào Phục hưng

thế kỷ XV – XVI ở Italia. Các đại biểu tư tưởng của giai cấp tư sản đang
lên, đòi giải phóng con người, đòi tự do, bình đẳng, bác ái cho con người,
phản đối chủ nghĩa khổ hạnh tôn giáo. Những tư tưởng nhân đạo chủ
nghĩa thời Phục hưng được các nhà khai sáng thế kỷ XVIII  và sau đó là

http://tieulun.hopto.org



những tư tưởng gia tư sản tiến bộ thế kỷ XIX tiếp thu. Đó
là những tư tưởng tiến bộ phù hợp với yêu cầu của quần chúng đông

đảo, vì thế nó trở
 

thành ngọn cờ tư tưởng của cách mạng tư sản. Trước Mác, tư tưởng
nhân đạo chủ nghĩa
 

đã hình thành hai xu hướng sau:
 

 

- Thứ nhất: chủ nghĩa nhân đạo của các nhà tư tưởng tư sản tiến bộ thế
kỷ XVII – XVIII, dựa trên cơ sở vật chất là chế độ tư hữu, cơ sở đạo đức là
chủ nghĩa cá nhân. Tư tưởng này biểu hiện lợi ích và hệ tư tưởng phi tôn
giáo của giai cấp tư sản đang lên tiến

tới nắm chính quyền.
 
 
 

60
 

 

- Thứ hai: gắn liền với chủ nghĩa xã hội không tưởng biểu hiện lợi ích của
những người lao động, những người nông dân, công nhân kể cả giai cấp
bình dân thành thị. Họ chống lại hệ tư tưởng phong kiến và giáo quyền,
bảo vệ lợi ích cá nhân mà trọng tâm chú

ý của họ là vấn đề yêu cầu mọi người bình đẳng về tài sản, đòi lập một
chế độ xã hội công bằng.
 

 

Hai  khuynh  hướng  này  tuy  có  khác  nhau  nhưng  quan  hệ  với  nhau,
 đều  chống phong kiến, chống giáo hội. Nhưng có nhược điểm chung là:
 

 

+ Trừu tượng, kêu gọi tình thương chung chung.
 

 

+ Không thể thực hiện trong thực tế.
 

http://tieulun.hopto.org



 

Chủ nghĩa nhân đạo cộng sản là sự kế thừa và phát triển trên quan điểm
biện chứng những tinh hoa lý tưởng nhân đạo trong lịch sử nhân loại.
Đây là chủ nghĩa nhân đạo “có tính  chất  hiện  thực  và  trực  tiếp  nhằm
vào  hành  động, nhằm giải  phóng  con  người  chứ không phải là những
cảm nhận thương xót về thân phận con người”. Trên ý nghĩa đó chủ nghĩa
nhân đạo cộng sản là nội dung cơ bản của đạo đức mới, vì “cái gốc của
đạo đức, của luân lý và lòng nhân ái”.
 

 

Lý tưởng nhân đạo triệt để là tạo lập điều kiện xóa bỏ tận gốc mọi điều
kiện áp bức, bóc lột và nô dịch con người. Chủ nghĩa cộng sản là chủ
nghĩa nhân đạo triệt để nhất, hiện thực nhất.
 

 

Cần chú ý là, chủ nghĩa nhân đạo macxit đề cao tình yêu thương con
người, thì đồng thời tỏ rõ thái độ phẫn nộ đối với những thế lực đối địch
thù ghét người. Chủ nghĩa nhân đạo ở đây mang tính lịch sử cụ thể, nghĩa
là mọi thời đại, mỗi dân tộc, mỗi giai cấp đều đưa vào chủ nghĩa nhân đạo
những nội dung phù hợp với mình.
 

 

Chủ nghĩa nhân đạo cộng sản khác hoàn toàn về chất so với chủ nghĩa
nhân đạo tư

 

sản vì:

 
 
 
 

Chủ nghĩa nhân đạo cộng sản có nội dung toàn diện, triệt để và sâu
sắc, nó thủ tiêu

 

tất cả mọi áp bức bóc lột trong xã hội, mọi người đều được tự do,
được thực hiện đầy đủ quyền làm người. Đây là chủ nghĩa nhân đạo tự do

http://tieulun.hopto.org



và đầy đủ nhất đối với nhân loại, là chủ nghĩa nhân đạo hoàn bị nhất
trong lịch sử loài người.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

61
 

 

III.	TÍNH	QUY	LUẬT	CỦA	SỰ	HÌNH	THÀNH	ĐẠO	ĐỨC	MỚI.
 

1.	Đạo	đức	mới	bắt	nguồn	từ	đạo	đức	cách	mạng	của	giai	cấp	vô
sản	hình	thành	trong	cuộc	đấu	tranh	cách	mạng.
 

 

Về mặt lịch sử, đạo đức mới đã tồn tại và phát triển trước khi tồn tại xã
hội xã hội chủ nghĩa, nó được hình thành từ cuộc đấu tranh của giai cấp
công nhân chống lại giai cấp

tư sản, nhằm xác lập địa vị thống trị chính trị của mình. Chính nội
dung cuộc đấu tranh này  quy  định  nội  dung  của  đạo  đức  cộng  sản.
 Khi  xác  lập  được  chính  quyền  và  nền chuyên chính của mình, giai cấp
công nhân lãnh đạo xã hội xây dựng nền kinh tế mới, một cơ cấu xã hội –
giai cấp mới, một đời sống văn hóa tinh thần mới có tính xã hội chủ nghĩa
. Đây là cơ sở tất yếu cho sự phát triển đạo đức mới. Đạo đức mới hình
thành và phát  triển  từ  đạo  đức  cách  mạng  của  giai  cấp  vô  sản  trên
 cơ  sở  kế  thừa  những  giá  trị truyền thống có chọn lọc và ngày càng trở
thành đạo đức chung của nhân loại.
 

 
 

http://tieulun.hopto.org



 

 

- Đạo đức cộng sản được hình thành và phát triển qua các giai đoạn
sau:
 

 
 
 

 
 

Đạo đức cách mạng

 
 

Đạo đức xã hội

 
 

Đạo đức cộng sản
 

của giai cấp vô sản
 

chủ nghĩa                         

 
 
 
 
 
 
 

Đạo	đức	cộng	sản	(theo	nghĩa	rộng).
 
 

 
 

Như vậy, đạo đức xã hội chủ nghĩa chỉ là một giai đoạn trong sự hình
thành đạo
 

đức cộng sản.
 

 

Bản chất nhân đạo của đạo đức cộng sản xã hội chủ nghĩa bắt nguồn từ
bản chất nhân đạo của nền sản xuất xã hội chủ nghĩa quy định, tuyệt
nhiên không phải do một đầu

óc uyên thâm, thiện chí của một người nào đó nghĩ ra mà bị chi phối
bởi nền kinh tế xã hội xã hội cộng sản. Chủ nghĩa nhân đạo xã hội chủ
nghĩa đồng thời là một kết quả của quá trình hình thành và phát triển của
đạo đức mới. Đây cũng là giai đoạn triển khai, phổ biến của đạo đức cộng
sản trên quy mô toàn xã hội. Do đó, quá trình này vô cùng khó khăn và

http://tieulun.hopto.org



phức tạp, trải qua một cuộc phê phán gay gắt với mọi hình thức, chuẩn
mực của đạo đức phi vô sản khác.

 
 
 

 
 

62
 

 

Đạo đức cộng sản, theo nghĩa hẹp là đạo đức mới được phát triển ở một
giai đoạn cao nhất trong lịch sử xã hội loài người.

 

2.	Đạo	đức	mới	là	sản	phẩm	tổng	hợp	của	quá	trình	xây	dựng	xã
hội	mới.
 

 

Đạo đức mới không phải từ trên trời rơi xuống mà nó xuất phát từ
điều kiện kinh tế
 

- xã hội nhất định. Đời sống xã hội sản sinh ra đạo đức quyết định nội
dung và khuynh hướng phát triển của đạo đức. Với tư cách là một hình
thái ý thức xã hội, một bộ phận của kiến trúc thượng tầng, nó bị quy định
bởi một tồn tại xã hội, một cơ sở hạ tầng nhất định. Quá trình xây dựng xã
hội mới cũng là quá trình hình thành và phát triển của đạo đức mới. Điều
đó được thể hiện như sau:
 

 

- Nền sản xuất xã hội xã hội chủ nghĩa là cơ sở kinh tế của đạo đức mới.
Khác với mọi nền sản xuất khác, nền sản xuất xã hội xã hội chủ nghĩa có
mục đích cao nhất vì lợi

ích và hạnh phúc của nhân dân lao động. Nó tạo ra sự công bằng trong
hưởng thụ và sự
 

hài hòa giữa lợi ích cá nhân và lợi ích xã hội, theo nghĩa đó, nó mang
tính chất nhân đạo cao cả. Chính vì vậy, đạo đức cộng sản phản ánh và lấy
cơ sở từ nền kinh tế xã hội đó cũng mang tính nhân đạo. Nền sản xuất xã
hội chủ nghĩa càng phát triển bao nhiêu thì đạo đức cộng sản càng nhân

http://tieulun.hopto.org



đạo bấy nhiêu.
 

 

- Quan hệ bình đẳng giữa giai cấp công nhân, giai cấp nông dân tập thể,
tầng lớp trí thức xã hội chủ nghĩa và các tầng lớp lao động khác là cơ sở
xã hội – giai cấp của đạo đức cộng sản. Ở đây, giai cấp công nhân, giai cấp
nông dân, tầng lớp trí thức và các tầng lớp

lao động khác đã được giải phóng khỏi điều kiện kinh tế và chính trị,
họ trở thành chủ thể
 

của mọi quá trình xã hội, là nguồn sáng tạo chân chính. Đó là cơ sở
trực tiếp quyết định
 

sự phản ánh và điều chỉnh đạo đức mới dựa trên sự thống nhất về lợi
ích của các chủ thể
 

trong xã hội. Cơ cấu xã hội – giai cấp đó là hệ thống quan hệ giữa
những người lao động
 

có quan hệ thân ái, đoàn kết, có chung lợi ích và mục đích. Chính quan
hệ này trong xã hội chủ nghĩa là cơ sở chính trị - xã hội của đạo đức cộng
sản.
 

 

- Nền văn hóa tinh thần của xã hội xã hội chủ nghĩa là cơ sở tinh thần của
đạo đức cộng sản. Sự tác động của chính trị đến đạo đức là hết sức to lớn
và mang ý nghĩa quyết định đối với sự phát triển của đạo đức, nhất là đối
với đạo đức cộng sản. Điều đó được thể hiện trong đường lối chính sách
và các biện pháp giáo dục của con người mới nói chung, đạo đức mới nói
riêng của nhà nước vô sản. Ý thức chính trị có vai trò xác định phương
hướng, phạm vi, biện pháp phát triển của đạo đức cộng sản. Khoa học
trong xã hội xã hội chủ nghĩa luôn tác động tích cực đến đời sống đạo đức
bằng cách làm phong phú nội dung đạo đức mới, nâng sự phản ánh, điều
chỉnh của đạo đức mới lên trình độ ngày càng cao hơn. Khoa học còn là
phương tiện hữu hiệu để giáo dục đạo đức cộng sản trong xã hội xã hội
chủ nghĩa.
 

 

http://tieulun.hopto.org



 
63

 

 

Nghệ thuật có vai trò to lớn trong đời sống tinh thần nói chung, đời sống
đạo đức nói riêng, khi nó thực hiện chức năng giáo dục của mình. Trong
xã hội xã hội chủ nghĩa,

sự phát triển hoàn thiện nền nghệ thuật không vì mục đích tự thân,
mà là nhằm xây đựng con người mới, đạo đức mới. Và nó trở thành
phương tiện có hiệu quả để giáo dục đạo đức cộng sản.
 

 

Tóm lại: cơ sở kinh tế - xã hội – giai cấp quyết định nội dung của đạo đức
mới, bảo đảm sự tồn tại vững chắc của nó. Cơ sở tinh thần làm phong phú
nội dung và hoàn thiện cấu trúc của đạo đức cộng sản. Nó có ý nghĩa như
là công cụ phương tiện giáo dục và hoàn thiện đạo đức cộng sản.

 

3.	Đạo	đức	mới	không	là	sản	phẩm	tự	phát	mà	được	hình	thành
một	cách	tự

giác	(nói	cách	khác	nó	là	kết	quả	của	giáo	dục	và	tự	giáo	dục).
 

 

Giáo dục có vai trò quan trọng hàng đầu trong quá trình hình thành, phát
triển và hoàn thiện nhân cách. Nhờ có giáo dục mà đạo đức mới dần dần
được phát triển và hoàn thiện trong ý thức cá nhân và ý thức xã hội, trở
thành yếu tố phổ biến, thống trị trong đời sống xã hội. Quá trình giáo dục
đạo đức cộng sản cần tuân theo một số yêu cầu sau:
 

 

- Một là: giáo dục đạo đức cộng sản phải là quá trình giáo dục tổng hợp
bao gồm giáo dục chính trị, giáo dục đạo đức, thẩm mỹ, văn hóa, lao
động…và chúng luôn gắn bó với nhau.
 

 

- Hai là: giáo dục đạo đức cộng sản phải là một quá trình thống nhất
giữa lý luận
 

và thực tiễn. Trong chủ nghĩa xã hội tính tự giác của quá trình hình

http://tieulun.hopto.org



thành đạo đức mới không chỉ thể hiện ở công tác giáo dục, mà nó còn thể
hiện trong toàn bộ hoạt động xây dựng xã hội mới, xây dựng nền kinh tế
mới. Chủ tịch Hồ Chí Minh chỉ rõ: “Muốn xây dựng chủ nghĩa xã hội trước
hết cần có con người xã hội chủ nghĩa”. Đây là quá trình hình thành và
phát triển các phẩm chất đạo đức cá nhân: quá trình đó, một mặt, con
người

thể hiện niềm tin đạo đức, những biểu hiện về giá trị, chuẩn mực đạo
đức, mặt khác, nhờ
 

những kết quả hoạt động, họ xác nhận một cách thực tiễn những giá
trị đạo đức của mình.
 

 

- Ba là: giáo dục đạo đức cộng sản là quá trình kết hợp giữa giáo dục và tự
giáo dục. Quá trình tự giáo dục là sự tiếp tục giáo dục đạo đức ở chủ thể,
là mặt bên trong, nội tâm cả quá trình giáo dục đạo đức do xã hội thực
hiện đối với mỗi cá nhân. Những tri thức

về đạo đức trở thành đối tượng của những rung cảm sâu lắng, trở
thành những nội dung
 

cơ bản của đối tượng giáo dục. Quá trình giáo dục và tự giáo dục có ý
nghĩa quyết định
 

đến tính tự giác của đạo đức mới.
 

 
 
 
 
 
 
 

64
 

 

BÀI	6
 

 

http://tieulun.hopto.org



MỘT	 	SỐ	 	VẤN	 	ĐỀ	 	XÂY	 	DỰNG	 	ĐẠO	 	ĐỨC	 	MỚI	 	TRONG	 	NỀN
	KINH		TẾ
 

THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG	XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA	Ở	VIỆT	NAM
 
 
 
 

I.	ĐẠO	ĐỨC	TRONG	NỀN	KINH	TẾ	THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG	XÃ
HỘI	CHỦ	NGHĨA.

 

1.	Ảnh	hưởng	của	kinh	tế	thị	trường	đối	với	đạo	đức
 

 

Hiện nay đất nước ta đang tiến hành đổi mới toàn diện trên mọi lĩnh vực
của đời sống  xã  hội,  trong  đó  đổi  mới  kinh  tế  là  trọng  tâm.  Thực
 chất  của  đổi  mới  kinh  tế  là chuyển từ mô hình kinh tế tập trung quan
liêu hành chính bao cấp sang phát triển nền kinh

tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa.
 

 

Việc chuyển sang phát triển kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ
nghĩa đã và đang tác động mạnh mẽ đến mọi lĩnh vực của đời sống xã hội,
nó vừa có tính tích cực, vừa có tính tiêu cực đối với đạo đức.
 

 

Ảnh hưởng của cơ chế thị trường đối với đạo đức là một hiện tượng hết
sức phức tạp; có thể khái quát mặt tích cực và tiêu cực của nó như sau:

 

*	Về	mặt	tích	cực:
 

 

Cơ chế thị trường kích thích sự phát triển kinh tế, nâng cao tổng công
lợi xã hội,
 

tạo điều kiện cho sự phát triển con người về mọi mặt, trong đó có đạo
đức. Con người tham gia vào hoạt động kinh tế thị trường về nhân cách
được độc lập, tự do có quyền bình đẳng trong cạnh tranh, giữ chữ tín
trong trao đổi và tăng cường quan tâm phát triển lợi ích chung của toàn

http://tieulun.hopto.org



xã hội.
 

 

Tham gia vào kinh tế thị trường, con người có điều kiện phát triển nhân
cách cá nhân: Tính quyết đoán, tự chủ, tự  chịu trách nhiệm, tính năng
động sáng tạo trong lập thân, lập nghiệp được khẳng định.

 

*	Về	mặt	tiêu	cực:
 

 

Bên  cạnh  những  mặt  tích  cực  nói  trên,  cơ  chế  thị  trường  cũng  gây
 ra  hàng  loạt những hiện tượng tiêu cực đối với đạo đức và tiến bộ xã
hội.
 

 

Đó là, sự phân hoá giàu nghèo một cách sâu sắc, từ đó làm sâu sắc thêm
những mâu thuẫn xã hội.
 

 
 

65
 

 

Kinh tế thị trường dễ nảy sinh những tệ nạn xã hội: tham nhũng, tội
phạm, bạo lực.
 

Đó là sự kích thích lòng tham lợi, dẫn đến khai thác cạn kiệt nguồn tài
nguyên thiên nhiên cũng như sức lực của người lao động. Kinh tế thị
trường còn kích thích chủ nghĩa thực dụng, chủ nghĩa cá nhân cực đoan,
lối sống chạy theo đồng tiền bất chấp đạo lý. Đặc biệt, đối với những
nước mới bước vào kinh tế thị trường, sự đụng độ giữa kinh tế thị trường

và các giá trị đạo đức truyền thống của dân tộc cũng trở thành một
vấn đề nan giải.
 

 

Như vây, kinh tế thị trường vừa có ảnh hưởng tích cực, vừa có ảnh
hưởng tiêu cực
 

http://tieulun.hopto.org



đối với đạo đức.
 

 

Là một lĩnh vực đặc trưng cho nhân tính, đạo đức rất nhạy cảm trước
tác động của kinh tế
 

thị trường, nó trở thành vấn đề cấp bách gây ra mối quan tâm không
chỉ trên bình diện lý luận mà cả trên bình diện thực tiễn. Vì thế, việc lựa
chọn nội dung và hình thức giáo dục thích hợp có ý nghĩa quan trọng
trong việc định hướng phát triển đất nước theo con đường

xã hội chủ nghĩa.
 
 

2.	Vai	trò	của	đạo	đức	trong	nền	kinh	tế	thị	trường	định	hướng
xã	hội	chủ

nghĩa
 

 

Đạo đức là một bộ phận của kiến trúc thượng tầng của ý thức xã hội,
một mặt bị
 

quy định bởi cơ sở hạ tầng của tồn tại xã hội; mặt khác nó cũng có
tính độc lập tương đối
 

và tác động tích cực trở lại đối với cơ sở hạ tầng, tồn tại xã hội. Vì vậy
trong điều kiện phát triển kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa
đạo đức có vai trò rất to lớn. Chúng ta xem xét một số khía cạnh sau:

Một là, đạo đức góp phần định hướng mục tiêu chủ nghĩa xã hội.
 

 

Hiện nay nước ta đang xây dựng nền kinh tế thị trường theo định
hướng xã hội chủ
 

nghĩa. Ở đây xã hội mới không phải là sự cộng sinh giữa chủ nghĩa tư
bản và chủ nghĩa
 

xã hội mà là sự phản ánh tổng thể các mối quan hệ biện chứng của các
nhân tố xã hội chủ nghĩa. Chủ nghĩa xã hội vừa là mục tiêu của sự định

http://tieulun.hopto.org



hướng, vừa hiện diện ngay từ đầu trong sự định hướng đó với tính cách
là những nhân tố hợp thành, là những chồi non đang trưởng thành và
phát triển hoàn thiện đạt đến mục tiêu của chủ nghĩa xã hội. Những nhân

tố đó là “nhà nước của nhân dân lao động dưới sự lãnh đạo của
Đảng”, “nền kinh tế hàng hóa nhiều thành phần, kinh tế nhà nước đóng
vai trò chủ đạo, cùng với kinh tế hợp tác trở thành nền tảng”, “tăng
trưởng kinh tế gắn liền với tiến bộ và công bằng xã hội”.
 

 

Như vậy, mục tiêu định hướng xã hội chủ nghĩa của cách mạng nước ta
đồng nhất với mục tiêu của chủ nghĩa nhân đạo là làm cho mọi người đều
có cơm ăn, áo mặc, ai cũng được học hành, xã hội công bằng, dân chủ, văn
minh.

 
 
 
 
 

66
 

 

Hai		là,		nền		kinh		tế		thị		trường		theo		định		hướng		xã		hội		chủ
	nghĩa,		ngay		từ
 

trong	bản	chất	của	nó	đã	chứa	đựng	yếu	tố	luân	lý	đạo	đức.
 

 

Trước hết cần phải thấy rằng, nền kinh tế thị trường không phải là thuộc
tính riêng của chủ nghĩa tư bản. Nó là phương thức tiến hành sản xuất
của nhiều chế độ xã hội phù hợp với yêu cầu hoạt động của lực lượng sản
xuất kể cả trình độ hiện đại.
 

 

Trong điều kiện xã hội tư bản, dựa trên chế độ sở hữu tư nhân về tư liệu
sản xuất, mục đích của người sản xuất hàng hóa là thu được giá trị thặng
dư, tức là bóc lột lao động thặng dư của người lao động để gia tăng tư bản
tư nhân, còn thỏa mãn nhu cầu đời sống của con người chỉ là phương tiện
để đạt mục đích. Ngược lại nền kinh tế thị trườnh định hướng xã hội chủ

http://tieulun.hopto.org



nghĩa khác hẳn về chất so với nền kinh tế thị trường khác. Ở đây kinh tế
nhà nước đóng vai trò chủ đạo, cùng với kinh tế hợp tác trở thành nền
tảng cho toàn bộ nền kinh tế. Nhiệm vụ của nó là giải phóng lực lượng
sản xuất, lấy việc nâng cao hiệu quả của kinh tế và xã hội, cải thiện đời
sống nhân dân là mục tiêu hàng đầu trong việc khuyến khích các thành
phần kinh tế. Muốn vậy, đòi hỏi phải sử dụng hợp lý, hữu hiệu các nguồn
vốn (thiết bị, nguyên liệu, nhân lực) để nâng cao hiệu quả sản xuất, bảo
đảm chất lượng sản phẩm và bảo vệ quyền lợi cho người tiêu dùng là
biểu hiện các quan niệm giá trị đạo đức.

 

Ngày  nay  thước  đo  đánh  giá  hoạt  động  của  chủ  thể  sản  xuất  kinh
 doanh  không hoàn toàn là hiệu quả kinh tế mà còn là tình cảm, trách
nhiệm và danh dự xã hội.

 

Ba	 là,	 các	 tiêu	 chuẩn	đạo	đức	và	quan	niệm	giá	 trị	biểu	hiện	hình
thái	ý	thức	cấu	thành	tiền	đề	nhân	văn	trong	hoạt	động	của	chủ	thể
kinh	tế.
 

 

Thực tiễn cho thấy, động lực của sự phát triển kinh tế thị trường định
hướng xã hội chủ nghĩa, ngoài những nhân tố kinh tế, còn có cả nhân tố
phi kinh tế, kể cả nhân tố tinh thần đạo đức: như tinh thần yêu nước, yêu
chủ nghĩa xã hội, ý thức độc lập tự chủ, tự cường của cán bộ, đảng viên và
nhân dân. Đó chính là những tình cảm và giá trị đạo đức cao đẹp của
người Việt Nam. Dựa trên những giá trị đó, mọi tài năng sáng tạo, mọi
nguồn lực to lớn của đất nước, của nhân dân ta sẽ được tập hợp và phát
huy để hướng vào mục tiêu đưa nước ta trở thành một nước xã hội chủ
nghĩa phồn vinh, sánh vai cùng các nước phát triển trên thế giới.
 

 

Ngày nay, trong công cuộc đổi mới đất nước, Đảng ta xác định nhiệm
vụ trọng tâm
 

là phát triển kinh tế, điều đó không có nghĩa là xem nhẹ vai trò của
đạo đức. Đảng ta luôn khẳng định vai trò quyết định của nhân tố con
người, đó phải là những con người phát triển cao về trí tuệ, cường tráng
về thể chất, trong sáng về đạo đức, phong phú về tinh thần, trong đó đạo

http://tieulun.hopto.org



đức mới là một động lực tinh thần to lớn thúc đẩy phong trào thi đua
 
 

 
 

67
 

 

yêu nước, hăng say lao động sản xuất, thực hành tiết kiệm, phát huy
sáng kiến kỹ thuật, làm việc có chất lượng và hiệu quả cao của nhân dân
lao động.

 

Bốn	là,	đạo	đức	góp	phần	điều	tiết	các	quan	hệ	lợi	ích	trong	kinh
tế	thị	trường
 

định	hướng	xã	hội	chủ	nghĩa.
 

 

Quan hệ đạo đức gắn liền “tiềm ẩn” trong các quan hệ xã hội. Các chuẩn
mực đạo đức duy trì trật tự chung trong các lĩnh vực sản xuất, phân phối,
trao đổi và tiêu dùng, điều hòa quan hệ lợi ích giữa con người với con
người. Trong các xí nghiệp thuộc kinh tế nhà nước, vấn đề đặt ra là làm
sao cho công nhân yêu mến xí nghiệp mình, làm sao để họ

coi trọng lợi ích xí nghiệp và thành quả lao động của công nhân gắn
bó chặt chẽ với vinh
 

dự xã hội và lợi ích vật chất của họ. Ở đây không chỉ là tác động của
kinh tế, chính trị mà còn là yếu tố đạo đức nữa.
 

 

Đối với khu vực kinh tế tư bản tư nhân, quan hệ giữa chủ và người
làm thuê cũng
 

đặt ra nhiều vấn đề. Ngoài việc phải tuân thủ chính sách và pháp luật
của Nhà nước, giữa
 

họ còn có quan hệ về mặt đạo nghĩa: tôn trọng nhân cách của người
lao động, quan tâm cải thiện điều kiện lao động và đãi ngộ phúc lợi hợp

http://tieulun.hopto.org



lý…
 

 

Trong quan hệ giữa nhà sản xuất kinh doanh và người tiêu dùng, yêu cầu
đạo đức phải thực hiện đúng các quy phạm đạo đức nghề nghiệp, hàng
hóa phải hợp quy cách, đúng chất lượng, mẫu mã. Chủ doanh nghiệp phải
chịu trách nhiệm trước người tiêu dùng

về hàng hóa mình bán ra, bảo đảm “hàng thực, giá đúng”. Nhà doanh
nghiệp luôn có ý thức về đạo đức trong kinh doanh, ngoài lợi nhuận
chính đáng còn phải suy nghĩ xem có nên sản xuất loại hàng này không?
Hàng hóa này có nên đem bán ra thị trường không?
 

 

Như vậy đạo đức có vai trò hết sức quan trọng và là yếu tố bên trong của
chính nền kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa.

 

II.	 SỨC	 BIẾN	 ĐỔI	 CỦA	 THANG	 GIÁ	 TRỊ	 ĐẠO	 ĐỨC	 TRONG	 NỀN
KINH	TẾ	THỊ	TRƯỜNG	ĐỊNH	HƯỚNG	XÃ	HỘI	CHỦ	NGHĨA

 

1.	Giá	trị	và	thang	giá	trị	đạo	đức.
 

 

Giá trị là cái gì làm cho một vật trở nên có ích lợi, có ý nghĩa, là đáng quý
về mặt nào đó. Có giá trị cá nhân và giá trị xã hội. Từ quan niệm trên, có
thể hiểu giá trị đạo đức

là những cái được con người lựa chọn và đánh giá, là những cái có ý
nghĩa tích cực với
 

đời sống xã hội và phù hợp với dư luận xã hội.
 

 

Một tổ hợp giá trị đạo đức hay một hệ thống giá trị đạo đức được xếp
theo một thứ
 

tự ưu tiên nhất định được gọi là thang giá trị đạo đức. Ví dụ, khi nói
về giá trị đạo đức
 

 
 

http://tieulun.hopto.org



68
 

 

truyền thống của dân tộc ta, giáo sư Trần Văn Giàu nhấn mạnh bảng
nội dung sau: “yêu nước, cần cù, anh hùng, sáng tạo, lạc quan, thương
người, vì nghĩa”. Đó là thang giá trị đạo đức truyền thống của dân tộc
được xếp theo thứ tự nhất định.
 

 

Thang giá trị đạo đức được hình thành và phát triển phụ thuộc vào
điều kiện lịch sử
 

xã hội nhất định, và từ thang giá trị đạo đức, chủ thể đạo đức (dân tộc,
nhóm, cá thể) có
 

thể vận dụng nó để tạo lập một hoạt động, hành vi hay đánh giá một
hiện tượng xã hội, một cử chỉ hành vi…được gọi là thước đo giá trị.
 

 

Đạo đức không sinh ra từ đạo đức mà là sản phẩm của những điều kiện
lịch sử cụ thể. Các giá trị đạo đức là kết quả của các mối quan hệ giữa
người với người trong những hoàn cảnh lịch sử nhất định.
 

 

Nghiên cứu thang giá trị đạo đức truyền thống Việt Nam có thể nêu
lên một số
 

nhận xét sau:
 

 

Trong thang giá trị đạo đức truyền thống, lòng yêu nước được xem là cốt
lõi, cơ bản, phổ biến và cao nhất. Tinh thần đoàn kết, ý thức cộng đồng,
lao động cần cù thông minh  sáng  tạo,  thương  người vì nghĩa,  lối  sống
 tình  nghĩa thủy  chung  là  những  giá  trị truyền thống quý báu của dân
tộc Việt Nam. Nghị quyết 09 của Bộ chính trị về một số định hướng lớn
trong công tác tư tưởng hiện nay chỉ rõ: “Những giá trị văn hóa truyền
thống vững bền của dân tộc Việt Nam là lòng yêu nước nồng nàn, ý thức
cộng đồng sâu sắc, đạo lý thương người như thể thương thân”, đức tính

http://tieulun.hopto.org



cần cù, vượt khó, sáng tạo trong
lao động. Đó là thang giá trị đạo đức truyền thống của dân tộc. Cũng

cần phải thấy rằng, bên cạnh những mặt ưu điểm, trong thang giá trị đạo
đức Việt Nam cổ truyền cũng bộc lộ nhiều hạn chế của một nền văn hóa
đạo đức được xây dựng trên cơ sở xã hội nông nghiệp

và luôn luôn phải tiến hành chiến tranh chống ngoại xâm. Nó chủ yếu
đề cao phẩm chất chiến đấu “chống giặc cứu nước” mà ít nhiều xem nhẹ
những phẩm chất lao động, xây dựng làm giàu cho đất nước. Các giá trị
đạo đức được đề cao là các giá trị cộng đồng, còn các giá trị cá nhân còn
mờ nhạt.

 

2.	Sự	biến	đổi	của	thang	giá	trị	đạo	đức	hiện	nay.
 

 

Hiện nay nước ta đang thực hiện quá trình đổi mới toàn diện đất nước.
Từ đổi mới kinh tế, đến đổi mới chính trị, đổi mới văn hóa xã hội, đổi mới
quan hệ quốc tế. Do đó, mọi lĩnh vực của đời sống xã hội đang có sự
chuyển đổi sâu sắc và tác động đến đời sống tinh thần, trong đó các nhân
tố tác động chủ yếu đến đạo đức là:
 

 

- Nước ta chuyển từ cơ  chế kinh  tế tập trung quan liêu bao cấp sang
cơ  chế thị
 

trường định hướng xã hội chủ nghĩa. Quá trình chuyển sang nền kinh
tế thị trường định

 
 
 
 

69
 

 

hướng xã hội chủ nghĩa ở nước ta đang từng bước làm thay đổi các
điều kiện kinh tế theo các hướng:
 

 

+ Chuyển từ nền kinh tế nông nghiệp hiện vật sang kinh tế hàng hóa,

http://tieulun.hopto.org



trao đổi lao
 

động cho nhau qua thước đo giá trị là tiền.
 

 

+ Chuyển từ kinh tế khép kín sang nền kinh tế mở, gắn với phân công lao
động trong nước và quốc tế, chuyển từ nền kinh tế trên phạm vi hộ gia
đình, làng xóm, ít tính cạnh tranh sang kinh tế hàng hóa cạnh tranh quyết
liệt trên phạm vi trong nước và thế giới. Tác động của môi trường kinh tế
vào giá trị đạo đức truyền thống, đặc biệt lối sống

là rất đáng kể. Chuyển sang cơ chế kinh tế mới, sự phân hóa xã hội là
không tránh khỏi. Cạnh tranh tạo ra sáng kiến và nâng cao năng suất lao
động, đồng thời cũng làm cho sự

rủi ro ngày càng cao, sự phân hóa thu nhập có chiều hướng gia tăng.
 

 

Do tác động của lối sống thực dụng, chạy theo đồng tiền, “có cầu sẽ
cung”, trong
 

xã hội xuất hiện những tệ nạn xã hội mới, ảnh hưởng nghiêm trọng
đến những chuẩn mực
 

giá trị đạo đức truyền thống. Đó là những điều kiện khách quan
không thể tránh khỏi đang
 

tác động trực tiếp vào những giá trị đạo đức truyền thống, nhất là vào
tính cộng đồng, tình làng, nghĩa xóm.
 

 

- Nước ta đang mở cửa giao lưu với thế giới, tham gia vào quá trình hợp
tác phân công lao động quốc tế trong bối cảnh quốc tế và trong nước có
nhiều diễn biến phức tạp, tuy có nhiều thời cơ thuận lợi, nhưng cũng rất
nhiều khó khăn thử thách tác động đến nền tảng đạo đức dân tộc. Những
tư tưởng tư sản như chủ nghĩa thực dụng, chủ nghĩa tự do mới, chủ nghĩa
đa nguyên chính trị và các thứ văn hóa phẩm đồi trụy cũng xâm nhập vào
nước ta. Mặt khác, lợi dụng ta mở cửa nền kinh tế, các thế lực phản động
quốc tế đang thực hiện chiến lược “diễn biến hòa bình”, tập trung vào
lĩnh vực tư tưởng văn hóa, đạo đức, nhằm xóa bỏ chủ nghĩa xã hội ở Việt

http://tieulun.hopto.org



Nam.
 

 

Sự biến động mạnh mẽ của các điều kiện kinh tế - xã hội, tất yếu
không thể không
 

có sự chuyển đổi thang giá trị đạo đức. Vấn đề là chuyển đổi theo
hướng nào, tiến bộ hay thoái hóa, thăng hoa hay sa đọa. Phải chăng kinh
tế phát triển thì trình độ đạo đức xã hội

tự nhiên sẽ được nâng cao ? Phải chăng quan niệm hiệu quả kinh tế
đồng nghĩa với chủ
 

nghĩa sùng bái đồng tiền ? Thực tế ở Việt Nam gần hai mươi năm đổi
mới cho thấy, thang
 

giá trị đạo đức xã hội đang thay đổi cực kỳ nhanh chóng, phức tạp, có
cả tích cực và tiêu cực, thậm chí có cả đảo lộn, sự biến động diễn ra nhiều
chiều chưa ổn định.
 

 

Trong điều kiện mới, các giá trị đạo đức truyền thống của dân tộc đang có
những chuyển biến phức tạp, có đấu tranh giữa cái tiến bộ và cái lạc hậu,
giữa thiện và ác, giữa

lối  sống  lành  mạnh,  trung  thực, thủy  chung  với  lối  sống  thực
 dụng,  dối  trá,  ích  kỷ,  ăn bám,  chạy  theo  đồng  tiền.  Đạo  đức  mới
 vừa  phải  đấu  tranh  với  các  hệ  thống  đạo  đức
 

 
 

70
 

 

khác, vừa phải đấu ttranh để tự đổi mới, tự khẳng định mình trong
điều kiện mới, trên cơ
 

sở kế thừa đổi mới cho thích ứng với tình hình mới. Trong quá trình
kế thừa và đổi mới, những giá trị đạo đức nổi lên mấy xu hướng sau:
 

http://tieulun.hopto.org



 

- Các giá trị đạo đức truyền thống của dân tộc được khẳng định và phát
triển trong điều kiện mới, chẳng hạn như: lòng yêu nước, lòng nhân ái, ý
thức đoàn kết cộng đồng, lòng vị tha, tính trung thực…đều có sự biến đổi.
 

 

- Tư tưởng yêu nước là giá trị đạo đức hàng đầu xuyên suốt quá trình
lịch sử dân
 

tộc Việt Nam từ khi dựng nước tới nay. Ngày nay, yêu nước là yêu
nhân dân, yêu chủ nghĩa xã hội, không chỉ yêu nhân dân nước mình mà
còn quý trọng yêu mến nhân dân nước khác.Yêu nước phải gắn với ý chí
tự lực tự cường, sáng tạo trong lao động, học tập

và  nghiên  cứu,  khai  thác  mọi  tiềm năng  đất nước,  bảo  vệ  độc  lập
 dân  tộc, quyền  bình đẳng dân tộc, chiến thắng nghèo nàn, lạc hậu, từng
bước nâng cao đời sống ấm no hạnh phúc của nhân dân, vươn lên ngang
tầm thời dại mới.
 

 

Lòng nhân ái là một truyền thống quý báu của dân tộc, cội nguồn của đạo
đức cần phải phát huy mạnh mẽ hơn. Ngày nay, những vấn đề ngăn chặn
cái ác, khuyến khích cái thiện, đoàn kết thương yêu con người, quý trọng
của công, quan tâm đến nỗi bất hạnh của con người, chống chiến tranh,
chống ma túy, nạn mại dâm, bệnh AIDS, chống nạn đói và mù chữ…là
những vấn đề nhân đạo cấp bách.
 

 

Các giá trị đạo đức vốn hình thành trong cách mạng dân tộc dân chủ được
giữ gìn, trân trọng và bổ sung nội dung mới:
 

 

+ Chủ nghĩa anh hùng cách mạng trong chiến tranh nay chuyển sang
hòa bình, chủ
 

nghĩa anh hùng cách mạng lại được phát huy trong công cuộc đổi mới
xây dựng đất nước.
 

Từ ý chí không chịu mất nước, không chịu làm nô lệ chuyển sang ý chí

http://tieulun.hopto.org



không chịu nghèo đói, lạc hậu và lệ thuộc. Giá trị tự do trước đây được
hiểu là quyền tự do của toàn dân tộc, nay mang thêm nhiều ý nghĩa về
quyền tự do cá nhân, tự do hành nghề, tự do mưu cầu hạnh phúc. Những
giá trị đạo đức mới được bổ sung góp phần làm nên sự phát triển đời
sống tinh thần của xã hội ta hôm nay và những giá trị đó đang tạo một
động lực thúc đẩy

sự nghiệp đổi mới đất nước. Trong quá trình đổi mới và định hướng
thang giá trị đạo đức cần chống hai khuynh hướng cực đoan:
 

 

Một	là, chống thái độ bảo thủ, đề cao quá mức truyền thống mà coi
nhẹ hoặc phủ
 

nhận đổi mới.
 

 

Hai	là,	chống thái độ hư vô, đi vào kinh tế thị trường hiện đại hóa đất
nước mà xa
 

rời những giá trị đạo đức truyền thống, làm mất đi bản sắc dân tộc,
đánh mất bản thân mình. Những hiện tượng yêu nước, lòng nhân ái, tính
cộng đồng, ý chí kiên cường, bất
 

 
 
 

71
 

 

khuất, siêng năng, tận tụy, liêm khiết, thủy chung, cần cù đã trở thành
lối sống bền vững trong lịch sử dân tộc giờ đây phải được tăng cường đổi
mới và hoàn thiện cả về nội dung, phương hướng.

 

III.	ĐẠO	ĐỨC	NGƯỜI	CÁN	BỘ	LÃNH	ĐẠO	QUẢN	LÝ	TRONG	ĐIỀU
KIỆN	 KINH	 TẾ	 THỊ	 TRƯỜNG	 ĐỊNH	 HƯỚNG	 XÃ	 HỘI	 CHỦ	 NGHĨA	Ở
VIỆT	NAM.

 

1.	Đạo	đức	đối	với	cán	bộ

http://tieulun.hopto.org



 
 

Cán bộ là “Người làm công tác có chức vụ trong một cơ quan, một tổ
chức, phân biệt với người thường, không có chức vụ”.
 

 

Ở nước ta, trong các thời kỳ cách mạng, cán bộ luôn là vấn đề nổi lên
hàng đầu và giữ vai trò hết sức trọng yếu. Nó chẳng những có ý nghĩa
quyết định đối với công tác xây đựng Đảng mà còn là nhân tố quyết định
sự thành bại của cách mạng. Lênin cho rằng:

“Trong lịch sử chưa hề có một giai cấp nào giành được quyền thống
trị nếu nó không đào
 

tạo ra được trong hàng ngũ của mình những lãnh tụ chính trị, những
đại biểu tiên phong
 

có đủ khả năng tổ chức và lãnh đạo phong trào. Chủ tịch Hồ Chí Minh
nói: “Cán bộ là cái gốc của mọi công việc và muôn việc thành công hay
thất bại đều do cán bộ tốt hoặc kém”.
 

 

Cán bộ là người định ra đường lối chủ trương chính sách của Đảng và
Nhà nước, đồng thời là người đưa chủ trương chính sách của Đảng, Nhà
nước đến với nhân dân, vận động, tổ chức nhân dân thực hiện thắng lợi
các mục tiêu đề ra, đưa đất nước ngày càng phát triển và tiến bộ. Do vậy,
trong mỗi giai đoạn cần có một đội ngũ cán bộ thích ứng, vừa có phẩm
chất đạo đức vừa có năng lực để đáp ứng được sự đòi hỏi của nhiệm vụ
cách mạng.

 

Trong sự phát triển kinh tế - xã hội hiện nay đạo đức cần phải được nhấn
mạnh trong mỗi con người, đặc biệt đối với đội ngũ cán bộ của Đảng, Nhà
nước và các tổ chức đoàn thể quần chúng.
 

 

Chủ tịch Hồ Chí Minh đã dạy: làm cách mạng để cải tạo xã hội cũ thành xã
hội mới là một sự nghiệp rất vẻ vang, nhưng nó cũng là một nhiệm vụ rất
nặng nề, một cuộc đấu  tranh  rất  phức  tạp  và  gian  khổ.  Sức  có  mạnh
 mới  gánh  được  nặng  và  đi  được  xa. Người cán bộ phải có đạo đức

http://tieulun.hopto.org



cách mạng làm nền tảng mới hoàn thành được nhiệm vụ cách mạng vẻ
vang.
 

 

Nghị quyết Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ VIII của Đảng chỉ ra công
tác cán bộ trong thời kỳ mới rất nặng nề: Chúng ta phải chủ dộng xây
dựng đội ngũ cán bộ ngang tầm thời kỳ đẩy mạnh công nghiệp hóa, hiện
đại hóa đất nước, góp phần thực hiện hai

 
 

 
72

 

 

nhiệm vụ chiến lược: Xây dựng và bảo vệ Tổ quốc xã hội chủ nghĩa.
Những yêu cầu định
 

ra về phẩm chất đạo đức của người cán bộ hiện nay là:
 

 

Một	 là,	có tinh thần yêu nước sâu sắc, tận tụy phục vụ nhân dân, kiên
định mục tiêu độc lập dân tộc và chủ nghĩa xã hội, phấn đấu thực hiện có
kết quả đường lối của Đảng, chính sách và pháp luật của Nhà nước.
 

 

Hai	là,	cần, kiệm, liêm, chính, chí công, vô tư, không tham nhũng và kiên
quyết đấu tranh chống tham nhũng, có ý thức tổ chức, kỷ luật, trung thực,
không cơ hội, gắn bó mật thiết với nhân dân, được nhân dân tín nhiệm.

 

Ba	là,	có trình độ hiểu biết về lý luận chính trị, quan điểm, đường lối của
Đảng và pháp luật của Nhà nước, có trình độ văn hóa, chuyên môn, đủ
năng lực và sức khỏe để làm việc có hiệu quả, đáp ứng yêu cầu nhiệm vụ
được giao.
 

 

Các tiêu chuẩn nói trên có quan hệ mật thiết với nhau, coi trọng cả đức
lẫn tài, trong đó đức là gốc. Cán bộ ở cấp càng cao thì càng phải gương
mẫu, càng phải gìn giữ phẩm chất đạo đức.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Cũng cần phải thấy rằng, trong điều kiện nền kinh tế đất nước vận
hành theo cơ
 

chế thị trường, một bộ phận không nhỏ cán bộ thoái hóa về phẩm
chất chính trị, đạo đức,
 

lối sống, tham nhũng, buôn lậu, lãng phí, quan liêu thì việc nhấn mạnh
đức là gốc theo tư tưởng của Bác Hồ là hoàn toàn có ý nghĩa thực tiễn và
cần thiết. Tuy nhiên, nói như vậy không có nghĩa là xem nhẹ tài. Bởi vì,
không xây dựng đội ngũ cán bộ có tài thì cũng không thể thực hiện thành
công sự nghiệp công nghiệp hóa, hiện đại hóa đất nước. Hơn nữa, đức ở
đây  bao  gồm phẩm chất chính trị, đạo  đức, lối sống, phong cách làm
việc. Người có bản lĩnh chính trị vững vàng là người có cả đức và tài, là sự
thống nhất giữa đức

và tài.
 
 

2.	Học	tập	tư	tưởng	đạo	đức	Hồ	Chí	Minh,	xây	dựng	đạo	đức	cách
mạng.
 

 

Hồ Chí Minh là người tài đức song toàn. Dân tộc Việt Nam và nhân loại
tiến bộ mãi mãi tự hào về Hồ Chí Minh - Người anh hùng giải phóng dân
tộc và danh nhân văn hóa thế giới.
 

 

Những phẩm chất đạo đức cao quý ở Hồ Chí Minh về tinh thần cách mạng
cao cả, suốt đời phục vụ Tổ quốc, phục vụ nhân dân, về đức khiêm tốn,
giản dị, cần kiệm liêm chính, chí công vô tư; mãi mãi là tấm gương sáng
về nhân cách cho các thế hệ hôm nay

và mai sau học tập.
 

 

Xuyên suốt cuộc đời hoạt động cách mạng của mình, Hồ Chí Minh đã
đánh giá rất cao vai trò và sức mạnh của đạo đức cách mạng. Theo Người
đạo đức là nền tảng của

http://tieulun.hopto.org



 
 
 

73
 

 

người cách mạng cũng giống như gốc của cây, ngọn nguồn của sông
của suối. Người vẫn thường nói, người cách mạng phải có đạo đức cách
mạng mới hoàn thành được nhiệm vụ cách mạng. Không có đạo đức cách
mạng thì dù tài giỏi đến mấy cũng không lãnh đạo được nhân dân.
 

 

Đạo đức cách mạng không chỉ là cái gốc của người cách mạng, mà còn là
động lực mạnh mẽ để người cách mạng đi đến cái trí. Và khi đã có trí,
hiểu biết về khoa học, chủ nghĩa Mác, phương pháp cách mạng… thì cái
đức chính là cái bảo đảm cho người cách mạng giữ vững  được chủ nghĩa
mà mình đã giác ngộ, đã đi theo.

 

Sự nghiệp độc lập dân tộc và chủ nghĩa xã hội là sự nghiệp to lớn, khó
khăn và nặng nề, con đường đi đến độc lập dân tộc và chủ nghĩa xã hội là
con đường dài, không phải là một đại lộ thẳng tắp. Do đó, đạo đức cách
mạng giúp người cách mạng vững tin trên con đường đi tới mục tiêu của
mình. Có đạo đức cách mạng thì gặp khó khăn, gian khổ cũng không sợ
sệt, lùi bước. Do đó, chăm lo cái gốc, cái nguồn, cái nền tảng ấy phải

là công việc thường xuyên của toàn Đảng, toàn dân, của mỗi gia đình
và mỗi người trong
 

xã hội.
 

 

Học tập tư tưởng đạo đức Hồ Chí Minh xây dựng đạo đức cách mạng
chúng ta cần
 

tập trung vào những nội dung chủ yếu sau đây:
 

 

Một	là,	trung với nước, hiếu với dân, suốt đời chiến đấu hi sinh vì độc lập
tự do của Tổ quốc, vì chủ nghĩa xã hội và hạnh phúc của nhân dân.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Trung  và  hiếu  là  hai  khái  niệm cơ  bản,  là  trọng  tâm  của  tư  tưởng
 đạo  đức Nho giáo. Ở đó trung là trung với vua và hiếu với cha mẹ; đã
được Hồ Chí Minh mở rộng ra phạm vi xã hội là trung với nước, hiếu với
dân.
 

 

Ở đây nước là của dân và dân là chủ của nước. “Trung”, “hiếu” đã mang
một chất lượng mới với ý nghĩa cách mạng, hết sức sâu sắc, vượt xa
những giá trị đạo đức truyền thống Nho giáo.
 

 

Không có gì quý hơn độc lập tự do suốt đời chiến đấu cho độc lập tự do,
cho hạnh phúc của nhân dân là tư tưởng đạo đức tiếp nối truyền thống
đạo đức của dân tộc Việt Nam, là phẩm chất đạo đức lớn nhất, cao nhất
của con người Việt Nam thời đại Hồ Chí Minh.
 

 

Có thể nói, chiến đấu vì độc lập tự do, vì hạnh phúc của nhân dân, là
phẩm chất nổi trội  trong  các  phẩm  chất  đạo  đức  Hồ  Chí Minh. Phẩm
 chất  này  đã  trở  thành  ý  chí  bất khuất, thành chủ nghĩa anh hùng,
thành thái độ không cam chịu nô lệ, “thà hy sinh tất cả chứ nhất định
không chịu mất nước”. Phẩm chất này đã trở thành bản lĩnh của người
Việt Nam trước những thử thách, khó khăn gian khổ, đã hóa thành lối
sống có tình có nghĩa,

 
 

 
74

 

 

có thủy chung, có văn hóa – lối sống thắm đượm chủ nghĩa nhân đạo
chiến đấu. Phẩm chất này đã ảnh hưởng rất lớn và sâu sắc trong cộng
đồng người Việt Nam, trong sự tập hợp sức mạnh Việt Nam và sức mạnh
nhân loại.
 

 

http://tieulun.hopto.org



Chiến đấu vì độc lập tự do vì chủ nghĩa xã hội, vì hạnh phúc của nhân dân
đã hòa nhập với dòng chảy chung của ý thức đạo đức cao đẹp nhất của
nhân loại và nhân loại cũng đã cổ vũ nó, tiếp nhận nó, như là chính phẩm
chất và giá trị của mình. Vì vậy, ngày nay khi trên thế giới còn có những
đất nước, những bộ phận dân cư chưa được hưởng độc

lập tự do, cơm no áo ấm, chưa được học hành, hạnh phúc thì phẩm
chất này ở tư tưởng
 

đạo đức Hồ Chí Minh vẫn là khát vọng cháy bỏng, là chất men kích
thích, là động lực nội
 

tại thúc đẩy nhân loại tiến lên, vươn tới.
 

 

Hai	là,	cần, kiệm, liêm, chính, chí công, vô tư. Cần, kiệm, liêm, chính,
chí công,
 

vô tư là phẩm chất đạo đức cơ bản, được Hồ Chí Minh đề cập thường
xuyên vì nó gắn liền với hoạt động hàng ngày của mỗi người cách mạng
và quan hệ mật thiết với phẩm chất “Trung với nước, hiếu với dân”. Cần,
kiệm, liêm, chính, chí công, vô tư, theo Bác Hồ giải thích là:
 

 

Cần	là cần cù siêng năng, tăng năng suất trong công việc. Ví dụ trong sản
xuất quan trọng bậc nhất của cần là phát triển sản xuất. Phải lấy hiệu quả
của sản xuất mà đo ý

chí cách mạng.
 

 

Kiệm	là tiết kiệm, tức là không lãng phí thời gian, của cải của mình và của
dân. Nghĩa là, chữ kiệm có nội dung khá toàn diện: tiết kiệm thời gian, tiết
kiệm trong sản xuất, tiết kiệm trong tiêu dùng, tiết kiệm ở cả xã hội và ở
mỗi cá nhân.
 

 

Liêm	tức là không tham ô và luôn luôn tôn trọng, giữ gìn của công, của
nhân dân. Liêm đã trở thành thước đo bản chất người, bản chất cách
mạng của mỗi người.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Chính	 là thẳng thắn, thấy điều phải dù nhỏ cũng phải làm, thấy trái dù
nhỏ cũng phải tránh. Khi nói tới chính, trước hết phải lấy mình làm đối
tượng.
 

 

Chí	công	vô	tư	 là đem lòng chí công, vô tư mà đối với người, với việc;
ham làm những việc ích nước, lợi dân, không ham địa vị công danh, phú
quý. Khi làm bất cứ việc

gì cũng đừng nghĩ đến mình trước, khi hưởng thụ thì mình nên đi sau.
Chí công vô tư là chăm lo việc nước như chăm lo việc nhà. Như vậy chí
công vô tư không phải là không chăm lo lợi ích riêng. Ở đây Bác chỉ yêu
cầu trong quan hệ lợi ích chung và riêng cần phải hài hòa. Nghĩ đến lợi
ích riêng nhưng cần ưu tiên lợi ích chung. Chủ tịch Hồ Chí Minh cho rằng,
chí công vô tư phải gắn liền với chống chủ nghĩa cá nhân, theo Bác, đấu
tranh chống chủ nghĩa cá nhân không phải là giày xéo lên lợi ích cá nhân.
Mỗi người đều
 

 
 
 
 
 

75
 

 

có tính cách riêng, sở trường riêng, đời sống riêng của bản thân và
của gia đình mình. Nếu những lợi ích cá nhân không trái lợi ích tập thể thì
không phải là xấu.
 

 

Cũng cần phải thấy rằng, Hồ Chí Minh phê phán chủ nghĩa cá nhân, nhưng
yêu cầu giải quyết hài hòa lợi ích cá nhân và xã hội, không trù dập lợi ích
cá nhân, phải tôn trọng và phát triển cá nhân để chống chủ nghĩa cá nhân.
 

 

Ba	là,	tu dưỡng đạo đức cách mạng suốt đời.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Theo Chủ tịch Hồ Chí Minh “Đạo đức cách mạng không phải trên trời
xuống. Nó
 

do đấu tranh, rèn luyện bền bỉ hàng ngày mà phát triển và củng cố.
Cũng như ngọc càng mài càng sáng, vàng càng luyện càng trong”.
 

 

Cuộc sống luôn luôn vận động, biến đổi không ngừng. Do vậy, việc tu
dưỡng, rèn luyện đạo đức phải được tiến hành liên tục, không ngừng.
Hôm nay có thể tốt, có thể

vĩ đại, nhưng ngày mai có thể biến chất, thoái hóa hư hỏng nếu không
tu dưỡng thường xuyên.
 

 

Chủ  tịch  Hồ  Chí  Minh  cho  rằng,  thực  tiễn  cách  mạng  liên  tục  phát
 triển,  con người cách mạng và đạo đức cách mạng cũng phải tiến lên nếu
không muốn lạc hậu với cuộc sống. Nếu không tiến lên tức là thoái. Và
nếu thoái thì những thắng lợi đã đạt được

sẽ không thể củng cố và phát triển.
 

 

Bốn	là,	nói đi đôi với làm, nêu gương về đạo đức.
 

 

Bản  thân  cuộc đời Hồ Chí minh là chuẩn mực tuyệt vời, một tấm gương
ngời sáng  về  sự  nói  đi  đôi  với  làm,  lý  luận  nhuần  nhuyễn  với  thực
 tiễn.  Người  đã  diễn  đạt những nguyên lý của chủ  nghĩa Mác – Lênin
thành những phương châm chỉ đạo  hành động, những chuẩn mực, để rèn
luyện đạo đức cho cán bộ, đảng viên.
 

 

Chủ tịch Hồ Chí Minh là Người vĩ đại khi nói về đạo đức, Người càng vĩ
đại khi thực hành đạo đức. Người không chỉ nói là làm, mà người còn nói
ít làm nhiều, và trên phương diện đạo đức phần nhiều người chỉ làm
nhiều mà không nói. Chính điều này hôm nay đang đòi hỏi chúng ta phải
suy ngẫm sâu sắc mới có thể khám phá được tầng sâu bản chất trong tư

http://tieulun.hopto.org



tưởng đạo đức Hồ Chí Minh.
 

 

Nói đi đôi với làm, nêu tấm gương về đạo đức theo Hồ Chí Minh có liên
quan đến sự thành bại của cách mạng, sự sống còn của Đảng, của chế độ.
Sự thành công phần lớn  là  do  cán  bộ,  vậy  cán  bộ  phải  cố  gắng  hơn
 mọi  người,  để  làm  kiểu  mẫu  cho  mọi người. Không có những tấm
gương đạo đức thực tế, mọi tiêu chuẩn sẽ không còn giá trị gì hết. Chính
vì vậy, cán bộ phải gương mẫu phải nêu tấm gương về nói đi đôi với làm.
 

 

Năm	là,	xây đi đôi với chống.
 
 

 
 

76
 

 

Trong cuộc sống hiện nay những hình tượng tốt xấu, đúng sai vẫn còn
đan xen, đối chọi, thúc đẩy, hoặc kìm hãm nhau. Trong đó, cái tốt vẫn là
dòng chính, dòng chủ đạo, những cái xấu đang có nguy cơ lây lan, phát
triển. Muốn phát triển cái tốt, muốn ngăn chặn cái xấu, Hồ Chí Minh đòi
hỏi phải kết hợp “xây” với “chống”, trong đó “xây”

là nổi trội.
 

 

Theo Hồ Chí Minh, xây là xây dựng, học tập, tu dưỡng, rèn luyện những
phẩm chất đạo đức cách mạng; xây dựng chủ nghĩa tập thể, xây và nêu
những tấm gương về đạo đức, những điển hình “Người tốt, việc tốt”, xây
dựng tinh thần phụng sự Đảng, phụng sự

Tổ Quốc, phụng sự nhân dân. Xây dựng ý thức tổ chức kỷ luật, sự
đoàn kết trong tổ chức, trong nhân dân.
 

 

“Chống” là chống chủ nghĩa cá nhân, chống quan liêu, tham ô, lãng phí,
chống thói “quan cách mạng”, chống kiêu ngạo, chống thói vô tổ chức, vô
kỷ luật, mất đoàn kết.

http://tieulun.hopto.org



 
 

Trong suốt cuộc đời hoạt động cách mạng của mình, Hồ Chí Minh luôn
luôn chú trọng tới cả hai mặt “xây” và “chống” và trong “chống” có “xây”…
Ở đây xây là xây cái hay, cái đẹp, đồng thời cũng là chống cái dở, cái xấu.
Xây chủ nghĩa tập thể cũng đồng thời là chống chủ nghĩa cá nhân. Ngược
lại, chống tiêu cực là để khẳng định và xây cái tích cực, chống tham ô, lãng
phí, quan liêu – cũng chính là xây dựng liêm chính, tiết kiệm hiệu quả.
 

 

Theo Hồ Chí Minh, muốn “xây” và “chống” có kết quả phải kiên trì, kiên
quyết, phải tạo ra các phong trào cách mạng sôi động trong quần chúng.
Các phong trào, các cuộc vận động “xây” và “chống” phải cụ thể. Có phong
trào, có cuộc vận động chung cho toàn  Đảng,  toàn  dân,  nhưng  cũng  có
 phong  trào,  những  cuộc  vận  động  gắn  với  từng ngành, từng giới,
từng địa phương, từng lứa tuổi. Qua các phong trào, các cuộc vận động

mà lôi cuốn mọi người vào cuộc đấu tranh “xây” và “chống”. Yêu cầu
mỗi cá nhân, đảng viên phải có bản lĩnh, trung thực, quyết tâm cao,
thường xuyên cổ vũ, chiến đấu bồi đắp cho cái thiện, cái đẹp, cái đúng,
kiên quyết đấu tranh đẩy lùi cái xấu, cái sai, cái ác.
 

 

Sáu	là,	luôn luôn tự phê bình và phê bình.
 

 

Tự phê bình và phê bình là vũ khí sắc bén của Đảng, của mỗi cán bộ, đảng
viên trong quá trình tu dưỡng, rèn luyện, xây dựng đạo đức cách mạng.
Trong cuộc đời hoạt động  cách  mạng  của  mình,  Hồ  Chí  Minh  là  một
 mẫu  mực  của  tinh  thần,  phong  cách macxit – lêninnít trong tự phê
bình và phê bình. Theo người, phê bình là nêu ưu điểm và vạch ra khuyết
điểm của đồng chí mình. Tự phê bình là nêu ưu điểm và vạch khuyết
điểm của mình. Tự phê bình và phê bình phải đi đôi với nhau. Như vậy,
theo Hồ Chí Minh tự phê bình và phê bình có mục đích và ý nghĩa tốt đẹp
để mọi người học tập ưu điểm của nhau, để mọi người ngày càng đoàn
kết, thống nhất, để mọi người tiến bộ, trưởng thành.
 

 
 

http://tieulun.hopto.org



77
 

 

Hồ  Chí  Minh  còn  chỉ  ra  trong  tự  phê  bình  và  phê  bình  phải  tến
 hành  thường xuyên, triệt để, chỉ rõ nguyên nhân, chỉ rõ biện pháp cụ thể
để sữa chữa. Người luôn luôn nhắc nhở cán bộ phải chống thói trước mặt
thì nể, kể lể sau lưng. Nể nang không phê bình khác nào thấy trên mặt
đồng chí có nhọ mà không chỉ. Nể nang không phê bình để cho đồng chí
mình cứ sa vào lầm lỗi, đến nỗi hỏng việc. Thế thì khác nào thấy đồng chí
ốm

mà không chữa cho họ.
 

 

Hồ Chí Minh cho rằng, trong tự phê bình và phê bình, mỗi cán bộ,
đảng viên phải
 

bắt đầu từ chính mình. Mỗi người nếu không bắt đầu đòi hỏi từ chính
bản thân mình, thì không có cơ sở để đòi hỏi người khác.
 

 

Thực tiễn cho thấy, ở đâu tự phê bình và phê bình lặng đi, ở đó có chủ
nghĩa cá nhân  có  điều  kiện  phát  triển.  Chống  chủ  nghĩa  cá  nhân  sẽ
 không  có  hiệu  quả  nếu  sao nhãng việc tự phê bình và phê bình một
cách nghiêm túc theo tinh thần, tư tưởng đạo đức

Hồ Chí Minh. Hiện nay, trong điều kiện kinh tế thị trường, bên cạnh
những yếu tố tính cực cơ bản, đã nảy sinh những yếu tố tự phát, gây
nhiều tiêu cực và tệ nạn xã hội. Do đó việc nâng cao tinh thần đấu tranh
phê bình và tự phê bình là sự dũng cảm nhìn thẳng vào

sự thật, nhận rõ và nghiêm khắc tự phê bình đối với những thiếu sót
yếu kém vi phạm đạo đức của mình, kiên quyết sữa chữa khuyết điểm
của mình để ngày càng tiến bộ là công việc thường xuyên của môi cán bộ,
đảng viên, mỗi tổ chức, chính quyền, đoàn thể.
 
Chia sẽ ebook : http://downloadsachmienphi.com/
 Tham gia cộng đồng chia sẽ sách : Fanpage :
https://www.facebook.com/downloadsachfree
 Cộng đồng Google :http://bit.ly/downloadsach

http://tieulun.hopto.org

http://downloadsachmienphi.com/
https://www.facebook.com/downloadsachfree
http://bit.ly/downloadsach


  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

78
 

 

TÀI	LIỆU	THAM	KHẢO
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 

[1].	Giáo	trình	đạo	đức	học. NXB Chính trị Quốc gia Hà Nội – Năm
 

 

2000.
 

 

[2].	Về	giáo	dục	đạo	đức	cách	mạng	trong	cácn	bộ	đảng	viên	hiện
nay	 -	Thực	 trạng	và	giải	pháp. NXB Chính trị Quốc gia Hà Nội – năm
2004

[3].		Giáo		dục		đạo		đức		cho		cán		bộ		đảng		viên		trong		thời		kỳ
	đẩy	mạnh	công	nghiệp	hoá	 -	hiện	đại	hoá	đất	nước. NXB Chính trị
quốc gia Hà Nội – năm 2004.
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://tieulun.hopto.org



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

79

http://tieulun.hopto.org


