
CUỘC HỘI NHẬP TÂM LINH 
Trần Gia Phụng 
(Toronto) 

Cuộc Nam tiến của dân tộc Việt vào thế kỷ 17 được tiến hành một cách ôn hòa, ít đụng chạm,
không gây ra hận thù dân tộc, bắt nguồn từ nhiều lý do vừa về phiá Đại Việt, vừa về phiá Champa,
trong đó có một yếu tố rất ít được nói đến là cuộc hội nhập tâm linh mà các chúa Nguyễn đã khéo
léo thực hiện khi hướng dẫn dân chúng Việt càng ngày càng tiến sâu vào đất Champa và Chân Lạp
(tức Cambodia). 

1)NGƯỜI KHỞI XƯỚNG 

 

a)  Lai lịch Nguyễn Hoàng:  Nguyễn Hoàng là con trai thứ nhì của Nguyễn Kim.  Nguyễn Kim
nguyên là Tả vệ Điện tiền Tướng quân, tước An Thanh Hầu, trông coi đạo Thanh Hoa (Thanh Hóa
ngày nay) (1) đời vua Lê Chiêu Tông (trị vì 1516-1522).  Sau khi Mạc Đăng Dung chiếm ngôi nhà
Lê năm 1527, Nguyễn Kim trốn sang Ai Lao (Lào ngày nay).  Vua Ai Lao là Sạ Đẩu cho ở đất Sầm
Châu.(2)  Nguyễn Kim xây dựng Sầm Châu làm căn cứ địa, chiêu mộ quân sĩ, tìm cách khôi phục
nhà Lê.  Năm 1529 (kỷ sửu), Nguyễn Kim đem quân về đánh Thanh Hoa nhưng năm 1530 (canh
dần) bị tổn thất nặng, phải quay trở qua Sầm Châu để chỉnh đốn binh mã. 

 

 

Vào tháng giêng năm quý tỵ (1533), Nguyễn Kim tìm được người con út của Lê Chiêu Tông là Lê
Duy Ninh, lúc đó 18 tuổi, lập lên làm vua tức vua Lê Trang Tông (trị vì 1533-1548), mở đầu cuộc
trung hưng nhà Lê.  Lê Trang Tông phong Nguyễn Kim làm Thượng phụ thái sư, tước Hưng Quốc
Công, trông coi mọi việc đối nội cũng như đối ngoại.  Trong số những hào kiệt về theo Lê Trang
Tông và Nguyễn Kim lúc đó có Trịnh Kiểm, người Sóc Sơn, huyện Vĩnh Phúc, Thanh Hoa, là một
tướng tài, được Nguyễn Kim gả con gái là Ngọc Bảo, và được vua Lê phong làm Dực Quận Công.  

 

 

Năm 1539 (kỷ hợi), vua Lê sai Trịnh Kiểm đem quân về đánh Lôi Dương (Thanh Hoa).  Năm 1540
(canh tý), Nguyễn Kim về Nghệ An thăm dò tình hình.  Hai năm sau, chính Lê Trang Tông cũng
xâm nhập trở về nước.  Năm 1543 (quý mão), quân vua Lê chuẩn bị tấn công Thanh Hoa.  Tổng trấn
Thanh Hoa của nhà Mạc là hoạn quan Trung Hậu Hầu Dương Chấp Nhất,  đem người đến xin đầu
hàng, được vua Lê cho cầm giữ binh quyền như cũ.  Sau thành công bước đầu, Nguyễn Kim được
vua Lê gia phong làm Thái tể đô tướng, tiết chế tướng sĩ các doanh. 

 

 

Nguyễn Kim dẫn quân ra Sơn Nam vào tháng 4 năm ất tỵ (1545), định tiến đánh Thăng Long,
nhưng bị lụt phải trở về.  Khi đi ngang qua làng Yên Mô (Ninh Bình), Nguyễn Kim không phòng
hờ, bị Dương Chấp Nhất đánh thuốc độc chết, thọ 77 tuổi.  Dương Chấp Nhất bỏ trốn trở về nhà
Mạc. 

 

 



b)  Nguyễn Hoàng vào nam:  Sau khi Nguyễn Kim từ trần, Trịnh Kiểm lên nắm quyền thay Nguyễn
Kim và được vua Lê phong làm Đô tướng, tiết chế thủy bộ quân, kiêm tổng nội ngoại bình chương
quân quốc trọng sự, rồi gia phong Thái sư, tước Lạng Quốc Công.  

 

 

Về phiá Nguyễn Kim, ông có hai con trai: con trưởng là Nguyễn Uông được phong Lãng Quận
Công, con thứ là Nguyễn Hoàng được phong Đoan Quận Công, cùng giữ binh quyền đi đánh giặc. 
Trịnh Kiểm nghi kỵ và sợ Nguyễn Uông cùng Nguyễn Hoàng tranh quyền với mình, quyết định ra
tay trước và giết Nguyễn Uông.(3)  

 

 

Nguyễn Hoàng lo ngại Trịnh Kiểm sẽ kiếm cách hại luôn mình, liền nhờ chị là Ngọc Bảo xin với
Trịnh Kiểm cho mình vào trấn đóng Thuận Hóa.  Nguyên vào năm 1557 (đinh tỵ), Trịnh Kiểm cử
tướng Phạm Đốc đem quân đánh hai tướng nhà Mạc là Phạm Quỳnh và Phạm Dao, chiếm Nghệ An,
chận ngang quân nhà Mạc không thể tiến xuống quấy phá Thuận Hóa và Quảng Nam.  Tuy nhiên,
tình hình an ninh vùng nầy vẫn chưa an toàn vì nhà Mạc thường gởi chiến thuyền vào tấn công. 

 

 

Trong tình hình đó, nếu vào Thuận Hóa, Nguyễn Hoàng thành công thì Trịnh Kiểm đỡ lo mặt nam;
nếu Nguyễn Hoàng thất bại, bị tướng nhà Mạc hãm hại, thì Trịnh Kiểm cũng đỡ lo mối tranh chấp
quyền lực trong gia đình về sau nầy.  Do đó, Trịnh Kiểm đồng ý trình lên vua Lê cho Nguyễn Hoàng
vào trấn thủ Thuận Hóa, thay Luân Quận Công Tống Phúc Trị.  Lê Anh Tông (trị vì 1556-1573)
chuẩn thuận đề nghị của Trịnh Kiểm.  Nguyễn Hoàng ra đi vào tháng 10 năm mậu ngọ (1558), đem
theo gia quyến và các thân binh, cùng những lưu dân gốc Thanh Nghệ xuôi nam lập nghiệp.  

 

 

2.-   MẪU SỐ TÂM LINH CHUNG VIỆT-CHĂM 

 

 

Thuận Hóa nguyên là đất của Champa.  Biên giới thiên nhiên Việt-Champa đầu tiên khi Ngô Quyền
xưng vương năm 939 là dãy Hoành Sơn, tức núi Đèo Ngang, nằm giữa Hà Tĩnh và Quảng Bình
ngày nay.  Sau cuộc chiến năm 1069 (kỷ dậu), biên giới Việt-Champa được nới rộng xuống sông
Thạch Hãn.  Sông nầy đổ ra Cửa Việt ở Quảng Trị ngày nay.  Đến cuộc hôn nhân năm 1306 giữa
Huyền Trân công chúa và vua Champa là Chế Mân (Jaya Simhavarman IV, trị vì 1287-1307), nước
ta rộng tới sông Thu Bồn (tại Quảng Nam ngày nay).  Biên giới nới rộng thêm nữa vào năm 1402
dưới đời nhà Hồ khi vua Chăm là Ba Đích Lại (Indravarman XII, trị vì 1401-1441) thất thế, xin tặng
Chiêm Động (nam Quảng Nam) và Cổ Lũy Động (Quảng Ngãi).  Nhà Hồ đổi  thành bốn châu
Thăng, Hoa, Tư, Nghĩa.  Lúc đó biên giới mới là đèo Bình Đê, phiá nam Quảng Ngãi.  Năm canh
dần (1470), vua Chiêm là Bàn La Trà Toàn (trị vì 1460-1471) thân hành đem quân thủy bộ đánh úp
Hóa Châu.  Lê Thánh Tông (trị vì 1460-1497) liền quyết định nam chinh, chiếm cửa Thị Nại, hạ
thành Đồ Bàn, bắt Trà Toàn năm 1471 (tân tỵ) đưa về Thăng Long.  Nhà vua lấy vùng đất mới
chiếm đổi thành phủ Hoài Nhơn, sáp nhập vào Thăng, Hoa, Tư, Nghĩa, lập thành Quảng Nam thừa
tuyên đạo (đất đai mở rộng về phương Nam, vâng mệnh vua để tuyên dương đức hóa).  Biên giới là
núi Cù Mông nằm giữa tỉnh Bình Định và Phú Yên ngày nay. 

 



 

Như thế, cho đến khi Nguyễn Hoàng vào nam năm 1558, Thuận Hóa đã nhập Việt tịch được hơn
250 năm.  Trong thời gian nầy, người Việt di dân dần dần xuống phiá nam, hòa nhập với cuộc sống
của người điạ phương, xây dựng vùng đất mới.  Dầu vậy, đối với chính quyền và đa số người Việt
lúc đó, Thuận Hóa (Thuận Châu và Hóa Châu) là vùng biên viễn xa xôi,  và được sắp vào loại
“ngoại châu” (tức là châu ở ngoài biên giới).(4) 

 

 

Thời tiền sử, người Việt và người Chăm vốn cùng chung nền tảng văn hóa bản điạ Đông nam Á. 
Về sau, người tộc Mông Cổ (Mongoloðd) ào ạt di dân đến cổ Việt, rồi cổ Việt bị gần một ngàn năm
bắc thuộc; trong khi người Chăm trải qua hơn một ngàn năm văn minh Ấn Độ và Hồi giáo, nên các
lớp phủ văn hóa kế tiếp giữa hai bên Việt Chăm phát sinh nhiều dị biệt.  Tuy nhiên, khi Nguyễn
Hoàng vào nam cuối thế kỷ 16, người Việt và người Chăm vẫn còn giữ nhiều điểm tương đồng như
tín ngưỡng vật linh (animism, vạn vật có linh hồn), sản xuất lúa nước (wet field), nền tảng tâm linh
Phật giáo ...  để từ đó hai dân tộc có thể sống chung với nhau mà không xảy ra tranh chấp đẵm máu
gây hận thù giữa đôi bên. 

 

 

a)  Tính hữu thần:  Giống người Việt, người Chăm hữu thần và đa thần, tin tưởng ở những mãnh lực
siêu nhiên.  Nếu người Việt tin rằng “Trời” là đấng tối cao sắp đặt mọi việc trên cõi đời, và “thổ
thần đất đai” là những vị thần linh phù hộ con người trong cuộc sống, thì người Chăm có những vị
thần gọi là “Dàng”.  Đặc biệt họ thờ cúng những vị vua mà họ đã thần linh hóa.  Những đền tháp
Chăm còn lưu lại nhiều tấm bia vinh danh những vị “vua thần” nầy. 

 

 

Trong số các “dàng” của người Chăm, quan trọng nhất là nữ thần Pô Yang Inô Nagar, gọi tắt là Pô
Nagar.  Người Chăm tin rằng Ngài là Mẹ Đất Nước, là người đã sáng tạo ra đất đai, cây cối và dạy
dân chúng trồng trọt để sinh sống.  Nữ thần Pô Yang Inô Nagar hay Pô Nagar chẳng những có tên
Việt là Thiên Y A Na mà còn được nhiều người Việt tin tưởng và thờ chung với Thánh mẫu Liễu
Hạnh, xuất hiện vào thế kỷ 16, tại Phủ Giày, huyện Vụ Bản, Nam Định.  

 

 

b)  Phật giáo:  Cũng giống như người Việt, người Chăm theo nhiều tôn giáo khác nhau.  Trong khi
tam giáo của người Việt là Phật Nho Lão, thì tam giáo của người Chăm là Ấn, Phật, và Hồi giáo. 
Như thế, giữa người Việt và người Chăm có một tôn giáo chung là Phật giáo.  

 

 

Đối với người Việt, Phật giáo được du nhập rất sớm, có thể vào đầu Công nguyên, vừa cả đường
biển, vừa cả đường bộ qua ngả Trung Hoa.(5)  Phật giáo là nền tảng tâm linh và tinh thần tiên khởi
của người Việt, trước cả Nho giáo.  Trong những ngày đầu xây dựng thể chế quốc gia, các triều đại
đầu tiên như Ngô (939-965), Đinh (968-980), Tiền Lê (980-1010) rất cần đến các thiền sư vì các
ngài là những người được đào tạo trong các tu viện, có trình độ văn hóa cao, giỏi chữ Nho, giúp các
triều đại trong việc giáo dục quần chúng và ngoại giao với Trung Hoa.  Đến thế kỷ 11, vị sáng tổ
nhà Lý (1010-1225) là Lý Công Uẩn, tức vua Lý Thái Tổ (trị vì 1010-1028), xuất thân từ chùa làng
Cổ Pháp (về sau là làng Đình Bản, huyện Đông Ngàn, phủ Từ Sơn, Bắc Ninh).  Dưới triều đại nầy,
Phật giáo phát triển mạnh mẽ, và có thể xem là quốc giáo lúc bấy giờ. 



 

 

Về phiá người Chăm, năm 875, họ đã xây dựng một Phật học viện tại kinh đô của họ là Indrapura
(Đồng Dương),(6) phiá nam Đà Nẵng, gần Tam Kỳ ngày nay.  Di tích Phật học viện nầy ngày nay
vẫn còn tồn tại.  Phật học viện được xây dựng tại kinh đô Indrapura chứng tỏ rằng nếu đạo Phật
không được xem là quốc giáo của Champa thời đó, thì đạo Phật cũng giữ một vai trò quan trọng
trong đời sống tâm linh của quan viên và dân chúng Chăm.  Cũng vào thế kỷ thứ 9, khi Champa bắt
hai sứ giả của Đại Cồ Việt, vua Lê Hoàn (trị vì 980-1005) đã đem quân đánh trả đũa năm 982. 
Trong số chiến lợi phẩm nhà vua đem về, có một vị thiền sư Phật giáo gốc người Thiên Trúc.(7)   

 

 

c)  Tinh thần hòa đồng tôn giáo:  Người Việt vốn tôn trọng sự sống, và sự sống chung giữa người
với trời đất, cũng như giữa người với người, nên người Việt rất hòa đồng tôn giáo.  Khi tiếp xúc với
người Chăm, người Việt luôn luôn tôn trọng tôn giáo của người Chăm, và ngược lại, người Chăm
cũng rất tôn trọng tín ngưỡng của ngưới Việt. 

 

 

Như thế, trong đời sống tâm linh, giữa người Việt và người Chăm có nhiều điểm căn bản khá giống
nhau có thể xem là mẫu số chung cho cuộc sống của hai dân tộc.  Khi vào nam năm 1558, Nguyễn
Hoàng và các chúa kế nghiệp đã biết cách khai thác những mẫu số chung nầy, thực hiện cuộc hội
nhập tâm linh giữa những người điạ phương, để tiến hành một cách êm thắm cuộc Nam tiến vào đầu
thế kỷ 17. 

 

 

3.-   CUỘC HỘI NHẬP TÂM LINH 

 

 

a)  Những truyền thuyết lập quốc:  

 

 

*  Vạn đại dung thân:  Tương truyền rằng khi lo sợ Trịnh Kiểm hãm hại, Nguyễn Hoàng cho người
ra Hải Dương hỏi ý kiến Trạng Trình Nguyễn Bỉnh Khiêm (1491-1585).  Nguyễn Bỉnh Khiêm trả
lời ngắn gọn: "Hoành sơn nhất đái, vạn đại dung thân", nghĩa là dãy Hoành Sơn có thể là nơi dung
thân được lâu dài. (Hoành Sơn là núi Đèo Ngang giữa Hà Tĩnh và Quảng Bình.) (8)  Nguyễn Hoàng
hiểu ý liền nhờ bà chị là Ngọc Bảo xin với chồng là Trịnh Kiểm cho Nguyễn Hoàng vào trấn đóng
đất Thuận Hóa.  

 

 

Muốn kêu gọi đồng hương ra đi lập nghiệp tại vùng đất hoang vu chưa ai biết, thì câu sấm truyền
“vạn đại dung thân” là lời tuyên truyền mạnh mẽ thầm kín bảo đảm sự thành công trong tương lai,
khuyến dụ những người lên đường tin tưởng và hăng hái nhập cuộc.  Không biết câu chuyện lưu
truyền nầy do ai là tác giả?  Chỉ biết chắc chắn hai truyền thuyết dưới đây nếu không từ Nguyễn
Hoàng thì cũng từ bộ tham mưu của vị lãnh tụ nầy mà ra. 



 

 

*  Nữ thần áo xanh:  Khi mới đến Thuận Hóa năm 1558, Nguyễn Hoàng đặt dinh ở xã Ái Tử, huyện
Vũ Xương, Thuận Châu (còn gọi là Đăng Xương, nay thuộc huyện Triệu Phong tỉnh Quảng Trị). 
Năm 1570, kiêm nhiệm đất Quảng Nam, ông dời dinh qua xã Trà Bát cũng thuộc huyện Vũ Xương,
cách Ái Tử không bao xa.  Chính tại đây, bắt đầu xuất hiện truyền thuyết “trảo trảo”.        

 

 

Nguyên vào năm 1572 (nhâm thân), tướng nhà Mạc là Lập Bạo đem quân đánh Thuận Hóa.  Lập
Bạo vốn là tướng của vua Lê, đầu hàng nhà Mạc khi Trịnh Kiểm từ trần (1570) và anh em Trịnh
Cối, Trịnh Tùng đánh nhau.(9)   Vì Lập Bạo đã từng làm quan ở Thanh Hoa trước khi ra bắc đầu
hàng nhà Mạc, có thể giữa Lập Bạo và Nguyễn Hoàng có ít nhiều quen biết, và có thể Nguyễn
Hoàng cũng hiểu biết cá tính của Lập Bạo.  Khi Lập Bạo tiến đánh Thuận Hóa, Nguyễn Hoàng liền
dùng mỹ nhân kế, sai một thị tỳ có sắc đẹp và giỏi biện bác tên là Ngô Thị Ngọc Lâm (người làng
Thế Lại, Hương Trà, Thừa Thiên) đem vàng lụa đến xin Lập Bạo giảng hòa, và mời Lập Bạo đến
hội minh.  Lập Bạo nhận lời, nhưng khi đến chỗ hẹn bên bờ sông Ái Tử thì Lập Bạo bị Nguyễn
Hoàng phục binh đánh úp giết chết.  Thừa thắng, Nguyễn Hoàng dẹp tan luôn đoàn quân của Lập
Bạo.  Những người đầu hàng được Nguyễn Hoàng sắp đặt cho định cư tại Cồn Tiên (ngày nay là
tổng Bái Ân, gần cửa Tùng, tỉnh Quảng Trị).(10) 

 

 

Nguyễn Hoàng báo tin chiến thắng cho vua Lê ở Thanh Hoa, và được nhà vua phong làm Thái phó
năm 1573.  Từ đó, quân nhà Mạc không còn vào quấy phá Thuận Quảng nữa. 

 

 

Tương truyền rằng khi Lập Bạo đến, Nguyễn Hoàng đóng quân bên bờ sông Ái Tử.  Đêm đó, ông
nghe từ lòng sông có tiếng kêu “trao trao”.  Ông khấn rằng: “Thần sông có thiêng thì giúp ta đánh
giặc.”  Khi ngủ, Nguyễn Hoàng mộng thấy một người đàn bà mặc áo xanh, tay cầm quạt the, đến
cho biết: "Minh công muốn trừ giặc thì nên dùng mỹ nhân kế dụ đến bãi cát, thiếp xin giúp sức.” 
Nguyễn Hoàng hiểu ý mới sai Ngô thị ra đi. Sau khi thành công, Nguyễn Hoàng hậu thưởng cho
Ngô thị, đem gả cho một viên quan là Võ Doãn Trung, và phong thần cho sông Ái Tử là "Trảo trảo
linh thu phổ trạch tướng hựu phu nhân ", cho lập đền thờ.(10) 

 

 

*  Nữ thần áo đỏ quần xanh:  Năm 1593 (quý tỵ), Trịnh Tùng chiến thắng Mạc Mậu Hợp,  đưa vua
Lê Thế Tông (trị vì 1573 – 1599) về Thăng Long.  Nguyễn Hoàng, lúc đó 68 tuổi, từ Thuận Quảng
ra kinh đô chúc mừng vua Lê.  Bị Trịnh Tùng giữ chân ở lại Thăng Long, Nguyễn Hoàng âm thầm
tìm cách thoát thân.  Năm 1600 (canh tý), nhân mượn cớ dẹp loạn Phan Ngạn ở Nam Định, Nguyễn
Hoàng phóng thuyền ra biển trở về nam.  

 

 

Trở lại cứ điạ của mình, Nguyễn Hoàng dời dinh một lần nữa qua phía đông dinh Ái Tử.  Dinh mới
nầy gọi là dinh Cát. (Dinh Cát, dinh Trà Bát, và dinh Ái Tử đều thuộc Thuận Châu tức Quảng Trị
ngày nay.)   Từ nay, quyết chí lập nghiệp chống lại chúa Trịnh ngoài bắc, Nguyễn Hoàng bắt đầu
chú ý nhiều hơn đến việc mở mang phương nam.  Năm 1601 (tân sửu), Nguyễn Hoàng vào Hóa



Châu (Thừa Thiên ngày nay).  Tại đây, ông cho trùng tu chùa Thiên Mụ năm 1601 (tân sửu).  Lúc
đó phát sinh truyền thuyết về một bà già áo đỏ quần xanh, ngồi trên đỉnh đồi Thiên Mụ và phán
rằng: “Sẽ có vị chân chúa đến xây chùa ở đây, để tụ khí thiêng, cho bền long mạch”.  Vì vậy, chùa
nầy gọi là chùa Thiên Mụ.(10) 

 

 

Cả hai truyền thuyết “Nữ thần áo xanh” và “Nữ thần áo đỏ quần xanh” đều nhắm đề cao nhà lãnh
đạo Nguyễn Hoàng là vị chân chúa được thần linh bảo trợ, giống như những truyền thuyết của các
vua Chăm được kể lại trên các bia đá.  

 

 

Thêm nữa, một câu hỏi đặt ra là tại sao không phải tiên thánh hay rồng vàng như trong các chuyện
truyền kỳ Trung Hoa, mà lại là thần, và là nữ thần nữa?  Rõ ràng hình tượng nữ thần bắt nguồn từ
tín ngưỡng vật linh và tổ chức xã hội mẫu hệ là nền tảng chung của vùng Đông nam Á trước thời
Bắc thuộc, tức trước Công nguyên, đồng thời cũng bắt nguồn từ tín ngưỡng “Đạo nội” tức đạo lên
đồng, mà hệ phả chư thần Tứ phủ (bốn cõi) gồm có bà Trời (Cửu thiên thần nữ), bà Đất (Điạ mẫu),
bà Nước (Mẫu thủy hay Mẫu thoải) và bà Rừng (Bà chúa thượng ngàn).  

 

 

Ở đây ảnh hưởng có thể theo hai hướng:  Hướng thứ nhất, người Việt vào vùng đất của Champa, bị
ảnh hưởng của tín ngưỡng hoặc cổ tích Chăm, nên ứng dụng và sáng tạo ra truyền thuyết mới. 
Hướng thứ nhì, chính những truyền thuyết mới được sáng tạo nầy nhắm mục đích gây ảnh hưởng trở
lại đối với người Chăm, để thuyết phục họ về theo với chúa Nguyễn, hòa nhập vào xã hội Việt. 

 

 

Trong quan niệm thần học về cuộc sống, người Chăm cho rằng khi người Việt đến định cư trên
vùng đất của họ, có nghĩa là thần của người Chăm không còn linh nghiệm, mà thần của những
người Việt mạnh hơn, phù hộ cho những người mới đến chứ không phù hộ cho người Chăm.(11) 
Do đó, sự xuất hiện của truyền thuyết bà già áo đỏ quần xanh trên đỉnh đồi Thiên Mụ đã thần linh
hóa Nguyễn Hoàng trước mắt người Chăm, làm cho họ tin tưởng rằng nhà lãnh đạo Việt đích thực
là người được thần linh bảo trợ, nếu không phải là những vị vua-thần giống như những vị vua Chăm
trong truyền sử Champa. 

 

 

Như thế, những truyền thuyết trên đây chẳng những nhắm chinh phục người Việt di dân mà còn
nhắm lôi cuốn sự cảm phục tinh thần của cả những người Chăm điạ phương tại vùng đất mới, mà
Nguyễn Hoàng bắt đầu cố gắng xây dựng thành một căn cứ vững mạnh để chống lại chúa Trịnh ở
ngoài bắc. 

 

 

b)  Phát huy Phật giáo:  

 

 



Có hai lý do khiến Nguyễn Hoàng, và các chúa Nguyễn kế nghiệp, phát huy mạnh mẽ Phật giáo. 

 

 

Thứ nhất, từ thời Lê Thánh Tông (trị vì 1460-1497), Nho giáo rất thịnh hành trong xã hội Đại Việt. 
Nho giáo là một triết thuyết chính trị làm nền tảng cho chế độ quân chủ, trong đó khái niệm “trung
quân” (trung với vua) là thang giá trị căn bản cho tất cả những hành động của con người.(12)  Trong
khi đó, dầu không chống vua Lê, nhưng Nguyễn Hoàng và con cháu muốn tách ra khỏi quyền lực
của chúa Trịnh.  Chúa Trịnh lại không lật đổ nhà Lê, mà dùng vua Lê làm bình phong bù nhìn để
thao túng quyền lực, nên khi chúa Nguyễn chống chúa Trịnh, còn có nghĩa là ở thế chẳng đặng đừng
phải chống luôn vua Lê.  Một khi đã quyết định chống chúa Trịnh và vua Lê, thì chúa Nguyễn
không thể nói chuyện “trung quân”, nghĩa là không thể sử dụng Nho giáo làm nền tảng tinh thần cho
xã hội Đàng Trong (ngày nay gọi là ý thức hệ Nho giáo).  Do đó, chúa Nguyễn phải thay thế nền
tảng Nho giáo bằng nền tảng tinh thần Phật giáo.  

 

 

Thứ nhì, so sánh các tôn giáo chính của người Việt lúc đó (Phật, Nho, Lão) và người Chăm (Phật,
Ấn, Hồi) thì rõ ràng hai bên có một tôn giáo chung là Phật giáo, dầu mỗi bên chịu ảnh hưởng của
mỗi con đường truyền bá khác nhau,(13) với những biến thái khác nhau, nhưng cốt lõi vẫn là đạo
Phật.  Chúa Nguyễn cho xây dựng chùa chiền khắp nơi, nhiều nhất là ở Phú Xuân, Hóa Châu.  Đặc
biệt, để khuyến khích Phật giáo, chúa Nguyễn cho phép các tu sĩ Phật giáo, nếu có quan điệp (giấy
chứng nhận do chính quyền cấp) thì được miễn thuế sai dư (loại thuế mỗi dân đinh phải nạp ngoài
sưu dịch, tức thuế thân) và cả các thứ thuế khác.(14) 

 

 

Khi phát triển Phật giáo, chẳng những các chúa Nguyễn chỉ xây dựng nền tảng tâm linh cho lưu dân
Việt, mà còn hướng dẫn đời sống tôn giáo của người Chăm theo cùng chiều hướng với người Việt,
mà người Chăm có thể chấp nhận được và không phản đối, vì Phật giáo không xa lạ gì với người
Chăm.  Phật giáo đã có mặt lâu đời ở Champa, cũng như Champa đã từng có một Phật học viện nổi
tiếng là Đồng Dương (Indrapura) ở vùng Quảng Nam ngày nay. 

 

 

Con của Nguyễn Hoàng là Nguyễn Phúc Nguyên (cầm quyền ở Đàng Trong 1613-1635) được gọi là
Sãi Vương (Sãi = sư) vì ăn bận như một tu sĩ Phật giáo.  Chữ “Sãi Vương” đầy dụng ý, vì Sãi
Vương vừa là vua về chính trị và cũng là vua về tôn giáo. 

 

 

Một vị chúa khác, Minh Vương Nguyễn Phúc Chu (cầm quyền ở Đàng Trong 1691-1725), trùng tu
chùa Thiên Mụ hay Thiên Mẫu (Mẹ trời) một lần nữa năm 1714.  Trong dịp nầy, Minh Vương đã
viết một bài minh khắc trên bia đặt trước tháp Phước Duyên trong chùa, có đoạn viết: “Cầu mong
Phật chứng giám cho lòng thành cuả Trẫm để phù hộ cho khắp mọi miền vương quốc”.  Nhà chúa
đã kết thúc bài minh nầy bằng bốn câu thơ: 

 

 “Phiá Nam nước Việt có nhiều sông núi tuyệt vời 

 



Ánh mặt trời làm tăng vẻ lộng lẫy của ngôi chùa 

 

Phật tìm nơi yên tĩnh giữa tiếng suối róc rách 

 

Đất nước thái bình người dân yên vui.”(15) 

 

 

c)   Bảo vệ đền đài tín ngưỡng người Chăm và người Chân Lạp: 

 

 

Từ sau trận đánh năm 1471 dưới thời Lê Thánh Tông (trị vì 1460-1497), xứ Đàng Trong trải dài đến
Bình Định, phiá bắc đèo Cù Mông.  Năm 1611 (tân hợi), được tin người Chăm quấy phá ở biên giới,
Nguyễn Hoàng cử chủ sự Văn Phong (không biết họ), đem quân vượt núi Cù Mông, tiến xuống tới
núi Đèo Cả, nằm giữa hai tỉnh Phú Yên và Khánh Hòa ngày nay.  Vùng đất mới nầy được lập thành
phủ Phú Yên, gồm hai huyện Tuy Hòa (phiá đông) và Đồng Xuân (phiá tây), sáp nhập vào xứ
Quảng Nam. 

 

 

Năm 1653 (quý tỵ) là một niên đại đáng chú ý vì vua Chăm là Bà Thấm (Po Nraup, trị vì 1652-
1653)  sang quấy nhiễu Phú Yên.  Nhân cơ hội nầy, Hiền Vương Nguyễn Phúc Tần (cầm quyền ở
Đàng Trong 1648-1687) cử Hùng Lộc (không biết họ) làm thống binh, Minh Vũ (không biết họ)
làm tham mưu cùng đem 3.000 quân vượt núi Đèo Cả, bất ngờ dùng hỏa công tấn công Bà Thấm. 
Bà Thấm bỏ trốn.  Quân Việt tiến đến sông Phan Rang tức sông Krong Pha hay sông Đa Nhim.  Bà
Thấm sai con là Xác Bà Ân đưa thư xin hàng.  Hùng Lộc trình báo lên Hiền Vương.  Nhà chúa
quyết định lấy sông Phan Rang làm biên giới.  Từ sông Phan Rang trở vào thuộc Champa, từ sông
Phan Rang trở ra thuộc Đại Việt.  Vùng đất mới được chia làm 2 phủ là Thái Khang (nay là Ninh
Hòa) và Diên Ninh (nay là Diên Khánh).  Phủ Thái Khang (hay Thái Khương) có hai huyện Quảng
Phúc và Tân An; phủ Diên Ninh có 3 huyện Phúc Điền, Vĩnh Xương và Hoa Châu; và đặt thêm
dinh Thái Khang, giao cho Hùng Lộc trấn giữ. (Dinh Thái Khang sau đổi làm dinh Bình Khang, nay
là vùng Khánh Hòa).  (Chú ý: phủ, huyện là đơn vị hành chánh, dinh hay doanh là đơn vị quân sự.) 

 

 

Tháng 8 năm nhâm thân (1692), vua Chăm là Bà Tranh (Po Saut, trị vì 1659-1693) tấn công phủ
Diên Ninh.  Minh Vương Nguyễn Phúc Chu cử Nguyễn Hữu Cảnh (hay Kính, con Nguyễn Hữu
Dật) làm thống binh, Nguyễn Đình Quang làm tham mưu cầm quân đánh Chiêm Thành.  Tháng 3
năm quý dậu (1693), Nguyễn Hữu Cảnh bắt được Bà Tranh cùng một số viên thuộc là tả trà viên Kế
Bà Tử (Po Saktiraydaputih, em ruột cuả Bà Tranh), và Nương My Bà Ân, rồi đưa họ về giam ở núi
Ngọc Trản (Hòn Chén, Huế ngày nay), hàng tháng cấp lương thực đủ dùng.  Minh Vương lấy phần
đất còn lại của Champa lập thành trấn Thuận Thành. 

 

 

Tháng 8 (âm lịch) cùng năm (1693), Minh Vương đổi trấn Thuận Thành thành phủ Bình Thuận, cử
tả trà viên Kế Bà Tử làm khám lý, ba người con của Bà Ân làm đô đốc, đề lĩnh, và cai phủ ăn bận
theo y phục người Việt, cùng lo vỗ về dân Chăm.  Champa chỉ còn là một khu vực nhỏ ở Bình



Thuận, dưới sự quản trị của người Việt.  

 

 

Trong cuộc Nam tiến do các chúa Nguyễn lãnh đạo, người Việt đến sống chung với người Chăm,
nếu không theo tôn giáo của người Chăm thì người Việt rất tôn trọng tín ngưỡng của người Chăm. 
Người Việt còn bảo vệ và giúp người Chăm trùng tu các đền tháp của họ.  Ví dụ cụ thể nhất là tháp
Pô Nagar tức tháp Bà hay tháp Thiên Y Thánh Mẫu ở Nha Trang (Khánh Hòa).  Tháp nầy đã bị tàn
phá bởi người Java năm 774, người Chân Lạp năm 945, và người Chân Lạp một lần nữa vào cuối
thế kỷ 12,(16) nhưng từ năm 1653, khi Hùng Lộc vâng lệnh Hiền Vương chiếm vùng nầy cho đến
nay, tháp Bà chẳng những được giữ gìn an toàn mà còn được trùng tu lại nữa.  Phan Thanh Giản
(1796-1867), thượng thư bộ Lễ triều vua Tự Đức (trị vì 1848-1883), đã thâu thập những truyền
thuyết điạ phương ghi lại trong tấm bia mà ông cho dựng ở đây vào năm Tự Đức thứ 9 (1856). 

 

 

Ngay cả khi bị bắt đưa về giam tại núi Ngọc Trản (gần thành phố Huế ngày nay) năm 1693, vua
Chăm là Bà Tranh vẫn được tự do xây dựng điện thờ đấng Thiên Y [bà Trời] A Na, vị nữ thần
chánh của người Chăm.  Điện thờ nầy, tức điện Ngọc Trản hay điện Hòn Chén, cho đến nay vẫn tồn
tại, và hằng năm người Việt đến chiêm bái rất đông.  Trước đây, hàng năm, vào ngày rằm (ngày 15)
tháng 7 âm lịch, tại Thừa Thiên (Huế) cũng như một số điạ phương ở miền Trung, có đám rước
Thiên tiên Thánh mẫu của những người tin theo đạo “Lên đồng” mà ai cũng biết trung tâm chính là
điện Hòn Chén, Huế. 

 

 

Chủ trương của chúa Nguyễn tôn trọng tín ngưỡng người Chăm và người Chân Lạp chẳng những
phù hợp với tinh thần của người Việt là sống cùng với người khác và để người khác cùng sống với
mình, mà còn làm cho người Chăm và người Chân Lạp cảm phục và không thù ghét người Việt.  Họ
an tâm sinh sống dưới chính quyền Đại Việt mà không xảy ra những cuộc tranh chấp tôn giáo, mà ai
cũng biết các cuộc tranh chấp tôn giáo dễ tạo ra hố sâu chia rẽ, còn nặng nề hơn cả vấn đề chủng
tộc. 

 

          

 

KẾT LUẬN 

 

 

Trong cuộc Nam tiến, những trận giao tranh giữa người Việt với người Chăm, hoặc giữa người Việt
với người Chân Lạp, được sử sách ghi nhận cụ thể.  Sức mạnh quân sự và kinh tế giúp người Việt
xâm nhập vùng đất mới, nhưng sức mạnh quân sự và kinh tế chưa đủ để người Việt có thể yên ổn
định cư tại vùng đất mới.  Chính nhờ chính sách tín ngưỡng khôn khéo của các chúa Nguyễn mới có
thể làm cho người Chăm và người Chân Lạp chịu chấp nhận cùng sống chung với người Việt và dần
dần đồng hóa theo dòng sống Việt.  Cuộc hội nhập tâm linh âm thầm, không được sử sách ghi lại. 
Tuy âm thầm, nhẹ nhàng và chậm chạp, nhưng cuộc hội nhập nầy tạo dựng cơ sở căn bản cũng như
gây ảnh hưởng sâu xa lâu dài cho cuộc Nam tiến của người Việt, mà hoàn toàn không có hận thù
dân tộc.  Điều nầy rất quan trọng vì đức tin là nguồn sức mạnh vô biên hướng dẫn và chi phối toàn
bộ các hoạt động xã hội. 



 

 

Cho đến nay, thỉnh thoảng xuất hiện vài áng thơ nhạc mang tính lãng mạn sử thi, mơ về một thuở
vàng son Chiêm quốc, với những anh hùng vang bóng như Chế Bồng Nga, hoặc những vũ công
xinh tươi dạo khúc nghê thường trên các phù điêu của các di tích lịch sử, nhưng trong thực tế, đồng
bào Việt gốc Chăm hay gốc Chân Lạp luôn luôn vui sống và sinh hoạt cùng với các sắc dân khác
trong xã hội mới, mà họ xem đó chính là xã hội chung trên lãnh thổ Việt Nam, chứ không phải của
riêng một sắc dân nào.  

 

 

Trên nền tảng tâm linh chung của Đông nam Á, tôn trọng đời sống, tôn trọng người khác, tôn trọng
hòa bình, nếu các sắc dân cùng chung sống ở Việt Nam ngày nay mà không vận dụng di sản của
mình để thực hiện cuộc hội nhập tâm linh, là bài học lớn của lịch sử, thì chắc chắn sẽ bị các thế lực
bên ngoài lợi dụng để thúc đẩy xâu xé nhau, sẽ trở thành nạn tranh chấp qua phân như gương các
nước Yugoslavia cũ hay Trung đông bây giờ, sẽ dẫn tới chiến tranh tôn giáo và chiến tranh diệt
chủng. 

 

                   

 

                                                                   TRẦN GIA PHỤNG 

 

 

CHÚ THÍCH: 

 

 

Thanh Hoa: Thanh Hóa vốn tên là Thanh Hoa. Khi vua Thiệu Trị lên làm vua năm 1840, Thiệu Trị
(trị vì 1840-1847) ra lịnh kỵ húy chữ “Hoa”, vì mẹ của nhà vua tên là Hồ Thị Hoa, từ trần khi ông
mới sinh (1807).  Do đó, tất cả từ ngữ mang tên “Hoa” đều phải đổi ra chữ chữ khác.  Ví dụ: Mộ
Hoa (Quảng Ngãi) đổi thành Mộ Đức, Thanh Hoa đổi thành Thanh Hóa. 

 

Sầm Châu nằm ở tây nam Thanh Hóa, giữa nước ta với Ai Lao.  Năm 1827, nước Ai Lao bị quân
Xiêm La (Thái Lan) đánh phá, Sầm Châu xin phụ thuộc nước ta, được đổi thành huyện Sầm Nưa
(hay Sầm Nứa), thuộc tỉnh Thanh Hóa. 

 

Trong sách Theo dòng lịch sử, Nxb Văn Hóa, Hà Nội, 1996, trang 99, khi viết về "Làng Bùng -
Trạng Bùng", tác giả Trần Quốc Vượng viết: "... Ai cũng biết Trạng Bùng - Phùng Khắc Khoan đã
bỏ đất Mạc mà vào xứ Thanh theo Lê - Trịnh (Khoảng cuối năm 1553-1554), lại hết lòng giúp rập
cho Trịnh Kiểm là người chuyên quyền, giết bố vợ là Nguyễn Kim - là người nâng đỡ Trịnh Kiểm
lên hàng đại thần (đây là theo tài liệu của giáo sĩ đương thời có mặt ở xứ Thanh, còn Trịnh Kiểm
vẫn tung tin là Nguyễn Kim bị hàng tướng nhà Mạc đầu độc chết).  Sau đó Trịnh Kiểm lại giết con
trai đầu của Nguyễn Kim là Nguyễn Uông và mưu sĩ Nguyễn Hưng Long cũng khuyên ông ta giết
luôn Nguyễn Hoàng..."  Như thế, ông Trần Quốc Vượng khẳng định rằng Trịnh Kiểm giết Nguyễn
Kim, nhưng ông chỉ nói "là theo tài liệu của giáo sĩ đương thời có mặt ở xứ Thanh".  [Câu in đậm
do người viết.]  Cách viết của tác giả Trần Quốc Vượng mơ hồ, không trưng ra bằng chứng cụ thể là



giáo sĩ nào, ở đâu, viết dưới dạng bút ký hay dạng thư từ, và viết trong thời gian nào?  Theo Cương
mục, bản dịch tr. 1514, năm 1533 giáo sĩ I-nê-khu (Ignatio) đi đường bể vào giảng đạo Thiên Chúa
ở các làng Ninh Cường, làng Quần-Anh thuộc huyện Nam Chân (hay Nam Trực), và làng Trà Lũ
thuộc huyện Giao Thủy. (Quốc Sử Quán triều Nguyễn, Khâm định Việt sử thông giám cương mục,
viết tắt Cương mục, Hà Nội: Nxb. Giáo Dục, 1998, bản dịch tập 2, tr. 301 (lời chua).)  Theo Nguyễn
Hồng, năm 1549 giáo sĩ François Xavier (Dòng Tên) đáp tàu từ Goa (Ấn Độ) sang Nhật Bản, phải
ghé vào Đại Việt hai lần để tránh bão: lần thứ nhất ở bờ biển Quảng Nam, lần thứ nhì phải vào cửa
Bạng ở Thanh Hóa ngày 22-7-1549 đời Lê Trung Tông (trị vì 1548-1556). (Nguyễn Hồng, Lịch sử
truyền giáo ở Việt Nam, quyển 1, Sài Gòn: Nxb. Hiện Tại, 1959, tr. 21).  Chưa thấy có một tài liệu
nào của một trong trong hai giáo sĩ trên đây về mối quan hệ giữa Nguyễn Kim và Trịnh Kiểm, được
để lại.  Ngoài ra, lúc bấy giờ việc truyền đạo Thiên Chúa bị cấm đoán, các giáo sĩ tây phương chỉ
hoạt động lén lút, và không ở lại lâu trong nước ta, họ chỉ có thể nghe kể lại nên khó có thể xác thực
được.  Theo Trương Vĩnh Ký, giáo sĩ đến giảng đạo đầu tiên ở Đàng Trong là một người Tây Ban
Nha tên Diego Adverte năm 1596 rồi bỏ đi. (Dương Quảng Hàm, Việt Nam văn học sử yếu, Sài
Gòn: Sống Mới, 1968, tr. 189).  Một sự kiện sáng tỏ không bàn cãi là Trịnh Kiểm giết Nguyễn
Uông.  Nhưng không thể từ sự kiện Trịnh Kiểm giết Nguyễn Uông mà suy diễn ra là Trịnh Kiểm đã
đã hại Nguyễn Kim.  Cương mục, bộ chính sử của triều đình nhà Nguyễn ghi rõ chi tiết Trịnh Kiểm
giết Nguyễn Uông (Cương mục, bản dịch tập 2, sđd. tr. 137), nhưng ngược lại Cương mục chỉ trình
bày vụ Nguyễn Kim như đã trích dẫn trên đây.  Ngoài ra, nếu quả thật Trịnh Kiểm giết Nguyễn Kim
thì anh em Nguyễn Uông, Nguyễn Hoàng đã kiếm cách phòng thân và đã bỏ trốn rất sớm, không
đến nỗi Nguyễn Uông phải bị chết sau đó.  Khi Nguyễn Kim từ trần năm 1545, Nguyễn Hoàng đã
20 tuổi, chắc chắn ông đủ trí khôn để biết ai là thủ phạm trong cái chết của Nguyễn Kim, và kể lại
cho con cháu về sau.  Bên cạnh Nguyễn Hoàng còn có Nguyễn Ư Kỷ, em vợ Nguyễn Kim và cậu
ruột của Nguyễn Hoàng, rất trung thành với gia đình Nguyễn Hòang.  Nếu trong gia đình có gì nghi
ngờ thì bộ Cương mục hay bộ Đại Nam thực lục tiền biên đã ghi lại rồi.  Đàng nầy cả hai bộ sử nầy
đều ghi rõ là Nguyễn Kim bị Dương Chấp Nhất đánh thuốc độc chết và Trịnh Kiểm giết Nguyễn
Uông.  Vậy không thể nói dễ dàng như tác giả Trần Quốc Vượng là Trịnh Kiểm giết cha vợ mà
không có trưng dẫn cụ thể.  Như thế, khi Nguyễn Kim còn sống, Trịnh Kiểm chưa nghĩ đến việc hại
cha vợ, nhưng khi đã thay cha vợ cầm quyền, Trịnh Kiểm lo ngại các người em vợ tranh quyền nên
mới hại Nguyễn Uông. 

 

Hình luật thời Lê Thái Tổ (trị vì 1428-1433) được chia ra các tội: xuy (đánh roi), trượng (đánh gậy),
đồ (làm tạp dịch), lưu (đi đày), tư (giết).  Mỗi tội chia thành nhiều bậc khác nhau.  Riêng tội lưu
chia thành 3 bậc: lưu cận châu (đày đi châu gần, tới Nghệ An), lưu viễn châu (đày đi châu xa tới Bố
Chánh), và lưu ngoại châu (đày đi châu ngoài biên giới, tới Tân Bình, Thuận Hóa). 

 

Lê Mạnh Thát, Lịch sử Phật giáo Việt Nam, tập 1, Huế: Nxb. Thuận Hóa, 1999, tr. 11-13. 

 

Đồng Dương là một vùng đồng ruộng bằng phảng nằm cách Đà Nẵng 53 cây số về phía nam, và
cách quốc lộ 10 cây số về phía tây (phía núi).   Nhiều tài liệu cũ cho rằng Đồng Dương một thời
gian là kinh thành Indrapura của người Chiêm.  Toàn bộ kiến trúc nằm trong một khu vực theo
chiều đông tây 300 mét, và theo chiều bắc nam 150 mét, chia thành ba lớp kiến trúc từ ngoài cửa
đông vào.  Dựa vào tấm bia phát hiện tại đây, người ta được biết rằng đền tháp Đồng Dương được
đặt tên là Laksmindra Lokesvara, do vua Indravarman II xây dựng năm 875 để thờ Dharma (Phật
pháp), vì vậy Đồng Dương được xem là một Phật học viện Chăm.  Indravarman II là vương hiệu. 
Tên thật của vua là Laksmindra Bhumisvara.  Nhà vua còn có tên thụy là Paramabuddhaloka.  Các
đại danh từ nầy cho thấy sự hiện diện của hai vị thần Bà La Môn giáo (Indra, Laksmi) và hai vị
"thần" của Phật giáo (Buddha, Lokesvara).   Đây là hiện tượng chuyển biến từ Bà La Môn giáo sang
Phật giáo ở bên ngoài Ấn Độ.  Ngoài minh văn trên, các tượng Phật và Bồ tát bằng sa thạch và bằng
đồng phát hiện tại đây cho thấy Đồng Dương đúng là một Phật đường của các vua Chăm. Tổng thể



kiến trúc nầy gồm một Phật đường chính lớn, chung quanh có những đền nhỏ thờ các vua Chăm đã
hiển thánh, các tăng viện, các bảo tháp.  Các đền tháp ở đây bị hư hại nặng vì thời tiết, thiên tai và
chiến tranh.  Năm 1978, tại đây, người ta phát hiện một pho tượng Quan Thế Âm Bồ Tát cao 1,14
mét, với đôi mắt long lanh bằng ngọc trên gương mặt phúc hậu.  Đây là một di chỉ nguyên bản rất
quý hiếm. 

 

Đại Việt sử ký toàn thư [chữ Nho], Hà Nội: bản dịch của Nxb. Khoa học Xã hội, 1998, tập 1, tr.
222. 

 

Trần Trọng Kim, Việt Nam sử lược, Sài Gòn: Nxb Tân Việt, in lần thư 7, 1964, tr. 287.  

 

Năm 1570 (canh ngọ), Trịnh Kiểm từ trần. Lê Anh Tông cử Trịnh Cối lên thay, thống lĩnh các quân
doanh thuỷ bộ.  Em cuả Trịnh Cối là Trịnh Tùng không phục, kiếm cách tranh quyền cùng anh. 
Trịnh Tùng đưa vua Lê vào phía trong cửa ải Vạn Lại.  Trịnh Cối đem quân đến đánh nhiều lần
nhưng không được.  Liệu thế không chống nổi Trịnh Tùng, Trịnh Cối đầu hàng nhà Mạc trong cùng
năm.  Vua Lê Anh Tông phong Trịnh Tùng, lúc đó 21 tuổi (tuổi ta) làm Tả thừa tướng tiết chế chư
quân để đánh nhà Mạc. 

 

Quốc sử quán triều Nguyễn, Đại Nam thực lục, [chữ Nho], Hà Nội: bản dịch cuả Nxb. Giáo Dục,
2002, tập 1, tt. 30-31, 35. Sông Ái Tử là một nhánh của sông Thạch Hãn. 

 

Ý kiến của tiến sĩ Po Dharma, gốc người Chăm, chuyên viên về Champa làm việc tại Trường Viễn
Đông Bác Cổ (Pháp) trong cuộc gặp gỡ với người viết tại Toronto ngày 13-12-1999. 

 

Một câu nói nổi tiếng về tính trung quân thời quân chủ là: “Quân sử thần tử, thần bất tử bất trung;
phụ sử tử vong, tử bất vong bất hiếu.”(Nghĩa là: Vua bảo bề tôi chết, bề tôi không chết là không
trung; cha bảo con chết, con không chết là không hiếu.)  Câu nầy thường được gán cho là giáo điều
Nho giáo.  Thật ra câu nầy là của thái tử Phù Tô.  Nguyên khi Tần Thủy Hoàng (trị vì 221-210
TCN) từ trần năm 210 TCN, thừa tướng Lý Tư và hoạn quan Triệu Cao làm chiếu giả, buộc thái tử
Phù Tô, con trai đầu của Tần Thủy Hoàng tự tử.  Lúc đó, Phù Tô đang phụ trách công việc xây dựng
Vạn lý trường thành.  Khi chiếu chỉ đến, có người can ngăn Phù Tô, nói rằng coi chừng chiếu chỉ
giả, Phù Tô trả lời: “Quân sử thần tử, thần bất tử bất trung; phụ sử tử vong, tử bất vong bất hiếu”,
rồi tự tử theo chiếu chỉ giả mà ông nghĩ là thật. [Phù Tô vừa là con, vừa là bề tôi của Tần Thủy
Hoàng].  Về phần Lý Tư và Triệu Cao, hai ông lập người con thứ của Tần Thủy Hoàng là Hồ Hợi
lên ngôi, tức Tần Nhị Thế (trị vì 209-207).  Triệu Cao gièm pha Lý Tư nên Nhị Thế giết Lý Tư. 
Triệu Cao lên làm tể tướng giết Nhị Thế, lập Tử Anh là con của thái tử Phù Tô lên làm vua tức Tần
Tam Thế (trị vì 206-203).  Tần Tam Thế lại giết Triệu Cao.  Tần Tam Thế đầu hàng khi Lưu Bang
đánh hạ Trường An (Thiểm Tây) năm 203 TCN. 

 

Đạo Phật xuất phát từ Nepal, một nước nhỏ phiá bắc bán đảo Ấn Độ, truyền về phiá đông bằng hai
hướng: một hướng đi về phiá bắc, qua Trung Hoa, đến Đại Việt, và một hướng xuống phiá nam, qua
các nước Đông Nam Á, vào Champa và Đại Việt bằng đường biển. Đối với Đại Việt, hướng nầy
không mạnh bằng hương từ Trung Hoa. 

 

Phan Khoang, Việt sử xứ Đàng Trong [Sài Gòn], Houston: Nxb. Xuân Thu tái bản không đề năm,
quyển hạ, tr. 486. 



 

A. Bonhomme, “Chùa Thiên Mẫu” [Thiên Mụ], tạp chí Những người Bạn Cố Đô Huế (Bulletin des
Amis du Vieux Huế) tập 2, 1915, Đặng Như Tùng dịch, Bửu Ý hiệu đính, Huế: Nxb Thuận Hóa,
1997, tr. 423. 

 

Dohamide và Dorohiem, Dân tộc Chàm lược sử, Sài Gòn: 1965, tt. 43, 47-48, 65-68. 

 


