
CÕI “KHÔNG”
 

Chu Hảo
 

Sau khi đã có những điều kiện tối thiểu cho cuộc sống thường nhật (ăn đủ no, 
mặc đủ ấm) thì hạnh phúc của mỗi người chủ yếu được quyết định bởi đời sống 
tinh thần và tâm linh. Minh triết phương Đông chứa đựng đầy đủ các yếu tố cơ 
bản đảm bảo cho con người có khả năng tự giải thoát để tinh thần và tâm linh 
được khai minh trong tĩnh lặng. Những yếu tố cơ bản ấy có thể tóm tắt trong 
các triết lý Vô Thường của Phật giáo, Vô Ý của Khổng giáo và Vô Vi của Lão 
giáo.

Phật giáo chủ trương Vô thường (xem chẳng hạn Trịnh Xuân Thuận, Khoa 
học và Phật giáo : trước ngã tư đường, 2009). Bất kể những gì có vẻ hiện hữu, 
từ Vũ trụ bao la cho đến các phần tử nhỏ nhất của vật chất đều biến đổi không 
ngừng trong từng sát-na (đơn vị nhỏ nhất của thời gian) và trong suốt lịch sử 
tồn tại của nó từ khi xuất hiện, đến trưởng thành, suy yếu, rồi tiêu vong. Đó là 
Vô Thường. Đời sống tinh thần – tâm lý của con người cũng luôn luôn thay đổi 
không ngừng theo lẽ Vô Thường ấy. Vì Vô Thường mà vạn vật trong Vũ trụ 
luôn vận động tương hỗ; mỗi sự vật đều là một bộ phận của toàn thể, chỉ có thể 
được xác định và hiện hữu trong mối liên hệ cùng nhau, không có gì hiện hữu 
một cách tự thân; và “một có trong toàn thể, toàn thể có trong một”. Đó là ý 
niệm Duyên Khởi, nguồn gốc của luật Nhân quả. Một khi mọi sự vật đều là 
Duyên Khởi thì cũng sẽ không có hiện hữu nào độc lập hay thường hằng, đó 
chính là Tánh Không, ý niệm quan trọng thứ ba của Phật giáo, sau Vô Thường 
và Duyên Khởi. “Không” ở đây không phải là “hư không” mà chỉ là không có 
hiện hữu tự thân. Bởi vậy Tánh Không không phải chỉ là bản tính của thế giới 
hiện tượng (“Sắc”), mà còn hàm chứa tiềm năng biểu hiện muôn hình vạn trạng 
của thế giới Chân tâm (“Không”). Thế nên Bát nhã Tâm kinh nói: “Sắc chính là 
Không, Không chính là Sắc”.

Tĩnh tâm để ngộ được ( tức là ý thức được từ nội tâm điều ta biết ) những điều 
ấy ta sẽ bình thản trước mọi sự đổi thay; ý thức được sự mong manh, bất trắc 
và phù du của kiếp người để duy trì lòng vị tha và trắc ẩn mà yêu thương con 
người, yêu thêm cuộc đời. Như vậy chẳng hạnh phúc lắm sao?

Ngày xưa Thiền sư Lý Trường (1052-1096, được Lý Nhân Tông coi như quốc sư 
và đặt hiệu là Mãn Giác) đã thấm nhuần đạo lý Vô Thường để trải tấm lòng an 
nhiên, tự tại của mình trong vần thơ thiền định:

Xuân khứ bách hoa lạc 
Xuân đáo bách hoa khai 
Sự trục nhãn tiền quá 
Lão tùng đầu thượng lai 
Mạc vị xuân tàn hoa lạc tận 
Đình tiền tạc dạ nhất chi mai



(Xuân ruổi, trăm hoa rụng 
Xuân tới, trăm hoa cười 
Trước mắt, việc đi mãi 
Trên đầu, già đến rồi 
Đừng tưởng xuân tàn hoa rụng hết 
Đêm qua, sân trước một nhành mai

Ngô Tất Tố dịch)

Lão giáo chủ trương Vô Vi (xem chẳng hạn Nguyễn Hiến Lê, Đạo Đức Kinh, 
Nxb Văn hóa 1998). Vô ở đây không phải là không có gì. Vô là vô sắc, vô 
thanh, vô hình đối với cảm quan của ta, giống như Đạo của Lão Tử. Lão Tử coi 
Đạo là bản nguyên của vũ trụ, sinh ra vạn vật, nhưng thâm viễn và huyễn diệu 
như vừa “Có” lại vừa “Không”. Vô (không) sinh ra Hữu (Có), rồi Hữu lại về Vô, 
chúng không đối kháng, mà đối hợp với nhau. Và vì vậy Đạo với Tự nhiên là 
một. Vô Vi của Lão giáo không phải là không làm gì mà là không làm gì trái với 
Tự nhiên. Sống thuận với Tự nhiên, không bị gò ép bởi các phép tắc, ý niệm trái 
với các quy luật của Tự nhiên, thì cuộc sống sẽ yên bình hoan lạc.

Từ thế kỷ 18 đến nay con người đã ngộ nhận sức mạnh vạn năng của khoa học 
và công nghệ, tin một cách khờ dại rằng có thể chinh phục được Tự nhiên trong 
khi không ngừng bóc lột và tàn phá thiên nhiên một cách tàn nhẫn. Và bây giờ 
đang phải trả giá: Ngôi nhà chung thiêng liêng của loài người đang có nguy cơ 
sụp đổ vì hiệu ứng nhà kính và lỗ thủng tầng ôzôn gây nên bởi khí thải công 
nghiệp và nạn phá rừng ngày càng trầm trọng hơn. Trái đất đang nóng dần lên, 
nước biển đang dâng cao và môi trường sinh thái bị hủy hoại. Đó là cái “quả” rất 
đắng từ cái “nhân” không tôn trọng Tự nhiên, không thân thiện và hòa đồng với 
Thiên nhiên.

Nếu như nhân loại đã không quá ngạo mạn vì nền khoa học và công nghệ hiện 
đại có xuất xứ từ Phương Tây, lại vừa thấu hiểu được triết lý Vô Vi thì xã hội 
loài người đã không phải đối mặt với các vấn nạn kể trên. Vô Vi sẽ dẫn dắt các 
hành động can thiệp và chế ngự thiên nhiên một cách khôn ngoan hơn, thuận 
quy luật Tự nhiên hơn; và cuộc sống của con người sẽ an lành hơn.

Ở nước ta, ngay từ thời dựng nước, triết lý Vô Vi của Lão Tử đã được truyền bá. 
Khi được vua Lê Đại Hành hỏi về vận nước, Pháp sư Đỗ Như Pháp (915- 990 ) 
đáp rằng: 
 

Quốc tộ như đằng lạc 
Nam thiên lý thái bình 
Vô Vi cư điện các 
Xứ xứ tức đao binh

( Vận nước như dây quấn quýt 
Ở góc trời Nam [mở ra] cảnh thái bình 
[Dùng đường lối] Vô Vi để trị nước 
Thì [yên dân], khắp mọi nơi không còn bạo lực)

 

Trong bài thơ này Vô Vi cũng có thể được hiếu theo giáo lý của nhà Phật, mà 
những điều cốt lõi cũng tương đồng với ý niệm của Lão giáo như đã nói trên.Giá 



như từ độ ấy Vô Vi ( dù là của Phật giáo hay Lão giáo ) luôn ngự trị trong các 
triều đại thì dân tộc ta đã có thể có một tiến trình lịch sử khác rồi chăng?

Khổng giáo chủ trương Vô Ý (xem chẳng hạn François Jullien, Minh triết 
Phương Đông và triết học Phương Tây, Nxb Đà Nẵng, 2003). Trong Luận ngữ có 
câu: “Tử tuyệt tứ: vô ý, vô tất, vô cố, vô ngã” (Khổng Tử kiên định bốn điều: 
Vô Ý, Vô Tất, Vô Cố, Vô Ngã).

Vô Ý không có nghĩa là không có ý kiến gì mà có nghĩa là “không có ý kiến nào 
được dành đặc quyền, được tuyệt đối hóa, khiến ta không nhìn thấy những điều 
hợp lý, khả thủ của những ý kiến khác, kể cả những ý kiến đối lập”.

Nếu đã Vô Ý thì mặc nhiên sẽ dẫn đến Vô Tất (không định trước ắt phải thế 
này, ắt phải thế kia), Vô Cố (không cố chấp một quan điểm nào, một lập trưởng 
nào) và Vô Ngã (không có cái tôi đặc biệt, vị kỷ).

Người quân tử phải có tư tưởng, có lập trường và chính kiến riêng của mình, 
nhưng luôn sẵn sàng đối thoại một cách bình đẳng, không thiên kiến với lập 
trường khác, tư tưởng khác và chính kiến khác; không là nô lệ mù quáng của 
bất kể chủ thuyết nào. Khổng Tử nói: “Bực quân tử làm việc cho đời, không có 
việc gì mà cố ý làm, không có việc gì mà cố ý bỏ, hễ hạp nghĩa thì làm”. Hạp 
nghĩa ở đây là thích hợp với thời và thế. Đó là Đức thời trung của Khổng Tử. Đó 
cũng là triết lý Trung Dung của Khổng giáo: “Đứng ở giữa (chứ không phải khư 
khư bám lấy trung điểm để cân bằng) và tự dành cho mình quyền xem xét, lựa 
chọn mọi khả năng, kể cả quyền đi tới cùng phía thái cực này hay phái thái cực 
kia”.

Quán tưởng được Vô Ý thì luôn luôn giữ được lòng mình thanh thản. Hãy lắng 
nghe Ngô Thì Nhậm (1746-1803), danh sĩ thời Hậu Lê – Tây Sơn trong bài phú 
“Thiên quân thái nhiên” (Lòng luôn thanh thản):

Linh đài oánh tĩnh, hư thất linh lung 
Vô Ý, Tất, Cố, Ngã, tri cương nhu hiển thông 
Dụng tắc hành, xả tắc tàng 
Xuất, xử, ngữ, mặc, giai thông hồ thời nghĩa 
Ngôn chi tín, hành chi quả 
Tử, sinh, kinh, cụ bất nhập hồ hung trung

(Đức thiên trong lắng, nhà trắng sáng trưng 
Không tư lợi, chấp nê, vị kỷ 
Biết cứng mềm, hiểu lẽ liên thông 
Đời dùng thì làm, đời bỏ thì về ở ẩn 
Ra hay ẩn, nói hay im, đều bởi hiểu thông thời vận. 
Lời nói thì giữ tín, việc làm thì quyết xong. 
Sống với chết, lo với sợ, chút không vướng bận trong lòng.

Ngô Linh Ngọc dịch)

Một chủ thuyết phát triển dựa trên nền tảng tư tưởng của Minh triết phương 
Đông có thể (chỉ mới “có thể” thôi) là thích hợp cho thời đại mà Triết học 
phương Tây đang tỏ ra bế tắc. Nhưng Vô Ý, Vô Vi, Vô Thường chắc chắn (rất 
chắc chắn) sẽ giúp cho con người lấy lại cảm giác bình yên và ứng xử thông 
minh trong cái Thế giới đầy bất trắc này, để vui sống hàng ngày và tận hưởng 
hạnh phúc kỳ diệu mà Tự nhiên đã ban tặng cho ta, một lần cho mãi mãi : Được 
là một thực thể có trí tuệ trong Vũ trụ Vô Thường.



Hà Nội xuân Canh Dần 2010

Chu Hảo

 

Tiễn Trâu đón Hổ
 

 

Trâu lững thững quay về chốn cũ 
Hổ từ rừng uy vũ xông ra

 
Một năm vất vả đã qua 
Năm nay cơ sự biết là đổi thay?

 
Hãy còn đó mai này vận hội 
Liệu Rồng bay mở lối hanh thông?

 
Đường trần Thế thái bụi hồng 
Nhân tình vẫn thắm đẹp cùng mùa Xuân

Chu Hảo

Hà Nội, Xuân Canh Dần 2010


