
  

 ĐỀ CƯƠNG CHI TIẾT 

CƠ SỞ VĂN HOÁ 

Chương 1 Văn hóa học và văn học Việt Nam

Chương 2 Văn hóa nhận thức: Vũ trụ quan và nhân sinh quan người Việt

Chương 3 Văn hoá tổ chức cộng đồng

Phụ lục 

Đáp số 

Các bảng giá trị phân phối 

Tài liệu tham khảo 

http://tieulun.hopto.org



CHƯƠNG 1: 

VĂN HÓA HỌC VÀ VĂN HỌC VIỆT NAM 
****** 

  

I. VĂN HÓA HỌC LÀ GÌ ?  
II. VĂN HOÁ LÀ GÌ ?  

1. Bản chất của văn hoá  
2. Đặc trưng văn hóa  
3. Sơ đồ văn hoá theo G.Festistete  
4. Sơ đồ chức năng văn hóa theo Nguyễn Đăng Thực  
5. "Văn hoá" khác "văn minh" trong gốc từ Hán - Việt  
6. "Văn hoá" khác "văn minh" trong ngôn ngữ Ấn - Âu  

III. CẤU TRÚC CỦA HỆ THỐNG VĂN HÓA  
IV. LOẠI HÌNH VĂN HÓA  
V. TỌA ĐỘ CỦA VĂN HÓA VIỆT NAM  

VI. QUÁ TRÌNH HÌNH THÀNH CÁC DÂN TỘC VIỆT NAM  
VII. TIẾN TRÌNH VĂN HÓA VIỆT NAM  

1. Thời kỳ văn hóa tiền sử - độc lập có thể phân thành hai giai đoạn  
2. Thời kỳ là giao điểm văn hóa Ấn Trung gồm  
3. Thời kỳ tiếp xúc với văn minh phương Tây  

  

  
I.  Văn hóa học là gì ? 

Là khoa học nghiên cứu về văn hóa.  
            Thuật ngữ văn hóa học ( Culturology ) có nguồn gốc từ Cultur (văn  hóa ) và logy ( khoa học ). 
Thuật ngữ văn hóa học xuất hiện đầu tiên ở Châu Âu ( bằng tiếng Ðức ) vào cuối thế kỷ thứ 19.  

Ngành văn hóa học ra đời và trở thành một ngành khoa học độc lập có đối tượng nghiên cứu là văn hóa
chỉ thực sự hình thành vào những năm 50 cuối thế kỷ 20, sau khi tác phẩm luận về văn hóa (Theory of culture 
của học giả L.White ra đời, năm 1949. 
II.  Văn hóa là gì ? 

Là toàn bộ các giá trị vật chất và tinh thần do con người sáng tạo để làm cho cuộc sống mỗi ngày mộ
đẹp hơn. ( Văn hóa trong tiếng hán việt :  
            Có nghĩa là trở nên đẹp đẽ ). Nói một cách giản dị nhất, đó là cách mà người ta sống và cách mà
người ta suy nghĩ như định nghĩa của G.Festistete ( What we do and what we think. ). 

-   Văn hóa hình thành từ việc học.( learned )  
-   Văn hóa mang đặc trưng nhóm hay chủng loại ( Group or Category - Specific )  
-   Văn hóa không có tính cá nhân. ( Individual - Specific )  
-   Văn hóa không có yếu tố di truyền. ( Genetic )  
-   Văn hóa có cung bậc ( Ðô trưởng - đô thứ/ sol trưởng/ sol thứ ) chứ không có cao thấp. 

   2.     Ðặc trưng văn hóa : 
-   Văn hóa là kết tinh của thiên tính và cá tính ( Human nature/ Character ).  
-   Văn hóa là cái đang là ( Be being ) chứ không phải là cái đã thành ( Be ). 

  

   1.     Bản chất của văn hóa : TOP

    3.     Sơ đồ văn hóa theo G.Festistete : TOP

http://tieulun.hopto.org



 
 ( Human Mantal Programming Diagram ).  

  
  

   

    
     
Văn hóa là tất cả hoạt động của tinh thần nhân loại để hóa thành văn cuộc sống chung cũng như cuộc

sống riêng của nhân loại. Mà sống là điều hòa thích ứng giữa hai thế lực : thế lực người với thế lực tự nhiên
thế lực tinh thần với thế lực vật chất, thế lực đạo tâm với thế lực nhân tâm. Nhân tâm là vật dục cho nên hay
làm cho người mờ tối nghiêng ngã. Ðạo tâm là thiên lý, là chính nghĩa. Hóa nhân tâm theo đường thiên lý
chính nghĩa, đấy là sứ mệnh của văn hóa. Nhờ có văn hóa ấy mà nhân loại đã còn là nhân loại, nghĩa là có tiến
bộ khác với cầm thú chỉ biết thụ động theo hoàn cảnh mà thôi ( Lịch sử triết học phương Ðông, tập 1, trang
10). 

-     ( văn hóa ) Trở nên đẹp đẽ : chỉ chung tất cả công trình của con người, khiến cuộc sống được đẹp
đẽ hơn.  

-     ( văn minh ) Ðẹp đẽ sáng sủa : chỉ cái mức sinh hoạt sáng đẹp của những xã hội tiến bộ. 
  

   6.     "Văn hóa" khác "văn minh" trong ngôn ngữ Ấn - Âu 
  

      4.     Sơ đồ chức năng văn hóa theo Nguyễn Ðăng Thực.   TOP

   5.     "Văn hóa" khác " văn minh" trong gốc từ Hán - Việt : TOP

VĂN HÓA( Culture) 
           

1.     Có nguồn gốc từ xã hội nông nghiệp 

VĂN MINH( Civilisation) 
  

1.     Có nguồn gốc từ đô thị. ( civitas : thành

http://tieulun.hopto.org



  
Như định nghĩa của G.Festistete, ta dễ dàng nhận thấy cấu trúc của văn hóa bao gồm hai phần.  
1.       Cái mà người ta suy nghĩ, tức VĂN HÓA NHẬN THỨC, gồm có nhận thức về vũ trụ ( vũ trụ 

quan ) và nhận thức về con người ( nhân sinh quan).  
2.       Cái mà người ta sống, tức VĂN HÓA TỔ CHỨC ÐỜI SỐNG (gồm có tổ chức xã hội, vật chất, 

tinh thần và tâm linh ). 
  
IV.   Loại hình văn hóa : 
            Văn hóa đa dạng, muôn màu muôn vẻ, thật khó có thể xác định cụ thể các loại hình. Tuy nhiên dựa 
vào đặc trưng thứ hai : đặc trưng nhóm hay chủng lọai, ta có thể đồng ý với cách phân lọai khái quát nhất của 
tác giả Lê Văn Siêu : Ðó là văn hóa nông nghiệp và văn hóa du mục. Ðồng thời dựa trên mô hình chuẩn của 
G.Festistete, ta có thể vạch ra các nét phân biệt sau :  

   

   

Thời gian : từ khởi thủy hình thành dân tộc đến nay.  
Không gian :  

            a. Vật chất : môi trường thiên nhiên Nam Á và Ðông Nam Á            ( ASEAN ). Có núi, cao 
nguyên, bình nguyên châu thổ và duyên hải.  
            b. Tinh thần : giao điểm của văn hóa Âún - Trung ( Indochinois ). Tên gọi Giao Chỉ đã hàm ý 
nghĩa đó. Về sau được gọi là Văn Lang ( Hiền và Ðẹp) rồi An Nam ( một nước bình an ở phía Nam) : nơi mà 
các thiện tri thức của Ấn Ðộ và Trung Hoa đã mang nền văn hóa của mình đến và hòa nhập với văn hóa bản 
địa.  
Chủ thể : nằm trong khu vực của trung tâm hình thành loài người phía đông. Bộ gõ ( trống đất, trống đồng, 

( Culture : trồng trọt, canh tác )  
2.     Bản sắc Phương Ðông nông nghiệp.  
3.     Bao gồm cả vật chất lẫn tinh thần, thiên 

về giá trị tinh thần.  
4.     Có tính dân tộc.  
5.     Có tính truyền thống (tiệm tiến )    

phố )  
   
2.     Bản sắc Phương Tây đô thị.  
3.     Thiên về giá trị vật chất - kỹ thuật.  
   
4.     Có tính quốc tế.  
5.     Có tính hiện đại ( chỉ trình độ phát triển )

III.    Cấu trúc của hệ thống văn hóa :    TOP

   
   
   
TỔ 
CHỨC 
ÐỜI 
SỐNG  

Tiêu chí  
1.     Ðịa hình  
2.     Nghề chính.  
3.     Lối sống  
4.     Cơ cấu ăn  
   
5.     Chổ ở  
   
6.     Mặc :  

Lọai hình nông nghiệp.  
Ðồng bằng ( ẩm, thấp )  

Trồng trọt.  
Ðịnh cư.  

Thiên về thực vật ( ngũ cốc, 
rau, quả )  

Nhiều cây xanh, nhẹ chống 
nóng  

Nhẹ nhàng, mỏng, mềm  

L/h du mục.  
Ðồng cỏ ( khô, cao )  

Chăn nuôi.  
Du cư  

Thiên về động vật. (thịt, bơ, 
sữa)  

Kết cấu nặng chống rét.  
   

Cứng cáp, dày.  
   

   
   
   
   
NHẬN 
THỨC  

7.     Quan hệ với 
tự nhiên.  

8.     Lối tư duy.  
   
9.     Khuynh hướng 

tư tưởng  
10. Phương pháp 

luận.  
11. Thiên hướng  

Hòa hợp, trân trọng.  
   

Trực giác, chứng nghiệm 
khách quan ( vô ngã )  

Tôn giáo, đạo học.  
   
   

Tổng hợp, qui nạp.  
   

Văn hóa/ tinh thần, giải thoát  

Chế ngự, bóc lột.  
   

Duy lý, kinh nghiệm chủ 
quan. ( hữu ngã)  

Triết học, khoa học,  
   
   

Phân tích, diễn dịch  
   

Văn minh, vật chất, thỏa 
mãn.  

V.    Toạ độ của văn hóa Việt Nam : TOP

http://tieulun.hopto.org



đàn đá ) là đặc trưng của đại chủng Phương Nam. ( Melanesien ) 
  

           
             trãi qua 4 giai đoạn. 

1.  Thời kỳ đồ đá giữa ( khoảng 10.000 năm trước ), chủng Mongoloid từ Tây Tạng Thiên đi về phía 
Ðông Nam, tới Ðông Dương thì dừng lại. Tại đây đã diễn ra sự hợp chủng lần thứ nhất : hình thành chủng 
INDONESIEN ( Cổ La Mã ) da ngăm, tóc quăn, tầm thước.  

2.  Ðầu thời đại đồ đồng ( khoảng 5000 năm trước ), chủng Indonesien bản địa dưới sự tác động không 
ngừng của Mongoloid từ phía Bắc, hình thành chủng mới là CHỦNG NAM Á ( Austro - Asiatique ). Tuy nhiên 
các nét đặc trưng Mongoloid vẫn nổi trội nên nó còn được xếp vào ngành Mongoloid Phương Nam.  

3.  Chủng Nam Á ( đã ổn định ) chia tách thành một loạt các chủng tộc mà thư tịch cổ gọi là Bách 
Việt : Âu Việt, Mân Việt, Ðiền Việt, Lạc Việt, Ðông Việt, Nam Việt....  

4.  Quá trình chia tách này tiếp tục diễn tiến, dần dần hình thành các dân tộc nà trong đó nhóm ngôn 
ngữ Việt - Mường ban đầu chung, rồi sau đó người Việt đã tách từ khối Việt - Mường hình thành dân tộc Việt.
Ðồng thời, bộ phận Indonesien dọc theo dãy Trường Sơn đổ vào phía Nam phân hóa thành Chàm, Raglai, Êđê, 
Giarai, Churu.... mà ngày nay ta vẫn còn tìm thấy những nét  nhân chủng tương đồng của đại chủng Indonesien 
trong cư dân các dân tộc thiểu số miền cao nguyên Trung Việt với người Chàm, Malaysia, Indonesia.... 
VII.  Tiến trình văn hóa Việt Nam : 

Tiến trình văn hóa Việt Nam có thể được chia ra làm 3 giai đoạn lớn :  
Tiến trình văn hóa Việt Nam có thể được chia làm ba giai đoạn lớn : 
  
1- Thời kỳ văn hóa tiền sử độc lập 
2- Thời kỳ văn hóa giao điểm Ấn Trung 
3- Thời kỳ tiếp xúc với văn minh phương Tây 
  

a.  Văn hóa nguyên thủy với sự hình thành của nghề nông lúa nước là bước quyết định, khởi điểm quan 
trọng nhất của văn hóa Việt Nam. Nam Á và Ðông Nam Á cũng chính là cái nôi của cây lúa nước mà chữ 
Hòa           là cây lúa làm nền tảng cho chữ Hòa           là hòa bình. Tập tục cúng cơm mới, cúng nếp 
mới... đã hình thành từ đây ( ăn cơm mới nói chuyện cũ; Cơm tẻ là mẹ ruột; có thực mới vực được tạo...).  

b.  Văn hóa Văn Lang - Âu Lạc : nhà nước Văn Lang ( với cương vực từ Bắc Trung Bộ tới Lưỡng
Quãng ) có một nền văn minh sớm. Sự sáp nhập của hai nhà nước Thục và Văn Lang đã làm tiền đề cho sự 
phát triển vững mạnh về mọi mặt : quân sự, chính trị, ngoại giao, canh nông, văn hóa ... Trống đồng, nỏ thần, 
các truyền thuyết về bánh chưng bánh dày, Trọng Thủy - Mỵ Châu, Sơn Tinh - Thủy Tinh, Chữ Ðồng Tử, sự 
tích Trầu Cau... đã phản ánh xác thực điều đó. 
   2.   Thời kỳ là giao điểm văn hóa Ấn Trung gồm : 

a.   Thời giao lưu sâu sắc với văn hóa Ấn Ðộ.  
  
Ðây là một giai đoạn đặc biệt của văn hóa Việt Nam khi lần đầu tiếp xúc với văn hóa Ấn Ðộ qua các 

thương nhân người Ấn : phương pháp canh tác, thiên văn lịch pháp, y học...đặc biệt là đạo Phật do các nhà sư 
Ấn tháp tùng theo thuyền buôn và ở lại giao chỉ truyền đạo : tục lệ đốt hương, trầm thờ cúng, sùng bái hoa sen 
và đặt biệt là từ Bụt xuất hiện trong đời sống.  

Ðây là cột mốc quyết định hình thành trung tâm văn hóa Luy Lâu, cái nôi của văn hóa Việt Nam, đã 
ảnh hưởng sang cả Lạc Dương và Bành Thành của Trung Hoa. 

b.   Thời kỳ Bắc thuộc chịu ảnh hưởng của văn hóa Trung Hoa : 
Từ năm 111, Giao Chỉ trở thành Giao Châu ( một huyện của nhà Hán ). Nguyên là nước  Nam Việt của 

nhà Triệu ( đã có tiếp xúc bước đầu với văn hóa Trung Hoa) sau được hai nhà văn hóa Tích Quang và Nhâm 
Diêm bổ sung : canh tác, cưới hỏi, tang ma...đây là thời kỳ nước ta gọi là Giao Chỉ Bộ. Chữ Hán được dạy 
rộng rãi trong tầng lớp trí thức và bắt đầu hình thành lớp Nho Sĩ bên cạnh những tăng sĩ bản xứ. 

c.     Thời kỳ chống Bắc thuộc kéo dài 1000 năm : 
Cuối thời Âu Lạc sang thời Nam Việt, do phải đối phó với phương Bắc nền văn minh vừa mới sáng lên 

đã phải lụi tắt. Tuy nhiên gốc rễ của nó cũng đủ kịp bắt sâu vào mảnh đất Hồng Bàng, tỏa khắp đất nước và 
liên tiếp những cuộc khởi nghĩa đã nổ ra  chống lại sự đồng hóa của văn hóa Trung Hoa để bảo vệ nền văn 
hóa dân tộc, giành lại độc lập : Một ngàn năm Bắc thuộc đã hình thành nên tinh thần bất khuất và sức kháng 

VI.  Quá trình hình thành các dân tộc Việt Nam :  TOP

   1.     thời kỳ văn hóa tiền sử - độc lập có thể phân thành hai giai đoạn: TOP

http://tieulun.hopto.org



cự mãnh liệt, cả nghệ thuật chiến tranh giữ nước của các anh hùng dân tộc : Ngô Quyền, Lê Ðại Hành, 
Lý Thường Kiệt, Trần Hưng Ðạo, Lê Lợi, Quang Trung ... 

d.     Thời kỳ văn hóa Ðại Việt : 
Ðây là đỉnh cao của văn hóa Việt Nam với sự thăng hoa của văn hóa Lý - Trần. Ðây là thời kỳ tam 

giáo đồng nguyện mà vai trò quốc giáo của Ðạo Phật đã sản sinh những tri thức lỗi lạc như Khuông Việt, Vạn 
Hạnh, Tuệ Trung Thượng Sỹ... và những vị anh quân hiền đức vào bậc nhất lịch sử như Lý Công Uẩn, Trần 
Thái Tông, Trần Thánh Tông, Trần Nhân Tông và các danh tướng đuổi Tống, phạt Nguyên văn vỏ toàn tài như 
Lý Thường Kiệt, Trần Hưng Ðạo, Quang Khải, Trần Nhật Duật...  

Tiếp sau là vai rò chủ đạo của văn hóa thời Lê với Nguyễn Trãi, Lê Quý Ðôn, Nguyễn Bỉnh Khiêm, 
Nguyễn Du và sự phát triển rực rỡ của văn hóa dân gian thời Lê Mạc. 

  

a.     Thời kỳ văn hóa Ðại Nam : 
Ðánh dấu bằng sự phục hồi Nho giáo pháp trị thời Nguyễn Gia Long và sự giao lưu với văn hóa 

phương Tây. Ðây là thời kỳ Gia Long Thống Nhất đất nước nhưng phải trả một cái giá rất đắc trước sự xâm 
lược ồ ạt của văn hóa phương Tây : khởi đầu là các giáo sĩ truyền đạo Thiên Chúa và kết thúc là thực dân 
Pháp xâm lược, đặt ách thống trị ngót một trăm năm. Nền văn hóa mà cha ông dày công xây dựng đã bị nhấn 
chìm trước ánh sáng hào nhoáng của văn minh cơ giới. 

b.   Thời kỳ văn hóa xã hội chủ nghĩa : bắt đầu ở Miền Bắc từ năm 1945 và Miền Nam từ năm 
1975.  

  
Giao lưu văn hóa rộng rãi với Liên Xô và các nước Ðông Âu.  

Trên đây ta đã điểm qua tiến trình lịch sử của dân tộc và ta thấy rằng : VỊ TRÍ GIAO ÐIỂM CỦA CÁC 
LUỒNG VĂN HÓA phải hòa nhập để sống còn chính là đặc điểm quan trọng nhất của văn hóa Việt Nam. Và 
sản phẩm chữ Nôm, chữ quốc ngữ hình thành trong điều kiện thực tế này.

   3.   Thời kỳ tiếp xúc với văn minh phương Tây : TOP

http://tieulun.hopto.org



CHƯƠNG II 

VĂN HÓA NHẬN THỨC : VŨ TRỤ QUAN VÀ  

NHÂN SINH QUAN NGƯỜI VIỆT. 
***** 

  

I. NGUYÊN LÝ ÂM DƯƠNG  
II. BÁT QUÁI LÀ GÌ?  

III. NGŨ HÀNH LÀ GÌ?  
1. Ngũ hành trong đời sống hàng ngày  
2. Xác định lịch CAN -CHI  

 I. NGUYÊN LÝ ÂM DƯƠNG : 
Nhận thức đầu tiên của loài người về thế giới chung quanh ( vũ trụ quan ) và về chính bản thân con 

người ( nhân sinh quan ) có lẽ là nhận thức về hai lực đối kháng, nhị nguyên, di vật. 

 

ÂM 

Nữ ( mái, cái )  
Mềm  
Tĩnh  
Thụ động  
Hướng nội  
Hôn trầm  
Ôøn định  
Chẵn  
Vuông  
Lạnh, ẩm thấp  
Tối  
Ðông  
Bắc  
Tím ( tử ngoại )  
Ðệm ( mặt trăng )  
Cao ( duy tâm )  
Thứ ( âm giai )  
Ðất, mẹ ( tượng trưng )  
Không gian  
Viết ( Khổng  Tử )    

DƯƠNG 

Nam ( đực, trống )  
Cứng  
Ðộng  
Chủ động  
Hướng ngoại  
Bồng bột ( trạo cử )  
Phát triển  
Lẻ  
Tròn  
Nóng,  khô ráo.  
Sáng  
Hè  
Nam    
Ðỏ ( hồng ngoại )  
Ngày ( mặt trời )  
Thấp ( hướng tâm )  
Trưởng ( âm giai )  
Trời, cha.  
Thời gian  
Nói (Bụt Thích Ca, Chúa...  

http://tieulun.hopto.org



  
Ðúc kết những mối quan hệ đối lập này loài người đã xây dựng lý luận nhị nguyên sơ khai và dần dần 

phát triển hoàn chỉnh bằng NGUYÊN LÝ ÂM DƯƠNG, mà trong đó các dân tộc Á Ðông đã áp dụng vào đời 
sống hằng ngày, một cách tự phát và khoa học. Nguyên lý âm dương có hai đặc trưng cơ bản :  

a)     Không có gì hoàn toàn âm hoặc hoàn toàn dương,  
b)    Trong âm có dương, trong dương có âm. Âm dương luôn chuyển hóa lẫn nhau.  
Biểu tượng Thái cực đồ trong kinh Dịch của Trung Hoa phản ánh toàn mỹ hai đặc điểm trên.  
Hình  
Và chính từ đây đã sản sinh ra triết học thực nghiệm trung dung, trung đạo làm nền tảng cho cuộc sống 

của các dân tộc phương Ðông, trong đó có Việt Nam. 

Là tám ký hiệu, hay tám quẻ, người Trung Hoa cổ sáng tạo để giải thích và khám phá sự sống theo 
nguyên lý âm dương. Tương truyền bát quái do vị vua đầu tiên là Phục Hy phát kiến. Sau đó được bổ sung và 
hoàn thiện bởi Chu Văn Vương nên còn được gọi là Chu Dịch.  

CÀN : Trời, khang kiện , cha  
                                    KHÔN : Ðất, thu nhận, mẹ.  

CHẤN : Sấm sét, cải cách, Trưởng Nam.  
TỔN : Gió, bí mật, trưởng nữ.  
KHẢM : Nước , khiêm tốn, Trung Nam.  
LY : Lửa, mãnh liệt, Trung nữ.  
CẤN : Núi, dừng lại, Thiếu nam.  
ÐOÀI : Ao hồ, thỏa mãn, Thiếu nữ.  

          Trên đây là 8 quẻ đơn. Nếu ta đem hai quẻ đơn chồng lên nhau ta sẽ có quẻ kép, ví dụ                . 
Và như vậy hóan vị các quẻ đơn ta có 64 quẻ kép. Các triết gia và khoa học gia Phương Ðông đã dùng hệ 
thống bát quái này để xấy dựng nền văn hóa tối cổ và giải thích mọi hiện tượng của sự sống trên tinh thần 
biện chứng. Ngày nay hệ thống này vẫn còn giữ nguyên giá trị và là kho tàng vô giá của loài người.  
           

BIỂU ÐỒ 64 QUẺ KÉP.  
 

Vận dụng :   
ÂM         DƯƠNG 

                                                 Mùa thu 
dài lắm    
                                                 Nữa chân 
thành  
                                                 Nửa ngọt 
ngào  
                                                 Bình ***  
                                                 Con tàu 
phía Bắc  
                                                 Miền Trung
                                                 Chờ nhau   
  

Tóc ngắn  
Nửa gian dối để...  
Cay đắng tôi mang  

            
           Phương Nam 
           Sông Hậu 
           Lặng lẽ 

II. Bát quái là gì. TOP

http://tieulun.hopto.org



          Ngũ hành là năm trạng thái chuyển hóa liên tục của âm dương theo một chu trình kín.  
          Sau phát kiến nguyên lý âm dương của lịch, ngũ hành là phát kiến lớn thứ hai giúp người phương 
đông nông nghiệp khám phá và đúc kết những qui luật tự nhiên và xã hội một cách khoa học và biện chứng.  
          Từ việc quan sát và đặt tên cho những ngôi sao trên trời, xác định chu trình thời gian của trái đất 
( nhật, nguyệt, hỏa, thủy, mộc, kim, thổ : Sunday, Monday, Tuesday, Wednesday, Thursday, Friday, 
Saturday )... đến việc ứng dụng vào giải thích cơ thể sinh lý của con người ( lục phủ, ngũ tạng, *** ), xây 
dựng cả một học thuyết đồ sộ về y học, xã hội học...làm nên diện mạo của một vùng văn hóa. Ta thử lấy ví dụ 
về ngũ hành trong năm cách tác văn của người xưa :  
          Mỗi lời viết ra phải lấp lánh như vàng ( Kim ), khi thì sần sùi như gỗ (Mộc ), lúc uyển chuyển như 
nước ( Thủy), lúc mãnh liệt như hỏa lửa ( hỏa ), và bao trùm lên tất cả - dưới bút như có khói mây, trong 
ngiên chứa cả tạo hóa - thì duy có đất ( Thổ ), mà đất vốn im lặng, vì thế kẻ nào chưa biết giữ im lặng chưa 
viết được văn. 

SƠ ÐỒ BẢN CHẤT NGŨ HÀNH. 
   1.     Ngũ hành trong đời sống hàng ngày :  

   

   
   

   

III. NGŨ HÀNH LÀ GÌ : TOP

NGŨ HÀNH  THỦY  HỎA MỘC KIM  THỔ
Tương sinh  
Tương khắc  
Số hà đồ  
Âm dương  

   
   
   

Thái âm  

   
   
   

Thái dương  

   
   
   

Thiếu âm  

   
   
   

Thiếu dương  
  

   
   
   

Trung hòa  

Vật chất  
Phương hướng  
Màu sắc  

Nước Bắc  
Ðen  

Lửa  
Nam  
Ðỏ 

Cây  
Ðông  
Xanh

Kim lọai  
Tây  

Trắng  

Ðất  
Trung ương  

Vàng
Thế đất  
  

Vật biểu  

Ngoằn 
ngòeo  

Có vảy 
cứng : rùa  

Nhọn  
   

Có lông vũ : 
chim  

Dài  
   

Thú hiền :  
Rồng, lân

Tròn  
   

Có lông mao : hổ  

Vuông  
   

Người  

Thời tiết  
Khí hậu  
Mùi vị  

Ðông  
   

Lạnh Mặn  

Hạ  
   

Nắng  
Ðắng

Xuân  
   

Gió  
Chua

Thu  
   

Khô  
Cay  

Tháng cuối mỗi 
mùa  
Âøm  
Ngọt  

Tạng  
Phủ   
  

Ngũ quan   
Thể chất  

Thận  
Bàng quang  
Tai  
Xương  
tủy  

Tâm  
Tiểu tràng  
   
Lưỡi  
Huyết mạch

Can  
Ðởm  
   
Mắt  
Gân

Phế  
Ðại tràng  
   
Mũi  
Da, Lông  

Tỷ  
Vị  
   
Miệng  
Thịt

2.    Xác định lịch Can - Chi :    TOP

Viãût 
Nam  

1. Thủy  2. Hỏa  3. Mộc 4. Kim 5. Thổ   
+  -  + -  + - + - +  - Trung 

hoa  Giáp  Âút  Bính  Ðinh  Mậu  Kỷ  Canh  Tân  Nhâm  Quý  

  1. Thủy  2. Hỏa  3. Mộc  4. Kim  5. Thổ  

http://tieulun.hopto.org



CHƯƠNG III :  

VĂN HÓA TỔ CHỨC ÐỜI SỐNG  
  ******  

  

A. ĐỜI SỐNG XÃ HỘI  
I. Tổ chức nông thôn  

II. Tổ chức quốc gia  
III. Tổ chức đô thị  

B. ĐỜI SỐNG VẬT CHẤT  
I. Văn hóa ăn uống: Dĩ thực vi tiên, có thực mới vực được đạo  

II. Mặc và trang điểm  
III. Nhà ở và thuật phong thuỷ  

C. ĐỜI SỐNG TINH THẦN VÀ TÂM LINH  
I. Tính ngưỡng cổ truyền  

II. Phong tục  
III. Văn hoá giao tiếp xã giao  
IV. Nghệ thuật diễn xướng  
V. Nghệ thuật tạo hình  

D. ĐỜI SỐNG TÂM LINH  
I. Nội dung cơ bản của Nho Giáo và ảnh hưởng của văn hoá Trung Hoa đối với văn hoá Việt Nam  

II. Lão Tử và tác phẩm Đạo Đức Kinh  
III. Nguồn gốc của đạo Phật và ảnh hưởng của Phật Giáo với văn hoá Việt Nam  
IV. Ảnh hưởng văn hóa phương Tây: Ki - Tô giáo và chữ quốc ngữ  

  

A.    ÐỜI SỐNG XÃ HỘI : 
   I.   Tổ chức nông thôn : 
Bao gồm năm hình thức tổ chức cơ bản.  

      1.     Tổ chức theo địa bàn cư trú : xóm, làng, miệt...  
      2.     Tổ chức theo huyết thống : cùng họ, cùng dòng tộc ( Lê Xá, Ðỗ Xá, Trần Xá ...)  
      3.     Tổ chức theo giáp ( đàn ông ) : Thiếu niên - Ðinh tráng - Lão.  
      4.     Tổ chức theo làng nghề : chài, đan ( lưới, tre, mây ), làm lưỡi câu trồng hoa, tạc đá...  
      5.     Tổ chức theo hành chánh : thôn xã, ... với hệ thống quản lý nhà nước. 

1.     Chế độ trung ương tập quyền ( Vua- quan - dân )  
2.     Bốn hạng dân ( tứ nhân ), chia theo nghề nghiệp : sĩ, nông, công, thương.  
3.     Hệ thống khoa bảng :  
   

   II.  Tổ chức quốc gia : TOP

Tên khoa thi  Hình thức 
thi  

Xêúp 
lọai  

Danh hiệu, học vị người đỗ. Dân 
gian  

Người đỗ 
đầu ( thủ 

khoa)
A Thi hương  Tam trường  

( 3 kỳ )  
II  Sinh đồ  

Tú tài ( từ 1829 )
Ô. Ðồ  
Ô. Tú  

Giải 
nguyên  

TAM 
NGUYÃN  

Tứ trường  
( 4 kỳ )  

I  Hương cống  
Cử nhân ( từ 1829 )

Ô. Cống  
Ô. Cử  

Ðại 
khoa  

B Thi 
hội  

Tứ trường  
( nhà Hồ 

thêm  kỳ 5 
thi Toán)  

II  Phó bảng ( từ 1829 )  Ô. Phó 
Bảng  

Hội 
nguyên  

I  Thái học sinh  
Tiến sĩ ( từ 1374 )

Ô. Nghè  

C Thi Thi trong Tam TS đệ tam giáp ( bậc ba )  Ô. Nghè  Ðçnh  

http://tieulun.hopto.org



   

1.     Tổ chức do nhu cầu hành chánh : 
a.       Chức năng hành chánh quyết định sự phát triển hoặc lạc hậu của đô thị.  
b.       Chức năng thương mại đóng vai trò phụ thỏa mãn nhu cầu đời sống.  
2.     Qui luật tổ chức đô thị : ảnh hưởng của qui luật âm dương.  
3.       Aính hưởng của tổ chức nông thôn trong tiến trình đô thị hóa (huyện--quận, xã-- phường : 

phường vải, phường chèo, phường chăn trâu... )  
4.       Các đô thị chủ yếu của Việt Nam :  
-         Xưa  và nay.  
5.       Vùng văn hóa và danh nhân văn hóa :  
-         Quan niệm phương Ðông về địa linh sinh nhân kiệt.  
   

 

đình  
( điện 
thí )  

nội điện, đề 
do vua ra, 
vua trực 
tiếp tham 
gia chấm  

giaïp 
( Từ 
1247 )  

Ðồng TS xuất thân nguyên  
TS đệ nhị giáp ( bậc hai )  
TS xuất thân, Hoàng Giáp.

Ô. 
Hoàng  

TS đệ 
nhất 
giáp,  
TS 

cập đệ 

Tam 
khôi 
(từ 

1244) 

3. Thám 
Hoa

Ô. Thám  

2. Bảng 
Nhãn  

Ô . 
Bảng  

1. Trạng 
Nguyên

Ô . 
Trạng  

III. Tổ chức đô thị : TOP

http://tieulun.hopto.org



VĂN HÓA TỔ CHỨC ÐỜI SỐNG  
   

B.    ÐỜI SỐNG VẬT CHẤT. 

a.   Nguồn gốc nông nghiệp : lúa, rau, quả là thực phẩm chủ yếu.  
b.   Nền tảng triết lý : sống hòa với thiên nhiên ( quan niệm truyền thống - quan niệm tam giáo )  
c.   Cơ cấu cân bằng âm dương của bữa ăn.  
d.   Tính tổng hợp của ( dung hóa ) của tư duy ẩm thực người Việt (món ăn rừng/ trung du/ đồng bằng/ 

châu thổ/ biển ) 
       1.   Truyền thống văn hóa ăn uống gắn liền với ngôn ngữ và văn học dân gian : 

-         Hai tay bưng bát cơm đầy  
Dẻo thơm một hạt đắng cay muôn phần.  
a.        
-         Cơm tẻ là mẹ ruột.  
-         Có thực mới vực được đạo.  
-         Ăn trông nồi, ngồi trông hướng.  
-         Cơm với cá như mạ với con.  
b.       Ðộng từ Ăn có mặt trong tất cả các động từ chỉ những hoạt động thực tiễn hằng ngày : ăn uống, 

ăn mặc, ăn ngủ, ăn ở, ăn chơi, ăn nằm, ăn học, ăn cướp, ăn gian, ăn vụng, ăn trộm, ăn hỗn, ăn hàng ( lấy hàng 
hóa ), ăn ảnh... 
       2.  Truyền thống Ăn Uống chịu ảnh hưởng của tính ngưỡng, tôn giáo và giao lưu văn hóa : 

a.     Ảnh hưởng tập tục truyền thống.  
b.     Aính hưởng triết học Khổng Mạnh.  
c.     Aính hưởng đạo Phật : ăn chay.  
d.     Aính hưởng văn hóa Phương Tây.  
-         Thức ăn nguội.  
-         Thức ăn nhân đạo.  
-         Thức ăn nhanh ( Para foot ) 

1. Ăn và mặc, nông và tang ( tức làm ruộng và trồng dâu ) là hai vấn đề mấu chốt của cuộc sống hình 
thành nên triết lý sống còn của người Việt, mà GS. Lê Văn Siêu đã nói trong tác phẩm Việt Nam văn minh sử 
cương của ông. Tác phẩm được xem như viên đá đầu tiên đặt nền tảng khoa học cho ngành Văn Hóa Học Việt 
Nam.  

a.     Nghề dệt tơ lụa.  
b.     Nghề làm hàng thổ cẩm.  
c.     Nghề đan len, sợi, tơi, lá, chằm nón...  
d.     Trồng bông vải.  
2. Ảnh hưởng của văn hóa Việt Cổ trong mặc và trang điểm. 
1.     Aính hưởng của giao lưu văn hóa với Trung Hoa và Phương Tây. 

1.     Triết lý nhân sinh về nhà ở.  
2.     Aính hưởng của môi trường địa lý đối với việc cư trú.  
3.     Aính hưởng của văn hóa Trung Hoa, Ấn Ðộ và Phương Tây.  
4.     Sơ đồ một ngôi nhà truyền thống của người Việt :  
-         Ba gian/ hai chái.  
-         Bàn thờ/ trang thờ tổ tiên ngay giữa nhà.  
-         Phản gõ giữa bàn thờ.  
Tổ tiên.  
-      Luôn có mặt cùng con cái/ chứng kiến mọi sinh hoạt trong gia đình/ màn che trước bàn thờ.  

 

    I.     Văn hóa ăn uống : dĩ thực vi tiên, có thực mới vực được đạo. TOP

   II.    Mặc và trang điểm : TOP

    III.  Nhà ở và thuật phong thủy : TOP

http://tieulun.hopto.org



VĂN HÓA TỔ CHỨC ÐỜI SỐNG  
   

C.    ÐỜI SỐNG TINH THẦN VÀ TÂM LINH : 
  

1.   Sùng bái tự nhiên.  
-         Tục thờ đất, nước, cây, thú chung quanh.  
-         Tục thờ thần lúa, thần bếp, thần, với lòng biết ơn.  
2.     Sùng bái sự sinh sản : tín ngưỡng phồn thực cổ.  
-         Tập tục dân gian trong tín ngưỡng phồn thực.  
-         Aính hưởng của triết học Lingam Ấn Ðộ.  
3.   Sùng bái con người.  
-         Tục thờ cúng tổ tiên.  
-         Ðạo ông bà dưới ảnh hưởng của tam giáo. 

II.   Phong tục : 
1.  Phong tục hôn nhân :  
-    Hôn nhân dị tộc.  
-    Hôn nhân và ảnh hưởng của tư tưởng Nho giáo.  
-    Hôn nhân và ảnh hưởng của Phật giáo.    
-    Hôn nhân phản ánh trong văn học dân gian.  

+ Má ơi đừng gã con xa.  
+ Má ơi - Gần  
+ Nhẫn kiêng.  
+ 5 điều nguyện.  

2.  Phong tục sinh đẻ và nuôi dưỡng :  
-         Các quan niệm về cầu tự, cúng mụ, bán khóan...  
-         Lòng hiếu thảo của người Việt và ảnh hưởng của văn hóa Phương Ðông. - Mỗi khi nắng - 

đứng ngồi không yên.  
3.     Phong tục tang ma :  
-         Quan niệm về sinh tử ( chết không có nghĩa là hết )  
-      Aính hưởng sâu đậm của Phật giáo trong quan niệm luân hồi, nghiệp báo, nhân quả.  
-      Lễ cầu siêu và làm tuần.  
-      Mộ táng và hỏa táng.  
4.     Lễ Tết và lễ Hội :  
-      Vai trò của lễ Tết trong dòng chảy thời gian.  
Sợi dây nối kết Tổ Tiên Huyết Thống và Tổ Tiên Tâm Linh.  
-      Vai trò của lễ hội trong làng sóng không gian  : Giao lưu văn hóa giữa các địa phương, tinh thần 

hiểu biết, thương yêu và đoàn kết. 
  

-         Tính cách người Việt trong giao tiếp.  
-         Ðặc điểm nông nghiệp của tinh thần trọng tình, trọng nghĩa.  
-         Nghi thức giao tiếp : quan hệ gia đình hóa: xưng khiệm, hô tôn.  
-         Ðặc trưng riêng trong văn hóa giao tiếp của mỗi vùng đất.  
-         Aính hưởng Nho giáo trong văn hóa giao tiếp.  
-         Aính hưởng của Phật giáo trong văn hóa giao tiếp.  
-         Aính hưởng của văn hóa Phương Tây ( bắt tay, ôm hôn... )  
-         Vai trò của chữ viết trong văn hóa giao tiếp.  
( chữ Việt Cổ, Hán Tự, chữ Nôm và chữ Quốc ngữ A, B, C ) 

1.     Âm nhạc và nhạc cụ.  
2.     Vai trò của bộ gõ trong dàn nhạc cổ Việt Nam.

   I.  Tín ngưỡng cổ truyền : TOP

   III.   Văn hóa giao tiếp : xã giao TOP

   IV. Nghệ thuật diễn xướng : TOP

http://tieulun.hopto.org



3.     Dân ca/ ca nhạc tài tử.  
4.     Các lọai hình sân khấu.  
-         Múa rối nước.  
-         Chèo  
-         Hát bội.  
-         Cải lương. 

1.     Hội họa : 
Chịu ảnh hưởng sâu đậm của triết lý Âm Dương. Các kết cấu đều cân đối, hài hòa. Mô hình ngũ hành 

được triệt để khai thác.  
-      Tính biểu trưng, ước lệ là đặc điểm nổi bậc của tư duy nghệ thuật Á Ðông, trong đó có Việt 

Nam.  
-      Những chuẩn mực mang yếu tố định chế : Long, Lân, Quy, Phụng ( Tứ Linh ) - Mai, Lan, Cúc, 

Trúc ( Tứ Quý ).  
-      Hội họa dân gian mang đậm yếu tố hài. 
2. Kiến trúc :   
Chịu ảnh hưởng sâu đậm của triết lý Âm Dương và Mỹ học Phật giáo ( Những kiến trúc đẹp và có giá 

trị nhất đều là sản phẩm của văn hóa Phật giáo : chùa Một Cột, chùa Tây Phương, chùa Thiên Mụ, hệ thống 
chùa Khme Nam Bộ )  

Không mang yếu tố thần linh, thông thiên mà mang yếu tố biện chứng ( chỉ : núi, dừng lại, thiền định ).
3. Nghệ thuật Chăm : 
Còn lại hai di sản quý báu đó là Tượng Ðá tôn giáo và quần thể tháp gạch.  
-         Tư liệu về cổ viện Chàm ( Ðà Nẵng ).  
-           Quần thể Trà Kiệu, Mỹ Sơn, Ðồng Dương, Ðồ Bàn, Ponaga (tháp Bà )...  

 

   V.  Nghệ thuật tạo hình : TOP

http://tieulun.hopto.org



VĂN HÓA TỔ CHỨC ÐỜI SỐNG  
   

           Trước khi Ki - Tô giáo truyền vào Việt Nam, đời sống tâm linh của dân tộc Việt Nam chịu ảnh 
hưởng sâu đậm của nền giáo lý Tam Giáo : Nho - Phật - Lão. Mặc dù Nho Giáo và Lão Giáo là hai học thuyết 
triết học nhưng người Việt đã thờ phượng và xem như là một thứ Ðạo của mình. 
   I.    Nội dung cơ bản của Nho giáo và ảnh hưởng của văn hóa Trung Hoa đối với văn hóa Việt Nam. 

1.       Nguồn gốc : Khổng Tử và công việc Tập đại thành. Khổng Tử và các học trò kế tục.  
2.     Nội dung giáo lý :  
Tứ thư : Luận ngữ, Mạnh Tử, Trung Dung, Ðại Học.  
Ngũ kinh : Thi, Thơ, Lễ, Kinh Xuân Thu, Dịch.  
3.     Sự tiếp thu và thực hiện Nho giáo ở Việt Nam. 

1.     Tiểu sử Lão Tử.  
Trang Tử và Nam Hoa Kinh.  
2.     Nội dung Ðạo Ðức Kinh .  

            Ý nghĩa và ảnh hưởng to lớn của Ðạo Ðức Kinh trong đời sống văn hóa người Việt. 
III.    Nguồn gốc đạo Phật và ảnh hưởng của Phật giáo với văn hóa Việt Nam. 
  
        1.     Nguồn gốc Ðạo Phật . 

-         Quá trình hình thành và ra đời của Phật Giáo Ấn Ðộ.  
-         Ðạo Phật đến Việt Nam.  
-         Giáo lý căn bản của Phật giáo.  

 

D.    ÐỜI SỐNG TÂM LINH. TOP

   II.    Lão Tử và tác phẩm Ðạo Ðức Kinh : TOP

http://tieulun.hopto.org



-         Vai trò chủ đạo của Phật giáo trong nền văn hóa dân tộc.  
          ( phải ) Khổng tử - Bụt - Lão Tử ( trái ). 
2.     Ảnh hưởng của Phật giáo với văn hóa Việt Nam. 
-           Triết lý nhân quả, luân hồi, nghiệp cáo trong đời sống người Việt và các cộng đồng Hoa, 

Khme.  
-           Vai trò của chùa chiền trong đời sống người Việt.  
-           Những đóng góp to lớn của Phật giáo cho nền văn hóa Việt Nam. 

-         Quá trình truyền đạo.  
-         Vai trò của giáo sĩ Alexanre de Rhodes.  
-         Nền nhạc mới và ký âm pháp Phương Tây.

IV.    Ảnh hưởng của văn hóa Phương Tây : Ki-Tô giáo và chữ quốc ngữ. TOP

http://tieulun.hopto.org


