
MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chú Giải Tân Ước Theo TOB
Theo bản dịch của Linh Mục An Sơn Vị

Chú Giải

Qui Ðiển Tân Ước

Các Ngụy Thư Tân Ước

Bản Văn Tân Ước

Môi Trường Tân Ước

Mấy Khái Niệm Về Thế Giới Hi La

Dẫn Vào Phúc Âm Nhất Lãm

Bốn Tin Mừng Và Mối Liên Hệ Với Nhau

Tiểu Dẫn PÂ T. Mátthêu Ðức Kitô Vua Cả Nước     Trời  

Tiểu Dẫn PÂ T. Máccô Ðức Kitô Giảng Viên Thiên Chúa

Tiểu Dẫn PÂ T. Luca Ðức Kitô Cứu Nhân Ðộ Thế

Tiểu Dẫn PÂ T. Gioan Ðức Kitô Ánh Sáng Tác Sinh

Tiểu Dẫn Công Vụ Tông Ðồ Ðức Kitô Linh Khí Tác Sinh

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Rô-ma ÐKT Ð.Công Chính Hóa 1

Tiểu Dẫn Thư 1 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô ÐKT Cao Minh TC

Tiểu Dẫn Thư 2 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô ÐKT Sứ Ðồ TC

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Ga-lát ÐKT Ð. Công Chính Hóa 2



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi TH Ê-phê-sô Thủ Lãnh, Huyền Phu HT

Tiểu Dẫn Thư Gửi TH Phi-líp Ðức Ki-tô Tử Nạn Phục Sinh

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Co-lo-xê ÐKT Tất Cả Trong Tất Cả

Thư 1 & 2 Gửi TH Thê-sa-lo-ních ÐKT Tái Lâm Vinh Hiển

Thư 1 & 2 Gửi Ti-mô-thêu Thư Gửi Ti-tô ÐKT Chủ Chăn HT

Tiểu Dẫn Thư Gửi Phi-lê-mon ÐKT Khiến Chủ TớThành A.E

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Hi-bá Ðức Ki-tô Thượng Tế C.Cha

Tiểu Dẫn Thư Thánh Gia-cô-bê Ðức Ki-tô Bần Nhân TC

Thư 1 Thánh Phê-rô Ðức Ki-tô Mẫu Gương Ðau Khổ

Thư 2 Thánh Phê-rô,  Ðức Ki-tô Ðấng Ban Thiên Tính

Thư 1, 2 & 3 Thánh Gio-an, Ðức Ki-tô Nguồn Sống Tin Yêu

Tiểu Dẫn Thư Thánh Giu-đê, Ðức Ki-tô Là Thầy Chân Lý

Tiểu Dẫn Sách Khải Huyền, Ðức Kitô Là Vua Toàn Thắng

Phụ thêm : Lối giải thích của Giáo sư Vinh sơn Mo-ra

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Qui Ðiển Tân Ước
 
Nguồn gốc danh từ Cựu Ước và Tân Ước
Tân Ước xuất  hiện  dưới  hình  thức  một  bộ 

sách gồm 27 cuốn, viết bằng tiếng Hi Lạp và 
mỗi cuốn dài vắn khác nhau rất nhiều. Mãi cuối 
thế kỷ thứ hai người ta mới quen gọi bộ sách ấy 
là "Tân Ước".  Vì các sách trong bộ này, dần 
dần đã được uy tín rất cao, nên trong thực hành, 
người ta coi ngang hàng với các bản văn Cựu 
Ước, mà từ lâu, Kitô hữu vốn coi là bộ Thánh 
Kinh duy nhất  của họ và đặt  tên cho là  "Lề 
Luật  và  Ngôn  Sứ"  theo  thói  quen  Do  Thái 
đương thời. Sở dĩ gọi chung bộ sách này là Tân 
Ước, cốt yếu là vì các nhà thần học Kitô Giáo 
đầu tiên, theo chân Thánh Phaolô (2C3, 14), đã 
nhận xét rằng: các bản văn ấy bao hàm những 
qui định của một Giao Ước Mới, phải chỉ huy 
mọi tương quan giữa Thiên Chúa và dân của 
Ngài, trong giai đoạn cuối cùng của lịch sử Cứu 
Ðộ. Vì chữ "Giao Ước" chỉ là dịch ở chữ dùng 
trong tiếng Hi Bá, để chỉ Giao Ước đã ký kết 
giữa Thiên Chúa và dân Israen. Vì nói tới một, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giao Ước Mới, nên phải gọi là Cựu Ước, bộ 
sách trước đây đã đặt tên cho là "Lề Luật và 
Ngôn  Sứ".  Gọi  như  thế,  là  muốn  nhận  định 
rằng:  Giao Ước cũ, ký kết với  ông Môi Sen, 
bây giờ Chúa Giêsu đã vừa đổi mới, vừa vượt 
quá đi rồi.

 
Ba vấn đề cần xét trong tiểu dẫn vào Tân 

Ước
Việc soạn thảo và thu thập 27 cuốn này thành 

một bộ duy nhất, là cả một quá trình lâu dài và 
phiền phức. Ðàng khác, việc lưu truyền những 
cuốn ấy từ thời cổ cho đến ngày nay, trải qua 
nhiều may rủi,  khiến cho bản văn không còn 
nguyên vẹn. Sau hết khoảng cách về lịch sử, địa 
lý, cũng như văn hóa, giữa chúng ta và thế giới 
của Tân Ước, là một điều cốt yếu làm cho ta 
khó hiểu  đúng loại  văn chương này.  Bởi  đó, 
ngày nay ta cần đặt Tân Ước vào lại trong môi 
trường đã thấy Tân Ước phát sinh và truyền bá 
lúc đầu.

Vì thế, tiểu dẫn vào Tân Ước, dù sơ lược đến 
đâu, cũng phải xét trước tiên các điều kiện nào 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã khiến Kitô hữu đầu tiên soạn thảo một bộ 
sách mới về Thánh Kinh. Rồi cần nghiên cứu 
xem, nhờ đâu các bản văn hằng sao đi chép lại 
luôn luôn ấy, đã có thể vượt qua 14 thế kỷ của 
một lịch sử đầy biến động, từ khi soạn thảo cho 
tới khi cố định, hầu như bất di bất dịch, vào thời 
ký phát minh ra nhà in. Ðồng thời lại cho biết 
người ta có thể dùng cách nào, để sửa chữa các 
biến thiên đã đem vào bản văn qua suốt thời kỳ 
sao chép. Sau cùng, tiểu dẫn còn phải trình bày 
cho chính xác tối  đa, môi trường lịch sử, tôn 
giáo, và văn hóa trong đó Tân Ước phát sinh và 
được lưu truyền.

Ba khía cạnh chính yếu của Tiểu Dẫn đây, 
người ta quen gọi là vấn đề Qui Ðiển, vấn đề 
Bản Văn và vấn đề Môi Trường xuất sinh của 
Tân Ước.

 
Hai thẩm quyền tôn giáo đối với Kitô hữu 

đầu tiên
Ta có thể tự hỏi làm sao Kitô hữu đầu tiên 

nghĩ  tới  và  thành lập  bộ  sách  mới  về  Thánh 
Kinh, bổ túc cho bộ sách cũ quen gọi là "Lề 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Luật và Ngôn Sứ". Cuộc tiến hóa ấy tóm lại thể 
này:

Ðối với Kitô hữu đầu tiên, thẩm quyền tối cao 
trong phạm vi tôn giáo, gồm hai bậc. Bậc nhất 
là Cựu Ước, được các nhà văn Kitô Giáo đầu 
tiên trích dẫn gần như trong hết mọi phần. Còn 
bậc hai đã phát triển rất mau, quen gọi chung là 
"Chúa".  Tiếng  "Chúa"  đây  bao  hàm  cả  giáo 
huấn Ðức Giêsu đã loan truyền khi trước, cả uy 
quyền Chúa Phục Sinh do các Tông Ðồ thông 
ban (2C 10,8.18).  Trong hai  thẩm quyền tiêu 
chuẩn đó, chỉ Cựu Ước đã ghi thành bản văn. 
Còn lời Chúa dạy và lời giảng các Tông Ðồ, thì 
trái lại, đã truyền khẩu nhiều năm, và mãi tới 
khi các Tông Ðồ sau hết từ trần, người ta mới 
thấy  cần  ghi  lại  thành  văn  những gì  cốt  yếu 
trong giáo huấn các ngài, hoặc bảo trì chắc chắn 
những văn thư các ngài đã viết. Vấn đề uy tín 
của các sách mới này, tất nhiên có ngày sẽ phải 
đặt ra, dù trong buổi đầu, truyền khẩu đã có uy 
tín rộng rãi hơn các bản văn.

 
Bộ thư Thánh Phaolô



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mãi tới  khoảng năm 150, Kitô hữu mới  sơ 
thảo bộ mới về Thánh Kinh. Rất có thể trước 
tiên  họ  đã  thu  nhập  và  dùng  trong  đời  sống 
Giáo Ðoàn bộ Thư của Thánh Phaolô. Khi làm 
như vậy, họ không có ý tạo phần phụ thêm cho 
Kinh Thánh, nhưng chỉ mặc cho các hoàn cảnh 
tự nhiên hướng dẫn mình. Vì phần lớn các Thư 
của Thánh Phaolô đã viết xong, khi tập truyền 
Phúc Âm đang còn trong giai đoạn truyền khẩu. 
Ðàng khác, chính Thánh Phaolô đã khuyên giáo 
hữu đọc chung các Thư của ngài, và chuyền cho 
các Giáo đoàn lân cận (1Tb 5,27; Co 4,16).

Dù sao, ngay từ đầu thế kỷ thứ hai, nhiều nhà 
văn Kitô Giáo đã biết phần lớn các Thư Thánh 
Phaolô. Nên ta có thể kết luận là đã có rất sớm 
một bộ thư này, rồi được truyền bá rộng rãi và 
mau chóng, hẳn là vì rất nhiều người biết tiếng 
Thánh Tông Ðồ. Tuy nhiên, mặc dầu các Thư 
ấy có nhiều uy tín, nhưng trước đầu thế kỷ thứ 
2 (x. 2P3, 16), chưa có bằng chứng nào khẳng 
định là người ta đã coi các Thư ấy như Kinh 
Thánh và có uy tín ngang với bộ Thánh Kinh 
Cựu Ước.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Bốn Phúc Âm được coi là Kinh Thánh
Trong  cả  thời  kỳ  này,  vị  trí  các  Phúc  Âm 

không xuất  hiện rõ  ràng như các Thư Thánh 
Phaolô. Cố nhiên, tác phẩm các nhà văn Kitô 
Giáo cổ thời, không thiếu câu trích dẫn hay ám 
chỉ tới Phúc Âm. Nhưng gần như bao giờ cũng 
khó xác định các nhà văn ấy trích dẫn bản văn 
hay chỉ nhớ thuộc lòng theo truyền khẩu. Dù 
sao, trước năm 140, không có bằng chứng nào 
cho  biết  là  đã  có  một  bộ  các  bản Phúc Âm. 
Cũng không thấy bản nào trong những sách ấy 
được coi là tiêu chuẩn. Mãi tới nửa cuối thế kỷ 
thứ hai,  mới  gặp những bằng chứng mỗi  khi 
một thêm rõ ràng là có một bộ Phúc Âm và lần 
lần bộ ấy được công nhận là có uy tín.

Từ khoảng năm 150, mở ra một thời kỳ quyết 
định cho việc hình thành "qui điển" Thánh Kinh 
Tân Ước. Thánh Giúttinh Tử Ðạo là người đầu 
tiên làm chứng rằng Kitô hữu đọc bốn Phúc Âm 
trong các phiên hội ngày Chúa Nhật, coi đó là 
tác phẩm do các Tông Ðồ (hay ít nữa do các 
người trực tiếp liên hệ với các ngài) và dùng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sách ấy mà coi là có uy tín cũng bằng Thánh 
Kinh.

Các sách này được uy tín rất  cao như vậy, 
trước  tiên  không  phải  vì  do  các  Tông  Ðồ, 
nhưng  đúng  hơn,  chính  vì  vẽ  lại  lịch  sử  về 
"Chúa", đúng theo như truyền khẩu. Tuy nhiên, 
người ta đã sớm nhấn mạnh vào đặc tính tông 
truyền sách ấy,  cách riêng từ  khi  cần bảo vệ 
Phúc Âm cho khỏi những sách loại ấy đã sinh 
sôi nảy nở ra nhiều, mà nội dung thường chỉ bắt 
chước cách thô kệch, và có khi còn bịa đặt hoàn 
toàn nữa.

Thựa ra,  sau  năm 150,  khi  trong Giáo Hội 
thấy cần một tiêu chuẩn mọi nơi đều công nhận, 
người ta  đã quay tới  bốn Phúc Âm. Cho đến 
bây giờ bốn Phúc Âm được mọi người lưu ý 
tới, vì có nhiều phẩm tính bên trong và vì làm 
chứng trung thực về "Chúa". Bốn Phúc Âm có 
rất nhiều ưu điểm vượt xa, nên không mấy chốc 
mà át được cả thứ văn chương đồng loại. Vì thế 
vào khoảng năm 170, bốn Phúc Âm được kể là 
văn chương "qui  điển",  mặc dầu cho tới  bấy 
giờ, chưa hề nghe nói đến danh từ ấy".



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Tất cả bộ Thư Thánh Phaolô vào qui điển:
Còn thư Thánh Phaolô, hầu chắc là đã được 

nhận vào qui điển không phải riêng từng bức 
một, nhưng là toàn bộ, ngay khi Giáo Hội thấy 
cần có một qui điển Thánh Kinh Tân Ước. Có 
lẽ đặc tính tông truyền đã bênh vực cho uy tín 
bốn Phúc Âm, nay còn có ảnh hưởng rộng rãi 
hơn nhiều đối với các Thư của Thánh Phaolô. 
Vì  các Thư này ngẫu nhiên đã  dần dần gom 
thành một bộ mà uy tín được công nhận cách 
rộng rãi trong các Giáo Ðoàn thế kỷ thứ 2.

 
Tông truyền: nguyên tắc cho qui điển Tân 

Ước
Thế là ta thấy phát sinh nguyên tắc một bộ 

Thánh  Kinh.  Nhưng  thực  ra,  không  bao  giờ 
người ta đã tranh luận về nguyên tắc ấy. Sự có 
qui điển, trước tiên là một sự kiện, đã phổ biến 
rất  mau trong toàn Giáo Hội.  Về sau,  suy tư 
thần học mới can thiệp vào, khi cần xác định 
chi tiết nội dung của qui điển ấy. Có lẽ trào lưu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

này đã được thúc đẩy mau, do sự can thiệp của 
lạc giáo Mácxion (+160). Vì ông này phủ nhận 
tất  cả  thẩm  quyền  của  Cựu  Ước,  nên  khẩn 
trương cần liệu cho Giáo Ðoàn có Kinh Thánh 
mới, và vì thế, cần có qui điển mới. Thế là lạc 
giáo  Mácxion  đã  phần  nào  giúp  phổ  biến 
nguyên  tắc  của  qui  điển  mới,  được  người  ta 
chấp nhận, gồm có hai phần, là Phúc Âm và các 
Tông  Ðồ,  cũng  như  qui  điển  cũ  gồm có  hai 
phần, là Lề Luật và Các Ngôn Sứ. Ngay cuối 
thế kỷ thứ hai,  quan niệm về tiêu chuẩn mới 
cho Thánh Kinh đã ghi sâu và chắc trong Giáo 
Hội,  nhưng  còn  cần  xác  định  rõ  hơn  về  nội 
dung  của  qui  điển  mới.  Số  dứt  khoát  những 
sách thuộc về qui điển sẽ thiết lập dần dần, tuỳ 
theo  mọi  người  đồng  tâm  hiệp  ý  với  nhau. 
Chính sự phát triển các mối liên lạc giữa các 
cộng đoàn kitô hữu khác nhau đã làm cho các 
Giáo Ðoàn ngày một ý thức mãnh liệt hơn về sự 
duy nhất của Giáo Hội.

 
Sách Công Vụ vào qui điển



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thế là ta thấy, cách riêng, vào khoảng năm 
150 tới 200, đã dần dần xác định sách Công Vụ 
Tông Ðồ là sách thuộc về qui điển. Cuối thế kỷ 
thứ hai, Thánh Irênê thành Lyôn coi cuốn ấy là 
Kinh  Thánh  và  trích  dẫn  làm  chứng  từ  của 
Thánh  Luca  về  các  Tông  Ðồ.  Thực  ra,  sách 
Công Vụ đã được kéo vào qui điển, nhất là vì 
có họ hàng với Phúc Âm thứ ba, mà cuốn ấy là 
phần tiếp tục. Sự phát triển quan niệm về đặc 
tính tông truyền, suốt thế kỷ thứ 2, cũng là yếu 
tố quan trọng, để đem vào qui điển một cuốn 
sách, người ta đã rất sớm coi là phần dẫn nhập 
cần thiết vào toàn thể các Thư.

 
Qui điển hình thành đầu thế kỷ thứ ba
Nếu muốn tổng kê đà tiến hóa này, vào thế kỷ 

thứ ba, ta có thể xác nhận hai điểm này: khắp 
mọi nơi, bốn Phúc Âm đã chiếm địa vị vững 
chắc không thể nào tấn công, và về sau không 
ai chối cãi bao giờ. Từ thời kỳ ấy, ta có thể coi 
là qui điển các Phúc Âm đã kết thúc rồi. Còn 
phần thứ hai  trong qui  điển (tức là  các Tông 
Ðồ), thì khắp nơi đều thấy trích dẫn mười ba 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thư Thánh Phaolô,  sách  Công Vụ Tông Ðồ, 
Thư thứ nhất Thánh Phêrô. Có sự đồng thanh 
nhận Thứ thứ nhất  Thánh Gioan.  Vậy là  qui 
điển dứt khoát đã vuợt quá giai đoạn sơ thảo và 
đạt  tới  chỗ  hình  thành.  Tuy  nhiên  có  những 
vùng còn phân vân. Thực thế, bên cạnh những 
cuốn  mà  khắp  nơi  trong  Giáo  Hội  đều  công 
nhận cả, vì có sự hiển nhiên nội tại, người ta 
gặp một số quan trọng những cuốn "bất định", 
vì  một  số Giáo Phụ thì  nhắc  đến coi  là  "qui 
điển", một số khác lại chỉ coi là sách hữu ích 
nên đọc mà thôi. Ðó là trường hợp Thư Hi Bá, 
Thư thứ hai Thánh Phêrô, Thư Thánh Giacôbê, 
và Thư Thánh Giuđê. Ðối lại, một số cuốn thời 
bấy giờ đã được năng trích dẫn là Kinh Thánh, 
tức là thuộc về qui điển, thì về sau không còn 
đứng vững lâu trong vị trí ấy, nhưng cuối cùng 
đã bị loại ra ngoài qui điển. Ðó là cuốn sách của 
ông  Hécmát,  gọi  là  Chủ  Chăn,  sách  Ðiđakê, 
Thư thứ nhất của Thánh Cơlêmen, Thư Thánh 
Banabê, và sách Khải Huyền Thánh Phêrô.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mấy cuốn bị tranh luận lâu vì không chắc 
là tông truyền

Tới giai đoạn này của tiến trình, tiêu chuẩn về 
đặc tính tông truyền hình như đã đóng vai trò 
một  cách khá tổng quát  và ta  thấy mọi  cuốn 
sách không thể nối kết với một Tông Ðồ, đều bị 
mất uy tín dần dần. Những sách còn bị phản đối 
trong vòng thế kỷ thứ ba, chính là những cuốn, 
mà đặc tính tông truyền không được chắc chắn 
đối với một vùng nào đó trong Giáo Hội. Mấy 
trường hợp bị tranh luận lâu hơn hết, là Thư Hi 
Bá và sách Khải Huyền, vì đặc tính qui điển hai 
cuốn này bị  từ chối  mãnh liệt  lâu năm, cuốn 
trước thì bên Tây Phương, cuốn sau thì ở Ðông 
Phương. Ðàng khác, Thư thứ hai, thứ ba Thánh 
Gioan, Thư thứ hai Thánh Phêrô, và Thư Thánh 
Giuđê, thì phải chờ mãi lâu về sau mới được 
công nhận. Không cần theo dõi từng chi tiết các 
giai đoạn của cuộc tiến hoá dần dần. Tới thế kỷ 
thứ 4, thì đã thành lập xong một qui điển, xet 
theo toàn bộ, giống in như qui điển chúng ta 
bây giờ, chỉ còn có một điều không chắc chắn, 
là thứ tự xếp đặt các sách trong đó mà thôi.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Vai trò thống nhất của Giáo Ðoàn Rôma
Sự lo lắng về nhất trí trong một Giáo Hội mà 

quyền chủ tịch của Giáo Ðoàn Rôma ngày càng 
thêm vững chắc, đã đóng góp một phần không 
nhỏ vào việc làm giảm bớt đi các dị biệt đã thấy 
xuất hiện ở giai  đoạn nọ kia,  trong tiến trình 
thành lập qui điển.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các Ngụy Thư Tân Ước
Các  sách  được  coi  là  qui  điển,  đã  thành 

những bản văn thánh và ngay từ ngày người ta 
chấp  nhận,  đã  hưởng  thụ  một  thứ  đặc  miễn, 
khiến cho được bảo toàn trong tình  trạng tốt 
mãi cho tới thời phát triển nghề in. Còn những 
sách không đi vào qui điển, thì không được như 
thế. Tuy một vài cuốn trong số đó (sách Ðađikê 
hoặc thư Thánh Banabê) được mọi người quí 
trọng, và nhờ đó được bảo toàn hẳn hoi, mặc 
dầu bị loại ra ngoài qui điển, nhưng mấy cuốn 
khác  thì  trái  lại,  vì  không  được  yêu  chuộng 
bằng, nên đã bị gạt ra ngoài vòng xử dụng của 
Giáo Hội cách tàn nhẫn hơn, và do đó rất dễ bị 
thương tổn. Ðó là lý do giải thích vì sao phần 
lớn những sách ấy chỉ còn lưu lại dấu vết mà 
thôi.

Người ta đã dành tiếng ngụy thư tức là sách 
thiếu chính nghĩa, cho một số sách, tuy giống 
phần nào với các văn thư qui điển trong Tân 
Ước, nhưng bị coi là bao hàm những ý tưởng 
ngoại lai đối với tư tưởng chính đàng hoàng của 
Giáo Hội, và xét chung thì chỉ dành riêng cho 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

môi trường "phe đảng" nào,  và chỉ một mình 
họ mới có thể dùng, hầu đạt tới sự hiểu biết thật 
gọi là "ngộ đạo" mà thôi. Về sau người ta kể là 
ngụy thư các sách Giáo Hội từ chối, không căn 
cứ giáo lý và đức tin của mình vào đó, và vì vậy 
không ban phép đọc công khai trong giờ phụng 
tự ngày Chúa Nhật. Các sách này, cả khi được 
khuyên giáo hữu đọc riêng vì đặc tính xây dựng 
của nó, nhưng trong giờ phụng tự công khai thì 
không được dùng. Ðó là ý nghĩa thông thường 
người ta sẽ hiểu về ngụy thư, trước khi tiếng 
này sẽ dùng, vào lúc kết thúc qui điển, để gọi 
các sách được gán ngụy tạo cho các Tông Ðồ. 
Từ ngày đó, tiếng ngụy thư hàm ý rõ ràng là 
xấu.  Các ngụy thư bị  coi  là  truyền bá sự sai 
lầm.

Dù giá trị văn chương của nó thế nào đi nữa, 
các ngụy thư Tân Ước vẫn là sách tuyệt vời quí 
báu, giúp nghiên cứu đà tiến hóa các tư tưởng 
tôn giáo trong thế kỷ thứ 2 và thứ 3.

Có thể phân biệt rất thô sơ trong phạm vi các 
ngụy thư bốn loại sách, tương ứng với các loại 
văn thư qui điển. Nghĩa là có những Phúc Âm, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

những Công Vụ Tông Ðồ, những Thư và Khải 
Huyền ngụy tạo. ở đây, chỉ nhắc đến ít nhiều 
cuốn trong số ấy mà thôi.

Mấy Phúc Âm Nadarét, Hi Bá và Ai Cập, thì 
ta  chỉ  biết  những câu trích dẫn của các Giáo 
Phụ Giáo Hội mà thôi. Theo như ta có thể nhận 
xét, đó là mấy cuốn có họ khá gần với những 
Phúc Âm qui điển. Phúc Âm Thánh Phêrô, mà 
ta mới tìm thấy một khúc vào cuối thế kỷ vừa 
rồi, đã bao hàm những dấu vết của thuyết "ngộ 
đạo" sẽ xuất hiện hoàn toàn đầy đủ trong những 
sách ta biết rõ hơn, từ ngày gần đây mới tìm 
thấy, vẫn ở bên Ai Cập, những sách như Phúc 
Âm Chân Lý, Phúc Âm Thánh Philíp và Tôma, 
cuốn chót này có nhiều điểm chung với  mấy 
Phúc Âm Nhất Lãm. Tuy nhiên, các sách này rõ 
rệt là khác với những Phúc Âm qui điển, vì thực 
tế nó không bao hàm nguyên tố kể truyện nào. 
Cuốn sách tên là Tiền Phúc Âm Thánh Giacôbê 
có  một  tường thuật  quảng diễn  về  những tin 
mừng liên quan tới  Chúa Hài Nhi,  lưu ý đặc 
biệt về tiểu sử Ðức Maria và các biến cố chung 
quanh việc Giáng Sinh của Ðức Giêsu.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Những công vụ ngụy thư, xét chung, là những 
tác phẩm xây dựng cho người bình dân,  cảm 
ứng theo sách Công Vụ qui điển một cách xa xa 
vậy.  Mấy  sách  ấy  ưa  quảng  diễn  cách  riêng 
những yếu tố lạ lùng, trong đời sống các Tông 
Ðồ mà tác giả muốn tôn vinh. Dù sao, đó cũng 
là  cảm  tưởng,  sau  khi  đọc  Công  Vụ  Thánh 
Gioan, Thánh Phaolô, Thánh Anrê.

Ðừng kể trường hợp Thư các Tông Ðồ, viết 
vào khoảng năm 150, và thuộc loại khải huyền, 
thì không có chi đáng nói về các Thư ngụy tạo. 
Những tác phẩm này thực không thể sánh được 
với  những Thư qui  điển:  chúng không giống 
những bức thư cho bằng những khảo luận vắn 
về thần học, và chỉ có giá trị tầm thường.

Còn những khải  huyền ngụy thư,  thì  ngoài 
sách Chủ Chăn của ông Hécmát, có thể nói tới 
khải huyền Thánh Phêrô (một lý thuyết về đời 
sau,  thiên  đàng  và  hỏa  ngục)  và  khải  huyền 
Thánh Phaolô, muốn kể chi tiết về thị kiến thời 
danh nhắc lại ở 2C 12, trong đó Thánh Phaolô 
được cất lên tận tầng trời thứ ba.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mọi sách này đều viết  sau các văn thư qui 
điển, mà thường chúng chỉ bắt chước theo. Xét 
chung, chúng không ghi lại một tập truyền cổ 
sử nào, vì thế không giúp bao nhiêu cho việc 
nghiên cứu Tân Ước, mặc dầu đàng khác chúng 
có lợi cho lịch sử tư tưởng Kitô Giáo thời kỳ 
sau.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Bản Văn Tân Ước
Hơn 5,000 thủ bản sao lại  bằng tiếng Hi 

Lạp
Bản văn 27 cuốn làm thành bộ Tân Ước, ta 

biết  được  nhờ  rất  nhiều  thủ  bản,  soạn  bằng 
những ngôn từ rất khác nhau và hiện nay còn 
giữ lại  trong các thư viện tản mát khắp hoàn 
cầu. Trong mọi thủ bản này, không có cuốn nào 
là tự tay tác giả; nên tất cả đều là những bản sao 
đi sao lại các thủ bản ngày xưa, đã do chính tác 
giả tự mình viết ra hay là đọc cho thư ký viết. 
Mọi sách Tân Ước,  không trừ cuốn nào,  đều 
viết bằng tiếng Hi Lạp và hiện có trong ngôn 
ngữ này hơn 5,000 thủ bản, mà những cuốn cổ 
hơn đã viết trên chỉ cảo, và những cuốn khác 
viết trên da giấy. Trên chỉ cảo, thì ta có những 
phần đôi khi rất nhỏ trong Tân Ước mà thôi.

 
Hai  thủ  bản  xưa  nhất  và  quí  nhất:  bản 

Vatican và bản Sinai



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Những thủ bản Hi Lạp xưa nhất  gồm phần 
lớn hay toàn bộ Tân Ước là  hai  cuốn Thánh 
Kinh viết trên da giấy từ thế kỷ thứ tư.

Ðáng quí hơn cả là Codex Vaticanus, gọi như 
thế vì giữ tại Thư Viện Vatican. Thủ bản này 
không biết từ đâu mà đến, làm chứng về Tân 
Ước. Nhưng rủi là không còn nguyên vẹn, vì 
thiếu mất Thư Hi Bá 9,14 - 13,25, Thư thứ nhất 
và thứ hai gởi ông Timothêu, Thư gởi ông Titô 
và ông Philêmôn,  sách Khải Huyền.  Thủ bản 
thứ hai gọi là Codex Sinaiticus, vì đã tìm ra tại 
Ðan  Viện  Thánh  nữ  Catarina  trên  núi  Sinai, 
gồm toàn bộ  Tân  Ước;  lại  còn  thêm cả  Thư 
Thánh Banabê và một phần sách "Chủ Chăn" 
của ông Hécmát, là hai cuốn sẽ không còn được 
giữ lại trong qui điển dứt khoát của Tân Ước 
nữa. Bản Sinai, hiện thời giữ trong Bảo Tàng 
Viện British Museum Luôn Ðôn. Hai thủ bản 
này viết theo lối chữ đẹp, gọi là chữ hoa hay là 
đại tự Thánh Kinh. Ðó chỉ là hai bản thời danh 
nhất trong số chừng 250 bản da giấy, viết in hệt 
hay tương tự ít nhiều, từ thế kỷ thứ 3 tới thế kỷ 
thứ 10 hay  11;  đàng khác  phần lớn  trong số 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

này, nhất là những bản cổ hơn, chỉ còn giữ một 
phần, đôi khi rất ít trong bản văn Tân Ước.

 
Các thủ bản có rất nhiều biến thể dị biệt
Mọi bản sao Tân Ước đã lưu truyền tới chúng 

ta, không giống nhau hoàn toàn, nhưng trái lại 
ta có thể phân biệt nhiều điểm khác nhau với 
tầm quan trọng hơn kém tùy nghi, nhưng dù sao 
cũng rất nhiều. Một số điểm dị biệt ấy chỉ liên 
quan tới những chi tiết về ngữ pháp, danh từ và 
thứ tự các tiếng, nhưng có dị biệt liên quan tới ý 
nghĩa từng đoạn nữa kia.

 
Lý do biến thể: sơ sót, sửa lại, tô điểm cho 

phụng tự
Ta dễ khám phá ra nguồn gốc các dị biệt này. 

Vì bản văn Tân Ước trong nhiều thế kỷ kéo dài 
đã được sao đi chép lại do những thư ký thông 
thạo nhiều hay ít, nhưng dù sao cũng chẳng có 
người nào thoát khỏi những sơ sót thuộc đủ mọi 
phạm vi thường làm cho một bản sao, dù cẩn 
thận thế nào đi nữa, cũng không bao giờ in hệt 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

như bản chính. Thêm vào đó, một ít người thư 
ký, có chú ý rất tốt lành, đôi khi đã tìm cách sửa 
chữa mấy đoạn trong bản chính, họ cho là sai 
lầm đáng kể, hoặc thiếu chính xác về thần học. 
Làm như thế, họ đã đem bản văn những biến 
thể chưa từng có, mà gần như luôn luôn là sai 
lầm.  Sau hết,  việc  dùng nhiều đoạn  văn Tân 
Ước trong phụng tự, nhiều khi đã gây dịp cho 
bản văn dễ được tô điểm cho thêm văn vẻ, hoặc 
vì đọc quen miệng mà dễ làm cho các bản văn 
hòa hợp với nhau.

Cố nhiên là trải qua các thời đại, những biến 
thiên do các thư ký thêm vào đó đã chồng chất 
lên nhau, nên cuối cùng khi bản văn lưu truyền 
tới thời có máy in, thì đã bị nhiều thứ tam sao 
thất bản, khiến cho ta nhận thấy rất nhiều biến 
thể khác nhau.

 
Mục tiêu khoa phê bình bản văn: lần lên 

nguyên bản
Mục tiêu lý  tưởng của khoa "phê bình bản 

văn" là căn cứ vào các tài liệu khác nhau này, 
để tái lập một bản văn có nhiều may mắn tối đa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

là gần với nguyên bản. Dù sao, cũng không đặt 
vấn đề hi  vọng lần lên tới  chính nguyên bản 
được.

 
Kiểm kê các thủ bản hi lạp và các bản dịch
Công việc  đầu tiên  của  khoa phê  bình bản 

văn, là lưu ý tới mọi hình thức bản văn hiện 
thời. Nói thể khác, là cần kiểm kê và phân loại 
mọi bút tích ghi lại tất cả hay một phần bản văn 
Tân  Ước.  Ở  đây,  phải  xét  đến  không  những 
nguyên các thủ bản hi lạp mà thôi, lại cả những 
bản  dịch  Tân  Ước  sang  các  ngôn  ngữ  thông 
dụng nơi Kitô hữu mấy thế kỷ đầu (cốt yếu là 
tiếng  latinh,  syriác,  và  cóptơ).  Trong  một  số 
trường  hợp,  các  bản  văn  này  đã  dịch  theo 
nguyên  bản  hi  lạp  có  trước  thủ  bản  Vatican 
hoặc Sinai. Vì thế, chúng làm chứng cho một 
tình trạng bản văn cổ hơn bản văn ta có thể đạt 
tới nhờ các thủ bản hi lạp xưa hơn hết. Tùy theo 
mức nó giúp ta có thể tái lập đúng nền tảng hi 
văn, các bản dịch cổ sẽ đóng vai trò quan trọng 
trong công trình thiết lập bản văn Tân Ước.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Kiểm kê các câu trích dẫn trong các Giáo 
Phụ

Ngoài các thủ bản hi văn và các bản dịch cổ 
thời, khoa phê bình bản văn còn cố lợi dụng rất 
nhiều câu trích dẫn Tân Ước trong những tác 
phẩm các Giáo Phụ đầu tiên của Giáo Hội. Cái 
lợi không ai chối cãi được của những câu trích 
dẫn này, nhất là vì lắm khi nó giúp lần lên tới 
một tình trạng bản văn có trước cả tình trạng do 
các bản dịch cổ truyền lại (và do đó cũng giúp 
đi  xa hơn các  thủ bản hi  lạp cổ  nhất).  Ðàng 
khác, ta có thể xác định một cách tương đối dễ 
dàng về ngày tháng và nơi chỗ phát sinh các 
câu trích dẫn, và như vậy ta có một phương thế 
tiện lợi, để có ý niệm về bản văn Tân Ước quen 
dùng ở thời kỳ nào xác định trong khu vực nào 
đó của Giáo Hội. Trái lại, các câu trích dẫn này 
có hai điều bất lợi. Không những là mỗi câu chỉ 
ghi lại một khúc bản văn, nhưng rủi cho ta nhất 
là vì các Giáo Phụ rất  thường dẫn theo trí nhớ, 
và không chính xác bao nhiêu, thành ra không 
phải bao giờ cũng có thể hoàn toàn tin cậy vào 
những tài liệu thông tri do các ngài truyền lại.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Phân loại các bản hi lạp và bản dịch
Sau khi đã kiểm kê và phân tích xong xuôi 

khối lượng các bút tích do các thủ bản hi lạp, 
các bản dịch cổ thời và các câu trích dẫn của 
Giáo Phụ, khoa phê bình bản văn cố gắng xếp 
theo thứ tự, hầu có thể lợi dụng tối đa, để lần 
lên xa hết sức hướng về nguyên bản.

Trong viễn ảnh này, việc lưu tâm khảo sát đã 
giúp các nhà chuyên môn nhận định rằng: khối 
lượng các thủ bản chia thành một số ít  nhóm 
lớn mà thôi. Thế là người ta đã có thể thành lập 
bốn gia đình lớn, trong đó mọi đại diện đều là 
những bản sao cùng một bản mẫu.

Sau công việc chưa hoàn tất, nhưng đã tiến 
hành  xong  một  phần  đáng  kể  này,  hiện  nay 
khoa phê bình bản văn có thể căn cứ,  không 
phải  trên  một  khối  những chứng tá  lẻ  tẻ  mà 
thôi, nhưng trên những nhóm chứng tá đại diện 
cho từng mẫu bản văn, mà nguồn gốc có thể 
xác định về ngày tháng và nơi chỗ một cách bảo 
đảm ít nhiều.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Những mẫu bản văn chính do khoa phê bình 
nêu bật lên, là các mẫu sau đây:

 
Bản văn Antiêukia hoặc Syri
Một bản văn gọi là "Antiêukia" hay "Syri", vì 

thường xuất hiện tại Antiêukia vào khoảng năm 
300. Bằng chứng bản này là tối đa đại đa số các 
thủ bản hi lạp, nhất là các bản mới hơn, vì bản 
ấy rất mau trở nên bản thông dụng nhất trong 
thế giới byđăngtin và vì thế,  cũng gọi  là  bản 
"byđăngtin"  hoặc  "koinè  ekdosis"  (ấn  bản 
chung). Nó làm chứng cho đặc điểm chăm lo về 
văn hóa và sáng sủa, ưa điều hòa với nhau các 
bản văn song song ít nhiều và tập hợp các biến 
thể thuộc cùng một đoạn. Giá trị phê bình của 
nó không được bao nhiêu. Dù thế, người ta đã 
căn cứ vào những biến thể muộn màng của bản 
văn này, để thực hiện các bản in Tân Ước đầu 
tiên, mà trong hơn ba thế kỷ đã được người ta 
coi là bản thông dụng (textus receptus).

 
Bản văn Alécxandi



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Một bản văn khác gọi là Alécxandi. Chứng tá 
chính là bản Vatican và ở trình độ thua kém, là 
bản Sinai. Trễ nhất là đã có vào khoảng năm 
300 và mấy phát minh gần đây khiến ta nghĩ 
rằng, ít nữa đối với các Phúc Âm, thì đã có sớm 
hơn khá nhiều. Người ta thường gọi nó là bản 
"trung hòa", vì hình như không phải là kết quả 
do công trình duyệt lại thật có hệ thống và ý 
hướng.  Tất  cả  hay  gần  như  tất  cả  các  nhà 
chuyên môn đều công nhận là,  xét  theo toàn 
thể, nó có giá trị phê bình rất cao, bắt nguồn từ 
một tập truyền thủ bản đặc biệt trung thành, hay 
từ một công trình phục hưng văn bản có phẩm 
tính  cao,  tức  là  điều  không đáng  ngạc  nhiên 
mấy trong giới Alécxandi. Vì thế, từ nửa cuối 
thế kỷ 19, các bản in Tân Ước thích và có lý để 
theo  mẫu  bản  văn  này.  Mặc  dầu  thế,  cũng 
không nên coi đó là một chứng tá luôn luôn và 
khắp mọi nơi đều vô ngộ cả.

 
Bản văn Tây Phương
Một bản văn khác nữa gọi là "Tây Phương". 

Danh từ này có từ thế kỷ 18, và tỏ ra không 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đúng,  ít  nữa  một  phần.  Vì  các  bản  dịch  cổ 
Latinh Tân Ước và một số thủ bản Hi La, như 
bản Bêdê (thế kỷ thứ 4?) đối với các Phúc Âm 
và sách Công Vụ, thật có làm chứng là mẫu bản 
văn này đã phổ biến rộng rãi bên Tây Phương 
cũng có:  bằng chứng là một  số bản dịch bên 
Ðông,  nhiều câu trích dẫn và nhiều khúc thủ 
bản hi lạp cổ thời. Trong nhiều trường hợp, bản 
"Tây Phương", mà nguồn gốc và sự nhất trí vẫn 
còn là những vấn đề chưa giải quyết này, xuất 
hiện như là hình thức Tân Ước có bằng chứng 
cổ hơn hết và phổ biến hơn hết. Dấu hiệu riêng 
của nó là khuynh hướng rõ rệt ưa giải thích, xác 
định,  dịch  quanh,  điều  hòa,  là  những  cái  rất 
thường làm cho nó ra  xa nguyên bản,  nhưng 
cũng có một ít trường hợp, các biến thể xưa của 
nó, nhất là khi vắn tắt, đáng cho ta lưu tâm.

 
Phác qua lịch sử bản văn
Không phải chỉ có thể nhận ra mấy gia đình 

thủ bản lớn trên mà thôi. Còn có những hình 
thức trung gian giữa mấy kiểu mẫu rõ rệt hơn 
vừa nhắc đến trên này. Tuy nhiên, không cần đi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

vào các chi tiết ấy mới giúp hiểu được tất cả 
hứng thú của phương pháp này: cô lập mẫu bản 
văn và đặt vị trí nó vào thời gian và không gian, 
nhờ các dữ kiện thời giờ và địa lý do các bản 
dịch,  các câu trích dẫn và,  khi  có dịp,  thì  cả 
khoa cổ tự học cung cấp cho. Như thế là đối với 
từng biến thể, từng cuốn sách hay toàn bộ Tân 
Ước, có thể phác qua ít nữa là một lịch sử bản 
văn,  giúp nhận thấy những hình thức nào có 
bằng chứng cổ hơn hết và rộng rãi hơn hết, và 
do  đó  những  hình  thức  nào,  với  những  điều 
kiện khác ngang nhau, có nhiều may mắn là gần 
tương ứng với nguyên bản hơn.

 
Phê bình nội dung bản văn
Công việc  phê  bình,  gọi  là  "phê  bình hình 

thức" này, vẫn chưa đủ. Ví dụ năng gặp thấy, 
đối với một đoạn văn, vào thế kỷ thứ 2 hay thứ 
3, có hai biến thể phổ cập ít nhiều, mà khó biết 
nên chọn cái nào. Bấy giờ phải nhờ đến khoa 
"phê bình nội dung".

Khoa này cốt yếu không còn xét những biến 
thể như là chứng tá cho các mẫu bản văn Tân 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ước khác nhau. Nhưng trái lại, nó bắt đầu từ 
nguyên tắc coi nội dung từng biến thể là một nố 
riêng biệt, phát xuất từ sự can thiệp trái mùa, có 
ý thức hay không của một người thư ký. Ðối 
tượng khoa phê bình nội dung trước tiên là tái 
lập lại cho chính xác, người thư ký mang trách 
nhiệm về việc làm nảy ra biến thể đây, đã can 
thiệp cách nào, và vì những lý do nào mà can 
thiệp như thế. Xác định được như vậy rồi, thì 
vấn đề sẽ tương đối dễ, tức là giữ lại làm hình 
thức đầu tiên, biến thể nào xuất hiện là nguồn 
phát  sinh  mọi  biến  thể  sai  lầm.  Tuy  nhiên 
phương  pháp  này  khiến  cho  phán  đoán  chủ 
quan của nhà phê bình can thiệp rộng rãi vào. 
Nhà phê bình phải đồng thời khai thác sự hiểu 
biết cá nhân về bản văn, sự thông thạo về cách 
xử trí thường quen của các người thư ký, cũng 
như về các lầm lỗi họ thường phạm vào hơn cả. 
Tính cách chủ quan của phương pháp này giải 
thích một phần lớn vì sao, theo qui tắc chung, 
người ta chỉ dùng để bổ túc cho khoa phê bình 
hình thức mà thôi.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thành quả 150 năm phê bình bản văn
Dù sao những kết quả do khoa phê bình bản 

văn Tân Ước thu lượm được,  từ  khoảng 150 
năm nay, thật là đáng kể. Hiện nay có thể coi là 
bản văn Tân Ước đã thiết lập hẳn hoi rồi. Chỉ 
có thể đặt lại vấn đề một cách nghiêm chỉnh, 
khi  nào  khám phá  được  thêm những  tài  liệu 
mới.

Những  thành  quả  này  đã  có  thể  gây  nên 
những tiến bộ rất lớn, mà ta có thể nhận ra giữa 
các bản in Tân Ước hiện đại với những bản in 
từ  năm  1520  tới  khoảng  1850,  trước  khi  áp 
dụng gắt gao những qui tắc của khoa phê bình 
bản văn.

 
Hai bản in hiện đại và khoa học hơn hết
Bản in hiện thời phổ biến hơn hết là bản in 

Nestle-Aland căn cứ trên ba bản in  nổi  tiếng 
khoa học hiện đại, đã thực hiện vào nửa cuối 
thế kỷ 19, do các ông Tis-chendorf, Wescott với 
Hort, và Weiss. Cuốn Greek New Testament do 
Kinh  Thánh Hội  xuất  bản  và  do  các  ông  K. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Aland, M. Black, B.M. Metzger và A. Wikgren 
thực hiện, đã cố làm cho bản văn được hoàn 
thiện hơn.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Môi Trường Tân Ước
Xứ Palêtin bị quyền lợi tư tưởng ngoại lai 

chi phối
Kitô Giáo xuất sinh ở trong lòng một dân tộc 

trải qua một lịch sử đầy biến động. Sau thời kỳ 
đau đớn lưu đày tại Babylon đã đánh dấu quyết 
liệt vào lương tâm Do Thái, dân Iraen đã tạm 
định cư lại ở Palêtin. Nhưng khi đã về Ðất Hứa 
rồi, người Do Thái phải xác nhận là thời kỳ đã 
đổi thay, và từ đây không còn vấn đề sống ở 
đây y hệt như trước nữa. Vì hơn khi trước, xứ 
Palêtin đã trở nên mối tranh giành cho những 
quyền  lợi  vượt  quá  sức  mình,  và  cũng  hơn 
trước, còn bị lệ thuộc vào các ảnh hưởng quỉ 
quyệt và bền bỉ của những luồng tư tưởng ngoại 
lai, tức là ngoại giáo, ngày càng xung đột gắt 
gao hơn mãi với các tập truyền Do Thái, mà họ 
cố gắng duy trì bất chấp mọi khó khăn trở ngại. 
Trải qua nhiều tháng năm, cuộc chạm trán giữa 
đạo Do Thái và thế giới xung quanh tiến hoá tới 
những hình thức ngày càng bạo động hơn.

 
Nôi thuộc Hi Lạp, rồi La Mã



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Từ ngày Vua Alécxan Ðại Ðế qua đời năm 
323, xứ Palêtin phải thuộc vào các vua Hi Lạp. 
Các vua này, đối với người Do Thái, có những 
thái độ rất khác nhau, từ chỗ khoan dung đại 
lượng tới  những mưu toan đồng hóa  hết  sức 
điên cuồng. Tên vua Antiôcô IV Êpiphan (175-
164) vẫn còn liên kết với một trong những cố 
gắng dữ tợn hơn hết, để dùng võ lực tiêu hủy óc 
địa phương Do Thái, bắt trở lại theo nếp sống 
Hi  Lạp.  Ðiểm cao nhất  là  dâng hiến đền thờ 
Giêrusalem cho thần Giupitê Olympiên. Những 
biến cố này còn ghi lại trong các sách Macabê, 
đưa tới hậu quả là toàn thể mọi người Do Thái 
đạo đức (hay là  Hátxiđim)  hoặc  phải  nổi  lên 
làm loạn, hoặc phải chống đối thụ động. Cuộc 
khởi nghĩa quân sự, do các anh em Macabê chỉ 
huy,  đã  chinh  phục  lại  được  quyền  độc  lập 
tương đối về chính trị và tôn giáo trong khoảng 
một thế kỷ. Vì dòng vua Hátmoniên, do một tổ 
tiên của ông Giuđa Macabê, đã cai trị xứ Palêtin 
cho tới  khi  xứ này bó buộc phải  phục quyền 
người Rôma.  Ông Pompê can thiệp,  để chấm 
dứt những cuộc tranh giành nội bộ giữa các đại 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

diện chót của nhà vua Hátmoniên, và chiếm cứ 
thành  Giêrusalem  vào  năm  63  trước  Công 
Nguyên.

 
Bị dòng vua Hêrođê thống trị
Thời kỳ Rôma của lịch sử Palêtin ban đầu bị 

dòng vua Hêrođê thống trị. Vua Hêrođê Cả (Mt 
2,1) làm vua cai trị, thường bằng khủng bố, từ 
năm 40 đến 4 trước Công Nguyên. Vì nhà vua 
gốc bởi dòng Êđôm và do đó, không phải thuộc 
dòng vua Ðavít, lại thêm tính dữ tợn, nên bị dân 
Do Thái thù ghét không đội trời chung. Khi vua 
qua  đời,  ba  người  con  chia  nhau  nước  vua. 
Hêrođê Antipa thừa kế xứ Galilê (Lc 3,1) và xứ 
Parê và làm vua cai trị  từ năm 4 trước Công 
Nguyên tới năm 39 sau Công Nguyên. Vua nổi 
tiếng vì  sai  giết  ông Gioan Tẩy Giả và đóng 
một vai trò trong vụ án Ðức Giêsu (Lc 23,6-16). 
Còn ông Akêlao (Mt 2,22) đã thừa kế xứ Giuđê 
và Samari  với ông Philíp thừa kế vùng đất ở 
phía  bắc  xứ  Pêrê  (Lc  3,1),  thì  Phúc  Âm chỉ 
nhắc đến tên mà thôi.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Do các quan Tổng Trấn cai quản
Tuy nhiên,  quyền chính trị  thì  do các quan 

tổng trấn hay toàn quyền rôma thi  hành.  Tân 
Ước đã ghi  lại  tên nhiều vị  quan đó:  Ponxiô 
Philatô,  là  vị  thứ năm, đã thi  hành nhiệm vụ 
cách độc ác từ năm 27 đến năm 37; Phêlịch là 
người dữ tợn và xấu nết (nếu tin theo lời sử gia 
Taxít) làm toàn quyền từ năm 52 đến 60, đã góp 
phần rộng rãi vào việc gây nội chiến trong vùng 
đất ông cai trị. Thánh Phaolô sẽ phải ra trước 
tòa ông tại thành Xêsarê (Cv 23,23-24,26); kế 
vị ông là Phéttô (Cv 25-26). Trước tòa án quan 
này,  Thánh  Phaolô  đã  chống  án,  nại  tới  tòa 
Hoàng Ðế (Cv 25,11-12).

 
Phá hủy Giêrusalem với Ðền Thờ
Quyền cai trị các quan tổng trấn đã gián đoạn, 

do một kỳ phục hưng vắn, với quyền làm vua 
của dòng Hêrođê, do vua Aghíppa I, là cháu nội 
vua Hêrođê Cả. Theo Tân Ước, vua Aghíppa I 
nổi tiếng là một trong các người đầu tiên bắt bớ 
Giáo Hội sơ khai (Cv 12,1-23). Trong thời kỳ 
gián  đoạn  này  (39-44),  tình  cảnh  xứ  Palêtin 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cũng chẳng khá hơn gì. Những rối loạn chính trị 
càng mở rộng thêm dưới thời các tổng trấn sau 
hết,  và cuối  cùng vào năm 66, đã biến thành 
cuộc  nổi  loạn  thật  sự.  Người  Rôma  đàn  áp 
mạnh mẽ, tới năm 70 kết thúc bằng việc phá 
hủy thành Giêrusalem với Ðền Thờ trong đó. 
Ðền Thờ bị phá rồi, người Do Thái không còn 
có thể cử hành phụng tự. Thế là cả hệ thống 
chính trị tôn giáo và quốc gia của đạo Do Thái 
bị sụp đổ, trong tai ương thảm khốc nhất của 
lịch sử mình.

Hình  như  trước  khi  xảy  ra  những  biến  cố 
thảm thê này, cộng đoàn nhỏ Kitô hữu đã bỏ 
Giêrusalem, đi ẩn lánh tại Penla ở miền Thập 
Tỉnh.

 
Người  Do  Thái  tản  cư  sinh  hoạt  ở  Hội 

Ðường
Từ năm 70, lịch sử đạo Do Thái, trong thực 

tế, chỉ còn là lịch sử hàng triệu người Do Thái, 
từ bao thế kỷ, đã tản cư rải rác khắp lưu vực 
biển Ðịa Trung, trong xứ Mêsopôtam, và mãi 
cho tới xứ Ba Tư, tùy thuộc vào những cơn biến 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

động  chính  trị  đã  làm  rung  chuyển  cả  miền 
Trung Ðông. Những cộng đoàn đông nhất của 
người Do Thái tản cư này đóng tại các thành 
Alécxanđi, Antiêukia và Rôma. Người Do Thái 
tại  đó  được  hưởng  một  pháp  chế  riêng,  cho 
phép họ duy trì một hình thức cai trị tôn giáo và 
dân sự, căn cứ trên luật Môisen. Một tinh thần 
bàisêmít ẩn tàng của dân chúng giúp vào việc 
cô  lập  hóa  mấy  cộng đoàn  này,  đối  với  môi 
trường xã hội xung quanh, nhưng họa lắm mới 
nổ  bùng dưới  hình  thức  cố  ý  bạo  động.  Ðời 
sống tôn giáo và văn hóa của người Do Thái tản 
cư tập trung ở Hội Ðường, là thể chế đồng thời 
đóng vai trò trường học, trung tâm văn hóa và 
nơi phụng thờ. Phụng tự này cốt yếu ở tại cầu 
Kinh, đọc sách Luật và nghe giải thích.

Vào thời Ðức Giêsu, đạo Do Thái có một hệ 
thống xã hội  tôn giáo đồng nhất,  căn cứ trên 
lòng tin vào Chúa là Ðấng Toàn Năng và Duy 
Nhất, và lòng tôn trọng một tiêu chuẩn tuyệt đối 
là Lề Luật. Từ hai yếu tố căn bản này, tư tưởng 
Do Thái có thể biến hóa rất là tự do, vì được 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hưởng,  nhất  là  từ  phía  giáo  quyền,  một  sự 
khoan dung rộng rãi.

 
Thông giáo chú giải  Luật: điển chế Luật 

truyền khẩu
Tất cả đời sống Do Thái diễn tiến nhờ ánh 

sáng Thiên Chúa trong Lề Luật soi cho. Luật 
này hoàn hảo vì xuất phát từ nơi Thiên Chúa. 
Tuy  nhiên  cần  phải  cắt  nghĩa  hầu  có  thể  áp 
dụng vào các vấn đề cụ thể và cá nhân. Việc cố 
gắng minh nhiên hóa này theo đuổi suốt  bao 
nhiêu thế  kỷ,  đưa tới  chỗ làm cho phát  triển 
xung quanh Luật thành văn cả một Luật truyền 
khẩu, người ta gọi là "tập truyền Cổ nhân" và 
được coi là do một chuỗi tôn sư không hề gián 
đoạn chuyền lên tới ông Môisen. Tân Ước dùng 
chữ thông giáo để gọi các nhà văn sĩ Do Thái 
làm thông ngôn cho Lề Luật đó. Vào thời Ðức 
Giêsu, họ có uy tín nhiều trong lòng dân chúng 
và cách riêng trong những tầng lớp trung lưu. 
Ðóng vai trò thần học gia và luật sĩ trong xã 
hội,  nên  họ  chiếm địa  vị  lớn  trong  đời  sống 
người  Do  Thái.  Từ  thế  kỷ  thứ  ba  sau  Công 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Nguyên, các tôn sư khởi sự ghi lại thành văn 
toàn bộ tập truyền các nhà thông giáo, cho tới 
bấy  giờ  vẫn  còn  theo  lời  khẩu  truyền.  Công 
trình  vĩ  đại  này  đưa  tới  chỗ  lập  thành  cuốn 
Misơna (Mishna: nhắc lại Lề Luật, chú giải), rồi 
chính cuốn này lại đi vào bộ Tanmút (Talmud: 
giáo huấn).

 
Sinh hoạt ở Ðền Thờ Giêrusalem: giai cấp 

tư tế, lêvi
Thái cực thứ hai trong đời sống Do Thái, hồi 

thế  kỷ  thứ  nhất,  chắc  chắn  là  Ðền  Thờ 
Giêrusalem mà mọi tâm tình tôn giáo và quốc 
gia của toàn dân đều hướng về đó. Vì đền thờ 
được  coi  là  trung  tâm thế  giới,  là  nơi  Thiên 
Chúa phải tỏ mình ra trong ngày sau hết. Mọi 
người nam Do Thái trưởng thành đều coi là một 
nghĩa vụ, cho khỏi nói là một niềm vui thú, việc 
nộp đúng mức một đồng tiền thuế Ðền Thờ, để 
phụ cấp cho các nhu cầu cung thánh. Vai trò 
phụng tự do các tư tế chu toàn. Các tư tế này 
thường được chọn trong vòng con cháu dòng họ 
Aaron. Có những người lêvi phụ tá. Như thế có 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cả một giai  cấp tư tế xoay quanh cung thánh 
Giêrusalem. Giai cấp ấy chia thành phẩm trật 
nghiêm  minh,  dưới  quyền  tối  cao  một  thầy 
Thượng Tế, là vị chủ tọa cho cả Công Nghị là 
hội đồng gồm 70 hội viên, tư  tế và giáo dân, 
quán xuyến vấn đề dân sự và tôn giáo.

 
Bè Sađốc và Biệt Phái chống đối nhau
Ðồng thời sự chống đối ngày càng tăng, giữa 

các người thông giáo và các đại diện này của 
giai cấp tư tế. Sự chống đối này là một trong 
những khía cạnh của sự đối lập giữa Ðền Thờ 
với Hội Ðường hay giữa bè Sađốc và Biệt Phái. 
Hai khuynh hướng lớn này tạo nên cái người ta 
thường gọi là đạo Do Thái công nhiên.

Vào thời Ðức Giêsu, bè Sađốc đã thấy uy tín 
mình bị  chống đối  mãnh liệt  rồi.  Vì,  về mọi 
phương diện, họ là người bảo thủ và bênh trật 
tự, dù là trật tự Rôma, là cái bảo đảm cho bổng 
lộc của họ. Vì thế, họ bị dân chúng tình nghi là 
hợp tác, thậm chí còn thông đồng với quyền thế 
dân ngoại đang chiếm đóng. Dù sao, họ đã mất 
hết ảnh hưởng đối với dân. Còn dân thì thích 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

theo đối phương của họ là hàng Biệt Phái. Vì 
dân coi Biệt Phái là những nhà ái quốc, trung 
thành vói Chúa và Lề Luật, thậm chí còn là con 
cháu của dòng vua nổi tiếng, là nhà Hátxiđim, 
đã hợp tác với cuộc nổi lên chống vua Antiocô 
Êpiphan, vào thời anh em Macabê. Năm 70, khi 
phá hủy Ðền Thờ đã làm sụp đổ luôn bè Sađốc 
hoàn toàn lệ thuộc vào Ðền Thờ đó. Từ đấy đạo 
Do Thái công nhiên chỉ còn có khuynh hướng 
Biệt Phái làm đại diện mà thôi.

Ngoài  hai  bè phái  ấy,  vào thời  Ðức Giêsu, 
còn có nhiều đảng phái, mà có mấy đảng đáng 
ta lưu tâm, vì giúp hiểu môi trường xuất sinh 
Kitô Giáo.

 
Ðảng Ái  Quốc:  phe  cực  đoan trong Biệt 

Phái
Về đảng Ái Quốc, ta chỉ có mấy chỉ dẫn lẻ tẻ 

và khó giải thích. Hình như đó là phe cực đoan 
trong hàng Biệt Phái. Các đảng viên nhất quyết 
bắt tôn trọng các điều trong Lề Luật, bằng mọi 
phương thế, gồm cả võ lực. Ðôi khi người ta 
giới thiệu họ là bọn cướp đường thô tục, nhưng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đúng  hơn,  đó  là  những  người  cuồng  tín  tôn 
giáo, khăng khăng đối lập với mọi quyền bính 
không trực tiếp do Lề Luật phát sinh. Vì thế, họ 
không ngần ngại xử tử các người họ coi là đã 
lỗi phạm nặng nề đối với Lề Luật, và cách riêng 
là những người hợp tác với quyền thế dân ngoại 
đang chiếm đóng. Có thể là một số môn đồ của 
Ðức Giêsu hay cả Thánh Phaolô, trước khi trở 
nên Kitô hữu, đã có liên lạc với đảng Ái Quốc 
này.

 
Nhóm Êxêniên tại Qumrân
Ðứng ngoài lề hơn cả nhóm Ái Quốc đây, và 

từ  ngày  tìm  ra  các  thủ  bản  Biển  Chết  tại 
Qumrân, thì  ta được biết  rõ hơn, đó là nhóm 
Êxêniên.  Phần  nhiều  họ  là  những  đan  sinh, 
nhưng một số ít người có thể ở ngoài đan viện 
trung tâm tại  Qumrân  và  gây ảnh hưởng lớn 
trên dân chúng tại  Palêtin.  Nhóm Êxêniên rất 
nghịch với Giáo Quyền Do Thái đương thời và 
nhất là đối với chức Thượng Tế. Nhóm Êxêniên 
là người Do Thái rất nghiêm nhặt.  Nhưng họ 
cũng đón nhận các tư tưởng ngoại lai và đem 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thích nghi vào với thần học của họ. Hẳn là vì 
thế,  mà do ảnh hưởng các  người  iran,  họ  đã 
phát triển một giáo lý rất rõ ràng nhị nguyên, 
căn cứ trên sự đối lập triệt để giữa hai năng lực, 
là Lành và Dữ, đang chiến đấu với nhau không 
hề thương xót, mãi cho tới ngày cánh chung, thì 
sẽ thấy Vua Ánh Sáng toàn thắng trọn vẹn trên 
Thần Tăm Tối.

 
Nhóm Êxêniên ảnh hưởng trên Kitô Giáo 

sơ khai
Tân  Ước  không  khi  nào  nhắc  tới  nhóm 

Êxêniên. Cũng không bao hàm dấu hiệu nào về 
ảnh hưởng trực tiếp của phái Êxêniên trên Kitô 
Giáo. Tuy nhiên, phải nhận là các nhân vật như 
ông Gioan Tẩy  Giả,  Ðức Giêsu,  các  môn đồ 
tiên khởi, đều tùy thuộc vào môi trường những 
"phe phái" Do Thái của thế kỷ thứ nhất, hơn là 
tùy thuộc vào đạo Do Thái công nhiên. Mà tùy 
theo  ta  có  thể  biết  được,  hết  thảy  các  môi 
trường này đều có thiện cảm ít nhiều với các tư 
tưởng nhóm Êxêniên.  Nên rất  có  thể  là  Kitô 
Giáo thuở đầu đã dành một chỗ nào đó cho các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tư tưởng ấy, và một não trạng, một cách ăn ở 
giống như nhóm Êxêniên đã có thể thịnh hành ở 
ngay trong lòng cộng đồng Kitô hữu tiên khởi 
tại Giêrusalem, ít nữa trong một thời gian nào 
đó.

 
Niềm  tin  khải  huyền:  đợi  Chúa  sắp  can 

thiệp
Nhóm Êxêniên đã phải góp phần tích cực vào 

cuộc khởi nghĩa chống lại người Rôma. Họ biến 
khỏi sân khấu lịch sử trong cơn biến động năm 
70.

Các  biến  cố  đưa  tới  việc  phá  hủy  thành 
Giêrusalem làm chứng là khối quần chúng Do 
Thái bị phục quyền các tổng trấn độc tài rôma, 
đã nổi giận lên tới cực độ. Sự nổi giận này đã 
được các thành phần Ái Quốc khai thác thật là 
rộng rãi,  và cũng được dưỡng nuôi tại  nguồn 
của mọi niềm tin khải huyền đã phát triển rất 
nhiều tại xứ Palêtin từ thế kỷ thứ 2 trước Công 
Nguyên. Vì càng ngày mọi ý thức Do Thái càng 
thâm tín rằng: Thiên Chúa không trì hoãn việc 
chấp sự thách đố của dân ngoại có mặt trên Ðất 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thánh,  và Ngài sắp tái  lập sự công bình của 
Ngài, đồng thời với các đặc ân của các người 
Ngài đã chọn, bằng cách lập Nước Ngài dưới 
thế gian một cách lẫy lừng.

 
Quan niệm cánh chung Do Thái
Việc  Thiên  Chúa  can  thiệp  đây,  phải  đánh 

dấu sự chấm dứt các gian nan khốn khó hiện 
thời,  một  trật  với  việc mở ra một  kỷ nguyên 
mới, trong đó sự ác và điều vô đạo sẽ bị loại 
trừ. Sau cùng, cái loan báo biến cố này, là sự 
tăng gia những tai ương hoạn nạn, đi theo việc 
sụp đổ hoàn toàn của các kẻ thù Thiên Chúa. 
Toàn bộ các tin tưởng ấy làm thành cái gọi là 
những quan niệm cánh chung của đạo Do Thái 
lê dân.

 
Mong  vị  Thụ  Hấn  thiên  cung  đến  giải 

phóng
Vào thế kỷ thứ nhất sau Công Nguyên, những 

hy  vọng  cánh  chung  cấu  thành  một  toàn  thể 
mạch lạc hẳn hoi. Nhưng đúng hơn, đó là nhiều 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tư tưởng khá hồ đồ, mọc lên như nấm, khiến 
người ta khó làm chủ được. Tuy nhiên có thể 
xác định rằng: gần tới kỷ nguyên Kitô Giáo, thì 
những quan niệm ấy càng trở nên triệt để cách 
rõ ràng hơn, ít ra ở trong một số môi trường. 
Các tai họa Iraen từ nay quá sâu xa, nên không 
còn lý lẽ nào hi vọng là một vị Cứu Tinh nhân 
loại và lịch sử ngày kia sẽ có thể làm cho dân 
ưu tuyển phục hồi  phẩm cách nguyên sơ của 
mình. Từ nay, mỗi ngày người ta càng chỉ cậy 
vào một mình Thiên Chúa đổi thay tình thế, và 
sự biến hóa người ta trông đợi bấy lâu chỉ có 
thể thành hình trải qua cuộc đảo lộn hoàn vũ, 
nhường cho một thế giới hoàn toàn mới  xâm 
nhập. Trong cảnh trí khải huyền này, vị trí của 
Ðấng Thụ Hấn không phải bao giờ cũng quan 
trọng lắm đâu. Khi đề cập tới Người, các tác giả 
hình như không còn coi Người như xưa, cốt yếu 
là Vị Thụ Hấn trần gian, vị  được Ðức Giavê 
xức dầu. Nói khác đi, Người không còn là một 
ông vua bởi dòng vua Ðavít, đảm nhận các vai 
trò  cốt  yếu là  chính trị  và  quân sự,  hầu nhờ 
Thiên Chúa giúp, bảo đảm cho việc gaỉi phóng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và cho sự phồn vinh của toàn dân. Ðấng Thụ 
Hấn từ đây, ngày càng hướng tới hình ảnh một 
nhân vật siêu nhiên, được kết liên cùng Thiên 
Chúa hơn là với loài người. Trong một số sách 
khải  huyền, Người được xưng là Con Người. 
Nhưng vẫn còn là một chân dung cốt yếu thuộc 
về thiên cung, không giao tiếp thực sự với loài 
người và không thể chịu đau khổ. Toàn thể các 
quan niệm khải huyền về Ðấng Thụ Hấn đây, sẽ 
cung cấp một số chất liệu, người ta sẽ căn cứ 
vào đó để soạn thảo Kitô học cho người Kitô 
hữu. Tuy nhiên, việc lưu tâm đến số mệnh đau 
thương của Ðức Giêsu đã bắt Kitô hữu đặt một 
nội dung hoàn toàn mới cho cái khung cảnh tạo 
nên do chủ nghĩa thụ hấn và quan niệm khải 
huyền của người thời ấy.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mấy Khái Niệm Về Thế Giới Hi La
Ðế quốc Rôma thay đế quốc Hi Lạp
Thế giới Hi La vào đầu kỷ nguyên Kitô Giáo 

là  gia  tài  trực  tiếp  của  đế  quốc  Hi  lạp  do 
Alécxan Ðại Ðế xây dựng. Dưới lớp sơn Rôma, 
ta vẫn gặp lại cùng một lối cai trị tỉnh thành, 
cùng những điều kiện sống tập thể và cá nhân, 
tắt một điều là cùng một nền văn hóa, ngôn ngữ 
chung vẫn còn là tiếng Hi Lạp.

Nhìn qua bản đồ đế quốc Rôma, ta sẽ thấy rõ 
ràng đế quốc ấy rộng bao nhiêu, hơn là nhờ việc 
đan cử từng nơi một. Ðế quốc ấy rộng rãi ngang 
với thế giới. Và mỗi ngày quyền bính càng nên 
vững chắc hơn, nhờ thu hẹp những khác biệt địa 
phương và chống lại với ảnh hưởng các người 
Man Rợ (Giécmanh, Páctơ...)

Ðế quốc là  thành quả do nhiều cuộc chinh 
phục,  nên qui  tụ  những miền  đất  có  qui  chế 
khác nhau: Ai Cập là lãnh thổ riêng của Hoàng 
Ðế, nên ngài đặc phái Toàn Quyền Phó Vương 
cai trị xứ ấy. Những xứ bảo hộ là những nước 
còn giữ các thể chế cổ truyền của họ. Và các 
tỉnh. Trong các tỉnh này, người ta phân biệt các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tỉnh  thượng nghị  (Asia= Tiểu Á)  và các tỉnh 
hoàng đế, trong đó quân đội Rôma còn chiếm 
đóng và quyền bính do các trấn thủ thi hành. 
Các vị này chỉ lãnh trách nhiệm trước một mình 
hoàng đế (Syri). Những miền có đặc tính riêng, 
thì do các tổng trấn cai trị (Giuđê).

Hệ thống quản trị này chỉ để cho các miền có 
vẻ tự trị bên ngoài (Hội Ðồng Hàng Tỉnh) đây, 
bảo đảm cho mọi  người  được bình an  tương 
đối, nhưng có thật, mà nhất là cho các thành thị 
thuộc xứ Asia, nhờ các trao đổi do trật tự ấy 
giúp thể hiện.  Ðàng khác,  được hưởng tự do 
phần nào, vì do đại hội (Ekklesia) toàn dân và 
nhất  là  hội  đồng kỳ lão quản lý.  Các  nghiệp 
đoàn cũng đóng vai trò lớn trong đời sống xã 
hội.

 
Quyền công dân Rôma
Mỗi người là công dân thị trấn mình, lại có 

thể được hưởng quyền "công dân Rôma": đặc 
ân này có thể do gia truyền (như trường hợp 
Thánh Phaolô), do mua với giá vàng hoặc do 
ban để thưởng công.  Người Công Dân Rôma 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được miễn chịu nhục hình thể xác (Cv 22,25-
29)  và  có  quyền  nại  đến  tòa  hoàng  đế  (Cv 
25,10tt).

 
Thần thánh hóa và tôn thờ Hoàng Ðế
Ít lâu trước kỷ nguyên Kitô Giáo, người ta bắt 

đầu coi các hoàng đế như những vị thần, là con 
của thần minh và là chính thần minh. Tiến trình 
này, ảnh hưởng lớn do các tin tưởng các dân 
Ðông Phương (Ai Cập, Ba Tư), tương ứng với 
lẽ đương nhiên của các sự vật: đế quốc là một, 
thì phụng tự phải tỏ ra nền tảng duy nhất của đế 
quốc. Các vua Tibêri, Cơlauđi, Vétpađiên, chỉ 
ưa khuyến khích thờ các vị tiên đế mà thôi, còn 
các  vua  Caligula,  Nêrôn và  Ðomixiên,  thì  để 
cho người  ta  thờ các ông.  Và thực ra,  Rôma 
không  buộc  người  ta  phải  theo  tôn  giáo  ấy: 
hoàng đế cứ việc để cho lòng nhiệt thành, tri 
ân... hoạt động, hoặc để cho các tỉnh các thành 
hay các nghiệp đoàn có cơ hội  tâng bốc nhà 
vua. Ðó là lý do giải thích vì sao việc thờ hoàng 
đế này thịnh vượng lạ lùng như vậy (nguyên 
thành Êphêsô đã có nhiều đền dành cho việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ấy), đi đôi hoàn toàn với những hình thức tôn 
giáo  khác.  Các  thượng  tế  đều  chọn  trong  số 
quan lại địa phương. Ðây là một nhiệm vụ phí 
tổn, nhưng bảo đảm cho kẻ thi hành thực sự có 
tầm ảnh hưởng chính trị,  vì tôn giáo và hành 
chánh quá liên hệ chặt chẽ với nhau.

 
Kitô hữu chạm trán với việc thờ hoàng đế
Tình trạng này sẽ đặt cho Kitô hữu đầu tiên 

nhiều câu hỏi đáng ghê sợ: làm sao để vẫn là 
công dân tốt, mà không chấp nhận cho mình bị 
lôi kéo vào việc tôn thờ hoàng đế? Nhiều đoạn 
văn Thánh Phaolô nên sáng tỏ, khi ta đọc theo 
ánh sáng này: đây chính là từ chối một vũ trụ 
quan. Các thị kiến sách Khải Huyền năng trở lại 
vấn đề nóng bỏng này.

 
Cả cuộc sống hằng ngày thấm nhuần tôn 

giáo công nhiên
Khối quần chúng bám vào nhất  là  việc tôn 

thờ  thần  minh  gia  tộc,  che  chở,  gần  gũi  với 
những mối lo âu hằng ngày, nhưng chính các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

việc  thờ  phụng  bình  dân  cùng  với  việc  thờ 
hoàng đế đây, mới tỏ ra rõ ràng hơn hết đặc tính 
cốt yếu của tôn giáo đương thời: tất cả đời sống 
hằng ngày đều thấm nhuần tôn giáo, mà lại là 
một tôn giáo công nhiên. Mọi giai đoạn trong 
đời sống con người, xét theo tư cách cá nhân 
hay phần tử một xã hội nào (bất luận gia đình, 
chi tộc, nghiệp đoàn hay thành phố), đều được 
tôn giáo đánh dấu sâu xa.  Như vậy,  chức vụ 
công khai nào cũng bao hàm việc dự phần tích 
cực vào sự thờ cúng.

 
Tôn giáo muôn màu sắc và hoàn toàn nghi 

thức
Ðây là một thứ tôn giáo có nhiều màu sắc rất 

khác nhau (các thần minh đông vô vàn vô số), 
nhưng việc phụng thờ chỉ hoàn toàn nghi thức 
mà thôi. Vì thế, tôn kính thần minh và dâng của 
lễ cho các ngài đúng theo qui định: đó là lòng 
đạo đức.

Các lễ nghi gồm có kinh nguyện phụng thờ 
(kêu cầu,  xin vị  thần nhận của lễ,  và ban ơn 
huệ) và hiến tế  hiểu là  của lễ  dâng tiến thần 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

minh, thường là lương thực. Một phần của lễ 
được hỏa thiêu,  và phần còn lại  thì  tư  tế  địa 
phương hay các tín đồ sẽ ăn, hoặc đem ra chợ 
bán. Vì thế mà có những vấn đề đặt ra cho Kitô 
hữu nào mua các thứ thịt này hay được mời dự 
các bữa ăn như thế (1C 8).

Con người diễn tả lòng biết  ơn các vị thần 
minh  bằng nhiều đồ  dâng cúng,  như  các  thứ 
người ta lại tìm thấy trong các cuộc đào bới bồ 
chiên tại Giêrusalem (ở đây có một cung thánh 
ngoại giáo dâng hiến cho vị thần chữa bệnh).

 
Các đạo có lễ nghi huyền bí dễ lan rộng
Sự  khuấy  trộn  các  tư  tưởng  và  các  hạng 

người,  hiển  nhi6n  là  giúp  cho  các  hình  thức 
phụng thờ bắt  nguồn tự  Ðông Phương và  có 
tính cách bớt sà sà mặt đất này, dễ lan rộng. Ví 
dụ các việc phụng thờ thần Isít, trong đó những 
thử thách liên tiếp của một lễ nghi nhập đạo dẫn 
con người tới chỗ nên đồng hoá với thần Osirít, 
là vị thần đã chết, rồi được những bùa ngải của 
thần Isít làm cho sống lại. Người ta loan truyền 
trong đó sự chắc chắn được trường sinh bất tử.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các huyền bí có liên lạc mật thiết với việc thờ 
phụng công dân và vẫn duy trì những liên hệ 
địa phương, cả khi nó, vì nổi tiếng, mà lan rộng 
khắp  đế  quốc.  Ðây  là  những  nghi  lễ  thánh, 
người ta chuẩn bị lâu dài, trong bầu khí mà ý 
niệm bí mật đôi khi chiếm địa vị lớn. Thường 
thường đó chỉ là những nghi lễ theo mùa nhằm 
bảo đảm cho việc sinh sôi nảy nở. Tuy nhiên, 
đôi khi nó cũng chủ trương ban cho tín đồ được 
bảo đảm về đời sống, sau lúc qua đời (luôn luôn 
chỉ nhờ sức nghi lễ mà thôi; còn giáo huấn và 
tín lý, thì không có vai trò nào hết). Ví dụ như 
các huyền bí thần Êlêusít, thần Ðiony, trong đó 
diễn tả cách dã man, nhu cầu thoát ly, bằng sự 
xuất thần và cuồng loạn thánh, nhân dịp những 
cuộc chạy điên rồ và ăn thịt còn đang mấp máy. 
Một vị thần đã cho phép tín đồ tạm thoát ly các 
điều kiện cuộc sống đời này, thì không thể bỏ 
rơi tín đồ, sau khi họ chết.

Ðó là mấy đặc tính chính của thế giới, trong 
đó  Kitô  hữu  sắp  sinh  hoạt  bằng  cách  tuyên 
xưng đức tin của mình: không phải hoàng đế, 
nhưng chỉ có một mình Ðức Kitô mới là Chúa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tể. Nên phải vâng phục Người, dù có liều mình 
chạm trán với khung cảnh tôn giáo bao hàm cả 
đời sống. Người ta chỉ có thể tôn thờ Người, 
trong một đời cung hiến, tức là một cách ăn nết 
ở, do tình yêu cảm ứng cho. Ðó là Tình Yêu 
được Chúa Kitô chứng kiến và bao hàm bảo 
chứng là sẽ được sống muôn đời.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Dẫn Vào Phúc Âm Nhất Lãm
 
Phúc Âm, theo nghĩa danh từ Hi Lạp, trước 

tiên có nghĩa là Tin Mừng cứu độ (x. Mc 1,1), 
là  lời  rao  giảng  Tin  Mừng  ấy.  Ðó  là  nghĩa 
Thánh Phaolô hiểu, khi ngài nói đến Phúc Âm 
ngài giảng: tức là lời ngài loan báo ơn cứu độ 
nơi  Bản Thân Ðức Giêsu là  Ðấng Kitô.  Vậy 
Phúc Âm hay Tin Mừng, đầu tiên không phải là 
một cuốn sách, một tác phẩm văn chương hay 
là lịch sử. Sở dĩ gọi là Phúc Âm hay Tin Mừng, 
bốn cuốn sách gán cho Thánh Mátthêu, Máccô, 
Luca và Gioan chính vì mỗi cuốn này đều công 
bố Tin Mừng ấy, trong thiên tường thuật các lời 
nói việc làm của Ðức Giêsu, cũng như kể lại 
cuộc Tử Nạn Phục Sinh của Người.

Ðộc giả hiện đại ưa tìm sự chính xác. Họ luôn 
luôn tra cứu những sự kiện phân minh,  kiểm 
chứng rõ ràng. Vì thế họ ngạc nhiên khi  đọc 
bản Phúc Âm này, thấy lời văn rời rạc, lược đồ 
thiếu liên tục với nhau. Nhất là khi họ thấy sách 
ấy bao hàm nhiều mâu thuẫn xem ra không thể 
nào giải đáp, lại không thể trả lời cho mọi vấn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đề họ đặt ra. Phản ứng như thế thật là may mắn, 
nếu giúp độc giả nêu lên những vấn đề chân 
chính và trước hết là vấn đề thể văn của bốn 
Tin  Mừng.  Các  người  biên  soạn  Phúc  Âm, 
không phải là nhà văn làm việc nơi bàn giấy, 
theo các tài liệu đã kiểm kê đầy đủ, cũng không 
phải là những người viết lịch sử về Chúa Giêsu 
Nadarét, từ lúc sinh ra cho tới lúc qua đời. Cách 
biên soạn Phúc Âm, thì khác hẳn. Chúa Giêsu 
đã nói, đã loan báo Tin Mừng Nước Chúa, đã 
qui tụ các môn đồ, chữa lành các bệnh nhân, 
hoàn tất những hành vi bao hàm nhiều ý nghĩa. 
Sau  đó  Người  đã  qua  đời  và  phục  sinh  vinh 
hiển. Vì tin vào Chúa Phục Sinh, nên các môn 
đồ,  rồi  các vị  giảng thuyết,  đã  loan báo việc 
Người Phục Sinh, nhắc lại các lời Người đã nói, 
kể lại các việc Người đã làm, tùy theo nhu cầu 
đời sống các Giáo Ðoàn liên hệ. Trong khoảng 
bốn  mươi  năm,  những  truyền  khẩu  đã  hình 
thành,  đã  ghi  lại  và  lưu truyền,  bằng  lời  rao 
giảng, bằng phụng tự, bằng việc dạy giáo lý, tất 
cả các tài liệu, mà ngày nay ta gặp thấy trong 
sách Tin Mừng. Ðàng khác, có thể là một số 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trong các tài liệu trên, trong tiến trình lịch sử 
ấy, đã được ghi lại thành văn. Ví dụ như các 
định thức dùng trong phụng tự, các lời tuyên 
xưng đức tin, những tập ghi chép các lời Chúa 
Giêsu đã nói, hay bản kể sự tích Thương Khó 
của Người. Hẳn là sự Thương Khó Chúa Giêsu 
đã sớm làm thành những tích truyện sắp xếp rõ 
ràng phân minh.

Vậy các nhà biên soạn Tin Mừng đã làm việc 
theo các tài liệu cổ truyền ấy. Trong đời sống 
đầy  biến  động  của  các  Giáo  Ðoàn  đầu  tiên, 
những  tài  liệu  cổ  truyền  này  đã  thành  hình 
nhiều cách khác nhau. Vì Tin Mừng, trước khi 
cố định thành bản văn, đã là lời rao giảng sống 
động. Chính lời giảng này nuôi dưỡng đức tin 
cho Kitô hữu, giáo huấn cho các tín đồ, thích 
nghi  theo  những  môi  trường  khác  nhau,  đáp 
ứng nhu cầu của các Giáo Ðoàn, linh động hóa 
lời  kinh  phụng  tự,  diễn  tả  một  suy  nghĩ  về 
Thánh Kinh, sửa chữa lại mấy điểm sai lầm, có 
khi còn giải đáp lại lý chứng của đối phương.

Thế là các Phúc Âm gia đã thu thập và ghi 
chép, theo viễn ảnh riêng mỗi người, những tài 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

liệu  các ngài  gặp thấy trong lời  truyền khẩu. 
Nhưng không phải  các  ngài  chỉ  sao  chép  lại 
thôi. Chính các ngài cũng biết mình có nhiệm 
vụ  phải  loan  báo  Tin  Mừng  cho  những  kẻ 
đương thời, phải giáo huấn và giải đáp các vấn 
đề do các Giáo Ðoàn nêu lên. Sau này ta sẽ thấy 
viễn ảnh riêng cho mỗi phúc âm gia. Ở đây xin 
nhấn  mạnh  tới  sự  kiện  cốt  yếu.  Những công 
trình nghiên cứu trong mấy thế hệ gần đây, về 
lịch sử của tập truyền và của sự hình thành các 
cuốn Tin  Mừng,  khiến  cho  sự  kiện  ấy  thành 
hiển nhiên, không ai phi bác được. Ðó là nhiều 
chi tiết đặc biệt trong sách Tin Mừng, diễn tả 
đức tin và đời sống các cộng đoàn kitô hữu đầu 
tiên. Sau đây là mấy đoạn văn giúp làm sáng tỏ 
điều quả quyết ấy. Ví dụ mấy bản văn kể lại 
bữa tiệc ly của Chúa Giêsu. Ta có bốn bản dịch 
khác  nhau  (Mt,  Mc,  Lc,  1C),  nhưng thực  sự 
chia làm hai mẫu: một bên là Thánh Mátthêu và 
Thánh Máccô, một bên là Thánh Luca và Thánh 
Phaolô.  Nhưng  hai  mẫu  này,  khác  nhau  về 
nhiều  điểm,  chỉ  là  ghi  lại  mấy  mô  thức  cổ 
truyền đã trở nên cố định trong thói quen phụng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tự. Thánh Phaolô lưu truyền điều ngài đã nhận 
lãnh. Các phúc âm gia, không thuật lại mọi chi 
tiết trong bữa tiệc ly, nhưng tập trung vào mấy 
cử chỉ và lời nói của Thầy Chí Thánh, như Giáo 
Hội vẫn quen nhắc lại trong khi cử hành phép 
Sùng  Ân.  Như  vậy,  kiểu  nói:  chúc  tụng,  do 
Thánh Mátthêu và Máccô dùng, có lẽ  ghi  lại 
thói quen ở xứ Palêtin (theo kinh Chúc Tụng 
của  người  Do  Thái).  Còn  Thánh  Luca  và 
Phaolô dùng chữ tạ ơn (hi lạp là eucharistéô), 
thì gợi nhớ môi trường hi lạp. Những ví dụ khác 
về hai dị bản ghi lại cùng một tập truyền như 
kinh Lạy Cha (Mt 6,9-15; Lc 11,2-4) hay các 
Chân Phúc (Mt 5,3-12; Lc 6,20-26) giúp ta vừa 
thấy được bản chất các tập truyền ghi lại, vừa 
biết tư tưởng riêng của từng phúc âm gia.

Việc đi qua truyền khẩu cũng giải thích vì sao 
nhiều tích truyện có vẻ như là những đoạn văn 
nhỏ, tập trung vào một lời nói hay một việc làm 
của Chúa Giêsu, mà không xác định đã xảy ra 
khi nào hoặc nơi nào. Nguyên mấy kiểu nói mở 
đầu trông trống,  đã nêu rõ điều ấy rồi:  trong 
những ngày ấy (Mt 3,1; Mc 8,1); Khi ấy (Mt 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

11,25), sau đó (Lc 10,1). Mỗi tích truyện này 
ban đầu đã ghi lại  và lưu truyền biệt  lập với 
nhau.  Còn  việc  sắp  xếp  vào  chỗ  nọ  chỗ  kia 
thường là do các phúc âm gia. Trong việc dùng 
các tập truyền, có khi người ta còn đem những 
kỷ niệm thường hay kể đi kể lại ấy đóng khung 
vào mấy lối văn cố định: ví dụ như mấy tích 
truyện đóng khung cho một lời Chúa Giêsu đã 
nói, mấy cảnh tranh luận, chữa lành hay là làm 
phép lạ. Nhiều khi ta có thể dễ nhận ra mấy thứ 
tích truyện này đều theo một lối trình bày riêng.

Vậy phải  coi  những tập truyện ấy làm sao, 
nếu chúng đã được quen dùng đến thế, trước 
khi trở nên cố định trong sách Tin Mừng?  Phải 
dành cho chúng ngần nào uy tín? Chúng có liên 
lạc thế nào với lịch sử Chúa Giêsu? Muốn trả 
lời mấy câu hỏi ấy, ta có thể nói rằng: các tài 
liệu ở đây,  chính là  bấy nhiêu chứng tích về 
niềm tin vào Chúa Giêsu là Ðấng Kitô. Vì thế, 
chúng muốn giúp ta  gặp gỡ chính Ðức Kitô, 
nhờ  sự  ta  tin  và  nhìn  nhận  Người.  Vậy  Tin 
Mừng là một lời rao giảng và các phúc âm gia, 
kể cả Thánh Luca là người quan tâm về lịch sử, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã  muốn  trước  tiên  là  chứng  tá  Tin  Mừng. 
Nhưng điều ấy không có nghĩa là các ngài dửng 
dưng đối với đặc tính lịch sử của mấy sự kiện 
mình kể lại. Nhưng các ngài chú tâm tới việc 
làm cho nổi bật ý nghĩa của sự kiện, hơn là diễn 
lại đúng y nguyên từng chữ các lời Chúa Giêsu 
(x.  những hình thức khác nhau của các Chân 
Phúc, của Kinh Lạy Cha, của định thức Sủng 
Ân), hay các hoàn cảnh và chi tiết những việc 
Người làm. Chúng diễn lại một tập truyền này 
đã là một lối giải thích. Nhờ nghiên cứu tỉ mỉ 
các bản văn, ta mới thấy được lời này lời khác 
hay tích nọ tích kia là những điểm chắc chắn 
diễn lại lịch sử về sứ vụ Chúa Giêsu; các sử gia 
có sẵn nhiều phương pháp, để cố diễn lại các 
điểm này.

Ở đây có thể xác định về hai điểm:
-  Chắc  chắn  là  ta  không  thể  nhờ  qua  tập 

truyền, mà kiểm chứng bằng lịch sử, tất cả nội 
dung  các  cuốn  Tin  Mừng.  Nhưng  qua  tập 
truyền,  có  nhiều  dấu  hiệu  làm  sáng  tỏ  thêm 
phần  còn  lại  trong  các  bản  văn,  giúp  ta  biết 
được rằng:  niềm tin vào Ðức Kitô Phục Sinh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã bắt nguồn sâu xa nơi cuộc sống và các hành 
vi tại thế của Ðức Giêsu Nadarét.

- Ta chỉ biết được các lời nói việc làm của 
Chúa Giêsu nhờ qua các "bản dịch", do các tập 
truyền cổ và biên soạn của phúc âm gia. Việc 
phiên dịch từ tiếng Aram sang tiếng Hy Lạp là 
khía  cạnh rõ  ràng nhất  trong việc  lưu truyền 
này.  Vì  như vậy,  ta  có thể diễn lại  những gì 
Chúa  Giêsu  đã  nói  bằng  tiếng  bản  xứ  của 
Người, cũng như các hoàn cảnh chính xác, khi 
Người  giảng  dạy  hoặc  chữa  bệnh  nhân.  Tuy 
nhiên, những cố gắng này, trong chi tiết, chỉ có 
thể đúng ít nhiều mà thôi. Những giới hạn của 
việc kiểm chứng lịch sử này, xuất phát từ chính 
bản chất của Tin Mừng. Niềm tin vào Ðức Kitô 
hằng sống làm sáng tỏ những kỷ niệm về Ðức 
Giêsu tại  thế,  Không thể  diễn  tả  niềm tin  ấy 
bằng cách nào khác, nếu không phải bằng một 
chứng từ sống động. Mà chứng từ sống động lại 
vốn bao hàm nhiều đặc tính, như tường thuật 
từng câu từng khúc nhắc đi nhắc lại nhiều lần, 
điều chỉnh, do chính chứng nhân hay người kể 
truyện can thiệp vào. Nhưng chính vai trò và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quyền năng của các bản văn này là kêu mời độc 
giả đem lòng tin cậy.

Thế là việc nghiên cứu phê bình các cuốn Tin 
Mừng, giúp ta vượt qua sự đọc Tin Mừng một 
cách ngây thơ và đi sâu vào chính viễn ảnh Tân 
Ước. Dù có thể đi xa trong tiến trình tra cứu 
này, ta vẫn phải đặt ra câu hỏi: Ðức Giêsu là ai? 
Ðộc giả nào muốn đọc Tin Mừng theo viễn ảnh 
này,  nhất  là  vừa  đọc  vừa  nghiên  cứu  và  đối 
chiếu các bản văn, ắt sẽ không thấy mình bấp 
bênh trơ trụi, mà còn luôn luôn khám phá thêm 
được nhiều điểm hơn điều mình ước tính lúc 
đầu. Vì mỗi cuốn Tin Mừng có nhiều yếu tố 
giải  đáp và  có  lối  hiểu  riêng về  các  sự  kiện 
trong  tập  truyền,  nên  sẽ  giúp  độc  giả  kiểm 
chứng  và  làm cho  thêm phong  phú  sự  mình 
hiểu biết về Chúa Giêsu. Vì nhờ đấy, mà có thể 
luôn luôn đi từ Ðức Giêsu tại thế tới niềm tin 
của cộng đoàn Kitô hữu đầu tiên từ lòng xác tín 
của các chứng nhân tới  chính Ðấng là nguồn 
phát sinh sự xác tín này.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Bốn Tin Mừng Và Mối Liên Hệ Với Nhau
 
Tin Mừng đến với ta dưới hình thức bốn cuốn 

sách. Ðọc lần đầu tiên, ai nấy đều nhận thấy: 
Tin Mừng thứ tư có những nét đặc sắc riêng 
biệt, mặc dầu vẫn còn có liên hệ với ba cuốn kia 
(x. tiểu dẫn vào Tin Mừng Thánh Gioan). Mấy 
cuốn này là những chứng từ biên soạn trước Tin 
Mừng Thánh Gioan. Tin Mừng Thánh Máccô 
hình như là gốc ở Rôma, có thể là đã biên soạn 
vào  khoảng  năm  65-70.  Tin  Mừng  Thánh 
Mátthêu và Thánh Luca biên soạn sau đó chừng 
15 tới 20 năm, không phản ảnh cùng những môi 
trường và có ý nhắm vào những độc giả khác 
xa. Nhưng chúng mang hình thức giống nhau 
tới mức có thể gọi cả ba cuốn là Tin Mừng Nhất 
Lãm, do tên một cuốn sách phát hành vào cuối 
thế kỷ 18, đề là Nhất Lãm (tức là nhìn một trật) 
trình bày các bản văn Thánh Mátthêu, Máccô 
và Luca trên ba cột song song, cho dễ dàng đối 
chiếu với nhau. Sự kiện ấy đặt ra một vấn đề 
đặc biệt.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

a) Sự kiện Nhất Lãm
Các dị đồng giữa ba Tin Mừng Nhất Lãm liên 

quan tới: các tài liệu đã dùng, thứ tự sắp xếp 
các tài liệu ấy, sau cùng là cách diễn tả.

- Về tài liệu, thì sau đây là phỏng chừng số 
những câu chung cho cả hai hoặc cả ba cuốn 
Tin Mừng.

Chung cho cả ba Tin Mừng - Mt: 330; Mc: 
330; Lc: 330.

Chung cho Mt và Mc - Mt: 178; Mc: 178.
Chung cho Mc và Lc - Mc: 100; Lc: 100.
Chung cho Mt và Lc - Mt: 230; Lc: 230.
Riêng cho mỗi Tin Mừng - Mt: 330; Mc: 53; 

Lc: 500.
Thế là bên cạnh những phần chung nhau, còn 

có  những  nguồn  tài  liệu  riêng  cho  mỗi  Tin 
Mừng.

- Về thứ tự sắp xếp, thì các tích truyện gom 
thành bốn phần lớn:

A. Chuẩn bị cho sứ vụ Chúa Giêsu.
B. Sứ vụ ở xứ Galilê.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

C. Lên thành Giêrusalem.
D.  Sứ  vụ  tại  Giêrusalem.  Tử  Nạn và  Phục 

Sinh.
Bên trong bốn phần lớn này, Thánh Mátthêu 

phân phối các tích truyện theo một thứ tự riêng 
cho tới chương 14, rồi từ đó trình bày các tích 
truyện chung với  Thánh Máccô và theo cùng 
một thứ tự như ngài. Thánh Luca, thì xem các 
tích truyện riêng vào một toàn thể y hệt như của 
Thánh  Máccô  (như  Lc  6,20-8,3  hay  9,51-
18,14). Tuy nhiên phải ký nhận rằng: bên trong 
sự hòa hợp toàn thể này có sự khác biệt nhau, 
đôi  khi  trong  chính  những  đoạn  chung  nhau 
(v.d.  như ở Lc việc kêu gọi  các môn đồ hay 
cuộc viếng thăm Nadarét).

- Về cách diễn tả, ta cũng nhận thấy các bản 
văn giống nhau chặt chẽ: ví dụ như cùng một 
chữ họa hiếm (aphientai) dùng ở Mt 9,6 = Mc 
2,10 = Lc 5,24; hoặc chỉ có 2 trên 63 chữ khác 
nhau ở Mt 3,7b-10 = Lc 3,3,7b-9. Ðằng khác, 
thấy đột ngột khác nhau, trong những đoạn xét 
chung thì rất giống nhau hoặc kết cấu y như hệt, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhưng chữ dùng khác nhau, hoặc chữ dùng y 
hệt, nhưng kết cấu lại rất khác nhau.

 
b) Giải thích sự kiện Nhất Lãm
Khi nào nhận định đồng thời  cả  những nét 

giống nhau và cả những nét khác nhau, thì sẽ 
giải quyết được vấn đề do sự kiện Nhất Lãm đặt 
ra.

Các phê bình gia đồng ý về mấy điểm này:
- Trước hết là về nguồn gốc Tin Mừng. Hai 

nhân tố đã gây nên tình trạng hiện thời các bản 
văn: một là vai trò của cộng đoàn đã tạo nên tập 
truyền hoặc truyền khẩu, hoặc thành văn. Hai là 
vai trò nhà văn đã sắp đặt các tập truyền ấy. 
Những biến đổi trong mấy giả thuyết đều tùy 
thuộc cốt yếu vào tầm quan trọng tương đối, do 
các phê bình gia dành cho cả hai nhân tố này: 
hết mọi điểm khác nhau có thể giải thích bằng 
công trình biên soạn của các nhà văn, hay đòi 
nại đến những tương đồng có sẵn trước khi biên 
soạn?



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

- Về phương pháp phải theo, thì có sự đồng ý 
phần nào. Những thêm bớt tài liệu hay những 
đổi  thay  kiểu  nói,  có  thể  giải  thích,  đúng  ít 
nhiều, bằng những "chủ ý" khác nhau của người 
biên soạn. Vì những lối giải thích sự kiện này, 
dễ bị thiên về độc đoán, nên không có thể giải 
quyết vấn đề trên bình diện các tài liệu hay là 
kiểu nói. Chỉ có cách nghiên cứu sự xếp đặt các 
tài liệu mới giúp ta giải quyết một cách vững 
vàng. Muốn giải thích những giống nhau giữa 
các đoạn văn dài, cần nại đến sự lệ thuộc vào 
bản  văn  (chứ  không  nguyên  lệ  thuộc  truyền 
khẩu mà thôi), hoặc trực tiếp (tức là lệ thuộc 
vào một nguồn tài liệu chung). Muốn giải thích 
những đoạn khác nhau, có người nhấn mạnh tới 
vai trò của cộng đoàn trong thời kỳ tiền-nhất-
lãm, người khác lại nhấn mạnh tới vai trò soạn 
giả.  Chính xác hơn,  các phê bình gia đồng ý 
chung  chung  về  hai  nguyên  tắc  này:  Thánh 
Máccô không lệ thuộc vào Thánh Matthêu và 
Luca, còn Thánh Matthêu và Luca thì lệ thuộc 
lẫn nhau. Lý do là vì mỗi khi Thánh Matthêu 
hoặc Luca  không còn theo thứ tự  của  Thánh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Máccô nữa,  thì  hai  đàng lại  khác nhau;  đàng 
khác, Thánh Matthêu hoặc Luca có những đoạn 
chung với Thánh Máccô mà Thánh Luca hoặc 
Matthêu đã không lặp lại (Mt: 178 câu; Lc: 100 
câu).

Các phê bình gia  còn chưa đồng ý lối  giải 
thích về mối liên hệ giữa Thánh Máccô với hai 
Tin Mừng Nhất  Lãm kia.  Những điểm giống 
nhau giữa Thánh Matthêu và Máccô hoặc giữa 
Thánh Luca và Máccô, phải chăng là vì lệ thuộc 
trực tiếp vào Tin Mừng Thánh Máccô, hay vì lệ 
thuộc  vào  một  bản  văn  chung  tiền-nhất-lãm. 
Sau đây, xin tóm tắt hai mẫu giả thuyết, do các 
phê bình gia hiện thời chủ trương.

 
1. Một số phê bình gia nhạy cảm về những 

khác  nhau  hơn  là  những  giống  nhau,  muốn 
khước từ sự kiện các Tin Mừng Nhất Lãm trực 
tiếp lệ thuộc vào nhau.

a) Có những người nại đến nhiều tài liệu: các 
phúc âm gia đã lợi dụng nhiều tuyển tập dài hay 
vắn,  gom góp ngay từ đầu (có lẽ  là  để dùng 
trong lời giảng thừa sai của Hội Thánh), nhiều 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

bản ghi chép các sự kiện và các châm ngôn (tập 
ghi nhiều phép lạ, ghi nhiều châm ngôn...). Ðó 
là lý do có thể giải thích vì sao Thánh Mátthêu 
và Luca có nhiều điểm vắn tắt giống nhau, mà 
lại khác với Thánh Máccô, nên hai vị ấy không 
lệ thuộc vào ngài. Ðiều ấy còn giải thích những 
thay đổi, mà ta khó có thể gán cho công trình 
biên  soạn  hay  cho  những  mục  tiêu  thần  học 
khác nhau.

b) Những phê bình gia khác, tuy vẫn trung 
thành  với  tính  mềm dẻo  giả  thuyết  trên  đây, 
nhưng  lại  nghĩ  là  tập  truyền  Nhất  Lãm  bắt 
nguồn  từ  hai  tài  liệu  lớn,  ngoài  những  tập 
truyền riêng. Ta phải công nhận rằng: thứ tự sắp 
xếp có khác nhau, tùy theo là phần giữa (rao 
giảng tại Galilê: Mt 4,13-13,58 và ss) hay là hai 
phần đầu và cuối (Mt 3,1-4,12 và ss; Mt 14,1-
24,51 và ss). Sự giống nhau chặt chẽ chi phối 
hai phần đầu và cuối này chứng minh là có một 
tài liệu căn bản đồng nhất cho cả ba cuốn Tin 
Mừng. Trái lại, sự khác nhau trong phần giữa 
(sứ vụ ở Galilê), chứng tỏ một tình cảnh chưa 
tiến xa trong việc tổ chức các tập truyền. Như 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thế, nguồn gốc Tin Mừng Nhất Lãm, đừng kể 
những tập truyền riêng, lại còn có hai tài liệu 
chính: một cái đã kết cấu chặt chẽ rồi và một 
cái còn trong tình trạng lỏng lẻo, khi các phúc 
âm gia xử dụng, tuy rằng việc chung đúc cả hai 
tài  liệu  ấy  lại  với  nhau,  khi  ấy  đã  tiến  hành 
được ít nhiều rồi.

 
2. Tuy nhiên, đa số các phê bình gia đều theo 

hệ thống Hai Nguồn Tài Liệu. Theo giả thuyết 
này, Thánh Mátthêu và Luca trực tiếp lệ thuộc 
vào Thánh Máccô, cũng như vào một nguồn tài 
liệu chung biệt lập (quen gọi là Q do chữ đầu 
của  tiếng  Ðức  Quelle).  Ngoài  những  tài  liệu 
riêng cho mỗi Tin Mừng, thì Tin Mừng Thánh 
Máccô và tài liệu ấy có lẽ là hai nguồn tài liệu 
chính của Thánh Mátthêu và Thánh Luca. Giả 
thuyết này có thể tóm vào lược đồ sau đây:

Mc (Tài liệu chung) - -  - > (Mt riêng - Lc 
riêng)

Hiện nay người ta  trình bày giả thuyết này 
một cách dè dặt hơn nhiều. Cái lợi lớn của nó là 
giúp  nghiên  cứu  công  trình  biên  soạn  của 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thánh Mátthêu và Thánh Luca. Như thế công 
trình biên soạn sẽ giải thích được những thêm 
bớt và đổi chỗ, ta gặp thấy trong sự kiện nhất 
lãm. Tuy nhiên, nên nhớ rằng: ngày nay người 
ta không dám giải quyết dứt khoát vấn đề: tài 
liệu chung cho Thánh Mátthêu và Luca đó, là 
một tài liệu thành văn hay là truyền khẩu, hoặc 
bản văn Thánh Máccô các ngài đã xử dụng, là 
bản văn hiện thời  của ta  hay là  bản văn nào 
khác.

Tóm lại,  dù chấp nhận giả  thuyết  phê bình 
nào, để giải quyết vấn đề Nhất Lãm, ta vẫn cần 
phải  làm việc  công  phu  tỉ  mỉ,  mới  xác  định 
được bản chất các viễn ảnh của từng phúc âm 
gia. Xin thêm là việc nghiên cứu các nguồn tài 
liệu, không phải là điều duy nhất và có lẽ không 
phải là điều quan trọng hơn hết, giúp am hiểu 
các Tin Mừng. Các nguồn tài liệu, khẩu truyền, 
ảnh hưởng môi  trường xuất  phát  và việc  các 
soạn giả cuối cùng dùng các nguồn tài liệu: đó 
là những yếu tố ta cần phải lưu tâm, theo cùng 
một cách như nhau, nếu ta muốn nhận thức toàn 
thể  hiện  tượng  đầu  tiên,  tức  là  bản  văn  Tin 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mừng. Cái nhìn tổng quan vắn tắt trên này, có 
thể sẽ giúp bạn đọc hiểu rõ hơn viễn ảnh của 
từng phúc âm gia, như sẽ nêu lên trong tiểu dẫn 
riêng cho Thánh Mátthêu, Máccô và Luca dưới 
này.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Mátthêu Ðức 
Kitô Vua Cả Nước Trời

 
Tự Ngôn và Kết Thúc
Thánh Mátthêu không có lời tựa như Thánh 

Luca,  nhưng ngài  nêu  ý  nghĩa  của  tác  phẩm 
mình, trong tự ngôn mở đầu cho tường thuật về 
đời  sống  công  khai  của  Ðức  Giêsu  (1-2)  và 
trong phần kết thúc cho Phúc Âm ngài (28,16-
20), khi Chúa Phục Sinh hiện hình một lần duy 
nhất: "Thầy đã được mọi quyền trên trời dưới 
đất. Vậy các con hãy đi, thâu nạp lấy môn đồ ở 
khắp muôn dân, thanh tẩy họ nhân danh CHA 
và CON và THÁNH LINH, lo dạy bảo người ta 
vâng giữ hết mọi điều Thầy đã truyền dạy các 
con.  Còn Thầy, Thầy ở với  các con,  hết  mọi 
ngày tới khi tận thế." Trong bản "tuyên ngôn" 
của Chúa Phục Sinh này, có hai điểm chính yếu 
ta cần nhấn mạnh: đó là quyền bính của Ðức 
Kitô và vai trò của các môn đồ.

1. Phúc  Âm  Thánh  Mátthêu,  cũng  như  ba 
Phúc Âm kia, kể lại đời sống và giáo huấn của 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúa Giêsu, nhưng ngài nêu rõ giáo lý ban đầu 
về Ðức Kitô theo từng lối riêng của ngài và một 
cách rõ rệt hơn. Ðấng Emmanuen, tức "Thiên 
Chúa ở cùng chúng ta" (1,23) như Thiên Thần 
đã loan tin cho Thánh Giuse, sẽ còn hiện diện 
theo tư cách là  "Thầy Dạy và Giáo Sư", như 
Người đã làm khi còn tại thế và tiếp tục làm 
nhờ qua các môn đồ Người, với uy quyền viên 
mãn Người lãnh nhận bởi Ðức Chúa Cha, chứ 
không phải do Satan (4,8-10), vì Ðức Chúa Cha 
đã trao phó mọi sự cho Người (11,27).

Ðúng theo lời Thánh Kinh, Ðức Giêsu đã bị 
người Do Thái khước từ, và vì thế Tin Mừng có 
thể  loan  báo  cho  dân  ngoại.  Ðó  là  điều  đã 
chứng minh vắn tắt trong tự ngôn. Vì tự ngôn 
này không có ý kể những biến cố thời hài nhi 
của Chúa Giêsu, cho bằng căn cứ vào những cổ 
truyền, để diễn tả ý nghĩa đời sống trần gian của 
Ðấng đã từ cõi chết phục sinh. Thánh Giuse đã 
nhân danh toàn thể Iraen và dòng họ vua Ða Vít 
đón nhận Hài Nhi,  tượng thai bởi phép Chúa 
Thánh Thần và  sinh ra  bởi  Ðức Maria  Trinh 
Nữ. Rồi mấy nhà Ðạo Sĩ đại diện cho dân ngoại 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được  Tin  Mừng  mời  gọi  đi  lãnh  ơn  cứu  độ. 
Nhưng sau đó, cả thành Giêrusalem, các thượng 
tế và vua Hêrôđê đã không hay biết gì, hoặc từ 
khước và bắt bớ Người nữa. Thay vì đến thờ 
lạy Người, vua Hêrôđê lại còn muốn giết Người 
làm một với các hài nhi tại Bêlem. Nhưng Chúa 
Giêsu thoát khỏi tay vua, và trốn sang xứ Ai 
Cập, rồi về ẩn cư tại Galilê là tượng trưng cho 
đất dân ngoại. Thế là cuộc Tử Nạn Phục Sinh 
được tiên báo trong lịch sử bi đát này, lịch sử 
cuối cùng sẽ đưa tới việc công bố Tin Mừng 
cho chính người dân ngoại.

Vậy  Chúa  Giêsu  hoàn  thành  lịch  sử  Iraen. 
Thánh Mátthêu còn dùng cách khác để chứng 
minh điều ấy: đó là dẫn lời Thánh Kinh. Thánh 
Mátthêu trưng rải rác nhiều lời Thánh Kinh, vì 
muốn  chứng  tỏ  rằng:  cách  Chúa  Giêsu  ăn  ở 
luôn luôn được sáng tỏ nhờ lời  Kinh Thánh: 
"Thế là ứng nghiệm lời Chúa dùng ngôn sứ nói 
rằng" (1,22m). Vậy các người từ bỏ Chúa Giêsu 
đã hiểu sai về bản thân Người: Ðức Giêsu quả 
thật là Ðấng Mêxia người Do Thái hằng trông 
đợi.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

2. Chúa  Giêsu  đây  đã  lấy  quyền  sai  nhóm 
Mười Một đi loan báo Tin Mừng và liệu cho 
khắp muôn dân nên môn đồ Người. Việc loan 
báo ấy, trước tiên là loan báo "Nước Trời", theo 
kiểu nói đặc biệt của Phúc Âm thứ nhất và cũng 
là hướng theo tập truyền do thái về Triều Ðại 
nước Chúa. Vì Thiên Chúa là Vua hằng hiện 
diện  với  Dân Ngài.  Vào những giờ  phút  xác 
định, Ngài lấy uy quyền can thiệp vào dòng lịch 
sử. Cách nói về Thiên Chúa như vậy hẳn một 
phần là do chính thể quân chủ Iraen trải qua các 
thời  đại.  Việc  người  Rôma chiếm đóng càng 
khơi  mạnh  thêm niềm mong  mỏi  việc  Thiên 
Chúa  dùng  quyền  tối  cao  để  can  thiệp  vào. 
Người Do Thái đương thời ưa nói: Thật chỉ có 
một mình Thiên Chúa là Vua chúng tôi. Nhưng 
Chúa  Giêsu  giữ  kiểu  nói  "Nước  Trời",  song 
Người không hiểu theo nghĩa giải phóng chính 
trị. Thánh Mátthêu càng không hiểu theo nghĩa 
ấy,  vì  ngài  kể  lại  các  lời  này,  sau  khi  Chúa 
Giêsu tử  nạn,  nên ngài  không thể  trông thực 
hiện điều ước mơ như thế.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trong Thánh Mátthêu, kiểu nói Nước Trời đã 
thành  tiếng  chuyên  môn,  để  chỉ  việc  Thiên 
Chúa nắm quyền thống trị dân Ngài, lại có khi 
còn dùng nguyên chữ Nước mà thôi, như khi 
Chúa  Giêsu  loan  báo  "các  huyền  nhiệm  về 
Nước" (13,11). Nơi khác, trong Thánh Luca và 
Gioan, thường hay giải thích lại kiểu nói ấy và 
có nghĩa là: sự sống muôn đời, thiên đàng. Vì 
thế,  trong Thánh Mátthêu,  kiểu nói  ấy có hai 
nghĩa.  Nên  thường  phải  dịch  là  "triều  đại, 
vương triều", hay "triều đại nước", nhưng đôi 
lần phải dịch là "Nước, Vương quốc", đó là khi 
có động từ chỉ nghĩa "vào trong" đi trước (3,2). 
Như vậy kiểu nói ấy không nhắm nguyên vào 
tương lai, nhưng nhắm cả vào hiện tại. Các dụ 
ngôn về Vương Triều nêu lên các đặc tính của 
Vương Triều ấy: khai mạc bằng cử chỉ người 
gieo giống, Vương Triều phải sinh hoa kết quả 
cho  tới  mùa  gặt  cuối  cùng,  một  cách  huyền 
nhiệm,  và  bất  chấp  mọi  thất  bại  trải  qua.  Vì 
viễn ảnh cánh chung này, Triều Ðại Nước Chúa 
không thể là đồng nhất với Giáo Hội,  cho dù 
tiếng "Giáo Hội" (16,8; 18,18) chỉ cộng đoàn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

các môn đồ loan báo Triều Ðại và sản xuất các 
dấu chỉ Triều Ðại ấy. Cộng đoàn này sống theo 
qui luật phục vụ lẫn nhau (18,12-14), và cùng 
với Thánh Phêrô nắm giữ chìa khóa Nước Trời 
(16,9;18,19). Tuy biết là Triều Ðại Nước Chúa 
đã khai mạc rồi,  nhưng Giáo Hội vẫn còn và 
luôn mãi cầu nguyện: "Xin Cha liệu cho Triều 
Ðại Nước Cha mau đến!" (6,10).

 
Kết cấu văn chương
Thánh Mátthêu đã làm việc căn cứ vào các 

nguồn  tài  liệu  chung  với  Thánh  Máccô  hay 
Luca. Nhưng trong khuôn khổ tương đồng tổng 
quát này, ngài giới thiệu một bản tường thuật 
khác xa Thánh Máccô, hoặc xét theo số lượng 
và tính phong phú các yếu tố  riêng của ngài 
(v.d. 1-2; 5-7; 11,1-30; 24-30.36-52; 18,10-35; 
28,9-20), hoặc xét theo cách ngài tự do xử dụng 
các  tài  liệu  ngài  có  chung với  Thánh Máccô 
(v.d.  so  sánh  Mt  4,1-11  với  Mc  1,12-13;  Mt 
8,23-27 với Mc 4,35-41; Mt 9,9-13 với Mc 2, 
13-17; Mt 14,13-21 với Mc 6, 32-44; Mt 16,13-
20 với Mc 8,27-30; Mt 21, 18-19 với Mc 11, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

12-24; Mt 21,33-46 với Mc 12,1-12; Mt 24,1-
36 với Mc 13,1-37), hoặc xét theo ngài có toàn 
bộ những yếu tố, có lẽ là lấy trong một tuyển 
tập các lời Chúa Giêsu, mà Thánh Luca hẳn là 
cũng  lợi  dụng  (v.d.  3,7-10;  7,7-11;  11,4-6; 
12,43-45). rất khó xác định các nguồn tài liệu 
ấy đã cấu thành những tuyển tập rộng rãi hơn 
tới mức nào, nhưng nhờ đối chiếu với Thánh 
Máccô và Luca, ta có thể xác nhận cách biên 
soạn của Thánh Mátthêu.

1. Những tiếng nối chỉ giờ, trừ ra ở 4,17 và 
16,21, thường không có giá trị gì (x. 3,1). Các 
chỉ dẫn về địa lý quá trống và không thể giúp ta 
thiết lập hành trình chi tiết; nhưng nhờ đấy, độc 
giả thấy mình đứng trước một đời sống lịch sử, 
chứ không phải một số cảnh gom lại mà thôi. 
Thánh Mátthêu còn ưa dùng lối "đóng khung", 
tức là lấy cùng một tiếng, để mở đầu và kết thúc 
cho một tích truyện hay một châm ngôn (6,19 
và 6,21; 7, 16 và 7,20; 16,6 và 16,12). Ngài ưa 
dùng kiểu song song đồng nghĩa hay là phản 
nghĩa, ví dụ như dưới hình thức hai câu chuyển 
hoán (16,25). Ngài không sợ nhắc đi nhắc lại 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cùng một định thức (8,12; 22,13; 25,30), dùng 
cùng một kiểu nói,  để chỉ cùng một thực tại 
(8,2 và9,18;  9,4 và 12,25) hoặc cùng một  lời 
nói nơi miệng nhiều nhân vật khác nhau (3,2; 
4,17; 10,7). Ðặc điểm các tích truyện của ngài 
là vắn tắt: tính cách giai thoại của Thánh Máccô 
biến mất, nhường chỗ cho lối trình bày giáo lý 
gọn gàng và có khi còn đượm vẻ oai nghiêm (so 
sánh tích truyện chữa bà gia Thánh Phêrô ở Mt 
8,14-15 và Mc 1,29-31).

Thánh Mátthêu rất ưa tập hợp lại từng chuổi 
theo số đếm (như số 7, 3, và 2, thì ngài ưa đặc 
biệt)  hoặc  dùng  mấy  chữ  móc  (như  18,4-6). 
Máccô và Luca chỉ sắp các tài liệu lại gần nhau, 
còn Thánh Mátthêu góp lời nói và tích truyện 
(như 8,5-13 sánh với Lc 7,1-10 và 13,28-29), để 
tạo nên một  ý nghĩa  sâu sắc hơn.  Ngài  thích 
gom các lời giáo huấn tương tự lại với nhau: ví 
dụ như xem kinh "Lạy Cha" vào một toàn thể 
đã kết  cấu đàng hoàng (6,7-15 trong 6,1-18). 
Ngài soạn những "bài giảng" để trình bày cho 
thấu  đáo  hơn  (như  10,17-42;  13,35-53;  25). 
Thánh Mátthêu thêm vào chuỗi phép lạ ở 8,1-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

17,  hai  chuỗi  phép  lạ  khác  nữa  (8,23-9,8  và 
9,18-34);  sau ba lời tiên báo về số phận Con 
Người, ngài lại thêm những lời quảng diễn giáo 
huấn  của  Chúa  Giêsu  (như  18,5-35;  19,1-
20,16).

Sau hết và nhất là ta nhận thấy, cũng trong 
phạm vi kết cấu văn chương này, có năm toàn 
bộ, vì không có tiếng nào đúng hơn, nên người 
ta quen gọi là "bài giảng" của Chúa Giêsu. Ðó 
là những tập hợp các lời Chúa Giêsu làm thành 
như giềng mối của Phúc Âm này, và sau mỗi 
bài lại chấm kết bằng câu: "Khi Ðức Giêsu nói 
hết bấy nhiêu điều ấy" (x. 7,28). Các bài giảng 
ấy lần lượt trình bày "sự công chính của Triều 
Ðại  Nước  Chúa"  (5-7),  các  người  rao  giảng 
Triều Ðại  Nước Chúa (10),  các huyền nhiệm 
của  Triều  Ðại  Nước  Chúa (13),  con  dân của 
Triều  Ðại  Nước  Chúa  (18),  sự  tỉnh  thức  và 
trung thành cần phải  có,  trong khi  chờ Triều 
Ðại Nước Chúa xuất hiện cánh chung (24-25).

2. Căn cứ vào các đặc tính hiển nhiên về văn 
thể này, độc giả tìm cách làm những tập hợp 
rộng rãi hơn. Nhưng bấy giờ không còn phải là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thánh Mátthêu đòi hỏi điều ấy, nhưng chính là 
độc giả đề nghị. Vì thế, ấn bản này không muốn 
bắt buộc Phúc Âm phải chia ra những phần lớn. 
Dù vậy, ở đây chúng tôi thiết tưởng là nên ghi 
lại ba mẫu phân chia, theo như các phê bình gia 
quen  đề  nghị  về  "lược  đồ"  Phúc  Âm Thánh 
Mátthêu.

a) Lược đồ giản đơn hơn hết là lược đồ theo 
địa lý, tương tự như lược đồ người ta nghĩ là 
mình gặp thấy nơi Thánh Máccô. Sứ vụ Chúa 
Giêsu tại xứ Galilê (4,12-13,58), hoạt động của 
Chúa  Giêsu  ở  miền  biên  giới  Galilê,  rồi  lên 
đường  đi  Giêrusalem  (14,1-20,  34),  sau  hết 
Chúa Giêsu giáo huấn, chịu thương khó, chịu 
chết, rồi phục sinh tại Giêusalem (21,1-28,20). 
Ðiểm khó là do sự kiện: chưa ai có thể chứng 
minh là Thánh Mátthêu đã có chú ý thần học 
nào, khi nhắc đến những nơi chốn khác nhau 
ấy. Vì thế,  việc phân phối theo địa lý,  chẳng 
qua chỉ là cái khung, để sắp xếp các tài liệu vào.

b) Người  khác soạn lược đồ theo năm "bài 
giảng", mà Thánh Mátthêu đã chấm kết mỗi bài 
bằng định thức nhắc đến trên này. Thực ra đó là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

năm khối lượng gom góp phần cốt yếu trong lời 
giáo huấn của Chúa Giêsu. Nhưng có phải vì 
vậy  mà  ta  được  phép  phân  phối  các  tài  liệu 
thành tích truyện và bài giảng luân phiên nhau? 
Sự tương ứng người ta chủ trương là nhận thấy 
trong đó, chỉ có thể chứng minh dễ dàng đối với 
mấy chương 11-12 và 13. Nhưng trong trường 
hợp này, phải chăng ta có thể gọi ch. 11-12 là 
tích truyện, vì hai chương này gồm một chuỗi 
bài giảng vắn tắt, khó xác định là Chúa đã giảng 
khi nào và ở đâu. Còn mấy toàn bộ kia, thì ta 
không thể nêu mối tương quan chặt chẽ giữa ch. 
3-4 và 5-7, hay giữa ch. 14-17 và 18. Nhưng 
nếu muốn liên kết ch. 8-9 với 10 hay 19-23 với 
24-25,  thì  chính là  gò ép  bản văn.  Phúc Âm 
Thánh Mátthêu không phải là cuốn giáo lý kèm 
những ví dụ để làm sáng tỏ thêm, nhưng trình 
bày một đời sống lịch sử bao hàm một giá trị 
giáo lý.

c) Vì  thế,  người  khác  lại  nghĩ  là  Thánh 
Mátthêu đã muốn dựa trên giềng mối địa đồ, để 
tường thuật  vở bi  kịch đời  sống Chúa Giêsu. 
Nếu lưu tâm đến những bản "toát lược" (4,12-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

17; 12,15-21...), đến những đoạn nối kết (12,15-
21  và  3,13-17;  11,1-12,  50  và  8,1-9,34),  đến 
những ghi chú về địa lý nổi bật tên (8,1-9, 34; 
14,1-16,20; 20,29-28,20) hay bị mờ đi (11,1-12, 
50; 16,21-20,28), đến nhiều loại thính giả khác 
nhau, nhất là dân chúng (8,1-9,34), các kẻ thù 
(11,1-25,46),  thì  ta  có thể phân chia toàn thể 
thành hai phần chính.

Trong phần thứ nhất (3,1-13,58) Chúa Giêsu 
xuất hiện, nhưng dân Do Thái từ chối, không 
tin vào Người. Vì có Toàn Năng trong việc làm 
cũng  như  lời  nói,  (4,12-9,34)  Người  sai  các 
môn  đồ  đi  loan  báo  Tin  Mừng  (9,35-10,42). 
Bấy  giờ  người  ta  phải  lựa  chọn  theo  hay  là 
chống lại Chúa Giêsu: các thính giả được kêu 
mời phân biệt  những gì  xảy ra,  nhân dịp các 
phép lạ Chúa đã làm khi trước (11-12) hay lời 
giáo huấn mới bằng dụ ngôn (13). Sau hết Chúa 
Giêsu bị dân Người từ bỏ (13,53-58).

Trong phần thứ hai (14-38, Chúa Giêsu trải 
qua con đường dẫn Người đi qua Thánh Giá để 
tới Phục Sinh vinh hiển. Tường thuật này chia 
ra  hai  mục:  trước  hết  là  trên  căn  bản  địa  lý 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(14,1-16, 20), rồi trên căn bản giáo lý (16,21-
20,34).  Chúa  Giêsu  có  dịp  ban  bố  cho  cộng 
đoàn Người một giáo huấn đặc biệt. Mục sau, 
thì xảy ra tại Giêrusalem, Chúa Giêsu khởi sự 
vào thành Giêrusalem cách trọng thể, rồi chiếm 
hữu Ðền  Thờ  (21,1-22);  sau  đó  Người  chạm 
trán với các kẻ thù: Người dùng ba dụ ngôn bày 
tỏ ý định Ðức Chúa Cha (21,28-22,14), rồi vinh 
thắng mấy cuộc tranh luận và cạm bẫy giương 
ra tìm cách bắt bẻ Biệt Phái (23). Sau đó Người 
loan báo cuộc phán xét toàn thể thế gian (24-
25), rồi Người để cho thiên hạ xét xử và lên án 
Người (26-27). Sau cùng, Ðức Chúa Cha cho 
Người Phục Sinh (28).

Như thế, Thánh Mátthêu kể lại một vở kịch. 
Chúa Giêsu đã đòi dân Do Thái phải liên kết 
tron vẹn vào Bản Thân Người. Người loan báo 
việc nhận dân ngoại vào trong Nước Trời. Sự 
gặp gỡ này, lẽ ra phải làm cho dân Chúa được 
nên hoàn tất,  nhưng vì người Iraen khước từ, 
nên mới biến thành phân rẽ, xót xa. Vì thế cộng 
đoàn các môn đồ, trung tín theo giáo huấn Chúa 
Giêsu phục sinh, từ đây là dân thật của Chúa. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Dân này được thoát ly quyền lực những kẻ làm 
vườn nho khởi loạn và phải sinh hoa két quả 
như Ðức Chúa Cha trông đợi (21,43).

 
Cộng đoàn Thánh Mátthêu
Do cách lựa chọn và cả lối dàn xếp các tài 

liệu,  Tin Mừng Thánh Mátthêu bày tỏ những 
mối  lưu  tâm  của  môi  trường,  trong  đó  Tin 
Mừng xuất hiện. Xin nêu ba khía cạnh sau đây:

1. Thánh Mátthêu là phúc âm gia nhấn mạnh 
hơn hết tới Lề Luật, Thánh Kinh và các phong 
tục Do Thái. Ðây là ba ví dụ: ngài chấp nhận ba 
kỷ luật lớn của lòng đạo do thái (tức là chia sẻ 
cho người nghèo, cầu nguyện, giữ chay); Khác 
với Thánh Máccô (7,3-4), ngài không cảm thấy 
cần giải thích các phong tục này. Sau hết, Chúa 
Giêsu  ưu  tiên  giảng  cho  dân  Người  (10,6; 
15,24). Nhưng để điều chỉnh sự nhấn mạnh đó, 
thì Tin Mừng lại nêu bật lên sự hoàn tất mà Lề 
Luật cần biết đến và Thánh Kinh bày tỏ ra nơi 
chính bản thân Chúa Giêsu, và sau cùng nêu rõ 
các lạm dụng do các tập truyền biệt phái gây 
nên. Tất cả đều cần giải thích lại triệt để, như ta 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhận  thấy  nơi  mấy  câu  "đối  chất"  trong  bài 
giảng  trên  núi  ở  ch.  5.  Thánh  Mátthêu  nhấn 
mạnh  tới  việc  chuyển  Tin  Mừng  sang  dân 
ngoại: vậy điều ngài lưu ý, chính là Tin Mừng 
phải  nổ tung ra  theo kích  thước toàn thể thế 
gian này; Con Người sẽ kêu gọi hết mọi người 
đều chịu phán xét (25,31-46), hết mọi dân thiên 
hạ đều được kêu mời nhận lãnh giáo huấn của 
Chúa Giêsu (28,19).

2. Trong  Thánh  Mátthêu,  khác  với  Thánh 
Máccô, các môn đồ không phải là người đần 
độn và thiếu khả năng hiểu biết; các ngài chiếm 
địa vị độc nhất vô song trong chế độ mặc khải. 
Ðó là những ngôn sứ, những người khôn ngoan 
và thông giáo trong Luật mới (13,52; x. 23,34). 
Nhưng, khi làm lu mờ bộ mặt lịch sử các ngài, 
Thánh Mátthêu cố ý biến các ngài thành những 
kiểu mẫu lâu dài. Vì thế các ngài tượng trưng 
cho cách ăn nết ở mọi môn đồ về sau, cả khi 
các ngài xuất hiện là người kém lòng tin cũng 
vậy (8,26; 14,31; 16,8; 17,20).

3. Sau  hết,  chân  dung  Ðức  Kitô  chịu  ảnh 
hưởng cộng đoàn Kitô hữu, nơi Thánh Mátthêu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã sống. Chúng tôi đã nêu lên cách Chúa Giêsu 
hoàn tất lời Kinh Thánh, biện minh cho ý định 
của Ðức Chúa Cha và làm nền tảng cho khóa 
minh giáo đạo Chúa Kitô sau này. Ðàng khác, 
Thánh  Mátthêu  có  cách  nhấn  mạnh  riêng  để 
trình bày Chúa Giêsu là Thầy dạy, là Vị Giáo 
Huấn  tuyệt  luân  (5,2.19;  7,29;  21,23;  22,16; 
4,23; 9,35; v.v.). Trong Thánh Máccô, danh từ 
này có nghĩa chung như trong thế giới cổ thời. 
Trong Thánh Luca, người ta thấy Chúa Giêsu 
dạy các môn đồ cầu nguyện (Lc 11,1). Trong 
Thánh Gioan, giáo huấn Chúa Giêsu liên quan 
tới  nhất  là  bản  thân  Người  (G 8,20.28).  Còn 
trong Thánh Mátthêu, điều chính yếu, Thầy Chí 
Thánh giảng dạy, là sự "công chính" mới, tức là 
sự trung thành mới đối với Lề Luật Thiên Chúa 
(5,  19-20;  7,29;  15,9;  28,20).  Người  là  Vị 
Thông Ngôn "cánh chung", có sẵn "uy quyền" 
tối cao của Ðức Chúa Cha, để vừa giúp thính 
giả quyết định bỏ các "tập truyền nhân loại", mà 
hàng thông giáo  là  người  gìn  giữ  (15,9)  vừa 
giảng  dạy  cho  họ  biết  về  sự  hoàn  thiện  mới 
(5,48; 19,21).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ngay  từ  đầu  Tin  Mừng,  Chúa  Giêsu  đã  là 
Ðấng Kitô, Con cháu vua Ðavít, và là Con của 
chính Ðức Chúa Cha. Theo tư cách là Con của 
Ðức Chúa Cha và là Ðấng Kitô, Chúa Giêsu là 
"Thầy Dạy", là Vị Thông Ngôn có quyền quyết 
định về thánh ý Ðức Chúa Cha. Thế mới hiểu vì 
sao  môn  đồ,  hệt  như  một  kitô  hữu,  đã  xưng 
Người  là  "Chúa",  và  Thánh  Mátthêu  bỏ  qua 
những nét mô tả cơn thịnh nộ hay niềm âu yếm 
thiết tha của Chúa Giêsu trong Thánh Máccô, vì 
nơi đây, Chúa Giêsu xuất hiện trang nghiêm tề 
chỉnh  một  cách  vững  bền  hơn  trong  Thánh 
Máccô (so sánh Mt 13,35 với Mc 6,3; Mt 15,33 
với Mc 8,4...).

 
Ðộc giả, ngày tháng biên soạn, tác giả
Ðối với các giáo phụ cổ thời, sự việc rất là 

đơn  giản:  Phúc  Âm  thứ  nhất  do  tông  đồ 
Mátthêu  viết  "cho  các  tín  hữu gốc  Do Thái" 
(Origiên). Nhiều người nay vẫn còn nghĩ như 
vậy, mặc dầu khoa phê bình hiện đại chú ý hơn 
tới sự phiền phức của vấn đề. Nhiều nhân tố 
giúp ta  xác định nơi  xuất  phát  Phúc Âm thứ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhất. Hình như hiển nhiên là bản văn hiện thời 
phản ảnh các tập truyền aram hay là hi bá: ngữ 
vựng  đúng  là  theo  kiểu  palêtin  (buộc,  cởi: 
16,19, ách phải mang, Triều Ðại Nước Trời...), 
những kiểu nói Thánh Mátthêu xét là nên giải 
thích  cho độc  giả  mình,  những thói  tục  khác 
nhau (5,23; 12,5; 23,5.1523). Ðàng khác, hình 
như cũng không phải là bản dịch từ nguyên bản 
aram, nhưng làm chứng là một biên soạn bằng 
tiếng hi lạp. Tuy Phúc Âm này đặc biệt thấm 
nhuần các tập truyền Do Thái, nhưng không thể 
quả  quyết  là  xuất  phát  từ  Palêtin.  Thường 
thường người ta cho là đã biên soạn ở Syri, có 
thể là  tại  Antiêukia (Thánh Inhaxiô qui  chiếu 
vào  đó,  khoảng  đầu  thế  kỷ  thứ  2),  hoặc  tại 
Phêniki, vì có nhiều người Do Thái sống trong 
các miền này. Sau hết,  ta  có thể thoáng nhìn 
thấy cuộc tranh luận chống đạo Do Thái  Hội 
Ðường chính  thống của  hàng Biệt  Phái,  theo 
đúng như thấy xuất hiện nơi hội nghị hội đường 
tại Giamnia vào khoảng những năm 80. Chiếu 
theo những điều kiện ấy, nhiều tác giả cho là 
Phúc  Âm thứ  nhất  đã  biên  soạn  vào  khoảng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

những  năm  80-90,  có  lẽ  sớm  hơn  ít  nhiều; 
người  ta  không thể  nào đạt  tới  sự  hoàn toàn 
chắc chắn về vấn đề này.

Còn tác giả, thì Phúc Âm không nói gì tới. 
Tập truyền cổ nhất trong Giáo Hội (ô.  Papia, 
giám mục thành Hiarapoli, nửa đầu thế kỷ thứ 
2),  coi  Phuc  Âm  thứ  nhất  là  của  tông  đồ 
Mátthêu-Lêvi.  Nhiều  Giáo  Phụ  (ô.  Origiên, 
Thánh  Giêrôm,  Thánh  Êpiphan)  cũng  theo 
chiều hướng ấy, và một số tác giả đã muốn suy 
diễn là ta có thể gán cho Thánh tông đồ này một 
hình thức đầu tiên, bằng tiếng Aram hay là Hi 
Bá,  của  Phúc  Âm  Thánh  Mátthêu  hiện  thời 
bằng  tiếng  Hi  Lạp.  Nhưng  việc  nghiên  cứu 
Phúc Âm không kiện chứng cho mấy giả thuyết 
ấy, mà cũng không làm cho chúng hoàn toàn 
mất  giá  trị.  Vì  thế,  đã  không  biết  chính  xác 
được tên tác giả, ta nên bằng lòng với mấy nét 
ghi lại trong chính Phúc Âm: xem nghề nghiệp, 
thì biết chủ nhân. Thông thạo Thánh Kinh và 
các  tập  truyền Do Thái,  hiểu  biết,  tôn  trọng, 
nhưng cật vấn gắt gao các thủ lãnh tôn giáo của 
dân mình, nổi tiếng là bậc thầy trong nghệ thuật 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giáo  huấn  và  làm cho  thính  giả  mình  "hiểu" 
Chúa Giêsu, luôn luôn nhấn mạnh vào các hậu 
quả  thực  hành  của  lời  mình  giáo  huấn:  bấy 
nhiêu  nét,  có  thể  đáp  lại  khá  đúng  với  chân 
dung một người thông giáo do thái đã trở nên 
kitô hữu, một "chủ nhà lấy từ trong kho mình ra 
những cái mới và cái cũ (13,52).

 
Tính cách hiện thời của Phúc Âm thứ nhất
Ngay  từ  thế  kỷ  thứ  2,  Phúc  Âm  thánh 

Mátthêu đã được coi là Phúc Âm của Giáo Hội, 
có lẽ  vì  những tập truyền sách ấy  ghi  lại  về 
"Giáo  Hội"  (16,18  và  18,18),  và  đúng  hơn, 
chính vì sự phong phú và cách sắp đặt khéo léo 
những tài liệu trong sách. Ngày nay, Phúc Âm 
này  cũng  còn  có  thể  là  như  vậy,  miễn  là  ta 
không đòi hỏi những gì sách ấy không muốn và 
không thể cung cấp cho ta. Khi cật vấn Giáo 
Hội, Thánh Mátthêu không lo nhắc lại từng chữ 
các ngôn từ thời Chúa Giêsu, ngài có tài nên 
đồng nhất với tiếng nói của Giáo Hội mà chính 
ngài là phát ngôn viên, tới mức người ta thật 
khó phân biệt được tiếng nói của một "chứng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhân đã từng mắt thấy tai nghe". Vì thế, ta đừng 
đến với Thánh Mátthêu, trước tiên để diễn lại 
lịch sử của thời quá khứ, nhưng phải biết đọc 
trong  đó  Phúc  Âm  của  cộng  đoàn  Thánh 
Mátthêu. Cách tốt hơn hết, để hiểu Tin Mừng 
này, là lấy thái độ của tín đồ, theo như Thánh 
Mátthêu diễn tả. Ðộc giả còn phải tránh, đừng 
lấy làm khó chịu vì đặc tính sêmít của văn thể 
ngài, ví dụ như tiếc vì ngài dấn thân vào những 
câu  nặng nề  trích  dẫn  Thánh Kinh.  Nếu biết 
thận trọng như thế, thì Phúc Âm Thánh Mátthêu 
nói rất hay đối với người Kitô hữu hiện thời.

Bởi là Tin Mừng về việc Iraen nên hoàn tất 
nhờ Ðức Giêsu, nên cũng tỏ ra Giáo Hội ăn rễ 
sâu  vào  tập  truyền  nguyên  thủy.  Giáo  Hội 
không phải là một "Iraen mới", nhưng là "Iraen 
chân thật"; Giáo Hội không kế vị Iraen, nhưng 
chỉ  đường cho  Iraen  chưa  ăn  năn  trở  lại  với 
Chúa Giêsu, biết phải tiến bước theo lối nào, để 
cho chính mình được nên hoàn tất,  và ngược 
lại,  chính Iraen  đó  là  nơi  Giáo  Hội  cần phải 
khám phá ra chính nguồn gốc của mình.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Vì không đồng hóa Giáo Hội với Nước Trời, 
Thánh Mátthêu nhắc lại cho Giáo Hội hiện thời 
nhớ chân dung chân chính của mình. Hẳn là cần 
thể chế, cho cộng đoàn của Chúa Giêsu sống 
sót được, nhưng thể chế chỉ là tạm thời mà thôi: 
chính  Nước  Chúa  và  chỉ  có  một  mình  Nước 
Chúa,  mới  thông  cho  Giáo  Hội  ý  nghĩa  của 
mình,  nhờ đặt  Giáo  Hội  vào  đúng  vị  trí  của 
mình  đối  với  Ðức  Chúa  Cha  và  Chúa  Giêsu 
Kitô, đang hoạt động trong lịch sử loài người.

Thánh Mátthêu kêu gọi kitô hữu hiện thời có 
thái độ các môn đồ thời Chúa Giêsu. Cùng với 
các môn đồ, kitô hữu có thể nhìn nhận Chúa 
mình toàn năng, và nghe Chúa trách mình thiếu 
lòng  tin  cậy,  nhưng  cũng có  thể  lãnh  từ  nơi 
Người sứ mạng đi rao giảng Tin Mừng cho tới 
tận cùng thế giới.  Thế là  hiện thời  hóa được 
mối tương quan giữa tín đồ với Ðức Giêsu là 
Chúa Tể họ tin.

Trong một thế giới đang biến đổi, Chúa Phục 
Sinh tỏ ra Người đang hiện diện và mời gọi các 
tín đồ không ngừng trở lại với các lời giáo huấn 
Người đã ban bố khi còn sống ở đời: Ðức Kitô 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phục Sinh là một với Ðức Giêsu người Nadarét, 
đã nhờ qua Tin Mừng mà nên hiện diện: đó là 
chính trung tâm của chứng từ Thánh Mátthêu.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Máccô Ðức Kitô 
Giảng Viên Thiên Chúa

 
Thứ tự và những đề tài chính yếu
Tin Mừng thứ hai xuất hiện là một chuỗi tích 

truyện, xét chung thì vắn tắt và không có liên hệ 
thật chính xác với  nhau.  Khung cảnh rõ ràng 
hơn hết là do mấy chỉ dẫn địa lý cấu tạo thành. 
Hoạt  động  Chúa  Giêsu  phát  triển  tại  Galilê 
(1,14) và chung quanh vùng này mãi  cho tới 
miền dân ngoại (7,24.31; 8,27). Rồi Chúa Giêsu 
đi qua xứ Pêrê và thành Giêricô (ch. 10), để tiến 
lên thành Giêrusalem (11,1).

Khuôn khổ ấy không nói cho ta biết nội dung 
sách này sắp xếp làm sao, vì cái cho phối nội 
dung này chính là sự quảng diễn mấy đề tài cốt 
yếu.

A. Tin Mừng
Ngay từ mấy chữ đầu tiên, sách đã tuyên bố 

mình  lưu  tâm  tới  "Tin  Mừng  về  Ðức  Giêsu 
Kitô, là Con Ðức Chúa Cha" (1,1), rồi chày kíp 
lại gọi là "Tin Mừng về Ðức Chúa Cha" (1,14), 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hoặc nói trống là "Tin Mừng" (1,15). Ðối với 
Thánh  Máccô  cũng  như  Thánh  Phaolô,  tiếng 
Phúc  Âm  chỉ  Tin  Mừng  dành  cho  hết  mọi 
người, và chính việc đón nhận Tin Mừng ấy là 
cái  xác  định  niềm  tin  Kitô  Giáo:  nhờ  Chúa 
Giêsu, Ðức Chúa Cha đã thể hiện các lời Ngài 
hứa ban ơn cho họ (x. 1,1). Vì thế, phải công bố 
Tin  Mừng  cho  hết  mọi  người  (13,10;  14,9). 
Trách  vụ  này  xác  định  tính  hiện  thời,  là  cái 
khiến cho Thánh Máccô không sợ thích nghi 
một  số  lời  Chúa  Giêsu:  bởi  khi  Chúa  Giêsu 
không còn dưới thế này nữa, thì việc bỏ mình 
và bỏ mọi sự vì Chúa, chính là bỏ vì Tin Mừng 
(8,35c; 10,29). Vì tác động Ðức Chúa Cha bày 
tỏ qua đời sống và cuộc Tử Nạn Phục Sinh của 
Chúa Giêsu, vẫn còn tiếp diễn ở thế gian này, 
nhờ lời giảng đã trao phó cho các môn đồ. Tin 
Mừng còn hơn một sứ điệp từ nơi Ðức Chúa 
Cha và liên hệ tới Chúa Giêsu Kitô, Tin Mừng 
chính là tác động của Ðức Chúa Cha ở giữa loài 
người. Ðó chính là hiện tại, mà Thánh Máccô 
căn cứ vào để quay về dĩ vãng, hầu nói lên cái 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"bắt đầu" (1,1), và nhờ ánh sáng này để nêu đặc 
tính của đời sống kitô hữu.

B.  Ðức Giêsu  là  Ðấng  Kitô,  là  Con Ðức 
Chúa Cha

Các lời Ðức Chúa Cha phán hứa đã bắt đầu 
thể hiện, nhờ lời giảng Thánh Gioan Tẩy Giả, là 
người mở đường cho Chúa Giêsu Nadarét. (1,2-
8). Còn Chúa Giêsu, được Chúa Cha tuyên bố 
là Con của Ngài, rồi chiến thắng Satan ở trên 
hoang địa, và bắt đầu rao giảng Tin Mừng tại 
Galilê (1,14-15). Từ đấy một vở kịch bi hùng 
khởi sự, đó là việc bày tỏ Ðức Kitô là Con Ðức 
Chúa Cha theo hai giai đoạn phân biệt với nhau.

1. Quyền năng của giáo huấn và các việc làm 
của Chúa Giêsu chống với những năng lực của 
Ác Thần, là điều công chúng đã rộng rãi nhìn 
nhận (1,21-45; 3,7-10...). Nhưng sự kiện Chúa 
Giêsu là Con Ðức Chúa Cha, đó là điều cần giữ 
bí mật (1,25; 3,12). Sự chống đối của các người 
tuân giữ Lề Luật Môi Sen một cách gắt gao, bắt 
đầu  nổ  tung  (2-3,6)  và  đi  tới  chỗ  coi  Chúa 
Giêsu là khí cụ của Quỉ Vương (3,22-30). Tuy 
nhiên,  các  môn  đồ  thì  phân  biệt  rõ  ràng  với 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quần chúng (4,10.33-34). Và giữa các môn đồ 
ấy, thay vì câu hỏi của mọi người: "vậy Người 
là ai?" (4,41). Có nhiều câu trả lời khác nhau 
(6,14-16; 8,27-28). Và mặc dầu các ông không 
hiểu sâu xa về sứ mạng Chúa Giêsu (6,52; 8,14-
21),  nhưng các  môn  đồ  cũng đi  tới  chỗ  nhờ 
miệng Thánh Phêrô, để nhìn nhận Người là Ðức 
Kitô (8,29). Nhưng Chúa ra lệnh cho các ông 
phải im lặng (8,30).

2. Từ đó, khởi sự một kỳ giáo huấn mới: Con 
Người cần trải qua đau khổ, cần chịu chết, rồi 
phục sinh. Lời giáo huấn ba lần nhắc đi nhắc lại 
này (8,31-33; 9,30-32; 10,32-34), dẫn độc giả đi 
tới chỗ Chúa Giêsu chạm trán với đối phương 
Người tại  Giêrusalem (ch.  14 và 15),  điều bí 
mật về Chúa Giêsu không còn che đậy nữa. Lời 
Người tuyên bố trước tòa Công Nghị lên án tử 
cho Người (14,61-62) và lời viên đại đội trưởng 
nói khi Người chịu chết (15,39) đều nối tiếp với 
lời Ðức Chúa Cha mặc khải,  khi Chúa Giêsu 
chịu thanh tẩy và Biến Hình (1,11; 9,7) và biện 
minh  cho  nhan  đề  cuốn  sách:  Ðức  Giêsu  là 
Ðấng Kitô, là Con Ðức Chúa Cha (1,1). Giữa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hai thời điểm ấy, sự thiếu dè dặt hàm ý không 
hay của ma quỉ (1,24.34; 3,11) cũng như niềm 
tin vào Ðấng Thụ Hấn nơi các môn đồ (8, 29), 
Chúa Giêsu đều bắt phải lặng thinh: vì ý nghĩa 
các lời ấy không thể xuất hiện, trước khi Chúa 
Giêsu chịu thương khó và chịu chết.

Tích Thương Khó, chính là tuyệt đỉnh sách 
này.  Không  những  là  tích  ấy  được  chuẩn  bị 
bằng những cuộc xung đột tại Giêrusalem, bằng 
ba lần loan báo theo sau lời Thánh Phêrô tuyên 
xưng đức tin, bằng lời ký nhận ngay từ câu 3,6. 
Nhưng tích ấy còn giải đáp cho câu hỏi đặt ra, 
ngay từ hành vi  công khai  đầu hết  của Chúa 
Giêsu theo Thánh Máccô (1,27) và giúp ta hiểu 
vì sao sách này nhấn mạnh tới điều quen gọi là 
bí mật về Ðấng Thụ Hấn (x. 1,34; 1,44; 8,30). 
Hẳn là sự nhấn mạnh ấy, trong thời kỳ Người 
sống ở thế gian này, như đã nhìn nhận Người 
sau khi Người Phục Sinh vinh hiển. Nhưng vì 
điều bí mật liên quan tới mấy tước hiệu diễn tả 
lòng tin kitô hữu (1,1; 3,11; 8,29), nên Thánh 
Máccô hình như muốn chỉ cho ta biết, mấy tước 
hiệu ấy chưa hợp thời và có thể làm cho người 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ta chưa nhìn nhận sự thật của chúng, trong cảnh 
hèn hạ của Chúa chịu đóng đanh thập giá.

C. Chúa Giêsu và các môn đồ
Ngay lúc "bắt đầu" Tin Mừng Thánh Máccô, 

Chúa Giêsu không xuất hiện một mình, nhưng 
cùng với các môn đồ, là những người phải tiếp 
tục công trình đã khởi sự.  Ngay từ khi  Chúa 
Giêsu bắt  đầu hoạt  động công khai  ở  Galilê, 
Thánh Máccô đặt ngay việc kêu gọi bốn người 
chài lưới theo Chúa Giêsu (1,16-20), mà không 
xét coi sự ấy có thể thật về phương diện thời 
gian và tâm lý hay chăng.  Về sau,  Thầy Chí 
Thánh luôn luôn có các môn đồ đi theo, chỉ trừ 
khi  Người  sai  các  ông  đi  rao  giảng (6,7-30). 
Người chỉ lẻ loi một mình, trong hồi Thương 
Khó,  sau  khi  các  ông  đã  bỏ  trốn  đi.  Nhưng 
trước khi kết thúc, sách này lại hai lần loan báo 
là các môn đồ sẽ đoàn tụ ở Galilê chung quanh 
Ðức Kitô Phục Sinh (14,28; 16,7). Chính địa vị 
dành  cho  các  môn  đồ  trong  suốt  bản  tường 
thuật sẽ giúp ta phân biệt nhiều phần khác nhau.

1. Trong giai đoạn đầu của việc Chúa Giêsu 
tỏ mình ra, ba cảnh làm sáng tỏ sự liên kết ngày 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

càng chặt chẽ hơn giữa Chúa và các môn đồ: đó 
là việc kêu gọi bốn ông, để "bắt người như đánh 
cá  (1,16-20),  việc  chọn  nhóm  Mười  Hai,  để 
sống với Người và để Người sai đi rao giảng 
(3,13-19) sau hết là chính việc sai các ông đi 
giảng Tin Mừng (6,7-13). Ba tích này có kèm 
theo những cái nhìn tổng quát về hoạt động của 
Chúa Giêsu hay về những phản ứng do Người 
gây nên (1,14-15; 3,7-12; 6,14-16), dường như 
người kể truyện cảm thấy cần định vị trí trước 
khi tiếp tục.

Trong đoạn đầu (1,16-3,6), các môn đồ chưa 
hoạt  động  gì  bên  cạnh  Chúa  Giêsu,  nhưng 
Người  tỏ  mình  liên  đới  cới  các  ông,  trước 
những lời chỉ trích thái độ các ông đối với mấy 
điều luật do thái (2,13-28). Ðoạn thứ hai (3,7-
6,6), thì đối lập các ông với những kẻ thù của 
Chúa Giêsu,  cũng như với họ hàng phần xác 
của Người (3,20-35) và phân biệt các ông với 
quần chúng, vì  các ông được giáo huấn cách 
riêng  biệt  (4,10-25.33-34)  và  được  đặc  ân 
chứng kiến mấy  phép lạ  diệu  kỳ (4,35-5,43). 
Việc đoạn tuyệt với Nadarét chuẩn bị cho đoạn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thứ  ba  (6,7-8,30),  trong  đó  nhóm  Mười  Hai 
được sai đi rao giảng, được xuất hiện theo tư 
cách là "sứ đồ" (6,30), được ủy nhiệm cho việc 
nuôi quần chúng (6,34-44; 8,6). Tuy nhiên, các 
môn đồ đón nhận những điều mặc khải  vượt 
quá khả năng mình (6,45-52; 7,17-23). Sự các 
ông  không  hiểu,  trước  đây  đã  bị  khiển  trách 
nhân dịp các dụ ngôn (4,13), nay lại càng trở 
nên  dày  đặc  hơn  (6,52;  7,18;  8,14-21).  Việc 
chữa một người mù vào cuối đoạn này (8,22-
26), có giá trị nêu gương mẫu đối với các ông 
(x. 8,22).

2. Sau khi Thánh Phêrô tuyên xưng Ðấng Thụ 
Hấn,  mỗi  lần trong ba lần loan báo cuộc Tử 
Nạn Phục Sinh, các môn đồ đều không hiểu và 
kéo theo những lời tuyên bố thành thực mà gắt 
gao về số phận cá nhân (8,34-38) và cộng đoàn 
(9,33-50; 10,35-45) của những người phải vác 
thập giá mình mà theo Chúa Giêsu. Tuy có lần 
dân chúng hay những người khác với môn đồ, 
xuất hiện trên sân khấu, nhưng Chúa Giêsu lại 
chính yếu nói với môn đồ hoặc giải thích riêng 
cho các ông các điều Người đòi hỏi (9,28-29; 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

10,10-16; 10,23-31). Luôn luôn đi từ Thầy Chí 
Thánh tới môn đồ, và đối với mỗi ông thì đi từ 
tự  ý  hạ  mình  tới  vinh quang đã  hứa.  Nhưng 
trong khi Chúa Giêsu muốn liên kết mấy ông 
vào với số mệnh của Người,  thì  các ông vẫn 
không hiểu.  Ðoạn này lại  kết  thúc bằng việc 
chữa một người mù, rồi người ấy đi theo Chúa 
Giêsu (10,46-52).

Hai đoạn tiếp theo (ch. 11-13 và 14-16) bày 
tỏ Chúa Giêsu liên hệ với đám đông, với các 
đối  phương  Người,  với  những  thẩm  phán 
Người. Năng gặp thấy những lần đàm đạo quan 
trọng với các môn đồ. Chúa Giêsu dạy cho các 
ông hiểu năng lực của đức tin và của lời cầu 
nguyện (10,20-25), nhắn nhủ các ông về cách 
ăn ở khi Con Người quang lâm (13,1-37), soi 
sáng  cho  các  ông  hiểu  ý  nghĩa  cái  chết  của 
Người  trong  khi  đợi  chờ  Nước  Chúa  (14,22-
25),  báo trước cho hay các ông sẽ  bỏ Người 
(14,26-31), bảo các ông coi chừng cơn cám dỗ 
(14,37-40).  Nhưng  việc  các  ông  bỏ  trốn  tại 
vườn Giếtsêmani và mấy lần Phêrô chối Thầy, 
đánh dấu sự thất bại của các ông trong việc đi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

theo Chúa Giêsu. Tuy nhiên, như thế chưa phải 
là hết cả, vì khi phục sinh rồi, Chúa Giêsu sẽ đi 
trước môn đồ sang xứ Galilê (14,28; 16,7).

Sự nhấn mạnh tới việc các môn đồ chậm tin, 
liên tục không hiểu và vắng mặt trong giờ thực 
sự hoàn thành việc mặc khải Ðức Kitô là Con 
Ðức Chúa Cha, chắc chắn là đáp ứng theo một 
ý định đã suy nghĩ trước. Vì đã nhìn nhận vai 
trò các ông phải tiếp nối Tin Mừng, thì không 
thể nghĩ đó là chú tâm trực tiếp công kích các 
môn đồ tiên khởi của Chúa Giêsu. Vì lòng tin 
vào Chúa Giêsu chỉ phát  triển sau khi Người 
Phục Sinh, nên Thánh Máccô đã có thể coi đời 
sống của Người  khi  còn ở thế gian này,  như 
thời kỳ mặc khải thật sự, nhưng cách dè dặt mà 
thôi, vì cần giữ bí mật, và một cách hạn chế, vì 
các môn đồ không hiểu. Sự không hiểu này lại 
làm nổi bật lên một cách nghịch thường, chính 
huyền nhiệm Chúa Giêsu, là điều không thể nào 
nhận thức được,  nếu không nhờ lòng tin  vào 
Chúa Phục Sinh.

Sự không hiểu ấy, lại có giá trị kiểu mẫu cho 
lòng tin nơi kitô hữu, vì lòng tin này luôn luôn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dễ bị chậm trể như lòng tin các môn đồ, đối với 
các điều Ðức Chúa Cha mặc khải. Thánh Giá 
vẫn là điều vấp phạm. Muốn thật sự công bố và 
đón nhận Tin Mừng chân chính, không những 
cần phải trung thành với các lời tuyên xưng đức 
tin, lại còn phải sống trung thực theo chân Chúa 
Giêsu nữa. Chỉ có một cách từ từ và cam go tập 
sống theo số phận môn đồ của Chúa Giêsu mới 
có thể giúp ta dần dần hiểu biết Huyền Nhiệm 
của Người.

 
Cách thế Thánh Máccô
Người ta thích ca tụng Thánh Máccô, vì có tài 

kể truyện. Ngữ vựng nghèo (trừ khi nói những 
gì cụ thể và ghi những phản ứng do Chúa Giêsu 
gây nên), câu văn rời rạc, các động từ lại chia 
mà không lo cho các thì tương ứng với nhau: 
chính những cái vụng về này lại giúp cho câu 
chuyện linh động thêm và gần với loại văn nói. 
Tuy  nhiên,  bên  dưới  chi  tiết  "sống  động" 
thường thấy xuất hiện đường nét quá sơ lược, 
chứng tỏ là tài liệu đã trở nên tập truyền rồi hay 
là đã được nắn đúc theo công dụng các cộng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đoàn.  Khi  người  kể  truyện  làm  cho  cảnh  trí 
sống lại, thì không phải cung cấp tờ biên bản 
ngây thơ của một quan sát viên trực tiếp đâu. 
Ðàng khác, sự thiếu hẳn mọi chỉ dẫn về thời 
gian phần nào liên tiếp, sự dửng dưng với tâm 
lý các nhân vật, hình ảnh đúc sẵn về đám đông: 
bấy nhiêu yếu tố không cho phép ta đọc Phúc 
Âm này như một cuốn tiểu sử thường nói về 
Chúa Giêsu. Nhưng, mặc dầu không tốn công 
làm văn chương, nhưng Thánh Máccô rất có tài 
gợi lên bức chân dung linh động của một con 
người nghịch hẳn với các hình ảnh đúc sẵn, vì 
nêu bật lên những phản ứng không ngờ, lòng 
cảm thương hay tính cộc cằn, sự ngạc nhiên hay 
lời quả quyết. Tất cả tâm hồn con người ấy trút 
vào một  cái  nhìn,  nhưng cái  nhìn này có thể 
chất chứa thịnh nộ hay nhân từ (3,5.34), cật vấn 
hay lưu ý thiết tha (5,32; 11,11), tình thắm thiết 
(10,21),  sự  uy  nghiêm đượm vẻ  u  buồn  hay 
thanh thản (10,23.27).  Ðứng trước con người 
ấy, mọi thái độ đều có thể được, từ kinh hoàng 
cho tới ngạc nhiên, từ nghi ngờ cho tới quyết 
định giết đi, và đối với môn đồ, thì đi từ quyến 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

luyến không lý luận cho tới sự không hiểu và 
bỏ rơi.

 
Nguồn gốc sách này
Ngay  vào  khoảng  năm 150,  ô  Papia,  giám 

mục thành Hiarapoli chứng nhận Phúc Âm thứ 
hai  do  Thánh  Máccô,  là  "thông  ngôn"  của 
Thánh Phêrô, viết. Có lẽ sách này đã biên soạn 
ở Rôma, sau khi Thánh Phêrô qua đời (tự ngôn 
chống Mácxiôn thế kỷ thứ 2 và Thánh Irênê) 
hoặc đang khi Thánh Phêrô còn sống (theo ô. 
Cơlêmen  Alécxanđi).  Còn  Thánh  Máccô,  thì 
người ta coi là chính ông Gioan Máccô, gốc tại 
Giêrusalem (Cv 12,12), bạn đường với Thánh 
Phaolô và Banabê (Cv 12,25;  13,5.13;  15,37-
39; Co 4,10), rồi với Thánh Phêrô tại "Babylon" 
có lẽ là Rôma theo 1P 5,13.

Ý kiến chung chung công nhận sách này xuất 
phát ở Rôma, sau cuộc bắt bớ của vua Nêrô vào 
năm 64. Mấy chữ la tinh hi lạp hóa và nhiều 
kiểu nói la tinh có thể dùng làm dấu chỉ. Ít nữa 
là sự chăm lo giải thích các phong tục Do Thái 
(7,3-4; 14,12; 15,42), phiên dịch các chữ Aram, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhấn mạnh tới  ảnh hưởng Tin Mừng đối  với 
dân ngoại (7, 27; 10,12; 11,17; 13,10) giả thiết 
là sách dành cho các người không phải Do Thái 
sống ngoài xứ Palêtin. Còn sự nhấn mạnh tới 
việc  vác  thập  giá  mình  để  theo  chân  Chúa 
Giêsu, điều ấy có thể bao hàm tính đặc biệt hiện 
thời, trong một cộng đồng đang bị vua Nêrô bắt 
bớ. Ðàng khác, trong Thánh Máccô có loan báo 
việc phá  hủy Ðền Thờ,  mà không ám chỉ  rõ 
ràng cách thế xảy ra các biến cố năm 70 (khác 
với Mt 22,7 và Lc 21,20), nên không có gì ngăn 
trở việc sắp xếp ngày tháng biên soạn Phúc Âm 
thứ hai vào giữa năm 65 và 70.

Mối tương quan sách này với giáo huấn của 
Thánh Phêrô, thì khó xác định hơn. Kiểu nói ô. 
Papia  (thông  ngôn  của  Thánh  Phêrô),  không 
được rõ  ràng.  Nhưng địa  vị  dành cho Thánh 
Phêrô trong sách là cái ủng hộ giả thuyết tập 
truyền Thánh Phêrô, mạnh mẽ hơn các chi tiết 
mô tả bao hàm dáng vẻ chứng từ của người mắt 
thấy tai  nghe.  Trong nhóm Mười Hai,  chỉ  có 
ông Giacôbê và Gioan là nổi bật lên, hình như 
có ý bảo đảm cho lời chứng của Thánh Phêrô. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Song không vì thế mà phỉnh nịnh ngài. Nhưng 
nếu ngài không có luôn luôn đóng vai trò tốt 
đẹp, thì đó không phải là dấu chỉ muốn công 
kích ngài đâu.

Vì thế, vấn đề nguồn tài liệu Thánh Máccô đã 
dùng vẫn còn y nguyên. Các phê bình gia tưởng 
tượng các nguồn ấy theo những cách khác nhau. 
Việc so sánh với Thánh Mátthêu và Luca khiến 
họ nhấn mạnh tới  tầm quan trọng của Thánh 
Máccô đối với nguồn gốc hai Phúc Âm kia, hay 
giả thiết là, ngay trước Thánh Máccô, đã có sẵn 
một tổng hợp đầu tiên của tập truyền về Chúa 
Giêsu  rồi.  Dù  theo  giả  thuyết  nào,  việc  biên 
soạn Phúc Âm Thánh Máccô cũng cho ta đoán 
biết một giai đoạn trước của tập truyền, trong 
đó các việc làm và lời nói của Chúa Giêsu đã 
được lưu truyền, ma chưa thấy trình bày tổng 
quát về đời sống hay giáo huấn của Người. Tích 
Thương Khó, hẳn là phải xuất hiện ban đầu như 
một chuỗi truyện gồm nhiều cảnh. Những gom 
góp sơ  lược,  như  "ngày  sống tại  Caphnaum" 
(1,21-38) hay mấy cuộc tranh luận ở 2-3,6, đã 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

có thể thành hình rất sớm và có mặt trong các 
nguồn tài liệu của Thánh Máccô.

Một vấn đề khác chưa giải quyết: cuốn sách 
này kết thúc làm sao? Thường thường người ta 
công  nhận  là  phần  kết  hiện  thời  16,9-20,  đã 
thêm vào sau, để điều chỉnh lại phần kết sách 
xem ra quá đột ngột ở c.8 (x.16,9). Nhưng sẽ 
không bao giờ  ta  biết  được phần kết  nguyên 
thủy sách này bị mất hay là Thánh Máccô lại 
nghĩ  rằng  lời  qui  chiếu  ở  c.7  vào  tập  truyền 
những cuộc hiện tại Galilê đã đủ kết thúc bản 
tường thuật của ngài.

 
Tầm quan trọng sách này
Thánh Máccô đối với chúng ta, vẫn là mẫu 

đầu tiên ta biết được về loại văn gọi là Phúc 
Âm hay  Tin  Mừng.  Ðối  với  việc  dùng trong 
Giáo Hội, người ta thường thường lấy Phúc Âm 
của Thánh Mátthêu và Luca làm hơn sách ấy, vì 
hai cuốn này, tuy là những tổng hợp đến sau 
này,  nhưng  có  nội  dung  rộng  rãi  hơn  nhiều. 
Những nghiên cứu văn chương và lịch sử thuộc 
thế kỷ 19 và 20 đã phục hồi giá trị cho Phúc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Âm thứ ba. Ngày nay người ta khước từ, không 
còn  muốn  xây  dựng  một  cuốn  tiểu  sử  Chúa 
Giêsu căn cứ nguyên vào những cảnh do Thánh 
Máccô ghi lại. Tuy nhiên, sự thô sơ, thiếu sửa 
soạn, sự dồi dào thành ngữ sêmít, tính đơn giản 
của suy tư thần học, đều chỉ cho thấy tình trạng 
cổ sơ của những tài liệu ngài xử dụng. Các nhân 
vật và nơi chỗ có nhắc đến tên trong sách, đều 
là xuất phát từ những tập truyền cổ kính. Các 
lời giáo huấn của Chúa Giêsu, việc nhấn mạnh 
tới sự Nước Chúa đã gần, các dụ ngôn, các cuộc 
tranh luận, các lần trừ quỉ, tất cả bấy nhiêu chỉ 
tìm được vị trí lịch sử phát sinh của chúng trong 
đời sống của Chúa Giêsu tại Palêtin. Những kỷ 
niệm không xuất phát trực tiếp từ một trí nhớ cá 
nhân. Chúng đã thành định thức, trước tiên là 
để đáp ứng nhu cầu loan bao Tin Mừng, giảng 
dạy giáo lý, cử hành phụng tự trong các giáo 
đoàn, nên chúng ăn rễ sâu vào chứng từ của các 
môn đồ tiên khởi.

Công nghiệp của  Thánh Máccô là  làm cho 
chúng trở nên cố định, trong lúc đời sống các 
giáo đoàn lan truyền ra bên ngoài xứ Palêtin, và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

suy tư thần học được kích thích nhờ gặp gỡ các 
nền văn hóa ngoại lai, nên liều mình mất liên 
lạc với những nguồn gốc Tin Mừng. Ngài đã 
thành công trong việc gìn giữ cho sống động, 
không thể xóa nhoà, cái nhìn vào một đời sống 
đầy biến động, khó lòng hiểu cho thấu đáo. Vậy 
con người ấy là ai? Trước câu hỏi đó, Thánh 
Máccô ghi  lại  câu trả  lời  của các tín  đồ tiên 
khởi,  cũng là  hàng chứng tá đầu tiên. Nhưng 
đối với ai chỉ bằng lòng nhắc lại câu trả lời ấy 
mà thôi, thì Thánh Máccô lại mở ra câu hỏi đó 
và nhắc cho ta nhớ rằng: đức tin muốn được rèn 
luyện  trung  kiên,  thì  phải  dấn  thân  theo  gót 
Chúa Giêsu là Ðấng luôn luôn tác động nhờ qua 
Tin Mừng ở giữa loài người chúng ta.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Luca Ðức Kitô 
Cứu Nhân Ðộ Thế

 
Tự ngôn sách thứ nhất Thánh Luca
Trong bốn cuốn Phúc Âm, chỉ có cuốn Thánh 

Luca là  bắt  đầu bằng một tự ngôn,  theo kiểu 
nhiều sách hi lạp đương thời. Tự ngôn này cống 
hiến cho ông Thêôphilê, hình như là nhân vật 
quan trọng. Sách Công Vụ cũng bắt đầu bằng 
một tự ngôn, cống hiến cho cùng một nhân vật 
và  nhắc  lại  cuốn  thứ  nhất,  trong  đó  tác  giả 
tường thuật về "mọi điều Ðức Giêsu đã làm và 
giảng  dạy"  (Cv  1,1-2).  Do  đó,  ngay  từ  Hội 
Thánh cổ thời, người ta đã kết luận là Phúc Âm 
và Công Vụ đều do cùng một tác giả. Khoa phê 
bình hiện đại đã kiện chứng cho điều nhận xét 
ấy, căn cứ trên sự đồng nhất về ngôn ngữ và tư 
tưởng, cũng như sự cân đối về ý định của hai 
cuốn sách này. Phúc Âm thì nêu rõ việc Ðức 
Giêsu  lên  thành  Giêrusalem,  là  nơi  hoàn  tất 
huyền nhiệm Vượt  Qua,  tức  là  cuộc  Tử Nạn 
Phục  Sinh  của  Ðức  Kitô,  còn  Công  Vụ  thì 
tường thuật  việc rao giảng huyền nhiệm này, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

khởi sự từ Giêrusalem mãi cho tới tận cùng trái 
đất (Cv 1,8).

Trong tự ngôn Phúc Âm, Thánh Luca loan 
báo đề tài, phương pháp và mục tiêu tác phẩm 
mình. Ông sắp trình bày "những biến cố" sẽ là 
khởi điểm cho lời giảng Hội Thánh. Ông đã tìm 
tài liệu kỷ lưỡng về tập truyền các chứng nhân 
tiên khởi và sắp trình bày cho "thứ tự lớp lang". 
Như vậy, ông Thêôphilê sẽ gặp thấy một tường 
thuật vững chắc về các sự kiện người ta đã nói 
với ông.

Thế là  Thánh Luca  tự  giới  thiệu  theo cách 
một sử gia. Ông theo thói quen của các nhà viết 
sử  đương thời  (x.  niên  biểu  ở  3,1-2).  Nhưng 
lịch sử ông muốn trình bày là lịch sử thánh. Ý 
định cốt yếu của ông là tỏ bày ý nghĩa các biến 
cố xảy ra đối với đức tin: một niềm tin đã được 
sáng tỏ  nhờ Huyền Nhiệm Phục Sinh và  đời 
sống Hội  Thánh.  Sách này  là  một  Phúc Âm, 
một cuốn Tin Mừng.

 
Lịch sử cứu độ trong việc cấu tạo Phúc Âm



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phúc Âm Thánh Mátthêu và Thánh Máccô: 
tiểu  dẫn,  việc  Ðức  Giêsu  rao  giảng  tại  xứ 
Galilê,  sự  Người  lên  thành  Giêrusalem,  việc 
Người hoàn tất sứ mạng mình trong thành ấy, 
bằng cuộc Tử Nạn Phục Sinh. Nhưng kết cấu 
của  Thánh Luca đã làm kỹ lưỡng,  nhắm vào 
mục tiêu làm nổi bật lên trong thiên lịch sử này, 
các thời kỳ và nơi chốn của lịch sử cứu độ.

1. Tiểu dẫn (1,5-4,13) gồm hai mục rất khác 
nhau.

Mấy  tích  truyện hài  nhi  (1,5-2,52)  là  riêng 
cho Thánh Luca. Chúng triệt để đối chiếu ông 
Gioan Tẩy Giả với Ðức Giêsu, mà nêu rõ ông 
Gioan tùy thuộc vào Ðức Giêsu. Nhất là chúng 
trình bày huyền nhiệm Ðức Giêsu thành một 
chuỗi sứ điệp siêu nhiên, công bố Người được 
chịu thai bởi phép Thánh Linh, Người là Ðấng 
Thánh và là Con của Ðức Chúa Cha (1,35), là 
Vị Cứu Thế và là Chúa Kitô (2,11), là ơn Cứu 
Ðộ Chúa Cha ban xuống và là Ánh Sáng cho 
dân ngoại (2,30-32). Thế mà Người vẫn bị khối 
dân mình từ chối (2,34). Ngay tại ngưỡng cửa 
Phúc Âm, trước khi chầm chậm bày tỏ huyền 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhiệm như phần tiếp theo trong sách sẽ tường 
thuật, mấy điều mặc khải đó làm thành một tự 
ngôn về Ðức Kitô,sánh được với tự ngôn của 
Phúc Âm Thánh Gioan (G 1,1-18).

Mục giáo đầu sứ mạng (3,1-4,13) thì,  cũng 
như trong Phúc Âm Thánh Mátthêu và Thánh 
Máccô, gồm có sứ mạng Thánh Gioan Tẩy Giả, 
việc thanh tẩy Ðức Giêsu và việc Người bắt đầu 
chiến  thắng  tên  cám dỗ.  Nhưng  Thánh  Luca 
phân biệt rõ ràng thời kỳ Thánh Gioan thuộc về 
Cựu Ước,  và  thời  kỳ  Ðức  Giêsu  (3,20);  ông 
nhấn mạnh tới việc Chúa Cha tấn phong Con 
của Ngài làm Ðấng Thụ Hấn, sau khi thụ tẩy 
(3,22); ông sắp ở đây gia phả Ðức Giêsu và cho 
lần lên mãi tận tổ tông Ađam, để đánh dấu sự 
Ðức Giêsu liên hệ với toàn thể nhân loại (3,23-
38);  sau  hết,  mấy  tiếng  cuối  cùng  trong  tích 
truyện cám dỗ,  đã loan báo cuộc chiến tranh 
quyết liệt trong hồi Tử Nạn (4,13).

2. Phần thứ nhất sứ mạng Ðức Giêsu (4,14-
9,50) hoàn toàn xảy ra tại xứ Galilê (x. 23,5; Cv 
10,37), khác với Mt 15,21; 16,13 và Mc 7,24-
31; 8,27, Thánh Luca mở đầu bằng cảnh Ðức 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giêsu  rao  giảng  trong  Hội  Ðường  Nadarét 
(4,16-30), là cái điển hình trước cho tất cả phần 
tiếp theo của Phúc Âm. Ðó là việc loan báo ơn 
cứu độ căn cứ trên Kinh Thánh và do Thánh 
Linh cảm hứng, việc ám chỉ ơn cứu dân ngoại 
giáo và sự các người đồng hương từ chối Ðức 
Giêsu và toan tính giết Người. Rồi tường thuật 
tiếp sứ mạng của Người, ghi các hành vi (nhất 
là các phép lạ) và lời nói của Người, dẫn các 
môn đồ tới gặp gỡ bản thân Người đợt nhất.

Mục đầu tiên (4,31-6,11) theo gần sát thứ tự 
Thánh Máccô 1,16-3,6, trình bày Ðức Giêsu đối 
diện với đám đông, với các môn đồ tiên khởi, 
với  các  đối  phương,  trong  những phép  lạ  và 
những cuộc tranh luận.

Mục  thứ  hai  (6,12-7,52)  không  có  trong 
Thánh  Máccô,  nhưng  Thánh  Mátthêu  thì  có 
những khúc song song rải rác: mở đầu là kêu 
gọi nhóm Mười Hai,  rồi  trình bày nhất là lời 
Ðức  Giêsu  giảng  dạy  các  môn  đồ,  trong  bài 
giảng Chân Phúc.

Mục  thứ  ba  (8,1-9,50)  lại  gặp  tường  thuật 
Thánh Máccô 4,1-9,40 (nhưng không có khúc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

song song với Mc 6,45-8,26), liên kết chặt chẽ 
nhóm Mười Hai vào sứ mạng Ðức Giêsu. Ngay 
từ 8,1 đã nhắc đến tên các ông. Rồi bài giảng dụ 
ngôn  phân  biệt  các  người  nghe  Ðức  Giêsu 
thành  hai  nhóm:  một  là  những  kẻ  chỉ  có  dụ 
ngôn, hai là những kẻ được "cho biết các điều 
huyền nhiệm Nước Chúa" (8,10). Những phép 
lạ mới dành cho các môn đồ, khiến các ông đặt 
câu  hỏi:  "Vậy  Người  là  ai?"  (8,25).  Bấy  giờ 
nhóm Mười Hai được sai đi công bố Triều Ðại 
Nước Chúa (9,1-6) và tích cực thông phần vào 
việc làm cho bánh nên nhiều (9,12).  Sau hết, 
Ðức Giêsu có thể bắt các ông tuyên xưng về 
Người,  và  Thánh Phêrô  nhìn  nhận Người  "là 
Ðức Kitô Chúa Trời sai phái" (9,20). Lời đầu 
tiên  diễn  tả  huyền nhiệm Ðức Giêsu  này,  đã 
được  bổ  túc  thêm  liền:  do  chính  Thầy  Chí 
Thánh tự xưng Người là Ðấng Thụ Hấn dành 
cho  Tử  Nạn  (9,22),  rồi  do  chính  Chúa  Cha, 
trong cảnh vinh quang Hiển Biến, công bố Ðức 
Giêsu là Con Ưu Ái (9,35).

3. Cuộc lên thành Giêrusalem (9,51-19,28), là 
phần  độc  đáo  nhất  trong  cấu  tạo  của  Thánh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Luca. Nhiều tài liệu của ông, ta gặp thấy rải rác 
đó đây trong Thánh Mátthêu và một số ít trong 
Thánh Máccô, nhưng chỉ có Thánh Luca trình 
bày  chúng  trong  khuôn  khổ  một  cuộc  hành 
trình.

Cuộc  hành  trình  ấy  mở  đầu  bằng  một  câu 
long trọng định hướng cho bước tiến của Ðức 
Giêsu theo biến  cố  vượt  qua.  Người  sắp  sửa 
hoàn thành (9,51). Thầy Chí Thánh lên đường 
đi Giêrusalem, là Thành Thánh nơi cần thể hiện 
ơn cứu độ loài người. Hai lần nữa Thánh Luca 
nhắc tới Thành Thánh ở 13,22 và 17,11, có thể 
phân chia phần này ra ba mục. Nhưng sự phân 
chia này có vẻ hình thức mà thôi, vì ba mục này 
đối với nhau không có tuân theo trắc đồ (10,13-
15 và 13,31-33 hình như định vị trí  ở Galilê; 
còn  13,34-35  giả  thiết  là  Ðức  Giêsu  đã  rao 
giảng tại Giêrusalem rồi). Ðó chỉ là một khuôn 
khổ hành văn giả  tạo,  giúp Thánh Luca gom 
góp các tài liệu và đặt chúng vào trong ánh sáng 
của việc hoàn tất huyền nhiệm Vượt Qua.

Suốt cả phần này, lời Ðức Giêsu giảng dạy và 
khuyên nhủ, nổi bật hơn các phép lạ và sự trình 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

bày về huyền nhiệm Ðức Kitô (nhưng phải trừ 
10,21-24;  12,49-50;  18,31-33  và  19,12-15). 
Thầy Chí Thánh luôn luôn nói với Iraen; cuộc 
chạm trán giữa Người với Biệt Phái và thông 
giáo thật là nghiêm khắc (11,37-52); Người kêu 
gọi dân chúng ăn năn trở lại (12,51-13,9) và suy 
xét  về việc họ khước từ 13,23-35;  14,16-24). 
Nhất là Người quay về phía các môn đồ Người, 
để xác định sứ mạng các ông (9,52-10,20), để 
kêu mời các ông cầu nguyện (11,1-13) và từ bỏ 
(12,22-34. 51-53; 14,26-33; 16,1-13; 18,28-30). 
Một phần lớn những giáo huấn dành cho môn 
đồ, đều xét tới hoàn cảnh Ðức Giêsu không còn 
hiện diện giữa các ông nữa. Ðó là điều tương 
ứng với viễn ảnh cuộc hành trình, tức là việc 
Ðức  Giêsu  "được  cất  lên")  (9,51).  Khi  Ðức 
Giêsu đi rồi, sẽ tới thời kỳ các môn đồ phải cầu 
xin Thánh Linh (11,13), phải tuyên xưng Thầy 
mình trước mặt người ta (12,1-12), phải chờ đợi 
Người trở lại (12,35-40; 17,22-18,8; 19,11-27), 
phải  chăm sóc  anh  em mình  trong  các  cộng 
đoàn (12,41-48).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ở 18,15, tường thuật Thánh Luca lại đi song 
song  với  tường  thuật  của  Thánh  Mátthêu 
(19,15) và Thánh Máccô (10,13). Nhưng cuối 
cùng Thánh Luca lại thêm tích truyện cứu thoát 
ông Giakêu và nhất là dụ ngôn yến bạc (19,1-
10.11-27).  Trong  biên  soạn  Thánh  Luca,  dụ 
ngôn này  chuẩn bị  cho cuộc chạm trán  bi  ai 
giữa dân thành Giêrusalem và Ðức Vua họ sắp 
từ khước không muốn nhìn nhận (x. 19,11).

4. Phần thứ ba sứ mạng Ðức Giêsu (19,29-
24,53)  kể  lại  việc  hoàn  tất  ơn  cứu  độ  tại 
Giêrusalem  và  khiến  cho  đô  thành  thay  mặt 
Iraen, để đối diện với Ðức Giêsu trong bi kịch 
Thánh  Giá.  Thánh  Luca  đánh  dấu  mạnh  mẽ 
điểm này, trong cảnh đầu hết Ðức Giêsu vào 
thành Giêrusalem. (19,29-48): Thầy Chí Thánh 
tự giới thiệu là Vua (c. 35-38); Người than khóc 
đô thành sắp từ  chối  không nhận Người  ngự 
đến làm Vua (c. 41-44); Người tỏ quyền bính 
Người  ở  trong  Ðền  Thờ,  mà  đuổi  các  người 
buôn bán ra ngoài và giảng dạy mỗi ngày trong 
đó (c. 45-48).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Việc mặc khải Ðức Giêsu tại Giêrusalem gồm 
ba  mục  giống  như  Thánh  Mátthêu  và  Thánh 
Máccô, nhưng Thánh Luca đem vào đó những 
sắc thái riêng của mình.

Lời giảng dạy trong Ðền Thờ (20-21) kết thúc 
bằng  lời  loan  báo  việc  phán  xét  thành 
Giêrusalem và việc Con Người ngự đến. Thánh 
Luca hướng mấy lời loan báo này tới toàn thể 
dân Iraen (x.21,5.20).

Tích truyện Tử Nạn (22-23) theo cũng một 
lược đồ như mấy Phúc Âm kia; nhưng tường 
thuật về Tiệc Thánh kéo dài thêm bằng những 
lời giảng dạy nhóm Mười Hai, về vai trò làm tôi 
tá và sự cao trọng của các ông trong Nước Chúa 
sau này, và về hoàn cảnh mới sẽ xảy đến cho 
các ông,  khi  Thầy các  ông đi  rồi  (22,24-38). 
Các  đau  khổ  Ðức  Giêsu  làm  nổi  bật  lên  sự 
Người là Ðấng công chính và là gương mẫu hi 
sinh tuyệt vời để làm chứng cho sự thật. Trong 
cảnh hèn hạ của Ðấng Thụ Hấn, Vương Quyền 
Người đã hiện diện cách vững vàng (x. 22,69; 
23,37).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các tích truyện Phục Sinh (24), tất cả đều xảy 
ra  tại  Giêrusalem.  Không  thấy  nhắc  đến  cổ 
truyền  về  những  cuộc  hiện  ra  ở  Galilê  (Mt 
26,32;  28,7.10.16-20;  Mc 14,28;  16,7;  G 21), 
hẳn là vì muốn duy trì sự cân đối với sách Công 
Vụ. Các tích truyện này giải thích Tử Nạn là 
huyền nhiệm Chúa Cha đã muốn, để dẫn Ðức 
Kitô vào sự vinh quang của Người (c. 26) và 
chứng minh rằng thánh ý Chúa Cha đây, chính 
Ðức Giêsu đã loan báo trước (c. 7) và đã được 
ghi vào Thánh Kinh (c. 25-27. 44-46). Sau hết, 
Ðức  Giêsu  hiện  ra  với  nhóm  Mười  Một,  để 
đánh tan sự các ông còn nghi nan (c. 36-43) và 
giao cho các ông sứ mạng làm chứng tá (c. 47-
49). Sách kết liễu bằng tích truyện thứ nhất về 
việc Thăng Thiên (c. 51) tỏ ra Ðấng Phục Sinh 
có quyền Chúa Tể (x. Cv 2,36).

Thế là toàn thể Phúc Âm đều chứng minh sự 
mặc  khải  tiệm  tiến  về  Huyền  Nhiệm  Chúa 
Giêsu  và  những  người  sẽ  phụ  trách  việc  rao 
truyền sứ điệp ấy đã chầm chậm đi vào Huyền 
Nhiệm của Người.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thời kỳ Ðức Giêsu với thời kỳ Hội Thánh
1. Vì Thánh Luca muốn dành cuốn sách thứ 

hai cho việc các tông đồ rao giảng, nên ngài có 
thể  đánh  dấu  rõ  rệt  hơn  Thánh  Mátthêu  và 
Thánh Máccô, những dị biệt giữa thời kỳ Ðức 
Giêsu với thời kỳ Hội Thánh.

Phúc  Âm ngài  chứng  minh  hành  động  của 
Ðức Giêsu đã dành riêng cho một mình Iraen. 
Hẳn thật ngài có nêu mục tiêu phổ thế của sứ 
điệp cứu độ, nhưng vẫn luôn luôn dùng các lời 
loan báo về tương lai (2,32; 3,6; 13,29; 14,16-
24), hoặc dùng các hình ảnh tượng trưng (3,23-
38; 4,25-27; 7,9; 8,39; 10,1; 17,11-19). Chính 
vì chỉ có một mình Chúa Phục Sinh mới ra lệnh 
sai  đi  truyền  bá  Tin  Mừng  cho  dân  ngoại 
(24,47-48).

Việc sai đi này, những người mang sứ điệp sẽ 
hoàn tất nhờ hồng ân của Thánh Linh (24,49; x. 
12.12). Nhưng trong Phúc Âm, thì Ðức Giêsu 
đã chịu thai bởi phép Thánh Linh (1,35), chính 
là Ðấng duy nhất hành động nhờ quyền lực của 
Thánh Linh này (3,22; 4,1.14.18; 10,21).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trong mấy tích truyện hài nhi, ông Simêon 
loan  báo  việc  "nhiều  người  trong  Iraen  sẽ 
khươc từ Ðức Giêsu (2, 34-35). Việc khước từ 
này thể hiện lần lần trong suốt  cả  Phúc Âm, 
nhưng chưa hoàn tất trọn vẹn bằng Thánh Giá 
(x.  23,34),  bởi  vì  sau  ngày  Linh  Giáng,  các 
Tông  Ðồ  sẽ  còn  kêu  gọi  người  Do  Thái  tại 
Giêrusalem ăn năn trở lại và lãnh ơn cứu độ.

2. Khi đánh dấu rõ rệt đến thế sự phân biệt 
giữa thời kỳ Ðức Giêsu với thời kỳ Hội Thánh, 
Thánh Luca muốn làm sáng tỏ các giai  đoạn 
của công trình Chúa Cha trong lịch sử. Nhưng 
cách trình bày các biến cố như vậy không bao 
giờ làm cho Thánh Luca quên rằng: ơn cứu độ, 
Chúa Cha đã ban dứt khoát một lần nơi Ðức 
Giêsu  Kitô.  Ngay  từ  đầu  Phúc  Âm,  ngài  đã 
nhấn mạnh tới  ngày hôm nay của ơn cứu độ 
(2,11; 3,22; 4,21; x. 5,26; 19,9; 23,43). Vì ngay 
từ giây phút đầu tiên, Ðức Giêsu đã là Con của 
Ðức Chúa Cha (1,35), là Ðấng Cứu Thế (2,11; 
x. 1,69.71.77; 2,30; 3,6), là Chúa Tể (2,11; x. 
7,13 chú giải về sự Thánh Luca nhấn mạnh tới 
việc xưng hô Ðức Giêsu là Chúa); và lời Người 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

rao giảng bắt đầu bằng sứ điệp cứu độ gởi đến 
cho  người  nghèo  khó  và  bé  mọn,  là  những 
người được ơn ấy đặc biệt dành riêng cho (4,18; 
x.7,22; 10,21).

Khi mô tả thời kỳ Ðức Giêsu, Thánh Luca đã 
nghĩ tới Hội Thánh. Ngài gọi nhóm Mười Hai 
là  Tông  Ðồ,  cách  thường  xuyên  hơn  Thánh 
Mátthêu và Thánh Máccô (x. 6,13). Ngài nghĩ 
tới trách nhiệm các vị ấy trong các cộng đoàn 
(9, 12; 12,41-46; 22,14-38) và tới những người 
phụ tá trong sứ mạng các tông đồ (10,1; x. 8,2-
3,39).

Hơn nữa, trong giáo huấn Ðức Giêsu, ngài lo 
lắng chứng minh về luật sống "mỗi ngày" cho 
các môn đồ (9, 23; 11,3; 17,4). Ngài nhấn mạnh 
tới sự ăn năn trở lại lúc đầu (5,32; 13,1-5; 15,4-
32, và nhất là trong mấy cảnh 7,36-50; 19,1-10; 
23,39-43), tới đưc tin (1,20.45; 7,50; 8,12-13; 
17,5-6;  18,8,  22,32;  24,25)  sẽ  cần  biểu  lộ  ra 
trong  việc  tuyên  xưng Chúa  (12,2-12;  21,12-
19),  tới  kinh  nguyện (11,1-13;  18,1-8;  21,36; 
22,40-46) theo gương nhắc đi nhắc lại của Ðức 
Giêsu (x. 3,21), tới đức thương yêu mà ngài cho 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

là bài học cốt yếu trong bài giảng dạy các môn 
đồ (6,27-42; x. 10,25-37; 17,3-4). Ngài năng đề 
nghị diễn tả lòng yêu thương bằng việc chia sẻ 
cho người  nghèo (x.  11,41),  là  cái  đồng thời 
còn thể hiện lý tưởng ngài muốn từ bỏ tiền bạc 
nữa (x. 5.11; 14,33). Các đòi hỏi này thật khắt 
khe, thế mà niềm vui lại  nổ vang trong Phúc 
Âm này hơn mọi cuốn khác: trước mấy lời báo 
tin  cứu  độ  (1,14.28.41.44;  6,23;  8,13),  trước 
những tỏ bày ơn ấy trong việc Ðức Giêsu xuất 
hiện  (1,47;  2,10),  khi  thấy  các  phép  lạ  Ðức 
Giêsu làm (10,17; 13,17; 19,37), khi đón rước 
sứ điệp (10,21) và khi tội nhân ăn năn trở lại 
(15; 19,6), khi Chúa Phục Sinh (24,52): thật ơn 
cứu độ Chúa Cha chính là tiếng kêu gọi phải 
vui mừng.

3. Ðức Giêsu đã loan báo sự Người đến trong 
ngày tận thế và Thánh Luca duy trì  viễn ảnh 
này  cho  cuối  thời  kỳ  Hội  Thánh  (12,35-48; 
17,22-37;  18,8;  19,11,27;  21,5-36):  nhưng  sự 
ngài  nhấn mạnh tới  ơn  cứu độ hiện  thời,  tới 
quyền Chủ Tể Ðức Giêsu Phục Sinh vinh hiển, 
tới tác động Thánh Linh ở trong Hội Thánh có 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

làm giảm bớt nơi ngài, cái đà căng thẳng vươn 
tới ngày Quang Lâm sắp đến (x. 17,23). Niềm 
cậy trông của ngài hoàn toàn thấm thía niềm vui 
về ngày hôm nay của ơn cứu độ. Việc phá hủy 
thành Giêrusalem, ngài loan báo nhiều lần trong 
Phúc Âm thứ ba (x. 19,27) đã mất đi nơi ngài 
đặc tính chung của nó; việc ấy chỉ còn là một 
biến cố lịch sử, là hình phạt những người lãnh 
trách nhiệm giết Ðức Giêsu.

 
Công trình văn chương của Thánh Luca
Thánh Luca  lợi  dụng trong Phúc Âm ngài, 

nhiều  tài  liệu  chung  với  Thánh  Mátthêu  và 
Thánh  Máccô,  nhưng  cũng  có  nhiều  yếu  tố 
riêng của ngài (x. tiểu dẫn vào Phúc Âm Nhất 
lãm tr. 70). Các tài liệu này gồm nhiều thứ rất 
khác nhau. Ðó là những tích truyện, như mấy 
tích hài nhi (1-2), mấy phép lạ (7,1-17; 13,10-
17; 14,1-6; 17,12-19), những cảnh ăn năn trở lại 
(7,36-50;  19,1-10;  23,40-43),  những  lần  vua 
Hêrođê  can  thiệp  (13,31-33;  23,8-12;  x.  8,3), 
mấy  cuộc  hiện  hình  sau  Phục  Sinh  (24,13-
35.36-53)...,  những  lời  giáo  huấn,  và  nhất  là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

một  chuỗi  dụ  ngôn:  người  Samari  nhân  lành 
(10,30-37), người bạn cần đánh thức (11,5-8), 
người giàu mà dại (12,16-21), cây vả không trái 
(13,6-9), kẻ xây nhà và ông vua đi đánh giặc 
(14,28-33),  đồng  bạc  tìm  lại  được  (15,8-10), 
tình hiền phụ bao la của Ðức Chúa Cha (15,11-
32),  người  quản  lý  tinh  khôn  (16,1-8)  người 
giàu có và ông Ladarô (16,19-31), tôi tớ chỉ làm 
phận  sự  của  mình  (17,7-10),  quan  xét  khiến 
người  ta  phải  xin  mình  (18,1-8),  người  Biệt 
Phái và người thu thuế (18,9-14).

Người  ta  thường  ghi  chú  những  nét  tương 
đồng  giữa  Phúc  Âm  Thánh  Luca  và  Thánh 
Gioan. Ở đây không phải là những bản văn liên 
tiếp cho bằng toàn bộ những nét chung nhau (có 
nêu rõ phần chú giải Thánh Luca): những nhân 
vật  như  tông  đồ  Giuđa,  chị  em bà  Mátta  và 
Maria, Thượng Tế Anna, mối liên lạc giữa phép 
lạ đánh cá được nhiều và việc tấn phong Thánh 
Phêrô, gán cho Satan việc ông Giuđa nộp Thầy, 
Ðức Giêsu tâm sự với nhóm Mười Hai sau bữa 
Tiệc Ly, lời Ðức Giêsu tuyên bố với các nhà 
cầm quyền Do Thái Người là Ðấng Kitô, việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quan Philatô nhìn nhận Ðức Giêsu không có tội 
gì, việc Ðức Giêsu sống lại đã hiện ra với môn 
đồ Người tại Giêrusalem, việc Phục Sinh xét là 
tôn  vinh  Ðức  Giêsu  và  là  nguồn  ban  Chúa 
Thánh Linh...  Những tương đồng này khó có 
thể giải thích, nguyên bằng những liên lạc về 
văn chương giữa hai Phúc Âm này, nhưng phải 
lần  lên  tới  những  liên  lạc  trên  phạm  vi  các 
nguồn tài liệu mới đúng.

Trên tất cả tài liệu này, Thánh Luca đã thực 
hiện một công trình to lớn. Ta đã nhận ra điều 
ấy  trong "thứ tự  lớp  lang"  ngài  bắt  chúng ta 
phải theo, khi cấu tạo sách ngài. Ta cũng nhận 
ra  điều  ấy,  khi  so  sánh  những  nguyên tố  có 
phần song song trong Thánh Mátthêu và Thánh 
Máccô: ngữ vựng Thánh Luca rõ ràng là hay 
thay đổi hơn và phong phú hơn hết mọi sách 
trong Tân Ước;  ngôn từ ngài  mềm dẻo thích 
nghi với những đề tài khác nhau; tiếng hi lạp 
của ngài,  xét  chung,  xuôi  hơn Thánh Máccô, 
trong mấy tích truyện hai đàng gặp nhau, cũng 
như trong nhiều đoạn trau chuốt đặc biệt (1,1-4; 
24,13-35); nhưng lại có nhiều thành ngữ sêmít 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nơi nhiều bản văn của ngài, nhất là trong các lời 
Ðức Giêsu; ngài thích mượn kiểu nói trong Cựu 
Ước hi lạp, cách riêng là trong mấy tích truyện 
hài nhi, khiến nhiều người coi đó là đoạn văn 
"phóng tác".

Sự  ngài  ưa  sáng  sủa,  ta  thấy  rõ  trong việc 
ngài  lo  định vị  trí  cho  mấy  tích  truyện bằng 
những  câu  dẫn  vào  (3,15;  4,1;  5,1.5,15-16; 
9,36.43).  Ngài  năng gom góp thành từng cặp 
những dụ ngôn (13,18-21; 14,28-32; 15,4-10), 
hoặc  châm  ngôn  (4,25-27;  11,31-32;  13,1-5; 
17,26-30.34-35);  nhưng  việc  gom  góp  này, 
nhiều khi có thể gặp sẵn ngay trong các nguồn 
tài liệu.

Nghệ thuật Thánh Luca tỏ ra nhất là bằng lối 
ghi chú dè dặt, chỉ một tiếng đủ nêu lên nét cảm 
động  trong  một  hoàn  cảnh  (2,7;  7,12;  8,42; 
9,39...), bằng sự căng thẳng bi đát trong các tích 
truyện như những tích bà góa thành Nain (7,11-
17),  người  nữ  tội  nhân  (7,36-50),  kẻ  "trộm 
lành" (23,40-43) hay cuộc gặp gỡ làng Emmau 
(24,13-35),  trong các dụ ngôn, như những dụ 
ngôn người Samari nhân lành (10, 30-37) hay 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tình từ phụ bao la của Ðức Chúa Cha (15,11-32: 
"đứa con hoang đàng"). Ngài luôn luôn tỏ ra tế 
nhị,  nhất  là  khi  tới  gần bản thân Ðức Giêsu: 
ngài tránh mấy kiểu nói đôi khi nghiêm khắc 
của  Thánh  Máccô  (Lc  4,1;  8,24.28.45...)  và 
dành cho các môn đồ một định thức riêng để 
thân thưa với Thầy Chí Thánh (x. 5,5).

Công trình Thánh Luca thể hiện trên các sự 
kiện của tập truyền, thường đặt ra cho độc giả 
vấn đề giá trị lịch sử trong tích truyện ngài. Vấn 
đề này phiền phức, và chỉ có thể bàn cho đầy đủ 
khi  nghiên  cứu  cả  phương pháp  Thánh  Luca 
dùng  trong  sách  Công  Vụ  (x.  Tiểu  dẫn  vào 
Công Vụ). Nếu xét riêng về Phúc Âm, ta có thể 
nhận định trước tiên rằng: Thánh Luca tuyên bố 
ngài muốn trình bày các biến cố thật kỹ lưỡng, 
căn cứ vào những tài liệu chắc chắn (1,1-4); ta 
cũng có thể nhìn nhận phẩm tính một số lớn các 
sự kiện của ngài. Nhưng một đàng, Thánh Luca 
nhìn xem sự kiện Ðức Giêsu với tất cả niềm tin 
của mình, và một sử gia coi niềm tin ấy là một 
giải thích cá nhân, là một cái gì vượt xa hơn 
lịch sử. Ðàng khác, khi trình bày lời nói và việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

làm của Ðức Giêsu,  Thánh Luca lưu ý trước 
tiên vào ý nghĩa của chúng; đôi khi ngài tỏ ra 
hết sức coi thường thứ tự thời  gian (4,16-30; 
5,1-11;  24,51)  hay  vị  trí  địa  đồ  (10,13-15; 
13,34-35;  24,36-49);  ngài  không sợ tự do kết 
cấu những cảnh ý vị (1-2; 4,16-30; 5,1-11...). 
Ðiều ngài chăm lo trước hết, không phải là mô 
tả các sự kiện cho chính xác bên ngoài, nhưng 
chính là công bố lịch sử Ðức Giêsu, xét là lịch 
sử  cứu độ.  Ngài  cảm thấy  mình  được tự  do, 
thậm chí còn có nghĩa vụ khám phá ra ý nghĩa 
của các biến cố. Và ngài làm việc ấy theo ánh 
sáng tập truyền Hội Thánh.

 
Các sự kiện về nguồn gốc Phúc Âm thứ ba
Không thể nào quyết đoán về nguồn gốc Phúc 

Âm này, mà không xét tới các sự kiện của sách 
Công Vụ có liên quan rất là mật thiết với Phúc 
Âm này. Ở đây, chỉ cần thu thập những yếu tố, 
do cuốn sách thứ nhất của Thánh Luca cung cấp 
mà thôi.

Muốn ấn định ngày tháng biên soạn sách này, 
các phê bình gia thường làm nổi địa vị sách này 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dành  cho  việc  phá  hủy  thành  Giêrusalem (x. 
19,27) và nhất là cách tác giả tách rời biến cố 
này  ra  khỏi  viễn  ảnh  cánh  chung  mà  Thánh 
Mátthêu và Thánh Máccô đã đặt vào trong đó. 
Hình như Thánh Luca đã biết cuộc bủa vây và 
phá hủy đô thành, đúng như các sư đoàn tướng 
Titô  đã  hoàn  tất  vào  năm  70  (x.  19,43-44; 
21,20-24).  vậy  thì  Phúc  Âm  sẽ  có  sau  ngày 
tháng ấy. Các phê bình gia hiện thời thường coi 
sách này biên soạn vào khoảng những năm 80-
90; nhưng nhiều người gán cho một ngày tháng 
cổ hơn.

Tuy sách cống hiến cho ông Thêophilê, mà 
hình như vượt quá nhân vật này, có ý gởi đến 
nhất là các kitô hữu theo văn hóa hi lạp. Ta ghi 
nhận nhiều dấu chỉ chứng minh điều ấy: ngôn 
ngữ sách này, những lời giải thích về địa lý xứ 
Palêtin (1,26; 2,4; 4,31; 8,26; 23,51; 24,13) và 
về các phong tục Do Thái (1,9; 2,23-24.41-42; 
22,1.7), sự ít lưu tâm tới những tranh luận về 
Luật Môisen (không có gì tương đương với các 
sự kiện ở Mt 5,20-38;  15,1-20;  23,15-22),  sự 
chăm  lo  tới  các  người  dân  ngoại,  việc  nhấn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mạnh tới thực tại thể xác của Chúa Phục Sinh 
(24,39-43),  là  điều người  hi  lạp rất  khó chấp 
nhận (Cv 17,32; 1C 15).

Chính tác giả hình như thuộc giới hi lạp do 
ngôn ngữ,  cũng như do nhiều nét  ta  vừa ghi 
nhận trên đây. Người ta thường ký nhận là tác 
giả không quen thuộc với địa lý xứ Palêtin (x. 
4,29), cũng như với nhiều phong tục khác nhau 
của xứ này (x. 1,59; 5,19; 6,48; 9,12; 14,5).

Một tập truyền mà chứng nhân xưa hơn hết là 
Thánh Irênê (Adv. Hoer. III,1,1 và 14,1), vào 
cuối thế kỷ thứ hai,  coi tác giả chính là thầy 
thuốc Luca, Thánh Phaolô đã nhắc đến tên ở Co 
4,14; Plm 24; 2Tm 4,11. Nhiều người đã tìm 
được kiện chứng cho nghề thầy thuốc của tác 
giả Phúc Âm, trong sự chính xác của mấy lời 
mô tả về bệnh tật; nhưng nét này không có giá 
trị quyết định, vì ngữ vựng tác giả dùng, bất cứ 
người đương thời nào có văn hóa, đều dùng như 
vậy. Còn những mối  liên hệ giữa tác giả với 
Thánh Phaolô, thì Phúc Âm chỉ cung cấp cho ta 
mấy danh từ, để phân biệt  mà thôi (x.  8,  12; 
8,15;  18,1;  8,14;  21,28;  22,19-20  và  các  chú 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giải...).  Muốn  quyết  đoán  về  điểm  này,  cần 
nghiên cứu các sự kiện trong sách Công Vụ.

 
Tính cách hiện thời của Thánh Luca
Thánh Luca biểu hiện là vị thông ngôn của 

Tin Mừng, có lẽ thích hợp với người Việt Nam 
trong hoàn ảnh xã  hội  hiện  thời  hơn hết.  Sự 
nhạy cảm của ngài đối với tình thương hãi hà 
Chúa Cha dễ đánh động tâm hồn Ðông Phương 
và Việt  Nam thường đề cao chữ Tâm hơn là 
chữ Lý. Sự tế nhị của ngài cũng dễ làm rung 
cảm một sợi tơ lòng độc đáo của con người Việt 
Nam Công Giáo lưu ý hơn tới việc dùng các 
phương pháp khoa học trong việc huấn luyện 
đức tin. Nhất là Thánh Luca có thể giúp độc giả 
kim thời  đi  vào huyền nhiệm Chúa Giêsu,  vì 
ngài chứng tỏ cho ta thấy Con Ðức Chúa Cha là 
vị Cứu Nhân Ðộ Thế cho hết mọi người, nhưng 
đặc biệt lưu tâm tới các người nghèo khổ, bé 
mọn, tội lỗi, và lương dân, lại là bậc Thầy có 
mọi  đòi  hỏi  gắt  gao,  nhưng  cũng  đầy  duyên 
dáng dễ thương, sẵn sàng đón tiếp mọi người, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhất là những ai gặp gian nan khốn khó đang 
cần sự nâng đỡ của Tình Yêu Thương.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Gioan Ðức Kitô 
Ánh Sáng Tác Sinh

 
Một Tin Mừng
Trung thành với tập truyền nguyên thủy, Tin 

Mừng thứ tư kể lại những gì đã xảy ra từ khi 
ông Gioan Tẩy Giả xuất hiện cho tới ngày Chúa 
Giêsu vào trong vinh hiển Cha Người (Cv 1,21-
22). Tác phẩm xuất hiện như một chứng từ và 
chắc chắn là Thánh Gioan đã muốn biên soạn 
một cuốn Tin Mừng đúng nghĩa. Bắt đầu là một 
tự ngôn thần học rất là trọng thể (1,1-18). Sau 
đó, trong phần thứ nhất, Thánh nhân cố gắng kể 
lại những biến cố và giáo huấn liên hệ vào đó 
(1,19-12,50). Phần thứ hai thì ghi lại dài dòng 
những biến cố Tử Nạn và những lần Chúa Kitô 
Phục  Sinh  hiện  hình  (13,1-21,25).  Như  Ngài 
nêu  rõ  trong  câu  kết  ngắn  (20,30-31),  Thánh 
Gioan đã chọn một ít dấu chỉ, rồi rút ra từ đấy ý 
nghĩa tượng trưng. Mục đích là giúp Kitô hữu 
vừa đào sâu niềm tin vào Ðức Giêsu là Ðấng 
Thụ Hấn và là Con Thiên Chúa, vừa phát triển 
đời sống hiệp thông với Người. Muốn làm việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ấy, Thánh Gioan xác định lập trường đối  với 
nhiều  thứ  lệch  lạc  khác  nhau  đang  hăm dọa 
Kitô Giáo trong thời kỳ ấy.

 
Cơ cấu của Tin Mừng
Khó xác định rõ ràng và nêu chi  tiết  trong 

lược đồ tác giả đã chọn. Ðã hẳn là phần nhiều 
tích truyện đều có giới hạn phân minh, nhưng ta 
không thấy rõ các tiêu chuẩn chi phối việc sắp 
xếp. Vấn đề càng tế nhị hơn, vì vẫn còn đặt ra 
giả thuyết là khi xuất bản, có những phần đã bị 
dời chỗ đi. Ví dụ người ta bị cám dỗ xen ch. 5 
vào giữa 7,15 và 7,16. Vì làm như thế thì nhất 
trí  được  sự  sắp  xếp  các  tài  liệu  theo  địa  lý. 
Nghĩa là một kỳ hoạt động lâu dài ở Giêrusalem 
tiếp theo một kỳ lưu trú tại Galilê (4,43-54 và 
6,1-7,13).  Một  ít  nhà  phê  bình  còn  đẩy  giả 
thuyết đi xa hơn nữa và tưởng là có thể nhận ra 
dấu vết nhiều khúc bản văn bị dời chỗ đi và họ 
đưa ra những đề nghị táo bạo nhằm sắp xếp lại 
lược đồ chưa xác định.

Tuy nhiên, phải công nhận là những lý thuyết 
ấy  không căn cứ chi  vào tập truyền thủ bản. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Hơn nữa, chúng không để ý gì tới các định luật 
rất mềm dẻo chi phối khẩu truyền và lối biên 
soạn của người Do Thái. Vì các định luật ấy có 
phải bao giờ cũng theo đúng các đòi hỏi của 
khoa luận lý tây phương đâu.

Ðối với những ai chấp nhận thứ tự bản văn 
hiện thời, thì có nhiều giải pháp. Hết mọi hay 
gần như hết  mọi  giải  pháp đều công nhận là 
cuốn Tin Mừng chia ra hai phần theo sau một tự 
ngôn. Ðàng khác, thật dễ phân biệt một số đoạn 
chiếu theo mấy chỉ dẫn về địa lý hoặc về thời 
giờ cũng như theo sự nhắc đi nhắc lại một số 
lược đồ văn chương (tích truyện - bài giảng). 
Nhưng mấy đoạn ấy ăn khớp với nhau thế nào? 
Một số tác giả lựa chọn lược đồ luận lý và vạch 
lại mấy giai đoạn khai triển đúng theo phương 
pháp  những  ý  niệm lớn  trong  thần  học  (ánh 
sáng, sự sống, vinh quang). Người khác tưởng 
là  mình  nhận  ra  nhiều  giai  đoạn  trong  cuộc 
chạm trán lần lần giữa đức Kitô với "thế gian" 
và họ đọc Tin Mừng Thánh Gioan như một tấn 
tuồng hay một vụ án kết thúc trong cuộc xét xử 
lớn tức là trong những biến cố Tử Nạn Phục 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Sinh. Người khác nữa đề nghị những lược đồ 
theo đề tài. Họ không còn bám vào những tổng 
hợp chặt chẽ theo lý trí, nhưng xét theo lối biên 
soạn mềm dẻo giống như các biến thiên trong 
một đề tài âm nhạc. Người ta đã nêu bật lối xử 
dụng một  số phương thức hành văn "sê  mít" 
như lối "đóng khuôn". Nhiều nhà thông thái đã 
nêu tầm quan trọng của thần bí "con số".  Họ 
nghĩ mình đã tìm ra những lược đồ căn cứ trên 
số  ba  và  số  bảy.  Sau  hết,  có  người  đã  chủ 
trương là các sự kiện tiến triển tương đương với 
tiến trình cuộc Xuất Hành ra khỏi Ai Cập. Và 
người  khác  lại  đưa  ra  giả  thuyết  phỏng  theo 
những bài đọc phụng tự trong các Hội Ðường.

Tất  cả  bấy  nhiêu phỏng đoán đều gợi  cảm 
thật hay và đôi khi rất là khéo léo. Nhưng chẳng 
mấy khi  một  lý  thuyết  toàn bộ làm cho thỏa 
mãn  hoàn  toàn.  Vì  không  có  gì  bảo  đảm  là 
Thánh Gioan đã theo những qui tắc biên soạn 
đồng nhất trong mọi phần tác phẩm, hoặc chính 
ngài  đã hoàn thành việc biên  soạn ấy.  Riêng 
chúng tôi, chỉ coi Tin Mừng thứ tư gồm nhiều 
tích  truyện  kế  tiếp  nhau  một  cách  lỏng  lẻo, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhưng vẫn theo một tiến trình: một bên là cuộc 
chạm trán giữa Ðức Giêsu với "thế gian", một 
bên là sự các tín đồ hiểu biết lần lần một cách 
cam  go,  trước  hết  ở  Galilê,  rồi  nhất  là  tại 
Giêrusalem.

 
Tương quan với các Tin Mừng Nhất Lãm
Tuy  Thánh  Gioan  trung  thành  với  ý  niệm 

tổng quát một cuốn Tin Mừng, nhưng ngài khác 
với  những  Tin  Mừng  Nhất  Lãm  về  nhiều 
phương  diện.  Ðiều  ta  nhận  thấy  đầu  tiên  là 
những khác nhau về địa lý và thời giờ. Các Tin 
Mừng Nhất Lãm đều nhắc đến một thời kỳ lưu 
trú lâu dài ở Galilê, tiếp đến một cuộc tiến sang 
xứ Giuđê dài vắn ít nhiều tuỳ mỗi cuốn, và sau 
hết  là  một  kỳ lưu trú vắn tại  tại  Giêrusalem. 
Còn Thánh Gioan thì trái lại, ghi nhiều lần dời 
chỗ từ miền nọ sang miền kia và một kỳ hiện 
diện khá lâu tại  Giuđê nhất là tại  Giêrusalem 
(1,19-51;  2,13-3,36;  5,1-47;  14,20.31).  Ngài 
nhắc tới nhiều lần mừng Lễ Vượt Qua (2,13; 
5,1; 6,4; 11,55) và như thể là nhắc nhở một sứ 
vụ kéo dài hơn hai năm.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ta lại còn thấy khác nhau trên bình diện lời 
văn và phương thức biên soạn. Các Tin Mừng 
Nhất Lãm thường có những đoạn vắn ghi  lại 
một số châm ngôn hay tích phép lạ  bao hàm 
mấy lời tuyên ngôn vắn tắt. Còn Thánh Gioan 
chỉ lựa một số ít  biến cố hay tích truyện, rồi 
khai triển dài thành những cuộc đàm đạo hay là 
bài  giảng.  Làm như vậy, đôi  khi  ngài  đạt  tới 
mức gây cảm động thật cao.

Thánh Gioan lại còn độc đáo trong cách lựa 
chọn những tài liệu đặc biệt. Cố nhiên là ngài 
nhắc tới  nhiều biến cố trong tập truyền Nhất 
Lãm, như hoạt động của Thánh Gioan Tẩy Giả, 
việc Ðức Giêsu Thụ Tẩy tại  sông Giođan, và 
kêu gọi mấy môn đồ tiên khởi (1,19-51); tích 
đuổi người buôn bán ra khỏi Ðền Thờ (2,13-
21); việc chữa lành con của viên thị vệ (4,43-
54); chữa lành người bất toại (5,1-15) và người 
mù (9,1-41); việc cho bánh hóa nhiều nơi bờ hồ 
và đi trên mặt nước (6,1-21); những tranh luận 
ở  Giêrusalem  (7-8  và  10);  việc  xức  dầu  tại 
Bêtani và tiến trình các biến cố Tử Nạn Phục 
Sinh (12-21). Nhưng mấy yếu tố khác trong tập 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

truyền Nhất Lãm, thì không nhắc tới, như cuộc 
Cám Dỗ nơi hoang địa, việc Chúa Biến Hình 
sáng láng, tích lập phép Sùng Ân, việc hấp hối 
trong vườn Giệtsimani,  nhiều tích phép lạ  và 
nhiều giáo huấn (từ bài giảng trên núi và phần 
nhiều dụ ngôn cho tới bài giảng cánh chung. Từ 
ngữ quen dùng cũng rất khác nhau. Từ "Nước 
Chúa" chỉ xuất hiện có một lần (3,3-5). Thánh 
Gioan ưa nói tới sự sống và sống đời đời. Ngài 
thích những đề tài như thế gian, ánh sáng và tối 
tăm, sự thật và dối trá, vinh quang Thiên Chúa 
và vinh dự loài người.

Tuy không gặp thấy trong Tin Mừng thứ tư 
một số đề tài nơi tập truyền Nhất Lãm, nhưng 
bù lại, thánh Goan có ghi nhiều sự kiện mới, 
Như dấu lạ ở Cana (2,1-11); nói chuyện với ông 
Nicôđêm  (3,1-11),  đối  thoại  với  thiếu  phụ 
Samari (4,5-42), cho ông Ladarô sống lại và các 
hậu quả do việc ấy gây nên (11,1-57), rửa chân 
cho  các  môn  đồ  (13,1-19)  và  nhiều  chỉ  dẫn 
trong tích truyện Tử Nạn Phục Sinh. Người ta 
còn ghi nhận độ dài các bài giảng và các cuộc 
đàm đạo làm sáng tỏ thêm các biến cố được ghi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lại,  ví  dụ  như bài  giảng sau Tiệc  Ly (13,31-
17,26) chuẩn bị cho thời kỳ Hội Thánh.

Thánh Gioan đã biết các Tin Mừng Nhất Lãm 
tới mức nào? Nhiều nhà chú giải là ngài không 
biết tới: họ cho là ngài chỉ biết các tập truyền về 
Chúa Giêsu, mà các Tin Mừng Nhất Lãm đều 
qui chiếu vào đó. Tuy nhiên, vì có một số lời 
văn giống nhau quá rõ, nên phải coi là rất có thể 
Thánh Gioan đã biết tới Thánh Máccô và nhất 
là Thánh Luca. Còn đối với Thánh Mátthêu, thì 
không thấy rõ rệt bằng. Dầu sao, ta cũng có thể 
nói chắc rằng Thánh Gioan giả thiết là độc giả 
ngài đã biết tới những tập truyền lớn trong Tin 
Mừng Nhất Lãm.

Các tập truyền này, Thánh Gioan cố gắng suy 
tư lại. Và ngài làm việc ấy một cách vừa chắc 
chắn vừa tự do hơn các vị đi trước ngài. Ðối với 
ngài, trung tín ở tại bắt được và diễn tả ý nghĩa 
chiều sâu của những biến cố đem ơn cứu độ, do 
Ðức Giêsu đã hoàn thành. Có thể nói là trung 
tín mà sáng tạo.

 
Các vấn đề biên soạn



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Sự biệt lập đối với các tập truyền Nhất Lãm 
đây phải chăng là do lợi dụng những nguồn tài 
liệu khác? Tác phẩm có thực sự nhất trí về hành 
văn hay khiến ta cảm thấy là có dùng những bút 
tích khác nhau.

Trước hết, văn bản đầu tiên đã biên soạn bằng 
tiếng nào? Vì năng gặp thành ngữ Aram, nên 
nhiều  nhà  thông  thái  đưa  ra  giả  thuyết  là 
nguyên bản viết bằng tiếng Aram, rồi sau mới 
dịch ra tiếng Hi Lạp. Người khác chủ trương là 
có dịch một số đoạn văn Aram mà tác giả Hi 
Lạp đã dùng. Nhờ nghiên cứu tỉ mỉ hơn, hình 
như  người  ta  đã  bỏ  mấy  giả  thuyết  trên.  Về 
phương diện văn chương, cuốn Tin Mừng có sự 
nhất trí: tác giả biên soạn trức tiếp bằng tiếng 
Hi Lạp, tuy nghèo nàn, nhưng xuôi xắn, mà lại 
có khả năng gợi cảm rất nhiều. Ðấy là một nét 
đặc sắc của Thánh Gioan.  Nhất  là  ngài  dùng 
những danh từ và kiểu chơi chữ không có tương 
đương trong tiếng Aram. Ngài lại dùng văn thể 
và những nét văn chương giúp ta kết luận là có 
biên soạn nhất trí. Hẳn là có thể giải thích nhiều 
điều, vì tác giả là người Sêmít mà viết văn Hi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Lạp, hay là chịu ảnh hưởng bản văn dịch Cựu 
Ước sang Hi Văn (bản Bảy Mươi). Hẳn là ngài 
có thể dùng các nguồn tài liệu riêng, nhất là một 
tuyển tập các tích phép lạ, mà ngài đã tự do xử 
dụng không kém gì  đối  với  các  tài  liệu  nhất 
lãm. Nên nhắc lại rằng Thánh Gioan lệ thuộc 
nhất là vào môi trường Kitô giáo và đôi khi có 
dịp,  ngài  cũng dùng mấy định thức phụng tự 
hay mấy khúc bài giảng. Ví dụ như cái phần cổ 
nhất trong tự ngôn, hình như đã mượn ở một 
bài ca thi giống mấy bài trong các thư Thánh 
Phaolô viết khi lưu đày hay nơi các thư mục vụ, 
còn bài  giảng  về  Bánh Trường Sinh,  thì  xây 
dựng theo những qui tắc của bài giảng các tôn 
sư Do Thái.

 
Môi trường tư tưởng
Mọi tư tưởng đều diễn đạt bằng ngôn ngữ và 

liên kết với các môi trường văn hóa. Nó dùng 
các từ ngữ và phạm trù phản chiếu những lo âu 
và quan niệm của môi trường ấy. Nếu tư tưởng 
có bản sắc, thì thể hiện được những liên hệ mới 
giữa các từ, để nói lên tư tưởng mới nhờ chính 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

các từ ngữ quen thuộc mượn trong môi trường. 
Kinh Thánh không thoát ly được những qui tắc 
ấy. Vì thế cần tìm cội  rễ  ngôn từ của Thánh 
Gioan trong những nền văn hóa khác nhau mà 
gặp gỡ nhau, tại các vùng Cận Ðông thuộc Ðế 
Quốc Rôma, nơi ngài đã biên soạn Tin Mừng.

Những điểm gặp gỡ  do các  nhà  thông thái 
nêu lên, thật là khác nhau hết sức. Trước tiên, 
người ta nhìn nhận ảnh hưởng văn hóa Hi Lạp, 
rồi ngày càng nhấn mạnh tới những tương quan 
với Cựu Ước và nhiều thứ môi trường Do Thái, 
thậm chí còn nhận ra một ít liên lạc với các trào 
lưu "ngô đạo".

a) Văn Hoá Hi Lạp
Chắc chắn là Thánh Gioan có những tương hệ 

với văn hóa Hi Lạp nhiều hơn các Tin Mừng 
Nhất  Lãm.  Sự lưu tâm đặc biệt  tới  những gì 
thuộc phạm vi hiểu biết và chân lý, việc dùng 
tiếng Logos, nhất là việc dùng biểu tượng đều 
hướng dẫn tìm tòi về phía đó.  Người ta nghĩ 
cách riêng tới ông Philông thành Alécxanđi, vì 
đầu thế kỷ thứ nhất, ông đã bắt tay vào công 
trình vĩ đại là hi hóa toàn thể gia tài tông giáo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

của đạo Do Thái. Chính địa vị quan trọng tác 
phẩm ông dành cho ý niệm Logos; một ý niệm 
khá hồ đồ, khiến người ta thừa nhận là có ảnh 
hưởng văn hóa Hi Lạp. Có thể là tư tưởng ông 
Philông đã lan tràn vào nhiều môi trường Do 
Thái khác nhau ở ngoài đất Palêtin, tức là các 
nhóm Do Thái Tản Cư, và tạo nên một thể thức 
sưu tầm và một lối sống riêng. Thánh Gioan đã 
có  thể  biết  một  trong  những  môi  trường  ấy. 
Nhưng cái nhìn tổng quát thì khác nhau rõ ràng. 
Nơi Thánh Gioan, không thấy có sự hiểu biết 
theo nhiều bậc thang, từ các khoa học và suy tư 
triết lý đi dần lên cho tới việc cung chiêm Hữu 
Thể. Ðối với ngài, điều cốt yếu là nhờ đức tin 
mà biết Chúa Con Nhập Thể. Dù có những nơi 
dùng từ ngữ in nhau, nhưng ý nghĩa lại khác. Ví 
dụ  như  Logos  (Ðạo Ngôn)  của  Thánh Gioan 
không phải là một thọ sinh làm trung gian giữa 
Thiên Chúa và vũ trụ, nhưng chính là Chúa Con 
vốn có trước muôn đời, hoàn toàn liên kết với 
tác động Chúa Cha.

Ðầu thế kỷ này, nhờ biết các hình thức bình 
dân và chiết trung khả năng trong đời sống triết 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lý và tông giáo của thế kỷ thứ nhất, nên người 
ta có thể ghi nhận nhiều điểm tương đồng khác 
trong từ ngữ. Một ít người nhân đó kết luận là 
Thánh Gioan chỉ thích nghi Kitô Giáo một cách 
rộng rãi qui mô, tẩy sạch những quan niệm khải 
huyền và Do Thái trong đạo ấy, và biến Kitô 
Giáo thành một nền thần bí cá nhân.

b) Ảnh hưởng Do Thái
Nhưng chày kíp người ta lại nêu bật cội rễ 

Cựu  Ước  và  Do  Thái  của  Tin  Mừng  Thánh 
Gioan. Người ta ghi nhận trong lời văn có nhiều 
kiểu nói sêmít. Nhận xét này làm phát sinh giả 
thuyết nguyên bản Tin Mừng bằng tiếng Aram. 
Ðàng khác, người ta nhấn mạnh tới tầm quan 
trọng  của  những  lời  gợi  nhớ  Cựu  Ước.  Tuy 
Thánh Gioan họa lắm mới trưng Cựu Ước cách 
minh nhiên và lo tách biệt rõ ràng chế độ cũ và 
chế  độ  mới,  nhưng ngài  lại  dùng  nhiều  định 
thức Cựu Ước và cách riêng là  những đề tài 
thuộc văn chương khôn ngoan, như nước, lương 
thực  trên  trời  và  Manna,  chủ  chăn,  cây  nho, 
Ðền Thờ. Chẳng khác nào Thánh Gioan biết rõ 
các  đề  tài  và  sự  chúng  thay  đổi  khác  nhau, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhưng lại muốn dùng chúng theo quan niệm cá 
nhân và bản sắc của mình.

Ðàng khác, người ta còn ghi nhận nhiều điểm 
giống với đạo Do Thái đương thời, ví dụ như 
kiểu lý luận, phương thức biên soạn và các từ 
ngữ quen dùng trong giới tôn sư. Một số người 
còn nghĩ là có thể nhận ra những ám chỉ hay là 
vay  mượn  nơi  phụng tự  Do Thái.  Ðiều  chắc 
chắn  là  Thánh  Gioan  thông  suốt  những  thói 
quen  và  lề  lối  suy  tư  của  đạo  Do  Thái  xứ 
Palêtin vào thế kỷ thứ nhất. Nhưng đồng thời 
cũng ý thức rõ ràng các dị biệt sâu xa tách rời 
đạo  Do  Thái  với  Kitô  Giáo.  Hai  bên  đã  dứt 
khoát đoạn tuyệt với nhau (x. 9,22; 12,42). Và 
Thánh Gioan rất xa với chủ nghĩa duy luật và 
duy nghi thức của đạo Do Thái. Ngài nêu bật 
tính cách mới mẻ và siêu việt của thế giới Nhập 
Thể.

Những bút tích Qumrân người ta mới khám 
phá ra từ thế kỷ 20 năm nay, đã giúp ta biết 
thêm một môi trường Do Thái khác. Mà môi 
trường này lại có nhiều tương hệ với Tin Mừng 
thứ tư. Người ta đã nhận thấy cả hai bên đều 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhấn mạnh tới một thế nhị nguyên rất rõ ràng 
trong phạm vi tôn giáo và luân lý như ta thấy 
diễn tả trong mấy cặp đối lập ánh sáng và tối 
tăm, sự thật và dối trá. Tín đồ cả hai bên đều 
coi cộng đoàn của mình khai mạc thời kỳ cánh 
chung và gắng công khám phá ra ý nghĩa tiềm 
tàng của những lời chỉ dẫn trong Cựu Ước. Cả 
hai bên đều gán tầm quan trọng rất lớn cho Vị 
Huấn Sư và nêu rõ vai trò của Thần Chân Lý 
hay của Thánh Linh.

Nhưng bên cạnh những nét chung trên này, 
hai cộng đoàn có nhiều điểm khác nhau. Trước 
hết là bầu khí khác nhau. Thánh Gioan rất xa 
với  óc  khải  huyền  trong  một  số  bản  văn 
Qumrân cũng như rất xa với óc duy luật gắt gao 
người ta nhận ra trong đó. Vai trò Chúa Giêsu 
khác xa vai trò Thầy Công Chính hay vai trò 
hai Vị Thụ Hấn của giáo phái này. Ðã hẳn là ta 
có thể ghi nhận các định thức và lo âu tương 
đồng,  nhưng cái  khuynh hướng tổng quát  thì 
khác nhau triệt để.

c) Phái ngộ đạo



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Sau hết, từ hai thế kỷ nay, người ta đã tìm 
mối liên hệ của Tin Mừng thứ tư đối với các 
trào lưu ngộ đạo. Ai cũng biết ngộ đạo là một 
giáo lý bí truyền giúp tín đồ, sau một số tinh 
luyện, có thể mở lòng đón ơn cứu độ, nhờ biết 
các chân lý lớn trong đạo hay nhờ sự ngất trí. 
Các giáo lý này cảm hứng cho người ta thật tình 
gớm ghét các thực tại vật chất hay xác thịt, coi 
chúng là đồng nhất với Ác Thần. Chúng ta biết 
được  các  khuynh hướng ngộ  đạo  nhờ  những 
bản văn có sau thế kỷ thứ nhất hoặc trong môi 
trường  hi  lạp  chịu  ít  nhiều  ảnh  hưởng  Ðông 
Phương hoặc trong môi trường Kitô Giáo. Có 
thể cho là một số tập truyền ngộ đạo đã xuất 
hiện sớm hơn,  và bởi  đấy có thể xét  tới  ảnh 
hưởng thuyết này đối với Tin Mừng thứ tư.

Vấn  đề  càng  tế  nhị  hơn,  vì  nguồn  tài  liệu 
không có bao nhiêu và tương đối muộn màng. 
Nếu  nhất  định  không  buông  theo  trí  vẽ  và 
không  căn  cứ  vào  những  bản  văn  rất  muộn 
màng, để xét một hệ thống ngộ đạo lớn lao bao 
trùm đa số môi trường tông giáo vào thế kỷ thứ 
nhất, thì có thể theo duy những thiên đặc sắc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trong cuốn Corpus hermeticum. Trong cuốn này 
có hai thiên (I và XIII) đề nghị một hệ thống 
khá tinh ròng; một vị Thần Nhân hay là Nguyên 
sơ Nhân bị rơi xuống và sa lầy trong vật chất; 
người ta mô tả các điều kiện và giai đoạn trải 
qua những vòng tác hại do các hành tinh kiểm 
soát, để đi lên thấu cõi trời. Thiên Chúa xuất 
hiện là Hữu Thể huyền nhiệm, là Ánh Sáng và 
Sự Sông. Và sự sống thật đối với con người, 
chính là đạt tới Thiên Chúa trong sự hiểu biết 
trực tiếp và phúc hóa.

Thật khó xác định những lệ thuộc văn chương 
giữa Thánh Gioan và những thiên ngộ đạo trên 
này  (và  nếu  thuộc  thì  đâu  là  nguồn  gốc?) 
Nhưng ta phải nhìn nhận là có những lo âu và 
một số định thức chung nhau. Vì được đào tạo 
trong môi trường phiền phức có nhiều khuynh 
hướng gặp gỡ nhau và chạm trán với nhau như 
vậy, nên có thể là Thánh Gioan được kích thích 
và thúc đẩy nêu rõ mối tương quan giữa sự hiểu 
biết và đời sống thần tính Thiên Chúa có thể 
ban cho loài người. Nhưng ngài đã phản ứng 
thật là độc đáo, vì sự ngài tin vào giáo lý Thiên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúa tạo thành vạn vật loại trừ hẳn thuyết bi 
quan  siêu  hình,  và  sự  kiện  Con  Thiên  Chúa 
Nhập  Thể  làm  cho  thể  xác  và  số  phận  con 
người có một ý nghĩa khác xa với những suy tư 
của phái ngộ đạo.

d) Bản sắc của Thánh Gioan
Tất cả bấy nhiêu phỏng đoán tỉ mỉ và tinh vi 

không cho phép ta chỉ rõ Thánh Gioan đã theo 
những lựa chọn căn bản của một môi trường tư 
tưởng  nào.  Hình  như  ngài  đã  sống  vào  giao 
điểm nhiều trào lưu "triết học tôn giáo" đương 
thời, hẳn là ở trong một đô thị, nơi tư tưởng hi 
lạp gặp gỡ thuyết thần bí đông phương và nơi 
chính đạo Do Thái cũng theo nhiều hình thức 
và  mở  rộng  đón  các  ảnh  hưởng  bên  ngoài. 
Nhưng không vì thế mà quên nét độc đáo sâu 
xa của tư tưởng ngài. Tư tưởng này liên hệ đặc 
biệt  với  đời  sống và lời  nói  của  những cộng 
đoàn kitô hữu mà Thánh Nhân là một phần tử. 
Ngài  qui  chiếu trước tiên  vào những biến cố 
sáng  lập  Kitô  Giáo  và  thừa  hưởng  nhiều  cố 
gắng của Kitô hữu đầu tiên tìm cách suy tư thần 
học và diễn tả huyền nhiệm Ðức Kitô. Ví dụ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

như ta nhận thấy nhiều điểm giống với Thánh 
Phaolô cách riêng là với các Thư viết khi bị tù 
và những bút tích mà tập truyền coi là có liên 
hệ với thành Êphêsô. Thánh Gioan cũng biết tới 
nhiều bản văn tương tự.

Tuy  nhiên,  việc  ăn  rễ  sâu  vào  môi  trường 
Kitô  Giáo  đương thời  không ngăn  trở  Thánh 
Gioan thể hiện một tác phẩm độc đáo sâu xa, 
nghiền ngẫm lâu dài, hoàn toàn tự do đối với 
các trào lưu ngài gặp gỡ và quí chuộng. Ngài 
duyệt lại và đồng hóa tất cả theo cái nhìn vừa 
phiền phức vừa giản đơn về thực tại và vai trò 
của Chúa Giêsu,  là  Ðấng Kitô,  là  Con Thiên 
Chúa (20,30).

 
Tin Mừng thứ tư và lịch sử
a) Phủ nhận sử tính của Tin Mừng Thánh 

Gioan
Ngày từ đầu thế kỷ 19, người ta đã đặt vấn đề 

sử tính của Tin Mừng thứ tư. Vì thấy nhiều nét 
phân biệt tác phẩm Thánh Gioan với ba cuốn 
Nhất Lãm, như đã nêu trên này, nên nhiều nhà 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chú giải tự hỏi phải chăng đặc tính thần khoa 
sách ấy nhắm mục tiêu nào khác ngoài mục tiêu 
lịch sử. Việc dùng biểu tượng phải chăng muốn 
hướng độc giả vượt quá những sự kiện nguyên 
sơ, tức là hành vi và lời nói, đúng như người ta 
đã cảm nhận lúc đầu? Vì thế, nhiều phê bình gia 
đã dứt khoát không nhìn nhận giá trị bút tích 
của Tin Mừng thứ tư. Họ coi Tin Mừng Thánh 
Gioan là một bài suy gẫm hay một "định lý thần 
khoa" (A. Loisy).

Nhưng nhờ nghiên cứu tỉ  mỉ hơn về những 
phương thức biên soạn và chủ ý các Tin Mừng 
Nhất  Lãm,  và  nhờ đổi  mới  những suy  tư  về 
phương pháp lịch sử, lại nhờ học hỏi cách thản 
nhiên hơn về các sự kiện trong Thánh Gioan, 
nên các độc giả ngày nay bỏ rơi cách lựa chọn 
một chiều ngày trước. Vì câu giải đáp thực sự 
gay go phiền phức hơn nhiều.

b)  Các  sự  kiện  lịch  sử  trong  Tin  Mừng 
Thánh Gioan

Trước tiên phải ký nhận là Thánh Gioan kể 
lại nhiều sự kiện mà ba sách Nhất Lãm cũng 
tường thuật. Nhất là đối với hoạt động Thánh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Gioan  tẩy  giả  và  phép  thanh  tẩy  tại  sông 
Giođan, nhiều phép lạ và cách riêng phép lạ hóa 
bánh nên nhiều (1,19-51; 2,13-21; 6,12-21). Lại 
có  toàn  thể  các  tích  truyện về  Tử  Nạn Phục 
Sinh (12-21).  Việc so sánh các đoạn văn này 
cho phép ta kết luận rằng Thánh Gioan muốn kể 
lại các sự kiện mà Tập Truyền đều biết và ngài 
làm việc ấy cách trung thành. Về nhiều điểm, 
ngài còn đem lại cho ta những nguyên tố độc 
đáo, mà ta có thể cân nhắc sử tính chúng được. 
Ví dụ như các sự kiện về địa lý hay thời giờ 
cũng như các chỉ dẫn liên quan tới những thể 
chế Do Thái và Rôma; tất cả đều chứng minh 
tác giả biết rõ các điều kiện sinh sống trong xứ 
Palêtin hồi đầu thế kỷ thứ nhất. Các điều kiện 
này sẽ không còn nữa, sau cuộc chiến tranh 66-
72.  Ðàng khác Thánh Gioan lại  rất  xa những 
điều kiện ấy. Vậy ngài đã lo nêu đúng các điều 
kiện thực tế trong lịch sử Chúa Giêsu. Vì đây 
không phải là một truyện ngắn thần khoa. Tin 
Mừng nói đến một Ai đã sống, đã qua đời và đã 
phục sinh, vào một điểm thời gian xác định (x. 
2,20)  và  Thánh  Gioan  biết  rõ  tập  truyền  về 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ðấng ấy. Ðàng khác, tác giả tự coi, hay ít nữa 
được  coi  là  một  nhân  chứng  (19,35;  21,24); 
điều ấy bao hàm sự làm chứng về các sự kiện 
hay chân lý mình đã từng mắt thấy tai nghe hay 
đích thân biết rõ và mình đã dấn toàn thân để 
phục vụ. Nếu cốt yếu sứ điệp đúng là sự kiện 
"Ðạo ngôn đã hóa nên xác phàm và cắm lều ở 
giữa chúng ta", khiến chúng tôi đã xem thấy sự 
vinh hiển Người",  thì  ta  hiểu được tầm quan 
trọng độc nhất vô song của thực tại lịch sử các 
sự kiện Thánh Gioan kể lại. Thánh Gioan làm 
sáng tỏ ý nghĩa các điều xảy ra nơi Ðức Giêsu 
Kitô. Vì thế sách ngài trước tiên là cuốn tường 
thuật  một  chuỗi  dấu chỉ  lựa chọn giữa  nhiều 
dấu chỉ (20,30-31; 21,25). Ðàng khác, khi làm 
như thế, phúc âm gia đi vào truyền thống bao la 
trong Kinh Thánh, cố miêu tả hết giai đoạn này 
sang  giai  đoạn  khác,  mối  tương  quan  giữa 
Thiên Chúa với dân của Ngài, coi như là tường 
thuật các hành vi Thiên Chúa trong lòng lịch sử 
nhân loại. Iraen vẫn luôn luôn công nhận biến 
cố có quyền ưu tiên đối với logos. "Tư tưởng hi 
bá  là  một  tư  tưởng  diễn  đạt  bằng  những tập 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

truyền lịch sử. Tư tưởng ấy vận chuyển nhất là 
trong  việc  giải  thích  thần  khoa  về  các  tập 
truyền, khiến cho liên hệ lịch sử bao giờ cũng 
vượt trên suy tư thần học" (von Rad).

c) Ðào sâu ý nghĩa các sự kiện
Vì nếu phúc âm gia chỉ  kể lại  các sự kiện 

nguyên sơ mà thôi, thì chưa đủ. Nhưng còn phải 
nêu bật  ý  nghĩa  sự kiện (x.  9,1-41),  phải  am 
tường ảnh hưởng và chiều sâu của sự kiện ấy, 
cho các môn đồ có thể tiên tới trong sự hiểu 
biết và mở lòng ra đón nhận sự sống muôn đời. 
Ðã thuật lại các dấu chỉ "cho anh em tin rằng 
Ðức Giêsu là Ðấng Kitô, là Con Thiên Chúa và 
nhờ tin như thế anh em được sống trong Danh 
Người"  (20,30-31).  Thánh Gioan ý  thức rằng 
chỉ có thể đạt tới sự hiểu biết tuần tự này nhờ 
huyền nhiệm Vượt Qua. Ðức Kitô phải đi qua 
Thánh Giá để vào trong vinh hiển viên toàn, thì 
ta mới thấy được ý nghĩa sâu xa của đời Chúa 
Giêsu và của từng hành vi rất nhỏ Người làm. 
Ðồng thời lại cần phải lãnh nhận Thần Chân Lý 
là hoa quả huyền nhiệm Vượt Qua (7,39; 16,7; 
20,22):  vì  Thánh Linh dẫn tín đồ tới  sự hiểu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

biết chân lý toàn diện, tức là hiểu mọi cái chỉ 
làm thành thực tại và tác động của Chúa Giêsu, 
là Con Thiên Chúa Nhập Thể (16,5-15). Ðiều 
hồi niệm của Thánh Gioan, chính là đọc lại để 
am tường lịch sử Chúa Giêsu (2,21-22; 12,16; 
14,26; 15,26-27).

d)  Nhờ  qui  chiếu  vào  Cựu  Ước  và  biểu 
tượng hóa lịch sử

Muốn am tường theo đúng truyền thống lớn 
của  Kitô  Giáo,  thì  cần  phải  qui  chiếu  những 
biến cố Chúa Giêsu đã sống vào những biến cố 
và những lời tiên báo trong Cực Ước, làm cho 
các biến cố và lời nói này đạt tới ý nghĩa thật 
của  mình  (2,17;  5,37-47;  7,17;  12,16.37-41; 
19,24.28.36-37). Thánh Gioan, hơn mọi người 
khác, đã bắt được cái mới bao la của các thực 
tại tỏ bày ra nơi Ðức Giêsu và ngài diễn tả điều 
ấy theo những lược đồ đặc biêt của Kitô Giáo.

Như thế là ta đứng trước một tiến trình có sử 
tính quyết liệt, nhưng khác xa với những tiến 
trình  hay  những đòi  hỏi  của  các  sử  gia  thực 
nghiệm, chỉ lưu tâm ghi lại các sự kiện đúng 
như đã xảy ra, mà không làm sáng tỏ ý nghĩa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

của chúng, nhờ đặt chúng vào toàn thể chế độ 
Cứu Chuộc. Những tác giả kim thời gọi đó là 
lịch sử "giảng truyền" hay lịch sử "phẩm chất". 
Người  xưa  đã  gọi  đó  là  "Tin  Mừng  thiêng 
liêng"  (Cơlêmen  Alécxanđi).  Việc  hiểu  Ðức 
Kitô  và  tác  động  Người  theo  chiều  sâu  đó 
thường thể hiện nhờ việc biểu tượng hóa lịch sử 
Người. Cái nhìn của môn đồ tuần tự khám phá 
ra các sự kiện và lời nói của Chúa Giêsu gồm 
có nhiều tầng ý nghĩa và luôn luôn thúc ta phải 
vượt qua chính mình chúng. thế mới hay tầm 
quan trọng của ý niệm "dấu chỉ". Cũng vì thế 
mà tác giả rất ưa gợi nhiều ý nghĩa của một sự 
kiện hay một lời nói (3,14-15; 8,28; 12,32) và 
cuối cùng lại mỉa mai tinh quái trước những lời 
của đối phương có thể bao hàm ý nghĩa khác xa 
điều họ muốn nói (7, 52; 9,24-27; 11,49; 12,19; 
16,30;  19,18-22).  Chỉ  có  Kinh  Nghiệm  về 
Thánh  Linh  mới  giúp  hiểu  được  bản  văn  ý 
nghĩa thế nào.

 
Tác giả



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

a) Tác phẩm nghiền ngẫm lâu dài và chưa 
hoàn tất

Tất cả bấy nhiêu nhận xét đưa tới  kết luận 
rằng Tin Mừng Thánh Gioan không phải chỉ là 
chứng từ do người chứng kiến viết một mạch 
sau khi biến cố xảy ra. Nhưng trái lại, tất cả đều 
gợi cho ta biết đó là cuộc nghiền ngẫm suy đi 
nghĩ lại lâu dài.

Lại phải thêm rằng tác phẩm hình như chưa 
hoàn tất, vì có một số đoạn gắn với nhau cách 
vụng về, một ít khúc có vẻ không ăn nhằm với 
mạch văn (3,13-21.31-36; 1,15). Tất cả đều cho 
ta  thấy  tác  giả  xem ra  chưa bao giờ  có  cảm 
tưởng là mình đã đạt tới mục tiêu rồi. Có thể đó 
là lý do giải thích sự vô trật tự tương đối của 
các tích truyện. Có lẽ là Tin Mừng theo hiện 
trạng đã do các môn đồ Thánh Gioan xuất bản. 
Và đã thêm vào ch. 21 và hẳn là cả mấy ghi chú 
nữa (ví dụ như 4,2 và có lẽ 4,1; 4,44; 7,39b; 
11,2;  19,35).  Còn tích truyện người nữ ngoại 
tình (7,53-8,11), thì mọi người đều đồng ý công 
nhận là một đoạn không biết gốc tích từ đâu, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sau mới xen vào đó (nhưng vẫn thuộc về Thánh 
Kinh qui điển).

b) Tác phẩm không nói gì rõ về tác giả
Còn  tác  giả  và  ngày  tháng  biên  soạn  Tin 

Mừng  thứ  tư,  thì  trong  chính  tác  phẩm,  ta 
không thấy chỉ dẫn nào chính xác. Có khi là tác 
giả chủ tâm như vậy. Vì người ta cần chú ý, 
không  phải  là  chứng  nhân,  nhưng  vào  Ðấng 
mình nghe loan báo và nhìn ngắm (3,29; 1,8; 
4,41). Tuy nhiên, câu thêm 21,24 không ngần 
ngại coi tác giả chính là "môn đồ Ðức Giêsu ưu 
ái",  tức là người đã được nhắc đến nhiều lần 
trong  các  biến  cố  Phục  Sinh  (13,23;  19,26; 
20,2).  Hẳn đó là  "môn đồ khác",  nhiều đoạn 
văn nhắc tới mà không nêu rõ tên ra (1,35-39; 
18,15).

c) Tập truyền coi tác giả là Thánh Gioan 
Tông Ðồ

Từ thế kỷ thứ 2 các tập truyền Giáo Hội gọi 
tác giả là Thánh Gioan và bắt đầu coi ngài là 
một  trong hai  người  con của  ông Dêbêđê,  là 
một  vị  trong nhóm Mười Hai  Tông Ðồ.  Một 
đoạn sách ông Papia, giám mục thành Hiarapoli 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

xứ Phygia vào khoảng năm 140, làm cho người 
ta có phần nghi ngại: "Tôi không ngần ngại coi 
vào số những giải thích, các điều ngày kia tôi 
đã học rất đúng nơi hàng kỳ lão và còn nhớ rất 
kỹ càng, vì tôi chắc đó là đúng sự thật... mặc 
dầu có ai đã theo hàng kỳ lão đến cũng vậy. Tôi 
thường hỏi cho biết các lời hàng kỳ lão nói: lời 
ông Anrê, hay ông Phêrô, hay ông Philíp, hay 
ông Tôma,  hay ông Giacôbê, hay ông Gioan, 
hay  ông  Mátthêu,  hay  vị  nào  khác  trong  các 
môn  đồ  Chúa".  (Êuxêbơ,  Lịch  Sử  G.H.  III, 
39,3-4).  Vậy  người  ta  đã  phân  biệt  một  ông 
Gioan Tông Ðồ,  là  một  vị  trong nhóm Mười 
Hai với một ông Gioan khác là Kỳ Lão, môn đồ 
của Chúa. Nhưng không thấy nhắc đến sách vở 
chi. Ông Papia lưu ý nhất là tới "lời sống động 
và bền bỉ". Cuối thế kỷ thứ 2 Thánh Irênê nói rõ 
ràng  hơn:  "Rồi  ông  Gioan,  là  môn  đồ  Chúa, 
chính người đã ngã đầu vào ngực Chúa, cũng 
xuất bản một cuốn Tin Mừng, trong khi ngài ở 
thành  Êphêsô  (chống  bè  rối  III,  1,1).  Thánh 
Irênê tự xưng là môn đồ Thánh Polycáp.  Mà 
Thánh Polycáp "đã nói là ngài có liên lạc với 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thánh Gioan và các môn đồ khác của Chúa... 
(Êuxêbơ Lịch Sử G.H., V,20,6,8). Thánh Irênê 
coi tác giả là con của ông Dêbêđê, là một trong 
nhóm Mười Hai. Thời bấy giờ, tuy có một ít nố 
do dự, nhưng cái khuynh hướng rất mạnh là gán 
cho một vị trong nhóm Mười Hai, những sách 
đó được coi là qui điển. Còn đối với Tin Mừng 
thứ tư, thì ta nhận thấy gần như mọi người đều 
đồng  ý.  Mọi  tác  giả  (qui  điển  Muratori, 
Cơlêmen  Alecxanđi,  Origiên,  Téctuliên),  đều 
nói tới vai trò của Thánh Gioan, một vị trong 
nhóm Mười Hai, như tới một sự kiện chắc chắn. 
Chỉ còn một nhóm nhỏ bên Rôma quây quần 
xung quanh linh mục Gaiô là tỏ ra do dự, nhưng 
họ không nêu bằng chứng của tập truyền.

d) Khoa phê bình thế kỷ 19 phủ nhận tập 
truyền trên

Ý kiến cổ truyền ấy, mãi tới đầu thế kỷ 19 
mới bị khoa phê bình đặt lại vấn đề. Khoa này 
nêu những dị biệt giữa Tin Mừng thứ tư với các 
Tin Mừng Nhất Lãm và tầm quan trọng của suy 
tư thần học. Vì phủ nhận tác giả là chứng nhân 
chứng  kiến,  nên  người  ta  thường  cũng  chối 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phăng mọi  giá  trị  lịch sử của tác phẩm ngài. 
Người ta muốn coi tác giả là thần học gia đã thể 
hiện, vào giữa thế kỷ thứ 2, một tổng hợp các 
trào  lưu  của  Thánh  Phêrô  và  Thánh  Phaolô. 
Phía các môi trường Giáo Hội lúc đầu đã phản 
ứng mạnh mẽ, vì bấy giờ người ta còn liên kết 
chặt chẽ với nhau vấn đề bắt nguồn từ Thánh 
Gioan với vấn đề uy tín của chứng từ. Gần như 
người  ta  coi  việc  gán  bản  văn  cho  bản  thân 
Thánh Gioan là vấn đề liên hệ tới đức tin. Ngày 
nay,  chúng  ta  đã  phân  biệt  các  vấn  đề  cách 
đứng đắn hơn, và những tiến bộ của suy tư về 
lịch sử  và về những phương pháp sử  học  đã 
giúp ta thoát ly những lối lựa chọn một chiều 
của người xưa.

e)  Tác  giả  viết  theo  tập  truyền  Thánh 
Gioan vào cuối thế kỷ 1

Trước hết  nên ghi  nhận rằng việc xuất  bản 
một  đoạn  văn  của  Tin  Mừng  thứ  tư  (18,31-
33.37-38) mới khám phá ra bên Ai Cập, mà các 
nhà  thông  thạo  cho  là  xuất  hiện  vào  khoảng 
năm 110-130, đã bắt các phê bình gia phải trở 
về với sự kiện cổ truyền: tức là sách Tin Mừng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã xuất bản vào cuối thế kỷ thứ nhất. Việc định 
nơi xuất bản là một Giáo Ðoàn Ðông Phương 
Hi Lạp (Êphêsô) cũng rất có thể còn đúng sự 
thật.  Không  thể  tuyệt  đối  loại  trừ  giả  thuyết 
chính  Thánh  Gioan  Tông  Ðồ  đã  biên  soạn, 
nhưng đa số các phê bình gia không theo thuyết 
chưa xác định này. Có người không nêu tên tác 
giả nữa, vì  coi đó là một Kitô hữu viết  bằng 
tiếng Hi  lạp,  vào cuối  thế kỷ thứ nhất,  trong 
một Giáo Ðoàn Ðông Phương, nơi các trào lưu 
tư tưởng khác nhau của giới Do Thái và giới 
Ðông  Phương  Hi  hoá  chạm  trán  với  nhau. 
Người khác nhắc tới kỳ lão Gioan mà ông Papia 
đã đề cập đến. Người khác nữa tưởng có thể 
thêm rằng tác giả liên kết với một tập truyền bắt 
nguồn từ Thánh Gioan: đó là điều giải thích vì 
sao tác phẩm dành địa vị ưu thắng cho "môn đồ 
Chúa Giêsu ưu ái". Môn đồ này có lẽ là chính 
Thánh Gioan, con ông Dêbêđê. Ðiều kỳ lạ là 
trong các tông đồ chính yếu, chỉ có ông là Tin 
Mừng thứ tư không nhắc đến tên bao giờ.

 
Thần học



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Không thể trình bày một cái nhìn tổng quan 
về tư tưởng thần khoa của Thánh Gioan. Trung 
thành  với  tập  truyền lớn  Thánh Kinh,  Thánh 
Gioan  không  muốn  giới  thiệu  một  hệ  thống, 
nhưng muốn làm sáng tỏ những biến cố cứu độ. 
Ngài không nghĩ tới việc nêu ra một nguyên tắc 
căn bản,  để  theo đó mà tổ  chức các  sự  kiện 
khác. tất cả lưu tâm của ngài đều tập trung vào 
Ðức Kitô: phải biết và hiệp thông với Người, 
thì  tín đồ mới  đạt tới  sự sống muôn đời nhờ 
khám phá ra Ðức Chúa Cha. Ở đây chúng tôi 
chỉ xin nêu vài hướng chính.

Lược đồ "có trước, rồi nhập thể" không phải 
là riêng cho Tin Mừng thứ tư. Ta còn gặp thấy 
nơi khác nữa, nhất là trong bài ca thi ở Ph. 2,6-
11 và ở Co 1,15, nhưng xét chung chỉ là muốn 
đối  lập  Tử  Nạn  với  Phục  Sinh.  Còn  Thánh 
Gioan có cái nhìn rộng rãi hơn và chung qui là 
cổ truyền hơn. Ngài nhìn xem toàn thể cuộc đời 
Chúa Giêsu (dấu chỉ và lời nói) và dành tầm 
quan trọng rất lớn cho việc diễn tiến cuộc đời 
ấy trong thời gian (đề tài "Giờ"). Chính nhờ qua 
những biến cố trong cuộc đời Chúa Giêsu mà 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chóp đỉnh là việc Phục Sinh, Thiên Chúa đã tự 
tỏ  mình  ra  trong  lòng  thế  gian  (sự  "vinh 
quang"). Tuy nhiên, việc mặc khải ấy không vì 
thế  mà  trở  nên  một  sự  kiện  thuộc  trần  gian, 
nhưng đặt lại vấn đề trần gian. Những kẻ nào 
tin, thì sẽ được sinh vào đời sống mới, nhưng 
thế  gian  xét  là  thế  gian  sẽ  từ  chối  Chúa,  vì 
Người vượt quá tầm sức thế gian. Và Tin Mừng 
gợi cho ta nhớ cuộc xung đột mà kết thúc sẽ là 
Tử Nạn và Phục Sinh của Chúa Giêsu. Thế gian 
sẽ bị xét xử và bị lên án vào chính "Giờ" nó 
tưởng mình toàn thắng được Ðấng nó đã triệt để 
không hề nhìn biết.

Thánh Gioan không mô tả cuộc đời có trước 
của Ðức Kitô. Ngài không ghi lại ví dụ như lời 
đối thoại trên trời trong đó Ðức Kitô nhận sứ 
mạng Chúa Cha trao phó cho Người. Ở đây thật 
là xa với huyền thoại. Chính trong cuộc đời trần 
thế của Chúa Giêsu, Chúa Cha đã tự tỏ mình ra 
cho những người nhờ đức tin và ơn Chúa Thánh 
Linh mà tiến sâu vào sự hiểu biết về Chúa Cha.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Công Vụ Tông Ðồ Ðức Kitô Linh 
Khí Tác Sinh

 
Cũng như Phúc Âm thứ ba, Công Vụ Tông 

Ðồ là tác phẩm Thánh Lu-ca, bạn đường của 
Thánh  Phao-lô.  Ông  kể  lại  trong  sách  này 
những biến cố ông biết  rõ ràng. Vì tác phẩm 
"tông đồ" này là một thành phần Thánh Kinh. 
Và, theo tước hiệu ấy, lại là tiêu chuẩn cho chân 
lý và đức tin: đó là niềm xác tín của toàn Giáo 
Hội vào khoảng năm 200. Ðàng khác, người ta 
đã đọc sách Công Vụ Tông Ðồ trong Phụng Tự 
Sùng Ân vào mùa Phục Sinh. Sự kiện này đã 
xảy ra rất sớm, trễ nhất là ngay từ thế kỷ thứ tư. 
Thế là sách Công Vụ đã soi sáng đức tin Hội 
Thánh các thế kỷ đầu, đã tác động và hướng 
dẫn đời sống ki-tô hữu, từ khi thụ tẩy cho tới 
khi tử đạo, mà "Thánh Tê-phan, một vị trong 
nhóm Bảy",  đã  là  người  đầu  tiên  nêu  gương 
sáng ngời. Hình ảnh cộng đoàn ki-tô hữu đầu 
tiên sẽ cảm hứng cho chủ nghĩa đan sinh khi 
vừa xuất hiện. Và về sau, không có phong trào 
cải cách hay thừa sai nào, mà lại không luyến 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tiếc "đời sống Tông Ðồ", theo như thấy gợi lại 
trong Công Vụ, đồng thời cũng là đáp ứng tiếng 
gọi thiết tha của Tin Mừng và của Thánh Phao-
lô. Từ thế kỷ 18, một số trong những bảo đảm 
làm nền cho việc "đọc" sách Công Vụ trải qua 
bao thế hệ này, đã bị khoa phê bình văn bản đặt 
lại vấn đề. Tuy có những điều quá đáng, nhưng 
khoa ấy cũng có công nghiệp.  Nếu khoa phê 
bình đủ chính xác để không biến các giả thuyết 
kế tiếp nhau thành những giáo điều, và đủ sáng 
suốt để biết nhìn nhận các giới hạn của mình, 
thì khoa ấy chỉ có thể giúp ta hiểu sách Công 
Vụ cho thấu đáo hơn.

 
Bản văn sách Công Vụ
Muốn đọc một tác phẩm cổ thời, ta cần thiết 

lập bản văn sách ấy, và trong trường hợp sách 
Công Vụ, việc thiết lập nói đây là vấn đề khá 
phiền phức. Ða số thủ bản cống hiến cho ta hai 
hình  thức  chính:  đó  là  bản  văn  "Sy-ri"  hoặc 
"An-tiêu-kia",  và  bản  văn  "Ai-cập"  hoặc  "A-
lec-xan-đi.  Nhưng có thể gọi  chung cả hai  là 
"bản văn thông dụng", vì nó quá gần với nhau, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nếu ta đem so sánh với một hình thức thứ ba gọi 
là bản văn "Tây phương". Xét chung, các biến 
thể  trong  bản  "Tây  phương"  này  dường  như 
không đại diện cho bản văn nguyên thủy sách 
Công Vụ. Tuy nhiên, bản văn này đáng cho ta 
lưu ý, vì nó vừa cổ kính và truyền bá rộng bên 
Ðông cũng như bên Tây, vừa có giá trị lịch sử 
hay giáo lý. Vì thế, các chú giải trong bản dịch 
này sẽ ưa nhắc tới, nhất là trong ch. 15.

 
Sách Công Vụ về phương diện văn chương
Tuy sách Công Vụ có sự nhất  trí  không ai 

chối cãi được về ngôn ngữ và tư tưởng, nhưng 
vẫn gồm hai phần dáng vẻ khác nhau khá nhiều. 
Phần thứ nhất (1-12 hoặc 15) xem như một toàn 
thể,  mà các nguyên tố chỉ  đặt  gần nhau,  chứ 
không sắp xếp cho thứ tự, các chỉ dẫn thời giờ 
thật  là  họa  hiếm.  Ngôn ngữ thì  ưa theo kiểu 
người sê-mít và nhiều khía cạnh tư tưởng hình 
như tồn cổ. Phần thứ hai (13 hoặc 16-28) thì 
trái lại, khiến ta có cảm tưởng là một dòng liên 
tục, một toàn thể có tổ chức mạch lạc hơn. Các 
dữ  kiện  thời  giờ,  gặp  thấy  nhiều hơn.  Ngôn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngữ  thì  thuần  tuý  hi-lạp  hơn.  Ðiều  kỳ  lạ,  là 
trong lời tường thuật, bốn lần thấy bỏ ngôi thứ 
ba, để dùng ngôi thứ nhất số nhiều: "chúng tôi" 
(16,10).

Những đoạn văn khá dài trong sách, thực tế 
đều là những tích truyện thừa sai (2,1-41; 8,4-
40;  9,32-11,18;  13,1-21,26)  hay  tích  truyện 
phiên tòa (3,1-4;31; 5,17-42; 6,8-8,12; 12,1-7; 
21,27-26,32),  mà  tích  cuối  cùng  lại  kéo  theo 
một  tích  truyện  hành  trình  nữa  (26-28).  Còn 
những đoạn văn ngắn hơn đều thuộc hai  loại 
chính: tích truyện và diễn từ.

Các tích truyện, dù có đối thoại hay không, 
cũng khác nhau rất nhiều. Tính lạ lùng chiếm 
địa vị lớn lao. Cả mấy "bản toát lược" dành mô 
tả  Giáo  đoàn  Giê-ru-sa-lem ở  phần  đầu  sách 
(2,42),  cũng  thuộc  phạm  vi  truyện  ký.  Rồi 
những câu quả quyết vắn tắt chung chung, rải 
rác  trong  cả  sách,  cũng  vậy  (6,7;  9,31;  v.v.; 
16,5;  19,10-20;  v.v.).  Các  diễn  từ  cũng  khác 
nhau không kém gì tích truyện. Phần nhiều là 
do ki-tô hữu đọc; nào diễn giảng thừa sai nhiều 
kiểu khác nhau (2,14; 10,36; 14,15); nào diễn từ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

biện hộ trước tòa án Do-thái hoặc Rô-ma (4,8-
12; 5,29-32; 7,2; 22,1); nào diễn giảng cho ki-tô 
hữu  khác  (1,16-22;  11,4-17;  15,7;  15,13; 
20,18). Có thể thêm vào các diễn từ ki-tô hữu 
này, những kinh nguyện (4,24) và một bức thư 
(15,23-29). Ðàng khác, còn mấy diễn từ vắn tắt 
(5,35-39;  19,25-27.35-40;  24,2-8;  25,14-21) 
cũng như một  bức thư (23,25)  được gán cho 
người Do-thái hay là dân ngoại.

Chắc  chắn  tác  giả  Công  vụ  đã  dùng  các 
nguồn  tài  liệu.  Có  nhiều  dấu  chỉ  theo  chiều 
hướng ấy. Các nguồn tài liệu đó là thứ thành 
văn hay là truyền khẩu? Có lẽ là cả hai. Dù sao, 
các nguồn ấy phải có sự vững vàng và uy tín 
khá lớn. Vì rất có lẽ chính nó là lý do giải thích 
sự khác nhau của hai  phần sách, mặc dầu sự 
nhất trí văn chương trong toàn thể làm chứng 
tầm  quan  trọng  của  công  trình  biên  soạn. 
Nhưng rủi một điều là rất khó cô lập trường hợp 
"lộ trình" hay "nhật ký hành trình". Vì những 
đoạn văn dùng chữ "chúng tôi", tuy giả thiết là 
có nhật ký này, nhưng lại không thể giúp ta xác 
định giới hạn đúng tư đâu tới đâu.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trái lại, ta thấy rõ hơn các nguồn tài liệu ấy 
xuất phát ở nơi nào trong đời sống Giáo Hội sơ 
khai. Mỗi Giáo đoàn phải giữ lại mấy kỷ niệm 
về sáng lập và về lịch sử của mình (x. 1Th 1,6; 
2,1; 1C 2,1-5; 3,5-6; v.v.) và biết ít nhiều giai 
thoại trong đời sống vị sáng lập mình (1Th 2,2; 
3,1-2;  2C 11,22-12,10;  Ga 1,15-3,14; v.v.;  Hi 
13,7). Những tài liệu có tính cách xây dựng, lạ 
lùng hay gợi  cảm ấy,  có thể  chuyển từ Giáo 
đoàn nọ sang Giáo đoàn kia (1Th 1,8; 2,14; 1C 
16,1;  2C 8,5;  Ga  1,13-23;  v.v.  X.  Cv  24,27; 
15,3-4; v.v.). Và mấy trung tâm quan trọng như 
Giê-ru-sa-lem hay An-tiêu-kia (11,19) chắc là 
được may mắn về phương diện này, và phải giữ 
lại,  nhờ bút tích hay là truyền khẩu nhiều tài 
liệu loại ấy.

Sau hết, phải thêm rằng: nếu tác giả "nhật ký 
hành trình" cũng chính là tác giả Công vụ, thì 
nhân vật bạn đường của T. Phao-lô đây còn có 
những kỷ niệm riêng tư của mình.

 
Sách Công vụ và lịch sử



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Dù các nguồn tài liệu có thể nào đi nữa, vẫn 
còn có thể và cần phê phán về giá trị sách Công 
vụ,  và  trước  tiên  là  về  khung cảnh  mấy  tích 
truyện và diễn từ xảy ra trong đó. Các sự kiện 
do lịch sử thế giới và do khảo cổ học, cũng như 
do các phần khác trong Tân Ước và cách riêng 
do các thư T. Phao-lô cung cấp cho ta, có thể 
giúp ta, nhờ đối chiếu, lượng giá về sự chính 
xác của khung cảnh này và về ít nhiều chi tiết. 
Những kết quả do việc tra xét này thường thuận 
lợi  hơn  là  bất  lợi  cho  tính  thật  thà  của  sách 
Công vụ. Chính nhờ thế, mà ta có thể thiết lập 
những yếu tố khá vững chắc về niên biểu cho 
nguồn gốc Ki-tô giáo, cũng như cho đời sống 
và các thư của T. Phao-lô. Tình trạng ấy kêu 
mời sử gia nên tín nhiệm tiên thiên vào nhiều 
dữ  kiện  do  sách  này  cung  cấp,  mà  vì  thiếu 
phương tiện kiểm soát bên ngoài, nên họ đành 
phải hạn chế vào những khả năng của khoa phê 
bình thuần túy nội dung.

Khoa phê bình này có thể ghi nhận, đó đây, 
những nét bất hòa hay căng thẳng trong các tích 
truyện, rất có thể hoặc do tài liệu tác giả không 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được chắc chắn hay còn thiếu sót, hoặc do chủ 
ý tác giả muốn sửa đổi hay giải thích các dữ 
kiện do mấy nguồn tài liệu cung cấp cho. Tính 
có thể đúng sự thật của tích truyện là một tiêu 
chuẩn khác, nhưng khó sử dụng, vì các nhận xét 
nó nêu lên không thuộc phạm vi lịch sử tất cả 
đâu. Trường hợp khó nhất ở đây là cái lạ lùng 
và cách riêng mấy tích truyện về phép lạ. Cố 
nhiên là có thể, và tùy dịp lại có lẽ đúng, là tác 
giả hay chính mấy nguồn tài liệu đã nhấn mạnh 
tới khía cạnh này của một số tích truyện. Nhưng 
khoa phê bình không được phép quên rằng: các 
phép lạ đã đóng vai trò chắc chắn trong Ki-tô 
giáo sơ khai (Rm 15,18tt; 2C 12,12; Hi 2,4; x. 
Mc 16,17tt). Trong mấy trường hợp này, không 
nói  tới  trường hợp T. Phao-lô ăn năn trở lại, 
sách Công vụ chỉ nêu rõ chân dung của mấy 
thực tại đã được chứng minh nơi khác rồi.

Sử tính các diễn từ Công vụ còn đặt ra những 
vấn đề phiền phức hơn là các phần truyện ký. 
Vì ta  biết  các sử gia cổ thời  vốn coi  là  bình 
thường việc tư do soạn lấy diễn văn, rồi đặt vào 
miệng các nhân vật lịch sử. Sự vắn tắt của phần 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhiều diễn văn trong Công vụ không cho ta coi 
đó là những bản ghi tốc ký hay những kỷ niệm 
duy trì y nguyên. Một ít nét không thể có thật 
(15,15;  v.v.)  hay  một  ít  điểm tương đồng về 
ngôn ngữ hay tư tưởng, giữa các diễn văn và 
tích  truyện,  cho  thấy  là  tác  giả  đã  can  thiệp 
nhiều  hay  ít  vào  việc  biên  soạn  các  diễn  từ, 
Nhưng mấy nhận xét  này không cho phép ta 
phủ nhận tất cả giá trị tài liệu của chúng. Có 
nhiều lý do chính đáng để nghĩ rằng: các diễn 
từ thừa sai hay diễn từ của T. Phao-lô nói với 
hàng kỳ lão Ê-phê-sô (20,18-38)  là  phản ánh 
trung thành những kiểu mẫu khác nhau trong 
lời giảng Ki-tô giáo. Còn mấy diễn từ khác, xét 
chung chung,  thì  có  thể  đúng sự  thật,  nhưng 
muốn lượng đúng giá  trị  lịch sử mỗi  bài,  thì 
phải tùy thuộc rất nhiều vào uy tín ta dành cho 
các tài liệu tác giả và cách riêng cho "nhật ký 
hành trình".

Một điểm sau cùng trong Công vụ, xét là tài 
liệu lịch sử, cần phải nêu lên: đó là những im 
lặng.  Ví  dụ  sách  này  không  nói  chi  tới  việc 
thành  lập  nhiều  Giáo  đoàn  có  nhắc  đến  tên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(28,13) và cũng không đề cập chi tới những bất 
hòa  giữa T.  Phao-lô với  Giáo đoàn Co-rin-tô 
(19,1). Những im lặng này và nhiều điểm khác, 
bất luận vì lý do nào, đều cho ta thấy: Công vụ 
không phải là cuốn sử chung về Ki-tô giáo sơ 
khai, cũng không phải là cuốn truyện đầy đủ về 
đời sống T. Phao-lô Tông đồ.

 
Thần học sách Công vụ
Nếu chỉ coi Công vụ là tài  liệu lịch sử mà 

thôi, thì sẽ đi lạc đường, vì sách ấy theo ánh 
sáng đức tin, để giải thích lịch sử ghi lại trong 
đó. Trước tiên các diễn từ theo cách thế riêng, 
để "đọc" lịch sử đã qua mà nay có dịp gợi lại 
hay là đọc tích truyện hiện thời nào đó (2,16-
21.33; 4,10-12; 11,17tt; v.v.). Nhưng việc giải 
thích nhờ đức tin này cũng tỏ ra vững chắc nơi 
các phần kể truyện,  trong đó Chúa CHA can 
thiệp  vào để  đóng một  trong các  vai  trò  câu 
truyện:  Ngài  hành  động  nhờ  thiên  sứ  (23,8), 
nhờ Thánh Linh (1,8), nhờ các thừa sai Ki-tô 
giáo (15,4-12; 19,11; v.v.); v.v. Thế là mục tiêu 
lịch sử trong sách này liên kết với mục tiêu đức 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tin cách minh nhiên hơn là trong các sách Tin 
Mừng. Cũng giống như mấy sử gia tín đồ. Vì 
thế, muốn "bắt gặp" ông, cần phải xét đến đức 
tin của ông và nội dung của niềm tin ấy. Nói 
kiểu khác, cần phải xét đến thần học của ông. 
Thần học này hiện diện khắp nơi trong sách, 
nhưng phần cốt yếu được nêu lên trong các diễn 
từ và cách riêng trong các diễn từ thừa sai.

 
Lịch sử cứu độ
Lời giảng Ki-tô giáo là công bố lịch sử cứu 

độ, mà vai chính là Chúa CHA. Chúa CHA đã 
tạo thành vũ trụ (17,24; v.v.) và đã chọn dân I-
ra-en (3,25; 13,17; v.v.). Thế là ở trung tâm lịch 
sử  thế  giới,  Cựu Ước là  thành  phần của  Tin 
Mừng, là giai đoạn đầu tiên (13,17-22; 7,2-50), 
là thời kỳ những hình bóng dọn đường (7,25; 
v.v.) và nhất là thời kỳ của Lời Hứa và lời các 
ngôn sứ loan báo chương trình Ðức Chúa CHA 
(2,23).

Thời  kỳ  hoàn  tất  (3,18)  bắt  đầu,  khi  Ðức 
Chúa  CHA  cho  Ðức  Giê-su  "xuất  hiện" 
(3,22.26; 13,23) và bảo lãnh cho đời sống, lời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giảng  và  các  phép  lạ  của  Người  (1,22;  2,22; 
10,36-38).  Người  Do-thái  tuy  không  có  ngờ 
(3,13), nhưng sự Thương khó và cái Chết của 
Ðức  Chúa  Giê-su,  tiếp  tục  thể  hiện  Thánh ý 
Chúa CHA. Sau hết, khi Chúa CHA phục sinh 
Chúa Giê-su đặt Người làm "Chúa Tể" và "Ki-
tô" (2,36) và ban cho Người Thánh Linh đã hứa 
(2,33), thì bấy giờ "lời hứa cùng tổ phụ" theo 
một ý nghĩa, đã nên hoàn tất trọn vẹn (13,22tt). 
Nhưng lời hứa ấy dành cho I-ra-en và hết mọi 
người (2,39) "cho tới tận cùng trái đất" (1,8), 
nên việc hoàn tất mở ra một không gian và một 
thời  gian,  để  tiếp  diễn  lịch  sử  cứu  độ.  Sách 
Công vụ lưu tâm vào hiện tại (x. Lc 4,21) tới 
mức hưởng trước tương lai (x. 1,7.10tt), nhưng 
trong tương lai vẫn là nhãn giới cuối cùng cho 
cuốn sách: đó là ngày Chúa CHA sẽ hoàn thành 
ý định của Ngài, là sai Ðức Ki-tô xuống "phán 
xét kẻ sống và kẻ chết" (10,42; x. 3,20).

 
Ngày hôm nay của Chúa CHA
Vậy, đối với sách Công vụ, những điều mắt 

thấy  tai  nghe  (2,33)  từ  ngày  Ðức  ki-tô  Phục 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sinh hiện đang tiếp tục hoàn tất các lời ngôn sứ 
(2,16-21;  13,40tt;  15,15-18;  28,25-27).  Chúa 
CHA luôn luôn vẫn đóng vai trò chính yếu và 
mặc dầu chúng ta không xem thấy, nhưng Chúa 
Giê-su vẫn cùng với Chúa CHA là trung tâm 
cho mọi biến cố: sứ mạng Người tiếp tục (3,26), 
Người tràn đổ Thánh Linh (2,33), để làm linh 
hồn cho đời sống Hội Thánh (1,8), và dùng T. 
Phao-lô để đích thân "loan truyền ánh sáng cho 
Dân ưu tuyển và chư dân" (26,23).  nên nhấn 
mạnh rằng: cái nhìn vào "hiện tại" của lịch sử 
cứu độ đây, không phải do tác giả sách Công vụ 
bày ra, vì nó đã xuất hiện ở T. Phao-lô rồi.

Chính vì tầm quan trọng của T. Phao-lô nhìn 
nhận cho Thánh giá và sự Phục sinh của Chúa 
Giê-su, là Ðấng "các lời Chúa CHA phán hứa 
đã nên hiện thực nơi Người" (2C 1,20), khiến 
cho T.  Phao-lô suy tưởng và hành động theo 
viễn ảnh "ngày hôm nay" (x. 2C 6,2), trong đó 
lời Kinh Thánh tiếp tục nên hoàn tất, ví dụ như 
trong  ơn  cứu  độ  nhờ  đức  tin  (Ga  3,6-9;  Rm 
1,17; 4; v.v.). Ðối với T. Phao-lô cũng như đối 
với sách Công vụ, lời giảng thừa sai là chính lời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúa CHA tác động và loan truyền (1Th 2,13tt; 
2Th 3,1;  Co 1,5-6),  được các  dấu lạ  nhận là 
chính thực (Rm 15,19; 2C 12,12). Việc ngài ăn 
năn trở lại là thành phần ý định Chúa CHA (Ga 
1,11tt.15tt;  v.v.).  Ngài  coi  đời  sống các  Giáo 
đoàn như là tiếp nối thời kỳ Chúa Giê-su (1Th 
2,14tt; x. Hi 2,3-4). Vậy tác giả sách Công vụ 
không  phải  là  người  đầu  tiên  nhận  thấy  tầm 
quan trọng của cái hiện tại trong chương trình 
Chúa CHA, nhưng ông đã làm cho cái "ngày 
hôm nay" ấy nổi bật lên, khi ông định viết sách 
Công vụ như là phần tiếp theo sách Phúc âm 
của mình (1,1).

 
Lời  Chúa CHA và  "không  gian" lời  ấy: 

lược đồ Công vụ
Cái "ngày hôm nay" ấy, đối với sách Công 

vụ, trước tiên là thời gian của Lời Chúa CHA, 
của Tin Mừng, của chứng từ công bố Ðức Giê-
su Phục sinh thật là "Chúa Tể và Ðấng Ki-tô". 
Các chứng tá đầu tiên cho niềm tin ấy chính là 
nhóm Mười hai  Tông đồ,  theo tước hiệu độc 
nhất  vô song (1,2;  1,22).  Nhưng các ông Tê-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phan,  Phi-líp,  Ba-na-bê và  những người  khác 
nữa,  mà  T.  Phao-lô  đứng  hàng  đầu  (13,31), 
cũng thông phần vào việc loan báo này, để cho 
Lời vang dội mãi cho tới cuối sách (28,30tt).

Rõ ràng là Công vụ lưu tâm tới không gian 
vừa ở ngoài địa lý vừa ở trong con người, là nơi 
loan truyền lời  ấy.  Trong Phúc âm T.  Lu-ca, 
Chúa Giê-su tự tỏ mình, bắt đầu từ Na-da-rét và 
kết thúc tại Giê-ru-sa-lem. Còn trong Công vụ, 
thì Tin Mừng khởi sự từ Giê-ru-sa-lem (2-5), để 
đi tới miền Sa-ma-ri và từ xứ Giu-đê (8,1), rồi 
đạt tới xứ Phê-ni-ki, Ky-pô và Sy-ri (11,19-22), 
đoạn  từ  đây  sang  Tiểu  Á  và  Hi-lạp  (13-18) 
trước khi thấu tận Rô-ma (28,30).  Thế là Lời 
Chúa hoàn thành cuộc chạy đua "tới tận cùng 
trái  đất",  như  Chúa  Phục  sinh  đã  muốn  vậy 
(1,8) và như đã được tượng trưng trong ngày 
Linh Giáng (2,10). Sở dĩ Tin Mừng được loan 
báo khắp nơi như thế, chính là vì đã được dành 
sẵn cho "hết mọi người" (17,31): trước hết là 
cho  I-ra-en  (2,39;  3,25-26),  rồi  cho  các  dân 
ngoại.  Việc chuyển Tin Mừng và ơn Cứu độ 
sang  cho  dân  ngoại  (13,46)  do  Chúa  CHA 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(2,39; 15,7-11.14) và Ðức Giê-su (22,21) muốn 
thế, chính là đề tài cốt yếu sách này. Việc ông 
Co-nê-li trở lại (10,1), việc giảng Tin Mừng cho 
người  Hi-lạp  ở  thành  An-tiêu-kia  (11,19)  và 
việc sai các ông Ba-na-bê và Phao-lô đi truyền 
giáo  (13,1),  là  những  giai  đoạn  đầu  tiên  của 
việc chuyển sang này. Tuy ở An-tiêu-kia, rồi tại 
Giê-ru-sa-lem,  đã đặt  lại  vấn đề chuyển sang 
ấy, nhưng cuối cùng việc ấy đã được duy trì 
(15,1). Thế là T. Phao-lô có thể bắt đầu sứ vụ 
truyền  giáo  qui  mô  (15,36).  Việc  ấy  sẽ  giúp 
ngài,  nhờ bị tù (21,33-28,14),  mà có thể đem 
Tin Mừng, theo ơn gọi riêng của ngài, đến tận 
Rô-ma là thủ đô thế giới dân ngoại (28,31). Dù 
có những chi tiết không chắc chắn, nhưng mấy 
nét đại cương trong lược đồ sách Công vụ, xuất 
hiện rõ ràng trong các giai đoạn trên đây, vừa 
liên hệ tới địa lý, vừa liên quan tới con người, 
đánh dấu cho việc loan truyền Lời Chúa CHA.

 
Trở lại, đức tin, thanh tẩy và ban Thánh 

Linh



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Lời giảng Ki-tô giáo thường kết thúc bằng lời 
kêu gọi người nghe ăn năn trở lại (1,19). Ðó là 
ra khỏi sự không biết mình (3,17), là tin theo 
bằng cách nhìn nhận Ðức Giê-su là "Chúa Tể 
và  Ðấng  Ki-tô"  (2,36).  Ðức  tin  đối  với  sách 
Công vụ, tuy hiển nhiên là một hành vi tự do 
của con người, nhưng vẫn là một hồng ân Ðức 
Chúa CHA (5,31; 11,18; 15,9; 16,14; v.v.). Vì 
chỉ có một mình Chúa CHA mới "mở cửa lòng 
tin" (14,27) và giải cứu được nhờ Chúa Giê-su 
(4,12; 15,11). Ðối với hai hồng ân Chúa CHA 
ban xuống là tha tội (3,26; 5,31; 10,43; v.v.) và 
cho dự phần Thánh Linh do Ðức Giê-su tuôn đổ 
(2,38; 10,45; 11,17), về phía Hội Thánh, có hai 
lễ nghi tương ứng cách mầu nhiệm đó là phép 
thanh tẩy "nhân danh Ðức Giê-su Ki-tô" để tha 
tội (2,38; x. 1,5; 19,5); và phép đặt tay để ban 
Thánh Linh (6,6; x. 10,44). Thế là các tín đồ 
mới  đều  được  thanh  tẩy  "trong  Thánh  Linh" 
(1,5; 11,16) và được dự phần các lời Chúa hứa.

 
Các Giáo đoàn, Giáo Hội, dân Chúa CHA



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Như vậy là các người ăn năn trở lại được gia 
nhập những nhóm mà sách Công vụ đã sớm gọi 
là  các  Giáo  đoàn  (5,11;  7,38;  11,26).  Trong 
sách,  ta  thấy  rất  rõ  là  có  nhiều  Giáo  đoàn, 
nhưng  điều  ấy  không  ngăn  trở  họ  ý  thức  là 
mình  tiến  bước  trên  cùng  một  "con  Ðường", 
cùng một "Ðạo Chúa CHA" (9,2), mà các phần 
tử,  bất  luận ở đâu,  cũng gọi  nhau bằng cùng 
mấy danh hiệu và sẽ có ngày được gọi là Ki-tô 
hữu, ki-tô thuộc (11,26; 26,28). Vì thế, không lạ 
gì mà tiếng Giáo Hội, sau đã dùng để gọi chung 
các Giáo đoàn, là "Giáo Hội Ðức Chúa CHA đã 
sắm bằng giá máu" (20,28; x. 9,31). Dù sao, rõ 
ràng là đối với tác giả, toàn thể các tín đồ lập 
thành dân duy nhất của Chúa CHA, trong đó 
đức tin qui tụ các người đã chịu và không chịu 
cắt bì (15,14; x. 18,10). Còn những người Do-
thái "không chịu nghe" Ðức Giê-su, thì bị loại 
ra ngoài (3,23; x. 13,46).

Dân  và  các  Giáo  đoàn  này  thuộc  riêng  về 
Chúa CHA, nên đặc biệt gần gũi với Ngài và 
với bản thân Chúa Giê-su. Ðụng tới ki-tô hữu là 
phạm đến bản thân Ðức Giê-su (9,5). Gia nhập 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

một cộng đoàn nào, chính là liên kết cùng Chúa 
(x. 2,47 và 5,14; 11,24), vì Thánh Linh Người 
tác động và hướng dẫn toàn thể đời sống các 
Giáo đoàn (1,8; 5,3-4.9; 15,28; 20,28; v.v.).

 
Ðời sống các Giáo đoàn
Mấy bản toát lược trong sách Công vụ, vừa 

cho ta phỏng đoán các Giáo đoàn tiên khởi đã 
sống làm sao và muốn sống như thế nào, vừa 
mặc khải cho ta biết rõ quan niệm tác giả về lý 
tưởng, mà các cộng đoàn ki-tô hữu phải lo vươn 
tới.

Bản toát  lược đầu tiên ghi  nhận nhất  là  sự 
chăm chỉ nghe "các Tông đồ giảng dạy" (2,42) 
và tiếp theo là lời giảng dạy do các người lãnh 
đạo các Giáo đoàn phụ trách (14,22; 20,7.18-
35; v.v.). Lời giảng này dành cho các người đã 
ăn năn trở lại và kéo dài sứ điệp họ đã tin theo. 
Có lẽ là "luân lý" chiếm phần quan trọng hơn, 
mà  hẳn  là  nhấn  mạnh  tới  tình  huynh  đệ  (x. 
20,35). Dù sao, sự hiệp thông huynh đệ là khía 
cạnh đời sống ki-tô hữu đi liền sau lời giảng 
dạy. Căn bản sự hiệp thông ấy ở tại  có "một 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lòng và một  linh hồn với  nhau" (4,32;  2,44). 
Chính tích  truyện ở  trung tâm sách Công vụ 
thật ra nói cho ta hay phương thức Giáo Hội đã 
dùng để cứu vãn sự hiệp thông các Giáo đoàn, 
trong đó có những người chịu và không chịu cắt 
bì (15,1-25). Ðàng khác, sự hiệp thông tâm hồn 
này nảy nở thành sự để của chung (2,44), hay ít 
ra sự chia sẻ giữa anh em với nhau (9,36; 10,48; 
20,34; 21,24) hay giữa các Giáo đoàn (11,29).

Hai  thành  phần  chót  trong  đời  sống  Giáo 
đoàn, do sách Công vụ đã ghi, là "bẻ bánh và 
cầu nguyện" (2,42). Bẻ bánh, chắc chắn là chỉ 
phép  Sùng  Ân  (2,42;  13,1;  20,70).  Còn  cầu 
nguyện, thì đó không phải nguyên là một yếu tố 
trong bữa Sùng Ân,  trong phép thanh tẩy  (x. 
22,16) và phép đặt tay (8,15.17),  tức là trong 
phụng tự mà thôi, nhưng còn đi theo tất cả đời 
sống hằng ngày của các Giáo đoàn và ki-tô hữu 
(1,14; 4,24; 9,40; 10,9; 12,5-12; v.v.).

 
Tông đồ, Tá viên, T. Phao-lô, Ngôn sứ, Kỳ 

lão



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trong lòng các Giáo đoàn, thấy nổi bật lên 
những  nhóm  tín  đồ  phụ  trách  mấy  việc  làm 
riêng. Trước tiên là trường hợp mười hai Tông 
đồ  (1,2)  chung  quanh  T.  Phê-rô  (1,13;  2,14; 
5,3.29; 9,32; v.v.; 15,17). Tại Giê-ru-sa-lem và 
ở bên ngoài, các tông đồ chiếm địa vị độc nhất 
vô song. Vai trò các vị ấy còn vượt quá (4,33-
37; 5,12.18.40; 9,27; v.v.) sứ mạng căn bản làm 
chứng nhân (1,8) và phục vụ Lời Chúa (6,2). Sự 
hiện diện của các ngài, ít  nữa trong thời gian 
đầu, tại Giê-ru-sa-lem, hẳn là lý do giải thích, vì 
sao Giáo đoàn tiên khởi này, theo mức rộng rãi, 
đã đóng vai trò trung tâm và điều chỉnh (8,14; 
9,32; 11,1.27-30; 15,2.36). Chính các Tông đồ, 
vì mang quá nhiều trách nhiệm và lo cứu vãn 
lấy phần cốt yếu, nên mới thiết lập nhóm Bảy tá 
viên (6,1). Trái lại, chính Ðức Giê-su trao phú 
cho T. Phao-lô một sứ mạng, tuy không ở trên 
cùng bình diện với các Tông đồ (13,31) và sẽ 
khiến ngài trở nên vị sáng lập và phụ trách các 
Giáo đoàn. Các ngôn sứ thì đứng trên bình diện 
khác hẳn;  không bao giờ các vị  ấy xuất  hiện 
như  kẻ  được người  ta  "thiết  lập";  nhưng các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngài được Thánh Linh cảm hứng và đóng vai 
trò  quan trọng trong đời  sống các Giáo đoàn 
(11,27). Khi sách Công vụ nói tới kỳ lão, đối 
với các Giáo đoàn T. Phao-lô, thì đó là những 
kẻ  do  ngài  "thiết  lập"  (14,23),  để  lãnh  trách 
nhiệm  các  Giáo  đoàn  ấy,  khi  ngài  đi  khỏi 
(20,18.28); vì thiếu tài liệu khác, nên ta có thể 
giả thiết nguồn gốc và vai trò tương tự, đối với 
các kỳ lão Giê-ru-sa-lem (11,30) ở xung quanh 
T. Gia-cô-bê (21,18; x. 12, 17; 15,13).

Vì thế, mặc dầu tác giả không nhấn mạnh tới 
điểm này, nhưng Giáo Hội và các Giáo đoàn do 
ông  giới  thiệu,  ít  ra  đã  có  phần  nào  cơ  cấu. 
Nhưng không vì thế, mà các "anh em" thường 
không còn vai trò gì nữa. Dù là ngôn sứ hay 
không, nhiều lần ta thấy các anh em đó dự phần 
vào những cuộc lựa  chọn quan trọng (1,15tt; 
6,3; 13,1-3; 14,23) và chính một quyết định của 
Thánh Linh "đồng ý với  toàn Giáo Hội",  kết 
thúc hội nghị Giê-ru-sa-lem (15,22.23.28): đối 
với tác giả, đó là đường lối lý tưởng để cai trị 
Giáo Hội đúng theo định hướng "hiệp thông".

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Lề luật Môi-sen và niềm tin vào Ðức Giê-
su

Ðó  là  điểm  chót  trong  nền  thần  học  sách 
Công vụ. Vì quan trọng, nên phải bàn đến cách 
riêng.  Vậy  tác  giả  quan  niệm  thế  nào  việc 
chuyển từ Do-thái giáo sang Ki-tô giáo, từ ơn 
cứu độ nhờ luật Môi-sen (15,1.5) sang ơn cứu 
độ nhờ đức tin và ân sủng (15,9.11).

Thực  ra  lời  quả  quyết  của  T.  Phao-lô,  khi 
đứng trước  tổng trấn  Phê-lịch,  không phải  là 
không có có phần nghịch thuyết. Ngài nói: Khi 
theo "Ðạo", với tư cách là ki-tô hữu, ngài vẫn 
toàn diện trung thành với niềm tin cậy I-ra-en 
(26,22).  Người  Do-thái  đã  trở  nên  ki-tô  hữu, 
không vì thế mà bỏ các thực hành Do-thái giáo 
(2,46), là lề luật và phép cắt bì (15,5; 21,20tt). 
Cả T. Phê-rô cũng vậy (10,9.14). Có lẽ T. Tê-
phan đã ít nghịch với Lề luật hơn lời các đối 
phương ngài nói (6,13). Và chính T. Phao-lô đã 
tự cho mình (21,24; 25,8) và tự tỏ mình là kẻ 
trung  thành  tuân  giữ  Lề  luật  Môi-sen  (16,3; 
21,26;  22,17).  Giáo  đoàn  Do-thái,  tuy  vẫn  là 
Giáo  Hội,  nhưng  còn  chìm  sâu  vào  Do-thái 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giáo. Vì không phê phán về chính tình trạng ấy, 
nên sách Công vụ hình như tỏ cho ta thấy tác 
giả coi đó là tình trạng bình thường.

Nhưng I-ra-en này, giờ đây đã được hưởng 
thụ các lời hứa trong Ðức Giê-su "là Chúa Tể 
và Ðấng Ki-tô", nên họ cần mở rộng ra đối với 
chư dân. Nhưng mở rộng theo những phương 
thức cụ  thể  nào,  thì  cả  Ðức Giê-su,  cả  Chúa 
CHA cũng chưa mặc khải cho tín đồ Do-thái. 
Vậy chính Chúa CHA đã can thiệp, để làm cho 
những người dân đầu tiên không chịu cắt bì, là 
ông Co-nê-li và gia nhân tại Xê-sa-rê được ăn 
năn trở lại (10,1). Ngài liệu cho T. Phê-rô hiểu 
là việc giao tiếp với những người đã nhờ đức 
tin tinh luyện đó và ăn đồng bàn với họ, không 
thể là nguồn gây "ô uế" cho người Do-thái được 
(10,28.35). Giáo đoàn ki-tô hữu gốc do-thái tại 
Giê-ru-sa-lem đã chấp nhận và chào mừng biến 
cố ấy (11,18). Tuy nhiên, một ít phần tử lại giải 
thích điều đó như một nố trừ. Vì sẽ có ngày họ 
muốn bắt người Hi-lạp ở thành An-tiêu-kia đã 
ăn năn trở lại (11,20-21) phải chịu phép cắt bì 
và giữ luật Môi-sen, coi đó là những điều cần 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thiết để được ơn cứu độ (15,1.5). Ðã hẳn đó là 
phương triệt để giúp giải quyết các vấn đề đặt 
ra, do sự người Do-thái và ngoài-do-thái sống 
chung và ăn đồng bàn ở trong các Giáo đoàn. 
Nhưng đối với tác giả sách Công vụ, việc giải 
quyết các vấn đề này đã được nêu lên dứt khoát 
một lần tại Xê-sa-rê. Ông mô tả một cách thỏa 
mãn rõ ràng, cuộc chiến thắng ở Giê-ru-sa-lem 
(15,4-29). Thực ra, cuộc chiến thắng này đã đạt 
tới, nhờ một sự dàn xếp (15,19.20) vừa cứu vãn 
được sự "hiệp thông" Giáo Hội, vừa bảo đảm 
được những gì thiết yếu, tức là: dù có chịu hay 
không chịu cắt bì, cũng phải nhờ đức tin và ân 
sủng Chúa Giê-su, thì ki-tô hữu mới được ơn 
cứu độ (15,9.11).

Một ki-tô hữu gốc Do-thái, bấy giờ đã có lý 
do nào để cứ trung thành với phép cắt  bì  và 
Luật Môi-sen? Tác giả không nói chi về điều ấy 
hết. Có lẽ ông đã không tự đặt câu hỏi ấy bao 
giờ.  Dù  sao,  ông  cũng không  coi  đó  là  điều 
quan trọng hàng đầu, vì ông suy nghĩ tỏ tường 
là: trước cảnh đa số người Do-thái từ chối Tin 
Mừng (13,46), từ đây ơn cứu độ được đề nghị 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cho nhất là, nếu không phải chỉ nguyên cho một 
mình dân ngoại (28,28).

 
Sách Công vụ cho ai và để làm gì?
Vấn đề độc giả,  người viết  có ý nhắm vào 

những chủ ý đã thúc đẩy ông viết, có một tầm 
quan trọng cách riêng giúp hiểu về lịch sử hay 
giáo lý tác phẩm của ông.

Có lẽ  tác  giả  không loại  trừ  người  Do-thái 
khỏi hàng độc giả của mình: một số người trong 
họ có thể nhạy cảm đối với sự ki-tô hữu đã chịu 
cắt bì trung thành giữ Do-thái giáo hay đối với 
đề tài hoàn tất các lời Thánh kinh. Nhưng sách 
Công vụ không thể dành cho nhất là độc giả do-
thái: vì tác giả quá nhấn mạnh tới sự I-ra-en từ 
chối  Tin Mừng,  cũng như trách nhiệm người 
Do-thái  trong cái  chết  của Ðức Giê-su (2,23; 
3,13-15; 13,27-29) và tới những khó khăn mà 
việc ruyền bá Ki-tô giáo đã gặp.

Thoạt nhìn, ta thấy giả thuyết nhắm vào độc 
giả dân ngoại là điều thích hợp hơn. Vì chính 
dân ngoại là kẻ ơn cứu chuộc cuối cùng được 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đề nghị cho (28,28); vì Thánh Phao-lô, vị thừa 
sai chính yếu của Ki-tô giáo, bẩm sinh là công 
dân  Rô-ma  (16,37);  vì  các  toà  án  Rô-ma  đã 
luôn luôn nhìn nhận là ngài vô tội (18,15), và 
như thế là phải lắm, vì "Ðạo" ngài rao giảng, 
không phải là một phong trào chính trị  phiến 
loạn (17,17), cũng không phải là một tông giáo 
mới nào phi pháp (18,13). Tuy không thể đúng 
là sách Công vụ có ý viết  ra  để biện hộ cho 
Thánh Phao-lô, trước tòa án hoàng đế, nhưng 
rất có thể nghĩ là tác giả khi viết cũng mong 
rằng: cuốn sách có thể rơi vào tay những độc 
giả còn là dân ngoại, để cho họ được nhờ ơn 
ích.

Nhưng  rốt  cuộc,  chính  nội  dung  sách  này, 
niềm tin diễn ra trong đó cách rõ ràng và liên 
tục,  các vấn đề bàn giải  trong đó:  tất  cả đều 
chứng minh là tác giả viết trước tiên cho độc 
giả  ki-tô  giáo.  Thế  thì  chủ  ý  đầu  tiên,  phải 
chăng là biện hộ cho các lập trường thừa sai của 
T. Phao-lô chống với người ki-tô hữu gốc Do-
thái? Nếu chủ tâm như thế hẳn là tác giả cần 
che đậy việc thế hệ ki-tô hữu đầu tiên đã trung 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thành với Do-thái giáo,  vì  điều ấy chỉ có thể 
cung cấp thêm lý chứng cho những đối phương. 
Thực ra, những mục tiêu căn bản tác giả có ý 
nhắm vào, cốt yếu là những điều tích cực: ông 
viết  sách  Công vụ  cũng như  sách  Phúc  Âm, 
trước tiên là để giáo huấn và xây dựng cho ki-tô 
hữu. Chính vì mục tiêu ấy mà ông kể lại việc 
loan truyền Lời Chúa, mãi tới ngày Lời ấy vang 
dội "cách hoàn toàn hiên ngang dạn dĩ và vẫn 
không gặp trở ngại nào", tại chính đô thành Rô-
ma,  Khi  nhấn  mạnh  tới  vai  trò  đức  tin,  ông 
chống  lại  những  khuynh  hướng  theo  Do-thái 
giáo có thể xảy ra; khi tôn trọng việc ki-tô hữu 
chịu cắt bì trung thành với Do-thái giáo, hẳn là 
ông đánh tan mọi lời chỉ trích, có thể xuất hiện 
từ phía các anh em không chịu cắt bì. Thực ra, 
tác giả là con người nhắm vào sự nhất trí  và 
hiệp thông, kêu mời Giáo Hội sống theo Thánh 
Linh hướng dẫn, giống như Giáo đoàn Giê-ru-
sa-lem đã chỉ có một lòng và một linh hồn với 
nhau.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tác giả và ngày tháng biên soạn sách Công 
vụ

Có thể nói dài về sách Công vụ, như tiểu dẫn 
này chứng minh điều ấy, mà không đề cập tới 
tác giả và ngày tháng biên soạn. Nhưng cũng 
như vấn đề  độc  giả  và  các  chủ ý  người  viết 
nhắm vào, các vấn đề cổ điển này cũng đặt ra 
cho ai muốn lượng giá và hiểu biết sách Công 
vụ cho hoàn toàn đầy đủ.

Tác giả sách Công vụ cũng chính là tác giả 
Phúc Âm thứ ba. Tập truyền đã xác tín như vậy 
trong nhiều thế kỷ. Nếu so sánh tự ngôn trong 
hai cuốn sách, thì cũng đòi cùng một người viết 
cả hai: vì cả hai tự ngôn đều cống hiến cho ông 
Thê-ôphi-lê (Lc 1,3; CV 1,1) và tự ngôn sách 
Công vụ còn ám chỉ sách Phúc Âm (Cv 1,1). 
Sau hết, nghiên cứu về ngôn ngữ và tư tưởng 
trong hai cuốn càng hết sức rõ ràng biện minh 
cho cùng một tác giả. Nhưng tác giả ấy là ai? Vì 
có những đoạn dùng kiểu nói "chúng tôi", nên 
gợi ý là tác giả vào số những bạn đường của T. 
Phao-lô. Tính dè dặt trong lối gợi ý này, địa vị 
sách  dành  cho  sứ  mạng  truyền  giáo  của  T. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phao-lô và những am hòa quan trọng với giáo 
lý T. Tông đồ, cũng mời gọi ta tìm tác giả theo 
chiều  hướng  ấy.  Và  như  vậy  thì  ông  "Lu-ca 
thầy thuốc thân yêu" (Co 4,14; Plm 24) gần như 
là người duy nhất hội đủ các điều kiện trên đây.

Nhưng còn phải xét tới nhiều dữ kiện khác 
nữa. Sự am hòa tư tưởng giữa Công vụ và T. 
Phao-lô trong các Thư ngài, ít nữa còn gây thắc 
mắc về một số điểm thật là quan trọng, ví dụ 
như ý niệm về chức vụ Tông đồ (13,31) hay vai 
trò của Luật Môi-sen. Cũng vậy, một ít điều quả 
quyết hay là im lặng trong sách Công vụ xem ra 
thật  đáng phải  ngạc nhiên,  ví  dụ làm sao mà 
một bạn đường của T. Phao-lô, quan tâm một 
cách rõ ràng như thế đối với vấn đề dân ngoại 
ăn năn trở lại, thế mà lại không nói gì tới cuộc 
khủng  hoảng  Ga-lát?  Những  vấn  đề  này  có 
thực.  Nhưng  phải  chăng  vì  thế  mà  kết  luận 
được rằng: Phúc Âm thứ ba và Công vụ tông đồ 
không thể do tác giả là bạn được của T. Phao-lô 
và bởi đấy nhất thiết không thể nào chấp nhận 
T. Lu-ca là tác giả hai sách này? Lý luận như 
thế ít ra là không chắc đúng.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Về ngày tháng biên soạn, thì có một điểm rõ 
ràng: chiếu theo tự ngôn trong sách, thì đã viết 
Công vụ sau Phúc Âm T. Lu-ca. Trong lâu đời, 
người ta đã coi việc chỉ ngày tháng xác định là 
vấn đề đơn giản: nếu tác giả không nói gì về kết 
cuộc tại Rô-ma của vụ án chính ông đã kể rất 
dài dòng giai đoạn ở Pa-lê-tin, thì chính là tại 
ông không biết, vì ông đã viết tác phẩm mình từ 
"hai năm trước" (28,30), sau khi T. Phao-lô tới 
Rô-ma, tức là vào khoảng năm 62-63, trước khi 
xong vụ án. Nhưng bấy giờ Phúc âm T. Lu-ca 
và hơn nữa Phúc Âm T. Mác-cô đã có trước 
sách Công vụ, sẽ phải đặt vào một ngày tháng 
rất sớm, mà khoa phê bình hiện đại, xét chung, 
không thể nào chấp nhận được. Ðàng khác, ta 
không hiểu làm sao tác giả đã không chờ cho 
xong vụ án (28,30) rồi mới viết hay ít ra hoàn 
tất  sách  mình:  các  độc  giả  ông  sẽ  khỏi  ngạc 
nhiên về việc kết án (x. 20,22-24; 21,11-14) hay 
về việc tha về (26,32; x. Plm 22). Thực sự, ngay 
từ khi T. Phao-lô đến Rô-ma, tác giả đã không 
còn  chú  ý  vào  vụ  án,  để  quay  về  với  đề  tài 
chính yếu trong tác phẩm này: đó là việc loan 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

báo Tin Mừng tại Rô-ma, "cho tới tận cùng trái 
đất"  (28,30),  do  chính  T.  Phao-lô,  người  đã 
từng nhận lãnh sứ mạng làm chứng tại Rô-ma, 
cũng  như  tại  Giê-ru-sa-lem  (23,11).  Lối  giải 
thích  về  phần  cuối  sách  Công  vụ  trên  đây, 
không cho phép ấn định ngày tháng biên soạn 
chính xác. Vì khoa phê bình hiện đại thường đặt 
ngày tháng biên soạn Phúc âm thứ ba vào sau 
năm 70, nên cũng chỉ định cho sách Công vụ 
tông đồ một ngày tháng chung quanh năm 80, 
chỉ xê xích mười năm.

 
Tính hiện thời của sách Công vụ
Sách Công vụ tông đồ, xét theo một nghĩa, là 

cuốn hiện thời hơn hết trong mọi sách Tân Ước, 
vì thời gian và không gian Lời Chúa, do sách ấy 
biểu dương, còn mở rộng ra trước mặt mọi ki-tô 
hữu và sẽ còn như vậy cho tới ngày Chúa Giê-
su tái lâm (1,11). Các "anh em" ngày nay phải 
biết đọc sách này, cùng với nhau và cho nhẫn 
nại. Có như thế mới học biết hay nhớ lại rằng: 
họ  luôn  luôn  phải  cùng  nhau  làm  chứng  về 
Chúa Phục Sinh "cho tới tận cùng trái đất". Tuy 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

việc làm chứng này, trong mỗi Giáo đoàn một 
khác, nhưng hết mọi Giáo đoàn vẫn làm thành 
chỉ  một  Dân Thiên Chúa mà thôi.  Và Thánh 
Linh do Chúa Giê-su thông truyền, ngày hôm 
nay  cũng như ngày  hôm qua,  có  khi  sẽ  cảm 
hứng  cho  họ  "những  quyết  định  đồng  tâm" 
(15,25),  giúp họ cùng với  nhau đi  theo "Ðạo 
Chúa". 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Rô-ma Ðức 
Kitô Ðấng Công Chính Hóa 1

 
Thư quan trọng nhất của T. Phao-lô
Trong các  Thư Thánh Phao-lô,  Thư Rô-ma 

hẳn là quan trọng hơn hết. Không những đó là 
Thư dài nhất mà thôi. Xét về phương diện giáo 
lý, đó cũng là một trong những Thư phong phú 
nhất khiến người ta thường coi đó là một Thư 
Khảo luận. Lại là Thư kết cấu mạch lạc hơn cả. 
Ông  Can-vanh đã  quả  quyết  rằng:  "Toàn  thể 
Thư này đều sắp đặt theo phương pháp." Sau 
hết, về phương diện lịch sử, không một Thư nào 
khác gây ảnh hưởng lớn lao bằng.  Một Thần 
học gia Thệ phản mới đây đã dám quả quyết 
(hẳn là có phần hơi quá đáng) rằng: lịch sử Hội 
Thánh đã hòa đồng với lịch sử giải thích Thư 
này. Cố nhiên là bản văn vẫn luôn luôn chiếm 
vị rí ưu đãi trong lịch sử chú giải Thánh Kinh. 
Trong số những người đã chú giải Thư này, ta 
thấy có: ô. Ô-ri-giên, T. Gio-an Kim Khẩu, ô. 
Thê-o-đô-rê, ô. Am-bô-rô-si-át, T. Âu-gút-tinh, 
ô.  A-bê-la,  T.  Tô-ma  A-qui-nô,  v.v...  Nhưng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trong lịch sử Hội Thánh, có hai lúc, việc chú 
giải Thư này đã đóng vai trò quyết liệt: một là 
thế kỷ thứ 5, trong cơn khủng hoảng bè phái 
Pê-la-giên và những tranh luận sôi nổi về tính 
cách nhưng không của ơn cứu độ, hai là thế kỷ 
thứ 16, hồi bắt đầu cuộc Cải lương.

Nhiều sử gia coi cuốn chú giải Thư Rô-ma do 
ô. Lu-tê-rô viết vào năm 1516 thật là khởi điểm 
cuộc Cải lương. Lại  chính trong khi  chú giải 
Thư Rô-ma, là cuốn sách chú giải đầu tiên ông 
viết (mãi năm 540 mới xuất bản), ô. Can-vanh 
đã sửa soạn ấn bản thứ hai cuốn Huấn luyện Ki-
tô giáo (1539) và xác định các luận đề chính 
trong giáo lý ông. Các nhà Cải lương quí mến 
Thư này đặc biệt. Ô. Lu-tê-rô quả quyết: "Thực 
sự Thư này là trung tâm và cốt tủy mọi cuốn 
sách". Ông Can-vanh cũng chủ trương rằng "Ai 
hiểu đúng Thư này, thì mở được cửa đi vào tận 
kho tàng bí mật hơn hết của Thánh Kinh". Ðối 
với  ông  Mê-lăng-tông  cuốn  Loci  communes 
rerum theologicarum (Thần học tổng cương) tác 
phẩm xuất sắc hàng đầu của ông, thực ra chỉ là 
sách chú giải Thư Rô-ma, thì Thư này cho ta 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"Toát lược giáo lý Ki-tô-giáo". Vậy cuốn tín lý 
đầu tiên của giáo phái Lu-tê-rô thực ra là cuốn 
tín lý của Thư Rô-ma.

Từ đó, các nhà chú giải và thần học thệ phản 
đã không ngừng chú giải thư này. Xin nhắc đến 
cách riêng cuốn chú giải  của Kác-Bát  (1919) 
gây ảnh hưởng quyết liệt trên tư tưởng thần học 
đương thời. Trong khi ưu đãi bản văn này như 
thế, hẳn là các thần học gia thệ phản đã phần 
nào bị lôi kéo theo hướng một chiều; nhà chú 
giải  thệ  phản  F.  J.  Li-en-bác  đã  không  ngần 
ngại nói là "mất quân bình". Các thần học gia 
công giáo thì lại quá nhấn mạnh về giáo lý của 
Thư Co-rin-tô thứ nhất.

Vì vai trò Thư Rô-ma đã đóng trong lịch sử 
Hội Thánh bốn thế kỷ gần đây, nên dễ hiểu vì 
sao  các  người  phụ  trách  Bản  dịch  hiệp  tâm 
Kinh Thánh đã quyết định bắt  đầu công việc 
bằng Thư Rô-ma. Họ coi việc dịch Thư này như 
một trắc nghiệm. Vì họ xác tín rằng nếu có thể 
trình bày Thư Rô-ma trong một dịch văn được 
mọi  người  ưng  nhận,  thì  bản  dịch  hiệp  tâm 
Kinh Thánh sẽ không đụng đầu vào những trở 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lực không thể vượt qua. Nhất là họ xác tín về 
ảnh hưởng thần học của công trình này; theo lời 
mục sư M. Bơ-nhê, "bản văn đã khiến chúng ta 
chia rẽ" nay phải nên "bản văn giúp chúng ta 
gặp gỡ lại nhau".

 
Ðịa vị Thư Rô-ma trong đời sống T. Phao-

lô
Khi T. Phao-lô đọc Thư này cho ô. Tec-xi-ô 

(16,12) viết, có lẽ ngài đang ở Co-rin-tô, tại nhà 
ô. Gai-ô là kẻ cho ngài và cho cả Giáo đoàn trú 
ngụ (16,23, x. 1C 1,14-15). Ngài sắp trẩy đi (có 
người  cho  là  ngài  đã  trẩy  đi)  Giê-ru-sa-lem 
(15,25-33),  đem theo  kết  quả  việc  lạc  quyên 
ngài đã tổ chức tại Ma-kê-đoan và A-kai giúp 
hàng  "thánh  hữu  tại  Giê-ru-sa-lem  đang  cơn 
túng thiếu" (15,25-26). Ngài vừa sống ba tháng 
tại  Cô-rin-tô  (Cv  20,3),  vào  cuối  cuộc  hành 
trình truyền giáo thứ ba,  trong đó,  mất  tháng 
trước đây, ngài đã viết các Thư Co-rin-tô, Thư 
Ga-lát và có khi cả Thư Phi-líp nữa. Thế là ngài 
ở vào cuối một trong những thời kỳ nhiều biến 
động hơn hết trong hoạt động thư tín và thần 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

học của ngài. Ngài tưởng mình đã hoàn tất trách 
vụ bên Ðông (15,19-20). Từ đây, ngài dự tính 
đem Tin Mừng tới phương Tây. Tâm hồn ngài 
đã hướng về thành Rô-ma và xứ Tây-ban-nha 
(15,24). Nhưng ngài lo lắng về kết cuộc chuyến 
ngài hành trình đi Giê-ru-sa-lem. Ngài tiên cảm 
thấy  những  sự  khó  khăn  ngài  sẽ  gặp  ở  đó 
(15,30-31).  Sách  Công  vụ  làm  chứng  tá  là 
những lo sợ ấy thật có lý do: "Giờ đây Thánh 
Linh buộc tôi đi Giê-ru-sa-lem, nhưng không rõ 
tôi sẽ gặp những gì tại đây. Chỉ biết là từ thành 
nọ đi tới thành kia, Thánh Linh cứ nhắc đi nhắc 
lại tôi rằng: xiềng xích và khốn khó đang chờ 
đợi tôi!... (Cv 20,22-23).

Tùy theo hệ thống thời  gian người  ta  công 
nhận, mà xếp Thư Rô-ma vào năm 57 hay 58, 
dù sao cũng vào đầu mùa xuân, tức vào mùa 
người ta lại bắt đầu vượt biển sau mấy tháng 
xấu trời mùa đông.

Không bao giờ người ta nghi ngờ về sự Thư 
Rô-ma chính tông là của T. Phao-lô. Chỉ có hai 
chương  cuối  là  đặt  vấn  đề  phê-bình  văn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chương, vì tập truyền thủ bản không nhất trí về 
hai chương ấy.

 
Mục tiêu và dịp viết Thư
Tuy biết khá rõ về các hoàn cảnh biên soạn 

Thư Rô-ma, nhưng chính bản chất Thư này thì 
vẫn còn bí ẩn: phải chăng đây là một thiên khảo 
luận dưới hình thức lá thơ hay thực sự là một 
bức Thư, một bản văn do hoàn cảnh gây nên? 
Nói thể khác: khi đọc Thư này cho thư ký viết, 
T. Tông đồ thực sự muốn là giảng dạy cho Giáo 
đoàn Rô-ma về chân lý Tin Mừng hay là trước 
tiên ngài nhắm đạt tới kết quả thực hành nào 
đó, đáp ứng với nhu cầu riêng ngài biết là có 
trong Giáo đoàn Rô-ma?

a) Bản văn giáo lý
Cho tới thế kỷ 19, đa số các nhà chú giải đều 

coi Thư Rô-ma là một bức Thư khảo luận: tức 
là một bản văn giáo lý dưới hình thức lá thư 
ngỏ. Việc loan báo ngài sắp đến Rô-ma, đối với 
T.  Phao-lô  chỉ  là  một  viện  cớ  vậy  thôi.  Vì 
không biết Giáo đoàn này, không có quyền chi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trực tiếp trên họ, mà lại "không muốn xây trên 
nền tảng người  khác  đặt  rồi"  (15,20),  nên T. 
Phao-lô không cần đề cập tới những vấn đề cụ 
thể của cộng đoàn,  cũng không cần dấn thân 
vào  cuộc  tranh luận hay  là  biện  hộ  cá  nhân, 
Ngài chỉ nhân dịp gửi thư cho Giáo đoàn Rô-
ma để trình bày với người Rô-ma và qua người 
Rô-ma, với mọi tín đồ, những vấn đề chính yếu 
ngài đang suy nghĩ bấy giờ, và nhắc lại  cách 
thanh thản hơn và có hệ thống hơn sứ điệp ngài 
đã gởi trong Thư Ga-lát.

Vì buộc ta phải so sánh hai Thư ấy với nhau. 
Trong cả hai Thư ta đều gặp lại những đề tài 
chính trong giáo lý T. Phao-lô về sự công chính 
hóa và ơn cứu độ, về luật Môi-sen và đức tin 
Ki-tô giáo, về giá trị tiên bảo của hình ảnh ông 
Áp-ra-ham, v.v. Nhưng nét tương phản giữa hai 
Thư cũng rõ rệt không kém. Thư Ga-lát cho ta 
cảm tưởng là đã viết  trong cơn xúc động thể 
nào, thì Thư Rô-ma lại khiến ta lưu ý tới giọng 
bình tĩnh và giáo huấn, tới sự thanh thản vô tư, 
và những cái nhìn cao sâu như thế. Cũng chính 
là một sứ điệp, nhưng trình bày và quảng diễn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

rộng rãi hơn, thản nhiên hơn, không có giọng 
bút  chiến.  Có  người  đã  nói  Thư  Ga-lát  như 
giòng nước lũ cuồn cuộn, còn Thư Rọ-ma như 
dòng nước sông êm đềm chảy xuôi.

Ðã hẳn là trong suốt cả Thư T. Phao-lô mạnh 
mẽ nói với người đối thoại vô hình, mà không 
bào giờ nêu tên người ấy ra cách chính xác hơn. 
Chỉ cần đọc bản việt văn cũng đủ khiến ta lưu ý 
việc T.  Phao-lô liên lỉ  dùng những kiểu thức 
hùng biện như lối hỏi tu từ học, thán từ, tiếng 
kêu  lên,  câu  xen  kẽ  hay  là  câu  trong  ngoặc. 
Không thấy trong Thư nào ngài xử dụng nhiều 
như trong Thư này các phương thức hùng biện, 
ví dụ mấy kiểu nói: "Vậy biết nói làm sao?", 
"anh em lại không biết rằng", "bởi người kia, dù 
bạn là ai cũng vậy"... Nhưng chính việc dùng 
nhiều định thức tu từ như thế lại chứng minh 
người đối thoại chỉ là nhân vật tưởng tượng mà 
thôi, theo phương thức triết lý bình dân đương 
thời.

Ðặc  tính  không  lệ  thuộc  thời  gian  và  chú 
trọng  về  giáo  lý  hơn  của  Thư  này  đã  khiến 
người ta muốn coi đó là một thứ "thần học tổng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quan". Tuy nhiên Thư này có quá nhiều thiếu 
sót,  nên không thể coi  là  một  bản "toát  lược 
giáo lý Ki-tô giáo" hay cả như là tổng hợp giáo 
lý của T. Phao-lô, cũng vậy. Vì sự khác nhau 
phi thường không những về văn thể, nhưng về 
cả đề tài, giữa Thư Rô-ma và các Thư Cô-rin-tô 
cũng viết vào thời kỳ đó, khiến ta phải lưu ý. 
Cái chi phối hai Thư Co-rin-tô là hai đề tài gần 
gũi  với  nhau:  T.  Phao-lô  biện  hộ  cho  quyền 
bính  tông  đồ  của  ngài  và  tranh  đấu  cho  sự 
thống nhất và xây dựng Giáo đoàn Cô-rin-tô. 
Còn trong Thư Rô-ma, nói được là không bao 
giờ đề cập tới Giáo đoàn, ít nữa là cách minh 
nhiên, trừ ra trong mấy lời nhắn nhủ thực hành 
ở hai chương cuối.  Lời giáo huấn quan trọng 
Thư Cô-rin-tô nói về phép Sùng Ân (1C 11,17-
34) không có chút gì tương đương trong Thư 
Rô-ma. Trong các Thư Cô-rin-tô cũng có tiếng 
dội vào Thư Rô-ma: hai đàng đều gặp lại hình 
ảnh Hội Thánh là Thân Thể Ðức Ki-tô (1C 12, 
12-27; Rm 12,4-6) và đề tài  Ðức Ki-tô là A-
đam thứ hai (1C 15; Rm 5).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tuy không thể coi Thư Rô-ma là tổng hợp tư 
tưởng thần học của T. Phao-lô, và càng không 
thể coi  là  tương đương với  cuốn tín  lý Ki-tô 
giáo theo nghĩa kim thời, nhưng không có thể 
coi đó là toát lược điều chính T. Phao-lô đã hai 
lần trong thư gọi là "Phúc âm ngài giảng" (2,16; 
16,25), tức là điều ngài coi là trung tâm của Tin 
Mừng ngài loan báo cho chư dân.

b) Bản văn hoàn cảnh
Ðàng khác, tính không lệ thuộc thời gian và 

tổng quát của Thư Rô-ma không ngăn trở Thư 
này "có vị trí lịch sử xác định" và đáp ứng các 
vấn đề nghiêm trọng hơn hết đã đặt ra cho Hội 
Thánh lúc bấy giờ. Ðối với một số người, đề tài 
Hội Thánh, mặc dầu không đá động tới danh từ 
này, chính là nhãn giới mà mọi đường nét cốt 
yếu của tư tưởng trình bày trong Thư đều qui về 
đó. T. Phao-lô ý thức được mối hiểm nguy đe 
dọa Hội Thánh vào lúc bấy giờ trong lịch sử 
Hội Thánh: tức là mối nguy chia thành hai cộng 
đoàn,  một  cộng  đoàn  ki-tô  hữu  gốc  Do-thái, 
thừa kế Hội đường Do-thái, một cộng đoàn ki-
tô hữu gốc chư dân mà ngài tự biết mình là tông 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đồ của họ, và giáo đoàn sau cắt đứt khỏi cộng 
đoàn trước, không còn liên lạc hữu hình chi với 
quá khứ. Những cơn khủng hoảng mới xảy ra 
trong Giáo đoàn Ga-lát và Co-rin-tô càng khiến 
ngài xác tín hơn về tính nghiêm trọng của tình 
trạng  nói  đây.  Khi  biên  soạn  bức  thư  ngài 
không biết rõ mình sẽ được tiếp đón thể nào tại 
Giê-ru-sa-lem.  Nên  ta  hiểu  vì  sao  trong  thư 
dành cho rất nhiều độc giả, T. Phao-lô đã muốn 
nêu bật sự nhất trí của Mặc khải trong Cựu Ước 
và trong Tin Mừng, những lời hứa không thể 
lầm đối với I-ra-en và vai trò dân ấy trong lịch 
sử cứu độ. Thư Rô-ma sẽ là như phần bổ túc - 
trên bình diện giáo lý - cho việc cố gắng của T. 
Phao-lô - trên bình diện thực hành - để tổ chức 
lạc quyên giúp đỡ các nhu cầu của cộng đoàn 
ki-tô hữu gốc Do-thái và để đánh dấu tình liên 
đới của tín đồ dân ngoại với tín đồ xứ Pa-lê-tin.

Vả  lại,  có  đúng  như  thiên  hạ  thường  quả 
quyết là những người trực tiếp nhận Thư không 
phải là điều kiện cho nội dung và hình thức của 
Thư này? Nếu thế thì Thư Rô-ma sẽ là nố trừ 
trong tác phẩm văn chương của T. Phao-lô, vì 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mọi Thư ngài viết đều do hoàn cảnh đòi buộc, 
đáp ứng các nhu cầu của Giáo đoàn ngài viết 
cho. Ðã vậy thì ta lại không cần tự hỏi xem Thư 
Rô-ma có phải là do tình cảnh Giáo đoàn Ro-
ma vào những năm 57-58 đòi hỏi? Nhiều tác 
giả đã tìm tòi theo chiều hướng ấy. tuy nhiên, vì 
ta không biết rõ tình hình chính xác của Giáo 
đoàn Rô-ma, vào lúc T. Phao-lô viết Thư cho 
họ, gồm có những thành phần nào, và bao hàm 
những khuynh hướng chi, cho nên các điều giải 
thích  người  ta  đề  nghị,  ta  chỉ  có  thể  coi  là 
những giả thuyết cho công trình nghiên cứu mà 
thôi. Chính bức Thư không cung cấp cho ta chi 
tiết nào rõ rệt. T. Phao-lô chỉ nêu lý do ngài đến 
thăm là sự ngài nhiệt liệt ước ao "củng cố" niềm 
tin các ki-tô hữu tại Rô-ma. Ngài có sợ các tín 
đồ gốc Do-thái tuyên truyền các ý tưởng họ tại 
Rô-ma cũng như họ đã làm tại Ga-lát hay tại 
Co-rin-tô? Ngài có muốn đề phòng trước cho 
tín đồ Rô-ma chống lại các hành vi của tín đồ 
Do-thái? Không phải là không thể có như vậy; 
nhưng trong Thư không có gì cho phép ta gán 
mục tiêu ấy cho T. Tông đồ (Tuy nhiên, nên x. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

16,17-26,  nhưng giọng nghiêm khắc  trong cả 
đoạn này tương phản với giọng ôn tồn trong cả 
bức Thư).

Trong mọi giả thuyết đã đề cập đến trên này, 
có một điều đáng cho ta lưu ý. Từ đầu thế kỷ 19 
nhiều nhà chú giải đã tự hỏi rằng phải chăng 
Thư  Rô-ma  cốt  yếu  nhằm vào  mục  tiêu  hòa 
giải. Vì ta biết là số người Do-thái lưu trú tại 
Rô-ma rất quan trọng, thậm chí khiến Hoàng đế 
Cơ-lau-đi ra sắc chỉ trục xuất vào năm 49, có lẽ 
là sau những rối loạn gây nên tại đó do việc rao 
giảng Tin Mừng về Ðức Giê-su Ki-tô.  Ta lại 
biết rằng những ki-tô hữu gốc Do-thái cũng bị 
án trục xuất này, ví dụ như ông A-qui-la và bà 
Phi-ca  đã  tới  thành  Co-rin-tô  (Cv 18,2).  Tuy 
nhiên, chẳng bao lâu đã trừu sắc chỉ ấy lại, và 
nhiều người Do-thái  lại  trở về Rô-ma, khi  T. 
Phao-lô viết Thư này, thì ông A-qui-la với bà 
Phi-ca  lại  có  mặt  ở  Rô-ma  rồi  (16,3).  Phải 
chăng  ki-tô  hữu  gốc  chư  dân  đã  có  thái  độ 
khinh dể  và tự tôn ít nhiều đối với các anh em 
gốc Do-thái khi họ trở về Rô-ma (x. 11,17-25; 
14,3.10;  15,25-27).  Phải  chăng  khi  ấy  Giáo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đoàn Rô-ma đã bị chia rẽ sâu xa, tách ra hai bè, 
một gồm ki-tô hữu gốc chư dân, một gồm ki-tô 
hữu gốc Do-thái? Trước tình hình như vậy, T. 
Phao-lô có lẽ nhắm mục tiêu làm cho cả hai bè 
chấp nhận lẫn nhau, ý thức về sự nhất trí căn 
bản của mình. Như thế thì tuyệt đỉnh bức Thư 
có lẽ là câu 7 trong ch. 15: "Vậy anh em hãy 
đón tiếp nhau như Ðức Ki-tô đã đón tiếp anh 
em, cho vinh danh Thiên Chúa". Hết mọi điều 
quảng diễn ở  trên đều qui  hướng tới  câu kết 
luận thực tiễn này.

Nhiều dấu chỉ  khiến cho giả  thuyết  này có 
phần đúng với sự thật. Người ta đã có thể ghi 
nhận là T. Phao-lô luôn luôn "hướng một con 
mắt tới người ki-tô hữu gốc Do-thái và con mắt 
kia tới các tín đồ gốc chư dân" (Pơ-lây-đơ-rơ). 
Vì bức Thư năng dùng hai từ "Do-thái hay Hi-
lạp"  hay  những  từ  song  song  với  hai  từ  ấy 
(1,14-16;  2,9.10.25-27;  3,9-29;  4,9-12;  9,23; 
10,12;  11,13-25;  15,8tt).  Ðiều kỳ lạ  là  không 
thấy nói với "Giáo đoàn Thiên Chúa" vốn đóng 
vai trò kẻ nhận Thư trong mọi Thư khác của T. 
Phao-lô. Ta sẽ dễ giải thích được điều ấy, nếu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

T. Tông đồ tự coi mình không phải đứng trước 
một cộng đồng hiệp nhất. Sau hết phần quảng 
diễn dài về dân Thiên Chúa và về số mệnh I-ra-
en có thể biện minh đầy đủ theo viễn ảnh này. 
Gần đây người ta nhắc lại giả thuyết này và đưa 
ra nhiều luận chứng mới cho vững chắc thêm. 
Nếu đúng như vậy, thì  Thư Rô-ma sẽ có đặc 
tính hiệp tâm siêu vời, trước khi xuất hiện danh 
từ này. Dù có vẻ lôi cuốn bao nhiêu mặc lòng, 
lời giải thích ấy vẫn chỉ là một giả thuyết mà 
thôi. Vì T. Phao-lô không đề cập điều chi chính 
xác về tình hình của Giáo đoàn Rô-ma, nên ta 
không  có  thể  coi  giả  thuyết  ấy  là  chắc  chắn 
được.  Dù  sao  giả  thuyết  ấy  làm  sáng  tỏ  rất 
nhiều bức Thư khó hiểu và bí ẩn này và khiến 
Thư ấy càng đáng cho ta lưu tâm hơn nữa.

 
Lược đồ Thư
Không một bản văn nào của T. Phao-lô cho ta 

có cảm tưởng là được cấu kết chặt chẽ và theo 
lược  đồ  gắt  gao  cho  bằng  Thư  Rô-ma.  Tuy 
nhiên, dù mọi nhà chú giải đều nhìn nhận Thư 
này, cũng như hầu hết mọi Thư khác, gồm có 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hai phần rõ ràng phân biệt với nhau, một phần 
tín lý (1-11), một phần luân lý hay là khuyên 
nhủ (12-16), nhưng họ không còn đồng ý nữa, 
khi cần xác định lược đồ cách rõ rệt hơn. Vì thế 
một ít nhà chú giải cho rằng Thư không có một 
cơ cấu nào khác ngoài cơ cấu đối thoại. Người 
ta đã nói Thư Rô-ma chỉ là một bức Thư xuất 
phát từ cuộc liên lỉ đối thoại với người Do-thái 
(dialogus cum Judaeis).

Dù vậy, đa số nhà chú giải coi Thư này có 
lược đồ vững chắc và chín chắn, miễn là nhìn 
nhận Thư ấy không hoàn toàn nhất trí về văn 
thể hay về tư tưởng liên tục với nhau. T. Phao-
lô không phải là một nhà văn cổ điển và khí văn 
hùng biện tự đáy lòng ngài phát ra và đọc cho 
thư ký viết, ta không thể chia thành những phần 
đoạn. Theo các nhà chú giải ấy thì T. Phao-lô 
đã muốn bàn về tội lỗi (ch. 1 đến 3,20), rồi về 
sự công chính hóa (ch. 3,21 đến 4,25) và sau 
cùng về sự thánh hóa (ch. 5-8). Nhưng theo giả 
thuyết này, thì phần cuối Thư chỉ là một chuỗi 
phụ trương biệt lập ít nhiều với phần tín lý.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Còn những công trình nghiên cứu mới đây thì 
đề nghị những kết cấu khác nhau, có lẽ gần với 
chú ý trung tâm của T. Tông đồ và giống hơn 
với lối văn ngôn sứ trong Cựu Ước, không ưa 
quảng diễn bằng lý luận đường thẳng theo lối 
tây  phương  cho  bằng  nhắc  đi  nhắc  lại  như 
đường xoay ốc theo đông phương. Sau đây là ví 
dụ tóm tắt một trong các lược đồ người ta mới 
đề nghị. Thư lần lượt mô tả theo bốn đợt khác 
nhau cảnh khốn nạn của loài người và sự toàn 
thắng của Phúc Âm: (1) Cảnh khốn nạn của chư 
dân và Do-thái  bị  Thiên Chúa phạt  (ch.  1,18 
đến 3,20) và ơn Ðức Giê-su Ki-tô công chính 
hóa  mọi  người  tin  cậy  nơi  Người  (3,21  đến 
4,25). (2) Cảnh loài người khốn nạn vì liên đới 
với ông A-đam thứ nhất (5,1-14) và được cứu 
độ nhờ liên đới với Ðức Giê-su Ki-tô (5,15 đến 
6,23; trong chương 5 hai đề tài khốn nạn và cứu 
độ này hòa hợp mật thiết với nhau). (3) Loài 
người khốn nạn vì nô lệ Luật Môi-sen (7,1-25) 
và được giải phóng nhờ Thánh Linh (8,1-39). 
(4) Dân I-ra-en khốn nạn vì từ chối Ðức Ki-tô 
(9,1 đến 10,21) và cuối cùng được vào lãnh ơn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cứu độ của I-ra-en mới bao gồm người Do-thái 
và người dân ngoại (11,1-36). Cố nhiên lược đồ 
này chỉ là giả thuyết, nhưng có hai cái lợi: một 
là nêu rõ sự kiện bốn đợt mô tả cảnh khốn nạn 
và ơn cứu độ này đã dùng bốn từ ngữ bản chất 
và nguồn gốc khác nhau: đó là từ ngữ pháp lý 
trong đợt nhất, từ ngữ bí tích trong đợt hai, từ 
ngữ thần linh trong đợt ba và từ ngữ lịch sử 
trong  đợt  cuối  cùng.  Hai  là  chứng  tỏ  mấy 
chương 9 đến 11 có liên lạc hữu cơ với luận 
chứng các ch. 1 đến 8. Tuy nhiên, lược đồ này 
không làm ta thỏa mãn về hai điểm: một là tuy 
nó chứng tỏ các ch. 9 đến 11 tự nhiên ăn nhập 
với luận chứng bức Thư, nhưng không làm cho 
thấy rõ ba chương ấy, dù sao, cũng là một phần 
tương đối biệt lập đối với toàn bức Thư và thậm 
chí còn cấu thành một toàn thể tuyệt vời nhất 
trí, khiến ta có thể tự hỏi một cách hợp lý rằng 
phải  chăng ba  chương  ấy  đã  được  biên  soạn 
riêng, rồi sau mới cho xen vào nơi đó trong bức 
Thư này.  Vì ba chương ấy không xuất hiện như 
là phần nối tiếp tất nhiên của các ch. 1-8 với đề 
tài  căn bản đã nêu lên ở 1,16-17,  là  sự công 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chính mới do Ðức Ki-tô đem lại cho loài người. 
Hai là lược đồ ấy không nêu rõ vị trí bản lề của 
ch. 5. Vì nhiều nhà chú giải đã nhấn mạnh rằng 
từ ch. 5, thấy xuất hiện một quan điểm có phần 
mới mẻ. Từ chương này, sự công chính hóa từ 
đây xuất hiện là cái thuộc về quá khứ, là cái đã 
hoàn tất  rồi:  các động từ ở thì  "aoriste" (quá 
khứ);  đức  tin  còn  được  nhắc  đến  ở  5,2,  nay 
nhường chỗ cho đức cậy: đề tài Kauchèsis (tự 
hào, hiên ngang, vinh dự) cũng được biến hóa 
và từ đây mang ý nghĩa tích cực hơn, vì sự "tự 
hào" ấy chỉ còn diễn tả sự nương tựa vào một 
mình Thiên Chúa mà thôi. Sau hết đề tài căn 
bản ch. 5,11 đến 8 không phải là sự công chính 
hóa,  nhưng chính là  sự sống;  phép thanh tẩy 
khai  mạc đời sống với  Ðức Ki-tô (ch.  6);  và 
việc  thông  ban  Thánh  Linh  và  sự  Ngài  hiện 
diện trong ta để nên động lực và nguồn sống, đó 
chính là dấu chỉ ta hiệp thông với Ðức Ki-tô 
vinh hiển và với đời sống thần tính của Người 
trong trạng thái Chúa Phục Sinh huy hoàng (ch. 
8).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Vậy luận chứng các ch. 1 đến 8 tỏ ra càng đi 
càng tiến. Sở dĩ ta không thấy rõ đà tiến triển 
đó, chính là tại T. Tông đồ đọc một bản văn 
khó, lắm khi đã theo nhiều dòng lý luận và tư 
tưởng xen tréo vào nhau. Dù sao cái hay của lối 
trình bày bằng bốn đợt mô tả này là chứng tỏ T. 
Phao-lô tha thiết lưu tâm vào việc loan báo Tin 
Mừng, lần lượt nói với người ki-tô hữu gốc Do-
thái và gốc dân ngoại, rồi sau hết trong phần 
luân  lý  kết  thúc  (12,1-16,2)  ngài  khuyên  họ 
phải sống trong cái cụ thể hằng ngày của tình 
yêu thương: từ bỏ mọi điều tự đắc tự cao, để 
chăm lo tìm lợi ích cho người khác và lưu tâm 
tránh tất cả những gì có thể đe dọa tình liên đới 
giữa ki-tô hữu với nhau và với hết mọi người. 
Ðó là cách trong thời gian sống ở đời này, họ sẽ 
loan báo và phác họa sự hoàn tất lịch sử (13,11-
14). Theo viễn ảnh này, phần thứ năm của bức 
Thư ăn khớp hữu cơ với bốn phần đầu.

 
Thần học của Thư Rô-ma
Như chúng tôi đã nói, tuy Thư Rô-ma không 

đề  cập  tới  mọi  đề  tài  trong  thần  học  của  T. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phao-lô, nhưng hễ nói tới đề tài nào, đều bàn 
một cách sâu xa, sáng sủa và mạnh mẽ tuyệt 
vời.  Không có nơi nào khác,  T.  Tông đồ nói 
một cách siêu phàm như thế về quyền năng của 
ơn Chúa, về sự chúc dữ do tội gây nên, về sự 
công chính hóa nhờ đức tin, về sự chết và sống 
làm một với Ðức Ki-tô Phục sinh, về tác động 
của Chúa Thánh Linh... Không thể nhận định ở 
đây, một cách tổng quát về tính phong phú của 
một tư tưởng mà những sắc thái tinh vi không 
làm yếu đi lý luận chặt chẽ, và tính tế nhị không 
nơi nào lại làm nhụt mất khí văn mạnh mẽ hùng 
hồn. Lời chú giải rất dồi dào, cách riêng đối với 
Thư này, sẽ giúp bạn đọc thấy mọi đề tài lớn 
của T. Tông đồ tại chính nơi chúng xuất hiện 
trong bản văn: đó là như một thứ tập ngữ vựng 
của T.  Phao-lô,  luôn luôn có tương quan với 
đường hướng tư tưởng T. Tông đồ, mà bạn đọc 
sẽ gặp thấy ở cuối những trang ấn bản này.

 
Trắc nghiệm cho bản dịch hiệp tâm Kinh 

Thánh



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Xin nói ngay rằng điều quí hóa đặc biệt đối 
với người công giáo, chính thống và thệ phản 
chúng tôi là chúng tôi đã từng bước khám phá 
ra những cái phong phú trong sứ điệp T. Tông 
đồ. Chúng tôi đã khám phá ra rằng chúng tôi 
hiệp nhất với nhau trong cùng một niềm say sưa 
tìm hiểu và cùng một ý muốn đón nhận, để sống 
ngày hôm nay, một trong những đường hướng 
quan trọng của sứ điệp nguyên sơ, sứ điệp đã 
nhờ qua T. Tông đồ, mà chinh phục toàn thể 
lưu  vực  biển  Ðịa  trung.  Nhờ  lắng  nghe  một 
cách tri ân tiếng nói của các nhà thời danh đã 
chú giải Thư này qua bao nhiêu thế kỷ và tiếp 
thụ những gì  phong phú trong các tập truyền 
riêng của từng giáo phái, chúng tôi đã cảm thấy 
như một hồng ân và phúc lộc, cái đặc ân được 
cùng nhau phiên dịch và chú giải, với một tinh 
thần hiệp nhất sâu xa, chính bản văn xưa kia đã 
là dịp gây nên xiết bao tranh chấp. Ê-kíp hiệp 
tâm phụ trách bản dịch mới này, bản dịch đã 
làm trắc nghiệm cho biết là có thể hoàn thành 
Bản dịch hiệp tâm Kinh Thánh, và tất cả những 
ai đã mong ước và ủng hộ ê-kíp chúng tôi trong 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

việc cố gắng này, cũng mong ước cho các bạn 
đọc - nhất là các nhóm hiệp tâm - chia sẻ niềm 
vui và ơn ích mà ê-kíp chúng tôi đã gặp thấy 
trong khi làm việc. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 1 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô 
Ðức Kitô Cao Minh Thiên Chúa

 
Cộng đoàn Cô-rin-tô
T. Phao-lô đã sống mười tám tháng ở Cô-rin-

tô để loan báo Tin Mừng tại đó (Cv 18,1-8), từ 
năm 50 đến 52. Theo một số người ước lượng, 
tuy không chắc lắm, thì dân số Co-rin-tô thời ấy 
có hơn nửa triệu người, mà hai phần ba là nô lệ. 
Bị  phá hủy năm 146 trước Công nguyên,  rồi 
một trăm năm sau được ông Xê-sa-rê tái thiết, 
đó  là  một  thành thị  mới,  sẽ  thịnh vượng phi 
thường nhờ vị trí địa lý và hai cửa biển, một là 
Ken-cơ-rê trên biển Ê-giê (vịnh Sa-rô-ních), hai 
là  Lê-chê,  trên  biển  A-di-a-tích  (vịnh Co-rin-
tô).

Co-rin-tô  có  hai  đặc  tính  trong  đời  sống 
những cửa biển lớn thuộc bất cứ thời đại nào. 
Một là  dân cư gồm mọi  nòi  giống,  mọi  tông 
giáo pha trộn với nhau, hai là đời sống xa hoa 
buông tuồng của những người thủy thủ ham mê 
tìm lạc thú, sau những tháng vượt biển lâu dài. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Việc tôn thờ chính yếu tại Co-rin-tô là thờ thần 
A-pho-đi-tô.  Có  một  đền  thờ  kính  dâng  cho 
thần ấy, mà nhân viên trong đền chuyên nghề 
mãi  dâm thần thánh.  Ngay thời  A-rít-to-phan 
kiểu nói "sống theo lối Co-rin-tô" đã có nghĩa 
xấu xa rồi. Hậu quả người ta có thể thấy trước 
được là thiểu số thì giàu có tha hồ phè phỡn, 
còn  đa  số  thì  nghèo  xác  nghèo  xơ.  Sau  hết 
thành thị  tứ  chiến này là  một  trung tâm tinh 
thần gồm có đại diện của mọi gia đình trí thức. 
Vào thế kỷ thứ hai,  một  nhà tu từ dã có thể 
khen Co-rin-tô vì  có nhiều trường học,  nhiều 
triết gia và nhiều văn sĩ, mà bất luận ở góc phố 
nào người ta  cũng đều gặp thấy. Co-rin-tô là 
một trung tâm tông giáo, trong đó các loại tôn 
thờ huyền bí của Ðông phương có sức lôi cuốn 
rất nhiều.

Cộng đoàn ki-tô  hữu do lời  T.  Phao-lô rao 
giảng qui tụ ở Co-rin-tô gồm có những thành 
phần  phản  ảnh  đúng tình  hình  thị  xã  ấy.  Có 
những  người  giàu  và  những  người  nghèo 
(11,21-22), nhưng số người trên thật là ít (1,26), 
còn toàn thể gồm những người hèn kém, những 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tên nô lệ (7,21), nói tắt là những kẻ bị người ta 
khinh rẻ (1,28).

Những ki-tô hữu ấy làm thành một công đoàn 
sống động và sốt sắng, nhưng rất dễ bị lôi kéo 
theo đà  hư hỏng trong nếp sống xung quanh 
mình: nào trai gái buông tuồng (6,12-20), nào 
cãi cọ theo triết lý dân ngoại lén vào Hội Thánh 
dưới  hình  thức  lớp  sơn  ki-tô  giáo  bên  ngoài 
(1,19-2,10) và làm sai  lạc  những xác tín căn 
bản trong niềm tin mới (ch. 15), nào sức thu hút 
của cả các tông giáo huyền bí mà những biểu lộ 
vô trật tự chực tái diễn trong các buổi hội ki-tô 
giáo (14,26-38). Mầm cây ki-tô giáo lành mạnh 
và cường tráng, nhưng rễ nó bám vào mảnh đất 
không đồng nhất với mình. Ðó là tình cảnh bất 
bình thường, nên được Thánh Linh đến phù trợ, 
phân phát nhiều ơn huệ phi thường (12-14) và 
trong các Thư ngài  viết,  T.  Phao-lô tìm cách 
thay đổi  đi,  nhờ cung cấp cho mầm cây non 
chất mầu ki-tô giáo nó còn thiếu thốn.

Ðó là điều làm cho Thư này đáng lưu tâm. 
Ðọc Thư, ta thấy rõ các vấn đề đặt ra do việc 
đức tin ki-tô giáo ăn rễ vào một nền văn hóa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dân  ngoại  và  những  phương  thế  T.  Phao-lô 
dùng để giải quyết các vấn đề này.

 
Các hoàn cảnh đòi gởi bức Thư
Xin ghi lại vắn tắt những biến cố theo nhau từ 

khi T. Phao-lô rao giảng tại Co-rin-tô lần thứ 
nhất  tới  khi  ngài  gởi  Thư Co-rin-tô này.  Khi 
trẩy  đi  rồi,  T.  Phao-lô  vẫn  liên  lạc  với  cộng 
đoàn ngài đã sáng lập. Nhờ 5,9-13, ta biết  là 
trước Thư 1C đã có một Thư khác (thường gọi 
là Thư tiền qui điển) hiện nay ta không còn giữ 
được.  Trong  Thư  đó,  T.  Phao-lô  có  bàn  về 
những mối tương quan giữa ki-tô hữu và những 
"kẻ buông tuồng". Một ít phê bình gia trưởng là 
có một đoạn Thư ấy ghi lại ở 2C 6,14-7,1. Có lẽ 
đó là đáp lại một bức Thư giáo đoàn Co-rin-tô 
đã gởi đặt ra một số câu hỏi và T. Phao-lô đã trả 
lời.  Ðàng  khác,  nhờ  tường  thuật  trong  sách 
Công vụ (18,24-28), ta biết rằng cộng đoàn Co-
rin-tô đã tiếp đón một  nhà giảng thuyết  ki-tô 
giáo rất  có giá trị  là ông A-po-lô,  một  người 
Do-thái gốc ở thành A-léc-xan-di, đã theo niềm 
tin mới và tại Ê-phê-sô đã dứt khoát trở lại với 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ðức Ki-tô  nhờ ông A-qui-la  và  bà  Phi-ca  và 
được ông bà gởi thơ giới thiệu khi ông ấy trẩy 
đi thành Co-rin-tô. Sách Công vụ xác định thêm 
rằng ông A-po-lô là người lợi khẩu, thông thạo 
Thánh Kinh và tại Co-rin-tô ông giúp đỡ Giáo 
đoàn nhiều lắm, cách riêng là trong những cuộc 
tranh luận với người Do-thái. Có lẽ ông tài giỏi 
hơn, nên T. Phao-lô bị người ta chê là thiếu lợi 
khẩu (2C 10,10). Ta dễ hiểu đó là lý do làm cho 
xuất hiện một bè nại tới ông A-po-lô và tranh 
giành với nhóm tín đồ tự xưng là môn đệ T. 
Phao-lô (1,12). Hẳn là ông A-po-lô không ủng 
hộ việc hình thành nhóm đó, vì ông ở lại Co-
rin-tô chẳng bao lâu và khi T. Phao-lô viết Thư 
1C thì ông đang lưu trú ở Ê-phê-sô với ngài và 
từ chối không chịu quay về Co-rin-tô, mặc dù 
T. Tông đồ khuyên nhủ. Hẳn là vì ông không 
muốn ra vẻ như ưng thuận bè phái nại đến mình 
(16,12). Ðối lập với bè ông A-po-lô, là bè T. 
Phao-lô, bè T. Phê-rô và bè Ðức ki-tô (1,12). 
Nhóm thứ nhất  có lẽ  thành bởi những tín đồ 
thán phục T. Phao-lô và quyến luyến ngài cách 
riêng theo óc phe đảng. Nhóm thứ hai xuất hiện 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sau khi những ki-tô hữu nại tới T. Phê-rô có dịp 
ghé  qua  Co-rin-tô  (Kê-pha  là  tên  A-ram của 
ngài,  dịch sang tiếng Hi-lạp là  Petros).  Có lẽ 
chính T. Phê-rô cũng đến thành Co-rin-tô nữa. 
Vì theo 9,5, hình như giáo hữu Co-rin-tô biết rõ 
ngài. Còn bè Ðức Ki-tô, thì người ta đã nêu ra 
nhiều giả thuyết rất khác nhau: nào nhóm tín đồ 
Do-thái hóa chỉ muốn nhìn nhận Ðức Giê-su là 
Ðấng Mê-xi-a Do-thái, nào nhóm ngộ đạo duy 
linh,  chủ trương mình chỉ  lệ  thuộc vào Thần 
Linh của Ðức Ki-tô, và phủ nhận mọi tổ chức, 
mọi cộng đoàn Hội Thánh v.v. Có lẽ nhóm này 
thật sự không xuất hiện bao giờ, vì kiểu nói "tôi 
thuộc về Ðức Ki-tô" (1,12) có thể chỉ là điều 
nhận xét của một người sao chép, rồi về sau câu 
ấy xen vào bản văn hoặc là câu T. Phao-lô trả 
lời những tự đắc tự cao của các người theo mấy 
bè phái kia. Những chia rẽ này có liên quan tới 
sức thu hút tại Co-rin-tô do thứ khôn ngoan bí 
truyền vừa có tính triết học, vừa có vẻ thần bí 
gây nên.  Chính vì  thế,  mà trong thư ngài,  T. 
Phao-lô nối kết hai đề tài chia rẽ và khôn ngoan 
lầm lạc ấy  với  nhau,  và đối  lập với  sự khôn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngoan ấy là sự khôn ngoan của Ðức Ki-tô, sự 
khôn ngoan của Thánh giá (1,10-3,4).

Tình thế nguy ngập ấy hẳn là đã đến tai T. 
Phao-lô,  khi  ngài  lưu  trú  tại  Ê-phê-sô,  trong 
cuộc hành trình truyền giáo thứ ba của ngài (Cv 
19), trước là nhờ ông A-po-lô, sau là là nhờ các 
người  nhà  Cơ-lo-ê  (x.  1,11).  Ngài  còn  biết 
nhiều tin đáng lo ngại khác, hẳn là do cùng một 
đường dây. Ðó là trường hợp một người loạn 
luân sống với bà dì ghẻ (5,1-13), các vụ ki-tô 
hữu kiện nhau trước tòa án người ngoại  giáo 
(6,1-11),  những  nố  buông  tuồng  (6,12-20), 
những rối loạn trong khi cử hành phép Sùng Ân 
và  trong  các  phiên  hội  phụng  thờ  (11,2-34), 
những giáo lý sai lạc về việc kẻ chết sống lại 
(15). Ðàng khác chính người Co-rin-tô cũng xin 
T. Phao-lô can thiệp vì họ đã viết thư cho ngài 
về một số vấn đề. Ta có thể nói chắc điều ấy về 
sự đồng trinh và hôn nhân (x. 7,1); ta có cả lý 
do giả thiết như vậy về việc ăn thịt cúng ngẫu 
tượng:  có  được  phép  ăn  hay  không (x.  8,1)? 
hoặc về các ơn huệ linh thiêng: phẩm trật các ân 
huệ  đó  thế  nào,  xử  dụng  làm  sao  (x.  12,1). 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Những nguyên tố này làm thành những vấn đề 
khác  nhau  T.  Phao-lô  đề  cập  đến  trong  Thư 
ngài. T. Tông đồ muốn sửa chữa các điều lạm 
dụng, tái thiết sự bình an hòa hợp trong cộng 
đồng, trả lời nhiều vấn đề do đời sống ki-tô hữu 
đặt ra cho tín đồ ở Co-rin-tô. Có thể coi Thư 
này đã viết vào mùa xuân năm 56 (x. ám chỉ lễ 
Vượt qua ở 5,7-8).

 
Lược đồ Thư và những phương thức biên 

soạn
Khác  với  Thư  Rô-ma  chẳng  hạn,  người  ta 

không bao giờ tranh luận về việc phân chia Thư 
1 Co-rin-tô thành nhiều phần nhỏ; vì đó là điều 
quá hiển nhiên T. Phao-lô chỉ lần lượt bàn đến 
các đề tài đan cử trên này. Phải chăng có thể 
gom các  phần  nhỏ  ấy  thành  những phần  lớn 
hơn?  Người  ta  thường  đề  nghị  lược  đồ  hai 
phần: một là sự chia rẽ và sự gây vấp phạm (1-
6), hai là giải quyết những vấn đề do đời sống 
cộng đoàn đặt ra (7-15). Thực sự không chắc 
việc đi kiện nơi tòa án ngoại giáo (6,1-11) là 
điều "gây vấp phạm" nhiều hơn những chia rẽ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trong việc cứ hành phép Sùng Ân (11,17-34) 
hay thái độ những người làm cho kẻ yếu đức tin 
bị vấp phạm (8,7-13). Tốt hơn nên nhận là T. 
Phao-lô đã bàn tới các đề tài khác nhau trong 
Thư này, tùy theo thứ tự nó xuất hiện trong tư 
tưởng ngài. Như thế ta có những phần khó sau 
đây, mà không thể nói  là lược đồ theo nghĩa 
chặt:

 
- Chào thăm và tạ ơn 1,1-9.
1.  Các  bè  đảng  trong  cộng  đoàn  Co-rin-tô 

(1,10-4,21).
2. Trường hợp loạn luân (5,1-13).
3. Ði kiện nơi tòa án ngoại giáo (6,1-11).
4. Việc tà dâm (6,12-20).
5. Hôn nhân và đồng trinh (7).
6. Ăn thịt cúng ngẫu tượng (8,1-11,1).
7.  Cách  ăn  mặc  trong  phiên  hội  tông  giáo 

(11,2-14,40).
8. Việc kẻ chết sống lại (15).
- Nhắn nhủ, chào thăm, kết thư (16).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Nên ký nhận là một ít phần gom những đề tài 

tương tự, nhưng vẫn khác nhau và có tầm quan 
trọng không đều. Ví dụ như ba phần tư đoạn 7 
(cách  ăn  mặc  trong  phiên  hội  tông  giáo)  đã 
dành cho " các ân huệ linh thiêng" hoặc "linh 
ân" (12-14) và chính nhân dịp này mà T. Phao-
lô tán tụng đức Thương yêu trong bài  ca nổi 
tiếng ch. 13, để chứng minh tình yêu vượt trên 
mọi  ơn  huệ  khác  Thiên  Chúa  ban  cho.  Còn 
trong một phần tư ở đầu đoạn 7, đã bàn tới cách 
ăn  mặc  phụ  nữ  và  việc  cử  hành  Tiệc  Chúa, 
nhưng vắn tắt  hơn nhiều. Vậy không nên tìm 
trong bản văn này một ý tưởng chung chi phối 
việc gom các đoạn với nhau hay cả việc sắp xếp 
từng đoạn một.

Cách thế T. Phao-lô quảng diễn tư tưởng ngài 
trong mỗi đề tài đôi khi làm cho óc tây phương 
phải  ngạc nhiên bỡ ngỡ. Người  ta  thường ký 
nhận là T. Phao-lô theo lược đồ đường tròn kiểu 
A B A'. Ví dụ như ở ch. 7, T. Phao-lô trước hết 
trình bày giáo lý ngài về hôn nhân và đồng trinh 
(A: 1-16). Rồi ngài nêu nguyên lý căn bản: ai 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nấy cứ ở lại trong tình trạng của mình khi được 
ơn Chúa kêu gọi (B: 17-24). Sau hết, nhờ ánh 
sáng của nguyên lý ấy, T. Phao-lô xác định và 
đào sâu giáo huấn ngài (A': 25-40). Ta gặp thấy 
lược đồ tương tự trong các phần quảng diễn về 
thịt cúng ngẫu tượng (8,1-11,1), và về các ơn 
huệ linh thiêng (ch. 12-14), mà nguyên lý chỉ 
huy  B  trước  là  địa  vị  ưu  tiên  của  đức  yêu 
thương  và  việc  phục  vụ  Tin  Mừng  (8,7-13; 
10,24),  sau  là  tình  liên  đới  giữa  các  chi  thể 
trong cùng một thân (12,12-16).

Còn cơ cấu đoạn thứ nhất (1,10-4,21: các bè 
đảng trong cộng đoàn Co-rin-tô, thì khó phân 
biệt hơn. Ðây cũng là lược đồ A B A', nhưng 
soạn thảo cẩn thận hơn. Không có ý trình bày 
chi tiết về lược đồ mấy chương gồm có nhiều 
khúc rẽ ngang này, nhưng ta có thể dễ dàng nêu 
bật lên đường hướng chung. Trước hết ta thấy 
rõ hai phần: một là khúc 1,10-3,23 làm thành 
như bản trình bày giáo huấn,  hai  là  ch.  4 áp 
dụng luân lý  của  mấy nguyên lý đã nêu lên. 
Chính trong phần thứ nhất, ta lại gặp thấy lược 
đồ nói trên, nhưng ở đây lại xuất hiện theo hình 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thức A A1 B A'1 A'. Ðầu hết tố cáo hai điều rối 
loạn, là các sự chia rẽ (A: 1,10-16) và sự khôn 
ngoan loài người (A1: 1,17-25). Nguyên lý căn 
bản B, T. Phao-lô căn cứ vào đấy để tố cáo và 
lên án những lạc hướng này, ta gặp thấy nêu lên 
ở 1,30: đời sống ki-tô hữu là sống trong Ðức 
Ki-tô nguồn duy nhất của sự khôn ngoan và ơn 
cứu độ. Như thế thì T. Phao-lô có thể bàn tới 
các đặc tính của sự khôn ngoan thật là việc ban 
phát Thánh Linh (A'1: 2,6-16) và tỏ ra sự vấp 
phạm do các  chia  rẽ  gây nên:  chia  rẽ  là  trái 
nghịch  với  bản  chất  thật  của  Cộng  đồng,  vì 
Cộng đồng là  ngôi nhà xây trên đá tảng duy 
nhất là Ðức Ki-tô (A': 3,1-16). Ta lại thấy một 
cơ cấu mới theo hình thức chuyển hoán trong 
phần kết (3,18-23) nhắc lại  hai đề tài  ở phần 
đầu (chia  rẽ  và khôn ngoan giả  mạo),  nhưng 
theo  thứ  tự  đảo  ngược:  ai  tự  coi  mình  khôn 
ngoan theo cách thế gian, thì hãy chấp nhận ơn 
khôn ngoan Ðức Ki-tô ban phát, mặc dầu có thể 
bị thế gian coi là điên dại (3,18); sau hết thay vì 
các chia rẽ làm cho ki-tô hữu thành nô lệ người 
phàm  (1,12:  "Tôi  thuộc  về  ông  Phao-lô,  tôi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thuộc  về  ông  A-po-lô,  tôi  thuộc  về  ông  Kê-
pha"), chính sự thuộc về một mình Ðức Ki-tô sẽ 
làm cho ki-tô hữu không những được tự do và 
nhất  trí  trong Ðức Ki-tô,  lại  còn được quyền 
thống trị trên tất cả: "Tất cả đều thuộc về anh 
em...  dù thế gian, dù sự sống, dù sự chết, dù 
hiện tại, dù tương lai, tất cả đều thuộc về anh 
em"; và những người họ muốn lam nô lệ kia, 
thực ra chính là những tôi tớ họ: "Tất cả đều 
thuộc về anh em dù Phao-lô,  dù A-po-lô hay 
Kê-pha cũng thế...!" (3,22).

Ta còn gặp thấy cơ cấu A B A' trong các đoạn 
khác  nữa:  ví  dụ như trong khúc bản về Tiệc 
Chúa (11,17-34):  mục nhắc tới  việc lập phép 
Sùng Ân (11,23-26) trình bày thực tại căn bản 
(B), có thể theo ánh sáng ấy để lên án và điều 
chỉnh (A': 11,28-34) các chia rẽ đề cập đến ở 
đầu Thư (A:  11,17-22).  Bài  ca  tán  tụng lòng 
yêu thương (ch. 13) có thể kết cấu theo cùng 
một kiểu mẫu. Bắt đầu quảng diễn sự trổi vượt 
của lòng yêu thương,  nếu thiếu thì  mọi  đoàn 
sủng phi thường tới mấy cũng hóa ra vô dụng 
(A: c. 1-3), rồi tới khúc mô tả những công việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phát xuất từ lòng yêu thương (B: c. 4-7); trong 
phần kết, T. Phao-lô lại có thể quảng diễn thêm 
lần nữa cách sâu xa hơn, đề tài về sự trổi vượt 
của lòng yêu thương là cái không bao giờ qua 
đi, trong khi mọi sự khác đều sẽ tan biến cả (A': 
c. 8-13).

 
Những vấn đề chính bàn trong Thư
Những vấn đề riêng T. Phao-lô bàn đến trong 

Thư này đều xuất phát từ vấn đề căn bản đã đặt 
ra  ở  bất  cứ  thời  đại  nào  trong  lịch  sử  Hội 
Thánh, cách riêng là trong hoạt động thừa sai 
của Hội Thánh, và ngày nay còn đặt  ra  cách 
khẩn trương hơn bất luận khi nào. Ðó là vấn đề 
sứ điệp ki-tô giáo ăn rễ vào một nền văn hóa 
khác với nền văn hóa nó đã sống trước kia. Ðây 
là chuyển nền văn hóa của giới Do-thái Pa-lê-
tin sang nền văn hóa của giới Hi-lạp. Nền văn 
hóa này do những động lực khác xa chi phối và 
cấu tạo nên và có nguy cơ không những là biến 
tính, mà lại sâu xa hơn nữa, còn đồng hóa sứ 
điệp ấy theo nghĩa đồng hóa sinh vật học. Vì 
nền văn hóa Hi-lạp căn bản là ngoại giáo, chỉ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giữ lại trong sứ điệp Tin Mừng những gì hòa 
hợp với nó, còn bao nhiêu thứ khác thì bỏ vất 
đi.  Hiện tượng này đã thường xảy ra, nhất là 
trong nhiều trào lưu ngộ đạo Ki-tô giáo thế kỷ 
thứ 2, và trải qua các thế hệ, trong các xứ đã 
được Phúc âm hóa vội vàng, mà hậu quả là tinh 
thần ngoại giáo trước kia vẫn còn sống sót, chỉ 
mượn những yếu tố đức tin Ki-tô giáo làm nước 
sơn lên ngoài mặt mà thôi. Trước vấn đề này, 
thái độ T. Phao-lô vừa cương quyết lại vừa tế 
nhị: ngài cương quyết nhấn mạnh tới khía cạnh 
đoạn tuyệt, mà lên án khắc nghiệt những cách 
ăn nết ở và giáo lý không thể dung hòa với sứ 
điệp ngài rao giảng. Nhưng khi nào không có sự 
bất  khả  dung  hòa,  thì  ngài  khoan  dung  đón 
nhận.

Theo viễn ảnh đó, ta thử xét qua những vấn 
đề chính đề cập đến trong Thư.

Về vấn đề chia rẽ trong cộng đồng và sự khôn 
ngoan thật với sự khôn ngoan giả, có một điều 
gần như không thể nào tránh được.  Ðó là  vì 
sống trong thế giới tông giáo Hi-lạp, ki-tô hữu 
tất nhiên bị cám dỗ suy tư đức tin mình theo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

kiểu nhiều trường phái khôn ngoan qui tụ các 
môn đồ xung quanh một ông thầy nổi tiếng. Vì 
thế mà họ say mê những vị giảng thuyết như 
ông  A-po-lô,  vì  ông  này  hẳn  là  có  vẻ  hào 
nhoáng và tài hùng biện của các bậc thầy ngoại 
giáo kia, do đó sinh ra chia rẽ, vì ai nấy đều 
muốn  đặt  mình  dưới  quyền  bảo  trợ  của  một 
lãnh tụ trường phái. T. Phao-lô quyết tâm phản 
ứng thật là mãnh liệt. Ngài cương quyết chống 
lại tình trạng ấy, vì thấy đó là mối hiểm nguy 
muốn biến đức tin ki-tô giáo thành một sự khôn 
ngoan triết lý loài người, và ngài nhận thấy có 
những cạnh tranh trường phái do đó gây nên. 
Ta chỉ coi là quá đáng sự ngài quyết tâm đối lập 
sự khôn ngoan loài người với sự "điên rồ" lời 
giảng (1,17-25), nếu ta quên mối tranh dành của 
cuộc chiến đấu này. Vì theo lời chính T. Phao-
lô nói,  ngài làm như vậy "để đức tin anh em 
không căn cứ trên sự khôn ngoan loài người, 
nhưng  trên  quyền  năng  Thiên  Chúa"  (2,5). 
Nhưng đồng thời  ngài  lại  quyết tâm liệu cho 
những người thiện chí muốn tìm hiểu sự khôn 
ngoan,  như  ngài  thấy  xuất  hiện  ở  Co-rin-tô, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

khỏi phải thối chí ngã lòng. Vì thế ngài trình 
bày  với  độc  giả  chính  sự  khôn  ngoan  thật, 
không phải là kết quả do việc tìm kiếm triết lý 
loài  người,  nhưng là hồng ân Thiên Chúa do 
Thánh Linh Ngài thông cho (2,6-16).

Các vấn đề liên quan tới luân lý phu thê, cũng 
là những vấn đề đặt ra do niềm tin mới gặp gỡ 
nền văn hóa xung quanh hoặc quá phóng túng 
trong phạm vi  này (5,1-13;  6,12-19;  x.  6,14), 
hoặc khinh chê xác thịt như thường thấy trong 
mấy khuynh hướng triết học đương thời (x. 7,1) 
và coi việc kiêng cữ hôn nhân là một lý tưởng 
tuyệt đối. Ðiều T. Phao-lô nhắm vào là lo trình 
bày đường ngay nẻo chính, chống lại các điều 
cực  đoan  đối  lập  với  nhau.  Ngài  vừa  lên  án 
quyết liệt mọi hình thức trai gái buông tuồng, 
vừa nêu tính hợp pháp và giá trị hôn phối, vừa 
tán dương sự đồng trinh (ch. 7). Nguyên lý căn 
bản cho những phân biệt ấy, là điều ngài nêu 
lên ở 6,12,  rồi  nhắc lại  ở 10,23:  "Tất  cả đều 
được phép, nhưng tất cả không thích hợp". Ki-
tô  hữu được giải  phóng khỏi  mọi  gò bó bên 
ngoài, cả trong mọi phạm vi luân lý, nhưng phải 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dùng sự tự do ấy để tìm trong mọi hoàn cảnh 
những gì thích hợp hơn với đời sống mới do 
Thánh Linh tác động.

Cũng nguyên lý ấy (x.  10,23) soi  sáng cho 
vấn đề tiếp theo, tức vấn đề ăn thịt cúng tà thần 
(ch.  8-10).  Ðây cũng vậy,  ta  đứng trước một 
trường hợp đức tin ki-tô hữu phải nhất quyết 
theo hay chống một khía cạnh của nền văn hóa 
ngoại giáo xung quanh. Ở đây, các nguyên lý 
giúp ta giải quyết cũng giống như trên: phải loại 
trừ tất cả những gì đối nghịch với đức tin: đó là 
trường hợp  dự  phần  bữa  ăn  tông  giáo  người 
ngoại  (x.  10,14-22).  Trái lại,  ăn tại  nhà mình 
hay tại  nhà người  khác  những thứ thịt  người 
ngoại đã cúng tế tà thần, đó là sự hoàn toàn vô 
can về phương diện ki-tô giáo (8,7-8). Nhưng 
môn đồ Ðức Ki-tô còn phải  lưu tâm tới  điều 
khác nữa: đó là tình huynh đệ không cho phép 
người ấy làm cớ cho kẻ yếu đức tin phải vấp 
phạm (8,9-13).

Những rối loạn trong các phiên hội tông giáo 
(ch. 11-14) là một trường hợp mới, làm cho đời 
sống ki-tô giáo bị nhiễm độc do cách ăn nết ở 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

theo tinh thần ngoại giáo. Dù là lạm dụng trong 
khi cử hành phép Sùng Ân, là nơi hình như bầu 
khí khả nghi những tiệc tế dân ngoại đã thấm 
vào (say sưa 11,21), dù là bầu khí các phiên hội 
phụng thờ,  là  nơi  lại  gặp  thấy  những yếu tố 
bồng bột có phần mê sáng nơi ít nhiều cuộc hội 
họp tông giáo, mà ki-tô hữu trước khi trở lại, 
hẳn là đã năng tham dự vào, bao giờ T. Phao-lô 
cũng nhắm tới cùng một mục tiêu: bảo toàn tính 
đặc  biệt  của  việc  phụng thờ  ki-tô  giáo.  Việc 
phụng thờ này không cần theo cách ăn nết ở các 
tông  giáo  xung  quanh,  nhưng  cần  phản  ảnh 
chính huyền nhiệm do ki-tô hữu cử hành: tức là 
sự nhất trí của cộng đồng trong Ðức Ki-tô. Do 
đó ngài nêu lên mấy tiêu chuẩn căn bản: đó là 
ích chung (12,12-30), việc xây dựng cộng đồng 
(14,1-19) và trên hết mọi sự là lòng yêu thương 
(13,1-13).

Sau hết, chương 13 trình bày cho ta thấy cách 
rõ ràng hơn nữa cuộc chạm trán giữa sứ điệp ki-
tô giáo và não trạng xung quanh. Việc kẻ chết 
sống lại là điều phù hợp với đạo Do-thái vốn 
quen hiểu  con người  theo toàn thể  duy  nhất, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhưng lại không thể ăn rễ vào một nền văn hóa 
chịu ảnh hưởng sâu xa những triết thuyết nhị 
nguyên.  T.  Phao-lô đã có thể đầu hàng trước 
điều các độc giả ngài "có thể tin", như tác giả 
sách khôn ngoan và ông Phi-lông đã làm, trong 
những hoàn cảnh tương tự. Vì họ đã làm hết 
sức  để  ít  nhấn  mạnh  đến  điểm người  ta  khó 
chấp nhận này, và nêu bật lên nhất là đời sống 
bất tử các linh hồn. Còn T. Phao-lô thì trái lại, 
ngài mãnh liệt quả quyết về điểm người ta phản 
đối, tức là việc kẻ chết sống lại. Ngài không tìm 
cách dùng triết lý để chứng minh là điều ấy có 
thể được, nhưng ngài chứng tỏ là "nếu kẻ chết 
không sống lại, thì Ðức Ki-tô cũng không sống 
lại nữa" (15,13.16) và như thế thì đức tin người 
Co-rin-tô thật là rỗng không (15,14).

Chính vì điểm sau hết liên quan tới một vấn 
đề ngày nay còn đặt ra một cách tương tự, nên 
ta thấy Thư Co-rin-tô thứ nhất có lẽ là bức thư 
hiện thời hơn hết mọi Thư T. Phao-lô. Hẳn là 
những giải  pháp ngài nêu ra,  đôi khi tùy vào 
điều kiện văn hóa khác với nền văn hóa chúng 
ta  bây  giờ  (x.  11,2-16);  nhưng  tình  trạng  T. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phao-lô phải đương đầu với, cũng chính là tình 
trạng chúng ta, và những nguyên lý chi phối các 
lời ngài giải đáp, chưa hề mất chút giá trị nào. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 2 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô 
Ðức Kitô Sứ Ðồ Thiên Chúa

 
Trong các Thư T. Phao-lô, Thư Co-rin-tô thứ 

hai là một bản văn tranh đấu và thuyết phục hơn 
là bài thuyết trình theo hệ thống như Thư Rô-
ma, T. Tông đồ Phao-lô dùng trong đó một lối 
văn linh động và tha thiết, để biện hộ cho chức 
tông đồ của ngài chống lại đối phương và có ý 
quả quyết ngài chỉ lệ thuộc vào một mình Ðức 
Ki-tô.  Trong các lời  khuyên nhủ, T. Tông đồ 
pha lộn với nhau một cách tuyệt tài lòng yêu 
thương với lời trách mắng, cơn thịnh nộ bừng 
bừng với tình âu yêm thiết tha. Ngài muốn bảo 
toàn với bất luận giá nào sự nhất trí của Giáo 
đoàn  Co-rin-tô  và  góp  phần  xây  dựng  Giáo 
đoàn ấy cho thật sâu xa.

 
Một  bản  văn  thiết  lập  hẳn  hoi  và  năng 

được chú giải
Chính  bản  văn  Thư  này  đã  được  thiết  lập 

vững vàng nhờ có những thủ bản từ thế kỷ thứ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ba,  cách  riêng  là  các  chỉ  cảo  Sét-tơ  Bít-ti 
(Chester Beatty). Còn sớm hơn nữa, ngay từ thế 
kỷ thứ hai, ta đã gặp những lời trích dẫn trong 
các  sách  của  T.  I-nha-xi-ô  thành  An-tiêu-kia. 
Thế là ngay từ đầu, Thư này đã có mặt trong bộ 
Thư T. Phao-lô. T. Gio-an Kim Khẩu, T. Tô-ma 
A-qui-nô, ông Lơ-phê-vơ Ê-táp, ông Ê-rát-mơ, 
ông Can-vanh và nhiều người khác đã chú giải 
Thư này.

 
Ví dụ tốt nhất về văn thể T. Phao-lô
Thư 2 Co-rin-tô tỏ cho ta thấy về văn thể và 

sự cương quyết của lời nói T. Phao-lô cách rõ 
rệt hơn bài thuyết trình theo hệ thống của Thư 
Rô-ma hay là những lời giải đáp các vấn đề của 
Thư  Co-rin-tô  thứ  nhất.  Các  danh  từ  và  tư 
tưởng  đối  lập  liên  tiếp  (1,5.17-22.24-2,1.16; 
3,3.6.9.13; 4,10-11.18; 5,15.17; 8,9; 9,5; 12,6-
10).  Một số câu đã đáng trở thành thời  danh 
"Luật thành văn chỉ làm cho chết, còn Thánh 
Linh mới sinh sự sống" (3,6); "Ðức Giê-su Ki-
tô  Chúa chúng ta  vốn Người  giàu  có,  nhưng 
Người đã trở nên khó nghèo, để cho ta được 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nên  giàu  có  nhờ  chính  sự  nghèo  khó  của 
Người"  (8,9).  Muốn  tấn  công,  thậm  chí  còn 
quyết liệt lên án những sự yếu đuối của người 
Co-rin-tô,  T.  Tông  đồ  biết  xen  khôi  hài  với 
bồng bột. Chỉ cần đọc 2 Co-rin-tô ch. 8 và 9 là 
khám phá ra được hai tuyệt tác văn chương nho 
nhỏ. Người ta trách T. Tông đồ thiếu lợi khẩu 
ư? Thử coi xem ngài khéo dành lại phần thắng 
lợi  thế  nào:  "Về  lợi  khẩu  tôi  không  ra  hồn, 
nhưng thông thái thì không phải thế!" (11,6). Vì 
đã dùng nhiều phương thức diễn tả khác nhau, 
nên Thư 2 Co-rin-tô thường vượt trên hết mọi 
Thư khác (v.d. 2C 4,7-10.16-17; 6,3-10).

 
Các người nhận thư
Cũng  chính  là  các  người  đã  nhận  Thư  thứ 

nhất. Tất cả những gì đã nói trên về Cộng đoàn 
Co-rin-tô  (x.  Tiểu  dẫn  1C,  mục  1)  vẫn  còn 
đúng. Trái lại, các hoàn cảnh đã đòi T. Phao-lô 
gửi 1C (x. Tiểu dẫn 1C mục 2), thì nay không 
còn nữa. Thư thứ hai xác định đặc tính và tâm 
trạng các người nhận Thư thể này: phải chăng 
một trong các đặc tính của họ là tinh thần chống 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đối chức vụ Tông đồ của T. Phao-lô? Chúng tôi 
sẽ đề cập tới điểm này dưới đây ở mục 4. Hình 
như T. Tông đồ đã có nhiều thứ đối phương: vì 
các người nhận Thư và T. Phao-lô đã thấy mối 
tương quan giữa hai đàng trái qua cuộc khủng 
hoảng sâu xa. Ðây đó thấy họ ghen ghét,  cãi 
lộn, thậm chí cả khuynh hướng muốn lìa bỏ đức 
tin.  Sau  hết,  riêng  việc  lạc  quyên  giúp  hàng 
"thánh  hữu" nhắc  tới  ở  1C 16,  hai  lá  thư  T. 
Phao-lô dành cho việc ấy ở 2C 8 và 9 (x. mục 
5) chứng tỏ rằng lòng quảng đại của người Co-
rin-tô chỉ ngoài môi ngoài miệng hơn là có thực 
chất và tinh thần tổ chức của họ cốt ý nhất là 
liêu cho người khác thông phần vào công trình 
quyên góp hiệp tâm do chính họ sáng kiến. Vì 
lâu đời trước T. Phao-lô, thiên hạ lại không nói 
rằng những người Hi-lạp đó liều mình chỉ làm 
"khán giả  diễn văn và  thính giả  hành động"! 
Sao người Co-rin-tô lại không thừa kế tâm linh 
đó phần nào?

 
Các đối phương T. Tông đồ



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thật khó biết cho chính xác đối phương T. 
Phao-lô  là  những  người  nào.  Phải  chăng  họ 
thuộc về Giáo đoàn và phải coi họ vào số các 
người nhận Thư hay là người Co-rin-tô chỉ bị 
họ ảnh hưởng ít  hay nhiều? Phải chăng họ là 
một nhóm đồng nhất với nhau? Hay là họ gồm 
nhiều nhóm mà chỉ có một điểm chung là chống 
lại  T.  Phao-lô?  Phải  chăng  họ  cũng  là  chính 
những người T. Tông đồ có ý nhắm qua các lời 
ngài giải đáp trong Thư 1 Co-rin-tô?

Toàn  thể  Thư  2  Co-rin-tô  cung cấp  cho  ta 
mấy lời giải đáp mọi câu hỏi trên đây.

Một  phần tử thuộc cộng đồng Co-rin-tô  đã 
làm nhục T. Tông đồ rất nặng. Ðiều nhục nhã 
ấy (2C 2,5) không những một mình T. Phao-lô, 
mà lại đa số, thậm chí toàn thể cộng đồng đều 
cảm thấy. Hành vi ấy có thể là do một người 
trong nhóm ngộ đạo ở Co-rin-tô xúc phạm. Ðối 
với một người như thế, ơn cứu độ trước tiên ở 
tại  tri  thức,  chớ không đòi  dấn thân toàn thể 
cuộc sống con người. Phải chăng đó cũng chính 
là người ở 1C 5,1-13 đã phạm tội loạn luân? Có 
thể như vậy. Hẳn là T. Phao-lô xếp người ấy 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

vào  hàng  những  "kẻ  trước  đây  phạm tội  mà 
không chịu ăn năn hối cải điều ô uế, gian dâm, 
phóng túng đã làm" (2C 12,21). Ở đây ta gặp lại 
khuynh hướng ngộ đạo ấy rao giảng chính mình 
(4,5)  và  họ  tưởng  là  ngay  tự  bây  giờ  họ  đã 
chiếm hữu ơn cứu độ sau này (5,10-13).

Ðọc 2C 10-13, ta còn thấy xuất hiện nhóm 
đối phương khác nữa. Ðặc tính họ là cảm ứng 
theo đạo Do-thái. Cảm ứng này không giúp ta 
xác định chắc chắn các người trong nhóm là tôi 
tá Ðức Ki-tô tức ki-tô hữu gốc Do-thái hay là 
họ vẫn còn là Do-thái hoàn toàn. Ở 11,21.23, T. 
Tông đồ đặt mình trên cùng một bình diện với 
họ và các đối phương ngài xem ra thuộc về Hội 
Thánh: "là người Hi-bá thuộc dòng dõi ông Áp-
ra-ham,  làm  thừa  tác  viên  Ðức  Ki-tô".  Tuy 
nhiên, đó chỉ là những tông đồ giả, ngụy trang 
thành tông đồ của Ðức Ki-tô (11,13); họ quả tin 
cậy vào bản thân mình. Phải chăng họ cho là 
chưa đủ sắc lệnh do hội nghị Giê-ru-sa-lem đã 
công bố (Cv 1;  Ga 2)  và  ấn  định cho người 
ngoại phải tuân theo mấy điều tối thiểu trong 
Luật  Môi-sen? Phải  chăng họ muốn bắt  ki-tô 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hữu gốc  Do-thái  phải  tuân  toàn  thể  các  thực 
hành trong đạo Do-thái? Có thể đúng như vậy. 
Các lời kêu gọi mạnh mẽ đây không nhắm vào 
các phái viên của T. Phê-rô mà T. Phao-lô vẫn 
luôn luôn tôn trọng cũng không nhắm các phái 
viên T. Gia-cô-bê từ Giê-ru-sa-lem tới, nhưng 
đúng hơn, chính là nhắm vào các người Do-thái 
theo khuynh hướng ái quốc (x. Cv 21,20-36) đã 
theo đức tin ki-tô giáo, là điều không mâu thuẫn 
với  sự  họ  thuộc  về  phe  đảng  ấy.  T.  Phao-lô 
minh  chứng  cho  họ  thấy  Giao  Ước  mới  dứt 
khoát trỗi vượt hơn Giao Ước cũ (2C 3,1-18). 
Ðây là lần đầu tiên thấy gọi toàn thể các sách có 
trước Tân Ước là "Cựu Ước" (3,14).

 
Hoàn cảnh biên soạn
Muốn có thể trình bày hoàn cảnh biên soạn và 

ngày tháng gửi Thư 2 Co-rin-tô, tiên vàn phải 
ký nhận là ở 1C 5,9 cũng như ở 2C 2,3 và 7,8 
có nhắc tới  mấy Thư mất  rồi.  Phải  chăng đã 
hoàn toàn mất hẳn hay như một ít ngùi cho là 
phải tìm lại chung trong các Thư qui điển?



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thư thứ hai phải chăng là một bức Thư duy 
nhất? Hay phải coi ch. 10-13 là một trong hai 
Thư đã mất rồi? Vì trong ba đoạn (ch. 1-7; 8-9; 
10-13) thì đoạn cuối cùng có thể làm thành một 
khối riêng. Ðó là bài biện hộ gần như là quyết 
liệt cho chức tông đồ của T. Phao-lô. Nếu người 
ta muốn cắt thư thứ hai này ra, thì phần chót 
này có thể là bức Thư nghiêm khắc đã viết làm 
cho người Co-rin-tô buồn phiền và có nhắc tới 
ở 2C 2,4-9 và 7,8-12. Nhưng đó chỉ là một giả 
thuyết mà thôi. Chỉ có một điều chắc chắn là T. 
Phao-lô đã gởi ít nữa là bốn bức Thư cho Giáo 
đoàn Co-rin-tô.

Nếu gọi bốn Thư ấy là A, B, C, D thì A là 
Thư thứ nhất đã mất rồi và có nhắc đến ở 1C 
5,9. B là bức Thư thứ hai, chính là Thư qui điển 
thứ nhất của ta bây giờ. C tức Thư thứ ba cũng 
đã mất rồi, trừ khi ta coi 2C 10-13 là một phần 
hay tất cả bức Thư "đã vừa viết vừa khóc" đó. 
Còn D tức Thư thứ bốn, thì thành bởi hoặc 2C 
1-13 hoặc bởi 2C 1-9 (tùy theo cách lựa chọn ở 
C).

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ngày tháng gởi Thư
Còn  ngày  tháng  gởi  Thư  thì  xác  định  làm 

sao? Thư Rô-ma đã biên soạn năm 57 hoặc 58 
vào đầu mùa xuân, khi T. Tông đồ lưu trú ngắn 
hạn ở Co-rin-tô. Vậy toàn thể các thư trao đổi 
giữa T.  Tông đồ và Giáo đoàn Co-rin-tô đều 
xảy ra trước ngày tháng đó. Nếu lưu ý tới thời 
kỳ lưu trú cần thiết để biên soạn Thư Rô-ma, tới 
khoảng thời gian cần để bức Thư chót kịp tới 
Co-rin-tô  và  gây  nên  những  kết  quả  mong 
muốn, thì phải xếp thư này (D) vào ít  nữa là 
bốn năm tháng trước, hoặc tại Trô-át, hoặc tại 
Ma-kê-đoan, khi T. Tông đồ hành trình hướng 
tới Co-rin-tô, tức là cuối năm 56 (hay cuối năm 
57).

Ðàng khác, ta nên nhớ T. Phao-lô đã bỏ Co-
rin-tô vào mùa hè 52; ngài đã đến Ê-phê-sô một 
năm sau đó tức  là  năm 53;  các  tin  tức  nguy 
ngập về tình cảnh Giáo đoàn Co-rin-tô chỉ đến 
tai ngài vào mấy tuần hoặc mấy tháng sau đó 
tức là năm 54. Vậy ngài đã viết toàn thể các 
Thư vào khoảng sớm nhất là năm 54 và trễ nhất 
là cuối năm 56 (57).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các biến cố diễn tiến thế này: trong khi lưu 
trú tại Ê-phê-sô, T. Tông đồ nghe tin những rối 
loạn nặng nề xảy ra trong Giáo đoàn Co-rin-tô, 
bấy giờ ngài viết Thư thứ nhất A (Thư tiền qui 
điển đã mất rồi và có nhắc tới ở 1C 5,9) và đòi 
tín hữu Co-rin-tô không được giao tiếp với các 
người ăn ở xấu nết tỏ tường. Thư thứ nhất này 
không gây kết quả bao nhiêu, nên khỏi ít lâu, T. 
Phao-lô sai  ông Ti-mô-thêu (1C 4,17) đến để 
nhắc lại lời giảng dạy và giáo lý ngài.

Bấy giờ có những vấn đề người ta viết giấy 
hỏi T. Tông đồ (1C 7,1). Ngài trả lời từng điểm 
khi gởi Thư 1 Co-rin-tô (B), có lẽ vào năm 55.

Rồi ông Ti-tô bỏ Ê-phê-sô đi Co-rin-tô: ông 
muốn chuẩn bị  tại  đó  việc  thi  hành cuộc lạc 
quyên dự tính  ở  1C 16,1-4;  nhưng tình cảnh 
ông gặp thấy, khi tới nơi, thật là tuyệt vọng: hai 
bức Thư A và B cũng như việc thăm viếng của 
ông Ti-mô-thêu đã không gây được những kết 
quả mong muốn.

Bấy giờ T. Phao-lô quyết định thân hành đến 
Co-rin-tô trong cuộc hành trình chớp nhoáng: 
đó là cuộc hành trình thứ hai, (cuộc thứ nhất là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hành  trình  sáng  lập  Giáo  đoàn,  2C  12,14  và 
13,1). Ngài đã quyết định thật mau, vì theo 2C 
2,1,  ban đầu ngài  đã không dự tính như vậy. 
Một cuộc đụng độ rất quyết liệt đã xảy ra khiến 
T. Phao-lô đã bỏ đi đột ngột, để về Ê-phê-sô. 
Tới nơi, ngài viết Thư thứ ba (C) hoặc là Thư 
nghiêm khắc, vừa viết vừa khóc (có nhắc tới ở 
2C 2,3-4).

Muốn thắng sự thất bại ấy, T. Phao-lô ủy cho 
ông Ti-tô là người khéo thương lượng, là nhà 
ngoại giao tài tình, đi gặp gỡ lại các tín đồ Co-
rin-tô. Ông Ti-tô có đem theo lá thư thứ ba này 
hay là T. Phao-lô đã viết và gởi liền sau khi ông 
đã đi? Ta không biết được T. Phao-lô sốt ruột 
muốn rõ thái  độ người Co-rin-tô làm sao,  họ 
phản ứng thế nào sau bức Thư ngài viết và sứ 
mạng ông Ti-tô kết cục làm sao. Nhưng hoàn 
cảnh buộc ngài bỏ Ê-phê-sô đi Trô-át, rồi sang 
Ma-kê-đoan. Và chính tại đó, cuối cùng ông Ti-
tô đã đến đem những tin mừng (2C 7,13).

T. Phao-lô phấn khởi nên viết bài biện hộ ôn 
hòa cho chức tông đồ của ngài, và thêm vào đó 
lời kêu mời ủng hộ cuộc lạc quyên (ch. 8 và 9 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mà ch. 9 có thể là một lá Thư riêng biệt lập với 
ch. 8). Ðó là bức Thư Co-rin-tô thứ hai của ta 
bây giờ (D). Ông Ti-tô lại đi Cô-rin-tô chuẩn bị 
cho T. Phao-lô đến. Chẳng bao lâu T. Tông đồ 
lại gặp ông Ti-tô ở đấy. Bấy giờ là cuối năm 56 
(hay 57). Chính trong lần lưu trú thứ ba tại Co-
rin-tô  này  tâm hồn  T.  Phao-lô  sẽ  được  hoàn 
toàn sáng suốt để biên soạn Thư Rô-ma.

 
Cơ cấu
Trong Thư này thấy rõ ba phần lớn:
1. T. Phaolô và những mối tương quan giữa 

ngài với cộng đoàn Co-rin-tô: 1,1-7,16.
T. Tông đồ xuýt chết tại A-si-a (1,8), không 

vì nhẹ dạ mà triển hạn cuộc hành trình đã hứa, 
nhưng chính vì  muốn thứ tha (1,11-2,13).  Từ 
2,14 tới 7,4, T. Phaolô gợi nhớ sự cao cả của sứ 
vụ tông đồ: ngài nêu rõ sứ vụ Tân Ước trỗi vượt 
hơn sứ  vụ  Cựu Ước (2,14-4,6),  rồi  chứng tỏ 
những gian truân và niềm hi  vọng chắc chắn 
của sứ vụ Tân Ước (4,7-5,10). Sứ vụ ấy hiện 
thời rõ ràng là như làm sứ thần cho Ðức Ki-tô 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và giao hòa với thế gian (5,11-21). Những khó 
khăn như mũi nhọn thúc đẩy T. Tông đồ mở 
rộng tâm hồn cho người Co-rin-tô (6,1-7,4). Từ 
7,4 đến 7,16, T. Phao-lô nhắc lại việc ông Ti-tô 
đã gặp ngài ở Ma-kê-đoan thế nào sau khi đã 
giải  quyết  cuộc  khủng  hoảng  một  cách  may 
mắn.

2. Hai  bài  huấn  dụ  về  việc  lạc  quyên  giúp 
Giáo đoàn Giê-ru-sa-lem: ch. 8 và 9.

3. Các ch. 10-13 làm thành một đoạn dài, văn 
thể thiết tha, đôi khi chua chát, nhưng vẫn luôn 
luôn tràn  đầy  sự  đòi  hỏi  chân lý  và  đức tin, 
trong đó T. Phao-lô biện hộ cho tính chính tông 
của sứ vụ ngài. Chỉ cần đọc 11,22-32 và 12,1-
10, là xác tín được quyền năng của Tin Mừng 
qua đời sống của T. Phao-lô.

 
Tông đồ của Ðức Giê-su Ki-tô
Cái hứng thú sâu xa của Thư 2 Co-rin-tô là 

dung hòa chặt chẽ với nhau những biến cố loài 
người  và  sự  hiện  diện  tác  động  của  Chúa. 
Không phải một bên là bài trình bày giáo lý, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

còn  bên  kia  là  bài  suy  ngắm  về  cuộc  sống, 
nhưng là cùng một cái đà rất mạnh mẽ, cùng 
một động lực sâu xa liên kết chặt chẽ bản thân 
Ðức Ki-tô và Tác động hiện thời của Người với 
đời sống hiện tại các ki-tô hữu trong Giáo đoàn 
Co-rin-tô và nhất là với đời sống hiện tại của T. 
Tông đồ.

Năng thấy liên kết Tác động của Thánh Linh 
với Tác động của Ðức Ki-tô (1,21; 3,18). Ðôi 
khi lại thêm tác động của Ðức Chúa Cha như ở 
1,21-22. Như thế, Ðức Ki-tô, Thánh Linh, Ðức 
Chúa Cha tương quan rất chặt chẽ với nhau như 
ở 3,3 và 13,13. Mấy định thức này phác họa ra 
điều các thế kỷ sau người ta sẽ gọi là Ba Ngôi, 
nhưng  phác  họa  mà  nhấn  mạnh  tới  sự  khác 
nhau và sự nhất trí của tác động các Ngài: Ðức 
Ki-tô,  Ðức  Chúa  Cha,  Thánh  Linh  can  thiệp 
vào đời sống của cá nhân tín hữu và đời sống 
của cộng đoàn hầu thể hiện công trình cứu độ.

Một sự kiện đáng ta lưu ý: T. Tông đồ nhấn 
mạnh tới Ðức Ki-tô. Việc dùng rất nhiều từ ngữ 
"trong Ðức Ki-tô" nêu rõ mối tương quan hiệp 
thông hiện thời và định thức "với Ðức Ki-tô" 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quả quyết sự hiệp thông sau này chặt chẽ hơn 
khi ta sẽ sống lại từ trong cõi chết. T. Tông đồ 
tìm được lối diễn tả lời tuyên xưng đức tin vào 
Ðức Ki-tô một cách thật là viên mãn tuyệt vời: 
đó là câu "Ðức Ki-tô hình ảnh Thiên Chúa" ở 
4,4. Bằng định thức "hình ảnh Thiên Chúa" T. 
Tông đồ diễn tả đặc tính riêng của Thân Thể 
Ðức Ki-tô. Ðức Ki-tô là Người thật như ông A-
đam, hình ảnh Thiên Chúa. Ðức Ki-tô là Ðấng 
mặc khải Thiên Chúa ở dưới đất này: Người là 
hình  ảnh Thiên Chúa  nghĩa  là  Ðấng mà mọi 
người  đều  có  thể  gặp  được  Thiên  Chúa  nơi 
Người.

Như vậy cái chết và sự sống lại của Ðức Ki-
tô vẫn luôn luôn giao tiếp với T. Tông đồ, với 
cộng đồng hay với cá nhân ki-tô hữu làm một 
với những công hiệu hiện thời của cái chết và 
sự sống ấy.

2 Co-rin-tô là bức Thư tuyệt vời bàn tới sứ vụ 
tông đồ. T. Tông đồ tiến bước trong đoàn rước 
khải hoàn của Ðức Ki-tô và rải hương thơm sự 
hiểu biết Người, mùi thơm làm cho được sống 
(2,14-17). Thế là T. Tông đồ tham dự vào số 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mệnh của Ðức Ki-tô, mang lấy trong thân thể 
mình cái chết của Ðức Giê-su, để cho sự sống 
của  Ðức Giê-su  cũng tỏ  bày ra  trong đó.  Sứ 
điệp Tông đồ của T. Phao-lô là bức Thư sống 
động:  đó  là  cộng  đồng  Co-rin-tô;  T.  Phao-lô 
tuyên bố với  người  Co-rin-tô  rằng:  "Bức thư 
của chúng tôi, chính là anh em đó!" (3,2). T. 
Phao-lô đã tìm được kiểu nói đúng, để mô tả sự 
cao trọng và giòn mỏng của sứ vụ ngài: "mang 
kho tàng quí báu trong những bình sành" (4,7). 
Và phần đan cử mạnh mẽ và tế nhị ở 6,4-10, 
nêu đúng quyền năng và sứ vụ ngài. Ðặc tính 
nhân loại của sứ vụ ấy hiện lên rõ ràng nhờ mọi 
chi  tiết  T.  Tông đồ nói  về  đời  quá  khứ ngài 
chuyên phục vụ Ðức Ki-tô (11,22-31) và tỏ cho 
ta  biết  xiết  bao  cảnh  gian  nguy,  cực  khổ  và 
khốn nạn, thật là kinh khủng bản thân ngài đã 
lần lượt gánh chịu! Nhưng là gánh chịu như là 
một  người  đã  được  nghe  lời  Chúa  dạy  rằng: 
"Ơn Ta đã đủ cho con; vì quyền năng Ta càng 
tỏ rõ khi con yếu đuối" (12,9). Ngài làm sứ thần 
cho Ðức Ki-tô (5,20). Ngài thấy Chúa giao cho 
sứ vụ giao hòa (5,18). Vì Chúa đã ban cho ngài 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

có khả năng làm thừa tác cho Giao Ước mới 
(3,6).

 
Cựu Ước
Khi  quả  quyết  rằng  người  Co-rin-tô  đã  trở 

nên bức thư của Ðức Ki-tô ký thác cho sứ vụ 
ngài,  T. Phao-lô cho là đã thể hiện Giao ước 
mới  do  ngôn sứ  Giê-rê-mia  đã  loan  báo  xưa 
(31,31-33). Không phải là bổ túc hay hoàn thiện 
hóa giữa Giao ước cũ, vì tuy người chạm trổ 
với  hình  chạm  trổ  cũng  là  một,  nhưng  đã 
chuyển đi  từ bằng đá sang bằng thịt,  từ sách 
viết  sang tâm hồn.  Giao ước  mới  này  không 
giới hạn vào một mình I-ra-en, vì mở rộng ra 
cho hết thảy những ai đón tiếp tác động Thánh 
Linh trong mình. Muốn chứng tỏ làm sao Giao 
Ước này thật là Giáo Ước mới, T. Phao-lô đưa 
ra câu so sánh cảm động giữa Giao Ước xưa ký 
với ông Môi-sen và Giao Ước mới. Ðây là lần 
đầu tiên gọi Giáo Ước Môi-sen là Giao Ước cũ 
và đặt tên cho sách Thánh trong đạo Do-thái là 
Cựu Ước (3,14). Từ đây Thiên Chúa tác động 
trong mọi tâm hồn, kỷ nguyên của Thánh Linh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đã khởi sự. Giao Ước mới không thể cố định 
vào chữ viết như trường hợp Giao Ước cũ khi 
xưa, vì Thánh Linh chính là Ðấng thông ban sự 
sống (3,6).

 
Chỉ một Hội Thánh mà thôi
Vào khoảng năm 55 tức là một thế hệ sau khi 

Ðức Giê-su Tử nạn Phục sinh, mối nguy lớn là 
mỗi cộng đồng địa phương nhấn mạnh tới các 
đặc tính riêng của mình, mà làm thiệt hại cho sự 
hiệp thông giữa mọi Giáo đoàn hết thảy. Ðồi 
với T. Tông đồ Phao-lô, thời kỳ Ðấng Thụ Hấn 
đã bắt đầu (x. Is 60-62); nên ngài đề nghị một 
cuộc  lạc  quyên,  mà  có  ít  người  đã  tặng  cho 
phẩm tính là "hiệp tâm", vì cốt ý làm nổi bật 
mối liên kết giữa các Giáo đoàn xuất phát từ 
cuộc truyền giáo và hàng thánh hữu tại Giê-ru-
sa-lem đang bị đói khát túng cực! Người Co-
rin-tô nhiệt thành ủng hộ cuộc lạc quyên ấy. Họ 
là những kẻ đầu tiên đề nghị tổ chức rộng rãi 
nơi các Giáo đoàn khác nữa. Ðề nghị cho người 
khác rộng tay quyên góp thì dễ dàng hơn chính 
mình  sống quảng tâm:  vì  người  Co-rin-tô  đã 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chậm trễ làm việc ấy (9,4). Ðối với T. Tông đồ, 
việc tương trợ là dấu chỉ sự hiệp thông thâm 
trầm: vì chỉ có Một Giáo Hội Thiên Chúa ở tại 
Co-rin-tô,  cũng  như  ở  tại  các  nơi  khác  nữa. 
Cuộc lạc quyên phải tỏ ra sự hiệp thông qua 
những nét dị biệt và nêu rõ sự duy nhất của dân 
mới, thành bởi người Do-thái cũng như người 
ngoài Do-thái.

 
Tính hiện thời
Thời đại chúng ta ưa các chỉ dẫn chính xác và 

các sự kiện tiểu sử: Thư 2 Co-rin-tô đáp ứng lại 
sự mong chờ ấy và cung cấp cho ta nhiều chi 
tiết về đời sống của T. Tông đồ. Thư này có thể 
gây hứng thú cho nhà tâm lý, thậm chí cả cho 
nhà phân tâm học, cho nhà chú giải, cho thần 
học gia, cho sử gia hay cho độc giả thường: ai 
nấy đều khám phá được ngay trong đời sống, 
một con người, một vị chủ chăn, một vị tông đồ 
đụng đầu với những vấn đề mới mẻ và gay go. 
Sau hết trong thời đầu Giáo Hội này, tất cả đều 
ở trong tình trạng tìm tòi, vì tất cả đều là cái 
phải tìm cho ra. Về điểm ấy, Thư 2 Co-rin-tô có 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thể cung cấp cho nhiều chỉ dẫn và phác họa về 
những giải pháp cần cho các Giáo đoàn, vì phải 
sống  trong  hoàn  cảnh  mới,  nên  cần  tìm  ra 
những hình thức mới để sống trung thành với 
Tin Mừng vĩnh cửu. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Ga-lát Ðức 
Kitô Ðấng Công Chính Hóa 2

 
Muốn hiểu Thư Ga-lát, cần hiểu tình hình lịch 

sử các Giáo đoàn T. Phao-lô đã viết thư cho. 
Cuộc  khủng  hoảng  đòi  T.  Tông  đồ  phải  can 
thiệp  không phải  là  một  biến  cố  có  tầm ảnh 
hưởng địa phương. Ðó là một thời điểm quan 
trọng trong đà tiến của Giáo Hội mới phát sinh. 
Lúc bấy giờ Giáo Hội cần phải  lựa chọn dứt 
khoát, để trung thành với chân lý Tin Mừng. Và 
bất cứ thời đại nào trong lịch sử mình, Giáo Hội 
vẫn  còn  phải  nhân  danh  cùng  một  sự  trung 
thành ấy để làm lại sự lựa chọn nói đây.

Trước hết, xin trình bày những chi tiết ta biết 
được về tình hình lịch sử, nhờ vào sách Cộng 
vụ Tông đồ và chính bức Thư, rồi chứng tỏ T. 
Tông đồ làm sao để bênh vực chân lý Tin Mừng 
bị tổn thương tại Ga-lát và nêu những giai đoạn 
Thánh nhân đã theo để trình bày. Sau hết sẽ nói 
vì sao Thư này có tính hiện thời thường trực.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các hoàn cảnh khủng hoảng Ga-lát
Nhờ sách Công vụ ta biết vai trò của T. Phao-

lô trong việc truyền bá Giáo Hội. Ngài là Tông 
đồ chư dân, được biệt  phái tới các dân ngoại 
(Cv 9,15; 22,21; 26,17). Nhưng sứ mạng ngài 
đụng vào sự chống đối liên miên của một môi 
trường gốc Do-thái. T. Lu-ca lược tóm luận đề 
của nhóm ấy thể này: "nếu không chịu cắt bì 
theo luật Môi-sen, thì không được ơn cứu độ" 
(Cv 15,1). Thế là nhóm do-thái hóa này muốn 
bắt các tín đồ gốc chư dân phải mang ách Lề 
luật  Môi-sen.  Theo  sách  Công  vụ,  T.  Phê-rô 
không theo phe ấy. Ðược Thánh Linh soi sáng, 
ngài  biết  là  Thiên Chúa ban Thánh Linh cho 
người dân ngoại cũng như cho người Do-thái, 
vì  họ tin vào Ðức Ki-tô (Cv 10,17;  15,7-11). 
Còn T. Gia-cô-bê thì chấp nhận cho dân ngoại 
vào Giáo Hội; ngài chỉ đòi họ phải tuân theo 
mấy qui luật thực hành ngài cho là cần thiết và 
sẽ  do  Hội  nghị  Giê-ru-sa-lem  công  bố  (Cv 
15,19-21.28).

Sách Công vụ cũng cho ta biết những lần T. 
Phao-lô  đã  ghé  qua  Ga-lát.  trong  cuộc  hành 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trình truyền giáo thứ nhất của ngài, T. Phao-lô 
giảng Tin Mừng cho các miền ở phía nam tỉnh 
Ga-lát, thuộc địa Rô-ma, là Pi-si-đi, Ly-cao-ni 
và Phy-gia (13,14-14,25). Rồi trong cuộc hành 
trình truyền giáo thứ hai và thứ ba, ngài đã hai 
lần (Cv 16,6; 18,23) ghé miền Ga-lát phía Bắc; 
miền này bao hàm vùng đất giữa xứ Cáp-pa-đốc 
và Biển Chết và trải rộng xung quanh thành An-
ky (nay là An-ka-ra) và dân cư thì gốc Xen-tích, 
là những người duy nhất có thể gọi là "Ga-lát" 
theo nghĩa chặt.

Ðó là khung cảnh,  cần sắp vào đấy các sự 
kiện T. Phao-lô kể lại hay là gợi nhớ trong Thư 
Ga-lát. Có thể sắp như vậy được chăng? Nếu T. 
Phao-lô, người chứng kiến các sự kiện này, có 
trình bày chúng khác với T. Lu-ca, thì có nên 
coi lời chứng của T. Phao-lô hay lời tường thuật 
của T. Lu-ca là sai lầm? Nếu theo đúng những 
qui tắc của khoa phê bình lành mạnh, ta cần tự 
hỏi các dị biệt này phải chăng có thể giải thích 
bằng những chủ ý khác nhau chi phối hai lối 
trình bày cùng một sự kiện.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

T. Phao-lô  là  một  chứng nhân trung thành, 
nhưng ngài chỉ nhắc lại những gì liên quan tới 
mục tiêu ngài theo đuổi. T. Lu-ca đã thu thập 
những tài liệu chắc chắn, nhưng ngài chủ tâm 
chứng tỏ tác động Thánh Linh trong việc phát 
triển Giáo Hội, chứ không phải là ghi nhật ký 
về các thời kỳ Giáo Hội sơ khai. Vì thế ngài có 
thể gom góp những tài liệu thuộc nguồn gốc và 
ngày  tháng khác  nhau  và  liên  kết  chúng vào 
cùng một sự kiện, như rất có thể là trường hợp 
Hội  nghị  Giê-ru-sa-lem.  Ðó  là  lý  do  giúp  ta 
hiểu vì sao Ga 2,1-10 và Cv 15 đã trình bày Hội 
nghị ấy cách khác nhau.

Tuy nhiên ta có thể dùng sách Công vụ để bổ 
túc cho các sự kiện lịch sử trong Thư và tìm 
cách định vị trí cho cuộc khủng hoảng Ga-lát. 
T. Phao-lô đã viết Thư cho ai? Viết vào ngày 
tháng nào? Ngài có ý nhắm những lạc thuyết 
nào và ai là những đối phương truyền bá những 
điều lầm lạc ấy? Người ta đã đưa ra nhiều giả 
thuyết, dựa theo các lời T. Phao-lô ám chỉ về 
một tình hình, những kẻ đọc thư ngài thì biết rõ, 
còn chúng ta thì không thấy xác định bao nhiêu. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Một số trong các lời giải thích này đã chi phối 
cả một lối cắt nghĩa lịch sử Ki-tô giáo nguyên 
thủy. Chúng tôi  chỉ nêu mấy giả thuyết quan 
trọng hơn hết có nền tảng trong các bản văn.

 
Ai là người nhận Thư ?
Hồi thế kỷ thứ 19, người ta đã cố chứng minh 

đó  là  các  Giáo  đoàn  Ga-lát  phía  Nam.  trong 
trường hợp này, bức Thư có thể viết ít lâu sau 
cuộc hành trình truyền giáo thứ nhất và sẽ là 
bức thư đầu tiên của T. Phao-lô, gởi từ thành 
An-tiêu-kia,  khoảng năm 49.  Cũng có thể lui 
ngày tháng biên soạn lại  sau cuộc hành trình 
nhắc đến ở Cv 16,6. Nhưng đa số tác giả kim 
thời hiện nay lại duy trì chủ trương nhất trí của 
người xưa: T. Phao-lô viết thư cho các người 
Ga-lát miền Bắc (chỉ có mình họ mới có thể gọi 
là "Ga-lát"), sau khi ngài ghé thăm họ lần thứ 
hai (Ga 4,13), nhắc đến ở Cv 18,23. Chính vào 
cuối thời kỳ ngài lưu trú tại Ê-phê-sô (có lẽ vào 
mùa đông năm 56-57), ngài đã biên soạn Thư 
này, chỉ sáu tháng trước Thư Rô-ma: như vậy 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sẽ giải thích đúng hơn những tương đồng giữa 
hai bức Thư.

 
Ai gánh trách nhiệm cuộc khủng hoảng và 

họ giảng dạy lạc thuyết nào?
Một điểm xem ra rõ rệt: đó là những người 

gây rối loạn mà T. Phao-lô tố cáo đây, lại muốn 
bắt tín đồ gốc chư dân tuân giữ Luật Môi-sen 
(3,2;  4,21;  5,4)  và  cách  riêng  là  phép  cắt  bì 
(2,3-4; 5,2; 6,12). Có thể là các người do-thái 
hóa đề cập tới trong sách Công vụ và luận đề 
của họ đã tóm tắt ở Cv 15,1. Nhưng phải chăng 
chỉ có vậy?

Vì bức Thư dạy phải coi chừng một thứ quan 
niệm về tự do biến thành luân lý buông tuồng 
(5,13). Ðã thế thì phải chăng T. Phao-lô có hai 
loại  đối  phương? Ðó là  giả  thuyết  nêu ra  do 
những người  nghĩ  là  không thể  đồng hóa  bè 
luân lý buông tuồng với bè do-thái hóa đòi phải 
giữ Luật  Môi-sen.  Nhưng không có gì  chứng 
minh là T. Tông đồ phải tranh đấu trên hai mặt 
trận.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Do đó người ta lại nêu lên giả thuyết khác. 
Các người do-thái hóa có thể đòi giữ luật theo 
khía  cạnh  nghi  thức  mà  thôi,  nhưng  họ  lại 
tưởng  mình  được  chuẩn  các  đòi  hỏi  luân  lý 
trong lề luật. Nếu vậy, thì đó là phải hỗn hợp 
tương tự như phải gợi nhớ đến trong Thư Co-
lo-xê (Co 2,16-23). Vì trong cả hai Thư đều đề 
cập tới việc phụng thờ bắt làm tôi các nguyên tố 
trần gian (Ga 4,3.9; Co 2,20), hơn nữa, T. Phao-
lô hình như nói với người Ga-lát rằng khi giảng 
phép  cắt  bì  cho  họ,  người  ta  đưa  họ  về  lối 
phụng thờ họ đã thực thi trước khi ăn năn trở lại 
(4,8-10). Ðàng khác, T. Tông đồ nhấn mạnh tới 
sự kiện phép cắt bì buộc kẻ chịu phép ấy phải 
toàn diện trung thành với lề luật (5,3; x. 3,10). 
Hẳn là tại các đối phương T. Phao-lô rao giảng 
ngược lại. Thực thế, ngài minh nhiên tố cáo họ 
trong phần kết, vì họ không giữ luật mà lại bắt 
người ta chịu phép cắt bì (6,13).

Giả thuyết này có vẻ lôi cuốn, nhưng không 
bắt buộc phải theo. Ta không cần nhờ nó cũng 
hiểu được bức Thư. Lý do dạy phải chừng luân 
lý buông tuồng, chính là sự kiện Giáo đoàn Ga-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lát thành bởi các người dân ngoại đã ăn năn trở 
lại mà não trạng và thói nết đã không được biến 
hóa một sớm một chiều. Vì thế T. Phao-lô cần 
xác định cho họ thấy thế nào là sự tự do của con 
cái Chúa. Ðàng khác, tuy T. Phao-lô hình như 
sắp các nghi thức của luật Môi-sen và của dân 
ngoại giáo trên cùng một bình diện như nhau, 
nhưng không tất nhiên là những người do-thái 
hóa đã pha trộn hai thứ đó với nhau. Chính vì 
T. Phao-lô muốn chứng tỏ rằng cả hai thứ ấy 
đều đem người Ga-lát trở về hình thức nô lệ mà 
chính Ðức Ki-tô đã tới giải phóng chúng ta cho 
khỏi. Thậm chí T. Phao-lô còn nói rằng sự quay 
về với các nghi thức ngoại giáo còn nhắm xa 
hơn,  vì  không  những  nó  gieo  rối  loạn  trong 
Giáo  Hội  bởi  làm tổn  thương  Tin  Mừng  mà 
thôi, nó còn làm cho người ta ra xa Giáo Hội 
(5,12).

 
Ý nghĩa cuộc khủng hoảng: lựa chọn đối 

diện với Tin Mừng duy nhất
Bị  các  đối  phương  T.  Phao-lô  ảnh  hưởng, 

người Ga-lát không thấy rằng nếu cần phải chịu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cắt bì mới được ơn cứu độ, thì đức tin họ bị tổn 
thương mất rồi. T. Tông đồ giúp họ nhận thức 
là cần lựa chọn và lựa chọn này quan trọng lắm. 
Không phải vấn đề người nọ với người kia. T. 
Phao-lô đâu có phàn nàn vì họ làm thiệt hại cho 
ngài, nếu họ thích những nhà giảng thuyết khác 
hơn (4,12). Ðây là chân lý của Tin Mừng duy 
nhất, đây là sự tự do Tin Mừng ấy loan báo cho 
ta, đây là thập giá của Ðức Ki-tô, nguồn thông 
ban sự tự do đặc sắc trong đời sống mới của 
con cái Chúa.

Mà Tin Mừng sẽ bị tổn thương, nếu hủy mất 
đặc tính phổ biến và nhưng không của ơn cứu 
độ do Tin Mừng ấy loan truyền, nếu con người 
lại chủ trương nhờ các việc làm để được cứu 
thoát, chứ không nhờ đức tin để đón nhận ơn 
cứu thoát do Thiên Chúa ban nhưng không cho 
họ trong Ðức Ki-tô.  Vì thế,  cần lựa chọn.  T. 
Phao-lô trình bày sự lựa chọn do Tin Mừng bắt 
hết mọi người phải thực thi, nhờ ba cặp danh từ 
đối lập.

Trước hết là cặp đức tin và lề luật đối lập hai 
giai đoạn lịch sử ơn cứu độ, hai "chế độ" tông 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giáo:  chế độ lề  luật  tách rời  Do-thái  với  dân 
ngoại, vốn chỉ có vai trò chuẩn bị cho chế độ 
thứ hai, là chế độ đức tin. Ðức tin đến để chấm 
dứt chế độ trước mà thiết lập chế độ sau. Hai 
chế độ ấy cốt tại những gì? Hai cặp danh từ sau 
sẽ xác định điều ấy.

Hai là cặp Thánh Linh và xác thịt  nêu cho 
thấy điều con người  coi  là  nguồn sống trong 
mỗi chế độ trên. Hoặc nguồn sống đó là Thánh 
Linh thì con người nhờ đức tin để mở lòng đón 
nhận;  hoặc  chính  con  người  tự  đắc  mình  là 
nguồn đó và có thể chu toàn các công việc theo 
lề luật, thì khi ấy họ là con người xác thịt. Vì 
điều T. Phao-lô gọi là "xác thịt", chính là tình 
trạng con người tự đặt mình vào thế tự túc và tự 
đóng  kín  vào  bản  thân  mình.  Tác  động  của 
Thánh Linh mà xác thịt không thể đón nhận, sẽ 
giải phóng con người, khiến cho họ thành "con 
cái"  Chúa,  trong khi  nếu họ theo xác thịt  thì 
phải  làm nô  lệ  tội  lỗi  mà  không  thể  tự  giải 
phóng mình. Thế là cặp Thánh linh và xác thịt 
liên quan mật thiết với cặp tự do và nô lệ, là cặp 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

danh từ thứ ba T. Phao-lô trình bày với người 
Ga-lát, để hướng dẫn việc lựa chọn họ phải làm.

Vậy ta thấy rõ các lầm lạc của nhóm do-thái 
hóa, vì thái độ họ theo là thái độ con người xác 
thịt. Tin Mừng giải phóng khỏi thái độ ấy, nhờ 
mặc khải cho con người biết mình được ơn kêu 
gọi  làm "con cái" Chúa,  nhờ kêu mời  họ lấy 
thái độ đức tin giúp họ đón nhận Thánh Linh, 
để nhờ Ngài mà sống đời sống của chính Con 
Thiên Chúa.

 
Cơ cấu và văn thể
T. Phao-lô biết rằng các "con mọn" của ngài 

lâm nguy  (4,19).  Ngài  không  đi  chứng  minh 
cho họ một luận đề. Chân lý ngài đã loan truyền 
cho họ và từ đấy đã soi sáng con đường họ đã 
chạy theo (5,7) chính là chân lý của một biến 
cố: tức là việc Thiên Chúa can thiệp trong Ðức 
Giê-su Ki-tô, để giải thoát loài người khỏi tội. 
T. Phao-lô sẽ lại đặt người Ga-lát ra trước biến 
cố  trên,  ra  trước  Chúa  Ki-tô  chịu  đóng  đinh 
Thập giá.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trong giai đoạn thứ nhất (ch. 1 và 2), T. Tông 
đồ nhắc cho họ nhớ Chúa Giê-su Ki-tô là nguồn 
gốc sứ mạng ngài, là trung tâm sứ điệp ngài rao 
giảng.

Sang  giai  đoạn  thứ  hai  (ch.  3  đến  6),  T. 
Phaolô chứng tỏ Chúa Giê-su Ki-tô hoàn tất ơn 
cứu độ, chính là làm cho lịch sử có ý nghĩa: nhờ 
Ngài và ở trong Ngài, các người được tái sinh 
lại tìm thấy sự duy nhất của mình và tạo vật 
được đổi mới sẽ tới sự viên mãn của nó.

Các giai đoạn thống nhất với nhau nhờ việc 
quãng diễn ba cặp danh từ chứng tỏ cho người 
Ga-lát thấy những khía cạnh khác nhau của sự 
lựa chọn căn bản do Tin Mừng đề nghị cho mọi 
người phải làm.

 
A. Giai đoạn thứ nhất: 1,1-2,21
a) Mở đầu (1,10)
1,1-5:  Lời  gởi  loan báo hai  đề  tài  của  giai 

đoạn thứ nhất: sứ mạng T. Phao-lô (c. 1-2); Tin 
Mừng  ngài  rao  giảng  (c.  3-4).  1,6-10:  Tình 
trạng: Tin Mừng duy nhất bị tổn thương.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

b) Sứ mạng T. Phao-lô (1,11-2,10)
1,11-24: T. Phao-lô đã nhận sứ mạng Ðức Ki-

tô Phục sinh sai ngài đi loan báo Tin Mừng cho 
dân ngoại: chính vì thế mà Thiên Chúa đã chọn 
ngài và ban ơn kêu gọi ngài.

2,1-10: Chúa ban ơn cứu độ cho mọi người 
cách nhưng không: dân ngoại không cần chịu 
phép cắt bì: Ðó là chân lý Tin Mừng mà T. Phê-
rô  và  Giáo đoàn Giê-ru-sa-lem và Giáo huấn 
Giê-ru-sa-lem đã công khai nhìn nhận.

c) Tin Mừng T. Phao-lô rao giảng (2,11-21)
Tuy nhiên vì áp lực nhóm do-thái hóa, chính 

áp lực mà người Ga-lát phải chịu, T. Phê-rô đã 
không trung thành với chân lý, với sự lựa chọn 
do chân lý đòi hỏi. T. Phao-lô duy trì chân lý ấy 
và xác định sự lựa chọn căn bản nhờ cặp danh 
từ đức tin và lề luật. Phải lựa chọn, vì Ðức Ki-
tô chịu đóng đinh Thập giá đã hy sinh mạng 
sống Ngài cho chúng ta. Ai lựa chọn cho mình 
nên công chính nhờ các việc làm, thì làm cho 
cái chết của Ðức Ki-tô thành ra vô ích cho họ. 
Ai chấp nhận nên công chính nhờ Ðức Ki-tô và 
từ chối mọi chủ trương tự cứu lấy mình, thì họ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chứng tỏ là cái chết của Ðức Ki-tô sinh hoa trái 
cho họ: tức là họ sống đời sống tình yêu của 
Con Thiên Chúa.

 
B. Giai đoạn thứ hai: 3,1-6,18
a) Mở đầu: (3,1-5)
Ðối diện với Ðức Ki-tô đóng đinh Thập giá là 

Ðấng đã  ban Thánh Linh cho họ,  T.  Phao-lô 
kêu gọi người Ga-lát: sự lựa chọn ngu si của họ 
khiến họ quay về với xác thịt.

b) Chế độ đưc tin và chế độ lề luật trong lịch 
sử cứu độ (3,6-4,7)

3,6-14:Trong ý định Thiên Chúa, lời hứa với 
ông Áp-ra-ham là kẻ tin, có liên hệ với Ðức Ki-
tô, và qua Người liên hệ tới mọi kẻ tin không 
phân biệt ai hết. Ơn cứu độ Chúa hứa được thể 
hiện trong việc ban phát Thánh Linh.

3,15-29: Không ban lề luật như điều kiện cho 
việc ban phát Thánh Linh; bắt tội nhân giữ lề 
luật, có ý tỏ cho họ biết mình nô lệ tội lỗi và 
chứng tỏ cho họ thấy ơn cứu độ ở tại tin vào 
Ðức  Ki-tô.  Nhờ  Ðức  Giê-su  Ki-tô  và  trong 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Người họ sẽ được giải phóng và hiệp nhất với 
nhau, vì họ sẽ là con cái Chúa.

4,1-7:Lịch sử cứu độ nên hoàn tất trong Ðức 
Giê-su Ki-tô Ðấng làm cho loài người khỏi nô 
lệ thế gian và được sự tự do của con cái Chúa, 
nhờ lãnh nhận Thánh Linh.

c) Khuyên nhủ đừng quay về làm nô lệ (4,8-
5,12).

4,8-20: T. Phao-lô lo sợ cho con cái ngài: Tin 
Mừng đã giải phóng họ, mà nay người ta lại cố 
bắt họ làm nô lệ nữa.

4,21-31:  Muốn được tự do,  phải  là  con cái 
ông  Áp-ra-ham,  không  phải  theo  xác  thịt, 
nhưng theo Thánh Linh.

5,1-12: Người Ga-lát hãy kiên trì sống tự do 
bằng  cách  luôn  luôn  mở  lòng  đón  nhận  ơn 
nhưng  không  Ðức  Ki-tô  ban  cho,  đón  nhận 
Thánh Linh Ðấng ban cho họ được tin, yêu và 
trông cậy. Ðó là cách T. Phao-lô xác định đời 
sống mới trong Ðức Giê-su Ki-tô.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

d) Tự do thật  là  hoa trái  Thánh Linh Ðấng 
giải  phóng  con  người  khỏi  làm  tôi  xác  thịt 
(3,13-6,10).

5,13-25:  đối  lập  triệt  để  giữa  xác  thịt  và 
Thánh Linh.

5,26-6,10: Thánh Linh giải phóng khỏi án xử, 
vì làm cho ta trung thành với lề luật Ðức Ki-tô.

e) Kết luận (6,11-18)
T.  Phao-lô  lại  đặt  người  Ga-lát  đứng trước 

Thập giá Ðức Ki-tô. Thập giá này đã chấm dứt 
thế gian cũ kỷ và xấu xa, đề cập đến nơi phần 
mở (1,4). Ơn cứu độ do Ðức Ki-tô chịu đóng 
đinh thập giá hoán thành đã khai sinh tạo vật 
mới là chế độ con người được bước vào nhờ 
đức tin và trong đó họ được giải phóng khỏi ách 
lề luật, vì được sống theo Thánh Linh.

Ðó là cơ cấu bức Thư. Cơ cấu này nhất trí 
nhờ mục tiêu T. Phao-lô theo đuổi khi quảng 
diễn các đề tài bổ túc nhau chúng tôi vừa đan 
cử trên đây. Mục tiêu ấy là: giúp khám phá nơi 
Thập  giá  Ðức  Ki-tô  chính  công  trình  Thiên 
Chúa can thiệp, để thông ý nghĩa cho lịch sử và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thể hiện ý định Ngài muốn cứu độ mọi người 
một cách nhưng không.

Muốn công bố huyền nhiệm "gây vấp phạm" 
này, T. Phao-lô dùng những định thức tuyệt vời 
nặng ý nghĩa và táo bạo khiến ta có thể coi đó 
là nói quá theo đà bút chiến và cần giải thích 
cho  dịu  bớt  đi.  Nhưng  trái  lại,  cần  phải  coi 
chừng những từ ngữ ấy là kiểu nói vừa dùng 
vừa mạnh diễn tả các trực giác do Thánh Linh 
thông ban cho T. Phao-lô biết  và loan truyền 
Huyền nhiệm Ðức Ki-tô.

Lời văn và tư tưởng đều là những nét độc đáo 
của T. Phao-lô, nên họa lắm mới có người hồ 
nghi về đặc tính chính tông của Thư này, và 
hiện nay, xem ra không còn ai chối cãi. Tất cả 
cá tính T. Phao-lô đều ở đó, làm một với lòng 
yêu thương tha thiết con cái ngài, sự ngài tận 
hiến toàn thân thi hành sứ mạng Chúa trao cho 
ngài, sự ngài cương quyết toàn thắng mọi trở 
lực thế gian đem ra chống đối chân lý của Tin 
Mừng.

 
Tính cách hiện thời của thư



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thư Ga-lát cật vấn ki-tô hữu thuộc bất cứ thời 
đại nào. Thư ấy lại cật vấn Giáo Hội nữa. Phải 
chăng ki-tô  hữu là  tín  đồ chân chính,  là  một 
người được niềm tin giải phóng khỏi mọi điều 
lo sợ. Phải chăng Giáo Hội vẫn còn trong tình 
hình lịch sử của người Ga-lát? Cố nhiên nhóm 
do-thái hóa ngày nay không còn và ki-tô hữu 
không sợ sống chung ăn chung với người dân 
ngoại.  Nhưng  mấy  thể  chế  Giáo  Hội  há  lại 
không làm cho ki-tô hữu thường bị  nhốt  vào 
những giới  hạn,  trong đó họ chắc chắn mình 
được cứu thoát và tự hào mình thực thi lề luật 
Ðức Ki-tô,  mà họ coi luật ấy là một cách để 
sống hợp lệ với Thiên Chúa? Giáo Hội đã bắt 
đầu ngày Linh Giáng nhờ Thánh Linh, không 
thể tự đắc là mình hoàn thiện nhờ các việc làm 
và nhờ những cơ cấu người phàm, cơ cấu "xác 
thịt";  chẳng  vậy  Giáo  Hội  sẽ  nô  lệ  hóa  loài 
người, thay vì giáo dục đức tin và sự tự do của 
con cái Chúa.

Vậy Thư này kêu mời Giáo Hội tự hỏi xem, 
những thể chế Giáo Hội có nhắm tới việc thành 
hình một cộng đồng nhất thống nhờ ăn rễ sâu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

vào Tin Mừng duy nhất, một cộng đồng được 
Thánh Linh mở rộng cho mọi người và khiến 
phục vụ mọi người, một cộng đồng huynh đệ 
phổ thể. Ðó là câu hỏi luôn luôn hiện thời. Ðó 
là tiếng kêu mời liên lỉ canh tân điều chỉnh nhờ 
năng lực của Tin Mừng mà Giáo Hội vẫn không 
ngừng lo khám phá lại cho chính xác hơn.  



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Ê-phê-sô Thủ 
Lãnh, Huyền Phu Hội Thánh

 
Ðối tượng và nội dung Thư
Ðề tài trung tâm của thư Ê-phê-sô là ý định 

Thiên  Chúa  (huyền  nhiệm)  an  bài  từ  muôn 
thuở, giấu kín trải qua bao đời, thi hành trong 
Ðức Giê-su Ki-tô, mặc khải cho T. Tông đồ và 
khai triển ra trong Giáo Hội. Tác giả tán dương 
Giáo Hội là thực tại phổ thể, vừa trần gian vừa 
Thiên quốc, hay đúng hơn, là cái hiện thời thể 
hiện  công  trình  Thiên  Chúa,  tức  là  việc  tạo 
thành mới. Giáo Hội xuất phát từ Thủ Lãnh là 
Ðức  Ki-tô  và  mở rộng tới  những kích thước 
hoàn toàn viên mãn theo như Thiên Chúa ấn 
định: đó là viễn ảnh bao la tác giả muốn cho tín 
đồ hướng nhìn vào. Ngài diễn tả sức mở rộng 
ấy bằng hai hình ảnh xen tréo vào nhau: đó là 
sự thân thể lớn lên và việc xây dựng ngôi nhà 
Thiên Chúa. Ki-tô hữu nhờ phép thanh tẩy được 
tháp nhập  vào  Thân Thể ấy  là  nơi  qui  tụ  cả 
người Do-thái cả người dân ngoại, nên chính họ 
cũng trở nên tạo vật mới, nhờ việc tán dương, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hiểu biết và vâng lời. Họ xuất hiện như là cái 
nhân, cái nòng cốt, để nhất thống toàn thể vũ 
trụ bao la.

 
Thư chia làm hai phần bằng nhau và dễ phân 

biệt:
1. Phần nhất (ch. 1-3) gợi nhớ Giáo Hội là 

cái thành tựu của công trình Thiên Chúa. Tác 
giả dùng thể văn vừa phụng tự, vừa giáo huấn. 
Mở đầu là lời chúc tụng theo kiểu đặc biệt của 
phụng tự Do-thái (có người coi đoạn này ăn tới 
ch. 3). Lời ca tụng hồng ân lượng vô biên của 
Thiên Chúa (1,3-14) thành một khúc xác định 
rõ ràng hơn hết. Tiếp đến lời xin ơn soi sáng 
mở rộng tới  lời  tán dương Ðức Ki-tô là  Thủ 
Lãnh vũ trụ và Ðầu Giáo Hội (1,15-23). Ch. 2 
gợi nhớ khúc ngoặt lớn hiện nơi Bản Thân Ðức 
Ki-tô: cái đã chết thì nay lại sống (1-10), cái bị 
phân chia  và xa cách,  thì  nay được giao hòa 
(11-22); ơn cứu độ nhờ thánh sủng mà đạt tới 
mỗi  người,  đồng  thời  lại  hiệp  nhất  hết  mọi 
người trong Ðức Ki-tô: từ đây không còn ngăn 
cách giữa dân I-ra-en và dân ngoại và việc giao 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hòa ấy báo tin việc giao hòa toàn thể vũ trụ. Kẻ 
thi hành việc giao hòa ấy chính là T. Tông đồ: 
chương 3 tỏ ra địa vị của T. Phao-lô trong ý 
định Thiên Chúa (c.  2-13) và tất cả phần thứ 
nhất kết thúc trong lời kinh tôn thờ chúc tụng 
tình yêu vô lượng vô biên của Ðức Ki-tô (3,14-
19) và chấm dứt bằng một tán ca (3,20-21).

2. Phần thứ hai (ch. 4 đến 6) có thể đặt nhan 
đề là:  khuyên người thụ tẩy, lời  khuyên xuất 
phát từ việc cử hành bí tích T. Tông đồ kêu gọi 
cộng đồng sống trong hiệp nhất và muốn được 
như vậy, ngài nói khá dài về việc xây dựng và 
lớn lên của Thân Thể Ðức Ki-tô, nhờ các thừa 
tác viên Chúa ban cho Giáo Hội (4,1-16). Các 
lời giáo huấn tiếp theo nhắc lại các đề tài cổ 
truyền  trong  nội  dung  các  bài  dạy  giáo  lý 
nguyên sơ: nào khuyên bỏ nếp sống cũ theo nếp 
sống mới nhờ mặc lấy Ðức Ki-tô (4,17-21), nhờ 
noi gương Thiên Chúa (4,32-5,2), nhờ chuyển 
từ tối tăm sang ánh sáng (5,3-20). Bức phác họa 
những mối tương quan mới đã phục hồi trong 
Ðức Ki-tô (5,21-6,9) bao hàm phần quảng diễn 
ta đã biết về cuộc linh phối giữa Ðức ki-tô và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Hội Thánh (5,25-32). Sau hết là lời kêu gọi mặc 
lấy vũ trang ki-tô hữu, để đương đầu với cuộc 
linh chiến chống lại  các quyền năng trên trời 
(6,10-17). Ðó là hình ảnh và đề tài mượn trong 
Cựu Ước và đôi khi cảm hứng theo Qum-rân 
hay cả theo triết lý bình dân nữa, nhưng được 
Thư này đổi mới theo ánh sáng Ðức Ki-tô.

Thư Ê-phê-sô kết thúc bằng lời khuyên cầu 
nguyện (6,18-20) và mấy lời dặn vắn tắt (6,21-
22) dẫn tới lời chào thăm cuối cùng (6,23-24).

 
Hoàn cảnh và đặc tính Thư
a) Thư Ê-phê-sô vào sổ các Thư gọi là viết 

khi  bị  tù.  Khung cảnh lịch sử giống như của 
Thư Co-lo-xê và Phi-lê-mon. T. Phao-lô đang 
bị tù (Ep 3,1; 4,1; 6,20; x. Plm 9,10.13.27; Co 
4,3.10.18),  chung  quanh  ngài  có  cùng  những 
người đồng liêu, ngài sai ô. Ty-kích đi thi hành 
cùng một sứ mạng (Co 4,7-8; Ep 6,21-22).

b) Tuy  nhiên  những  so  sánh  này  cũng  gây 
thắc mắc.  Ta nhận thấy rằng:  mọi  chi  tiết  về 
lịch sử, Thư Ê-phê-sô đều muợn gần như từng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chữ nơi Thư Co-lo-xê (Ep 6,21-22). Hơn nữa T. 
Ðông đồ không đích thân quen biết với người 
nhận Thư (1,15): nên không thể là Giáo đoàn Ê-
phê-sô, nơi T. Phao-lô đã lưu trú lâu ngày. Các 
thủ bản cũng báo động cho ta ngay từ câu thứ 
nhất, vì có nhiều thủ bản không ghi chữ Ê-phê-
sô (x. Ep 1,1). Từ xưa, một ít người giả thiết là 
Thư này đã gởi cho Giáo đoàn Lao-đi-kê, gần 
thành Co-lo-xê, tức là Giáo đoàn, theo Co 4,16, 
đã  nhận  một  Thư  của  T.  Tông  đồ,  nhưng ta 
không hề tìm thấy dấu vết nào nơi khác.

c) Những nét giống nhau giữa Thư Ê-phê-sô 
và Thư Co-lo-xê liên quan tới cả văn thể nữa: 
như  mượn  bản  văn  phụng  tự,  cách  lập  câu 
thường quá nặng nề, có nhiều từ đồng nghĩa, 
các  bổ ngữ nối  kết  với  nhau,  những danh từ 
tương tự,  những câu phân từ,  ảnh hưởng các 
sách khôn ngoan. Những đặc tính của Thư Co-
lo-xê ở đây còn sâu đậm hơn và các thành ngữ 
sê-mít nhiều hơn.

d) Sau  hết  cần  ghi  những quảng diễn  song 
song, mà sau đây là những nơi rõ rệt hơn hết:



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ê-phê-sô: 1,6-7;  1,13;  1,15;  1,15-16;  2,1-5; 
2,2-3;  3,1-13;  4,15-16;  4,22-24;  5,6;  5,19-20; 
5,21-6,9; 6,18-20; 6,21

Co-lo-xê: 1,13-14; 1,5; 1,9; 1,3-4; 2,13; 3,7; 
1,24-29;  2,19;  3,9-10;  3,6;  3,16-17;  3,18-4,1; 
4,2-4; 4,7

Mối liên hệ giữa hai Thư Ê-phê-sô và Co-lo-
xê là một trong những vấn đề khúc mắc trong 
Tân Ước. Hiện nay vẫn chưa tìm ra giải đáp nào 
hoàn toàn thỏa đáng. Ðây là những giả thuyết 
chính người ta đề nghị:

1. Họa lắm mới có người coi Thư Ê-phê-sô là 
một bản văn của T. Phao-lô, rồi tác giả Thư Co-
lo-xê đã điều chỉnh lại để tăng thêm giá trị cho 
sứ điệp của mình.

2. Ý kiến phổ thông hơn hết coi hai Thư này 
là hai sứ điệp do T. Tông đồ đã gởi đi gần như 
một trật cho những Giáo đoàn lân cận với nhau, 
cảm ứng theo bức thư thứ nhất  (Co) để soạn 
bức thư thứ hai  (Ep).  Trong trường hợp này, 
Thư Ê-phê-sô trình bày giai đoạn chót của tư 
tưởng T. Tông đồ. Bị tù ở Rô-ma, T. Phao-lô 
muốn trối  lại  cho các  cộng đồng,  có  lẽ  dưới 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hình thức một lá thư chung, điều suy ngắm tột 
cùng của  ngài  về  Huyền nhiệm cứu thoát  và 
Giáo Hội.

3. Những người  khác cho là  khi  soạn xong 
Thư Co-lo-xê, T. Phao-lô đã giao cho một thư 
ký hay một môn đồ rất  thân cận viết  một  sứ 
điệp thứ hai. Ðiều này sẽ giải thích được cả chỗ 
tương đồng cả chỗ dị biệt  trong hai bản văn, 
đồng  thời  với  những  nơi  vụng  về  nhận  thấy 
trong Thư Ê-phê-sô.

4. Sau hết  nhiều lý do quan trọng thúc đẩy 
một số nhà thông thái nhận xét là bản văn thuộc 
thời kỳ trễ hơn tức là thế hệ sau các T. Tông đồ 
và xuất phát từ môi trường thấm nhuần sâu xa 
giáo lý của T. Phao-lô.

Ðặc tính riêng của Thư khiến ta nghĩ tới một 
bài chúc tụng khuyên răn đọc trong giờ phụng 
tự, rồi về sau mới mặc cho hình thức lá thư, hầu 
có  thể  sắp  xếp  vào  bộ  Thư  của  T.  Phao-lô. 
Ðàng khác,  ta  nhận  thấy  rằng:  Thư Ê-phê-sô 
nhắc lạc các đề tài quảng diễn nơi khác, nhưng 
theo lối đặc biệt khiến cho mối tương quan giữa 
Thư Ê-phê-sô với các Thư Rô-ma, 1Co-rin-tô, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ga-lát, cả với Thư Co-lo-xê, không do lệ thuộc 
trực tiếp cho bằng do những hồi  niệm và do 
nhắc lại các đề tài T. Tông đồ rao giảng. Riêng 
Thư  Co-lo-xê  có  vẻ  gần  gũi  với  những  Thư 
khác của T. Phao-lô về văn thể và dáng điệu, 
còn Thư Ê-phê-sô lại phong phú hơn về các đề 
tài  đặc  biệt  của  T.  Phao-lô  (cứu  độ  nhờ  ơn 
nhưng không, dân Thiên Chúa, Thánh Linh, là 
ba đề tài không thấy xuất hiện trong Thư Co-lo-
xê). Những nét tương đồng với Qum-rân cũng 
nhiều hơn. Mà trong thế hệ thứ hai, bài dạy giáo 
lý  ngày  càng chịu  ảnh  hưởng phái  Ê-xê-niên 
sâu đậm hơn. Sau hết, phải ghi nhận vai trò của 
các sách khôn ngoan, mà ngay trong Thư Co-
lo-xê  đã  cảm  thấy  rõ  rệt:  các  danh  từ  khôn 
ngoan,  huyền nhiệm,  viên  mãn được  nhắc  đi 
nhắc lại nhiều lần và có khi còn in dấu vết một 
vài suy tư sau này sẽ đi tới thuyết ngộ đạo.

Sau  cùng  việc  ấn  định  cho  Thư  một  ngày 
tháng  lui  mãi  về  sau  sẽ  giải  thích  được  mối 
tương quan giữa Thư Ê-phê-sô và các Thư mục 
vụ nếu ta cho mấy Thư này xuất hiện sau thời 
T. Phao-lô và cả mối tương quan với tập truyền 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

T. Gio-an nữa. Và trong trường hợp này, ta có 
thể chỉ cho các Thư ấy cùng một môi trường: 
đó  là  thành  Ê-phê-sô.  Nhưng  nhất  là  việc 
nghiên cứu về thần học trong Thư sẽ giúp ta xac 
định rõ hơn đặc tính riêng của Thư này.

 
Thần học trong Thư: ăn rễ vào giáo lý T. 

Phao-lô và mở ra chân trời mới
Dù sao, Thư Ê-phê-sô cũng in vết sâu xa tư 

tưởng T. Phao-lô Tông đồ và giả như không có 
những mối liên hệ đậm đà cảm kích ấy thì đã 
không có vấn đề. Xin kể qua mấy điểm sau đây:

- Công trình to lớn Thiên Chúa hoàn thành 
nơi Ðức Giê-su Ki-tô được đặt vào trung tâm sứ 
điệp; ý nghĩa quyết liệt của phép thanh tẩy là 
việc ki-tô hữu thông phần vào số mệnh của Ðức 
Ki-tô.

-  Việc  loan  báo và  ca  tụng  hồng ân  Thiên 
Chúa là đặc điểm nổi nhất trong bản văn, từ lời 
chúc  tụng  đầu  Thư  (1,3-14)  cho  tới  các  lời 
khuyên nhủ cuối cùng (2,1-10; 4,7).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

- Việc giao hòa thế gian liên kết với việc phá 
đổ bức rào ngăn cách người I-ra-en với những 
người khác; từ đấy dân ngoại hoàn toàn là công 
dân Nước Chúa (2,11-22).

-  Sứ  vụ  của  T.  Phao-lô  hoàn  tất  sứ  mạng 
Thiên Chúa trao cho (3,2-13).

- Thư Ê-phê-sô xác định Giáo Hội vừa là dân 
Thiên  Chúa,  vừa  là  Thân  Thể  Ðức  Ki-tô. 
Nhưng lại không đi vào suy tư nào hết về vũ trụ 
luận.  Vì Thiên Chúa mặc khải  cho ta,  không 
phải  trong  một  lý  thuyết  hay  một  hệ  thống, 
nhưng ở trong và nhờ cộng đồng ki-tô hữu là 
cái  làm cho "huyền nhiệm" được minh nhiên 
hóa.

Nhưng gia tài  T. Phao-lô này đã được biến 
hóa sâu xa. Ta không thể gán suông việc biến 
hóa này cho mấy đề tài mới xuất hiện trong Thư 
Co-lo-xê. Những suy tư rộng rãi hơn đã mở đầu 
khi ấy, từ nay lại nhấn mạnh cách tuyệt vời, nên 
phác họa ra một bức tranh tổng quát thật là độc 
đáo.

Không phải mọi trông chờ ngày cùng tận đều 
biến tan đi cả, nhưng mối căng thẳng giữa hiện 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tại  và  tương lai  nhường chỗ cho quang cảnh 
khác. Ðó là ơn cứu thoát thể hiện trong Ðức Ki-
tô và mặc khải trong Giáo Hội phải tìm thấy 
kích thước bao la viên mãn của mình nhờ sự 
Thân Thể lớn lên và mở rộng tới tận phạm vi 
thiên quốc (1,22; 4,8-10). Ơn cứu thoát trở nên 
thực tại  đang trên đường hoàn tất.  Ki-tô  hữu 
được cứu độ rồi (Ep 2,8), các người thụ tẩy"đã 
được phục sinh với Ðức Ki-tô và được cùng với 
Ðức Ki-tô lên" nơi vinh hiển.

Việc  loan  truyền ân  sủng cũng vậy,  không 
còn đứng trong khuôn khổ cánh chung của vụ 
án  lớn  giữa  Thiên  Chúa  với  dân  riêng  Ngài. 
Phạm trù pháp lý đã nhường chỗ cho "thần bí": 
ta đứng vào khởi điểm đã tiến hóa sẽ đem Ki-tô 
giáo lại gần với các tông giáo cứu độ. Cả mối 
tương quan giữa I-ra-en và chư dân cũng thế. 
Trong  Thư  Rô-ma  thì  thống  nhất  bằng  cách 
cộng toàn thể I-ra-en với toàn thể dân ngoại vẫn 
phân biệt với nhau, còn trong Thư Ê-phê-sô thì 
bằng cách nối liền với nhau khiến cho mọi dị 
biệt đều thuộc về quá khứ. Một đàng trông đợi 
ngày mặc khải ơn trở lại cuối cùng của I-ra-en 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và việc T. Tông đồ lo âu về số phận dân mình, 
một đàng chắc chắn về cuộc gặp gỡ đã thể hiện 
trong lòng Giáo Hội. Trong Thư Rô-ma thì biện 
chứng theo kiểu pháp lý, còn trong Thư Ê-phê-
sô việc giao hòa có tính cách vừa luân lý, vừa 
hoàn vũ bao la (x. Rm 9 tới 11 và Ep 2,11-21).

Trong  các  Thư  trước,  danh  từ  Giáo  Hội 
thường chỉ các cộng đồng địa phương; còn Thư 
Ê-phê-sô, tiếp theo Thư Co-lo-xê, coi Giáo Hội 
là thực tại phổ thế toàn cầu gần được nhân vị 
hóa như sự Khôn Ngoan Thiên Chúa vậy. Thư 
Ê-phê-sô chuyển sang bình diện phổ thế hoàn 
cầu những quảng diễn giáo xứ cụ thể trong Thư 
1 Co-rin-tô. Từ chỗ tạm thời xen vào lịch sử, 
Giáo Hội nay hướng tới chỗ xuất hiện là vĩnh 
cửu  miên  trường.  Trong  Thư  Co-lo-xê,  Viên 
mãn  vào  ở  trong  Ðức  Ki-tô.  Những  lời  quả 
quyết về Ðức Ki-tô là Ðầu hoàn vũ, nay trở nên 
những lời quả quyết về Giáo Hội. Ðề tài Thân 
Thể đã liên kết  chặt  chẽ với  đề tài  ngôi  nhà 
Thiên Chúa, nay tìm ra định thức diễn tả cuối 
cùng và thêm phong phú nhờ quảng diễn mới 
về huyền nhiệm linh phối giữa Ðức Ki-tô và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giáo Hội, vừa là kiểu mẫu cho hiệp nhất hôn 
nhân, vừa diễn tả quyền tối thương của Ðức Ki-
tô và trách nhiệm bao la của Giáo Hội.

Vậy tác giả có thể là T. Phao-lô, trong những 
ngày tháng cuối  đời  ngài  hoặc một  trong các 
thơ ký ngài lợi dụng các lời ngài giáo huấn hay 
là một trong các người thừa kế giáo lý ngài, ở 
vào cơn khủng hoảng, Ki-tô giáo đã trải qua sau 
thế hệ các T. Tông đồ. Dù sao, tác giả Thư Ê-
phê-sô cũng đã phác họa, bên cạnh T. Mát-thêu, 
T. Lu-ca, T. Gio-an, một trong những giải đáp 
lớn lao do ki-tô hữu thời ấy trả lời cho vấn đề 
thắc mắc về tương lai  của họ.  Tác giả  muốn 
giúp tín đồ nhận thức cho hoàn toàn viên mãn 
là trong thế gian có cái gì đã thay đổi triệt để, 
sau khi Ðức Ki-tô tử nạn và được tôn vinh. Tác 
giả lượng giả và ca tụng hồng ân Thiên Chúa vì 
ông nhìn thấy hồng ân này từ nay đã ghi sâu 
vào việc hình thành Giáo Hội. Trong Giáo Hội 
tác giả nắm được cái bảo đảm cho một tinh thể 
không thể xoay lại ngược chiều.

Dù sao  cũng nên  đọc  Thư Ê-phê-sô  không 
phải  như một  lá  thư tùy hoàn cảnh cho bằng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

một bản thuyết trình, vừa chứa chan tình cảm, 
vừa  có  tính  cách  giáo  khoa  về  đức  tin  ki-tô 
giáo. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Phi-líp Ðức Ki-
tô Tử Nạn Phục Sinh

 
Sáng lập Giáo đoàn Phi-líp
Ngày nay đổ nát, nhưng thời cổ, thành Phi-líp 

rất là thịnh vượng. Ở trên vùng đất thấp dưới 
chân núi Pan-giê, cách biển chừng mười hai cây 
số ngàn, thành ấy xưa kia trổi vượt trên cánh 
đồng bằng vừa được canh tác hẳn hoi, vừa giàu 
mỏ vàng mỏ bạc. Khi sáp nhập miền này với xứ 
Ma-kê-đoan,  vua  Phi-líp  thân phụ vua  A-léc-
xan, đã tái thiết thành và củng cố thêm, rồi lấy 
tên mình đặt cho thành ấy (trước kia gọi là Kê-
ni-đô vì có nhiều suối nhỏ). Tới năm 31 trước 
Công  nguyên vua  Âu-gút-tô  cho  thành  nhiều 
đặc ân và biến thành thuộc địa rô-ma có nhiều 
lính già lập cư tại đấy.

T. Phao-lô tới đó trong cuộc hành trình truyền 
giáo thứ hai, vào năm 49 hay 50. Ði theo Ngài 
có ông Si-la, ông Ti-mô-thêu, hẳn là cả ông Lu-
ca nữa, vì chính ở nơi đây, bản tường thuật bắt 
đầu dùng ngôi thứ nhất số nhiều (Cv 16,10). Ðó 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

là nơi, lần đầu tiên, T. Phao-lô rao giảng Tin 
Mừng ở Châu Âu. Người Do-thái ở đấy thật là 
thưa thớt, họ không có Hội đường, và quen hội 
họp nhau ngoài cửa thành, nơi bờ suối hoặc có 
thể là bờ sông Gan-gi-tê (2 cây số ngàn mạn 
Tây). Trong số họ, T. Phao-lô đã thanh tẩy mấy 
người, với một bà tân tòng chuyên bán vải điều, 
tên là  Ly-đi-a.  Bà ấy đã cho ngài  ở trọ.  Tuy 
nhiên  có  những  nỗi  khó  khăn  xuất  hiện.  T. 
Phao-lô bị ngược đãi và bị giam, rồi phải lìa xa 
thành ấy, để lại đó một cộng đoàn nhỏ, cốt yếu 
thành  bởi  các  người  gốc  dân  ngoại  (x.  Cv 
16,11-40; 1Th 2,2).

 
Gởi Thư
Ngoài tình thân thiết ngài bày tỏ trong Thư 

(v.d.x. 1,3-8; 4,1), ta còn nhận ra T. Phao-lô tự 
cảm thấy đặc biệt liên kết với Giáo đoàn này. 
Ngài hằng giữ mối tương quan với họ. Ðây là 
Cộng đồng duy nhất,  ngài  đã  nhiều lần chấp 
nhận của họ dâng (4,15; 2C 11,8-9). Ngài vốn 
giữ qui tắc là loan báo Tin Mừng "cách nhưng 
không"  (2C 11,7;  x.  1Th 2,9;  2Th  3,7-9;  1C 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

4,12; 9,15; 2C 11,9). Sở dĩ ngài đã xử với họ 
theo  cách  khác  hẳn  là  vì  thái  độ  phi  thường 
huynh đệ của người Phi-líp. Họ đã giúp ngài lần 
thứ nhất khi ngài từ Ma-kê-đoan trẩy sang Hi-
lạp. Về sau, nghe tin ngài lại bị tù và thiếu thốn, 
họ đã thu thập của dâng, rồi ủy cho ông Ê-pa-
pho-đích đem tới cho ngài và ở lại giúp đỡ ngài 
luôn.  Nhưng  ông  Ê-pa-pho-đích  ngã  bệnh  và 
ước ao về nhà. T. Phao-lô gửi ông về và giao 
cho lá Thư, trong đó ngài cám ơn các bạn thân 
thiết,  đưa tin tức về ngài và chia sẻ các điều 
ngài dự tính, thêm nhiều lời khuyến khích và 
căn  dặn  cho  cộng  đồng  tiến  hành  êm  xuôi. 
Trong các Thư ngài, trừ lá Thư Phi-lê-môn, thì 
không có bức nào chứa chan tình thân mật chí 
thiết cho bằng.

 
T. Phao-lô bị tù
Khi  viết  Thư  này,  T.  Phao-lô  đang  bị  tù, 

không chắc chi về việc xử án đang chờ ngài. Vì 
thế, người ta quen kể Thư này vào sổ các "Thư 
viết khi bị tù". Theo sách Công vụ, ngoài lần bị 
giam ở chính thành Phi-líp, ta chỉ biết có lần bị 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tù  tại  Xê-sa-rê  rồi  kéo  dài  thêm  tại  Rô-ma. 
Trong Thư lại nhắc đến "trấn đường" (1,13) với 
"nhà Hoàng đế" (4,22). Vì thế người ta dễ bị 
cám dỗ coi lá Thư này đã biên soạn ở Rô-ma 
(Cv 28,16.30-31). Một khi nhận giả thuyết này, 
người ta sẽ đưa tuổi già của T. Tông đồ ra để 
giải thích tình âu yếm, lượng khoan dung (1,15) 
và lòng siêu thoát trước nguy nan và cái chết 
(1,21).

Tuy nhiên, ngày nay đa số các nhà chú giải 
nghĩ là Thư đã viết tại Ê-phê-sô, vào cũng một 
thời kỳ đã viết hai Thư Co-rin-tô. Sách Công vụ 
chỉ ghi lại một số tích truyện đặc sắc trong đời 
sống T.  Phao-lô,  có ý mô tả  đà tiến của Tin 
Mừng. Ta hầu như không biết  gì về thời hạn 
hơn hai năm T. Phao-lô lưu trú tại Ê-phê-sô (Cv 
19,8-10).  Vậy theo các  Thư Co-rin-tô,  không 
những T. Phao-lô nhiều lần bị giam (2C 11,23) 
ngay trước khi bị tù tại Xê-sa-rê, ngài lại còn 
gặp nhiều gian nguy nặng nề tại Ê-phê-sô nữa 
(1C 15,32; 2C 1,8: x. 2C 4,8-10; 6,9). Thư nói 
tới nhiều lần đi lại. Người Phi-líp đã sai ông Ê-
pa-pho-đích,  T.  Phao-lô  gửi  ông  về.  Ông Ti-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mô-thêu phải đi theo ông ấy và sẽ đem các tin 
tức về. Chính T. Phao-lô, nếu được thả về, ngài 
sẽ đi thành Phi-líp. Mặc cho người ta nói đường 
giao thông dễ dàng giữa Rô-ma và Ma-kê-đoan 
(Via Egnatia), nhưng sẽ giải thích ổn thỏa hơn 
những cuộc trao đổi năng xảy ra như thế, nếu là 
khoảng cách như từ Phi-líp tới Ê-phê-sô. Ðàng 
khác, những điều T. Phao-lô dự tính về ông Ti-
mô-thêu tương ứng với các sự ngài trình bày ở 
1Co-rin-tô: ngài đã sai ông Ti-mô-thêu đi Co-
rin-tô trên đường qua Ma-kê-đoan, lại báo tin 
chính ngài sẽ đến (1C 4,17-19; 16,5-10). Ðó là 
điều đúng với sách Công vụ. Ngài định đi theo 
cùng một con đường (Cv 19,21), rồi ngài hoàn 
tất cuộc hành trình ấy (Cv 20,1-2). Về sau, ngài 
xét là nhiệm vụ ngài đã hoàn tất trong các miền 
này và chỉ còn mong mỏi đi Rô-ma, rồi sang 
Tây-ban-nha (Rm 15,19-20.22-28).

Việc nhắc đến trấn đường không làm chứng 
là  đã  viết  Thư ở Rô-ma.  Vì  thời  T.  Phao-lô, 
danh từ ấy còn chỉ nơi trụ sở quan tổng trấn với 
các bàn giấy, toà án, nhà tù liên hệ: đó là trường 
hợp thành Ê-phê-sô. Còn "các người nhà Hoàng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đế" không nhất thiết là bà con với Hoàng đế, 
mà cũng có thể là các nô lệ và phóng nô của 
ngài. Và hạng người này có đông tại Ê-phê-sô. 
Rất có thể nhiều người trong số ấy đã ăn năn trở 
lại  và tự  nhiên là  họ còn giữ liên lạc  với  T. 
Phao-lô.

Nếu  ta  có  thêm  những  dấu  chỉ  khác  làm 
chứng cho một thời kỳ bị tù tại Ê-phê-sô, thì sẽ 
gần hiển nhiên là đã viết Thư Phi-líp tại thành 
này, một ít lâu trước hai Thư Co-rin-tô. Theo 
các tài liệu ta có hiện thời, không thể quyết định 
nơi lại kéo theo cả việc định ngày tháng ít nữa 
là cách phỏng chừng. Nếu viết tại Ê-phê-sô, thì 
ngày tháng sẽ là năm 56 hay 57. Trong trường 
hợp này sẽ không phải là ta nghe một T. Phao-
lô già cả nói trong Thư, nhưng một người đang 
thời chiến đấu. Ta cũng hiểu đúng hơn vì sao 
Thư này có nhiều nét nội dung tương đồng chặt 
chẽ với các Thư lớn và cả với Thư 1 và 2 Thê-
sa-lo-ních hơn là với các "Thư viết khi bị tù".

 
Tính chính tông và toàn vẹn



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Không ai  nêu được lý do nghiêm nghị  nào 
phản  đối  tính  chính  tông  của  Thư  Phi-líp, 
nhưng một ít người cho là nó không nhất trí. Họ 
nghĩ rằng đây là do một hay nhiều lá thơ trước 
kia biệt lập đúc lại với nhau, dù tất cả đều do T. 
Phao-lô gởi cho người Phi-líp. Có kẻ phân biệt 
nhất là lá thơ cám ơn (1,1-3,1; 4,10-23) và lá 
thơ dạy coi chừng nhóm do-thái hóa (3,1-4,9). 
Ðúng là 3,1 cắt đứt với 3,2 quá đột ngột, nhưng 
có thể giải thích điều ấy, nếu T. Phao-lô đọc các 
Thư ngài cho thơ ký viết và đọc như thế nhiều 
lần. Người khác đề nghị chia cắt thành những 
khúc vắn hơn. Không một giả thuyết nào xem 
ra đủ lý do thuyết phục hoàn toàn. Ta có thể ký 
nhận  đề  tài  vui  mừng  được  nhắc  đi  nhắc  lại 
trong  cả  lá  Thư  và  nhiều  dấu  chỉ  khác  làm 
chứng sự nhất trí sâu xa, khiến ta có thể coi bốn 
chương này không phải là cái  gì  chắp vá giả 
tạo.

 
Tiến trình tư tưởng
Thư này  không  phải  là  thiên  khảo  luận  có 

lược đồ ăn khớp với nhau theo lý luận, nhưng ta 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

có thể tóm qua tiến trình tư tưởng theo như các 
tiểu đề cắm mốc trong bản dịch.

Tuy xa cách, mà T. Phao-lô tự cảm thấy rất 
gần với các bạn ngài. Ðầu Thư, ngài đề cập tới 
một trong các đề tài sẽ còn hiện diện trong suốt 
cả lá Thư, đó là sự hiệp thông huynh đệ trong 
Ðức Ki-tô là nguồn sự vui mừng. Bị tù, ngài 
không biết số phận mình sẽ ra sao. Nhưng dù 
kết  cuộc lần bị  giam này có làm sao đi  nữa, 
chắc chắn là nhờ đấy Tin Mừng sẽ được củng 
cố thêm và ngài  đã  xem thấy những dấu chỉ 
cuộc toàn thắng của Ðức Ki-tô rồi.  Ngài ước 
mong thi hành lại trách vụ truyền giáo và kêu 
mời các bạn hữu ngài cứ việc chiến đấu trung 
kiên can đảm. Họ phải  làm việc ấy mà đồng 
thời phải lo bảo toàn sự nhất trí với lòng khiêm 
tốn và tinh thần phục vụ. Muốn khuyên nhủ họ, 
T. Phao-lô trích dẫn một bản văn đặc biệt quan 
trọng: đó là bài ca tụng Ðức Ki-tô Vị Tôi Tớ 
đau khổ được Chúa Cha đặt  làm Chủ Tể thế 
gian (2,6-11). Cộng đồng phải hiệp thông với 
Ðức Ki-tô toàn thắng, để làm chứng cho mạnh 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mẽ và trung thành. Rồi T. Phao-lô gợi đến các 
dự tính về ông Ti-mô-thêu và Ê-pa-pho-đích.

Ở ch. 3, T. Phao-lô đột ngột xin các độc giả 
ngài coi chừng nhóm do-thái hóa hay gây xáo 
trộn. Chắc chắn đây cũng chính là điều lầm lạc 
ngài đã tấn công trong Thư Ga-lát. Phải chăng 
người  Phi-líp  đã  bị  họ  tuyên  truyền?  Không 
chắc,  vì  T.  Phao-lô  không đá  động gì  ở  đầu 
Thư. Có lẽ đúng hơn là ngài muốn cho người 
Phi-líp  phải  coi  chừng,  vì  ngài  đã  nhận  thấy 
những tai họa của khuynh hướng ấy nơi nhiều 
Giáo đoàn khác. Phải chăng chỉ là quay về với 
các  điều  buộc giữ  trong  Luật  Môi-sen?  Hình 
như còn có cả khuynh hướng sống buông tuồng 
nữa. T. Phao-lô nhắc lại việc ngài đã gặp Chúa 
Phục Sinh, khiến ngài là người biệt phái không 
ai trách được gì, mà đã quyết tâm từ bỏ mọi thứ 
cao sang,  để  cho Ðức Ki-tô  bắt  lấy  ngài,  rồi 
theo  chân  Ðức  Ki-tô  và  nhờ  Ðức  Ki-tô  cảm 
hứng mà đảm đương cuộc chiến đấu đức tin 
thật là cam go vất vả. Ngài xin các bạn hữu ngài 
cũng như thế. Họ là công dân của tân thế giới, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

do Thiên Chúa đang chuẩn bị và sẽ hoàn thành 
trên nơi vinh hiển muôn đời.

Sau  mấy  lời  tuyên ngôn ấy,  T.  Phao-lô  lại 
khuyên phải đồng tâm nhất trí  với nhau, phải 
sống bình an vui mừng. Ngài dùng lời lẽ tế nhị 
cám ơn các bạn đã giúp đỡ ngài, khuyên đừng 
lo lắng về số phận ngài làm chi.

Ðó là lời kết thúc Thư này, một trong các Thư 
T. Phao-lô, cùng với Thư Phi-lê-môn, có giọng 
điệu và tiến trình thích hợp hơn cả với một "lá 
thơ". Từ đầu đến cuối những lời tâm sự và nhắn 
nhủ thân tình xen lộn vào lời nhắc nhở các đề 
tài quan trọng hơn hết trong tư tưởng T. Tông 
đồ. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Co-lo-xê Ðức 
Ki-tô Tất Cả Trong Tất Cả Mọi Loài

 
Nội dung Thư
Khuôn  khổ  (duy  có  bốn  chương)  và  ngay 

quảng  diễn  thần  học  của  Thư  Co-lo-xê  cũng 
đều vắn tắt. Theo cổ truyền, Thư này vào sổ các 
Thư "viết khi bị tù".

Theo thói lệ, Thư bắt đầu bằng nghi lễ mở thư 
(1,1-20): đó là lời chào thăm và tạ ơn vì Tin 
Mừng tiến bộ (3,8), rồi cầu xin cho tín đồ (9-
12),  tiếp theo đó là  bài  ca tụng Ðức Ki-tô là 
Ðầu vũ trụ và dạo cung cho cả lá Thư (13-20). 
Mấy c. 21-23 kêu gọi các người nhận Thư, rồi 
từ lời kêu gọi chuyển sang gợi nhớ sứ vụ tông 
đồ có sứ mạng thể hiện điều đã tán dương trong 
bài ca tụng: T. Phao-lô phải làm cho lời và các 
đau khổ  Ðức Ki-tô  nên hoàn tất,  hầu bày  tỏ 
vinh  quang  Thiên  Chúa  giữa  chư  dân  (1,24-
2,5).

Từ 2,6 đến 3,4 là lời dặn coi chừng, tức là lý 
do  khiến  T.  Phao-lô  gởi  Thư  này.  Ngài  báo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

động cho  Giáo đoàn thấy  nguy cơ do những 
giáo lý của mấy giáo sư "lạc đạo" vừa mới đến 
Co-lo-xê và các điều họ chủ trương là phải tuân 
hành. Ở trung tâm phần bút chiến này lại nổi 
lên bài ca tụng cuộc toàn thắng mà các tín đồ 
nhờ phép thanh tẩy đã được tham dự vào (2,6-
15) và là nền tảng cho sự tự do ki-tô hữu đứng 
trước mọi cố gắng nô lệ hóa (2,16-3,4).

Rồi lời khuyên xoay ra tổng quát hơn (3,5-
4,6) và lại căn cứ vào phép thanh tẩy. Tín đồ đã 
cởi lột con người cũ và mặc lấy con người mới. 
Ðời sống Con Người Mới này thể hiện trong 
cộng đồng ki-tô hữu bằng cách ăn nết ở và bằng 
việc phụng thờ (3,5-17).

Sau đó là lời nhắn nhủ liên quan tới những 
mối  giao  tiếp  với  tha  nhân.  Ðây là  mấy  bức 
tranh cổ truyền bàn về cuộc sống gia đình và xã 
hội.  Cuộc sống ấy  nay  tháp  nhập  vào "trong 
Chúa" và nhờ đấy mà thêm ý nghĩa mới (3,18-
4,1). Kết Thư là lời kêu gọi tỉnh thức và cầu 
nguyện (4,2-4), chỉ dẫn về cách giao thiệp với 
người ngoài ki-tô giáo (4,5-6) và một chuỗi dài 
các lời chào thăm và lời dặn cá nhân (4,7-14), 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

rồi chấm dứt bằng lời chào sau hết của T. Tông 
đồ (4,18).

 
Cuộc khủng hoảng Co-lo-xê
1. Các sự kiện trong Thư. T. Phao-lô tù nhân 

(4,3.10.18), gởi Thư này cho ki-tô hữu Co-lo-xê 
(1,2). Ngài chưa đến nơi ấy bao giờ (1,4; 2,1). 
Co-lo-xê thuộc xứ Phy-gia  (Tiểu Á),  cách Ê-
phê-sô 200 cây số ngàn về phía đông. Trong khi 
T. Phao-lô lưu trú lâu dài tại Ê-phê-sô (Cv 19), 
môn đệ ngài là Ê-pa-pha, gốc thành Co-lo-xê 
(4,12),  đã  thiết  lập  cộng đoàn  Co-lo-xê  (1,7) 
đồng  thời  với  hai  cộng  đoàn  Hia-ra-po-li  và 
Lao-đi-kê (4,13), là hai thành lân cận, cùng ở 
trong thung lũng Ly-cút. Lao-đi-kê vào số "Bảy 
giáo đoàn" Tiểu Á có nhắc đến trong sách Khải 
huyền (1,11; 3,14) và người ta tưởng thành ấy 
đã có thể là  người  nhận "Thư Ê-phê-sô" (Co 
4,16;  x.  Tiểu dẫn vào Ep).  Theo lời  lẽ  trong 
Thư,  thì  T.  Phao-lô  được  ông  Ê-pa-pha  đến 
thăm  trong  tù  và  báo  tin  cho  biết  tình  hình 
khủng hoảng Giáo đoàn Co-lo-xê (4,7), liền sai 
ông Ty-kích có lẽ mang theo lá Thư này (4,7-8; 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

x. Ep 6,21) và ông O-nê-sim (4,9). Họ sẽ thông 
ngôn thay ngài trong cơn thử thách, các Giáo 
đoàn không phải do ngài sáng lập đây đang phải 
chịu  và  chính  ngài  không  thể  trực  tiếp  can 
thiệp, vì đang bị cầm tù.

2. Cuộc đấu tranh thần học và tâm linh.  T. 
Phao-lô  đã  gặp  nhiều  nỗi  khó  khăn.  Nhưng 
khác với điều đã xảy ra tại Co-rin-tô hay là Ga-
lát, hình như ở đây vấn đề cá nhân (đua tranh 
hay  chống  đối  việc  tông  đồ  của  T.  Phao-lô) 
không đóng vai trò quyết định. Dù đã có nhiều 
bài nghiên cứu, nhưng chúng ta vẫn chưa biết 
rõ nội dung các tư tưởng tuyên truyền tại Co-lo-
xê. Tài liệu có được là do Thư này cung cấp. 
Nhưng các lời lẽ trong Thư thường lại ám chỉ 
mà thôi và mấy danh từ chuyên môn đối với ta 
vẫn còn tối nghĩa. Ðôi khi ta rất khó phân biệt 
chỉ dẫn nào đó cần phải gán cho các giáo sư 
mới mẻ kia hay nó diễn tả phán đoán của T. 
Tông đồ (v.d. 2,18.21.23). Khuynh hướng căn 
bản của trào lưu này là tìm một thứ vượt quá 
Tin Mừng do các T. Tông đồ rao giảng. Những 
suy tư về thế giới các thiên thần, nhưng thực 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hành tu thân khắc khổ và việc tuân giữ các điều 
luật Môi-sen là những cái cần phải bổ túc cho 
niềm tin vào Ðức Ki-tô và sẽ thông ban cho tín 
đồ sự hiểu biết  cao siêu về các huyền nhiệm 
cùng giúp họ sống tông giáo cho thích hợp hơn 
với các tín điều mình khát vọng. Ta lại gặp ở 
đây  ít  nhiều  nét  trong  thứ  "tin  mừng  do-thái 
hóa", mà T. Phao-lô đã tấn công trong Thư Ga-
lát. Nhưng đó là một thứ tin mừng do-thái hóa 
đã biến chuyển rồi và in nhiều dấu vết bí truyền 
hơn. Ta nhận ra ở đây những khuynh hướng sẽ 
đưa tới các hệ thống suy tư về thuyết ngộ đạo 
trong thế kỷ thứ 2. Một ngữ vựng mới nảy ra, 
mà ta còn gặp lại dấu vết nơi những sách viết 
sau trong Tân Ước và ở ngoài Tân Ước nữa.

 
Các đặc tính Thư
Vì in vết cuộc chạm trán này, nên Thư Co-lo-

xê chắc chắn là độc đáo hơn các Thư trước của 
T. Phao-lô.

a) Ta thấy thể văn đã đổi  thay, mà Thư Ê-
phê-sô còn tăng cường thêm nữa.Ðó là những 
danh từ đồng nghĩa chồng chất lên nhau, các bổ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngữ theo nhau dồn dập, những lời quảng diễn 
phụng tự (1,3; 8,9-20),  những câu đôi khi tối 
nghĩa hoặc không xuôi (2,18-19. 20-23), nhiều 
câu xen kẽ, nhiều kiểu nói phần từ hay là dùng 
quan hệ đại danh từ...

b) Về  ngữ  vựng,  cũng  thấy  chuyển  hóa. 
Những danh từ T. Phao-lô đã dùng, nay lại kết 
tinh tư tưởng một cách chưa từng thấy. Ðó là 
những  danh  từ  đầu,  thân  thể,  quyền  bính  và 
năng quyền, những nguyên tố thế gian, huyền 
nhiệm, chế độ, viên mãn; khôn ngoan, phong 
phú, hiểu biết, v.v. (có thể ghi nhận ảnh hưởng 
mạnh mẽ các sách khôn ngoan). Danh từ thánh 
hữu nổi bật hơn dùng để gọi ki-tô hữu.

c) Chính  tư  tưởng  cũng biến  thiên,  đôi  khi 
gần như không còn thấy, nhưng loan báo những 
viễn ảnh mới. Ta sẽ ghi nhận nhất là những nét 
nhấn mạnh và thay đổi sau đây:

- việc tôn vinh Ðức Ki-tô, mở rộng tới toàn 
thể vũ trụ bao la: ca tụng Ðức Ki-tô là Ðầu của 
vũ trụ và của các quyền năng và là Ðầu Giáo 
Hội;



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

- quan niệm về Giáo Hội đổi thay: ý tưởng 
thân thể nơi 1C 12 đã diễn tả sự nhất trí giữa 
các phần khác nhau trong lòng Cộng đồng, nay 
cũng mở rộng tới kích thước toàn thể vũ trụ; 
Giáo Hội (Thân thể) phân biệt với Ðức Ki-tô 
(Ðầu) cách rõ ràng hơn ở 1C;

-  các  phạm  trù  không  gian  (trên  cao  dưới 
thấp) lấn át hơn các phạm trù thời gian và cánh 
chung. Ðặt Vương quốc bên trên chúng ta như 
một thực tại trổi vượt trên ta (1,13; 3,1-4) hơn 
là ở trước mặt ta như là một thực tại đang đến 
(x. Mc 1,15).

- Thần học về phép thanh tẩy do đó cũng đổi 
thay khá nhiều. Ở Rm 6,T. Phao-lô đã diễn tả 
sự ta kết hiệp với cái chết của Ðức Ki-tô ở thì 
quá khứ và sự ta thông phần vào việc sống lại 
của Ðức Ki-tô ở thì tương lai. Còn Thư Co-lo-
xê thì quả quyết rằng người thụ tẩy đã chết và 
đã sống lại với Ðức Ki-tô rồi (x. 2,12; 3,1).

- Ý niệm viên mãn, các đề tài khôn ngoan và 
soi sáng thay thế cho các ý niệm pháp lý là cái 
trước đây T. Phao-lô đã cho liên hợp với tác 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

động của Thánh Linh. Tin Mừng hướng tới chỗ 
trở nên "Huyền nhiệm".

Mọi nét ấy sẽ tái  hiện trong Thư Ê-phê-sô: 
những tương đồng về thể văn và tư tưởng giữa 
hai Thư làm thành một vấn đề đặc biệt (x. Tiểu 
dẫn vào Ep).

 
Tính chính tông
Những yếu tố chính cần lưu ý tới là những 

điểm sau đây:
1. Các tiêu  chuẩn văn chương và  thần học, 

chúng tôi vừa tóm tắt trên đây. Tùy theo tầm 
quan trọng ta gán cho chúng và tùy theo ta nhấn 
mạnh nhiều hơn vào những nét tương đồng hay 
dị biệt đối với những Thư kia, ta sẽ coi Thư là 
tác phẩm của T. Tông đồ đã đạt tới  cuối đời 
ngài,  hoặc như tác phẩm của một thơ ký hay 
một môn đồ trực tiếp của ngài, hay là như tác 
phẩm về sau của nhóm mà một ít người đã gọi 
là "trường phái T. Phao-lô".

2. Các  sự  kiện  giúp ta  xác  định mối  tương 
quan giữa Thư Co-lo-xê và các Thư kia.  Các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mối tương quan thật là phiền phức, vì Thư Co-
lo-xê  có  họ hàng với  những Thư thuộc ngày 
tháng khác nhau. Ví dụ như đề tài "nguyên tố 
thế gian" và mấy kiểu nói làm cho Thư Co-lo-
xê gần với Thư Ga-lát (x. Ga 4,1-11 và Co 2,6-
23).  Ðàng khác,  Thư  Co-lo-xê  cùng với  Thư 
Phi-lê-môn  và  Thư  Ê-phê-sô  làm  thành  một 
nhóm mà đặc điểm là có cùng một  tình hình 
như  nhau:  T.  Phao-lô  đang  bị  tù  (Plm 
9.10.13.23; Ep 3,1; 4,1; 6,20), ủy cho ông Ti-
kích và O-nê-sim một sứ mạng tương tự (Plm 
12; Ep 6,21-22). Thư Co-lo-xê lại không phải là 
chẳng liên hệ gì  với  Thư Phi-líp,  là  một  bức 
Thư khác viết khi bị tù. Nhưng các yếu tố này 
không phải là quyết định và ta có thể xét tới 
việc các Thư vay mượn lẫn nhau.

3. Bản chất  xác  định của  cơn khủng hoảng 
Co-lo-xê.  Nhưng ở  đây  nữa,  thật  khó  đưa ra 
một ngày tháng chắc chắn. Tính hồ đồ của mấy 
câu  ám chỉ  về  những giáo lý  và  những thực 
hành,  thời  gian các  hiện tượng ô nhiễm giữa 
niềm tin ki-tô giáo và các trào lưu tiền ngộ đạo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

không cho phép ta nói chắc cuộc xung đột đã 
xuất hiện vào đúng lúc nào.

Bằng vào toàn thể các sự kiện trên đây, người 
ta đã nêu ba mẫu giải quyết sau đây:

a) Ý kiến thông thường đặt Thư Co-lo-xê với 
Thư Phi-lê-môn và Thư Ê-phê-sô cũng như Thư 
Phi-líp vào phần cuối sứ vụ T. Phao-lô, tức vào 
thời gian ngài bị tù lần thứ nhất tại Rô-ma (từ 
năm 61 đến 63). Thư Co-lo-xê là bản phác họa 
về tổng hợp thần khoa của ngài và Thư Ê-phê-
sô sẽ khai triển thêm cho đúng mức: tư tưởng T. 
Tông đồ vươn cao hơn và nhìn xa hơn, để tỏ ra 
ý nghĩa bao la phổ thế của Thánh giá và của 
việc Tôn vinh Ðức Ki-tô, để bày tỏ ra những 
liên quan tột cùng của Huyền nhiệm cứu thoát ở 
trong Giáo Hội. Ðó là lý do giải thích vì sao 
tổng hợp mới  này của  giáo  lý  T.  Phao-lô  đã 
thay thể văn và viễn ảnh. Giả thuyết biên soạn 
Thư Co-lo-xê trong khi  bị  tù  tại  Xê-sa-rê  (từ 
năm 58 đến 60) cũng ở vào khung cảnh lịch sử 
tương tự như thế. Ðàng khác cuộc khủng hoảng 
Ga-lát  lại  tỏ  cho  ta  thấy  việc  chuyển hóa  tư 
tưởng đã có thể thực hiện khá sớm kia.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

b) Trong số các người chủ trương chính T. 
Phao-lô đã viết Thư này, nhiều người đặt Thư 
Co-lo-xê cùng với Thư Phi-lê-môn và Thư Phi-
líp, không phải vào cuối, nhưng vào chính trung 
tâm hoạt  động truyền giáo  và  thư  tín  của  T. 
Phao-lô, giữa các Thư viết vào kỳ lưu trú lâu 
dài tại Ê-phê-sô (từ năm 54 đến 57), vì trong 
thời kỳ ấy, ta có thể giả thiết là ngài đã có bị tù 
(về các nỗi khó khăn của T. Phao-lô ở thành 
này, x.  1C 15,32;  2C 8-10).  Như thế thì  giải 
thích được những mối liên lạc gần gũi và liên lỉ 
giữa T. Tông đồ với các Giáo đoàn miền ấy, 
nhưng lại không tôn trọng khoảng thời gian cần 
thiết để soạn Thư Co-lo-xê và bó buộc phải lùi 
Thư  Ê-phê-sô  lại,  vì  trong  trường  hợp  này 
thường coi là Thư Ê-phê-sô không phải do T. 
Phao-lô viết.

c) Ở đầu mút kia, có những người chủ trương 
là tình hình Giáo Hội, nội dung và hình thức lá 
Thư đòi ta phải coi Thư Co-lo-xê là một bản 
văn đại  diện cho thế hệ sau các T.  Tông đồ. 
Những lo lắng về  cánh chung đã  mờ dần và 
đứng trước những tấn công đầu tiên của thuyết 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngộ đạo,  Giáo Hội nại  tới  quyền bính các T. 
Tông đồ, bằng cách hợp thức hóa sứ vụ và lời 
giảng  ông  Ê-pa-pha  nhân  danh  T.  Phao-lô. 
Ðồng thời  lá  Thư sẽ  tỏ  cho  ta  tầm thức cao 
trọng của ông đối với ki-tô hữu vào thời cuối 
thế kỷ thứ nhất (x. 2P 3,15-16).

 
Giá trị Thư
Tuy ý kiến có thể khác nhau về ngày tháng và 

tác giả lá Thư, nhưng lại gặp nhau để nhìn nhận 
là  Thư Co-lo-xê  căn  bản  nối  tiếp  sứ  điệp  T. 
Phao-lô  đã  trình  bày  trong  những  hoàn  cảnh 
khác: chúng ta được đầy tràn viên mãn trong 
Ðức Ki-tô. Ngài là tất cả cho chúng ta được nên 
công chính (Ga-lát và Rô-ma), là tất cả chó số 
mệnh chúng ta, cho cái chết và sự sống chúng 
ta  (Co-lo-xê).  Coi  chừng,  chớ  quay  về  với 
những chi tiết Lề Luật Môi-sen, vì như thế là 
trở lại với đích nô lệ khi trước (Ga)! Ý tứ, đừng 
có thờ phụng quyền năng nào ở bên cạnh, bên 
trên hay bên dưới  quyền tối  thượng của Ðức 
Ki-tô:  vì  như thế là  quay về làm nô lệ  (Co)! 
Cùng một bài ca tụng sự tự do của ki-tô hữu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được xướng lên.  Cùng bắt  buộc phải  nại  đến 
phép thánh tẩy như là biến cố không thể phản 
hồi, đã rứt chúng ta khỏi mọi hình thức công 
chính (Ga, Rm) và khỏi mọi quyền hành khác 
với quyền hành của Ðức Ki-tô (Co). Và xem ra 
từ ngôn ngữ trước kia in dấu vết thời gian và sự 
trông chờ Chúa đến, nay đã chuyển sang ngôn 
ngữ bị chi phối bởi không gian và việc tôn vinh 
Ðức Ki-tô là Ðầu vũ trụ, nhưng trước sau cũng 
đều có ý công bố cùng một điều: đó là Ðức Ki-
tô đã chết và đã phục sinh dứt khoát hẳn một 
lần; và cũng dứt khoát hẳn một lần chúng ta đã 
được kết hiệp với Ðức Ki-tô. Ðời sống chúng ta 
đã liên kết với đời sống của Người, nên được 
đóng đồn một  cách oanh liệt  ngay tận  "chốn 
thiên cung", nơi các quyền năng có thể đe dọa 
ơn giải phóng chúng ta. Không phải nói thế để 
xui  giục  chúng  ta  thoát  ly,  trốn  lánh  trách 
nhiệm,  nhưng  chính  là  để  dẫn  chúng  ta  vào 
cuộc sống chính tông trung thực, như phần cuối 
Thư chứng minh điều ấy.

Thoạt nhìn, không có chi xa với chúng ta cho 
bằng mấy  lời  ám chỉ  về  quyền năng ở  thiên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giới, là các thiên thần và năng lực điều khiển sự 
xoay vần các tinh tú và các diễn tiến của số kiếp 
người  trần.  Không  có  chi  kỳ  cục  cho  bằng 
những  truyền  dạy  về  đồ  ăn  thức  uống  hay 
những thực hành lễ nghi mà ki-tô hữu Co-lo-xê 
đã bị cám dỗ tuân theo. Nhưng nếu ta biết lắng 
nghe phần nào những câu hỏi đó và hiểu cho 
thâm sâu lời giải đáp của T. Tông đồ, ta mới 
hiểu  được  ảnh  hưởng  của  lá  Thư  này.  Các 
quyền  năng  hiện  giờ  đã  thay  hình  đổi  tên, 
những cách ta cố gắng để lấy lòng hay để thoát 
ly những quyền năng ấy, không còn y hệt như 
xưa nữa, thế nhưng người Co-lo-xê là anh em 
với chúng ta. Con người thuộc thế kỷ 20, cả con 
người  ki-tô  hữu,  hiện  nay  cảm thấy  nỗi  khó 
khăn tương tự. Ðấy là khó tự biết mình có trách 
nhiệm. Họ cảm thấy mình như cái trò chơi bị 
chi phối do các năng lực đang lôi kéo địa cầu 
theo đà tiến hóa không thể phản hồi. Ơn cứu độ 
không còn thể  do nguyên cá  nhân tuân hành 
một lề luật hay một luân lý mà người ta thường 
từ khước,  nhưng ở tại  việc thoát  ly  khỏi con 
trăn tha hóa tối nguy đang siết chặt lấy chúng ta 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hiện giờ! Cả đối với chúng ta cũng đặt vấn đề 
quyết định về mối tương quan giữa Ðức Ki-tô 
và vũ trụ: có thể có liên lạc giữa các điều ta 
thoáng nhìn  thấy  về  vũ  trụ  và  Tin  Mừng  đã 
được rao giảng và đón nhận hay chăng?   



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 1 & 2 Gửi Tín Hữu Thê-sa-
lo-ních Ðức Ki-tô Tái Lâm Vinh Hiển

 
Thành  Thê-sa-lo-ních  và  việc  sáng  lập 

Giáo đoàn
Chính  vào  năm  50,  trong  cuộc  hành  trình 

truyền giáo thứ hai, T. Phao-lô đã tới Thê-sa-lô-
ních, là Thủ đô tỉnh ma-kê-đoan thuộc đế quốc 
Rô-ma. Ðây là thị xã đầu tiên T. Phao-lô bước 
chân vào tại châu Âu. Thành này sáng lập vào 
thế kỷ thứ 4 trước Công nguyên và đã mau kíp 
trở nên quan trọng. Nhờ vị trí địa lý ở đáy vịnh 
Théc-mai-cơ  mà  thành  này  trở  nên  cửa  biển 
chắc  chắn.  Vì  ở  trên  đường  Via  Egnatia  nối 
biển  Ê-giê  với  biển  A-đi-a-tích,  nên  là  nơi 
thông quá và là nơi tiêu thụ tự nhiên cho một 
cánh đồng giàu có và cho cả nội xứ. Bị Ma-kê-
đoan rồi đế quốc Rô-ma đô hộ, thành này đã 
đóng vai trò chính trị trọng yếu, nhất là kỳ khởi 
loạn năm 149 trước Công nguyên, để thoát ách 
thực dân Rô-ma ngày càng trở nên nặng nề. Sau 
đó ít lâu, Ma-kê-đoan thành một tỉnh Rô-ma và 
Thê-sa-lo-ních  là  thành  đông dân cư hơn hết 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được  chọn  làm  thủ  đô.  Năm  42  trước  Công 
nguyên, thành được hưởng qui chế thị xã tự do, 
và chính quyền Rô-ma đặt một quan tổng tài ở 
đấy.  Thành đã  phát  triển  thêm,  mở rộng  các 
thiết bị trên cửa biển. Thời kỳ T. Phao-lô vào 
đó,  thành đã trở nên thị  xã thương mại  phồn 
vinh, có nhiều ngoại kiều sống ở đấy và trong 
số  này,  có  một  đoàn  kiều  dân  Do-thái  quan 
trọng.

Theo sách Công vụ, ta biết rằng: T. Phao-lô 
từ thành Phi-líp tới đó, và đi theo ngài có ông 
Si-la  và  ông  Ti-mô-thêu  (Cv  17,1-10).  Thời 
gian ngài lưu trú tại Thê-sa-lo-ních có lẽ không 
quá vắn vỏi như sách Công vụ xem ra gợi ý cho 
ta hiểu (ba ngày hưu lễ Cv 17,2). Vì ngài đã có 
thì  giờ  để  làm một  nghề  (1Th  2,9),  để  nhận 
nhiều lần đồ tiếp tế của người Phi-líp (Ph 4,16) 
và đem các người Do-thái, kẻ tân tòng và nhất 
là dân ngoại vâng theo Tin Mừng (x. 1Th 1,9). 
Nhưng công việc ngài làm đã bị gián đoạn một 
cách tàn khốc do phản ứng của đoàn kiều dân 
Do-thái bắt ép ngài phải trẩy đi vội vàng. Vì 
những người Do-thái đã gây rối loạn, cáo mấy 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhà  giảng  thuyết  là  hành  động  trái  sắc  chỉ 
hoàng đế  và  lôi  kéo mấy  người  ki-tô  hữu ra 
trước  quan  tòa  (Cv  17,5-9).  Các  anh  em  tại 
Thê-sa-lo-ních đã  liệu cho mấy vị thừa sai ban 
đêm trẩy  sang  thành  Bê-rê,  là  nơi  các  người 
Do-thái tại Thê-sa-lo-ních lại đến để chống đối 
lời rao giảng của T. Phao-lô.

Thế là T. Tông đồ bỏ một cộng đồng vừa mới 
thành hình. Nên ta hiểu vì sao ngài lo âu về các 
người ki-tô hữu tân tòng ấy, nay bị lẻ loi một 
mình trong cơn bắt bớ. Ðó cũng là lý do giải 
thích vì sao khi nói với tín đồ về người Do-thái, 
ngài dùng giọng hung hăng kịch liệt (1Th 2,15-
16).

 
Thư Thê-sa-lo-ních thứ nhất
Ðiều khiến độc giả lưu ý trước tiên trong Thư 

1  Thê-sa-lo-ních,  là  giọng  điệu  khác  xa  mấy 
Thư khác  của  T.  Phao-lô.  T.  Tông đồ không 
bận tâm vì vấn đề giáo lý nào quan trọng. Ngài 
muốn trước tiên bày tỏ những tâm tình sâu đậm 
liên kết ngài với một cộng đồng ngài vừa mới 
lập xong và đã lìa bỏ được ít lâu rồi. Sau một 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lúc âu lo, T. Phao-lô đang vui mừng hồ hởi vì 
những tin mừng đã nhận được. Vui vì thấy Giáo 
đoàn trẻ tỏa chiếu đức tin sơ sinh, nên ngài diễn 
tả niềm vui ấy trong lời tạ ơn thật dài (c. 2-10 
ch. 1 là câu duy nhất kéo dài). Ngài không cần 
điều chỉnh những sai lầm; vì ngài biết là anh em 
tại Thê-sa-lo-ních đang ở trong đường chính, đã 
chống lại với thử thách gian nan. Ðiều duy nhất 
ngài khuyên nhủ họ là kiên tâm bền chí theo 
con đường ấy và càng tiến bộ thêm. Ðã hẳn, T. 
Phao-lô sốt ruột muốn trở lại với người Thê-sa-
lo-ních, hầu bổ túc thêm những gì còn thiếu nơi 
đức tin trong họ (3,10),  nhưng ngài không lo 
lắng,  vì  họ  trung thành,  họ biết  từ  nay  mình 
phải  sống  làm  sao,  gần  như  ngài  không  cần 
nhắc lại cho họ nữa (4,9; 5,1). Sống trong niềm 
hi vọng nhắc tới nhiều lần (1,10; 2,19; 4,16), hi 
vọng  Ðức  Ki-tô  sắp  tái  lâm vinh  hiển,  Giáo 
đoàn  Thê-sa-lo-ních  là  một  bằng  chứng  cho 
thấy rằng dù gặp mọi thứ trở lực, Tin Mừng vẫn 
luôn luôn tiếp tục công trình tiến tới.

Sự vui mừng, niềm tin cậy và lòng sốt sắng 
đó, T. Phao-lô diễn tả trong lời văn giản dị và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trực tiếp. Vì thế Thư 1 Thê-sa-lo-ních là như sứ 
điệp săn đón và thân tình một người cha gởi 
cho con cái  (x.  2,11-12),  biết  rõ  con cái  cần 
vượt lên trên những khó khăn nào. Vào lúc bình 
minh lịch sử Giáo Hội, ta được cùng với Thư 
này sống lại niềm hăng hái của cuộc đấu tranh 
tiên  khởi  và  ngọn lửa  nhiệt  thành của những 
cuộc chiến thắng đầu tiên. ta gặp thấy nơi đây 
lòng quảng đại quen đánh dấu những cuộc bắt 
bớ đầu thời danh.

 
Ngày tháng
Thực thế, Thư 1 Thê-sa-lo-ních không những 

là bước đầu tiên của T. Phao-lô, lại cũng là bản 
văn cổ nhất trong Tân Ước. Hẳn là T. Tông đồ 
đã gởi đi vào đầu năm 51 (hai mươi năm sau 
khi Chúa Giê-su qua đời), ít lâu sau khi ngài tới 
Co-rin-tô, là nơi ông Ti-mô-thêu từ Thê-sa-lo-
ních đến đem những tin mừng cho ngài. Hẳn là 
vào lúc đó, các tập truyền Phúc Âm đã thành 
hình, nhưng chưa biên soạn mấy cuốn Phúc Âm 
như chúng ta hiện có bây giờ. Có những bản 
văn khác trong Tân Ước kể lại cho ta những tập 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

truyền cổ kính hơn, nhưng về phương diện văn 
chương, thì Thư 1 Thê-sa-lo-ních là bút tích đầu 
tiên của Ki-tô giáo.

 
Thư Thê-sa-lo-ních thứ hai
Ý kiến phổ thông công nhận 2 Thê-sa-lo-ních 

là Thư T. Tông đồ gởi ít lâu sau Thư thứ nhất. 
Tuy nhiên dù hai Thư mang cùng một chữ ký 
và Giáo Hội cổ thời công nhận là Thư của T. 
Phao-lô Tông đồ, nhưng có mấy vấn đề đặt ra 
liên quan tới tính chính tông của Thư 2 Thê-sa-
lo-ních. Sự kiện có mươi danh từ nơi Thư thứ 
hai người ta không gặp lại nơi nào khác trong 
các bản văn T. Phao-lô không phải là một vấn 
đề quan trọng, vì Thư 1 Thê-sa-lo-ních còn có 
nhiều hơn những danh từ như thế. Sự kiện trong 
Thư thứ hai một ít danh từ có nghĩa không phù 
hợp với ý nghĩa ta gặp thấy nơi các Thư khác 
của T. Phao-lô, cũng không phải là đầy đủ để 
không nhìn nhận T. Phao-lô đã viết Thư này. 
Nhưng nếu so sánh cẩn thận hai Thư, ta sẽ đi 
tới hai nhận xét quan trọng hơn sau này:



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

1. Những  tương  đồng  văn  chương  giữa  hai 
Thư thật là đặc sắc. Có những kiểu nói hay là 
trọn cả những câu trong 2 Thê-sa-lo-ních hình 
như đã lấy lại từ Thư thứ nhất, và có đúng như 
vậy trong ba chương của Thư thứ hai,  nhưng 
phải trừ lời giáo huấn riêng ở 2Th 2,1-12. Muốn 
nhận định điều ấy, ta có thể xếp song song mấy 
bản văn sau này:

1Th 1,2-3 và 2 Th 1,3
1Th2,12 và 2Th 1,5
1Th 3,13 và 2Th 1,7
1Th 3,11-13 và 2Th 2,16-17
1Th 2,9 và 2Th 3,8
1Th 5,23 và 2Th 3,16
1Th 5,28 và 2Th 3,18
Người ta thường cố giải thích đặc tính song 

song này là do tác giả đã đọc hai Thư trong thời 
hạn thật vắn nên mới có sự cố gắng giống nhau 
chặt chẽ như vậy. Nhưng nếu thời hạn giữa việc 
gởi hai Thư quả vắn như vậy, thì cần giả thiết 
sự đột ngột chuyển hóa tình hình tại Thê-sa-lo-
ních, mà trong Thư thứ nhất không có gì cho ta 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thấy trước điều này. Nên vẫn còn khó giải thích 
vì  sao,  nói  với  cùng  một  nhóm  người  trong 
khoảng mấy tuần lễ, mà T. Tông đồ lại từ giọng 
tha thiết và cảm động trong Thư 1 Thê-sa-lo-
ních chuyển sang giọng nói long trọng và văn 
thể công phu khiến người đọc Thư thứ hai phải 
ngạc nhiên.

2. Giáo huấn trong 2 Thê-sa-lo-ních liên quan 
tới  những biến  cố  ngày  tận  thế  (x.  mục  tiếp 
theo) không qui  chiếu vào điều đã viết  trong 
1Th 5,1-6 về việc Ngày của Chúa đến bất ưng. 
Sự kiện ấy càng kỳ lạ hơn nữa, vì 1 Thê-sa-lo-
ních dạy rằng: sẽ từ sự bình an bề ngoài chuyển 
sang đổ nát, không có thời kỳ quá độ, còn Thư 
thứ hai  lại  mô tả  các giai  đoạn kế tiếp  nhau 
trong lịch sử loài người, trước khi mặc khải sự 
vinh quang Ðức Ki-tô. Có thể đáp lại rằng lối 
văn khải huyền vẫn quen xen lẫn đề tài biến cố 
bất ưng với đề tài các dấu chỉ tiên báo, như ta 
thấy trong chính bản văn Tin Mừng (x. Mc 13 
và ss). Tuy nhiên, dù T. Phao-lô đã nhân dịp để 
ban giáo huấn về ngày tận thế (1Th 4,13-5,3; 
1C 15,20-24), nhưng ngài không nói chi về thời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

kỳ chối đạo và việc xuất hiện của một tên phản 
ki-tô. Rõ ràng là đã viết Thư thứ hai cốt yếu để 
trình bày chuyện phim khải huyền ấy (2Th 2,1-
12). Nếu cần xác định hay điều chỉnh một giáo 
huấn đã ban khi trước, thì sao lại trình bày như 
thể nhắc suông lại điều giáo huấn thành văn hay 
truyền khẩu đã nhấn mạnh vào việc Ngày của 
Chúa đến bất ưng "như kẻ trộm ban đêm"?

Vậy vấn đề vẫn còn đặt ra đó và hẳn là không 
có tầm quan trọng chủ yếu,  vì  tập  truyền cổ 
không lưu ý tới chút nào. Chắc chắn 2 Thê-sa-
lo-ních đáp ứng tình hình xác định của những 
cộng đồng ki-tô hữu đó đã lo âu vì không thấy 
Ngày của Chúa đến mau như người ta tưởng. 
Rất có thể là một nhà văn ki-tô giáo, một người 
phụ trách một cộng đồng, hiểu sâu xa giáo huấn 
của T. Phao-lô, đã tưởng mình có nhiệm vụ nhờ 
T. Tông đồ bảo trợ, để điều chỉnh lối giải thích 
sai lạc và nguy hiểm về đợi trông Ðức Ki-tô tái 
lâm. Như vậy sẽ giải thích ổn thỏa được nguồn 
gốc những điểm khó khăn về sự ăn khớp với 
nhau như đã ghi chú trên này. Phương thức ấy 
không  phải  do  tinh  thần  ngụy  tạo,  như  quan 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

niệm kim thời chúng ta về văn chương có thể 
làm cho người ta nghĩ thế. Vì văn chương Do-
thái  giáo  và  Ki-tô  giáo  thường  dùng  phương 
thức ấy để xác định hay là đào sâu một giáo 
huấn  cổ  truyền.  Dù  sao,  2  Thê-sa-lo-ních  đã 
đóng vai trò quan trọng lịch sử Giáo Hội,  và 
mặc dầu có những ám chỉ khải huyền tối nghĩa, 
nhưng Thư này  đã  chặn đứng mọi  hình thức 
thoát ly trốn tránh trách nhiệm, xa cái thực tại 
của cuộc đấu tranh mà ki-tô hữu phải  đương 
đầu ở giữa thế gian và nhắc cho mọi người nhớ 
rằng niềm hi vọng ki-tô hữu không thể nào tách 
rời với sự tỉnh thức hằng ngày.

 
Kinh nghiệm thừa sai của T. Phao-lô
Ở 1 Thê-sa-lo-ních, nhất là trong ba chương 

đầu,  T.  Phao-lô dùng thì  hiện tại,  nhưng vẫn 
liên lỉ quay về quá khứ. Nơi mỗi khúc quanh 
bản văn ngài,  ta đều gặp những động từ như 
"nhớ" hoặc "biết" theo nghĩa là "ôn lại việc nọ 
việc  kia"  (1,3.4.5;  2,1.2.5.9.11;  3,3.4.6;  4,2; 
5,2). Chính vì những tương quan hiện thời giữa 
T. Tông đồ với những kẻ ngài viết Thư cho chỉ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

có ý nghĩa căn cứ trên những gì đôi bên đã từng 
chung sống mấy tháng trước đây. Những tương 
quan ấy ăn rễ sâu vào kinh nghiệm chung cho 
T.  Phao-lô và các anh em, từ ngày phát  sinh 
cộng đồng ki-tô hữu nhờ vị thừa sai công bố 
Tin  Mừng.  Chính nhờ việc  nhắc  lại  quá  khứ 
này, mà hiện nay ta có được một bằng chứng rất 
là quí giá, vì có lẽ không bao giờ T. Phao-lô đã 
trao những lời tâm sự tuyệt vời quí báu và hoàn 
toàn cá nhân liên hệ tới nhóm người đầu tiên 
chấp nhận tin vào Ðức Ki-tô Tử nạn Phục Sinh.

Nhờ nghe loan báo Tin Mừng, người Thê-sa-
lo-ních đã thay đổi đời sống; vì từ đây họ mong 
chờ Ðức Giê-su đến, mong chờ Chúa Con đã 
được Chúa Cha Phục sinh từ trong cõi chết. Bởi 
thế T. Phao-lô có thể tạ ơn vì niềm tin, lòng yêu 
mến và sự kiên tâm bền chí của họ (1,3). Việc 
đổi đời triệt để này trước tiên xuất phát từ cùng 
một sáng kiến của Chúa Cha, từ cùng một lòng 
yêu thương lựa  chọn đã  làm cho  dân I-ra-en 
thành dân ưu tuyển (1,4; 2,12). Và T. Phao-lô 
biết rõ ngài không thể gán việc ăn năn trở lại ấy 
cho lời  nói  phàm nhân của  ngài.  Ðàng khác, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngài đã không tìm thành tựu cá nhân, đã không 
muốn đẹp lòng người  thế  (2,3).  Thực sự,  lời 
ngài  chính  là  Lời  Thiên  Chúa  và  là  chính 
Quyền  năng  Thiên  Chúa  đã  muốn  làm  cho 
những người Hi-lạp ấy có khả năng "bỏ tà thần 
để phụng thờ Thiên Chúa hằng sống và chân 
thật" (1,9). Vậy lời ấy đâu có phải là bài giảng 
do một người phàm có điều chi để nói về Thiên 
Chúa. Nhưng đó chính là Lời Thiên Chúa, là 
việc Thiên Chúa can thiệp nhờ Thánh Linh của 
ngài, để giúp các người nghe T. Tông đồ rao 
giảng. Và lòng tin của các tín đồ tỏ ra hiệu năng 
của việc can thiệp này (2,13).

Lời ấy, T. Phao-lô cũng gọi là Phúc Âm (về 
Chúa Cha) (2,4.9). Thật thế, danh từ này không 
chỉ điều chi khác, nhưng chính là sứ điệp của T. 
Tồng đồ, là Tin Mừng chày kíp thánh nhân sẽ 
nhắc lại cho người Co-rin-tô (1C 15,1tt) và có 
lẽ 1Th 2,9-10 là định thức cựu trào hơn hết. Khi 
công  bố  việc  Phục  sinh  của  Ðức  Giê-su,  T. 
Tông  đồ  trở  nên  cộng  tác  viên  Thiên  Chúa 
(3,2), vì nhờ Thánh Linh, Thiên Chúa tác động 
mạnh mẽ trong chính lời công bố ấy (1,5). Ðó 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

là cách T. Phao-lô tự giải thích một biến cố hết 
sức lạ lùng như việc đón nhận Lời Chúa "trong 
niềm vui Thánh Linh" (1,6), giữa bao gian nan 
thử thách và những cơn bách hại  do lòng tin 
vào Chúa Giê-su vốn lôi kéo theo (2,14). Và tác 
động ấy không nguyên hạn chế vào việc phát 
sinh cộng đồng tín hữu mà thôi; vì ngay giữa 
mọi gian nan thử thách không hề thiếu đối với 
các người mới tin theo Chúa Ki-tô này, tiếng 
gọi vẫn không ngừng vang lên, để kêu mời họ 
tiến sâu vào niềm tin hoạt động hơn, vào tình 
yêu mến biết tận hiến hơn, vào lòng trông cậy 
không hề nao núng bao giờ.

Thế  nghĩa  là  gì,  nếu  không  phải  là  Quyền 
năng Thiên Chúa, Ðấng đã làm cho Ðức Giê-su 
phục sinh, từ đây vẫn tác động trong lời giảng 
của T. Tông đồ? Việc Phục sinh của Ðức Giê-
su không phải chỉ là nội dung một câu nói trao 
cho lòng xác tín và tài hùng biện của vị thừa sai 
nhận lấy làm của mình. Ðiều quả quyết trong 
việc công bố - tức Quyền năng Thiên Chúa toàn 
thắng sự chết để làm cho sống - tỏ bày ra trong 
chính việc biến hóa những kẻ thờ thần thành 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

những tôi  tá  Chúa Trời  hằng sống.  Hơn nữa, 
Quyền  năng  ấy  còn  thể  hiện  trong  mình  họ 
chính điều đã thể hiện trong Ðức Giê-su. Ðó là 
lý do khiến cho trong 1 Thê-sa-lo-ních T. Phao-
lô đã hết sức tự do nói lên sự hiên ngang dạn dĩ, 
niềm mãn  nguyện sâu  xa,  lòng  xác  tín  vững 
vàng (x. 3,7). Ngài đi xa tới mức coi sự hiện 
hữu của cộng đồng Thê-sa-lo-ních là  niềm hi 
vọng, hân hoan của ngài, là sự tự hào hãnh diện 
sẽ nên phần thưởng ngài trước Tôn Nhan Chúa 
Giê-su trong ngày Chúa quang lâm (x.  2,19). 
Trong những dịp khác, ngài sẽ thú nhận ngài 
chỉ có một mối tự hào là Thập Giá Chúa Giê-su 
Ki-tô hoặc nói suông là chính "Ðức Giê-su Ki-
tô" (1C 5,7). Thế mà 1 Thê-sa-lo-ních tỏ ra cho 
ta  thấy  T.  Phao-lô,  vì  hi  vọng,  mà  đồng hóa 
cộng đồng trong đó Ðức Ki-tô đang làm việc 
với bản thân Ðức Ki-tô. Còn vinh quang ngài 
đang đợi từ Vương quốc tương lai (2,12), ngài 
đã được tiên hưởng rồi; vì khi kích khởi niềm 
tin  trong  lòng  người  thế,  Thiên  Chúa  dường 
như  đã  tôn  vinh  công  tác  viên  Thiên  Chúa: 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"Thật chính anh em là vinh hiển và niềm hoan 
lạc chúng tôi" (2,20).

Vậy trong hoạt động thừa sai, T. Phao-lô thể 
nghiệm được tính hiện thời  của huyền nhiệm 
Ðức Ki-tô Tử Nạn Phục Sinh: vì đó không phải 
nguyên là  một  biến cố thuộc về quá khứ mà 
thôi. Các cộng đồng ki-tô hữu và bản thân ngài 
đụng đầu với cơn thử thách, xưa đã là cơn thử 
thách  của  Chúa  Giê-su  (1,6;  2,14).  Và  chính 
trong lịch sử mà sự chết đang làm việc đó, ngài 
đã thấy vọt ra sự sống và vinh quang của Chúa 
Phục sinh.

 
Giáo huấn cánh chung
A. Thư thứ nhất: Tuy ba chương đầu 1 Thê-

sa-lo-ních nhất là có ý nhắc lại quá khứ và tuy 
giọng điệu làm cho bản văn ấy, như ta đã thấy, 
thành một lá thư riêng, nhưng ta cũng gặp ở đấy 
một  giáo  huấn  theo  kiểu  đặc  biệt  về  cánh 
chung, tức là về những biến cố ngày tận thế, 
Giáo  huấn  này  không  hạn  chế  vào  huấn  thị 
chính xác ở 4,13-5,3, vì hi vọng Ðức Ki-tô tái 
lâm là một điều xác tín gõ nhịp cho cả lá Thư 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(x. 1,10; 2,19; 3,13) và là nền tảng cho cách ăn 
nết  ở  người  ki-tô  hữu:  vì  ki-tô  hữu là  người 
sống niềm trông đợi ấy. Ngày của Chúa do Cựu 
Ước báo tin, tức là ngày Thiên Chúa sẽ tự tỏ 
mình là thẩm phán kẻ lành và kẻ dữ, T. Phao-lô 
hiểu là Ngày của Ðức Ki-tô, Ngày Ðức Ki-tô sẽ 
đến trong vinh quang của Người là  Con Ðức 
Chúa Cha, cho tín đồ được cứu thoát và ác nhân 
phải diệt vong. Ngày ấy, ki-tô hữu phải được 
Chúa thấy họ không có gì đáng trách.

Hơn nữa, người ta  trông đợi ngày ấy trong 
một thời hạn khá vắn (4,15): chúng ta, những 
người  còn  sống,  còn  sót  lại  tới  ngày  Chúa 
quang lâm.  Thế hệ  ki-tô  hữu đầu tiên  (và T. 
Phao-lô cùng với họ) tưởng là Chúa họ gần tái 
lâm. Chính nhân dịp một vấn đề riêng mà T. 
Tông đồ phải xác định tư tưởng ngài. Số phận 
các ki-tô hữu qua đời trước khi Ðức Ki-tô tái 
lâm sẽ thế nào? Họ không được thấy Chúa ngự 
đến vinh quang, thì có thua thiệt hơn các người 
ki-tô hữu còn sống chăng? Ta thấy là vấn đề 
này phải đặt ra khá sớm trong các cộng đồng ki-
tô hữu. Sự không biết chắc đúng ngày Ðức Ki-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tô tái lâm làm cho mỗi tín đồ đứng trước mối 
nguy chính mình phải chết trước ngày bấy lâu 
trông đợi, T. Tông đồ đánh tan những mối lo sợ 
của  các  người  ngài  viết  Thư  cho  (4,13-18). 
Niềm hi vọng vẫn còn nguyên, vì căn cứ trên 
việc Phục sinh của Ðức Ki-tô và trên Quyền 
năng Thiên Chúa Ðấng đã Phục sinh Ðức Giê-
su.  Một ki-tô hữu không phải  là  một  kẻ chết 
vĩnh viễn. Chúa Phục sinh sẽ không quên một 
ai trong những kẻ thuộc về Người và hết thảy 
mọi người sẽ thông phần vào Ngày đại thế và 
vào sự Vinh quang. Trước tiên các ki-tô hữu đã 
qua đời sẽ sống lại vào đúng lúc, rồi cùng với 
ki-tô hữu còn sống, họ sẽ đi đón Chúa, để ở lại 
với người luôn mãi.

T. Phao-lô giáo huấn như vậy qui chiếu vào 
một lời Chúa phán (x. 4,15) và dùng các hình 
ảnh cổ truyền của lối  văn khải  huyến do-thái 
(tiếng tổng lãnh thiên thần và loa Thiên Chúa 
loan tin điều Thiên Chúa quyết định). Sự kiện 
giàu ý nghĩa, ấy là T. Tông đồ không ngưng lại 
để xác định về ngày giờ, nhưng ngài nhấn mạnh 
về tính đột nhiên của ngày ấy sẽ đến như kẻ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trộm  ban  đêm.  Khi  người  ta  sẽ  tưởng  mình 
được  bình  yên,  thì  chính  là  lúc  điêu  tàn  đổ 
xuống trên họ (5,2-3). Ðiều duy nhất ki-tô hữu 
phải chăm lo là luôn luôn sẵn sàng đón nhận 
Thầy mình, là không ngừng tỉnh thức.

B. Thư thứ hai: Trong 2 Thê-sa-lo-ních, mối 
lưu tâm tác giả hoàn toàn khác. Một ít người ki-
tô hữu, vì xác tín về việc Ðức Ki-tô sắp quang 
lâm, nên sống dường như Ngày của Chúa đã ở 
đấy rồi,  thậm chí họ còn dựa vào uy tín một 
giáo huấn của T. Tông đồ mà họ đã hiểu sai 
(2Th2,1-2).  Những  phần  tử  cộng  đồng  sống 
buông  tuồng  (3,6),  có  lẽ  là  bỏ  những  gò  bó 
trong  cuộc  sống  hằng  ngày  và  bỏ  không  lao 
động (3,10-12). Những điều xác định ở ch. 2 về 
các biến cố phải đi trước Ngày Chúa đến, chính 
là đáp ứng tình hình ấy. Mục tiêu là chặn trước 
mọi lối tiên hưởng Ngày ấy một cách sai lầm, 
và tấn công mọi điều không tưởng. Thực thế, 
Ðức Ki-tô phải đến phạt kẻ không tin và cho tín 
hữu thông phần vào sự Vinh quang của Người 
(1,8-10). Nhưng Người chỉ có thể đến sau một 
chuỗi đảo lộn như các bản văn khải huyền do-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thái vẫn luôn luôn quả quyết về hồi tận thế và 
như chính Ðức Giê-su đã loan báo, chiếu theo 
lời Phúc âm tường thuật (x. Mc 13 và ss). Ta có 
thể tóm tắt về diễn tiến các biến cố như thế này:

1. Sa-tan đã làm việc ở thế gian này. Những 
cuộc bắt bớ ki-tô hữu phải chịu là một dấu chỉ 
điều  ấy  và việc phân chia  thế giới  thực  hiện 
trước tiên giữa tín đồ và kẻ không tin. Nhưng 
sự không tin này sẽ ngày càng tiến triển, dối trá 
và bất công lan tràn. Những quyền huấn dụ (ảo 
tưởng)  sẽ  là  mối  nguy tê  nhất:  người  ta  liều 
mình lấy giả làm thật và lấy bất công làm công 
bình.

2. Rồi  tới  thời  kỳ chối  đạo,  khi  vào lúc ấn 
định, nhân vật tên là Vô đạo sẽ tỏ mình ra: đó là 
Phản ki-tô, sẽ là như hiện thân của mọi quyền 
năng Ác thần. Các dấu kỳ phép lạ nó sẽ làm, 
cuối  cùng sẽ  khiến cho những kẻ không đón 
nhận  tình  yêu  chân  lý  phải  sa  vào  lầm  lạc 
(2,10). Nó sẽ kiêu căng tới mức tự coi mình là 
bản thân Thiên Chúa và chễm chệ ngồi ở trong 
Ðền thờ!



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Sở dĩ tên vô đạo ấy chưa xuất hiện vào thời 
kỳ viết Thư này, chính là vì có một ai và một 
cái gì còn cầm giữ nó (x. 2,6-7), mà không thể 
biết đúng là lời ấy có ý chỉ ai.  Hẳn là người 
nhận Thư được coi là hiểu lời ám chỉ ấy. Dù 
sao, hiển nhiên là đối với tác giả, một thời kỳ 
vô định - và liên hệ với trở lực huyền bí đó - 
còn phân cách thời  gian tác giả viết  Thư với 
thời gian tên Vô đạo sẽ đường đường tỏ quyền 
lực sa-tan của nó.

3. Chỉ sau khi tên Vô đạo ấy xuất hiện, thì 
Chúa mới tự tỏ mình ra và sẽ tiêu diệt tên thù 
nghịch đó.

Vậy các người tại Thê-sa-lo-ních tưởng là có 
thể sống như Ngày của Chúa đã ở đấy rồi, đều 
đã quên lời giáo huấn của T. Tông đồ (2,3). Họ 
lầm lạc vì đã sống trong tình trạng khoan khoái 
thảnh thơi và có lỗi vì bỏ qua những cuộc đấu 
tranh và rối loạn trong hồi tận thế. Trước cuộc 
toàn thắng sau cùng của Ðức Ki-tô, ta cần phải 
tranh đấu  cam go  hơn bội  phần,  nên sự  tỉnh 
thức và trí phân biệt càng cần hơn bao giờ hết. 
Ðã hẳn Tin Mừng đã kêu gọi ki-tô hữu thông 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phần  vào  vinh  quang  của  Ðức  Ki-tô  (2,14), 
nhưng trước khi được vinh quang, phải chịu bắt 
bớ và đau khổ (1,4-5) là những cái người ta chỉ 
có thể trải qua nhờ tấn tới trong lòng yêu mến, 
niềm tin và sự kiên tâm bền chí.

Vậy sự gần ngày tận thế rõ ràng là tương đối 
đối  với  Thư 1  Thê-sa-lo-ních.  Còn đối  với  2 
Thê-sa-lo-ních, thì chính vì người ta đang sống 
vào buổi đầu thời khải huyền, nên cần chống lại 
sự đảo lộn vội  vàng đối  với  trật  tự hiện hữu 
trong cộng đồng và trong xã hội (khước từ lao 
động).  Cần xa tránh (3,6)  những người muốn 
sống trong dáng vẻ một cuộc chiến thắng bây 
giờ chưa thể hiện và nếu cần, thì cắt đứt mọi 
giao tiếp với họ (3,14). Chính màn chót trong 
vở kịch sẽ biến hóa tình hình, nhưng người ta 
chưa tới màn áp chót đâu. Ta thấy 2 Thê-sa-lo-
ních là bản văn đầu tiên đã gặp như thế vấn đề 
mà ki-tô giáo sẽ đặt trãi qua các thế hệ, bao lâu 
ki-tô giáo còn suy tư về niềm tin và lòng trông 
cậy của mình trong khuôn khổ hình ảnh khải 
huyền.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Cả hai Thư Thê-sa-lo-ních đều là những bằng 
chứng cốt yếu về Giáo Hội cổ thời, và về lòng 
cậy trông của Giáo Hội.  Sự thiếu quảng diễn 
dài về tín lý không làm cho hai thư ấy thành 
những bản văn hạng nhì đâu. Vì mặc dầu tương 
đối đơn sơ, nhưng chúng nhắc lại tất cả những 
gì là niềm tin chung cho các ki-tô hữu trong thế 
hệ đầu và là kinh nghiệm của các vị thừa sai 
tiên khởi. Ðó là lòng yêu thương Thiên Chúa 
ban ơn kêu gọi, chủ quyền tối cao của Ðức Ki-
tô là Ðấng người ta nhiệt liệt mong Người tái 
lâm, tác động tràn đầy của Thánh Linh trong lời 
công bố Tin Mừng và trong đời sống các cộng 
đồng, niềm xác tín về việc phục sinh, sự kiên 
tâm  bền  chí  khi  phải  gian  nan  bắt  bớ,  tình 
huynh đệ làm cho các ki-tô hữu và các cộng 
đồng liên đới với nhau... Có lẽ nào ki-tô hữu 
không kiên lỉ quay về với nguồn mạch ấy? Có 
lẽ nào họ không luôn luôn tìm thấy ở đây lời 
kêu mời họ sống ngay trong thời đại mình, cùng 
một niềm cậy trông, sống một cách nhiệt thành 
hăng hái như các ki-tô hữu thuở đầu?



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 1 & 2 Gửi Ti-mô-thêu Thư 
Gửi Ti-tô Ðức Ki-tô Chủ Chăn Hội 

Thánh
 
Trong  bộ  Thư  T.  Phao-lô,  hai  Thư  Ti-mô-

thêu  và  Thư  Ti-tô  làm thành  một  khối  đồng 
nhất cả về phương diện văn chương lẫn giáo lý. 
Ðàng khác, đừng kể Thư Phi-lê-mon, thì chỉ có 
mấy  Thư  này  là  gởi  cho  những  người  đích 
danh. Từ khi các ông D. N. Béc-đốt và P. An-
tôn, đầu thế kỷ 18, đặt tên cho là "Thư mục vụ", 
thì tên ấy đã trở nên lưu truyền, vì nêu rõ đặc 
tính riêng mấy bản văn bao hàm nhất là các chỉ 
thị gởi cho những vị "mục tử" các Giáo đoàn.

 
Các người nhận Thư
Ông Ti-mô-thêu
Về ông Ti-mô-thêu ta có những tài liệu trực 

tiếp  do  T.  Lu-ca  trong  sách  Công  vụ  và  do 
chính T. Phao-lô.

Lần đầu tiên T. Phao-lô gặp con người về sau 
sẽ  trở nên "phụ tá"  (Cv 19,22) tuyệt  vời  cho 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngài, là ở Ly-tra, một thành thuộc xứ Ly-cao-ni, 
là  thuộc  địa  Rô-ma,  do  vua  Âu-gút-tô  lập 
khoảng năm 6 trước Công nguyên. Ông Ti-mô-
thêu thuộc thành phần tư sản trong thị xã. Thân 
phụ là  người  Hi-lạp  (Cv 16,1).  Thời  bấy giờ 
người ta gọi là hi-lạp để đối lập với các người 
bản xứ nói tiếng thổ âm Ly-cao-ni và không có 
danh tiếng gì đáng kể. Người ta cũng coi ông ấy 
là người dân ngoại, vì ông Ti-mô-thêu đã không 
chịu cắt bì ngày thứ tám theo luật Do-thái. Thân 
mẫu ông là bà Êu-ni-kê gốc Do-thái đã theo Ki-
tô giáo Cv 16,1) và cụ bà tên là Lôi-đa có đức 
tin "ngay thẳng" (2Tm 1,5) đã dạy ông từ nhỏ 
cho biết Thánh Kinh (2Tm 3,15).

Khi bắt đầu làm việc với T. Phao-lô, ông Ti-
mô-thêu còn  tương đối  trẻ.  Chừng mười  lăm 
năm sau, T. Tông đồ còn có thể viết thư cho 
ông rằng: "Chớ để người nào khinh con vì còn 
trẻ tuổi" (1Tm 4,12; x. 5,1; 2Tm 2,22). Dáng vẻ 
nhút nhát và dè dặt (x. 1C 16,10; 2Tm 1,8), sức 
khỏe mỏng giòn, nên ông hay bị yếu. Ta biết lời 
T. Tông đồ thân ái trách ông về điều ấy: "Con 
đừng uống nguyên nước lã thôi, hãy dùng chút 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

rượu nho,  vì  dạ  dày  con yếu và  vì  con  thấy 
trong người mỏi mệt" (1Tm 5,23).  Muốn cho 
khỏi gặp khó khăn với nhóm Do-thái hóa, T. 
Phao-lô làm phép cắt bì cho ông (Cv 16,3). Tới 
một ngày tháng ta không biết  rõ,  ông Ti-mô-
thêu được đoàn kỳ lão đặt tay cho (1Tm 4,14; 
2Tm 1,6).

Hoạt động truyền giáo của môn đồ đã in dấu 
vết sâu xa của hoạt động truyền giáo ông thầy. 
T. Phao-lô thân thiết gọi ông là "người anh em 
chúng ta, cộng tác viên Thiên Chúa trong việc 
giảng Tin Mừng về Ðức Ki-tô" (1Th 3,2). Ngài 
thường đem ông đi theo trong các cuộc hành 
trình truyền giáo (x.  Cv 17,14-15; 18,5; 20,4; 
2C 1,19). Ta gặp ông Ti-mô-thêu bên cạnh T. 
Phao-lô khi ngài viết Thư 1 và 2 Thê-sa-lo-ních 
(1Th 1,1; 2Th 1,1), Thư 2 Co-rin-tô (2C 1,1), 
Thư Rô-ma (Rm 16,21), Thư Phi-líp (Ph 1,1), 
Thư Co-lo-xê (Co 1,1),  Thư Phi-lê-mon (Plm 
1). T. Phao-lô cũng trao cho ông nhiều sứ mạng 
riêng tại Ma-kê-đoan (x. Cv 19,22), đặc biệt là 
đối với người Thê-sa-lo-ních luôn luôn vẫn lo 
âu về Ngày quang lâm, hầu "giúp họ vững bền 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và phát triển niềm tin" (1Th 3,2.6). Ngài còn sai 
ông đến với người Co-rin-tô, hầu nhắc lại cho 
họ nhớ những qui tắc về cách ăn nết ở trong 
Ðức Ki-tô đúng như lời  ngài  giảng dạy khắp 
nơi, trong mọi Giáo đoàn (1C 4,17; x. 16,10). 
Những bằng chứng ta may mắn được các bản 
văn Tân Ước cho ta biết này giúp ta đoán biết 
sự cộng tác giữa T. Phao-lô và ông Ti-mô-thêu 
trong việc truyền giáo rất là chặt chẽ.

Tình nghĩa thiết T. Phao-lô đối với ông Ti-
mô-thêu thật là trung kiên. Khi lý hình sẽ đứng 
trước cửa ngục vào cuối đời ngài, T. Phao-lô 
ước ao gặp lại một lần chót (2Tm 4,9-21) con 
người ngài gọi là "con thật của cha trong đức 
tin" (1Tm 1,2).

Ông Ti-tô
Ta chỉ có ít tài liệu về ông Ti-tô, vì T. Lu-ca 

không  nhắc  đến  tên  ông  bao  giờ  trong  sách 
Công vụ. Ông sinh bởi gia đình "Hi-lạp", tức là 
ngoại giáo (Ga 2,3). Rồi ăn năn trở lại hẳn là 
nhờ chính T. Phao-lô (x. Tt 1,4), được ngài đem 
theo đi Hội nghị Giê-ru-sa-lem (Ga 2,1-3). Ngài 
không bắt ông chịu phép cắt bì (x. Ga 2,3) như 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trường  hợp  ông  Ti-mô-thêu.  Hành  động  của 
ông đã quyết liệt trong việc dàn xếp vụ Co-rin-
tô. Ông đã xoay lại tình thế, làm cho Giáo đoàn 
ủng hộ T. Phao-lô (x. 2C 7,7) và biết cách làm 
cho người Co-rin-tô yêu mến mình. Khi viết thư 
cho họ, T. Phao-lô làm chứng khen ông thể này: 
"Anh đã kể cho chúng tôi được biết: nào anh 
em khao khát mong chờ, nào anh em phàn nàn 
hối hận, nào anh em nhiệt thành với tôi, khiến 
cho tôi vui mừng hơn nữa... Nên anh càng có 
cảm tình gấp bội đối với anh em, khi nhớ rằng 
tất cả anh em đều đã vâng lời, đã run sợ xiết 
bao khi tiếp rước anh (2C 7,7.13.15).

T. Phao-lô quí trọng tài năng và lòng yêu mến 
của ông, vì đã ủy cho ông hoàn thành việc tổ 
chức các cộng đoàn ki-tô hữu tại Cơ-rê-ta (Tt 
1,5).  Theo 2 Tm 4,10 có lẽ  ông đã ở  với  T. 
Phao-lô một thời gian tại Rô-ma, khi ngài bị tù 
lần thứ hai, rồi ông trẩy đi xứ Ðan-mát.

 
Ngày tháng và nơi biên soạn
Thư Ti-mô-thêu thứ hai



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúng tôi bắt đầu bằng Thư Ti-mô-thêu thứ 
hai có lẽ là hay nhất. Xem ra đây là lá Thư mục 
vụ sau cùng. Vì trong đó T. Phao-lô viết rằng: 
"Cha chạy đua đã tới cuối đường" (4,7). Nên có 
lẽ là viết ngay trước khi T. Phao-lô qua đời.

Phải chăng ta có thể đem sự kiện ấy vào dòng 
lịch sử, mà xác định ngày tháng T. Phao-lô tử 
đạo? Người ta đề nghị hai giải pháp:

- Một là nhận các Thư mục vụ chính tông là 
của T. Phao-lô và do đó giả thiết ngài bị giam 
lần nữa (ở tù lần thứ hai). Ngài bị bắt vào thời 
bách hại của vua Nê-rôn (khoảng giữa năm 64 
và tháng sáu năm 68), rồi tử đạo vào thời kỳ ấy, 
có  lẽ  là  năm 67  (x.  bằng chứng ông Êusêbơ 
Lịch sử Giáo Hội II, XXV, 5). Vậy có lẽ là biên 
soạn Thư 2 Ti-mô-thêu vào ngày tháng đó.

- Hai là không nhận toàn thể các Thư mục vụ 
là của T. Phao-lô và cho là đã biên soạn vào 
thời kỳ trể hơn nhiều, khoảng cuối thế kỷ thứ 
nhất hay đầu thế kỷ thứ hai.

Nguyên  phân  tích  bản  văn,  thì  không  thể 
quyết  chắc đằng nào trúng.  Nên dù theo chủ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trương nào, sự khôn ngoan cũng đòi phải coi là 
có lẽ như vậy thôi.

Ðây là những nguyên tố của vấn đề: Thư 2 
Ti-mô-thêu xem như đã  biên  soạn tại  Ro-ma 
(1,17), trong thời bị tù đặc biệt nghiêm khắc. T. 
Phao-lô  "phải  mang  xiềng  xích  như  một  tên 
gian ác" (2,9); ngài coi việc bị tù này có tính 
cách ô nhục: hai lần ngài xin ông Ti-mô-thêu 
đừng xấu hổ vì  ngài  (1,8.12),  nhưng nên bắt 
chước anh O-nê-si-phô đã không xấu hổ vì ngài 
bị xiềng xích (1,16), lại còn "sốt sắng" kiếm tìm 
và gặp thấy ngài tại thủ đô Rô-ma. Ðàng khác 
T. Tông đồ không ảo tưởng về kết cuộc vụ án 
ngài. Ngài biết giờ ngài khởi hành đã gần đến, 
biết ngài đã được hiến dâng làm lễ quán (4,6). 
Ngài tự cảm thấy cô đơn một cách ghê sợ: anh 
Ðê-mát "vì yêu thích thế gian" nên đã bỏ ngài, 
anh Kê-sen thì đi Ga-lát, anh Ti-tô lại đi Ðan-
mát (4,10). Chỉ có một mình anh Lu-ca ở lại với 
ngài. Ngài xin ông Ti-mô-thêu mau mau về với 
ngài (4,9), trước mùa đông (4,21).

Ðây là T. Phao-lô bị tù tại Rô-ma (cứ cho là 
bị tù lần thứ nhất) vào khoảng năm 61-63, theo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sách Công vụ 28,30. Nhưng các hoàn cảnh lần 
bị tù thứ nhất này không ăn khớp với Thư 2 Ti-
mô-thêu. Vì khi ấy T. Phao-lô ở tại một nhà tư 
ngài đã thuê và được tự do tiếp những kẻ đến 
gặp ngài. Vậy hoặc phải chấp nhận là có lần bị 
tù thứ hai trong đó ngài đã biên soạn Thư này 
và sách Công vụ không đề cập tới,  hoặc phủ 
nhận các sự kiện lịch sử trong Thư và coi là 
không phải do T. Phao-lô đã viết Thư này.

Còn một  dấu chỉ  khác  nữa.  T.  Phao-lô  xin 
ông  Ti-mô-thêu  đem  về  cho  ngài  chiếc  áo 
choàng ngài đã để lại ở Trô-át tại nhà ông Các-
pô, cũng như mấy cuốn sách, nhất là sách giấy 
da (4,13). Nhưng không thể đồng nhất hóa cuộc 
lưu trú này ở Trô-át với cuộc lưu trú T. Lu-ca 
đề cập đến ở Cv 20,5.  Vì theo Cv 28,30,  thì 
cuộc lưu trú này xảy ra năm năm trước khi kết 
thúc lần bị tù (thứ nhất). Không thể giả thiết là 
T. Phao-lô đã để lại áo choàng mùa đông trong 
vòng năm năm tại nhà ông bạn Các-pô.

Một ghi chú cuối cùng nữa là T. Phao-lô ký 
nhận ngài đã để anh Trô-phim đau ốm ở lại Mi-
lê (4,20).  Sự kiện này không ăn khớp với sự 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

kiện ở Cv 21,29, vì ở đây ta thấy anh Trô-phim 
mạnh khỏe, đi ra phố tại Giê-ru-sa-lem với T. 
Phao-lô, trước khi ngài bị tù lần thứ nhất.

Vì những lý do trên, ta không thể lẫn cuộc 
lưu  trú  của  T.  Phao-lo  tại  Rô-ma  chiếu  theo 
2Tm với cuộc lưu trú T. Lu-ca đề cập tới ở Cv 
28,30.  Bởi  đó  một  số  người  chủ  trương  giả 
thuyết T. Phao-lô bị tù lần thứ hai tại Rô-ma.

Thư Ti-mô-thêu thứ nhất và Thư Ti-tô
Hai Thư này dùng một số dụng ngữ và bàn 

một số vấn đề như Thư Ti-mô-thêu thứ hai. nên 
phải  thuộc về một  thời  kỳ như nhau.  Các sự 
kiện có thể giúp xác định hơn về thời gian, thật 
là mong manh. Chỉ có thể nói rằng đã biên soạn 
hai Thư ấy không phải trước hoặc trong cuộc 
hành trình truyền giáo thứ ba, cũng không phải 
sau Thư Ti-mô-thêu thứ hai.

Theo 1Tm 1,3, T. Phao-lô trẩy đi Ma-kê-đoan 
và  để  ông  Ti-mô-thêu  lại  Ê-phê-sô  để  điều 
khiển cộng đoàn. Không thể chấp nhận là cuộc 
lưu  trú  của  ông  Ti-mô-thêu  tại  Ê-phê-sô  này 
xảy ra trong cuộc hành trình truyền giáo "thứ 
ba", vì trong suốt thời kỳ đó, ông vẫn ở liền bên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cạnh T. Phao-lô. Ðàng khác, những lầm lạc đã 
lan vào trong cộng đoàn và T. Phao-lô đã nói 
trước trong bài  giảng từ  biệt  ban kỳ lão (Cv 
20,29) khiến ta giả thiết là Giáo đoàn Ê-phê-sô 
đã được thiết  lập trước đó một  thời  gian rồi. 
Nên ta lại phải đặt một trong hai giả thuyết này: 
hoặc phủ nhận sử tính của mấy sự kiện trên, 
hoặc giả thiết là T. Phao-lô, sau lần bị tù tại Rô-
ma chấm dứt vào năm 63, đã tiếp tục công trình 
truyền giáo và biên soạn Thư này sau năm 63 
và trước Thư Ti-mô-thêu thứ hai.

Ta cũng có thể theo giả thuyết ấy đối với Thư 
Ti-tô. Theo Tt 1,5, T. Phao-lô đã để ông Ti-tô ở 
lại Cơ-rê-ta, hầu tổ chức cho xong Giáo đoàn 
ngài đã sáng lập tại đó. Ngài viết thư cho ông 
trong một cuộc hành trình (Tt 3,12) và bảo ông 
đến với ngài tại Ni-cô-po-li để nghỉ đông. Nếu 
các  sự  kiện  này  đúng  sự  thật,  thì  hoạt  động 
truyền giáo phải xảy ra vào những năm sau khi 
T. Phao-lô được tha về, khoảng năm 63-67.

 
Nội dung
Các Thư Mục vụ và Giáo lý T. Phaolô



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thường người  ta  không đặt  vấn đề về tính 
đồng nhất của các Thư Mục vụ. Nhưng về mối 
tương quan giữa thần học các Thư Mục vụ và 
Giáo lý của T. Phao-lô, thì lại khác. Khi so sánh 
hai đàng với nhau, ta nhận thấy những tương 
đồng rõ rệt cũng như những dị biệt đáng kể và 
chính  lối  giải  thích  sự  kiện  này  lại  gây  nên 
những ý kiến hoàn toàn đối lập với nhau.

Những tương đồng
Có thể nói rằng "trong bút tích không thuộc 

về T. Phao-lô không nơi nào lại thấy giáo lý T. 
Phao-lô xuất  hiện rõ ràng như trong các Thư 
Mục vụ". Mà thực sự ta gặp lại trong các Thư 
này nhiều lời xác quyết quan trọng của T. Phao-
lô: nào lòng thương xót Thiên Chúa đã tỏ hiện 
nơi Ðức Giê-su Ki-tô là Ðấng đã đến cứu chuộc 
tội  nhân (1Tm 1,12-17);  nào con người  được 
cứu do ân huệ nhưng không (Tt 3,7) và nhờ đức 
tin (1Tm 1,16; 2Tm 3,15); nào không thể nhờ 
các việc làm để nên công chính (Tt 3,5; 2Tm 
1,9); nào ơn cứu độ loài người thể hiện đúng 
theo qui hoạch muôn đời của Thiên Chúa (tức 
"huyền  nhiệm"  bây  giờ  được  bày  tỏ  ra  1Tm 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

3,16).  Ngoài  ra,  còn  phải  thêm  nào  các  lời 
khuyên nhủ nói với nô lệ (1Tm 6,1-2) và liên 
quan tới thái độ phải theo đối với những kẻ cầm 
quyền (1Tm 2,1;  3,1);  nào nhấn mạnh là  các 
đau khổ T. Tông đồ có ích lợi cho tín hữu (2Tm 
2,10); nào nhắc lại các tâm tình của T. Tông đồ 
(ví dụ như lòng khiêm tốn: 1Tm 1,12-14, hay là 
tình yêu đối với ông Ti-mô-thêu: 1Tm 1,2.18; 
5,23; 2Tm 1,2; 1,4; 4,9.21; v.v.); nào sự tế nhị 
cần phải tỏ ra đối với những ai lầm lạc (2Tm 
2,25). Bảng liệt  kê các điểm tương đồng trên 
đây cũng đủ dài,  khiến ta  phải  công nhận (ít 
nữa)  là  các  Thư  Mục  vụ  đã  được  biên  soạn 
trong môi trường thuộc ảnh hưởng T. Phao-lô.

Những dị biệt
Tuy nhiên, những dị biệt giữa thần học và các 

Thư Mục vụ với Giáo lý T. Phao-lô cũng có 
thật, không kém chi những tương đồng. Tuy có 
gặp thấy trong các Thư Mục vụ những lời quan 
trọng T. Phao-lô quả quyết về ơn cứu độ, nhưng 
thường lại diễn ra bằng từ ngữ khác. Ðức tin, 
thay vì xét trước tiên là mối liên kết tín đồ với 
Ðức Ki-tô, thì lại coi là việc chấp nhận và trung 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thành  với  giáo  lý  đã  cố  định  rồi  (1Tm  4,1; 
6,21), với giáo lý lành mạnh" (1Tm 1,10; 2Tm 
4,3) hay là với "của gởi" đã lưu truyền cho các 
người như ông Ti-mô-thêu (1Tm 6,20; x. 2Tm 
2,2). Người ta đã ký nhận là các Thư này nhấn 
mạnh tới các "việc lành" (1Tm 2,10; 5,10.25; 
v.v.) và có một quan niệm luân lý gọi là "trưởng 
giả" đối lập với các đòi hỏi triệt để hơn trong 
các Thư lớn của T. Phao-lô: "địa vị cốt yếu của 
đức tin hình như bây giờ dành cho "lòng đạo", 
"lòng sùng hiếu",  là  một  danh từ thấy liên lỉ 
nhắc đi nhắc lại trong các Thư Mục vụ, nhưng 
lại hoàn toàn xa lạ với từ ngữ T. Phao-lô quen 
dùng". Lòng yêu mến cũng hướng tới chỗ trở 
nên một nhân đức giữa bao nhân đức khác, thay 
vì  là  chính  nhân  đức  chỉ  huy  mọi  nhân  đức 
(1Tm 4,12). Còn Thánh Linh, thì chỉ nhắc tới 
một cách phụ thuộc mà thôi và ơn thánh cũng 
chỉ xét theo một viễn ảnh có phần hạn chế (Tt 
2,11-12). Sau hết, người ta nhận thấy sự giảm 
sút  trong  việc  chờ  đợi  cánh  chung,  vì  nhấn 
mạnh tới sự cần thiết của đời sống đạo đức hiện 
thời  (Tt  2,11-14).  Mọi  nét  đó chứng minh là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

người ta đã tới một thời kỳ trễ hơn, không còn 
phải là lúc đặt nền tảng đức tin, nhưng là lúc 
cần phải lo củng cố và tổ chức Giáo Hội đứng 
trước nguy cơ của nhiều bè rối.

Tổ chức Giáo Hội
Vào lúc phần đông các T.  Tông đồ đã qua 

đời, thấy nhấn mạnh tới trách nhiệm người chỉ 
huy các Giáo đoàn, tức là giám quản và kỳ lão 
(hay  trưởng  lão).  Về  phương  diện  này,  tình 
trạng do các Thư Mục vụ phản ảnh là tình trạng 
cuối  thế kỷ thứ nhất:  ở  đây chưa phải  là  đặt 
chức giám mục theo lối quân chủ, như mãi sau 
này, vì giám quản và kỳ lão trong thực hành đã 
thể hiện các chức năng như giám mục (x. 1Tm 
3,1). Cả hai đàng đều có trách nhiệm trung tín 
thông truyền giáo huấn mình đã lãnh nhận và 
phải nêu gương sống thánh thiện kèm thêm vào 
lời giảng thuyết (1Tm 3,1-7; Tt 1,5-9). Các vị 
ấy phải lo củng cố tín đồ trong đức tin, đương 
đầu với các tuyên truyền của những giáo sư lầm 
lạc. Còn những tá viên, họ cũng phải nêu gương 
sống  thánh  thiện  (1Tm  3,8-13)  và  phụ  trách 
cách riêng việc phục vụ các người yếu đau và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nghèo khó. Ðiều đáng lưu tâm là những thừa 
tác  vụ ngôn sứ  hay  đoàn  sủng bị  cho xuống 
hàng nhì, có lẽ là do những rối loạn giống như 
ta đã thấy xảy ra trong Giáo đoàn Co-rin-tô. Xét 
chung thì các thừa tác vụ chưa thấy phân định 
giới hạn rõ ràng; đó chỉ là bắt đầu một trào lưu 
tổ chức mà tập truyền sau này sẽ xác định thêm.

Các bè rối
Các  bè  rối  mà  các  Thư  mục  vụ  luôn  luôn 

chống lại và khiến cho cần nại tới giáo lý trung 
kiên, ta chỉ thấy nêu lên một cách tổng quát, 
nên không thể đồng hóa chúng với phái ngộ đạo 
xác định rõ ràng thuộc thế kỷ thứ hai. Các giáo 
sư  lầm lạc  dường như  hoạt  động  ngay  trong 
lòng Giáo Hội, chịu ảnh hưởng chính yếu bởi 
các thuyết do-thái hóa: đó là những người Do-
thái  (Tt  1,10)  muốn  làm  giáo  sư  Luật  pháp 
(1Tm 1,7), mở ra những cuộc tranh luận về luật 
pháp (Tt 3,9) và nại tới những thần thoại do-
thái (Tt 1,14), những chuyện hoang đường và 
gia phả (1Tm 1,4). Nhưng có thể nhận ra trong 
Giáo huấn của họ bắt đầu đề cập tới thuyết nhị 
nguyên của phái ngộ đạo: ví dụ như cấm hôn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhân và ít nhiều kiêng cữ khác về đồ ăn (1Tm 
4,3),  mặc dầu mấy kiêng cữ này có thể phát 
xuất từ các môi trường do-thái. Lời quả quyết 
về  việc  Phục  sinh  đã  xảy  ra  rồi  (2Tm 2,18), 
cũng có thể là gốc từ phái ngộ đạo. Các bè rối 
này  đi  đôi  với  sự  bê  trễ  về  đàng luân lý  (x. 
nhiều bảng liệt kê các tính mê nết xấu trong các 
Thư  mục  vụ.  Tuy  nhiên  phải  ký  nhận  rằng 
những bảng liệt kê ấy rất quen thuộc trong giới 
khắc kỷ: chúng đã qua các môi trường của giới 
Tản cư có liên lạc với triết lý khắc kỷ, để đi vào 
các Thư mục vụ. Về phương diện này ta thấy 
đặc  biệt  rõ  ràng  các  Thư  mục  vụ  chịu  ảnh 
hưởng thuyết khắc kỷ)

Lời tán dương trong các Thư mục vụ
Tuy nhiên, nếu chỉ tranh luận về nội dung các 

tước hiệu giám mục hay kỳ lão hoặc về mấy bè 
rối các Thư mục vụ muốn tố cáo mà thôi, thì 
chưa nêu rõ giá trị thần học của các Thư này. 
Ta còn phải biết nghe thấy vang dội ở đó những 
lời tán dương trong phụng tự của Giáo Hội thời 
cổ.  Lời  tán  dương  ấy  đặc  biệt  rõ  ràng  trong 
những đoạn thánh thi tiên khởi còn ghi lại nơi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

các Thư mục vụ (1Tm 2,5-6; v.v.), và cả trong 
nhiều đoạn văn ca tụng tính cao cả Ðức Ki-tô 
và sự nghiệp của Người (1Tm 1,12-17).

 
Tính chính tông
Các Giáo đoàn ki-tô hữu quả quyết các Thư 

mục vụ thuộc về qui điển. Nghĩa là cộng đoàn 
ki-tô hữu được Thần Linh Ðức Giê-su hướng 
dẫn, nhìn nhận lời Thiên Chúa trong các Thư 
này. Nhưng vấn đề chính tông vẫn còn bỏ ngỏ, 
tức là có đúng T. Phao-lô đã biên soạn các Thư 
ấy hay chăng? Thực sự như chúng tôi đã chứng 
tỏ trên này, sở dĩ người ta đã phân vân nhiều 
như thế về ngày tháng biên soạn, chính vì ngày 
tháng  đó  liên  kết  với  vấn  đề  chính  tông.  Có 
nhiều lý do khiến người ta phải phân vân như 
vậy.

Trước tiên là những lý chứng của khoa phê 
bình hình thức. Theo một số người các lý chứng 
rất có giá trị để bênh vực tính chính tông. Ông 
Cơ-lê-men Rô-ma, T. Po-ly-cáp Mýc-na, T. I-
nha-xi-ô  An-tiêu-kia  đã  biết  và  trích  dẫn  các 
Thư mục vụ. Như thế có nghĩa là tập truyền các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giáo đoàn  Rô-ma,  Mýc-na  và  An-tiêu-kia  đã 
coi  các Thư này thuộc về qui  điển.  Qui điển 
Mu-ra-to-ri, thiết lập vào năm 180, sắp các Thư 
này vào bộ văn thư T. Phao-lô. Ông Cơ-lê-men 
A-léc-xan-đi trích dẫn hơn bốn mươi lần, T. I-
rê-nê minh nhiên gán cho T. Phao-lô những lời 
ngài trích dẫn trong các Thư mục vụ. Thế nghĩa 
là vào sau nửa thế kỷ thứ hai, người ta đã biết 
và nhìn nhận các Thư ấy là của T. Phao-lô và 
thuộc về qui điển y như mười Thư khác vậy.

Kết  luận như thế  có  lẽ  hơi  vội.  Dù sao lý 
chứng rút ra từ những tương đồng giữa các Thư 
mục vụ với các Thư T. I-nha-xi-ô và T. Po-ly-
cáp sẽ bớt quyết liệt đi nhiều, nếu ta giả thiết là 
hết mọi bản văn ấy đều lệ thuộc vào một tập 
truyền chung có trước các Thư mục vụ. Còn qui 
điển Mu-ra-to-ri, thì ta có thể đem đối lập với 
qui điển Mác-xi-ô vào giữa thế kỷ thứ 2, không 
chấp nhận các Thư mục vụ vào qui điển. Vẫn 
hay rằng bè rối Mác-xi-ô đã bỏ toàn bộ Cựu 
Uớc, nên không ưa gì các Thư mục vụ, bởi các 
Thư này vừa luận phi  với  các bè rối,  vừa ca 
tụng Cựu Ước.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Trên bình diện phê bình nội dung, tình trạng 
cũng hồ đồ như vậy. Trước hết đây là vấn đề 
đặt ra do từ ngữ không đồng nhất. Trên tổng số 
902 tiếng dùng trong các Thư mục vụ có 305 
tiếng không gặp thấy nơi nào khác trong văn 
thư của T. Phao-lô, và 175 tiếng không gặp thấy 
nơi nào khác trong Tân Ước. Như vậy là nhiều 
lắm. Tức là theo tỉ lệ một lần đối với 1,55 câu 
trong các Thư mục vụ, còn trong 1C, thì tỉ lệ 
một lần đối với 5,33 câu và trong 2C là tỉ lệ một 
lần đối với 3,66 câu. Vậy nên kết luận thế nào?

Không nên quá đề cao tầm quan trọng của 
những con số ấy. Trong các lần tỉ lệ đó, có lần 
không nhắm ý nghĩa nào đặc biệt. Ví dụ mấy 
tiếng  thuần  tuý  chỉ  là  nhân  dịp  như  dạ  dày 
(1Tm 5,23), bà (2Tm 1,5), giấy da (2Tm 4,13), 
hoặc các thành ngữ la-tinh như sống cuộc đời 
(1Tm 2,2), tên gian ác (2Tm 2,9), mà lý do là 
tại T. Phao-lô đã sống ở Rô-ma. Cũng cần nhắc 
đến  những  tiếng  Thánh Kinh  Cực  Ước  dùng 
trong bản dịch hy-lạp và những ai đã làm quen 
với bản dịch ấy đều dùng tới một cách hết sức 
tự nhiên.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ðó là những lần tỉ lệ không có ý nghĩa đặc 
biệt. Nhưng các lần có nghĩa đặc biệt thì sao? 
Chẳng có thể do đề tài bàn đến hoặc do tác giả.

Ðề tài bàn đến ở đây thì đặc biệt: phải làm 
sao để điều khiển Giáo Hội là nhà của Thiên 
Chúa. T. Phao-lô chưa bao giờ xét đề tài theo 
chiều kích bao la như vậy. Tình trạng mới đòi 
dụng ngữ mới. Người ta đã ghi chú là có 50 lần 
tỉ lệ liên quan tới giáo lý lầm lạc, 29 lần liên 
quan tới các tư cách thừa tác viên cộng đoàn, 61 
lần liên quan tới các vai trò và đức tính của ông 
Ti-mô-thêu và ông Ti-tô, và 90 lần liên quan tới 
việc tổ chức chung trong Giáo Hội.

Tác giả cũng vậy, từ thời các Thư lớn tới nay 
đã thay đổi rồi. Một tư tưởng cường tráng như 
của T. Phao-lô đương nhiên là thoát ra ngoài 
vòng cứng ngắc và con người đã tiến hóa, thì 
cũng in dấu vết vào dụng ngữ họ dùng. Ðiều ấy 
không phải riêng cho các Thư mục vụ, nhưng 
còn gặp thấy trong cả tiến trình hình thành bộ 
văn thư của T. Phao-lô nữa. Ngay việc chứng 
minh  Thư  1  Thê-sa-lo-ních  và  Thư  Co-lo-xê 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đều do cùng một người đã viết Thư 1 Co-rin-tô, 
đã không phải dễ dàng gì.

Ðàng khác, T. Phao-lô đã già đi. Lời văn trở 
nên chậm rãi và tẻ nhạt, ưa thiên về dạy luân lý: 
vì trong 2Tm có tới 30 động từ mệnh lệnh cách! 
T. Phao-lô đã quên những tiếng kêu dồn dập ở 
2C, những lời nổ tung ở Ga. "Ðây là một T. 
Phao-lô ước lệ dùng lối văn hiền từ và dễ dãi 
nói với một ông Ti-mô-thêu giả tạo" (Loisy). Vì 
muốn rõ ràng và thứ tự, nên thích tiếng chuyên 
môn ít dùng. Cuộc tiến hóa về ngôn ngữ như 
vậy là cái bình thường đối với một văn sĩ khi về 
già. Ta cũng cách nhau về thời gian như Pơ-la-
tông và Sếch-pia.

Sau hết, người ta đã nêu tầm quan trọng của 
thơ ký trong việc biên soạn các Thư này. Ông 
Giê-rê-mi-át cho là lý chứng này có giá trị đặc 
biệt. Sự các tù nhân chồng chất lên nhau, sự dơ 
nhớp và thiếu ánh sáng trong các nhà tù, sự khó 
viết theo kỹ thuật người xưa, - đối với 2Tm thì 
đã phải làm việc nhiều ngày, - khiến ta giả thiết 
là  thơ ký góp phần rất  lớn.  Bên cạnh những 
đoạn văn do chính T. Phao-lô đọc, ví dụ như 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

2Tm 4,6-18, có lẽ thơ ký đã viết những khúc 
dài  căn  cứ  theo  giáo  lý  của  T.  Tông  đồ  và 
những lần đầu đàm đạo với Thánh nhân. Cũng 
do sáng kiến riêng của thơ ký đã xen vào trong 
Thư những đoạn thánh thi như 1Tm 1,17; 3,16; 
6,15-16 và 2Tm 2,11-13 lấy ở trong phụng tự. 
Còn mấy điểm khác  liên  quan tới  tính  chính 
tông, ta có thể xét qua vắn tắt. Như ta đã thấy 
trên này, có những dị biệt quan trọng giữa các 
Thư mục vụ và giáo lý T. Phao-lô. Vậy có thể 
coi  đó  là  lý  chứng  quyết  liệt  chống  lại  tính 
chính  tông  của  các  Thư  này  hay  không?  Có 
người  đã  tưởng như  thế.  Nhưng cũng có  thể 
nhận là T. Phao-lô viết các Thư ấy khi đã về 
già,  vào thời  ngài phải  đương đầu với những 
vấn đề khác không giống như trong các Thư 
buổi đầu.

Người ta còn muốn coi sự kiện các Thư này 
đấu tranh chống với "phái ngộ đạo" (bè rối này 
làm chứng một ngày biên soạn lùi lại mãi về 
sau) là một lý chứng, để không nhận là do T. 
Phao-lô viết. Nhưng mấy bè rối các Thư này ám 
chỉ  không có  những nét  riêng  chính  xác  của 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phái ngộ đạo thuộc thế kỷ thứ 2, mà chỉ gồm 
mấy nét chung với đạo Do-thái. Các trào lưu đề 
cập đến trong Thư rất có thể đã xuất hiện ngay 
từ khi T. Phao-lô tông đồ còn sống.

Còn việc tổ chức Giáo Hội, có thể là đã đạt 
tới  mức  phát  triển  mà  các  Thư  khác  của  T. 
Phao-lô chưa biết đến. Các chỉ thị liên quan tới 
việc ấy rất có thể là phản ảnh mối ưu tư của T. 
Phao-lô  trước  khi  qua  đời.  Ở  đây  cũng  vậy, 
không thể đưa ra lý chứng nào quyết liệt chống 
lại tính chính tông.

Chúng tôi chưa nói tới sự khó điều hòa khuôn 
khổ lịch sử ta gặp thấy trong các Thư mục vụ 
với các sự kiện do sách Công vụ tông đồ cung 
cấp. Thực ra, việc T. Phao-lô bị tù "lần thứ hai" 
là một giả thuyết, nêu lên với mục tiêu duy nhất 
là tạo nên một khuôn khổ lịch sử, trong đó đời 
sống T. Phao-lô chiếu theo các Thư mục vụ, có 
thể ăn khớp vào. Nói thế không phải là không 
có việc bị tù lần thứ hai. Vì cuối sách Công vụ 
kể lại chuyện bị tù lần thứ nhất, không tất nhiên 
hàm ý là T. Tông đồ không còn sống nữa. Ta 
thấy  lý  chứng  này  có  phần  khó  hiểu.  Theo 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nguyên tắc, lẽ ra lý chứng này phải khiến cán 
cân nghiêng về phía những sự kiện do các Thư 
mục vụ nêu lên, vì nếu không có những lý do 
nghiêm chỉnh, thì không được phép nghi ngờ ai 
thiếu sự thật thà.

Vậy phải kết luận làm sao? Những người chối 
cũng như những kẻ bênh tính chính tông của 
các Thư mục vụ đều có những lý do đúng đắn. 
Những người  khác  lại  cho rằng nếu theo lập 
trường chết  trung,  công nhận tính chính tông 
phân diện, có lẽ là giải pháp hay hơn hết. Ta có 
thể giả thiết là một người thán phục T. Phao-lô 
đã tìm cách thiết lập, để đáp ứng các nhu cầu 
Giáo Hội đương thời những gì người ấy coi là 
chúc thư linh thiêng của T. Tông đồ. Còn mấy 
chi tiết cụ thể (như áo choàng và sách giấy da 
để quên tại Trô-át) có thể do những Thư chính 
tông T. Phao-lô viết, rồi sau lấy một phần xen 
vào các Thư mục vụ.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Phi-lê-mon Ðức Ki-tô 
Khiến Chủ Tớ Thành Anh Em

 
Trong  tất  cả  các  Thư  T.  Phao-lô  còn  lưu 

truyền  tới  chúng  ta,  Thư  Phi-lê-mon  là  vắn 
nhất. Nhưng đấy không phải là cái vé thường, 
vì trong đó T. Phao-lô giữ đủ nghi thức thư từ 
quen dùng thời ấy. Ðây cũng là Thư có tính cá 
nhân hơn cả, lại là Thư duy nhất tự tay ngài viết 
từ đầu đến cuối (c. 19). Nhưng không chắc đây 
chỉ là một lá "thư riêng". Vì T. Phao-lô cũng 
gởi Thư ấy "cho Giáo đoàn hội họp nơi nhà ông 
Phi-lê-mon" (c.  2).  Lý do sâu xa của sự kiện 
này, phải chăng là trong Thân Thể Ðức Ki-tô, 
việc cá nhân không còn phải thuần là việc tư 
riêng nữa?

Xưa nay Thư này vẫn làm cho mọi người cảm 
động vì những tâm tình tế nhị diễn tả trong đó. 
Không bao giờ T. Phao-lô thận trọng cho bằng 
ở đây, để uy tín ngài không đè nặng trên các 
môn đồ mình.  Ngài  kêu xin,  ngài  gợi  ý,  chứ 
không bắt buộc. Thật ông Mâu-rít Go-gu-en đã 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

có lý để gọi cái vé này "đúng là kỳ công của 
bốn tế nhị".

Hẳn là T. Phao-lô đã viết Thư này tại Rô-ma 
hay tại Xê-sa-rê. Dầu sao Thư này cũng đồng 
thời với Thư Co-lo-xê; T. Phao-lô khi ấy đang 
bị  tù  (Co  4,3.10.18;  Plm  9.10.13.18)  và  bên 
cạnh ngài có những bạn đồng nghiệp (Co 4,7-
14; Plm 23-24). Ta không nhờ nơi khác mà biết 
rõ hơn người  nhận Thư. Hình như ông ấy là 
một người quan trọng trong Giáo đoàn Co-lo-
xê, dùng tài sản và ảnh hưởng mà giúp đỡ Giáo 
đoàn (c. 5-7). Ðó là người T. Phao-lô đã giúp 
ăn năn trở lại: ngài dè dặt nhắc cho ông điều ấy 
(c. 19). Ngài quí trọng ông lắm, nên gọi ông là 
"cộng sự viên chí ái" (c. 1).

 
Hoàn cảnh
Chúng ta  chưa  biết  rõ  hoàn  cảnh  viết  Thư 

này. Nhưng căn cứ vào nhiều câu T. Phao-lô 
ám chỉ trong đó, ta có thể phỏng đoán một cách 
khá đúng sự thật.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Anh O-nê-sim là nô lệ của ông Phi-lê-mon đã 
bỏ chủ nhà trốn đi, có lẽ sau khi làm điều chi 
lầm  lỗi  (c.  18).  Nhân  gặp  T.  Phao-lô,  trong 
những hoàn  cảnh  nào  không  biết,  anh  quyến 
luyến ngài và ăn năn trở lại (c. 10). T. Phao-lô 
cũng quyến luyến anh và cho anh cộng tác với 
ngài. Trong Thư gửi cho Giáo đoàn Co-lo-xê, 
ngài gọi anh là người "anh em trung thành quí 
mến" (4,9). Vì thế T. Phao-lô giữ anh ở lại với 
ngài. Tuy nhiên, nếu kéo dài mãi ra, tình trạng 
có lẽ biến thành khó xử: ông Phi-lê-mon có thể 
nghi ngờ T. Phao-lô tự tiện giám nhận cho giúp 
việc ngài một tên nô lệ bỏ trốn, mà không được 
ông đồng tình, lại không báo tin cho ông biết 
nữa. Ðàng khác, theo luật pháp hiện hành, giữ 
bên mình một tên nô lệ bỏ trốn, chính là tòng 
phạm vào điều lỗi  nặng đối  với  quyền lợi  tư 
nhân.  Sau hết,  chính anh O-nê-sim cũng liều 
mình bị bắt và bị giam, trước khi bị lôi cổ về 
nhà chủ, rồi có thể bị chủ phạt nặng nề. Vì thế, 
ta hiểu vì sao T. Phao-lô quyết định gởi anh O-
nê-sim về với chủ. Nhưng ngài không gởi về 
suông. Ðồng thời ngài lại gởi cho ông Phi-lê-



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mon cái  vé  này,  xin  ông đón nhận tên nô lệ 
mình,  chẳng  những  như  "một  người  anh  em 
thân  mến"  (c.  16)  mà  hơn  nữa,  như  là  "bản 
thân"  T.  Phao-lô  vậy  (c.  17).  Ngài  không  rõ 
ràng  xin  ông  giải  phóng  cho  anh  O-nê-sim, 
nhưng ngài  chắc chắn là  ông Phi-lê-mon còn 
làm quá sự ngài xin nữa (c. 21). Chính ông Phi-
lê-mon phải hiểu cái "hơn nữa" đây bao hàm 
những gì. Dù sao T. Phao-lô ngỏ ý hết sức rõ 
ràng là ngài mong anh O-nê-sim, bất luận có 
được giải phóng hay không, sẽ được gởi lại cho 
ngài để anh giúp việc truyền bá Tin Mừng.

 
Giá trị giáo lý
Ðôi  khi  người  ta  bở  ngỡ  vì  một  là  Thư 

"riêng", ít liên quan tới tín lý như vậy, lại có thể 
được  đưa  vào  qui  điển  Thánh  Kinh.  Nhưng 
Giáo Hội cổ thời há không giữ lại cái vé này, vì 
được nghe trong đó một cái chi về thái độ ki-tô 
hữu đối với bậc nô lệ, mà không sao gặp thấy 
nơi nào khác nữa đấy ư? Giả thuyết ấy xem ra ít 
nữa là chấp nhận được. Ðã hẳn không nên biến 
lời chú giải lá Thư vắn tắt này thành một thiên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

bàn về "nô lệ theo quan điểm Tin Mừng". Khi 
viết Thư, T. Phao-lô chỉ xét tới một trường hợp 
cụ thể, tư riêng, nhưng có lẽ chính vì đây là một 
nố riêng mà ngài đã nói được với ta, về những 
mối tương quan giữa chủ và nô lệ, nhiều hơn là 
trong  các  Thư  có  tính  cách  giáo  lý  hơn  của 
ngài.

Những đoạn khác nhau T. Phao-lô đề cập đến 
những mối tương quan giữa chủ và nô lệ trong 
các Thư ngài, có vẻ như là nhút nhát (1C 7,20-
24;  Ep 6,5-9;  Co 3,22-4,1).  Ðã hẳn khi  nghe 
mấy câu này, các nô lệ cổ thời đã gặp thấy lời 
quả  quyết  làm cho  thẳng  thốt  ngạc  nhiên  về 
nhân phẩm họ. Nhưng T. Phao-lô không triệt để 
phản đối thể chế nô lệ xét là thể chế. Lại cố 
nhiên  là  T.  Phao-lô  táo  bạo  quả  quyết  rằng 
"trong Ðức Ki-tô,  mọi giới hạn đều tiêu hủy, 
không còn nô lệ hay người chủ nữa" (Ga 3,28). 
Thậm chí ngài có thể viết cho ki-tô hữu Rô-ma, 
là chủ và nô lệ rằng: "Tình huynh đệ phải liên 
kết  anh  em  yêu  mến  lẫn  nhau"  (Rm  12,10). 
Nhưng tuy ngài quả quyết là "trước Tôn Nhan 
Thiên  Chúa",  "trong  Ðức  Ki-tô",  bên  trong 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhóm huynh đệ và cách riêng trong khung cảnh 
các buổi họp phụng tự, mọi tín hữu đều bằng 
nhau và là anh em với nhau, mà hình như ngài 
không rút ra bình diện pháp lý bên ngoài, tức là 
trên đời sống dân sự.

Cố  nhiên  là  T.  Phao-lô  phân  biệt  hai  bình 
diện: "trước Tôn Nhan Thiên Chúa" và "trước 
mặt  người  ta",  nhưng Thư  Phi-lê-mon  không 
cho phép ta giải thích theo lối nhị nguyên nghĩa 
chặt như người ta quen làm đối với tư tưởng 
ngài. Vì tuy không nơi nào T. Phao-lô trực tiếp 
chủ trương là cần bãi bỏ thể chế nô lệ rất lan 
tràn thời đó, nhưng người ta không thể nói là 
ngài bảo nô lệ cứ làm nô lệ, cứ ở lại địa vị mình 
trong xã hội, dường như địa vị ấy là bởi Chúa 
đã một lần dứt khoát chỉ định cho mình. Như 
ông Thê-ô Prê-ít  nêu rõ:  "Thực sự  T.Phao-lô 
không sắp lại gần nhau đâu: đúng hơn chính là 
tình  huynh đệ,  sự  hiệp  nhất  trong Ðức  Ki-tô 
xâm nhập vào mối tương quan giữa chủ và nô 
lệ, mà bẻ tan nó đi và làm cho nó nên hoàn tất 
trên bình diện hoàn toàn khác. Anh O-nê-sim sẽ 
được coi,  chẳng những là  như một  kẻ  ngang 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hàng, một phần tử khác trong Giáo Hội, mà sẽ 
là phần tử trong gia đình ông Phi-lê-mon, sẽ là 
anh em một cách trọn vẹn. Vậy không còn chút 
lề nào cho tình cha chủ, vì đó là tình huynh đệ 
hoàn toàn". T. Phao-lô nhấn mạnh: đó là vì ông 
Phi-lê-mon  sẽ  phải  đón  nhận  anh  O-nê-sim 
"vừa  theo  tư  cách  anh  là  người,  vừa  theo  tư 
cách anh là ki-tô hữu" (c. 16).

Vậy ta được phép cùng với ông Thê-ô Prê-ít 
kết luận rằng "tuy Tân Ước không cách mạng 
theo  nghĩa  kim  thời,  nhưng  Tân  Ước  càng 
không bảo thủ: tất cả trật tự xã hội đều được 
tháo ra thực sự, và qua đi làm một với cơ cấu 
của thế gian này".

 
Chính tông
Tính chính tông của cái vé này, họa lắm mới 

có người hoài nghi. Vì ta không thấy người nào 
khác với T. Phao-lô có thể viết được Thư này: 
đó là ngôn ngữ, lời văn và tâm hồn ngài (C. Bơ-
noa). Tuy nhiên, những người tưởng mình phải 
chống  lại  tính  chính  tông  của  Thư  Co-lo-xê, 
cũng bó buộc phải hoài nghi cả tính chính tông 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

của Thư này nữa. Vì hai Thư này, như ta đã 
thấy, quá liên hệ chặt chẽ với nhau, nên người 
ta không thể có hai ý kiến khác nhau về chúng.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Hi-bá Ðức Ki-
tô Thượng Tế Chúa Cha

 
Thư Hi-bá có thể làm cho độc giả kim thời 

ngạc nhiên. Ðọc Thư ấy khi thì ta thán phục, 
khi thì thấy như mình lạc lõng.

Thán  phục  nền  giáo  lý  thật  là  súc  tích  và 
chiều sâu nhân bản trong nhiều đoạn văn. Vì tác 
giả có nhiều kiểu nói tuyệt vời để cao rao tính 
siêu việt của Ðức Ki-tô, và đồng thời lại biết 
diễn tả rất thực tính siêu việt của Ðức Ki-tô, và 
đồng thời lại biết diễn tả rất thực tế tình liên đới 
tuyệt cao liên kết  Ðức ki-tô với  các "em của 
Người". Mỗi hàng đều cho ta thấy tác giả hiểu 
biết  sâu xa Cựu Ước và mỗi  lời  khuyên đều 
xuất phát từ đáy lòng mền yêu Giáo Hội.

Tuy nhiên,  có  một  số  nét  lại  khiến ta  cảm 
thấy mình lạc lõng. Vì tác giả nói nhiều về các 
lễ  nghi  đạo cũ và các  hiến tế  loài  vật.  Ðàng 
khác, ông lại rất lanh trí để giải thích ý nghĩa 
tượng trưng của các bản văn và biến cố, để gợi 
những mối tương quan giữa các thực tại trần ai 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và các kiểu mẫu trên trời, giữa các sự kiện lịch 
sử và tính vĩnh cửu của Thiên Chúa. Nhiều độc 
giả bấy giờ sẽ thấy mình hụt chân, và nếu cố 
xem bản văn cho kỹ thì càng gặp khó khăn hơn 
nữa vì dáng vẻ mê hồn của lối hành văn.

Ðàng khác,  chính nguồn gốc tác  phẩm này 
đặt ra nhiều vấn đề phiền phức gây tranh luận 
và hoài nghi, ngay từ các thế kỷ đầu, rồi đến 
thời kỳ Cải lương, lại làm cho sống dậy: ai đã 
viết Thư này? Có thể gán cho T. Phao-lô tông 
đồ hay không? Vì sao lại ít giống các Thư lớn 
của T. Phao-lô đến thế? Thư ấy viết cho ai và 
trong dịp nào? Có thật là bức Thư hay không?

Cần  nghiên  cứu  cẩn  thận  mấy  vấn  đề  trên 
đây,  trước khi  phác họa nội  dung phong phú 
của văn thư thật say mê này.

 
Tranh luận về nguồn gốc
Trong bốn thế kỷ đầu, vị trí của Thư Hi-bá đã 

trải qua nhiều cảnh thăng trầm. Nhưng về điểm 
này phải ghi nhận sự khác nhau đáng kể giữa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

các Giáo đoàn bên Ðông và các Giáo đoàn bên 
Tây.

Các Giáo đoàn bên Ðông vẫn coi Thư Hi-bá 
là của T. Phao-lô. Tuy nhiên tập truyền rất vững 
này không ngăn trở cổ nhân nhận ra những dị 
biệt giữa Thư Hi-bá với những Thư khác của T. 
Phao-lô.

Muốn nêu những nét riêng biệt này, ông Cơ-
lê-men A-léc-xan-đi  coi  đó là  bản thích  nghi 
sang tiếng hi-lạp  một  bản văn do T.  Phao-lô 
biên soạn bằng tiếng hi-bá (x. Êu-xê-bơ Lịch sử 
Giáo Hội VI, 14,2). Ông tưởng là nhận ra trong 
đó lời văn của T. Lu-ca. Sau đó ít lâu, ông O-ri-
giên còn phân biệt rõ ràng hơn nữa. Ông nói là 
tư  tưởng  của  T.  Tông  đồ,  nhưng  hiển  nhiên 
không phải do ngài biên soạn. Thư Hi-bá là tác 
phẩm của một môn đồ T. Phao-lô, diễn tả trung 
thành, nhưng theo cách thế riêng, giáo huấn của 
thầy mình. Môn đồ ấy là ai? Ông O-ri-giên thú 
nhận  là  không  biết  (sđd  VI  25,  11-13).  Tuy 
không biết tác giả là ai, nhưng lòng tin của ông 
đối với bản Kinh Thánh ấy vẫn còn nguyên ven. 
Các nhà chú giải khác bên Ðông, ít lưu tâm tới 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

vấn đề văn chương, nên chỉ theo lời quả quyết 
là  của  T.  Phao-lô,  vì  có  tập  truyền các  Giáo 
đoàn mình bảo đảm.

Bên Tây,  thì  tình cảnh khác.  Người  ta  biết 
Thư Hi-bá ngay từ cuối thế kỷ đầu, vì Thư T. 
Cơ-lê-men Rô-ma gởi Giáo đoàn Co-rin-tô có 
trích rõ ràng. Nhưng người ta lại không hoàn 
toàn chấp nhận. Vì không chắc là của T. Phao-
lô, nên người ta nghi ngờ về giá trị linh hứng. 
Vì có một số bè phái sử dụng, nên sự nghi ngờ 
càng tăng thêm nữa.  Người  ta  dùng ch.  7 để 
bênh những thuyết kỳ dị về ông Men-ki-xê-đéc. 
Phải nghiêm ngặt thì căn cứ trên Hi-bá 6,4-6 và 
10,26, để từ chối không tha tội cho các người 
đã chối đạo trong cơn bắt bớ. Bè A-ri-ô lấy luận 
chứng ở 3,2 để chủ trương Ðạo Ngôn là tạo vật. 
Theo lời ông Phi-lát-trơ Bơ-rê-si-a làm chứng 
(Migne PL 12, cột 1199), thì bấy nhiêu sự ấy 
làm cho mãi  tới  cuối  thế  kỷ  thứ  4,  người  ta 
không  đọc  Thư  Hi-bá  trong  các  Giáo  đoàn. 
Riêng  T.  Giê-rôm  ký  nhận  là  người  Rô-ma 
không gán Thư Hi-bá cho T. Phao-lô (De viris 
ill. 59). Chính ngài coi vấn đề tác giả chỉ có tầm 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quan trọng tùy tòng. (Ep 129 ad Dard. PL 22, 
cột 1103). Tập truyền các Giáo đoàn hi-lạp xưa 
nay vốn làm chứng Thư này thuộc bộ Thánh 
Kinh linh hứng; T. Giê-rôm coi điều ấy là bảo 
đảm quyết định. Ðó cũng là ý kiến T. Âu-gút-
tinh (Depecc. mer. 1,50). Những bảng "qui điển 
Thánh Kinh" thiết lập vào cuối thế kỷ thứ 4 đã 
chấm dứt  tình  trạng  nghi  ngờ,  vì  có  nhắc  rõ 
ràng đến Thư Hi-bá. Nhưng vì xếp Thư này vào 
số các Thư của T.  Phao-lô,  nên kết  quả hiển 
nhiên là ủng hộ khuynh hướng quả quyết Thư 
này  chính  tông  là  của  T.  Tông đồ.  Ðến thời 
Trung cổ, sách Gloss ordinaria theo lập trường 
gần  giống  như  ông  Cơ-lê-men  A-léc-xan-đi: 
Thư  Hi-bá  là  của  T.  Phaolô,  do  Lu-ca  trung 
thành phiên dịch sau khi T. Tông đồ đã qua đời.

 
Thời kỳ Cải lương
Ðến thời kỳ Cải lương thì lại bắt đầu tranh 

luận.  Ta gặp thấy tiếng vang trong cuốn ông 
Lu-tê-rô  chú  giải  Thư  này  năm  1517-1518, 
chính năm ông ra truyền cáo Vít-ten-béc. Ông 
giải thích bản văn như là của T. Tông đồ, thậm 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chí ông còn gặp thấy trong đó luận đề căn bản 
của  giáo  lý  T.  Phao-lô:  "Trong  Thư  này  T. 
Phao-lô tán dương ân sủng chống lại lòng kiêu 
căng của sự công chính loài người chiếu theo 
Lề Luật." Dầu thế ông cũng nêu một câu như Hi 
2,3, trong đó tác giả coi mình vào sổ các người 
đã tiếp thu Tin Mừng nhờ qua các môn đồ, cho 
câu ấy là một "luận chứng rất mạnh" để chứng 
minh Thư này không phải của T. Phao-lô. Vì 
trong Thư Ga-lát, T. Phao-lô nói khác hẳn. Ở 
câu 13,19 thì trái lại, ông Lu-tê-rô cho là một 
luận chứng để bênh Thư này chính tông là của 
T. Phao-lô, vì câu ấy gợi nhớ cảnh tù đày.

Mấy năm sau,  khi  giới  thiệu  bản  dịch  Tân 
Ước của  mình,  ông Lu-tê-rô  đã  xác  định lập 
trường  của  ông:  Thư  này  không  phải  là  tác 
phẩm của T. Phao-lô hay của tông đồ nào hết. 
Dầu thế ông cũng thán phục tài tác giả vô danh 
khéo sử dụng Thánh Kinh. Nhưng theo ý kiến 
ông, có mấy đoạn gây nên khó dễ. Ðó là mấy 
câu chủ trương các người đã chịu thanh tẩy mà 
còn sa phạm tội, thì không thể nào ăn năn trở lại 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

được  nữa  (6,4-6;  10,26;  12,17).  Bấy  giờ  ông 
nêu ý kiến Thư Hi-bá là một tác phẩm hỗn hợp.

Ông Can-vanh thì không giấu giếm gì. Ông 
tuyên bố Thư Hi-bá chắc chắn thuộc bộ Thánh 
Kinh và ông cho là tại mưu đồ của Sa-tan mà 
người ta đã tấn công uy tín của Thư này. Nhưng 
không vì  thế mà ông coi  là  tác  phẩm của T. 
Phao-lô.

Sau đó các nhà chú giải trong giáo phái Thệ 
phản có nhiều ý kiến khác nhau. Tới thế kỷ 17 
thì gần như mọi người đồng thanh công nhận 
Thư này chính tông là  của T. Phao-lô.  Rồi ý 
kiến ngược lại lại thắng thế.

Quyền Giáo huấn Công giáo bám vào bằng 
chứng của tập truyền, nên lo bênh vực ý kiến 
cho Thư này là của T. Phao-lô. Tuy nhiên phải 
ký nhận là Công Ðồng Tri-đen-ti-nô không chịu 
tuyên bố rõ ràng về vấn đề chính tông, nên có 
nhà chú giải công giáo (như Ét-ti-ô) chủ trương 
tác giả là một môn đồ của T. Phao-lô viết một 
tác phẩm bản sắc. Trong những cuộc tranh luận 
đầu thế kỷ 20, Ủy ban Kinh Thánh Rô-ma cấm 
người Công giáo phủ nhận Thư này là của T. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phao-lô, nhưng chấp nhận cho nói là không do 
chính T.  Phaolô  biên  soạn.  Các  nhà  chú giải 
công giáo gần đây hiểu nguồn gốc bởi T. Phao-
lô theo nghĩa rộng; một trong những nhà thông 
minh bậc nhất đã cho là Thư đã do ông A-po-lô 
viết sau khi T. Phao-lô tử đạo (C. Spicq, Thư 
Hi-bá q. I, tr. 260-261).

 
Vấn đề chính tông
Thực ra có nhiều luận chứng chống lại chủ 

trương nhận Thư này chính tông là của T. Phao-
lô. Dáng vẻ chung của Thư Hi-bá không tương 
ứng chút nào với bản chất T. Tông đồ. Lời văn 
quá êm đềm, cách biên soạn quá đều đặn, cá 
tính tác giả quá bị xoá nhòa (x. 2,3). Ta có thể 
ghi nhiều dị biệt về ngữ vựng, kiểu nói và cả lối 
quan niệm về Huyền nhiệm Ðức Ki-tô.

Người ta không sao tìm thấy trong Thư Hi-bá 
Danh hiệu "Ki-tô Giê-su" hay kiểu nói "trong 
Ðức  Ki-tô"  mà  T.  Phao-lô  rất  năng  dùng. 
Không bao giờ trích Cựu Ước như lời Thánh 
Kinh  ("có  chép  rằng",  "Kinh  Thánh  nói"). 
Nhưng luôn luôn như là "lời" ("Ngài nói"). tác 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giả năng nhắc tới việc đăng quang của Ðức Ki-
tô trên trời,  nhưng chỉ  có một  lần đề cập tới 
việc Ngài phục sinh từ trong kẻ chết (13,20) và 
cả  lần  ấy  cũng  không  dùng  kiểu  nói  thông 
thường.  Cách  trình  bày  chức  Thượng  tế  của 
Ðức Ki-tô thật là độc nhất vô song trong toàn 
bộ Tân Ước. Tắt là ta đứng trước một cá tính 
khác xa với T. Phao-lô.

Một người còn đi tới chỗ phủ nhận mọi mối 
tương quan giữa nội dung Thư này và tư tưởng 
T. Phao-lô nữa. Như vậy rõ ràng là đi quá trớn. 
Vì ta có thể ghi nhận sự tương đồng rất rõ rệt 
giữa Thư Hi-bá và giáo lý T. Phao-lô về nhiều 
điểm tối  quan trọng: (1) trình  bày  sự  Thương 
khó Ðức Ki-tô theo khía cạnh tự ý vâng lời ở Hi 
5,8  và  10,9,  cũng  như  ở  Ph  2,8  và  Rm 
5,19; (2) quả quyết tính vô hiệu lực và việc bãi 
bỏ  Lề  luật  cũ  ở  Hi  7,11-19  và  10,1-10  cách 
mạnh mẽ không kém gì các bản văn Ga 3,21-25 
hoặc Rm 4,15; 5,20; trong Tân Ước không thấy 
nơi nào dùng kiểu nói rõ ràng đến thế để diễn tả 
đề tài này của T. Phao-lô; (3) ngược lại, chính 
trong các Thư T. Phao-lô (1C 5,7; Rm 3,25 và 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhất là Ep 5,2) là nơi đề tài căn bản của Thư 
Hi-bá có được căn cứ vững vàng hơn hết. Cứ so 
sánh Ga 2,20 với Ep 5,2.25, là thấy rõ khía cạnh 
hiến tế và tư tế của Công trình Cứu Chuộc đã 
dần dần sáng tỏ thêm trong các môi trường T. 
Phao-lô; (4) sau  hết  có  thể  nêu  nhiều  điểm 
tương  đồng  trong  giáo  lý  về  Ðức  Ki-tô  giữa 
Thư Hi-bá và các Thư viết khi bị tù, như Chúa 
Con là hình ảnh Thiên Chúa được siêu tôn vượt 
trên các thiên thần. Danh hiệu Ngài tiếp thụ sau 
khi dâng mình hiến tế. Bấy nhiêu ghi nhận cốt 
yếu không cho phép ta từ khước mọi giá trị của 
tập  truyền  bên  Ðông  coi  Thư  này  là  của  T. 
Phao-lô. Ta có căn cứ để tin là Thư Hi-bá đã do 
một bạn đồng nghiệp của T. Phao-lô biên soạn.

Còn việc xác định rõ hơn tác giả là gì, thì ta 
không thể  hi  vọng được.  Vì  ngay  tập  truyền 
thời cổ đã phân vân giữa nhiều giả thuyết như 
T. Lu-ca, T. Cơ-lê-men Rô-ma hoặc T. Ba-na-
bê.  Nhưng không giả  thuyết  nào  có  đủ  bằng 
chứng.  Vì  thế  các  người  thời  nay  đi  tìm giả 
thuyết mới. Giả thuyết có thể tán thành hơn hết 
hẳn là nhờ ông Lu-tê-rô giới thiệu và gán Thư 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Hi-bá cho ông A-po-lô. Gốc Do-thái, được giáo 
dục  theo  Hi-lạp  tại  A-léc-xan-đi,  thông  thạo 
Thánh Kinh và nổi  tiếng có tài  lợi  khẩu (Cv 
18,24-28; 1C 3,6): đó là những nét hoàn toàn 
thích hợp với tác giả Thư Hi-bá, vì ngôn ngữ 
Thư này có nhiều liên hệ với ngôn ngữ ông Phi-
lông  A-léc-xan-đi.  Nhưng  vì  không  có  bằng 
chứng cổ về vấn đề này và không thể so sánh 
với tác phẩm nào khác ta biết chắc là của ông 
A-po-lô, nên việc gán Thư Hi-bá cho ông đứng 
vào hàng giả thuyết không thể nào kiểm chứng 
được. Chung qui ta đành chịu không biết tên tác 
giả là ai.

 
Loại văn: Thư hay bài giảng
Chính loại  văn của tác phẩm này cũng gây 

tranh  luận.  Người  ta  quá  quen  gọi  là  Thư, 
nhưng không thấy bắt đầu theo kiểu bức thư, và 
không thể nói là phần mở Thư này bị mất. Thực 
ra câu thứ nhất (1,1-4) đúng là câu mở đầu rất 
khéo, nhưng không phải cho một bức thư, mà 
cho một bài giảng. Toàn bản văn cũng có đặc 
tính hùng biện như thế. Tác giả không bao giờ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nói là ông viết, nhưng luôn luôn nhắc là ông nói 
(2,5;  5,11;  6,9;  8,1;  9,5;  11,32).  Phần  thân 
không bao hàm yếu tố đặc biệt nào của lối viết 
thư. Phải đợi tới mấy câu sau cùng mới thấy đổi 
giọng:  13,22-25 là  một  đoạn kết  thư.  Ta  gặp 
mấy chữ đưa tin gởi cho các người ở nơi khác, 
rồi tới mấy lời chào thường quen và một lời cầu 
chúc.  Nhưng  trước  phần  kết  mà  giọng  điệu 
không tương ứng chút nào với phần mở đó, ta 
nhận thấy một câu long trọng (13,20-21), làm 
thành câu kết thật. vậy ta cần phân biệt trong 
bản văn hiện thời, một bài giảng dành để đọc 
(1,1-13,21) và một cái vé đã thêm vào về sau 
(13,22-25). Có thể nghĩ là thực sự người ta đã 
đọc bài giảng này ở trước mặt các tín đồ hội 
họp ở một hay nhiều nơi khác. Rồi lại viết gởi 
cho ki-tô hữu và nhân dịp kèm thêm mấy chữ 
đưa tin và chào hỏi. Rất có thể là bài giảng và 
tấm vé không phải do cũng một người viết. Tuy 
lời văn bài giảng không thể gán cho T. Phao-lô, 
nhưng đối với tấm vé, thì  không thể nói như 
vậy được.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Người nhận thư
Bản văn không ghi rõ chi tiết về các người 

nhận Thư. Nhan đề "gởi  người Hi-bá" không 
thuộc chính văn. Tuy có từ thời cổ, nhưng rất 
có thể là đã chọn nhan đề ấy lúc xen bản văn 
vào  tuyển  tập  gồm  nhiều  bức  Thư.  Ý  nghĩa 
nhan đề ấy không rõ ràng. Nhiều nhà chú giải 
cổ thời nhân đó kết luận người nhận Thư gốc 
Do-thái, ở tại xứ Pa-lê-tin và nói tiếng Hi-bá. 
Lối nhìn đó, bây giờ không ai theo nữa, vì ai 
nấy đều công nhận văn hi-lạp trong Thư không 
phải là văn dịch.

Có những tác giả gần đây chủ trương Thư này 
viết  cho  người  Do-thái  ngoài  Ki-tô  giáo  và 
chính xác hơn là  cho các phần tử thuộc phái 
Qum-rân:  giả thuyết  này không đúng, vì  Thư 
không kêu mời  ăn năn trở lại,  nhưng khuyên 
nhủ kiên trì và tiến tới trong đức tin (3,6; 5,12; 
6,9-12; v.v.). Ðàng khác, tuy có những mối liên 
quan không chối cãi được với các văn thư đã 
tìm  thấy  gần  Biển  Chết  tại  Qum-rân,  nhưng 
cũng có nhiều liên hệ rất rõ ràng với Do-thái 
giáo trong giới hi-lạp và người ta còn tưởng là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

gặp thấy trong đó ảnh hưởng giáo lý của phái 
ngộ đạo nữa. Các điểm so sánh khác biệt trên 
đây cho ta thấy Thư này đã được nuôi dưỡng 
trong  mãnh  đất  rất  là  phì  nhiêu.  Mội  trường 
biên soạn bản văn vốn nhạy cảm đối với nhiều 
ảnh hưởng. Thư viết cho những cộng đoàn ki-tô 
hữu không phải là mới lập (5,12; 13,7), nhưng 
không vì vậy mà đã có mãi từ buổi sơ khai Giáo 
Hội, tại xứ Pa-lê-tin (x. 2,3).  Lòng quảng đại 
lúc đầu (6,10; 12,32-34) đã nhường chỗ phần 
nào cho mệt mỏi (5,11; 10,25; 12,3). Viễn ảnh 
những khó khăn mới khiến cho bị cám dỗ nản 
lòng (10,35-36; 12,4.7). Hẳn là còn thêm mối 
nguy sai lạc về giáo lý và hướng đi do-thái hóa 
ít  nhiều (13,9).  Dù sao,  ảnh hưởng ki-tô  hữu 
gốc do-thái dường như in dấu sâu xa vào các 
cộng đoàn ấy.

 
Hoàn cảnh và ngày tháng biên soạn
Phần cuối Thư gợi những hoàn cảnh, tuy cụ 

thể, nhưng một cách bí ẩn, khiến ta không biết 
đặt  chúng vào khi  nào,  chỗ nào.  Ông Ti-mo-
thêu được giải thoát ở đâu, khi nào? Ông được 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giải thoát khỏi cái chi? Ta không biết. Sự nhắc 
tới  "anh em Ý" cũng không đem lại  tia  sáng 
nào, vì ta không biết các người ấy ở đâu, khi 
biên soạn Thư này, và sự kiện các người nhận 
Thư có quen biết một ít tín đồ gốc Ý hiển nhiên 
là không đủ cho ta biết được họ là ai.

Ngày tháng biên soạn cũng có thể ước lượng 
rất khác nhau. Có nhà chú giải quan tâm tới một 
số câu dáng vẻ cổ kính, chủ trương là đã viết 
Thư  này  rất  sớm,  trước  các  Thư  lớn  của  T. 
Phao-lô. Người khác lui ngày tháng biên soạn 
lại cho tới cuối thế kỷ đầu, thậm chí còn xa hơn 
nữa.  Việc T.  Cơ-lê-men Rô-ma sử dụng Thư 
Hi-bá, khoảng năm 95, loại trừ việc định ngày 
tháng  trễ  hơn.  Ðàng khác  những tương  đồng 
trong giáo lý về Ðức Ki-tô của Thư này với các 
Thư viết khi bị tù gợi cho ta một ngày tháng 
gần với lúc T. phao-lô tử đạo. Ta có thể nghĩ tới 
những năm trước khi phá hủy Ðền thờ Giê-ru-
sa-lem, xảy ra vào năm 70. Vì tác giả qui chiếu 
vào phụng tự Ðền thờ,  như một  thực tại  còn 
đang hiện hữu (10,1-3).

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Cơ cấu
Việc  ta  không  biết  về  các  hoàn  cảnh  biên 

soạn Thư Hi-bá không gây bất lợi gì to tát, vì 
loại văn của tác phẩm này bảo đảm cho nó biệt 
lập khá nhiều đối với những biến cố riêng. Ðiều 
quan trọng hơn nhiều là  phân biệt  những nét 
chính trong Thư.

Lối cổ thời chia ra hai phần, một phần giáo lý 
(1,1-10,18),  một  phần  luân  lý  (10,19-13,25) 
không tương ứng với chủ tâm tác giả, vì ngay 
từ đầu ông đã xen giáo lý với lời khuyên nhủ 
(x.  2,1-4;  3,7-4,16;  5,11-6,12),  bởi  ông chủ ý 
liệu cho đức tin liên hiệp mật thiết với đời sống 
ki-tô hữu.

Lối chia ra ba phần: (1) Lời Thiên Chúa (1,1-
4,13); (2) chức  Thượng  tế  Ðức  Ki-tô  (4,14-
10,18); (3) đời sống ki-tô hữu (10,19 cuối), tuy 
có thể căn cứ vào một số ghi nhận chính xác, 
nhưng không trung thành nêu lên toàn thể các 
sự kiện.

Nghiên cứu chính xác hơn thì sẽ thấy nổi bật 
lên  kỹ  thuật  biên  soạn  rất  là  vũng  chắc  với 
những phương thức ("đóng khung", "chữ móc", 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đặt câu đối xứng) liên kết với tập truyền văn 
chương Kinh Thánh. Như vậy, ngoài phần mở 
và  phần kết,  ta  có  thể  nhận  ra  cấu trúc  năm 
phần mà tác giả sẽ lần lượt loan báo trước (x. 
các chú giải ở 1,4; 2,17; 5,10; 10,36.39; 12,12-
13).

I. Trong phần một (1,5-2,18) tác giả lo định 
nghĩa Danh hiệu Ðức Ki-tô, tức là xác định vị 
trí đối với Thiên Chúa (1,5-14) và đối với loài 
người (2,5-18). Muốn được thế, ông so sánh với 
vị trí các thiên thần. Phần quảng diễn này đưa 
tới lời quả quyết về chức Thượng tế của Ðức 
Ki-tô (2,17).

II. Rồi phần hai (3,1-5,10) chứng tỏ việc thể 
hiện nơi Ðức Ki-tô, hai nét chính của bất luận 
chức tư tế nào: Ðức Ki-tô được ủy nhiệm đối 
với Thiên Chúa (3,1-6) và Người liên đới với 
loài người (4,15-5,10). Vị trí Người vì được với 
vị trí ông Môi-sen (3,2) và ông A-a-ron (5,4). 
Giữa hai câu sánh ví này, tác giả xen vào một 
đoạn dài khuyên nhủ trung thành với Ki-tô giáo 
(3,7-4,14).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

III. Phần  ba  (5,11-10,39)  trình  bày  giáo  lý 
cho hoàn toàn viên mãn, vì nêu rõ mấy đặc biệt 
của chức Thượng tế Ðức Ki-tô: Ðức Ki-tô là 
Thượng tế thuộc loại hoàn toàn mới (7,1-28); 
hiến  tế  bản  thân  Người  khác  xa  những  nghi 
thức đạo cũ và đã mở lối đi vào cung thánh thật 
(8,1-9,28); Người đã thực sự xin được ơn tha 
thứ tội ta (10,1-18). Vậy hiến tế này chấm dứt 
chức tư tế cũ, lề luật cũ, Giao ước cũ. Vì quan 
trọng hơn những phần kia,  phần này có thêm 
đoạn dẫn vào (5,11-6,20) và đoạn kết (10,19-
39).

IV. Muốn  kéo  lôi  ki-tô  hữu  trên  đường  do 
Hiến tế Ðức Ki-tô đã mở ra, phần bốn (11,1-
12,13) nhấn mạnh vào hai khía cạnh nền tảng 
trong  đời  sống  linh  thiêng:  là  lòng  tin  theo 
gương mẫu người xưa (11,1-40) và sự kiên trì 
cần thiết (12,1-13).

V. Sau hết phần cuối cùng (12,14-13,18) phác 
họa bức tranh đời sống ki-tô hữu, kêu mời tín 
hữu quyết chí dấn thân trên đường ngay đưa tới 
thánh thiện và bình an.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chức Thượng tế Ðức Ki-tô
Ta dễ nhận ra phần đóng góp về giáo lý của 

Thư Hi-bá trước hết là trình bày chức Thượng 
tế trong Huyền nhiệm Ðức Ki-tô. Vì trong Tân 
Ước, chỉ có Thư Hi-bá áp dụng cho Ðức Ki-tô 
tước hiệu Tư tế và Thượng tế. Ðây là sự kiện có 
tầm quan trọng lớn. Như thế là đã diễn tả mối 
tương  quan  giữa  niềm  tin  ki-tô  hữu  và  một 
trong các trào lưu chính của tập truyền Thánh 
Kinh, liên hệ với phụng tự: lễ nghi và hiến tế, 
chức tư tế, cung thánh Thiên Chúa I-ra-en.

Thoạt nhìn, không thấy bản thân và sự nghiệp 
Ðức Giê-su liên quan gì tới phương thức diễn tả 
tông giáo đó. Ðức Giê-su không thuộc về hàng 
tư tế và không bao giờ muốn thi hành chức vụ 
tư tế. Còn biến cố Núi Ðầu lâu thì bên ngoài 
không có chi là lễ nghi. Cái chết của Ðức Giê-
su trên đó xuất hiện là hình phạt, tức hành vi 
pháp lý ô nhục tách rời khỏi dân Thiên Chúa, 
trong khi hiến tế là hành vi nghi lễ để tôn vinh 
và kết hiệp cùng Thiên Chúa.

Muốn thấy mặc khải hoàn toàn về tính hiến tế 
của cuộc Tử nạn Phục sinh Ðức Ki-tô, cần vượt 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quá hai điều: một là phải làm nổ tung tính hẹp 
hòi của những quan niệm cổ truyền ràng buộc 
với việc cử hành các lễ nghi. Hai là phải vượt 
quá dáng vẻ bên ngoài để nhận ra ý nghĩa sâu 
xa  của  biến  cố.  Cảm hứng theo các  bản văn 
ngôn sứ (Is 53, 10) và các lời Ðức Giê-su (1C 
11,25), lại nhớ một số hoàn cảnh như ngày giờ 
Tử nạn trùng với lễ Vượt qua, ki-tô hữu suy tư, 
rồi mở tâm hồn đón nhận tia sáng đó (x. 1C 5,7; 
Rm 3,25; Ep 5,2; 1P 1,19). Cùng với Thư Hi-
bá,  lời  quả quyết  đạt  tới  độ  hết  sức rõ  ràng. 
Không thể đi tới thành tựu ấy, nếu không cẩn 
thận so sánh với các lễ nghi đạo cũ và các hiến 
tế loài vật. Chúng tôi đã nói là việc gợi nhớ này 
có thể làm cho độc giả  kim thời  ngạc nhiên. 
Nhưng cần thấy rõ là tác giả không ngừng lại ở 
giai đoạn ấy, nhưng chỉ đề cập tới để lôi kéo tín 
đồ vượt xa hơn.

Chính trong Ðức Ki-tô Vinh hiển sau khi Tử 
nạn là nơi tác giả nhận ra chức tư tế đã hoàn tất 
viên  toàn:  là  Con  Thiên  Chúa,  là  Anh  loài 
người, Ðức Ki-tô Vinh hiển bảo đảm cho loài 
người được tới cùng Chúa Cha, vì thế Người 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thật là Thượng tế. Chức tư tế của Người thừa kế 
chức tư tế của ông A-a-ron (5,4-5), nhưng bằng 
cách  vượt  xa  hơn:  lời  Tv  110  làm chứng  là 
Thiên Chúa muốn cho xuất hiện một tư tế loại 
mới  "theo  kiểu  Men-ki-xê-đéc"  (7,1-28).  Cái 
chết và sự tôn vinh Ðức Ki-tô làm thành một 
hiến tế thật. Hơn nữa phải nói rằng: đó là hiến 
tế thật duy nhất, đến thay thế cho mọi hiến tế 
đạo cũ. Vì các hiến tế này giới hạn vào bình 
diện trần ai; là cử chỉ ước lệ, nên không có sức 
tinh luyện tâm hồn (9,9; 10,1-4) hay là đem con 
người lên cùng Thiên Chúa. Cái chết của Ðức 
Ki-tô thì  trái  lại,  là  việc dâng hiến bản thân, 
hoàn toàn (9,14), chiếm lấy toàn thể con người 
và bắt nó hoàn toàn vâng theo ý Thiên Chúa 
(5,8; 10,9-10). Ðồng thời lại đổi mới con người 
toàn  diện  và  cho  sống  thân  mật  cùng  Thiên 
Chúa. Nhờ chịu chết, Ðức Ki-tô đã thành vị tư 
tế thiên cung (9,24), đã hoàn thành việc thanh 
tẩy tội lỗi và thiết lập Giao Ước mới muôn đời 
(9,15; 13,20). Máu Ngài bảo đảm cho ta được 
tự do đến cùng Thiên Chúa (10,19). Tất cả bấy 
nhiêu đều là công trình Thiên Chúa, là hồng ân 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thiên Chúa ban cho loài người, vì chính Thiên 
Chúa đã thể hiện nơi Con của Ngài sự biến hóa 
triệt để con người như thế (2,10).

 
Ðịa vị ki-tô hữu
Cái  xác định địa  vị  ki-tô  hữu trước tiên là 

việc đặt vào tương quan tư tế này đối với Thiên 
Chúa. Ðiều mà nghi lễ Ðền tội trong Ðạo cũ 
(Lv 16) chỉ tiên trưng bằng những cố gắng bất 
lực (Hi 9,9; 10,1), thì nay đã trở nên thực tại 
viên toàn trong Hiến tế duy nhất của Ðức Ki-tô. 
"Chúng ta có Vị Thượng Tế" (8,1; x. 4,14-15; 
10,21), Vị Thượng Tế hoàn toàn đã dứt khoát 
một lần thấu vào trong Cung thánh thật (9,12) 
và  từ  nay  đại  diện  ra  trước  tòa  Thiên  Chúa 
(7,25;  9,24).  Người  đã  mở  đường  cho  ta;  ta 
được kêu mời đem hết lòng tín nhiệm theo chân 
Người đến gần Thiên Chúa (4,16; 7,19; 10,22). 
Tội lỗi bị diệt (9,26; 10,12); kẻ thù đã bị thua 
(2,14):  ta  đã  được giải  phóng hoàn toàn,  dứt 
khoát  (2,15;  9,12).  Ngay  bây  giờ,  ki-tô  hữu 
được  dự  phần  các  của  lành  đời  sau  (6,4-5); 
được  chiếm  hữu  Nước  không  hề  lay  chuyển 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(12,28). Ðối với họ, kỷ nguyên mới đã bắt đầu 
(1,2; 9,26).

Không có ý nói là họ đã đạt mục tiêu. Ơn kêu 
gọi  trên  trời  của  họ (3,1)  chưa thể  hiện  viên 
toàn. Ðời sống họ còn tiếp diễn ở trần gian, nơi 
họ không có thành trì bền vững, và đời sống ấy 
còn hướng về thành tương lai (13,14). Họ đợi 
chờ Ðấng Cứu độ mình xuất hiện lần thứ hai 
(9,28). Họ cảm thấy Ngay ấy đã gần (10,25.37), 
nhưng chưa  được  hưởng hoàn  toàn  ánh  sáng 
ngày ấy.

Mối tương quan giữa họ và Thiên Chúa nhờ 
Ðức Ki-tô là cái có thật, và chặt chẽ, nhưng thể 
hiện trong đức tin. Chỉ nhờ đức tin họ mới được 
vào, ngay tự bây giờ, trong sự nghỉ yên Thiên 
Chúa (4,3). Nếu họ để cho sự không tin thấu 
vào lòng, họ liền bị tách rời xa Ðức Ki-tô (3,14) 
và  xa  Thiên Chúa (3,12;  10,38)  mà  bị  hư đi 
(10,39). Trong cách nói về đức tin, tác giả liên 
kết hai quan điểm khá dị biệt, một có tính thuần 
trí  hơn, xác định nội  dung đức tin (11,1.3.6), 
một có tính hiện sinh hơn, tỏ ra tính động đích 
của đức tin và làm cho đức tin gần với đức cậy 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

(11,1.8-10; v.v.). Thế là não trạng hi-lạp và não 
trạng do-thái xuất hiện bên cạnh nhau.

Ðàng khác đó cũng là điều ta có thể ký nhận 
nơi các phần quảng diễn khác. Ví dụ việc phụng 
thờ trong đạo cũ được xác định bằng hai mối 
tương quan: tác giả coi đó vừa là phản ảnh thực 
tại bất di bất dịch trên trời (8,5; 9,24), vừa là 
hình bóng cho một biến cố "về sau" tức là Hiến 
tế của Ðức Ki-tô, là cái có giá trị cánh chung 
(9,7-12). Như vậy tính tượng trưng của Thư này 
phiền phức, nhưng thật là phong phú. Ta cũng 
nhận thấy cách tác giả khéo dung hòa mối bận 
tâm liên lỉ muốn đạt tới các giá trị vĩnh cửu với 
sự cương quyết nhấn mạnh vào hiệu năng quyết 
liệt của sự kiện lịch sử, đã xảy ra chỉ một lần 
(9,26.28),  "dứt khoát  một  lần mà thôi"  (7,27; 
9,12;  10,10).  Sự  liên  kết  một  cách  nghịch 
thuờng cả hai viễn ảnh ta có thể nghĩ là không 
thể dung hòa này, quyết nhiên là cách tỏ ra trí 
khôn sâu sắc, mà nhất là đức tin thâm trầm nơi 
tác giả.

Bỏ qua tính đối lập T. Phao-lô nêu lên giữa 
đức tin và các việc làm, mà Thư Hi-bá không 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nơi nào đề cập đến, điều tác giả ưa thích hơn là 
chứng tỏ đức tin phong phú nơi các việc làm và 
tất cả những gì có giá trị đã thể hiện trong Cựu 
Ước, đều có đức tin làm căn bản. Ðàng khác, 
ông còn nhấn mạnh là trong tình trạng thử thách 
ta  còn phải  sống,  đức tin  chúng ta  phải  kèm 
thêm sự kiên tâm trì chí (6,12; 10,36; 12,1-13). 
Sở dĩ Ðức Ki-tô đã gánh lấy đau khổ và cái chết 
nhân  loại  mà  biến  nó  nên  con  đường  vinh 
quang cho Người (2,9) và cứu độ cho ta (5,8-9), 
không phải là để chuẩn cho chính mình ta khỏi 
đương  đầu  với  chúng,  nhưng  là  để  giúp  ta 
đương đầu một cách đầy tràn hi vọng (12,2-3).

Tuy tác giả nhấn mạnh nhiều đến hiệu năng 
hoàn toàn của hiến tế duy nhất là Hiến tế của 
Ðức Ki-tô,  nhưng ông không ngần ngại  trình 
bày đời sống ki-tô hữu như việc tiến dâng các 
hiến tế (ở số nhiều: 13,16). Ông khuyên tín hữu, 
nhờ  Ðức  Ki-tô,  để  dâng  lên  Chúa  Cha  "một 
hiến tế liên lỉ tán dương" (13,15) và đàng khác 
lại quả quyết giá trị hiến tế của đời sống phục 
vụ anh em và bác ái (13,16). Theo gương hiến 
tế của Ðức Ki-tô và kết hiệp với Người, ki-tô 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

hữu không đặt phụng tự ở bên cạnh đời sống, 
nhưng kết hiệp cùng Thiên Chúa bằng đời sống 
thực tế của mình.  Ðiều ấy không có nghĩa là 
chìm hẳn vào thế giới trần ai (x. 13,12-14) hay 
là đánh tan hết mọi cộng đoàn ki-tô hữu. Trái 
lại, tác giả nhắc cho ta nhớ đoàn kết giữa ki-tô 
hữu:  lo  lắng  cho  nhau  (3,12;  4,1.11;  10,24; 
12,15),  chăm chỉ  dự các phiên họp ki-tô hữu 
(10,25),  vâng  lời  các  vị  hướng  dẫn  (13,17). 
Nhiều lần tác giả làm cho hiểu tất cả tầm quan 
trọng  của  lời  giảng  thuyết  (2,1.3;  4,2;  5,11; 
13,7) và của phụng tự ki-tô giáo (6,4;  10,19-
22.29; 13,10). Vì muốn đi đến cùng Thiên Chúa 
mà không kết hiệp với Ðức Ki-tô và các anh em 
mình, thì đó chính là ảo tưởng. Ta thấy Thư Hi-
bá trình bày một hình ảnh rất rõ ràng và tuyệt 
vời quân bình về đời sống ki-tô hữu.

 
Biện chứng hai Giao Ước
Một khía cạnh sau cùng của giáo lý trong Thư 

Hi-bá đáng ta  lưu ý cách riêng.  Có lẽ không 
một cuốn nào trong Tân Ước chứng minh rõ rệt 
bằng Thư Hi-bá về cách thế Cựu Ước nên hoàn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tất trong Ðức Ki-tô và tỏ cho ta thấy toàn bộ 
mối  tương quan xác định việc hoàn tất  trong 
Ðức Ki-tô như vậy. Ðây là toàn bộ phiền phức 
và có tính nghịch thường nữa kia, vì  liên kết 
khẳng định và phủ định với nhau để đi tới sự 
vượt quá không ngờ. Ví dụ tiêu biểu hơn hết là 
hiến tế của Ðức Ki-tô. Xét một đàng, cái chết 
của Ðức Ki-tô trên Thập giá chính là chối bỏ 
phụng tự đạo cũ, xem ra không có liên quan gì 
với phụng tự ấy, lại còn đối lập theo nhiều điểm 
nữa. Tuy nhiên, nếu nhìn cẩn thận, thì sẽ khám 
phá ra tính liên tục sâu xa: cả hai đàng đều là 
dâng lễ vật lên Thiên Chúa, đi tới đổ máu ra và 
có ý xin ơn tha tội. Nhưng trường hợp Ðức Ki-
tô trổi vượt muôn trùng! Thay vì sát tế những 
loài vật theo nghi thức, thì đây là việc dâng hiến 
bản thân đi  tới  cùng tận,  trong sự  hoàn toàn 
vâng phục Chúa Cha và liên đới toàn diện với 
loài người. Vì thế mục tiêu mà phụng tự đạo cũ 
theo đuổi, nay đã đạt tới dứt khoát một lần, và 
đồng thời mọi lễ nghi đạo cũ lại trở nên lỗi thời 
và hết giá trị.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Không phải là chỉ có ví dụ ấy mà thôi. Từ đầu 
đến cuối tác phẩm này, tác giả luôn luôn đối 
chiếu các lời hứa với việc thể hiện chúng, các 
hình bóng trong Cựu Ước với việc chúng nên 
ứng nghiệm và luôn luôn nêu bật các mối tương 
quan trong việc khai triển chương trình Thiên 
Chúa.  Ông hiểu  sâu  sắc  về  tính  liên  tục  của 
chương trình ấy, tức là  cái  làm cho hai  Giao 
Ước là một, nhưng cũng tỏ ra không kém phần 
ý thức về tính mới mẻ và cánh chung của Mạc 
Khải do Ðức Ki-tô đem lại cho ta.

 
Kết luận
Tuy cần phải cố gắng phần nào để đọc Thư 

Hi-bá, nhưng cố gắng này sẽ mau được thưởng 
công dồi dào. Ta cảm thấy trong bản văn Tân 
Ước này một niềm khát khao mãnh liệt muốn 
vào hiệp thông cùng Thiên Chúa, ta khám phá 
ra  trong đó một  giáo  lý  tuyệt  vời  thực  tế  về 
những khó khăn trong đời sống ki-tô hữu. Vì 
thế, ta sẽ đọc đi đọc lại những trang súc tích 
này mà không hề thấy mệt. Hẳn là phần đóng 
góp của những trang này, đối với thời ta, thật 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quí báu hơn bao giờ hết. Vì Thư Hi-bá nói với 
những ki-tô hữu đang bị mất hướng và bị cám 
dỗ ngã lòng. Thư ấy chỉ cho ta phương thuốc 
thật điều trị chứng bệnh này: không phải những 
lời  khuyên luân lý  bông lông,  nhưng một  cố 
gắng nghiêm chỉnh đào sâu niềm tin vào Ðức 
Ki-tô.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Thánh Gia-cô-bê Ðức Ki-tô 
Bần Nhân Thiên Chúa

 
Thoạt nhìn, không thấy Thư Gia-cô-bê có gì 

huyền bí. Bắt đầu là một định thức thư tín kiểu 
thông thường có nhắc tên tác giả, rồi chỉ cho 
thấy đó là một ki-tô hữu có phần quan trọng. 
Lời văn hi-lạp rất hay của Thư này, mấy khúc 
quảng diễn ngắn nơi ch. 2 và 3 soạn theo lối 
văn "trào phúng" linh động,  triết  lý bình dân 
quen dùng, sự tác giả xem ra luôn luôn không 
dùng bản văn hi-bá, nhưng dùng bản dịch hi-lạp 
Bảy Mươi, mỗi khi dẫn Thánh Kinh Cựu Ước: 
đó là bấy nhiêu dấu chỉ nguồn gốc hi-lạp của 
Thư này. Ðoạn bút chiến sôi nổi nơi ch. 2, c. 
14-26, chống lại cách giải thích lạm dụng giáo 
lý T. Phao-lô về ơn cứu độ nhờ đức tin không 
có việc làm, cho phép ta  xác định chắc chắn 
bức Thư biên soạn vào khoảng ít lâu sau giữa 
thế kỷ 1, là thời kỳ thành công lớn của công 
trình  truyền  giáo  T.  Phao-lô.  Ðàng  khác  vì 
không thấy ám chỉ về chính trị và nhắc tới Ðền 
Thờ Giê-ru-sa-lem, nên hình như phải loại thời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

kỳ người Do-thái khởi loạn từ năm 66 đến 70 
và thập niên theo sau đó. Sau hết, Thư T. Gia-
cô-bê không có những đoạn vừa hấp dẫn, vừa 
khó  hiểu  trong  các  Thư  T.  Phao-lô  hay  T. 
Gioan. Trong Thư chỉ dạy về luân lý, đôi khi 
tầm thường và dù sao cũng mượn rất nhiêu ở 
nền luân lý hi-lạp thời ấy.

 
Mấy vấn đề
Nhưng  dưới  vẻ  trong  suốt  ấy,  lại  ẩn  tàng 

những vấn đề khó khăn. Tập truyền về sau đã 
cảm thấy thế, vì đã năng ngần ngại gán cho Thư 
T. Gia-cô-bê cùng một uy tín như cho các Thư 
T. Phao-lô. Trong khi Thư 1 T. Phê-rô và Thư 1 
T.  Gio-an  đã  được  mọi  người  công  nhận  là 
Kinh Thánh ngay từ thế kỷ thứ 2, thì Thư T. 
Gia-cô-bê chỉ có chân trong Tân Ước rất từ từ, 
khởi sự vào đầu thế kỷ thứ 3. Mãi cuối thế kỷ 
thứ 4, sau nhiều cuộc tranh luận lâu dài, Thư 
mới  được  uy  tín  qui  điển  bên  Tây,  còn  bên 
Ðông đã gần như đồng thanh công nhận rồi. Ta 
biết là ông Lu-tê-rô đã lại tung cuộc tranh luận 
chung quanh Thư này, vì ông cho là quá ít vẻ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"tông đồ", tới mức đôi khi ông dám chủ trương 
đó là một bản văn do-thái, nên phải gạt ra ngoài 
qui  điển Thánh Kinh.  Tuy người  khác không 
theo ông, nhưng nguyên một việc người ta đã 
khó công nhận bức Thư T. Gia-cô-bê trải qua 
các thời đại, đã là một điều mang nhiều ý nghĩa. 
Lý do là vì tác phẩm đứng ở ngoài các trào lưu 
thần học lớn của Ki-tô giáo thế kỷ 1.

Việc cổ truyền gán Thư này cho T. Gia-cô-bê, 
anh em với Chúa cũng gây một vấn đề. Mặc 
dầu không coi là đồng nhất với ông Gia-cô-bê, 
con ông An-phê và là phần tử trong nhóm Mười 
hai (x. Mc 3,18 và ss), nhưng nhân vật rất quan 
trọng của Giáo đoàn Giê-ru-sa-lem này (x. Ga 
1,19;  2,9.12;  Cv  12,17;  15,13-21;  21,18-25) 
hình như là  người  Pa-lê-tin  thuần túy,  không 
quen biết bao nhiêu văn hóa hi lạp (xem cách 
riêng Êu-sê-bơ, Lịch sử Giáo Hội II, 23,4-18). 
Làm sao có thể tưởng tượng ông đã viết một tác 
phẩm rõ ràng là hi-lạp đến thế? Vậy nếu hiểu 
việc gán này theo nghĩa đen, thì không có thể 
đúng sự thật.  Tuy nhiên việc gán này quá cổ 
truyền và tổng quát, nên không thể gạt phăng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đi. Vì thế ta cần nhận thức là trong Thư T. Gia-
cô-bê tất cả không phải hoàn toàn hi-lạp: ngữ 
vựng và ngữ pháp gồm mấy thành ngữ sê-mít, 
hẳn là ta không thể gán tất cả cho ảnh hưởng do 
bản  dịch  Bảy  Mươi.  Việc  sắp  lại  gần  nhau 
những châm ngôn vắn tắt chỉ liên lạc với nhau 
nhờ mấy chữ mốc mà thôi, trong phần cốt yếu 
của ch. 1 và 4-5, chắc là không hợp với qui tắc 
văn chương hi-lạp. Một chút họ hàng với sách 
Huấn ca, gợi cho ta thấy là có liên lạc với các 
sách Khôn ngoan do-thái. Còn tầm quan trọng 
dành cho mấy đề tài cánh chung, cách riêng là 
đề tài phán xét (2,12-13; 4,12; 5,9-12), khiến ta 
liên tưởng tới Do-thái giáo ở Pa-lê-tin và giáo 
huấn của Chúa Giê-su. Vậy rất có thể là T. Gia-
cô-bê, anh em với Chúa, đã in dấu vết ngài trên 
Thư này. Một số người công nhận là ngài đã ủy 
cho một thơ ký nói tiếng hi-lạp soạn bức Thư 
theo các lời ngài chỉ dẫn. Người khác cho rằng 
đúng hơn, nên nhận là đã có một tập truyền các 
lời T. Gia-cô-bê, phần nào sánh được với tập 
truyền nhất lãm, rồi một nhà văn đã lợi dụng 
tập truyền theo thói quen văn chương thời ấy, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

và đặt tác phẩm mình dưới uy tín một đấng bảo 
trợ thời danh. Trong trường hợp này, bức Thư 
sẽ biên soạn vào khoảng các năm 80-90.

Các nhà chú giải hiện đại nhắm vào vấn đề tế 
nhị khác, đặt ra đối với Thư Gia-cô-bê. Gởi cho 
"Mười hai chi tộc Tản cư", tức là, nếu hiểu từ 
ngữ theo nghĩa đen, gởi cho các người Do-thái, 
Thư này chỉ nhắc đến Danh hiệu Giê-su Ki-tô 
có hai lần (1,1 và 2,1) và một cách lướt qua, 
nên một số phê bình gia đã coi đó là thêm vào 
về sau, để ki-tô hóa một bản văn thuần do-thái. 
Ðây là giả thuyết phiêu lưu, cần phải gạt đi, vì 
cuộc tranh luận sau T. Phao-lô của 2,14-26 làm 
cho  không  còn  thể  bênh  vực  giả  thuyết  này. 
Nhưng vấn đề thật vẫn còn y nguyên: một tác 
giả ki-tô hữu đã có thể gởi cho ai một tác phẩm, 
trong đó bản thân Chúa Ki-tô đóng vai trò quá 
lu mờ đến thế? Hẳn là cho ki-tô hữu thuộc nền 
văn hóa hi-lạp còn giữ tương quan với các hội 
đường trước kia họ đã là phần tử. Nhưng cũng 
rất có thể là cho các người Do-thái hi-hóa, có lẽ 
theo khuynh hướng Ê-xê-miên, mà tác giả trông 
thu phục nhờ nhấn mạnh tới những gì ki-tô hữu 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cùng có chung với họ: đó là nhiệt tâm với luật 
luân lý, lý tưởng khó nghèo, mãnh liệt đợi trông 
ngày cánh chung và niềm tin vào Thiên Chúa 
duy nhất đã được mặc khải trong Cựu Ước.

 
Vị trí bức Thư
Hơn mọi nguyên tố khác, chính nền luân lý 

họ cùng thực thi,  là  cái  làm cho những ki-tô 
hữu và  do-thái  ấy  gần  nhau.  Vì  thế  mà  Thư 
dành tầm quan trọng nổi hơn cho các vấn đề 
luân lý, cũng như cho việc điều hòa chặt chẽ 
với nhau các lý do hi-lạp và các lý do do-thái, 
làm cho bài luân lý của T. Gia-cô-bê giống với 
nền luân lý của Do-thái giáo hi hóa. Nhưng lời 
tác giả dạy luân lý không thu hẹp nguyên vào 
việc nhắc lại  mấy câu tầm thường mọi người 
đều công nhận cả. Bài dạy còn gồm những khía 
cạnh độc đáo, giúp ta đặt cho đúng hơn vị trí 
Thư này. trước tiên đó là ba khúc quảng diễn từ 
ch.  2,1  đến  3,13  liên  quan  tới  việc  cử  hành 
phụng tự: chỉ chỗ ngồi (2,1-13), thứ tự phục vụ 
(3,1-13),  phải thực thi  tình huynh đệ đã sống 
trong giờ phụng tự (2,14-26). Ba đoạn bút chiến 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

này nhắm khá mạnh vào những thói xấu, có khi 
đã thành quen trong một số Giáo đoàn T. Phao-
lô, cũng là các Giáo đoàn đoạn tuyệt hoàn toàn 
với Do-thái giáo. Nét độc đáo thứ hai của nền 
luân lý T. Gia-cô-bê là tấn công cực kỳ nghiêm 
thẳng đối với người giàu (1,9-11; 2,5-7; 4,13-
17; 5,1-6), tấn công quả chính xác và quá mãnh 
liệt, nên không phải chỉ là thuần văn chương. 
Hai ba nét trong mấy đoạn này khiến ta nghĩ là 
các lời  chỉ  trích dữ dội  này ít  nữa một  phần 
nhắm vào các kỳ hào Do-thái (2,6-7; 5,6).

Vậy hình như tác giả Thư T. Gia-cô-bê đấu 
tranh trên hai trận tuyến, một là chống lại các 
Giáo đoàn mến nhớ T. Phao-lô một cách quá nô 
lệ, hai là chống lại các người Do-thái giàu. Làm 
như thế, ông hi vọng sẽ liên kết được với nhau 
những ki-tô hữu khác và những Do-thái địa vị 
bình thường mà ông cho là họ cùng nhau làm 
thành  "Mười  hai  chi  tộc  Tản  cư".  Một  công 
trình  như  thế  có  thể  quan  niệm  được  vào 
khoảng các năm 60-65, nhưng đúng hơn có lẽ 
cần  sắp  vào  sau  năm  80,  trước  khi  các  hội 
đường  tản  cư  dứt  khoát  liên  minh  với  quan 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

niệm biệt phái về Do-thái giáo. Thư nhắm tới 
toàn  thể  các  người  Tản  cư  nói  tiếng  hi-lạp, 
nhưng có thể là đã biên soạn ở một thành hi-hóa 
tại Pa-lê-tin như Xê-sa-rê hay là Ti-bê-ri-át.

Một độc giả thế kỷ 20, đã quen phân biệt rõ 
ràng Do-thái giáo, và Ki-tô giáo, sẽ phần nào 
khó hiểu não trạng cho là có thể làm việc liên 
kết  này.  Tuy  nhiên,  vào  thời  buổi  "đối  thoại 
hiệp tâm" và thanh toán vụ án giữa Do-thái giáo 
và Ki-tô giáo bây giờ, vào thời đại kinh tế dư 
dật và các quốc gia vô sản, chắc chắn là Thư T. 
Gia-cô-bê có bài học để giáo huấn ta. Vì thế, 
thật  là  may  phúc vì  phía  Tin  Lành,  người  ta 
không còn khinh bỉ  coi là bức "Thư rác rến" 
(Lu-tê-rô) và trách vì Ki-tô học và Cứu thế học 
trong Thư có nhiều khiếm khuyết, còn về phía 
Công giáo, người ta đã hiểu rằng cần phải làm 
gì hơn là chỉ dùng Thư này để biện minh cho Bí 
Tích Bệnh nhân (x. 5,14-15), hoặc tệ hơn nữa, 
là để bút chiến với quan niệm tin lành về ơn 
cứu độ nhờ đức tin (x. 2,14-16).

 
Các phần Thư



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Không thể tìm thấy trong Thư một lược đồ 
chính xác, ngoài lược đồ có thể do việc thay đổi 
lời văn gợi ý cho ta ở 2,1 và 3,13. Phần trung 
tâm,  ở  giữa  hai  điểm  ấy,  bao  hàm  ba  đoạn 
quảng diễn khá mạch lạc, có liên kết với nhau 
vì chỉ trích cùng một đối tượng chung, là phụng 
tự  cử  hành trong một  số  Giáo đoàn theo tập 
truyền T.  Phao-lô  và  vì  sử  dụng các  phương 
thức  tu  từ  thường  quen  trong  lối  văn  "trào 
phúng", như hỏi và gọi độc giả, tranh luận với 
người đối thoại giả tưởng, v.v. Nhưng chương 
một chỉ là một chuỗi dài những châm ngôn vắn 
tắt  không có thứ tự  rõ  ràng,  ngoài  một  "chữ 
móc" nối cuối câu trên với đầu câu dưới: như 
"kiên  nhẫn"  ở  c.  3-4,  "thiếu"  ở  c.  4-5,  "thử 
thách" và "cám dỗ" (cùng một gốc trong tiếng 
hi-lạp) ở c. 12-13, "lòng đạo" ở c. 26-27 v.v. 
Còn phần thứ ba kể từ 3,14 lại còn rời rạc hơn 
nữa, và xen lẫn vào nhau đoạn quảng diễn hơi  
dài  một  chút  (4,1-10.13-17;  5,1-6.7-11)  với 
những châm ngôn lẻ tẻ. Trong bài dạy luân lý 
thường hay lộn xộn như thế. Nhưng tác giả vốn 
biết dùng những phương thức hành văn hết sức 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tài tình như điệp vận, cước vận, các phần câu 
nhịp nhàng v.v. Ðàng khác, có thể là sự lộn xộn 
ấy  phản  ảnh  đặc  tính  của  tập  truyền  tác  giả 
dùng, ít nữa là đối với một số phần trong Thư. 
Dù là lời của Chúa Giê-su, vì có rất nhiều đoạn 
song song giữa Bài giảng trên Núi, và Thư T. 
Gia-cô-bê, hay tuyển tập các lời của T. Gia-cô-
bê, tuyển tập ấy hẳn là không có cấu trúc văn 
chương gì, và tác giả chúng ta không cảm thấy 
cần bắt các lời ấy phải theo một cấu trúc. Ông 
đã phải nghĩ rằng đối với bản văn loại này, chỉ 
cần cảm tưởng toàn bộ và phẩm tính từng chi 
tiết mà thôi, nên lược đồ cẩn thận hơn sẽ là cái 
dư thừa. Ðàng khác, sự lộn xộn theo như tác giả 
duy trì, không phải là thiếu sức mạnh mẽ hay 
thiếu mặn mà đâu. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 1 Thánh Phê-rô Ðức Ki-tô 
Mẫu Gương Ðau Khổ

 
Thư 1 Phê-rô không làm cho các nhà thần học 

lưu ý bao nhiêu vì không bao hàm quảng diễn 
sâu xa về giáo lý và không đem lại giáo huấn 
nào đặc sắc đối với toàn bộ Tân Ước. Người ta 
đã ghi nhớ ở Thư này nhất là đoạn văn về chức 
"tư tế vương tôn" và đoạn văn nhắc đến việc 
Ðức Ki-tô rao giảng cho Âm phủ. Ðối với phần 
còn lại, ta dễ chứng minh Thư này có họ hàng 
với các Tin Mừng Nhất lãm, với các bài giảng 
trong Công vụ Tông đồ, với các lời khuyên luân 
lý của T. Phao-lô. Tuy nhiên, sự đồng qui giữa 
Thư này với các bản văn rất khác nhau về hình 
thức đó, há lại không có gì để nói với ta về việc 
dạy giáo lý trong thời đại các Tông đồ và về 
phần cốt yếu trong đời sống ki-tô hữu đấy ư? 
Nhiều nhà chú giải hiện thời xác tín về điều ấy. 
Vì thế việc nghiên cứu Thư này đã lại gây hứng 
thú giữa các nhà chuyên môn từ nhiều năm nay.

 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Các người nhận Thư
Thư bao hàm ít  chỉ  dẫn  giúp  ta  nhận định 

chính xác ai là người nhận Thư. Thư gửi cho ki-
tô hữu ở trong năm tỉnh thuộc đế quốc Rô-ma 
trong miền Tiểu Á, là những kiều bào tản cư 
được ơn "lựa chọn" (1,1). Ban đầu danh từ "Tản 
cư" chỉ các người Do-thái sống ngoài xứ Pa-lê-
tin, nên thoạt nhìn, xem ra câu ấy giả thiết đây 
là các ki-tô hữu gốc Do-thái. Thực ra danh từ 
này rất có thể đã dùng cách tượng trưng để chỉ 
ki-tô hữu Tản mác khắp hoàn cầu (x. 2,11), mà 
đa số phải  là  gốc chư dân.  Vì lời  ám chỉ  lối 
sống của họ khi xưa, thích hợp với các người 
cựu chư dân hơn là cựu tín đồ do-thái (1,14.18; 
4,3).  Tuy nhiên, họ đã quen thuộc với Thánh 
Kinh.  Bằng  chứng  là  Thư  năng  dùng  các  sự 
kiện trong Cựu Ước.

Các cộng đoàn nhận Thư này đa số là do cuộc 
truyền giáo T. Phao-lô sáng lập, nghĩa là nếu 
không  trực  tiếp  do  T.  Phao-lô,  thì  ít  nữa  do 
những cộng tác viên của ngài, từ mấy trung tâm 
chính tỏa ra nhiều tỉnh khác nhau trong miền 
Tiểu Á (x. ví dụ ông Ê-pa-pha đem Tin Mừng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đến cho thành Co-lo-xê: Co 1,7). Việc tổ chức 
các thừa tác vụ trong Thư, chưa phân hóa bằng 
trong các Thư Mục vụ và thích hợp với thời kỳ 
tương đối cổ trong đời sống Giáo Hội sơ khai: 
chỉ thấy nhắc đến các vị kỳ lão mà thôi (5,1-4) 
và gián tiếp đề cập tới các tá viên (x. 4,11). Còn 
địa  vị  xã  hội  các  phần  tử  thuộc  những cộng 
đoàn ấy,  nói  chung là  địa  vị  thấp hèn.  Bằng 
chứng là đoạn quảng diễn đặc biệt dài về cách 
ăn nết ở các tôi tớ hay là nô lệ (2,18-25).

 
Tác giả, ngày tháng và nơi biên soạn
Theo các sự kiện trong Thư, tác giả là T. Phê-

rô "Tông đồ của Ðức Giê-su Ki-tô" (5,1) là "kỳ 
lão", là "chứng tá cho các đau khổ Ðức Ki-tô" 
(5,1),  đã  viết  Thư  này  "nhờ  ông  Sin-vanh" 
(5,12), và bên cạnh ngài khi ấy có ông Mác-cô 
là "con" ngài (5,13). Việc gán Thư cho Tông đồ 
Phê-rô, một trong các bản văn muộn nhất trong 
Tân Ước, đã làm chứng về điều ấy (2P 3,1). Về 
sau, T. I-rê-nê, ông Téc-tu-liên, và ông Cơ-lê-
men A-léc-xan-đi đều chỉ T. Phê-rô là tác giả 
Thư này. Thêm vào đó là sự kiện, theo sử gia 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Êu-sê-bơ,  ông Pa-pi-a,  hồi  đầu thế  kỷ 2,  xác 
nhận  tương  quan  mật  thiết  giữa  T.  Tông  đồ 
Phê-rô và T. Mác-cô, tác giả Tin Mừng 2 (x. cả 
Cv 12,12).

Tuy nhiên một số nhà chuyên môn đã hoài 
nghi Thư này chính tông là của T. Phê-rô. Ðây 
là mấy luận cứ chính họ đưa ra với những câu 
người ta có thể trả lời cho họ:

a) Tiếng hi-lạp trong Thư có một phẩm tính 
rất cao, nên xem ra khó có thể gán cho T. Phê-
rô  là  tay  thuyền  chài  xứ  Ga-li-lê  được.  Và 
người  ta  cũng  không  giải  đáp  điểm khó  này 
bằng cách quả quyết là T. Phê-rô đã viết bản 
văn bằng tiếng A-ram, rồi nhờ ai đó (Sin-vanh: 
5,12)  dịch  sang tiếng  hi-lạp.  Vì  trong  trường 
hợp này, sẽ  không giải  thích được vì  sao lời 
trích dẫn trong Thư đều trực tiếp rút ra từ bản 
văn hi-lạp Cựu Ước, không trừ câu nào. Nhưng 
luận cứ này không quyết liệt. Người ta đã ký 
nhận rằng tiếng hi-lạp đã thông dụng ở Pa-lê-tin 
thời Chúa Giê-su, như các bút tích gần đây mới 
khám phá được chứng minh điều ấy. Như vậy 
T.  Phê-rô  rất  có  thể  đã  biết  tiếng  này.  Ðàng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

khác, T. Phê-rô đã có thể cậy nhờ cộng tác viên 
của ngài là ông Sin-vanh để soạn bản văn, đó là 
lý do có thể giải thích vì sao văn hay như thế.

b) Người ta cũng nhận định tính song đối rõ 
ràng giữa một số ý tưởng trong Thư và thần học 
T. Phao-lô. Chỉ xin nhắc mấy ví dụ: việc dùng 
hình ảnh hòn đá vấp phạm trong Cựu Ước (1P 
2,4-8  và  Rm 9,32-33),  lời  khuyên  phục  tùng 
quyền  bính  (1P  2,13-17  và  Rm  13,1-7),  hay 
việc dùng định thức "trong Ðức Ki-tô" (3,16; 
5,10.14). Mà một đoạn văn như Ga 2,11-14 há 
lại không chống lại chủ trương cho là giáo lý 
Thánh  Phao-lô  không  ảnh  hưởng  gì  trên  tư 
tưởng T.  Phê-rô đấy ư? -  Thực ra  mấy điểm 
giống nhau nhận thấy giữa Thư này và các Thư 
T. Phao-lô, ta có thể giải thích dễ dàng, vì đã có 
một căn bản giáo lý chung cho toàn thể Giáo 
Hội  sơ khai,  T.  Phê-rô  và  T.  Phao-lô đều sử 
dụng căn bản ấy. Còn sự kiện An-tiêu-kia ghi 
lại trong Ga 2,11-14 nói đúng ra, không phải là 
đối  lập  thần khoa giữa  hai  Tông đồ:  điều  T. 
Phao-lô trách T. Phê-rô, là thái độ ngài trong 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

một hoàn cảnh riêng, chứ không phải là thần 
học của ngài.

c) Thư 1 T. Phê-rô không tỏ ra sự biết trực 
tiếp nào về Ðức Giê-su trần thế như các Tin 
Mừng trình bày với ta. Tác giả chỉ nói chung về 
các đau khổ và sự chết của Ðức Ki-tô và hoàn 
toàn  không đề  cập  chi  tới  ý  niệm trung  tâm 
trong  giáo  huấn  của  Ðức  Giê-su  (ví  dụ  như 
"Nước Chúa", "Con Người"). T. Phê-rô là môn 
đồ rất gần với Ðức Giê-su, phải chăng sẽ không 
diễn tả cách thức khác? Ngài há lại không qui 
chiếu cách chính xác hơn vào kinh nghiệm đã 
sống bên cạnh Thầy mình đó ư? - Ðáp lại vấn 
nạn trên, người ta dẫn cả một chuỗi đoạn văn 
Thư này phản ảnh các lời Ðức Giê-su đã nói 
(1,8 và G 20,29; 2,2 av2 Mc 10,15ss; 2,12 và 
Mt 5,16; 2,23 và Mt 5,39; 3,9 vì Lc 6,28; 3,14 
và Mt 5,10; 5,3 và G 13,15-17; x. 2,25 và Mt 
9,36). Hơn nữa nhiều trong số các lời nêu ra đó, 
lại xuất phát từ các mạch văn trực tiếp liên hệ 
tới bản thân T. Phê-rô (v.d. 5,2 và G 21,15-17; 
1,4.13  và  Lc 12,33.35.41).  Gần đây  người  ta 
cũng nhấn mạnh tới tầm quan trọng của đề tài 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Vị Tôi Tớ đau khổ trong Thư này. Ðề tài ấy bắt 
nguồn từ sách ông I-sai (52,13-53,12), ta thấy 
hiện rõ một trật trong các Tin Mừng (Lc 22,37 
và Is 53,12), trong các bài giảng T. Phê-rô (Cv 
3,13.26; x.4,27-30) và trong Thư này (2,21-25). 
Cố nhiên không nên quá đề cao giá trị thật của 
các  đoạn  văn  giống  nhau  như  thế,  vì  đã  có 
những tuyển tập các lời Ðức Giê-su lưu hành 
rất  sớm trong toàn Giáo Hội.  Nhưng dù sao, 
chúng cũng minh chứng rằng lý luận căn cứ vào 
sự "thiếu kỷ niệm trực tiếp về Ðức Giê-su trần 
thế" là lý luận rất đáng hoài nghi.

d) Có  lẽ  Thư  ám  chỉ  các  lần  bắt  bớ  công 
nhiên đầu hết một cách tổng quát (chứ không 
phải thuần địa phương), nên ta không có thể đặt 
vị trí Thư vào trước triều đại hoàng đế Ðo-mi-
xiêng (năm 81 đến 96 sau Công Nguyên), và do 
đó lâu năm sau khi T. Phê-rô qua đời (4,12 và 
5,9).  -  Ý kiến này cũng phi  bác được.  Trước 
tiên phải ký nhận rằng tâm trạng trong Thư này 
phản ảnh khác  xa sách Khải  huyền trong đó 
trình bày hiển nhiên là Nhà Nước bắt đạo. Còn 
trong Thư 1 T. Phê-rô, không có gì như thế. Vì 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Thư còn dạy phải tôn trọng chính quyền, hoàn 
toàn giống như Thư Rô-ma (1P 2,13-17 và Rm 
13,1-7)  và  đặc  biệt  nêu  vai  trò  tích  cực  của 
chính  quyền (2,14).  Thêm vào  đó  là  sự  kiện 
Thư này không dùng các "danh từ chuyên môn 
chỉ sự bắt bớ"... hay các chữ như vụ kiện, tòa 
án, tố cáo... nhưng chỉ dùng các danh từ thần 
học,  như  cám dỗ,  thử  thách,  các  đau  thương 
phải chịu oan vì sự công chính. Ðã hẳn, đây chỉ 
là  những "khuấy  khuất,  phê  bình,  cười  nhạo, 
ngược đãi, mách lẻo, khai trừ... mà ki-tô hữu đã 
là nạn nhân, ngay từ đầu, do các đồng hương 
dân ngoại hay các người đồng đạo trước đây" 
(Spicq). Vì thế không có gì ngăn trở ta đặt vị trí 
Thư này ở thời kỳ tương đối xưa, vào lúc T. 
Phê-rô còn sống.

Tóm lại, các vấn nạn trình bày trên đây không 
dứt khoát đặt lại thành vấn đề các sự kiện trong 
Thư và trong tập truyền.  Vậy ta  có thể nhận 
Thư này thực sự do T. Phê-rô biên soạn, có thể 
là nhờ ông Sin-vanh giúp đỡ (Sin-vanh là tên 
la-tinh của ông Si-la trong Cv 15,22.40; 18,5; x. 
2C 1,19). Còn ngày tháng biên soạn có lẽ vào 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

khoảng ít lâu trước khi hoàng đế Nê-rôn bắt đạo 
(năm 64 sau Công Nguyên), nói khác đi là ít lâu 
trước khi T. Phê-rô qua đời. Có lẽ T. Tông đồ 
viết  Thư  này  tại  Rô-ma,  nếu  ta  theo  lối  giải 
thích  có  phần  đúng  hơn  hết  về  lời  nhắc  đến 
thành "Ba-by-lon" ở 5,13, là tên tượng trưng chỉ 
Thủ đô Ðế quốc Rô-ma.

 
Loại văn, nhất trí và mục tiêu Thư này
Nhiều nhà phê bình lưu ý tới những ám chỉ về 

phép thanh tẩy đặc biệt là trong ba chương đầu 
Thư. Hơn nữa một số người tưởng là thấy có 
đổi thay bầu khí kể từ 4,12: không còn xem đau 
khổ như điều có thể xảy ra, nhưng như thực tại 
hiện thời (4,12; 5,9; x. 2,20; 3,14.17). Căn cứ 
vào  mấy  xác  nhận  như  thế,  người  ta  đã  nêu 
nhiều giả thuyết khác nhau về loại văn và nhất 
trí của Thư này, mà nhấn mạnh cách riêng là 
Thư bắt nguồn từ phụng tự. Người thì cho là 
Thư phản ảnh phụng vụ thanh tẩy (1,3-4,11), 
rồi có lẽ về sau lại thêm vào đó một bản văn 
muộn hơn nhắm củng cố niềm tin nơi các người 
thụ tẩy (4,12-5,14). Người khác không cho các 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dị biệt giữa 1,3-4,11 và 4,12-5,14, là quan trọng 
và coi 1,3-5,11 là như một bài giảng về phép 
Thanh tẩy, rồi sau người ta đã thêm 1,1-2 và 
5,12-14  cho  có  vẻ  một  bức  thư.  Sau  hết  có 
người lại coi đó là phụng vụ tuần Phục sinh.

Nhưng mấy giả thuyết trên đụng phải nhiều 
vấn nạn: vì sự nhất trí trong ngữ vựng và lời 
văn của Thư này khiến cho khó nhận được là có 
hai đoạn nguồn gốc khác nhau. Lời gởi và lời 
kết  thư  có  liên  quan  rõ  ràng  với  phần  thân 
("kiều bào":  1,1  và  2,11;  x.  1,17;  lời  khuyên 
nhủ, đề tài của Thư: 5,12 và 2,11). Hơn nữa lời 
tạ  ơn (1,3-9)  và  "qui  luật"  luân lý  ki-tô  giáo 
(2,13-3,7) càng tăng cường xác tín là tác giả đã 
quan niệm bản văn này như một bức Thư. Ðúng 
là người ta đã ngạc nhiên vì thiếu ghi chú cá 
nhân về tác giả và người nhận Thư. Nhưng đó 
là vì lá Thư xuất phát từ một vị có uy quyền 
trong Giáo Hội mà không phải là vị sáng lập 
các cộng đoàn ngài gởi Thư cho. Còn sự đổi 
thay viễn ảnh kể từ 4,12, thì đừng quá phóng 
đại, vì ngay ở 1,6 đã coi các đau thương là cái 
hiện thời rồi. Ðàng khác, nguyên một việc căn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cứ  vào  bản  văn  Thư  này  mà  lại  đưa  ra  quá 
nhiều giả thuyết khác nhau về một  phụng vụ 
hay bài giảng thanh tẩy, điều ấy đủ chứng minh 
là giả thuyết hết sức hồ đồ. Thêm vào đấy còn 
hai sự kiện: một là không gặp lời chính xác nào 
nhắc đến lễ nghi thanh tẩy trong Thư (ngược lại 
với các bản văn như Rm 6,3-4; Co 2,12; Tt 3,5), 
trừ ra có một lần, nhưng là trong đoạn văn có 
giá trị điển hình (3,21); hai là không gặp trong 
bản văn dấu vết một tiến trình, cho phép ta sắp 
xếp lại các giai đoạn của lễ nghi thanh tẩy (ví 
như động từ hi-lạp ám chỉ việc tái sinh ở 1,23, 
thì đã dùng ở 1,3 rồi; x. 1,3).

Vậy không có lý nào để hoài nghi tính thư tín 
và sự nhất trí của Thư 1 T. Phê-rô. Thư này ăn 
rễ  chắc  chắn  vào  cả  một  tập  truyền  giáo  lý 
chung cho Giáo Hội sơ khai. Câu kết (5,12) xác 
định đúng mục  tiêu  Thư này:  khuyên lơn và 
củng cố lòng tin các ki-tô hữu mà nhiệt tâm khi 
ấy liều mình hóa ra nguội lạnh và lòng can đảm 
lại bị thử thách trước nhiều gian nan khốn khó. 
Muốn được vậy, tác giả qui chiếu vào các lời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

giáo huấn, những ki-tô hữu ấy đã nghe, khi họ 
ăn năn trở lại và chịu thanh tẩy.

 
Nội dung Thư này
Không thể nêu lược đồ theo luận lý cho Thư 

này. Chính là vì đặc tính riêng của bản văn này, 
trong đó các lời khuyên luôn luôn xen kẽ với 
các điểm giáo lý để biện minh và tăng cường 
cho chúng. Nói chung, thì lời khuyên ở "mệnh 
lệnh cách" đi trước tuyên ngôn giáo lý ở "trực 
trần cách" để làm căn cứ cho lời khuyên (ngược 
với  các  Thư  chính  của  T.  Phao-lô,  trong  đó 
phần  giáo  lý  ở  đầu  với  "trực  trần  cách"  liên 
quan tới những chi ki-tô hữu hiện có rồi trong 
Ðức Giê-su Ki-tô, rồi tiếp đến phần thứ hai gồm 
lời khuyên với "mệnh lệnh cách" kêu mời họ 
sống cho xứng với các điều mình đã tiếp thụ). 
Cùng lắm có thể chấp nhận một tiến trình trong 
lời khuyên nhủ, nếu ta xét là tính hiện thời của 
mối hăm đe đã trở nên xác định kể từ 4,12.

Có thể trình bày nội dung Thư theo cách sau 
đây:



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Lời gởi và chào thăm: 1,1-2.
Tạ ơn (theo lối văn các lời chúc tụng do-thái, 

x. Ep 1,3-14) kéo dài thêm trong một suy tư về 
sự mặc khải chương trình Thiên Chúa: 1,3-12.

Lời khuyên một: gởi ki-tô hữu gốc chư dân 
mời họ dứt khoát đoạn tuyệt với nếp sống cũ 
của họ: 1,13-2,10.

Kêu gọi  sống thánh thiện  vì  chính niềm hi 
vọng do Ðức Ki-tô đã sắm cho ta: 1,13-21.

Mấy  lời  nhắn  nhủ  về  đời  sống  cộng đoàn: 
1,22-2,2,3.

Nền tảng giáo lý: sở dĩ Thiên Chúa đã chọn 
ki-tô hữu để nên thành phần của Ðền thờ linh 
thiêng mà Ðức Ki-tô là nền tảng, chính là để họ 
công bố những kỳ công của Ðấng đã kêu gọi họ 
vào ánh sáng: 2,4-10.

Lời khuyên hai: 2,11-3,12.
Tuyên bố chung về lối  sống phải theo giữa 

chư dân; 2,11-12.
Các nghĩa vụ ki-tô hữu tùy theo địa vị: nghĩa 

vụ đối với chính quyền, nghĩa vụ tôi tớ đối với 
chủ, nghĩa vụ vợ chồng đối với nhau: 2,13-3,7.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Lại kêu mời thương yêu nhau theo tình huynh 
đệ: 3,8-12.

Lời khuyên ba: 3,13-4,11.
Kêu mời tín nhiệm trước sự chống đối của thế 

gian: 3,13-17.
Nền  tảng  cho  lòng  tín  nhiệm này:  sự  toàn 

thắng của Ðức Ki-tô: 3,18-22.
Hậu quả thực hành của gương Ðức Ki-tô, là 

đoạn tuyệt với tội lỗi: 4,1-6.
Tỉnh thức trong đời sống cộng đoàn: 4,7-11,
Lời khuyên bốn: do cơn bắt bớ hòng đến gây 

nên: 4,12-19.
Mấy lời khuyên riêng: 5,1-11.
Nhắc lại các nghĩa vụ các thủ lãnh cộng đoàn: 

5,1-4.
Khiêm nhường và tỉnh thức: 5,5-11.
Kết Thư: 5,12-14.
 
Ðời sống ki-tô hữu theo Thư 1 T. Phê-rô
Người ta thường không biết giá trị riêng của 

sứ điệp Thư 1 T. Phê-rô. Mà giá trị này hiện lên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

rõ ràng ngay lúc người ta lưu ý tới tình cảnh 
Thư này muốn nhắm. Tác giả không còn phải 
đặt nền tảng đức tin là những điều đã dạy cho 
độc giả biết rồi (1,12). Ðúng hơn, đây là đứng 
trước những khó khăn ngày càng lớn mà các 
cộng đoàn ki-tô hữu gặp phải, khuyên họ kiên 
tâm trì chí, chính vì niềm hi vọng đã giảng cho 
họ trước đây. Muốn vậy T. Tông đồ hướng mắt 
độc giả nhìn vào Ðức Ki-tô, để họ ý thức (hay 
lại ý thức) về quyền năng của sự sống mới ở 
trong Người  (1,3;  2,2).  Hơn nữa,  tác  giả  còn 
nhấn mạnh về tính toàn thắng của niềm hi vọng 
họ đã tiếp thụ, là nguồn hoạt động kiên trì và 
hân hoan trong cuộc sống mọi ngày.

a) Ăn rễ sâu vào công trình của Ðức Ki-tô
Tác  giả  chắc  chắn  là  độc  giả  được  Thiên 

Chúa lựa chọn trong Ðức Giê-su Ki-tô và từ 
đây  họ  thuộc  về  dân  Ngài  (1,2-3;  2,9).  Tuy 
nhiên,  ông  muốn  giúp  họ  ăn  rễ  sâu  hơn vào 
công trình Thầy họ đã từng hoàn tất. Chính theo 
hướng đó, ông nhắc lại cho họ nhớ hiến tế Ðức 
Ki-tô  (1,2;  1,19)  và  các  đau  thương  Người 
(2,21-24),  để họ noi  gương (2,21).  Cũng thế, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ông nhấn mạnh tới sự toàn thắng phổ cập trên 
mọi phạm vi vũ trụ (3,18-22) và chính sự chết 
cũng không ngăn cản được (4,6; x.  3,19).  Từ 
đây, tín đồ phải liên kết với Viên Ðá góc, là nền 
tảng cộng đoàn (2,4-8).

Về điểm này, nên ghi chú là Ki-tô học của 
Thư này gần với giáo lý trình bày ở đầu sách 
Công vụ (cách riêng trong các bài giảng T. Phê-
rô) hơn  là với Giáo lý T. Phao-lô (ví dụ như đề 
tài vị Tôi Tớ đau thương, theo mấy xuất xứ ghi 
trên này; vai trò phép thanh tẩy: Cv 2,38-40 và 
1P 3,21; x. cả Cv 2,31 và 1P 3,18). Cũng nên 
ký nhận là ta gặp thấy âm vang nhiều lời tuyên 
xưng đức tin hay là thánh thi của cộng đoàn ki-
tô hữu (v.d. 2,22-24; 3,22; 4,5).

b) Niềm cậy trông sống động
Ðề tài cậy trông rất quan trọng ngay ở đầu 

Thư (1,3.13.21). Niềm cậy trông ấy xét theo ba 
quan điểm là nguồn gốc, đối tượng và các hậu 
quả. Về nguồn gốc: cậy trông không phải là kết 
quả do trí vẽ hay do những cố gắng loài người, 
nhưng  chính  là  hồng  ân  nhưng  không  Thiên 
Chúa ban cho nhờ sự Ðức Giê-su Ki-tô phục 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

sinh (1,3) (nên lưu ý sự phục sinh củaÐức Giê-
su Ki-tô liên hệ tới mức nào với việc thể hiện 
ơn cứu thoát: 1,21; 3,21). Về đối tượng, thì cậy 
trông hướng tới Nước tương lai, tới gia tài bất 
diệt bảo đảm cho tín đồ, hướng tới lúc niềm tin 
sẽ biến thành sự nhìn thấy và dân Thiên Chúa 
được chiếm hữu cách viên toàn và dứt khoát ơn 
cứu độ đã ban cho họ trong Ðức Giê-su Ki-tô 
(1,4.7.13). Còn về các hậu quả đối với đời sống 
hiện thời của các tín đồ, thì không được lẫn cậy 
trông với thái độ khắc kỷ hay là lòng nhẫn nhục 
thụ động, nhưng phải coi như động lực cho nếp 
sống mới (1,13-15). Niềm cậy trông giúp tín đồ 
hân hoan chiến đấu (1,6), không phải mặc dầu 
thử  thách  (thoạt  tiên  xem  như  mâu  thuẫn), 
nhưng là ở giữa thử thách kia (4,12-13).  Thế 
gian không ngừng đặt vấn đề cậy trông, nhưng 
tín đồ phải luôn luôn sẵn sàng giải thích niềm 
cậy trông ấy một cách bảo đảm an toàn (3,15-
16).

c) Làm chứng trong cuộc sống mọi ngày
Thư  này  nhấn  mạnh  tới  sứ  mạng  của  dân 

Thiên Chúa ở giữa trần gian:  Thiên Chúa đã 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

chọn những con người để họ phụng thờ Ngài và 
chiếu tỏa sự nhìn biết các công việc Ngài trên 
khắp thế gian. Vì thế trong Thư 1 T. Phê-rô, đề 
tài lựa chọn đi đôi với chức tư tế các tín đồ (2,5; 
2,9; x. Rm 12,1). Thứ phục vụ đòi họ phải làm 
sẽ thực thi trước hết trong Giáo Hội (1,22; 2,1-
5; 3,8-12; 4,7-11; 5,1-7). Các kỳ lão thi hành 
trách nhiệm riêng để gìn giữ cộng đoàn trong 
việc thực thi tình huynh đệ (5,1-4). Nhưng cũng 
có mọi nghĩa vụ liên quan tới nhiều khía cạnh 
khác nhau trong đời sống: chính trị, xã hội, gia 
đình (2,11-3,7). Các chỉ thị về quan điểm này 
đều gần với những qui luật luân lý người ta gặp 
thấy trong văn chương thời ấy hay trong Do-
thái giáo. Tuy nhiên, chúng nhận thêm một định 
hướng và nội dung mới nhờ qui chiếu vào Chúa 
Ki-tô (2,13) và nhờ lưu ý tới mỗi người, gồm cả 
những người thấp hèn hơn hết.  Hình như các 
chỉ thị ấy không đặt lại vấn đề đối với những gì 
có thể tranh luận trong các cơ cấu xã hội đương 
thời. Bề ngoài các chỉ thị ấy không có chi là 
cách mạng. Nhưng, trong một khuôn khổ sẵn 
có,  chúng  nêu  cho  tín  đồ  đường  hướng  phải 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

theo. Ðó là đem lại một sứ điệp cậy trông, trong 
lòng yêu mến Chúa và  nhờ sự  biến  hóa  bên 
trong thân phận con người  đó,  giúp cải  cách 
những gì cần thiết trong đời sống xã hội. Xin 
thêm là, nói chung, Thư này không tỏ thái độ 
chống lại thế giới chư dân. Ðúng hơn Thư nêu 
rõ trách nhiệm của chư dân Thiên Chúa đối với 
họ: trong bất cứ hoàn cảnh nào, dù khắc khổ 
bao nhiêu đi nữa, các tín đồ phải hành động làm 
sao để soi sáng cho người ngoại (2,11-12; 3,13-
17).

Thư này nhắc cho ki-tô hữu thuộc bất cứ thời 
đại  nào nhớ tất  cả  những chi  bao hàm trong 
niềm "cậy  trông sống động"  họ  đặt  vào Ðức 
Giê-su  Ki-tô.  Ðó là  tín  nhiệm bám chắc  vào 
Chúa  toàn  thắng  và  hoạt  động  kiến  thiết  để 
phụng sự Người. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 2 Thánh Phê-rô,  Ðức Ki-tô 
Ðấng Ban Thiên Tính

 
Loại văn
Sau  lời  chào  thường  quen  (1,1-2),  tác  giả 

nhắc lại đặc tính của ơn kêu gọi ki-tô hữu (1,3-
11). Sống hiệp thông với Bản tính Thiên Chúa, 
ki-tô  hữu được kêu gọi  nên thánh.  Vì thế họ 
phải trung tín với lời các Tông đồ và ngôn sứ 
(1,12-21). Vì lời giảng Ki-tô giáo không căn cứ 
trên  những  biến  ngôn  hoang  đường  (1,16), 
nhưng trên lời chứng các tông đồ và trên lời sứ 
ngôn do Thánh Linh cảm hứng (1,21).

Rồi tác giả kịch liệt  tấn công một cách hết 
sức linh động các giáo sư giả, tố cáo họ băng 
hoại cả về giáo lý cả về luân lý (2,1-22). Họ 
không thể nào thoát ly hình phạt, như các thiên 
thần phạm tội ngày xưa và các dân thành Sô-
đô-ma và Go-mo-ra (2,6).

Sau đợt tấn công dài đó, lại tiếp phần quảng 
diễn khơi mào ở ch. 1 với vấn đề Chúa chậm trễ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Quang  lâm  (3,3-13):  Chúa  nhịn  nhục  chờ, 
nhưng Ngày của Người sẽ đến (3,9).

Thư kết thúc bằng lời kêu gọi tỉnh thức (3,14-
18).

Bản văn này giống với một "Chúc thư" hơn là 
một bức thư thường. Chúc thư là lối năng gặp 
trong  các  tập  truyền  do-thái  đời  ấy.  Một  bài 
giảng  từ  biệt  do  nhân  vật  nào  thời  danh  nói 
trước khi qua đời, giúp ông quảng diễn một số 
điểm giáo lý cần nhắc lại cho cộng đoàn.

Bức thư dáng vẻ đặc biệt này có đáng chiếm 
địa vị trong Tân Ước chăng? Ðộc giả kim thời 
lo đối thoại khi đứng trước những lời lăng mạ 
và sỉ vả (chương hai), có thể tự đặt câu hỏi đó.

 
Thần học
Nhưng bức Thư đem lại những xác định mới 

đối  với  việc  giải  thích  và  cảm  hứng  Thánh 
Kinh, cũng như sự hình thành qui điển. Các lời 
sứ  ngôn Cựu Ước và  lời  chứng tông đồ đều 
được sắp trên cùng một bình diện là làm căn cứ 
cho một niêm tin vững chắc (1,19; 3,2). Không 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nơi nào trong Tân Ước quả quyết rõ ràng hơn 
về tính linh hứng của Thánh Kinh "Không lời 
sứ ngôn nào ở trong Kinh Thánh nên giải thích 
theo ý riêng mình. Vì không bao giờ một lời sứ 
ngôn lại do ý người phàm đã nói, nhưng chính 
vì được ơn thúc đẩy của Thánh Linh, nên mới 
có  số  người  đã  nói  nhân  danh  Thiên  Chúa" 
(1,20-21).

Trong Thư ta lại thấy lần đầu tiên nhắc đến 
một  tuyển  tập  các  Thư T.  Phao-lô  (3,15-16), 
mặc dầu không tất nhiên bao hàm toàn bộ các 
văn thư của T. Tông đồ, nhưng cũng được coi 
là thành phần làm trọn Thánh Kinh.

Sau hết Thư này còn một hứng thú khác là 
cương quyết đặt vấn đề Chúa chậm trễ Quang 
lâm: "Lời Người hứa Quang lâm đâu rồi? Từ 
ngày các Tổ phụ đã từng khuất núi, thì mọi sự 
vẫn còn y nguyên như mới  tạo thành" (3,4)? 
Tác giả kịch liệt tố cáo sự thiếu niềm tin đó và 
cố gắng trả lời: cơn hồng thủy xưa là hình bóng 
việc phán xét cuối cùng, mà tác giả dùng các 
phạm trù thời ấy để diễn tả (3,6). Thế giới cũ, 
lửa sẽ thiêu hủy đi, hầu nhường chỗ cho "trời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mới đất mới là nơi cư ngụ cho ơn công chính" 
(3,10-15). Và nhất là đối với Chúa, không có ý 
niệm thời gian: đối với Chúa, "một ngày như 
thể ngàn năm và ngàn năm như thể một ngày" 
(3,8). Nói là Người chậm trễ, nhưng chỉ là sự 
Người  yêu  thương  và  nhịn  nhục  chờ.  Người 
muốn cho ai nấy có thời giờ ăn năn trở lại. Vì 
thế, ngay tự bây giờ, mọi người phải lo sống 
thánh thiện. Nhờ giáo huấn cánh chung này, tác 
giả nhắc lại một chiều kích quan trọng trong đời 
sống ki-tô hữu.

 
Các đối phương
Tác giả tố cáo những quân "vô đạo" lẻn vào 

trong Giáo Hội (2,1). Họ là ai? Ðã trở lại đức 
tin Ki-tô giáo, nhưng họ đã chối bỏ rồi và giờ 
đây họ liều mình làm hại  Cộng đoàn nữa,  vì 
hứa cho sự tự do giả dối (2,19). Bè rối họ chủ 
trương,  vừa  có  tính  thần  học,  vì  họ  chối  bỏ 
Chúa đã cứu chuộc mình và khinh dể các thiên 
thần 2,10-11), vừa có tính luân lý, vì họ sống 
buông tuồng và phạm tội không bao giờ chán 
(2,14).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Muốn xác định họ là ai, người ta đã nói đến 
phái "ngô đạo". Tự đắc là mình hiểu biết cao 
hơn và tự do hoàn toàn, khinh rẻ xác thịt, nhưng 
họ vẫn sống buông tuồng, phóng túng. Ðó là lý 
do giải thích khía cạnh vừa luân lý vừa thần học 
của các điều họ sai lầm. Cũng vì thế mà tác giả 
nhấn mạnh tới sự "hiểu biết" Ki-tô giáo đối lập 
với  sự  thông  minh  giả  các  người  rối  đạo 
(1,2.3.5.8.12.16; 2,20.21; 3,17-18).

Còn việc họ khinh dể các bậc "Vinh quang" 
(2,10),  thì  khó biết  rõ  là  ám chỉ  cái  gì.  Phải 
chăng, theo tác giả nhận xét, tội chúng phạm là 
gọi tên các thiên thần? Vì trong Do-thái giáo, 
và cách riêng là nơi phái Ê-xê-niên, ta thấy cấm 
làm như thế, vì tôn kính các thiên thần và sợ 
dùng tên các ngài theo mục tiêu ma thuật. Hay 
trái  lại,  chúng coi các ngài thực sự không có 
hay là không trổi vượt chi? Và như thế là họ 
vượt quá tư tưởng T. Phao-lô chỉ nhấn mạnh là 
các thiên thần thua kém Ðức Ki-tô (Ep 1,21; Co 
2,15). Thật là khó xác định, vì trong chuỗi dài 
các  lời  lăng  mạ  (chương  hai)  tác  giả  dùng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

những kiểu nói thường quen và mô tả một bức 
chân dung chớp nhoáng về tên vô đạo.

 
Các người nhận Thư
Các người nhận Thư quen với Thánh Kinh và 

các tập truyền khải huyền do-thái, mà tác giả 
ám chỉ  nhiều lần,  nhưng không bao giờ trích 
dẫn minh nhiên (trừ ở 1,17).  Ðó là các thiên 
thần phạm tội (2,4) hồng thủy (2,5), thành Sô-
đô-ma và Gô-mô-ra (2,6-7); ông Ba-la-am con 
ông Bô-sô (2,15) và các tập truyền về thế giới 
bắt nguồn từ nước và bị lửa hủy đi.

Thư này, nhất  là  ở 2,1-3,3,  có liên hệ hiển 
nhiên và chặt chẽ với Thư T. Giu-đê (Gđ). Ta 
gặp  lại  trong  đó  những  quan  niệm rất  giống 
nhau, thường diễn tả bằng danh từ in nhau ít 
dùng trong toàn bộ Tân Ước. Hình như cả hai 
Thư đều theo một dòng hướng dẫn. Ví dụ như 
bút chiến chống lại các giáo sư giả mà cả hai 
Thư đều gọi là "bọn người chuyên diễu cợt hoài 
nghi" (2P 3,3; Gđ 18), ba hoa những lời lố lăng 
trống rỗng (2P 2,18; Gđ 16), chè chén say sưa 
trơ trẽn (2P 2,13; Gđ 12), ví tội của chúng như 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tội của thiên thần sa đọa, của thành Sô-đô-ma 
và Go-mo-ra, của ông Ba-la-am.

Trừ khi hai Thư 2P và Gđ cùng cảm ứng một 
cách biệt lập theo một bản văn cổ hơn, có vẻ 
chắc  là  Thư  2P  tùy  thuộc  vào  Thư  Gđ.  Nơi 
nhiều đoạn, bản văn 2P xem ra tùy tòng. Xét 
chung tác  giả  làm sáng  sủa  hơn những đoạn 
song song ở Thư Gđ, bỏ qua mấy yếu tố kỳ dị 
đối với độc giả ít quen các tập truyền ngụy thư, 
như cuộc chiến đấu tổng lãnh thiên thần Mi-ca-
e (Gđ 9), các thiên thần đồi bại (Gđ 6), lời dẫn 
sách Hê-nóc (Gđ 14). Phải chăng 2P dè dặt đối 
với các ngụy thư? Thật khó xác định.

Ðàng khác  2P nêu vấn nạn Chúa chậm trễ 
Quang lâm, trong khi Gđ không đặt vấn đề.

Các dị biệt trên đây tỏ ra một môi trường ăn 
rễ chắc vào các tập truyền do-thái, trễ hơn môi 
trường Thư Gđ; lại cởi mở hơn với văn hóa hi-
lạp. Bằng chứng là ngoài những bỏ qua đã nêu 
trên này, còn có lời  văn thanh nhã,  thậm chí 
không loại trừ chút vẻ cầu kỳ trong việc lạm 
dụng các danh từ kép ít dùng, người ta đã đếm 
được 56 chữ chỉ dùng trong một mình Thư này 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mà thôi.  Ðó là tỉ  lệ cao nhất trong Tân Ước. 
Phải chăng Thư này là một cố gắng mục vụ để 
dung hòa các khuynh hướng địa phương tỏ hiện 
trong Thư Gđ với những trào lưu cởi mở hơn 
như thấy diễn tả trong các Thư T. Phao-lô? Phải 
chăng  là  muốn  tổng  hợp  các  khuynh  hướng 
khác nhau trong lòng Hội Thánh sơ khai?

Ðàng khác, vì Thư này được Giáo đoàn A-
léc-xan-đi  công  nhận  và  bị  Giáo  đoàn  Sy-ri 
chống đối, nên có lẽ là xuất phát từ môi trường 
ki-tô hữu gốc do-thái tản cư giữa người hi-lạp.

 
Tác giả
Tác giả tự đồng nhất với ông Sy-mê-on Phê-

rô Tông đồ (1,1). Thư thứ nhất được nhắc đến ở 
3,1, nên tự nhiên người ta hiểu đó là Thư 1 T. 
Phê-rô. Ðàng khác, tác giả nhắc lại mình có mặt 
khi  Chúa biến  hình (1,16);  sau khi  ngài  loan 
báo mình sắp qua đời (1,14).

Sự đồng nhất hóa luôn luôn bị người ta chống 
đối đây, gây nhiều thắc mắc. Một đàng không 
nên hiểu sát quá mấy chỉ dẫn về tiểu sử tác giả 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

dùng để tự đồng nhất  với  T. Tông đồ.  Ðó là 
những chi tiết thuộc loại văn "Chúc thư".

Ðàng khác, trong hai Thư có nhiều dị biệt về 
lời  văn:  599 chữ khác  nhau đối  với  100 chữ 
chung nhau. Vấn đề liên quan tới cánh chung 
không phải cùng là một. Sự khác nhau này giả 
thiết là có một khoảng cách thời gian khá dài 
giữa hai Thư.

Tác giả xem ra không thuộc về thế hệ ki-tô 
hữu đầu tiên đã qua đi rồi (3,4). Thư này có sau 
Thư Giu-đê, thường được coi là biên soạn vào 
những thập niên cuối thế kỷ 1. Sau hết và nhất 
là, như chúng ta đã thấy, Thư rõ ràng nhắc đến 
qui điển Thánh Kinh: có một tuyển tập các Thư 
T. Phao-lô, dù chưa đầy đủ, nhưng được kể vào 
bộ "Thánh Kinh" cũng như các văn thư tông đồ 
và ngôn sứ khác.

Ðàng khác, vì không thể lùi quá xa việc soạn 
bức Thư thấm nhuần rất sâu các tập truyền ki-tô 
hữu gốc do-thái như vậy, nên ta có thể đề nghị 
thời kỳ biên soạn vào khoảng năm 125, do đó 
Thư không thể bắt nguồn trực tiếp từ T. Phê-rô.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tuy  nhiên,  phải  chăng  có  thể  nói  tới  một 
"trường phái  T. Phê-rô",  trong đó,  chiếu theo 
giáo  huấn  của  T.  Tông đồ,  người  ta  đã  biên 
soạn Thư này dưới hình thức một chúc thư linh 
thiêng, để nhắc nhớ là cần phải giữ gìn đức tin? 
Về  điểm  này,  xin  nhắc  lại  là,  theo  một  tập 
truyền của tác giả Êu-sê-bơ (Lịch sử Giáo Hội 
II,16,1), T. Mác-cô một thời đã là cộng tác viên 
của T. Phê-rô (x. 1P 5,13), thì về sau đã loan 
báo Tin Mừng tại A-léc-xan-đi, là môi trường 
công nhận Thư này trước hết.

 
Tính qui điển
Cùng với sách Khải huyền, Thư này là cuốn 

trong Tân Ước đã gặp nhiều khó khăn hơn hết 
trước  khi  được  công  nhận  vào  qui  điển.  Vì 
chính nhờ Giáo đoàn A-léc-xan-đi mà Thư này 
đã  từ  từ  thấu  vào  toàn  thể  các  Giáo  đoàn. 
Không có mặt trong qui điển Mu-ra-to-ri (ít lâu 
trước năm 200), lần đầu tiên Thư này được ông 
O-ri-giên (sinh năm 185/6,  qua đời  năm 254) 
trích dẫn mà nói là Thư bị chống đối. Ông Êu-
sê-bơ (qua đời năm 340) còn xếp Thư này vào 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

số bản văn đang tranh luận. Mãi tới thế kỷ 5 
Thư mới được đa số Giáo đoàn công nhận, thế 
kỷ 6 được công nhận ở Sy-ri. Tuy nhiên, vào 
khoảng năm 200 đã gặp thấy Thư này trong một 
bản dịch Tân Ước bằng tiếng Ai-cập và khoảng 
cuối thế kỷ 3 trong bản chỉ cảo số 72.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư 1, 2 & 3 Thánh Gio-an, Ðức 
Ki-tô Nguồn Sống Tin Yêu

 
Hoàn cảnh biên soạn
Các Thư T. Gio-an ít nữa hai Thư đầu, trong 

thực tế không bao hàm chi tiết  về hoàn cảnh 
biên soạn và về bản thân tác  giả.  Nhưng xét 
chính bản văn thì có thể biết đủ chắc chắn về 
tình trạng các người nhận Thư và những lý do 
thúc đẩy tác giả biên Thư cho họ.

Từ giọng bút chiến của nhiều đoạn văn, ta có 
thể  kết  luận  là  các  cộng đoàn  được  gởi  Thư 
đang trải qua một cơn khủng hoảng. Việc tuyên 
truyền những giáo thuyết không thể dung hòa 
với mặc khải Ki-tô giáo đang đe dọa làm mất sự 
tinh tuyền của đức tin. Ai là những người đã rao 
truyền giáo thuyết ấy? Họ được mệnh danh là 
phản ki-tô (1G 2,18.22; 4,3; 2G 7), là ngôn sứ 
giả mạo (1G 4,1), là người dối trá (2,22), là tên 
dụ dỗ (2G 7); họ thuộc về thế gian (1G 4,5) và 
để  cho  thần  tà  thuyết  hướng dẫn  mình  (4,6). 
Mới đây họ còn thuộc cộng đoàn (2,19; x. 2G 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

9); nhưng bây giờ họ tìm cách mê hoặc các tín 
đồ còn muốn sống trung thành (2,26; 3,7) đem 
tới cho tín đồ một giáo thuyết không phải của 
Ðức Ki-tô (2G 10).

Tà thuyết ấy ở tại điều nào? Vì lầm theo một 
thần bí kiểu ngộ đạo, họ tự đắc là biết Thiên 
Chúa (1G 2,4) xem thấy Thiên Chúa (3,6; 3G 
11), sống hiệp thông với Ngài (1G 2,3), ở trong 
ánh sáng (2,9), mặc dầu giáo thuyết và cách ăn 
nết ở rõ ràng là mâu thuẫn với mặc khải Ki-tô 
giáo. Nhất là họ theo lập trường tà thuyết trong 
vấn đề Ki-tô học: họ không nhìn nhận Ðức Giê-
su là Ðấng Ki-tô (2,22) và là Con Thiên Chúa 
(4,15; 2G 7); họ chối bỏ việc Nhập Thể (4,2; 
2G 7) và "chia rẽ" Ðức Giê-su, vì họ tách rời 
nơi Người Ðức Giê-su lịch sử với Con Thiên 
Chúa và phủ nhận Con Thiên Chúa đã đến thực 
sự bằng nước và máu (1G 4,3l 5,6). Ðời sống 
luân lý của họ cũng đáng trách như vậy: theo 
một khuynh hướng rõ ràng ngộ đạo, họ tự đắc 
là mình không có tội (1,8.10) và không lo giữ 
các lệnh truyền (2,4) cách riêng là lệnh truyền 
anh em phải thương nhau (2,9).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Từ lâu  người  ta  đã  tìm cách hiểu  xem các 
giáo sư dối trá này cụ thể là ai. Theo lời chứng 
của T. I-rê-nê, thì Tin Mừng T. Gio-an nhắm 
vào tà thuyết Xê-rinh-tô. Ta rất dễ hiểu là các 
Thư cũng nhắm vào giáo huấn của ông. Thực 
vậy, giáo huấn này xem ra có nhiều điểm hòa 
hợp với lý thuyết của các giáo sư bị Thư này tố 
cáo. Vẫn theo T. I-rê-nê, ông Xê-rinh-tô đã dạy 
rằng: lúc sinh ra, Ðức Giê-su chỉ là một người 
như bao nhiêu người khác, khi thụ tẩy, Ðức Ki-
tô  trên  trời  mới  xuống  kết  hiệp  với  Người, 
nhưng khi Tử nạn, thì lại rút lui (có lẽ x. 1G 
2,22; 5,6). Nhưng nhiều điểm giáo lý khác được 
gán cho ông Xê-rin-tô, không còn để lại dấu vết 
nào nơi các Thư T. Gio-an. Dù xác định lịch sử 
này đúng hay không, thì trào lưu các Thư nhắm 
vào có lẽ giống với phong trào do-thái hóa "tiền 
ngộ đạo", mà các Thư viết khi bị tù cũng như 
các Thư Mục vụ đều đã lo chống lại và về sau 
sẽ đưa tới những hệ thống lớn của phái ngộ đạo 
thế kỷ 2.

Nhưng mục tiêu tác giả không muốn tấn công 
các người theo tà thuyết ấy. Ngài trực tiếp nói 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

với chính ki-tô hữu kia. Ngài muốn giúp họ đề 
phòng  các  chủ  trương  của  phái  ngộ  đạo  và 
chứng minh rằng chính họ, là các tín đồ, mới 
thực sự hiệp thông cùng Thiên Chúa (1G 1,3). 
Ðấy cũng là điều nói trong phần kết bức Thư: 
"Ðó mấy lời tôi viết cho anh em, để anh em đã 
tin vào Danh Con Thiên Chúa, cũng biết rằng 
anh em có Sự Sống muôn đời" (5,13). Lại vì thế 
mà tác giả nhắc đi nhắc lại, như là điệp khúc, 
câu: "đây là dấu cho ta nhận biết... (1G 2,3.5; 
3,19.24; 4,2.6.13; x. 3,10; 2G 6.7.9; 3G 3.12). 
Ngài muốn nhờ đấy chỉ cho biết phải cứ dấu 
nào  để  nhận  ra  tín  đồ  chân  chính.  Các  tiêu 
chuẩn ấy là sự trung thành với đức tin ki-tô giáo 
được rao giảng từ đầu (v.d. 1G 2,22-24) và sự 
tuân theo các lệnh truyền, nhất là lệnh truyền 
anh em phải thương yêu nhau. (v.d. 2,3-6.9-11).

 
Tác giả
Hẳn chắc chắn là cả ba Thư đều do một người 

viết.  Hai  Thư  đầu  phản  ảnh  cùng  một  cơn 
khủng hoảng, và cả Thư thứ ba cũng vậy, tuy 
một cách gián tiếp. Tư tưởng, ngữ vựng và lời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

văn trong ba Thư quả giống nhau, nên khó có 
thể gán cho nhiều tác  giả  khác  nhau.  Ðây là 
mấy định thức đặc sắc hơn: "có nhiều tên dụ dỗ 
(hay ngôn sứ giả mạo) đã hiện ra ở thế gian 
này" (1G 4,1; 2G 7); "sống theo (ngv: bước đi 
trong) sự thật" (2G 4; 3G 3); "chân thành yêu 
mến" (2G 1; 3G 1; x. 1G 3,18); lệnh truyền yêu 
mến không phải là "lệnh truyền mới", nhưng là 
mệnh lệnh "chúng ta vốn có từ đầu" (1G 2,7; 
2G 5); "có Cha và Con" (2G 9) hoặc "có Cha 
nữa" (1G 2,23).

Nhưng tác giả đó là ai, thì đó lại đặt ra vấn 
đề. Trái với T. Phao-lô, không nơi nào tác giả 
nêu tên mình. Ở 2G 1 và 3G 1, ngài tự xưng là 
"Kỳ lão":  tước hiệu này không chỉ  người thủ 
lãnh theo phẩm trật của cộng đoàn, nhưng theo 
thói quen các Giáo đoàn bên Ðông (ông Pa-pi-
a, T. I-rê-nê), thì chỉ một người thuộc nhóm các 
môn đồ Chúa hoặc đã quen biết với các vị này. 
Vậy đó là một người có uy tín lớn, theo tư cách 
chứng nhân ban đầu của tập truyền các tông đồ. 
Ðàng khác, tác giả lại tự giới thiệu là đã chứng 
kiến  cuộc  đời  Ðức  Giê-su  (1G  1,1-3;  4,14). 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Mấy chỉ dẫn này ủng hộ ý kiến cổ truyền nhìn 
nhận tác giả là T. Tông đồ Gio-an. Vì đối với 
Thư thứ nhất, các chứng từ cổ đều đồng thanh 
gán cho ngài. Nhưng hai Thư nhỏ kia thì khác, 
vì chính là do tước hiệu "kỳ lão", nên thế kỷ 3 
và 4, có mấy nơi coi tác giả là một ông Gio-an 
"Trưởng lão" (nghĩa là: Kỳ lão) khác với Gio-
an Tông đồ. Nhưng tập truyền tại Ê-phê-sô chỉ 
biết có một ông Gio-an là môn đồ Chúa.

 
Ðề tài văn chương và giáo lý
Thoạt nhìn, tưởng Cựu Ước không ảnh hưởng 

bao  nhiêu  tới  các  Thư,  vì  T.  Gio-an  chỉ  dẫn 
minh nhiên Cựu Ước có một lần (x. 1G 3,12). 
Tuy nhiên không thiếu gì từ ngữ Thánh Kinh: 
"trung thành công chính" (1G 1,9), "biết Thiên 
Chúa" (2,3-4.14,  v.v.),  "hi  sinh đền tội"  (3,2; 
4,10),  "tội  làm  cho  chết"  (5,16),  v.v.  Nhưng 
phải tìm hiện diện của Cựu Ước nơi Thư đầu, 
nhất là trong đề tài trung tâm Thư này quảng 
diễn, tức đề tài hiệp thông cùng Thiên Chúa và 
"biết" Thiên Chúa: theo nhiều đoạn văn, "biết 
Thiên  Chúa"  đây  hình  như đồng nhất  với  sự 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

biết  Thiên  Chúa  mà  ngôn sứ  Giê-sê-mi  trình 
bày như dấu chỉ phân biệt Giao Ước Mới (x. 
các chú giải về 1G 2, 3.13.20.27; 3,9; 5,20.21).

Nhưng xét theo ngữ vựng, thì tác giả tương 
đồng hiều hơn hết với Do-thái giáo tại Pa-lê-tin, 
nhất là các phong trào do bút tích Qum-rân đại 
diện.  Mấy  chữ  hay  kiểu  nói  như  "sống  theo 
(ngv:  bước  đi  trong)  sự  thật"  (1G 1,6)  "thần 
chân lý" (4,6), "làm điều bất chính" (3,4), cũng 
như  sự  nhấn  mạnh  vào  cái  tương  phản  giữa 
Thiên Chúa và thế gian (4,4-6), giữa ánh sáng 
và tối tăm (1,6-7; 2,9-11), giữa sự thật và dối 
trá (2,21-27), ta cũng gặp thấy trong Qui luật 
Qum-rân.  Thuyết  nhị  nguyên  nơi  T.  Gio-an, 
không phải là thứ nhị nguyên siêu hình và hoàn 
vũ, như trong phái ngô đạo, nhưng là thứ nhị 
nguyên luân lý và cánh chung, vì nó ở trong nội 
tâm con người, tuy yếu đuối và tội lỗi, nhưng 
có khả năng ăn năn trở lại và do đó kết hiệp 
cùng Thiên Chúa. Do tầm quan trọng lớn dành 
cho sự hiểu biết, các Thư đứng vào trào lưu do 
thái giáo khải huyền và khôn ngoan, lưu ý đặc 
biệt tới sự mặc khải cac huyền nhiệm. Nhưng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mấy định thức mượn trong Do-thái  giáo này, 
tác giả vẫn hằng đích thân giải  thích lại  theo 
đường hướng Ki-tô học.

Một  ảnh  hưởng  khác,  nổi  bật  hơn,  đã  nên 
sáng tỏ đặc biệt nhờ các công trình nghiên cứu 
gần đây. Ðó là tập truyền Ki-tô giáo sơ khai, 
cách riêng là  tập truyền dạy giáo lý  về phép 
Thanh tẩy. T. Gio-an nhấn mạnh vào việc xin 
độc giả nhớ "các điều họ đã nghe" (1G 1,3.5; 
2,7.18.24; 3,11; 4,3; 2G 6), nhiều khi còn nhắc 
rõ tới cái "từ đầu" nghĩa là giáo huấn khai tâm 
cho ki-tô hữu (1G 1,1; 2,7.13.14.24; 3,11; 2G 
5.6). Ngài đợi trông ki-tô hữu xưng thú tội mình 
(1G 1,9), ngài kêu gọi họ tuyên xưng niềm tin 
vào Ðức Giê-su là Con Thiên Chúa đã mặc xác 
phàm (1G 2,2.3; 4,2.15; 2G 7): đó là những đề 
tài về phép thanh tẩy. Tuy nhiên, mọi đề tài do-
thái hay ki-tô giáo này, tác giả đều lấy lại và 
hiện thời hóa, để mô tả hiện trạng các tín đồ, 
trong cuộc đấu tranh khiến họ đối lập với thế 
gian.

 
Thư đầu



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Loại văn của Thư này thật khó xác định. Vì 
thiếu lời gởi và lời kết, lại không nhắc đến tên 
ai, nên khó coi được là bức Thư thường, dù là 
Thư gởi cho một cộng đoàn địa phương (như 
phần nhiều các Thư T. Phao-lô). Tuy nhiên, tác 
giả gọi độc giả mình là "các con yêu dấu của 
cha ơi" (x. 2,1), ngài năng nhắc họ nhớ niềm tin 
chung và khuyên họ nắm giữ trung thành; vậy 
ngài có thi hành quyền tông giáo trên họ. Hình 
như đã gởi Thư này cho một số Giáo đoàn bị 
cùng một  tà  thuyết  đe  dọa.  Có lẽ  đây là  các 
Giáo đoàn trong Tỉnh Tiểu Á, như cổ truyền ghi 
lại. Bản văn T. Gio-an gởi cho họ là một loại 
Thư mục vụ, có ý nâng đỡ và soi sáng họ trên 
đường chiến đấu vì đức tin.

Về cấu trúc Thư này, thì các ý kiến chia rẽ 
với nhau. Vấn đề càng phiền phức hơn, vì trong 
Thư rất  ít  phụ ngữ  dùng để  nối.  Nhưng một 
hiện tượng đầu ý nghĩa giúp ta có thể phân biệt 
trong đó một  lược đồ.  Ðó là  sự  kiện  tác  giả 
nhiều lần nhắc đi nhắc lại  cùng những đề tài 
theo cùng một thứ tự. Tư tưởng quảng diễn theo 
một tiến trình trôn ốc, chung quanh một đề tài 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trung tâm, là sự chúng ta hiệp thông cùng Thiên 
Chúa. Ta thấy nêu rõ đề tài này ngay trong tự 
ngôn (1,3), rồi lại diễn tả tương đương ở trong 
câu kết thúc (5,13). Tác giả muốn truyền thông 
cho ki-tô hữu một niềm xác tín: họ là tín đồ, thì 
đã có Sự Sống muôn đời. Chống với phường tà 
thuyết, ngài chứng minh cho họ thấy cần những 
điều kiện nào để được nhận lãnh, và có thể theo 
những tiêu chuẩn nào để nhận ra Sự Sống ấy. cả 
bức Thư chẳng qua chỉ  là  bài  mô tả các tiêu 
chuẩn và các điều kiện của đời sống ki-tô hữu 
chính tông, bằng một chuỗi bức họa song song, 
rõ rệt là càng thêm tiến triển.

Tự ngôn: (1,1-4): nêu đề tài căn bản.
I. Trình  bày  về  các  tiêu  chuẩn  hiệp  thông 

cùng Thiên Chúa (1,5-2,28).
Ở đây xét sự hiệp thông là dự phần Ánh Sáng 

Thiên Chúa. Các tiêu chuẩn cho sự hiệp thông 
là:

1. Bước đi trong Ánh Sáng, sau khi khỏi tội 
(1,5-2,2).

2. Giữ lệnh truyền yêu mến (2,3-11).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

3. Niềm tin của tín đồ đối diện với thế gian và 
các phản ki-tô (2,12-28).

II. Trình bày hai về các tiêu chuẩn hiệp thông 
cùng Thiên Chúa (2,29-4,6).

Lần này tả sự hiệp thông bằng danh từ làm 
con.  Các  tiêu  chuẩn  giúp  nhận  ra  con  Thiên 
Chúa là:

1. Thực  thi  công  chính  và  không  phạm tội 
(2,29-3,10).

2. Thực  thi  bác  ái  theo  gương  Con  Thiên 
Chúa (3,11-24).

3. Phân biệt các thần nhờ tin vào Ðức Giê-su 
Ki-tô (4,1-6).

III. Trình bày ba về các tiêu chuẩn hiệp thông 
cùng Thiên Chúa (4,7-5,12).

Không còn  nhắc  tới  tiêu  chuẩn  tiêu  cực  là 
khước từ tội lỗi. Hai tiêu chuẩn tích cực là yêu 
mến và tin, thì tác giả lần lên tới ngọn nguồn: 
trên này mới xét tình yêu theo khía cạnh luân lý 
(2,3-11) và ki-tô học (3,11-24), thì bây giờ xét 
theo khía cạnh thuộc riêng về Thiên Chúa (x. 
4,7-9.16); trong hai đoạn trên, mới diễn tả đức 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tin xét là nếp sống Giáo đoàn, tuyên xưng đức 
tin (x. 2,22-25; 3,23; 4,2-6), bây giờ trình bày 
đức tin xét là thực tại thần khoa, tin vào (Danh) 
Con Thiên Chúa (5,5.10; x. 5,13):

1. (Bỏ qua việc khước từ tội lỗi).
2. Tình yêu bắt nguồn từ Thiên Chúa và ăn rễ 

sâu vào đức tin (4,7-21).
3. Niềm tin  vào  Con  Thiên  Chúa  là  cội  rễ 

lòng bác ái (5,1-12).
Lời kết: (5,13-21)
Theo một số nhà phê bình, nếu phân tích Thư, 

ta sẽ nhận ra có nhiều tầng văn chương. Thậm 
chí có người còn tách một bản văn sơ khởi bắt 
nguồn từ thuyết ngộ đạo hay nhóm Qum-rân, ra 
khỏi những quảng diễn luân lý do tác giả thêm 
vào.  Nhưng  lời  văn  khác  nhau  không  chứng 
minh  có  nhiều  nguồn gốc.  Ðặc  tính  năng  về 
giáo lý hơn của đoạn văn nào đó rất có thể là do 
ảnh hưởng bài giáo lý về phép thanh tẩy. Và 
chính sự đều đặn của cấu trúc lá Thư là một dấu 
chỉ bênh vực cho sự nhất trí văn chương.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tuy nhiên có một đoạn, xưa kia đã gây cuộc 
tranh luận thời danh, chắc chắn là không chính 
tông. Ðó là khúc xen vào ở 5,6-8, quen gọi là 
"câu T. Gio-an" (các chữ trong ngoặc đơn): "Vì 
chứng tá có ba (trên trời:  Cha,  Ðạo Ngôn và 
Thánh Linh và thảy đều nhất trí cả ba; lại có ba 
chứng tá dưới đất) Thánh Linh với nước và máu 
và thảy đều nhất trí  cả ba". Khúc này ghi lại 
trong  bản  Phổ thông Sít-tô  Cơ-lê-men  nhưng 
không gặp thấy trong các thủ bản hi-lạp trước 
thế kỷ 15, trong các dịch văn cổ và thủ bản tốt 
nhất của bản Phổ thông. Có lẽ đó chỉ là một câu 
lề chú, rồi sau mới đưa vào chính văn trong quá 
trình lưu truyền văn bản ấy bên Tây.

 
Thư hai
Khác với 1G, 2G và 3G là hai bản văn vắn tắt 

có đủ mọi đặc tính của một lá Thư chân chính.
Thư hai gởi cho "Bà được chọn và con cái 

Bà". Ðó là tước hiệu Vị Kỳ lão dùng để gọi một 
trong các Giáo đoàn Tiểu Á, thuộc quyền ngài, 
nhưng ta không biết rõ ở đâu. Niềm tin của ki-
tô hữu trong cộng đoàn ấy lâm nguy do hiện 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

diện  của  mấy  người  quyến rũ  phủ  nhận việc 
Nhập Thể (c. 7) và không trung thành với giáo 
lý Ðức Ki-tô (c. 9). T. Gio-an muốn đề phòng 
các tín đồ cho khỏi giáo huấn ấy (c. 8.10-11): 
họ đã biết Sự Thật (c. 1), thì cũng phải sống 
theo (ngv: bước đi trong) Sự Thật (c. 4), phải 
yêu thương nhau (c.  5),  nhờ sống trong Ánh 
Sáng của mệnh lệnh xuất phát từ Cha và lưu 
truyền trong Giáo Hội  từ  đầu (c.  4-6).  Ðó là 
mấy đề tài ta thấy quảng diễn dài hơn trong Thư 
đầu.

 
Thư ba
Thư ba về lời văn thì giống Thư hai cách lạ 

lùng (so sánh 2G 1.4.12-13 với 3G 1.3.13-15). 
Nhưng lại có đặc tính cá biệt hơn nhiều. Thư 
viết cho một người tên là Gai-ô, mừng cho ông 
ấy bước đi trong Sự Thật (c. 3; x. 2G 4). Giọng 
có hơi bút chiến là vì cơn khủng hoảng đã nổ ra 
giữa các tín đồ. Vị Kỳ lão trước đây đã viết một 
lá Thư cho cộng đoàn. Nhưng ông Ði-o-trê-phê, 
có lẽ là thủ lãnh cộng đoàn ấy, không nhìn nhận 
quyền của ngài (c. 9). Vậy Vị Kỳ lão buộc lòng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phải viết thơ lần này cho ông Gai-ô một trong 
nhóm ki-tô hữu còn trung thành. Tự Giáo đoàn 
nơi ngài cư trú, Vị Kỳ lão chỉ huy một nhóm 
giảng viên  lưu động,  phụ trách việc  làm cho 
chư dân biết Danh Thánh Ðức Giê-su Ki-tô (c. 
7). Việc cấp dưỡng cho nhóm ấy ở mọi nơi đều 
do ki-tô hữu đảm nhiệm, nhờ thế, tín đồ chứng 
tỏ mình cộng tác với công trình truyền bá Sự 
Thật  (c.  8).  Nhưng  ông  Ði-o-trê-phê  không 
muốn tiếp nhận nhóm ấy, thậm chí còn đuổi ra 
khỏi Giáo đoàn bất cứ ai giúp đỡ các vị thừa sai 
(c. 10). Mục đích Thư này là khuyên ông Gai-ô 
tiếp tục nâng đỡ các vị thừa sai đó.

Vậy bề ngoài, Thư này chỉ có tính mục vụ, 
không ám chỉ gì các bè rối như hai bức Thư kia. 
Tuy  nhiên,  việc  ông  Ði-o-trê-phê  kịch  liệt 
chống đối công trình thừa sai do Vị Kỳ lão chỉ 
huy, việc từ chối nghe Vị này, tức là nét đặc 
trưng của thần tà thuyết (1G 4,6), lời Vị Kỳ lão 
quả quyết rằng Ði-o-trê-phê đã không xem thấy 
Thiên Chúa (3G 11) - ám chỉ điều bè rối tự đắc 
là  xem thấy Chúa (1G 3,6;  x.  2,4)  -,  sau hết 
niềm vui Vị ấy nói lên, vì thấy ông Gai-ô bước 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đi trong Sự Thật (3G 3,4), tức là cách ăn ở được 
xem ra đối lập với thái độ những tên quyến rũ 
(2G 4,7):  tất  cả bấy nhiêu sự kiện cho ta giả 
thiết là Ði-o-trê-phê phần nào liên lụy cùng tà 
thuyết.

 
Thứ tự ba Thư
Không có dấu chỉ  nào chính xác  cho phép 

quyết chắc là ba Thư đã viết ra theo thứ tự nào. 
Có mấy tác giả cho là 1G đã viết sau cùng. Ý 
kiến này có vẻ đúng sự thật, vì vào lúc viết Thư 
này, đã có một  nhóm phản ki-tô tác rời  khỏi 
cộng đoàn (2,19), điều ấy hình như chứng tỏ là 
bè rối đã phát triển và củng cố thêm; cách tác 
giả nói về bè rối xem ra hàm ý là mối nguy đã 
thành mối nguy chung. Vậy sau khi viết riêng 
cho một cộng đoàn địa phương ở 2G và 3G, bây 
giờ tác giả buộc lòng phải nhắc lại cùng những 
đề tài ấy trong một Thư chung, lần này gởi cho 
các Giáo đoàn Tiểu Á thuộc quyền ngài.

 
Thần học của Thư một



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ở đây không có ý phân tách đầy đủ về thần 
học của Thư, nhưng chỉ nêu lên điều giáo huấn 
căn bản trong Thư ấy: Chủ ý tác giả được diễn 
tả rõ ràng trong lời kết: Ðó là mấy lời tôi viết 
cho anh em, để anh em đã tin vào Danh Con 
Thiên Chúa, thì cũng biết rằng anh em có Sự 
Sống  muôn  đời"  (5,13).  Trong  cảnh  hoang 
mang  do  các  tà  thuyết  gây  nên,  T.  Gio-an 
muốn cho Ki-tô hữu được xác tín rằng: chính 
họ, chớ không phải nhóm ngôn sứ giả dối kia, 
được có Sự Sống Thiên Chúa. Trong những câu 
chót, niềm xác tín này nổ vang như tiếng kêu 
chiến thắng của đức tin thắng trận thế gian!" 
"Chúng ta biết rằng ai từ nơi Thiên Chúa sinh 
ra, thì sẽ không phạm tội... Chúng ta biết rằng 
chúng ta thuộc về Thiên Chúa, còn tất cả thế 
gian đều do Ác thần thống trị.  Chúng ta biết 
rằng Con Thiên Chúa... đã ban trí hiểu cho ta, 
để chúng ta biết Ðấng Chân Thật. Và chúng ta 
ở trong Ðấng Chân Thật này, tức trong Con của 
Ngài là Ðức Giê-su Ki-tô" (5,18-20). Chống lại 
phái ngộ đạo kiêu căng tự đắc, ki-tô hữu phải 
cố  gắng  phát  triển  và  củng  cố  nơi  mình  thứ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"ngộ đạo", thứ "biết Chúa" rất chân chính này, 
tức là niềm xác tín của đức tin: "Ki-tô hữu hoàn 
toàn  không  còn  giữa  tối  tăm,  nhưng  ở  trong 
Ánh Sáng và biết rõ như vậy!" (J. Mu-ru).

Ðề tài lớn của Thư là sự các tín đồ hiệp thông 
cùng Thiên Chúa đó là "thông hiệp với Cha và 
với Con của Ngài là Ðức Giê-su Ki-tô" (1,3), 
nhưng biểu lộ ra giữa ki-tô hữu bằng sự thông 
hiệp với nhau (1.3.6). Trong T. Gio-an, không 
gặp thấy chữ thông hiệp này ở nơi nào khác, 
nhưng chính thức tại chữ này mô tả, thì thấy nói 
lên trong cả bức Thư bằng nhiều định thức gần 
như tương đương với nhau, làm sáng tỏ tất cả 
nguồn phong phú của Sự Sống Thiên Chúa này. 
Tín  đồ  là  kẻ  "thuộc  về  Thiên Chúa" (2,5;  x. 
5,20),  "kẻ  ấy  ở  lại  trong  Thiên  Chúa"  hoặc 
"trong Con và trong Cha" (2,6.24.27; 3,6), "kẻ 
ấy ở lại trong Thiên Chúa và Thiên Chúa ở lại 
trong kẻ ấy" (3,24; 4,15.16), "kẻ ấy do Thiên 
Chúa sinh ra" (2,29; 3,9; 4,7; 5,1.4), kẻ ấy là 
"con Thiên Chúa" (3,2.10; 5,2), "kẻ ấy có Cha 
và Con" (2,23; 5,12.13; x. 2G 9), "kẻ ấy có Sự 
Sống"  (5,12).  Thêm vào  đó  lại  còn  kiểu  nói 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

"biết  Thiên  Chúa"  nữa  (2,3.4.14;  x.  3,1; 
4,6.7.8). T. Gio-an nhấn mạnh rất nhiều để nêu 
rõ sự hiệp thông này chỉ có thể đạt tới nhờ và 
trong  việc  môi  giới  của  Ðức  Giê-su,  là  Con 
Thiên Chúa,  mà các chứng tá đầu tiên đã tai 
nghe  mắt  ngắm  (1,1-3);  sở  dĩ  ta  "biết  Ðấng 
Chân  Thật"  chính  là  vì  ta  ở  "trong  Con  của 
Ngài là Ðức Giê-su Ki-tô", vì chính Ðức Giê-su 
Ki-tô",  vì  chính  Ðức  Giê-su  Ki-tô"  là  Ðấng 
Chân Thật, là Thiên Chúa và là Sự Sống Muôn 
Ðời" (5,20).

Vì họ biết Thiên Chúa (4,6-7), nên ki-tô hữu 
chân chính luôn luôn khám phá cách toàn hảo 
hơn Thiên Chúa là Ðấng thể nào. T. Gio-an chỉ 
ba khía cạnh làm cho huyền nhiệm Thiên Chúa 
nên hiển hiện với tín đồ: Thiên Chúa là Ánh 
Sáng, Thiên Chúa là Ðấng Công Chính, Thiên 
Chúa là Tình Yêu.

Ngay từ đầu Thư, T. Gio-an công bố cho ki-
tô hữu sứ điệp cao cả mà ngài sẽ tỏ ra cho họ 
thấy tất cả ý nghĩa dồi dào: Thiên Chúa là Ánh 
Sáng (1,5). Ở đây cũng như trong Do-thái giáo, 
chữ ánh sáng có nghĩa là mặc khải, chữ ấy nhắc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

lại đề tài trong tự ngôn: nơi Ðức Giê-su Ki-tô 
Thiên Chúa đã mặc khải cho ta Sự Sống muôn 
đời,  nghĩa  là  Sự  Sống  của  Chúa  Cha  và  Sự 
Sống con thảo của Ðạo Ngôn vốn qui về Cha 
(2,2).  Từ khi Ðức Ki-tô xuất  hiện,  Ánh Sáng 
thật  của  Mặc  Khải  chiếu  soi  cho  mọi  người 
(2,8). Ðối với họ, từ đây Ánh Sáng ấy là sứ điệp 
của  Tình  Yêu  Thiên  Chúa,  nhưng  đồng  thời 
cũng là lời mời gọi họ sống trong Tình Yêu. 
Mọi kẻ muốn ở lại trong Ánh Sáng của Thiên 
Chúa này,  đều yêu thương các  anh em mình 
(2,10) và sống thông hiệp với nhau (1,7).

Một ưu phẩm khác của Thiên Chúa có nhắc 
lại hai lần trong Thư là: Thiên Chúa là Ðấng 
Công Chính (1,9; 2,29), nhưng cũng hai lần áp 
dụng tước hiệu này cho Ðức Ki-tô (2,1; 3,7), vì 
Thiên Chúa mặc khải cho thế gian biết sự Công 
Chính Ngài ở trong công trình cứu độ. Trong 
mỗi đoạn văn trên, ưu phẩm công chính này của 
Thiên Chúa được đối chiếu với ý niệm tội lỗi: 
nhờ sự Công Chính của Ngài, Thiên Chúa cứu 
ta khỏi tội, nhờ đấy tỏ ra lòng Ngài thương yêu 
ta (x.  2,1-2 và 4,10). Nhờ mặc khải ơn Công 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chính cứu độ của Thiên Chúa này, tín đồ cảm 
thấy phấn khởi thêm để chính mình cũng thực 
thi công chính nữa (2,29; 3,7), để cố gắng nên 
trong trắng như Ðức Giê-su vốn trong trắng vậy 
(3,3).

Lời thứ ba T. Gio-an xác định về Thiên Chúa 
là câu thời danh hơn cả; lời ấy thực ở vào trung 
tâm mặc  khải  Tân  Ước:  Thiên  Chúa  là  Tình 
Yêu (4,8.16). Ðối với T. Gio-an, Tình Yêu vừa 
là  hiến  thân,  vừa là  thông hiệp.  Trong Thiên 
Chúa, Tình Yêu kết hiệp Cha và Con. Nhưng 
Tình Yêu của Thiên Chúa này tự mặc khải và 
thông ban: mọi Tình Yêu đều do Thiên Chúa 
(4,7). T. Gio-an coi toàn thể công trình cứu độ 
do Chúa Con hoàn tất là như mặc khải tuyệt vời 
hơn  hết  về  Tình  Yêu  Chúa  Cha  (3,16;  4,9-
10.16).  Tất  cả  chúng  ta  đã  biết  sứ  điệp  này 
trong đức tin, chúng ta đều được ơn kêu gọi, 
theo tư cách là  ki-tô thuộc,  để cho Tình Yêu 
Thiên  Chúa  này  nên  hoàn  tất  trong  ta  (2,5; 
4,12.17.18), bằng cách thương yêu các anh em 
ta (4,20), nhưng cũng thương yêu họ vì bản chất 
thực của họ là con Thiên Chúa (5,2). Do mặc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

khải  này,  tất  cả  đời  sống  tín  đồ  đều  là  sống 
"trong Sự Thật và trong Tình Yêu" (2G 3). Ðời 
sống tin yêu này là điều kiện trực tiếp làm cho 
ta biết Thiên Chúa.

Nhưng T. Gio-an không quên rằng các giáo 
sư  gian  trá  cũng  tự  đắc  là  mình  "biết  Thiên 
Chúa". Vì thế ngài nhắc đi nhắc lại nhiều lời 
căn dặn, để nêu lên những tiêu chuẩn cho đời 
sống ki-tô hữu chính tông. Có thể chia làm hai 
loại.  Trước  là  các  tiêu  chuẩn  thuộc  phạm vi 
luân lý: tránh phạm tội (3,6); đừng yêu chuộng 
thế gian (3,15); bước đi trong Ánh Sáng (1,7); 
thực thi công chính (2,29; 3,10); tuân giữ các 
lệnh  truyền  (2,3-5;  3,24;  5,2),  nhất  là  lệnh 
truyền anh em phải thương yêu nhau (2,9-11; 
3,10.18-20; 4,13.20; 5,1). Sau là tiêu chuẩn về 
giáo lý: ở lại trong lời giáo huấn đã nghe từ đầu 
(2,24); lắng nghe những kẻ trong Giáo đoàn rao 
giảng  Sự  Thật  (4,6);  tin  và  tuyên  xưng  Ðức 
Giê-su là  Ðấng Ki-tô Con Thiên Chúa (2,23; 
4,2;  5,1.10).  Còn việc ban Thánh Linh (3,24; 
4,13), đúng ra không phải là tiêu chuẩn, nhưng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

là sức mạnh bên trong kích khởi đức tin và tình 
huynh đệ.

Việc thông hiệp chính tông cùng Thiên Chúa 
và anh em này sẽ sinh ra những hậu quả nào? 
Tác động lời Thiên Chúa và sức mạnh đức tin 
làm cho ki-tô hữu chiến thắng sự tội và thế gian 
(2,13.14; 4,4; 5,4-5); ai sống cho viên mãn đời 
sống  làm  con  Thiên  Chúa,  thì  nói  được  là 
không thể  nào  phạm tội  (3,6.9;  5,18).  Kẻ  ấy 
hoàn toàn vâng phục Thánh ý Thiên Chúa, nên 
loại trừ mọi điều sợ hãi ra khỏi tâm hồn (4,18), 
và được hân hoan giữ niềm tin con thảo trước 
Tôn Nhan Vị Thẩm Phán Tối Cao (2,28; 3,21; 
4,17) và trong khi cầu nguyện (5,14), nên chắc 
chắn được nhậm lời (3,21-22; 5.14-15). Vì thế, 
sự các tín đồ hiệp thông, đối với họ, sẽ là nguồn 
bình an (2G 3) và làm phấn khởi trong họ niềm 
vui ki-tô hữu (1G 1,3).

 
Kết luận
Các Thư T. Gio-an trình bày một tổng hợp vê 

đời sống ki-tô hữu chính tông. Sống hiệp thông 
cùng Thiên Chúa, nên thể hiện viên toàn Giao 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ước mới giữa Thiên Chúa và Nhân loại, như 
hàng ngôn sứ đã loan báo cho thời kỳ cứu độ. 
Giao Ước này là mới, trước hết là vì mặc khải 
Ðức Giê-su Ki-tô đã đem lại cho ta - mặc khải 
về Tình Yêu của Cha - nhưng cũng vì tác động 
Thánh Linh làm cho Chân lý này được nội tâm 
hóa. Như vậy, niềm tin và lòng yêu mến trở nên 
luật mới cho các môn đồ của Ðức Ki-tô. Muốn 
giúp cho Mặc Khải này sinh hoa kết quả hoàn 
toàn hơn nữa, T. Gio-an nhấn mạnh tới sự cần 
phải có một tập truyền luôn luôn qui chiếu về 
nguồn gốc; ngài cũng nhấn mạnh tới tầm quan 
trọng của sự phân biệt các thần, tới sự xức dầu 
nội tâm (chrisma), và kinh nghiệm đức tin của 
các tín đồ: đó là bấy nhiêu điểm giáo lý sau này 
người ta sẽ nhắc lại và quảng diễn dài hơn trong 
các môn thần khoa linh đạo, và huyền bí ki-tô 
giáo.

Tuy các Thư này bao hàm giáo huấn về sự 
hiệp thông cùng Thiên Chúa, cũng như một nền 
luân lý và một thần khoa huyền bí, nhưng cũng 
đề nghị với ta một giáo lý về cánh chung. Vì ta 
không thể  nào  lại  không lưu  ý  tới  tầm quan 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

trọng của viễn ảnh cánh chung về ngày tận thế 
trong Thư này. T. Gio-an nói: đây là giờ chót. 
Chúng ta là ki-tô hữu, thì chúng ta ở vào vị trí 
đối lập với thế gian. Nhưng chúng ta biết la thế 
gian này qua đi. Vì thế, chúng ta được kêu mời 
đặt nền tảng tất cả niềm trông cậy chúng ta vào 
Ðức Giê-su: khi Người hiện ra, ta sẽ xem thấy 
Người như Người hiện có.

Tính thời sự của sứ điệp này đối với thời đại 
chúng ta và bất cứ thời đại nào, đó là điều quá 
hiển nhiên. Ngày nay, cũng như trong các thời 
đại khác, đức tin lâm cơn khủng hoảng, ki-tô 
hữu muốn biết chân lý đức tin nằm ở đâu. Họ đi 
tìm những tiêu chuẩn giúp nhận ra Thánh Linh 
Thiên Chúa. Ðối với những tín đồ đã biết Chân 
lý đây, T. Gio-an chỉ xin họ kiên tâm bền chí 
trong giáo lý của Ðức Giê-su Ki-tô và lấy chính 
cuộc đời yêu mến của họ để làm chứng họ tin 
vào Con Thiên Chúa.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Thư Thánh Giu-đê, Ðức Ki-tô Là 
Thầy Chân Lý

 
Ðộc giả kim thời dễ ngạc nhiên khi đọc Thư 

T. Giu-đê vì thấy não trạng xem ra kỳ quái và 
nhiều ám chỉ họ không hiểu gì.

Thư này bảo coi chừng mấy giáo sư giả mạo, 
mà khó quan niệm đúng họ là ai. Chân dung các 
đối phương bao hàm nhiều nét ước lệ, là sáo 
ngữ  của  văn  chương bút  chiến  trong  Do-thái 
giáo  đồng  thời  với  kỷ  nguyên  Ki-tô  giáo. 
Những người ấy mê ăn, buông tuồng, ham hố, 
vụ lợi...  Họ bị  cáo là  đem chia  rẽ  vào trong 
Giáo  đoàn,  lăng  mạ  các  thiên  thần,  chối  bỏ 
Chúa Giê-su Ki-tô. Phải chăng đây là nhóm ngộ 
đạo, tức những người tự đắc là mình nắm được 
sự biết chân thật duy nhất về đạo (ngộ đạo) ban 
ơn cứu độ và nhân đó họ khinh chê xác thịt, 
buông theo những thói hư nghịch tính và nghi 
ngờ về Nhập Thể? Ðó là điều giải thích vì sao 
tác giả gọi mỉa mai họ là "phàm nhân" (c. 19). 
Vì tuy họ tự đắc là mình có bản chất cao siêu, 
nhưng thực  ra  họ  bị  bản  năng chi  phối,  chứ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

không  theo  Thánh  Linh  thúc  đẩy.  Tuy  nhiên 
khó xác định giáo lý họ thế nào. Những điều 
chính xác  ta  biết  được chỉ  liên  quan tới  môi 
trường tác giả mà thôi.

Môi trường này liên hệ chặt chẽ với các nhóm 
từ thế kỷ 2 trước Công Nguyên đã thấy biên 
soạn văn chương khải huyền và lưu truyền lại 
những tác phẩm như sách Hê-nóc, Mông triệu 
Môi-sen. Chúc Thư 12 Tổ phụ. Tác giả còn dẫn 
y nguyên một đoạn văn trong sách Hê-nóc (c. 
14-15) và dùng cả Mông triệu Môi-sen hay bút 
tích nào tương tự (c. 9).

Môi trường ấy cũng gán tầm quan trọng lớn 
cho một số phẩm thiên thần (c. 8), lại có thêm 
đặc điểm gớm sự dơ nhớp và tách xa những tên 
vô đạo khi chúng bị coi là bất trị: "Cả áo xống 
con người họ làm dơ, cũng chê ghét nữa" (c. 
23).  Mấy  quan  niệm  này  đối  lập  với  những 
quan niệm của T. Phao-lô và ta còn gặp thấy 
trong bút  tích phái  Ê-xê-niên tại  Qum-rân,  là 
nơi cũng lưu hành mấy cuốn khải huyền nhắc 
đến ở trên. Ðó là một yếu tố hay, giúp ta thử 
xác định môi trường ki-tô hữu gốc do-thái, nơi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

biên soạn Thư T. Giu-đê. Nhưng sự tác giả tôn 
kính thiên thần không phương hại chi tới ki-tô 
học của ngài, vì ngài tuyên xưng "Chúa Giê-su 
Ki-tô" (c. 4) chống lại đối phương. Ðức Giê-su 
chính là Ðấng ta phải đợi trông để được sống 
muôn đời (c. 21).

Lời Thư này giảng về sự phán xét những tên 
vô  đạo  cũng  đứng  trong  đường  hướng  khải 
huyền. Hình phạt tất nhiên sẽ đến, và đã được 
báo trước trong việc lên án các thiên thần có 
tội, trong việc phạt thành Sô-đô-ma và Go-mo-
ra, trong việc tiêu hủy các thế hệ không tin ở 
nơi hoang địa. Ta nên ghi chú não trạng tượng 
trưng bao hàm trong mấy gương đó. Các tên vô 
đạo kia đã bị phạt, bằng những cuộc lên án nổi 
tiếng ngày xưa. Thậm chí tác giả còn nói là họ 
đã bị tiêu hủy trong việc làm loạn của tên Co-rê 
nữa (c. 11). Hiện tại đã được loan báo và bao 
hàm  trong  quá  khứ.  Lối  hiện  tại  hóa  Thánh 
Kinh này nối dài những quan niệm do-thái và in 
dấu của một thời kỳ, nhưng đó là một cách để 
quả quyết rằng lối hành động của Thiên Chúa 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

không thay đổi và Thánh Kinh luôn luôn vẫn là 
tiêu chuẩn có giá trị đối với hiện tại.

Tác giả Thư tự giới thiệu là Giu-đê, anh em 
với ông Gia-cô-bê. Thực sự Tân Ước nói đến 
ông  Gia-cô-bê  và  Giu-đê,  anh  em của  Chúa, 
anh em với cả ông Gio-sê (hoặc Gio-sép) và Si-
mon (Mc 6,3; Mt 13,55). Vậy ở đây có lẽ là ông 
Giu-đê  này,  phân biệt  với  ông Giu-đê  Ta-đê, 
một người trong nhóm Mười hai nhắc đến ở Lc 
6,16; Cv 1,13 (x. Mc 3,18; Mt 10,3). Nhưng có 
đúng là ông ấy đã viết Thư này không? Vì một 
số chi tiết trong Thư cho thấy là có sau thời các 
T.  Tông đồ  (ở  c.  3  có  nói  đến  niềm tin  lưu 
truyền cho các Thánh đồ và nhất là ở c. 17, có 
nói về giáo huấn các T. Tông đồ là những vị 
xem ra  thuộc  chung  về  quá  khứ).  Vậy  đúng 
hơn, là tác giả phải nại đến giáo huấn của T. 
Giu-đê, anh em của Chúa. Trong môi trường tác 
giả  sống,  người  ta  tôn  kính  các  anh  em của 
Chúa Giê-su, là các ông Gia-cô-bê và Giu-đê và 
nhắc  đi  nhắc  lại  những lời  nói  của  các  ngài. 
Ðàng khác, không thể lùi lại quá trễ ngày tháng 
biên soạn một lá Thư ăn rễ sau vào môi trường 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

do-thái cổ thời đến thế. Vậy có thể định ngày 
tháng vào những năm 80-90.

Thư T. Giu-đê mặc dầu tính cách tư riêng, 
nhưng đã được Thư 2 T. Phê-rô dùng lại (Xem 
Tiểu dẫn Thư này). Vậy Thư ấy phải được nổi 
tiếng phần nào, và ta không được coi nhẹ sức 
mạnh của trào lưu ki-tô hữu gốc do-thái chảy 
ngầm trong Thư và nhờ Thư này ta  mới  biết 
được một số khía cạnh.

Việc nhận Thư này vào qui điển đã gặp nhiều 
khó khăn,  nhất  là  trong các Giáo đoàn Sy-ri. 
Vào thế kỷ 4, tác giả Êu-sê-bơ ghi nhận là có 
một số người chống đối. Trái lại qui điển Mu-
ra-to-ri (trước năm 200 một ít) và ông Téc-tu-
liên (khoảng năm 200) trích dẫn Thư này như 
lời  Thánh Kinh.  Ông Cơ-lê-men A-léc-xan-đi 
(đầu  thế  kỷ  3)  đã  chú  giải  và  ông  O-ri-giên 
(sinh năm 185/6 và qua đời năm 254) đã dẫn 
Thư này. Vậy Thư này đã được công nhận rất 
sớm  tại  Rô-ma,  A-léc-xan-đi  và  Các-ta-gô. 
Theo T. Giê-rôm (sinh khoảng năm 345 và qua 
đời khoảng năm 420) Thư này bị người ta nghi 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ngờ là vì  trích dẫn các Thư không được Hội 
Thánh nhìn nhận.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tiểu Dẫn Sách Khải Huyền, Ðức Kitô Là 
Vua Toàn Thắng

 
Khải  huyền nghĩa  là  tỏ  ra  những gì  huyền 

nhiệm  bí  ẩn.  Vậy  khải  huyền  thuộc  loại  tập 
truyền  ngôn  sứ,  là  hình  thức  riêng  của  tập 
truyền này, đã phát triển và gây ảnh hưởng nhất 
là trong văn chương Kinh Thánh và gần Kinh 
Thánh từ thế kỷ 2 trước Công Nguyên (x. Ðn 7-
12), nhưng đã thấy chuẩn bị từ các ngôn sứ Ê-
dê-kiên, Gio-en, Da-ca-ri và I-sai 24-27.

 
Ðặc tính chung loại văn khải huyền
1. Hình thức mặc khải
Ðặc tính loại văn ngôn sứ, cả khi có dịp qui 

chiếu vào những thị kiến, chính yếu là lời Thiên 
Chúa do ngôn sứ lưu truyền lại, vì ông đã nghe 
thấy trước hay là trực tiếp cảm nghiệm.

Trong khải huyền, người của Thiên Chúa là 
một người được thị kiến: ông đã thấy "trời mở 
ra" hay đã như được "cất lên" và dẫn vào thiên 
giới, để nhìn ngắm các thực tại, mà bình thường 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

không ai có thể đạt tới. Rồi ông thông truyền sứ 
điệp  dưới  hình  thức  bài  tả  cảnh  hay  lời  giải 
thích điều ông đã xem thấy.  Ở đây hình ảnh 
quan trọng hơn lời nói. Lời nói chỉ dùng trong 
khuôn khổ dàn cảnh và thường thường để nhấn 
mạnh hay bổ túc thêm ý nghĩa mà thôi.

2. Dùng biểu tượng
Các thực tại trên trời mà nhà thị kiến được 

nhìn ngắm đây vốn tính là thuộc phạm vi thiên 
giới, không thể đo lường theo kiểu chung với 
loài người. Vậy cố nhiên là không thể nào mô 
tả  y  nguyên  hoặc  định  nghĩa  cho  chính  xác 
được. Muốn gợi ý về phạm vi cái Hoàn toàn 
khác và cái Thánh Thiêng nơi ông đã được dẫn 
vào, tác giả không còn lối nào khác hơn là cứ 
mon men tới gần thêm mãi. Ông diễn tả bằng 
những nét tương tự độc đáo, cảm động, đôi khi 
có vẻ nghịch thường nữa, như ông đã gặp thấy 
nhiều  kiểu  mẫu  trong  Kinh  Thánh  cũng  như 
trong cách diễn tả tông giáo của thế giới hi-lạp 
đông phương hoặc trong phụng tự.

Biểu tượng còn nhắm làm nổi bật lên tính tâm 
giao của sứ điệp và nêu rõ việc truyền thông sứ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

điệp này chính là một đặc ân. Văn chương khải 
huyền muốn dùng các ngụ ngôn, ám chỉ bằng 
con số hoặc tuyên ngôn bí hiểm, hầu nói với 
những người đã được khai tâm: chỉ những ai đã 
nhờ ơn kêu gọi mới có thể hiểu được các điều 
bí mật Thiên Chúa. Như vậy tác giả vừa cho 
thấy sứ điệp ông truyền thông là  quan trọng, 
vừa khiến cho độc giả say mê càng tò mò muốn 
biết.

3. Ðối tượng các thị kiến khải huyền
Lòng đạo đức hi-lạp ưa biết các chân lý cao 

siêu hay chiêm ngưỡng các thực tại kiểu mẫu. 
Còn mặc khải Thánh Kinh, thì tuyên bố ý định 
của Thiên Chúa và hiện diện tác động của Ngài 
giữa lòng lịch sử. Lời tuyên bố ấy đồng thời 
cũng là việc lựa chọn, là tiếng kêu mời đáp ứng 
tác động Thiên Chúa.

Trong lối ngôn ngữ cổ điển, thì khuyên răn 
trực tiếp và thường xuyên rõ ràng. Khi nhắc cho 
dân nhớ ơn kêu gọi và số kiếp đặc ân của mình, 
các ngôn sứ công bố những đòi hỏi hiện thời 
của Giao Ước. Việc tưởng nhớ các kỳ công thời 
xưa là căn cứ cho lời khuyên phải trung thành. 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Việc loan báo những phúc lành mới hay những 
hình phạt  nhắm mục tiêu  kích  khởi  sự  quyết 
tâm cải hóa ngay tức khắc về tâm linh hay về 
luân lý.

Trong  văn  chương  khải  huyền,  lời  khuyên 
trung thành hay ăn năn trở lại cũng là căn bản, 
nhưng không thấy hiển nhiên tức thì.  Các thị 
kiến được coi là truyền thông các bí mật về lịch 
sử, tỏ ra diễn tiến tất nhiên của các giai đoạn 
lớn cuối  cùng trong ý định Thiên Chúa,  loan 
báo sự xuất hiện một kỷ nguyên mới và những 
chuẩn bị nhiệm mầu. Như thế là các thị kiến soi 
sáng cho tín đồ thấy những mục tiêu chân chính 
của những thăng trầm hiện tại. Nhưng mặc khải 
như thế, tự nó đã là lời cảnh cáo rồi, đã nuôi 
dưỡng niềm cậy trông cho người chịu bắt bớ, 
phục  hồi  lòng  can  đảm cho  người  khô  khan 
nguội lạnh, kêu mời những kẻ lạc đường ăn năn 
trở về.

Trong lời giảng sứ ngôn, sự ăn năn trở lại và 
trung thành chỉ  tin  là  điều  kiện  duy  trì  Giao 
Ước.  Còn trong thị  kiến khải  huyền,  thì  mặc 
khải về cuộc toàn thắng cuối cùng của Thiên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúa bao hàm lời khuyên phải kiên tâm bền chí 
và kêu mời phải luôn luôn sẵn sàng.

4. Ðề tài khẩn trương, đề ngày tháng trước 
và biệt hiệu

Theo  cùng  đường  hướng  sứ  ngôn,  nhưng 
dùng  những  phương  tiện  khác,  sứ  điệp  khải 
huyền tự quả quyết là khẩn trương, khiến độc 
giả tiên cảm thấy là "Ngày của Chúa" và ngày 
Phán xét sắp đến rồi!

Tác  giả  gợi  ý  khẩn trương này bằng nhiều 
phương thức, mà thông thường nhất là đề ngày 
tháng trước và dùng biệt hiệu cho các điều mặc 
khải. Kể như là những mặc khải ngày xưa đã có 
một nhân vật thời danh đón nhận, rồi từ đấy lưu 
truyền qua một chuỗi người được thụ giáo hoặc 
đã tìm lại được cách lạ lùng (ví dụ như Khải 
huyền Ba-rúc, Mông triệu Môi-sen, Bí mật Hê-
nóc, Ét-ra quyển 4). Nguồn gốc tự xưng là thời 
cổ và kỳ lạ ấy kiện chứng cho tầm quan trọng 
của  những  khải  huyền,  lại  khiến  cho  có  thể 
trình bày một tiến trình lịch sử như là việc sẽ 
xảy ra, nhưng thực sự khi truyền bá sứ điệp thì 
tiến trình ấy đã xảy ra rồi.  Vì những biến cố 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mới đây, dưới những biểu tượng trong suốt một 
cách  tài  tình,  lại  vào  số  những  dấu  chỉ  cuối 
cùng của ngày Quang lâm tận thế, nên các độc 
giả nào biết tính ngày tháng đều có thể đón chờ 
việc tham dự nay mai vào cuộc toàn thắng kẻ 
lành và gia hình kẻ dữ.

Chú ý việc loan báo ấy đã hiển nhiên: vì kỷ 
nguyên cánh chung đã gần nên làm cho hiện tại 
có tầm quan trọng cách riêng, nhờ thế mà nâng 
đỡ lòng sốt sắng và khuyến khích dấn thân tức 
thì.

5. Giải thích vũ trụ và lịch sử
Trong khi lời giảng sứ ngôn nhìn diễn tiến ý 

định Thiên Chúa trong dòng thời gian liên tục 
và  trong  khuôn  khổ  số  kiếp  lịch  sử  của  dân 
Chúa chọn, thì văn chương khải huyền lại giả 
thiết  là  có  giai  đoạn triệt  để  giữa  kỷ  nguyên 
hiện tại in dấu vết tội lỗi và sự thống trị của các 
lực lượng ác thần với  thế giới  tương lai,  nơi 
Thiên Chúa và các tuyển nhân Ngài toàn thắng 
trọn vẹn. Kỷ nguyên hiện tại là thời kỳ tranh 
chấp và thử thách sẽ được thay thế bằng sự tỏ ra 
trật  tự Thiên Chúa cách nhất  quyết  và chung 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

cuộc. Việc hoàn tất này không phải là cái bấp 
bênh, không tùy theo cách vận dụng của những 
ý muốn loài người. Các thời hạn thảy đều ấn 
định sẵn trước, bình thường người ta không biết 
gì, vì Thiên Chúa là Ðấng duy nhất làm Chủ tể 
và làm Thẩm phán lịch sử.

Việc Quang lâm tận thế của Triều đại Thiên 
Chúa là cái liên hệ tới toàn vũ trụ: cái nhìn về 
ngày tận thế cũng có những chiều kích bao la 
như cái nhìn về ngày sáng tạo.

Quan niệm như thế vừa bi quan lại vừa lạc 
quan: bi quan theo nghĩa là làm nổi bật tính phù 
vân của thế giới hiện thời và sự xấu xa của nó, 
nhưng lạc quan, vì quả quyết sự toàn thắng cuối 
cùng  của  Thiên  Chúa,  mặc  dù  những  chiến 
thắng bề ngoài của ác thần. Quan niệm ấy đặc 
biệt ăn sâu trong những thời kỳ khủng hoảng, vì 
các bản văn khải huyền được biên soạn trong 
chính những thời kỳ bắt bớ.

 
Viễn ảnh riêng của khải huyền T. Gio-an



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Tuy mượn phần lớn những phương thức và 
cấu trúc của loại văn chương khải huyền, nhưng 
sách Khải huyền của T. Gio-an không thể toàn 
diện chỉ có thể mà thôi.

Một phần quan trọng trong sách không thật 
sự thuộc lối khải huyền: các Thư cho bảy Giáo 
đoàn Tiểu Á (Kh 2-3) giống hơn với lời giảng 
sứ ngôn thông thường. Cũng như trong lời sứ 
ngôn, tác giả tự xưng tên mình và gởi sứ điệp 
cho những kẻ đương thời với ông.

Nhưng Khải huyền T. Gio-an phân biệt với 
phần lớn những tác phẩm trong loại văn chương 
khải huyền, nhất là bằng cách giải  thích tông 
giáo về lịch sử và bằng những trọng tâm hứng 
thú chân thật của sách này.

1. Giải thích Ki-tô giáo về lịch sử
Cái nhìn của T.  Gio-an về ngày tận thế đã 

đồng hóa  một  số  xác  tín  chủ  yếu trong  thần 
khoa ki-tô giáo sơ khai. Kỷ nguyên mới do khải 
huyền do-thái báo tin và trông đợi, đã khai mạc 
ngày Ðức Ki-tô Phục sinh. Thời kỳ chót đã bắt 
đầu và những ơn lành của Ðấng Thụ Hấn đã 
được thông ban. Vì Thánh Linh đã tràn xuống 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

mọi xác phàm (x. Cv2, 16-21) và ki-tô hữu đã 
cùng  phục  sinh  với  Ðức  Ki-tô  (x.  Co  3,1). 
Nhưng việc Nước Chúa đến này hoàn tất trong 
huyền nhiệm. Việc ấy luôn luôn là đối tượng 
cho mặc khải  và chỉ  đức tin  mới  có thể đón 
nhận được. Việc ấy luôn luôn hướng tới chỗ thể 
hiện viên toàn và hiển hiện Vinh quang.

Theo  viễn  ảnh  ki-tô  giáo  này,  "Ngày  của 
Chúa" có hai: một là chỉ biến cố Phục sinh của 
Ðức Ki-tô và việc tôn vinh Người làm Chúa Tể, 
hai là còn trông đợi Ngày ấy xét là Ngày Quang 
lâm, tức là tỏ ra cách huy hoàng cho ai nấy đều 
biết Triều đại Thiên Chúa nhờ Ðức Ki-tô của 
Ngài. Mỗi giây phút đều có sự trùng nhau giữa 
"thời  kỳ  hiện  tại"  và  "kỷ  nguyên mới".  Giáo 
Hội  ở  trong  thời  kỳ  hiện  tại,  nhưng  về  kỷ 
nguyên tương lai: vì Giáo Hội là thực tại cánh 
chung, vừa hoàn tất các lời sứ ngôn, vừa là của 
đầu mùa tiên báo ngày tận thế.

2. Ðối tượng các thị kiến
Vì Cánh chung đã bắt đầu, nên sự gián đoạn 

cổ điển giữa kỷ nguyên hiện tại và kỷ nguyên 
mới không còn cùng một ý nghĩa: không còn 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

phải là hai giai đoạn kế tiếp nhau cho bằng là 
phân biệt hai phạm vi, hai trật tự: phạm vi lịch 
sử và phạm vi cánh chung.

Vậy các thị  kiến không còn có vai  trò duy 
nhất là khêu gợi tiến trình tận thế hầu chuẩn bị 
cho "Ngày Chúa" đến.  Chúng còn lưu ý hơn 
nữa tới các thực tại huyền bí đã khai mạc và 
thông ban rồi. Thần học về Ðức Ki-tô và Giáo 
Hội có tầm quan trọng hơn mô tả khải huyền về 
lịch sử. Niềm cậy trông ki-tô hữu được dưỡng 
nuôi không nguyên bằng viễn ảnh ngày Quang 
lâm sắp đến, nhưng cũng bằng phần nhắc nhở 
việc thông phần hiện tại vào cuộc chiến thắng 
của Ðức Ki-tô.

Do đó, đề tài khẩn trương là cái thường xuyên 
của  lối  văn khải  huyền,  không còn ghi  trong 
khuôn khổ việc tính ngày tháng các thời  hạn 
cánh chung, nhưng căn cứ nhất là trên niềm xác 
tín rằng giai đoạn quyết liệt của ý định Thiên 
Chúa đã được mặc khải và khai mạc trong biến 
cố Phục sinh của Ðức Ki-tô. Thời kỳ chót hòng 
đến, vì đã bắt đầu trong huyền nhiệm. Sự mong 
chờ của ki-tô hữu càng trung kiên và hoạt động, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

vì liên quan tới các ơn lành mà ngay tự bây giờ 
đã ban cho ta được hưởng của đầu mùa.

Vì dành cho việc chiêm ngưỡng các biến cố 
cứu độ và việc đào sâu số phận của Giáo Hội 
như thế, nên Khải huyền T. Gio-an gần với các 
viễn ảnh của lời giảng sứ ngôn muốn phát động 
một phong trào thức tỉnh thiêng liêng nhờ việc 
nhắc nhở các kỳ công của Giao Ước và nhìn 
xem  ơn  gọi  của  I-ra-en.  Sự  lưu  ý  tới  chính 
huyền nhiệm "Nước Chúa đang đến" hơn là tới 
ngày tháng Nước ấy hiển hiện vinh quang, giải 
thích vì sao Khải huyền T. Gio-an không dùng 
các  phương  thức  biệt  hiệu  và  đề  ngày  tháng 
trước,  là  những cái  trong  loại  khải  huyền cổ 
truyền,  chủ  yếu nhắm tới  việc  giúp  người  ta 
tính toán về sự gần "Ngày của Chúa".

 
Tác giả
Sách Khải huyền không cho ta  chi  tiết  nào 

chính xác về tác giả. Tác giả tự xưng tên là Gio-
an và tước hiệu  là  ngôn sứ (1,1-4.9;  22,8-9). 
Không nơi nào ông tự xưng là một trong nhóm 
Mười hai. Một tập truyền khá vững, mà ngay từ 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

thế kỷ 2 đã thấy những dấu vết rồi, coi tác giả 
sách Khải huyền là chính tông đồ Gio-an, cũng 
là  tác  giả  Tin  Mừng  thứ  tư  nữa.  Nhưng  tập 
truyền nguyên sơ không hoàn toàn đồng ý, và 
một số cộng đoàn ki-tô hữu đã nghi ngờ không 
nhận sách Khải  huyền là  của  T.  Gio-an.  Các 
nhà  chú  giải  hiện  thời  cũng  chia  thành  hai 
nhóm.  Những người  này  quả  quyết  là  những 
khác nhau về lời văn, bầu khí và thần học khiến 
ta khó gán sách Khải huyền và Tin Mừng thứ tư 
cho cùng một tác giả. Những người khác, trái 
lại, nêu rõ các tương tự về đề tài giáo lý cũng 
như cái nền sê-mít của hai cuốn: họ nghĩ là sách 
Khải huyền với Tin Mừng thứ tư đều liên quan 
tới giáo huấn của Tông đồ Gio-an, hẳn nhờ qua 
sự  trung  gian  của  những soạn  giả  thuộc  môi 
trường T. Gio-an tại Ê-phê-sô.

Sách  Khải  huyền  được  gởi  cho  "Bảy  Giáo 
đoàn Tiểu Á" (1,3.11; 2-3): thật sự đó là bảy 
cộng đoàn ki-tô hữu ở trong tỉnh Tiểu Á mà thủ 
đô là Ê-phê-sô. Vì con số bảy gợi sự viên toàn, 
nên có thể nghĩ rằng tác giả không những là 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhắm mấy cộng đoàn riêng ngài quen biết mà 
thôi, nhưng còn nhắm chung toàn thể Giáo Hội.

 
Hoàn cảnh biên soạn
Còn hoàn cảnh biên soạn, thì sách này cho ta 

hai chỉ dẫn chắc chắn, nhưng không giúp ta đề 
ngày tháng cho chính xác được.  Một là  Giáo 
Hội đã kinh nghiệm qua cơn bắt bớ và hình như 
bị đế quốc Rô-ma đối lập công nhiên. Hai là 
ngày Quang lâm tín  đồ hi  vọng cứ phải  chờ 
thêm mãi và sự kéo dài thời hạn làm cho kẻ thì 
dàn xếp hay trở nên nguội lạnh, người thì chán 
nản,  đặt  vấn  đề  hay  sốt  ruột.  Lưu  ý  tới  bấy 
nhiêu yếu tố, ta có thể xét nhất là hai giả thuyết: 
một là thời kỳ sau cơn bắt bớ của vua Nê-rôn và 
trước khi phá hủy thành Giê-ru-sa-lem (65-70), 
hai  là  cuối  đời  vua  Ðo-mi-xiên  (91-96).  Ðể 
bênh vực giả thuyết trước, người ta nêu nhất là 
lời ám chỉ Ðền thờ Giê-ru-sa-lem (11,1-2) và sự 
các  vua  kế  tiếp  nhau  (17,10-11).  Nhưng  giả 
thuyết sau được đa số các nhà chú giải hiện thời 
cho là có thể đúng hơn; nó thích hợp với lời 
chứng của T. I-rê-nê thành Ly-ông và, vì vua 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Ðo-mi-xiên muốn cổ động việc thờ hoàng đế, 
nên giải thích vì sao sách Khải huyền lại nhấn 
mạnh tới  sự tương phản không sao dung hòa 
giữa Vương triều Chúa Giê-su với vương triều 
phạm thượng của hoàng đế. Một số tác giả nghĩ 
rằng các hoàn cảnh biên soạn phiền phức hơn 
nhiều, vì sách Khải huyền không phải là một 
tác phẩm đồng nhất, nhưng là sự điều hợp vụng 
về nhiều bản văn biên soạn và sửa chữa vào các 
thập niên cuối thế kỷ 1.

 
Cấu trúc sách Khải huyền
Mặc dầu đưa ra giả thuyết về một  số đoạn 

trong sách Khải huyền đầu tiên đã có đời sống 
biệt lập, bản văn lưu truyền tới chúng ta bây giờ 
tỏ ra một cấu trúc thật không tương ứng với thói 
quen biên soạn thời của ta, nhưng cũng cho ta 
thấy  một  tiến  trình  chung  khá  đồng  nhất  và 
những phương thức có phần không thay đổi.

Ta có thể phân biện ngay hai phần lớn: phần 
sứ ngôn dưới hai hình thức "Thư gởi các Giáo 
đoàn" (1,9-3,22), và phần khải huyền theo đúng 
nghĩa (4,1-22,5). Trong phần sau này ta gặp lại 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

tổng quát lược đồ thường xuyên của lối văn mô 
tả khải huyền: giáo dân ngày tận  thế (6,1-22,9), 
những cơn thử thách liền ngay và cuộc đương 
đầu vĩ đại (12,1-20,15), việc hoàn tất và hiển 
hiện cuối cùng (21,1-22,5). trong Khải huyền T. 
Gio-an, lược đồ thêm phong phú và phiền phức 
nhờ vận dụng những "bộ bảy" (bảy ấn, bảy kèn, 
bảy  chén)  và  những thị  kiến  trung gian  giúp 
ngôn sứ thêm nhiều ám chỉ, tóm nhiều bản văn 
Cựu  Ước  và  trình  bày  những  điều  ông  suy 
ngắm về huyền nhiệm của Giáo Hội và của thời 
hiện tại.

 
Lối giải thích
Việc thiết lập lược đồ chính xác hẳn là bấp 

bênh, nhưng cái khó chính yếu ở tại nên giải 
thích  thế  nào chính việc  các  thị  kiến  kế  tiếp 
nhau. Phải chăng nên coi sự kế tiếp này là một 
gợi ý ít nhiều tượng trưng cho tiến trình lịch sử 
đi tới Ngày Quang lâm hòng đến? Hay sự kế 
tiếp này chỉ là khung cảnh bày ra trong đó tác 
giả muốn lần lượt nêu lên, không phải những 
giai đoạn khác nhau của diễn tiến cánh chung, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

nhưng nhiều khía cạnh của việc Ðức ki-tô toàn 
thắng khải hoàn, của số phận Hội Thánh và của 
việc phán xét thế gian? Việc lựa chọn ở đây thật 
là căn bản, vì nó chi phối cách giải thích toàn 
bộ sách này. Lối giải  thích theo thời giờ, tuy 
theo đúng các thói quen của văn chương khải 
huyền, nhưng lại  giả thiết  là  mình chấp nhận 
việc rời chỗ hay tính cách ngẫu nhiên của nhiều 
thị kiến, thì mới giải quyết được một số điểm 
khó khăn. Một trào lưu chú giải quan trọng hiện 
thời, vì lưu tâm tới tính song đối của nhiều phần 
sách Khải huyền và cách riêng của những bộ 
bảy, nên coi sự các thị kiến kế tiếp nhau chỉ là 
một kỹ thuật hành văn: qua toàn bộ sách này 
luôn luôn là cùng những xác tín, và cùng một 
sứ điệp quả quyết đi quả quyết lại, nhưng không 
ngừng mượn những hình ảnh khác và nhắm vào 
những áp dụng hay những khai triển mới.

 
Sứ điệp sách Khải huyền
Cũng như mọi lời sứ ngôn, Khải huyền loan 

báo cho ta tính hiện thời của ý định Thiên Chúa 
và tương ứng theo là tính khẩn trương của việc 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

ta dấn thân tích cực. Loan báo bằng cách cho ta 
hiểu ý nghĩa siêu nhiên của thời kỳ hiện tại và 
sự hoàn tất thời kỳ ấy.

1. Hai loại người
Công trình Thiên Chúa đã tới mục tiêu, ta chỉ 

còn chờ đợi ngày công trình ấy hiển hiện (1,7; 
22,20).  Ðức Ki-tô đã toàn thắng rồi và Nước 
Người đã khai mạc, Ðức Giê-su là Vị Cứu Tinh 
duy nhất và vì thế được Thiên Chúa phong làm 
Chúa  Tể  duy  nhất  (5,5-14;  11,15-17;  12,10; 
19,11-16). Chúng ta ở vào thời kỳ chót và đang 
sống trong tình trạng hưởng trước ơn cứu độ và 
giáo đầu cho ngày phán xét.  Ðối với biến cố 
này, nhân loại chia ra hai bè không thể dung 
hòa với nhau:

-  Những kẻ  nhìn  nhận  Ðức  Ki-tô  thì  được 
thông phần vào cuộc toàn thắng của Người và 
lập thành dân Thiên Chúa, thể hiện dân thụ hấn 
(7,9-17; 14,1-5; 15,2-4; 17,14; 19,1-9; 20,4-6)

- Những kẻ, vì không nhìn nhận Người, nên ở 
lại trong tình trạng chống đối Thiên Chúa; đó là 
"dân cư địa cầu", đồng lõa với sự tiếm quyền 
của tên vô đạo, sống dưới quyền thống trị của 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Sa-tan và bị dành cho án phạt như nó (6,15-17; 
9,20-21; 13,7-8.14-17; 14,9-11; 17,8-14; 18,9-
19; 19,19-22; 20,7-9).

2. Giáo Hội sống huyền nhiệm Ðức Ki-tô
Giáo Hội trong thực tại sâu xa của mình, vốn 

liên hiệp chặt chẽ với Bản Thân và Công trình 
của Ðức Ki-tô:

- Giáo Hội là cộng đoàn ưu tuyển, đối tượng 
tình yêu của Ðức Ki-tô (1,5; 3,9; 7,3-4; 12,6; 
19,7-9).

- Giáo Hội đã được chuộc bằng máu Ðức Ki-
tô (1,5; 5,9; 7,14; 14,3-4).

- Giáo Hội là vương dân tư tế khai mạc Nước 
Ðức Ki-tô (1,6; 5,10; 7,15; 20,4-6).

Do sự liên kết cấu thành Giáo Hội này mà 
xuất phát sự hiệp thông "sinh tồn"; tác giả nhìn 
số mệnh của Giáo Hội trong sự liên kết với sứ 
mệnh Ðức Ki-tô:

- Ðức Ki-tô là Ngôn sứ "Nhân chứng trung 
thành"  (1,5;  3,14;  19,11).  Giáo  Hội  là  cộng 
đoàn thánh, thực thi việc làm chứng; ở thế gian, 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giáo Hội được sai làm ngôn sứ (11,3-6; 12,17; 
19,10; 22,9).

- Ðức Ki-tô đã làm chứng tới mức tử nạn, vì 
đã gặp sự chống đối của một thế gian nghịch 
cùng  Thiên  Chúa  (1,5;  5,6).  Giáo  Hội  cũng 
hoàn tất sứ mạng mình trong thử thách; Giáo 
Hội  trải  qua  chiến  đấu  và  tử  đạo  (6,9;  7,14; 
11,7-10; 17,2.4.11; 16,6; 18,24; 20,4).

-  Ðức  Ki-tô  đã  toàn  thắng  và  phục  sinh 
(1,5.18; 5,5; 12,5; 17,14; 19,11-21). Giáo Hội 
đã thông phần vào sự toàn thắng đó, không phải 
Giáo  Hội  được  ưu  tuyển  mà  thôi,  những  đã 
được cứu thoát và đang sống của đầu mùa của 
ơn Phục sinh (6,11; 7,16-17; 11,11-12; 12,11; 
17,14; 20,4-6).

- Ðức Ki-tô đã được tôn vinh, được tôn làm 
Chúa (1,5.12-16; 19,16). Giáo Hội đã là Nước 
tư tế; ngay tự bây giờ Giáo Hội thi hành trong 
phụng tự các chức năng thiên quốc của mình và 
cuộc toàn thắng của Giáo Hội sắp được tỏ ra 
(7,9-12.15; 14,3; 20,4.6).

3. Thái độ Giáo Hội: trung thành, trì chí, 
cậy trông



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Như thế, trong thời kỳ hiện tại Giáo Hội sống 
những khía cạnh khác nhau trong huyền nhiệm 
Ðức Ki-tô: vì Chiên Non đi đâu, Giáo Hội theo 
đi đấy (14,4). Sự nên giống này bao hàm những 
thái độ luân lý và linh thiêng:

- Vì phải làm chứng trong một thế gian không 
nhìn nhận Thiên Chúa, nên Giáo Hội cần phải 
trung  thành  (1,3;  2,10.13.26;  3,8;  14,12; 
22,7.9).

Ở dưới đất này là nơi lưu đày, Giáo Hội chịu 
bắt bớ, nhưng cũng được Thiên Chúa giữ gìn và 
nuôi dưỡng bằng của đầu mùa ơn Phục sinh. 
Thái  độ  tương  ứng  với  trạng  thái  thử  thách 
nhưng chắc chắn được Vinh quang này là sự 
kiên tâm bền chí, một hình thức riêng của sự 
trung thành, cũng như tử đạo là một hình thức 
riêng của việc làm chứng (1,9; 2,2.3.10; 3,10-
11; 13,10; 14,12).

-  Giáo Hội cũng đang xuất hành, đang tiến 
bước tới chỗ mặc khải Giê-ru-sa-lem trên trời, 
là quê thật, và chuẩn bị để sống trong sự hiển 
linh viên toàn của Chúa mình. Viễn ảnh Vinh 
quang sau này ở giữa cơn thử thách hiện thời 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

đó,  dưỡng nuôi  trong  Giáo  Hội  một  sự  căng 
thẳng tràn đầy cậy trông: "Lạy Chúa Giê-su, xin 
Chúa  đến!  (6,10;  10,7;  11,17-18;  12,10-12; 
15,3-4; 19,7-9; 20,3-4; 22,17.20).

 
Tính hiện thời của sách Khải huyền
Sứ điệp ấy liên hệ đến chúng ta. Không phải 

nguyên loan báo cuộc Quang lâm sau này, mà 
thời hạn và thể thức còn bấp bênh. Cũng không 
phải  nhắm  duy  trì  tín  hữu  trong  niềm  nhớ 
nhung hồ đồ, hầu yên ủi họ, vì những thất vọng 
trần gian và kêu mời họ đừng dấn thân làm gì.

Vương  triều  Ðức  Ki-tô  không  phải  là  một 
biến cố tương lai, nhưng là một thực tại hiện 
thời.  Cảnh Quang lâm vinh hiển và Phán xét 
chung  chẳng  qua  chỉ  là  phóng  vào  ánh  sáng 
Thiên Chúa và vào sự đồng thời của vĩnh cửu, 
những gì đang hoàn tất hôm nay trong huyền 
nhiệm và  trong thời  gian  lịch  sử.  Bất  cứ lúc 
nào, con người cũng diễn tả sự mình thuộc về ai 
và xác định số mệnh của mình. Bất cứ lúc nào 
cũng làm chứng về sự trung thực của niềm tin 
nơi  họ  và  hoàn  tất  việc  phán  xét  họ.  Chung 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

quanh và bên trong họ luôn luôn thể hiện cái 
tương  phản  không  thể  dung  hòa  giữa  sự  thờ 
ngẫu  tượng  dưới  đất  và  việc  nhìn  nhận  một 
mình Ðức Ki-tô.  Lời  sứ ngôn kêu gọi  tín  đồ 
lượng giá tính nghiêm trọng muôn đời của từng 
giây  phút,  không dung  thứ  cho  họ  chia  lòng 
chia trí, nhẹ dạ hay là dàn xếp, nhưng thúc đẩy 
họ dấn thân ngay lập tức và trọn vẹn. Nhờ đặt 
đời  sống  hiện  tại  vào  trong  viễn  ảnh  ngày 
Quang lâm, nên sách Khải huyền nhắc lại cho 
ta nhớ Chúa Giê-su vừa ở cuối cùng vừa ở đầu 
hết lịch sử và ngoài dáng vẻ bên ngoài, các thực 
tại trần gian còn liên hệ với ý định Thiên Chúa. 
Nhưng vì  có  nhiều  qui  chiếu  vào  tính  tượng 
trưng  của  phụng  tự,  nên  sách  này  cũng  mời 
cộng đoàn tín hữu sống phụng tự như cuộc gặp 
gỡ hiện thời với Ðức Ki-tô, như tiếng kêu gọi ta 
nên  giống  cuộc  Vượt  qua  của  Chúa,  như  lời 
công bố và niềm đợi trông ngày Hiển hiện của 
Giê-ru-sa-lem trên  trời  mà  sách  này  vừa  nói 
trước vừa làm dấu hiệu.

*
*     *     *



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

*
Những trang sau đây chúng tôi  trích trong  

cuốn Khải huyền do giáo sư Vinh sơn đã biên  
soạn  chung  với  l.m.  Phạm  Quan  Ðiện  năm 
1958 nhưng chưa có dịp xuất bản. Một vị Giáo  
sư Kinh Thánh được biết lối giải thích của giáo  
sư Vinh sơn Mo-ra đã nói lên cảm nghĩ của ông 
rằng: "Vous avez trouvé l'interprétation", ý nói  
là tác giả đã tìm ra lối giải thích chân chính  
cho sách Khải huyền.

Trong phần chú giải sách Khải huyền, chúng  
tôi sẽ trích nhiều trong sách nói trên với ghi  
chú (vđ).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Phụ thêm : Lối giải thích của Giáo sư Vinh  
sơn Mo-ra

 
Ngày Thiên Chúa
Ðề tài  sách Khải huyền là việc "Chúa đến" 

(1,7; 2,5.16; 3,3; 11,17; 16,5; 22,7.12.20).  Và 
trong  Cựu Ước cũng  như  ở  đây,  việc  "Chúa 
đến" đồng nghĩa với việc "Nước Chúa trị đến" 
thế gian. Cụ thể hơn chính là việc thiết lập Dân 
Chúa trong Cựu Ước và thiết lập Giáo Hội Ngài 
trong Tân Ước. Theo các sách ngôn sứ và Khải 
huyền,  ngày  "Nước  Chúa  trị  đến"  còn  gọi  là 
"Ngày  Chúa  đến"  và  cũng  là  "Ngày  cả  thể, 
Ngày Nghĩa nộ của Ngài" (Kh 6,17; 16,14).

Trong Kinh Thánh, Ngày đó có hai phương 
diện rất khác nhau. Một đàng ngày đó đe dọa 
các nước thù địch của I-ra-en, Dân Chúa, như 
Ai-cập A-sy-ri, Ty-rô, Mo-áp, Ê-đôm, đặc biệt 
là Ba-by-lon (Gr 50-51; Is 47 v.v.) và Sy-ri đời 
vua An-ti-ô-cô Ê-pi-phan (Ðn 7-12), có khi lại 
đe chung cả các nước (Ed 38-39). Nói tắt, ngày 
đó là ngày I-ra-en phục thù bọn người áp bức.



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Nhưng đàng khác, "Ngày Thiên Chúa" trong 
sách sứ ngôn lại còn một nghĩa lạ kỳ hơn và bất 
ngờ là đe dọa chính I-ra-en bất trung, không giữ 
lời Chúa (x. Am 5,18; So 1,15; nhất là Ed 4,7; 
9; 10 v.v.). Và chính Chúa Giê-su cũng đã tiên 
báo việc Ðền thờ sụp đổ (x. Mt 24; Mc 13; Lc 
21).

Tuy nhiên ta cần ký nhận: Ngày đó đối với I-
ra-en không phải là ngày tiêu diệt  hoàn toàn, 
nhưng chỉ là ngày gạn lọc, chọn lấy "phần trung 
thành còn lại".

 
Áp dụng vào sách Khải huyền
Hai ý nghĩa trên đây về "Ngày Thiên Chúa", 

theo thiển ý chúng tôi,  lại  thấy rõ ràng trong 
sách Khải huyền của T. Gio-an.

Các chương 4-11 tả "Ngày Thiên Chúa", trên 
I-ra-en (6,17), hay đúng hơn, tả cuộc tiến triển 
của Giáo Hội Chúa Ki-tô trong phối cảnh I-ra-
en,  lấy  cảnh  Ðền  thờ  sụp  đổ  làm trung  tâm 
điểm. Ở đây thấy rõ ràng là nhà tiên kiến phỏng 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

theo ngôn sứ Ê-dê-kiên và lời Chúa Giê-su tiên 
báo.

Các chương 12-20 tả "Ngày Thiên Chúa" trên 
các nước (16, 14) hay đúng hơn, tả cuộc tiến 
triển của Giáo Hội Chúa Ki-tô trong phối cảnh 
I-ra-en, lấy cảnh Ðền thờ sụp đổ làm trung tâm 
điểm. Ở đây thấy rõ ràng là nhà tiên kiến phỏng 
theo ngôn sứ Ê-dê-kiên và lời Chúa Giê-su tiên 
báo.

Các chương 12-20 tả "Ngày Thiên Chúa" trên 
các nước (16,14) hay đúng hơn tả cuộc khuếch 
trương của Giáo Hội trong phối cảnh chư dân, 
lấy việc tan hoang của những đế quốc bách hại 
làm trung tâm điểm. Phần này cũng hiển nhiên 
là tác giả dựa theo ngôn sứ Ða-niên ch. 7-12 và 
những lời tiên báo chống Ba-by-lon.

Cả hai phối cảnh cùng chung kết trong cảnh 
huy hoàng Giê-ru-sa-lem Thiên quốc, Giáo Hội 
của Chúa Giê-su. Lên đó, các ki-tô hữu trong I-
ra-en và ngoài chư dân được chung hưởng Ngai 
vàng  Thiên  Chúa  lại  được  qui  tụ  nơi  Ngài 
(4,11), nhờ Ðức Ki-tô toàn thắng đã được "đem 
trước lên tận Ngai Ngài" (12,6).



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

 
Giá trị tông giáo
Theo đó ta có thể cho rằng sách Khải huyền, 

đầu  tiên  là  viết  cho  Giáo  đoàn  non  nớt  ở  Á 
châu, đang phải đương đầu với hai biến cố vĩ 
đại: Giê-ru-sa-lem tan tành và những cơn bách 
hại đẫm máu.

Trông thấy Ðền thờ sụp đổ, năm 70 sau Công 
Nguyên,  các  ki-tô  hữu  sinh  quán  I-ra-en  sao 
khỏi nghi ngờ sức toàn năng, đức công bình và 
lòng trung tín của Thiên Chúa đối với những lời 
Ngài hứa.

Rồi trước những cuộc đế quốc Rô-ma bách 
hại, lung lạc cả cái sống còn của Giáo Hội, các 
ki-tô hữu sao cho khỏi nghi ngờ lời Chúa Giê-
su: "Ta đã thắng thế gian", "Ta sẽ ở lại với các 
con hết mọi ngày tới khi tận thế" (G 16,33; Mt 
28,20).

Những ki-tô hữu lâm cảnh này, những người 
đang bị lôi cuốn rút lui hoặc bắt tay với thế tục, 
T. Gio-an phải cho thấy chính cảnh Ðền thờ đổ 
nát lại là dịp biểu dương Vương quyền Thiên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Chúa và Ðức Ki-tô Phục sinh (ch. 4-5) và cũng 
là điều kiện cho Giáo Hội phát triển khắp nơi. 
Vì "Ngày Thiên Chúa" đổ xuống Giê-ru-sa-lem 
là ngày báo oán cho các sứ giả Thiên Chúa sai 
đến với I-ra-en (7 ấn: 6,9) và oán phạt những 
tội vi  phạm giao ước (7 kèn: 9,1-21) như lời 
Chúa đã hăm đe (Tl 28,60).

Nhưng  kế  hoạch  Thiên  Chúa  không  lẽ  tan 
tành: sẽ có một "phần sót lại" làm mầm sống nở 
sinh Giáo Hội bao la (7,1-17). Từ đống tro tàn 
Ðền Thờ đổ nát, Tin Mừng sẽ phát triển trên 
khắp các dân, vì đã đến "Thời kỳ" của họ... (ch. 
10).

Tuy nhiên, vẫn một niềm yêu thương bất diệt, 
Thiên Chúa còn giữ chứng nhân cho đám I-ra-
en bị loại ra ngoài "Nước Chúa" (11,2 và Lc 
21,24)...  Kịp khi vừa hết "Thời đại chư dân", 
Ngài sẽ phá tan trận chót của quân thù (11,7-
12) và I-ra-en sẽ trở lại nhà CHA (11,13) mở 
đầu cho cuộc tập trung vĩnh viễn của toàn "Dân 
Thiên Chúa" (11,14-19).

Qua  phần  thứ  hai  (ch.  12-20),  dưới  khung 
cảnh  đế  quốc  Rô-ma  bách  hại,  tác  giả  tuyên 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

xưng Ðức Ki-tô và các vị Tử đạo chiến thắng 
Sa-tan. Ngay ch. 12, sau cuộc Thiếu phụ (I-ra-
en) tranh chiến với con Ác Long (Sa-tan), ta đã 
thấy tiếp diễn cuộc đấu tranh của các Giáo đoàn 
chư dân, "con cái khác của Bà". Rồi nhà tiên 
kiến lại lật mặt nạ Sa-tan nấp sau những uy lực 
chính trị, tông giáo của Ðế quốc (ch. 13).

Bởi thế, các tín đồ không nên lo sợ: Ðức Ki-
tô, với các đoàn thiên sứ, các thánh I-ra-en đang 
đứng ở trên trời chứng kiến và chuyên cầu cho 
họ (14,1-5), Thiên Chúa đã định như thế cho tất 
cả những ai được chọn (14,6-15,4). Còn những 
tín đồ Mãnh thú, ngoan cố trong tội (7 chén), 
"Ngày Thiên Chúa" sẽ đến bắt đem đi với Ðế 
quốc Rô-ma và các nước phản giáo với những 
ki-tô giả, ngôn sứ giả của họ (16 và 17-19). Lúc 
đó, các vị Tử đạo trên trời sẽ cùng với Ðức Giê-
su hiển trị một Giáo Hội thảnh thơi phát triển 
trên  khắp  muôn  dân  (20,1-6)  cho  tới  Ngày 
Thiên Chúa dập tan trận chót Quân thù (20,7-
10) và quăng ra xa tất cả những ác lực Sa-tan 
với bọn trầm luân, Thần Chết với trời cao đất 
dày đã bị dơ nhớp vì tội (20,11-15). Thánh đô 



MỤC LỤC CHÚ GIẢI TÂN ƯỚC THEO TOB

Giê-ru-sa-lem và Ðại đô Rô-ma rồi cũng điêu 
tàn: các ki-tô hữu chỉ đợi chờ Kinh Thành chính 
thống Giê-ru-sa-lem đích thực, đã hứa ban cho 
I-ra-en (21,1-8), đang ngự xuống từ nơi Thiên 
Chúa trên trời,  vẻ yêu kiều điểm tô lộng lẫy, 
như  thể  tân  nương  trang  sức  chờ  Ðức  Lang 
Quân, tức là Giáo Hội của Chúa Giê-su mở cửa 
đón muôn người ở tận muôn phương.

Sau cùng cuốn sách đầy những hình lộng lẫy 
gấp lại với lời dặn dò then chốt: "Phải, ta sắp 
đến ngay đây" với tiếng van nài tha thiết tự đáy 
lòng  Giáo  Hội  đang  nhóm họp;  "Amen!  Lạy 
Chúa Giê-su, xin Chúa đến!".

 


	Chú Giải Tân Ước Theo TOB
	Qui Ðiển Tân Ước
	Các Ngụy Thư Tân Ước
	Bản Văn Tân Ước
	Môi Trường Tân Ước
	Mấy Khái Niệm Về Thế Giới Hi La
	Dẫn Vào Phúc Âm Nhất Lãm
	Bốn Tin Mừng Và Mối Liên Hệ Với Nhau
	Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Mátthêu Ðức Kitô Vua Cả Nước Trời
	Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Máccô Ðức Kitô Giảng Viên Thiên Chúa
	Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Luca Ðức Kitô Cứu Nhân Ðộ Thế
	Tiểu Dẫn Phúc Âm Thánh Gioan Ðức Kitô Ánh Sáng Tác Sinh
	Tiểu Dẫn Công Vụ Tông Ðồ Ðức Kitô Linh Khí Tác Sinh
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Rô-ma Ðức Kitô Ðấng Công Chính Hóa 1
	Tiểu Dẫn Thư 1 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô Ðức Kitô Cao Minh Thiên Chúa
	Tiểu Dẫn Thư 2 Gửi Tín Hữu Cô-rin-tô Ðức Kitô Sứ Ðồ Thiên Chúa
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Ga-lát Ðức Kitô Ðấng Công Chính Hóa 2
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Ê-phê-sô Thủ Lãnh, Huyền Phu Hội Thánh
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Phi-líp Ðức Ki-tô Tử Nạn Phục Sinh
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Co-lo-xê Ðức Ki-tô Tất Cả Trong Tất Cả Mọi Loài
	Tiểu Dẫn Thư 1 & 2 Gửi Tín Hữu Thê-sa-lo-ních Ðức Ki-tô Tái Lâm Vinh Hiển
	Tiểu Dẫn Thư 1 & 2 Gửi Ti-mô-thêu Thư Gửi Ti-tô Ðức Ki-tô Chủ Chăn Hội Thánh
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Phi-lê-mon Ðức Ki-tô Khiến Chủ Tớ Thành Anh Em
	Tiểu Dẫn Thư Gửi Tín Hữu Hi-bá Ðức Ki-tô Thượng Tế Chúa Cha
	Tiểu Dẫn Thư Thánh Gia-cô-bê Ðức Ki-tô Bần Nhân Thiên Chúa
	Tiểu Dẫn Thư 1 Thánh Phê-rô Ðức Ki-tô Mẫu Gương Ðau Khổ
	Tiểu Dẫn Thư 2 Thánh Phê-rô, Ðức Ki-tô Ðấng Ban Thiên Tính
	Tiểu Dẫn Thư 1, 2 & 3 Thánh Gio-an, Ðức Ki-tô Nguồn Sống Tin Yêu
	Tiểu Dẫn Thư Thánh Giu-đê, Ðức Ki-tô Là Thầy Chân Lý
	Tiểu Dẫn Sách Khải Huyền, Ðức Kitô Là Vua Toàn Thắng
	Phụ thêm : Lối giải thích của Giáo sư Vinh sơn Mo-ra

