
Chế độ mẫu hệ Chăm   

biên khảo - biên khảo 
Tác giả: Inrasara    
13.03.2007 

 
biên khảo  
Inrasara 

 

 

 

Khi chấp nhận công thức: Mẫu hệ = mẫu quyền + chỗ ở theo mẹ(1), người ta thường hiểu mẫu 
quyền như là một chế độ mà người phụ nữ có quyền hành vượt trội trên đàn ông trong nhiều phạm 

vi, lĩnh vực.  

 

Ngược lại, nhất là trong xã hội như xã hội Chăm, diễn biến của sự việc khá phức tạp. Vì có lẽ ít nơi 

nào vị trí của người đàn bà trong xã hội bị xem nhẹ hơn. Hiếm nơi nào đàn ông ít được bảo vệ về 

mặt quyền lợi trong gia đình hơn. Mặc dù Bản dự thảo Hộ luật Chăm của Dương Tấn Phát(2) ra đời 
gần nửa thế kỷ rồi, nhưng không một ai thuộc thế hệ con cháu ông hiểu đầy đủ và ứng dụng Luật ấy 

cả. Còn tinh thần của nó vẫn cứ tiếp tục bị bỏ qua. Giới phụ nữ tiếp tục đổ lỗi cho cánh đàn ông 

Chăm sự vô trách nhiệm đối với gia đình, trong khi giới này lại quy trách cho bên kia việc làm trì trệ 

xã hội. Và xã hội Chăm tiếp tục chuyển biến ì à ì ạch. 

 

Như vậy, đâu là căn nguyên của vấn đề? 

 

Về nguồn gốc của chế độ mẫu hệ Chăm, Nguyễn Khắc Ngữ xét đến 4 nguyên nhân chính. Nhưng 

theo chúng tôi, các nguyên nhân lịch sử, chính trị kinh tế và yếu tố tình cảm ít liên quan đến việc 

hình thành chế độ mẫu hệ Chăm. Bởi người "con" của dân tộc nào mà chẳng do "mẹ" đẻ ra. Hay đâu 

phải chỉ có Chăm mới cư trú trên vùng địa lí khắc nghiệt tương tự đất miền Trung như thế. Mà chính 

nguồn gốc nhân chủng, văn minh mới là nhân tố quyết định. "Người Chăm, theo các nhà khảo cổ, 

vốn là giống dòng Mã Lai - Đa đảo, một vùng thuộc văn minh hải đảo nhận ảnh hưởng văn hóa Ấn - 

Hồi mà hiện nay vẫn còn theo chế độ mẫu hệ. Họ di cư sang miền Nam Trung phần và Nam phần 

nhiều thế kỷ trước Tây lịch, mang theo và bảo vệ mọi phong tục, tập quán cùng chế độ gia đình mẫu 

hệ của họ"(3). Vả lại, có không ít dân tộc trước đó theo mẫu hệ, sau mới chuyển sang phụ hệ. Chăm 
- tại sao cứ mẫu hệ đầu tiên và cuối cùng?  

 

Chúng ta thử tìm hiểu chế độ mẫu hệ Chăm qua dấu ấn nó để lại trong văn chương: truyền thuyết, 

sử thi - trường ca và văn chương bình dân; sau đó nhìn nó qua lăng kính xã hội hôm nay; nêu lên 

một vài nhận định rồi từ đó thử đề xuất một số biện pháp giải quyết. 

 

I. Trong văn chương 

 

1. Theo truyền thuyết, Bà Chúa xứ Thiên Y-A-Na (Damnưy Po Inư Nưgar),(4) chính bà là con nhà Trời 
xuống trần dạy cho người Chăm cày cấy, dệt vải, xây đền tháp và tổ chức công việc triều chính. Có 

thể nói Bà là mẹ đẻ của Vương quốc Champa cổ đại. Truyền thuyết này gắn kết biện chứng với sự 

hình thành và tồn tại của chế độ mẫu hệ Chăm. Nó đẻ ra chế độ này hoặc ngược lại. 

 

Trong quá trình lịch sử, có lẽ cánh đàn ông cũng đã nhiều lần nổi dậy muốn truất phế cái trật tự này 

nên cũng theo truyền thuyết, Po Klaung Garai vào thế kỉ XII đã nghĩ ra một phương thức thử thách: 

thi đào mương. Cuối cùng thắng thế lại thuộc về giới chân yếu tay mềm - Chế độ mẫu hệ được 

khẳng định trở lại (Truyền thuyết Mương Đực - Mương Cái). Cũng có một ý kiến cho rằng, Po Klaung 

Garai là một bậc tiên tri thấu thị, Ngài thấy trước hiểm họa mất nước của vương quốc Champa và 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 1 sur 8



tình trạng li tán của con dân Ngài trong nhiều thế hệ sau này, và Ngài nhận định rằng dân tộc Chăm 

muốn tồn tại, chế độ mẫu hệ cần phải được củng cố. 

 

Mặc dù ở địa vị "trên" nhưng không phải lúc nào người phụ nữ Chăm cũng giành phần hơn về mình 

và cho mình. Khi Hồi giáo nhập địa Champa, qua lý giải Po Inư Nưgar chỉ là Bà mẹ của Vương quốc 

trong lúc Allah mới là Thượng đế tối cao tối đại, thì người Chăm sẵn sàng đưa Đấng mới này lên trên 

Bà Chúa xứ của mình ở bệ thờ mà không ngại ngùng gì cả. 

 

2. Chuyển sang thời đại sử thi, khoảng từ thế kỷ XVII trở đi, qua các tác phẩm nổi tiếng còn truyền 

lại như Akayet Dewa Mưno, Akayet Inra Patra hay Akayet Um Mưrup,(5) hình ảnh và vai trò của phụ 
nữ rất mờ nhạt. Họ chỉ là người mẹ đầy tình yêu thương, người vợ đảm đang hay nàng công chúa 

xinh đẹp cho các vị anh hùng giành giật, sau đó trở thành một chiến lợi phẩm cho kẻ thắng trận sau 

cùng. 

 

Có thể khẳng định rằng đây là biểu hiện rõ nét nhất quan niệm giới tính của tư tưởng Hồi giáo lúc 

này đang tràn vào xã hội Chăm. Trong đó cốt truyện của hai sử thi Akayet Dewa Mưno và Akayet 

Inra Patra được xem là vay mượn từ Hikayat Dewa Mandu và Hikayat Indra Putera của Mã Lai. Riêng 

Akayet Um Mưrup là sáng tác mang tính chiến tranh ý thức hệ tôn giáo Bàlamôn - Hồi giáo. 

 

Vai trò không nổi bật và tiêu cực của phụ nữ trong ba sử thi này khá xa lạ với Chăm, gần như đi 

chệch hẳn dòng chính thống của xã hội mẫu hệ này. 

 

Như vậy, củng cố chế độ mẫu hệ, Po Klaung Garai có phạm sai lầm không? Hay nói cách khác, theo 

chế độ mẫu hệ, người Chăm có bị thiệt thòi to lớn không? 

 

Đứng trước dấu hỏi này, người nói có, kẻ nói không, lại có người trả lời vừa có vừa không. Chớ vội 

vàng đưa ra câu trả lời đối với câu hỏi quan trọng này. Không thể xuất phát từ cảm nhận chủ quan 

hay nguyên nhân đơn lẻ nào, cũng không nên xuất phát từ một lý tưởng cao vời hay một tưởng 

tượng mơ hồ nào để nói rằng chế độ mẫu hệ tác động tích cực hay tiêu cực đối với xã hội Chăm, mà 

phải đi từ hiện trạng của chính chế độ này để xét nó. 

 

Câu hỏi đặt ra: tại sao người Chăm theo chế độ mẫu hệ mà lại không có nữ vương? Po XahInư là 

một nữ anh hùng xuất chúng nhưng cũng không được tôn vương. Tại sao đặc quyền học hành chỉ 

được dành cho con trai, nếu có sự chọn lựa trai/gái? Tại sao trong cả một gia đình nghèo khó, cha 

mẹ và các con gái phải làm việc quần quật suốt ngày để cho quý tử được học hành tới nơi tới chốn? 

Vì danh giá gia đình hay vì con gái đã được thừa hưởng quyền lợi vật chất? Có thể một phần nào đó 

hai nguyên do đều đúng. Nhưng theo chúng tôi, vấn đề này đụng chạm đến một điều quan yếu hơn: 

đó là nhân sinh quan của dân tộc Chăm. Triết lý sống này được thể hiện ngay trong lời ăn tiếng nói 

của quần chúng lao động: 

 

Likei dơng di mưsuh, kamei dơng di mưnưk(6) 

 

Phận của đàn ông là chiến đấu, 

Phận của đàn bà là sinh nở 

 

(Cũng có thể hiểu: Đàn ông chịu đựng về việc chiến đấu, đàn bà chịu đựng về sự sinh đẻ).  

 

Lời nói mộc mạc nhưng rạch ròi này làm sụp đổ mọi phê phán ấu trĩ về chế độ mẫu hệ Chăm. Phận 

của đàn bà là sinh nở, vậy hãy để cho họ cai quản gia đình. Đây là quyền lợi và nghĩa vụ cao cả của 

họ. Riêng phía nam giới, hãy trang bị cho họ đầy đủ vũ khí sắc bén để họ lăn xả vào cuộc chiến lớn 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 2 sur 8



hơn, khốc liệt hơn. Nói khác đi, hãy để cho họ toàn quyền cai quản xã hội. 

 

Theo chúng tôi, đó chính là trung tâm điểm của vấn đề. 

 

3. Nên có thể nói, chỉ lần theo trường ca trữ tình hay sáng tác văn chương dân gian chúng ta mới 

thấu đáo bản chất của chế độ mẫu hệ Chăm. 

 

Đó là thứ chế độ xã hội trong đó phụ nữ vừa là kẻ chinh phục đồng thời là kẻ bị chinh phục. Công 

chúa Islam (Ra Mưkah) trong Ariya Bini - Cam(7) đã làm cho trái tim vị hoàng thân Chăm lao đao 
khốn khổ suốt mấy năm ròng để cuối cùng anh đã mất tất cả: người thân, người tình, rồi cả vương 

quốc. Còn Nai Mưh Rat trong Ariya Xah Pakei thì theo người tình cả ngàn cây số qua hơn 50 làng 

đến: 

 

A taik di drei, bbuk klauh di glai 

 

Áo rách trên mình, tóc đứt vương cây rừng 

 

Cuối cùng là đổ vỡ và tuyệt vọng. Riêng cuộc tình của đôi trai gái khác đạo trong Ariya Cam - Bini thì 

chỉ có cô gái bị cha mẹ trừng phạt, xã hội khinh bị và ruồng bỏ; chàng trai thì không.  

 

Đó là thứ chế độ xã hội vừa coi trọng đàn ông đồng thời xem nhẹ, hất hủi đàn ông tột cùng. Bên 

cạnh câu: 

 

- Kamei jhak binai yơu kra 

Pathang dauk taphia hadah yơu mưh 

 

Đàn bà xấu như khỉ 

Có chồng ngồi kế, sáng tựa vàng. 

 

Người Chăm còn có câu: 

 

- Klak phun gabbak di dhan 

Klak gơp patian twei urang parat 

 

Bỏ cây đi vịn vào cành 

(Như) bỏ họ hàng theo người ngoại tộc. 

 

(Câu này chủ yếu tố cáo thành viên trong họ, nhất là người vợ không nghe ý kiến của tộc họ mà lại 

ngả sang kẻ ngoại tộc (urang parat - tức người chồng) mỗi khi xảy ra mâu thuẫn trong dòng tộc). 

Hay: 

 

Asar bha urang, talang bha gơp 

 

Phần thịt về người, phần xương về họ (hàng) 

 

(Còn khỏe mạnh (asar - vai u thịt bắp) ông (chồng) ra sức làm ăn phục vụ gia đình họ hàng bên nội 

(mẹ), nhưng đến lúc sức cùng lực kiệt (talang - da bọc xương, già, hài cốt sau đám thiêu) lại được 

(bị) trả về họ ngoại (cha) ). 

 

II. Trong thực tế xã hội 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 3 sur 8



 

1. Các biểu hiện chính: 

 

Người con trai khi chưa có vợ, phải làm ăn chung với cha mẹ, nhưng khi đi lấy vợ lại không được chia 

tài sản do công sức mình đóng góp, trong khi người con gái được hưởng phần này (người con trai 

Chăm chỉ hưởng khoản này như là một bố thí). Người đàn ông có gia đình, đóng góp công sức của 

mình để làm ra của cải chung, nhưng vì một lý do bất kì nào mà li dị, hay nếu vợ mất hoặc khi đi lấy 

vợ khác, ông ta không được mang của cải này theo mà phải để toàn bộ chúng lại cho vợ hay người 

thừa tự bên vợ. 

 

Về mặt tình cảm, xử lý chuyện gia đình hầu hết không thuộc quyền người cha mà là thuộc về anh 

trai vợ, cha vợ hay cao hơn, chủ họ (akauk gơp), và lúc này người đàn ông chỉ được coi như urang 

parat: người ngoài(8). Phần con cái, khi vợ mất hay gặp phải trường hợp li dị, người đàn ông Chăm 
cũng không được quyền dẫn con cái theo mình mặc dù những đứa con này đều mang họ cha. Chua 

xót hơn cả, là khi người chồng mất đi, gặp trường hợp hai họ có mối bất hòa, bên vợ có quyền hủy 

bỏ phận sự đối với hài cốt urang parat này. 

 

Nhưng chúng ta đừng vội thất vọng. Người đàn ông Chăm cũng đã biết nắm lấy cơ hội để vùng dậy 

tiếm quyền. Chúng tôi tạm đặt tên cho nó là quyền nằm lì và quyền bỏ đi. 

 

Khi xét thấy chú rể được kén về không nên thân, gia đình hay họ hàng bên gái quyết định mang trả 

của nợ trở lại nguyên quán; chú rể có quyền nằm lì, và hầu như mọi trường hợp, bên đàng gái cũng 

phải chào thua vị anh hùng bất đất dĩ này. Ngược lại, khi xét thấy không thể chung sống với vợ mình 

nữa, người đàn ông Chăm có thể bỏ đi mà không bị trừng phạt (người Chăm không có luật trah (bồi 

thường duyên) như một số dân tộc anh em ở Tây Nguyên). 

 

Ngoài các trường hợp vừa nêu, gặp tình huống người chồng không chịu đựng nổi mẹ của những đứa 

con của mình nhưng vẫn không thể bỏ đi, ông ta có quyền đi lấy vợ hai mà không bị xã hội lớn tiếng 

lên án. Bên cạnh đó, có trường hợp gia đình bên chồng không có con gái giữ nhà, người đàn ông 

Chăm có thể yêu cầu ông bà nhạc cho vợ sang ở nhà mình để phụng dưỡng cha mẹ già. Ngoài ra, 

bên đàng gái luôn luôn ở trong tư thế phục dịch bên chồng như là một sự trao đổi "biết điều". 

 

Khing anưk urang, asơu sang urang jang thơv krưn 

 

Lấy chồng, đến con chó nhà chồng mình cũng phải biết đến. 

 

Đó là những đặc quyền hiếm hoi của phái mạnh trong gia đình Chăm. Nhưng đó chỉ là những đặc 

quyền mang tính tiêu cực đầy tai hại. 

 

Đến đây, chúng tôi cũng xin mở ngoặc để nói về quyền hạn của người đàn ông Chăm và đàn bà Việt 

trong gia đình. Theo chỗ chúng tôi hiểu, khi bàn về khía cạnh này, Nguyễn Khắc Ngữ đã đứng trên 

quan điểm duy lợi, nên ông đã có những nhận định lệch lạc(9). Trong khi ngược lại, về mặt tinh thần, 
người đàn ông Chăm có những ưu thế hơn hẳn đàn bà Việt: anh ta có ưu quyền về học hành, có một 

tư thế hiên ngang khi bước vào một gia đình xa lạ, không bị xét nét một cách nghiêm khắc, không 

mang theo của hồi môn nhưng lại được trang bị vũ khí trí tuệ, và nếu bất bình, có thể ra đi tay 

không không mặc cảm. Để rồi lăn xả vào cuộc chinh phục mới với vũ khí tinh thần của mình (đấy là 

một lẽ công bằng đáng trân trọng), và nhất là uy thế tinh thần của họ trong mắt đàn bà Chăm: 

 

Kamei siam binai chai yang 

O hu pathang yuw harơk girwak 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 4 sur 8



 

Đàn bà đẹp như tiên 

Không chồng ngồi bên như cỏ cú. 

 

Đó cũng là chế độ xã hội vừa tôn vinh bằng cách thôi thúc đàn ông lăn xả vào trường chiến đấu 

ngoài xã hội đồng lúc muốn họ chìm nghỉm hay mắc kẹt trong xó xỉnh thôn xóm hẻo lánh. Người vợ 

Chăm luôn muốn níu chân (ikak takai) chồng ở lại trong khuôn viên hàng rào (tapơng paga ala sang) 

để phục vụ mình, giữ mồ giữ mả (khik kut khik tathat) để phụng sự họ hàng mình, để cuối cùng cả 

hai cùng chết chùm trong ao nhà (ia bblung dung gơp). Nhưng ở một chiều hướng khác, chị em cũng 

đã chịu hi sinh, ẩn mình cho và dưới vinh quang của chồng: 

 

Hadiip krah ngap hadah bbauk pathang 

 

Vợ sáng làm sang mặt chồng. 

 

Chính dưới dấu hiệu của tư tưởng này mà Bà tổ Quê hương (Muk Thruh Palei) đã soạn nguyên một 

Tập gia huấn ca (Kabbon Muk Thruh Palei)(10) dạy cho phụ nữ Chăm công - ngôn - hạnh (không hiểu 
sao Bà không nhắc đến dung lấy một lần). Từ việc thêu thùa, bếp núc đến chuyện tổ chức gia đình; 

từ đối xử với người ở, chồng con, đến các vị khách của chồng; từ ruộng nương đến buôn bán, từ sản 

xuất đến tiết kiệm… tất cả chỉ cho con được vui sướng, chồng được mở mặt mở mày ngoài xã hội. 

 

2. Thử đi tìm nguyên nhân: 

 

Cấu trúc nền tảng của chế độ mẫu hệ Chăm: đàn ông - xã hội, đàn bà - gia đình. Nhưng biểu hiện 

nhập nhằng giữa "thả" và "níu" trong xã hội Chăm hiện đại không phải là không có nguyên do sâu xa 

của nó. Có lẽ cư dân của Champa xưa đã không trải qua bi kịch này, nhưng hôm nay… người vợ, 

người mẹ Chăm không dám cho chồng, con đi xa. Họ sợ mất. Ai mà chẳng sợ mất, nhưng Chăm đã 

mất nhiều rồi; vả lại cộng đồng Chăm quá nhỏ bé, ít oi. Mất vào tay người khác, vào tay phụ nữ tộc 

khác. 

 

Như vậy, khi có điều kiện được "thả" đi xa, cánh đàn ông Chăm hay vượt rào. Người chưa vợ vượt 

rào đã đành, ngay cả kẻ đã có vợ ở quê hẳn hoi cũng "phá giới". Sự vụ này chúng ta có thể điểm 

danh các khuôn mặt nổi tiếng (và có thực tài) của Chăm những năm 60 - 70. Có nhiều nguyên nhân, 

nhưng chủ yếu đều do hoàn cảnh, môi trường đẩy họ vào tình thế ấy. Nhưng dẫu thế nào đi chăng 

nữa, đây lại là một hậu quả (hệ quả) không phải không thường gặp: khi đã ở bờ bên kia của cống 

hiến, họ mang talang (thân tàn) trở về với mẹ, vợ cũ. 

 

Đó là nguyên nhân tâm lí - xã hội khiến phụ nữ Chăm có khuynh hướng "cột" chồng, con cùng ở nhà, 

plây. Một nguyên nhân quan trọng khác nữa liên quan đến tôn giáo - tín ngưỡng. Đi xa, không được 

ai "chăm sóc" chu đáo, đứa con Chăm dễ bị chết hoang (mưtai bhaw: chết không được thực hiện một 

số nghi thức tôn giáo, chết bởi bom đạn, bất đắc kì tử…), hài cốt không được đưa vào Kut chính, mà 

phải để ở Kut Lihin. Rồi cả đàn con cháu của kẻ mang hai dòng máu cũng phải chịu hoàn cảnh đáng 

"sợ" này. Đấy là điều gây đau lòng cho các bà mẹ Chăm. Mãi đến tận hôm nay chưa dứt. 

 

Ngày nay, nghĩa là từ hơn một thập kỉ qua, bởi kế sinh nhai chế độ mẫu hệ Chăm cũng đã "thả" cho 

đàn ông Chăm đi nhiều. Nhưng tâm lí sợ hãi không được đưa vào Kut vẫn luôn có mặt ở người Chăm. 

 

Theo tôi, đó là hai nguyên nhân chính, nguyên nhân quyết định như hai lực cản trì níu xã hội của chế 

độ mẫu hệ Chăm hôm qua và hôm nay. Giải tỏa nó không thuộc các chị em mà là ý thức trách nhiệm 

của đàn ông. 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 5 sur 8



 

- Vấn đề tôn giáo - tín ngưỡng trong cuộc sống văn minh hiện đại, chúng ta có thể vượt qua. Và thực 

tế hôm nay, xu hướng tâm lí mong được quần cư trong Kut cũng đã suy giảm, cả cửa Kut cũng đã 

rộng mở hơn trước rất nhiều. Cho con cháu chết không lành và cả con lai nữa. 

 

- Tâm lí sợ mất! Con trai được xã hội Chăm nuôi nấng cho sức dài vai rộng praung pha praung bira, 

đã không trở về cùng góp sức, tài đẩy bánh xe xã hội Chăm đi tới, mà lại tìm thoát, từ bỏ trách 

nhiệm. Không đất dụng võ hay trốn tránh ? Khinh chê cô gái quê mùa hay tự cho mình ngon lành? 

Nhưng nếu ông thực sự ngon lành, tại sao lại sợ lấy nàng, "chuyển hóa" nàng, từ đó cùng nhau vực 

xã hội dậy? 

 

Trả lời được các câu hỏi này, các vấn đề của mẫu hệ Chăm sẽ không còn là vấn đề nữa. 

 

3. Một vài nhận định và giải pháp 

 

"Đàn ông sinh ra cho chiến tranh, đàn bà sinh ra cho sinh nở. Nhưng cả hai phải nâng hồn mình lên 

cao". Nietzsche nói thế. Và ở nơi khác, ông để cho Zarathoustra lên tiếng: "Các người không phải chỉ 

việc sinh sôi nẩy nở cho thật nhiều mà phải biết nâng giòng giống lên cao". Đây là tư tưởng tìm được 

tiếng nói đồng thanh đồng khí nơi tinh thần chế độ mẫu hệ Chăm. 

 

Nhưng từ mấy thập kỉ qua, chế độ mẫu hệ Chăm đã và đang phát triển theo chiều hướng không 

thuận lợi. Thanh niên Chăm, qua khu vườn hôn nhân, chẳng những không nâng được tâm hồn mình 

lên cao mà vô tình còn đầu độc cả những thế hệ tiếp nối. Người đàn ông Chăm tự đánh mất vai trò 

của mình đối với lịch sử; và trong giai đoạn vừa qua, công tác xã hội của họ đa phần chỉ lẩn quẩn 

trong thôn, ngoài xã nên dễ bị phía phụ nữ ràng buộc, thao túng. 

 

Kamei thauk tapung đung bai / Likei ngap kajang lang ciew 

 

Đàn bà cơm nước nồi xoong / Đàn ông làm rạp trải chiếu. (Phục vụ cúng tế) 

 

Không ít người đàn ông Chăm ngày càng tự tầm thường hóa mình, yếu đuối và vô trách nhiệm, cả 

trong gia đình lẫn ngoài xã hội. Và họ đang có xu hướng an phận và phó mặc. Nên từ đó, quan niệm 

lạc hậu về urang parat hay urang dauk apah có cơ hội phục hồi. Phái yếu, được thế, càng lấn lướt. 

Và càng lấn lướt thì càng dễ đưa gia đình như là một hạt nhân của xã hội đi vào con đường lệch lạc 

tai hại. Vì trên thực tế, đại đa số phụ nữ Chăm không được trang bị tri thức đến nơi đến chốn. 

 

Rồi khi đã được chế độ mẫu hệ chấp cánh, đa số họ bay luôn, không ngoảnh lại plây, hoặc nếu quay 

lại cũng chỉ để tham quan hay hội hè lễ lạc. Chứ ít khi hoặc hiếm người dám gánh lấy (gánh theo ý 

nghĩa nguyên thủy của chế độ mẫu hệ) trách nhiệm xã hội, một xã hội đang chuyển động ì ạch. 

 

Như vậy, không phải chúng ta đã có một chế độ gia đình tồi tệ mà chính bản thân chúng ta đã xử sự 

một cách không thích đáng. Do đó, không cần thiết đả phá chế độ gia đình mẫu hệ. Vì dẫu sao, giữa 

cuộc bon chen hỗn độn dễ sa ngã trong cuồng lưu văn hóa tốc độ chủ lợi hiện nay, nó cũng đã bảo 

lưu được những nét đẹp tinh thần đáng trân trọng. 

 

Việc không có hiện tượng đĩ điếm, ăn xin trong xã hội Chăm là một sự lạ. Nếu rủi ro ở trong mong 

(chi họ) ông bị neo đơn và mất khả năng kiếm sống, người trong họ sẽ thay nhau đùm bọc ông. Và 

khi ông chết, chính họ góp công, của cho ông được hưởng các lễ nghi cúng tế tối thiểu để ông về an 

cư trong kut. Ông không được quyền ăn xin. Và cô - cô không được quyền làm đĩ. Như thế sẽ mất 

mặt cả giòng họ. Không ít người nghĩ đó là vì sĩ diện: 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 6 sur 8



 

Dak lihik kabaw yuw, dauk hơn di mưluw bbauk 

 

Thà mất đôi trâu còn hơn mất mặt. 

 

Nhưng nếu tìm hiểu thấu đáo, chúng ta thấy sự kiện này cắm rễ trong một miền đất nền tảng hơn: 

chế độ mẫu hệ. Bởi chế độ mẫu hệ Chăm ít cho phép phụ nữ rời bỏ plây - nói khác đi là rời bỏ kut 

(hay ghur). Adat drei kamei khik sang (phận gái giữ nhà). Người đàn ông có thể vùng vẫy bốn 

phương trời, có thể lấy người dị tộc, nhưng đàn bà thì ở lại, gắn chặt đời mình trong phạm vi thôn 

xóm, ít khi (và không có cơ hội) lấy chồng không là đồng tộc của mình. Giữ, bám giữ mảnh đất cha 

ông, phong tục tập quán xưa cũ, chịu đựng và hy sinh. 

 

Do đó, có thể nói người Chăm khá "thuần chủng" theo dòng máu mẹ. Bởi người đàn ông Chăm nếu 

có con với người dị tộc thì mấy đứa con này cũng bị "xuất" ra khỏi họ luôn. Chúng ta thường nói đùa 

là người Chăm có thứ tôn giáo không muốn người ngoài vào đạo của mình (cả Bà Chăm Cam Ahier 

lẫn Bàni Cam Awal cũng thế). 

 

Hôm nay, đã có hàng trăm đàn ông Chăm có trình độ trên đại học "xuất" plây đến làm việc ở các 

tỉnh thành khác trên mọi miền đất nước (và cả nước ngoài nữa), đã có hàng chục gia đình Chăm 

Ninh Thuận và Bình Thuận vào các thành phố lớn dựng nghiệp, và ít nhiều thành công. Giới chị em 

Chăm cũng có người là bác sĩ, y sĩ, kĩ sư, giáo viên… Họ vừa để cho các ông đi vào xã hội, vừa tự cho 

phép mình cùng tham gia gánh trách nhiệm xã hội.  

 

Đó là nét đặc trưng của chế độ mẫu hệ Chăm. Chúng là truyền thống, là một trong năm thành tố cơ 

bản để tạo mô hình gia đình Chăm ngày nay mà chúng tôi mạo muội gọi là mô hình 5T: Truyền 

thống, tri thức, thích nghi, tiền và tiên tiến. 

 

- Truyền thống: đó là sự hiểu biết về những đóng góp của cha ông ở quá khứ như kiến trúc, điêu 

khắc, văn học nghệ thuật… Bảo tồn, tiếp thu và sáng tạo (tại sao không?) trên nền tảng cái đã có. 

 

- Tri thức: học hỏi và tiếp cận cái mới, đón nhận mọi sự dị biệt của các nền văn hóa với tinh thần 

khiêm cung không mặc cảm. 

 

- Thích nghi với hoàn cảnh hiện tại của mình (không tiếc nuối quá khứ vàng son), với cuộc sống hiện 

đại mà không để bị đồng hóa. Tâm lý sợ mất như mất chữ viết, mất váy phụ nữ… luôn ám ảnh chúng 

ta. Akhar thrah, hay lắm! Nhưng Chăm Tây đã dùng mẫu tự khác rồi. Như vậy tính thống nhất đã 

không còn. Như vậy đâu là lối thoát cho ngôn ngữ Chăm hôm nay? Còn các cô gái của ta đang đi 

ngược dòng "văn minh": trong khi dân (các cô, các bà) thành phố đang đua nhau mặc váy với những 

cách điệu đẹp mắt thì chúng ta lại vứt nó ở lại quê nhà và xỏ vào quần hai ống. Chuyện như đùa! 

 

- Tiền: Nghĩa là biết làm ra tiền và biết cách tiêu tiền. Không phải cứ con trâu đi trước cái cày đi sau. 

Không phải cứ có cái ăn là cứ thong thả đi tìm cái nhậu. Phát triển nhiều ngành nghề, mở rộng thị 

trường… Ví dụ: thổ cẩm không chỉ sản xuất lẻ để "đi Chru" mà phải tìm đất tiêu thụ ở các thành phố 

lớn, tìm thị trường ở nước ngoài. Có tiền để phát triển giáo dục, văn hóa… 

 

- Tiên tiến: Thực sự hòa nhập vào dòng chảy mới của đời sống hiện đại! Không thỏa mãn với quá 

khứ dù nó có cao lớn đến đâu. Không dừng lại ở mức trung bình của hiện tại. Chúng ta tiếp thu các 

tinh hoa văn hóa các dân tộc của đại gia đình dân tộc Việt Nam, của nhân loại và chúng ta có quyền 

nuôi hy vọng mình cũng sẽ là một tinh hoa để cống hiến trở lại cho đất nước, cho nhân loại. 

 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 7 sur 8



* 

 

Đó là một hoài vọng. Để biến hoài vọng đó thành hiện thực, bên cạnh việc cần thiết phải áp dụng 

một cách đúng đắn và linh hoạt Luật Hôn nhân và gia đình vào thực tế phong tục tập quán Chăm; 

người Chăm, cả đàn ông lẫn đàn bà, phải học cách thay đổi lề lối suy tư về mình và về người khác 

phái, cũng như phải chịu mở cửa nhìn ra thế giới bên ngoài. 

 

Với phụ nữ, điều cần thiết là phải nâng cao trình độ nhận thức, để không những chỉ hỗ trợ chồng 

trong công tác xã hội thôi, mà chính mình cũng phải có khả năng xốc vác xã hội. Với đàn ông, phải 

giành lại vị thế xứng đáng của mình như là một người không lãng tránh trách nhiệm gia đình và như 

là một chủ nhân của xã hội tương lai. 

 

Với cả hai, cần thiết giải phóng mình ra khỏi khuôn khổ hàng rào chật chội (gia đình, làng xóm) với 

những phong tục tập quán phiền toái của nó, cần có trách nhiệm rõ ràng trong việc nuôi dạy con cái, 

và nhất là không nên kìm chân nhau mà phải hỗ trợ nhau trong công tác xã hội. Khi đó, một chế độ 

mẫu hệ mới, chế độ mẫu hệ tiên tiến sẽ ra đời, và chúng ta sẽ được sống hạnh phúc dưới một gia 

đình hòa hợp trong một xã hội tiến bộ. 

 

Tham luận: Bản sắc Dân tộc trong Văn hóa - Văn nghệ, Trung tâm Quốc học,  

Tp. HCM tháng 1. 2001 

 

_____________________________ 

Chú thích: 
(1) Bửu Lịch, Nhân chủng học và lược khảo thân tộc học, Lửa Thiêng, Sài Gòn, 1970, tr. 343. 

(2) Nguyễn Khắc Ngữ, Mẫu hệ Chàm, Trình Bày, Sài Gòn, 1967, Phần phụ lục 

(3) Nguyễn Khắc Ngữ. Sđd, tr. 28-33. 

(4) Inrasara, Văn học Chăm I, Nxb VHDT, 1994, H., tr. 36 - 39. 

(5) Inrasara, Văn học Cham II. Trường ca, Nxb. VHDT, H., 1996, tr. 209-263. 

(6) Inrasara, Văn học dân gian Chăm, Nxb. VHDT, H., 1995 

(7) Inrasara, Văn học Chăm I, tr. 296 - 321. 

(8) Chúng ta cũng cần lưu ý đến một trường hợp thú vị giữa quan niệm của người Chăm về người 

chồng: urang dauk apak (người ở thuê) và người Menangkabau (Sumatra): urang samando (người 

mượn). 
(9) Nguyễn Khắc Ngữ. Sđd. tr. 105-111 

(10) Inrasara, Văn học Chăm II, tr. 227 - 247. 

http://tieulun.hopto.org:25000 - 8 sur 8


