


 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 144, tháng 11.2022, do Phật Học Viện Quốc Tế (California) 
và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro (California) ấn tặng. 
Kính nguyện quí tự và chư phật-tử được hưng long, an lạc để hoằng truyền và 
hộ trì Phật Pháp. 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   internet 
 

LIÊN LẠC: 

• Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

• Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

• Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

hoặc Zelle số phone: 714.266.4171 

(Memo ghi “Ủng hộ CP” -  
xin gọi hoặc nhắn tin trước khi zelle)  

* 

 

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thường trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước mong 
pháp mầu của Phật sẽ được lưu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 

 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  144 

THÁNG 11.2023 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ 
GIỚI (Diệu Âm lược dịch), tr. 3 

 KHÍ HẬU XỨ HOA KỲ - 2023 
(thơ ĐNT Tín Nghĩa), trang 6 

 NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA TƯ 
TƯỞNG DUY THỨC, t.t. (HT. 
Thích Thắng Hoan), trang 7 

 KAPPA, TÊN CƯỚP (Thiền sư 
Bankei – TN Trí Hải dịch), tr. 10 

 NHU CẦU CỦA CON NGƯỜI 
(HT. Thích Thái Hòa), trang 11 

 6 BÀI HÁN THI CỦA BẠCH CƯ 
DỊ (Pháp Hoa dịch), tr. 12 

 HÒA THƯỢNG THÍCH TUỆ SỸ 
- CHỨNG NHÂN LỊCH SỬ 
GHPGVNTN (HT. Thích Nguyên 
Siêu), trang 13 

 CHỈNH NGÕ TÂM, RỜI XA... 
(thơ Minh Đạo), trang 16 

 KHÔNG DỄ NÓI LỜI LÀNH 
(Quảng Tánh), trang 17 

 LIÊN KHÚC LÁ VÀNG LÁ 
XANH (thơ Vĩnh Hữu – Tâm 
Không), trang 18 

 SƠ QUÁT VỀ CỘI NGUỒN 
VỌNG TƯỞNG QUA DUY THỨC 
HỌC (Khánh Hoàng), trang 19 

 TRUNG ĐẠO (thơ Tiểu Lục Thần 
Phong), trang 22 

 VÍ DỤ VỀ CON KIẾN (Thích 
Tâm Nhãn), trang 23 

 ĐI THEO CÙNG MÙA THU, 
SÔNG... (thơ Trần Hoàng Vy), 
trang 24 

 GIỮ GIỚI CẨN THẬN SẼ GIẢI 
THOÁT (Nguyên Giác), trang 25 

 ĐỌC BÀI “THỦY ĐIỆU CA 
ĐẦU” CỦA TÔ ĐÔNG PHA 
(Lam Nguyên), trang 28 

 VỀ XUÔI MƯA NGUỒN... (thơ 
Tịnh Bình), trang 29 

 SỐNG HỶ XẢ ĐỂ DŨNG TIẾN 
(Nhóm Áo Lam), trang 30 

 VẤN ĐỀ THÂN GIÁO CỦA MỘT 
HUYNH TRƯỞNG GĐPT (Tâm 
Quả), trang 31 

 DẠO CỬA KHÔNG... (thơ Trúc 
Nguyên– Th. Chúc Hiền), tr 32 

 CÂU CHUYỆN THƯƠNG TÂM 
CỦA CA NƯƠNG TÚ THANH... 
(ĐNT Tín Nghĩa sưu tập), tr. 33 

 TÌM HIỂU THUYẾT “NGŨ 
THỪA” TRONG PHẬT GIÁO 
(TN. Hằng Như), trang 39 

 GIEO MÈ (thơ TM Ngô Tằng 
Giao) trang 43 

 QUÁN QUÂN NOBEL VĂN 
CHƯƠNG 2023 – JON 
FOSSE... (Huỳnh Kim Quang), 
trang 44 

 VÔ BIÊN KHÔNG GIAN (thơ 
Diệu Viên), trang 47 

 BÚN XÀO NGHỆ CHAY (Đào 
Thị Bích Châu), trang 48 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven 
N), trang 49 

 MỘT PHẬT TỬ HẢI NGOẠI 
(Thanh Nguyễn), trang 51 

 CỎ CÂY VÀ PHẬT PHÁP (Đạo 
Sinh), trang 53 

 THANH VĂN TẠNG ĐẾN TÍCH 
LAN (Thích Thanh An), trang 54 

 BỐ THÍ THÂN MẠNG (Truyện 
cổ Phật giáo), trang 58 

 LỢI LẠC TỪ PHÁP MÔN TỊNH 
ĐỘ (TL Đào Mạnh Xuân), tr. 59 

 ĐỘC HÀNH, THƠ HAIKU (thơ 
Hoàng Long), trang 60 

 CỞI TRÓI tập 1 – chương 6, 
t.t. (truyện dài Vĩnh Hảo), tr. 61 

 HIỀN SĨ (thơ Đồng Thiện), 
trang 65 

 STORY OF THE GIVER OF 
THE FIRST-FRUITS... (Daw 
Tin), trang 66 

 MÙA THU VÀ NIỀM HẠNH 
PHÚC... (thơ Hoàng Thục 
Uyên), trang 67 

 MỆT MỎI (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 68 

 CHÂN LÝ, ĐỊNH HƯỚNG (thơ 
Minh Trí), trang 69 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Thö  Toøa  Soaïn 

CƠN MÊ DÀI 

Lá thu đã rơi; vàng ngập quanh 
những gốc cây già cỗi, tràn lấn qua 
những con đường nhỏ trong khu xóm. 
Nhưng ngoài đường lớn, hàng thông vẫn 
xanh lá bất kể thu đông. 

Đâu đó trên khắp các trang báo, 
người ta vẫn như mọi năm, nói về mùa 
thu lá vàng, và nói về vô thường biến 
dịch. Có vẻ như lý vô thường đã được 
hiểu là cái thường nhất của thế gian, 
như kinh điển từng minh thị từ hơn hai 
nghìn năm qua (1). Lý này không còn xa 
lạ với những người học đạo, hiểu đạo 
ngày nay. Nhưng học, hiểu về vô thường 
để làm gì? 

Vô thường là cơn động chuyển sinh-

diệt miên tục (2), một cách hiển nhiên 
của các hiện tượng tâm lý và ngoại giới, 
trên từng sát-na nhỏ nhiệm nhất của 
thời gian. Hiện tượng này, nếu chỉ thấy, 
hiểu một cách tổng quát và hời hợt, hoặc 
chỉ nói suông như một lời cảm thán, sẽ 
chẳng mang lại lợi ích gì ngoài niềm an 
ủi nhất thời, nếu không muốn nói là chỉ 
gợi cho ta một ý niệm bi quan trước 
cảnh già, bệnh, chết. Trong khi đó, quán 
chiếu thường xuyên và sâu xa về vô 
thường là một phép thiền định có thể 
dẫn đến sự buông xả, dứt bỏ những tà 
kiến, vọng niệm, và sự chấp thủ đối với 
tâm, thân và ngoại cảnh. 

Từ nơi vô thường, từ nơi già, bệnh, 
chết của chúng sinh mà đức Phật xuất 
hiện ở đời để trình bày những gì mà ngài 
đã chứng nghiệm, và hướng dẫn phương 
cách vượt khỏi chúng (3). Chính từ vô 
thường mà nghiệm ra sự thực về khổ 
não của chúng sinh. Chính từ vô thường 
mà nghiệm ra không có một thực ngã 
(vô ngã) (4), một thực thể độc lập cố 
định, bởi vì tất cả tâm và cảnh đều có 
liên hệ hỗ tương, duyên với nhau mà 
sinh và diệt. 

Chúng ta sinh ra nơi đời này là đã 
trầm mình trong một cơn mê dài. Có 
những khoảnh khắc tỉnh thức, nhưng 
cũng chỉ thoáng qua, rồi lại tiếp tục mê 
mộng. Biết thân này vô thường từ lâu, 

nhưng vẫn đắm trước, trói buộc. Biết 
tâm này, với suy tưởng và cảm giác, là 
vô thường, mà vẫn cứ bám chặt, 
không rời. Biết là sai mà không chịu 
sửa. Biết là hệ lụy mà không chịu cởi 
trói. Khổ não đi theo suốt cuộc đời là vì 
lẽ đó. 

 

Lá thu điểm tô cả một công viên 
tĩnh mịch bằng những mảng màu 
vàng, cam, đỏ. Hãy cứ tận hưởng vẻ 
đẹp của thiên nhiên trong từng phút 
giây tĩnh lặng. Nhưng trong những cơn 
sóng chập chùng của sinh, trụ, dị, diệt 
(5), một lúc nào đó, hãy thể nghiệm 
một cách chân xác về bản chất vô 
thường của mọi sự, mọi vật. Có như 
vậy, mới có thể ra khỏi cơn mê dài, ra 
khỏi cuộc trầm luân khổ ải từ nhiều đời 
kiếp. 

 

 

___________ 

 

1) “Vô thường thị thường” (無常是常) Vô 
thường chính là lẽ thường (được cho là 
xuất xứ từ Kinh Pháp Hoa; người viết 
chưa xác thực). 

2) Trường kỳ và liên tục 綿續. 

3) “Phật nói Kinh Vô Thường”, Tam tạng 
Pháp sư Nghĩa Tịnh dịch ra chữ Hán, 
HT. Thích Trí Thủ dịch ra chữ Việt. 
Trong bài kinh ngắn này, đức Phật dạy 
“thế gian có ba pháp không thể yêu, 
không trong sạch, không thể muốn, 
không vừa ý. Ba pháp là gì? Là già, 
bệnh, chết. Này các Tỳ kheo, nếu trong 
thế gian không già, bệnh, chết thì Như 
Lai ứng chánh đẳng giác không xuất 
hiện ra đời vì các chúng sanh nói pháp 
đã chứng và cách điều phục.” 

4) Ba pháp ấn (ba dấu ấn nền tảng) của 
giáo lý Phật là Vô thường, Khổ và Vô 
ngã. Giáo lý nào được cho là Phật nói 
mà không y cứ nơi ba pháp ấn này thì 
cần nghiệm xét lại. 

5) Sinh, trụ, dị, diệt: bốn tướng trạng vô 
thường của thân tâm. Thành, trụ, hoại, 
không: bốn tướng trạng vô thường của 
thế giới. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

và tâm linh bằng cách tìm 
hiểu bản chất của thực tế, 
tâm trí và bản thân. Kết quả 
bao gồm việc giúp các học 
viên đào sâu và làm phong 
phú thêm việc thực hành 
thiền định của họ, nâng cao 
chánh niệm và hạnh phúc. 

Phật giáo & Vật lý lượng 
tử dành cho tất cả sinh viên 
tương lai; không cần có kiến 
thức trước đây về Phật giáo 
hay vật lý lượng tử. Khóa 
học hướng dẫn sinh viên 
thông qua một loạt các 
nguyên tắc, lý thuyết và ứng 
dụng thực tế sâu sắc. 

Trung tâm Phật giáo 
Jamyang Luân Đôn được 
thành lập vào năm 1978 để 
tạo điều kiện thuận lợi cho 
việc nghiên cứu và thực 
hành Phật giáo Tây Tạng. 
Trung tâm cũng liên kết với 
Hội Bảo tồn Truyền thống 
Đại thừa (FPMT) dưới sự chỉ 
đạo tâm linh của Lạt ma 
Zopa Rinpoche, và cung cấp 
một chương trình giảng dạy 
có cấu trúc gồm các khóa 
học và lớp học về triết học 
và thực hành Phật giáo. 

(Buddhsitdoor Global – 
September 8, 2023) 

Poster của chương trình 
‘Phật giáo và Vật lý lượng tử ’ 

với ảnh của các diễn giả 

Photo: Science & Wisdom 
LIVE  

 

 

HOA KỲ: Thành phố 
Wichita chứng kiến sự 

tăng trưởng phi thường về 
dân số theo đạo Phật  
Thành phố Wichita, 

Kansas, với dân số 393,000 
người, là nơi có số lượng 
Phật tử ngày càng tăng qua 
sự nhập cư từ một số nước 
châu Á và sự bùng nổ quan 
tâm của người dân địa 
phương. Thành phố này hiện 
có hơn 12 tăng đoàn Phật 
giáo, theo giáo sư tôn giáo 
Gordon Melton của Đại học 
Baylor, người thu thập dữ 
liệu cho một cuộc điều tra 
dân số tôn giáo quốc gia Hoa 
Kỳ. 

Ở Wichita, một số cộng 
đồng Phật giáo được xây 
dựng xung quanh những 
người nhập cư từ các quốc 
gia cụ thể. Chùa Pháp Hoa là 
một trong số đó. Được thành 
lập lần đầu tiên bởi những 
người nhập cư Việt Nam vào 
những năm 1980, ngày nay 
chùa này có nhiều thế hệ 
người Mỹ gốc Việt tổ chức 
các lễ hội văn hóa và ngày 
lễ Phật giáo. 

Bên kia thành phố, ngôi 
chùa của người Lào cũng 
đang phát triển: một thiền 
đường mới vừa được khai 
trương trong tháng 9 này. 

Khoảng 10 năm trước, 
cộng đồng người Lào bắt đầu 
chứng kiến sự phát triển 
đáng chú ý khi một số tu sĩ 
đến Wichita để hướng dẫn 
họ. 

Tại những nơi khác ở 
Wichita là Trung tâm Thiền 
Kansas, được thành lập vào 
năm 2012 bởi tu sĩ người 
Tích Lan Bhante Ratana. 
Ngoài công việc của mình 
với những người Tích Lan 
trong thành phố, Ratana còn 
nhận thấy tiềm năng tiếp 
cận những người không theo 
đạo Phật. 

Ngoài ra còn có các Tăng 
đoàn Thiền tông và Tây 
Tạng, cũng như một cộng 
đồng tín đồ của cố Thích 

Nhất Hạnh và những Tăng 
đoàn khác. 

(Buddhistdoor Global – 
September 12, 2023) 

Chùa Pháp Hoa của người 
Việt (ảnh trên) và Trung 

tâm Thiền Kansas của Tích 
Lan tại Wichita 

Photos: kmuw.org 

 

ANH QUỐC: Phật giáo và 
Vật lý lượng tử: Khoa học 

& Trí tuệ TRỰC TIẾP ra 
mắt chương trình học 

trực tuyến mới  
Khoa học & Trí tuệ TRỰC 

TIẾP (Science & Wisdom 
LIVE), một dự án của Trung 
tâm Phật giáo Jamyang 
Luân Đôn, đã công bố ra 
mắt chương trình học trực 
tuyến mới có tên ‘Phật giáo 
& Vật lý lượng tử’. Khóa học 
trực tuyến này tập trung 
vào sự giao thoa giữa triết 
học Phật giáo và khoa học 
như một phương tiện để 
phân tích tâm trí và điều tra 
bản chất của thực tại và bản 
ngã. 

Khóa học nhằm mục đích 
giúp sinh viên phát triển sự 
hiểu biết sâu sắc hơn về 
mối liên hệ giữa khoa học 



 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

HÀN QUỐC: Phiên âm văn 
bản Phật giáo thời Goryeo 

hồi hương từ Nhật Bản 

Một bản chép lại kinh Phật 
được viết bằng vàng trên giấy 
nhuộm chàm từ thời Goryeo đã 
được Nhật Bản trao trả về Hàn 
Quốc, Cơ quan Quản lý Di sản 
Văn hóa (CHA) cho biết hôm thứ 
Năm 15-6-2923. 

Bản thảo này là Tập 6 của 
"Saddharmapundarika Sutra" - 
còn được gọi là "Kinh Pháp 
Hoa", được làm bằng giấy 
nhuộm chàm theo dạng xếp 
nếp, và bìa trước của nó được 
trang trí với họa tiết bốn 4 hoa 
sen có dây leo được vẽ bằng 
vàng và bạc. 

Những đường nét vàng tinh 
tế và dày đặc cho thấy bản thảo 
lóng lánh này được sản xuất vào 
thời kỳ cuối của Vương quốc 
Goryeo 918-1392, theo CHA,.  

Không rõ hiện vật này đã 
được đưa ra khỏi đất  nước như 
thế nào, theo CHA. Cơ quan này 
cho biết chủ sở hữu trước đó, là 
người Nhật, đã mua tập kinh từ 
một cuộc đấu giá tư nhân vào 
năm 2012 và bày tỏ ý định bán 
nó cho Quỹ Di sản Văn hóa Hàn 
Quốc ở nước ngoài vào tháng 6-

2022. Sau nhiều vòng điều tra 
và đàm phán chuyên sâu, chính 
phủ đã hồi hương thành công nó 
vào tháng 3. 

Văn bản của tập kinh được 
viết trên 108 trang theo định 
dạng 6 dòng dọc mỗi trang với 
17 Hán tự trên mỗi dòng.  

(The Korea Times – 
September 14, 2023) 

Tập 6 của "Kinh 
Saddharmapundarika", còn được 

gọi là "Kinh Pháp Hoa", được 
trưng bày tại Bảo tàng Cung 

điện Quốc gia Hàn Quốc  
Photo: CHA  

 

TÂN CƯƠNG: Hang động Phật 
giáo Kizil: Di tích quý giá của 

đất nước Kucha cổ đại 
Nằm trên bờ phía bắc của 

sông Muzal, Hang động Kizil ở 
huyện Baicheng (thuộc Khu tự 

trị Duy Ngô Nhĩ Tân Cương) là 
một quần thể lớn hang động 
Phật giáo đục cắt từ đá được 
xây dựng từ thế kỷ thứ 3 đến 
thế kỷ thứ 9. Màu sắc của đá 
tạo nên tên gọi cho hang động 
này – “kizil” có nghĩa là màu 
đỏ trong tiếng Duy Ngô Nhĩ. 

Các bức bích họa và tác 
phẩm điêu khắc đầy màu sắc 
rộng 10,000 m2 trong khu 
phức hợp tiết lộ lịch sử Phật 
giáo vốn lan truyền về phía 
đông từ các khu vực phía tây 
của Trung Hoa, và thường được 
xem là di tích văn hóa tiêu biểu 
của vương quốc Kucha cổ đại. 

Được biết đến là một trong 
“Tứ Đại Hang động” của Trung 
Hoa, Hang động Kizil là một 
phần của Di sản Thế giới rộng 
lớn được UNESCO công nhận 
năm 2014, gọi là “Con đường 
Tơ lụa: Mạng lưới các Tuyến 
đường của Hành lang Trường 
An-Thiên Sơn.” 

(NewsNow – October 16, 
2023) 

Hang động Kizil nằm ở bờ phía 
bắc của sông Muzal, thuộc 

huyện Baicheng, Khu tự trị Duy 
Ngô Nhĩ Tân Cương 

Một số bức tranh tường Phật 
giáo đầy màu sắc tại Hang động 

Kizil ở Tân Cương 

Photos: IC & Shutterstock 

 

 

NHẬT BẢN: Hai tấm vải bàn 
thờ Phật giáo có từ nhiều thế 
kỷ trước được phục chế và ra 
mắt tại chùa Kodaiji ở Kyoto 

KYOTO – Một cặp khăn trải 
bàn thờ Phật nhuộm màu có thể 
là thuộc niên đại từ cuối thế kỷ 
16 đã được phục hồi và gần đây 
đã ra mắt báo chí tại Chùa 
Kodaiji ở Kyoto. 

Những tấm vải này, được gọi 
là “uchishiki”, là những vật dụng 
trang trí trải trên bàn trước 
tượng Phật, nơi đặt các dụng cụ 
dùng trong nghi lễ.  

Kể từ năm 2018, ngôi chùa 
Kodaiji đã phục chế 12 chiếc 
uchishiki mà mình sở hữu và 
hiện đã sửa xong 8 chiếc trong 
số đó.  

Hai tấm vải bàn thờ Phật giáo 
được phục chế tại chùa Kodaiji ở 

Kyoto 

Photo: The Yomiuri Shimbun 

  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      5 

Những tấm vải được khôi 
phục gần đây nhất có kích thước 
1.7 và 1.3 m2. Chúng được dệt 
bằng kỹ thuật gọi là “karaori”, 
tạo ra hoa và các họa tiết khác 
bằng những sợi chỉ có màu sắc 
rực rỡ. 

Quá trình khôi phục kéo dài 
một năm, bao gồm việc gia cố 
các phần bị hư hỏng bằng chỉ 
mới. 

(tipitaka.net – October 19, 
2023) 
 

MIẾN ĐIỆN: Lễ hội chùa 
Phaung Daw Oo trở lại mang 

theo niềm vui và nỗi buồn  
Ngày 19-10-2023, hàng 

ngàn Phật tử đã xuống thuyền 
trên Hồ Inle nổi tiếng của Miến 
Điện để chào mừng sự trở lại 
của một trong những lễ hội lớn 
nhất đất nước, nhưng niềm vui 
của những người sùng đạo lại bị 
đan xen với nỗi buồn chiến 
tranh. 

Lễ hội chùa Phaung Daw Oo 
kéo dài 17 ngày chứng kiến 4 
bức tượng Phật linh thiêng được 
đặt trên một chiếc xà lan vàng 
và chèo qua những ngôi làng 
nằm rải rác trên bờ của điểm 
nóng du lịch ở phía đông bang 
Shan. 

Đại dịch coronavirus và sau 
đó là cuộc đảo chính năm 2021 
của quân đội đã hủy bỏ 3 phiên 
bản trước của lễ hội, từ chối cơ 
hội chiêm bái các bức tượng và 
làm công đức của người dân địa 
phương. 

Vào sáng ngày 19 tháng 10 
năm nay, chiếc sà lan vàng lướt 
qua làn nước mát lạnh, được kéo 
bởi những chiếc thuyền dài bằng 
gỗ bóng loáng. Theo sau là hàng 
chục chiếc thuyền chở đầy người 
cúng bái. 

Tín đồ chèo xà lan vàng chở 4 
tượng Phật linh thiêng trong lễ 
hội chùa Phaung Daw Oo ở Miến 
Điện 

ẤN ĐỘ: Liên đoàn Phật 
giáo Quốc tế tổ chức Lễ 

kỷ niệm và Hội nghị 
Abhidhamma với Đại học 

Phật cồ Đàm 

Liên đoàn Phật giáo Quốc 
tế (IBC) đang hợp tác với 
Đại học Phật giáo Cồ Đàm 
(GBU) để kỷ niệm ngày 
Divas Abhidhamma Quốc tế, 
thường được gọi là Ngày 
Abhidhamma.  

Sự kiện tốt lành nói trên 
dự kiến diễn ra vào ngày 
trăng tròn của Sharada 
Purṇima, năm nay rơi vào 
ngày 28 tháng 10 âm lịch, 
tại cơ sở GBU ở Greater 
Noida, Uttar Pradesh.  

Hội nghị quốc tế này có 
tiêu đề “Các giáo lý của 
Phật pháp và Hạnh phúc 
toàn cầu: Bản chất, Ý nghĩa 
và Khả năng ứng dụng” và 
sẽ được tổ chức từ ngày 28 
đến ngày 30 tháng 10 âm 
lịch. 

Lễ kỷ niệm năm nay có ý 
nghĩa đặc biệt vì trùng với 
dịp kỷ niệm 100 năm ngày 
sinh của Tiến sĩ Satya 

Narayan Goenka, người được 
mọi người biết đến với cái 
tên “Vipassana Acarya”, đã 
đưa thiền chánh niệm đến 
phương Tây. Hội nghị và lễ 
kỷ niệm hứa hẹn sẽ là một 
nền tảng cho “các cuộc thảo 
luận, suy ngẫm sâu sắc và 
khám phá giáo lý Phật giáo 
nhằm cải thiện hạnh phúc 
toàn cầu”.  

(Buddhistdoor Global – 
October 20, 2023) 

Đại học Phật giáo Cồ Đàm 
(GBU) 

Photo: zollege.in 

Các thuyền kéo xà lan 
và chở tín đồ dự lễ hội 

Phaung Daw Oo 

 

Photos: AFP 

  



 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Ba tháng hè khí trời oi bức, 
Ao hồ khô cạn nước... còn bùn, 
Gió lùa qua mặt da sạm rát... 
Hơi thở phều phào, thấy mà khùng. 
 

Thu đã về lá đổ muôn chiều, 
Nắng còn theo dõi, nóng vươn theo, 
Cỏ cây khô héo, đất nứt nẻ, 
Tưới nước bao nhiêu, khô bấy nhiêu! 
 

Trái lại miền đông xứ Hoa Kỳ, 
Mưa rơi nặng hạt, gió rù rì, 
Phố phường ngập lụt khó đi lại, 
Xe cộ nằm đường khổ như ri... 
 

Lửa cháy nơi nầy, nơi kia lụt... 
Hoa Kỳ đất rộng nên khác nhau, 
Vùng thì nứt nẻ, vùng lầy lội... 
Chính phủ rối bời biết tính sao? 

 

Nghiệp đến chúng sanh đều gánh chịu, 
Do vì không biết để tu hành, 
Phải tin nhơn quả thì mới thoát, 
Tránh khỏi thiên tai với chiến tranh... 

Ngàn xưa Đức Phật đã dạy rồi, 
Mê muội, chúng sanh sống lôi thôi, 
Nhơn quả không tin, sao khỏi khổ? 

Chạy đâu cho thoát... cảnh luân hồi? 

 

Muốn cho cuộc sống yên vui, 
Tu nhơn tích đức để rồi tiến tu. 
Cuộc đời như đám sương mù, 
Khéo tu thì sáng, vụng tu đen ngòm. 
 

Không nên la lối om sòm, 
Tự mình củ soát mới mong an lành. 
Quả nhơn đã rõ rành rành, 
Ai ơi vâng giữ, đừng khinh nhờn mà:... 
 

Làm sao vượt khỏi ái hà, 
Làm sao giải thoát đến bờ Tây phương? 

Giờ thì thấu rõ nguồn cơn, 
Nhất tâm tu niệm tìm nguồn an vui! 
 

 

Trọng thu Quý mão 

– Oct. 10th, 2023 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 

KHI HẬU XỨ HOA KỲ - 2023 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      7 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

V.- PHƯƠNG PHÁP TU TẬP DUY THỨC 
QUÁN 

Phương pháp tu tập của 
Duy Thức Quán là phương pháp 
chuyển hóa vọng tâm thành 
chân tâm, chuyển hóa tám thức 
thành bốn trí, chuyển hóa pháp 
tướng thành pháp tánh, chuyển 
hóa phiền não thành bồ đề, 
chuyển hóa cảnh giới ô trược 
sanh tử thành cảnh giới niết bàn 
tịch tịnh. Phương pháp tu tập 
của Duy Thức Quán gồm có: 
năm cấp bậc tu tập quán chiếu 
của Duy Thức, gọi là Ngũ Vị Duy 
Thức Quán. Năm cấp bậc tu tập 
quán chiếu của Duy Thức là 
thuộc về Duy Thức Hạnh (Thật 
hành pháp quán Duy Thức), 
nhằm mục đích để được chứng 
quả Duy Thức Tánh. Năm cấp 
bậc tu tập quán chiếu của Duy 
Thức gồm có: cấp bậc tư lương, 
cấp bậc gia hạnh, cấp bậc thông 
đạt, cấp bậc tu tập và cấp bậc 
cứu cánh.  

1)- Cấp Bậc Tư Lương (Tư Lương Vị) 
Tư Lương nghĩa là những hành trang cần 

thiết trên con đường tu tập Duy Thức Quán. 
Những hành trang cần thiết của cấp bậc tư lương 
trợ giúp cho hành giả tu tập để chuyển được Tự 
Chứng Phần Ý Thức thứ sáu thành trí tuệ hữu 
phân biệt. Muốn chuyển Tự Chứng Phần Ý Thức 
thứ sáu thành trí tuệ hữu phân biệt, hành giả 
trước hết phải tu tập 30 ngôi vị Bồ Tát Hạnh. 30 
ngôi vị Bồ Tát Hạnh này là phương pháp tu tập 
nhằm mục đích khai triển nơi tâm của hành giả ba 
năng lực thù thắng. Ba năng lực thù thắng gồm 
có: Tâm lực đa văn thù thắng, Tâm lực quyết 
trạch thù thắng và Tâm lực chư thiện căn thù 
thắng. 

*)- Tâm Lực Đa Văn Thù Thắng, nghĩa là tâm 
mình có năng lực hiểu biết một cách thù thắng về 
nơi sự nghe thấy. 

*)- Tâm lực quyết trạch thù thắng, nghĩa là 
tâm mình có năng lực tuyển chọn tánh chất, giá 
trị và ý nghĩa chân vọng, thiện ác, phải quấy, 
đúng sai của các pháp một cách thù thắng. 

*)- Tâm lực chư thiện căn thù thắng, nghĩa là 
tâm mình có năng lực thù thắng về ngồn gốc các 
pháp lành của phước đức và trí tuệ. 

Hành giả hành trì mãi 30 ngôi vị Bồ Tát Hạnh 

cho được thuần thục, nghĩa là hành trì đến khi nào 
được thâm nhập vào tâm (nhập tâm) và an trụ 
được trong tâm của mình (trụ tâm) thì lúc đó ba 

năng lực thù thắng nơi tâm thức 
của mình sẽ xuất hiện. Lúc bấy 
giờ hành giả sử dụng ba năng 
lực thù thắng đã đạt được quán 
chiếu Tướng và Dụng của Duy 
Thức để chuyển Tự Chứng Phần 
Ý Thức thứ sáu thành trí tuệ hữu 
phân biệt nhằm mục đích tín giải 
lý Duy Thức, phát tâm Đại Bồ Đề 
và bồi dưỡng Pháp Thân Như 
Lai.. 
30 Ngôi Vị Bồ Tát Hạnh: 10 Trụ, 
10 Hạnh và 10 Hồi Hướng. 
 

A)- Mười Ngôi Vị Trụ (Thập 
Trụ): căn cứ nơi lục độ vạn hạnh 
sở dĩ được thành lập nhằm mục 
đích an trụ được tâm. Điều đáng 
chú ý 10 Trụ đều được xây dựng 
trên 10 Tín Tâm gọi là Thập Tín 
Vị. 10 Trụ gồm có: 
- Sơ Phát Tâm Trụ: nghĩa là đầu 
tiên phát khởi đại tâm tu 10 Tín 
Hạnh: 
a)- Tín Tâm: nghĩa là phải đem 

tín tâm phụng sự Tam Bảo. 
b)- Tinh Tấn Tâm: nghĩa là phải đem tâm tinh 

thấn tu tập các thiện căn không cho gián đoạn. 
c)- Niệm Tâm: nghĩa là phải thường xuyên 

niệm Tam Bảo, niệm Lục Độ Vạn Hạnh, niệm Vô 
Thượng Bồ Đề không cho  xao lãng. 

d)- Định Tâm: nghĩa là phải thường buộc tâm 
mình an trụ nơi sự tướng và nghĩa lý của Phật 
Pháp một cách tự tại và xa lìa hẳn ý  tưởng phân 
biệt về tất cả pháp giả dối, thô tục của thế gian. 

e)- Huệ Tâm: nghĩa là phải nên quán sát, xét 
đoán, cân nhắc một cách kỹ lưỡng về nghĩa lý tột 
cùng của vạn pháp để nhận chân được tự tánh vốn 
không, tĩnh lặng, vô ngã, vô nhân của muôn pháp. 

g)- Giới Tâm: nghĩa là phải giữ gìn Tam Tụ 
Tịnh Giới cho được thanh tịnh, không được thiếu 
khuyết. 

h)- Hồi Hướng Tâm: nghĩa là đem tâm 
nguyện của mình luôn luôn hướng về trên cầu Vô 
Thượng Bồ Đề và dưới cầu cứu độ tất cả chúng 
sanh.  

i)- Hộ Pháp Tâm: nghĩa là đề phòng và bảo 
hộ bản tâm của mình không cho nó phát khởi 
phiền não. Muốn bảo hộ bản tâm của mình, hành 
giả phải: 

* Tu tập Mặc Hộ (giữ gìn sự tĩnh lặng),  

NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA  
TƯ TƯỞNG DUY THỨC 

   

HT. Thích Thắng Hoan 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

* Tu tập Trí Hộ (bảo hộ trí tuệ), 
* Tu tập Tức Tâm Hộ (giữ gìn tâm niệm đã 

dứt các phiền não)   
Ngoài ra còn phải giữ gìn năm Chủng Hạnh:  
*- Thọ trì Kinh Pháp 

*- Đọc Tụng Kinh Điển 

*- Giảng giải Kinh Luận  
*- Thuyết Pháp Kinh Luận 

*- Viết Sách Phật Pháp. 
k)- Xả Tâm: nghĩa là phải xả bỏ tâm niệm 

yêu tiếc sanh mạng và tài sản của mình. Hành giả 
nếu như đã được tài sản và thân mạng thì có thể 
bố thí xả bỏ khi cần đến mà không khởi tâm luyến 
tiếc hay hối tiếc. 

l)- Nguyện Tâm: nghĩa là phải đem tâm 
nguyện tu tập Tứ Hoằng Thệ Nguyện cho được 
viên thành. Tứ Hoằng Thệ Nguyện gồm có: 

* Chúng sanh không bờ mé thệ nguyện đều 
độ khắp. 

* Phiền não không cùng tận thệ nguyện đều 
dứt sạch. 

* Pháp môn không kể xiết thệ nguyện đều tu 
học. 

* Phật đạo không gì hơn thệ nguyện được 
viên thành. 

2)- Trì Địa Trụ: nghĩa là an trụ vào nơi sự 
hành trì, giữ gìn ba nghiệp thanh tịnh trong sáng 
như lưu ly (tâm không), phát huy tâm từ bi làm lợi 
ích đến tất cả loài hữu tình, khiến cho các công 
đức được sanh trưởng, cũng giống như đại địa có 
thể sanh vạn vật. 

3)  Tu Hành Trụ: nghĩa là an trụ vào nơi sự 
tu hành, chuyên trì quán chiếu thù thắng về lý 
tánh vạn pháp, phát khởi diệu hạnh lục độ đi  du 
hành khắp nơi để hóa độ chúng sanh. 

4)- Sanh Quý Trụ: nghĩa là nhờ diệu hạnh 
của Tu Hành Trụ kết hợp được diệu lý nơi nội tâm, 
nương nơi các pháp của thánh hiền làm nhân 
duyên tu tập phát sanh được hạt giống cao quý 
của Phật Tánh. 

5)- Phương Tiện Cụ Túc Trụ: nghĩa là an trụ 
vào những thiện căn đã tu tập được đi tế độ quần 
sanh làm lợi ích cho mình và cho người. 

6)- Chánh Tâm Trụ: nghĩa là an trụ vào bản 
tâm chân chánh, tức là định tâm bất động giúp 
cho Bát Nhã thứ sáu của Trí Diệu Quan Sát sớm 
thành tựu viên mãn. 

7)- Bất Thối Trụ: nghĩa là an trụ vào nơi chỗ 
nghe pháp thâm sâu tâm kiên cố không còn thối 
chuyển, tức là hành giả ngộ nhập được không giới 
vô sanh thuộc vô tướng của tánh không chân như. 

8)- Đồng Chơn Trụ: Đồng Chơn là non trẻ và 
trong sạch. Đồng Chơn Trụ nghĩa là an trụ vào 
thời kỳ thanh tịnh trong trắng của bản tâm, không 
cho tâm niệm phát khởi chút điên đảo mê tưởng, 
không cho dấy niệm tà ma ngoại đạo đi phá hoại 
hạt giống bồ đề. 

9)- Pháp Vương Tử Trụ: nghĩa là an trụ vào 
địa vị con của Phật (Pháp Vương Tử). Hành giả ở 
ngôi vị này đã phát sanh được trí tuệ từ nơi giáo 
pháp cao quý của Phật (Pháp Vương), tỏ ngộ được 
chân đế và tục đế của vạn pháp, xứng đáng là 
trưởng tử của Phật, đồng thời có bổn phận đem 
ngôi vị của Phật truyền bá càng thêm rộng lớn. 

10)- Quán Đảnh Trụ: nghĩa là một vị Bồ Tát 
đã an trụ được ngôi vị này trở thành con của Phật, 
đầy đủ ba biệt tướng: 

* Có Ttrí tuệ thấu hiểu tường tận và rành 
mạch tất cả pháp. 

* Đạt được cảnh giới mầu nhiệm của Phật. 
* Đủ khả năng thi hành Phật sự rộng độ 

chúng sanh.    
 

B)- Mười Ngôi Vị Hạnh (Thập Hạnh): 
nghĩa là mười phương pháp tu hành về công hạnh 
lợi tha của Bồ Tát. Đây là hành trang trên con 
đường độ tha của Bồ Tát. Ở ngôi vị này, Bồ Tát 
thật hành hạnh Lục Độ lần lần đạt đến thù thắng. 
Mười Hạnh gồm có: 

1)- Hoan Hỷ Hạnh: nghĩa là Bồ Tát với hạnh 
nguyện hoan hỷ trên mưu cầu Phật Đạo dưới 
thương tưởng đến hữu tình, tận dụng diệu đức của 
Phật để tùy thuận hóa độ chúng sanh trong mười 
phương. 

2)- Nhiêu Ích Hạnh: nghĩa là Bồ Tát dùng 
mọi phương tiện khéo léo làm lợi ích cho chúng 
sanh và khiến cho chúng sanh không bị mặc cảm 
trong sự thọ nhận lợi ích. 

3)- Vô Sân Hận Hạnh: nghĩa là Bồ Tát luôn 
luôn thể hiện hạnh nhẫn nhục với mọi công việc, 
tức là không bao giờ tỏ thái độ giận tức trước bất 
cứ nghịch cảnh nào và luôn luôn tỏ thể hiện đức 
khiêm cung với mọi người, không bao giờ có ý làm 
tổn hại đến ai cả. 

4)- Vô Tận Hạnh: nghĩa là Bồ Tát phải phát 
tâm đại tinh tấn nguyện độ tất cả chúng sanh 
không cùng tận. Trên con đường độ sanh, Bồ Tát 
không chút giãi đãi, không chút chùn bước trước 
mọi khó khăn đưa đến. 

5)- Ly Si Loạn Hạnh: (lìa si mê loạn tâm) 
nghĩa là Bồ Tát phải thường an trụ chánh niệm nơi 
pháp thế gian và xuất thế gian không cho tâm bị 
tán loạn. Bồ Tát đối với tất cả pháp môn đều 
thông minh sáng suốt, cho đến đối với vấn đề 
nhập thai, trụ thai và xuất thai không có chút si 
mê loạn tâm. 

6)- Thiện Hiện Hạnh: (khéo thật hành công 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      9 

hạnh hiện tại), nghĩa là Bồ Tát đã thanh tịnh được 
ba nghiệp, rõ thấu được gốc rễ của các pháp hữu 
vi và vô vi, cho nên không bị ràng buộc, không bị 
chấp trước một pháp nào cả, nhưng vẫn không bỏ 
công hạnh giáo hóa chúng sanh. 

7)- Vô Trước Hạnh: là công hạnh không 
nhiễm trước. Bồ Tát ở hạnh này thường cúng 
dường chư Phật để cầu pháp không nhàm chán.   

Bồ Tát đối với những pháp môn đã cầu học 
cũng thường dùng trí tuệ quán chiếu để nhận chân 
và không bao giờ khởi tâm nhiễm trước một pháp 
môn nào cả.  

8)- Tôn Trọng Hạnh: nghĩa là Bồ Tát phải tôn 
trọng các pháp thuộc thiện căn phước đức và các 
pháp thuộc trí tuệ giác ngộ, nguyên vì hai pháp 
nói trên có thể thành tựu được vô lượng công đức 
an lạc và giải thoát. Bồ Tát tôn trọng hai pháp nói 
trên bằng cách cần phải tiến tu hai hạnh: tự lợi và 
lợi tha cho được viên mãn.     

9)- Thiện Pháp Hạnh: nghĩa là Bồ Tát phải 
hoàn thành được bốn pháp môn vô ngại đà la ni 
của thiện pháp độ tha để bảo hộ chánh pháp và 
khiến hạt gống Phật không bị diệt mầm. Bốn pháp 
môn vô ngại đà la ni gồm có: 

a)- Pháp Vô Ngại: nghĩa là tất cả pháp đều 
thông suốt. 

b)- Nghĩa Vô Ngại: nghĩa là tất cả nghĩa lý 
đều sáng tỏ. 

c)- Từ Vô Ngại: nghĩa là trình bày rất mạch 
lạc và văn pháp rất rõ ràng dễ hiểu. 

d)- Nhạo Thuyết Vô Ngại: nghĩa là thuyết 
pháp mãi không bao giờ hết ý và hết lời. 

10)- Chân Thật Hạnh: nghĩa là thành tựu 
ngôn ngữ Đệ Nhất Nghĩa Đế, nghĩa là Bồ Tát phải 
thật hành đúng như lời nói và lời nói đúng như 
thật hành, lời nói phải đi đôi với việc làm, cho đến 
sắc và tâm cũng phải hòa thuận tương đắc lẫn 
nhau, nên gọi là chân thật hạnh.  

C)- Mười Ngôi Vị Hồi Hướng: Hồi Hướng 
nghĩa là dùng tâm đại bi để cứu độ tất cả chúng 
sanh. Mười ngôi vị hồi hướng gồm có: 

1)- Cứu Hộ Nhứt Thiết Chúng Sanh Ly Chúng 
Sanh Tướng Hồi Hướng: Hồi Hướng là hướng về; 
Ly Chúng Sanh Tướng là xa lìa danh tướng chúng 
sanh, nghĩa là không phân biệt chấp trước kẻ oán 
người thân. Cứu Hộ Nhứt Thiết Chúng Sanh Ly 
Chúng Sanh Tướng nghĩa là hướng về sự xa lìa 
danh tướng chúng sanh để cứu hộ tất cả chúng 
sanh.  Một vị Bồ Tát cứu hộ tất cả chúng sanh 
trong tinh thần bình đẳng vô tướng, không phân 
biệt chấp trước kẻ oán người thân. Bồ Tát ở ngôi 
vị này là áp dụng phương châm Sáu Pháp Ba La 
Mật và Bốn Nhiếp Pháp để cứu hộ tất cả chúng 
sanh. Sáu Pháp Ba Mật gồn có: 

a)- Bố thí ba la mật      
b)- Trì giới ba la mật 
c)- Tinh tấn ba la mật 
d)- Nhẫn nhục ba la mật 
e)- Thiền định ba la mật 
g)- Trí tuệ ba la mật. 
Bốn Nhiếp Pháp nghĩa là bốn phương pháp 

dùng để cảm hóa chúng sanh. Bốn nhiếp pháp 
gồm có:  

a)- Bố thí: nghĩa là dùng phương tiện bố thí 
để cảm hóa chúng sanh. 

b)- Ái ngữ: nghĩa là dung lời nói dịu dàng 
thương yêu để cảm hóa chúng sanh. 

c)- Lợi hành: nghĩa là làm những việc lợi ích 
để cảm hóa chúng sanh. 

d)- Đồng sự: nghĩa là cùng làm chung một 
nghề nghiệp để cảm hóa chúng sanh.   

2)- Bất Hoại Hồi Hướng: nghĩa là hướng về 
sự không hư hoại. Bồ Tát ở ngôi vị này đã không 
làm mất tín tâm đối với Tam Bảo và còn hướng về 
thiện căn nơi đức tin Tam Bảo để giáo hóa và             
khiến cho chúng sanh được nhiều lợi lạc. 

3)- Đẳng Nhứt Thiết Phật Hồi Hướng: nghĩa 
là hướng về những công hạnh mà chư Phật ba đời 
đã làm. Bồ Tát ở ngôi vị này theo gương chư Phật 
ba đời, bi trí song hành, không nhiễm trước sanh 
tử, không rời bồ đề một bước để tu tập. 

4)- Chí Nhứt Thiết Xứ Hồi Hướng: nghĩa là 
hướng về khắp tất cả chỗ. Bồ Tát ở ngôi vị này 
đem bao nhiêu thiện căn đã tu tập được hướng về 
khắp tất cả Tam Bảo và đến tất cả chúng sanh để 
cúng dường những lợi ích. 

5)- Vô Tận Công Đức Tạng Hồi Hướng: nghĩa 
là hướng về kho tàng công đức vô cùng tận. Bồ 
Tát ở ngôi vị này hướng về tất cả thiện căn không 
cùng tận đã tu tập được tùy hỷ đem ra phụng sự 
Phật Pháp. 

6)- Tùy Thuận Bình Đẳng Thiện Căn Hồi 
Hướng: nghĩa là hướng về thiện căn để tùy thuận 
một cách bình đẳng. Bồ Tát ở ngôi vị này vì chư 
Phật trong mười phương nên hướng về thiện căn 
đã tu tập được đi bảo vệ chúng sanh một cách 
bình đẳng và khiến họ thành tựu kiên cố những 
thiện căn nói trên. 

7)- Tùy Thuận Đẳng Quán Nhứt Thiết Chúng 
Sanh Hồi Hướng: nghĩa là tùy thuận hết thảy thiện 
căn đã tu tập được để hướng về quán chiếu tất cả 
chúng sanh. Bồ Tát ở ngôi vị này làm tăng trưởng 
hết thảy thiện căn để hướng về làm lợi ích cho tất 
cả chúng sanh. 

8)- Như Tướng Hồi Hướng: nghĩa là hướng về 
nơi tướng chân như. Bồ Tát ở ngôi vị này đã thành 
tựu chánh niệm chánh trí, an trụ bất động, không 
trái với chánh pháp bình đẳng hướng về hòa hợp 
với tướng chân như Phật Tánh. 

9)- Vô Phược Vô Trước Giải Thoát Hồi Hướng: 
nghĩa là hướng về sự giải thoát không bị trói buộc 
và không chấp trước. Bồ Tát ở ngôi vị này nhờ 
hướng về các thiện pháp để thật hành hạnh 
nguyện Phổ Hiền, thành tựu những hạt giống công 
đức, cho nên không còn bị trói buộc, không còn 
chấp trước tất cả pháp. 

10)- Pháp Giới Vô Lượng Hồi Hướng: nghĩa là 
hướng về vô lượng pháp giới. Bồ Tát ở ngôi vị này 
đem tất cả thiện căn không cùng tận đã tu tập 
được hướng về nguyện cầu cho vô lượng thế giới 
sai biệt đều được hết thảy công đức.           

 

 

(còn tiếp) 
 

 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

KAPPA, TÊN CƯỚP 
Thiền sư Bankei 

Ni sư Thích Nữ Trí Hải dịch 

 

 

Lúc tôi còn trẻ, có một kẻ cướp tên gọi là Kappa, chuyên cướp giựt tiền của người đi 
đường. Anh ta có biệt tài về cướp bóc. Mỗi khi trông thấy một người nào trên đường, anh ta có 
thể biết đúng số tiền người ấy mang theo, không bao giờ sai một tơ tóc. Đấy quả là một tên 
cướp ghê gớm. Tuy thế một hôm anh ta bị tóm, và ở tù dài hạn trong nhà lao ở Osaka. Nhiều 
năm trôi qua, và vì anh ta là một tên trộm tài danh, nên được cái lợi thay vì bị hành quyết, anh 
ta được làm người điềm chỉ cho cảnh sát. Một thời gian sau, anh ta lại còn được phóng thích. 
Khi được tự do, anh học nghề tạc tượng Phật, và lại trở thành một nhà chuyên môn tạc tượng 
Phật, lập nghiệp ở Osaka. Hoàn toàn đổi bỏ tâm lý tệ ác ngày trước, anh ta chuyên chú vào việc 
tu hành để giải thoát, và vào những ngày cuối đời anh chuyên thực hành pháp môn niệm Phật. 

Vậy, ngay một tên cướp khét tiếng như Kappa một khi đã sửa đổi cũng thành người thánh 
thiện. Ở đây các bạn có thể tìm thấy một người nào trộm cướp bởi vì cái nghiệp của họ sâu dày 
và tội lỗi đã quá nặng? Trộm cướp chính là nghiệp, trộm cướp chính là tội lỗi. Nếu không có sự 
trộm cướp thì cái tội và cái nghiệp trộm cướp không thể có. Bạn có trộm cướp hay không là tùy 
thuộc vào trạng thái tâm của bạn trong hiện tại, chứ không phải vào cái nghiệp của bạn trong 
quá khứ. Và điều tôi đang nói đây không chỉ liên hệ đến việc trộm cướp, mà nói chung tất cả 
những si mê lầm lạc đều như thế cả. Bạn có si mê hay không si mê là tùy thuộc vào trạng thái 
hiện tại của tâm bạn. Khi si mê thì bạn là một chúng sinh, khi không si mê thì bạn là Phật. 
Không có con đường tắt đặc biệt nào để thành Phật ngoài con đường này. Có phải vậy không? 
Thế thì mọi người hãy thực chứng điều này một cách rốt ráo. 

 

(Trích Tâm Bất Sinh của Thiền sư Bankei, Ni sư Thích Nữ Trí Hải dịch) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      11 

Những nhu cầu của con người sinh học thì giản 
dị, khi đói chỉ mong được ăn, khi khát mong được 
uống, khi mệt mong được nằm, khi bệnh mong 
được trị liệu, khi mưa nắng mong được có nhà cửa 
che thân, khi muốn học hành có thầy cô giáo và 
trường lớp, khi bị áp bức thì có khí cụ hay pháp 
luật bảo vệ. Những nhu cầu của con người sinh 
học như vậy đã trải qua hàng ngàn thế kỷ mà 
chưa có một chính quyền hay một thể chế xã hội 
văn minh nào có thể đáp ứng đầy đủ. 

Xã hội ngày nay với văn minh khoa học tân kỳ 
con người đã chinh phục được mặt trăng, khám 
phá được nhiều thiên thể trong vũ trụ, khám phá 
và khai quật những hầm mỏ nằm sâu tận lòng đất, 
đã sử dụng Internet để siêu tốc hóa mọi thông tin 
toàn cầu chỉ trong nháy mắt, biết đưa toàn bộ sinh 
hoạt của toàn thể thế giới thu hẹp trong một màn 
hình nhỏ, biết nhìn các thiên hà xa xôi qua viễn 
vọng kính Hubble và đã biết sử dụng máy gia tốc 
hạt cơ bản để giải quyết những nhu cầu sống của 
con người. Tuy vậy, nhưng hiện nay vẫn không 
giải quyết nổi những nhu cầu sinh học thực tế của 
con người xã hội. 

Những đói nghèo, bệnh tật, thất nghiệp và bị 
áp lực bởi những công việc không những đã đè 
nặng mà còn khủng bố lên mọi sinh hoạt của con 
người. 

Đối với những nhu cầu của con người sinh học 
mà không có bất cứ tổ chức xã hội nào có thể đáp 
ứng nổi huống là những nhu cầu của con người 
tâm học. 

Nhu cầu của con người tâm học là nhu cầu về 
cảm giác, nhu cầu về tri giác, nhu cầu về tư duy 
và nhận thức, với những nhu cầu ấy không có một 
nền văn minh khoa học tân kỳ nào có thể đáp ứng 
nổi. 

Khởi đầu sự sống của con người là nhu cầu 
được ăn, nhưng khi đã có ăn, thì nhu cầu của con 
người không phải chỉ là ăn mà ăn ngon; khi con 
người đã có mặc thì không còn nhu cầu mặc mà 
mặc đẹp; khi đã có nhà ở, thì không còn nhu cầu 
nhà ở theo kiểu sinh học mà nhu cầu nhà ở đẹp và 
tiện nghi tân kỳ; khi con người đã biết đọc, biết 
viết, thì không còn nhu cầu đọc và viết mà nhu 
cầu sáng tác văn học, nghệ thuật để diễn tả nhận 
thức và tư tưởng của mình đối với những cảm 
nhận cuộc sống một cách sâu xa và tế nhị. 

Như vậy, đối với những nhu cầu sinh học của 
con người không có một nền văn minh khoa học 
nào có thể đáp ứng, huống là những nhu cầu tâm 
học. 

Những nhà xã hội học xưa và nay thật ngây 
thơ đối với con người, khi họ nhận thức rằng, con 
người chỉ là những con vật cao cấp và có thể dùng 
thước đo khoa học để có thể đo được những nhu 
cầu tâm sinh học của nó. Và có thể đáp ứng cho 
nó một số điều kiện vật chất là nó có thể thỏa 

mãn, từ đó làm nảy sinh chủ nghĩa thực dụng. 
Thực dụng thì lúc nào và ở đâu tự nó vẫn là 

hữu hạn. Nhu cầu của người là vô hạn, ngay cả 
con người sinh học. Vì con người sinh học được tạo 
nên từ con người tâm học. Nhu cầu của người tâm 
học đã vô hạn, tự nó kéo theo những nhu cầu vô 
hạn của con người sinh học vậy. 

Nhu cầu của con người tâm học không hề 
dừng lại ở nơi cơm áo, gạo tiền mà nó tiến rất xa 
về những nhu cầu hiểu biết. Trước hết nó muốn 
biết nó là gì? Nó tồn tại như thế nào? Từ đâu mà 
nó sống và nó chết sẽ đi về đâu? Đâu là cái sống 
và cái chết có ý nghĩa? Sau cái sống và sau cái 
chết là cái gì…? Một loạt những nhu cầu tri thức 
của con người tâm học như vậy, chủ nghĩa nào có 
thể đáp ứng, duy tâm chăng, duy vật chăng, phi 
tâm phi vật chăng, hay vừa là tâm vừa là vật 
chăng, hay tất cả đều là hố thẳm tư tưởng chăng, 
hoặc hư vô chăng, hay không là gì cả chăng? 

Tóm lại, những nhu cầu con người là những 
nhu cầu vô hạn. Vì sao? Vì con người sống trong 
tự tính duyên khởi và vô thường. Do vô thường, 
nên vô hạn. Do duyên khởi, nên vô ngã và vô 
cùng. 

 

Do sống trong thế giới vô thường mà con 
người không nhận chân được thế giới ấy, nên con 
người đã chạy theo để đuổi bắt những giá trị và ý 
nghĩa của cuộc sống trong các pháp vô thường ấy, 
khiến cho tự nó đã đánh mất nó và tự nó đã phủ 
nhận nó thì không còn một ai khác, một chủ nghĩa 
nào khác có thể đáp ứng được những nhu cầu của 
nó, ngoại trừ khi nó biết nó là vô thường và biết 
những gì đang diễn ra chung quanh nó cũng vậy. 

 

Do sống trong thế giới duyên khởi, vô ngã mà 
con người sống với tâm ý ích kỷ, chấp ngã, khiến 
cho lòng tham của con người không bao giờ ngừng 
nghỉ. Mỗi khi con người không biết dừng lại lòng 
tham của mình, thì không có một xã hội văn minh 
nào có thể đáp ứng nổi lòng tham của con người. 
Chính lòng tham của con người đã đốt cháy sự 
sống của chính nó. Và chính tính chấp ngã của con 
người đã biến đời sống của con người thành đời 
sống của chiến tranh, hận thù, nghèo nàn và lạc 
hậu. 

 

Lời nói và những hành xử của con người chỉ 
trở nên dễ thương và thánh thiện, khi nào họ nhận 
ra được rằng, chính họ không thể hiện hữu đơn 
thuần mà hiện hữu trong sự tương quan, tương 
sinh. Tương quan và tương sinh giữa mình và mọi 
người; tương quan tương sinh giữa mình và muôn 
vật; tương quan, tương sinh giữa mình với mọi 
thời gian và mọi không gian. Và chỉ khi nào con 
người nhận ra được cái đó và sống với cái đó, thì 
con người sẽ có chân hạnh phúc. 

NHU CẦU CỦA CON NGƯỜI 
 

HT. Thích Thái Hòa 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

PHÚ ĐẮC: CỎ TRÊN THẢO NGUYÊN 
XƯA ĐƯA TIỄN 

  

Trên thảo nguyên xưa cỏ mọc tràn, 
Hết tươi rồi héo với thời gian. 
Lửa đồng cháy đến thân không lụi, 
Gió mát thổi về lá lại lan. 
Ngào ngạt mùi hương xâm lối vắng, 
Lung linh sắc biếc nối thành hoang. 
Vương tôn đưa tiễn thêm lần nữa, 
Tình cảm trong lòng mãi chứa chan. 
 

  

NGỦ TRONG ĐÊM MƯA THU 

 

Lạnh lẽo đêm thu tháng cuối cùng, 
Lão ông nhàn nhã sống ung dung. 
Ngã lưng bên ngọn đèn leo lét, 
Khép mắt giữa mưa gió mịt mùng. 
Tro ấm chưa tàn trong bếp lửa, 
Trầm thơm còn quyện dưới chăn nhung. 
Sớm mai không dậy nơi thềm vắng, 
Lá đỏ phơi sương cả một vùng. 
 

 

CHƠI HỒ TIỂU ĐỘNG ĐÌNH 

 

Trên đỉnh non cao hồ giữa hồ, 
Ấu sen ngào ngạt cõi tiên đô. 
Sao loà đêm tối phân càn tượng, 
Chớp loé ban mai phác hoạ đồ. 
Gió động bèo xanh trời sóng gợn, 
Chim kêu sương lạnh quạ trăng nhô. 
Vật thiêng khắp chốn còn lưu dấu, 
Suốt cả năm dài nước chẳng khô. 

TRONG ĐÌNH BÊN SÔNG NGẮM 
TRỜI TẠNH 

  

Gió chuyển mây dồn khắp đó đây, 
Sương tan nước biếc bốn phương bày. 
Trời quang lấp lánh cầu vồng hiện, 
Chèo động dập dìu cánh nhạn bay. 
Quận vắng quan về không kẻ viếng, 
Quê xa thư gửi chẳng người hay. 
Hỏi xem Trùng Cửu khi ngày đến, 
Chén cúc ai cùng uống đến say? 

 

  

NHÀN CƯ 

 

Phổi bệnh nên không uống rượu đào, 
Mắt mờ nên chỉ đọc vài câu. 
Cũng vì chẳng có việc gì bận, 
Nên ý và thân hết muộn sầu. 
Dậu đổ gà leo lúc sẫm tối, 
Rừng thưa tuyết rụng suốt đêm thâu. 
Khác nào ẩn sĩ nơi cùng tận, 
Hà tất phải vào chốn núi sâu. 
 

 

MÙA XUÂN ĐỀ THƠ TRÊN HỒ 

 

Hồ rộng xuân sang tựa hoạ đồ, 
Quanh làn nước phẳng núi lô nhô. 
Sườn xa ngọc dát tùng mơn mởn, 
Đáy thẳm châu gieo nguyệt mập mờ. 
Thảm biếc lúa non đan tựa lụa, 
Dải xanh cỏ mới dệt như tơ. 
Hàng Châu chốn ấy chưa rời được, 
Nửa bởi vì lưu luyến cảnh hồ. 
 

 

 

____________ 

 

* Pháp Hoan dịch từ nguyên tác tiếng Hoa của nhà 
thơ người Trung Hoa đời nhà Đường Bạch Cư Dị 
(白居易; Bai Juyi; 772 – 846). 
* Đọc những tác phẩm khác của Bạch Cư Dị tại 
đây: https://phaphoan.com/tag/bach-cu-di-白居易/ 
* Ủng hộ tác giả: https://phaphoan.ca/contact/ 

 6 bài Hán thi của BẠCH CƯ DỊ 
PHÁP HOAN dịch từ nguyên tác Hán ngữ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      13 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

HÒA THƯỢNG THÍCH TUỆ SỸ  
CHỨNG NHÂN LỊCH SỬ, MANG TÍNH TRUYỀN THỪA  
CỦA GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT 

 

HT. Thích Nguyên Siêu 

Dòng lịch sử thì cứ tuôn chảy; tuôn chảy một 
cách thầm lặng, nhưng miên man, rạt rào, bất 
tận… Dòng lịch sử ấy, bánh xe lịch sử ấy đã và 
đang nghiền nát tất cả mọi chướng vật cản trở 
phía trước, và cuốn trôi đi tất cả rong rêu rác rưởi 
vào biển cả để hòa tan theo tính mặn của biển và 
nước xanh của lòng đại dương.  

Sự cuốn đi và nghiền nát của lịch sử đã cho 
chúng ta thấy những dữ kiện lịch sử trọng đại, 
những sự chân thật bất hư, những hùng tâm vì 
quê hương, dân tộc. Đạo pháp mang tính sứ 
mệnh, và tính mệnh bất vong để dựng thành 
những chứng tích lịch sử đầy hùng tráng ngạo 
nghễ trên đầu ngọn sóng. 

 

I. Sát Cánh Với Các Bậc Tôn Túc Lãnh Đạo 
GHPGVNThống Nhất Thời Sơ Kỳ  

Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ là chứng nhân sống 
trên dòng lịch sử thời đại. Một thời Hòa Thượng đã 
thân cận với các bậc Tôn Túc lãnh đạo Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất sau khi được 
thành lập vào năm 1964. Dù sự sát cánh một cách 
thầm lặng, nhưng đã nội hàm một cách minh 
nhiên, hiện thật kể từ khi Hoà Thượng đứng trên 
bục giảng của Viện Đại Học Vạn Hạnh – là vị Giáo 
sư chính ngạch, mô phạm, cho sự giảng dạy đối 
với sinh viên của Viện, cũng như làm chủ bút tạp 
chí Tư Tưởng, Vạn Hạnh thời bấy giờ. Trên có Hòa 
Thượng Thích Minh Châu Viện Trưởng, dưới là các 

Giáo sư phân khoa đều tỏ một niềm quý kính. Là 
một vị Giáo sư trẻ, tuổi đời chưa là bao, ấy vậy 
mà đảm nhận một trọng trách giáo dục cho một 
thế hệ người qua tinh thần phụng sự mang tính 
Phật pháp thực dụng, thi thiết làm lợi lạc nhân 
sinh. Tính phụng sự Phật pháp trong ý thức thời 
đại, mà chúng ta nghe các bậc Tổ Đức nói: “gia 
bần tri hiếu tử, quốc loạn thức tôi trung”.  

Chính tâm nguyện trung thành hy hiến cho lý 
tưởng phụng sự Đạo pháp, Giáo Hội Phật Giáo Việt 
Nam Thống Nhất của các bậc Thầy Tổ, Tiền Nhân, 
đã đem xương máu thịt da này mà phụng cúng 
cho sự trường tồn của tự tánh giác ngộ giải thoát. 
Hòa Thượng Tuệ Sỹ đã đồng hành với các bậc Tôn 
Túc. Chúng ta đọc qua bài “Tường Trình về 
Chuyến Đi Chữa Bệnh của Đại Lão Hoà Thượng 
Thích Huyền Quang”. Hòa Thượng Tuệ Sỹ viết: 
“Trước đó ngày 03/03/2003, con đang nhập thất, 
nhận được giấy thị giả đưa vào. Ghi rằng: ‘Hoà 
Thượng từ Quảng Ngãi cần nói chuyện với Thầy.’ 
Sau khi nối điện thoại xong, Hòa Thượng Huyền 
Quang gọi vào, nói rằng;  

Tôi đi Hà Nội, Thầy đi với tôi nghe.  
Tôi thưa:  
Dạ Ôn kêu thì con đi.  
Hòa Thượng Huyền Quang dạy:  
Ôn kêu thì đi nha, nhưng Thầy đi với tư cách 

Tổng Thư Ký Viện Hóa Đạo chứ không chỉ là thị giả 
đâu nghe.  

Con sẽ đến Hà Nội trong ngày mồng 4.”  
“... Hòa Thượng Huyền Quang sau khi mổ 

vẫn khỏe khoắn bình thường. Đến chiều, lúc 15 
giờ, ông Phạm Thế Duyệt, chủ tịch Mặt Trận Tổ 
Quốc Việt Nam đến thăm, ông nói: 

Sau khi bình phục xin mời Hoà Thượng đến 
thăm Mặt Trận; 

Hoà Thượng Huyền Quang nói: Ngài nhận lời 
với điều kiện là chính phủ phải trả lời cho rằng, 
GHPGVNTN có tội gì với đất nước mà bị cấm hoạt 
động? Ông Phạm Thế Duyệt nói, mời Hoà Thượng 
đến rồi sẽ bàn.”  

Trong Đại Hội Nguyên Thiều, Hòa Thượng Tuệ 
Sỹ đã được Đại Hội Đại Biểu thỉnh cử giữ vai trò 
Phó Viện Trưởng Viện Hóa Đạo, kiêm Tổng Thư Ký 
Viện, mà lời nói của Hoà Thượng Huyền Quang ở 
trên đã khẳng định rằng: “Thầy đi trong cương vị 
là Tổng Thư Ký Viện Hoá Đạo GHPGVNTN, chứ 
không phải là một thị giả.” Đây là bước ngoặt lịch 
sử thứ nhất mà Hòa Thượng Tuệ Sỹ đã nghiêm túc 
phụng hành, từ ý chỉ của Hoà Thượng Huyền 
Quang Viện Trưởng Viện Hoá Đạo, khi Hòa Thượng 
bị giam cầm nơi Quảng Ngãi, còn Hoà Thượng 

Từ trái: HT. Thích Quảng Độ, HT. Thích Huyền Quang, 
và HT. Thích Tuệ Sỹ trong Đại Hội Bất Thường tại TV 

Nguyên Thiều, ngày 01.10.2023. 



 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Quảng Độ thì lưu vong nơi Vũ Đoài Miền Bắc, biệt 
xứ.  

 

II. Bị Tù Đày, Nhưng Không Quên Bản Hoài 
Phụng Sự Hiến Dâng  

Hòa Thượng Tuệ Sỹ như là một hiện thân Bồ 
Tát. Sống đời bình thường của một Tỳ Kheo Tăng 
dưới các mái Tự Viện, Phật Học Viện… thì Hòa 
Thượng là một Giáo Thọ sư, một Tư Tưởng gia, 
một trời văn học lừng lẫy, tài hoa trên đầu ngọn 
bút tài tình, trác việt. Một bậc chân tu, như Bồ Tát 
hóa thân vào đời vào ác năm trược để độ sinh, 
dưới mọi hình tướng đâu đâu cũng thấy hiện thân 
của một Thầy tu, làu làu Tam Tạng Kinh điển, trác 
trác rạng ngời Phật tâm, sáng soi một niềm bình 
an cho tất cả. Sự bình an này dù bị tù đày nơi 
chân trời góc biển, từ núi rừng hoang vắng cheo 
leo nơi sườn núi cao hay biển sâu hố thẳm. Từ trại 
tù Xuân Phước, Hòa Thượng đã viết thư gửi về cho 
Hoà Thượng Huyền Quang Viện Trưởng Viện Hoá 
Đạo GHPGVNTN trình bày lập trường của mình và 
nêu cao ý chí trong sáng vì Giáo Hội, vì Phật Pháp 
trong giai đoạn lịch sử nghiệt ngã đau thương, 
nhưng không vì vậy mà không nói, không ý kiến 
để cho thời gian đẩy lùi và tan dần theo năm 
tháng. Hòa Thượng Tuệ Sỹ nói: “Để chuẩn bị đầy 
đủ cơ sở dữ kiện cho Đại Hội, xin đề nghị 4 điểm 
mà toàn thể Tăng già và Phật tử có thể tham gia 
thảo luận trong quá trình chuẩn bị Đại Hội:  

Việc nhà nước chuẩn y và phong tặng các 
phẩm hàm Hoà Thượng, Thượng Toạ cho các Tỳ 
Kheo, và Tỳ Kheo Ni là một xúc phạm đối với Giáo 
chế của Đức Phật được truyền thừa trong luật 
Tạng… 

Luật điển Ba La Đề Mộc Xoa cấm các Tỳ Kheo 
và Tỳ Kheo Ni tham gia các cơ cấu quyền lực; nói 
theo ngôn ngữ hiện đại, đó là Đại Biểu Quốc Hội. 
Các vị ấy như thế đang tự mình làm môi giới nối 
dài cánh tay quyền lực lung lạc Giáo Hội…  

Nhà nước cộng sản bằng cái gọi là Pháp chế 
Xã Hội Chủ Nghĩa đặt Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
làm một thành viên của Mặt Trận Tổ Quốc Việt 
Nam. Như thế chỉ công nhận Giáo Hội tồn tại như 
một hội đoàn thế tục ngang hàng với các hội đoàn 
khác dưới quyền lãnh đạo của Mặt Trận Tổ Quốc 
Việt Nam. Về mặt pháp lý, Phật Giáo Việt Nam 
đang bị đặt trở lại đạo dụ số 10 của chính quyền 
Ngô Đình Diệm. Phật tử Việt Nam đã hy sinh thân 
mình để đốt cháy đạo dụ ấy. Đó là nỗi đau của 
Dân tộc và Đạo Pháp.  

Bằng lý tưởng Tịnh Độ nhân gian, bằng giáo 
lý Phật tánh bình đẳng, Phật tử Việt Nam bằng 
tinh thần hy sinh vô uý, khẳng định minh bạch sứ 
mệnh của mình trong thời đại văn minh dân chủ, 
Giáo Hội phải nêu cao ngọn đuốc Từ Bi và Trí Tuệ; 
lãnh đạo Phật tử tiến tới và xây dựng một xã hội 
an lạc, bình đẳng và nhân ái.” Phật lịch 2537. Trại 
tù Xuân Phước ngày 15 tháng Giêng, 1994. Tuệ 
Sỹ, kính bạch.”  

Ông bà mình đã nói: “Lửa thử vàng, gian nan 
thử sức.” Nhưng đối Hòa Thượng Tuệ Sỹ thì bản 
án tử hình là thử sức, còn tù đày, giam cầm, rừng 
thiêng nước độc là thử tấm lòng trung trinh, một 
dạ sắt son và sáng rực như vàng trong lò lửa 
cháy, nhưng vẫn tươi nhuận tinh ròng, không hề 
nhạt phai. Vàng thật không sợ chi lửa. Ý chí sắt 
son, phụng sự và hiến dâng cho Đạo, Hòa Thượng 
không sợ gì tù ngục cách ngăn. Hòa Thượng Tuệ 

Sỹ đã giương cao ngọn cờ bình đẳng giác ngộ, vô 
sở úy đại hùng, kim cương bất hoại. Dù ở trong tù 
nhưng không sợ cái tù của thế nhân. Dù ở trong 
xà lim, tối tăm chật chội, nhưng vẫn luôn thắp 
sáng ngọn đèn chánh pháp. Thắp sáng ngọn đèn 
nơi chính mình. “Đương tự xí nhiên, xí nhiên ư 
pháp, vật tha xí nhiên. Đương tự quy y, quy y ư 
Pháp, vật tha quy y.” Vượt ngàn sự hiểm nguy, 
Hòa Thượng Tuệ Sỹ đã có mặt trong Đại Hội để 
đóng góp ý kiến xây dựng và kiện toàn pháp lý, 
pháp nhân của Giáo Hội, một cách hiển nhiên, 
thường tại.  

Con người có thể bẻ cong lịch sử, bôi xoá và 
lãng quên theo tính bất lương của mình, nhưng 
không bao giờ có thể bẻ cong, và bôi xoá tính 
chân thật của lịch sử máu và nước mắt của giống 
nòi, của đạo pháp và quê hương. Hòa Thượng Tuệ 
Sỹ đã khẳng định điều này qua bức tâm thư từ 
trại tù Xuân Phước, Hòa Thượng Tuệ Sỹ đã dõng 
dạc chí Bi Hùng ấy:  

 “Sư tử hống thời phương thảo lục 

 Tượng vương hồi xứ lạc hoa hồng.”  
 

III. Từ Nhân Chứng Lịch Sử Đến Khả Tính Kế 
Thừa Ngôi Vị Lãnh Đạo Giáo Hội Phật Giáo 

Việt Nam Thống Nhất 
Từ chùa Từ Hiếu - 59 lô D, Đường Dương Bá 

Trạc, Phường 1, Quận 8, Sài Gòn. Tâm Thư 15 
ước Nguyện Tăng Già Hòa Hợp, Hòa Thượng Thích 
Quảng Độ, Đệ Ngũ Tăng Thống Giáo Hội Phật 
Giáo Việt Nam Thống Nhất. Kính gửi chư Tôn 
Trưởng Lão, Chư Hòa Thượng Giáo Phẩm 
GHPGVNTN. Đồng kính gửi chư Tôn Hòa Thượng, 
Thượng Toạ, Chư Đại Đức Tăng Ni… “Tôi Sa Môn 
Thích Quảng Độ, trong cương vị lãnh đạo tối cao 
của Giáo Hội, tự nhận trách nhiệm lịch sử này 
trước uy đức của lịch đại Tổ Sư, và cũng trong 
trách nhiệm lịch sử này, với ý hướng kịp thời ngăn 
chặn bánh xe phân hoá không lao xuống vực 
thẳm ô nhiễm hủy diệt, tôi đã quyết định, bằng 
quyết định số 12/TT/VTT/QĐ, Phật lịch 2562, Sài 
Gòn ngày 19 tháng 10 âm lịch Mậu Tuất (tức 
25/11/2018), đình chỉ mọi hoạt động của Giáo 
Hội; để Tăng Già có thời gian thể hiện bản thể 
thanh tịnh và hòa hợp, làm nơi quy ngưỡng vững 
chắc cho bốn chúng hòa hợp đồng tu, hòa hợp 
hành đạo và hóa đạo, phụng sự Dân tộc và Đạo 
Pháp, trong lý tưởng phụng sự hoà bình dân tộc 
và nhân loại.” Hòa Thượng Quảng Độ viết tiếp: 
“Tôi nay tuổi đã ngoài 90, trí lực đã đến lúc suy 
kiệt, với chút hơi tàn của sinh mệnh, tự thấy 
không còn khả năng gánh vác trọng trách trước 
lịch sử tồn vong, suy thịnh của Dân tộc và Đạo 
Pháp, duy chỉ còn đủ sức để giữ một điều cương 
lĩnh mong manh của Giáo Hội, ước nguyện duy 
nhất trong những ngày còn lại của tuổi đời là được 
thấy uy đức Tăng già sáng chói, bản thể thống 
nhất được xác lập. Tăng già thanh tịnh hòa hợp là 
sở y vững chắc cho Giáo Hội, là chỉ nam hướng 
đạo cho bốn chúng đệ tử hòa hợp đồng tu, cùng 
hòa hợp trong lý tưởng phụng sự dân tộc và nhân 
loại như Hiến chương Giáo Hội đã công bố…” Phật 
lịch 2562, Chùa Từ Hiếu, Sài Gòn ngày 26 tháng 
03 năm 2019, tức ngày 21 tháng 02 năm Kỷ Hợi. 
Cẩn bạch, Sa môn Thích Quảng Độ.”  

Nỗi niềm của một đấng cha già, để lại Tâm 
thư cho đàn con thừa tự di sản, đây là nền văn 
hóa của Việt Tộc. Tâm nguyện di huấn của chư vị 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      15 

Tôn túc lãnh đạo Giáo Hội lưu lại di ngôn cho hàng 
kế thừa truyền đăng tục diệm để cho “Tổ ấn trùng 
quang, đèn Thiền rực sáng” mà nghiêm chỉnh 
phụng hành, ấy là cái đức, cái tâm: “Thượng cầu 
Phật đạo, hạ hóa chúng sanh.” mà Hòa Thượng 
Quảng Độ đã để lại cho hàng tứ chúng đệ tử Phật.  

Tiếp theo, Hoà Thượng Quảng Độ còn ban 
hành quyết định một cách xác thực và rõ ràng để 
cho mọi người cùng hiểu và thi hành quyết định 
này. Những tưởng xin được trích đôi điều để tất cả 
chúng ta thấy đó là một văn kiện hợp pháp, hợp 
hiến. Văn kiện này đã đi vào lịch sử minh nhiên 
của Phật Giáo Việt Nam hôm nay. “Phật lịch 2562. 
Số: 12/TT/VTT/QĐ. Quyết định của Đức Đệ Ngũ 
Tăng Thống giải tán nhân sự Viện Hóa Đạo và tạm 
ngừng hoạt động, chờ Đại hội bất thường 
GHPGVNTN công cử nhân sự mới.  

Nhận xét rằng, ngày 03 tháng 10 năm 2018 
từ Sài Gòn tôi viết bức Tâm thư đưa ra hai quyết 
định gửi phòng Thông Tin Phật Giáo Quốc Tế phổ 
biến. Thứ nhất, bãi nhiệm chức vụ Tổng Thư Ký, 
cùng các chức vụ khác trong Ban Chỉ Đạo Viện 
Hóa Đạo của Phật tử Nguyên Chánh - Lê Công Cầu 
kể từ ngày ký Tâm Thư. Thứ hai, bãi truất chức vụ 
Xử lý Thường vụ Viện Tăng Thống dự tính trao cho 
Hòa Thượng Thích Tâm Liên như đã viết trong bản 
Di Chúc gửi sang phòng Thông Tin Phật Giáo Quốc 
Tế ở Paris để ban hành và công bố ngày nào tôi 
không còn nữa. Nhưng hai quyết định đề ra trong 
Tâm Thư đã không được thi hành trong thời gian 
tôi vắng mặt. Phật tử Lê Công Cầu vẫn tiếm danh 
Tổng Thư Ký cho phát hành những văn kiện bất 
hợp lệ của Viện Hóa Đạo.  

Nhận xét rằng, trong thời gian một tháng vừa 
qua tôi vắng mặt ở Sài Gòn, Hòa Thượng Thích 
Tâm Liên đã không có một buổi họp nhân sự Viện 
Hóa Đạo nào để thỉnh ý chư Tăng, phác hoạch 
chương trình hoạt động của Viện Hóa Đạo trong 
nước cũng như sinh hoạt hải ngoại của 
GHPGVNTN. Trái lại, Hòa Thượng còn nhân danh 
Viện Hóa Đạo ký và phát hành nhiều văn kiện đi 
ngược lại đường lối, lập trường và Hiến chương 
của GHPGVNTN tu chính lần cuối, thông qua năm 
2015…  

Nay Quyết Định  
Điều 1: Thu hồi và hủy bỏ Giáo chỉ số 18 Tấn 

phong Ban Chỉ Đạo Viện Hóa Đạo nhiệm kỳ 2018-

2020 của Viện Tăng Thống ký ngày 08 tháng 08 
năm 2018.  

Điều 2: Thu hồi và hủy bỏ Di Chúc viết vào 
tháng 05 năm 2017 và đã gửi sang Phòng Thông 
Tin Phật Giáo Quốc Tế ở Paris để ban hành và 
công bố ngày nào tôi không còn nữa…  

Điều 3: Bãi nhiệm vĩnh viễn chức vụ Viện 
Trưởng Viện Hoá Đạo của Hòa Thượng Thích Tâm 
Liên; và bãi nhiệm vĩnh viễn chức vụ Tổng Thư Ký 
và mọi chức vụ trong Viện Hóa Đạo của Phật tử 
Nguyên Chánh Lê Công Cầu.  

Điều 4: Giải tán mọi nhân sự và chức vụ 
trong Ban Chỉ Đạo Viện Hoá Đạo nhiệm kỳ 2018-

2020 quy định trong Giáo Chỉ số 18 do viện Tăng 
Thống ban hành ngày 08 tháng 08 năm 2018… 

Điều 7: Giáo chỉ này có hiệu lực kể từ ngày 
ký. Các điều khoản, Văn Kiện, Quyết Định, Giáo 
chỉ trái với Quyết định này đều bị hủy bỏ…”  

Phật lịch 2562, Sài Gòn ngày 19 tháng 10 âm 
lịch Mậu tuất,  

tức ngày 25 tháng 11 năm 2018  

Đệ Ngũ Tăng Thống  
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất  
(ấn ký)  
Chặng đường lịch sử của GHPGVNTN đến đây 

đã chuyển sang một khúc quanh lịch sử mới. Tất 
cả những gì của một thời khủng hoảng, bi thương, 
lộng quyền của nội trùng giờ đã chấm dứt theo 
quyết định trên. Hòa Thượng Quảng Độ đã làm 
như chứng nhân của mốc lịch sử, tiếp theo là 
Quyết Định Số T4/QĐ/TT/VTT của Đệ Ngũ Tăng 
Thống GHPGVNTN ủy thác quyền điều hành Viện 
Tăng Thống cho Hòa Thượng Tuệ Sỹ. “Căn cứ vào 
Hiến chương Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống 
Nhất bản tu chính lần cuối qua ngày 04 tháng 12 
năm 2015. Với lý tưởng hòa bình bất bạo động của 
Giáo lý Đức Phật, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất ra đời năm 1964 với lập trường kiên 
định và thuần khiết là để phụng sự nhân sinh và 
Dân tộc, vì vậy vận mệnh của Giáo Hội tùy thuộc 
vào vận mệnh của Dân tộc, Đất nước Việt Nam sẽ 
thoát qua cơn quốc nạn và pháp nạn, không thể 
nào đứng ngoài quy luật tất yếu của thịnh suy.  

Nay Quyết Định… 

Điều hai: Thỉnh cử Hoà Thượng Thích Tuệ Sỹ 
thay tôi đứng đầu vào vị trí của Viện Tăng Thống, 
bảo đảm tiếp tục sứ mạng của Giáo Hội Phật Giáo 
Việt Nam Thống Nhất trong tương lai. Tôi hoàn 
toàn tin tưởng và ủy thác trọng trách này cũng 
như trao toàn quyền cho Hòa Thượng Tuệ Sỹ điều 
hành mọi hoạt động của Giáo Hội.  

 Chùa Từ Hiếu, Sài Gòn ngày 24 tháng 05 
năm 2019  

 Tức ngày 20 tháng 04 năm Kỷ Hợi  
 Đệ Ngũ Tăng Thống  
 Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất  
 Sa Môn Thích Quảng Độ Ấn Ký.”  
 

Quyết Định như một lời Cáo Bạch của bậc 
Tôn túc gửi đến cho đương sự cũng như bố cáo 
một cách rộng rãi cho tứ chúng đệ tử Phật - Tăng 
tín đồ Phật Giáo Việt Nam biết mà thi hành các 
Phật sự còn ngổn ngang, rất cần nhiều bàn tay, 
khối óc tiếp sức để cho con đường hành đạo từ 
2000 năm qua trên quê hương được suôn sẻ thành 
tựu tốt đẹp.  

Đứng trước sứ mệnh quê hương, trước sự tồn 
vong của dân tộc, và sự hưng suy của Giáo Hội, 
Hòa Thượng Tuệ Sỹ chắp tay cúi đầu y giáo phụng 
hành như lễ nghi khiêm cung của một môn hạ. 
Trong thư khâm thừa Quyết định của Đệ Ngũ Tăng 
Thống GHPGVNTN, Hòa Thượng Tuệ Sỹ viết  



 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

“Ngưỡng bạch chư Tôn Hòa 
Thượng,  

Khâm thừa Quyết Định của đức 
Đệ Ngũ Tăng Thống, tôi Tỳ Kheo 
Thích Tuệ Sỹ, tự xét chướng thâm 
huệ thiển, nhưng Tổ giáo nghiêm, vô 
khả nại hà, nay phủ phục đê đầu 
phụng chỉ…  

 Thị Ngạn Am, PLD 2563 

 Tháng 03, ngày 15 

 Tuệ Sỹ (ký tên)  
Người trao Quyết Định thì đã 

trao. Người thừa hành Quyết Định thì 
đã thừa hành. Thừa hành trong ngôi 
vị Chánh Thư Ký Xử Lý Viện Tăng 
Thống. Do vậy mà Hòa Thượng Tuệ 
Sỹ đã thỉnh cử thành phần nhân sự 
cho Hội đồng Lưỡng viện từ quốc nội 
ra hải ngoại, những mong là không 
cô phụ sự ủy thác của quý Ngài lãnh 
đạo Giáo Hội, như đức Đệ Nhất Tăng 
Thống, Trưởng Lão Hòa Thượng Thích 
Tịnh Khiết; Đức Đệ Nhị Tăng Thống, 
Trưởng Lão Hoà Thượng Thích Giác 
Nhiên; Đức Đệ Tam Tăng Thống, 
Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Đôn 
Hậu; Đức Đệ Tứ Tăng Thống, Trưởng 
Lão Hoà Thượng Thích Huyền Quang, 
cũng như dòng lịch sử Lịch Đại Tổ Sư 
Phật Giáo Việt Nam từ buổi bình minh 
cho đến hôm nay, năm 2023.  

Viết lại những dữ kiện của khúc 
quanh lịch sử này như là một sự 
khẳng định minh nhiên, mà nhân vật, 
chứng nhân của một thời lịch sử còn 
đó, còn như ngày hôm nay đang đối 
diện, đang tọa đàm chưa hề một mảy 
may phôi pha, mờ nhạt. Sự thật như 
lời kinh siêu độ chiều nay đã làm cho 
bao người mở mắt để thấy, lắng tai 
để nghe tiếng sầm sập của bánh xe 
lịch sử còn in dấu hôm nay và cho 
đến ngàn vạn năm sau. Pháp lý của 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống 
Nhất còn tỏa rạng và nêu cao cho 
nhiều thế hệ tôn ngưỡng, mà thẩm 
thấu bao sự hy sinh thân mạng, một 
đời lưu vong, đọa đày biệt xứ. Người 
thừa hành pháp lý Giáo Hội cũng 
mang tính hội đủ pháp nhân, được 
đương thừa trên dòng lịch sử ấy.  

Hòa Thượng Huyền Quang, Hòa 
Thượng Quảng Độ, Hòa Thượng Tuệ 
Sỹ như đỉnh trầm hương ba chân, 
như kiền đồng vững chắc, không nao 
núng những thế lực vô minh trù dập 
mà luôn an tâm để hộ quốc, hộ dân, 
hộ Pháp ngày một âu ca, thanh bình, 
hạnh phúc. Ấy là chí nguyện của 
những bậc Bồ Tát hóa thân, vì đời ác 
năm trược mà thị hiện, để thi thiết 
những khả tính tu trì, chứng ngộ của 
Đạo Pháp đến vạn loài chúng sinh 
trong Pháp giới.  

 

San Diego, California  
ngày 05 tháng 10 năm 2023  

Thích Nguyên Siêu 

CHỈNH NGÕ TÂM  

 

Chỉnh ngõ tâm bình lặng sắc hương… 

Cùng hay… tĩnh động có nhiêu đường. 
Xem điều mộng ảo luôn từ khuất, 
Biết lẽ tình si để nguyện trường. 
Hạnh phúc cho người suy đủ rõ, 
Niềm tin với đạo hiểu đà vươn. 
Vòng quanh lủy kiếp nay đều gặp, 
Hỷ ái trần gian ngẫm đặng thường? 

 

   

TRỜI XANH MẤY TUỔI 

  

Trời xanh mấy tuổi rõ đâu già, 
Vẫn chiếu bao ngày rộn nẻo Ta. (*) 
Hạ đến vườn lan vòng ửng ngõ, 
Thu về dãy cúc trổ đầy hoa. 
Mưa dầm cỏ mục càng không hối. 
Hạn hán nho tàn cũng chẳng la, 
Dẫu khó lòng vui đừng bỏ mặc, 
Bên đời mãi dạo bản tình ca. 
 

  

RỜI XA 

  

Rời xa lậu nghiệp chớ làng nhàng (*) 
Tham ái thêm nhiều khổ lụy mang. 
Việc đến luôn chăm tâm chẳng buộc, 
Chuyện qua mãi khuất dạ không ràng. 
Rủ mê hiển đạo cho ngày tịnh, 
Ôm giác nương Thầy để khắc an. (**) 
Vô trú Sát na nào niệm khởi, (***) 
Thiền môn tự tại có chi bàn. 
 

  

MINH ĐẠO 

 

 

___________ 

 

(*) Lậu nghiệp: Nghiệp của phàm nhân 
trong dòng sinh tử luân hồi—Karma of 
ordinary rebirth — The deeds of the 
sinner in the stream of transmigration, 
which produces his karma. 
(**) Thiên Nhân Sư (10 danh hiệu Phật) 
(***) Sát na - là thời gian rất ngắn, 1/60 
của giây. 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      17 

"Một thời Phật du hóa tại nước Xá-vệ, trong 
rừng Thắng, vườn Cấp Cô Độc… 

- Ta không nói các Tỳ-kheo là thiện ngữ 
cung thuận do các nhu dụng sinh sống, y bát, ẩm 
thực, giường chõng. Vì sao vậy? Tỳ-kheo ấy nếu 
không nhận được các thứ ấy thì trả lại bằng sự 
không thiện ngữ cung thuận, thành tựu đức tánh 
không thiện ngữ cung thuận. 

- Nếu có Tỳ-kheo vì viễn ly, y trên viễn ly, 
sống nơi viễn ly mà thiện ngữ cung thuận, thành 
tựu đức tánh thiện ngữ cung thuận, Ta nói ấy thật 
sự là thiện ngữ cung thuận. Vì sao vậy? Ở đây, 
một Tỳ-kheo khéo thủ hộ, khéo an trú, chỉ vì 
người khác không nói cộc cằn. Nếu người khác ăn 
nói cộc cằn thì không phẫn nộ, cũng không thù 
nghịch, cũng không ưu sầu, oán hận, không hằn 
học giận dữ, không lộ vẻ hung bạo. 

Các Tỳ-kheo kia sau khi thấy vậy bèn nghĩ 
rằng: ‘Hiền giả thật là người nhẫn nhục, ôn hòa, 
giỏi chịu đựng, giỏi tự chủ, khéo định, khéo trầm 
tĩnh’. Nếu người khác ăn nói cộc cằn thì liền hằn 
học, thù nghịch, ưu phiền, ôm hận, lộ vẻ hung dữ. 
Các Tỳ-kheo kia thấy vậy bèn nói: ‘Hiền giả 
này ngoan cố, nóng nảy, thô lỗ, không định, 
không tự chủ, không trầm tĩnh’". 

(Kinh Trung A-hàm, phẩm Đại, kinh Mâu-lê-

phá-quần-na, số 193 [trích, lược]) 
 

Thiện ngữ là nói lời lành, chân thật, nhẹ 
nhàng, xây dựng, đoàn kết, yêu thương. Cung 
thuận là cung kính, nhu hòa, đôi khi có những việc 
mình chưa thực sự hài lòng nhưng cũng không vì 
thế mà bực bội, nóng nảy, quát tháo, gây gổ. 

Điều đáng nói ở đây là chỉ khi gặp nghịch 
cảnh, trái ý, không vừa lòng mới kiểm tra, đo 
lường được khả năng thiện ngữ, cung thuận của 
mình. Đa phần chúng ta đều tử tế, đàng hoàng, lời 
hay, ý đẹp trong điều kiện bình thường. Nhưng khi 
đụng đến quyền lợi, danh dự bị bôi nhọ, cái tôi 
bị xúc phạm thì sẽ phản ứng dữ dội, thậm chí mất 
cả nhân cách. 

Vì thế gặp nhau chỉ đôi lần trong hội họp, 
tiệc tùng, lễ lộc rồi vội đánh giá, ca ngợi ông nọ bà 
kia là người đàng hoàng, tử tế thì thật hời hợt. 
Phải sống gần người ấy, chứng kiến những pha xử 
lý điềm tĩnh, nhân văn của họ khi gặp cảnh trái ý, 
nghịch lòng mới có thể kết luận chính xác. 

Ngay cả một số tân Tỳ-kheo, đi tu rồi là 
nguyện xả buông, hướng đến “ly dục, ly bất 
thiện pháp”. Ấy vậy mà trước sự phân chia và thọ 
nhận bốn vật dụng (thực phẩm, y phục, tọa cụ-

phòng xá, thuốc thang), lỡ có thiếu sót hay thua 
thiệt so với huynh đệ mà kham nhẫn được, hoan 
hỷ vô tư, không phiền trách cũng chẳng phải là dễ 
dàng. 

Khi gặp nghịch cảnh, người khác ăn nói cộc 
cằn mà “không phẫn nộ, cũng không thù nghịch, 
cũng không ưu sầu, oán hận, không hằn học giận 
dữ, không lộ vẻ hung bạo” mới thực sự biết tu, 
làm chủ bản thân trước những điều không vừa ý. 
Muốn được bình tĩnh và an nhiên như thế, 
theo kinh nghiệm của Thế Tôn, cần rèn luyện các 
đức tính “nhẫn nhục, ôn hòa, giỏi chịu đựng, 
giỏi tự chủ, khéo định, khéo trầm tĩnh”. 

Tuy ai cũng muốn an yên nhưng cuộc sống 
vốn dĩ không bình yên. Chính sự biến động trong 
cuộc sống với vô vàn nghịch cảnh sẽ giúp chúng 
ta rèn luyện mình để vững chãi hơn. Cho nên cần 
khéo léo thủ hộ và an trú. Thủ hộ là giữ gìn sáu 
căn, ba nghiệp thiện lành. An trú là vững là trước 
mọi thuận nghịch. Xây dựng hiểu và thương hay 
nói cách khác là phát huy trí tuệ và từ bi, những 
chất liệu quan trọng giúp chúng ta vượt lên 
mọi chướng ngại. 

 

KHÔNG DỄ NÓI LỜI LÀNH 

 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Thời gian  
gọi chiếc lá vàng 

Trầm ngâm trước gió hỏi han tuổi đời 
Tháng ngày  
gọi giấc thảnh thơi 
Khẩy cười duyên phận chuyển dời loay hoay 

Gió nào kiêu hãnh rung cây 

Thổi tung bỡn cợt lá bay cội nguồn 

Không vui và cũng không buồn 

Điềm nhiên làm bạn vô thường sớm khuya 

Hiểu rằng  
hội ngộ, tan chia 

Một mai lá úa sẽ lìa cành cao 

Người đi ra 

Kẻ đi vào 

Lá xanh mơn mởn xôn xao nhịp vần 

Nhân duyên  
níu kéo cuộc trần 

Trùng phùng vay trả nợ nần cho nhau 

Nhịp nhàng  
sóng trước sóng sau 

Vui trong bể khổ chuyển màu vàng xanh 

Lá non vui với lá lành 

An trong vân cẩu bức tranh ảo huyền 

Tiếng cười trong trẻo thần tiên 

Lá vàng  
ủ rũ đã liền xanh tươi 
Hòa cùng rừng núi biển khơi 
Bài ca hoan hỷ ru đời bi thương  
Trách chi,  
đừng trách vô thường 

Hòa cũng xào xạc lá vườn vàng khô 

Chợt nghe trầm bổng nhịp thơ 

Con tim run rẩy đợi chờ tiếng yêu 

Héo khô  
chưa phải tiêu điều 

Tươi xanh  
chưa phải đã nhiều bình yên 

Khô vàng cùng lá lãng quên 

Để nghe tiếng dội hão huyền vô tri 
Để nghe tàn mục thầm thì 
Để nghe héo úa vỗ tay gọi mầm 

Hòa cũng vàng lá vườn sân 

Thấy ngày ngắn ngủi ta cần có nhau 

Tươi xanh khóc với bạc đầu 

Già nua cười với nỗi đau trẻ hoài 
Gió về ấm mát từng hơi 
Thổi từng trang sách cuộc đời đi qua 

Vàng khô với lá tuổi già 

Bỗng dưng trẻ lại để mà biết yêu... 

VĨNH HỮU TÂM KHÔNG 

LIÊN KHÚC LÁ VÀNG LÁ XANH 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      19 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

Tưởng là một trong những sắc thái sự sống 
căn bản nhất của tất cả các loài chúng sinh, bao 
gồm hữu tình chúng sinh và cả vô tình chúng sinh. 
Tưởng cũng là tác nhân có vai trò tác động chủ 
yếu trong vô vàn khổ-vui, thất tình, lục dục... của 
bao kiếp sống luân hồi; và nó cũng là đối tượng 
thử thách lớn cần được chế phục, vượt qua trong 
tu tập thiền định, giải thoát. 
Theo Duy Thức Học, cội nguồn 
của Tưởng xuất phát từ nơi A 
Lại Da thức, mà sự hiện diện 
của Tưởng thì bao khắp, xuyên 
suốt 8 thức Tâm Vương (Bát 
thức Tâm Vương).  8 thức Tâm 
Vương bao gồm A Lại Da thức, 
Mạt Na thức, Ý thức, Nhãn 
thức, Nhĩ thức, Tỹ thức, Thiệt 
thức, và Thân thức. Từ Mạt Na 
thức đến Thân thức được gọi 
tên là 7 Chuyển thức, từ Ý thức 
đến Thân thức được gọi tên là 
Tiền Lục Thức (Sáu Thức 
Trước), từ Nhãn thức đến Thân 
thức được gọi tên là Tiền Ngũ 
Thức (Năm Thức Trước). 8 Thức 
Tâm Vương được chia ra làm 3 
nhóm Năng Biến là: A Lại Da 
thức, Mạt Na thức, và Tiền Lục Thức.  

Thức A Lại Da (nhóm Năng Biến thứ nhất) 
thuộc về Tâm sinh diệt, để phân biệt với Chơn 
Tâm (Như Lai Tàng Chơn Như Tâm) bất sinh, bất 
diệt. Thức này hiện diện ở tất cả các loài chúng 
sinh hữu tình (chúng sinh có đủ 8 thức Tâm 
Vương) và ở cả chúng sinh vô tình (chúng sinh chỉ 
có 2 thức là thức A Lại Da và thức Mạt Na mà 
không có Ý thức và Tiền Ngũ thức). Nó có rất 
nhiều tên gọi khác như Dị Thục thức (Thức chuyển 
biến đổi khác, thành thục từ nhân ra quả), Nhất 
Thiết Chủng thức (Thức có tất cả, vô lượng chủng 
tử), Tàng Thức (Thức kho tàng có công năng tích 
chứa), Đệ Bát Thức (Thức thứ tám trong Bát Thức 
Tâm Vương), Căn Bản Thức (Thức cội nguồn, từ 
đó sinh xuất ra 7 Chuyển thức kia), ... Đặc điểm 
chính yếu của A Lại Da thức là vô phú (rất mênh 
mang, do không có đủ sức để trụ bám, chấp 
trước, vướng mắc) và vô ký (hồn nhiên, không có 
sự phân biệt thiện ác, tốt xấu, hơn thua, hay dở; 
không có âu lo, khổ sở, mừng vui, an vui vì không 
có các Ưu thọ, Khổ thọ, Hỷ thọ, Lạc thọ, mà chỉ 
duy nhất có một Xả thọ...). Do là vô phú, vô ký 
nên trong tổng số 51 tâm sở của Duy Thức Tam 
Thập Tụng (Tác giả: Tổ Thế Thân [316-396]), A 
Lại Da thức chỉ có 5 tâm sở gọi tên là 5 Biến Hành 
Tâm Sở,  bao gồm Tác Ý, Xúc, Thọ, Tưởng, và Tư.  

Được gọi là Tâm Sở vì đây là hành trạng 
(trạng thái chuyển hành, chuyển biến, hiện tướng 
sanh diệt) của 8 thức Tâm Vương. Chữ “Tâm Sở” 
có thể được tạm dịch là “Chỗ Tâm” cũng như các 
chữ “Sở Kiến”, “Sở Văn”, “Sở Tri”, “Sở Trụ”... có 
thể tạm dịch là “Chỗ Thấy”, “Chỗ Nghe”, “Chỗ 
Biết”, “Chỗ Y Nương”… Như thế, “Tâm sở Tác Ý” 

có thể được tạm dịch là “Chỗ 
Tâm khởi tạo ra Ý”, “Tâm sở 
Xúc” được tạm dịch là “Chỗ 
Tâm chạm biết”, “Tâm sở Thọ” 
là “Chỗ Tâm cảm nhận biết”... 
Tương tợ, chữ “Tâm Sở Hữu” có 
thể được dịch là “Chỗ Tâm Có” 
hoặc “Chỗ Có Tâm” (tức là chỗ 
Tâm có mặt, chỗ Tâm có biểu 
lộ sự hiện hữu). Lý do được gọi 
tên như vậy là vì Thức A Lại Da 
nói riêng và bản thể tâm thức 
nói chung vốn là mênh mang 
biến khắp ra các nơi chốn, 
không có chỗ ở nhất định, 
nhưng nay do ở trạng thái bị 
tác động bởi các duyên nào đó, 
nên chúng bắt đầu có sự hiện 
khởi ra các chỗ có tướng trạng 
khác nhau. Các tướng trạng 

này chính là các Tâm Sở hoặc Tâm Sở Hữu. 5 
Biến Hành Tâm Sở nơi A Lại Da thức chính là 5 
tướng trạng chuyển hành tâm thức tinh khôi, sơ 
khai nhất của chúng sinh.  Sở dĩ có tên gọi là Biến 
Hành vì do các tâm sở này có sự hiện diện ở khắp 
các nơi chốn trong không gian, ở trong mọi lúc 
của thời gian, bao gồm tất cả tánh (thiện, ác, và 
vô ký), và ở nơi tất cả 8 thức Tâm Vương cùng có 
tương quan liên hệ với tất cả tâm sở.  Duy Thức 
Tam Thập Tụng (tác giả: tổ Thế Thân [316-396])  
có bài kệ về thức A Lại Da cùng 5 Biến Hành tâm 
sở như sau:    

“Sơ A Lại Da thức 

Dị Thục, Nhứt Thiết Chủng 

 

Bất khả tri chấp thọ 

Xứ liễu thường dữ Xúc  
Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư  
Tương ưng duy Xả thọ 

 

Thị vô phú vô ký 

Xúc đẳng diệc như thị 
Hằng chuyển như bộc lưu 

A la hán vị xả.”   
Tạm dịch:  
“Sơ khởi là thức A lại da  
Còn có tên gọi là Dị thục, Nhứt thiết chủng 

SƠ QUÁT VỀ CỘI NGUỒN VỌNG TƯỞNG 

QUA DUY THỨC HỌC 
 

Khánh Hoàng 



 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Không thể biết, nương chấp và cảm thọ 

Xứ cảnh rõ biết với Xúc  
Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư  
Chỉ tương ưng với Xả thọ 

 

Là vô phú, vô ký 

Năm Biến Hành cũng như vậy                                              
Luôn chuyển động như dòng thác chảy xiết 
Bậc A La Hán mới xả bỏ xong thức này.”  
 

Theo Hiển Dương Thánh Giáo Luận (Tác giả: 
Đại sĩ Vô Trước [310-390]), Dịch giả Phạn- Hán: 
Tam Tạng Pháp sư Huyền Trang [602-664[, Dịch 
giả Hán- Việt: Quảng Minh) giải thích về 5 tâm sở 
Biến Hành được ghi nhận khái quát như sau: 

“1. Tác Ý:  được sinh ra từ chủng tử nơi A Lại 
Da thức, dựa vào A Lại Da mà sinh khởi, cùng 
tương ưng với A Lại Da, và cùng A Lại Da chuyển 
hiện. 

2. Xúc: là sự phân biệt có được từ sự hòa hợp 
3 sự Căn, Cảnh, Thức. Xúc làm chổ sở y cho tâm 
sở Thọ tiếp nối theo ngay sau đó. 

3. Thọ: là cảm nghiệm, lãnh nạp (những cảm 
nhận, cảm giác...). 

4. Tưởng: là những ảnh tượng, ấn tượng, 
hình bóng... trong tâm thức được tiếp nối ngay 
sau tâm sở Thọ. 

5. Tư: là ý nghiệp nơi cảnh khiến có tâm tạo 
tác các điều thiện, ác, phi thiện phi ác...  

Ngay đây, ta có thể tạm rút ra 2 điều: 
Điều 1: Có thể rõ thấy là tâm sở Tưởng đã 

xuất hiện rất sớm trong sự vận hành của tâm thức 
chúng sanh: Tưởng đã có mặt ngay nơi cội nguồn 
tâm thức là thức A Lại Da và Tưởng được xem là 
có vai trò căn bản và trọng yếu nhất trong 5 Biến 
Hành Tâm Sở. Nói vậy là do sau 3 tâm sở Tác Ý, 
Xúc, và Thọ (tạm gọi chung là 3 tâm sở mầm của 
niệm tưởng), Tưởng liền đã xuất hiện; rồi liền sau 
đó nó được tâm sở “Tư” duy trì, trưởng dưỡng, 
nuôi nấng, phát triển. Tâm sở Tư có thể được cảm 
nghiệm là một chuỗi “Tưởng” liền lạc, rõ ràng 
được nối kết, phát triển qui mô ra các quan niệm, 
quan điểm, chủ trương, thành kiến, định kiến… 
theo nghiệp thức của mỗi chúng sinh.   

Điều 2: Có thể xem tất cả Tưởng chỉ là Vọng 
Tưởng. Lý do là Tưởng chỉ là một động thái của 
Thức mà chính ngay cội nguồn Thức A Lại Da còn 
chưa là chơn thực, chỉ là ảo huyễn, không có thực 
thể, thiếu vắng tự thể huống là động thái của 
chính nó. Điều này khiến trong đạo Phật nói 
chung, và Duy Thức Học nói riêng dù có đề cập về 
Chơn Tâm, Chơn Tánh, Chơn Tướng, Chơn Thể, 
Chơn Kiến, Chơn Tri, Chơn Giác... mà không hề có 
đề cập đến Chơn Tưởng.  

Do bởi thức A Lại Da có tánh mênh mang, 
mong manh, nhẹ nhàng, hồn nhiên, không vướng 
mắc nên tâm sở Tưởng nơi A Lại Da cũng chỉ là 
những dạng tướng tâm thức rất vi tế, chuyển động 
rất nhanh nhạy, không có sức bám trụ, biến hiện 
và ẩn khuất rất khó có thể nhận thấy và suy 
lường.  Vì thế, phàm phu và kể cả các bậc Hiền 
Thánh chưa đạt đến Tam Quả (quả vị A Na Hàm, 
còn gọi là Bất Lai, không còn luân hồi trở lại vào 
Dục Giới) không thể thấy và chưa có khả năng 
nhận biết được 5 tâm sở Biến Hành nói chung và 
tâm sở Tưởng nói riêng nơi A Lại Da thức cùng sự 
vận hành ẩn hiển, có không của chúng nơi A Lại 
Da thức.   

A Lại Da thức có thể được cảm nhận là Thức 
Ấm, một trong 5 Ấm (Sắc Ấm, Thọ Ấm, Tưởng 
Ấm, Hành Ấm, và Thức Ấm) hình thành nên thân 
và tâm của chúng sinh.  Gọi là Thức Ấm vì chính 
sự hiện hữu của lớp thức này đã khiến làm che mờ 
đi Giác Tánh. Trong tiến trình tu tập giải thoát 
khỏi sự buộc ràng của 5 Ấm, kinh Thủ Lăng 
Nghiêm (Dịch giả Phạn-Hán: ngài Bát Lạt Mật Đế 
(đời nhà Đường, Trung quốc), dịch giả Hán- Việt: 
Hòa thượng Thích Duy Lực [1923-2000]) gọi Thức 
Ấm là Điên Đảo Vọng Tưởng. Điều này khẳng định 
là ngay nơi căn nguồn sự sống, tâm sở “Tưởng” 
nơi A Lại Da thức của chúng sinh, đã sẵn cưu 
mang tính chất điên đảo rồi. Tính chất điên đảo 
này được tạm giải thích qua 2 khía cạnh: 

Khía cạnh 1:  là tính cách dị biệt giữa Như Lai 
Tàng tâm và A Lại Da thức. Tính cách này được 
phân biệt khái quát như sau: Thức A Lại Da (Tâm 
Sanh Diệt) được hình thành chính là do sự hòa 
hợp giữa Như Lai Tàng Chơn Như Tâm (được xem 
là Giác Tánh, là Phật Tánh, là Chơn Tâm, là cái 
chơn tịnh, bất động, không có Sinh- Diệt, đã vượt 
qua phân biệt hai bên về Có và Không, về Sinh và 
Diệt ) và vô lượng chủng tử (là cái có Sanh- Diệt, 
Có- Không, cái nhiễm ô, luôn động chuyển theo 
các duyên); nên khi A Lại Da ở thể Tịnh thì nó 
không khác biệt với Như Lai Tàng, còn khi A Lại 
Da ở thể Động thì nó có khác với Như Lai Tàng.  
Như Lai Tàng Chơn Tâm thì không có Đồng- Khác 
(không có Một- Khác, không có Hòa Hợp- Bất Hòa 
Hợp) nên chỉ nói là A Lại Da khác (là khác với Như 
Lai Tàng) và nói A Lại Da đồng (là đồng với Như 
Lai Tàng). Hai thuật ngữ khác hay được nhắc đến 
là “Như Lai Xuất Triền” (“Triền” là trói buộc, xoay 
vấn chung quanh) dùng để chỉ cho Như Lai Tàng 
Chơn Tâm, bao hàm các pháp vô lậu thuần chơn 
thanh tịnh, không bị trói buộc bởi những phiền 
não, triền phược; và thuật ngữ “Như Lai Tại Triền” 
dùng để chỉ cho thức A Lại Da, bao hàm các pháp 
hữu lậu, nhiễm ô, còn bị trói buộc, che mờ, lấp 
khuất bởi vô lượng não phiền.   

Khía cạnh 2:  là trong tất cả kinh điển của 
đạo Phật, đức Phật đại từ, đại bi đã khai thị và 
hàm ý xác quyết là “tất cả chúng sanh đều có 
Phật tánh”. Như trong kinh Đại Bát Niết Bàn, câu 
nói được đức Phật tuyên thuyết nhiều lần là “Tất 
cả chúng sanh đều có Phật tánh. Phật tánh ấy là 
Thường Lạc Ngã Tịnh.” Như thế, mỗi loài chúng 
sinh đều có sẵn Phật Tánh, sẵn có Như Lai Tàng 
Chơn Như Tâm, sẵn có cảnh giới Đại Niết Bàn tự 
tại, giải thoát. Nhưng do vì chúng sinh mê lầm, 
không thấy được tánh Phật (gọi là “Bội Giác”: là 
quay lưng lại với Như Lai Tàng Chơn Như Tâm, 
Giác thể, Chơn Trí) mà lại nhận chấp, hòa nhập 
vào với các thứ lớp Vọng Tưởng (gọi là “Hiệp 
Trần”: là theo Vọng Thức A Lại Da rồi cùng các 
Vọng Tưởng choàng ôm, nâng niu các trần cảnh) 
nên bị các phiền não kiết sử trói buộc mà đành 
chịu lưu chuyển trong sanh tử, luân hồi. Như thế, 
tính chất “Điên Đảo” của Vọng Tưởng nơi Thức Ấm 
A Lại Da có thể được rút gọn là: do mê lầm, 
không có Trí Tuệ nên gọi là “Điên”; do nhận chấp 
sai quấy nên gọi là “Đảo”. 

Lại nữa, kinh Thủ Lăng Nghiêm cũng ghi 
nhận Vọng Tưởng Điên Đảo do nương chấp nơi 
thức A Lại Da, nên tự gánh mang vào nó duyên 
phần, thân phận có sinh có diệt, gọi là Mạng Căn, 
căn nguyên sự sống và thọ mạng của thân tâm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      21 

chúng sinh trong vô lượng kiếp luân hồi. Mạng 
Căn là một trong 24 món Tâm Bất Tương Ưng 
Hành Pháp trực thuộc nơi thức A Lại Da, không 
thuộc phạm vi Tam Hòa Hợp (Căn- Trần - Thức) 
của Tiền Lục Thức, nên được gọi là “Bất Tương 
Ưng” (để phân biệt với nhóm tâm sở được gọi là 
“Tương Ưng” của Tiền Lục Thức). Chính Tâm Bất 
Tương Ưng Hành Pháp “Mạng Căn” nơi thức A Lại 
Da đã khiến có ra Mạng Trược, lớp ô trược, uế 
trược về thọ mạng, về ràng buộc tái sinh, về vọng 
chấp y nương vào thân tái sinh, và là 1 trong 5 lớp 
trược của đời sống chúng sinh trong Tam Giới. 

Tựu trung, tâm sở Tưởng nơi thức A Lại Da, 
cội nguồn sơ khai nhất của Vọng Tưởng, tạm nêu 
có 3 đặc điểm sau: 

Đặc điểm 1: Tâm sở Tưởng nơi thức A Lại Da 
được xuất sinh, biến thể từ 3 tâm sở Biến Hành 
khác của Thức này là Xúc, Tác Ý, và Thọ. Nhưng 
nguyên nhân xuất sinh của 3 tâm sở Xúc, Tác Ý, 
và Thọ lại khó có thể xác định rõ ràng vì chỉ có các 
bậc Thánh từ quả vị A Na Hàm trở lên mới có khả 
năng phân biệt, nhận biết được.  

Đặc điểm 2: Tâm sở Tưởng nói riêng và 5 
Tâm sở Biến Hành nói chung nơi thức A Lại Da có 
cường lực, sức lực không đáng kể. Có thể ví các 
tâm sở này chỉ là những chuyển biến rất nhẹ 
nhàng, mềm mỏng, có tác động như là chỉ để 
đánh thức, khơi nguồn chảy cho thức A Lại Da. 
Điều này có nghĩa là nếu ví A Lại Da thức như biển 
lớn thì những chuyển biến này chỉ là các động thái 
còn rất vi tế, rất mơ hồ, chỉ như nước nổi tăm, nổi 
bọt, nổi bong bóng…, chưa đủ sức tạo ra những 
nét nhăn lăn tăn mong manh huống chi là những 
gợn sóng, làn sóng, lượn sóng chao động trên mặt 
biển. 

Đặc điểm 3: Do có tính cách rất nhẹ nhàng, 
hồn nhiên nên tâm sở Tưởng nơi thức A Lại Da 
không có khả năng kết nghiệp, tạo lập thêm các 
chủng tử mới vào trong thức A Lại Da mà nó chỉ 
có thể làm chỗ dựa, nền tảng để sinh khởi và phát 
triển thêm cho tâm sở Tư. Tâm sở Tư nơi thức A 
Lại Da này cũng chưa có khả năng kết nghiệp mà 
chỉ đóng vai trò chủ yếu, quan trọng trong sự sinh 
khởi, hình thành, và phát triển ra tất cả các dạng 
tướng tâm thức khác của 7 Chuyển Thức sau (Mạt 
Na thức và Tiền Lục Thức). 

Khi A Lại Da thức theo dòng tập nghiệp 
chuyển biến mà lại có sự tự chấp nơi Kiến phần 
(năng lực, năng lượng tri giác) của chính nó rồi 
chấp trì, gìn giữ thì khi đó có thêm một biến thể 
mới, một tâm vương mới gọi là thức Mạt Na. Tâm 
sở Tư theo sự chấp ngã này cũng có biến chuyển, 
trở nên rõ ràng, đậm nét hơn và phát triển tối đa 
thành một nguồn tư lương vô tận. Nguồn tư lương 
vô tận này chính là nét đặc trưng, là Tánh, là 
Tướng của Mạt Na thức. Tạm nói là vô tận bởi vì 
thức Mạt Na cũng như thức A Lại Da đều vẫn còn 
tồn tại khi chúng sinh còn có mê chấp; 2 Thức này 
chỉ biến mất, không còn tồn tại sau khi chúng sinh 
đã kiến tánh, đắc A La Hán quả, đã được giải 
thoát, không còn luân hồi, đã chuyển Thức thành 
Trí.   

Trong khi A Lại Da thức có đặc tánh là Vô 
Phú, Vô Ký; Mạt Na thức cũng có đặc tính là Vô Ký 
(giống như ở A Lại Da thức) nhưng nó lại là Hữu 
Phú, vì nó có chỗ y nương, chỗ trụ chấp là nương 
dựa vào thức A Lại Da. Do tính cách Hữu Phú và 
do là nguồn Tư Lương Chấp Ngã bất tận, nên Mạt 

Na thức ngoài 5 tâm sở Biến Hành còn có thêm 13 
tâm sở khác bao gồm 1 tâm sở Biệt Cảnh và 12 
tâm sở Phiền Não: 

 1 tâm sở Biệt Cảnh nơi Mạt Na thức = là tâm 
sở Huệ;  

 Biệt Cảnh là phân biệt trần cảnh, đối tượng 
được thu nhận, thấy biết, nghe biết... từ nơi 6 căn 
(Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý Thức). 5 tâm sở Biệt 
Cảnh gồm: 1. Dục = Tâm ham muốn nhận biết, 
phân biệt; 2. Thắng Giải = Tâm liễu tri rõ được đối 
tượng muốn nhận biết; 3. Niệm = Tâm nghĩ nhớ 
về các đối tượng liễu tri; 4. Định = Tâm an ổn, 
không chao động; và 5. Huệ = Tâm sáng suốt, 
không chướng ngại, rõ biết các đối tượng.  Cần rõ 
thêm là tâm sở Biệt Cảnh Huệ nơi Mạt Na thức 
không là rõ biết về các đối tượng trần cảnh mà là 
rõ biết về các đối tượng nội tâm, về Ngã chấp sơ 
khai nơi nội tâm, và về hai bên Năng và Sở nơi nội 
tâm. Do vậy, trong 5 Biệt Cảnh tâm sở, Mạt Na 
thức chỉ duy có một tâm sở Huệ. 

 12 tâm sở Phiền Não nơi Mạt Na thức = bao 
gồm 4 Căn Bản Phiền Não (gồm có 3 tâm sở thuộc 
về Tư Hoặc là Tham, Si, Mạn và 1 tâm sở thuộc về 
Kiến Hoặc là Ác Kiến), và 8 Đại Tùy Phiền Não 
(gồm có Trạo Cử, Hôn Trầm, Bất Tín, Giải Đãi, 
Phóng Dật, Thất Niệm, Tán Loạn, và Bất Chánh 
Tri).  

Gọi là “Phiền Não” vì chúng khiến gây ra các 
khổ đau, các tập nghiệp khiến che mờ Giác Tánh 
và khiến chúng sinh chịu đày đọa trong các nẻo 
luân hồi bất tận. Gọi là “Căn Bản Phiền Não “vì 
những phiền não này có tính cách cội gốc trong 
Mạt Na thức, chỉ thuần là các đối tượng tâm thức 
mênh mang trong nội tâm, chưa nhuốm hình 
tướng, bóng dạng của đối tượng cảnh trần nên 
chúng là tiền đề để sinh khởi ra các Tùy Phiền 
Não. Gọi là “Tùy Phiền Não” vì các phiền não này 
được sinh khởi tùy vào Căn Bản Phiền Não và tùy 
vào các đối tượng cảnh trần.  

Căn Bản Phiền Não trong Duy Thức Học gồm 
có 6 tâm sở chính:  

1.Tham = tâm ham muốn chỉ mong được có 
và cứ có thêm, thủ đắc bất tận; 

2. Sân = tâm giận tức, nổi nóng, bực bội, thù 
oán;  

 3. Si = tâm vô minh, u muội, không rõ chơn 
lý, đạo lý;  

4. Mạn = tâm cao ngạo, luôn thấy mình hơn 
người khác; 

5. Nghi = tâm chưa liễu tri, chưa phân biệt rõ 
ràng;  

6. Ác Kiến = là tâm nhận biết, phân biệt, 
chấp thủ còn sai lầm, trái nghịch với chơn lý, đạo 
lý.  Ác Kiến lại được phân định ra 5 thứ: 6.1. Thân 
Kiến = là cái thấy biết chấp trước có thân tâm 5 
uẩn, có Ngã và Ngã Sở; 6.2. Biên Kiến = là cái 
thấy biết chấp trước về 2 bên như chấp đoạn - 
thuờng, chấp có – không, chấp sinh – diệt, chấp 
khổ – vui, chấp thương – ghét, chấp đẹp – xấu…; 
6.3. Tà Kiến = là cái thấy biết chấp trước chấp sai 
lầm đối với chơn lý và đạo lý; 6.4. Kiến Thủ = là 
thủ chấp cái thấy biết sai lầm của mình, không 
chấp nhận các ý kiến đúng đắn khác; và 6.5. Giới 
Cấm Thủ =là thủ chấp vào các cảnh giới, các cấm 
giới còn sai lầm của mình nên còn thiếu sót sự tu 
tập chân chính. 

5 tâm sở Phiền Não Căn Bản đầu tiên (Tham, 
Sân, Si, Mạn và Nghi) còn được gọi là Tư Hoặc. Tư 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Hoặc là những mê mờ, sai lầm, có tánh 
nhiễm ô nơi tà tư, tà niệm, nơi nghĩ suy, tư 
duy không đúng với chơn lý, đạo lý. Tâm sở 
Phiền Não Căn Bản còn lại (Ác Kiến) được gọi 
là Kiến Hoặc dùng để chỉ cho tất cả những 
mê mờ, sai lầm nơi dụng năng của 6 thân 
căn là thấy biết, nghe biết, ngửi biết, nếm 
biết, xúc biết, và nhận biết.  Như thế 6 Căn 
Bản Phiền Não chính là toàn bộ Kiến Tư 
Hoặc. Trong 6 tâm sở Căn Bản Phiền Não 
trên, Mạt Na thức do bản tính mênh mang, 
nhẹ nhàng nên chỉ có 4 tâm sở là Tham, Si, 
Mạn, và Ác Kiến mà không có 2 tâm sở Sân 
và Nghi. 

Tùy Phiền Não trong Duy Thức Học được 
phân định chi tiết ra 3 loại tùy vào phạm vi 
tương ưng với nhận thức, và tùy vào kích 
thước, dung lượng dính mắc vào đối tượng 
nhận thức (nơi nội tâm hoặc nơi trần cảnh 
bên ngoài) là rộng lớn hay nhỏ hẹp. Đó là 3 
loại: Đại Tùy Phiền Não, Trung Tùy Phiền 
Não, và Tiểu Tùy Phiền Não: 

Đại Tùy Phiền Não: là Tùy Phiền Não có 
phạm vi rộng lớn, không có đối tượng rõ 
ràng, mà lại mênh mang, khó nhận biết rõ.  
Đại Tùy Phiền Não có 8 tâm sở là: 1. Trạo Cử 
= thân tâm chao động, không tĩnh lặng; 2. 
Hôn Trầm = tâm nặng nề, không sáng suốt; 
3. Bất Tín = không có lòng chánh tín nơi Tam 
Bảo; 4. Giải Đãi = lười biếng,không tinh tấn; 
5. Phóng Dật = tâm phóng túng, buông lung;  
6. Thất Niệm = tâm hay quên, không nhớ 
các sự việc đã trải qua; 7. Tán Loạn = tâm 
rối ren nhiều việc, không thể nhất tâm vào 
một việc;  8. Bất Chánh Tri = không biết 
đúng sự việc thực tế nơi thân tâm. (Mạt Na 
thức có đủ 8 tâm sở Đại Tùy Phiền Não này); 

Trung Tùy Phiền Não: là Tùy Phiền Não 
có phạm vi trung bình, có đối tượng rõ ràng 
hơn, dễ nhận biết hơn so với Đại Tùy Phiền 
Não. Trung Tùy Phiền Não có 2 tâm sở là: 1. 
Vô Tàm = không biết tự hổ thẹn với chính 
mình; 2. Vô Quý = không biết xấu hổ với mọi 
người khác.  (Mạt Na thức không có tâm sở 
Trung Tùy Phiền Não do không thích hợp về 
phạm vi tương ưng);  

Tiểu Tùy Phiền Não: là Tùy Phiền Não có 
phạm vi nhỏ hẹp, có đối tượng cụ thể, rõ 
ràng, dễ dàng nhận biết như phiền não về 
một người, một việc, một vật... nào đó rõ 
rệt, không mông lung. Tiểu Tùy Phiền Não có 
10 tâm sở là: 1. Phẫn = tâm giận dữ; 2. Hận 
= tâm trì giữ những phẫn nộ trong quá khứ; 
3. Phú = tâm che dấu các tội lỗi, các việc xấu 
ác của mình; 4. Não = tâm chao động, xáo 
trộn, băn khoăn, muộn phiền; 5. Tật = tâm 
đố kỵ, ganh ghét; 6. Xan = tâm bỏn xẻn, 
xan tham, không san sẻ, giúp đỡ người khác; 
7. Cuống = tâm dối trá, lường gạt; 8. Siểm = 
tâm a dua, nịnh hót; 9. Hại = tâm gây tổn 
thương, thiệt hại đến người khác; 10. Kiêu = 
tâm tự mãn, xem mình hơn người khác về 
chuyên biệt một sự việc nào đó. (Mạt Na 
thức không có tâm sở Tiểu Tùy Phiền Não do 
không thích hợp về phạm vi tương ưng). 

 

(còn tiếp một kỳ) 

TRUNG ĐẠO 

 

Chẳng kéo cho căng cũng chẳng chùng 

Không cần khổ hạnh hoặc buông lung 

Đúng sai, phải trái nhìn ra cả 

Giữ trọn con đường tả hữu phi 
 

Dù ở bên nào cũng chúng sinh 

Vì chưng vọng tưởng hóa vô minh 

Vô thường nào biết sanh phân biệt 
Địch thủ hay là huyết thống ta 

 

Nhập diệt lâu rồi Phật đã xa 

Còn đây chánh pháp giữa Sa Bà 

Y giáo phụng hành gìn giữ nghiệp 

Đạo vẫn song song nhịp bước đời 
 

Quốc độ mình đây lắm lỡ làng 

Bao lần đổi chủ sử sang trang 

Thắng thua nên nỗi niềm ân oán 

Biết đến bao giờ cạn tiếng than 

 

Sân hận, tham lam ngập thế gian 

Nhân danh này nọ nói năng càn 

Chủ nghĩa hoang đường nghe rất đã 

Cơ đồ dân tộc phá tan hoang 

 

Đạo pháp ngàn năm vẫn vững bền 

Cho dù lắm lúc cũng chông chênh 

Pháp lữ hai lòng phò quyền thế 

Diễn trò bôi mặt dễ gì nên 

 

Trăm năm một cuộc ngỡ dài lâu 

Mưu sự nọ kia quên bể dâu 

Chưa từng thiên lệch nhân quả luật 
Chẳng chóng thì chầy hậu họa sâu 

 

Phật giáo đồng hành với nước non 

Cơ nghiệp ông cha vẫn hãy còn 

Trung đạo con đường duy nhất đúng 

Đạo đời hai nẻo phụng hành chung. 
 

 

 

TIỂU LỤC 

THẦN PHONG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      23 

Dẫn nhập: 
Khi thân thể tiều tụy chỉ còn da bọc xương, 

những khổ thọ chết người đều đã trải qua, nhưng 
tâm vẫn không đạt được tri kiến gì, lúc ấy 
Siddhattha bừng tỉnh, con đường khổ hạnh là con 
đường sai lầm, rồi ông nhớ lại: “Trong khi phụ 
thân Ta, thuộc giòng Sakka (Thích-ca) đang cày 
và Ta đang ngồi dưới bóng mát cây diêm-phù-đề 
(jambu), Ta ly dục, ly pháp bất thiện, chứng và 
trú thiền thứ nhất, một trạng thái hỷ lạc do ly dục 
sanh, có tầm, có tứ. Khi an trú như vậy, Ta nghĩ: 
Ðạo lộ này có thể đưa đến giác ngộ chăng? Và tiếp 
theo ý niệm ấy, ý thức này khởi lên nơi Ta: Ðây là 
đạo lộ đưa đến giác ngộ”. 

Từ đó, pháp hành thiền tuệ mà đức Thích Tôn 
quán chiếu chứng ngộ, được truyền dạy cho các 
hàng đệ tử tại gia, xuất gia, cho cả chư thiên, 
Phạm thiên… với nhiều hình thức, qua nhiều 
phương pháp. Kinh Ví dụ về con kiến cũng là giáo 
lý nổi bật sắc thái thiền quán dạy các Tỳ-kheo tu 
tập để đoạn tận lậu hoặc. 

Xin giới thiệu kinh “Ví dụ về con kiến” (Phật 
thuyết nghị dụ kinh 佛說蟻喻經 – Pipīlikopamāna-

sūtra) 1 quyển, do ngài Thí Hộ (Danapāla, ?-

1017), người nước Ô-điền-nẵng (Udyāna, ở giải 
đồi cao phía Nam dãy núi Hindu kush ngày nay) 
Bắc Ấn Độ, dịch thời Bắc Tống (A.D. 960-1127), 
tạng Đại Chánh 1, số hiệu 95, trang 918. 

 

Toát yếu nội dung kinh: 
Bấy giờ, Thế Tôn phóng luồng hào quang lớn, 

chiếu sáng rực rỡ, rồi bảo các Bí-sô: 
Các thầy nên biết, vào một thời có một bầy 

kiến, ban đêm thì bốc khói, ban ngày thì lửa cháy. 
Có một Bà-la-môn thấy sự việc như vậy mới nói 
rằng: “Nếu ai cầm dao bén thì chắc chắn có thể 
phá tan bầy kiến này.” Vừa nói xong lại thấy một 
con rùa lớn, vị Bà-la-môn nói: “Nếu ai cầm dao 
bén thì có thể phá được nó.” Sau đó lại thấy con 
sứa, con đĩa, nhiều côn trùng A-tây-tô-na, một 
con rắn lớn, một côn trùng Noa- đà-bát-tha, một 
côn trùng Tản-ca-phù-tra, vị Bà-la-môn cũng nói 
như trước. Lại thấy con rồng lớn, vị Bà-la-môn 
nói: “Những điều ta thấy thế nào duy chỉ có Thế 
Tôn mới biết được?” Ông ta đi đến chỗ một vị Bí-
sô, trình bày lại mọi chuyện và nói: “Nhờ thầy hỏi 
Phật, giúp tôi gỡ mối nghi ngờ trong tâm. Đức 
Phật dạy gì tôi sẽ ghi nhớ trong lòng. Vì tôi chưa 
thấy Sa-môn, Bà-la-môn, trời, người thế gian đem 
nghĩa này thưa hỏi đức Phật, nên không thể khai 
mở được sự nghi ngờ trong lòng.” 

Khi ấy, vị Bí-sô nhận lời đi đến chỗ Ta, đảnh lễ 
rồi đứng qua một bên trình bày lại sự việc và thưa 
hỏi: 

“Như Bà-la-môn thấy bầy kiến, vì sao nửa 
đêm phun khói, ban ngày lửa cháy, việc ấy như 
thế nào? Lại thấy con rùa lớn, con sứa, con đỉa, 

VÍ DỤ VỀ CON KIẾN 
 

Thích Tâm Nhãn 

côn trùng A-tây-tô-na, con rắn lớn, trùng Noa-đà-

bát-tha, trùng Tản-ca-phù-tra, con rồng lớn. 
Những hiện tượng vị ấy thấy là sao? Còn Bà-la-

môn kia là người thế nào? Sao gọi là dao bén phá 
tan? Mong Thế Tôn giải thích cho”. 

Này các Bí-sô! Lúc đó Ta nói với vị Bí-sô kia 
rằng: Bầy kiến chính là thân ngũ uẩn của tất cả 
chúng sanh. Nửa đêm phun khói tức là chúng 
sanh khởi các suy nghĩ. Ban ngày lửa cháy tức là 
chúng sanh tùy theo suy nghĩ mà khởi lên thân 
nghiệp, ngữ nghiệp. Con rùa lớn là năm pháp ô 
nhiễm. Con sứa là sự phẫn nộ. Con đỉa là sự tham 
lam, ghen ghét. Côn trùng A-tây-tô-na là pháp 
ngũ dục. Con rắn là vô minh. Côn trùng Noa-đà-

bát-tha là sự nghi hoặc. Côn trùng Tản-ca-phù-tra 
là sự ngã mạn. Con rồng là các vị A-la-hán. Vị Bà-

la-môn là Như Lai Ứng cúng Chánh đẳng chánh 
giác. Sự sắc bén của con dao là người có trí. Con 
dao là trí tuệ. Phá tan là phát khởi thắng hạnh 
tinh tấn. 

Này các Bí-sô! Ý của các thầy thế nào? Những 
hiện tượng mà vị ấy thấy, nói một cách tóm tắt, là 
tất cả thân ngũ uẩn của chúng sanh đều do tinh 
cha huyết mẹ bất tịnh mà ngưng kết sinh ra, tứ 
đại hợp thành, sắc tướng hư giả, thô ác hạ liệt, 
chứa nhóm sự khổ não, rốt cuộc cũng bị tàn hoại. 
Nhưng các chúng sanh không hề hay biết, ngày 
đêm khởi lên suy nghĩ, tạo ra nghiệp thân, ngữ 
bất thiện, bị năm thứ phiền não che lấp, đắm 
trước nơi ngũ dục, tăng trưởng sự vô minh, sanh 
tâm ngã mạn; đối với các Thánh pháp nghi hoặc 
không quyết định, sân hận, tham lam, ghen ghét 
phát khởi trong từng niệm, không mong cầu giải 
thoát. Do vậy mà Như Lai Ứng cúng Chánh đẳng 
chánh giác muốn tất cả những người trí lập hạnh 
tinh tấn, tu tập trí tuệ, đoạn trừ phiền não, chứng 
được Thánh quả. 

Này các Bí-sô! Khi chấm dứt được các hữu lậu 
sẽ chứng quả A-la-hán nên nói giống như rồng. 

Này các Bí-sô! Chư Phật Thế Tôn ở quá khứ và 
vị lai, với lòng bi mẫn thương yêu chúng sanh, 
muốn tất cả đoạn trừ phiền não, chứng Thánh quả 
và vì hàng Thanh văn mà rộng nói nghĩa này. Nay 
Ta cũng giống như chư Phật, đem nhân duyên này 
giảng thuyết cho các thầy nghe. Các thầy hãy ở 
nơi tịch tĩnh như đồng hoang, nhà trống, giữa núi, 
dưới gốc cây, trong hang, am thất… mà lắng lòng 
tư duy quan sát nghĩa này, đừng phóng túng, 
sanh tâm thối chuyển. Cũng nên khai thị, giáo 
đạo, truyền dạy rộng rãi cho người khác tu tập 
được lợi ích lớn. 

Các vị Bí-sô nghe Phật giảng dạy đều tín thọ 
phụng hành. 

 

Lời kết: 
Bản kinh này được xếp trong A-hàm bộ tương 

đương Pāli: kinh Gò mối (Vammīka sutta – The 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

ĐI THEO CÙNG MÙA THU 

 

Đi theo cùng mùa thu 

Là cơn gió rất nhẹ 

Và cơn mưa thật khẻ 

Trong một ngày... rất thu! 
 

Gió lay nghe tiếng lá 

Nhuộm thật vàng nắng mai 
Cơn mưa bay êm ả 

Đường thu miên man dài 
 

Lá vàng lá về cội 
Đi theo niềm tiếc thương 

Chợt mùa thu bổi hổi 
Xỏa lá thơm mặt đường! 
 

Ta lặng nghe tiếng suối 
Giữa muôn trùng lá thu 

Tưởng vó câu rong ruổi 
Cổ tích xưa biệt mù? 

 

Đi theo ngày mùa thu 

Là cơn mưa cảm xúc 

Chẳng cần đâu hoa cúc 

Lá quanh mình vàng ru... 
 

SÔNG 

 

Vắt nguồn ra biển tìm vui 
Hòa trong vị mặn ngậm ngùi dại, khôn 

Bể dâu, biển hóa nên cồn 

Cuối giòng nước lợ. Hỏi hồn sông đâu?... 
 

GÓI NẮNG 

 

Gói vào đâu sợi nắng quen? 

Một hôm xuống phố. Mắt đen, nắng cười. 
 

Gói trong tóc thơm hương người 
Lại e sợi nắng biếng lười ngủ quên. 
 

Gói vào rừng lá mông mênh 

Sợ trưa nắng gắt vàng lên bóng ngày… 

 

Gói tròn nắng. Chiếc khăn tay 

Một chiều đông mở nắng ngày xưa thơm?... 
 

 

TRẦN HOÀNG VY 

ant-hill) 23, Trung bộ kinh 
(Majjhimanikāya) (Nam truyền đại tạng 
kinh 9 [Hán dịch], Trung bộ kinh 1, tr. 
202). Cả hai bản kinh đều có nội dung 
gần giống nhau. 

Trong kinh Gò mối kể rằng: “Một 
đêm nọ, một vị trời xuất hiện đến hỏi 
tôn giả Cưu-ma-la Ca-diếp (Kumara 
Kassapa [Ca-diếp đồng tử]): 

Có gò mối ban đêm phun khói, ngày 
chiếu sáng; một Bà-la-môn bảo kẻ trí 
hãy cầm gươm đào lên. Kẻ trí đào lên 
thấy: then cửa, con nhái, cái chĩa hai, 
một cái lọc, một con rùa, con dao phay, 
miếng thịt. Cuối cùng gặp một con rắn 
hổ, Bà-la-môn bảo kẻ trí hãy để yên con 
rắn và đảnh lễ nó. Vị trời bảo Tỳ-kheo 
đến nhờ Phật giải thích ẩn ngữ trên, vì 
chỉ có Phật mới giải được. 

Đức Phật giải thích: Gò mối là thân 
tứ đại, đêm phun khói là suy nghĩ, ngày 
chiếu sáng là ban ngày thực hiện những 
gì ban đêm suy nghĩ. Bà-la-môn là đức 
Như Lai, bậc Chánh đẳng giác. Kẻ trí là 
Tỳ-kheo bậc hữu học. Cây gươm là trí 
tuệ bậc Thánh. ‘Đào’ là trí tuệ tinh tấn. 
Then cửa là vô minh; ‘đem then cửa lên’ 
là từ bỏ vô minh. Con nhái là phẫn nộ 
hiềm hận; cái chĩa hai là nghi hoặc; đồ 
lọc là năm phiền não trói buộc che lấp. 
Con rùa là năm thủ uẩn; dao phay là 
ngũ dục; miếng thịt là hỷ tham. ‘Đào 
lên’ có nghĩa là từ bỏ tất cả các thứ ấy. 
Con rắn hổ là vị đã diệt lậu hoặc, đáng 
đảnh lễ.” 

Cả hai kinh này đều thuộc thể loại 
thí dụ trong văn học Phật giáo Nguyên 
thủy; đức Phật thường dùng hình ảnh thí 
dụ giảng dạy để giúp người nghe dễ 
dàng so sánh, hiểu rõ nội dung giáo 
pháp. Trong bản kinh có những hình ảnh 
thí dụ về côn trùng như trùng A-tây-tô-

na, trùng Noa-đà-bát-tha… ngài Thí Hộ 
chỉ mới phiên âm, có thể ngài chưa truy 
nguyên được nguồn gốc của nó nên 
không dịch nghĩa. Chúng ta tạm hiểu 
những côn trùng ấy là loại trùng độc, 
được đức Phật đưa ra ảnh dụ: Trùng A-

tây-tô-na là pháp ngũ dục. Trùng Noa-

đà-bát-tha là sự nghi hoặc. Trùng Tản-

ca-phù-tra là sự ngã mạn. 
Tuy nội dung trong kinh đơn giản, 

ngắn gọn nhưng là đề tài thiền quán 
hướng dẫn cho các Tỳ-kheo tu tập trí 
tuệ vô ngã, và có chánh kiến xả bỏ ngã 
chấp, giả thân ngũ uẩn (sắc, thọ, tưởng, 
hành, thức: thân thể, cảm giác, tri giác, 
tâm hành, và nhận thức); thanh tịnh ba 
nghiệp, đoạn trừ năm thứ phiền não 
tham dục, sân hận, hôn trầm, tán loạn, 
nghi ngờ pháp… lần lượt đoạn trừ tất cả 
phiền não, tà kiến, các tâm cấu uế, cho 
đến chứng đắc Thánh quả. 

Trong kinh Gò mối còn ghi lại: Vào 
thời gian đức Phật thuyết kinh này, tôn 
giả Cưu-ma-la Ca-diếp đang ở địa vị hữu 
học, sau khi thiền quán về đề tài này 
liền chứng đắc quả vị A-la-hán. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      25 

GIỮ GIỚI CẨN TRỌNG SẼ GIẢI THOÁT 
  

Nguyên Giác 

Nhiều Thiền sư tiếp cận với cộng đồng Hoa Kỳ 
và Tây phương, trong những thời gian đầu dạy 
Thiền, thường tránh nói về giới, vì có thể bị hiểu 
nhầm là muốn chiêu dụ người khác đạo trở về với 
Đạo Phật. Thêm nữa, có những môi trường, thí dụ 
như tại các trường công lập 
Hoa Kỳ, thuyết giảng về tôn 
giáo là điều cấm kỵ.  

Khái niệm về giới trong 
nhà Phật cũng khác với khái 
niệm về các điều răn trong 
các tôn giáo khác. Giới trong 
Phật giáo là tự nguyện đối 
trước Tam bảo, là phát 
nguyện trước Phật-Pháp-Tăng 
rằng người thọ giới tự nguyện 
(không bị ai ép buộc) là sẽ 
giữ gìn một số điều giới, 
trong khi hầu hết các tôn 
giáo khác không có khái niệm 
đó, mà họ chỉ có khái niệm 
về điều răn 
(Commandments) mà họ tin 
là từ lệnh trời ban xuống. Do 
vậy, khi giải thích về giới 
trong môi trường ngoài Phật 
giáo dễ gây ngộ nhận là 
chiêu dụ cải đạo. Trong khi 
đó, giới có tầm quan trọng 
rất lớn trong nhà Phật, và 
không có giới sẽ không đắc 
định (dù là sơ thiền). 

Quan trọng tới mức, Phật 
giáo Trung Quốc thời xưa có 
riêng một tông phái có tên là Luật tông. Trong bộ 
sách Phật Học Phổ Thông của Hòa Thượng Thích 
Thiện Hoa, nơi Bài Thứ 6 về Mười Tông Phái Phật 
Giáo Ở Trung Hoa, ghi rằng Luật Tông (tông này, 
chủ yếu nói về giới Tỳ kheo) do ngài Đạo Tuyên 
thời nhà Đường thành lập.  

Hòa Thượng Thích Thiện Hoa viết về tầm quan 
trọng của giới, ngay cả với Phật tử tại gia: 

“Nói một cách tổng quát, giữ một giới là ngăn 
ngừa được một điều tội lỗi,và thêm được một điều 
lành; giữ nhiều giớ là ngăn ngừa được nhiều điều 
tội lỗi và thêm được nhiều điều lành. Bởi thế, nên 
giữ giới luật là phương pháp tu không xa thực tế và 
rất cần thiết cho các Phật tử cầu đạo giải thoát.  

Nhờ giữ "giới luật" không làm các việc tội lỗi, 
nên tâm được "định"; do tâm định nên phát ra"trí 
huệ sáng suốt". Nhờ có trí huệ sáng suốt nên phá 
trừ được vô minh si ám, và được minh tâm kiến 
tâm thành Phật.  

Người tu tại gia có giữ giới, mới thành Phật tử 
chơn chính. Người xuất gia thọ Sa-di,có giữ giới 
mới phải là chơn tu. Thầy Tỳ-kheo có giữ giới mới 
phải là Tỳ-kheo thanh tịnh. Bồ Tát có giữ giới mới 

phải là chơn Bồ Tát. Bởi thế nên trong ba món vô-

lậu học (giới, định, huệ), "giới" đứng đầu tất cả.”  
Trong Tạng Pali, có khoảng ít nhất là 10 Kinh, 

nói rằng chỉ cần giữ giới, là tự nhiên giải thoát. 
Như trong Tăng Chi Bộ, Kinh AN 10.1 ghi rằng hễ 

giữ được giới [Tỳ kheo] 
nghiêm chỉnh, là tự nhiên 
đắc định, tự nhiên đắc tuệ, 
và tự nhiên giải thoát. Vì tất 
cả các bước tiến tự động 
theo sau như dòng sông lưu 
chảy, như Đức Phật nói với 
ngài Ananda, rằng “các 
thiện giới thứ lớp đưa đến 
tối thượng.” Có nghĩa là, 
không cần ngồi thiền với chỉ 
hay quán, mà các pháp tuần 
tự thành tựu nếu giữ giới 
nghiêm túc. 
Bản Kinh nằm kế tiếp Kinh 
trên, trong Tăng Chi Bộ là 
AN 10.2, nói rằng người giữ 
giới không cần khởi tâm ước 
muốn gì, vì từng bước sẽ tự 
hoàn thành. Kinh AN 10.2, 
trong bản dịch của Thầy 
Minh Châu, trích như sau: 
“Này các Tỷ-kheo, với người 
có giới, có giới đầy đủ, 
không cần phải làm với 
dụng ý rằng: “Mong rằng 
không hối tiếc sẽ sanh khởi 
nơi ta”. Pháp nhĩ là vậy, này 
Tỷ-kheo, với người có giới, 

có giới đầy đủ, không hối tiếc sanh khởi. Này các 
Tỷ-kheo, với người không hối tiếc, không cần phải 
làm với dụng ý rằng: “Mong rằng hân hoan sẽ 
sanh khởi nơi ta”. Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-

kheo, với người có không hối tiếc, hân hoan sanh 
khởi. Này các Tỷ-kheo, với người có hân hoan, 
không cần phải làm với dụng ý rằng: “Mong rằng 
hoan hỷ sẽ sanh khởi nơi ta”. Pháp nhĩ là vậy, này 
các Tỷ kheo, với người có hoan hỷ, không cần 
phải làm với dụng ý rằng: “Mong rằng thân ta 
được khinh an”, Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, 
với người có ý hoan hỷ, thân được khinh an. Này 
các Tỷ-kheo, với người có thân khinh an, không 
cần phải làm với dụng ý rằng: “Mong rằng ta cảm 
thọ an lạc”. Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, với 
người có thân khinh an, an lạc được cảm thọ. Này 
các Tỷ-kheo, với người có an lạc, không cần phải 
làm với dụng ý: “Mong rằng tâm ta được Thiền 
định”. Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, với người 
có an lạc, tâm được Thiền định. Này các Tỷ-kheo, 
với người có Thiền định, không cần phải làm với 
dụng ý: “Mong rằng ta biết, ta thấy như thật”. 
Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, người có tâm 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Thiền định, biết và thấy như thật”. Pháp nhĩ là 
vậy, này các Tỷ-kheo, người có tâm Thiền định, 
biết và thấy như thật. Này các Tỷ-kheo, người biết 
và thấy như thật, không cần phải làm với dụng ý: 
“Mong rằng ta sẽ nhàm chán, ta sẽ ly tham” Pháp 
nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, người biết và thấy 
như thật, nhàm chán và ly tham. Này các Tỷ-

kheo, người nhàm chán, ly tham không cần phải 
làm với dụng ý: “Mong rằng ta sẽ chứng ngộ giải 
thoát tri kiến”. Pháp nhĩ là vậy, này các Tỷ-kheo, 
người nhàm chán, ly tham, chứng ngộ giải thoát 
tri kiến.” (1) 

Chúng ta có thể giải thích cách nào về hiện 
tượng, một cách tự nhiên, khi giữ giới luật cũng đủ 
để giải thoát? Có thể là (chúng ta chỉ suy đoán 
theo Kinh Phật) khi một người Phật Tử giữ giới 
nghiêm chỉnh, ly bất thiện pháp, ly dục (nếu là cư 
sĩ, thì phải sống đời độc thân), với tầm (chú tâm 
vào giữ giới) với tứ (dán tâm vào giữ giới), với 
nhất tâm, thì sẽ tới lúc tự động vào sơ thiền, và 
Đức Phật nói trong Kinh AN 4.123 rằng hễ ai 
thường trực sống trong sơ thiền thì khi từ trần, 
nếu chưa giải thoát thì sẽ đắc quả Bất Lai, và sau 
đó là sẽ vào Niết Bàn tối hậu.  

Trong Kinh kế tiếp Kinh dẫn trên, Đức Phật nói 
trong Kinh AN 10.3 qua một so sánh rằng, người 
giữ giới y hệt như một cội cây đầy sức sống, tất 
nhiên sẽ mọc cành, mọc lá, mọc hoa.  Kinh này, 
trích như sau: 

“Ví như này các Tỷ-kheo, một cây có đầy đủ 
cành và lá, các mầm non của cây ấy đi đến viên 
mãn, vỏ trong, giác cây, lõi cây đi đến viên mãn. 
Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, với giới có mặt, với 
giới có đầy đủ, không hối tiếc có sở y. Với không 
hối tiếc có mặt, với không hối tiếc có đầy đủ… giải 
thoát tri kiến có sở y.” (2) 

Tương tự, trong các Kinh AN 10.4, AN 10.5, 
AN 11.1, AN 11.2, AN 11.3, AN 11.4, AN 11.5 ghi 
rằng giữ giới sẽ dẫn tự nhiên tới định, tới tuệ và 
tới giải thoát, mà không cần ước muốn hay làm gì 
khác. 

Trong Tạng A Hàm, Kinh Tăng Nhất A Hàm EA 
23.5, cũng ghi rằng thành tựu được hương giới, 
tất nhiên sẽ ly dục, tất nhiên sẽ không nhiễm, tất 
nhiên được chánh trí, tất nhiên được giải thoát, 
theo bản dịch của hai Thầy Tuệ Sỹ & Đức Thắng: 

“Trong hết thảy hương này, 
Hương giới là tối thắng. 
Thành tựu được giới này, 
Không dục, không bị nhiễm, 
Chánh trí mà giải thoát. 
Chỗ đi, Ma chẳng biết.” (3) 
Trong Tạp A Hàm, Kinh SA 1073 cũng nói về 

oai lực của giới y hệt như vừa dẫn. 
Tuy nhiên, chúng ta có thể thắc mắc rằng, giới 

luật nhiều quá, vậy thì có cách nào rút gọn lại hay 
không? Để rút gọn, Đức Phật từng dạy trong các 
kinh Phật Thuyết Như Vậy (Itivuttaka) rằng chỉ 
cần đoạn trừ một pháp là đủ. Đó là, hoặc đoạn trừ 
tâm tham, hoặc tâm sân, hoặc tâm si. 

Nơi đây, chúng ta sẽ tập trung về tâm tham. 
Trong Kinh Iti 1, Đức Phật dạy rằng, chỉ cần từ bỏ 
tham, là sẽ đắc quả Bất Lai. Kinh Iti 1, ghi lời Đức 
Phật, xin trích dịch như sau, dựa vào các bản Anh 
văn: 

“Hãy từ bỏ một điều, này các Tỳ kheo, và ta 
bảo đảm rằng các ngươi sẽ đắc quả Bất lai, sẽ 
không quay trở lại cõi này. Đó là một điều gì? 

Tham là một điều đó, này các Tỳ kheo. Hãy từ bỏ 
tham, và ta bảo đảm bảo các người sẽ không quay 
trở lại.” (4) 

Còn với những người giỏi hơn, thì trong Kinh 
Iti 9, Đức Phật nói rằng, người nào trực tiếp biết 
và hiểu hoàn toàn về tâm tham, ly tham được thì 
sẽ hoàn toàn giải thoát, tức là chứng quả A la 
hán:  

“Bằng cách trực tiếp biết và hoàn toàn hiểu 
biết về tham, từ bỏ tham và dứt bỏ tham hẳn, 
người có thể chấm dứt đau khổ.” (5) 

Như thế, tất cả các giới luật có thể quy về một 
điểm “ly tham” cho đơn giản, nếu chưa hiểu 
“tham” hoàn toàn, cũng sẽ chứng quả Bất Lai 
(theo Kinh Iti 1), nếu hiểu “tham” hoàn toàn, là 
giải thoát ngay trong đời này (theo Kinh Iti 9). 

Nhưng, “tham” hiện ra ở đâu để cho mình từ 
bỏ? Đó là một tâm sở có thể sẽ xuất hiện ra trong 
tâm, khi nội xứ gặp ngoại xứ, khi mắt gặp cái 
được thấy, khi tai gặp cái được nghe, khi mũi gặp 
mùi hương, vân vân. Như thế, khi mắt tham cái 
đẹp, khi tai tham cái giọng nói du dương, vân 
vân… đều là cửa dẫn tới sinh tử luân hồi. Nghĩa là, 
phải nhìn thường trực mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý… 
hễ thấy tâm tham lấp ló là trừng mắt ngó liền, thì 
tâm tham sẽ từ từ nhạt dần, cho tới khi biến mất. 
Nghĩa là, chánh niệm và tỉnh giác. Nếu chúng ta 
không hiểu rõ tận tường tâm tham (như Kinh Iti 9 
dạy), thì chỉ cần ly tham (như Kinh  Iti 1 dạy) là 
đủ để chứng quả Bất Lai. 

Như thế, giới là một cửa giải thoát cực kỳ 
quan trọng. Như thế, ly tham, là đủ. Tuy nhiên, 
Thiền Tông vẫn cho rằng như thế chưa đủ, vì vẫn 
là pháp đối trị, dù là đối trị “tâm tham” là điều cần 
thiết, mà phải nhìn thấy bản tính của tâm, tức là, 
thay vì nhận diện xem tâm tham hiện ra thế nào 
để buông bỏ, nghĩa là còn vướng trong thế giới 
ngôn ngữ của “tham” và “ly tham” – mà Thiền 
Việt Nam bảo là cần đọc Kinh vô tự, là nơi không 
còn chữ nào hiện ra trong tâm nữa, là xa lìa cả hai 
bờ. Và bản tính của tâm, tức là Tâm Không, tức là 
Vô Tâm, là nơi tỉnh thức của tịch lặng, và nơi 
không còn chữ nào hiện ra, nơi “ngôn ngữ đạo 
đoạn” (con đường ngôn ngữ dứt bặt) và là nơi 
“tâm hành xứ diệt” (nơi tâm duyên dứt bặt, tỉnh 
thức với mặt trời Tâm Không, lìa cả ý và lời). Trực 
nhận bản tâm, tỉnh thức thường trực với Tâm 
Không, còn gọi là giữ giới bình đẳng.  

Bởi vậy, giới là cửa giải thoát, nơi chúng ta 
phải đi từng chút một, phải quan sát từng hơi thở, 
phải tỉnh giác từng cái nhìn, cái nghe… hàng ngày, 
tuần tự theo lời Đức Phật dạy. 

 

 

 

 

GHI CHÚ: 
 

(1) HT Minh Châu. Kinh AN 10.2: https://
suttacentral.net/an10.2/vi/minh_chau  

(2) HT Minh Châu. Kinh AN 10.3: https://
suttacentral.net/an10.3/vi/minh_chau  

(3) HT Tuệ Sỹ, HT Đức Thắng. Kinh EA 23.5: 
https://suttacentral.net/ea23.5/vi/tue_sy-thang 

(4) Kinh Iti 1: https://suttacentral.net/iti1/en/
ireland 

(5) Kinh Iti 9: https://suttacentral.net/iti9/en/
sujato 

https://suttacentral.net/an10.2/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/an10.2/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/an10.3/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/an10.3/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/ea23.5/vi/tue_sy-thang
https://suttacentral.net/iti1/en/ireland
https://suttacentral.net/iti1/en/ireland
https://suttacentral.net/iti9/en/sujato
https://suttacentral.net/iti9/en/sujato


 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      27 

Người xưa thường ca ngợi 
về Thơ và Từ của Tàu rằng: 
“Thịnh Đường, Long Tống” Đây 
là cột mối đánh dấu một thời 
vàng son của hai triều đại nhà 
Đường và nhà Tống. 

Tiểu sử Thi sĩ Tô Đông Pha 
蘇東坡 tức Tô Thức 蘇 軾 (1037-

1101) là nhà văn, nhà thơ nổi 
tiếng của thời Bắc Tống nước 
Tàu; tự là Tử Chiêm, người ở 
My Sơn, Tứ Xuyên. Cùng Cha 
là Tô Tuân, em là Tô Triệt được 
mệnh danh là (Tam Tô 三 蘇) 
được liệt vào trong “Đường 
Tống Bát Đại Gia”, tám nhà 
văn lớn thời nhà Đường, nhà 
Tống. 

Hôm nay chúng xin giới 
thiệu về bài Từ 詞 “Thủy điệu 
ca đầu 水 調 歌 頭” của Tô 
Thức tức Tô Đông Pha như sau. 

Năm nào cũng vậy, tới 
ngày Trung Thu là tôi nhớ đến 
Tiên phụ của chúng tôi thường 
nhắc đến những thơ về mùa 
Thu cả Tàu lẫn Việt. Mà một trong những bài Cụ 
thích là Bài Từ “Thủy điệu ca đầu” của Tô Đông 
Pha! Nếu muốn đánh giá một tác giả đời Tống thì 
nên gôm vào 3 thể loại: Thơ, Từ và Văn xuôi. Từ 
đời nhà Tống có thể nói phần lớn mang chất “Trữ 
tình”. Từ là nói những điều mà Thơ khó diễn tả, Ta 
cũng khó nói trọn ven! (Lời của các bậc Tiền bối!). 
Có phải Nội dung của Từ thường tả Cảnh, Trữ tình 
hay Tự sự đã đạt đến Diệu-cảnh mà còn thấy một 
ít tác phẩm về “Lý”, đem “Lý Thiền” vào Từ-khúc! 

Có thể nói một cách xác thực rằng là Mùa 
“Thu cao khí sảng 秋 高 氣 爽”, Trăng sáng ngàn 
dặm. Người xưa phần đông đều thích lên núi cao 
thưởng ngoạn để tâm hồn được sảng khoái, hoặc 
để giải sầu, hoặc đọc lại bài thơ về mùa Thu: 
 

Thủy Điệu Ca Đầu 

水 調 歌 頭 
 

Minh nguyệt kỷ thời hữu?  
明 月 幾 時 有? 
Bả tửu vấn thanh thiên 

把 酒 問 青 天 

Bất tri thiên thượng cung khuyết 
不 知 天 上 宮 闕 

Kim tịch thị hà niên? 

今 夕 是 何 年? 

Đọc bài Từ “Thủy điệu ca đầu” 

của thi hào Tô Đông Pha 

  

LAM NGUYÊN 

Ngã dục thừa phong quy khứ 

我 欱 乘 風 歸 去 

Hựu khủng quỳnh lâu ngọc vũ 

又 恐 瓊 樓 玉 宇 

Cao xứ bất thăng hàn 

高 處 不 勝 寒 

Khởi vũ lộng thanh ảnh 

起 舞 弄 影 

Hà tự tại nhân gian! 
何 似 在 人 間! 
 

Chuyển chu các 

轉 朱 閣 

Đê ỷ hộ 

低 綺 户 

Chiếu vô miên 

照 無 眠 

Bất ứng hữu hận 

不 應 有 恨 

Hà sự thiên hướng biệt thì 
viên? 

何 事 偏 向 别 時 圓? 
Nhân hữu bi hoan ly toàn 

人 有 悲 歡 離 全 

Nguyệt hữu âm tình viên khuyết 
月 有 陰 晴 圓 缺 

Thử sự cổ nan toàn 

此 事 古 難 全 

Đản nguyện nhân trường cửu 

但 願 人 長 久 

Thiên lý cộng thuyền quyên. 
千 里 共 嬋 娟. 

 

(Tô Thức Tô Đông Pha) 

 

 

Phỏng dịch: 
 

 Điệu Thủy Điệu Ca Đầu 

 

Trăng sáng tự bao giờ 

Nâng chén hỏi trời xanh 

Cung điện ở trên đó 

Đêm nay là đêm nao 

Ta muốn cùng gió bay 

Nhưng lại tiếc lầu quỳnh 

Nhưng lại tiếc điện ngọc 

Ngại núi cao gió rét 
Cùng trăng múa theo người 
Đời nào có chi vui 
Lầu son và gác tía 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

VỀ XUÔI MƯA NGUỒN... 
 

Loanh quanh mấy bận trầm luân 

Gương xưa đã vướng bụi trần mấy khi 
Dùng dằng lúc ở khi đi 
Bèo mây sum họp chia ly lại buồn 

Ái hà càng buộc càng vương 

Người thương kẻ ghét chung đường sánh vai 
Mờ mờ nhân ảnh tỉnh say 

Cùng chung một giấc mộng dài vô minh 

Nghiệp đeo như bóng theo hình 

Xuôi tay nhắm mắt giật mình tỉnh ra 

Đâu là bản thể hỡi ta 

Trời xanh hoa lá giao hòa nước mây 

  Bồ Đề nào thấy bóng cây 

  Gương trong đâu nhọc bởi tay người chùi 
  Bận lòng chi để ngậm ngùi 
  Không sinh chẳng diệt về xuôi mưa nguồn... 

 

 

BUỔI SÁNG KHÁC 

 

Hát với mặt trời ngợi ca ngày mới 
Trong hân hoan sớm mai 
Không ai nhớ bầy cỏ đêm suốt cả khuya chưa chợp mắt 
Mơn man ngón tay sương buôn buốt 
Chút gió ngượng ngùng lẩn trốn vào im lặng 

 

Tia nắng đầu ngày chập chững đậu xuống buổi mai 
Khung cửa mở sớm 

Trong sự lặng im cô độc 

Âm thanh duy nhất trong mường tượng là tiếng chim 
lảnh lót 
Trên những bông hoa tự khép nở và tàn 

Trước khi những tiếng động bình thường bắt đầu va đập 

 

Nhưng tất cả đã không theo diễn biến như ngàn buổi 
sáng khác 

Có một điều gì đó bất thường từ bầu trời 
Cơn gió lẻn trốn 

Tiếng chim lẻn trốn 

Tia nắng mai sượng sùng lịm tắt 
Người thôi hát bài hoan ca mặt trời 
Bầy cỏ ngước nhìn vầng mây ướt sũng 

Buổi mai tự khi nào xám xịt 
Cơn mưa vấp vào nguồn cội ào ạt trở về... 
 

 

TỊNH BÌNH 

Màn gấm cửa buông che 

Tâm sự tràn giấc ngủ  
Trăng giận người hay sao 

Ly biệt mà vẫn tròn 

Tan hợp người có lúc 
Tròn khuyết nỗi vui buồn 

Sáng tối không trọn vẹn 

Chyện xưa nay lẽ thường 

Mong đời người mãi mãi 
Yêu kiều cùng trăng trong! 

 

(Lam Nguyên) 

 

      Người xưa thường bảo rằng: 
“Từ tả đắc cực kỳ thanh nhã, hựu 
cực kỳ hồi hoàn uyển chuyển”. 
Đâu có khác gì “Dĩ thi nhập 
từ” (lấy Thơ mà vào Từ khúc!). 
Hai câu “Thiên thượng cung 
khuyết, Kim tịch thị hà niên?” đã 
nói lên lòng yêu nước của Tô 
Đông Pha. Câu “Ngã dục thừa 
phong khứ”, đây là bút thế khai 
hợp, đã nói lên tâm trạng bâng 
khuâng trước cảnh mênh mông 
trăng sáng cảnh đẹp. Giữa hai câu 
đối chiếu “Chu các ỷ hộ, Quỳnh 
lâu ngọc vũ” đã diễn tả màu sắc 
của Trăng, lại tả được nỗi lòng của 
mình, tả được cái nhân sinh quan 
của cuộc sống “Buồn, vui, sum 
hợp, chia ly...!” Thơ của Thi hào 
Tô Đông Pha rất phong phú, 
cũng rất phức tạp. Đặc sắc Thơ, 
Từ của ông mang đậm nét trữ 
tình; ông cũng bất mãn về cuộc 
sống chánh trị thời ấy nên vẫn có 
những vần tìm cách xua tan nỗi 
thất vọng và tìm lại cái đẹp, cái 
quý của quê hương và bằng hữu! 
Trong bài Từ khúc “Thủy điệu ca 
đầu” đã cho ta thấy những nét 
tâm hồn thanh cao, những tình 
cảm sâu sắc tế nhị, và cả nhân 
sinh quan Đông-phương! Xứng 
đáng đứng trong Đường Tống Bát 
Đại Gia 唐宋八大家! 
 

 

Seattle, đêm chớm Thu... 2023 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      29 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

Thưa Anh Chị Em Lam Viên thương mến, 
Hôm nay Nhóm Áo Lam xin kể Anh Chị Em 

(ACE) nghe một câu chuyện về các chàng thanh 
niên kính mộ tôn giả Ma-ha Ca Diếp và thái độ 
của Đức Phật cũng như bài học Ngài dạy cho chư 
tỳ kheo. 

Thuở ấy, vào một ngày hội vui vẻ, đức Phật 
cùng đoàn tỳ kheo lên đường đi khất thực ở thành 
Vương Xá. Dọc đường, họ trông thấy một đoàn 
thanh niên tay mang giỏ đựng bánh chiên, đi 
hướng về Tăng đoàn vui đùa mà chẳng dâng cúng 
đức Phật cùng chư Tăng. Đức Phật dừng lại nói với 
chư tỳ kheo: “Này chư tỳ kheo, hôm nay chúng ta 
sẽ ăn các bánh chiên trong giỏ kia. Người chủ các 
bánh chiên đang đi gần tới đây. Chúng ta hãy ngồi 
lại trong chốc lát, đợi bánh đem đến, ăn rồi sẽ đi.” 

Đức Phật và chư Tăng vừa ngồi xuống gốc 
cây bên lề đường thì trông thấy từ đằng xa, tôn 
giả Đại Ca Diếp cũng vừa đi tới. Đoàn thanh niên 
liền quỳ xuống đảnh lễ tôn giả và dâng cúng bánh 
chiên. Tôn giả bảo họ rằng: “Này các bạn thanh 
niên, Thầy ta là đức Phật đang ngồi dưới gốc cây 
kia với chư tỳ kheo. Các bạn nên đến đảnh lễ và 
dâng bánh lên cúng dường.” 

Các thanh niên vâng lời đem bánh đến bên 
đức Phật, đảnh lễ và dâng lên cúng dường ngài và 
chư tỳ kheo. Đức Phật vui vẻ thọ nhận, xong ngài 
tiếp tục lên đường. 

Bấy giờ có vị tỳ kheo thắc mắc bạch Phật: 
“Bạch Thế tôn, có phải các thanh niên đã tỏ ra 
thiên vị không? Vì họ đã tôn trọng tôn giả đại Ca 

SỐNG HỶ XẢ ĐỂ DŨNG TIẾN 
(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Diếp hơn cả Tăng đoàn.” Đức Phật dạy: “Này chư 
tỳ kheo, tỳ kheo nào có đầy đủ giới đức như Đại 
Ca Diếp thì được cả Trời, Người đều kính trọng, 
dâng hiến đầy đủ tứ sự cúng dường. Rồi ngài nói 
lên bài kệ sau đây: 

 

“Đủ giới đức chánh kiến , 
Liễu ngộ pháp chân như 

Thành tựu mọi công hạnh 

Quần chúng yêu kính người” 
(Kinh Pháp Cú, kệ 217) 
 

Thưa ACE thương mến, 
Bài học đơn giản, đó là bất cứ vị tỳ kheo nào 

đầy đủ giới đức, chánh kiến, liễu ngộ chân như, 
thành tựu mọi công hạnh đều được quần chúng 
ngưỡng mộ yêu kính. Vậy nên hãy học hỏi cho đầy 
đủ, để liễu ngộ chân như, để thành tựu mọi công 
đức như ngài Đại Ca Diếp, lúc đó sẽ được mọi 
người yêu kính, ngưỡng mộ, chứ không cần đeo 
lên mình những chức vụ to tát, cao sang... Là đệ 
tử Phật, chúng ta sống theo lời dạy của Ngài, đi 
theo từng bước chân của Ngài. 

"Người Huynh trưởng GĐPT sống hỷ xả để 
dũng tiến trên đường đạo,” đó là điều luật thứ 5 
của ngành Thanh và Huynh trưởng. 

Xin thương mến kính chúc ACE thấm nhuần 
hương Từ Bi và Trí tuệ giải thoát. 

 

Trân trọng, 
Nhóm Áo Lam 



 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Thử hỏi, nếu mọi người nhìn thấy một Huynh 
trưởng mà chưa quy y Tam bảo, nghĩa là chưa tự 
nguyện giữ năm giới luật Phật dạy cho người Phật 
tử tại gia, thì làm sao có thể dạy các em quy y 
Tam bảo và tôn kính Tam bảo? 

Theo thiển ý của tôi, một 
Huynh trưởng khi được công 
nhận chính thức vào hàng ngũ 
Huynh trưởng GĐPT, người ấy 
cần phải có một trình độ học 
vấn nhất định để có đủ trí tuệ 
tiếp thu Phật pháp và từ đó có 
thể đem điều hiểu biết về lời 
Phật dạy truyền lại cho các em. 
Nếu Huynh trưởng thiếu trình 
độ, thua đoàn sinh thì không 
thể nào giảng pháp và thuyết 
phục đoàn sinh tin cậy tôn 
trọng mình? 

Thử nhìn vào xã hội, thấy 
người Huynh trưởng sống đời 
sống không chánh mạng, buôn 
gian, bán lận, cân thừa đo 
thiếu, cho vay lấy lãi, mua bán 
số đề, ăn nói hung tợn, đánh 
lộn, chửi thề, đa ngôn vọng 
ngữ… thì làm sao đủ tư cách 
giảng dạy giáo lý Phật-đà cho 
đoàn sinh? Ngoài ra, còn có vài 
Huynh trưởng la cà trong quán 
bia rượu, ngày nào cũng uống 

rượu như uống nước thì người ấy có thể làm được 
điều gì tốt lành, đúng đắn cho gia đình, cho cuộc 
đời? 

Hơn nữa, một Huynh trưởng mà không thể 
ăn chay 10 ngày trong một tháng thì làm sao 
động viên được đoàn sinh ăn chay trong 4 ngày? 
Mà không ăn chay được thì không thể thực tập và 
nuôi dưỡng tâm Từ Bi. Bởi người Phật tử mà từ 
chối việc huấn tập tâm Từ Bi thì không thể gọi là 
một người Phật tử chân chính. 

Nhiều Huynh trưởng chỉ mới dừng lại ở hoạt 
động đến chùa vào buổi sinh hoạt của GĐPT hoặc 
đi dự lễ trong ngày Phật Đản, Vu Lan… ngoài ra ít 
thấy người nào về chùa để hòa cùng với quý Thầy, 
quý Cô hay các bác Ban hộ tự tụng kinh niệm 
Phật, tu bát quan trai hoặc đi làm từ thiện xã hội, 
nhất là đi nghe thuyết pháp. Một huynh trưởng 
nếu không chịu tu tập thì chẳng thể nào mở mang 
trí tuệ để thực hiện tiêu chí Trí của GĐPT. 

Trong cuộc sống, tùy theo hoàn cảnh gia 
đình, mỗi Huynh trưởng có một cách mưu sinh, 
nghề nghiệp khác nhau. Nhưng thiết nghĩ đã là 
Huynh trưởng, thì phải chọn nghề nghiệp thích 
ứng với đời sống Phật tử, Dũng cảm định hướng 

Phàm ở đời, ai cũng muốn được mọi người 
yêu mến, kính trọng, muốn lưu danh thơm cho đời 
sau, muốn được mọi người tán thán, khen tặng. 
Nhưng họ thường quên nhìn lại tư cách, phẩm 
chất đạo đức của mình mà chỉ trau chuốt cái vỏ 
bên ngoài để tự cho mình xứng 
đáng với sự kính trọng của 
cuộc đời. Và quên rằng để đạt 
được những mong muốn trên là 
do cách sống giữa đời, từ thái 
độ đối đãi với người chung 
quanh. Cho nên, thân giáo là 
một trong những yêu cầu quan 
trọng cần được quan tâm tu 
chỉnh, rèn luyện. Ở đây, người 
viết xin mạn phép cùng trò 
chuyện với tư cách là một 
người Huynh trưởng trong tổ 
chức GĐPT để cùng nhau suy 
nghĩ, giúp nhau tiến bộ và 
thăng hoa trong cuộc sống. 

Người huynh trưởng là ai? 
Đó là những đoàn sinh lớn lên 
trong tổ chức GĐPT có thời 
gian sinh hoạt và tu học lâu 
năm, gắn bó trong bộ đồng 
phục lam. Là những vị đã kinh 
qua vài khóa huấn luyện như 
Lộc-uyển, A-dục, nhất là đã tự 
giác phát nguyện trước đức Thế 
Tôn xin nhận trách nhiệm vừa 
tự giác, vừa giác tha để đền ơn Phật tổ. 

Biết sơ sơ về lý lịch như vậy chúng ta đã có 
thể hình dung một anh hay chị trưởng phải là 
người có Tâm đạo, có vốn Phật pháp, có trình độ 
hiểu biết và sống theo đạo lý làm người một cách 
đúng đắn nghiêm túc. Tại sao một Huynh trưởng 
GĐPT phải đặt nặng vấn đề Thân giáo? Vì các anh, 
chị là những người đại diện cho một đơn vị Phật 
giáo sống theo tôn chỉ Bi-Trí-Dũng, là người đứng 
trước hàng chục, hàng trăm đoàn sinh hay nhiều 
hơn nữa để làm nhiệm vụ hướng dẫn, chỉ dạy cho 
thế hệ trẻ đi vào Đạo, giúp họ thực hành Bát 
chánh đạo và vận dụng lời giáo huấn của đức Bổn 
sư Thích-ca Mâu-ni ngay cuộc sống của mình để 
trở thành người Phật tử thuần thành, người con 
hiếu thảo và cũng là người công dân mẫu mực cho 
xã hội. 

Để thực hiện nhiệm vụ này có hiệu quả thì lẽ 
đương nhiên, trước hết, anh chị phải lấy chính bản 
thân mình làm đối tượng giáo dục, lấy chính cuộc 
sống của mình từ lời ăn tiếng nói đến cử chỉ, hành 
động của mình với gia đình, họ hàng, bà con lối 
xóm… làm gương để các em có thể kiểm nghiệm 
điều Huynh trưởng nói mà học hỏi, noi theo. 

VẤN ĐỀ THÂN GIÁO 

CỦA MỘT HUYNH TRƯỞNG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ  
  

Tâm Quả 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      31 

đúng đắn cho mình. Huynh trưởng GĐPT không 
thể vì lợi nhuận mà làm các nghề có liên quan đến 
rượu chè, cờ bạc như làm chủ quán nhậu, quán 
karaoke… và ngay cả làm nghề đồ tể cũng nên tìm 
cách buông bỏ mới đảm bảo được tư cách đạo đức 
của mình. Bởi một khi đã phát nguyện nhận trách 
nhiệm Huynh trưởng GĐPT, đương nhiên lấy bản 
thân mình làm tấm gương soi cho đàn em nên 
phải buộc lòng lựa chọn mà thôi. Đó là chỉ mới 
Huynh trưởng tập sự, sau khi được phong cấp Tập 
– Tín hay Tấn – Dũng thì chắc chắn các anh chị 
phải hoàn thiện bản thân mình ở mức độ cao hơn 
nhiều. Nếu thấy khả năng của mình không thể 
dùng Thân giáo thì xin từ chối, không nên phát 
nguyện, vì một khi đã nhận trọng trách ấy thì phải 
giữ tư cách của mình đúng theo tinh thần Huynh 
trưởng mẫu mực. Ở đây, chúng ta phải biết rằng, 
làm huynh trưởng là tự nguyện chứ không phải bị 
một ai bắt buộc hay trói buộc bởi bất cứ điều gì, 
mình phụng sự tổ chức áo lam không phải vì được 
phong cấp hay có chức vị mới làm. Tâm nguyện 
của người huynh trưởng chính là tâm nguyện hi 
sinh vì tổ chức và đàn em của mình! 

Ngày nay, không ít Huynh trưởng xem 
thường việc học, tìm hiểu giáo lý. Chúng ta thấy, 
ngoài chút vốn giáo lý của các bậc học ra ít khi 
người huynh trưởng chịu tìm hiểu học hỏi thêm 
kinh sách, nghe thuyết giảng trực diện từ quý 
thầy cô hay nghe qua các băng đĩa Phật giáo, nếu 
vậy thì làm sao biết pháp, hiểu pháp và hành 
pháp để tu chỉnh bản thân? Bởi vì, đó là những 
việc làm rất cần thiết, chúng sẽ giúp mình rèn 
luyện Thân – Khẩu – Ý ngày càng gần với chánh 
pháp hơn. Đây là điều thật đáng buồn. 

Vì vậy cho nên, một Huynh trưởng ông, 
Huynh trưởng bà, Huynh trưởng cha, Huynh 
trưởng mẹ, Huynh trưởng anh, Huynh Trưởng chị 
trong một gia đình cần phải có đầy đủ tư cách 
phẩm chất đạo đức thì mới có thể hướng dẫn chỉ 
dạy đàn em, nếu như các vị thiếu phẩm cách đạo 
đức, sống vô trách nhiệm, bạc đãi người thân, 
thiếu bổn phận với bậc bề trên thì không thể nào 
đào tạo được lớp Huynh trưởng em, Huynh trưởng 
con, Huynh trưởng cháu nề nếp, hiếu thảo đạo 
đức được. Người xưa đã từng nói: “Giỏ nào quai 
nấy” hoặc “Cha sao con vậy” cũng sẽ mãi không 
sai với những ai vẫn theo lề lối cũ.  

Tóm lại, để trở thành một người Huynh 
trưởng xứng đáng đảm nhiệm chức năng hộ trì 
Chánh pháp, bắt buộc mỗi cá nhân chúng ta phải 
lấy THÂN GIÁO làm tiêu điểm. Bởi muốn dạy 
người khác, mình phải trở thành người đàng 
hoàng, đứng đắn trước nhất là dẫn dắt tâm linh 
con người lại càng quan trọng với đạo pháp và 
cuộc đời trong thời đại ngày nay. 

Trên đây, người viết chỉ đưa ra một vài suy 
nghĩ, gợi ý để Huynh trưởng mình tự quán xét 
hành xử sao cho đúng để cùng nhau chấn chỉnh 
và xây dựng tổ chức GĐPT ngày càng lớn mạnh 
hơn. Chúng ta không nên nhìn chiếc lá đeo bên 
vai với số lượng bao nhiêu hạt Bồ-đề rồi đánh giá 
phẩm chất và trình độ Huynh trưởng. Chúng ta 
nên nhìn thẳng vào chính cuộc đời của Huynh 
trưởng đã hi sinh với gia đình, xã hội và đạo pháp 
để đặt niềm tin yêu và kính trọng. Đó chính là 
THÂN GIÁO của một Huynh trưởng trong thời đại 
mới vậy. 

[Tập san Pháp Luân số 40] 

DẠO CỬA KHÔNG 

  

Quay về thực tại ngắm trời trong 

Quẳng gánh sầu ưu dạo cửa không  
Mõ sớm chuông chiều rơi tục bụi 
Kinh khuya kệ tối chuyển trần hồng  
Xa miền khổ lụy vơi tình sóng 

Hướng cõi an yên lánh nghiệp đông 

Tĩnh mịch vườn thiền mây ngọa núi  
Tăng nhân tự tại thoát mê dòng. 
  

  

GIÓ THAM 

  

Gió tham cuốn sạch nghĩa ân tình  
Để lại phiền ưu dân chúng khinh 

Nhận giặc làm con tâm chẳng tĩnh  
Ôm cây đợi thỏ ý khôn bình  
Ngày qua tháng lại xa hương tịch 

Khắc lụn thời trôi cuộn đức thanh  
Cõi dục người hư phương hại cảnh 

Bao niềm khổ lụy mãi vầy quanh. 
  

  

LỬA GIẬN 

  

Lửa giận phừng phừng đốt cõi tâm 

Tiêu gan hại phổi khổ nhân trần  
Người thân lánh mặt ân tình cạn 

Kẻ lạ xa ta nghĩa đạo phân 

Cửa nát nhà tan huynh đệ tán 

Danh vùi trí tận bạn bè dang  
Nên chi gắng tập lơi phiền hận  
Để khỏi mê lầm đoạ tấm thân! 
  

Tu Viện An Lạc, California, 05-09-2023 

  

  

TRÚC NGUYÊN  
- THÍCH CHÚC HIỀN 



 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Câu chuyện thương tâm của Ca Nương Tú Thanh (*) 
Pháp danh Diệu Ngọc  -  2009  -  2023 

  

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA sưu tập 

Ghi chú :  (*)  Sau khi nghe tin tức từ quê 
nhà, chúng tôi lập tức vào các chương trình tang 
lễ của cháu Ca nương Tú Thanh bị tai nạn giao 
thông đã chết và cha mẹ vì kinh tế đi làm ăn xa 
từ Úc châu, không thể về trực tiếp lo cho con. 
Trăm sự về tang lễ cho bé Tú 
Thanh đều phú thác cho thân 
bằng quyến thuộc nội ngoại, bà 
con xóm làng và hàng Phật tử đã 
từng sinh hoạt trong các chùa tại 
địa phương tỉnh Thanh Hóa và các 
tỉnh ở Bắc cũng như Nam về 
phường Hợp Đức, quận Đồ Sơn, 
tỉnh Thanh Hóa để chung lo tang 
lễ cho cháu Tú Thanh. Chúng tôi 
đọc được những tin tức rất 
thương tâm nầy mà tóm lược lại 
để đưa lên Báo Chánh Pháp 
thương tưởng một Hoa Sen mới 
nở, vừa thắm tươi thì bỗng nhiên 
bị lụi tàn một cách đau đớn; mặc 
dầu tông tích cháu Tú Thanh, 
chúng tôi chưa một lần được nghe 
tên, tuy nhiên qua những thành 
tích đặc biệt mà cháu đạt được 
cũng như cháu đã đóng góp 
những công hạnh cho các chùa 
trong cũng như ngoài tỉnh Thanh Hóa. Muốn rõ 
thêm chi tiết xin quý vị vào Youtube thì đầy đủ 
hơn. Xin cám ơn tất cả. 

  

Đức Phật dạy: “Trong tất cả mùi hương, 
không có mùi hương nào bay ngược gió, chỉ có 
hương giữ giới không những chỉ bay ngược mà 
còn bay lan tỏa ra xa...” 

Xuất hiện hiện tượng “kỳ lạ” trong đám tang 
ca nương nhỏ tuổi nhất Việt Nam qua đời vì tai 
nạn giao thông. Chiều ngày 02 tháng 07 năm 
2023, lễ tang Ca Nương Đặng Tú Thanh đã diễn 
ra ở phường Hợp Đức, quận Đồ Sơn, thành phố 
Hải Phòng. 

Nhiều hiện tượng thiên nhiên kỳ lạ đã xuất 
hiện khi quan tài của ca nương Đặng Tú Thanh 
được đưa lên xe tang. 

Theo thông tin của phóng viên Thành Trung 
trang phát ngôn Việt Nam Net chia xẻ với dân 
Việt thì gia cảnh đáng thương của Ca Nương Tú 
Thanh (2009) nhỏ tuổi nhất Việt Nam vừa qua đởi 
quá thương tâm vì tai nạn giao thông ở đường 
ven biển Đồ Sơn, Hải Phòng khiến bao người gần 
xa đều bàng hoàng ngơ ngác. 

Xót xa hơn, chị gái đang nguy kịch trong 
bệnh viện, bố mẹ không thể về lo tang lễ cho con. 
Tất cả do bà con lối xóm, bạn bè, họ hàng xa gần 
và hàng hàng lớp Phật tử lớn nhỏ đã từng theo 

những khóa tu học với Ca nương Tú Thanh đứng 
ra lo liệu. 

Tang lễ không nhận phúng điếu, không nhận 
vòng hoa, không kèn trống chỉ có tiếng niệm Phật 
và theo nhận xét của Đại đức Giác Hiệu, Trú trì 

chùa Hang, Đồ Sơn là chưa có 
một tang lễ nào trang nghiêm và 
số người đến tham dự để thắp 
nén hương lòng thương tiếc và 
tiễn đưa đông đúc như thế. 
Ngoài ra còn có chư Tôn đức Tăng 
Ni gần xa đến tụng kinh bái sám, 
niệm Phật để tiễn đưa cũng rất 
đông đúc. Theo Đại đức Giác Hiệu 
nói có một điều rất kỳ lạ là lúc 
tụng kinh niệm Phật để tiễn đưa 
Tú Thanh về đại hóa thân hoàn vũ 
Liên Hải Hải Phòng thì xuất hiện 
hiện tượng thiêng liêng rất khó lý 
giải. Lúc quan tài của Tú Thanh 
được đưa ra khỏi nhà để lên xe thì 
trời đang nắng chang chang, vậy 
mà chỉ một chốc lác thì mây trắng 
ùn ùn kéo đến và che khuất mặt 
trời, không khí mát mẻ lạ thường. 
Trên đường tiễn đưa Tú Thanh có 
lác đác mưa, khi đến nơi hóa thân 

thì trời lại mát mẻ trở lại. Trên nền trời khi xe tang 
đi qua thì có những vầng mây ngũ sắc xuất hiện, 
đây quả thật là một điềm lành hiếm có.  

Trong lời tiễn biệt có chị Kiều My với lời chia 
xẻ qua bài điếu văn hết sức xúc động và có đoạn 
viết: 

 “... Gia đình Tú Thanh có hai chị em, chị gái 
là Tú Uyên sinh năm 2006, Đặng Tú Thanh sinh 
năm 2009, bố là Đặng Hữu Lộc, mẹ là Bùi thị Huế. 
Cả gia đình đều có tín tâm với Phật Pháp. 

Năm 2020, Tú Thanh xin phát nguyện quy y 
Tam bảo tại chùa Linh Đỗ, chùa Đỏ, được Thượng 
tọa Trù trì đặc Pháp danh là Diệu Ngọc, là một cô 
bé xinh xắn, thông minh, nhanh nhẹn;  Ngay từ 
khi còn nhỏ, Tú Thanh đã bộc lộ niềm đam mê ca 
hát. Khác với các bạn cùng trang lứa, ai cũng 
thích hát những bài hát sôi động; ngược lại, Tú 
Thanh chỉ muốn thích hát những bài theo kiểu cổ 
xưa. Những buổi chiều theo bà ra đình làng xem 
biểu diễn ca trù, chính vì những loại nghệ thuật 
này mang tính bác học và lối biểu diễn đặc biệt 
của ca trù đã thắp lên niềm đam mê của bé. Có 
lần xem biểu diễn mục Cô Đô Thượng Ngàn, bé về 
tự học và sau vài ngày thuộc luôn bài hát. 

Năm học lớp hai, Tú Thanh được bố mẹ cho 
đi học ca trù và học nhảy,  có lẽ vì niềm đam mê 
với đàn ca, ... cô bé đã đạt được những thành tích 
mà không ai có thể đạt tới với những tiết mục: Cô  

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      33 

đô Thượng ngàn, Thị 
Nỡ, Thị Mầu, ... và 
hơn cả những thể 
cách trong ca trù. Tú 
Thanh như một hiện 
tượng nổi lên hát với 
các thể loại âm nhạc 
dân ca Việt Nam. 

Năm 2016, Tú 
Thanh được sáu tuổi, 
hội Kỷ Lục Quốc Gia 
Việt Nam trao tặng 
danh hiệu  “Nghệ Sĩ 
Hát Nhạc Cổ Truyền 
Dân Tộc Việt Nam 
Nhỏ Tuổi Nhất.” 

Tú Thanh không 
chỉ là ca nương nhỏ 
tuổi nhất mà còn là 
học sinh nhỏ tuổi 
xuất sắc của trường;  
Trên sân khấu là một 
nghệ sĩ tí hon biết 
qua nhiều chương 
trình như Ngươi 
Hùng Tí Hon, Biệt Tài 
Tí Hon, Gương Mặt 
Thân Quen Nhí. Bé 
Tú Thanh gây sốt khi 
hát thuần thục nhiều làn điệu cổ truyền như: 
Xẩm, Chèo, Xoan, Ca Trù, Vọng Cổ, ... Các tiết 
mục hóa thân Thị Mầu, nghệ nhân Hà Thị Cầu của 
cô bé đã từng khiến các nghệ sĩ như Hoài Linh, 
Đại Nghĩa, Xuân Bắc, Hiền Thục, Trấn Thành, Ốc 
Thanh Vân, Võ Hạ Trâm, Chi Pu, ... đều phấn 
khích. 

  

Ca nương Tố Thanh không chỉ là một diễn 
viên nhỏ tuổi trên sân khấu mà còn là một học 
sinh gương mẫu về mọi mặt, nhất là tánh hạnh và 
tâm niệm luôn vị tha hơn là vị lợi. Đã thế, Tú 
Thanh còn là một Phật tử ngoan hiền và có một 
đức tin khá vững chắc, cô bé từ chối tất cả những 
chương trình từ thiện mà theo bé không mấy 
trong sáng. 

Bé Tú Thanh đóng góp tất tất cả các Phật sự 
các chùa từ địa phương đến khắp cả ba miền đất 
nước. Bé đã từng đóng góp với cùng ca sĩ Phi 
Nhung đến các chùa dù mưa nắng như thế nào 
miễn quý thầy cô cần đến. Tiếng hát của bé cất 
lên là cả hàng hàng lớp lớp Phật tử đồng hương 
đều nồng nhiệt ái mộ như ở chùa Ba Vàng trong 
đại lễ Phật Đản. 

Ba tháng mùa hè, bé phát nguyện tham gia 
các lớp học Phật pháp ở địa phương các chùa lớn ở 
Nam hay Bắc. Trước khi ngộ nạn giao thông, bé 
đã theo học khóa Phật pháp mùa hè Bồ Đề Tâm ở 
chùa Vẽ cùng với 600 bạn trẻ khác. Ở bất cứ lớp 
học hay vào chương trình nghệ thuật, cô bé luôn 
đạt giải xuất sắc quán quân. 

Tú Thanh đã ra đi, còn bao nhiêu ước mơ, 
bao nhiêu việc học trong đạo ngoài đời vẫn chưa 
được thực hiện, nhất là muốn gặp lại song thân 
trong những ngày tháng xa cách vì hoàn cảnh 
kinh tế, ... 

Khi các nơi khắp ba miền Bắc Trung Nam 
nghe tin Ca nương Tú Thanh đột ngột bị tai nạn xe 
cộ đã có lời chia buồn cùng gia đình, nỗi đau quá 

xót xa, thương Tú 
Thanh cầu mong cho 
Con an  
nghỉ, chúc chị gái Tú 
Uyên chóng khỏe lại 
và cầu mong mọi sự 
bình an vui vẻ, mong 
gia đình tha thứ cho 
bên gây ra tai nạn, 
dù sao cũng không ai 
muốn xảy ra. 
  

Chưa có hình ảnh 
nào bằng Ca nương 
Tú Thanh, có nỗi 
buồn những bài hát 
đầu tiên trên sân 
khấu thành phố Sài-
gòn và các chùa, nó 
đã ăn sâu vào tâm 
hồn, cứ thấy bài hát 
của Tú Thanh, cảm 
thấy phảng phất nỗi 
nhớ, về khuôn mặt 
dễ thương và rất khó 
quên, ... 
Kể từ nay hai Ca sĩ 
Phật tử khả ái Phi 
Nhung và ca nương 

Tú Thanh không còn nữa, còn chăng thì chỉ sót lại 
qua các băng đĩa mà thôi. 

  

Chưa có một đám tang nào của một em bé 
chưa đầy mười lăm tuổi, không có cha mẹ lo tang 
chay mà hầu hết bà con lối xóm, hàng Phật tử đã 
từng tu học Phật Pháp các chùa địa phương cũng 
như các tỉnh thành lớn đã cùng nhau chung lo 
tang lễ cho Tú Thanh khi hay tin bé bị ngộ nạn 
giao thông; cũng chưa có một đám tang nào, một 
em bé không quá tuổi mười lăm mà chính quyền 
các cấp tỉnh Hải Phòng, xuống tận xã thôn Hợp 
Đức và đến trước quan tài của cháu, thắp nén 
hương lòng khấn nguyện và nói lên lời giã biệt. 
Trước khi đưa linh cữu của bé lên xe, chính quyền 
và quần chúng Phật tử đã nghiêng mình hướng về 
linh cữu với một phút mặc niệm, sau đó cùng 
chung lòng đồng niệm câu: “Nam mô Tiếp dẫn 
Đạo Sư A Di Đà Phật” ...  

  

Bé Ca nương Tú Thanh tuy nhỏ, nhưng nhờ 
vào nội lực chánh tín Tam Bảo, ngoài đức tin của 
gia đình, nhưng bé lại nhiếp tâm phục vụ Phật 
pháp theo khả năng và nương theo hạnh nguyện 
của chư Tôn Đức, để gột rửa thân tâm cho chính 
minh, nên giây phút cuối đời đã đón nhận một 
tình thương vô bờ như thế. 

  

Theo chúng tôi nghĩ:  Không gì quý giá hơn là 
các việc ác không nên làm, các việc thiện cố gắng 
nhất tâm để làm, nhiếp tâm thanh tịnh thì thiện 
quả phát sinh, ... 

Cầu nguyện cho hương linh cháu Ca nương 
Tú Thanh, Pháp danh Diệu Ngọc nhẹ nhàng về cõi 
Phật. 

  

ĐNT Tín Nghĩa 

Aug. 10th, 2023  -  Quý mão Quý hạ 

 



 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

I. DẪN NHẬP 

 

Kinh Pháp Hoa dạy rằng: “Đức Phật ra đời vì 
một đại nhân duyên. Đó là khai thị cho chúng 
sanh liễu ngộ Phật tri kiến nơi mình”. Tại sao Đức 
Phật lại muốn khai ngộ Phật tri kiến nơi chúng 
sanh? Đó là vì nếu chúng sanh khai mở chứng ngộ 
được Phật tánh, thì họ sẽ được tự do,  thoát khỏi 
vòng luân hồi sanh tử. 

Trên đường tu giải thoát giác ngộ, căn cơ 
tâm tính của mỗi người, mỗi khác, không ai 
giống ai, nên pháp của Phật khi thấp, 
khi cao, khi xa, khi gần. Dù Đức 
Phật dạy Tam quy, Ngũ giới, 
Thập thiện, hay dạy Tứ Đế, 
Vô thường, Vô ngã, Thập thị 
nhân duyên hoặc dạy về 
Pháp tánh, Pháp tướng, 
Thật tướng Vô tướng hay 
Chân Không v. v... thì 
mục tiêu của Ngài cũng 
nhằm chỉ bày cho chúng 
sanh phương thức tu tập 
chứng ngộ pháp giới tánh. 
Giáo pháp của Phật tuy 
nhiều, nhưng chung quy được 
phân loại thành năm cấp bậc, 
thuật ngữ gọi là “Ngũ thừa Phật 
giáo”.  Là Phật tử chúng ta cần tìm hiểu 
các phương thức tu tập cũng như công dụng của 
mỗi thừa như thế nào, để tự chọn pháp tu thích 
hợp với căn cơ của mình. Vì thế, chủ đề bài viết 
chia sẻ hôm nay là “Tìm Hiểu Thuyết Ngũ thừa 
trong Phật Giáo”  

 

II. TÌM HIỂU “NGŨ THỪA PHẬT GIÁO” 

 

Thừa: Tiếng Phạn là “yàna” có nghĩa là cỗ xe 
giúp người ta di chuyển từ chỗ này đến chỗ khác 
theo ý muốn.  Đức Phật ví đạo pháp của Ngài như 
các cỗ xe. Những ai đã chọn leo lên cỗ xe đạo 
pháp của Ngài, nếu là xe nhỏ, người đó sẽ được 
đưa đến cảnh giới an vui, nếu là xe lớn sẽ đưa 
người ấy đi xa hơn thoát khỏi luân hồi sanh tử, và 
cao quý hơn hết là đạt tới quả Vô thượng chánh 
giác. Đương nhiên muốn đến chỗ cứu cánh cuối 
cùng không phải dễ, nhưng tin vào lời tuyên bố 
của Đức Phật : “Ta là Phật đã thành, các ngươi là 
Phật sẽ thành” thì chúng ta không ngại ngùng gì, 
mà không cùng nhau bước lên chuyến xe thích 
hợp với căn cơ của mình để tu tập.  

 Về giáo pháp của Phật, chúng ta thấy pháp 
tu Ngài dạy, bao gồm cả thế gian và xuất thế 

gian, tùy theo căn cơ lợi, độn, và trình độ cao 
thấp, Đức Phật đưa ra năm cấp bậc gọi là năm 
thừa. Năm thừa hay năm phương pháp tu tập này 
khác nhau, nên đưa đến kết quả khác nhau. Năm 
thừa được xếp theo thứ tự: Nhân thừa, Thiên 
thừa, Thanh-Văn thừa, Duyên-Giác thừa và Bồ-Tát 
thừa. Trước hết chúng ta tìm hiểu cỗ xe đầu tiên 
là Nhân thừa. 

 

1. NHÂN THỪA 

 Người tu Nhân thừa là người đã thọ và giữ 
gìn “Tam quy, ngũ giới”. Tam quy là 

nương tựa vào ba ngôi Tam bảo: 
Phật-Pháp-Tăng. Phật là đấng 

giác ngộ vô thượng chánh 
đẳng được tôn xưng là Phật 
bảo. Pháp là lời dạy của 
Đức Phật, cụ thể là Tam 
tạng kinh điển (Kinh-Luật
-Luận) gọi là Pháp bảo. 
Tăng là những vị đã ly 
gia cắt ái,  sống chung 
thành đoàn thể thanh 

tịnh, đang tu tập hành trì 
đúng chánh pháp Như Lai 

và tiếp sức truyền bá đạo 
Phật giúp Phật tử hướng đến 

giác ngộ giải thoát, gọi là Tăng 
bảo. 

Ngũ giới là năm giới cấm do Phật chế ra, 
được xem như hàng rào ngăn cản không cho hành 
giả vi phạm những điều tội lỗi. Năm giới cấm đó 
là: “1.1) Không sát sanh. 1.2) Không tham lam 
trộm cắp. 1.3) Không tà dâm. 1.4) Không nói dối. 
1.5) Không uống rượu.” 

Nhân thừa là con đường tu hành cho những 
người sơ cơ nên có phần dễ thực hiện.  Nhờ không 
vi phạm năm giới cấm nên ngay trong đời sống 
hiện tại, hành giả xứng đáng được xem là người có 
tư cách, có đạo đức. Khi thân hoại mạng chung, 
thần thức không bị rơi vào ba đường dữ: “địa 
ngục, ngạ quỷ, súc sinh”, mà được trở lại cõi 
Người, nên có tên là “Nhân thừa” . 

  
2. THIÊN THỪA 

Tu “Thiên thừa” là tu “Thập thiện” tức làm 
mười điều lành, tránh xa mười điều ác. Những ai, 
sống ở đời này tạo nhiều nhân lành, đời sau sẽ 
hưởng nhiều quả tốt, chẳng hạn như được sanh 
lên cõi Trời hưởng phước, sống an lạc sung sướng. 
Theo đạo Phật thì có nhiều cảnh Trời. Cảnh Trời 
thấp nhất thuộc về Dục Giới có 6 cảnh : Tứ Vương 
thiên, Đao-Lợi thiên, còn gọi là Tam-Thập-Tam 

TÌM HIỂU THUYẾT “NGŨ THỪA” 
TRONG PHẬT GIÁO 

  

Thích Nữ Hằng Như 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      35 

thiên, Dạ-Ma thiên, Đâu-Suất thiên, Hóa-Lạc 
thiên, Tha-Hóa-Tự-Tại thiên. Cao hơn cõi Trời Dục 
giới có 18 cảnh Trời thuộc về Sắc giới. Chúng sanh  
ở cõi này có sắc thân, nhưng không có ái dục nam 
nữ. Phía trên cõi Trời Sắc giới là cõi Trời Vô Sắc 
giới có 4 cảnh Trời.  

Chư thiên dù ngụ ở cảnh Trời nào kể trên đều 
có tuổi thọ rất cao. Cao nhất trong ba cõi là cảnh 
Trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng. Chư thiên ở nơi đây, 
tuổi thọ đến 84 ngàn đại kiếp. Tuy tất cả chư 
thiên có đời sống trường thọ, nhưng vì chưa hoàn 
toàn giác ngộ thâm sâu pháp Phật, nên một khi 
phước Trời đã hết, vẫn phải bị đọa luân hồi trong 
ba cõi: Dục giới, Sắc giới và Vô Sắc giới để trả 
nghiệp. 

  Bằng nhục nhãn của người phàm phu, 
chúng ta chỉ có thể trông thấy được cảnh Người và 
cảnh Súc sinh, còn những cảnh khác như ngạ quỷ, 
địa ngục hay 28 cảnh Trời mô tả trong Kinh thì 
không thấy được. Nhưng không thấy không hẳn là 
không có! Dù không biết chắc chắn rằng các cảnh 
Trời đó thực sự ở đâu ngoài trái đất này? Nhưng 
ngày nay, các nhà Thiên Văn Học đã tìm ra được 
trong Thái Dương Hệ có trái đất (nơi con người ở) 
và nhiều hành tinh khác đang xoay quanh mặt 
trời, còn có nhiều Thái Dương Hệ khác trong vũ 
trụ bao la nữa. Không biết các hành tinh xa xôi đó 
có phải là những tầng Trời mà Đức Phật đề cập tới 
và được ghi lại trong Kinh hay không?  

Nhưng dù thế nào thì con người sống ở thế 
giới Ta-Bà này không ai là không khổ, nên việc 
vâng lời Phật dạy tu “Thập thiện” để đời sống hiện 
tại được an lạc và khi qua đời được sanh về cõi 
Trời Dục giới cũng là điều tốt đẹp. Mười điều Phật 
dạy trong kinh Thập Thiện được ghi lại như sau:  

2-1: Trọn đời không giết hại tất cả chúng 
sanh, ngược lại tu pháp phóng sanh, cứu người, 
cứu vật.   

2-2: Trọn đời không trộm cắp tài vật của 
người, mà nên giúp đỡ bố thí người nghèo khổ 
trong khả năng của mình.  

2-3: Trọn đời không dâm ô, tà hạnh, trái lại 
cần phải thân tâm trong sạch.    

2-4: Trọn đời không vọng ngữ, không nói dối, 
mà nói lời chân thật.  

2-5:  Trọn đời không nói hai lưỡi, đâm thọc 
mà nói đúng đắn.  

2-6: Trọn đời không nói lời hung dữ, sỉ nhục 
người khác mà phải dùng lời nhẹ nhàng ái ngữ.  

2-7: Trọn đời không nói lời thêu dệt, không 
ích lợi, mà nói lời đúng đắn hữu ích.  

2-8: Trọn đời không tham trước tình dục, 
trần cảnh, mà nuôi lớn tâm thanh tịnh phạm hạnh 
và tùy hỷ buông xả.  

2-9: Trọn đời không sân hận, phẫn nộ, oán 
hận người, mà luôn hiền từ nhẫn nại.  

2-10: Trọn đời không si mê tà kiến, tức 
không bảo thủ, chấp trước, không mê tín dị đoan, 
không đoạn kiến, thường kiến mà luôn mà sáng 
suốt, tu tập chánh kiến. 

Kinh ghi, muốn được lên các cõi Trời cao hơn 
như Sắc giới hay  Vô Sắc giới, để được an lạc hơn, 
và có tuổi thọ cao hơn cần phải tu thêm Thiền 
Định.  

 

3. THANH VĂN THỪA 

Tu “Nhân thừa” hay “Thiên thừa” giúp hành 
giả trở lại làm người ở thế giới này, hoặc làm tiên 

ở cõi Trời hưởng phước. Nhưng khi hết phước, tùy 
theo nghiệp tốt xấu đã tạo từ nhiều đời trước, phải 
chịu luân hồi trong 6 cõi: Trời, Người, A-tu-la, Súc 
sanh, Ngạ quỷ, Địa ngục. Cho nên, hành giả cần 
tu theo pháp “Thanh Văn thừa” để thoát luân hồi 
sinh tử. 

Quả vị của “Thanh Văn thừa” là “Niết Bàn”. 
Các vị Thanh Văn, sau nhiều năm tu luyện, lần 
lượt chứng ngộ bốn bậc, từ thấp lên cao: Tu-đà-

hoàn (Dự lưu),  Tư-đà-hàm (Nhứt lai), A-na-

hàm (Bất lai). Cao nhất là bậc A-la-hán (Bất 
sanh) nghĩa là không còn sanh tử trong 3 cõi, mà 
thể nhập vào Vô-dư-y Niết-bàn. 

Tu “Thanh Văn thừa”,  hành giả phải học giáo 
lý và hành trì theo  pháp “Tứ Diệu Đế”. Tứ Diệu 
Đế là bốn sự thật rõ ràng  hiển nhiên gồm: Khổ 
đế, Tập đế, Diệt đế và Đạo đế.  

1) Sự thật về Khổ đế:  Con người sanh ra 
đời không ai là không khổ. Các nỗi khổ về thân 
là : “sanh, già, bệnh, chết”. Khổ vì tình cảm 
không được toại ý  như xa cách người thương yêu, 
hay phải sống gần với người mình ghét bỏ, hoặc 
khổ vì ước muốn không được toại nguyện. Ngoài 
ra, còn có cái khổ chấp thân ngũ uẩn (ngũ ấm) là 
thật, nên khi các uẩn không hài hòa, không quân 
bình, quá thịnh hay quá suy khiến con người ta 
phải chịu nhiều khốn khổ. 

2) Sự thật về Tập đế:  Những quả khổ 
trong hiện tại, do  nhiều nguyên nhân sâu xa 
trong quá khứ, chứ không phải tự dưng mà có. 
Những nguyên nhân gây khổ đau gọi chung là 
“Kiết sử”.  Kiết là cột chặt. Sử là sai khiến. Những 
thứ cột chặt sai khiến chúng sanh phải chịu luân 
hồi sanh tử, gồm 5 độn sử và 5 lợi sử.  

Năm độn sử gồm:  Tham;  Sân;  Si;  Mạn; 
Nghi. Rất khó diệt trừ, phải tu Chỉ, tu Quán chứng 
ngộ trên thân và tâm mới dẹp được những lậu 
hoặc này. 

Năm lợi sử gồm: (1) Thân kiến là chấp thân 
ngũ uẩn có thật, không hiểu lý Vô ngã;  (2) Biên 
kiến  là nghiêng hẳn về một trong hai cực đoan: 
Thường kiến hoặc Đoạn kiến, không rõ lý Trung 
đạo, lý Duyên Sanh, tánh Huyễn v. v… ; (3) Tà 
kiến là chấp những điều không đúng với chân lý; 
(4) Kiến thủ là tự cho sự kiến giải của mình là 
đúng, nên bảo thủ, dừng lại một chỗ, không tiến 
được trên con đường tu. (5) Giới cấm thủ là bám 
víu vào những điều răn cấm không phù hợp với 
chân lý, trái ngược với trí tuệ, từ bi, như mê tín dị 
đoan chẳng hạn.  

Năm món sau gọi là “lợi sử” nghĩa là những 
món phiền não thuộc về nhận thức. Tu học theo 
Chánh tri kiến, Chánh tư duy thì có thể chuyển đổi 
nhận thức.  

  3) Sự thật về Diệt đế: Diệt nghĩa là tiêu 
diệt. Diệt đế là chân lý nói về trạng thái thanh tịnh 
tự tại giải thoát, sau khi diệt sạch mười kiết sử 
nêu trên. Trạng thái này gọi là Niết-bàn (Nirvana).  

“Niết (Nir)” nghĩa là rơi rụng, thoát khỏi, 
không còn nữa; “Bàn (Vana)” nghĩa là nổi lên, 
khởi lên, lăng xăng, lộn xộn. “Niết Bàn” là thái độ 
sống xa lìa những lăng xăng, dao động, phiền 
não, an trú trong trạng thái vắng lặng thường 
tịnh. Khi tập đế hoàn toàn bị tiêu diệt, thì trí huệ 
phát sinh, chủng tử “sinh diệt” chấm dứt, Diệt đế 
tức Niết Bàn có mặt.  

4) Sự thật về Đạo đế: Muốn tận diệt 
nguyên nhân gây khổ, hành giả tu tập Bát Chánh 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Đạo. Đạo có nghĩa là phương pháp, là con đường 
tu tập. Bát chánh đạo gồm tám phương thức tu 
tập là:  “4. 1: Chánh Kiến:  Thấy biết về thân, 
tâm, cảnh trần một cách đúng như thật, phù hợp 
theo luật nhân quả, lý nhân duyên. 4.2. Chánh 
tư duy: Suy nghĩ và quán chiếu thuận hợp theo 
chân lý. 4.3. Chánh ngữ: Nói năng phù hợp với 
chân lý. 4.4: Chánh nghiệp: Ba nghiệp thân, 
khẩu, ý theo chân lý. 4.5. Chánh mạng: Sinh 
mạng được bảo trì và phát triển thuận hợp theo 
chân lý. 4.6. Chánh tinh tấn: Cố gắng, tiến hóa 
theo chân lý. 4.7. Chánh niệm: Tâm thức sáng 
tỏ, biết rõ về tâm và cảnh trong từng phút giây 
đời sống, bây giờ và ở đây. 4.8. Chánh định: 
Tâm thức yên lặng, không còn dao động theo 
cảnh duyên bên ngoài (tâm như, cảnh như), dần 
dà ứng hợp với cảnh giới Niết Bàn.” 

Đạo đế gồm 37 phẩm trợ đạo như: Tứ niệm 
xứ, Tứ chánh cần, Tứ như ý túc, Ngũ căn, Ngũ lực, 
Thất giác chi, Bát chánh đạo. Mỗi pháp tu, nếu 
ứng dụng triệt để cũng có thể tiêu diệt được 
nguyên nhân gây khổ, không nhất thiết phải tu đủ 
37 phẩm. 

 Tu tập “Thanh Văn thừa”, các vị Thanh Văn 
thấu hiểu về “lý vô thường”. Tất cả mọi hiện 
tượng trên thế gian này từ con người, sự vật, cây 
cỏ, sông núi…  và ngay cả vũ trụ đều bị luật vô 
thường chi phối. Con người có bốn tướng vô 
thường là: “sanh, già, bệnh, chết”. Bốn tướng vô 
thường nơi sự vật là :“sanh, trụ, dị, diệt”. Tóm lại 
các  pháp có hình tướng đều vô thường, vô ngã. 

 

4. DUYÊN-GIÁC THỪA 

 Tu “Duyên-Giác thừa” là hành giả  tu tập 
theo pháp “Thập nhị nhân duyên”. Thập nhị nhân 
duyên là 12 mắc xích dính liền nhau, là vòng luân 
hồi sinh tử của con người. Hành giả quán 12 nhân 
duyên theo hai chiều xuôi (lưu chuyển) và  ngược 
(hoàn diệt), cho đến khi thuần thục thì giác ngộ 
giải thoát, thành “Bích Chi Phật”. 

Theo “Lý Nhân Duyên” thì tất cả hiện tượng 
thế gian đều không thực chất tánh, do nhiều 
duyên hợp lại mà thành. Thí dụ: Cái bàn không có 
tự thể vì không tự nhiên mà có. Do người thợ mộc 
làm việc cưa cắt bào gọt gỗ thành nhiều hình thể 
như mặt bàn, chân bàn, còn cần phải có đinh, có 
ốc xoắn, có búa, có cưa v.v…  mới đóng thành cái 
bàn. Con người cũng vậy,  không tự dưng con 
người hiện diện trên thế gian này, mà phải do tinh 
cha, huyết mẹ, do ăn uống, hít thở không khí mới 
thành con người.  

 Mười hai nhân duyên khởi đầu là: “Vô minh 
duyên nên Hành; Hành duyên Thức; Thức duyên 
Danh Sắc; Danh Sắc duyên thành Lục nhập; Lục 
nhập duyên  Xúc; Xúc duyên Thọ; Thọ duyên Ái; 
Ái duyên Thủ; Thủ duyên Hữu; Hữu duyên Sanh; 
Sanh duyên Lão Tử.” 

a) Quán Nhân Duyên theo chiều lưu 
chuyển (xuôi): 

Trong 12 Nhân duyên không có duyên nào 
độc lập, mà nó dính liền với nhau như sợi dây 
xích, mắc này dính liền với mắc kia. Mắc đầu tiên 
gọi là Vô minh. Tại sao gọi là Vô minh? Người Vô 
minh là người bị tham sân si che mờ lý trí, không 
hiểu chân lý Phật dạy. 

Do Vô minh khiến hành vi và nhận thức 
không đúng với chân lý Phật dạy, thường tạo 
nghiệp qua thân, khẩu, ý gọi là Hành. Hành chính 

là nghiệp lực thúc đẩy thần thức đi thọ sanh gọi là 
Tử Thức. Thức dựa vào sự phối hợp của tinh cha, 
huyết mẹ tạo thành Danh Sắc. Danh là thức, Sắc 
là tinh huyết cha mẹ hợp thành bào thai. Thai bào 
được nuôi dưỡng trong bụng mẹ, theo thời gian 
phát triển đủ 6 căn: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý 
gọi là Lục nhập. Khi ra khỏi lòng mẹ, 6 căn tiếp 
xúc với 6 trần gọi là Xúc. Do sự tiếp xúc nên có 
cảm Thọ khổ, vui, hoặc không khổ không vui. Bởi 
cảm Thọ nên sanh yêu thích là Ái (dục ái, hữu ái, 
phi hữu ái). Từ yêu thích khởi tâm chiếm giữ là 
Thủ. Do bảo thủ, nên mong muốn có mặt ở đời 
này, cũng như đời sau gọi là Hữu. Khao khát có 
mặt ở đời là nguyên nhân Sanh đời sau. Đã có 
sanh là phải già chết là Lão Tử. 

Trong 12 Nhân duyên liên hệ quá khứ là Vô 
minh, Hành. Hiện tại là Thức, Danh Sắc, Lục nhập, 
Xúc, Thọ, Ái, Thủ, Hữu.  Vị lai là Sanh, Lão Tử.  
Vòng luân hồi cứ thế xoay mãi không có lối thoát. 
Đây là quán 12 Nhân duyên theo chiều lưu 
chuyển. 

b) Quán Nhân Duyên theo chiều hoán 
diệt (nghịch): 

Hành giả học hỏi pháp Phật, thấu hiểu Lý 
Nhân Duyên, biết rằng vạn pháp không thực chất 
tính nên nó “Vô thường, Vô ngã”. Hiểu được như 
thế thì phá được mắc Vô minh. 

“Vô minh diệt nên Hành diệt; Hành diệt nên 
Thức diệt; Thức diệt nên Danh Sắc diệt; Danh Sắc 
diệt nên Lục nhập diệt; Lục nhập diệt nên Xúc 
diệt; Xúc diệt nên Thọ diệt; Thọ diệt nên Ái diệt; 
Ái diệt nên Thủ diệt; Thủ diệt nên Hữu diệt; Hữu 
diệt nên Sanh diệt; Sanh diệt nên Lão tử diệt.”  

Như vậy, chỉ cần một mắc xích tan vỡ thì tất 
cả đều tan vỡ. Vòng luân hồi sinh tử cũng bị tan 
rã. 

Trên đây là phương thức quán “thập nhị nhân 
duyên”, Đức Phật dạy cho các vị Thanh Văn. Ngoài 
ra, còn có các vị đại căn đại trí, sanh ra đời không 
gặp Phật, không nghe được pháp Phật, nhưng nhờ 
có trí tuệ sáng suốt, tự mình quan sát thấy được 
cảnh vô thường biến đổi của vạn pháp, mà giác 
ngộ được nguyên nhân sanh tử luân hồi, rồi đắc 
đạo gọi là “Độc giác Phật”. 

Tóm lại, người tu theo “Duyên Giác Thừa” 
thấu hiểu được “Lý Nhân Duyên”, đạt được “trí Vô 
thường, Vô ngã” nên chứng quả Duyên-Giác, còn 
gọi là Bích-Chi Phật hay Độc-Giác Phật chấm dứt 
luân hồi. 

 

5. BỒ-TÁT THỪA 

Các vị Duyên giác chứng ngộ được “Lý Duyên 
Khởi, Pháp Duyên Sanh” thấu rõ cái gì do duyên 
kết hợp mà thành  thì  tự tánh của nó là không, 
thuật ngữ gọi là  “tánh không”.  

Như thí dụ ở trên:  Cái bàn do nhiều yếu tố 
hợp lại, khi các duyên chưa hợp thì chưa có cái 
bàn, mà chỉ có các bộ phận rời rạc như mặt bàn, 
chân bàn v. v… khi ráp lại tạm đặt tên là cái bàn. 
Vì cái bàn không thực chất tánh, nên gọi là tánh 
không, là huyễn hóa không thật. 

 Con người và cảnh vật cũng như thế, cả thảy 
đều như huyễn vì không thật chất tánh, không tự 
nhiên mà có, nên con người và cảnh vật thực tánh 
là không, là vô ngã. 

Tu tập tiến lên một bước nữa là “Bồ-Tát 
thừa”. Các vị ngồi trên cỗ xe Bồ-Tát tu theo “Lục 
độ”, còn gọi là “Lục Ba-La-Mật”,  là sáu pháp: Bố 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      37 

thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định và Trí 
tuệ . Sáu pháp này tu đạt cứu cánh, gọi là Lục Ba-

La-Mật.  
(1) Bố thí: gồm tài thí, pháp thí và vô úy 

thí.  Tài thí gồm có ngoại tài và nội tài. Dùng tiền 
bạc, của cải, để giúp người nghèo đói là bố thí 
ngoại tài. Khi cần đến sức lực hoặc một phần thân 
thể mình như tặng máu, tặng một phần nội tạng 
để cứu người, đó là bố thí nội tài… Quan trọng là 
đem chánh pháp chỉ dạy cho mọi người tu hành để 
được giác ngộ giải thoát như mình là pháp thí. 
Dùng phương tiện giúp người qua cơn lo sợ hãi 
hùng là Vô Úy thí.   

“Bố thí Ba-La-Mật” là khi bố thí không thấy 
mình bố thí, không thấy kẻ thọ thí, không thấy vật 
đem bố thí. Mình, người và vật đều không, gọi là 
“tam luân không tịch”. Nếu mình thấy cái gì cũng 
thật thì không thể nào tu Ba-La-Mật được.  

(2) Trì giới:  Là gìn giữ giới pháp của Phật 
răn cấm. Sau đây là ba nhóm giới thanh tịnh Bồ-

tát phải thực hành: (1) “Nhiếp luật nghi giới” là 
tuân thủ tất cả các loại giới luật do Đức Phật chế 
định, tích thiện ngừa ác. (2) “Nhiếp thiện pháp 
giới”, Bồ-tát tu chứng các pháp thiện lành. – (3) 
“Nhiêu ích hữu tình giới”, khi đã tu luật nghi và 
tu thiện pháp, Bồ-Tát luôn làm những điều lợi ích 
cho chúng sanh và phát nguyện cứu độ hết thảy 
chúng sanh. Các giới pháp này, nếu tu hành đến 
cứu cánh viên mãn, gọi là Trì giới Ba-La-Mật.  

(3) Nhẫn nhục: Là sức cam chịu mọi hoàn 
cảnh khổ đau, bức bách tủi nhục đến với thân 
mình. Khi gặp những điều oan ức, thiệt hại đến 
danh dự, thân thể mà vẫn cam chịu để tròn hạnh 
nhẫn nhục. Nhẫn nhục khi đạt đến cứu cánh là 
một sức mạnh phi thường vì đã thực sự chiến 
thắng bản ngã.  Được thế mới gọi là Nhẫn nhục Ba
-La-mật. 

(4) Tinh tấn:  Là cố gắng nỗ lực. Nhờ chứng 
ngộ thấy thân mình như huyễn, chúng sanh như 
huyễn, độ hữu tình như huyễn, nên Bồ Tát không 
cảm thấy mệt mỏi  trên con đường tự lợi và lợi 
tha. 

Tự lợi tinh tấn là dốc hết khả năng tu tập cho 

chóng thành đạo quả.  Tinh tấn lợi tha là dốc hết 
khả năng để cứu giúp người trên nhiều phương 
diện, nhất là giáo hóa cho họ giác ngộ. Cả hai 
bình diện tự lợi, lợi tha, Bồ-tát lúc nào cũng nỗ lực 
hành trì gọi là tinh tấn Ba-La-Mật.  

(5) Thiền định: Do thấy mình không thật, 
nên không chấp ngã, không chấp nhân, không 
chấp cảnh. Nhờ vậy nên khi hành thiền, tâm dễ 
yên lặng đi vào định. Khi tâm và cảnh nhất như là 
thiền Ba-La-Mật. 

(6) Trí tuệ:  Do dứt sạch mọi nhiễm ô, vọng 
tưởng, nên mặt trời trí tuệ vô sư chiếu sáng rực 
rỡ. Trí tuệ này do công phu tu thiền định mà phát 
xuất, chớ không phải do học tập mà được. Khi trí 
tuệ này hiển lộ, thì vô minh phiền não hoàn toàn 
tiêu sạch. Đây là trí tuệ Ba-La-Mật. 

Hàng Bồ-Tát là những bậc phát Bồ Đề tâm 
rộng lớn, cầu thành “Phật quả” để độ chúng sanh, 
phát nguyện tu hành tự lợi, lợi tha, tự giác, giác 
tha, trải qua vô lượng kiếp, đến khi nào giác hạnh 
được viên mãn, mới đắc quả vô thượng Bồ Đề, 
nên gọi là Đại thừa. 

Ngoài ra, còn một pháp môn đặc biệt thù 
thắng dành riêng cho người đại căn, đại trí, chỉ 
cần nghe một câu Kinh, một bài kệ, hay một cử 
chỉ nào đó, họ trực nhận ngay tánh giác Bồ Đề sẵn 
có của mình, chứ chẳng phải giảng giải dài dòng 
văn tự như Ngũ thừa. Pháp môn này vắn tắt chỉ 
ngay vào tâm người “thấy tánh thành Phật” gọi là 
“Tối thượng thừa”, là “Nhất thừa” hay “Phật thừa”. 

  
III. KẾT LUẬN 

Vì căn cơ chúng sanh khác nhau, nên Đức 
Phật phương tiện thuyết ngũ thừa để giúp chúng 
sanh dần đạt được giải thoát tối hậu. Ngũ thừa 
Phật giáo ví như 5 loại xe gồm: Hai loại xe Nhân 
thừa và Thiên thừa giúp hành giả thoát khỏi ba 
đường dữ Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. Ba loại xe 
khác là Thanh-Văn thừa, Duyên-Giác thừa và Bồ-

Tát thừa giúp hành giả ra khỏi Dục giới, Sắc giới, 
Vô sắc giới.  

 Trước khi quyết định mình sẽ lên cỗ xe nào 
trong năm cỗ xe trên, thiết nghĩ chúng ta cần tự 
vấn xem mình muốn đi về đâu trong tương lai?  
Cõi Người? Cõi Trời? Niết-Bàn hay thành Phật? 
Chúng ta biết rằng, quyền chọn lựa cỗ xe nào, đó 
là quyền của mình. Hành giả có thể lên chuyến xe 
Nhân thừa hay Thiên thừa hoặc chuyến Thanh-

Văn thừa, Duyên-Giác thừa hay Bồ-Tát thừa. 
Không ai bắt buộc hay chọn lựa thay cho mình. 
Bởi vì chính hành giả là người tu tập, hành trì suốt 
thời gian trên chuyến xe mình ngồi, chứ không ai 
tu tập giùm mình cả. Đặc biệt là khi hành giả biết 
đang ngồi trên chuyến xe không thích hợp với căn 
cơ, khả năng, hay biết rằng chuyến xe mình đang 
ngồi sẽ không đưa mình đến nơi mong muốn, thì 
hành giả có thể tự thắng và chuyển sang xe khác 
không một thế lực nào cản trở.  

Bài viết “Tìm Hiểu Thuyết Ngũ Thừa Phật 
Giáo” tạm ngưng nơi đây. Nguyện chúc cho chư 
hành giả trên các chuyến xe, hành trì tinh tấn, và 
mau chóng về tới bến đổ thanh tịnh an toàn. Nam 
Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật./. 

 

 

 

THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

(Chân Tâm thiền thất, 04-10-2023) 



 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

GIEO MÈ 

 

Có người ăn chút vừng mè 

Khi ăn mè sống anh chê bai liền 

Ăn mè rang chín anh khen 

Rồi anh tự nghĩ: “Mình nên trồng mè 

Mè rang chín ăn ngon ghê 

Nếu đem mè chín trồng thì tốt cây 

Chắc cây cho hạt ngon đây.” 

Nghĩ xong anh thực hiện ngay tức thì 
Rang vừng mè cho chín đi 

Rồi mang tới mảnh đất kia gieo trồng. 
Than ôi kết quả chờ trông 

Chẳng cây nào mọc! Uổng công mất rồi! 
* 

Truyện này ví dụ có người 
Tu theo hạnh Bồ Tát thời không vui 

Than tu khổ hạnh buồn đời  
Con đường Phật quả xa vời, gian nan. 

Sau khi nghĩ bèn chuyển sang 

Chỉ tu theo hạnh dễ dàng mà thôi 
Làm A La Hán được rồi 

Đường tu mau chứng, luân hồi thoát ngay 

Chẳng còn sinh, tử vần xoay. 
Tu như vậy thật tiếc thay vô cùng 

Sau này khó thể trông mong 

Muốn cầu Phật quả có hòng được đâu! 

TO CULTIVATE 

THE BOILED SESAME 

 

     Once upon a time, a stupid man who, 
after eating the raw sesame, found it not 
as tasty as the boiled kind. He said to 
himself, "I would boil the sesame before 
cultivating it. This way I could produce 
better sesame."  
     He then boiled and cultivated it as he 
had planned. However, the attempt 
failed altogether. 
     So are the people at large who 
consider it difficult to follow Bodhisattva's 
practice, due to the strict requirement of 
eternities of the strenuous efforts. 
Finding no pleasure, they think that it will 
be easier for them to become Arahant's 
by cutting quickly off the transmigration, 
without realizing that they would never 
attain Buddhahood that way, just as the 
boiled seed that would never grow. 
     This is just like the story of the stupid 
who tried to cultivate boiled sesame. 

 
(Trích dẫn trong “SAKYAMUNI’S ONE 

HUNDRED FABLES”  
do Tetcheng Liao dịch). 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 

(Thi hóa Kinh Bách Dụ) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      39 

Tiểu thuyết gia, thi sĩ và kịch tác gia người 
Na Uy Jon Fosse – người ngày càng thấy số lượng 
độc giả trong thế giới nói tiếng Anh càng tăng vì 
những cuốn tiểu thuyết viết về những đề tài tuổi 
già, cái chết, tình yêu và nghệ thuật – đã được 
trao Giải Nobel Văn Chương hôm Thứ Năm, 5 
tháng 10 năm 2023, “vì những vở kịch và văn xuôi 
đầy sáng tạo giúp tiếng nói cho những điều không 
thể nói,” theo bản tin của báo The New York 
Times cho biết hôm 5 tháng 10 năm 2023.  

Điều này đã làm cho Fosse trở thành người 
đầu tiên lãnh giải thưởng Nobel Văn Chương viết 
bằng tiếng Nynorsk. Ông là người Na Uy thứ tư 
đoạt giải này và là người đầu tiên kể từ Sigrid 
Undset trúng giải vào năm 1928. 

Là tác giả đã xuất bản khoảng 40 vở kịch, 
cũng như tiểu thuyết, thơ, tiểu luận, sách thiếu 
nhi và nhiều tác phẩm được dịch sang nhiều thứ 
tiếng, Fosse đã từ lâu được quý trọng vì ngôn ngữ 
bao dung, siêu việt và thử nghiệm chính thức của 
ông. 

Trong cuộc họp báo hôm 5 tháng 10 năm 
2023, Anders Olsson, Chủ Tịch Ủy Ban Văn 
Chương Nobel, đã ca ngợi “ngôn ngữ nhạy cảm 
của Fosse, thăm dò những giới hạn của chữ 
nghĩa.” 

 Tác phẩm của Fosse đã được dịch ra khoảng 
50 thứ tiếng và ông nằm trong số những kịch tác 
gia còn sống được trình diễn rộng rãi nhất trên thế 
giới. Nhưng gần đây ông mới tìm thấy nhiều độc 
giả trong các nước nói tiếng Anh, chủ yếu là cuốn 
tiểu thuyết hư cấu “A New Name: Septology VI-
VII,” lọt vào danh sách chung kết của Giải 
National Book Award vào năm ngoái, và 2 cuốn 
tiểu thuyết của ông được đề cử cho Giải 
International Booker Prize.  

Nhưng quán quân của Giải Nobel Văn Chương 
2023 Jon Fosse là ai? 

QUÁN QUÂN NOBEL VĂN CHƯƠNG 2023 
JON FOSSE: Nói Điều Không Thể Nói 

 HUỲNH KIM QUANG 

Vài ghi nhận về cuộc đời của Jon Fosse 

 

Jon Olav Fosse sinh vào ngày 29 tháng 9 
năm 1959 tại Haugesund, Na Uy, và lớn lên tại 
Strandebarm, theo www.en.wikipedia.org. Một vụ 
tai nạn nghiêm trọng vào lúc 7 tuổi làm cho ông 
thoát chết; kinh nghiệm này đã ảnh hưởng nặng 
nề trong văn nghiệp của ông vào tuổi trưởng 
thành. Ông vào trường Đại Học Bergen và học 
môn văn chương tỉ giảo, sau đó dấn thân vào sự 
nghiệp văn chương. Ông viết bằng tiếng Nynorsk, 
một trong 2 tiêu chuẩn viết trong tiếng Na Uy.  

Ông khởi đầu bằng cuốn tiểu thuyết “Raudt, 
Svart” (Đỏ, Đen) được xuất bản vào năm 1983. 
Vở kịch đầu tay của ông là “Og Aldri Skal Vi 
Skiljast” (And We'll Never Be Parted - Và Chúng 
Ta Sẽ Không Bao Giờ Chia Tay), được trình diễn 
và xuất bản vào năm 1994. Fosse đã viết tiểu 
thuyết, truyện ngắn, thơ, sách thiếu nhi, tiểu 
luận, và kịch. Các tác phẩm của ông đã được dịch 
sang khoảng 50 thứ tiếng. Ông cũng chơi đàn vĩ 
cầm, và phần lớn việc tập viết ở tuổi vị thành niên 
của ông đều liên quan đến việc sáng tác lời cho 
các bản nhạc của ông. Ngoài việc viết tiểu thuyết, 
Fosse cũng dịch các tác phẩm của nhiều tác giả 
khác. 

Fosse đã ba lần lập gia đình. Ông đám cưới 
với Bjorg Sissel (sinh năm 1959), một y tá và ở 
với người vợ này từ năm 1980 tới 1992. Một năm 
sau ông lấy Grethe Fatima Syéd, một dịch giả và 
tác giả tiếng Ấn Độ-Na Uy, dù sau đó họ đã chia 
tay. 

Fosse dành thời gian còn lại sau này để sống 
với người vợ thứ ba Anna, gốc người Slovak, tại 
Hainburg an der Donau tại Áo. Ông cũng có nhà 
riêng tại Bergen và 2 ngôi nhà nữa tại miền tây 
Na Uy. Lúc đầu, ông là thành viên của Giáo Hội Na 
Uy (dù ông tự mô tả mình như là nhà vô thần 
trước năm 2012). Từ năm 2012 tới 2013, ông 
tham gia vào Giáo Hội Công Giáo và ông đã tự 
thừa nhận là vào đó để hồi phục chức năng để giải 
quyết vấn đề nghiện rượu lâu năm. 

Fosse là nhà viết kịch Na Uy được trình diễn 
nhiều nhất sau Henrik Ibsen (1828-1906), nhà 
soạn kịch và giám đốc hý viện Na Uy nổi tiếng. Và 
các tác phẩm của Fosse được xem như là sự tiếp 
tục hiện đại của truyền thống đã được Henrik 
Ibsen thiết lập vào thế kỷ thứ 19. Chính ông đề 
cập đến Samuel Beekett, cũng như Georg Trakl và 
Thomas Bernhard như là những người thân chọn 
lọc. Các tác giả và sách khác đã ảnh hưởng cuộc 
đời và sự nghiệp văn chương của ông gồm Olav 
Hauge, Franz Kafka, William Faulkner, Virginia 
Woolf, và Thánh Kinh. 

Vào năm 2003, Fosse đã trở thành hiệp sĩ khi 
được trao Huân Chương Công Trạng Quốc Gia 
Pháp. Ông cũng đã được báo The Daily Telegraph 

Quán Quân Giải Nobel Văn Chương 2023 Jon 
Fosse đang nói về các tác phẩm của ông. (Hình 
chụp lại từ YouTube)  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

http://www.en.wikipedia.org


 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

xếp hạng thứ 83 trong danh sách Top 100 thiên 
tài còn sống. 

Từ năm 2011, Fosse được tặng cho dinh thự 
danh dự Grotten do nhà nước Na Uy làm sở hữu 
chủ và nằm trong khuôn viên của Cung Đình 
Hoàng Gia tại trung tâm thành phố Oslo. Việc sử 
dụng dinh thự Grotten như là nơi thường trú là 
một vinh dự đặc biệt được ban tặng bởi Vua Na Uy 
vì những đóng góp cho nghệ thuật và văn hóa Na 
Uy. Ông cũng nằm trong số những nhà tham vấn 
văn học cho Bibel 2011, một dịch phẩm Thánh 
Kinh bằng tiếng Na Uy được xuất bản vào năm 
2011. Ông cũng nhận được Giải Văn Chương của 
Hội Đồng Bắc Âu năm 2015 cho bộ ba tác phẩm 
của ông Andvake (Wakefulness), Olavs draumar 
(Olav's Dreams), và Kveldsvævd (Weariness). 

Nhiều tác phẩm của Fosse đã được dịch sang 
tiếng Ba Tư bởi Mohammad Hamed, và các vở kịch 
của ông đã được trình diễn trên các sân khấu 
chính tại Thủ Đô Tehran, Iran. 

Vào tháng 4 năm 2022, cuốn tiểu thuyết của 
ông “A New Name: Septology VI-VII,” đã được 
dịch sang tiếng Anh bởi Damion Searls, nằm trong 
danh sách ngắn của Giải International Booker 
Prize. Cuốn tiểu thuyết này đã lọt vào danh sách 
chung kết cho Giải National Book Critics Circle 
Award trong mục Tiểu Thuyết vào năm 2023. 

 

Giới thiệu một số tác phẩm nổi tiếng của 
Fosse 

Một trong những dịch giả Anh ngữ của Fosse 
là Damion Searls, đã viết trong The Paris Review 
vào năm 2015, mô tả tác phẩm của Fosse như thế 
này: “Hãy nghĩ tới bốn nhân vật lão thành của nền 
văn học Na Uy hơi giống ban nhạc the Beatles,” 
Damion viết. “Per Petterson là Ringo cứng rắn; 
Dag Solstad là John, nhà thực nghiệm, một người 
đàn ông lý tưởng; Karl Ove Knausgaard là Paul dễ 
thương; và Fosse là George, người trầm lặng, bí 
ẩn, nội tâm, có lẽ là nghệ nhân giỏi nhất trong tất 
cả.” 

Tác phẩm của ông thì phóng khoáng và hiện 
sinh, thường tập trung vào cuộc sống nội tâm của 
những nhân vật khá cô độc. Những câu quanh co, 
tiếp nối không dấu là chuyện thường. “Bạn không 
đọc sách của tôi vì những sự kiện sắp đặt,” theo 
ông ấy nói với báo The Financial Times vào năm 
2018. 

Sau đây xin giới thiệu khái quát một số tác 
phẩm của Fosse dựa vào các tài liệu của báo The 
New York Times, The Times, The Guardian, Bách 
Khoa Từ Điển Mở Tiếng Anh, và trang mạng của 
Giải Thưởng Nobel www.nobelprize.org.  Trước hết 
là về tiểu thuyết. 

Septology I-VII: Được xuất bản từ năm 
2019 tới năm 2021 sau khi Fosse cải đạo theo 
Công Giáo, 7 cuốn tiểu thuyết trong bộ truyện đặc 
sắc “Septology” tập trung vào nhân vật Asle, một 
nghệ sĩ già sống xa ở miền tây-nam Na Uy. Là 
một người cải đạo theo Công Giáo, giống như 
Fosse, Asle đang vật lộn với thời gian, nghệ thuật 
và bản sắc. Cuốn tiểu thuyết này là tác phẩm xuất 
sắc viết về khủng hoảng hiện sinh, về mất ký ức, 
và hai người rất giống nhau, dù thật hay tưởng 
tượng – cuộc sống đã sống, và cuộc sống có thể 
đã được sống, trong con người của một cái bóng 
người khác. Đó là một tác phẩm làm người đọc 
đáng sợ và căng thẳng, được viết không ngắt câu, 
để người đọc sống cuộc đời của Asle với ông. Bộ 

tiểu thuyết Septology cũng là tác phẩm viết về 
niềm tin tôn giáo sâu xa mà trong đó một người 
đàn ông, một nghệ sĩ, và một con người, trên hết, 
cuối cùng đã tới vòng tròn viên mãn: “Điều chắc 
chắn đúng là chỉ khi nào mọi thứ ở trong tối tăm 
nhất, đen tối nhất, thì bạn nhìn thấy ánh sáng.” 
Bộ tiểu thuyết này được dịch sang Anh ngữ bởi 
Damion Searls và do Fitzcarraldo xuất bản tại 
London vào năm 2022 từ nguyên tác Septologien. 

Morning and Evening: Được xuất bản vào 
năm 2000, tuyển tập truyện ngắn nhưng mạnh 
mẽ này lấy bối cảnh tuổi trẻ trong sự nghiệp văn 
chương của Fosse từ năm 1983 tới 2013. Chúng 
đóng vai trò giới thiệu các chủ đề trung tâm của 
tác phẩm của ông – tuổi trẻ, ký ức, gia đình, niềm 
tin – cùng với ý thức mạnh mẽ về nhị nguyên và 
về định mệnh. Mở đầu với sự sinh ra đời của 
Johannes, người mà cha mẹ hy vọng hắn sẽ trở 
thành một ngư dân giống như cha của hắn. Nhiều 
năm sau, khi trở thành một ông già, Johannes suy 
gẫm về gia đình và bạn bè thân thiết của mình. Dĩ 
nhiên, cuối cùng ông cũng đã trở thành một ngư 
dân. 

Melancholy I-II: Melancholy I được xuất 
bản vào năm 1995 và Melancholy II được in vào 
năm sau, 1996. Trong Melancholy I và II, Fosse 
dẫn chúng ta vào sâu trong tâm thức bị tra tấn 
của một nhà nghệ sĩ vẽ phong cảnh vào thế kỷ 
thứ 19 là Lars Hertervig, người chết trong nghèo 
khổ vào năm 1902 ở tuổi 70, và cuộc đời của ông 
đã bị hủy hoại bởi ảo giác và ảo tưởng làm cho 
các họa phẩm của ông trông rất mơ mộng, rất ảo 
diệu. Hertervig lần đầu tiên bị loạn tâm khi làm 
học sinh tại trường nghệ thuật Düsseldorf và, 
cũng như một cuộc kiểm nghiệm bệnh tâm thần 
đáng sợ, cuốn tiểu thuyết có ý nghĩa nhất về ý 
nghĩa trở thành một nghệ sĩ. Melancholy I miêu tả 
rõ về những ám ảnh, lo lắng, và suy sụp trong 
một ngày khủng khiếp; Melancholy II đóng vai trò 
như một đoạn kết, với những quan điểm kể 
chuyện khác nhau – gồm quan điểm của người 
viết tiểu sử hư cấu – nhiều năm sau cái chết của 
Hertervig.  

Melancholy I được dịch sang Anh ngữ bởi 
Grethe Kvernes và Damion Searls do NXB Dalkey 
Archive Press in vào năm 2006. Trong khi đó 
Melancholy II được Eric Dickens dịch sang Anh 
ngữ và do Dalkey Archive Press xuất bản vào năm 
2014. 

Aliss at the Fire: Được xuất bản vào năm 
2004, cuốn tiểu thuyết này miêu tả một người 
phụ nữ có tên là Signe hồi tưởng lại hơn 20 năm 
trước, khi chồng của bà xuống thuyền ra khơi 
trong một ngày giông bão và không bao giờ trở 
lại. Không bao lâu sau đó, những suy nghĩ của bà 
mang phẩm tính siêu hình, và ngay cả gồm những 
ký ức về các thành viên trong gia đình từ nhiều 
thế hệ trước. Cái vịnh nhỏ nơi Signe sống là điều 
không thay đổi xuyên qua tất cả những ký ức về 
mất mát và đau buổn. Cuốn này được dịch từ 
nguyên tác Det er Ales do Damion Searls chuyển 
ngữ và được Dalkey Archive Press xuất bản vào 
năm 2010. 

Boathouse: Xuất bản vào năm 1989, The 
Boathouse là cuốn tiểu thuyết tội phạm được 
Fosse viết. Người kể chuyện 30 tuổi có vẻ đã sai 
lầm mọi thứ trong đời – anh ấy sống với người 
mẹ, sống ẩn dật thật sự, dường như không thể 
làm các việc cơ bản cho chính mình. Sự thành tựu 

http://www.nobelprize.org


 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      41 

quan trọng nhất của anh nằm ở quá khứ -- ban 
nhạc rock mà anh có với người bạn thời trẻ thơ 
Knut, người mà anh đã mất liên lạc. Tuy nhiên vào 
một mùa hè tình cờ gặp Knut, bây giờ đã lập gia 
đình và tương đối thành công, sẽ dẫn đến một kết 
thúc hủy diệt. Song song với điều này, người kể 
chuyện cũng đang viết một cuốn tiểu thuyết là sự 
quan sát sắc bén về mọi điển hình của sự hiện 
hữu “bất an”: một thí dụ hoàn hảo về phương 
châm “viết, không suy nghĩ” như Fosse đã hướng 
dẫn cho các học trò của ông vào cuối thập niên 
80s tại Bergen, khi cuốn sách này đang được viết. 
Cuốn này do May-Brit Akerholt dịch sang Anh ngữ 
từ nguyên tác Naustet và do Dalkey Archive Press 
xuất bản vào năm 2017. 

Bây giờ xin nói sơ về vài vở kịch của Fosse. 
“I Am the Wind”: Fosse đã được cho là một 

trong những kịch tác gia Châu Âu đang còn sống 
có nhiều vở kịch được trình diễn nhiều nhất, dù 
các chuyển thể kịch của ông bằng tiếng Anh ít phổ 
biến. “I Am the Wind” [Tôi Là Gió] là một vở kịch 
hiện sinh tập trung vào 2 người đàn ông trong một 
chiếc thuyền đánh cá. “Kịch bản ngắn gọn, nhịp 
nhàng của Fosse nắm bắt được nỗi lo lắng thật sự 
về các câu hỏi cơ bản về bản sắc,” theo một nhà 
phê bình viết cho báo The Times vào năm 2014. “I 
Am the Wind” là bản dịch tiếng Anh từ nguyên tác 
Eg er vinden do Simon Stephens thực hiện và 
được Oberon xuất bản tại London vào năm 2011. 

“A Summer Day”: Vở kịch này có thể làm 
bạn nhớ đến cuốn “Aliss at the Fire” – trung tâm 
cảm xúc của vở kịch này là một người phụ nữ 
đang đau buồn đợi người chồng của bà trở về từ 
một chuyến đi đánh cá. Ngay dù với cảm giác sợ 
hãi rõ rệt nhất thời, vở kịch “cố gắng tạo ra sự 
mạnh mẽ nhưng là giòng nước ngầm rón rén, một 
xung lực đầy kịch tính đặc dị,” theo nhà phê bình 
viết cho báo Times. 

“Someone Is Going to Come”: Trong kịch 
bản căng thẳng ghen tuông, tình dục và hoang 
tưởng này, một cặp vợ chồng dời tới một căn nhà 
cũ kỹ rách nát, xa xôi bên bờ biển nơi mà không 
người nào có thể nghĩ rằng “ai đó sẽ đến.” 

“The Name”: Một cô gái còn trẻ mang bầu 
dời về ở nhà cha mẹ của cô, cùng với người cha 
của đứa bé. Cha mẹ của cô không biết rằng cô 
đang dự tính gì, làm vở kịch tăng thêm cảm giác 
lo sợ bị tù túng và căng thẳng vì điều không nói ra 
được.  

Một bài thơ của Fosse 

 

Bài thơ “A human being is here” [Một Con 
Người Ở Đây] nằm trong tuyển tập Dikt I Samling 
do Nhà xuất bản Samlaget, Oslo ấn hành vào năm 
2009. Bản dịch Việt nơi đây dựa vào bản dịch Anh 
ngữ của May-Brit Akerholt được xuất bản vào năm 
2010. 

Một con người ở đây 

và rồi biến mất 
trong gió 

mất hút 
vào bên trong 

và gặp những chuyển động của đá 

trở thành ý nghĩa 

luôn trong hợp nhất mới 
của cái gì là 

và cái gì không là 

trong sự im lặng 

nơi gió 

trở thành gió 

nơi ý nghĩa 

trở thành ý nghĩa 

trong chuyển động mất hút 
của mọi thứ đã là 

và ngay lập tức là 

từ một nguồn cội 
nơi âm thanh mang ý nghĩa 

trước khi chữ tự phân chia 

kể từ đó không bao giờ lìa bỏ chúng ta 

Nhưng đó là 

trong tất cả quá khứ và trong tất cả tương lai 
và đó là 

trong thứ gì đó 

không hiện hữu 

trong biên giới biến mất của nó 

giữa cái gì đã có mặt 
và cái gì sẽ đến 

Nó là vô biên và không khoảng cách 

trong cùng chuyển động 

Nó dọn sạch 

và biến mất 
và lưu lại 
trong khi nó biệt tăm 

Và nó thắp sáng 

bóng tối của nó 

trong lúc nó nói 
về sự im lặng của nó 

Nó chẳng ở đâu 

Nó có mặt khắp nơi 
Nó gần 

Nó xa 

thân xác và linh hồn gặp nhau 

ở đó như một 
và nó nhỏ 

và lớn  
như tất cả mọi thứ  
nhỏ như không có gì 
và nơi tất cả trí tuệ có mặt 
và không điều gì biết 
trong nội thể sâu kín nhất của nó 

nơi mà không gì bị phân chia 

và mọi thứ ngay tức thì là chính nó và mọi 
thứ khác 

trong sự phân ly 

cái không bị chia lìa 

trong biên giới vô tận Con đường mà tôi để 
nó biến mất 

Một số tác phẩm của nhà văn, nhà thơ và kịch tác 
gia Jon Fosse, người đã thắng Giải Nobel Văn 
Chương năm 2023. (Hình chụp lại từ YouTube)  



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

trong hiện diện minh bạch 

trong chuyển động mất hút 
và đi dạo quanh trong ngày 

nơi cây là cây 

nơi đá là đá 

nơi gió là gió 

và nơi ngôn từ là một hợp 
nhất không thể hiểu được 

về mọi thứ đã có mặt 
về mọi thứ biến mất 
và như thế vẫn còn 

như ngôn từ hòa giải 
 

Tôi thật sự ngạc nhiên khi 
đọc bài thơ này của Jon Fosse. 
Bài thơ chuyên chở nội hàm triết 
lý Đạo Phật mà đặc biệt là triết 
lý của Kinh Hoa Nghiêm (Flower 
Adornment Sutra, hay 
Avatamsaka Sutra), và Thiền. 
Hãy suy nghiệm về ý nghĩa siêu 
hình học của mấy câu thơ từ bài 
thơ trên của Fosse:  

“Nó chẳng ở đâu 

Nó có mặt khắp nơi 
Nó gần 

Nó xa 

thân xác và linh hồn gặp 
nhau 

ở đó như một 
và nó nhỏ 

và lớn  
như tất cả mọi thứ  
nhỏ như không có gì” 
 

Mấy câu trên phảng phất 
triết lý tương dung, tương tức, 
tương nhập của Kinh Hoa 
Nghiêm, mà trong đó nói rằng 
“trên đầu một sợi lông chứa tam 
thiên đại thiên thế giới,” hay 
“Nhất tức nhất thiết, nhất thiết 
tức nhất” [Một là tất cả, tất cả là 
một].  

Còn mấy câu thơ dưới đây 
cũng trong bài thơ trên của 
Fosse thì không khác gì cách nói 
của Thiền hay Kinh Kim Cang 
(Diamond Sutra), rằng “quá khứ 
tâm bất khả đắc, hiện tại tâm 
bất khả đắc, vị lai tâm bất khả 
đắc,” nghĩa là quá khứ đã diệt, 
tương lai thì chưa tới và hiện tại 
thì biến dịch không ngừng, nên 
tất cả đều “không hiện hữu.” 

“Nhưng đó là 

trong tất cả quá khứ và 
trong tất cả tương lai 

và đó là 

trong thứ gì đó 

không hiện hữu” 
 

Kỳ diệu thay! 
 

 

Huỳnh Kim Quang 

 

VÔ BIÊN KHÔNG GIAN 

 

Về biển xanh nằm dài trên cát trắng 

Ta lắng nghe muôn sóng vỗ dạt dào 

Lòng rộng mở mà chiều thâu hẹp nắng 

Ngắm mây hồng vi vút gió trên cao 

 

Trời xanh thẳm, biển cũng mầu xanh biếc 

Buồm nhấp nhô vẫy gọi cánh chim côi 
Vầng dương xế ngập ngừng như luyến tiếc 

Vài con tàu xa tít biển mù khơi. 
 

Sóng lớp lớp đùa nhau trườn bãi cát 
Lạc đường bay, gió ghẹo tóc rối bời 
Nghe sóng vỗ triền miên của biển hát 
Mà quên đi bao sóng gió cuộc đời! 
 

Trước biển cả mịt mùng không biên giới 
Có phải mình là hạt cát nhỏ nhoi? 

Trước không gian biết đâu là đầu mối 
Có phải mình một thoáng bóng mây trôi? 

 

Biển là ta, hay ta là biển cả? 

Tâm mênh mông hay là biển mênh mông? 

Tôi chỉ biết Phật tánh bao la quá 

Đem mênh mông mà nhốt cả vào lòng. 
 

 

 

DIỆU VIÊN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      43 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

BÚN XÀO NGHỆ CHAY 

NẤU CHAY 

Nguyên Liệu 

 

1. 1/2 kg bún tươi 
2. 3 cây mì căn ống 

3. 100 g nấm rơm 

4. 1 củ nghệ tươi 
5. 1 ít rau răm 

6. Hạt nêm chay, nước tương, bột ngọt, 
tiêu... 
 

Hướng dẫn nấu nướng 

 

Bước 1 

Sơ chế nguyên liệu: nấm rơm rửa sạch, 
rau răm, củ nghệ rửa sạch. Mì căn cắt 
nhỏ chiên sơ. 

Bước 2 

Rồi cho nấm rơm vô xào cùng mì 
căn,nêm xíu hạt nêm chay, nước tương, 
bột ngọt. Nghệ củ giã nhỏ cho vô xào 
luôn.  

 

Bước 3 

Cho bún vô trộn đều, nêm nếm cho vừa 
ăn. Cho tiêu, rau răm vô cho thơm. 

  
(Nguồn: Đào Thị Bích Châu) 

https://cookpad.com/vn/step_attachment/images/f41bf3fddd688674
https://cookpad.com/vn/step_attachment/images/7a77b880a273e92d
https://cookpad.com/vn/step_attachment/images/f8d4e2770c48efcc


 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

GÃ HỒ 

 

Ngài là con vua nước Hương Chí, thuở nhỏ 
thông minh đĩnh ngộ, biện luận lưu loát khiến 
người đời nể phục. Một hôm nhân có việc nên vua 
cha thỉnh Tổ Bát Nhã Đa La vào cung để cúng 
dường, Tổ và ngài đối đáp rất cao diệu; cuối cùng 
ngài khẳng định: “Phật Pháp vĩ đại nhất.” Nhờ thế 
mà Tổ nhận ngài làm đệ tử. Cuộc đời hành đạo 
của ngài được bao phủ bởi nhiều huyền thoại ly 
kỳ, nhiều chi tiết và ngôn từ do người đời sau gán 
cho ngài. Riêng việc vô duyên với vua Lương Võ 
Đế và thâu nhận đệ tử Huệ Khả là còn có thể khả 
tín. Ngài đã mang thiền Phật giáo từ Ấn Độ sang 
Trung Hoa để giáo hóa, từ đó mở ra thêm huyền 
thoại môn phong võ Thiếu Lâm tự.  

Thiền tông Đông Độ có đến 1700 công án, 
riêng câu: “Như hà thị tổ sư tây lai ý?” đã tạo ra 
hơn trăm công án, thế mới biết sức thu hút của 
ngài mạnh mẽ và tác động sâu đến dường nào. 
Ngài đã để lại Phật sử một câu nói mà cũng là một 
phương pháp đặc biệt trong việc tu học và truyền 
thọ: “Bất lập văn tự giáo ngoại biệt truyền”. 

SƠ TỔ ĐÔNG ĐỘ KHÍ QUÂN LY HUYỄN TUNG 
SƠN CỬU NIÊN DIỆN BÍCH MẬT TRUYỀN TÂM ẤN 

HẬU THỪA TÂY THIÊN ĐÃI KIỆT NHẬP THÂM 
DƯƠNG TỬ NHẤT THỜI QUÁ GIANG KHAI PHÁP 
LẬP MÔN 

Ngài là người Ấn nên hình dung diện mạo khác 
với người Trung Hoa. Thuở xưa người Trung Hoa 
ngạo mạn gọi những dân tộc bên kia Hy Mã Lạp 
Sơn là rợ Hồ, thế nhưng rồi người Trung Hoa lại 
được gã Hồ phi thường ấy giáo hóa. Người đời sau 
mới có thơ rằng: 

Gã Hồ râu đỏ đeo khuyên 

Từ Tây Trúc lại mật tuyền ấn tâm 

Ngồi nhìn vách đá chín năm 

Khai môn dựng lập thiền lâm xứ này.  
 

 

QUA TẤM KIẾNG 

 

Ông thầy trẻ, tu theo trào lưu hiện đại, phá bỏ 
chấp trước, chê lối tu cũ nên áp dụng những thành 
tựu kỹ thuật mới để tu cho hiện đại. Ông ấy lên 
mạng thường xuyên và tuyên bố: 

- Thời đại văn minh, kỹ thuật tân tiến, ta cũng 
phải cải cách cách tu để theo kịp bước tiến của xã 
hội. Tôi sẽ truyền thọ qua mạng net, tụng kinh 
qua phương tiện Digital, làm Phật sự qua mạng xã 
hội…  

Những người nghe thế phản đối cũng nhiều, 
tuy nhiên người ủng hộ cũng không ít. Việc của 
ông thầy làm gây nên một làn sóng ồn ào trên 
mạng xã hội. Không biết nghiệp lực gì mà ông 
thầy vướng vòng lao lý phải ngồi tù, một số đệ tử 
ruột vào thăm nhưng bọn họ và ông chỉ được tiếp 
xúc qua tấm kiếng. Một người mến ông thầy nên 
lấy bàn tay áp vào kiếng và ông thầy từ bên trong 
cũng xòe bàn tiếp thọ. Đêm ấy ông thầy trằn trọc 
ngủ không được, nằm gác tay lên trán, miệng lẩm 
bẩm: 

- Phải chăng truyền giới, thọ giới qua mạng 
net cũng giống như hai bàn tay chạm qua một 
tấm kiếng?  
 

 

NGHIỆP 

 

Vốn là anh em sinh đôi, giống nhau như đúc, 
ấy vậy mà lớn lên cuộc đời lại đi hai ngả khác 
nhau. Người anh lấy vợ Tây nên qua bên Tây sinh 
sống, cuộc đời thay đổi hẳn, vật chất đủ đầy, tinh 
thần thoải mái. Người em lấy vợ bản địa, cuộc 
sống nghèo khổ, tinh thần bất an… Tuy là anh em 
nhưng cũng chỉ giúp nhau ở một mức độ nào đó 
thôi. Một hôm hai anh em Facetime với nhau. 
Người anh nói: 

- Mấy nay tuyết đổ mù trời, lạnh quá, đi lại 
khó khăn! 

Người em thấy tuyết thì thích thú: 
- Ở đây nắng nóng quá, ước chi có chút tuyết 

thì đã biết mấy, tuyết đẹp như truyện cổ tích!  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      45 

Người anh nghe xong thì bảo: 
- Anh ước gì được có chút nắng ấm để tắm 

biển, biển nhiệt đới đẹp như địa đàng.  
Người nhà nghe hai anh em nói chuyện như 

thế nên cười: 
- Vậy thì hai người đổi cho nhau đi! 
Hai anh em đồng thanh: 
- Đổi thế nào đây khi mỗi người một nghiệp 

khác nhau? 

 

DI CƯ 

 

Mùa thu lại về, lá vàng xào xạc rơi, từng bầy 
chim trời di cư về phương nam nắng ấm, những 
con vịt trời kêu ông ổng trên không trung. Hai vị 
cư sĩ đang dạo bước trong rừng thấy cảnh vật như 
thế nên lòng bâng khuâng. Một người nói: 

- Chim di cư, bướm di cư, cá di cư… và loài 
người chúng ta cũng di cư; tuy nhiên động vật di 
cư vì thức ăn, thời tiết, sinh sản còn chúng ta thì 
di cư không chỉ vì kinh tế mà còn vì chính trị, tôn 
giáo, giới tính, bất công xã hội… 

Người bạn kia cười: 
- Không những người sống di cư mà người 

chết cũng di cư đấy! 
- Anh nói sao? chết rồi thì còn di cư cái nỗi gì? 

Tôi không hiểu ý! 
- Thì di cư từ Sa Bà sang Cực Lạc, từ uế độ 

sang tịnh độ. Có vô số người di cư vào tam đồ lục 
đạo, một số vô cùng ít ỏi thì di cư lên các tầng 
trời… Một số khác thì vẫn ở quốc độ người nhưng 
kẻ thì di cư từ nơi giàu sang đến nơi nghèo khó 
bất an và cũng có kẻ từ nơi nghèo khó di cư qua 
chốn giàu sang an ổn… 

NGHE NHÀ QUAN CÓ MÀ CHẾT 

 

Bang chủ Cờ Hoa qua thăm xứ nọ, chưởng 
môn nhân hồng bang của xứ ấy ra tiếp chứ chẳng 
phải bang chủ. Thiên hạ khắp nơi xì xào bàn tán. 
Chính dân xứ ấy cũng thấy bất bình, nhân chuyện 
này Tư Đồ gầy độ nhậu, sau khi quất hết chai Bà 
Chằng thì khịa Hai Lúa: 

- Lâu nay hổng thấy sếp mầy lên báo chí kêu 
gọi tiết kiệm chống lãng phí, tham ô! 

Hai Lúa chưa nói gì thì Ba Đía tài lanh: 
- Làm dở như hạch, cạp đất quá dữ dằn, phá 

banh chành nên bị nhập kho rồi. 
Hai Lúa chọt lại Tư Đồ: 
- Còn thủ trưởng ông ra sao? Mấy nay hổng 

thấy lên ti vi hô hào học tập sống theo đạo đức 
ông kẹ! 

Tư Đồ cười: 
- Bị hốt rồi, hổng biết noi gương ra sao mà 

toàn bảo kê sòng bài, nhà thổ, cho vay nặng lãi, 
bán đường mãi lộ…  

Bây giờ cả Tư Đồ và Hai Lúa xỉa Ba Đía: 
- Còn cấp trên của ông thì thế nào? Hổng thấy 

kêu gào chống Mẽo, đánh Mẽo… 

Ba Đía cười nắc nẻ: 
- Thằng chả và gia đình vọt qua bển rồi, mua 

thẻ xanh đi diện đầu tư. 
 

 

LẨY KIỀU 

 

Nhân chuyện anh Bảy bang chủ xứ Cờ Hoa 
sang thăm xứ mình và lẩy Kiều, thiên hạ rần rần 
vui theo và hào hứng bình luận. Thằng Tám tổng 
kết: 

- Ông Bill Clinton, ông Bush, ông Biden khi 
đọc diễn văn đều lẩy Kiều! 

Thằng Tư lý luận: 
- Mấy chả chỉ biết Rock & Roll, Jazz, Pop… chứ 

biết gì Kiều, có lẽ mấy thầy dùi đạo diễn trò này! 
Thế rồi mấy hôm sau có tay cán bộ hạng 

trung bị ra tòa vì cạp quá dữ, ăn hổng chừa thứ gì 
và còn vì phe cánh bị trừng phạt. Quan tòa thuộc 
phe thắng thế, bắt chước mấy cụ tổng Mẽo lẩy 
Kiều chế nhạo đối thủ: 

Thoắt trông nhờn nhợt màu da 

Ăn gì cao lớn đẫy đà làm sao?  
Tay cán bộ thất thế ấy cũng sính chữ, lẩy Kiều 

vớt vát: 
Rõ ràng một lứa đôi ta  
Làm ra con ở chúa nhà đôi nơi  
Dân mạng, dân đời cười rụng rốn. Họ cũng lẩy 

Kiều theo kiểu riêng: 
Tiên sư cái bọn chúng mày 

Đã cạp như hạm mặt dày mở môi 
Lẩy Kiều chữ nghĩa đãi bôi 
Banh chành non nước chưa thôi hại người. 

 

Steven N 

Georgia, 1023 

 

 



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Steven làm việc ở một công ty công nghệ ở 
thành Ất Lăng. Công ty này vốn là chi nhánh của 
một bigtech ở California. Mọi người làm chung rất 
hòa đồng vui vẻ. Công ty này giống như một hình 
ảnh thu nhỏ của nước Mỹ, nó như cái lẩu thập cẩm 
có đủ sắc dân: trắng, đen, vàng, mễ... và hầu như 
tất cả đều là tín đồ Thiên chúa, Tin lành, chỉ có 
mỗi Steven là Phật tử. Điều đó cũng chẳng có vấn 
đề gì, Steven và mọi người chung đụng và làm 
việc hòa thuận với nhau. Nhiều bạn làm chung 
cũng có hỏi sơ về đạo Phật. Họ hầu như không 
biết gì về Phật giáo cả, nên những câu hỏi rất 
buồn cười, đại khái như: Ông Phật có quyền năng 
bằng chúa Jesus không? Ông Phật có cứu rỗi linh 
hồn người chết không? Thậm chí có người còn 
khuyên Steven nên quay về với Chúa, tin ở Chúa 
để sau khi chết được lên thiên đàng, không tin 
Chúa sẽ bị đày xuống hỏa ngục... Rất nhiều những 
câu hỏi và quan niệm như thế. Đặc biệt chuyện ăn 
chay của Steven là một đề tài thường xuyên đùa 
giỡn của mọi người. Họ không có ác ý, chỉ là đùa 
và châm chọc hí lộng mà thôi. Steven chưa bao 
giờ nói với ai về chuyện ăn chay nhưng do làm 
chung, ăn chung nên dần dần họ phát hiện ra. 

Giờ ăn trưa rất nhộn nhịp, cả căn phòng rộn 
ràng với trăm người ăn uống và nói chuyện, nhiều 
người vừa ăn vừa lướt mạng xã hội. Steven lơ 
đãng nhìn ra ngoài bãi đậu xe thấy thằng 
Omamudho Abdulah đang trải chiếc thảm cá nhân 
ở giữa hai chiếc xe và quỳ mọp xuống cầu 
nguyện. Không biết một ngày nó cầu nguyện mấy 
lần chứ từ khi vào làm ở hãng này thì thấy nó cầu 
nguyện trước giờ làm, giờ ăn trưa và sau buổi 
làm. Có tận mắt thấy nó quỳ lạy mới cảm nhận 
được sự toàn tâm toàn ý như thế nào. Tháng 
Ramadan là tháng ăn chay của tín đồ Hồi giáo, nó 
nhịn ăn từ trước khi mặt trời mọc cho đến sau khi 
mặt trời lăn, công việc dù có nhiều giờ hay nặng 
nhọc cách mấy nó vẫn nhịn ăn trong khoảng thời 
gian đó. Thằng Mauricio nói với Steven: 

- Nếu tao theo đạo thằng Omamudho chắc 
tao chết mất! Tụt đường huyết chịu sao nổi? 
Không biết những người bị đau bao tử mà nhịn ăn 
kiểu này chắc lên thiên đàng sớm. 

- Chắc những người bệnh có sự nới lỏng? 

- Tao không nghĩ vậy! Giáo luật của tụi nó rất 
khắc nghiệt! Tháng ăn chay của những tín đồ 
Thiên chúa như tao thì khác. Tụi tao chỉ cữ ăn thịt 
súc vật, ngoài ra tôm, cá, ốc, hến… chơi tuốt. 
Chúng ta có quyền thụ hưởng những gì Chúa ban 
tặng. 

Steven nói với thằng Mauricio: 
- Phật tử tụi tao cũng khác, ăn chay là ăn 

thực vật, rau, củ, quả… Không ăn thịt bất cứ loại 
động vật nào. 

- Đó là giáo luật à? 

- Không, chỉ là sự khuyến khích mà thôi. Đạo 

Một Phật tử hải ngoại 

THANH NGUYỄN 

Phật khuyến khích ăn 
chay để nuôi dưỡng 
lòng từ, tôn trọng sự 
sống của muôn loài. 
- Mầy không ăn thịt vì 
tình thương, vậy mày 
thử vào chuồng cọp 
trong sở thú thử nó có 
thương mầy chăng? 

Cả bàn ăn cười rần 
rật, cười ngả nghiêng. 
Thằng Justin giơ hai 
ngón cái lên, thằng 
Jerome vỗ tay lốp 
bốp. Thằng Jessie la 
to: 
- Đúng đấy! Mày thử 
vào chuồng cọp thử 

xem cọp có từ bi với mày hay không? 

Steven chờ một tí cho lắng xuống rồi mới 
bảo: 

- Vì tao là con người, cọp là động vật, người 
thì hành xử có tri giác, văn hóa, kiến thức và tâm 
linh. Cọp chỉ sống theo bản năng sinh tồn. 

Thằng Mauricio lại hỏi: 
- Tao nghe Phật giáo có ngồi thiền, vậy mày 

có thực tập chăng? Thiền để làm gì vậy? 

- Đúng đấy! Thiền để tâm mình lắng xuống, 
mày cứ thử xem thì biết, một hồ nước nếu cứ 
quậy hoài thì sẽ đục, để lắng xuống thì nước mới 
trong, khi nước trong sẽ hiện được cảnh vật. Con 
người cũng thế, thiền là để tâm mình lắng xuống, 
từ đó mới có thể phát sanh sự hiểu biết khôn 
ngoan. Cái tâm mình quyết định tất cả, thăng hay 
đọa cũng từ tâm. 

Thằng Mauricio lắc đầu quầy quậy: 
- Thật mơ hồ, tao không hiểu nổi, tao tin 

Chúa tạo ra tất cả, thăng đọa gì cũng do Chúa. 
Mầy cầu nguyện và tin ở Chúa thì khi chết sẽ được 
lên thiên đàng, bằng không sẽ bị ném xuống hỏa 
ngục. 

- Đạo Phật tao thì khác, tự mình chịu trách 
nhiệm những gì mình nghĩ, nói và làm; làm lành 
thì thăng làm ác thì đọa, không có ai có thể làm 
cho người khác thăng hay đọa được! 

Thằng Mauricio là bạn thân của Steven, nó lai 
nửa trắng nửa đen, ngày nào vào chỗ làm cũng 
đùa giỡn rần rật. Nó mê hàng hiệu như điếu đổ, 
ăn mặc toàn đồ mắc tiền, nó có hàng trăm đôi 
giày, mỗi tuần thì đổi một kiểu tóc, cuối tuần đi 
hộp đêm. Nó thường nói với Steven: 

- Mầy mặc toàn đồ rẻ tiền, người ta xem 
thường. Mầy phải ăn mặc sang trọng thì người ta 
mới nể! 

- Tao chẳng cần ai nể, vả lại giá trị con người 
là ở nội tại chứ không phải ở quần áo bề ngoài. 

- Mầy mặc đơn sơ, lại ăn chay, sống khắc khổ 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      47 

thế! Tội gì phải chịu vậy? Mầy làm vậy để được gì? 

- Tao chẳng thấy khổ tí nào, thậm chí ngược 
lại nữa là khác, lúc nào cũng an lạc và hài lòng vì 
biết đủ. Tao sống vậy, làm vậy là hoàn toàn tự 
nhiên, chẳng có mục đích hay mong cầu gì. 

Thằng Mauricio giơ hai tay lên kêu trời: 
- Tao không hiểu nổi mày! 
 

*** 

Sáng thứ bảy, Steven dẫn Mauricio tới quán 
cà phê Việt ở trong thị trấn, nó quất tô phở xong 
còn chơi thêm ổ bánh mì. Nó khen ngon nức nở 
rồi thắc mắc: 

- Mầy ăn chay sao cho tao ăn phở và bánh mì 
thịt? 

- Tao tùy thuận mọi người, với vợ con tao 
cũng thế thôi. Tao không có quyền và cũng không 
thể buộc người khác ăn chay theo. Ngay cả đức 
Phật cũng thế thôi! Ngài chỉ khuyến khích chứ 
không bắt buộc, trừ những người đã là tu sĩ thì 
khác. 

Steven và Mauricio chơi thân đến độ có thể 
giỡn và chơi khăm nhau suốt ngày, có thể nói mọi 
chuyện từ gái gú, ăn mặc, thời sự cho đến những 
vấn đề gai góc dễ gây xích mích như: Tôn giáo, 
chính trị và giới tính, chẳng có gì để ngại, cái đáng 
ngại ấy là trình độ tiếng Anh ba rọi của Steven 
không đủ để hiểu hết lời, nói hết ý mà thôi. Trong 
những chuyện ấy, đôi khi cũng có những vấn đề 
tranh cãi, ai giữ ý người đó nhưng mọi ngày gặp 
nhau vẫn vui vẻ như chẳng có gì xảy ra. Steven 
bảo nó: 

- Mày biết không? Con vật đánh nhau, cắn xé 
nhau vì tranh giành hang ổ, lãnh địa, miếng mồi 
và con cái để giao phối. Con người cũng thế, 
chẳng khác gì mấy, từ xưa đến giờ đánh nhau liên 
miên vì tranh đất đai lãnh thổ, đánh nhau để cướp 
của cải tài sản, đánh nhau vì nhan sắc... Con 
người còn hơn con vật một bậc là đánh nhau vì 
danh tiếng, vì sự háo thắng, vì cái bản ngã của 
mình. Mày thấy đấy! Putin xua quân xâm lăng 
Ukraine cũng vì háo danh, y mơ làm đại đế, cướp 
đất lập đế quốc, y muốn Ukraine cũng như các 
nước nhỏ phải làm chư hầu. Quân lính của y tàn 
độc giết người, phá nhà, cướp của, hãm hiếp… 
Tham vọng cá nhân của y cộng với bản năng của 
quân binh đã đẩy Ukraine vào thảm họa, gây tang 
thương thống khổ ngất trời cho người Ukrainian. 
Mauricio, những người Phật tử như chúng tao 
nghe lời Phật dạy: “Không trực tiếp giết hay xúi 
người khác giết, không vui với sự giết”; tuy nhiên 
với trường hợp những tên độc tài như Puitn thì tao 
thật sự mong cho y bị lật đổ hay ám sát chết đi. 

Thằng Mauricio tán đồng: 
- Tao cũng nghĩ vậy! Nếu y bị lật đổ hay bị 

giết chết thì cục diện chính trị sẽ thay đổi, có thể 
cuộc chiến phi nghĩa và tàn bạo này sẽ chấm dứt. 

Trước khi cuộc chiến này nổ ra, Steven cũng 
đã nghĩ: “Giá mà có thế lực nào đó làm đảo chánh 
hoặc ám sát y thì có lẽ cuộc chiến sẽ không xảy 
ra”. Nguyên nhân sâu xa hay ân oán quả báo thế 
nào thì không biết, tuy nhiên nguyên nhân trực 
tiếp và gần nhất ấy chính là sự tham lam và 
hoang tưởng của Putin. Y thèm khát đất đai và 
mong tái lập lại đế quốc như thuở trước. Y độc tài, 
hiếu chiến và bản tánh tàn độc nên y bất chấp 
mọi lời can gián, cảnh báo trừng phạt của thế giới. 
Y xua quân tấn công Ukraine. Steven giật mình 

thoát ra khỏi phút giây tâm ý miên man khi nghe 
thằng Mauricio gọi: 

- Steven, sao tự nhiên im lặng vậy? Đang 
nhập thiền hả? 

Steven cười: 
- Không! Tao đang để tâm ý chạy rông như 

ngựa hoang trên đồng cỏ, như khỉ chuyền cành 
trên rừng. Chính vì cái tâm mình vọng động như 
thế nên Phật mới dạy ngồi thiền. Thiền để ngăn 
chặn và hóa giải cái tâm viên ý mã đó, thiền để 
mình lắng xuống, để nhận biết sự thật, để sống 
chánh niệm. 

 

 

*** 

 

Thằng Mauricio cũng như những người Âu – 
Mỹ khác, nó chỉ biết đạo Phật chỉ có thiền chứ 
không biết đến những pháp môn khác. Hiện nay ở 
Âu – Mỹ cũng có nhiều người dạy thiền và đủ loại 
thiền, trong số ấy có khá nhiều loại thiền hoàn 
toàn không phải của Phật giáo, không giúp ích gì 
trong việc tĩnh tâm hay chánh kiến mà chỉ mang 
tính chất như yoga hoặc chỉ là liệu pháp tâm lý để 
chữa trị bệnh về mặt thân xác. Thằng Mauricio 
cười cười: 

- Tao nghe thiền hay lắm nhưng chịu thôi, 
tao không thể ngồi thiền được! 

- Thiền đâu chỉ ngồi, còn có nhiều tư thế 
khác, ngồi chỉ là một trong nhiều cách tối ưu để 
thực tập. Nếu mầy giữ được tâm ý bình an, không 
loạn động, giảm ham muốn vật chất, giảm sự 
tham đắm hưởng thụ vật chất như: ăn ngon, mặc 
đẹp, sắc dục hay tánh háo danh… ấy chính là 
đang thực tập thiền vậy. 

Thằng Mauricio nhấp một ngụm cà phê rồi 
cười: 

- Thiền thế nào được? Khi mà cà phê khích 
thích tim tao đập mạnh như thế này! 

Nhìn mặt nó, biết nó láu lỉnh cà khịa, Steven 
cùng cười xòa với nó. 

 

Thanh Nguyễn  
Ất Lăng thành, 0323 



 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Khi chứng kiến những bất công trong xã hội, 
phản ứng thông thường của chúng ta là phẫn nộ. 
Và rồi vì phẫn nộ nên chúng ta quay sang nguyền 
rủa—nguyền rủa những người chúng ta cho rằng 
đã tạo ra những bất công đó. 

Theo Phật pháp, những phản ứng trên đều 
tích cực. Phẫn nộ cho thấy sự phân biệt được 
thiện-ác, xấu-tốt. Nguyền rủa là một thái độ 
phê phán cái ác, cái xấu, được thể hiện 
qua ngôn ngữ. Thế nhưng, có một vấn 
đề ở đây: Sau khi phẫn nộ và nguyền 
rủa như thế thì chúng ta làm gì tiếp 
theo? Có phải là chúng ta im lặng và 
ngồi yên? Nếu cho rằng dù không làm 
được gì cụ thể nhưng ít ra một phản 
ứng như thế cũng tạo ra một tác 
động nào đó thì chúng ta đã bị lầm 
lớn. 

Nhầm lẫn thứ nhất: Ngôn ngữ chỉ 
mang tính biểu thị chứ không phải là 
tự thân thực tại. Từ ngôn ngữ dẫn đến 
thực tại là một quãng đường rất xa, 
kèm theo biết bao công sức của con 
người. Người nào trong chúng ta có đam 
mê thú cây kiểng rất dễ nhận ra điều này: 
Muốn uốn một thân cây hay một cành cây 
theo một tư thế nào đó, bạn không thể dùng 
ngôn ngữ mà là hành động. Và bạn phải dùng 
dây, mà dây phải là loại thép không rỉ để tránh 
làm tổn thương cây. Và không phải uốn xong là 
bạn có ngay một dáng cây như ý muốn đâu, mà 
bạn phải chờ. Chờ cho đến khi nào bạn tháo dây 
ra mà cây vẫn không trở lại tư thế ban đầu thì lúc 
đó bạn mới có thể nói rằng “mình đã thành công, 
mình đã thay đổi được”. 

Nhầm lẫn thứ hai: Cái cây đã được uốn không 
phải là tồn tại độc nhất trong vườn bạn. Có nghĩa 
rằng cảnh tượng hỗn loạn xuất hiện trong vườn 
bạn không phải được tạo ra bởi chỉ một cây nào 
đó không được cắt tỉa uốn nắn, mà là bởi rất rất 
nhiều cây như thế. Vì thế, nếu muốn thay đổi 
cảnh tượng hỗn loạn đó bằng một trật tự như bạn 
muốn, thì không phải chỉ cần đổ công sức vào chỉ 
một cây là xong. Trừ khi bạn sử dụng các kỹ xảo 
như che chắn những cây còn lại để mọi người khỏi 
phải nhìn thấy, hoặc đem vứt chúng vào thùng 
rác một cách “phi nhân tính”, thì không nói làm 
gì. 

Khi nhận ra hai sự thật trên, nếu là người 
nhạy bén, chắc chắn thế nào bạn cũng liên tưởng 
đến vấn đề giáo dục một con người. Có khi nào 
bạn tự hỏi tại sao phải cưỡng bách con người đi 
học khi chỉ mới năm sáu tuổi? Tại sao không chờ 
đến tuổi mười bảy mười tám, lúc con người đã 
trưởng thành, đã đủ trí khôn, để có thể tiếp thu 
mọi kiến thức trên đời? Nếu trả lời được hai câu 
hỏi trên thì bạn đã nhận ra được rất nhiều vấn đề 
có liên quan đến con người và xã hội. 

Vào thập niên ’80 thế kỷ trước, những người 
tu tập trong Phật Giáo đã đứng lên yêu cầu nhà 
cầm quyền hãy để cho họ duy trì hệ thống giáo 
dục và các cơ sở đi kèm mà họ đã xây dựng trước 
đó. Trong quá trình đòi hỏi như thế, có người 
trong số họ đã bị giết trong tù, có người suýt chết 

vì án tử hình, có người phải ngồi tù trên dưới 20 
năm, v.v... Ngoài những hành động nói trên 

của nhà cầm quyền ra, không ít người 
trong chúng ta, khi biết được sự kiện 
này, cũng đã “phẫn nộ”, đã “nguyền 
rủa” những việc làm mà chúng ta cho 
là “phá hoại” của họ. Và hậu quả sự 
không thành công của những hành 
động “phá hoại” đó là gì? Thật chua 
xót, không chỉ cho chúng ta, mà cho 
cả một dân tộc, là phải chờ hơn 30 
năm, 40 năm mới nhận ra. Và bi đát 
nhất là khi nhận ra thì đã quá muộn 
màng. 
Khi nhận ra một sự thật như thế, có 
thể có người trong chúng ta sẽ thấy 

cảm thông và ‘thương xót’ họ. Thật ra, 
nếu hiểu được Phật Pháp là gì thì chúng 

ta không cần phải làm thế. Bởi vì đó là 
cuộc sống của họ, là con đường đi của họ 

trong cuộc đời, không phải chỉ trong một đời, mà 
là vô số đời không tính đếm được. 

Khi đức Phật thị hiện hơn 2500 năm trước 
trên trái đất này thì Ấn-độ là lãnh thổ của 16 tiểu 
vương quốc, với trên dưới 900 phương ngữ 
(dialect). Đức Phật đã làm gì để “thay đổi xã hội”, 
nếu chúng ta muốn nói như thế, trong hoàn cảnh 
đó. Ngài là con trai độc nhất của một quốc vương. 
Thế nhưng tại sao ngài không lên làm vua để tiếp 
nối sự nghiệp an bang tế thế của cha mình, mà lại 
quyết định chỉ làm một “thầy giáo”—mà lại là một 
thầy giáo độc nhất vô nhị trong lịch sử loài người? 
Một thầy giáo không giày dép, không ngựa xe, 
không nhà không cửa, với vỏn vẹn chỉ 3 cái y và 
cái bát đựng cơm xin từ người khác. Và cứ thế, 
lầm lũi từ ngày này qua ngày khác, từ thị thành 
cho đến các làng mạc xa xăm nơi chân núi góc 
đèo, ngài kiên nhẫn giáo hóa TỪNG CON NGƯỜI, 
chỉ cho TỪNG CON NGƯỜI thấy được thế nào là 
an lạc, là khổ đau. 

Con đường mà đức Phật đã đi như thế cho 
đến hết cuộc đời giúp chúng ta nhìn thấy điều gì? 
Nếu có một đổi thay nào đó có thể mang lại an 
lạc, hạnh phúc thật sự cho loài người thì đổi thay 
đó chỉ có thể tìm thấy ở mỗi người chúng ta. Nếu 
chúng ta không nỗ lực thay đổi chính mình mà chỉ 
mong đợi một ân phước nào đó được ban phát bởi 
người khác, bởi những gì được gọi là “định chế” do 
con người tạo ra, cho dù đó là các định chế mang 
tên Phật Giáo, mang tên tông phái, hệ phái, giáo 
hội, v.v…, thì thật sự chúng ta đang đùa cợt với 
chính số phận mình. 

CỎ CÂY VÀ PHẬT PHÁP 
 

Đạo Sinh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      49 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

Như vầng thái dương soi tỏ đêm trường tăm 
tối, mang sự sống đến cho muôn vạn loại, Chánh 
Pháp của Đức Như lai cũng thế, quét sạch mây mù 
hôn ám, khai mở lối đi thanh tịnh cho cõi người, 
cõi trời, lợi lạc cho chúng sanh từ quá khứ đến 
hiện tại và miên viễn đến mai sau. Bởi giáo pháp 
ấy “là giáo pháp chân chính vi diệu, được Phật 
khéo thuyết không cuộc hạn thời tiết, chỉ bày con 
đường đi đến Niết-bàn; được thực hành bởi kẻ 
trí.” [1] Từ kim khẩu của Đức Thế Tôn tuyên 
thuyết, giáo pháp được kết tập qua các thời kỳ để 
lưu truyền cho hậu thế trong nhiều phương vức, 
lãnh thổ và chủng sắc v.v… Phật giáo Việt Nam 
trải qua bao biến thiên thăng trầm của lịch sử, 
song vẫn mãi giữ được tâm huyết và hoài bão của 
Chư vị Tổ sư truyền trao qua bao thế hệ. Thanh 
Văn Tạng thuộc Đại Tạng Kinh Việt Nam ra đời 
như một mốc son thời hiện đại thể hiện sự kế thừa 
cao quý ấy. Tâm nguyện ấy “trên hết là báo đáp 
ân đức của Phật Tổ, đã vì an lạc của chúng sanh 
mà trải qua vô vàn khổ hạnh, qua vô số a-tăng-kỳ 
kiếp. Thứ đến, kế thừa sự nghiệp hoằng pháp lợi 
sanh của Thầy Tổ để cho ngọn đèn Chánh pháp 
luôn luôn được thắp sáng trong thế gian.” [2]  

Bởi lẽ, ngoài yếu tố truyền bố chánh pháp 
sâu rộng muôn nơi để mọi người, mọi tầng lớp có 
thể nương theo đó mà tu tập chuyển hoá tự thân 
để đi trên còn đường chánh; mà còn đáp ứng với 
nhu cầu nghiên cứu theo tiêu chuẩn hàn lâm, 
khoa học, điều mà xã hội đương đại đang hướng 
đến trên mọi lĩnh vực. 

Như phát biểu của Hoà Thượng Tuệ Sỹ và 
Giáo sư Lê Mạnh Thát đã từng nêu: “Thánh điển 
Tam tạng là nguồn suối cho tất cả nhận thức về 
Phật pháp, để học tập và hành trì, cũng như để 
nghiên cứu. Kinh tạng và Luật tạng là tập đại 
thành Pháp và Luật do chính đức Phật giảng dạy 
và quy định, là sở y cho tri thức và hành trì của 
Thánh đệ tử để tiến tới thành tựu cứu cánh Minh 

và Hành. Kinh và Luật cũng bao gồm những diễn 
giải của các Thánh đệ tử được thân truyền từ kim 
khẩu của đức Phật.” [3]  Thanh Văn Tạng ra đời 
chính là mở ra cánh cổng đi vào kho tàng quý báu 
của Chư Phật để thấm nhuần những giá trị tinh 
hoa, cải hoá  tự thân và xây dựng một cộng đồng 
an lạc và sạch trong. Mỗi trang Kinh, từng câu 
Luật, đôi dòng Luận tất thảy đều là chìa khoá để 
khai mở con mặt bên trong, là thằng mặc định 
hướng cho thân, khẩu, ý hành động. Mỗi mỗi cá 
nhân nếu không dẹp bỏ ngu độn bao phủ tâm 
thức bấy lâu, không tiếp cận và thực hành lời dạy 
của Đức Thế Tôn truyền lại thì há có thể vin vào 
đâu mà mong mỏi một cuộc sống an lạc cho mình, 
cho người trong đời này và mai sau. May thay 
giữa chốn ô trược của nhân sinh vẫn hiện hữu 
những tuyết liên thanh tịnh. Kế thừa và phát huy 
tâm nguyện của lịch đại Tổ sư đi trước, Thanh Văn 
Tạng ra mắt mở ra một chương mới cho đời sống 
tâm linh của người Việt muôn nơi. Đây cũng chính 
là then chốt để cho Phật pháp được lưu truyền 
miên viễn. Bởi như Bồ tát Thế thân từng đề cập : 
“Chánh Pháp của Đức Phật có hai loại gồm có giáo 
và chứng làm thể; nếu có người thọ trì, thuyết 
giảng và tu tập chứng ngộ thì Chánh pháp cửu trụ 
thế gian.” [4]  

Với giá trị chuyên môn cao của bộ Đại tạng 
này, môi trường học thuật là một trong những 
điểm chú trọng để phổ biến công trình này. Ngoài 
các viện nghiên cứu chuyên về Phật học, các trung 
tâm học thuật và thực tập giáo pháp thì các Đại 
học khắp nơi là cơ sở để truyền tải lời Phật dạy 
này đến tầng lớp trí thức, học giả. Trong bối cảnh 
đó, Tích lan là một đất nước Phật giáo là Quốc 

 THANH VĂN TẠNG ĐẾN TÍCH LAN 
  

Thích Thanh An 

Hoà Thượng Giáo Sư Tiến Sĩ Neluwe 
Sumanawansa, Viện trưởng ĐH Buddhist and Pali 

tiếp nhận Thanh Văn Tạng  

Thượng toạ, Giáo Sư, Tiến Sĩ M. Dhammajothi – 
Viện trưởng PGIPBS tiếp nhận Thanh Văn Tạng 

https://vietbao.com/images/file/xywVfmZS2wgBAGYt/5-dai-le-phat-dan-2023-img-0252.jpg
https://vietbao.com/images/file/fsZNBGZS2wgBAOd8/1-dai-le-phat-dan-2023-img-0217.jpg


 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

giáo và có môi trường học thuật cao, lâu đời cũng 
may mắn đón nhận bộ Thanh Văn Tạng cao quý 
này. 

Đảo quốc Sư Tử Cylon (tên gọi trước đây của 
Sri lanka) có một nền Phật giáo thấm nhuần từ tư 
tưởng đến phong hoá, lối sống tập tục, thơ ca và 
tất cả các lĩnh vực liên đới như chính trị, văn hoá, 
xã hội. Theo Mahavamsa – Đại Sử cũng như Đảo 
Sử – Dipavamsa, Phật giáo được truyền bá vào Sri 
Lanka do Ngài Mahinda một vị A la hán từ Ấn Độ 
và khoảng thế kỷ thư 3 trước Tây lịch. Đây là vị 
con trai thứ 3 của Hoàng Đế Ashoka tại Ấn Độ thời 
đó. Ngài Mahinda đến Sri Lanka vào thời của Vua 
Devanampiya Tissa trị vì Cylon lúc bấy giờ có cung 
điện đóng tại Kinh Đô Anuradhapura. Thời kỳ này, 
tuy Phật giáo mới du nhập nhưng được sự ủng hộ 
vô cùng mạnh mẽ của Vua và dân chúng, các cơ 
sở tự viện cũng bắt đầu được hình thành và mở 
đầu cho thời kỳ hưng thịnh của Phật giáo tại 
Cylon. Một trong những mốc đánh dấu sự hình 
thành khoáng đại về cách thức giáo dục cổ điển 
đó là giáo dục trong tự viện. Theo đó, Mahavamsa 
chép rằng “Đức Vua Devanampiya Tissa vì muốn 
cho toàn thể dân chúng cả nước đều được nghe 
Ngài Mahinda thuyết giảng nên đã cho xây dựng 
mội đại hội trường cho dân chúng ngồi nghe. Thật 
không may, số lượng quần chúng quá đông nên 
sức chứa của hội trường vẫn không đủ. Do đó, 
Vua cho sửa chữa trại quản tượng để nới rộng 
phòng giảng để cho mọi người có đủ chỗ ngồi 
nghe giảng dạy” [5]. Thời kỳ này còn được biết 
đến với việc cây non của cây bồ đề Sri Maha được 
đưa đến Sri Lanka và cũng là khi các tu viện và 
tượng đài Phật giáo đầu tiên được thành lập. Phật 
giáo đã được nhìn thấy hưng thịnh trong nhiều thế 
kỷ ở Ceylon. Mô hình giáo dục Phật giáo trong tự 
viện đã manh nha từ đó và dần phát triển thành 
những chỉnh thể hệ thống. 

Trên một bình diện khác, nền tảng của hệ 
thống giáo dục Phật giáo Sri Lanka sở dĩ được coi 
là một trong những hệ thống có uy tín nhất của 
giới học thuật Phật giáo xuất phát từ những 
nguyên nhân chính yếu văn hoá tín ngưỡng tôn 
sùng Đạo Phật trên nền tảng thâm nhập giáo lý. 
Nguyên nhân thứ hai là tiếp cận gần nhất với 
nguồn gốc Phật giáo là Ấn Độ bao gồm cả trên 
phương diện địa lý, văn hoá lẫn ngôn ngữ Pali và 
Sanskrit và Prakrit. Nguyên nhân thứ ba là được 
các bậc tu chứng ngộ đạo trực tiếp truyền trao và 
giảng dạy từ Ấn độ sang. Nguyên nhân thứ tứ vô 

cùng quan trọng đó là hệ thống ngôn ngữ 
Sinhalese gần như tương đồng trong với Pali 
khoảng 80% về phương diện bảng chữ cái cách 
phát âm và ngữ pháp. Nguyên nhân thứ tư là văn 
hoá đọc sách vốn đã ăn sâu trong tiềm thức của 
người dân. Nguyên nhân quan trọng nhất xuất 
phát từ cấu trúc quản lý theo khu vực làng bản 
của các vị sư và mô thức ‘pirivena’. Vậy, do đâu 
mà trải qua biết bao nhiêu biến cố chính trị, đặc 
biệt là sự thống trị của Đế Quốc Anh, nền giáo 
dục Phật giáo không những không bị mai một mà 
còn phát triển rầm rộ trên mọi lĩnh vực dựa trên 
một nền tảng vô cùng vững chắc để có thể duy trì 
lâu dài và bền vững. 

Bối cảnh lịch sử của Sri Lanka có tác động vô 
cùng lớn đối với nền giáo dục nói chung và giáo 
dục Phật giáo nói riêng của nước này. Ở đây, chỉ 
trình bày những vấn đề liên quan trực tiếp đến 
nền giáo dục Phật giáo của các giai đoạn lịch sử 
cơ bản cũng nhưng điểm qua đôi nét khái quát 
của bối cảnh lịch sử nơi đây. Sri lanka, theo các 
biên niên sử phổ biến của đảo quốc này như 
Mahavamsa, Dipavamsa và Culavamsa thì mối 
mối quan hệ giữa Cylon và Ấn Độ, các nước vùng 
Ấn Độ Dương là vô cùng mật thiết; bộ 
tộc Balangoda như tiền nhân của dân tộc Cylon. 
Nhà nước thời tiền sử đầu tiên được xác định vào 
khoảng thế kỷ thứ 6 trước Tây lịch dưới Triều đại 
Tambapanni. Quốc đảo này thời kỳ sơ khai được 
đia thành các tiểu quốc nhỏ và được thống nhất 
dưới triều đại Vua Chola và trải qua 181 vị Vua trị 
vì khác nhau từ Anuradhapura đến Kandy. Từ thế 
kỷ thứ 16 đến 1972 là sự thống trị của các nước 
Châu Âu như Hà Lan, Bồ Đào Nha và Anh, mà đặc 
biệt Anh Quốc cai trị lâu dài nhất và ảnh hưởng 
sâu nặng nhất. Đến năm 1972, Sri Lanka đã hoàn 
toàn sạch mọi ảnh hưởng từ Anh Quốc. 

Trong tiến trình thăng trầm như thế, Phật 
giáo vẫn luôn đóng giữ một vai trò tối ư quan 
trọng từ văn hoá đến chính trị và đời sống của 
người dân. Một trong những nét đặc trưng của 
nền Giáo dục Phật giáo sơ khai của Cylon chính là 
hệ thống ‘pirivena’. Thuật ngữ ‘pirivena’ là tiếng 
Sinhalese, nó được biến thể từ nguyên gốc Pali là 
‘parivena’; có nghĩa là nơi cư ngụ, là tự viện. Hệ 
thống giáo dục pirivena có thể được định nghĩa 
như một hệ thống giáo dục cổ điển dựa lấy nền 
tảng căn bản là những lời dạy của Đức Phật” [6]. 
Hệ thống này được coi là hệ thống giáo dục vô 
cùng chất lượng và có những đóng góp to lớn về 

https://vietbao.com/images/file/x-kEamZS2wgBAL4K/4-dai-le-phat-dan-2023-img-0243.jpg
https://vietbao.com/images/file/JWXdlWZS2wgBAOBD/6-dai-le-phat-dan-2023-img-0259.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      51 

mặt xã hội và cơ cấu thành phần Tăng có trình độ 
góp phần tạo nên những giá trị lịch sử lâu dài. Vào 
thời đại Kinh Đô Anuradhapura đã có khoảng 3000 
đến 5000 tăng sĩ theo học trong các tự viện thuộc 
hệ thống giáo dục này. Thời kỳ đầu tiên, hệ 
thống pirivena này chỉ ở dạng vừa và nhỏ và đặc 
biệt chỉ dành riêng cho cộng đồng tăng lữ. Tuy 
nhiên, về sau này, tác tầng lớp tại gia cư sĩ cũng 
được tham dự và theo học giáo lý những khoá như 
thế này. Có thể nói, hệ thống pirivena này thông 
qua sự bảo trợ của vua và Hoàng gia đã chú trọng 
đào tạo Tăng và Phật tử không những vì mục đích 
truyền bá giảng dạy đáp ứng nhu cầu học và tu 
của cộng đồng Phật giáo mà cốt yếu là đạo tạo 
các nhà truyền giáo xuất chúng để gánh vác trọng 
trách truyền bá Đạo Phật ra các vùng chưa có ánh 
sáng Phật pháp ở trong nước và truyền bá Phật 
pháp ở nước ngoài. 

Hệ thống này đã có những sự phát triển 
nhanh chóng từ phạm vi mô hình đến cơ sở hạ 
tầng. Như đã trình bày ở trên, ban đầu chỉ có các 
phòng nhỏ trong các tự viện sau nhân rộng thành 
các cơ sở hội trường lớn hơn và có quy mô cũng 
như hệ thống chặt chẽ hơn. Bên cạnh đó, giáo 
trình sơ khai là hai tạng chính của Phật giáo đó là 
Kinh tạng và Luật tạng. Đến thời đại của Ngài 
Buddhagosha, một bộ phần nòng cốt khác được 
hình thành và phát triển và trở thành nét đặc 
trưng của Giáo dục Phật giáo Sri Lanka là bộ Chú 
giải. Bộ Chú Giải được xem là ra đời 
tại Mahavihara [7] và được viết bằng tiếng Hela 
bởi Ngài Buddhagosha là người chủ biên cùng với 
các vị học giả như Mahātthakatha, Mahāpaccari, 
Kurundi, Andhatthakathā, Sankhepatthakathā, 
Buddhadatta, Dhammapāla, Badaratittha 
Dhammapala, v.v... [8] sau đó chuyển dịch sang 
tiếng Sinhalese và Pali và đến nay vì các nguyên 
nhân chủ quan hay khách quan mà chỉ còn lại bản 
Pali. 

Đến thế kỷ thứ 12 xuất hiện thêm một trung 
tâm giáo dục Phật giáo lớn nữa ở Kinh 
đô Polonaruwa với tên gọi Alahana Pirivena. Như 
vậy có thể khái quát sơ bộ nền Giáo Dục Phật 
Giáo tại Sri Lanka thời kỳ đầu là sự hình thành và 
phát triển của hệ thống Pirivena với các trung tâm 
giáo dục đào tạo đội ngữ Tăng và Cư Sĩ để truyền 
đạo khắp nơi mà có thể coi đây là các Đại Học 
Phật Giáo thời đó. Theo đó, có thể khái quát rằng 
có 3 trung tâm giáo dục chính yếu buổi đầu 
gồm Mahavihara (thế kỷ thứ 3 trước Tây 
lịch), Abhayagiri Mahavihara (thế kỷ thứ nhất 
trước Tây lịch) và Jetawana Mahavihara (thế kỷ 
thứ 3 sau Tây lịch) các trung tâm này tập trung 
chủ yếu ở Kinh Đô Anuradhapura cho đến thế kỷ 
11 sau Tây lịch; và trung tâm Alahana Pirivena ở 
Polonnaruwa từ thế kỷ 12 sau Tây lịch. Về bộ 
phận các môn học, ngoài Phật học là chính yếu ra 
còn các bộ môn khác và được phân chia làm 2 hệ 
thống với tên gọi là ‘Suta’ và ‘Sippa’. Hệ 
thống ‘Suta’ gồm các bộ môn như ngôn ngữ, tôn 
giáo, triết học, lịch sử, kinh tế và địa 
lý. ‘Sippa’ bao gồm các kỹ năng như nông nghiệp, 
chiêm tinh, và nghề mộc. Hai hệ thống này được 
tiêu chuẩn hóa và có phương pháp và phác thảo 
bởi các học giả trong nước và các quốc gia như 
Thái Lan, Campuchia và Miến Điện. 

Như thế, nhìn nhận một cách tổng quát rằng, 
môi trường học thuật, nghiên cứu Phật học tại Đảo 

quốc Tích lan có bề dày lịch sử lâu đời và trình độ 
chuyên môn vô cùng cao. Qua đó, ta có thể thấy 
rằng sự quan tâm và chú trọng từ giới học thuật 
lẫn chính trị và người dân đến nghiên cứu Tam 
Tạng Thánh Điển tại nơi đây vô cùng đặc biệt. 

Thanh Văn Tạng được sự cho phép của Hoà 
Thượng Chủ tịch Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng 
Lâm thời cùng Chư Tôn Đức trong hội đồng đã 
chuyển đến đảo quốc này để trao tặng cho một số 
Đại học và Tăng ni đang nghiên cứu và theo học 
tại nơi đây. Các trường Đại học đã và sẽ tặng cũng 
đều có bề dày lịch sử và tầm ảnh hưởng lớn đối 
với nền học thuật Tích lan và thế giới. 

Viện cao học chuyên ngành Phật học và Pali 
của trường Đại học Kelaniya (PGIPBS) [9] trước 
đây là Viện nghiên cứu Phật học Vidyalankara ra 
đời và ngày 23 tháng 11 năm 1975. Viện nghiên 
cứu Phật học Vidyalankara được giữ nguyên cho 
đến 30 tháng 12 năm 1979. Sau đó, Viện này sát 
nhập với Đại học Kelaniya và có tên như hiện nay 
PGIPBS. Hiện nay, sự phát triển của PGIPBS là vô 
cùng to lớn khi đã hoàn thành khai mở các chi 
nhánh và chấp nhận lời mời liên kết đào tạo từ các 
nước như Mỹ, Singapore, Trung quốc và 
Hongkong. Chương trình đào tạo và hệ thống Giáo 
sư từ giảng dạy đến hướng dẫn ở các chi nhánh và 
trường liên kết đa phần là theo khung sườn ở 
PGIPBS và các bộ môn chính thì các Giáo sư 
trưởng và Phó phân khoa sẽ trực tiếp giảng dạy. 

Mỗi năm, số lượng Thạc sĩ Phật học đầu vào 
dao động từ 300 đến 400 và đầu ra từ 200 đến 
300 sinh viên với tỷ lệ ¾. Số lượng Thạc sĩ Pali là 
còn hạn chế kể cả số lượng và lẫn ra trong khi đầu 
ra chiếm khoảng 1/5 số luợng. Số lượng nghiên 
cứu sinh Phó tiến sĩ và Tiến sĩ tương đối đông với 
mức đầu vào khoảng 60 sinh viên cấp Phó tiến sĩ 
và 20 nghiên cứu Tiến sĩ trong một năm. Chương 
trình đào tạo của PGIPBS rất phong phú và đa 
dạng, mở ra tất cả các cánh cửa tiếp cận đến tất 
cả các khía cạnh của học thuật Phật giáo từ 
Mahayāna đến Theravāda và cả Mật giáo. 
 

Đại Học Phật Giáo và Pali (BPU) 

Đây là trường đại học duy nhất tại Sri Lanka 
được thành lập theo Đạo Luật Giáo dục nước này 
năm 1982 với tính chuyên nhất là ‘Phật Học và 
Pali’. Trường này được thành lập vào năm 1985 do 
một vị Tăng vô cùng nổi tiếng là Ngài Walpola 
Rahula sáng lập. Mục tiêu của trường đại học này 
là truyền bá Phật giáo, phát triển Nghiên cứu Pali 
và Phật học ở Sri Lanka và nước ngoài. BPU đã 
được cơ cấu lại theo cấu trúc của các trường đại 
học khác của Sri Lanka. Trường gồm có 2 khoa lớn 
đó là Khoa Phật học và Khoa nghiên cứu ngôn 
ngữ. Khoa Phật học gồm có các phân khoa nhỏ 
như Triết học Phật Giáo, Nghiên cứu Tôn giáo và 
so sánh, Khảo cổ học và Văn Hoá Phật giáo. Khoa 
ngôn ngữ gồm có phân khoa Pali, Sanskrit, 
Sinhalese, Tiếng Anh, Trung, Nhật. 
 

Đại Học Kelaniya 

Sau Đại Học Cylon (1942), Vidyalankara 
Pirivena trở thành Đại học Vidyalankara vào năm 
1959; sáp nhập như một cơ sở Vidyalankara của 
Đại học Ceylon vào năm 1972, rồi đến năm 1978 
trở lại là một Đại Học độc lập lấy tên là Đại học 
Kelaniya. Ngày nay, Đại học Kelaniya là một trong 
những trường đại học quốc gia lớn. Nó nằm ngay 



 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

bên ngoài thủ đô Colombo, thuộc vùng đất cổ kính 
và có giá trị lịch sử cao đó là vùng Kelaniya mạn 
bắc của sông Kelani. Duy trì bản sắc và cội nguồn 
căn nguyên vốn có của trường, Đại học Kelaniya 
luôn là một trung tâm nổi bậc bậc nhất Sri Lanka 
về nghiên cứu Pali và Phật học. Chuyên ngành 
Phật học và Pali ngày nay trực thuộc Khoa Nhân 
văn. Bên cạnh đào tạo và nghiên cứu về Phật học 
và Pali, các chuyên ngành khác như Sanskrit và 
Đông Phương học cũng có bề dày lịch sử và ảnh 
hưởng nhất định về danh tiếng cũng như đội ngũ 
giảng dạy và chất lượng đào tạo. 
 

Đại học Peradeniya 

Đây là trường Đại học cổ kính và gần như 
đẹp nhất về khuôn viên, khí hậu và chất lượng 
đào tạo cũng là bậc nhất về tổng thể. Ra đời vào 
năm 1942 dưới tên gọi là Đại học Cylon (chung 
với Cylon của Đại học Colombo), năm 1978 được 
đổi tên thành Đại học Peradeniya và đến bây giờ. 
Năm 2013, 2016 và 2018 được xếp hạng bậc nhất 
của Sri Lanka về tổng thể. Và vị trí nhất nhì xét 
về tổng thể thì chỉ có Đại học Colombo, 
Peradeniya Kelaniya luân phiên nhau chiếm giữ. 
Đại học này có tổng cộng 9 khoa và hai Viện cao 
học, 10 trung tâm và 73 phân khoa có số lượng 
tổng sinh viên lến đến 11 ngàn người. Phân khoa 
Phật học và Phân Khoa Pali, Phân Khoa Sanskrit là 
những phân khoa độc lập nhau và đều là chi 
nhánh của Khoa Nghệ Thuật. Khoa Nghệ thuật 
của Đại học Peradeniya được ra đời năm 1942 và 
đến năm 1943 Phân Khoa Pali và Sanskrit mới 
được thành lập rồi mãi đến năm 1964 Phân Khoa 
Phật học mới được ra đời dưới tên gọi chuyên 
khoa Triết học Phật giáo. 

Quý vị Giáo sư đứng đầu các trường Đại học 
cũng như Tăng Ni du học sinh đều tỏ lòng biết ơn 
và hoan hỷ khi được đón nhận Pháp bảo cao quý 
này. Đối với nền Giáo dục Phật giáo cởi mở như 
Sri Lanka, Thanh Văn Tạng mở ra nhiều cách tiếp 
cận mới cho việc nghiên cứu đa truyền thống. 
Minh chứng cho sự hoan hỷ này chính là tâm thái 
khi tiếp nhận pháp bảo. Quý vị Giáo sư bất ngờ 
với công trình đầy tính khoa học và phương pháp 
nghiên cứu đúng chuẩn hàn lâm. Chư vị đều dành 
thời gian để hỏi về cách tra cứu cũng như với một 
người không biết tiếng Việt nhưng giỏi về Pali và 
chữ Hán thì gặt hái được gì từ Đại tạng ấy. Sau 
khi tham khảo các phần tổng mục, đi vào chi tiết 
họ mới nhận ra các phần tham chiếu là vô cùng bổ 

ích cho việc nghiên cứu Phật học qua so sánh, đối 
chiếu giữa hai về văn hệ lớn của Phật giáo. Chư vị 
Giáo sư gởi lời cám ơn chân thành đến Hoà thượng 
Chủ tịch và Chư tôn đức và nguyện cầu Chư vị 
thân tâm an lạc để tiếp tục cống hiến cho nền 
Phật học toàn cầu. Riêng với Tăng Ni sinh người 
Việt đang theo học tại đảo quốc này thì đây là một 
món quà vô giá và niềm động viên lớn cho hàng 
hậu học khi các bậc trưởng thượng luôn quan tâm 
và dõi theo từng bước chân của hàng hậu học. 
Thanh Văn Tạng giúp ích rất nhiều trong quá trình 
nghiên cứu cũng như học tập cả hai văn hệ vĩ đại 
này. Thanh Văn Tạng tạo điều kiện thuận lợi cho 
việc tra cứu, và đối chiếu cũng như mở ra rất 
nhiều cách tiếp cận mới mẻ cho việc học tập, 
nghiên cứu. Cùng chung một tâm niệm, tất cả 
hướng vọng đảnh lễ niệm ân Hoà Thượng Tuệ Sỹ, 
Chư Tôn Hoà Thượng, Chư Thượng Toạ, Đại Đức 
Tăng Ni trong Hội Đồng, khánh nguyện Quý Ngài 
an trụ pháp lạc, tứ đại nhu hoà để dìu dắt và là 
chỗ nương tựa trên bước đường tu tập. 
 

Colombo, ngày 10 tháng 07 năm 2023. 
Tk. Thích Thanh An 

 

____________ 

 

[1] Kinh Du Hành, Thanh Văn Tạng I, Tuệ sỹ dịch 
& chú, Hội Đồng Hoằng Pháp, 2022, tr. 106. 
[2] Trí Siêu-Tuệ Sỹ, Giới Thiệu Công Trình Phiên 
Dịch Đại Tạng Kinh, Hội Đồng Hoằng Pháp  2022, 
tr. 36 

[3] sđd, tr. 21. 
[4]

 सद्धर्मो द्विद्विधः  शासु्तरागर्माद्वधगर्मात्मकः । धातारस्तस्य िक्तारः  
प्रद्वतपत्तार एि च॥,  (अद्विधर्ममकोशकाररका). T1558: 佛正法

有二，謂教證為體,有持說行者，  此便住世間。T1559:
世尊正法二,教修得為體。於中有能持，能說及能行 

[5] Mahavamsa, Ch. Iv, §29. 
[6] A. Adikari, The Classical Education and The 
Community of Mahasangha in Sri Lanka, Godage 
International Publishers, Colombo, 2006, tr. 25. 
[7] Một ngôi trường được xây dựng lâu đời nhất 
của Cylon bởi Vua Devānampiyatissa (276-236 
TCN). 
[8] sđd, tr. 22. 
[9] Postgraduate Institute of Pali and Buddhist 
Studies. 
 

 

https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref1
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref2
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref3
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref4
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref5
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref6
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref7
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref8
https://hoangphap.org/thich-thanh-an-thanh-van-tang-den-tich-lan/#_ftnref9


 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      53 

Bố thí thân mạng 

    Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 

Về thời kỳ quá khứ xa xăm, trên một đại thọ có ổ chim năm con. Một chim trống, một chim mái và 
ba chim con. 

Ngày kia, chim trống thấy ba lữ khách thoạt đến nghỉ chân dưới gốc cây, bèn nói với chim mái rằng: 
- Này, chúng ta phải làm sao bây giờ? Khách lạ đến nhà, nhằm mùa đông lạnh lẽo mà ta lại không 

có chút lửa! 
Dứt lời, chim trống cất cánh bay đi, rồi tha về một miếng củi cháy, nhả ngay xuống trước chỗ ba 

người. Lữ khách mới lượm cành khô nhúm thành một đống lửa để sưởi. 
Thấy vậy, chim trống cũng chưa thỏa lòng, bèn nói cùng chim mái: 
- Này, chúng ta phải làm sao bây giờ? Khách đã đói lòng, nhằm tiết đông thiên mà chẳng có chi đãi 

khách! Ðây là nhà của ta, vậy ta có trách nhiệm phải nuôi mấy kẻ xa lạ đến tá túc. Cái chi có thể làm thì 
phải làm ngay! Vậy để tôi hiến thân cho khách đỡ lòng. 

Vừa dứt lời, chim trống bay nhào xuống đống lửa hồng. 
Ba lữ khách ngồi dưới gốc cây, thấy vậy lật đật lại cứu chim, nhưng đã muộn. 
Chim mái bùi ngùi, than rằng: 
- Dưới gốc cây, có ba người mà một thân của chồng ta thì sao cho đủ! Bổn phận của ta là vợ, phải tỏ 

rằng chồng đã cư xử đúng theo lẽ đạo. Vậy ta cũng phải hiến thân cho khách qua đường!  
Dứt lời, chim mái liền nhào xuống ngay đống lửa… 

Ba chim con chứng kiến cử của cha mẹ, và biết rằng bấy nhiêu cũng chưa đủ cho ba khách no lòng, 
nên bàn tính với nhau: 

- Cha mẹ đã tùy theo sức mà tròn bổn phận, nhưng việc cũng chưa xong! Vậy thì chúng ta lại phải 
hiến thân cho khách lạ! 

Dứt lời, cả ba nhào xuống đống lửa một lượt… 

 

Trích chính bản Thanh Nguyên 

“Người thọ thí là ân nhân của người bố thí. Vì người kia có đến xin, người này mới thực hành được 
hạnh bố thí.” 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Đọc, sàng lọc lấy điều hay. 
Thực hành chí thiết, mong thay đổi đời. 
Phước lành hồi hướng về nơi: 
Quê hương Cực Lạc, cuối đời vãng sanh. 

*** 

(1): Pháp môn TỊNH ĐỘ lợi lạc biết dường bao! 
Phước sinh VÔ LƯỢNG niệm một câu DI ĐÀ. 
LỄ PHẬT một lạy, TỘI NGHIỆP diệt HÀ SA. 
Mong PHỔ BIẾN RỘNG cùng chúng ta hành trì! 

*** 

(2): Đừng nghĩ: tu TỊNH ĐỘ dành cho NGƯỜI GIÀ. 
Suốt ngày chỉ một câu DI ĐÀ mà thôi. 
Thật ra: TIN SÂU, NGUYỆN THIẾT giữ không lơi. 
TRỌNG TỘI TÁM MƯƠI ỨC KIẾP tức thời biến đi. 

*** 

(3): Tu TỊNH ĐỘ cũng cốt làm cho TÂM TỊNH. 
Niệm Phật ký số đúng: VỌNG TƯỞNG khó còn. 
Tức là NGHIỆP TỘI sẽ tiêu trừ đi luôn. 
Đạt NHẤT TÂM BẤT LOẠN: Tây phương đón chờ... 

*** 

(4): TỊNH ĐỘ: thêm LẠY PHẬT nữa, chẳng dễ đâu. 
Khởi lạy, mô hôi toát từ đầu tới chân. (chỉ 20 lạy) 
Tốt rồi: hãy thêm HAI MƯƠI LẠY mỗi lần. 
Một năm thôi, SỨC KHỎE sẽ tăng rất nhiều. 
 

(5): Cố làm sao lạy MỘT TRĂM đạt “mục 
tiêu” (được 200, 300 lạy càng tốt) 
Mỗi ngày, cứ vậy, TỘI DIỆT nhiều xiết bao! 
Tính KHIÊM CUNG, DÁNG TƯƠI TRẺ hiện ra mau. 
ĐỪNG NẢN... LẠY PHẬT nhiệm mầu lắm thay! 
 

(6): Lạy Phật cách “ngũ thể đầu địa” tốt thay! 
Toàn thân sát đất cốt tỏ bày KHIÊM CUNG. 
Cũng nói lên sự KÍNH NGƯỠNG PHẬT vô cùng. 
Nhiếp phục kiêu mạn, PHƯỚC tạo sinh vô vàn. 
(7): Không PHƯỚC nào LỚN BẰNG niệm HỒNG 
DANH 

Nên chi cố gắng thực hành thật chăm 

Trì niệm A MI ĐÀ PHẬT nhất tâm 

Hơn cả BỐ THÍ TRĂM NĂM đời người. 
*** 

Ghi thêm: Pháp Môn Tịnh Độ luôn nhắc đến những 
câu sau: 
(1): Niệm Phật một câu, Phước sinh vô lượng. 
(2): Lễ Phật một Lạy, tội diệt hà sa. 
(3): Trong các bản kinh Tịnh Độ có viết: “Niệm 
Phật một câu tiêu trừ được trọng tội trong tám 
mươi Ức Kiếp Sinh Tử.” 

Chúng tôi tha thiết kính mong những nhạc sĩ 
phổ thành nhạc những câu viết trên để Phật tử 
nghe và làm tăng thêm niềm tin cho những người 
thực hành pháp môn TỊNH ĐỘ. 

(1): Những câu thơ Lục Bát: 
 

Được thân người khó biết bao! 
Tin tu Tịnh Độ sướng sao cuộc đời! 
Lâm chung chỗ đến là nơi: 
Quê hương Cực Lạc tuyệt vời lắm thay! 
 

Đọc kinh Di Đà thấy ngay: 
Lời chân thật, Phật dạy bày trong kinh. 
Biết rồi thực tập nhiệt tình, 
Chí tâm niệm Phật: thật tin đúng đường. 
 

Niệm Phật vang khắp mười phương, 
Để cho dứt khổ ba đường ác ngay. 
Niệm Phật ký số thật hay, 
Cố công thực tập hằng ngày rồi xem. 
 

Trước kia, niệm Phật ngày đêm, 
Miệng trì, tâm loạn chẳng đem lợi gì. 
Giờ đây Ký Số hành trì, 
Tai nghe, miệng niệm, tâm ghi rõ ràng. 
 

Mười câu đúng cả hoàn toàn. 
Nên Tam độc, Ngũ dục... “đầu hàng”, lánh xa. 
Muốn nên vậy, phải nhớ là: 
Giữ cho Tâm Tịnh là ta đạt rồi. 
  
Lúc đầu Tâm rất “lôi thôi”, 
“Ngao du” đây đó, chẳng “ngồi” yên đâu. 
Có khi mất cả năm đầu, 
Tâm luôn như vậy, đừng rầu làm chi. 
 

Khi Tâm Tịnh, sướng nào bì. 
Chỉ câu niệm Phật khắc ghi trong lòng. 
Lâm chung, niệm Phật cầu mong, 
Phật đưa về cõi non bồng Tây Phương. 
                                              
Mừng sao, đời được tỏa hương! 
Tự, Tha lực: chính con đường phải theo. 
 

Nếu tai mắt, mũi, miệng, thân, 
Thả buông tạo tội, điều cần làm sau: 
Quyết tâm sửa lỗi hàng đầu. 
Phải nên hổ nhục khi nào làm sai. 
 

Nếu không, làm tới hoài hoài, 
Không còn nhân cách, khác loài thú đâu! 
Chí tâm niệm Phật thật sâu, 
Những điều xấu, ác sẽ mau biến liền. 
 

Ngày ngày tha thiết nguyện cầu: 
Lâm chung tỉnh táo niệm mười câu Mi Đà. 

LỢI LẠC TỪ PHÁP MÔN TỊNH ĐỘ 
(phần 1) 

Niệm Phật và Lạy Phật hàng ngày 

TÂM LƯƠNG ĐÀO MẠNH XUÂN 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      55 

ĐỘC HÀNH 

 

I. 
Nhiều khi vọng tưởng chút tâm giao 

Cùng người cạn hết một ly sầu 

Cuối cùng mình ta trong gió buốt 
Lá rơi biến thành những mũi dao. 
 

II. 
Thêm khúc sầu ca thêm tháng năm 

Nỗi niềm chín đỏ một trăng rằm 

Những tưởng giúp đời nên gắng sức 

Mười năm ta đã hóa người câm. 
 

III. 
Phố cũ hoang tàn ba mươi năm 

Ngoái nhìn ngao ngán chuyện phù trầm 

Dã quỳ ngày xưa, con đường cũ 

Giờ còn gì nữa để về thăm? 

 

 

THƠ HAIKU 

 

1. 
Thanh thoát vầng trăng 

Chiếc thuyền ánh sáng 

Nghỉ trên núi đồi 
2. 
Ngọn tháp - thanh kiếm sắc 

Cũng chìm khuất 
Vào trời mây âm u 

3. 
Tôi mang theo mình 

Như chú ốc sên 

Mang theo vỏ ốc. 
4. 
Cánh bướm lượn quanh 

Là sứ giả báo tin 

Từ vùng trời ngày cũ. 
5. 
Qua bao nhiêu phong ba 

Còn lại đám bạn già 

Là lũ cá trầm tư 

6. 
Đàn bồ câu trắng 

Đẹp đẽ làm sao 

Giữa trời mưa xám. 
 

 

HOÀNG LONG 

Cầu mong Phật đến đón ta, 
Về nơi thù thắng quê nhà Tây Phương 

 

PHÁP MÔN LẠY PHẬT TUYỆT VỜI 
 

Được thân người khó biết bao! 
Không tin Phật Pháp uổng sao cuộc đời 
Không tin chết có luân hồi 
Không tin nhân quả, sống đời buông 
lung!      
 

Tạo bao nghiệp xấu vô cùng! 
Cả ta, con cháu chịu chung quả này. 
Tội tiêu, lạy Phật hằng ngày 

Quả lành sẽ đến ở ngay hiện đời. 
  
Pháp môn Lạy Phật tuyệt vời 
Ai hành trì được, cuộc đời đổi thay 

Hơn hai mươi phút, mỗi ngày  
Lạy và niệm Phật, thân này khỏe ra. 
 

Lại tiêu nhiều bệnh nữa mà: 
Ung thư sẽ bớt, cùng là huyết (áp) cao     
Tiểu đường, mỡ máu giảm mau 

Đau lưng, nhức khớp, còn đâu giày vò 

Thức đêm: nay ngáy kho kho 

Tâm luôn an lạc, chẳng lo, chẳng buồn. 
TIÊU TRỪ NGHIỆP CHƯỚNG đi luôn  
THIỆN CĂN TĂNG TRƯỞNG, KHIÊM 
NHƯỜNG phát sinh.  
 

Ba điều cuối đến với mình 

Nhờ vào kết quả công trình khổ tu. 
Mong người tin, gắng công phu, 
Ao Sen Thất Bảo dự trù có tên. 
 

Câu tục ngữ: “Nhất nghệ tinh, nhất thân 
vinh” 
Khuyên: một nghề thuần thục, tinh 
chuyên: tuyệt vời. 
Tu Tịnh độ: chỉ một câu Di Đà thôi. 
Tín, Nguyện chân thiết: chắc một đời 
vãng sanh. 

 

(2): Những Câu Thơ 7 Chữ: 
 

Chuyên Tu Vô Gián, thực hành sao?  
Thiện Đạo Tổ Sư dạy thuộc làu: 
Niệm Phật Mi Đà cùng lạy Phật. 
Chẳng cần xen vị Phật nào đâu. 
Rồi thêm cả ý: tưởng không tạp. 
Cứ vậy lâu ngày tâm trụ sâu. 
Cận tử gần kề, luôn niệm Phật. 
Tây Phương Cực Lạc: thỏa mong cầu. 

 

*** 

 

Kính mong Quý bạn đạo hữu duyên 
hãy cùng chúng tôi cố gắng thực tập 
thường xuyên hằng ngày bài viết trên để 
đạt được những lợi lạc của Pháp môn Tịnh 
độ. Nếu được vậy, chúng tôi xin đem 
công đức này hồi hướng tất cả Pháp giới 
chúng sanh tương lai đồng sinh về Tịnh 
Độ. 

 Xin chân thành cảm ơn Quý vị đã 
đọc hết bài viết và thực hành. 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

 CHƯƠNG SÁU 

 

(tiếp theo) 
 

“Chào đồng chí, thủ trưởng 
đâu rồi, cho tôi gặp ông ấy được 
không?” một giọng Bắc của anh 
cán bộ trẻ nào đó cất lên phía 
sau lưng tôi. 

Tôi giật mình trở về với thực 
tế là tôi đang ngồi nơi cái bàn 
họp ở gian trước của văn phòng 
ông trưởng trại để viết bản tự 
khai. Tôi quay ngước lại trả lời 
người cán bộ mới vào: 

“Ông ấy đi vắng rồi.” 
Anh cán bộ bấy giờ mới nhìn 

rõ tôi, hơi giật mình, rồi bằng vẻ 
tò mò không giấu giếm, anh trố 
mắt nhìn tôi một lúc rồi bước 
ngang phía sau lưng tôi, tiến sâu 
đến cánh cửa phòng riêng mở 
vào bên trong, nơi bàn làm việc 
và cất chứa hồ sơ của ông 
trưởng trại. Anh đảo mắt nhìn 
rồi quay ra, tay khép cánh cửa 
lại, đến đứng cạnh tôi, nhìn xấp 
giấy trước mặt tôi: 

“Đồng chí viết cái gì thế nhỉ? 
Ủa, là phạm nhân à, sao viết 
bản tự khai?” 

Tôi chưa kịp nói gì, anh đã 
lầu bầu: 

“Thủ trưởng này làm việc 
sao mà tắc trách sơ hở quá! Ai 
đời lại để phạm nhân ngồi một 
mình nơi đây chẳng ai coi ngó!” 

Nói rồi anh hùng hổ bước 
qua bước lại, đến đóng cánh 
cửa sổ mà nãy giờ tôi đang thả 
hồn ngắm mây, xong anh ôm 
cặp rời khỏi phòng, không quên 
đóng cánh cửa ngoài mở sẵn từ 
nãy giờ. 

Còn lại một mình, tôi định 
cúi xuống viết nhưng không 
viết được vì phòng khá tối. 
Chưa được hai phút sau, anh 
cán bộ trở lại, có cả Phương 
bước theo. 

“Đấy, đồng chí coi, ông ấy 
để phạm nhân ngồi đây viết tự 
khai, cửa ngoài cũng mở, cửa 
sổ cũng mở, cửa kia cũng mở, 
cái phòng đầy hồ sơ và đủ thứ 
vật dụng linh tinh trong đó! 
Bây giờ đồng chí sắp xếp làm 
sao cho nó qua phòng khác hay 
ít nhất cũng cho người ngồi đây 
mà trông nó chứ!” 

Phương thấy tôi thì ồ lên 
một tiếng: 

“Không sao đâu, đồng chí 
bình tĩnh. Thủ trưởng biết phải 
làm cái gì mà. Anh Khang đây tôi 
cũng biết nữa. Không có gì đâu. 
Người của ổng lấy ra thì cứ để 
yên cho ổng, đụng vào làm gì. 
Ông ấy bảo anh ngồi đây hả anh 
Khang?” 

“Vâng, tôi đâu có tự tiện 
được chứ,” tôi đáp. 

Phương cười, nói với anh cán 
bộ kia: 

“Yên chí đi mà. Thôi, ra 
ngoài này đi. Đồng chí gặp thủ 
trưởng có việc gì, tôi giúp được 
không?” 

Họ cùng kéo ra ngoài. 
Phương không quên bật công tắc 
điện cho tôi có ánh sáng. Tôi cúi 
xuống viết thật nhanh bản tự 
khai. Một lúc lâu, Phương trở lại 
một mình. Bước ngang sau lưng 
tôi rồi đến mở tung cánh cửa sổ 
khi nãy bị viên cán bộ kia cẩn 
thận đóng lại. Từ cửa sổ, Phương 
quay lại, đối diện tôi, nhoẻn 
miệng nói: 

“Đủ sáng chứ hả, anh 
Khang?” 

Tôi ngước lên, đáp: 
“Vâng, cám ơn,” và bất ngờ 

Cởi trói  

(tức Phương Trời Cao Rộng 4) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      57 

nhìn thấy thân hình của Phương, 
sau chiếc áo bà ba bằng lụa 
mỏng, phơi lộ ra giữa vùng nắng 
chói lòa từ cửa sổ rọi vào, hình 
dạng một chiếc đục bình hai bên 
cong vào một chút ở phần giữa, 
hay như hai vòng eo của thùng 
đàn ghi-ta… Tôi vội cúi mặt 
xuống, viết tiếp. 

Phương cứ đứng đó. Tôi có 
cảm tưởng là cái bóng của cô đổ 
vào trang giấy trước mặt tôi, Tôi 
lại ngước lên nói: 

“Cô mở cửa sổ cho tôi có 
ánh sáng nhưng rồi cô lại đứng 
che mất rồi.” 

Phương cười nhẹ, nói: 
“Ô, xin lỗi anh Khang,” nói 

rồi cô đứng giạt sang một bên, 
tiếp, “anh Khang hôm nay viết 
tự khai cho ông trưởng trại thì 
chắc chắn hồ sơ sắp kết thúc rồi 
đó.” 

“Vậy hả?” 
“Vâng, hồ sơ kết thúc ở đây 

rồi thì anh sẽ được liên lạc với 
gia đình để thăm nuôi hay gặp 
mặt. Nhưng còn chuyện ra tòa 
thì phải chờ bên Viện Kiểm Sát 
tỉnh cứu xét nữa.” 

“Cám ơn cô cho biết điều 
đó.” 

“Có gì đâu anh Khang. Bị 
can nào cũng có thể biết được 
điều đó mà, chỉ tại em… à, chỉ 
tại tôi biết anh Khang không 
rành mới giải thích cho anh thôi. 
Ô kìa, bàn tay anh Khang sao 
nhỏ xíu vậy há, lại trắng nữa, 
tay anh là tay con gái mà! 
Nhưng… hình như anh bắt đầu bị 
ghẻ rồi đó.” 

Tôi mắc cỡ rụt tay lại, bỏ 
dưới gầm bàn, giống như đứa 
học trò nhỏ bị cô giảo quở về 
bàn tay dơ đầy bụi đất hay dính 
mực của mình. Phương cười, nói: 

“Trong trại mà bị ghẻ thì 
cũng thường thôi. Anh chưa có 
thăm nuôi thì chắc là không có 
thuốc xức ghẻ? Để mai mốt tôi 
đem thuốc xuống phòng cho 
anh. Đâu, anh đưa tay tôi coi 
nào.” 

Tôi ngập ngượng một lúc rồi 
để bàn tay lên bàn. Phương bước 
tới một bước cho gần hơn, nhìn 
rồi cầm bàn tay tôi, lật qua lật 
lại rồi chặc lưỡi, lắc đầu, không 
nói gì. Tôi chẳng hiểu ý nghĩa 
của những cái chặc lưỡi ấy của 
cô. 

“Thôi, anh Khang tiếp tục 
làm việc há. Bữa nào Phương 
xuống phòng, đem thuốc xức 
cho anh. À, anh cần thuốc gì nữa 
không? Hay là… anh có cần cái 
gì không?” 

“Không, cám ơn.” 
Phương chậm rãi rời chỗ 

tôi, đến ngang cửa phòng cô 
đưa tay tắt điện (mà khi nãy cô 
bật lên cho tôi khi phòng bị anh 
công an kia đóng hết các cửa), 
nhìn tôi mỉm cười lần nữa, và 
đầu cô vẫn cứ lắc nhẹ như tiếc 
rẻ hay chua xót cho một điều 
gì. 

Tôi cúi xuống tiếp tục viết 
một lúc nữa thì ông Lâu về. Từ 
sân, ông bước nhanh vào, 
ngang chỗ tôi thì đứng lại, hỏi: 

“Anh đã xong chưa? Chưa 
xong thì cứ viết, thong thả, 
không gấp đâu. Viết đầy đủ là 
được rồi, không cần nhanh.” 

“Tôi viết xong rồi,” tôi nói. 
“Vậy hả? Tốt quá, thôi 

được, để tôi nói người ta đưa 
anh về lại phòng–này đồng chí, 
cho tôi một bảo vệ.” Ông bước 
ra bậc cửa nói với ai đó ở ngoài 
hành lang, xong quay trở lại, 
đến chỗ tôi, cầm bản tự khai 
lên, liếc sơ, nói nhỏ giọng, 
“cám ơn, cám ơn… dài như vầy 
mà anh viết nhanh quá, lại 
sạch sẽ rõ ràng nữa! Ở dưới đó, 
có việc gì cần, anh nói quản 
giáo là anh muốn gặp tôi nhé. 
Tôi cũng sẽ dặn tất cả cán bộ 
quản giáo là… thôi, tóm lại là 
khi nào muốn gặp tôi, anh cứ 
nói với quản giáo. Được rồi, 
anh theo cán bộ kia về phòng 
há.” 

Tôi được một cán bộ đeo 
súng ngắn dẫn đi. Về khu trại 
giam, vừa bước vào văn phòng 
trực–nơi có một chiếc bàn dành 
cho cán bộ trực ngồi kiểm soát 
tù nhân mới xuất và nhập trại 
hoặc đi khai cung–tôi bất ngờ 
bắt gặp một dáng mặt quen 
thuộc của một tù nhân cởi trần 
mặc quần cụt, đang đứng trước 
mặt viên cán bộ trực. Đang cúi 
đầu bước đi, vừa suy nghĩ vớ 
vẩn gì đó, tôi không kịp nhận 
thức ra anh ấy là ai; đến khi 
anh bảo vệ bảo tôi đứng lại để 
bàn giao cho cán bộ trực, tôi 
mới ngước lên, nhìn kỹ lại thì 
sực nhận biết người ấy chính là 
Hiền, anh ruột tôi. Hai anh em 
tôi nhìn nhau, vừa mừng vừa 
tủi, cùng nở một nụ cười để 
chào thăm nhau. Nhưng viên 
cán bộ trực quát lên: 

“Cười cái gì? Các anh muốn 
thông cung hả? Các anh quen 
nhau à? Anh ở Nha Trang mới 
chuyển trại đến đây mà quen 
với anh này hả? Sao các anh 
cười?” 

Hai anh em tôi chưa kịp 

giải thích gì thì viên cán bộ đã 
hướng về tôi, hỏi: 

“Mầy ở phòng nào?” 
“Phòng 7,” tôi đáp. 
“Đi vào mau,” cán bộ xua tôi 

đi nhanh. 
Tôi không kịp nói gì với anh 

mình. Bước vào đứng nơi mái 
hiên bên ngoài phòng giam, chờ 
đợi cán bộ mở cửa vào phòng, tôi 
nghe như có lệ ứa trong lòng. Tôi 
luôn có cảm giác hoàn cảnh anh 
tôi phải gánh chịu hôm nay đều 
do một tay tôi gây nên dù rằng 
những gì anh ấy làm trước đây 
đều do anh tự nguyện. Anh là 
một nhà thơ hiền lành, ít nói. 
Hoàn cảnh đất nước biến anh 
thành một người cầm súng để 
bảo vệ mảnh đất miền Nam; rồi 
hoàn cảnh đất nước khi thống 
nhất hai miền trong chính thể 
mới lại biến anh thành một chiến 
sĩ văn hóa sử dụng ngòi bút của 
mình để lên tiếng thay cho những 
người dân yêu chuộng tự do và 
công bình. Anh em tôi ít khi nào 
có cơ hội để ngồi trao đổi riêng 
với nhau về tâm cảnh và mơ ước 
riêng của mỗi người, nhưng từ 
lúc cùng dấn thân trong các hoạt 
động chính trị, chúng tôi đã gần 
lại với nhau nhiều hơn. Bấy giờ 
tôi càng thấy rõ rằng quả thật 
đạo sĩ và nghệ sĩ lúc nào cũng 
gần gũi với nhau, không những ở 
khuynh hướng tìm hiểu và khai 
phá thực tại qua sự sáng tạo 
nghệ thuật hay khai mở thức tâm 
giác ngộ, mà còn ngay trong 
những hoài bão sâu kín đối với 
thực tại xã hội. Anh tôi đã tự 
nguyện dấn thân, chẳng phải do 
tôi khích lệ hay lèo lái gì; nhưng 
chính sự nhẹ dạ kết bạn và dễ tin 
người của tôi đã đẩy xô anh tôi 
vào hậu quả tù tội hôm nay qua 
sự giới thiệu vào tổ chức một đặc 
tình công an như Hân. 

Tôi là người đáng tội nhất. 
Tất cả an nguy của những người 
khác có liên hệ đến tôi, đều là do 
một mình tôi gánh chịu. Tôi phải 
gánh chịu. Tôi tự giao cho mình 
trách nhiệm ấy. Vâng, tôi phải 
gánh chịu tất cả. 

   

*** 

  

Bây giờ là tuần thứ tư của 
tháng 8, chỉ còn vài ngày nữa là 
tới đợt thăm nuôi cuối tháng. Đợt 
thăm nuôi cuối tháng 8 là một 
trong những đợt thăm nuôi có 
nhiều hy vọng nhất của tù nhân. 
Không phải chỉ hi vọng được 
thăm nuôi và gặp mặt thân nhân 
mà còn hy vọng được trả tự do 
nữa, vì sau ngày 30 tháng 8 ấy 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

hai ngày thì đúng vào dịp lễ 
Quốc khánh của nước Cộng hòa 
Xã hội Chủ nghĩa Việt Nam–ngày 
2 tháng 9, cái ngày mà nhúm 
cộng sản Việt Nam thao túng tổ 
chức Việt Minh, ma lanh đứng 
lên cướp chính quyền Việt Nam 
khỏi tay quân đội Nhật sau vụ 
hai quả bom nguyên tử khiến 
Nhật đầu hàng Đồng minh năm 
1945. Nhà nước cộng sản 
thường nhân những dịp lễ lớn 
(như sinh nhật ông Hồ Chí Minh, 
lễ Quốc khánh, Tết Nguyên 
đán), trả tự do cho một số tù để 
những người tù này cảm thấy 
mang ơn Bác và Đảng. Cho nên, 
những ngày cuối tháng 8 là 
những ngày đầy hy vọng. Đã có 
một vài người trong phòng 7 
được trả tự do thực. Bắt đầu từ 
ngày 23 tháng 8, mỗi ngày đều 
có người được gọi tên cho về. 
Phòng giam được rộng rãi hơn, 
nhưng cũng vì cái tự do của 
người khác mà mình không được 
dự phần, nó cũng trở nên trống 
vắng buồn tẻ hơn. 

Ngày 25 tháng 8, Khoa gọi 
tôi ra ngoài “làm việc.” Nơi hai 
cái bàn lớn thô kệch sơn màu đỏ 
nằm dưới bóng râm của mấy cây 
trứng cá, tôi thấy đầy một tốp 
công an vận đồng phục, kẻ ngồi 
người đứng, bàn tán nói chuyện 
sôi nổi. Thấy Khoa đưa tôi từ xa 
đến, họ ngưng tiếng ồn, cùng 
quay nhìn. Khoa đưa tôi hướng 
về phía họ. Đến nơi tôi mới thấy 
rằng nơi hai chiếc bàn với bốn 
cái băng ghế dài mà chỉ có một 
anh công an mập mạp, cỡ bốn 
mươi tuổi, có lẽ là người chỉ huy, 
ngồi chễm chệ một mình trên 
một băng ghế; những người còn 
lại, chừng mười lăm người, đều 
đứng xúm xít chung quanh. Họ 
quan sát tôi từ đầu đến cuối, 
xầm xì to nhỏ. Khoa đến trước 
mặt viên công an kia, nói: 

“Báo cáo đồng chí, đây là 
Vĩnh Khang, tức là Thích Tâm 
Quang đó.” 

Anh công an mập ra dấu bảo 
tôi ngồi xuống ở băng ghế đối 
diện. Tôi ngồi xuống. 

“Anh thực sự là Thích Tâm 
Quang hả?” 

“Vâng,” tôi đáp. 
“Trẻ quá vậy đó! Anh có biết 

là anh làm phiền chúng tôi lắm 
không hả?” viên công an nói với 
giọng hơi đùa. Cả tốp công an 
đứng sau đều cười. Viên chỉ huy 
có vẻ sung sướng được đàn em 
hỗ trợ bằng tiếng cười, hứng thú 
hỏi tiếp: 

“Anh đi tu bao lâu rồi?” 

“Mười lăm năm,” tôi đáp. 
“Dữ vậy đó. Tức là anh đi 

tu trước năm 1975 chứ không 
phải mới sau này?” 

“Vâng.” 
“Bộ ở chùa dạy anh hoạt 

động phản cách mạng hả?” 
“Không, chùa chỉ dạy tôi 

nên nói, làm và suy nghĩ đúng 
với sự thật.” 

“Vậy thì sự thật đó có quan 
hệ gì đến chuyện hoạt động 
phản cách mạng đâu kìa, sao 
anh lại đi phản cách mạng?” 

“Từ sự thật đó mà suy ra, 
tôi thấy cái gì bất công thì tôi 
nói là bất công, thấy cái gì đau 
khổ thì tôi nói là đau khổ, thấy 
cái gì sai thì biết là sai, thấy cái 
gì đúng thì biết là đúng. Rồi tôi 
quyết định nói và làm những gì 
tôi nghĩ là đúng.” 

“Ôi chà, nói gì mà lòng 
vòng quá. Anh có tài giảng đạo, 
viết văn, làm báo… tôi biết, 
nhưng không cần phải văn 
chương triết lý ở đây. Tôi chỉ 
muốn hỏi là… là… thôi, dẹp đi, 
khỏi cần nữa. Thế tôi hỏi anh, 
hôm Tết vừa qua, anh bỏ Long 
Thành chạy đi đâu, sao không 
chịu ra đầu thú để rồi bây giờ 
lại bị bắt vào đây vậy hả?” 

“Tôi về Sài Gòn thăm bà 
con sau khi lo xong công 
chuyện ở chùa ba ngày Tết.” 

“Chứ không phải có ai thông 
báo cho anh biết để anh trốn 
sao?” 

“Không.” 
“Anh đi đường nào, vào lúc 

nào mà chúng tôi không thấy? 
Anh ở chùa có học phép thuật gì 
không vậy hả?” 

Cả tốp công an cười ồ lên 
theo giọng hỏi đùa của viên chỉ 
huy. Tôi cũng cười theo, nhưng 
không trả lời. 

Những người cộng sản vô 
thần này đa phần xuất thân từ 
thôn quê, ít học, nên thường có 
thói quen suy đoán sự việc theo 
xu hướng thần bí. Cứ việc gì xảy 
ra mà vượt khỏi khả năng suy 
luận thì lại ngờ đó là do huyền 
thuật tâm linh. Trước đây, ở trại 
T20, Hùng công an cũng đã thay 
mặt tốp trinh sát Sài Gòn hỏi tôi 
một câu tương tự chỉ vì họ 
không bắt được tôi sau suốt một 
ngày canh gác bao vây khu xóm 
nhỏ nơi tôi ẩn náu. Họ là những 
người mê tín dị đoan, tin tưởng 
thần quyền nhiều nhất, nhưng 
cứ làm bộ chống lại thần quyền. 
Tính chất mê tín thần quyền 
thực ra chỉ có thể nẩy nở trong 
giới bình dân thiển cận. Vậy mà 
rồi chính giới này lại phải đứng 
ra phát động chiến dịch bài trừ 
mê tín, tiêu diệt thần quyền. Cái 
buồn cười nhất trong xã hội 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      59 

cộng sản chủ trương vô thần là ở 
chỗ đó. Họ không biết rằng cây 
đa đầu làng sở dĩ linh thiêng là 
do niềm tin của dân làng đặt vào 
đó, chứ không phải vốn tự nó có 
sự linh thiêng; cho nên thay vì 
dẹp bỏ sự mê tín, họ lại đi chặt 
cây đa, phá nơi thờ tự, diệt Phật, 
chống Chúa. Rốt cuộc thì mê tín 
vẫn cứ là mê tín. Lòng người còn 
mê thì có thể đẻ ra muôn vạn 
thần linh chứ nói gì chỉ một thần 
linh! Đó là lý do tại sao Karl 
Marx, Lenine, Staline, Mao Trạch 
Đông, Hồ Chí Minh… trở thành 
thần thánh để “sống mãi trong 
sự nghiệp” của họ. 

Mà cũng không trách họ 
được. Tôi nghe một chú tiểu ở 
chùa Long Quang trên kinh tế 
mới chạy về Sài Gòn cho biết 
rằng vào ngày 14 tháng Giêng 
sau Tết vừa qua, công an tỉnh 
Đồng Nai phối hợp với công an 
địa phương vây chùa để bắt tôi; 
mấy chú tiểu nói tôi đã đi Sài 
Gòn; công an không tin, hoặc 
nghĩ rằng nếu tôi đi Sài Gòn thì 
cũng về lại chùa vào buổi tối, 
nên họ cắt người ở lại đêm tại 
chùa để canh gác, chờ tôi lộ 
diện. Buổi khuya, có hai anh 
công an đói quá rủ nhau lên 
chánh điện lấy trái cây dâng 
cúng trên bàn thờ, ngồi ăn ngay 
trước Tổ đường. (Chùa tôi mái 
lợp bằng tranh, vách tô bằng 
đất; ngõ trước đi vào chánh điện 
có một cửa rộng ba mét, phía 
sau hai bên Tổ đường có hai cửa 
mỗi cửa rộng hơn một mét, cả 
ba cửa đều chỉ là ba cái khung 
vuông, không có cánh để đóng 
hay khóa, ai muốn vào thì vào, 
muốn ra thì ra). Ăn xong, các 
anh ngồi hút thuốc, xả vỏ chuối 
và rác rến bừa bãi trên chánh 
điện. Nhưng khi vừa bước ra 
khỏi chánh điện, bỗng dưng cả 
hai lại té lăn ra đất, ói mửa liên 
hồi, chân tay co giật như mắc 
kinh phong. Các đồng chí của 
hai anh vội tìm xe đưa các anh 
ra bệnh viện cấp cứu. Chuyện ấy 
có thể giải thích đơn giản rằng 
hai anh gặp một luồng gió độc 
nào đó từ trong khu rừng phía 
tây thổi qua, hoặc vào giờ giấc 
khuya lạnh như thế mà ăn nhiều 
trái cây, ăn đầy bụng, khó tiêu, 
bội thực thì phải ói. Nhưng đồng 
bào Phật tử địa phương cũng 
như mấy anh du kích ấp xã thì 
phải giải thích theo cách nghĩ 
của tín ngưỡng dân gian, chẳng 
hạn cho rằng mấy anh bị cô hồn 
các bác “vật”, hoặc bị long thần 
hộ pháp trừng trị để dằn mặt cái 

tội không tôn trọng nơi thờ tự 
trang nghiêm–thậm chí có 
người còn cho rằng các anh bị 
phạt vì cái tội đã dám tới chùa 
để rình bắt nhà sư trụ trì! Từ 
câu chuyện bị trừng phạt ấy, ắt 
hẳn là đồng bào địa phương 
được dịp thuật lại cho mấy anh 
công an nghe rằng trước đây có 
kẻ ăn trộm thùng phước sương 
của chùa, ra chưa khỏi tam 
quan đã bị vật té, dãy đành 
đạch dưới đất, chưa kịp khui 
thùng phước sương để lấy tiền 
cúng của thập phương bá tánh; 
một kẻ trộm khác lấy cặp chân 
đèn bằng đồng nơi bàn thờ 
Phật đem ra chợ huyện bán thì 
bị bắt, chân đèn trả lui lại cho 
chùa. Những chuyện này cộng 
thêm chuyện mấy anh công an 
trúng gió trúng thực, đã bồi 
thêm vẻ huyền hoặc linh thiêng 
của chùa Long Quang, và dĩ 
nhiên là cũng khiến cho các 
nhà vô-thần-mê-tín thầm kín 
nhìn tôi như một con người có 
linh thuật đáng sợ. 

Thấy tôi chẳng nói gì, anh 
công an chỉ huy cười rồi đứng 
dậy, rời dãy bàn. Đám công an 
kia cũng lục tục kéo theo, ra 
khỏi khu vực trại giam, hướng 
về phía văn phòng trại. Chỉ 
Khoa ở lại, ngồi thay vào chỗ 
của viên chỉ huy khi nãy. 

“Anh Khang nhập trại bao 
lâu rồi vậy?” 

“Khoảng ba tháng,” tôi đáp. 
“Nghe nói anh từ trại T20 

Sài Gòn chuyển lên, phải 
không? Vậy là anh xa gia đình 
hơn ba tháng rồi.” 

“Phải.” 
“Anh có muốn liên lạc với 

gia đình không?” 
“Dĩ nhiên là muốn.” 
Ngập ngừng một lúc, anh 

nói tiếp mà mắt chớp lia chớp 
lịa, có vẻ như không muốn nhìn 
thẳng vào mắt tôi: 

“Thường thì bị can phải học 
tập tốt và có tích cực đóng góp 
trong việc xây dựng đời sống 
trại giam thì mới được phép liên 
lạc thư từ với gia đình…” 

“Vậy à? Tôi tưởng khai 
cung xong thì tất nhiên phải 
được quyền liên lạc chứ.” 

“Ai nói với anh điều đó?” 
“Ơ… tôi không nhớ rõ lắm… 

hình như là cán bộ phó trại hay 
trưởng trại gì đó,” tôi vừa nói 
xong thì nhớ ngay rằng người 
nói cho tôi biết điều đó chính là 
Phương chứ không phải hai ông 
cán bộ kia; tôi định chỉnh lại 
nhưng thấy cũng chẳng cần 

thiết gì, vì tôi nghĩ cán bộ nào 
nói lại chẳng được. Không ngờ 
cái uy của hai ông cán bộ kia lại 
khiến Khoa e dè. Anh có vẻ hơi 
lúng túng một chút, nhưng cuối 
cùng cũng đưa lý lẽ của anh: 

“Trên nguyên tắc thì là vậy… 
nhưng đó là ở trên văn phòng, 
với ban chấp pháp, còn thực tế ở 
phòng giam dưới này thì lại 
khác. Anh thử nghĩ coi, nếu một 
người cứ bị phạm kỷ luật hoặc 
không chịu học tập tốt thì ban 
quản giáo chúng tôi làm gì cho 
phép viết thư về gia đình chứ 
hả?” 

“Té ra là như vậy. Tôi không 
biết. Thôi thì khi nào anh thấy 
được thì cho tôi gởi thư, chưa 
được thì thôi.” 

“Tôi chỉ nói cái thông lệ ở 
đây thôi, còn trường hợp anh thì 
được chứ. Trên đã thông báo 
cho chúng tôi biết là hồ sơ khai 
cung của anh đã kết thúc. Tôi 
cho anh biết để anh về phòng 
viết thư cho gia đình. Anh có 
giấy bút chứ hả? Nếu dưới đó 
không có thì nói tôi biết. Viết 
xong, nhờ trưởng phòng đem ra 
cho ban quản giáo duyệt lại rồi 
sẽ dán tem gởi đi cho anh.” 

“Cám ơn…” 
“Có điều… tôi muốn anh 

cũng chứng tỏ là anh sẵn sàng 
giúp đỡ ban quản giáo trong việc 
kiểm tra xây dựng sinh hoạt 
trong trại giam, buồng giam.” 

“Nghĩa là sao?” 
“Nghĩa là… nếu ở dưới phòng 

có chuyện gì lộn xộn, hoặc có 
thành phần nào đáng nghi là 
phản động, có âm mưu vượt trại 
trốn trại, chống lại ban quản 
trại… thì anh báo cáo lên cho 
chúng tôi biết sớm, được 
không?” 

“Có nghĩa rằng tôi phải làm 
công việc báo cáo đó thì mới 
được liên lạc với gia đình à?” 

“Không, không phải vậy. Đã 
nói là trường hợp của anh thì 
trại đã cho phép. Đây là cá nhân 
tôi và ban quản giáo nhờ riêng 
anh thôi. Có gì đâu, hễ trong 
phòng có cái gì không bình 
thường thì khi thấy tôi, anh cứ 
việc giong tay xin ra ngoài gặp… 
rồi báo cáo tình hình.” 

“Tôi nghĩ đó là công việc của 
các anh trưởng phòng, phó 
phòng. Tôi không quen và cũng 
không thích hợp để làm chuyện 
đó đâu. Nếu vì tôi không nhận 
việc mà anh không cho viết thư 
thì thôi vậy. Tôi đã bỏ gia đình 
đi xuất gia mười lăm năm rồi, 
nếu bây giờ không liên lạc cũng 



 

 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

chẳng sao đâu.” 
“Anh đừng nói vậy chứ. Tôi 

có nói rồi, anh đã được phép viết 
thư… Thôi, được, tôi đưa anh trở 
về phòng. Nhưng anh nên nhớ 
cho rằng bất cứ lúc nào anh 
muốn gặp để nói chuyện riêng 
với tôi, cứ việc giong tay lên 
nha.”  

  

*** 

  

Anh trưởng phòng, cho tôi 
một tờ giấy viết thư rứt ra từ 
một cuốn tập vở cho học sinh đi 
học; màu giấy vàng xì, đôi chỗ 
dính cả vỏ cây hoặc một thứ 
lông nhỏ của con gián hay dế gì 
đó; có chỗ lại nổi lên một cục 
bột hay cục gì cứng ngắt; có chỗ 
loang một khoảnh dầu mỡ hay 
nhựa cây màu lòng trắng trứng 
gà, mũi viết đến ngang đó thì 
trợt tới trợt lui, chẳng làm sao 
mà xuống mực. Nhưng không 
sao, giấy xấu cách nào thì cũng 
đọc được mà! 

Trưởng phòng còn cho tôi 
một bì thư và cho mượn cây bút 
nguyên tử để viết thư. Anh dặn: 
đừng viết gì liên hệ đến những 
người trong tù hoặc những người 
đồng phạm, đừng than khổ, 
đừng tả cuộc sống trong trại, 
đừng nói gì bóng gió xa xôi… và 
nhớ đừng dán bì thơ lại, vì đó là 
công việc của quản giáo chứ 
không phải của người viết thư! 

Lâu lắm tôi mới có dịp viết 
thư cho gia đình. Không phải từ 
lúc bị bắt mà từ lâu lắm rồi, lúc 
còn ở chùa Long Quang trên 
kinh tế mới. Trên ấy không có 
bưu điện nên tôi rất lười viết 
thư, vả lại thói quen của người 
xuất gia khiến tôi thấy cũng 
chẳng có gì quan trọng để viết 
cho gia đình ngoại trừ hỏi thăm 
sức khỏe mỗi người vào mỗi ba 
tháng, có khi sáu tháng hay một 
năm… Bây giờ viết gì nhỉ? Và 
viết cho ai đây? Ba mẹ và một 
số anh chị em của tôi ở Nha 
Trang, một vài anh chị lớn khác 
ở Sài Gòn. Suy tính một lúc, tôi 
quyết định viết cho hai người chị 
ở Sài Gòn. Họ sống trong một 
căn nhà nhỏ ở quận Tân Bình. 
Thỉnh thoảng từ kinh tế mới về 
Sài Gòn, tôi vẫn thường đến đó 
để nghỉ trưa và thăm hỏi tin tức 
gia đình. 

 

 

(Hết Chương 6—mời đọc tiếp 
Chương 7 vào kỳ tới) 

HIỀN SĨ  
 

Áo lam phơ phất trường sơn  
Thân gầy gậy trúc cô đơn độc hành 

Sậy lau đôi mắt tinh anh 

Sống đời ly viễn mà thành đạo sư 

Nói lời pháp lạc chơn như 

Pháp hành pháp học kể từ Thế Tôn  
Chí tâm thân giáo chơn ngôn 

Già lam dựng lập bảo tồn thanh quy 

Tâm từ đức hạnh đại bi 
Dấn thân lo liệu cũng vì nước non  
Thương hàng tứ chúng như con 

Loạn ly hung hiểm hãy còn minh sư 

Trọn tình nhiệt huyết tâm thư 

Đánh thức đồ chúng khư khư tấc lòng 

Ngục tù hình án vướng vòng 

Truyền thừa giáo hội quyết không phụ người 
Phục quang Phật Việt sáng ngời 
Hội đồng lưỡng viện một lời đinh ninh 

Tuệ sư viết sách dịch kinh 

Sĩ hiền lập lại lịch trình năm xưa  
Sư vương bản lãnh có thừa 

Con thuyền giáo hội quyết đưa đến cùng 

Ở đời muôn sự của chung  
Sá gì ngôi vị trùng trùng hiểm nguy 

Kim cang bất hoại chẳng suy 

Tinh thần vô úy vẫn đi một đường 

Định tâm bậc đại tượng vương  
Tòng lâm thạch trụ xem thường lợi danh 

Cung đàn trác tuyệt âm thanh  
Câu thơ “mắt biếc”* long lanh giữa dòng 

Hiền nhân tự tại thong dong  
“Khung trời hội cũ”* vàng trong cõi này  

Chỉ vì quốc vận lung lay 

Hòa cùng pháp vận nên thầy dấn thân 

Tấm lòng vì nước vì dân 

Ông tăng xuất sĩ tinh thần trượng phu 

Thiền am cho chí ngục tù 

Đạo tràng của bậc chân tu thực hành 

Kính thầy rất mực tâm thành 

Ngưỡng ngài một bậc thiện lành tôn sư. 
 

ĐỒNG THIỆN 

Ất Lăng thành, 0923  
________ 

 

(*) chữ của Thầy Tuệ Sỹ. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      61 

 

While residing at the Jetavana monastery, the Buddha uttered 
Verse (367) of this book, with reference to a brahmin who was in 
the habit of making five offerings of first-fruits in charity. The 
first-fruits here refer to the first-fruits of the field. The first-fruits 
of the field are given in charity at the time of harvesting, at the 
time of threshing, at the time of storing, at the time of cooking 
and at the time of filling the plate. 
 

One day, the Buddha saw the brahmin and his wife in his vision 
and knew that time was ripe for the couple to attain Anagami 
Fruition. Accordingly, the Buddha set out for their house and 
stood at the door for alms food. The brahmin who was then 
having his meal, facing the interior part of the house, did not see 
the Buddha. His wife who was near him saw the Buddha, but she 
was afraid that if her husband saw the Buddha standing at the 
door for alms-food, he would offer all his rice in the plate and, in 
that case, she would have to cook again. With this thought in her 

mind, she stood behind her husband so that he would not see the Buddha; when she 
quietly stepped backwards and slowly came to where the Buddha was standing, and 
whispered to him, "Venerable Sir! We do not have any alms-food for you today." But the 
Buddha had decided not to leave the house; he just shook his head. Seeing this gesture, 
the brahmin's wife could not control herself and she burst out laughing. 
 

At that instant, the brahmin turned round and saw the Buddha. At once he knew what 
his wife had done, and he cried out, "O you, my wretched wife! You have ruined me." 
Then, taking up his plate of rice, he approached the Buddha and apologetically 
requested, "Venerable Sir! Please accept this rice which I have partly consumed." To him 
the Buddha replied, "O brahmin! Any rice is suitable for me, whether it is not yet 
consumed, or is partly consumed, or even if it is the last remaining spoonful." The 
brahmin was very much surprised by the Buddha's reply; at the same time, it made him 
happy because his offer of rice was accepted by the Buddha. The brahmin next asked the 
Buddha by what standard a bhikkhu was judged and how a bhikkhu was defined. The 
Buddha knew that both the brahmin and his wife had already learned something about 
mind and body (nama-rupa); so he answered, "O brahmin! One who is not attached to 
mind and body is called a bhikkhu." 
 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 

Verse 367: He who does not take the mind-and-body aggregate (nama-rupa) as "I and 
mine", and who does not grieve over the dissolution (of mind and body) is, indeed, called 
a bhikkhu. 
 

At the end of the discourse both the brahmin and his wife attained Anagami Fruition. 
 

Translated by  
Daw Mya Tin, M.A.,  

Burma Pitaka Association, 
Rangoon, Burma. 

 The Story of the Giver of the First-Fruits 

of His Labour 

   

Dhammapada, Verse 367 



 

 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

HOÀNG THỤC UYÊN 

MÙA THU VÀ NIỀM HẠNH PHÚC  
 

Gió heo may, báo tin mùa thu tới, 
Cảnh thiên nhiên màu sắc đẹp mênh mang, 
Gió cùng mây lơ lửng lướt không gian 

Thế gian đang đón chào mùa thu tới. 
 

Những con đường, bông cỏ may ngập lối, 
Hoa mùa thu, đang chuyển sắc lớn mau 

Trong công viên, cây lá sắp đổi màu. 
Triệu lá xanh chuyển sang vàng, nâu, đỏ. 
 

Chờ thu đến, lá vàng rơi trước ngõ, 
Đợi thu sang, bao mộng ước mong chờ 

Bao lời văn chải chuốt viết thành thơ 

Bao hy vọng niềm tin vui rộng mở. 
 

Hè vừa qua, thu bên thềm vội vã! 
Cây trong vườn, hoa lá sắp đổi màu 

Muôn triệu ngàn chiếc lá đỏ, vàng, nâu. 
Thu đã đến, màu yêu thương đượm sắc!   
 

Hoa tigon giăng giăng trên tường gỗ. 
Hoa bằng lăng nở rộ trước sân nhà 

Chậu cúc vàng e ấp sắp nở hoa 

Bông giấy đỏ, thắm tươi màu rực rỡ. 
 

Đôi cánh bướm lượn vui trong vườn nhỏ, 
Những chú chim luôn nhảy nhót trên cành, 
Trên không trung, làn mây trắng lướt nhanh 

Mùa thu đến, mang niềm vui hạnh phúc.  
 

Hoa mùa thu, đang nở chào ngày mới, 
Hạt sương đêm, vui lấp lánh trên cây 

Bình minh bừng tỉnh cơn say, 
Đàn chim tung cánh đón chào thu sang... 

MÙA THU THIÊN NHIÊN 

ĐẸP VÔ TẬN 

 

Một ngày mới, bình minh tỉnh giấc, 
Đón ngày vui, nắng sớm trong lành, 
Những hạt sương ẩn hiện long lanh  
Mặt trời lên, sương tan trên lá... 
 

Bên kia sông, mặt trời rực rỡ quá! 
Ánh bình minh tỏa rạng chân mây 

Hào quang vàng, đỉnh núi ngọn cây, 
Một ngày mới, tin vui khởi sắc. 
 

Tâm thư thái, trong lành, tĩnh lặng,  
Tâm tan vào khoảnh khắc yên bình 

Giây phút này, hạnh phúc đến nhanh 

Trời vào thu, thiên nhiên đẹp vô tận...! 
 

Mùa thu đến, lá thu đổi sắc, 
Muôn ngàn cây lá đỏ, nâu, xanh, 
Làn gió thu thoáng nhẹ rung cành  
Lá vàng từng chiếc rơi nhanh trên đường 

 

Mỗi mùa thu, một chu kỳ lá rụng, 
Lá thu rơi, cây sẽ nảy mầm. 
Hết mùa đông, lộc trổ vào xuân, 
Thu là mùa thương yêu hạnh phúc. 
 

Chúc trần gian, mùa thu đẹp nhất.  
Chúc muôn người mộng ước tựu thành. 
Chúc gia đình, khỏe mạnh hanh thông, 
Để thu về, được niềm vui bất tận... 
 

Mùa Thu /2023 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023      63 

Hội chứng Mệt Mỏi Kinh Niên (Chronic Fatigue 
Syndrome) không phải là vấn đề mới lạ. 

Bệnh đã được mô tả từ thế kỷ thứ 19. Rồi 
trong thập niên 30 tới 50 của thế kỷ trước, có 
nhiều trường hợp bệnh xẩy ra tại các quốc gia trên 
thế giới. Vào năm 1980, sự lưu tâm tới hội chứng 
này tăng lên và đã có nhiều triệu người đi khám 
bác sĩ với than phiền luôn luôn mệt mỏi, không có 
sinh lực. 

 

Định nghĩa 

Hội chứng này được định nghĩa như tình trạng 
mệt mỏi kéo dài quá sáu tháng, gây ảnh hưởng 
xấu tới các sinh hoạt hàng ngày và không do một 
bệnh nào về thể xác gây ra. 

Đặc tính của tình trạng mệt mỏi là: 
a- Phải trầm trọng đến nỗi nghỉ và ngủ không 

làm thuyên giảm. 
b- Mệt mỏi không gây ra do làm việc hay tập 

dượt nặng nhọc. 
c- Mệt mỏi ảnh hưởng tới mọi công việc 

thường lệ. 
đ- Mệt mỏi phải là hiện trạng mới chứ không 

phải do một bệnh tật nào đó, và phải kéo dài liên 
tục. 

Hội chứng Mệt Mỏi Kinh Niên khá phổ thông 
nhất là tại các quốc gia kỹ nghệ cao. 

Mặc dù đã có nhiều nghiên cứu, hội chứng 
này vẫn được coi như là một bệnh kinh niên có 
nhiều điều chưa được sáng tỏ. Khác với các bệnh 
truyền nhiễm vì hội chứng không do một vi khuẩn 
rõ ràng nào gây ra. Không như bệnh tiểu đường, 
bệnh thiếu hồng cầu vì mệt mỏi kinh niên không 
thể đo lường. Lại chẳng như bệnh tim mạch vì 
phương thức trị liệu rất hiếm hoi. 

Bệnh có nhiều ở nữ giới hơn nam giới, trong 
khoảng tuổi từ 20 tới 50, thường thấy ở lớp người 
có kiến thức tương đối cao, khá hiểu biết về bệnh 
tật, có bảo hiểm sức khỏe và thường hay đi khám 
bác sĩ. Nữ giới có kinh kỳ bất thường bị chứng này 
nhiều hơn. 

Riêng đối với dân Mỹ, Trung Tâm Kiểm Soát 
và Phòng Ngừa Bệnh cho hay cứ 100.000 người thì 
3 người bị bệnh. 

 

Nguyên nhân 

Đã có nhiều thuyết được nêu ra để giải thích 
nguyên nhân của hội chứng này và các thuyết đều 
cho nó là tổng hợp của nhiều yếu tố khác nhau. 
Tuy vậy một số người trong y giới vẫn nghĩ rằng 
hội chứng chỉ là dấu hiệu của vài bệnh về tâm 
thần hay về thể xác, giống như sự thiếu hồng cầu, 
cao huyết áp trong một vài bệnh. Hầu như bất cứ 
một bệnh trạng kinh niên nào cũng gây ra mệt mỏi 
được như bệnh tiểu đường, u bướu giáp trạng, 
phong thấp khớp, viêm cơ tim, bệnh trầm cảm, lo 
âu. 

Sau đây là một số giải thích: 
1- Thay đổi trong hệ thần kinh trung ương 

như viêm não, rối loạn sự điều hòa giấc ngủ, trung 
tâm kiểm soát căng thẳng, “Cấu tạo dưới 
đồi” (hypothalamus) bị xáo trộn; giảm chất 
cortisol hoặc hóa chất trung gian thần kinh. 

2- Nhiễm độc đặc biệt là với các loại virus. 
3- Suy yếu hệ thống miễn nhiễm phòng vệ cơ 

thể. 
4- Ở một số người bị Mệt Mỏi Kinh Niên, 

huyết áp xuống thấp khi họ đứng lên. Nguyên do 
là có một thay đổi ở hệ thần kinh khiến nhịp tim 
chậm lại, huyết áp giảm, máu dồn xuống chân, 
gây ra chóng mặt, buồn nôn, ngất xỉu. 

5- Sự suy yếu chung của các bắp thịt và hệ 
thống xương cốt cũng được nêu ra như một giải 
thích cho hội chứng. 

6- Nhiều người đôi khi bị rối loạn hô hấp, hơi 
thở dồn dập, căng thẳng quá mức, có thể đưa đến 
ho suyễn, lo âu, tức ngực, tê đầu ngón chân tay vì 
mất thăng bằng giữa dưỡng khí và thán khí trong 
cơ thể. 

7- Sau cuộc chiến vùng Vịnh năm 1990, nhiều 
cựu chiến binh Hoa Kỳ nhất là nữ giới bị hội chứng 
này. Sự việc được giải thích là sự căng thẳng cơ 
thể khiến máu lưu thông trên óc giảm, virus dễ 
xâm nhập và gây ra hội chứng. 

8- Một số dược phẩm gây ra mệt mỏi như 
thuốc chữa bệnh cao huyết áp, đau nhức, thuốc 
tâm thần, thuốc trị dị ứng. 

 

Triệu chứng 

Việc chẩn đoán bệnh đều căn cứ vào lời khai 
của bệnh nhân về các dấu hiệu, y sử cá nhân, gia 
đình, các thuốc đang dùng. 

Ngoài sự mệt mỏi, hội chứng cần có ít nhất 
bốn hay nhiều hơn những dấu hiệu sau đây để 
được xác định bệnh: 

Mất trí nhớ ngắn hạn, kém tập trung vào việc 
làm, sự học hay các sinh hoạt khác; 

 MỆT MỎI KINH NIÊN 

   

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 144, THÁNG 11.2023 

Đau cuống họng; 
Nổi hạch ở nách và cổ; 
Đau nhức các bắp thịt; 
Một số khớp xương bị đau nhưng không 

sưng hay đỏ; 
Nhức đầu trầm trọng; 
Mệt mỏi rã rời suốt ngày sau bất cứ 

một gắng sức nào; 
Ngủ không ngon giấc hoặc có nhiều 

nhu cầu ngủ hơn thường lệ. 
Kết quả thử nghiệm thường không có gì 

đặc biệt và ít giúp ích cho việc định bệnh. 
Ta cũng cần lưu ý là có nhiều bệnh có 

thể nhầm lẫn với hội chứng này như trầm 
cảm, nhiễm độc, mang thai, chứng mất ngủ, 
tâm thân thường xuyên căng thẳng, sử dụng 
sức lực quá đáng, tiếp xúc với hóa chất môi 
trường độc, nghiện rượu, ma túy và nhiều 
bệnh khác. 

Cho nên khi ta bị mệt mỏi kéo dài cả 
tháng không bớt thì cần đi tham khảo bác 
sĩ. 

Tương lai của người bị bệnh rất khó 
đoán. 

Có trường hợp trầm trọng khiến phải 
nằm liệt giường vì không còn sức di chuyển, 
sinh hoạt. Nhẹ hơn có người cũng nói là 
không hoàn tất chu đáo được công việc 
hàng ngày. Nhiều người than phiền làm việc 
mà tâm trí để ở đâu đâu hoặc không làm 
được việc có tính cách tỉ mỉ. Cũng có người 
cảm thấy tự cô lập, giảm sinh hoạt, rơi vào 
tình trạng trầm buồn, ưu phiền. 

 

Điều trị 
Điều đáng tiếc là cho tới nay chưa có 

phương thức điều trị nào được coi như hữu 
hiệu, đáng tin cậy để chữa hội chứng mệt 
mỏi mà chỉ có thể làm nhẹ bớt khó khăn ngõ 
hầu bệnh nhân có thể tiếp tục các sinh hoạt 
hàng ngày. 

Các lời khuyên về việc áp dụng một 
nếp sống lành mạnh với tập luyện cơ thể 
vừa phải, ăn uống cân bằng bổ dưỡng, giữ 
tâm thân an lạc, hoạt động vừa sức, tất cả 
đều có ích. 

Bác sĩ có thể cho dùng vài loại thuốc an 
thần, chống đau để làm bớt trầm cảm, đau 
đớn thể xác. 

Vài trung tâm điều trị khảo cứu có 
dùng mấy loại thuốc mới như Ritalin, 
Corticosteroid… Ta có thể xin bác sĩ gia đình 
giới thiệu tới các trung tâm này để dung 
thử. 

Ngoài ra, một số người bệnh còn tìm sự 
chữa trị ở các phương pháp khác như châm 
cứu, Đông y cổ truyền, thuốc ta. 

Có bệnh thì vái tứ phương là vậy. 
Nhưng nên đề phòng khi có người khoe 

khoang rằng họ có thuốc chữa dứt hội chứng 
để khỏi rơi vào tình trạng tiền mất, tật 
mang. Chẳng hạn như là muốn khỏi bệnh 
chỉ nên dùng thuốc của họ. Rằng muốn hết 
mệt mỏi thì phải sinh hoạt thường xuyên với 
họ cũng như mua thuốc trực tiếp qua các cơ 
sở thương mại của họ, với giá tiền quá cao. 

 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức M.D. 

CHÂN LÝ 

 

Thầy đã dạy con ngọc nằm trong đá 

Và những bông sen chỉ mọc dưới bùn 

Khi khổ đau đã lắng xuống tận cùng 

Thì mới hiểu thế nào là hạnh phúc. 
 

Khi đã mất mới tìm ra Sự Thật 
Hạnh phúc sinh ra từ đau khổ nghẹn ngào 

Ôi cuộc đời như một giấc chiêm bao 

Cái gì cũng qua, cái gì cũng mất. 
 

 

ĐỊNH HƯỚNG 

 

Xin định hướng về chân trời núi đá 

Để trầm tư trong kiếp sống luân hồi 
Cho thời gian xác thân này mục rã 

Mong luân hồi thành tảo mộc rêu sương. 
 

 

 

MINH TRÍ 


