


 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 142, tháng 09 năm 2023, do Chùa Quang Thiện (California) 
và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Tòa 
soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng 
long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   Mariya_m (Pixabay.com) 

 

LIÊN LẠC: 

• Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

• Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

• Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

hoặc Zelle số phone: 714.266.4171 

(Memo ghi “Ủng hộ CP” -  
xin gọi hoặc nhắn tin trước khi zelle)  

* 

 

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thường trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước mong 
pháp mầu của Phật sẽ được lưu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 

 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  142 

THÁNG 09.2023 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 
• THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

• TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ 
GIỚI (Diệu Âm lược dịch), tr. 3 

• THÁNG BẢY VỀ, MẸ GIỮA 
ĐỜI... (thơ Minh Đạo), tr. 6 

• NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA TƯ 
TƯỞNG DUY THỨC, t.t. (HT. 
Thích Thắng Hoan), trang 7 

• KHI THẤY TÂM BÌNH ĐẲNG 
(Nguyên Giác), trang 11 

• KHÔNG ĐỀ 1 & 2 (thơ Trần 
Hoàng Vy), trang 12 

• TRUYỀN ĐĂNG TỤC DIỆM (Sa 
môn Thích Tín Nghĩa), trang 13 

• WAKA 62 (thơ Tây Hành Pháp 
Sư – Pháp Hoan dịch), trang 14 

• LÒNG TRONG SAO TẠC 
(Nguyên Siêu), trang 15 

• NHỚ CHA (thơ Quy Hồng), 
trang 16 

• NÊN TRỪ TÀ KIẾN, TẬP HÀNH 
CHÁNH KIẾN (Quảng Tánh), 
trang 17 

• GIỮ GÌN SƠ TÂM (thơ họa 
Chúc Hiền), trang 18 

• TỨ NIỆM TRỤ (HT. Thích Đức 
Thắng), trang 19 

• NHỚ NGƯỜI NGÀN XƯA (thơ 
Diệu Viên), trang 22 

• THÔNG TƯ V/V CỨU TRỢ 
NẠN NHÂN HỎA HOẠN TẠI 
MAUI (TV Từ Thiện XH), tr. 23 

• THẤT CHÚNG ĐỒNG CÂU HỘI 
(thơ TN Giới Định), trang 24 

• NGƯỜI TRÍ THỨC ĐẠO PHẬT 
QUA PHONG CÁCH DUY MA 
CẬT (Huỳnh Kim Quang), tr. 25 

• VẮNG LẶNG TỢ HƯ KHÔNG 
(thơ Đồng Thiện), trang 29 

• TỲ-KHEO (Phật Pháp Thứ Năm 
– Nhóm Áo Lam), trang 30 

• “NGŨ UẨN GIAI KHÔNG” LÀ 
GÌ? (TN. Hằng Như), trang 31 

• CHÙM THƠ “MẮT ĐẠO NHÌN 
ĐỜI” (thơ Vĩnh Hữu Tâm 
Không), trang 34 

• THANH VĂN TẠNG ĐÃ ĐẾN 
ĐÀI LOAN (Thích Trung Thành) 
trang 39 

• NỖI BUỒN TRẢI RA MÙA HẠ 
(thơ Thy An), trang 43 

• GIỌT SƯƠNG ĐẦU CỎ (Huệ 
Trân), trang 44 

• VŨ ĐIỆU CHÀM DƯỚI ÁNH 
TRĂNG (thơ Nguyễn An Bình), 
trang 45 

• ĐỐI PHÓ VỚI DỊ ỨNG (Bs. 
Nguyễn Ý Đức), trang 46 

• VÔ QUÁI NGẠI (thơ Phượng 
Hồng), trang 47 

• NẤU CHAY: BÁNH CANH CÀ-

RI (Internet), trang 48 

• TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven 
N), trang 49 

• BỌN CƯỚP CHIA CỦA (thơ TM 
Ngô Tằng Giao) trang 51 

• KINH NGHIỆM NIỆM PHẬT 
TRONG ĐỜI THƯỜNG (Tiểu 
Lục Thần Phong), trang 52 

• PHÍA TÀ DƯƠNG QUÊ NHÀ, 
GIẤC LIÊU TRAI (thơ Tịnh 
Bình) trang 53 

• KHÓA TU HỌC PHẬT PHÁP 
BẮC MỸ LẦN 10 (Thanh Huy), 
trang 54 

• CÔNG CHA NGHĨA MẸ NHƯ 
VẦNG NON CAO (thơ Hoàng 
Thục Uyên), trang 57 

• HIẾU THẢO VỚI MẸ CHA ĐẦY 
ĐỦ CÓ BỐN PHẦN (TL Đào 
Mạnh Xuân), trang 58 

• CHUNG QUANH BÀI THƠ 
HOÀNG HẠC LÂU CỦA THÔI 
HIỆU (Lam Nguyên), trang 59 

• CỞI TRÓI tập 1 – chương 5, 
t.t. (truyện dài Vĩnh Hảo), tr. 61 

• RẰM THÁNG BẢY DÂNG 
HƯƠNG (thơ Thanh Nguyễn), 
trang 66 

• ĐỘNG MỐI TỪ TÂM (Truyện cổ 
Phật giáo), trang 68 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Thö  Toøa  Soaïn 

LẮNG XUỐNG GIÔNG BÃO TỰ TÂM 

Mưa, được dự báo là do ảnh hưởng 
của cơn bão nhiệt đới từ tây nam, phía 
đông biển Thái Bình quét qua (*), sẽ rơi 
vào khoảng bốn giờ sáng, nhưng mãi đến 
bảy giờ mới bắt đầu nặng hạt. Mưa rơi 
một chặp rồi ngưng, mở ra một khoảng 
trời nắng sáng, rồi lại tiếp tục rơi với bầu 
trời âm u, xám ngắt. Mưa rỉ rả suốt ngày 
đêm mà trời không lạnh; vẫn hầm hập khí 
nóng những ngày cuối hạ, khi các trường 
học vừa vào niên khóa mới. 

Người ta có thể dự phòng mọi thứ để 
chuẩn bị đối phó với thiên tai: giông bão, 
lũ lụt, động đất hay hỏa hoạn nếu được 
các đài khí tượng dự báo, cảnh báo sớm. 
Nhưng với những cơn thịnh nộ, sân si từ 
nội tâm con người, khó có thể dự đoán và 
kềm chế ngoại trừ được giáo dục và huấn 
luyện thuần thục để giữ được tâm thái 
bình lặng, an nhiên.  

Phương thức căn bản là định tâm (Chỉ) 
và quán tưởng (Quán).  

Các phương pháp chánh niệm, đếm 
hơi thở, niệm danh Phật, v.v... đều thuộc 
Chỉ. Ở mức độ thâm sâu của Chỉ, có thể đi 
vào trạng thái/cảnh giới vô ngã. Trong khi 
đó, Quán với việc quán tưởng thuần thục 
bản chất của tâm và ngoại giới, cũng sẽ 
mở ra chân trời vô ngã đồng thời trải rộng 
lòng bi mẫn đối với tha nhân, xã hội. Tùy 
theo căn cơ, không nhất thiết phải theo 
tuần tự Chỉ trước Quán sau. Quan trọng là 
giải bỏ được vọng chấp về một cái tôi, về 
những sở hữu của tôi. Cái tôi càng mỏng, 
càng nhỏ thì lòng thương chúng sanh 
càng lớn. Ngược lại, những ai có cái tôi 
thật lớn, chỉ biết ái kỷ, vị kỷ... thì không 
thể nào biết thương yêu, đoái hoài đến kẻ 
khác, không những vậy còn lạm dụng, 
chiếm đoạt sở hữu và quyền lợi của kẻ 
khác để mưu cầu lợi ích cá nhân. 

Biết chế ngự tâm thì sẽ giảm đi hoặc 
chấm dứt hẳn những tham vọng, cuồng 
nộ, sân hận, bẳn gắt, ganh tỵ, đố kỵ, si 
mê... vốn là những ngọn lửa tuy nhỏ, âm 
ỉ bên trong, mà có thể bùng phát một lúc 
nào đó, đốt cháy cả bản thân, gia đình, xã 
hội và cuộc đời. Nhưng nếu huấn luyện 
tâm như gỗ đá, trơ lì trước nỗi thống khổ 

của chúng sanh, chưa hề mở lòng ra để 
bố thí, cứu giúp người nghèo đói hoạn 
nạn, san sẻ tài vật và kiến thức với kẻ 
thua kém... thì cũng nên xét lại về đạo 
nghiệp của mình. 

Cửa ngõ đạo hạnh chỉ thực sự mở ra 
khi hành giả rung động trước nỗi đau 
cuộc đời. Không có lòng thương rộng lớn 
thì không thể bàn nói gì về cảnh giới vô 
ngã, niết-bàn. Nhưng làm gì thì làm, 
trước hết hãy lắng xuống những thịnh nộ, 
bung xung của tự tâm. Tâm không bình 
chỉ tạo thêm rối loạn bất an cho cuộc đời. 

_________ 

 
(*) Hurricane Hilary, bão mang tên Hilary. 

Vào năm 1966 người ta cũng đặt tên 
Hilary một lần duy nhất cho cơn Áp thấp 
Nhiệt đới (Tropical Depression) quét vào 
đất liền từ Tây Nam Ấn Độ Dương. Còn 
ngoài ra, các cơn bão tên Hilary đều xuất 
phát từ Đông Thái Bình Dương. Cứ khoảng 
6 năm là có một cơn bão Hilary. Bão 
Hilary (Hurricane Hilary) năm 2023 cũng 
xuất phát từ biển Đông Thái Bình, bắt đầu 
với tốc độ mạnh nhất là 145 mph (dặm/
giờ) tức khoảng 233 cây số/giờ vào ngày 
18/8, tốc độ giảm dần cho đến khi đổ bộ 
vào đất liền miền Nam California vào ngày 
20/8, lúc đó chỉ còn là cơn Bão Nhiệt đới 
(Tropical Storm) với tốc độ 70 mph (112 
km/giờ); ảnh hưởng nặng các vùng ven 
biển phía Nam, khiến gió to sóng lớn ở 
biển và mưa nặng hạt trên hầu hết các 
quận hạt miền Nam California, kéo dài 
đến rạng sáng ngày 21/8.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

Phụ nữ Xây dựng Hòa bình 
của Viện Hòa bình Hoa Kỳ vì 
những nỗ lực của cô nhằm 
trao quyền cho phụ nữ bản 
địa và thúc đẩy hòa bình ở 
vùng đồi Chittagong. Cô là 
cựu sinh viên của Chương 
trình Đào tạo Ngoại giao tại 
Đại học New South Wales 
(Úc), và tốt nghiệp Diễn đàn 
Châu Á Thái Bình Dương về 
Phụ nữ, Luật và Phát triển về 
Lý thuyết và Thực tiễn Pháp 
lý về Nữ quyền.   

(Buddhistdoor Global – 
August 10, 2023)  

Nhà hoạt động xã hội 
Bangladesh Rani Yan Yan và 
Ngoại trưởng Hoa Kỳ Antony 

Blinken  

Rani Yan Yan phát biểu khi 
nhận giải 

Lễ trao Giải Thường niên Đầu 
tiên của Bộ trưởng Ngoại 
giao cho các Nhà Vô địch 

Chống Phân biệt chủng tộc 
Toàn cầu  

Photos: youtube.com 

HOA KỲ: Nils Martin Giành 
Giải thưởng Khyentse 

Foundation cho Luận án 
Tiến sĩ Xuất sắc về Nghiên 

cứu Phật giáo  
Quỹ Khyentse - một tổ 

chức phi lợi nhuận được 
thành lập bởi Lạt ma, nhà 
làm phim và tác giả người 
Bhutan đáng kính Dzongsar 
Jamyang Khyentse Rinpoche 
- đã thông báo rằng họ đã 
trao Giải thưởng Khyentse 
Foundation năm nay cho Nils 
Martin thuộc Trung tâm 
Nghiên cứu Các nền văn minh 
Đông Á (CRCAO) tại Paris. 
Nils Martin được đánh giá là 
tác giả của Luận án Tiến sĩ 
Xuất sắc về Nghiên cứu Phật 
giáo cho Châu Âu. 

Quỹ Khyentse thông báo: 
Luận án của Martin có tiêu đề 
“Nhóm Di tích Wanla: Những bức 
tranh tường Phật giáo Tây Tạng 
thế kỷ 14 ở Ladakh”- được chuẩn 
bị tại trường École Pratique des 
Hautes Études (EPHE) ở Paris và 
được bảo vệ vào tháng 3-2022 - 
là một đóng góp tuyệt vời cho 
lịch sử nghệ thuật và Phật giáo ở 
Tây Hi Mã Lạp Sơn... Nó đại diện 
cho một đóng góp xuất sắc về 
nghiên cứu Phật giáo.” 

Quỹ Khyentse trao Giải 
thưởng 8,000 USD cho Luận 
án Tiến sĩ Xuất sắc về Nghiên 
cứu Phật học cho các tác giả 
của luận án Tiến sĩ xuất sắc 
trong 2 năm học trước. Để đủ 
điều kiện, luận án phải dựa 
trên nghiên cứu ban đầu và 
phải nâng cao đáng kể sự 
hiểu biết về chủ đề hoặc kinh 
điển Phật giáo được nghiên 
cứu. Giải thưởng này được 
trao cho các học giả ở châu Á 
và châu Âu trong các năm 
luân phiên. 

(Buddhistdoor Global – 
August 9, 2023) 

 

Nils Martin khảo sát trần của 
một bảo tháp cửa ngõ ở 
Nyoma, Ladakh (Ấn Độ) vào 
năm 2015    
Photo: Khyentse Foundation   
 

HOA KỲ: Bộ Ngoại giao 
Hoa Kỳ vinh danh Nhà 
hoạt động xã hội Phật 
giáo người Bangladesh 

Rani Yan Yan  
Nhà hoạt động xã hội 

Phật giáo nổi tiếng Rani Yan 
Yan - người đã vận động 
cho quyền con người và 
quyền của phụ nữ bản địa ở 
vùng đồi Chittagong của 
Bangladesh - là một trong 6 
nhà hoạt động xã hội được 
công nhận tại Washington, 
DC, trong Lễ trao giải  
thường niên lần thứ nhất 
của Bộ trưởng Ngoại giao 
cho Các nhà Vô địch Chống 
Phân biệt chủng tộc Toàn 
cầu vào ngày 9-8-2023, 
trùng với Ngày Quốc tế của 
Người bản địa của Thế giới.   

Yan Yan là lãnh đạo của 
các cộng đồng Chakma và 
Marma chủ yếu theo Phật 
giáo - lần lượt là cộng đồng 
lớn nhất và lớn thứ hai 
trong số 11 nhóm sắc tộc ở 
Vùng đồi Chittagong - phần 
lớn trong số họ theo Phật 
giáo Nguyên thủy. Đôi khi 
gặp rủi ro cá nhân rất lớn, 
hoạt động của Yan Yan đã 
thu hút được sự chú ý của 
quốc tế đối với những cuộc 
đấu tranh của cộng đồng 
của cô và đối với bạo lực 
chống lại các nhóm thiểu số 
ở đất nước Bangladesh. 

Bên cạnh sự dũng cảm 
ủng hộ quyền của người bản 
địa, Yan Yan, một Phật tử 
thực hành vốn trước đây đã 
xuất gia với tư cách là một 
nữ tu sĩ, đã lọt vào vòng 
chung kết của Giải thưởng 

https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/
https://donation.buddhistdoor.org/


 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

TÍCH LAN: Đạp xe khám phá 
mạng mạch Phật giáo từ 
Nepal -Ấn Độ - Colombo 

Tại Tích Lan, các kế hoạch 
đang được tiến hành để tổ chức 
một chuyến thám hiểm bằng xe 
đạp dọc theo mạng mạch Phật 
giáo từ Nepal qua Ấn Độ đến 
Colombo, thủ đô Tích Lan. 

Một cuộc thảo luận sơ bộ đã 
được tổ chức với Thủ tướng 
Dinesh Gunawardena về vấn đề 
này. 

Chuyến thám hiểm bằng xe 
đạp được đề xuất nói trên sẽ 
được tổ chức từ Lâm Tì Ni, nơi 
đản sinh của Đức Phật ở Nepal, 
qua những nơi thờ phụng Phật 
giáo linh thiêng ở Ấn Độ đến 
Colombo với sự tham gia của 3 
lực lượng vũ trang Tích Lan, Ấn 
Độ và Nepal và thanh niên của 3 
quốc gia này . 

Hành trình đạp xe dự kiến tổ 
chức vào tháng 12 sẽ đi qua Câu 
Thi Na, Bồ Đề Đạo Tràng, Xá Vệ, 
Lộc Uyển và Sankassa nơi Đức 
Phật đã trải qua nhiều năm cách 
đây 2,600 năm. Nó cũng sẽ đi 
qua Ajanta và Ellora ở Bang 
Maharashtra, nơi nổi tiếng với 
những bức bích họa Phật giáo, 
và đến Nam Ấn Độ. Tại 
Rameswaram, hành trình sẽ 
vượt biển bằng phà sang Mannar 
và đến Colombo bằng đường bộ. 

Đánh giá cao những nỗ lực 
của ban tổ chức cuộc thám hiểm 
bằng xe đạp nhằm tăng cường 
mối quan hệ tôn giáo và văn hóa 
giữa 3 quốc gia - Tích Lan, Nepal 
và Ấn Độ - Thủ tướng Dinesh 
Gunawardena tuyên bố bảo đảm 
sự hỗ trợ hoàn toàn của chính 
phủ cho hành trình xe đạp này. 

(Daily Mirror - August 11, 
2023) 

Một đoạn của hành trình dọc 
theo mạng mạch Phật giáo Nepal 

-Ấn Độ - Colombo (Tích Lan) 
Photo: hirunews.lk   

NEPAL: Việc xây dựng Trung 
tâm Di sản và Văn hóa Phật 
giáo Quốc tế Ấn Độ chính 

thức bắt đầu  
Việc xây dựng Trung tâm 

Di sản và Văn hóa Phật giáo 
Quốc tế Ấn Độ (IICBCH) chính 
thức bắt đầu tại Lâm Tì Ni ở 
Nepal vào ngày 6-8-2023. 

Thủ tướng Ấn Độ Narendra 
Modi trong chuyến thăm Lâm 
Tì Ni năm 2022 đã cùng với 
người đồng cấp Nepal khi đó là 
Sher Bahadur Deuba đặt viên 
đá nền móng cho việc xây 
dựng Trung tâm Phật giáo này. 
Một năm sau, quy trình chính 
thức để bắt đầu xây dựng tòa 
nhà hiện đại với lượng khí thải 
carbon bằng không bắt đầu 
vào ngày 6-8 nói trên. 

Hòa thượng Dhammapiya, 
Tổng thư ký của Liên đoàn 
Phật giáo Quốc tế (IBC) cùng 
với các nhà sư khác đã tham 
gia vào nghi lễ 'Bhoomi Pooja'. 

Liên đoàn Phật giáo Quốc 
tế (IBC) ở New Delhi, Ấn Độ,  
đang giám sát việc xây dựng 
thực hiện trên lô đất được quỹ 
Ủy thác Phát triển Lumbini 
(LDT) phân bổ theo thỏa thuận 
giữa IBC và LDT - ký vào tháng 
3-2022. 

Sau khi hoàn thành, trung 
tâm sẽ là một cơ sở đẳng cấp 
thế giới chào đón những người 
hành hương và khách du lịch từ 
khắp nơi trên thế giới đến 
thưởng thức tinh hoa của các 
khía cạnh tâm linh của Phật 
giáo. Tòa nhà hiện đại có hình 
bông sen nở này sẽ tuân thủ 
NetZero về xử lý năng lượng, 
nước và chất thải, đồng thời sẽ 
có các phòng cầu nguyện, các 
trung tâm thiền, thư viện, 
phòng triển lãm, quán ăn tự 
phục vụ, các văn phòng và các 
tiện nghi khác. 

(Big News Network – 
August 8, 2023) 

Nghi lễ Phật giáo ‘Bhoomi 
Pooja’ để chính thức bắt đầu 
việc xây dựng Trung tâm Di 

sản và Văn hóa Phật giáo Quốc 
tế Ấn Độ tại Lâm Tì Ni, Nepal 

Photo: lbcWorldOrg 

ẤN ĐỘ: Hội nghị quốc gia về 
Phật giáo Nalanda tại Leh 

Hội đồng Truyền thống Phật 
giáo Nalanda vùng Hi Mã Lạp 
Sơn Ấn Độ (IHCNBT) tổ chức Hội 
nghị Quốc gia về Phật giáo 
Nalanda tại Leh, Ladakh vào 
ngày 11-8, các nhà tổ chức cho 
biết.  

Có 3 chủ đề của Hội nghị, 
gồm: Phật giáo Nalanda-Truy 
tìm về cội nguồn theo dấu chân 
của các Đạo sư Nalanda/
Acharyas; Phật giáo Nalanda-

Lịch sử Triết học về sự hiểu biết 
của Bốn Truyền thống Chính: 
truyền thống Nyingma, Sakya, 
Kagyud và Geluk; Phật giáo 
Nalanda trong thế kỷ 21 : Ấn Độ 
là vùng đất của Đức Phật và 
Phật giáo đã ban tặng hệ thống 
tri thức triết học như một món 
quà cho thế giới. 

Mục tiêu của hội nghị về Phật 
giáo Nalanda là thiết lập lại 
nguồn gốc của Phật giáo về 
vùng đất xuất xứ của tôn giáo 
này và về trung tâm học tập vĩ 
đại của Đại học Nalanda ở Ấn 
Độ. 

Hội nghị có khoảng 550 đại 
biểu bao gồm chư tăng ni các 
cấp và Học giả từ tất cả các 
Bang vùng Hi Mã Lạp Sơn và từ 
nhiều vùng khác nhau của 
Ladakh UT. 

Hội nghị Quốc gia về Phật 
giáo Nalanda tại CIBS, 
Chogalmsar, Leh, UT Ladakh sẽ 
được khai mạc bởi Phó Thống 
đốc Lãnh thổ Liên minh Ladakh 
với sự hiện diện linh thiêng của 
Đức Rinpoche Tôn kính, các học 
giả và chức sắc khác. 

(ANI – August 14, 2023)  

Hội nghị quốc gia về Phật giáo 
Nalanda tại Leh, Ấn Độ 

Photo: ANI 
 

 

HOA KỲ: Những ngôi chùa 
Phật giáo cổ kính bị hủy hoại 

trong trận cháy rừng tàn 
khốc trên đảo Maui  

Ba tòa nhà Phật giáo cổ kính 
đã bị hủy diệt do trận cháy rừng 
đã tàn phá phần lớn thành phố 
Lahaina, trên hòn đảo Maui – 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      5 

đảo lớn thứ hai của Hawaii, vào 
ngày 8-8-2023. 

Nằm trong số hơn 1,700 tòa 
nhà bị phá hủy bao gồm 3 khu 
chùa của Giáo hội Lahaina 
Shingon (Chùa Hokoji) được 
thành lập vào năm 1902, Giáo 
hội Lahaina Hongwanji có từ 
năm 1904 và Giáo hội Lahaina 
Jodo được thành lập vào năm 
1912.  

Số người chết trong vụ hỏa 
hoạn đã vượt quá 100, với 
khoảng 1,300 người vẫn mất 
tích. Đám cháy rừng lan xuống 
sườn đồi về phía thị trấn ven 
biển Lahaina, nơi có dân số 
12,702 người. 

Các cuộc gây quỹ trực tuyến 
đã được thành lập cho cả 3 tổ 
chức Phật giáo này. 

(Buddhistdoor Global – 
August 18, 2023)  

Giáo hội Lahaina Jodo, trước và 
sau trận cháy rừng 

Photo: gofundme.com 

 

HOA KỲ: Chi nhánh Hội Phật 
giáo Từ Tế tại Hoa Kỳ tổ 

chức cứu trợ thiên tai cho 
Maui với quỹ đối ứng trị giá 

1 triệu USD 

Từ Tế Hoa Kỳ (Tzu Chi USA), 
một chi nhánh của Hội Phật 
giáo Từ Tế - tổ chức nhân đạo 
và từ thiện toàn cầu có trụ sở 
tại Đài Loan - gần đây đã chia 
sẻ rằng: Mạng lưới tình nguyện 
viên của họ ở Hoa Kỳ đã được 
huy động để phản ứng đáp lại 
đối với những trận cháy rừng 
chết người vốn tàn phá hòn đảo 
lớn thứ hai của Hawaii , đảo 
Maui, kể từ đầu tháng Tám. Tổ 
chức này đã công bố một sáng 
kiến gây quỹ có tên là “Giúp 
Chữa lành Maui”, với quỹ tương 
ứng trị giá 1 triệu đô la Mỹ để 
quyên góp.  

“Các tình nguyện viên cứu 
trợ của Từ Tế đã nhanh chóng 
huy động để đối mặt với thách 
thức chưa từng có này,” Từ Tế 
Hoa Kỳ tuyên bố. “Chúng tôi 

đang hợp tác chặt chẽ với Hội 
Hồng Thập Tự Hoa Kỳ, Đội Cứu 
tế Từ thiện và các cơ quan địa 
phương để cung cấp viện trợ 
ngay lập tức. Hơn nữa, chúng 
tôi đang lên kế hoạch phân phối 
thẻ tiền mặt khẩn cấp để hỗ trợ 
trực tiếp những người bị ảnh 
hưởng nặng nề nhất bởi thảm 
họa này. 

“Cho đến ngày 30 tháng 9, 
tất cả các khoản quyên góp cho 
‘Giúp Chữa lành Maui’ sẽ được 
kết hợp lên tới 1 triệu đô la Mỹ,” 
Từ Tế Hoa Kỳ cho biết thêm. 
“Hãy lan tỏa đóng góp của bạn 
và nhân đôi sự tác động.”  

Từ Tế Hoa Kỳ lưu ý rằng các 
tình nguyện viên từ Khu vực 
Quần đảo Thái Bình Dương đang 
tổ chức việc đáp ứng cứu trợ 
thiên tai để bảo đảm về sự phân 
phối thẻ tiền mặt khẩn cấp cho 
các cá nhân và gia đình bị ảnh 
hưởng bởi đám cháy.  

(Buddhistdoor Global – 
August 17, 2023) 

Ảnh minh họa cho sáng kiến gây quỹ “Giúp Chữa lành Maui” của 
Hội Từ Tế—Photo: tzuchi.org.tw 

Ảnh chụp một khu của thành 
phố Lahaina ở đảo Maui bị 

hủy hoại bởi cháy rừng  

Photo: reuters.com 



 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

 THU VỀ 

  

Mây chiều tháng bảy lập lờ trôi, 
Góc nhỏ đêm về vẫn lặng côi… 

Quạnh quẽ Người xa niềm khó đổi, 
Trầm tư dạ não cảnh hoang bồi. 
Quê nghèo mấy thuở thầm bao nỗi, 
Gạo hẫm nhiêu lần khổ khúc nôi. 
Mãi hỏi chưa đền… xua thế vội! 
Khi nào đáp trọn!… cả đời tôi…  

 

  

MẸ GIỮA ĐỜI 

  

Bên thềm tiết lạnh ngấm ngâu rơi! 
Vắng vẻ phòng không… Mẹ giữa đời. 
Ước tận, con hoài tâm lắng lợi, 
Mơ thầm, cháu sống nghĩa đừng vơi. 
Từ bi giác ngộ luôn cùng khởi, 
Nhân cách soi đều chớ vội ngơi. 
Dưỡng dục ân thâm hằng rõ bởi, 
Bao thu khuất bóng vẫn đương thời… 

 

 

NỖI NÀO VƠI 

  

Thu về nhớ Mẹ chẳng hề vơi, 
Lấy đức thầm gieo giữa cảnh đời. 
Cũng khó sai lầm ham mối lợi, 
Chưa từng giận dữ để tình lơi. 
Dù đang thiếu, chữa than sầu hởi! 
Dẫu vẫn nghèo, chùn xót khổ ơi? 

Trách nhiệm gia nương nên sống bởi, 
Giờ đây cháu chắt thấm ơn Người. 

THÁNG BẢY VỀ 

  

Mây mùa tháng bảy nỗi tuôn về 

Vắng Mẹ trong đời cảnh mãi thê 

Những buổi chiều lên ngồi tựa ghế 

Bao thời ngày lụn lội triền khê 

Gian nan ngẫm cả chưa hề kể 

Lận đận suy cùng chữa trách chê 

Vạn chuyện nơi người không khó dễ 

Hằng nương lối xóm nhận thân kề 

 

  

XA NGƯỜI 

  

Xa Người mãi mãi cháu con trông! 
Dưỡng dục ân thâm quặn nỗi lòng. 
Hạ trắng khoai ngô quang gánh lộng, 
Đông buồn ruộng rẫy tấm lưng cong. 
Tiêu điều bốn vách nhà đang hổng, 
Vắng lặng tứ phương dáng vẫn không. 
Cũng ngẫm duyên xưa nay nghiệp cộng, 
Nhưng rồi lại quạnh ẳm niềm hong. 

MINH ĐẠO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      7 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

II.- GIÁ TRỊ CỦA THỨC MẠT NA: (Nhân 
Sanh Luận) 

 

Thức Mạt Na là dịch âm từ 
chữ Phạn Manas, nghĩa là Ý. Mạt 
Na so với Ý Thức thứ sáu thì 
thuộc về hàng thứ bảy, nên gọi 
là Thức thứ bảy. Sự quan hệ của 
Thức Mạt Na với Ý Thức và Thức 
A Lại Da được nhận định như 
sau: 

a)- Sự Quan Hệ Với Ý Thức: 
1)- Thức Mạt Na nếu không 

có để làm Căn Thắng Nghĩa 
(Manas sense) thì Ý Thức không 
thể nhận thức vạn pháp, cũng 
như Nhãn Căn (Eye sense) nếu 
như không có thì Nhãn Thức 
không thể nhìn thấy vạn pháp.  

2)- Thức Mạt Na nếu như 
không có góp mặt chỉ đạo thì Ý 
Thức không có những hành động 
so đo chấp trước, tính toán thiệt 
hơn, chọn lựa phải quấy mỗi khi 
nhận thức vạn pháp; nguyên vì 
bản chất của Ý Thức chỉ hiểu biết 
vạn pháp qua sự nhận định phân biệt. 

3)- Thức Mạt Na nếu như không có thì khi Ý 
Thức nhận thức xong sự vật đối tượng không có ai 
mang những hình ảnh đó vào cất trong kho A Lại 
Da để lưu trữ hồ sơ làm dữ kiện, nguyên vì Ý Thức 
không thể quan hệ trực tiếp được Thức A Lại Da 
nếu như không có Thức Mạt Na làm trung gian 
giao cảm. Hơn nữa ngoài Thức Mạt Na cũng không 
ai có thể cung cấp những hình ảnh trong kho A Lại 
Da cho Ý Thức nhớ lại mỗi khi cần đến. Vì sự quan 
hệ mật thiết với Ý Thức, Thức Mạt Na còn có tên 
khác nữa là Thức Truyền Tống. Thức Truyền Tống 
nghĩa là tâm thức có nhiệm vụ thâu nhận những 
nghiệp lực cùng với những nghiệp tướng của vạn 
pháp đem vào (truyền vào) cất trong kho A Lại Da 
và cũng như có nhiệm vụ mang lên (tống lên) 
những hình ảnh nghiệp tướng của vạn pháp trong 
kho A Lại Da trình diện cho Ý Thức hồi tưởng. 

Sự quan hệ giữa Thức Mạt Na với Ý Thức và 
Thức A Lại Da cũng tương tợ như sự quan hệ của 
keyboard với monitor và hard drives nơi hệ thống 
computer. Thức Mạt Na thí dụ như keyboard, Ý 
Thức thí dụ như monitor và Thức A Lại Da thí dụ 
như hard drives. Những tài liệu trên màn ảnh 
monitor (Ý Thức) nếu như không có keyboard (Mạt 
Na) để viết lên thì không thành tài liệu và nếu như 

không có keyboard (Mạt Na) thì không ai save 
những tài liệu trên màn ảnh đó đem cất vào hard 
drives (A Lại Da). Cho đến heyboard (Mạt Na) nếu 

như không có hard drives (A Lại 
Da) làm kho chứa thì không biết 
đem những lài liệu nói trên cất 
vào chỗ nào để được an toàn. 
4)- Thức Mạt Na nếu như không 
có thì Ý Thức không thể nào nhớ 
lại được những kỷ niệm dĩ vãng 
mỗi khi cần đến, nguyên vì 
không có ai cung ứng những kỷ 
niệm thân thương đó cho Ý Thức 
hoài niệm.   
5)- Thức Mạt Na nếu như không 
có thì không ai quản lý các hạt 
giống tài liệu nghiệp tướng và 
nghiệp lực thiện ác trong kho A 
Lại Da mà trong kinh thường cho 
Thức này là loại thức chấp trước 
ngã pháp.  
b)- Sự Quan Hệ Với Thức A Lại 
Da:  
1)- Thức Mạt Na nếu như không 
có để làm Căn Thắng Nghĩa 
(Manas sense) thì Thức A Lại Da 
không thể nào sinh hoạt để xây 
dựng và bảo trì vạn pháp hiện 

hữu trong thế gian. Cho đến Thức Mạt Na nếu như 
không có Thức A Lại Da làm Căn Thắng Nghĩa 
(Alaya sense) thì không thể sinh hoạt để quản lý 
vạn pháp. Căn Thắng Nghĩa của Thức Mạt Na và 
của Thức A Lại Da nhà Duy Thức gọi là Căn Hỗ 
Tương (correlation sense). 

2)- Thức Mạt Na nếu như không có thì không 
ai điều khiển sự sanh lý của các thực vật. Cây cỏ, 
v.v... cũng có tình yêu, có sanh lý như con người 
mà kẻ điều khiển tình yêu của cây cỏ, v.v... theo 
Duy Thức Học chính là Thức Mạt Na, cũng giống 
như kẻ điều khiển tình yêu, điều khiển sanh lý của 
các loài động vật, của con người chính là Ý Thức. 
Thí dụ, con người có nam tính và nữ tính mà kẻ 
điều khiển tình yêu nam nữ của con người chính là 
Ý Thức; thì đây cũng vậy, cây cỏ, v.v... đều có 
giống đực và giống cái, có dương và có âm mà kẻ 
điều khiển hai giống đó hòa hợp với nhau để sanh 
sản phát triển chính là Thức Mạt Na chủ trì, cho 
nên các nhà khoa học thường gọi sự hành động 
này của Thức Mạt là sinh hoạt bản năng. Sự sinh 
hoạt bản năng là sự sinh hoạt không có Ý Thức 
hợp tác. Điển hình như cây Trinh Nữ tức là cây hổ 
thẹn (cây mắc cỡ), người ta khi đụng đến nó tức 
thì lá của nó tự động xếp rạp vào nhau và rũ 
xuống giống con người e thẹn. Hành động e thẹn 

NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA  
TƯ TƯỞNG DUY THỨC 

   

HT. Thích Thắng Hoan 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

của cây Trinh Nữ, theo Duy Thức Học chính là 
hành động của Thức Mạt Na. Cũng theo Duy Thức 
Học, tất cả động vật kể cả loài người trong Dục 
Giới đều có tám Tâm Thức hiện hữu sinh hoạt 
trong thế gian. Riêng tất cả thực vật chỉ có hai 
Tâm Thức, Tâm Thức A Lại Da hiện hữu để duy trì 
sanh mạng thực vật tồn tại trong thế gian và Tâm 
Thức Mạt Na để điều khiển mọi sự sinh hoạt của 
thực vật sanh trưởng trong thế gian. Vì lý do đó, 
trong Kinh thường nói: “Tình dữ vô tình đồng 
thành Phật đạo,” nghĩa là loài hữu tình và vô tình 
tất cả đều thành Phật đạo.  

3)- Thức Mạt Na nếu như không có thì nhất 
định không ai điều khiển những chủng tử thiện ác 
trong kho tàng A Lại Da sanh khởi để báo ứng 
đúng theo luật nhân quả. Thức A Lại Da muốn xây 
dựng một chủng tử nào đúng theo luật nhân quả 
nghiệp báo thì phải nhờ Thức Mạt Na chỉ điểm, 
nghĩa là Thức Mạt Na muốn cho chủng tử thiện ác 
nào sanh khởi trước để trả quả báo thì Thức A Lại 
Da y theo sự chỉ dẫn của Thức Mạt Na này chun 
vào chủng tử đó xây dựng thành hình tướng nhân 
quả để thọ nhận sự báo ứng tốt xấu nơi kiếp tái 
sanh.  Nhờ sự sắp xếp chỉ dẫn của Thức Mạt Na, 
Thức A Lại Da xây dựng chủng tử thiện ác trước 
sau có thứ tự theo định luật nhân quả nghiệp báo 
chỉ đạo và nếu không được sự chỉ dẫn của Thức 
Mạt Na thì Thức A Lại Da không biết chủng tử 
thiện ác nào nên xuất hiện trước và chủng tử 
thiện ác nào nên xuất hiện sau để không lầm lẫn, 
không mâu thuẫn với nhân quả nghiệp báo.    

4)- Một chủng tử thiện ác nào sau khi được 
chọn lựa sanh khởi thì Thức A Lại Da có nhiệm vụ 
xây dựng thành một sanh mệnh và bảo trì sanh 
mệnh của chủng tử đó tồn tại trong thế gian để 
hưởng thọ quả báo, đồng thời Thức Mạt Na có 
nhiệm vụ bảo vệ sanh mệnh đó trên cuộc hành 
trình cảm thọ báo ứng không cho bất cứ thế lực 
ngoại vi nào chen vào cản trở sự báo ứng nói trên 
mà Phật Giáo cho hành động này của Thức Mạt Na 
là chấp ngã chấp pháp và khoa học thường gọi là 
“sanh hoạt bản năng tự vệ.” 

Thí dụ, như người đang ngủ mê, chúng ta lấy 
lông gà se vào mặt họ thì nhận thấy họ lấy tay gãi 
chỗ bị ngứa một cách tự nhiên không Ý Thức, hoặc 
chúng ta gãi nhẹ nơi bàn chân của họ thì lúc đó họ 
lấy chân đá tránh né một cách tự nhiên mà không 
hay biết ai chọc phá. Cử chỉ của người ngủ mê nơi 
thí dụ trên chính là hành động bản năng tự vệ của 
Thức Mạt Na chấp ngã không có sáu Thức Trước 
hợp tác.  

5)- Bản chất của Thức Mạt Na là tánh bình 
đẳng, cho nên mỗi khi tiếp nhận tất cả ảnh tử vạn 
pháp của Ý Thức cung cấp đem cất vào kho A Lại 
Da hoàn toàn không phân biệt nhân ngã bỉ thử, 
không khen chê hạt giống thiện ác, tốt xấu, sang 
hèn, bần tiện, thấp cao, nghĩa là không từ nan, 
không đào thải một hạt giống nào của tất cả 
pháp. Chẳng những thế, khi giúp đỡ Thức A Lại Da 
xây dựng các chủng tử thiện ác sanh khởi trong 
thế gian, Thức Mạt Na cũng không thiên vị chê bỏ 
một loại chủng tử nào cả. Bao nhiêu dữ kiện này 
cũng chứng minh được tánh bình đẳng của Thức 
Mạt Na. 

6)- Đứng về nhân sanh luận, sự chấp ngã và 
ngã sở của Thức Mạt Na là hành động của nhân 
sanh. Nhờ sự chấp ngã và ngã sở của Thức Mạt 
Na, con người mới có cạnh tranh để sanh tồn, 

khoa học xã hội mới có thi đua để phát triển, nhân 
cách mới được tiến bộ; cũng nhờ sự chấp ngã và 
ngã sở của Thức Mạt Na, quốc gia dân tộc mới 
được thành lập, tôn giáo và đảng phái mới được 
xây dựng. Hành động chấp ngã và ngã sở này của 
Thức Mạt Na chỉ có tánh cách sinh hoạt bản năng 
tự tồn của tư ngã chưa hẳn hoàn toàn tội lỗi. Chỉ 
khi nào sự chấp ngã và ngã sở của Thức Mạt Na bị 
nghiệp ái dục điều khiển thì lúc đó nào ngã si, ngã 
kiến, ngã mạn, ngã ái thi đua xuất hiện lôi cuốn 
con người đi vào con đường tội lỗi, nào hành động 
hẹp hòi, tự lợi, làm quan thì tham ô hại dân, v.v... 

Thí dụ như vấn đề ăn, mặc và ở của con 
người thì không có tội lỗi, nhưng con người trong 
khi thực hiện ăn, mặc và ở lại bị nghiệp tham lam 
chỉ đạo thì hành động trở nên tội lỗi nào tham ăn, 
tham mặc và tham ở rất xấu xa. Như ngoài đời 
nam nữ yêu nhau là chuyện bình thường, nhưng 
trong khi kết duyên để yêu nhau con người bị 
nghiệp ngã si chỉ đạo thì lúc đó mình nhìn người 
yêu khi họ sứt môi vẫn thấy đẹp, khi họ lợi dụng 
vẫn thấy trung thành.   

Còn đứng về phương diện giải thoát luận của 
Phật Giáo, sự chấp ngã và ngã sở của Thức Mạt 
Na đều là nguyên nhân của sự sanh tử luân hồi 
trong ba cõi, nguyên vì tất cả pháp đều là duyên 
sanh vô ngã: đất không phải là ngã của con người 
mặc dù không có đất góp mặt con người không 
thể thành hình, cho đến, nước, gió, lửa, nghiệp 
lực, nghiệp tướng và Thức A Lại Da cũng vậy. Bảy 
nhân tố đó duyên hợp nhau lại mới thành con 
người, cho nên con người hiện hữu là thuộc loại 
duyên sanh vô ngã. Chẳng những thế cho đến vạn 
pháp hiện hữu trong ba cõi cũng đều là duyên 
sanh vô ngã cả. 

Theo Duy Thức Học, con người muốn xóa bỏ 
sự chấp ngã và ngã sở của Thức Mạt Na thì phải 
giải thể nguồn gốc ngã si, ngã kiến, ngã mạn, ngã 
ái do tham dục điều khiển và muốn giải thể nguồn 
gốc ngã si, ngã kiến, ngã mạn, ngã ái thì trước 
hết phải hóa giải sáu hạt giống Phiền Não căn bản 
trong kho A Lại Da cho được trong sạch. Hơn nữa 
con người muốn hóa giải sáu hạt giống Phiền Não 
căn bản thì đầu tiên phải cắt đứt và tẩy sạch hai 
mươi hạt giống Tuỳ Phiền Não thuộc tay chân của 
sáu Phiền Não căn bản này không còn dấu vết 
trong kho A Lại Da. Được như thế thì sáu Phiền 
Não căn bản không còn chỗ dựa để thao túng thị 
trường và ngay lúc đó nguồn gốc ngã si, ngã kiến, 
ngã mạn, ngã ái không còn chỗ nương tựa, liền bị 
giải thể ngay, Thế là Thức Mạt Na được giải thoát 
bệnh chấp trước nơi ngã và ngã sở. Từ đó Thức 
Mạt Na chuyễn dần thành Trí Bình Đẳng Tánh 
trong bốn trí của Phật đạo.  

  
III.- GIÁ TRỊ CỦA TẠNG THỨC A LẠI DA: 

(Vũ Trụ Luận)  
Thức A Lại Da là dịch âm từ chữ Phạn Alaya, 

nghĩa là Tạng Thức, dịch theo tiếng Việt nghĩa là 
Thức Chứa. Thức A Lại Da so với thức Mạt Na thứ 
bảy thuộc về hàng thứ tám, cho nên cũng gọi là 
Thức thứ tám.  

Giá trị của Tạng Thức A Lại Da nhà Duy Thức 
gọi là Thức Căn Bản (Foundation Consciousness), 
nghĩa là vạn pháp trong ba cõi nếu như không có 
Tạng Thức A Lại Da tàng trữ những hạt giống để 
làm nhân sanh khởi thì chúng nó không có mặt 
trong tất cả vũ trụ. Tạng Thức A Lại Da thì thuộc 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      9 

về thể động. Giá trị của Tạng Thức A Lại Da được 
nhận định như sau: 

A)- Tạng Thức A Lại Da có giá trị trên hai 
phương diện: phương diện Thức Thể và phương 
diện Thức Tướng. 

1)- Phương Diện Thức Thể: 
Thức Thể A Lại Da có ba nghĩa: Năng Tạng, 

Sở Tạng và Ngãi Ái Chấp Tạng.  
*)- Năng Tạng nghĩa là Thức Thể A Lại Da có 

công năng tàng trữ và bảo 
tồn tất cả hạt giống thiện 
ác vạn pháp của tất cả 
chúng sanh trong ba cõi. 

*)- Sở Tạng nghĩa là 
kho chứa. Thức Thể A Lại 
Da là cơ sở dung chứa tất 
cả hạt giống thiện ác vạn 
pháp của tất cả chúng 
sanh trong ba cõi. 

*)- Ngã Ái Chấp 
Tạng, nghĩa là Thức Mạt 
Na luôn luôn mê chấp 
Thức Thể A Lại Da một 
cách luyến ái cho là Ngã 
của mình. Thức Thể A Lại 
Da do có ba nghĩa này, 
nên gọi là Tạng Thức A Lại 
Da. (Xem lại Bát Thức Quy 
Củ Tụng, trang 83, của 
Thích Thắng Hoan giảng 
giải). 

a)- Tạng Thức A Lại 
Da (Sở Tạng) là miếng đất 
bằng chất liệu tâm thức để cho tất cả hạt giống 
thiện ác vạn pháp của tất cả trong ba cõi làm chỗ 
nương tựa sanh khởi. Tâm Địa Tạng Thức A Lại Da 
này nếu như không có thì những hạt giống thiện 
ác vạn pháp của tất cả chúng sanh trong ba cõi 
không biết nương tựa vào đâu để góp mặt trong 
thế gian. Vấn đề này cũng tương tợ như quả địa 
cầu mà chúng ta đang ở là miếng đất phì nhiêu để 
cho loài người và vạn vật cỏ cây sông núi, v.v... 
nương tựa sanh khởi, cho nên Tạng Thức A Lại Da 
được gọi là Tâm Địa. Điều này cũng giống như 
Tạng Như Lai là Tâm Địa của chư Phật chánh báo 
và các cảnh giới y báo chân như pháp tánh của 
các ngài nương tựa hiện khởi. Tạng Như Lai nếu 
như không có thì nhất định không có chư Phật 
chánh báo và các cảnh giới y báo chân như pháp 
tánh trong mười phương ảnh hiện.  

Điều đặc biệt, sự sanh khởi những hạt giống 
thiện ác của vạn pháp trong ba cõi từ nơi Tạng 
Thức A Lại Da khác hơn sự sanh khởi những hạt 
giống của loài người, của vạn vật cỏ cây sông núi, 
v.v... từ nơi miếng đất phì nhiêu của quả địa cầu. 
Sự sanh khởi những hạt giống loài người, của cỏ 
cây sông núi, v.v... nương tựa và phát sanh từ 
miếng đất phì nhiêu vượt lên ra khỏi mặt đất. 
Ngược lại, những hạt giống của vạn pháp trong ba 
cõi lớn lên trong nội tại (tức trong ruột) của Tạng 
Thức A Lại Da và chọn lấy không gian của Tạng 
Thức A Lại Da làm môi trường sống cho tất cả 
pháp, cho nên Tạng Thức A Lại Da là y tha khởi 
(làm chỗ sanh khởi) của vạn pháp; trường hợp 
này cũng giống như các loài thủy tộc, như loài cá, 
v.v... đều lớn lên trong nội tại của khối nước và 
ngoài khối nước không có các loài thủy tộc; cho 
đến loài người lớn lên trong không khí và ngoài 

không khí không có loài người. Khối nước là môi 
trường sống của các loài thủy tộc và không khí là 
môi trường sống của loài người.  

Tạng Như Lai cũng giống như Tạng Thức A 
Lại Da. Chư Phật thuộc chánh báo và các cảnh giới 
thuộc y báo chân như pháp tánh của các ngài đều 
hiện hữu trong nội tại (tức trong ruột) của Tạng 
Như Lai và chọn lấy không gian của Tạng Như Lai 
làm môi trường sống của các ngài. 

Theo Đại Thừa Khởi Tín 
của Hòa Thượng Thiện Hoa 
dịch giải, Tạng Như Lai và 
Tạng Thức A Lại Da đều 
hiện hữu trong nội (tức 
trong ruột) của Tâm Chân 
Như, gọi tắc là Chân Tâm 
và chọn lấy Tâm Chân Như 
làm thể của mình, nên gọi 
Tâm Chân Như là thuộc về 
thể tĩnh. Cũng theo Đại 
Thừa Khởi Tín, Tâm Chân 
Như chính là khối năng lực 
vô tướng bao trùm cả 
không gian của Thế giới 
Chân Như chư Phật trong 
mười phương và cả không 
gian của vạn pháp trong 
ba cõi.   
b)- Phần đông các nhà 
Triết Học Duy Vật cho 
rằng: Tất cả hạt giống vạn 
pháp được tàng trữ và bảo 
trì trong cơ quan sanh lý 

của não bộ để phát sanh,  khi các tế bào lại hoạt 
động thể hiện thì phát khởi tác dụng. 

Lối giải thích này không được chính xác, 
nguyên vì não bộ ước lượng chỉ độ một tấc vuông, 
không độ bền và theo tế bào sanh diệt biến hóa 
luôn để hiện hữu không thể nào tàng trữ và bảo 
trì tồn tại tất cả hạt giống vạn pháp vũ trụ bao la 
khắp cả ba cõi để sanh khởi theo luật nhân quả 
nghiệp báo (Law of Cause and Effect). Lối giải 
thích này không chính xác được thấy trong quyển 
Khái Luận Về Pháp Tướng Duy Thức Học của Đại 
sư Thái Hư, do Thắng Hoan dịch, trang 84 – 85: 
“Thử hỏi não bộ ước lượng chỉ độ một tấc vuông 
thì làm sao có thể bảo trì và tàng trữ những vật 
quá to tát rộng lớn bao la như nhà cửa, vũ trụ, 
biển cả, nước non, v.v... cho đến chỗ rất xa tít mù 
kia có thể nhìn thấy được? Thử hỏi làm cách nào 
mà đem nhà cửa, vũ trụ, biển cả, nước non đã 
nhìn thấy dồn nhét vào não bộ chỉ độ một tấc 
vuông? Giả sử nói rằng: não bộ bảo trì và tàng trữ 
sự vật cũng không khác nào máy nhiếp ảnh thu 
ảnh vào, nhưng máy nhiếp ảnh chỉ thâu được ảnh 
tử hình bóng sự vật mà không thể đo lường được 
vấn đề lớn nhỏ của sự vật. Trường hợp như Nhãn 
Thức thì thấy được và đo lường được vấn đề lớn 
nhỏ của sự vật, nhưng máy nhiếp ảnh thì không 
có khả năng đó. Hơn nữa hình ảnh của máy nhiếp 
ảnh thì lẫn lộn, không theo thứ tự như não bộ.” 
Bao nhiêu dữ kiện đó cũng đủ hứng minh não bộ 
không có khả năng tàng trữ và bảo trì tất cả hạt 
giống vạn pháp. 

c)- Một số người lầm tưởng Thức Tướng A Lại 
Da trong mỗi thân thể con người, trong mỗi thân 
thể chúng sanh hữu tình là Thức chứa. Thức 
Tướng A Lại Da trong mỗi thân thể con người, 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

v.v... là thuộc về Kiến Phần (Phần tác dụng) của 
Thức Thể A Lại Da, gọi là Thức Dị Thục. Bản 
Chất của Thức này chuyển hóa liên tục không 
ngừng nghỉ, nghĩa là Thức này hằng chuyển như 
thác nước đổ xuống dốc để giúp cho chúng sanh 
nẩy nở và phát triển, cũng như kiến phần dòng 
điện của nhà đèn chuyển hóa không ngừng để 
giúp cho các bóng đèn trong mỗi nhà cháy sáng 
lên mãi không bị tắt. Cụ thể như trong mỗi con 
người từ lúc sanh ra cho đến khi già cả cũng 
như trong lúc thức cho đến trong lúc ngủ mê, 
trái tim của họ vẫn nhịp đập liên tục không 
ngừng nghỉ, điều đó chứng tỏ Kiến Phần Thức A 
Lại Da của họ chuyển hóa liên tục để thúc đẩy 
trái tim vận chuyển liên tục không ngừng nghỉ, 
ngõ hầu giúp các cơ năng sinh hoạt cho sự 
sống. Vì bản chất biến động của Thức Tướng A 
Lại Da không thể nào tàng trữ bất một hạt nào 
của chúng sanh và nó cũng không phải là kho 
chứa bất biến. 

d)- Điều đặc biệt, Sở Tạng A Lại Da mặc dù 
tàng trữ tất cả hạt giống thiện ác của tất cả 
chúng sanh trong ba cõi, nhưng trong đó có 
nhiều khu vực (sections) của mỗi chủng loại của 
mỗi cá nhân. Trong kho Sở Tạng A Lại Da, mỗi 
chúng sanh đều có đăng ký một khu vực riêng 
để cất giữ những hạt giống của chúng sanh đó 
do Thức Mạt Na thứ bảy của chúng sanh đó 
quản lý. 

Thí dụ như bao nhiêu hạt giống thiện ác do 
anh A gây tạo qua thân nghiệp, khẩu nghiệp và 
ý nghiệp được Thức Mạt Na của anh A mang vào 
cất giữ ở khu vực của Sở Tạng A Lại Da chính do 
Thức Mạt Na anh A quản lý .  

B)- Phương Diện Thức Tướng: 
Còn Tướng trạng của Thức Tướng A Lại Da 

thì như thế nào? Thức Tướng A Lại Da chính là 
kiến phần, tức là phần tác dụng (activities) của 
Thức thể A Lai Da. Thức Tướng A Lại Da cũng có 
tên là Thức Dị Thục, biến tướng của Thức Thể A 
Lại Da nằm trong ngã tướng và pháp tướng của 
vạn pháp để xây dựng, duy trì sanh mạng của 
vạn pháp hiện hữu và tồn tại trong thế gian. 
Vạn pháp có bao biêu hình tướng khác nhau thì 
Thức Tướng của A Lại Da cũng biến thành theo 
nhiều hình tướng không giống nhau, thí dụ như 
Kiến Phần Thức A Lại Da chung vô nghiệp tướng 
con người thì biến tướng thành Thức Tướng  con 
người, chung vô nghiệp tướng con bò thì biến 
tướng thành Thức Tướng con bò, chung vô 
nghiệp tướng con kiến thì biến tướng thành 
Thức Tướng con kiến, v.v...; Kiến phần Thức A 
Lại Da chung vô nghiệp tướng cỏ cây thì biến 
tướng thành Thức Tướng cỏ cây, chung vô 
nghiệp tướng sum la vạn tượng thì biến thành 
Thức Tướng sum la vạn tượng, v.v... Hiện tượng 
này cũng giống như năng lượng của điện không 
gian, chun vô con người gọi là nhân điện, chun 
vô thú vật gọi là động điện, chun vô cỏ cây 
thiên la vạn tượng gọi là tĩnh điện, chun vô 
bóng đèn gọi là đèn điện, chun vô quạt máy gọi 
là điện quạt máy, chun vô radio gọi là điện 
radio, chung vô truyền hình gọi là điện TV, v.v... 

Thức Tướng A Lại Da đều có mặt trong tất 
cả chúng sanh để duy trì sanh mạng chúng 
sanh hiện hữu trong thế gian, cho nên trong 
Kinh Phật nói: “Tất cả chúng sanh đều có Phật 
Tánh,” nghĩa là tất cả chúng sanh đều có tánh 
Phật. Phật nghĩa là giác ngộ và Tánh nghĩa là 

tánh trí tuệ, kết luận Phật Tánh nghĩa là thể tánh 
trí tuệ giác ngộ của chư Phật. Thức Tướng A Lại 
Da trong tất cả chúng sanh đều có hàm lượng thể 
tánh trí tuệ Đại Viên Cảnh của chư Phật trong 
mười phương. Cũng từ đó trong Kinh Phật nói: 
“Nhất thiết chúng sanh đồng Thành Phật Đạo,” 
nghĩa là tất cả chúng sanh đều có thể thành Phật.    

B)- Vấn đề Y Tha, Y là nương tựa và là đại 
danh từ theo Duy Thức Học là chỉ cho Thức A Lại 
Da thứ tám. Y Tha Khởi nghĩa là vạn pháp trong 
ba cõi phải nương nhờ nơi Thức A Lại Da che chở 
và xây dựng để được sanh khởi và góp mặt trong 
thế gian. Có học thuyết giải thích rằng: chữ Tha là 
đại danh từ chỉ cho Sắc Uẩn và chữ Y Tha nghĩa là 
vạn pháp duyên sanh đều nương nơi Sắc Uẩn để 
hiện khởi trong thế gian. Lập luận đó không được 
chính xác. Bản chất của Sắc Uẩn chính nó không 
thể tự sanh trưởng, không thể tự tồn tại trong thế 
gian, nếu như không có sự hiện hữu của Thức 
Tướng A Lại La (Thức Dị Thục) để duy trì sanh 
mạng, cũng từ ý nghĩa đó Sắc Uẩn trong loài 
người và cỏ cây, đất đá, v.v... không bao giờ ra 
ngoài giá trị như đã trình bày trên. Sắc uẩn trong 
thân thể con người nếu như không có tâm Thức 
hiện hữu thì tự chính nó không có chút cảm giác 
và sắc uẩn trong thân thể con người nếu như 
không có Thức Tướng A Lại Da hiện hữu thì dù cho 
khoa học tân tiến, y dược thần diệu, dinh dưỡng 
sung mãn đến đâu không thể cứu sống một sanh 
mạng đã ra đi. Mạng sống của con người và của 
sắc uẩn chính là nhờ Thức Tướng A Lại Da góp 
mặt để tồn tại, cho nên nhà Duy Thức mới gọi là Y 
Tha Khởi. 

Tóm lại, Tạng Thức A Lại Da, trên mặt bản 
thể luận là Trí Tuệ Đại Viên Cảnh, biến tướng của 
Tạng Như Lai và lấy Tâm Chân Như (Chân Tâm) 
làm thể của mình; trên mặt hiện tượng luận, Tạng 
Thức A Lại Da thuộc về thể động cũng lấy Tâm 
Chân Như làm thể của mình và có giá trị tàng trữ, 
bảo tồn bất biến tất cả hạt giống (chủng tử) thiện 
ác của vạn pháp trong ba cõi, ngoài ra còn làm 
môi trường sống Không Đại để dinh dưỡng cho tất 
cả hạt giống nói trên nẩy nở, phát triển trên luật 
nhân quả nghiệp báo trong thế gian, cho nên nhà 
Duy Thức gọi Tạng Thức A Lại Da là Y Tha Khởi 
Tánh. 

Giai đoạn sanh khởi, tất cả hạt giống thiện ác 
của vạn pháp trong ba cõi đều nương nơi Thức 
Tướng A Lại Da để phát triển. Thức Tướng A Lại 
Da nằm trong Nghiệp Tướng của tất cả vạn pháp 
được gọi là Thức Dị Thục để duy trì sanh mạng 
vạn pháp hiện hữu và tồn tại theo luận nhân quả 
quy định sanh tử. Giá trị của Thức Tướng Da Lại 
Da chính là Phật Tánh được biến tướng từ Trí Tuệ 
Đại Viên Cảnh của Tạng Thức A Lại Da. Chính vì 
tất cả hạt giống thiện ác của vạn pháp trong ba 
cõi nương nơi Thức Tướng A Lại Da để sanh khởi 
và phát triển, cho nên nhà Duy Thức gọi Thức 
Tướng A Lại Da là Y Tha Khởi Tánh. 

 

(còn tiếp) 
 

 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      11 

KHI THẤY TÂM BÌNH ĐẲNG 
 

Nguyên Giác 

Giới lớn nhất là giới bình đẳng. Phải thấy tâm 
bình đẳng. Phải giữ tâm bình đẳng. Hòa Thượng 
Thích Tịch Chiếu đã nói với tôi như thế từ nhiều 
thập niên trước. Bản thân tôi vốn là một kẻ tối dạ, 
nên đã choáng váng ngay từ khi nghe câu nói đó. 
Tôi thấy như dường những lời dạy như thế chỉ có 
trong ruyền thống Phật Giáo Trung Hoa và Việt 
Nam, và đặc biệt là Thiền Tông. Tôi tự nhủ là phải 
học Anh văn để tìm đọc Kinh Phật từ các nguồn 
khác để hiểu tới nơi tới chốn, và cũng vì văn phạm 
tiếng Anh luôn luôn rõ nghĩa, minh bạch hơn. Nơi 
đây, tôi chỉ dám nói là dò theo Kinh điển, không 
dám nói là chứng ngộ gì hết. 

Để thấy tâm bình đẳng là một tiến trình rất 
lâu dài. Thực ra, không có gì bí ẩn hết, bởi vì bài 
Bát Nhã Tâm Kinh đã nói minh bạch rồi, rằng tất 
cả các pháp vốn thực sự bình đẳng trong cái nhìn 
của một hành giả khi thấy năm uần tức là không. 
Nghĩa là, trong tánh Không, hay trong Không 
tánh, không có gì dị biệt nhau giữa ta và người, 
không cách biệt gì giữa người nhìn hoa và hoa 
được ngắm. Chư tổ đã nói như thế. Nhưng từ việc 
tụng bài Bát Nhã Tâm Kinh hàng ngày cho tới khi 
hốt nhiên đốn ngộ là một chặng đường rất dài.  

Dòng chữ mà độc giả vừa đọc là một nghịch 
lý, xin đọc kỹ lại, bởi vì nói rằng từ tụng kinh tới 
khi hốt nhiên đốn ngộ là một chặng đường rất dài. 
Chỉ có nghĩa là, phải chuẩn bị lâu dài, phải có giới, 
phải có định, và phải có tuệ, tới một khoảnh khắc 
thì đột nhiên thấy được thân và tâm của mình 
thực sự là Không, đi đứng nằm ngồi chỉ là một 
khối lung linh hiển lộ của Không, và trong tâm 
vắng bặt mọi nghĩ ngợi tư lường. Nghĩa là, một 
cách tự động, hễ trong tâm vừa chợt khởi lên hình 
ảnh của Đức Phật thì hình ảnh đó được thấy biến 
mất ngay trong cái nhìn của tâm bình đẳng này. 
Nơi tâm rất mực thanh tịnh của tánh Không này 
đã không còn thấy có bờ này hay bờ kia. Khi 
không còn thấy bờ nào nữa, lúc đó là gặp Phật thì 
giết Phật, nhưng vẫn phải giả vờ khuyến tấn người 
tụng kinh và lạy Phật để lấy phước đức. Lúc bấy 
giờ, có khuyên người ngồi tập thở, hay khuyên 
người tập sống tỉnh thức cũng chỉ vì có nhiều 
người chưa đủ duyên để vào cửa Tổ sư. Tuy nhiên, 
nên thấy sẽ có một số người an trụ trong “cái bây 
giờ và ở đây” của thiền tỉnh thức, dễ gặp mối 
nguy khác, rằng họ không chắc gì thấy được ánh 
sáng trí tuệ nơi Bát Nhã Tâm Kinh nói là “vô Khổ, 
Tập, Diệt, Đạo” để phủ nhận pháp Thanh Văn, rồi 
nói là “vô Trí” để phủ nhận pháp của Bồ Tát Đạo 
(vì Trí Tuệ Ba La Mật là tận cùng Lục độ), rồi nói 
là “diệc vô Đắc” để phủ nhận tất cả những quả vị 
giải thoát bởi vì thực tướng là các pháp bình đẳng, 
nơi phiền não và Niết bàn bất dị. 

Nếu có ai hỏi, xin tìm giùm một lời khuyên 
ngắn gọn cho pháp Thiền Tổ Sư, tôi sẽ do dự, vì 
thực sự lời nào cũng có thể gây ngộ nhận. Bởi vì, 

nếu nói là phải nhìn vào tâm để thấy tánh, lập tức 
người nghe sẽ nghĩ rằng có một cái gì đó, nhưng 
hễ nói là phải thấy tánh không, người nghe lại dễ 
nhầm là không, một đối nghịch của có. Đây là trí 
tuệ, là đại trí tuệ, không thể vin vào chữ mà vào 
được.  

Có một chữ rất thường được nói trong Thiền 
Tông: đó là chữ “vô tâm” và chữ này lại mang rất 
nhiều nghĩa. Hiển nhiên, chữ này trái nghịch với 
lời Đức Phật dạy về “tứ niệm xứ” – tức là bốn lĩnh 
vực quán niệm, bây giờ được học giới Tây phương 
thu gọn thành pháp Thiền Tỉnh Thức.  

Chữ “vô tâm” dễ dàng bị hiểu trong nhiều 
nghĩa khác nhau. Trong nghĩa tiêu cực, “vô tâm” 
bị hiểu là thất niệm, là không biết, là mê mờ, là 
vô ý thức, và vân vân. Trong nghĩa đó, hiển nhiên 
là tương đương với vô minh, là lối đi của sinh tử 
luân hồi. 

Trong khi đó, ở mặt ngược lại, các Thiền sư 
dùng chữ “vô tâm” theo nghĩa tích cực, đây là cái 
nhìn tỉnh thức mà không khởi lên bất kỳ tâm nào, 
dù là tâm thiện hay ác (như lời Lục Tổ Huệ Năng 
dạy cho Thượng Tọa Minh). 

Phương pháp Thiền vô tâm ai cũng có thể tập 
được. Độc giả có thể tạm ngưng đọc vài phút để 
thử cái nhìn này. Tức là, tâm thường trực tỉnh 
thức với tâm không biết, tỉnh thức với tâm không 
tác ý, như thế, tất cả những gì khởi lên trong tâm 
đều sẽ tự động biến đi nhanh chóng. Bởi vì bình 
thường, tâm mọi người lúc nào cũng khởi lên niệm 
này, niệm kia. Khi tâm thường trực tỉnh thức với 
vô niệm, sẽ không thấy bờ này hay bờ kia trong 
tâm, sẽ thấy không có niệm tham sân si nào khởi 
lên trong tâm đồng thời cũng không thấy có niệm 
giải thoát nào trong tâm – nơi đó, là bình đẳng. 
Nơi đó, không gọi tâm là có, cũng không gọi tâm 
là không. 

Tiếng Anh dịch ra cũng mơ hồ. Ngài Suziki 
dịch “vô tâm” là “no mind,” nghĩa là đúng từng 
chữ. Nhưng nếu bạn tìm đọc nhiều sách hơn, sẽ 
thấy có những cách dịch khác hơn. Thiền sư Gil 
Fronsdal dịch là "not-knowing." Trong khi đó, các 
Thiền sư người Hoa Kỳ bản xứ theo truyền thống 
Thiền Tông Đại Hàn dịch là “don’t know mind” và 
các vị này đã giải thích Thiền pháp “don’t know 
mind” tràn ngập trên các video YouTube.  

Chúng ta không nên chấp vào cách dùng chữ, 
vì chữ có khi không nói rõ nghĩa. Bản thân tôi lại 
không giỏi tiếng Anh như người Mỹ bản xứ, nên 
không dám nói là cách dịch nào thích nghi hơn. 
Tốt nhất, bạn nên xem như chữ nào dịch cũng 
đúng, nhưng chắc chắn là không có nghĩa tiêu 
cực, không có nghĩa là tâm mê mờ hay thất niệm, 
mà chỉ có nghĩa tích cực, đó là tỉnh thức thường 
trực với tâm không biết (bởi vì hễ biết, là bít lối 
của tâm liền…). 

Đức Phật nói gì về pháp Thiền của vô tâm? 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Đức Phật gọi đây là pháp Thiền Vô Tướng. Trong 
Kinh SN 22.80, Đức Phật dạy chư Tăng ni rằng 
hoặc là tu Tứ niệm xứ, hoặc là tu Thiền vô tướng 
thì đều sẽ đoạn diệt không có dư tàn.  

Trong Kinh SN 47.9, Đức Phật kể rằng, bấy 
giờ bệnh trầm trọng khởi lên, thân thể đau đớn, 
Ngài mới dùng Thiền Vô Tướng bằng cách "không 
tác ý" để cơ thể dứt những cơn đau: "Này Ananda, 
chỉ trong khi Như Lai không tác ý đến tất cả 
tướng, với sự diệt trừ một số cảm thọ, chứng và 
an trú vô tướng tâm định, chính khi ấy, thân Như 
Lai được thoải mái.” 

Trong Kinh vừa dẫn, Ngài Bodhi dịch là: 
“nonattention to all signs” và ngài Sujato dịch là: 
“not focusing on any signs” và ngài Minh Châu 
dịch là "không tác ý đến tất cả tướng." 

Tất cả cách dịch đó trong Kinh Pháp Bảo Đàn 
đều có thể hiểu tùy ngữ cảnh là: vô tâm, vô niệm, 
vô tướng… Tức là, tỉnh thức nhìn vào tánh Không 
của tâm, nơi lìa cả có với không, nơi lìa tham sân 
si mà cũng không bận tâm với giải thoát. 

Có chỗ nào Đức Phật nói cụ thể là vô niệm 
hay không? Câu hỏi này có vẻ trái nghịch với 
truyền thống, vì chúng ta thường nghe là những 
lời dạy về niệm thân, niệm thọ, niệm tâm, niệm 
pháp... Vậy mà Đức Phật từng dạy cụ thể là vô 
tâm, vô niệm, và gọi đó là pháp ngắn gọn. 

Trong Kinh SN 22.64, ghi lại rằng: 
"Một vị tỳ khưu đến gặp Đức Thế Tôn và thưa 

với Ngài: 'Kính bạch Thế Tôn, con xin Đức Thế Tôn 
dạy cho con Giáo pháp ngắn gọn…' 

 Đức Phật dạy: 'Này Tỳ khưu, khi khởi niệm, 
ngươi sẽ bị Ma vương trói buộc; không khởi niệm, 
ngươi sẽ giải thoát khỏi Ác ma.” (“Bhikkhu, in 
conceiving one is bound by Mara; by not 
conceiving one is freed from the Evil One.”)   

Bạn có thể giữ tâm tỉnh thức với vô niệm, hay 
với tâm “không biết” (cách dịch sau là dựa vào lời 
của Bồ Đề Đạt Ma, khi trả lời Lương Vũ Đế). Pháp 
Thiền này còn gọi là không y chỉ vào bất cứ gì hết. 
Và Đức Phật trong Kinh AN 11.9 gọi đây là Thiền 
pháp của tuấn mã, với lòng ngây thơ vô cùng tận, 
các vị này không tác ý gì hết, không khởi tâm gì 
hết, không dựa vào bất kỳ đất nước lửa gió, không 
dựa vào bất kỳ tầng thiền nào hết, và nơi tâm 
“không biết” thì vô lượng tham sân si rụng sạch. 
Trước Kinh dẫn trên, có 2 Kinh (Kinh AN 11.7, 
Kinh AN 11.8) cũng nói rằng có Thiền pháp 
“không y chỉ vào đâu,” và Thiền pháp này đều 
không hề tác ý gì về cả thân và tâm và về tất cả 
những gì khác. 

Nơi pháp Thiền này, khi bạn thấy hiển lộ tánh 
không, bạn sẽ thấy đó chính là bản tâm, vì bản 
tâm không gọi là có, không gọi là không, tuy là xa 
lìa tham sân si nhưng lòng từ bi lặng lẽ vẫn khởi 
lên vì thương xót mình và tất cả chúng sanh trước 
giờ vẫn mê mờ. Khi bạn thấy bản tâm là tánh 
không, lúc đó một kinh nghiệm hiển lộ: bạn là tất 
cả những hình ảnh được thấy, bạn là tất cả những 
âm thanh được nghe, bạn nhìn thấy người đối diện 
và chung quanh chính là bạn, bạn nhìn thấy tất cả 
núi sông cây rừng chính là bạn.  

Tất cả đều là bản tâm, một sân khấu khổng lồ 
trước mắt hiển lộ, là khi một hớp mà uống trọn cả 
dòng sông. 

Bấy giờ, bạn sẽ hiểu Kinh Phật dưới mắt Thiền 
Tông. Như trong Kinh SN 35.23, Đức Phật nói về 
toàn bộ thế giới này rằng: “Và, này các Tỷ-kheo, 

tất cả là gì? Mắt và cái được thấy, tai và cái được 
nghe, mũi và cái được ngửi, lưỡi và cái được nếm, 
thân và cái được chạm xúc, tâm và cái được tư 
lường. Đây được gọi là tất cả. Này các Tỷ-kheo, 
nếu có người nào nói như sau: ‘Sau khi đã bác bỏ 
tất cả điều này, tôi sẽ làm hiển lộ tất cả điều 
khác’ – đó chỉ là sự khoác lác hư dối.” 

Nơi đây là bình đẳng. Tất cả thế giới chỉ là 
những gì hiển lộ nơi bản tâm. Và nơi đây, là trí 
tuệ vô cùng tận, là khi tâm bật sáng, tâm thường 
trực tỉnh thức với tâm không biết, với tâm không 
tác ý, với tâm vô tâm, với tâm vô niệm, nơi không 
chút bụi dính vào. 

KHÔNG ĐỀ 1 

 

Một ngày xa phố viếng rừng 

Mà nghe tiếng nước gọi từng tiếng non 

Mà nghe “nước chảy đá mòn” 

Ta quên ta giữa đời còn bể dâu... 
 

 

KHÔNG ĐỀ 2 

 

Suối thầm thì, suối ngân reo 

Hình như tiếng suối qua đèo quanh co 

Gió về gửi chút thơm tho 

Ta nghe vô nhiễm hẹn hò vô ưu!... 
 

 

TRẦN HOÀNG VY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      13 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT 
LIÊN CHÂU 

 

DIỄN VĂN BẾ MẠC NGÀY VỀ NGUỒN LẦN THỨ 13 

(Từ ngày 17 đến 20 tháng 8 năm 2023) 
TẠI CHÙA KHÁNH ANH, PHÁP QUỐC 

của Trưởng lão Hòa Thượng Thích Tín Nghĩa, Chủ 
tịch Hội Đồng Điều Hành GHGVNTN Hoa Kỳ 

 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Kính bạch chư Trưởng lão 

cùng chư tôn thiền đức Tăng 
Ni tham dự Lễ Bế Mạc Ngày 
Về Nguồn - Hiệp Kỵ Lịch Đại 
Tổ Sư lần thứ 13 hôm nay, 

Kính thưa quý thiện nam 
tín nữ gần xa, 

Kính thưa chư liệt vị, 
Thấm thoát mà 4 ngày 

tương ngộ đã trôi qua. Trong 
những ngày ấy, chúng ta từ 
hàng trưởng lão tỳ-kheo cho 
đến hàng tân tỳ-kheo, tỳ-

kheo-ni, sa-di, sa-di-ni đều 
đã biểu hiện sự hòa kính, 
tương thuận trong sinh hoạt 
chung của đại chúng. Đây là 
điểm cốt lõi để làm trang 
nghiêm Tăng-đoàn theo lời 
Phật dạy, cũng như theo Giới 
Luật và các nguyên tắc sinh 
hoạt tập thể yết-ma tăng. 

Chương trình sinh hoạt 
của 4 ngày qua, tập trung 
vào 3 chủ đề là:   

a) Lễ Hiệp Kỵ Lịch Đại Tổ 
Sư – Ngày Về Nguồn của 
Tăng Ni Việt Nam Hải Ngoại;  

b) Lễ Húy kỵ lần thứ 10 
Giác linh cố Trưởng lão Hòa 
thượng Thích Minh Tâm; và  

c) Đại giới đàn Minh Tâm.  
Tuy rằng chương trình đưa ra 3 chủ đề nhưng 

đều gom về một mối, với sự liên quan mật thiết 
nói lên ý nghĩa của Ngày Về Nguồn, tri ân và truy 
tán công hạnh của Lịch Đại Tổ Sư, của chư vị tôn 
sư mà chúng ta trực tiếp hoặc gián tiếp thọ nhận 
ân giáo dưỡng — đặc biệt là Tăng Ni Việt Nam tại 
hải ngoại với sự lãnh đạo thiện xảo và đức độ của 
Cố Trưởng lão Hòa thượng Thích Minh Tâm. 

a) Ngày Về Nguồn – Hiệp Kỵ Lịch Đại Tổ 
Sư: Được chư vị đại diện Tăng đoàn của nhiều 
quốc gia, đã hội họp và quyết định luân phiên tổ 
chức hàng năm kể từ năm 2007, đến nay đã được 
16 năm;  nhưng do quyết định của Đại Tăng trong 
Ngày Về Nguồn thứ 11 tại Tu viện Phổ Đà Sơn 
Canada năm 2016 là sẽ tổ chức 2 năm một lần, 
cùng với sự đình chỉ 2 năm vì đại dịch, nên năm 

nay là lần thứ 13 chứ không phải thứ 16. Ngày Về 
Nguồn được tổ chức nhằm tạo cơ hội cho sự tương 
ngộ của Tăng Ni Việt Nam để cùng nhớ ơn Thầy-

Tổ, trao đổi, hàn huyên, học hỏi kinh nghiệm 
hoằng pháp từ tăng lữ bốn phương; cũng là dịp để 
ôn tập giới luật, tái tạo năng lượng tu tập hành trì 
trong môi trường tập thể Thanh Tịnh Tăng để có 
thể vững chãi tiếp nối mạng mạch Phật Pháp. 

b) Lễ Húy kỵ Cố Trưởng lão Hòa thượng 
Thích Minh Tâm: Là để nhớ về công hạnh truyền 

bá rất sâu rộng và ảnh hưởng 
dài lâu của Người tại hải 
ngoại. Mấy mươi năm có mặt 
ở ngoài nước, cố Trưởng lão 
Hòa thượng đã luôn đặt nặng 
vấn đề hoằng pháp, giáo dục, 
và đặc biệt là việc xây dựng 
cơ sở, tự viện, mà Người 
thường nói là “kiến pháp 
tràng ư xứ xứ”, tức là xây 
dựng đạo tràng khắp nơi, 
nhằm tạo điều kiện hoằng 
pháp và tu tập cho Tăng Ni 
và Phật tử xa quê cũng như 
cư dân bản xứ. Các tự viện 
Phật giáo Việt Nam ở Châu 
Âu, theo sáng kiến và chủ 
tâm của Người, đều được đặt 
dưới tiêu đề Giáo Hội Phật 
Giáo Việt Nam Thống Nhất, 
và tên chùa thì được đặt theo 
đạo hiệu của chư vị tiền bối, 
tổ sư, ân sư có ảnh hưởng to 
lớn cho nền Phật Việt, đó là 
các chùa Khuông Việt, Vạn 
Hạnh, Khánh Anh, Thiện Hòa, 
Đôn Hậu, Trí Thủ, v.v...  Đạo 
hiệu của những vị Tổ sư, 
Thiền sư Việt Nam được trải 
rộng khắp các quốc gia để 
trăm năm sau, người ta còn 

nhớ là có một nền Phật giáo Việt Nam hoằng 
truyền nơi hải ngoại, mà một trong những vị tiên 
phong cuối thập niên 1970, đầu thập niên 1980, 
chính là Cố Trưởng lão Hòa thượng Thích Minh 
Tâm. 

c) Giới đàn Minh Tâm: Được tổ chức trang 
nghiêm tại Chùa Khánh Anh, trong dịp Ngày Về 
Nguồn năm nay, cũng không nằm ngoài ý nghĩa 
“truyền đăng tục diệm”, tức là từ ân đức của Lịch 
Đại Tổ Sư truyền xuống Cố Trưởng lão Hòa thượng 
Thích Minh Tâm, chư vị giới tử hôm nay được tiếp 
nhận giới pháp và sẽ là những truyền nhân của thế 
hệ mới, thừa tiếp sứ mệnh hoằng pháp lợi sinh của 
các bậc tiền nhân, mà đạo hiệu của Cố Trưởng lão 
rất là xứng đáng để được khắc ghi trong đại giới 
đàn này. 

Kính thưa chư liệt vị, 

TRUYỀN ĐĂNG TỤC DIỆM 

Sa môn Thích Tín Nghĩa 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 



 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

WAKA (62) 
 

harukaze no 

hana o chirasu to 

miru yume wa 

sametemo mune no 

sawagu nari keri 
 

TÂY HÀNH PHÁP SƯ  
西行法師, 1118-1190) 
 

 

In my dream i saw 

the spring wind gently shaking  
blossoms from a tree 

and even now, though i’m awake 

there’s motion, trembling in my chest. 
 

Có một lần trong mơ 

gió mùa xuân tôi thấy 

thổi qua cành đào tơ 

trái tim tôi từ đấy 

thổn thức đến bây giờ. 
 

  

PHÁP 
HOAN 

dịch Việt 
 

(từ bản dịch tiếng 
Anh, nguyên tác 
thơ của Saigyō 
Hōshi Artwork: 
Saigyo admiring 
mount Fuji) 

 

Nhìn lại hình ảnh trang nghiêm 
của Tăng đoàn hôm nay, chúng tôi 
thật vô cùng hoan hỷ đồng thời có 
niềm hy vọng đối với các thế hệ Tăng 
Ni trẻ kế thừa. Sau 4 ngày với những 
khóa lễ tụng niệm, tụng giới, chúc tán 
thù ân, hội thảo về hành trạng chư vị 
Tăng Ni tiền bối hữu công, và đặc biệt 
là việc truyền trao và tiếp nhận giới 
pháp qua Đại giới đàn Minh Tâm, quý 
vị Tăng Ni trẻ đã biểu lộ những hoài 
bão và thao thức sâu xa đối với việc 
hoằng dương Phật Pháp nơi xứ người. 
Quý vị đã cho chúng tôi niềm tin về 
sự bất hoại của Chánh Pháp. 

 

Với cảm nhận và niềm tin như 
thế, chúng tôi xin nhắc lại một pháp 
trong Bảy Pháp Bất Thoái mà Phật chế 
định cho Tăng-đoàn: “Tụ hội trong 
hòa hợp, giải tán trong hòa hợp”.  
Vâng, đúng như thế, bản thể của 
Tăng đoàn đã được thắp sáng trong 
những ngày qua nhờ sự tụ hội trong 
hòa hợp, và giờ này, chúng ta chuẩn 
bị cho sự giải tán trong hòa hợp. Giải 
tán nhưng luôn giữ lại trong nhau 
chân tình pháp lữ và sứ mệnh hoằng 
pháp thiêng liêng của hàng Trưởng Tử 
Như Lai trong cõi đời uế trược này. 

Với niềm tri ân và cung kính, xin 
nghiêng mình đảnh lễ hiện tiền thanh 
tịnh Tăng-già, và xin long trọng tuyên 
bố Bế mạc Ngày Về Nguồn lần thứ 13 
năm nay. 

 

Nam mô Thành tựu Trang nghiêm 
Công đức Phật 

 

Sa môn Thích Tín Nghĩa 

Trưởng lão HT Thích Tín Nghĩa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      15 

Con người muốn nói gì với con người? Nói 
bằng lời nói hay nói bằng hành động. Nhắn nhủ 
với nhau bằng suy tư, hay bằng ý nghĩ, tất cả đều 
có kết quả. Bình an. Hạnh phúc. Hay tàn phá. Hủy 
diệt. Một tiến trình sống của loài người có đủ 
những cảm giác ấy. Ngày hôm nay, thế giới con 
người đang đắm chìm trong biển lửa của tham 
vọng. Quyền lực chưa đủ. Bá quyền chưa đủ, mà 
là cái gì nằm gọn trong túi áo. Nằm gọn trên bàn 
tay. Khống chế bởi năm ngón. Con người muốn 
nói với bằng vũ khí. Đầu đạn hạt nhân. Hay sức 
mạnh kinh hoàng của virus. Nhưng tiếc thay, lòng 
tham vọng luôn có hai mặt, giết người, cũng lại 
giết mình.  Hại người cũng lại hại mình. Sao ta 
không cho nhau tình thương và sức sống. Giá trị 
và tiềm năng. Chất liệu và niềm tin hướng 
thượng, để cho trái đất có mầu xanh, núi rừng và 
ruộng đồng có mầu xanh. Khi mà trái đất có mầu 
xanh thì trái đất khỏe. Trái đất nhiều sức sống. 
Trái đất không bị bịnh. Không bị nhiễm ô virus.  
Trái đất sẽ cho loài người nhiều lợi lạc: kim cương, 
hột xoàn. Vàng, thau, chì, kẽm… Mỏ dầu, mỏ 
than, tài nguyên thiên nhiên vô tận… Hạt trai, 
ngọc quí, linh dược ngàn năm. Một đất trời đồ ăn, 
nước uống không tính kể. Nhưng có lẽ, trái đất có 
quá nhiều của báu, nên làm cho lòng người càng 
tham hơn. Hãm hại nhau nhanh hơn. Ác độc hơn, 
làm cho trái đất úa mầu. Khô cằn. Dãy dụa sắp 
chết. Vì đau mình bởi đầu đạn hạt nhân. Vì bom 
nguyên tử. Và bao nhiêu thứ hóa chất khác làm tê 
liệt trái đất, hết chất phì nhiêu, dinh dưỡng. Sao 
ta không thương trái đất này mà đang tâm làm 
tổn hại. Trong nhà Phật có một vị Bồ Tát mang 
tên đất. Bồ Tát Địa Tạng. Tạng đất. Một khối đất. 
Một kho đất. Một trái đất. Một quả địa cầu đất. Bồ 
Tát Đất nuôi lớn, gìn giữ tất cả vạn loại sinh linh. 
Bồ Tát Đất có lời Phát nguyện: 

Chúng sanh độ tận 

Phương chứng Bồ Đề 

Địa ngục vị không 

Thệ bất thành Phật. 
Dịch: 

Độ hết chúng sanh 

Mới chứng Bồ Đề 

Địa ngục chưa không 

Thề chẳng thành Phật. 
 

Đốt rừng. Đốn cây làm đất trơ trọi. Đất mất 
người bạn đồng hành. Đất mất bóng mát. Đất mất 
nước trong. Đất khô. Đất lở. Đất oằn mình con 
người biết không? Bao nhiêu gốc rễ bứng về làm 
bàn, làm ghế làm vật dụng xa hoa. Làm sang. 
Làm giàu, cho ta, phó mặc cho đất lấy gì vững 
chắc. Lấy gì bám víu một khi cây rừng đốn hết. 
Đốn hết cổ thụ không còn. Rừng già tiêu tan. Mưa 
nguồn đổ xuống thì nước bám vào đâu, do vậy 
mà nước tuôn xuống bình nguyên. Xuống ruộng 
đồng. Xuống nhà dân làng xóm. Tạo thành nước 

lũ. Nạn lụt mênh mông. Nhà trôi. Người trôi. Súc 
vật trôi. Người dân đói khổ. Cảnh đời lầm than. 

Hai cái đầu nhô lên mái nhà 

Mặt mày sợ hãi nước bao la 

Không Cha, không Mẹ, không hàng xóm 

Không cả tình thương chút ruột rà. 
 

Đêm khuya nghe tiếng nước về 

Ào ào phá vỡ con đê trên nguồn 

Nước tràn, nước ngập, nước tuôn 

Màn trời chiếu đất thảm thương dân mình. 
 

Núi rừng có mầu xanh, thì chim muông về 
làm tổ. Ca hót líu lo. Làm cửa làm nhà cho bao 
loài sinh vật. Loài có cánh. Loài có chân. Loài 
không chân… Chúng xây dựng xóm làng, thành 
ấp, làm thành một thế giới thiên nhiên, tự nhiên. 
Một xã hội loài vật có tôn ti trật tự. Chúng biết 
bảo vệ cho nhau, giữ gìn sự sống. Xã hội loài ong, 
có trật tự. Việc ai nấy làm một cách cặm cụi. Xã 
hội loài mối. Xã hội loài kiến. Chúng làm thành 
quốc gia độc lập. Kiên trì và tích cực. Loài nai, loài 
khỉ sống từng đàn, hợp quần. Trâu nước. Sơn 
dương… nhiều nhiều và thật nhiểu sự sống được 
tích lũy, nuôi dưỡng trong núi rừng mầu xanh ấy. 
Vậy mà hôm nay bom đạn được đổ xuống cày xới, 
núi rừng, làm cây khô tróc gốc. Lá khô. Cành khô. 
Rễ khô. Mục nát. Cháy nám thân hình, cháy đen 
thành than. Mới chiều nay, nhìn về miền núi xa 
thấy một dãy rừng cây xanh bát ngát, mà qua 
ngày sau thấy cánh đồng đất đỏ nhấp nhô. Bom 
đạn đã cày xới, đã hủy diệt mầu xanh, chỉ một 
đêm thôi, hoang tàn, mộ địa. Hận thù đã trút 
xuống núi rừng xanh. Hay các vùng cao nguyên. 
Tây nguyên giờ này chỉ còn những vùng đất đỏ. 
Bụi đỏ mà thôi. Biển có mầu xanh, cho ta tôm cá. 
Ngọc trai, thất bảo tiềm ẩn dưới đại dương. Biển 
xanh có gió mát nên thơ. Có sóng rì rào chiều về 
nơi miền thùy dương cát trắng. Từ hải đảo xa xôi, 
dệt thành danh lam thắng cảnh. Đây là Hà Tiên 
chiều về trên bến đỗ. Mầu nước xanh lơ, bãi cát 
xuôi dòng. Một cảnh thái bình, yên vui, dân chài 
dư sức sống. Một vịnh Hạ Long tuyệt tác, bút tích 
thánh thần, được xây dựng bởi tạo hóa. 

Ruộng đồng mầu xanh, cho hương thơm mầu 
lúa sạ. Lúa chín ngập đồng, dân làng ấm no. Đêm 
đêm tiếng hát câu hò. Ánh trăng mười sáu con đò 
bến quê. Thanh bình đường làng chen lá cỏ. Dân 
quê chất phác tay lấm, chân bùn, đã làm nên cuộc 
sống, êm đềm như chiều về trên cánh đồng xanh. 
Em bé mục đồng thả diều trời gió thổi. Ngồi lưng 
trâu tiếng sáo vi vu. Ấy là cánh đồng xanh miền 
quê thái hòa. Ấy vậy mà có lắm khi ruộng sâu nứt 
nẻ, bờ đê mất dòng nước trong xanh. Đất cày lên 
sỏi đá. Còn gì mầu xanh của cánh đồng lúa năm 
xưa. Tàn phá thiên nhiên. Tàn phá trái đất, hậu 
quả sẽ khôn lường. Con người phải biết thương 
mầu xanh trái đất. 

 Lòng trong sao tạc 

  

NGUYÊN SIÊU 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Con sâu rọm nép mình dưới chiếc lá xanh. 
Con ốc sên ủ mình trong khóm cỏ xanh. Và con 
chim sẻ đang kêu chim chíp trên cành lá xanh. 
Một sức sống mãnh liệt được mầu xanh che chở. 

Lòng Từ Bi của Phật cũng mầu xanh: Đức 
Phật sinh ra dưới gốc cây vô ưu, trong vườn 
Lâm Tì Ni, một vườn đầy cây cối, hoa lá mầu 
xanh. Đức Phật xuất gia, tu khổ hạnh trong 
rừng già. Dưới những gốc cây của vùng thung 
lũng Himalaya xanh mướt. Đức Phật tham thiền, 
nhập định dưới gốc cây bồ đề cành lá xanh tươi. 
Đức Phật chuyển pháp luân dưới gốc cây bồ đề 
trong vườn Lộc Uyển, thuyết kinh Tứ Diệu Đế, 
độ năm anh em ông Kiều Trần Như. Vườn nai lá 
cỏ xanh mầu. Mầu xanh của sức sống tiến trình 
đạo lộ giải thoát. Đây là Khổ các con phải biết. 
Đây là Tập các con phải dứt. Đây là Diệt các con 
phải chứng. Đây là Đạo các con phải tu. Đức 
Phật thuyết pháp độ sinh suốt 49 năm dưới 
những gốc cây. Khi thọ thực. Khi tham thiền. 
Khi thuyết pháp hóa độ, giảng dạy cho hàng 
thính chúng. Ngày chỉ ăn một bữa dưới gốc cây. 
Tối ngủ một lần dưới gốc cây. Lá cây xanh che 
mưa, chở nắng. Núi rừng xanh làm tịnh thất tu 
trì. Cuộc sống của Phật không xa rời mầu xanh, 
mà hòa đồng với mầu xanh để dập tắt nỗi khổ 
của nhân thế. Giữa cánh đồng ruộng xanh Phật 
hóa độ người bà la môn điền chủ và 500 tay 
cày. Trên con đường mòn hoang vu mầu xanh 
Phật hóa độ anh chàng Vô Não. Nơi vườn xoài 
xanh Phật thọ ký cho nàng kỹ nữ Ampabali đi tu 
chứng đắc quả thánh. Bên vệ đường đi lúa mạ 
xanh lặc lìa, Phật hóa độ cho anh chàng gánh 
phân Nan Đề sống đời tăng đoàn và đắc quả A 
La Hán, thi triển thần thông… Suốt 49 năm Phật 
sống với mầu xanh. Cuối cùng, Phật nhập Niết 
Bàn trong khu rừng sa la, hoa nở đầy cành. Lá 
xanh rợp mát. Phật vào Vô Dư Niết Bàn. Cánh 
rừng mầu xanh sa la tiễn đưa Phật. Tịch nhiên. 
Trầm hùng. Rợp mầu xanh của trời đất. Giá trị 
của mầu xanh vô cùng. 

 

Rặng trúc vàng tắm mình trong nắng sớm 

Bóng chim qua tịch lặng chốn đồi tây. 
Tiếng nước chảy trong vò nghe thấp thỏm 

Nhịp thời gian trôi con nước vơi đầy. 
 

Ngồi thở nhẹ để thấy mình thanh thản 

Mặc cho đời bươn bả lắm thị phi. 
Người ơi! giữ lòng hai chữ Từ Bi 
Khắc vào vách đá nghìa nghì sắt son. 
 

Nền văn hóa đẹp là nền văn hóa mầu xanh. 
Nền văn hóa giác ngộ. Tôi. Người. Tất cả hãy 
cấy hạt mầm mầu xanh vào những mảnh đất 
tâm của mình. Vì mầu xanh là sức sống. Mầu 
xanh là hy vọng. Hy vọng thành người tốt. 
Thành người chân, thiện, mỹ, vun quén và 
trưởng thành. Sáng nay, chú mặc chiếc áo mầu 
xanh, bước chân ra vườn, thấy cây lá mầu 
xanh. Hoa cỏ mầu xanh. Ngước mặt nhìn trời, 
bầu trời xanh lơ. Mặt đất xanh rờn, vun trồng 
bao sức sống. 

 

Ngồi bó gối bên chồng sách cũ 

Màng nhện giăng bên vách tường rêu 

Nhện và sách gặm mòn dòng chữ 

Mưa sáng nay, nắng táp buổi chiều. 

NHỚ CHA 

 

Cứ mỗi khi thao thức 

nhớ Ba từng mỏi mòn 

Khi con rơi xuống vực 

Cha đau nhiều hơn con 

 

Nhớ ngày xưa thơ bé 

Con bệnh Ba ngồi chăm 

Ba ân cần nhỏ nhẹ 

giúp cho con khỏe dần 

 

Con lớn thành thiếu nữ 

Ba vui nhìn con ngoan 

Khi con thành thiếu phụ 

Ba thương con lỡ làng 

 

Khi đời sang dâu bể 

Ngày vui chẳng tày gang  
Ngày buồn nhiều vô kể 

Ba ra đi nhẹ nhàng 

 

Ba của con vui vẻ 

Cuối đời thành lặng thinh 

Cuối đời trong vắng vẻ 

Ôi thế cuộc định hình!  
 

Ba của con vẫn thế 

Trong tưởng nhớ của con 

Ba mỉm cười rất trẻ 

Với tình thương mãi còn. 
 

 

QUY HỒNG  
(Tháng 7, 2023) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      17 

Chánh kiến tức nhận thức và quan điểm 
đúng đắn, khế hợp chân lý là một chi phần quan 
trọng trong giáo pháp Bát Thánh đạo của Thế 
Tôn. 

Sở dĩ chánh kiến được xếp hàng đầu vì nó có 
vai trò định hướng, dẫn dắt hành giả đi đúng lộ 
trình và từng bước xóa tan vô minh để chứng đạt 
các Thánh vị. Trong tu hành và phụng sự, theo 
Thế Tôn, nếu không có chánh kiến thì lập tức rơi 
vào tà kiến, đã ‘tà kiến là ác, không lành’ và 
những gì được dẫn dắt bởi tà kiến thật ‘không 
đáng quý’, ‘không nên ưa thích’. 

Chánh kiến là những gì? Căn bản là: Nhận 
thức rõ và tin sâu vào quy luật Nhân quả-Nghiệp 
báo; Tin hiểu sâu sắc vào Bốn Thánh đế; Thấy rõ 
thực tính Duyên khởi của các pháp; Các pháp đều 
do Duyên sinh nên vô thường, vô ngã. Ngoài ra, 
những nhận thức và quan điểm được xác chứng 
thông qua các dấu ấn Chánh pháp như Vô thường
-Khổ-Vô ngã cũng được gọi là Chánh kiến. Những 
nhận thức và quan điểm ngược lại thì lập tức rơi 
vào tà kiến, dẫu nhân danh bất cứ ai hay bất kỳ 
kinh sách nào. 

“Một thời Phật ở nước Xá-vệ, rừng Kỳ-đà, 
vườn Cấp Cô Độc. Bấy giờ Thế Tôn bảo các Tỳ-

kheo: 
- Chúng sanh tà kiến, sự nhớ nghĩ, quy 

hướng, và các hành khác của họ đều không đáng 
quý. Người thế gian không (nên) ham thích. Vì 
sao thế? Vì tà kiến ấy chẳng lành. Ví như có hột 
trái đắng. Nghĩa là hột trái đắng, rau đắng, hột 
rau đay, hột tất-địa-bàn-trì và các hột đắng khác. 
Nếu ở trên đất tốt trồng các hột này, sau đó nảy 
mầm vẫn đắng như cũ. Vì sao thế? Vì hột này vốn 
đắng. Chúng sanh tà kiến này cũng như thế. Việc 
làm của thân hành, khẩu hành, ý hành, sự quy 
hướng, nghĩ nhớ và các hạnh khác của họ, tất cả 
không đáng quý. Người thế gian không (nên) ham 
thích (ưa chuộng). Vì sao vậy? Vì tà kiến là ác, 
không lành. Thế nên, các Tỳ-kheo, nên trừ tà 
kiến, tập hành chánh kiến. Như vậy, này các Tỳ-

kheo, hãy học điều này! 
Bấy giờ các Tỳ-kheo nghe Phật dạy xong, vui 

vẻ vâng làm”. 
(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập I, phẩm 17. An 

ban [2], VNCPHVN ấn hành, 1997, tr. 232) 
 

Phật giáo truyền vào Việt Nam đã trên dưới 
2000 năm. Trải qua nhiều thăng trầm biến thiên 
của lịch sử đất nước, cộng với quá trình tiếp biến, 
giao lưu, hội nhập với văn hóa bản địa trong tinh 
thần phương tiện đã tạo nên một Phật giáo Việt 
Nam với những bản sắc đặc thù. Dấu ấn dung 
thông tam giáo (Phật-Lão-Khổng) trộn lẫn những 

tín ngưỡng, tập tục của văn hóa bản địa hiện vẫn 
tồn tại rõ nét trong nhiều lĩnh vực của Phật giáo 
Việt Nam hiện nay. 

Vậy Phật giáo Việt Nam nói chung hay cá 
nhân mỗi người con Phật Việt nói riêng, có ai đã 
từng tự hỏi: Những nhận thức và quan điểm nào 
vốn không phải của Phật giáo đang tồn tại não 
trạng của Tăng Ni, những tập tục dân gian nào 
đang hiện hữu trong chùa chiền Việt là phi chánh 
kiến? Nếu đó là pháp phương tiện thì cũng cần 
nhớ rằng, phương tiện chỉ mang tính thời điểm, 
giai đoạn mà thôi. Qua các thời điểm và giai đoạn 
lịch sử nhất định thì phương tiện kia có thể dẹp 
bỏ. Đã không bỏ phương tiện mà còn nhận lầm là 
cứu cánh là một tà kiến tai hại. 

Thiết nghĩ, Tăng Ni và Phật tử Việt Nam cần 
bình tâm để phát huy tuệ giác nhằm thấy rõ 
những tầm gửi tà kiến đang đeo bám trên đại thọ 
bồ đề. Nhìn từ xa, cây bồ đề có vẻ sum sê xanh 
tốt nhưng xem kỹ nếu có quá nhiều tầm gửi thì 
sớm muộn gì cây bồ đề kia sẽ héo úa, thậm chí 
phải chết khô, ngã gục. Thế Tôn đã dạy, hạt đắng 
dù có trồng trên đất tốt thì kết quả vẫn là nhiều 
hạt đắng hơn mà thôi. Ở đây, tà kiến chính là hạt 
đắng. Nhận thức và quan điểm sai Chánh pháp, tà 
kiến thì dẫu có dốc hết sức, hết lòng; dẫu có nhân 
danh Phật sự hay gì gì đi chăng nữa thì tà kiến 
cũng ‘không đáng quý’, ‘là ác, không lành’. 

Vì thế, cần trau dồi pháp học và pháp hành 
để phát huy Chánh kiến. Có Chánh kiến rồi thì 
chúng ta cần nêu cao Bi-Trí-Dũng, mạnh dạn xóa 
bỏ tà kiến. Cũng như phát hiện ra tầm gửi thì cần 
nhanh chóng cắt bỏ để cho bồ đề ngày càng lớn 
mạnh hơn. 

 NÊN TRỪ TÀ KIẾN, 
TẬP HÀNH CHÁNH KIẾN 

 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

KIẾP SƠ  
 

Một thoáng đi về ở kiếp sơ, 
Cõi ấy hư không không bến bờ. 
Không trời không đất không mây gió, 
Không cả ngày đêm không phút giờ. 
 

Không thánh không thần không tiên cảnh, 
Không cả thời gian không lững lơ, 
Chẳng có cái này hay cái nọ, 
Chẳng có mê lầm chẳng sạch dơ. 
 

Không trên không dưới không nam bắc, 
Nào có trong xanh với mịt mờ. 
Chẳng có rộn ràng tranh nhơn ngã, 
Còn ai đây đó để ước mơ. 
 

Cỏ cây sông núi đều không có, 
Không có buồn vui không hững hờ. 
Không sanh không tử không muôn loại,  
Còn đâu tham ái dệt đường tơ. 
 

Chẳng có ai tu ai trần tục, 
Mênh Mông Thanh Tịnh Là thời Kiếp Sơ. 
Rồi từ đó về sau.....???!!! 
Nam Mô A Di Đà Phật 
 

Melbourne, Phật Đản 2647 (2023) 
 

Trưởng lão Hòa thượng 

THÍCH HUYỀN TÔN 

Bài họa: 
 

GÌN GIỮ SƠ TÂM  
 

Gìn tâm đoan chánh thuở ban sơ  
Thúc liễm thân tâm hướng giác bờ 

Niệm Phật trì kinh tiêu chướng nghiệp  
Chuyên cần tinh tấn quý thời giờ  
 

Để lòng quán tưởng nơi chơn cảnh 

Miên mật sáu thời chớ bỏ lơ 

Chấp tác hành thiền luôn tĩnh tại  
Thể thường rỗng lặng chẳng vùi dơ 

 

Thế gian chấp chặt phân Nam Bắc 

Bởi vậy nên chi lắm bụi mờ 

Cửa đạo u huyền xa tục ngã 

Chuông mầu thánh thoát thức tình mơ 

 

Sơn hà đại địa do duyên có 

Vạn vật sinh linh kết hợp hờ 

Sắc thắm hình xinh rồi cũng hoại  
Huống gì vụn vặt chuyện vương tơ 

 

Gác hết hơn thua đời thế tục 

Quay về nội quán họa vần thơ  
Từ đây đến đó và sau nữa….! 
Phật, Pháp, Tăng nguyền kính phụng thờ…! 
 

(Kính họa bài: “Kiếp Sơ” của Đức Trưởng 
Lão HT. thượng Huyền hạ Tôn. 
Kính nguyện Phật thường gia hộ cho HT. 
Pháp thể thường an, đạo thọ miên trường..!) 
 

Tu Viện An Lạc California, 07-06-2023 

 

Hậu Học 

THÍCH CHÚC HIỀN 

 

Khể thủ kính họa 

Trưởng lão Hòa thượng Thích Huyền Tôn, Chứng minh Hội Đồng 
Hoằng Pháp, đang phát biểu trong Đại Hội Hội Đồng Hoằng Pháp 
lần thứ I, 2021. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      19 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

TỨ NIỆM TRỤ 

 HT. Thích Đức Thắng 

Tứ niệm trụ là hành phẩm thứ nhất trong bảy 
hành phẩm của Ba mươi bảy phẩm trợ đạo: Một là 
Tứ niệm trụ, hai Tứ chánh cần, ba Tứ như ý túc, 
bốn Ngũ căn, năm Ngũ lực, 
sáu Thất giác phần, bảy Bát 
chánh đạo. Ở đây, Tứ Niệm 
trụ Phạn ngữ gọi là catvāri 
smṛty-upasthānāni, Pāli gọi 
là cattāro sati-paṭṭhānāni còn 
gọi là tứ niệm xứ, tứ ý chỉ, tứ 
chỉ niệm, tứ niệm, thân thọ 
tâm pháp, nghĩa là Bốn phạm 
trù thân, thọ, tâm và pháp là 
nơi để hành giả tập trung tâm 
niệm vào một trong bốn điểm 
này khi tu tập, với mục đích 
là đề phòng và đình chỉ 
những tạp niệm vọng tưởng 
khởi lên. Đây là bốn loại 
phương pháp dùng để đạt 
chân lý trong pháp môn tu 
hành theo kinh điển Phật giáo 
Nguyên thỉ mà đức Đạo sư đã 
chỉ dạy. 

Hành giả lúc tu tập chỉ 
cần dùng tự tướng thân mình 
cùng những cọng tướng khác 
mà quán sát thân này là bất 
tịnh, những nhận lãnh (thọ) 
là khổ, tâm mình luôn luôn 
không thường hay thay đổi, 
và các pháp thì luôn không có 
ngã, nó chỉ là một giả hợp. Vì 
sao hành giả phải quán sát 
như vậy? Vì chúng ta luôn bị bốn pháp này chi 
phối làm lệch lạc tư duy của chúng ta, nên lúc nào 
chúng ta cũng cho rằng thân này là trong sạch, 
mọi thứ thủ đắc có được của chúng ta đối với cuộc 
sống mang lại vui sướng khoái lạc hạnh phúc, tâm 
của chúng ta thì lúc nào cũng vĩnh viễn thường 
hằng bất biến và các pháp giữa cuộc đời này là 
thật có, là ta, là của ta. Những tư duy cố chấp 
lệch lạc như vậy đưa chúng ta đi đến những hành 
động tạo nhân nghiệp sai trái đưa đến quả khổ 
trong sinh tử luân hồi. Để đối trị lại bốn thứ tà 
chấp điên đảo cho rằng thân là trong sạch, thọ 
nhận là khoái lạc, tâm là thường hằng, các pháp 
(tâm và vật) là hữu ngã, đức Đạo sư đã dùng bốn 
pháp quán thân là bất tịnh, thọ nhận là khổ, tâm 
là vô thường, pháp là vô ngã để phá trừ bốn thứ 
tà chấp điên đảo trên. Ở đây, niệm có nghĩa là 
chúng ta quán sát có trí tuệ (tuệ quán); trụ chỉ 
bốn nơi thân, thọ, tâm và pháp phát sinh ra bất 
tịnh, khổ, vô thường, vô ngã. Khi hành giả dùng 
trí tuệ để quán sát, tức là tâm niệm chúng ta có 
thể đình chỉ trụ vào những chỗ này để tu tập. 

Tứ niệm trụ tức chỉ cho: 
Thân niệm trụ (Skrt: kāya smṛty-

upasthānāni; Pāli: kaye kāyanuppassi viharati 
ātāpi sampajāno satimā.) còn 
gọi là thân niệm xứ, tức là 
quán sát tự tướng của thân là 
bất tịnh, nhơ nhớp, và cùng 
lúc quán sát cộng tướng thân 
của chúng ta là vô thường, là 
khổ đau, là không thật, là vô 
ngã để đối trị lại các bệnh 
chấp điên đảo cho là thanh 
tịnh. 
Thọ niệm trụ (Skrt: vedanā-

smṛty-upasthāna; Pāli: 
vedanāsu vedanānupassi 
viharati ātāpi sampajāno 
satimā.) còn gọi là thọ niệm 
xứ, tức quán sát nguyên do 
đối trong việc hân hoan 
mong cầu hưởng lạc sẽ sinh 
ra khổ đau ngược lại, và cũng 
đồng thời quán sát cộng 
tướng của nó là khổ đau, 
không thật hữu, để đối trị 
bệnh chấp điên đảo cho là lạc 
thú. 
Tâm niệm trụ (Skrt: citta-

smṛty-upasthāna; Pāli: citte 
cittānupassi viharati ātāpi 
sampajāno satimā.) Còn gọi 
là tâm niệm xứ, tức quán sát 
tâm thường mong cầu của 
chúng ta luôn sinh diệt vô 

thường biến đổi, và quán sát mọi cộng tướng của 
chúng cũng như vậy, để đối trị bệnh chấp điên 
đảo cho là thường hằng vĩnh viễn. 

Pháp niệm trụ (Skrt: dharma-smṛty-

upasthāna; Pāli: dhammesu dhammānupassi 
viharati ātāpi sampajāno satima.) Còn gọi là pháp 
niệm xứ, tức là quán sát tất cả các pháp đều 
nương vào nhân duyên mà sinh khởi, nên sự hiện 
hữu của chúng là không có tự tánh, và tất cả 
những cộng tướng khác cũng được quán sát như 
vậy, để đối trị bệnh chấp ngã điên đảo. 

Theo Trung A-hàm 24, (Đ.1, tr. 582) thuộc 
Hán tạng thì gọi là kinh Niệm xứ chứ không gọi là 
Niệm trụ. Bốn niệm xứ là tên gọi khác của niệm 
trụ. Bốn niệm xứ là quán thân như thân, quán thọ 
như thọ, quán tâm như tâm và quán pháp như 
pháp. 

Theo đức Đạo sư dạy thì: 
Quán thân như thân là Tỳ-kheo khi nào đi 

thì biết mình đang đi, khi nào đứng thì biết mình 
đang đứng, khi nào ngồi thì biết mình đang ngồi, 
khi nào nằm thì biết mình đang nằm, khi nào ngủ 



 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

thì biết mình đang ngủ, khi nào thức thì biết mình 
đang thức, khi nào ngủ say thì biết mình đang ngủ 
say. 

Biết rõ chính xác khi vào khi ra, khi co khi 
duỗi, khi cúi khi ngẩng, oai nghi chững chạc, khéo 
khoác tăng-già-lê và cầm bát; đi, đứng, ngồi, 
nằm, ngủ, thức, nói năng, im lặng đều biết rõ 
chính xác. 

Khi sanh niệm ác bất thiện, liền niệm điều 
thiện để đối trị, đoạn trừ, tiêu diệt, tĩnh chỉ. Răng 
ngậm khít lại, lưỡi ấn lên khẩu cái, dùng tâm trị 
tâm, đối trị, đoạn trừ, tiêu diệt, tĩnh chỉ. 

Niệm hơi thở vào thì biết niệm hơi thở vào, 
niệm hơi thở ra thì biết niệm hơi thở ra. Thở vào 
dài thì biết thở vào dài, thở ra dài thì biết thở ra 
dài. Thở vào ngắn thì biết thở vào ngắn, thở ra 
ngắn thì biết thở ra ngắn. Học toàn thân thở vào, 
học toàn thân thở ra. Học thân hành tĩnh chỉ thở 
vào, học khẩu hành tĩnh chỉ thở ra. 

Hỷ lạc sinh do ly dục, thấm nhuần thân thể, 
phổ biến đầy khắp; biến trong thân thể không đâu 
không có. Như người hầu tắm, bỏ bột tắm đầy 
chậu, nước hòa thành bọt, nước thấm vào thân, 
phổ biến sung mãn, không đâu không có. Cũng 
vậy, Tỳ-kheo có hỷ lạc do ly dục nhuần thấm thân 
thể, phổ biến đầy khắp; biến trong thân thể, hỷ 
lạc sanh nhờ ly dục không đâu không có. Tỳ-kheo 
có hỷ lạc nhờ định sanh, nhuần thấm thân thể, 
phổ biến đầy khắp; biến trong thân thể, hỷ lạc 
nhờ định sanh không đâu không có. Cũng như suối 
trên núi, trong sạch không nhơ, nước từ bốn 
phương chảy đến đổ vào tự nhiên, từ đáy suối, 
nước tự vọt lên, chảy tràn ra ngoài, thấm ướt cả 
núi, phổ biến đầy khắp, không đâu không có. 
Cũng vậy, Tỳ-kheo có hỷ lạc nhờ định sanh thấm 
nhuần thân thể, phổ biến đầy khắp; biến trong 
thân thể, hỷ lạc do định không đâu không có. 

Tỳ-kheo có lạc do ly hỷ nhuần thấm thân thể, 
phổ biến đầy khắp; biến trong thân thể, lạc sanh 
do ly hỷ không đâu không có. Như các thứ sen 
xanh, hồng, đỏ, trắng sanh ra từ nước, lớn lên 
trong nước, ở dưới đáy nước, rễ, hoa, lá, cọng 
thảy đều thấm nhuần, phổ biến đầy khắp, không 
đâu không có. Cũng vậy, Tỳ-kheo có lạc do ly hỷ 
nhuần thấm thân thể, phổ biến đầy khắp, biến 
trong thân thể, lạc do ly hỷ không đâu không có. 

Tỳ-kheo ở trong thân này được biến mãn với 
tâm thanh tịnh, ý giải, thành tựu an trụ; ở trong 
thân này tâm thanh tịnh không đâu không biến 
khắp. Như có một người trùm một cái áo rộng bảy 
hoặc tám khuỷu tay, từ đầu đến chân, thì khắp cả 
thân đều được phủ kín. Cũng vậy, Tỳ-kheo ở trong 
thân này với tâm thanh tịnh, không đâu không có. 

Tỳ-kheo niệm quang minh tưởng, khéo thọ 
trì, nhớ rõ điều niệm; như phía trước, phía sau 
cũng vậy; ngày cũng như đêm, đêm cũng như 
ngày; dưới cũng như trên, trên cũng như dưới. 
Như vậy tâm không điên đảo, tâm không bị ràng 
buộc, tâm tự sáng tỏ, không khi nào còn bị bóng 
đen che lấp. 

Tỳ-kheo khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo 
nhớ điều niệm, như người ngồi quán sát kẻ nằm, 
rồi nằm quán sát kẻ ngồi. Tỳ-kheo khéo giữ tướng 
trạng tu quán, khéo nhớ điều niệm, cũng giống 
như vậy. 

Tỳ-kheo tùy theo những chỗ trong thân, tùy 
theo tính chất tốt xấu từ đầu đến chân quán thấy 
thảy đều đầy dẫy bất tịnh: “Trong thân này của ta 
có tóc, lông, móng, răng, da dày, da non, thịt, 

gân, xương, tim, thận, gan, phổi, ruột già, ruột 
non, lá lách, dạ dày, phân, não và não căn, nước 
mắt, mồ hôi, nước mũi, nước miếng, mủ, máu, 
mỡ, tủy, đờm dãi, nước tiểu”. Như một cái bồn 
chứa đủ hạt giống, ai có mắt sáng thì thấy rõ 
ràng: “Đây là hạt lúa, hạt gạo, kia là hạt cải, cỏ, 
rau”. Cũng vậy, Tỳ-kheo tùy theo những chỗ trong 
thân, tùy theo tính chất tốt xấu, từ đầu đến chân, 
quán thấy thảy đều đầy dẫy bất tịnh: “Trong thân 
này của ta có tóc, lông, móng, răng, da dày, da 
non, thịt, gân, xương, tim, thận, gan, phổi, ruột 
già, ruột non, lá lách, dạ dày, phân, não và não 
căn, nước mắt, mồ hôi, nước mũi, nước miếng, 
mủ, máu, mỡ, tủy, đờm dãi, nước tiểu”. Tỳ-kheo 
khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo nhớ điều 
niệm, cũng giống như vậy. 

Tỳ-kheo quán sát giới trong thân 
rằng: ‘Trong thân này của ta có địa giới, thủy giới, 
hỏa giới, phong giới, không giới, thức giới’. Như gã 
đồ tể mổ bò, lột hết bộ da, trải lên mặt đất, phân 
thành sáu đoạn. Cũng vậy, Tỳ-kheo quán các giới 
trong thân rằng: ‘Trong thân này của ta có địa 
giới, thủy giới, hỏa giới, phong giới, không giới, 
thức giới’. Tỳ-kheo khéo giữ tướng trạng tu quán, 
khéo nhớ điều niệm, cũng giống như vậy. 

Tỳ-kheo quán xác chết, mới chết từ một hai 
ngày đến sáu bảy ngày, đang bị quạ diều bươi 
mổ, sài lang cấu xé, hoặc đã hỏa thiêu, hay đã 
được chôn lấp, đang bị rửa nát hư hoại. Quán rồi 
tự so sánh: ‘Thân ta cũng thế, đều có những 
trường hợp này, không sao tránh khỏi’. Tỳ-kheo 
khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo nhớ điều 
niệm, cũng giống như vậy. 

 Tỳ-kheo như từng thấy trong nghĩa địa, hài 
cốt xám xanh, rữa nát gần hết, xương vãi khắp 
đất. Quán rồi tự so sánh: ‘Thân ta cũng thế, đều 
có những trường hợp này, không sao tránh 
khỏi,’ Tỳ-kheo khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo 
nhớ điều niệm, cũng giống như vậy. 

 Tỳ-kheo như từng thấy trong nghĩa địa, da, 
thịt, máu, huyết tiêu cả, chỉ còn xương dính gân. 
Quán rồi tự so sánh: ‘Thân ta cũng thế, đều có 
trường hợp này, không sao tránh khỏi’. Tỳ-kheo 
khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo nhớ điều 
niệm, cũng giống như vậy. 

Tỳ-kheo như từng trong nghĩa địa thấy xương 
rời từng đốt, rải rác khắp nơi, xương chân, xương 
đùi, xương đầu gối, xương bắp vế, xương sống, 
xương vai, xương cổ, xương sọ, mỗi thứ một nơi. 
Quán rồi tự so sánh: ‘Thân ta cũng thế, đều có 
những trường hợp này, không sao tránh khỏi’. Tỳ-

kheo khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo nhớ điều 
niệm, cũng giống như vậy. 

Tỳ-kheo như từng thấy trong nghĩa địa, 
xương trắng như vỏ ốc, xanh như lông chim bồ 
câu, đỏ như màu máu, mục nát bể vụn. Quán rồi 
tự so sánh: ‘Thân ta rồi cũng thế, đều có những 
trường hợp này, không sao tránh khỏi’. Tỳ-kheo 
khéo giữ tướng trạng tu quán, khéo nhớ điều 
niệm, cũng giống như vậy. Tỳ-kheo như vậy, 
những phương pháp quán trên là quán nội thân 
như thân; quán ngoại thân như thân; lập niệm tại 
thân, có tri, có kiến, có minh, có đạt. Như vậy gọi 
là Tỳ-kheo quán thân như thân. 

Quán thọ như thọ là Tỳ-kheo khi thọ nhận 
cảm giác lạc liền biết đang thọ nhận cảm giác lạc, 
khi thọ nhận cảm giác khổ liền biết đang thọ nhận 
cảm giác khổ, khi thọ nhận cảm giác không lạc 
không khổ liền biết đang thọ nhận cảm giác không 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      21 

lạc không khổ. Khi thân thọ nhận cảm giác lạc, 
thân thọ nhận cảm giác khổ, thân thọ nhận cảm 
giác không lạc không khổ; khi tâm thọ nhận cảm 
giác lạc, tâm thọ nhận cảm giác khổ, tâm thọ 
nhận cảm giác không lạc không khổ; cảm giác lạc 
khi ăn, cảm giác khổ khi ăn, cảm giác không lạc 
không khổ khi ăn; cảm giác lạc khi không ăn, cảm 
giác khổ khi không ăn, cảm giác không lạc không 
khổ khi không ăn; cảm giác lạc khi có dục, cảm 
giác khổ khi có dục, cảm giác không khổ không 
lạc khi có dục; cảm giác lạc khi không có dục, 
cảm giác khổ khi không có dục, cảm giác không 
lạc không khổ khi không có dục. Tỳ-kheo 
như vậy, quán nội thọ như thọ, quán 
ngoại thọ như thọ, lập niệm tại 
thọ, có tri, có kiến, có minh, 
có đạt. Như vậy gọi là Tỳ-

kheo quán thọ như thọ. 
Quán tâm như 

tâm là Tỳ-kheo có tâm 
tham dục thì biết đúng 
như thật có tâm tham 
dục, có tâm không dục 
thì biết đúng như thật là 
có tâm không dục. Khi có 
sân hay không sân, có si hay 
không si, có ô uế hay không ô 
uế, có hợp hay có tan, có thấp 
hay có cao, có nhỏ hay có lớn; tụ hay 
không tụ, định hay không định, giải thoát 
hay không giải thoát. Cũng như vậy, có tâm giải 
thoát thì biết đúng như thật có tâm giải thoát; có 
tâm không giải thoát thì biết đúng như thật là có 
tâm không giải thoát. Tỳ-kheo như vậy, quán nội 
tâm như tâm, lập niệm tại tâm, có tri, có kiến, có 
minh, có đạt. Như vậy là Tỳ-kheo quán tâm như 
tâm. 

Quán pháp như pháp là khi con mắt duyên 
sắc, sinh nội kết, nếu Tỳ-kheo bên trong thật có 
kết thì biết đúng như thật là bên trong có kết; 
bên trong thật không có kết thì biết đúng như 
thật là bên trong không có kết. Nội kết chưa sinh, 
bây giờ sinh, biết đúng như thật. Nội kết đã sinh 
và được đoạn trừ, không sinh lại nữa, biết đúng 
như thật. Với tai, mũi, lưỡi, thân và ý cũng giống 
như vậy. Khi ý duyên pháp, sinh nội kết, nếu Tỳ-

kheo bên trong thật có kết thì biết đúng như thật 
là bên trong có kết, bên trong không có kết thì 
biết đúng như thật là bên trong không có kết, nội 
kết chưa sinh bây giờ sinh; biết đúng như thật nội 
kết đã sinh và đã được đoạn trừ, không sinh lại 
nữa, biết đúng như thật. 

Bên trong thật có ái dục thì biết đúng như 
thật là đang có ái dục, bên trong thật không có ái 
dục thì biết đúng như thật là không có ái dục. Ái 
dục chưa sinh nay sinh, biết đúng như thật. Ái dục 
đã sinh và đã được đoạn trừ, không sinh lại nữa, 
biết đúng như thật. Với sân nhuế, thùy miên, điệu 
hối và nghi cũng giống như vậy. Bên trong thật có 
nghi, biết đúng như thật là đang có nghi; bên 
trong thật không có nghi, biết đúng như thật là 
không có nghi. Nghi chưa sinh, nay đã sinh, biết 
đúng như thật. Nghi đã sinh và đã được đoạn trừ, 
không sinh lại nữa, biết đúng như thật. 

Bên trong thật có niệm giác chi thì biết đúng 
như thật là có niệm giác chi; bên trong thật 
không có niệm giác chi thì biết đúng như thật là 
không có niệm giác chi. Niệm giác chi chưa sinh 
nay sinh, biết đúng như thật. Niệm giác chi đã 

sinh thì ghi nhớ không quên, không suy thoái, tu 
tập càng lúc càng tăng trưởng, biết đúng như 
thật. Với trạch pháp, tinh tấn, hỷ, khinh an, định 
và xả cũng giống như vậy. Bên trong thật có xả 
giác chi thì biết đúng như thật là đang có xả giác 
chi, bên trong thật không có xả giác chi thì biết 
đúng như thật là không có xả giác chi. Xả giác chi 
chưa sinh nay sinh, biết đúng như thật, xả giác chi 
đã sinh thì ghi nhớ không quên, không suy thoái, 
tu tập càng lúc càng tăng trưởng, biết đúng như 
thật. Tỳ-kheo như vậy quán nội pháp đúng như 
pháp, quán ngoại pháp đúng như pháp, lập niệm 

tại pháp, có tri, có kiến, có minh, có đạt. 
Như vậy gọi là Tỳ-kheo quán pháp 

như pháp, nghĩa là quán Bảy 
giác chi. 

Nếu Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni 
nào trụ Bốn niệm xứ thì 
lâu nhất trong vòng bảy 
năm, nhất định sẽ chứng 
được một trong hai quả: 
hoặc chứng Cứu cánh trí 
ngay trong hiện tại, hoặc 
chứng A-na-hàm nếu còn 

hữu dư. Nếu Tỳ-kheo, Tỳ-

kheo-ni nào luôn luôn trong 
từng khoảnh khắc lập tâm 

chánh trú nơi Bốn niệm xứ thì 
nếu buổi sáng thực hành như vậy, 

nhất định buổi tối liền được thăng tiến. Nếu 
buổi tối thực hành như vậy, nhất định sáng hôm 
sau sẽ được thăng tiến. 

Trên là phương pháp tu tập Bốn niệm trụ 
(xứ) quán được chúng tôi tóm lược đầy đủ từ 
trong kinh Niệm xứ văn hệ Hán tạng thuộc Thinh 
văn thừa trong Trung A-hàm mà đức Đạo sư đã 
dạy cho các Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni khi Ngài còn tại 
thế. Ở đây tuy đức Đạo sư chỉ dạy cho hàng xuất 
gia, nhưng hàng tại gia chúng ta cũng có thể tu 
tập phương pháp này, nếu mọi người nỗ lực thực 
hành trong miên mật thì sự thành công đối với 
chúng ta cũng không phải là chuyện khó. Vì đây, 
cũng chỉ là một phương pháp thiền định của hiện 
quán tự thân mỗi chúng ta đối với cuộc sống mà 
thôi. 

Ngoài ra, nếu chúng ta muốn tìm hiểu rộng 
sâu hơn nữa thì chúng ta cũng có thể tìm hiểu và 
y cứ vào Câu-xá luận quyển 23 thì pháp tu tập tứ 
niệm trụ lệ thuộc vào tự tướng (tướng riêng) và 
cọng tướng (tướng chung), y vào thứ tự bốn thứ 
nơi thân, thọ, tâm và pháp mà quán chiếu; nhưng 
trong lãnh vực này mỗi phạm trù có tự tánh riêng 
của chúng. Như tự tánh của thân là bốn đại chủng 
sắc đã tạo ra nó, còn cọng tướng là chỉ cho tánh 
cộng thông của các pháp, tức là tánh của tất cả 
các pháp đều vô thường, khổ, không, vô ngã. 

Về thể của tứ niệm trụ thì mỗi phạm trù nó 
có ba loại, gọi là ba niệm trụ: 

a/ Tự tánh niệm trụ, còn gọi là tự tánh niệm 
xứ: Là dùng ba tuệ văn, tư, tu làm thể thường 
quán sát thân, thọ, tâm và pháp. 

b/ Tương tạp niệm trụ, còn gọi là cộng niệm 
xứ: Dùng tâm, tâm sở cùng với tuệ đồng lúc tồn 
tại làm thể, ở đây chỉ cho mọi tác dụng của tinh 
thần. 

c/ Sở duyên niệm trụ, còn gọi là duyên niệm 
xứ: Lấy tuệ làm đối tượng của sở duyên, tức 
chúng ta lấy bốn phạm trù thân, thọ, tâm và pháp 
làm thể. 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Quán pháp của tứ niệm trụ, 
chúng ta có thể phân ra làm hai loại 
biệt tướng và tổng tướng: 

1/ Biệt tướng niệm trụ: là chỉ 
cho mỗi quán pháp riêng của tứ 
niệm trụ. 

2/ Tổng tướng niệm trụ: là chỉ 
cho quán pháp chung cho tứ niệm 
trụ. 

Hơn nữa trong tứ niệm trụ thì 
ba phạm trù trước thuộc về tạp 
duyên, còn pháp niệm trụ thứ tư thì 
chung cho tạp duyên cùng không 
tạp duyên. Nên chỉ có quán pháp 
niệm trụ mới gọi là bất tạp duyên; 
đối với thân, thọ, tâm và pháp thì 
hoặc là hợp duyên quán hai phạm 
trù, hay ba phạm trù, hoặc hợp 
duyên quán chung cả bốn phạm trù 
thì gọi là tạp duyên. Ở đây, hành 
giả nếu tu tập tạp duyên pháp niệm 
trụ thì có thể vào được vị của tứ 
thiện căn, tức là hành giả đã hoàn 
thành phàm vị của mình để bắt đầu 
chuẩn bị đi vào Thánh vị của kiến 
đạo. 

Và cũng theo Đại thừa A-tỳ-đạt
-ma tạp tập luận quyển 10 thì, Tứ 
niệm trụ này chúng ta có thể theo 
thứ tự phối hợp với Tứ thánh đế: 
Tức là thân niệm trụ kết hợp với khổ 
thánh đế, thọ niệm trụ có thể kết 
hợp với tập thánh đế, tâm niệm trụ 
có thể kết hợp với diệt thánh đế và 
pháp niệm trụ có thể kết hợp với 
đạo thánh đế để quán sát trong việc 
thanh tu ba nghiệp thân khẩu ý trừ 
khổ đạt vui trong hiện quán. 

Tóm lại, pháp quán Tứ niệm 
trụ, dù là Tiểu thừa hay Đại thừa 
trên phương pháp, tức chỉ cho sự 
tướng tuy có cạn sâu, có nhanh có 
chậm, nhưng trên bình diện thể cứu 
cánh thì cũng như nhau. Hành giả 
sẽ đạt được cứu cánh nếu những nỗ 
lực thực hành tu tập của chúng ta 
luôn đặt trên chiều miên mật trong 
hiện quán thì chính như đức Đạo sư 
đã dạy: “Luôn luôn trong từng 
khoảnh khắc lập tâm chánh trú nơi 
Bốn niệm xứ thì nếu buổi sáng thực 
hành như vậy, nhất định buổi tối 
liền được thăng tiến. Nếu buổi tối 
thực hành như vậy, nhất định sáng 
hôm sau sẽ được thăng tiến.” Ở 
đây, đức Đạo sư muốn nói đến sự 
thăng tiến đạt đến kết quả của cứu 
cánh Niết-bàn an vui giải thoát 
trong hiện quán. 

NHỚ NGƯỜI NGÀN XƯA 

 

Đêm qua sương ướt đầu cành 

Long lanh nắng sớm hiện thành Chân Như 

Giọt đầy đựng tròn thái hư 

Giọt vơi đọng lại nghìn thu nắng hồng 

Chung trà từng giọt sắc-không 

Trà pha thơm ngát nghe lòng tỏa hương 

Nhìn đời sao thấy thương thương 

Trăm năm thôi cũng vô thường còn đâu 

Tất cả tan biến như làn khói bay 

Trải qua mấy cuộc bể dâu 

Những ngôi cổ mộ xanh màu thời gian 

Ngàn năm hài cốt tiêu tan 

Dòng đời vô tận, tử sanh không ngừng 

Dưới trời lạnh buốt hơi sương 

Còn đâu ngày cũ, những thời vàng son 

Chùa trên vọng tiếng chuông đồng 

Trầm hương nhẹ thoảng nhớ người ngàn xưa 

Nhìn kìa trước mắt, sau lưng 

Lá rơi từng lá, chẳng dừng lá rơi 
Chẳng còn tồn tại trên đời 
Trần gian cuộc sống con người phù du... 
 

 

DIỆU VIÊN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      23 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 
TỔNG VỤ TỪ THIỆN XÃ HỘI 

Chùa An Lạc – 5249 E. 30th Street, Indianapolis, IN 46218 – U.S.A. 
Tel.: (317) 545-1234  *  (408) 329-3199 

_____________________________________________________________________________ 

 

THÔNG TƯ 

V/V CỨU TRỢ NẠN NHÂN HỎA HOẠN TẠI ĐẢO MAUI, 
TIỂU BANG HAWAII, HOA KỲ 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch chư tôn thiền đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý đồng hương và thiện nam tín nữ Phật tử, 

 

Thảm họa cháy rừng trên đảo Maui, tiểu bang Hawaii vào đêm 8 tháng 8 năm 2023, 
đã được thổi bùng lên bởi cơn bão Dora từ hướng tây nam, chuyển thành một cơn bão lửa 
kinh hoàng vào ngày kế tiếp, san bằng phần lớn thị trấn nghỉ mát, và gần như thiêu rụi cả 
thành phố Lahaina, khiến trên 300 căn nhà và cơ sở thương mại bị phá hủy hoặc hư hoại, 
cướp đi mạng sống của 93 người (tính đến ngày Chủ nhật, 13/8), và ước tính gần một nghìn 
người vẫn còn mất tích.  

“Theo Cơ Quan Quản Lý Tình Huống Khẩn Cấp Liên Bang (The Federal Emergency 
Management Agency / FEMA), chi phí để tái thiết lại Lahaina ước tính khoảng 5.5 tỷ MK, 
với hơn 2,200 công trình bị hư hại hoặc phá hủy và hơn 2,100 mẫu Anh (850 ha) bị thiêu 
rụi” (trích nguồn từ VOA). 

Đau lòng trước những đau thương mất mát về tài sản lẫn nhân mạng trong thiên tai 
khủng khiếp này, người con Phật không khỏi chạnh lòng thương xót, vận dụng lòng từ bi, 
toàn tâm hướng về hải đảo Maui: nguyện góp phần lạc quyên, cứu trợ để chia sẻ cho những 
người bất hạnh. Tổng vụ Từ thiện Xã hội tha thiết kêu gọi sự đóng góp, hằng tâm hằng sản 
của chư tôn thiền đức và chư liệt vị. 

Mọi đóng góp bằng chi phiếu, xin đề AN LAC TEMPLE hoặc HUYEN KHONG 
MONASTERY, gửi về một trong hai địa chỉ sau đây: 1) Chùa An Lạc – 5249 E. 30th 
Street, Indianapolis, IN 46218; hoặc 2) Tu Viện Huyền Không - 14335 Story Road, San 
Jose, CA 95127.  Phần Memo xin vui lòng ghi: “Cứu trợ hỏa hoạn.” Mọi đóng góp của 
quý vị sẽ có biên nhận với ID Tax của Chùa để quý vị có thể khai miễn thuế nếu cần. Đó là 
đóng góp tại Chùa, cỏn với Giáo Hội thỉ Tổng Thủ Quỹ sẽ cấp biên nhận của Giáo Hội. 

Tịnh tài quyên góp được, Tổng vụ Từ thiện Xã hội sẽ chuyển giao đến Hòa thượng 
Thích Thông Hải, Đệ tam Phó Chủ tịch Ngoại Vụ Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK, 
Viện chủ Tu viện Chơn Không, Honolulu, Hawaii, để Hòa thượng trực tiếp ủy lạo nạn nhân 
hỏa hoạn, chia sẻ gánh nặng cho địa phương. 
          Thành kính tri ân và cầu nguyện cho quý ngài và quý đồng hương Phật-tử vô lượng an 
lạc, vô lượng cát tường. 

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát Ma Ha Tát. 
Ngày 15 Tháng 08 Năm 2023 

Tổng Vụ Từ Thiện Xã Hội 
Tổng Vụ Trưởng, 

(ấn ký) 

Tỳ Kheo Ni Thích Nữ Nguyên Thiện 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Từng bước chân tĩnh lặng 

Đoàn hành giả an cư 

Trang nghiêm Cổ Lâm Tự 

Thập nhật hạ an cư 

 

Đêm khuya trên chánh điện 

Canh năm vừa mới đến  
Tâm tĩnh trong từng niệm 

Thiền tọa huệ nhật khai 
  
Một ngày mới bắt đầu 

Tiếng tụng kinh âm vang 

Lăng nghiêm và thập chú  
Như sóng hải triều âm 

 

Trầm hùng rất thanh tịnh 

Chấn động đến tam thiên 

Chư Phật và Bồ Tát  
Quang giáng đến đạo tràng   
 

Sương khuya còn trên lá  
Hàng xuất gia tại gia 

Âm vang tiếng niệm phật 
Đi về cõi niết bàn 

 

Đảnh lễ trước tôn tượng  
Kìa Ta la song thọ 

Đức Phật hiện niết bàn 

Trời người lệ tuôn rơi 
 

Thời trì chú Đại Bi 
Tiếng chung khánh, linh, tang 

Trống mõ chuông hòa nhịp 

Lục hòa sống an vui 
 

Lời sám hối Lương hoàng 

Bao nhiêu tội lâu đời 
Nay phát nguyện xin chừa 

Bỏ mê về chánh đạo 

 

Giờ thọ trai quá đường 

Phật tử thành kính dâng 

Phép tam đề ngũ quán 

Cẩn thận không buông lung 

 

Kinh hành lên chánh điện 

Từng bước chân thanh tịnh 

Trang nghiêm tấm y vàng 

Chiếc nón Cổ Lâm Tự 

 

Phật tử đứng thành kính  
Chấp tay đồng niệm Phật 
Chiếc áo tràng khói lam 

Hiền hòa dáng tôn nghiêm 

 

Buổi tối giờ pháp thoại 
Giáo thọ sư giảng giải 
Kinh luật thiền tịnh độ 

Đại chúng lắng lòng nghe 

 

Tiếng hô canh tọa thiền 

Một ngày đã qua nhanh 

Như lửa cháy trên đầu 

Hành giả cần tinh tấn 

 

Chỉ còn một đêm nay 

Thiền trà mừng khánh tuế 

Chư đại lão hòa thượng 

Và đại chúng Tăng Ni 

THẤT CHÚNG ĐỒNG CÂU HỘI 

THÍCH NỮ 

GIỚI ĐỊNH 

Mười ngày trôi qua nhanh 

Bao tình sâu nghĩa đậm 

Viện chủ và Tăng Ni  
Hàng Phật tử chung lòng 

 

Sáng mai ngày Tự tứ 

Mừng hạ lạp Đại tăng   
Tăng trưởng thêm nội lực 

Nhiếp phục chúng ma quân 

 

Mỗi người về trụ xứ 

An cư đã khép lại 
Nhưng âm vang đồng vọng 

Ân tình mãi khắc ghi 
 

Cổ Lâm ngôi chùa ấy 

Chứng kiến bao Phật sự 

Của Giáo hội Phật giáo 

Thống nhất tại Hoa kỳ 

 

Nguyện đạo pháp trường tồn 

Ngôi già lam vững mạnh 

Ngài Viện chủ Cổ Lâm 

Cùng Tăng chúng an hòa. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      25 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

Ở thế gian, người trí 
thức không nhất thiết là 
người có bằng cấp học vị 
cao, mà là người có kiến thức 
rộng, có những sáng tạo độc 
đáo, có nội hàm đạo đức sâu, 
có nhiều đóng góp cho tha 
nhân và xã hội. Vì thế, người 
trí thức luôn luôn là thành 
phần ưu tú của xã hội, bởi vì 
họ là lực lượng dẫn đạo về 
mặt tư tưởng, văn hóa, văn 
học nghệ thuật. Hay nói cách 
khác, người trí thức là đầu 
tàu để đẩy xã hội tiến lên lộ 
trình văn minh, tiến bộ và 
thăng hoa không ngừng.  

 Trong Đạo Phật, người 
trí thức còn có một danh 
xưng khác là người thiện tri 
thức, tức là người có kiến 
thức hướng thiện, mà hướng 
thiện ở đây có nghĩa là 
hướng tới mục đích cao 
thượng giác ngộ và giải thoát 
cho mình và người (tự giác 
và giác tha). Vì vậy, người 
thiện tri thức còn được gọi là 
thiện hữu tri thức, tức là 
người bạn lành đối với chúng 
sinh trên con đường phát huy 
trí tuệ và từ bi.  

Trong thời kỳ phát triển 
của Đại Thừa Phật Giáo tại 
Ấn Độ khoảng đầu kỷ nguyên 
Tây lịch, một biểu tượng đặc 
thù của người tri thức Đạo 
Phật được nói đến trong Kinh Duy Ma Cật Sở 
Thuyết (Vimalakīrti-nirdeśa) là Cư Sĩ Duy Ma Cật 
(Vimalakīrti). Duy Ma Cật là một nhân vật lịch sử 
có thật tại Ấn Độ nhưng lại được bao phủ trong 
sương mù huyền thoại bí nhiệm bởi phong cách 
siêu việt hay bất khả tư nghì của một vị Bồ tát mà 
tri thức phàm tình không thể nào thấu triệt hết.  

Nhưng Duy Ma Cật thực sự là ai? 

 

Duy Ma Cật là ai? 

Duy Ma Cật hay Tỳ-ma-la-cật là dịch âm chữ 
Phạn Vimalakīrti. Ngài Cưu Ma La Thập 
(Kumarajīva, 344–413) dịch nghĩa là Tịnh Danh. 
Ngài Trúc Đạo Sinh (355-434) và ngài Huyền 
Trang (599-664) dịch nghĩa là Vô Cấu Xưng. Ngài 
Chân Đế (Paramārtha, 499-569) dịch nghĩa là Diệt 

Cấu Minh. Dù nhiều người 
dịch khác nhau nhưng tựu 
trung ý nghĩa tên của Duy 
Ma Cật là người vang danh vì 
phẩm tính trong sạch, thanh 
tịnh hay không cấu nhiễm.  
Truyền thuyết được kể trong 
Kinh nói Duy Ma Cật là người 
của bộ tộc Licchavi cũng là 
một nhà nước cộng hòa có 
kinh đô là Vaiśālī (Tỳ-xá-ly) 
vào thời đại Đức Phật còn tại 
thế (thế kỷ thứ 6, thứ 5 
trước Tây lịch).  
Nơi đó (Tỳ-xá-ly), có một 
nàng kỹ nữ sắc nước hương 
trời tên là Āmrapālī, hay 
"Ambapālika" hoặc 
"Ambapali" (dịch âm là Am-

ba-bà-lị). Tên của bà là sự 
kết hợp 2 chữ Phạn: amra, 
có nghĩa là trái xoài, và 
pallawa, có nghĩa là chiếc lá 
non. Truyền thuyết cho rằng 
bà được sinh ra tại một gốc 
cây xoài trong một vườn 
thượng uyển ở Tỳ-xá-ly. Sắc 
đẹp “nghiêng thành đổ nước” 
của bà đã làm cho vua, 
quan, công tử bốn phương, 
mà trong đó có vua xứ 
Magadha (Ma-kiệt-đà) là 
Bimbisara (Tần-bà-sa-la hay 
Bình Sa Vương) phải say mê 
đắm đuối. Mối tình của nàng 
kỹ nữ và vị vua dòng Sát-đế-

lợi ở Ma-kiệt-đà đã sinh ra 
một hoàng nam không chính thức có tên là 
Vimala (Duy-ma-cật), mà sau này đã xuất gia 
theo Đức Phật và đắc quả A-la-hán. Nhưng, sau 
nhiều năm bị vùi dập trong thanh sắc dục lạc, Am
-ba-bà-lị cuối cùng đã hồi tâm chuyển ý để quy y 
theo Phật làm đệ tử tại gia và xin cúng dường cho 
Đức Phật và Tăng đoàn của Ngài khu vườn xoài 
rộng lớn và yên tĩnh của bà để làm tinh xá gọi là 
Tinh Xá Vườn Xoài mà đã được nhắc đến trong 
các Kinh. 

Vimala đắc quả A-la-hán hẳn nhiên không 
phải là Bồ tát Duy Ma Cật được nói đến trong Kinh 
Duy Ma Cật Sở Thuyết. Giới thiệu nhân vật Duy 
Ma Cật trong Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết (1) Hòa 
Thượng Thích Tuệ Sỹ đã viết như sau: 

“Nhưng, còn một Vimala khác không chỉ làm 

NGƯỜI TRÍ THỨC ĐẠO PHẬT 

QUA PHONG CÁCH CỦA DUY MA CẬT 
  

Huỳnh Kim Quang 

Ngài Duy Ma Cật đàm luận với Bồ tát Văn 
Thù Sư Lợi, hình vẽ trên tường trong hang 
động số 103 của Động Đôn Hoàng, tại 
tỉnh Cam Túc của Trung Hoa, vào thời 
Nhà Đường, thế kỷ thứ 8 Tây lịch. (nguồn: 
www.en.wikipedia.org)  

http://www.en.wikipedia.org


 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

chói sáng Vaisālī như một nhân vật huyền thoại. 
Một con người mà danh tiếng không chỉ được đồn 
đãi giữa các vua chúa, các phú gia địch quốc, giữa 
các trà đình tửu quán, giữa các chốn thanh lâu 
trụy lạc; mà danh tiếng ấy còn vang xa đến tận 
cùng biên giới của vũ trụ, nếu vũ trụ có biên giới; 
được các Thánh nhân, các Bồ-tát kính trọng; được 
các đức Phật tán dương. Đó là danh tiếng không 
chút ô nhiễm ngay dù được truyền tụng giữa bùn 
lầy ô nhiểm. Đó là một Vimalakīrti. Là một Thánh 
nhân nhưng không hề ở trên cõi Thánh thanh tịnh 
vô vi. Đó cũng là một tay lạc phách giang hồ, mà 
trong lòng tay, dung sắc vi diệu của các thiên nữ 
trở thành thể tính Chân không vi diệu. 

“Có một nhân vật lịch sử như thế chăng, hay 
đấy chỉ là một nhân vật hư cấu để biểu tượng một 
tư tưởng triết học hay một lý tưởng Bồ-tát đạo của 
Phật giáo Đại thừa? Có thể trả lời một cách dứt 
khoát rằng đó là một nhân vật lịch sử, xuất hiện 
trong một giai đoạn đặc biệt của lịch sử phát triển 
Phật giáo nói chung, và trong thời kỳ vận động 
của Đại thừa. Một con người có thật được trang bị 
với một cơ sở tư tưởng bất nhị (advaita) để có thể 
tự nâng lên hàng Thánh giả vượt ngoài tam giới 
nhưng đồng thời có thể hạ mình ngập lụt trong 
thế gian ô nhiễm mà vẫn không tách lìa thế giới 
thuần tịnh vô nhiễm.” 

 

Tri thức và trí tuệ 

Nhưng, chúng ta cần quay trở lại vấn đề tri 
thức ở thế gian và trí tuệ trong Đạo Phật để có thể 
hiểu được tại sao người thiện tri thức Duy Ma Cật 
có thể ở ngay trong bùn lầy thế gian mà thanh 
tịnh siêu thoát. 

Luận sư Phật Giáo Ấn Độ Trần Na (Dignāga, 
480-540 Tây lịch), trong tác phẩm Tập Lượng 
Luận (Pramāṇa-samuccaya) (2) đã nêu ra 2 cách 
nhận thức của con người: Hiện lượng (pratyaksa) 
và tỷ lượng (anumàna). Hiện lượng là nhận thức 
các pháp trực tiếp và tỷ lượng là nhận thức các 
pháp gián tiếp qua suy luận. Hiện lượng nhận thức 
đối tượng cá biệt, trong khi tỷ lượng nhận thức đối 
tượng tổng thể. Khi căn, cảnh gặp nhau thì nhận 
thức trong sát na đầu tiên đó là hiện lượng. Khi 
sát na thứ nhất qua đi căn, cảnh tiếp tục tiếp xúc 
và nhận thức tiếp tục diễn ra thì đó là tỷ lượng. Vì 
nhận thức trực tiếp chỉ diễn ra trong một sát na 
tức thì, nên hiện lượng nhận thức biệt tướng của 
các pháp, trong khi tỷ lượng nhận thức qua loại 
suy nên nhận thức tổng tướng của các pháp. Nhận 
thức biệt tướng của hiện lượng diễn ra khi 5 căn là 
mắt, tai, mũi, lưỡi, thân tiếp xúc với 5 trần cảnh là 
sắc, thanh, hương, vị và xúc. Nhận thức tổng 
tướng của tỷ lượng là chức năng của ý thức phân 
biệt.  

Ngài Trần Na cho rằng nhận thức trong sát 
na thứ nhất, hay hiện lượng là nhận thức thuần 
khiết không có bất cứ sự phân biệt hoặc suy luận 
nào. Nhận thức hiện lượng không biểu tỏ được qua 
ngôn ngữ vì nó đối diện trực tiếp với đối tượng và 
thực tại. Thí dụ, khi mắt nhìn cành hoa, trong một 
sát na đầu tiên, con mắt giống như cái gương 
trong sáng và cành hoa hiện bày ra trong gương 
một cách tự nhiên và trọn vẹn. Ở trạng thái nhận 
thức hiện lượng đó không hề có bất cứ ý tưởng 
phân biệt nào khởi lên để so sánh, để cho rằng 
cành hoa này khác với cành hoa khác, với các đối 
tượng khác, cành hoa này đẹp hay xấu, v.v…  

Nhận thức thuộc sát na thứ hai về sau là tỷ 
lượng, tức là nhận thức qua sự so sánh, sự phân 
biệt, sự tổng hợp dựa vào hậu cảnh của tâm thức, 
của nhận thức, hay nói cách khác là dựa vào kinh 
nghiệm. Đó là tri thức thường nghiệm. Tri thức 
thường nghiệm là kiến thức được thâu nạp qua ký 
ức, ghi nhớ, học hỏi, tích tập theo thời gian từ 
sinh hoạt của cá nhân, của gia đình và ngoài xã 
hội, bao gồm học đường. Khi mắt nhìn cành hoa 
bằng nhận thức tỷ lượng là lúc con người lấy ra từ 
trong kho tàng kiến thức và ký ức của mình cành 
hoa ấy tên gì, thuộc loại hoa gì, màu gì, khác với 
các cành hoa chung quanh như thế nào, nó đẹp ở 
chỗ nào hay không đẹp vì sao, mình có thích hay 
không thích cành hoa đó, v.v… Không có ký ức, 
không có kinh nghiệm về loài hoa đó thì con người 
sẽ không biết gì về nó và như vậy họ sẽ bắt đầu 
hiểu biết về nó qua sự tìm hiểu và ghi nhớ.  

Nhận thức của tri thức thường nghiệm như 
vậy thực ra đã bị chi phối bởi hậu cảnh tâm thức, 
bởi ký ức, bởi thành kiến và quan điểm chủ quan. 
Khi gặp một người nào đó, con người thường lục 
lọi trong ký ức hay nhận thức đã có của mình về 
người này, rằng người này tên gì, nghề nghiệp gì, 
tốt hay xấu (dựa vào cảm nhận cá nhân của mình 
trong những lần gặp trước), giỏi hay dở, v.v… để 
có sự nhận thức về người này. Như thế, những gì 
con người biết về người này là từ những dữ kiện 
chất chứa trong tâm thức, mà đa phần là những 
thành kiến tốt hay xấu, thiện cảm hay ác cảm đã 
được định hình qua kinh nghiệm. Nhận thức về 
một người như vậy là thông qua suy luận không 
phải cái biết trực tiếp và tức thì trong khoảnh 
khắc hiện tại. Tuy nhiên, nhận thức qua suy luận 
thường không bảo đảm sự chính xác hoàn toàn. 
Nó chỉ có tính cách tương đối. Đó là sự thật tương 
đối, sự thật ước lệ. Do đó, tri thức thường nghiệm 
chỉ có thể đạt được một thứ chân lý hay sự thật 
tương đối. Thí dụ, hai người cùng gặp một người, 
nhưng nhận thức về người thứ ba có khác biệt 
giữa hai người này, tùy theo hậu cảnh tâm thức 
của mỗi người trong hai người này. Trong trường 
hợp này, đối tượng nhận thức chỉ có một người, 
nhưng chủ thể nhận thức thì có hai người, với hai 
nhận thức khác nhau. Sự thật của người này 
không phải là sự thật đối với người kia. Đó là sự 
thật tương đối.  

Hơn nữa, nhận thức gián tiếp theo tỷ lượng 
với đối tượng là tổng thể sẽ chỉ có thể biết được 
cái chung chung thuộc giả danh của các pháp mà 
không tri nhận được bản chất đích thực của pháp. 
Thấu rõ bản chất đích thực của các pháp thì phải 
có trí tuệ (Prajñā).  

Con người trong cuộc sống thường nghiệm 
dùng sáu căn (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý) tiếp 
xúc với sáu trần (sắc, thanh, hương, vị, xúc và 
pháp) khiến cho tâm thức bị khuấy động, bị vẩn 
đục bởi thất tình lục dục. Khi tâm bị vẩn đục thì sẽ 
không thể nhận thức các pháp tinh tường để có sự 
thấu hiểu bản chất, cũng giống như tấm gương bị 
bụi phủ mờ thì sẽ làm cho các hình ảnh không thể 
hiện rõ trên gương. Dừng sự giong ruổi của sáu 
căn đối với sáu trần bằng phương pháp thiền định 
hoặc giữ gìn giới luật là những cách mà Đức Phật 
đã dạy để chận đứng vọng tâm và làm trong sạch 
thân tâm để có thể phát huy diệu dụng của trí 
tuệ.  

Ngài Long Thọ (Nāgārjuna, thế kỷ thứ nhất 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      27 

và thứ hai Tây lịch tại Ấn Độ) sáng tác bộ Trung 
Luận (Mūlamadhyamakakārikā) mà trong đó Ngài 
phân tích các pháp được sinh khởi bởi các duyên 
(duyên khởi). Ngài nói rằng không một pháp nào 
hiện hữu mà không nương vào nhiều duyên, nhiều 
yếu tố hay điều kiện. Điều này có nghĩa là các 
pháp tồn tại tùy thuộc vào nhau mà trong đó 
không có duyên nào đóng vai trò chủ thể. Chính vì 
các pháp hiện hữu tùy thuộc vào nhau cho nên 
không có tự thể, không có tự tánh, mà chúng chỉ 
giả tạm hòa hợp để có mặt, nhưng tự bản chất tất 
cả các pháp đều là không. Ngài Long Thọ cũng nói 
rằng chính nhờ không mà các pháp mới có thể 
duyên vào nhau để hiện hữu. Như vậy, trí tuệ rốt 
ráo chính là giác ngộ bản chất không có ngã, 
không có tự thể của tất cả các pháp.   

Trong Chương 2 Phương Tiện Quyền Xảo của 
Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết đã giới thiệu về trí tuệ 
tu chứng của ngài Duy Ma Cật rằng:  

“Bấy giờ, trong thành Tỳ-da-li có vị trưởng 
giả tên Duy-ma-cật, hằng cúng dường vô lượng 
Phật, trồng sâu gốc rễ thiện, chứng đắc vô sanh 
pháp nhẫn, có tài biện thuyết vô ngại, hiện du hí 
thần thông, nắm vững các tổng trì, đạt được vô sở 
uý; khuất phục mọi thù nghịch quấy nhiễu của 
Ma, thấu hiểu mọi Pháp môn sâu thẳm, dẫn đến 
giác ngộ, thiện xảo trong trí độ và biết diệu dụng 
các phương tiện thích hợp để giáo hóa, hoàn 
thành được mọi đại nguyện của Bồ tát.” 

Đoạn trên, bản dịch Việt của Hòa Thượng 
Thích Tuệ Sỹ dùng nhóm chữ “thiện xảo trong trí 
độ,” có nghĩa là ngài Duy Ma Cật đã đã đạt đến trí 
tuệ có thể vận dụng các phương tiện quyền xảo 
để giáo hóa chúng sinh. Đây là một trong hai loại 
trí tuệ siêu việt của một vị Bồ tát chứng đắc quả 
vị cao thâm, gồm Căn bản trí và Hậu đắc trí. Hậu 
đắc trí chính là quyền trí hay phương tiện trí. Trí 
tuệ này đạt được sau khi chứng đắc Căn bản trí 
hay Chân thật trí, là trí tuệ liễu ngộ chân thân của 
thực tại, hay còn gọi là Trí tuệ Bát nhã (Prajñā). 

Trong Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết bản dịch 
của HT Thích Tuệ Sỹ kể về chỗ thâm sâu bất khả 
tư nghì trong trí tuệ của ngài Duy Ma Cật rằng, 
nhân dịp Bồ tát Văn Thù (Mañjuśrī) đến thăm 
bệnh ngài Duy Ma Cật, hai vị này đã trao đổi với 
nhau một số vấn đề tu chứng. Khi được ngài Văn 
Thù hỏi về cách làm sao thâm nhập vào Pháp môn 
bất nhị thì ngài Duy Ma Cật im lặng. Nhưng ngay 
lúc đó ngài Văn Thù đã khen ngài Duy Ma Cật:  

“Tuyệt, tuyệt thay; cho đến không còn văn tự 
và ngôn thuyết, ấy mới thật là vào Pháp môn bất 
nhị.” 

Trong đoạn Kinh này nói đến Pháp môn bất 
nhị tức là con đường tu chứng Niết-bàn, chân thân 
thực tại, siêu việt lên trên sự đối đãi tương đối của 
thế giới nhị nguyên. Chân thân thực tại không thể 
diễn tả được bằng ngôn ngữ và ngay cả ý niệm, 
bởi vì ngay khi ý niệm khởi sinh thì chân thân thực 
tại tức thì biến mất. Đây là chỗ tu chứng tối 
thượng của một Đức Phật, của một Bồ tát hay của 
bất cứ ai muốn chứng đắc Niết-bàn để thoát khỏi 
sanh tử luân hồi khổ não. 

 

Tìm cầu sự thật 
Bản chất của người trí thức là luôn luôn 

hướng tới sự hiểu biết những điều mình chưa biết. 
Đức tính này hàm ngụ đặc điểm vô cùng độc đáo 
của người trí thức: luôn luôn tìm cầu sự thật. Trên 

lộ trình tìm cầu sự thật, người trí thức không dễ 
dàng thỏa mãn với bất cứ thành tựu tri thức hay 
nhận thức nào. Hoài nghi và tra vấn là những 
cách để người trí thức mổ xẻ và lặn sâu vào cốt lõi 
của sự thật. Người tri thức Đạo Phật cũng thế.  

Trong Kinh Du Hành của Trường A-hàm, Đức 
Phật dạy về bốn đại giáo pháp, mà trong đó Ngài 
nói rằng dù cho có nghe được từ một vị tỳ-kheo 
nào đó nói rằng: (a) chính vị ấy nói đã nghe được 
từ Đức Phật; (b) chính vị ấy nói đã nghe được từ 
các vị kỳ cựu đa văn; (c) chính vị ấy nói đã nghe 
từ nhiều vị tỳ-kheo là những người trì pháp, trì 
luật; và (d) chính vị ấy nói đã nghe từ một vị tỳ-

kheo là người trì pháp và trì luật thì cũng không 
nên vội vã tin và bài bác mà phải kiểm chứng qua 
Kinh và Luật mà Đức Phật đã dạy. 

“Bốn pháp ấy là gì? Nếu có vị tỳ-kheo nào 
nói như vầy: ‘Này chư hiền, tôi từng ở tại thôn 
kia, thành kia, nước kia, đích thân theo Phật được 
nghe, được lãnh thọ giáo pháp này.’ Nghe như vậy 
thì các ngươi cũng không nên vội tin, cũng không 
nên bài bác. Hãy nương theo kinh mà xét chỗ hư 
thật. Nương theo luật, nương theo pháp mà xét rõ 
gốc ngọn.”(3) 

Trong Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết kể rằng 
khi Đức Phật biết ngài Duy Ma Cật bị bệnh hiện ở 
tại gia thất thì Đức Phật đã khuyên nhiều vị đệ tử 
Thanh Văn và Bồ Tát đi thăm bệnh Duy Ma Cật. 
Nhưng, tất cả đều từ chối vì nói rằng trước đây họ 
đều bị ngài Duy Ma Cật chất vấn về kiến văn và 
hành trì Phật Pháp mà không thể đối đáp được, 
nên nay ngần ngại không dám đi thăm bệnh, 
ngoại trừ Bồ tát Văn Thù Sư Lợi là bậc thượng thủ 
trong hàng Bồ Tát xuất gia có trí tuệ siêu việt. 

Qua những câu chuyện này trong Kinh Duy 
Ma Cật Sở Thuyết, chúng ta có thể nhìn vấn đề 
theo cách tìm cầu sự thật của một nhà tri thức 
Đạo Phật là luôn luôn đặt lại vấn đề để tìm cốt lõi 
của sự thật. Thí dụ, ngài Xá Lợi Phất (Śāriputra) 
đã kể cho Đức Phật nghe việc ngài bị ngài Duy Ma 
Cật đặt lại vấn đề ngồi thiền như sau: 

“Bạch Thế Tôn, con không đủ năng lực để đi 
thăm bệnh ông ấy. Vì sao vậy? Con nhớ lại, có 
lần, con đang ngồi tĩnh niệm dưới tàn cây trong 
rừng, Duy-ma-cật đến đó, và bảo con rằng, ‘Kính 
thưa ngài Xá-lợi-phất, bất tất ngồi như vậy mới là 
ngồi tĩnh niệm. Hiện thân và ý mà không ở trong 
ba cõi, ấy mới là tĩnh tọa. Hiện các oai nghi mà 
vẫn không xuất khỏi diệt tận định, ấy mới là tĩnh 
tọa. Hiện thân làm các việc phàm phu mà không 
xả Đạo pháp, ấy mới là tĩnh tọa. Tâm không trụ 
trong, không trụ ngoài, ấy mới là tĩnh tọa. Tu 
hành ba mươi bảy phẩm mà không làm dao động 
các kiến chấp, ấy mới là tĩnh tọa. Nhập Niết-bàn 
mà không đoạn trừ phiền não, ấy mới là tĩnh tọa. 
Ngồi được như vậy, thì mới được Phật ấn khả’.” 

Có tra vấn đến chỗ cùng kỳ lý của một vấn 
đề nào đó mới có thể phá tung được màng lưới 
buộc ràng và giới hạn của tri thức thường nghiệm 
để thâm nhập vào sự thật cốt lõi bằng trí tuệ vượt 
thoát. 

 

Xây dựng xã hội 
Nhưng nếu người tri thức chỉ biết rút mình 

trong thế giới tri kiến mà không đoái tưởng gì đến 
tha nhân và xã hội thì đó không phải là người tri 
thức có tấm lòng nhân ái hay có đức từ bi. Người 
tri thức nên đem kiến thức đặc hữu mà mình có 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

để góp phần vào việc xây dựng xã hội thăng hoa, 
hòa bình và thịnh vượng. Giáo pháp của Đức Phật 
được ví như thần dược dùng để chữa lành bệnh 
khổ cho chúng sinh. Người tri thức Đạo Phật đã 
thâm nhập vào được giáo pháp ấy và cũng đã 
dùng giáo pháp ấy để tự chữa lành bệnh khổ cho 
mình thì không thể không vì tha nhân và xã hội 
mà ứng dụng giáo pháp ấy trong sinh hoạt hàng 
ngày để làm lợi ích cho nhiều người. Trong Kinh 
Phạm Võng/Phạm Động của Trường A-hàm, theo 
bản dịch Việt của Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ, Đức 
Phật đã nói rằng dù Ngài “đã đoạn sanh tử, vĩnh 
viễn không còn tái sanh,” nhưng vì để độ cho chư 
thiên và nhân loại Ngài vẫn thị hiện ra đời. 

“Như Lai tự biết, sự sanh đã dứt, sở dĩ có 
thân là để phước độ chư thiên, nhân loại. Nếu Như 
Lai không có thân, người đời không chỗ nương 
cậy. Cũng như cây đa-la bị chặt ngọn không còn 
sống trở lại nữa. Phật cũng vậy, đã đoạn sanh tử, 
vĩnh viễn không còn tái sanh.”(4) 

Đức Phật là nhà đại cách mạng xã hội bởi vì 
Ngài không những là người đầu tiên trong thế gian 
tìm ra con đường giác ngộ và diệt trừ khổ đau tận 
gốc rễ, mà Ngài cũng đã phá bỏ mọi phân biệt giai 
cấp của xã hội Ấn Độ lúc bấy giờ. Hơn nữa, Đức 
Phật còn thực thi quyền bình đẳng giới tính nam 
nữ khi cho phép phụ nữ được xuất gia tu tập trong 
Tăng Đoàn của Ngài.  

Trong Chương 2 Phương Tiện Quyền Xảo của 
Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết mô tả công hạnh lợi 
tha để góp phần vào việc xây dựng xã hội của 
ngài Duy Ma Cật viết rằng:  

“Ông giữ chấp trì luật pháp, duy trì trật tự 
dưới trên. Hợp tác hài hoà trong tất cả sự nghiệp 
buôn bán. Tuy cũng gặt hái những lợi ích trong 
những hoạt động thế tục của mình, ông không lấy 
đó làm mừng. Rong chơi trên các ngõ đường, vẫn 
không quên giúp ích mọi người. Vào chốn công 
đường để bảo vệ kẻ thế cô. Tham gia các nghị hội 
để đưa người vào Đại thừa. Đến các trường học để 
khai sáng tâm mọi người. Vào nơi kỹ viện để cho 
thấy tai họa của dục vọng. Vào trong tửu lầu mà 
vẫn vững vàng ý chí. Trong hàng trưởng lão, ông 
là bậc tôn trưởng để diễn thuyết những pháp tối 
thắng. Trong hàng cư sỹ, ông là cư sỹ bậc nhất, 
dạy họ đoạn trừ đam mê ái dục.” 

Là một cư sĩ, ngài Duy Ma Cật có thể tham 
gia vào guồng máy chính trị để giúp việc trị quốc 
an dân. Ngài tham dự vào ngành luật pháp để duy 
trì kỷ cương, công lý và bảo vệ người cô thế. Ngài 
vào học đường để khai mở tâm trí cho mọi người 
và đào tạo thế hệ tương laic ho xã hội. Thậm chí 
ngài còn vào chốn lầu xanh, tửu quán, nhưng 
không phải để trác táng trụy lạc say sưa mà để 
đưa người ra khỏi “tai họa của dục vọng.” Ngài có 
thể làm được những điều hữu ích vô lượng cho xã 
hội như thế, trước hết và trên hết, ngài có nội 
hàm vô nhiễm do sự thực hành Phật Pháp một 
cách nghiêm cẩn và có hiệu quả. Đó cũng là phẩm 
đức mà ngài được tôn xưng qua danh hiệu Tịnh 
Danh, Vô Cấu Xưng. 

Người tri thức Đạo Phật với đại nguyện vị tha 
không thể quay lưng lại với những bất công, thối 
nát, đen tối của xã hội và với sự cô thế, thống khổ 
của đồng loại. Người tri thức Đạo Phật không thể 
nói rằng mình chỉ biết tu hành và tránh xa thế sự. 
Nếu thế thì Phật Giáo Việt Nam trong hơn hai 
ngàn năm qua đã không có Pháp Thuận Thiền Sư, 

Vạn Hạnh Thiền Sư, Lý Công Uẩn, Trần Thái Tông, 
Trần Nhân Tông, Tuệ Trung Thượng Sỹ, Nguyễn 
Trãi, Ngô Thì Nhậm, v.v… là những Phật Tử xả 
thân cho công cuộc dựng nước và giữ nước. Người 
tri thức Đạo Phật không thể dửng dưng vô cảm 
trước những bất công của xã hội và những áp bức 
mà đồng loại phải oằn lưng gánh chịu.  

Trong Chương V Văn Thù Sư Lợi Thăm Bệnh 
của Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết do HT Thích Tuệ 
Sỹ dịch, ngài Duy Ma Cật đã trình bày với Bồ Tát 
Văn Thù về tâm nguyện của ngài đối với chúng 
sinh: 

“Si và hữu ái là nguồn gốc của bệnh tôi. Vì 
hết thảy chúng sinh bệnh mà tôi bệnh. Bao giờ 
hết thảy chúng sinh đạt đến chỗ không bệnh, 
bệnh tôi sẽ hết. Vì sao? Bồ tát, vì chúng sinh mà 
đi vào sinh tử. Có sinh tử thì có bệnh. Nếu hết 
thảy chúng sinh được thoát ly bệnh khổ thì Bồ tát 
không còn bệnh. Ví như, vị trưởng giả chỉ có đứa 
con một; khi người con ấy bị bệnh, cha mẹ nó 
cũng bị bệnh. Nếu nó bình phục, cha mẹ nó khỏe. 
Cũng vậy, Bồ tát yêu thương chúng sinh như cha 
mẹ yêu con, nên chúng còn bệnh thì Bồ tát còn 
bệnh; khi chúng hết bệnh, Bồ tát khỏe! Câu hỏi 
tiếp theo là, bệnh của Bồ tát từ đâu phát sinh? 
Bệnh của Bồ tát xuất phát từ tâm đại bi.” 

Đó là tâm đại từ bi của người tri thức Đạo 
Phật. 

 

Làm sạch thế giới 
Ngày nay giới khoa học đã và đang báo động 

về tình trạng gây ô nhiễm môi sinh đưa tới thảm 
nạn biến đổi khí hậu với vô số tai họa trên hành 
tinh của chúng ta mà cụ thể là cường độ ngày 
càng khốc liệt của bão lụt, hạn hán, cháy rừng và 
mực nước biển dâng cao ảnh hưởng nghiêm trọng 
đến cuộc sống của hàng trăm triệu người.  

Nhưng cách nay trên gần hai mươi sáu thế 
kỷ, Đức Phật đã khuyên các đệ tử của Ngài bảo vệ 
môi sinh, trồng cây xanh, không được chặt phá 
cây cối vô tội vạ và bản thân Đức Phật là người 
thường xuyên sống gần gũi với thế giới thiên 
nhiên: đản sinh dưới gốc cây Vô Ưu, 6 năm tu khổ 
hạnh và tầm đạo trong rừng sâu, thành đạo dưới 
gốc cây Bồ đề, nói bài pháp đầu tiên Tứ Diệu Đế 
trong vườn Lộc Uyển, nhập Niết-bàn trong rừng 
cây Sa-la. 

Trong Chương 1 Quốc Độ Phật của Kinh Duy 

Đền Borobudur được tạo dựng vào thế kỷ thứ 9 Tây 
lịch là ngôi đền tiêu biểu của Phật Giáo Đại Thừa 
tại Indonesia. (nguồn: www.pixabay.com)  

http://www.pixabay.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      29 

Ma Cật Sở Thuyết bản dịch Việt của HT Thích 
Tuệ Sỹ, Đức Phật dạy rằng để có thể làm sạch 
thế giới một cách rốt ráo, hay nói như trong 
Kinh là “tịnh Phật quốc độ,” tức làm cõi nước 
thanh tịnh như cõi Phật, thì điều tiên quyết là 
phải làm sạch tâm mình trước.   

“Cho nên, Bảo Tích, nếu Bồ tát muốn làm 
thanh tịnh quốc độ, hãy làm thanh tịnh tự tâm. 
Tùy theo tâm tịnh mà Phật độ tịnh.” 

Cũng Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết kể rằng 
khi nghe nói cõi Phật thanh tịnh thì ngài Xá Lợi 
Phất tự hỏi tại sao cõi Ta-bà này là cõi Phật của 
Đức Thích Ca Mâu Ni lại không thanh tịnh vì 
ngài Xá Lợi Phất thấy nó không trang nghiêm 
thanh tịnh chút nào cả. Biết được suy nghĩ của 
người đệ tử trí tuệ đệ nhất Xá Lợi Phất, nên 
Đức Phật đã cho ngài Xá Lợi Phất thấy thực tế 
cõi này là hoàn toàn trang nghiêm thanh tịnh 
chỉ vì tâm của ngài Xá Lợi Phất chưa thanh tịnh 
đủ để thấy mà thôi.  

Xét về mặt tâm lý thì điều này là chính 
xác, bởi vì thế giới chung quanh chúng ta sẽ đổi 
khác khi tâm trạng chúng ta thay đổi. Chẳng 
hạn, cùng là ngôi nhà ấy, gia đình ấy, người 
thân ấy, nhưng khi tâm trạng của một thành 
viên trong đó không vui thì lập tức không khí 
trong nhà trở thành u ám, buồn rầu. Hoặc, 
cũng khu vườn ấy, cũng cành hoa ấy, nhưng 
khi tâm trạng một người lắng dịu, tĩnh lặng thì 
sẽ thấy nó khác với lúc tâm trạng bồn chồn, lo 
lắng, phiền muộn. Thi hào Nguyễn Du đã không 
từng viết trong Truyện Kiều hay sao: 

“Cảnh nào cảnh chẳng đeo sầu, 
Người buồn cảnh có vui đâu bao giờ.” 
Người tri thức Đạo Phật làm sạch thế giới 

bằng sự khởi đầu làm sạch tâm mình. Người tri 
thức Đạo Phật làm sạch tâm mình bằng cách 
làm sạch ba nghiệp thân, khẩu và ý qua lối 
sống không sát hại sanh vật, không trộm cắp 
tài sản của tha nhân và xã hội, không xâm hại 
hạnh phúc gia đình người khác, không tham 
lam, không thù hận, không si mê, không nói 
dối, không nói lời dua nịnh, không nói lưỡi hai 
chiều, và không nói lời độc ác.  

Làm sạch tâm mình là làm trang nghiêm 
chánh báo (thân tâm mình). Nhờ chánh báo 
trang nghiêm mà y báo (thế giới chung quanh) 
được trang nghiêm. Khi một người sống trong 
sạch thì gia đình sẽ theo đó mà sống trong 
sạch và do vậy, xã hội cũng sẽ được trong 
sạch. Khi xã hội trong sạch thì thế giới trong 
sạch.  

Đó là điều mà người tri thức Đạo Phật nên 
làm để góp phần vào việc kiến tạo một thế giới 
trong sạch, hòa bình, an lạc và phú cường như 
Cư sĩ Duy Ma Cật đã làm.  

 

____________ 

 

(1) Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết, Tuệ Sỹ 
dịch, 2008.  

(2) Keown, Damien (2004), "Pramāṇa-

samuccaya", A Dictionary of Buddhism, Oxford 
University Press. 

(3)Kinh Du Hành Trường A-hàm, Tuệ Sỹ 
dịch và hiệu chú. 

(4) Kinh Phạm Võng Trường A-hàm, Tuệ 
Sỹ dịch và hiệu chú. 

VẮNG LẶNG TỢ HƯ KHÔNG 

 

 

Thiên hạ người muôm triệu 

Đâu có chi khó hiểu 

Mỗi nghiệp sanh mỗi kiểu 

Như những dấu vân tay 

Kẻ gian trá người ngay 

Bậc thiện hiền đứa dữ 

Gian nan này cuộc lữ 

Phước phần chẳng giống nhau 

Dù là chậm hay mau 

Nhân nào cho quả nấy 

Cũng nên ghi nhớ lấy 

Duyên vô cùng biến thiên 

Dòng sanh tử triền miên 

Vì niệm tâm ái dục 

Vòng luân hồi tương tục 

Có dừng dứt bao giờ 

Người thiên hạ đâu ngờ 

Vốn cùng chung một giuộc 

Ăn, ở, mặc ràng buộc 

Thăng đọa muôn kiếp rồi 
Vọng tâm như mây trôi 
Vẽ bức tranh vân cẩu 

Hình tướng với sắc màu 

Bao nhiêu là là kỳ dị 
Chơn tâm hằng như thị 
Vắng lặng tợ hư không 

Như nước của muôn sông 

Rắn, lỏng, hơi một tánh 

Người dù phàm hay thánh 

Mê – ngộ có cạn sâu 

Bồ đề vốn như nhau 

Ai cũng đều có thể 

Phật tánh là như thế 

Khác ở tướng hình hài 
Mà cái dụng ngắn dài 
Sanh ra bao sai biệt 

Cả một đời Phật thuyết 
Đến cuối chẳng một lời 
Đường giải thoát rạng ngời 
Tùy phận dấn thân thôi! 
 

 

ĐỒNG THIỆN 



 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

Thưa Anh Chị Em Áo Lam thương mến, 
Hôm nay, nhân mùa Vu Lan Mùa cúng dường 

Tam Bảo trong ngày Tự Tứ của Chư Tăng, Nhóm 
Áo Lam xin kể ACE nghe chuyện người bố thí hoa 
quả đầu mùa. 

Thuở ấy, có một người nông phu Bà La Môn 
thường đem hết hoa quả đầu mùa vừa hái gặt 
được ra bố thí. 

“Đầu mùa” đối với ông ấy có 4 ý nghĩa: 1. Số 
lúa vừa gặt hái được, 2. Số gạo vừa giã và sàng 
xong, 3. Số cơm vừa nấu chín, 4. Phần ăn trên dĩa 
sắp đem ra dùng. 

Một hôm vợ chồng ông đang ăn sáng, bỗng 
có đức Phật và chư Tăng đến khất thực. Chồng 
ngồi quay mặt vào trong, người vợ ngồi ngó ra, 
trông thấy các vị tỳ kheo, bà liền đứng lên che 
khuất đức Phật. Bà ta nghĩ: nếu để ông chồng 
thấy, ông sẽ bưng hết đồ ăn ra dâng cúng, bà lại 
phải vào bếp nấu nướng thức ăn cho chồng. Nghĩ 
vậy, bà vội bước ra cửa, đến gần Phật, nói nhỏ: 
bạch ngài, hôm nay con chẳng có gì để cúng 
dường, xin ngài đến nơi khác. Đức Phật chẳng trả 
lời, chỉ lắc đầu. Thấy cử chỉ đó, bà bật lên một 
tiếng cười làm người chồng quay lại, thấy đức 
Phật; ông vội chạy ra, tạ lỗi rối rít: "Bạch Thế 
Tôn, xin ngài tha lỗi cho vợ con và nhận dĩa thực 
phẩm này, con mới dùng có mấy muỗng." Đức 
Phật ôn tồn đáp: “Này bà la môn, ta vui lòng nhận 
mọi thức ăn, dẫu đã được ăn dỡ hay đã ăn hết 
phân nửa, hoặc cả khi chỉ còn lại 1 muỗng thôi." 

TỲ-KHEO 
(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Nghe Phật nói, người Bà La Môn rất ngạc nhiên và 
rất sung sướng được cúng dường đức Phật.  

Ông thưa hỏi: 
“Bạch Thế Tôn, thế nào mới xứng danh một 

vị tỳ kheo?” 
Phật dạy:  
“Này Bà La Môn, thân này gọi là SẮC, tâm 

này gọi là DANH, vị tỳ kheo xứng danh chẳng hề 
mê luyến DANH SẮC.” 

Rồi đức Phật nói lên bài kệ sau đây, nhờ đó 
mà vợ chồng người nông phu chứng được quả vị A 
Na Hàm: 

“Đối với thân tâm là Danh Sắc 

“Ta” và “của ta” đừng thắc mắc 
Chẳng lo âu những gì chưa đắc 

Đó mới xứng danh là Tỳ Kheo.” 
(Kinh Pháp Cú, Câu 367) 

Thưa ACE Áo Lam thương mến, 
Từ những trạng thái tâm bình thường, những 

câu hỏi giản dị, đức Phật có thể hướng dẫn người 
nông phu tiến đến việc hiểu biết về "ngã" và "ngã 
sở" [Ta và “của Ta”] cũng như giúp họ chứng được 
quả vị thứ 3 là A Na Hàm (quả vị thứ tư là A La 
Hán). Thật là một cách giáo dục “đánh thức Tâm” 
tuyệt vời! 

Thương mến kính chúc ACE một mùa Vu Lan 
an lạc, thanh tịnh và giải thoát - tràn hương Từ Bi 
và Hiếu hạnh. 

Trân trọng, 
Nhóm Áo Lam 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      31 

 I. DẪN NHẬP: 
Là thiền sinh Phật tử, chúng ta rất quen thuộc 

bài kinh “Bát Nhã Tâm Kinh”. Mở đầu là câu: 
“Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát nhã Ba-la
-mật đa thời chiếu kiến ngũ uẩn giai không 
độ nhất thiết khổ ách”. Câu kinh này được giải 
thích là đức Tự Tại Bồ Tát đã qua thời gian hành 
trì thâm sâu và mở được con mắt tuệ, tức trí tuệ 
tâm linh, còn gọi là trí tuệ Bát nhã. Đây là trí tuệ 
của bậc giác ngộ đến bờ giải thoát. Với trí tuệ tâm 
linh siêu vượt này, Bồ-tát soi chiếu thấy thân tâm 
“đều không”, nên vượt qua tất cả mọi khổ ách! 

Chủ đề hôm nay là tìm hiểu về “Ngũ uẩn giai 
không” nên trước hết chúng ta cần biết Ngũ uẩn 
là gì? Ngũ uẩn liên hệ như thế nào đối với thân 
tâm của chúng ta? Rồi sau đó mới tìm hiểu tại sao 
“Ngũ uẩn giai không”? 

 

II. NGŨ UẨN LÀ GÌ? 

Ngũ là năm. Uẩn có nhiều nghĩa, như: chắc 
chắn, nhóm, thành phần hay yếu tố. Trong bài 
này chúng ta có thể hiểu nhiều yếu tố họp lại nên 
gọi là uẩn. 

Kinh “Vô Ngã Tướng”, Phật dạy rằng: Con 
người kết hợp bởi hai phần: Vật chất là Sắc, và 
tinh thần là Danh. Danh và Sắc do nhiều yếu tố 
hợp lại mà thành. Sắc do đất, nước, gió, lửa hợp 
lại gọi là Sắc uẩn. Trên thân người có móng tay, 
móng chân, tóc, tai, mắt, mũi, lưỡi, da v.v…  Bên 
trong có óc, thịt, xương, tim, phổi, gan, ruột, máu 
v.v…  

Trong Kinh dạy con người có 6 căn: Mắt, Tai, 
Mũi, Lưỡi, Thân và Ý thức gọi là 6 nội xứ. Sáu nội 
xứ nằm trên thân mình. Đối tượng của 6 nội xứ 
là: Sắc (Hình dáng), thanh, hương, vị, xúc, pháp 
gọi là 6 ngoại xứ. 

Sáu nội xứ của mình lại là 6 ngoại xứ của 
người đối diện. Để ý thêm một chút thì nội xứ này 
trở thành ngoại xứ của nội xứ kia. 

Thí dụ: Con mắt là nội xứ của mình. Khi con 
mắt nhìn xuống bàn tay. Bàn tay tức nội xứ thân 
trở thành ngoại xứ của nội xứ mắt. 

Khi 6 nội xứ tiếp xúc 6 ngoại xứ hình thành 6 
nhận thức, phân biệt. Đó là Nhãn thức, Nhĩ thức, 
Tỷ thức, Thiệt thức, Thân thức, Ý thức. Gọi chung 
là 18 giới. 

Về phần Tâm thì có: Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 
Mỗi yếu tố này cũng do nhiều thành phần hợp lại 
nên gọi là Thọ Uẩn, Tưởng Uẩn, Hành Uẩn và 
Thức Uẩn.  

- Thọ uẩn: Là những cảm giác của thân hay, 
cảm thọ của tâm có ba loại:  

(1) Thọ Lạc: Thích thú hay hạnh phúc. 
(2) Thọ khổ: Không thích hay phiền não.  
(3) Thọ vô ký: Cảm thọ không thương cũng 

không ghét, an nhiên hay thọ xả. 

- Tưởng uẩn: Có nhiều mạng lưới tưởng như: 
mạng lưới ý nghĩ, mạng lưới biết có lời hay không 
lời, mạng lưới liên tưởng và ấn tượng ghi sâu vào 
tâm thức v.v… Tưởng ở đây có công dụng ghi nhận 
hình ảnh đối tượng hiện tại hoặc nhớ nghĩ chuyện 
quá khứ hay  tưởng tượng chuyện tương lai.  

- Hành uẩn: Là uẩn thứ hai trong Thập Nhị 
Nhân Duyên. Hành uẩn cũng là uẩn thứ tư trong 
ngũ uẩn. Hành uẩn trong ngũ uẩn là phản ứng 
(tâm sở) của Tâm. Trong kinh ghi rằng Hành có 50 
tâm sở, còn hai tâm sở nữa là Thọ và Tưởng. 
Trong 50 tâm sở, quan trọng nhất tác ý (cetanã). 
Tác ý chủ động điều hành tập hợp các tâm sở 
tương ứng tạo nên Ý nghiệp. Ý nghiệp dẫn đầu, 
Thân và Khẩu nghiệp theo sau. 

- Thức uẩn: Thức được xem là sự hiểu biết 
của con người. Là cái biết so sánh, phân biệt tốt 
xấu, phải quấy hai bên, gọi là tâm nhị nguyên. 
Thông thường Thức có tính quyết định nói ra lời và 
hành động tùy theo tâm Hành, tạo nên Khẩu và 
Thân nghiệp. 

Thân người hay Sắc, thì ta có thể trông thấy 
sờ mó được. Còn Danh hay Tâm thì trừu tượng 
không hình tướng,  nhưng Tâm là một tiến trình 
được hình thành dựa trên cơ chế ngũ uẩn trong 
thân xác con người. Tâm “biết” suy nghĩ, vui, 
buồn, giận hờn, yêu thích. Tâm trạng của Tâm 
được biểu lộ qua ánh mắt, đôi môi, âm thanh và 
tứ chi giúp người đối diện nhận ra sự có mặt của 
Tâm.   

 

III. TIẾN TRÌNH THÀNH LẬP “NGŨ UẨN SINH 
DIỆT” 

Sự thành lập ngũ uẩn bắt đầu từ các giác quan 
của thân như: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý trong 
kinh gọi là sáu nội xứ hay sáu căn. Khi giác quan 
tiếp xúc đối tượng ngoại trần là hình dáng, thanh, 
hương, vị, xúc, pháp, sẽ sinh một loạt tín hiệu tác 
động vào Thọ, Tưởng, Hành và Thức. Tín hiệu đó, 
như một làn điện xẹt rất nhanh vào tâm con người 
và ngay sau đó thức phản ứng, nói ra lời hay hành 
động, hoặc đè nén giữ lại trong tâm sự thích thú 
hay sự bất mãn. Dù phản ứng như thế nào đi nữa 
thì ngũ uẩn cũng đã được thành lập và Ngũ uẩn 
này được xem như là Ngũ uẩn sinh diệt. Từ khác 
gọi là “Ngũ uẩn luân hồi sinh tử”.   

Dưới đây là một thí dụ về tiến trình thành lập 
ngũ uẩn. Thí dụ: 

Vào một buổi sáng sớm, mình nhìn thấy ly cà 
phê bốc khói, hương thơm ngào ngạt, trong đầu 
tác ý muốn uống. Khi các căn: mắt, mũi, lưỡi, tay 
(tiếp) xúc với đối tượng là ly cà phê, thì lần lượt 
Thọ, Tưởng, Hành, Thức, tức Ngũ uẩn có mặt. 

Tay nâng ly cà phê thấy nặng hay nóng, cảm 
thấy khó chịu là Thọ đã có mặt. Khi uống vài 
ngụm cà phê, lưỡi cảm thấy mùi vị đặc trưng của 

“NGŨ UẨN GIAI KHÔNG” LÀ GÌ? 
  

Thích Nữ Hằng Như 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

cà phê (ngọt-béo-đắng). Mũi ngửi mùi thơm, mình 
cảm thấy vừa ý, thích thú, khoan khoái, đó là cảm 
giác “vui thích” tức “tham vi tế ”đã có mặt.  

Tín hiệu thích mùi vị của cà phê từ Thọ tác 
động qua mạng lưới Tưởng. Tưởng thành lập hình 
ảnh ly cà phê trong đầu, tiếp theo là mạng lưới 
liên tưởng đến một loạt hình ảnh về những ly cà 
phê đã có lần thưởng thức trong quá khứ và mong 
muốn tiếp tục uống cà phê ngon trong tương lai… 

Tín hiệu từ Tưởng chuyển sang Hành. Tại đây 
Hành hoạt động, do thích hay không thích mà 
phản ứng thành “Tâm tham” hay “Tâm  sân”. Sau 
cùng tín hiệu tác động qua Thức. Thức là cơ chế 
nhận thức (biết), phân biệt. Rất nhanh chóng tùy 
theo phản ứng của Hành, mà Thức quyết định nói 
ra lời hay có hành vi thích hợp. 

Tiến trình này khởi ra khi các căn (mắt, tay, 
mũi, lưỡi) thuộc Sắc, tiếp xúc với trần cảnh (ly cà 
phê). Ngay khi đó Thọ, Tưởng, Hành, Thức có 
mặt. Như vậy, toàn bộ Ngũ uẩn có mặt.   

Kể ra thì dài, nhưng thực sự tiến trình này xảy 
ra chỉ trong tích tắc. Một ngày, không biết bao 
nhiêu lần các căn tiếp xúc cảnh trần tác động vào 
tâm khiến Thọ, Tưởng, Hành, Thức luôn dao động, 
sinh khởi, rồi lập tức diệt mất. Do vậy mà chúng 
cũng có ba đặc tính chung là vô thường, khổ, vô 
ngã. 

 Trên đây là tiến trình thành lập ngũ uẩn sinh 
diệt của người phàm phu chưa biết tu tập. Tâm 
của người này luôn dao động bởi tham, sân, si, 
mạn, nghi, tà kiến. Do sống trong Vọng Tâm, có 
khi tạo nghiệp lành cũng có khi tạo nghiệp dữ, 
nên khi thân hoại mạng chung không thể thoát ra 
khỏi vòng luân hồi sinh tử! 

 

IV. “NGŨ UẨN GIAI KHÔNG” LÀ GÌ? 

Đời sống của mỗi con người hay mỗi Ngũ uẩn 
kéo dài bao lâu, không ai xác định được. Có người 
sống 70, 80 năm, có người sống trường thọ 100 
tuổi hoặc hơn, nhưng cũng có lắm người qua đời 
khi tuổi còn thanh xuân. Tuy không biết được bao 
giờ con người chết đi, nhưng chắc chắn không có 
người nào sống mãi trên thế gian này! 

Đọc kinh, chúng ta nhớ lời Phật dạy: “Các 
hành đều vô thường” hay “tất cả các pháp hữu vi 
đều vô thường, vô ngã”. Ngũ uẩn hay con người 
cũng là pháp hữu vi do nhiều điều kiện hợp lại mà 
thành, nên Ngũ uẩn cũng vô ngã.  

Vậy Vô ngã là gì? Vô ngã đồng nghĩa với vô 
chủ, là những pháp không vững chắc, không 
trường tồn, vĩnh cửu, bất biến. Khác với Vô ngã, 
Ngã là chủ tể, là vững bền mãi với thời gian, là 
thường hằng. Rất tiếc Ngũ uẩn không thường 
hằng nên Ngũ uẩn vô ngã! 

Tư duy lời Phật dạy, chúng ta thấy những điều 
Ngài thuyết giảng vô cùng chính xác. Tất cả mọi 
vật trên đời đều do nhiều nhân nhiều duyên hợp 
lại mà thành. Khi duyên tan rã thì vạn vật cũng từ 
duyên mà biến mất. Ngũ uẩn do Sắc và Tâm hợp 
lại mà thành. Sắc không tự nhiên có, mà nó kết 
hợp bởi Tứ Đại.  

Quan sát thân con người, chúng ta thấy rằng 
thịt, da, xương cốt có tính rắn chắc là Địa Đại. 
Máu, nước tiểu, mồ hôi, nước mắt, nước bọt, có 
tính lỏng ướt là Thủy Đại. Nhiệt độ ấm nóng của 
cơ thể là Hỏa Đại. Hơi thở hô hấp là Phong Đại. 
Con người được sinh tồn là do Tứ Đại hợp thành. 
Khi Tứ Đại trong thân phân tán, sinh mệnh con 

người liền chấm dứt. Do đó vạn vật thế gian hay 
thân thể chúng sinh hữu tình đều là giả tướng của 
Tứ Đại hòa hợp mà thành chứ không có một thực 
thể nhất định nào khác. Tâm thì do Thọ, Tưởng, 
Hành, Thức hợp lại mà thành. Tất cả các yếu tố 
thành lập nên Ngũ uẩn không có yếu tố nào bền 
vững, không yếu tố nào thực sự là chủ, nên tất cả 
đều vô ngã.  

Trở lại câu kinh: “Quán Tự Tại Bồ Tát hành 
thâm Bát Nhã Ba-la-mật đa thời chiếu kiến ngũ 
uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách”. Khi Bồ 
Tát thực hành trí tuệ cao siêu tới bờ bên kia (bờ 
giác ngộ), soi thấy Ngũ uẩn đều không, nên vượt 
qua tất cả mọi khổ ách. 

Ở đây chúng ta hiểu rằng với trí huệ Bát nhã, 
Bồ tát đã nhận ra Tánh Không của Ngũ uẩn, tức 
không có một thực thể cố định nào hết từ Ngũ 
uẩn. Không có thực thể cố định thì “Ngũ uẩn có” 
chỉ là “giả có” chứ không phải “thật có”.  

“Giả có” mà mình cho là “thật có” thì đó là 
mình mê lầm. Nhưng “giả có” mà nói “Không có”, 
thì không đúng với sự thật trước mắt. 

Vì vậy không thể khẳng định là Không, cũng 
không thể khẳng định là Có. Thuyết pháp về “Chữ 
KHÔNG trong bài kinh Bát Nhã”, Đại lão Thiền Sư 
Trúc Lâm dạy rằng: “Muôn sự, muôn vật trước 
mắt chúng ta đều là cái tướng duyên hợp. Nói “Giả 
Có”, vì Có mà tạm bợ, chứ không phải là thiệt. Kể 
cả tấm thân của ta là Ngũ uẩn đây cũng thế!”  

Tất cả mọi thứ trên đời này trong đó có Ngũ 
uẩn đều Vô ngã, đều Không, nên Bồ tát chẳng 
dính mắc với bất cứ những gì xảy ra trên Ngũ uẩn. 
Cho nên, có ai đó nặng lời xúc phạm đến mình, 
mình xem như chẳng có gì. Tại sao? Tại vì mình 
đã ngộ ra rằng thân Ngũ uẩn không thật và lời nói 
khen chê của ai đó cũng không thật. Chẳng qua 
chỉ tạm bợ hư dối! Bản thân hư giả, người đối diện 
hư giả, lời nói hư giả, cái khổ sở hay hạnh phúc 
nếu có cũng là hư giả.  

Mọi thứ đều không thật, thì còn cái gì làm cho 
mình phiền não khổ đau? Chính vì nhận ra “ngũ 
uẩn giai không” mà Bồ tát vượt qua tất cả mọi khổ 
ách là như thế! 

Trong kinh có kể lại câu chuyện tôn giả Bàhiya 
Dãruciriya thỉnh cầu đức Phật dạy cho pháp được 
hạnh phúc lâu dài (pháp thoát khổ), và đã được 
đức Phật thuyết ngắn gọn như sau: 

“Này ông Bãhiya! Ông cần phải học tập như 
sau: Trong cái thấy, sẽ chỉ là cái thấy. Trong cái 
nghe, sẽ chỉ là cái nghe. Trong cái thọ tưởng, sẽ 
chỉ là cái thọ tưởng. Trong cái thức tri, sẽ chỉ là 
thức tri. 

“Như vậy, này Bãhiya! Nếu trong cái thấy, sẽ 
chỉ là cái thấy, trong cái nghe sẽ chỉ là cái nghe; 
trong cái thọ tưởng sẽ chỉ là cái thọ tưởng; trong 
cái thức tri  sẽ chỉ là thức tri! - thì không có ông ở 
trong ấy, ông không là chỗ ấy. Do vậy, này 
Bãhiya! Ông không là đời này, ông không là đời 
sau, ông không là đời chặng giữa. Như vậy là 
đoạn tận khổ đau”. 

Đoạn kinh trên, chúng ta có thể hiểu đức Phật 
dạy Bãhiya pháp tu định Tâm. Khi giác quan tiếp 
xúc ngoại cảnh, trong cái thấy, chỉ là cái thấy. 
Đây là cái thấy đầu tiên, trong sáng của mắt, tức 
thấy như thực. Trong cái nghe, chỉ là cái nghe, tức 
nghe như thực. Thọ, Tưởng và Thức cũng thế! Cái 
thấy biết đầu tiên khi giác quan tiếp xúc đối tượng 
là cái thấy biết hoàn toàn khách quan, trong sáng, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      33 

không có sự can thiệp của Thọ uẩn, Tưởng uẩn, 
Hành uẩn và Thức uẩn nghĩa là Ngũ uẩn yên lặng 
tức năm uẩn đều không (Ngũ uẩn giai không), nên 
không có tôn giả Bàhiya ở trong ấy, nghĩa tôn giả 
không còn chấp thủ Ngũ uẩn là ta, của ta, tự ngã 
của ta nên thoát khỏi lậu hoặc.  

 Tóm lại “Ngũ uẩn giai không” trong lời dạy 
này của đức Phật, là khi giác quan tiếp xúc với đối 
tượng, tâm hành giả biết nhưng không phản ứng 
thích thú hay chán ghét, tâm không nói thầm về 
đối tượng, thì Tánh biết có mặt. Tánh biết là cái 
biết rõ ràng lặng lẽ, trong sáng, khách quan, là cái 
lóe sáng đầu tiên của Tánh giác. Lúc bấy giờ toàn 
bộ Ngũ uẩn yên lặng, không có cái Ta, cái của Ta 
hay Tự ngã của Ta trong đó, hành giả thoát khỏi 
mọi lậu hoặc, khổ đau. Ngũ uẩn yên lặng là “ngũ 
uẩn giai không” còn như tâm dao 
động là có mặt “Ngũ uẩn sanh 
diệt”. 
 

V. PHÁP HỌC và PHÁP HÀNH 

 Trong phạm vi bài viết hôm 
nay, những ai muốn khai mở trí 
tuệ tâm linh, nhận ra “Ngũ uẩn giai 
không” và “vạn pháp giai không” 
để thoát khỏi mọi khổ ách, thì phải 
tu tập theo đường lối Phật dạy. 
Pháp Phật dạy có hai phần đó là 
Pháp Học và Pháp Hành. 

(1) PHÁP HỌC: Là những lời 
khai thị của Phật qua các bài Pháp: 
Tứ thánh đế, Lý duyên khởi, Pháp 
duyên sinh, Biến dịch (Sinh-Trụ-

Hoại-Diệt-Không), Nhân quả, Vô thường, Khổ, Vô 
ngã v. v… Nhờ lời khai thị về cuộc đời vốn Vô 
thường-khổ-vô ngã nên người tu giữ được ngọn 
lửa Bồ đề trong tâm, không chao đảo chán nản khi 
bị ác duyên tấn công, mà bỏ tu nửa chừng. 

Tuy nhiên, nếu thấu rõ lời khai thị của đức 
Phật mà không học cách thực hành, thì kiến thức 
Phật học cũng chỉ giống như kiến thức ngoài đời, 
làm lớn thêm bản ngã, biến người học Phật trở 
thành một người kiêu mạn, tự phụ, không ích lợi 
gì cho việc giác ngộ giải thoát. 

(2) PHÁP HÀNH: Cho nên trong vấn đề tu 
tập mở mang trí huệ, Pháp Học và Pháp Hành phải 
đi đôi. Tu thiền có hai pháp Chỉ và Quán. Chỉ là 
bước đầu đi đến Định. Quán là nền tảng để đi đến 
Tuệ. Về Pháp Hành cũng phải học lý thuyết. Đó là 
học phương thức hay kỹ thuật thực hành. Về 
phương thức thực hành thì các thiền sinh thuộc 
dòng Thiền Tánh Không được Cố Thiền Sư Thông 
Triệt hướng dẫn từ đơn giản đến sâu sắc.  

- Đơn giản là các chiêu thức kích thích Tánh 
Thấy bằng mắt: Nhìn gần, nhìn xa, nhìn lưng 
chừng, nhìn qua nhìn lại… Phương pháp này giúp 
tâm không kịp suy nghĩ gì trong đầu. Kích thích 
tánh Nghe: Tai nghe tiếng chuông, tiếng sóng 
biển, tiếng mưa rơi… Kích thích tánh Xúc chạm: Đi 
thiền hành, v.v…  Những bước đầu này là Thiền 
Chỉ, chủ yếu là tập “không nói thầm trong não” 
tức “biết không lời” lúc thấy, nghe hay xúc chạm. 
Kết quả tâm thiền sinh tạm yên lặng nhưng chưa 
vững chắc. 

- Để đạt được “Định Không Tầm Không Tứ” 
thiền sinh thực tập pháp Thầm Nhận Biết không 
lời, tầm tứ yên lặng. Tiến thêm bước nữa là 
“Chánh Niệm Tỉnh Giác”. Trong lúc tham thiền ở 

mức độ này, tâm hành giả hoàn toàn tỉnh thức, 
hành giả biết tất cả những gì xảy ra trên thân tâm 
nhưng không dính mắc. Chỗ này Định-Huệ đồng 
thời rõ ràng nhất. Cao và thâm sâu hơn nữa là 
“Định Bất Động”, bấy giờ các Tánh Thấy, Nghe, 
Xúc chạm đóng cửa, không còn nghe thấy cảm 
nhận những gì xảy ra xung quanh, tâm hành giả 
hoàn toàn yên lặng chỉ có một dòng Nhận thức 
biết không lời, tự nhận thức rằng mình đang ở 
trong định.   

- Về mặt thiền Quán thì thực tập pháp Như 
Thật (Yathàbhùta), pháp Không Gọi Tên Đối 
Tượng…  trong bốn oai nghi. Tâm biết rõ khi thiện 
pháp hay ác pháp đang khởi lên trong tâm nhưng 
không phản ứng, tức không phản kháng cũng 
không cố gắng giữ lại. Biết cái đang là của đối 

tượng là cái biết của Tánh giác. 
Tánh giác như tấm gương bình 
thản tự nhiên thu nhận hình ảnh 
khách trần đến, tồn tại và biến đi, 
không mời gọi cũng không xua 
đuổi. Cứ thế, lâu ngày, hành giả 
nhận ra ba tướng “vô thường, khổ, 
vô ngã” của khách trần, của Ngũ 
uẩn. Tuệ giác này phá tan mọi dục 
ái, tham, sân, không còn chấp 
trước Ngũ uẩn là Ta, của Ta hay Tự 
ngã của Ta, hành giả vượt thoát 
mọi khổ ách. 
 

VI. KẾT LUẬN 

Với pháp tu thiền Chỉ (nền tảng 
đưa đến Định) giúp thân tâm yên 

lặng, tức “Ngũ uẩn yên lặng” (Ngũ uẩn giai 
không), thiền Quán giúp tâm mở mang trí tuệ. 
Dùng trí huệ soi thấu được muôn vật hay chính 
bản thân mình đều là “duyên hợp”, “hư giả” vì 
“không thực chất tính” nên “Ngũ uẩn giai không”. 
Thấu hiểu được như vậy thì khổ ách nào cũng qua 
hết! 

Trong nhiều năm qua, chúng ta thường tụng 
“Bát Nhã Tâm Kinh”. Tụng hoài mà nhiều người 
vẫn còn than khổ! Đó là do mình học kinh mà 
không chịu ứng dụng kinh vào đời sống của mình. 
Lúc nào cũng thấy mình là thật, thấy người xung 
quanh mình là thật, thấy lời nói, hành động của 
người ta là thật, thấy sự được, mất của mình đều 
là thật v.v… Thấy cái gì cũng thật và dính mắc với 
nó nên mình mới khổ. Nếu nhận ra Tánh Không 
của vạn pháp, thấy mọi thứ đều tạm bợ, giả dối, 
nay còn mai mất, nay có mai không, thì mình có 
nên bám víu để chịu khổ hay không?  

Kinh nói đức Bồ tát “hành thâm Bát Nhã Ba-

la-mật đa thời chiếu kiến ngũ uẩn giai không 
thời độ nhất thiết khổ ách”, mình chỉ tụng học 
thuộc lòng kinh (Pháp Học) mà không chịu chiếu 
kiến là soi sáng xem Ngũ uẩn là gì, do đâu mà có 
Ngũ uẩn (Pháp Hành), nên tu hoài mà vẫn thấy 
khổ!  

Bài viết tạm ngưng nơi đây. Kính chúc những 
ai có duyên đọc bài này sẽ “chiếu kiến ngũ uẩn 
giai không” để hết khổ. Nam Mô Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni Phật. 

 

THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

(Ngày 30/7/2023:  Sinh hoạt trên On line với hai 
đạo tràng Thiền Tánh Không Sacramento 

và San Jose CA). 



 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Chùm tứ cú lục bát  "MẮT ĐẠO NHÌN ĐỜI" 

TRI TÚC 

Đời trôi theo nước xuôi dòng 

Nhà quê đất thấp phập phồng bờ ven 

Tình người ấm áp nước lên 

Dõi trông hỉ nộ lềnh bềnh thoáng qua. 
 

BAO GIỜ? 

May thay buông xả vẫn còn 

Buông tâm xả thủ, lưu tồn làm chi? 

Bụng còn ghim gút chua cay 

Bao giờ thanh thản đạp mây phiêu bồng? 

 

OAN CHƯỚNG 

Oan khiên ngang trái trên đường 

È lưng mà gánh khổ buồn trả vay 

Nửa đời đi, sống lất lây 

Trả xong nghiệp chướng nhẹ bay giang hồ. 
 

CHÉN RƯỢU GIANG HỒ  
Lai rai chén rượu giang hồ 

Thấy mình Cầu Bại Độc Cô khùng khùng 

Chén đầy dâng tặng Kim Dung 

Chén vơi ta hớp chúc mừng tuyệt chiêu! 
 

 

 

RỘNG THÊNH  
Đường lên cờ rợp hai hàng 

Cờ hay gió động? Không màng, cứ lên! 
Thoảng nghe chuông mõ thân quen 

Ồ, đây nẻo Đạo rộng thênh ta về... 
 

VẠN SẮC HOA  
Vạn hoa sắc nhuộm kính màu 

Mắt tôi đa sắc nhìn đâu cũng tình 

Nhìn em xanh đỏ bóng hình 

Nhìn đời hồng tím, nhìn mình vàng hoe. 
 

BƯƠI TRO  
Tìm xưa, tìm cái lỗi thời 
Mắt sâu hoài cổ nhìn đời tân trang 

Tìm xưa, bươi đống tro than 

Hữu duyên nhặt được miếng vàng biết đâu?! 
 

NGỘ 

Thắp đèn xem truyện Tây Du 

Xem xong ngộ thấy mình ngu lâu ngày 

Trí tâm bừng sáng nhờ Thầy 

Vô ngôn mật ý đắp đầy kiến tri! 

VĨNH HỮU TÂM KHÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      35 

Phước lạc thay chư Phật chánh đẳng giác xuất 
hiện. 

Phước lạc thay Giáo pháp trung đạo dẫn đến 
lạc của chư Phật được tuyên dương. 

Phước lạc thay chúng đệ tử hiểu và hành như 
Chánh pháp. 

Phước lạc thay chúng đệ tử hòa hiệp đồng tu. 
(Dhammapada, kệ 194) 
 

Chỉ vì mục đích “đem lại hạnh phúc cho đa 
số, an lạc cho đa số, vì lòng thương tưởng cho đời, 
vì lợi ích, vì hạnh phúc, vì an lạc cho chư Thiên và 
loài Người” mà trong suốt 45 năm tại thế, đức 
Phật đã tùy theo căn cơ và nhân duyên mà thuyết 
Pháp cho những chúng sanh được gặp Ngài. Trước 
khi vào Niết Bàn, Ngài còn dặn dò thầy Anan 
rằng “Pháp và Luật, Ta đã giảng dạy và trình bày, 
sau khi Ta diệt độ, chính Pháp và Luật ấy sẽ là 
Ðạo Sư của các Ngươi.” Vì lời dạy ấy của Thế Tôn, 
cũng như lòng thương đối với chúng sanh đời sau 
mà các bậc thánh tăng và thầy tổ đã góp nhặt 
những lời dạy của Phật và chư vị thánh đệ tử 
thành Tam Tạng Thánh Điển (kinh, luật, luận) 
trong những kỳ kết tập kinh điển được thực hiện 
trong suốt hơn 2500 năm qua. 

Hòa thượng Thích Tuệ Sỹ, chủ tịch Hội Đồng 
Phiên Dịch Tam Tạng Lâm Thời, từng nhấn mạnh 
rằng “Tam Tạng Thánh Điển là nguồn suối cho tất 
cả nhận thức về Phật pháp, để học tập và hành 
trì, cũng như để nghiên cứu.” Ấy thế mà cho đến 
nay, Phật giáo Việt Nam vẫn chưa có được một bộ 
Tam Tạng Thánh Điển bằng tiếng Việt (ĐTKVN) 
một cách đầy đủ và trọn vẹn. Nhu cầu thực hiện 
ĐTKVN lại càng trở nên cấp thiết khi đặt vào bối 
cảnh phần lớn Phật tử ở các quốc gia Châu Á làng 
giềng đều đã được đi sâu vào học hỏi và tu tập từ 
Tam Tạng Thánh Điển bằng chính ngôn ngữ mẹ đẻ 
của họ. 

Giữa lúc hàng đệ tử Phật ở Việt Nam ngóng 
trông Tạng Thánh Điển bằng tiếng Việt tựa trời 
hạn trông mưa, tin vui từ chư trưởng lão Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất về việc thành lập 
Hội Đồng Phiên dịch Tam Tạng Lâm Thời 
(HĐPDTTLT) vào tháng 12 năm 2021 như trận 
mưa đầu mùa làm dịu mát cơn khát của những 
tâm hồn ham tu, ham học. Hội đồng Phiên Dịch 
Tam Tạng Lâm thời này là sự kế thừa của Hội 
đồng Phiên dịch Tam tạng được thành lập bởi 
quyết định của Hội đồng Giáo phẩm Trung ương, 
Viện Tăng Thống GHPGVNTN vào tháng 10 năm 
1973.  HĐPDTTLT và gồm có quý Ngài: 

Chủ tịch: Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ 

Cố vấn: Giáo Sư Trí Siêu Lê Mạnh Thát 
Chánh Thư ký: Hòa Thượng Thích Như Điển 

Phó Thư ký quốc nội: Hòa Thượng Thích Thái 
Hòa 

Phó Thư ký hải ngoại: Hòa Thượng Thích 
Nguyên Siêu 

Cùng chư vị tôn đức khác. 
Mục tiêu được hội đồng đặt ra trước tiên là 

dành 5 năm đầu để cơ bản hoàn thành toàn bộ 
Thanh Văn Tạng và sẽ cho xuất bản từng phần. 
Các bộ Kinh này cũng được phát hành trên hệ 
thống toàn cầu Amazon để hàng Phật tử hay giới 
nghiên cứu có thể đặt từng cuốn cho nhu cầu học 
tập, nghiên cứu. Thế nhưng chỉ hơn 6 tháng sau, 
con tim những người con Phật Việt Nam đã tràn 
đầy hạnh phúc khi nghe Ngài Chánh Thư ký tuyên 
bố trong diễn văn khai mạc lễ Giới thiệu Thành 
tựu Sơ bộ Công trình Phiên dịch Đại Tạng Kinh 
Việt Nam vào tháng 7 năm 2022 rằng: “tất cả các 
Ban bộ, đặc biệt là Ủy ban Chuyết văn và Ban Ấn 
Hành đã làm việc không ngừng nghỉ trong suốt 
hơn 6 tháng qua. Từ Ôn Chủ Tịch, Quý Ngài Cố 
Vấn và các Ban bộ đều đã dùng hết tâm lực và 
thời gian của mình để hôm nay đây chúng ta có 
thể nhìn thấy được thành tựu sơ bộ này là các 
Kinh bộ, Luật bộ, Luận bộ và Tạp bộ thuộc Tạng 
Thanh Văn này đã được ấn hành.” Nhưng đây chỉ 
là giai đoạn 1 và công trình vẫn còn đang tiếp tục. 

Sau Tâm Thư kêu gọi sự yểm trợ tài lực của 
Ngài hội trưởng Hội Ấn Hành ĐTKVN – Hòa 
Thượng Thích Nguyên Siêu, nhờ sự nhiệt thành 
ủng hộ của bà con Phật tử từ khắp nơi mà đến 
đầu năm 2023 thì việc in ấn Thanh Văn Tạng đợt 
đầu tại Thái Lan đã hoàn tất với ấn phí cho lần in 
đầu 29 tập thuộc Thanh Văn Tạng đã lên tới 
$253,000 USD, chưa tính cước phí chuyên chở đi 
các nơi lên tới khoảng 60,000 USD. 

29 quyển thuộc Thanh Văn Tạng trong lần ấn 
hành này gồm có Kinh Trường A-hàm (2 cuốn), 
Kinh Trung A-hàm (4 cuốn), Kinh Tạp A-hàm (3 
cuốn), và Kinh Tăng Nhất A-hàm (3 cuốn); Luật 
Tứ Phần (4 cuốn), Luật Tứ Phần Tăng Giới Bổn (1 
cuốn); Luận A-tỳ-đạt-ma Câu-xá (3 cuốn), A-tỳ-

đạt-ma Tập Dị Môn Túc Luận (1 cuốn), A-tỳ-đạt-
ma Pháp Uẩn Túc Luận (1 cuốn); và Tạp Bộ gồm 
Lục Độ Tập Kinh (1 cuốn) và Kinh Hiền Ngu (1 
cuốn); và 5 cuốn Tổng Lục. Theo lời ngài Trưởng 
Lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan thì “công trình 
phiên dịch Đại Tạng Kinh của Hội Đồng Phiên Dịch 
Tam Tạng Lâm Thời được thực hiện trong chuẩn 
mực hàn lâm nghiêm túc, với sự đối chiếu các bản 
tiếng Nam Phạn, Bắc Phạn và Tây Tạng, cũng như 
phần chú thích công phu rất giá trị sánh ngang 
hàng với các bộ Đại Tạng Kinh có chuẩn mực quốc 
tế khác.” 

Sau khi việc in ấn tại một công ty chuyên 
nghiệp tại Thái Lan hoàn tất, Kinh được tiếp tục 
gửi đi đến khoảng 15 đơn vị thành viên trong 12 
quốc gia và vùng lãnh thổ trên khắp thế giới như 
Việt Nam, Mỹ, Canada, Úc, Châu Âu, Nhật Bản… 

THANH VĂN TẠNG THUỘC ĐẠI TẠNG KINH VIỆT NAM 

ĐÃ ĐẾN ĐÀI LOAN 

Thích Trung Thành tường thuật 
NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Vì cũng là nước có đông đảo bà con Việt Nam sinh 
sống (hơn 200.000 người) cùng nhiều tăng ni sinh 
Việt Nam du học, thế cho nên Đài Loan cũng nhận 
được sự quan tâm của chư trưởng lão trong hội 
đồng thực hiện ĐTKVN. Với sự chỉ dạy của hoà 
thượng Thích Như Điển cùng sự khích lệ và giúp 
đỡ của chú Nguyên Đạo – Văn Công Tuấn, chúng 
con đã mạnh dạn nhận lãnh công việc tiếp nhận 
và cúng dường Thanh Văn Tạng đến các trường 
đại học và tự viện có đông đảo người Việt sinh 
hoạt tại Đại Loan. 

Đài Loan tuy đang hứng chịu những bất ổn và 
sức ép chính trị, nhưng nhờ vào vị trí địa lý cùng 
một vài yếu tố khác mà Đài Loan là một trong 
những nơi được đón nhận đợt Kinh này sớm nhất. 
Tuy đã được nhìn thấy hình ảnh bộ kinh từ xa qua 
buổi ra mắt Thanh Văn Tạng của ĐTKVN tại Mỹ 
ngày 19/03/2023, nhưng đến khi được trực tiếp 
giữ bộ kinh ấy trên tay thì lòng chúng con tràn 
đầy niềm hạnh phúc, nghẹn ngào không thể nói 
thành lời. Quả thật như lời Ngài Trưởng Lão Thích 
Thắng Hoan cảm thán rằng “Theo tôi nghĩ, một 
quốc gia như Việt Nam nếu có được nhiều công 
trình phiên dịch Đại Tạng Kinh là một đại phước 
cho dân tộc. Không những thế, đó còn là một đại 
hạnh cho giới học Phật, giới nghiên cứu và các thế 
hệ tương lai để có nhiều tài liệu, nhiều văn bản, 
nhiều bản dịch ngõ hầu tra cứu, tham khảo và 
truy tìm thật nghĩa của Thánh Điển.” 

Sau khi tiếp nhận các bản in từ công ty vận 
chuyển ngày 21/04/2023, với sự hỗ trợ của quý 
thầy cô cùng Phật tử như thầy Thích Thiện Tài, 
Thích Quảng Việt, Thích Vạn Trí, sư cô Thích Nữ 
Tịnh Như, gia đình Phật tử Trung Nghiêm – A 
Huy… chúng con đã lần lượt cung thỉnh các bộ 
Kinh điển này đem đến tận nơi dâng cúng Thanh 
Văn Tạng đến các cơ sở ở Đài Loan. Vì cộng đồng 
Người Việt ở Đài Loan khá đông và nhu cầu cho 
đời sống tâm linh của họ cũng rất lớn nên hiện 
nay có khá nhiều những chùa viện và đạo tràng 
do quý thầy cô người Việt thành lập nằm rải rác 
khắp Đài Loan. Nhiều đạo tràng trong số ấy là 
được thành lập bởi quý thầy cô hiện đang du học 
tại Đài Loan và họ thường thuê tạm một địa điểm 

để sinh hoạt. Chính vì còn phải bận việc học nên 
thường đạo tràng của những vị này chỉ sinh hoạt 
vào những dịp lễ lớn. Đến khi quý thầy cô ấy hoàn 
thành chương trình học và phải rời khỏi Đài Loan, 
nếu không thể tìm cách khác để gia hạn giấy tờ và 
không tìm được người thay thế họ chăm sóc cho 
đạo tràng thì các đạo tràng ấy sẽ bị giải tán. 

Giữa lúc nhu cầu thì cao mà đợt này Đài Loan 
chỉ nhận được 10 bộ nên theo sự hướng dẫn của 
Hòa Thượng Thích Như Điển cùng sự tư vấn của 
quý thầy cô đã sinh hoạt lâu năm tại Đài Loan, 
chúng con đã đề cử danh sách gồm 6 trường Đại 
Học và Học Viện của Đài Loan hiện có nhiều tăng 
ni Việt Nam theo học (danh sách đánh số 1 đến 
6), cùng 4 chùa viện có cơ sở ổn định (danh sách 
số 7 đến 10), do những thầy cô Việt Nam đã có 
giấy tờ dài hạn chăm sóc. Từ bây giờ (5/2023), 
tuy số lượng các bộ Kinh còn khiêm tốn nhưng giới 
học thuật, các nghiên cứu sinh hay những người 
có quan tâm nghiên cứu Thánh điển tiếng Việt tại 
Đài Loan có thể tìm đến các cơ sở này để đọc, 
tham cứu các bộ Kinh phiên dịch Việt ngữ có trình 
độ hàn lâm – từ nội dung đến hình thức – có thể 
sánh vai cùng các bản dịch Kinh qua các ngôn ngữ 
khác trên thế giới. 

Như lời của Ngài trưởng lão chủ tịch Hội đồng 
Phiên dịch Tam Tạng Lâm Thời làm lời chúc phúc 
cho việc cúng dường Thanh Văn Tạng, thành tựu 
tính đến thời điểm này chỉ là bước 1 trong công 
trình lâu dài do quý Ngài lập ra, bao gồm cả việc 
phiên dịch và đào tạo dịch giả tiếp nối. Đến khi 
nào hoàn thành xong Thanh Văn Tạng thì sẽ tiếp 
tục phiên dịch các phần khác như Bồ Tát Tạng, 
Mật Tạng v.v…  Ngài dạy: “Từ đây trở đi, Đại Tạng 
Kinh Việt Nam được chính thức thành lập (nhập 
tạng), số quyển và số tác phẩm được đánh số thứ 
tự theo tiêu chuẩn của Hội Đồng Phiên Dịch và 
được công bố trong ấn bản của Hội Ấn Hành Đại 
Tạng Kinh Việt Nam. Sự nghiệp phiên dịch sẽ được 
kế thừa liên tục cho đến khi hoàn thành. Những 
khuyết điểm và sai lạc nếu có trong các bản dịch, 
sẽ được các thế hệ kế thừa hiệu chính và bổ sung, 
để cho Thánh ngôn càng lúc càng trở nên trong 
sáng, khế hợp với mọi căn cơ; để cho pháp vị như 
cơn mưa lớn mà khả năng hấp thụ tùy theo các 
loại thảo mộc lớn nhỏ, thảy đều lợi lạc trong đời 
này và nhiều đời sau.” 

 

DANH SÁCH VÀ MỘT SỐ HÌNH ẢNH DÂNG 
CÚNG 10 BỘ KINH THUỘC THANH VĂN TẠNG 

CHO 6 CƠ SỞ HỌC THUẬT 

VÀ 4 NGÔI CHÙA Ở ĐÀI LOAN (5/2023) 
 

1. Phật Quang Sơn- Đại Tạng Kinh Cát – Cao 
Hùng 

Đây là một quần thể kiến trúc Phật giáo đồ sộ toạ 
lạc ở Cao Hùng, Đài Loan do đại sư Tinh Vân 
thành lập từ năm 1967. Đại sư là một trong những 
vị danh tăng của thế kỷ 20, có tầm ảnh hưởng 
lớnđến việc phát triển Phật giáo ở Đông Á nói 
riêng và thế giới nói chung, đặc biệt là với tư 
tưởng “Phật Giáo Nhân Gian” của ngài. Hiện nay 
Phật Quang Sơn có hơn 200 chi nhánh trên khắp 
thế giới. Nơi đây thường xuyên có chư Tăng Ni, 
Phật tử, cùng các học giả Việt Nam đến tu tập và 
giao lưu. 

Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan (ngồi). 
Hàng đứng, từ phải, HT Thích Như Điển, HT Thích Tuệ 

Uy, HT Thích Trí Tuệ, HT Thích Bổn Đạt, HT Thích Thái 
Hòa, HT Thích Nguyên Siêu, và TT Thích Hạnh Tuệ trong 

Lễ Ra Mắt TVT I, ngày 19/3/2023 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      37 

 

2. Đại học Phật Quang– Nghi Lan 

Đại học Phật Quang là trường tư thục thuộc bộ 
giáo dục Đài Loan, tọa lạc tại huyện Nghi Lan, 
miền Bắc Đài Loan. Đây là một trong năm trường 
đại học do Phật Quang Sơn sáng lập, trong đó có 
2 trường ở Đài Loan và lần lượt các trường ở Mỹ, 
Úc, Philippines. Trường được đại sư Tinh Vân khởi 
công xây dựng năm 1993 và đến năm 2000 thì 
bắt đầu tuyển sinh khoá đầu tiên. Toàn trường 
hiện nay gồm có 14 khoa, trong đó có khoa Phật 
học hiện đang có khoảng 40 tăng ni sinh Việt Nam 
theo học. 

 

3. Đại học Pháp Cổ – Tân Bắc 

Đây là học viện Phật giáo đầu tiên ở Đài Loan 
được chính phủ chính thức công nhận văn bằng 
đào tạo. Trường toạ lạc trong khuôn viên của 

Trung Tâm Giáo Dục Phật Giáo Thế Giới Pháp Cổ 
do Hoà thượng Thánh Nghiêm sáng lập năm 1989 
và khánh thành năm 2005. Hoà thượng Thánh 
Nghiêm là một trong bốn vị cao tăng của Phật 
Giáo Đài Loan trong thời hiện đại và là một trong 
50 người có ảnh hưởng nhất của Đài Loan trong 
400 năm trở lại. Với kiến thức uyên thâm về thiền, 
phương pháp tu tập hiện đại và kinh nghiệm tu 
thiền phong phú, ngài đã sáng lập dòng 
thiền “Pháp Cổ thiền” bằng cách kết hợp phương 
pháp thiền Mặc chiếu của phái Tào Động và 
phương pháp thiền Thoại Đầu của phái Lâm Tế 
nhằm phát triển và mở rộng một pháp môn thiền 
có thể thích nghi với tất cả mọi tầng lớp, mọi tôn 
giáo. Khoa Phật học của trường hiện đang có 
khoảng 32 tăng ni sinh Việt Nam theo học. 

  

4. Đại Học Hoa Phạm – Tân Bắc 

Đây là trường đại học đầu tiên được thành lập bởi 
cộng đồng Phật giáo ở các nước nói tiếng Hoa. 
Trường do một vị ni họa sĩ nổi tiếng đến từ Quảng 
Đông: Sư bà Hiểu Vân cùng hơn 1000 vị thiện 
nam tín nữ sáng lập vào năm 1990 với tư cách là 
Học viện Công nghệ Hoa Phạm. Đến năm 1997 
thì  được công nhận là trường đại học chính thức. 
Tọa lạc trên ngọn núi Đại Luân huyện Thạch Định, 
Đài Bắc, Đài Loan, Đại học Hoa Phạm có 4 Khoa: 
Kỹ thuật và Quản lý, Nghệ thuật Tự do, Nghệ 
thuật và Thiết kế và khoa Phật học. 
 

5. Phật học viện Viên Quang – Đào Viên 

Viên Quang là một trong những ngôi chùa lâu đời 
nhất ở Đào Viên. Chùa được thành lập vào năm 
1918 trong thời kỳ Đài Loan là thuộc địa của Nhật 



 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Bản bởi một nhà sư tên là Diệu Quả- người có ảnh 
hưởng lớn đến mức được mời giảng dạy cho hoàng 
gia Nhật Bản.Khi trở lại Đài Loan, ngài đã xây 
dựng chùa Viên Quang ở Trung Lịch – Đào Viên và 
thu hút những người trẻ tuổi trải nghiệm cuộc 
sống tu viện đồng thời cung cấp các khóa học giáo 
dục trung học và đại học cho họ. Từ năm 1987, họ 
bắt đầu trùng tu ngôi chùa và mở rộng trường 
học, cung cấp thêm chương trình sau đại học. 
Hiện đang có khoảng 25 tăng ni sinh Việt Nam 
theo học tại đây. 

6. Học Viện Quang Đức- Cao Hùng 

Chùa Quang Đức được thành lập năm 1927 do 
Hoà thượng Huyền Tông làm vị trụ trì đầu tiên. 
Năm 1953 thì ngài Tịnh Niệm tiếp nối cho đến 
năm 1963 thì Hoà thượng Tịnh Tâm thay thế làm 
trụ trì đời thứ 3 của chùa. Năm 1967 ngài thành 

lập học viện Phật giáo Tịnh Giác. Đây là cơ sở giáo 
dục chuyên biệt dành cho tu sĩ và mỗi khóa kéo 
dài ba năm. Đến năm 1992, ngài thành lập Đại 
học Tăng già Tịnh Giác (Chi nhánh Đài Loan của 
Đại học Phật giáo Maha Chulalongkorn, Thái Lan) 
với tên gọi Quang Đức. Hiện đang có khoảng 23 
tăng ni sinh Việt Nam theo học tại đây. 
 

7. Đạo Tràng chùa Lạc Việt – Tân Bắc- Ni sư 
Tâm Châu trụ trì 
Ni sư Tâm Châu đã đặt chân sang Đài Loan du học 
từ cách đây khoảng 30 năm và đạo tràng chùa Lạc 
Việt mà Ni sư thành lập được hơn 10 năm có thể 
xem là đạo tràng đầu tiên của người Việt tại Đài 
Loan. Ni sư cho biết dụng tâm khi lấy từ Lạc Việt 
đặt tên cho chùa ngoài việc đây là tên của tộc 
người thì nó còn mang ý nghĩa là niềm an lạc của/
cho người Việt. Ni sư mong có thể dùng những lời 
dạy của Đức Phật để mang lại niềm an lạc cho bà 
con Việt Nam nơi xứ người này. 

8. Chùa Kim Cang – Đài Bắc – Thầy Thiện Tài 
trụ trì 
Khoảng năm 2013, quý thầy cô du học Đài Loan 
vào lúc ấy như Thầy Nguyên Tú và Thầy Hạnh 
Quang đã cùng nhau thành lập nên Đạo tràng Phổ 
Bi ở Tân Bắc. Nơi này lần lượt được các thầy cô 
thay nhau chăm sóc qua các nhiệm kỳ hội trưởng, 
cho đến ít năm trước thì đạo tràng cung thỉnh thầy 
Thiện Tài làm trụ trì. Đầu năm nay, thầy Thiện Tài 
đã tiếp nhận chùa Kim Cang từ người Đài Loan 
nằm trên một ngọn đồi ở khu Trung Sơn – Đài 
Bắcvà dời đạo tràng Phổ Bi về đây nhằm giúp tứ 
chúng có nơi sinh hoạt được rộng rãi và khang 
trang hơn. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      39 

Nỗi buồn trải ra mùa hạ 

 

còn ánh sáng nào của tâm giao  
lóe lên từ vòm lá 

như đôi mắt của dải ngân hà thật xa 

những ngôi sao mang tên con gấu hùng tinh 

khoảng cách thật dài khung trời mùa hạ 

hát ca cùng những trái tim thiết tha 

 

giọt mơ nào ngọt như mật 
bầy ong vàng từ thung lũng mang về 

không thành kiến không oan gia 

những đóa sen vừa tàn  
hạt thiện lành trụ giữa bàn tay 

ba ngàn thế giới tâm linh nghiêng ngả 

 

cảnh đời phức tạp và văn chương lưu lạc 

nhàn rỗi trải ra những nỗi buồn  
trái đất vuông tròn vẫn thở nhịp mưu sinh 

nhân cảnh vốn đầy hình tượng 

chiếc xe khuất nẻo tà dương 

chiều lên núi nghe tin ai vướng bệnh 

 

còn ánh sáng nào ngày mai hỉ nộ 

chuông chùa hay chuông nhà thờ nở rộ 

con ngựa già thổ mộ bò lên núi 
hoang sơ cánh đồng vàng 

thắp nén nhang trầm mỏi mệt 
tương lai thanh thản theo từng bước thong 
dong? 

 

sợi tóc nào trên tay nhỏ nhặt 
vài nét nhăn chứng tích thời gian 

mưa hạ tàn,  thiết tha vai áo mỏng 

kinh vô ngôn xao động cõi lòng… 

 

 

THY AN 

9. Đạo Tràng Chùa Việt Nam – (Tân Bắc + 
Nghi Lan + Đào Viên)- sư cô Thuận Tịnh, sư 
cô Tâm Thanh trụ trì 
Sư cô Thuận Tịnh sang Đài Loan du học từ 
khoảng năm 2012, 3 năm sau thì cùng với Sư 
cô Tâm Thanh lần lượt thành lập chùa Việt Nam 
ở Tân Bắc cùng 2 chi nhánh ở Nghi Lan và Đào 
Viên. Hiện tại, quý Sư cô cùng 3 cô đệ tử xuất 
gia thường xuyên tổ chức các ngày lễ, tu học và 
ngoại khoá lạy Phật cho đông đảo bà con người 
Việt cũng như người Đài ở 3 ngôi chùa ấy. 

 

10. Đạo Tràng Chùa Việt Đài – (Đài Trung+ 
Cao Hùng + Gia Nghĩa) – Sư cô Tịnh Như 
trụ trì 
Sang du học từ năm 2013, với sự động viên và 
ủng hộ của chư tôn đức ở quê nhà, Sư cô Tịnh 
Như đã thành lập hội từ thiện Trí Đức vào năm 
2015. Đến năm 2017 thì Sư cô tạo dựng đạo 
tràng Đài Trung, đặt tên là chùa Việt Đài. Sang 
năm 2019 thì thêm 1 chi nhánh cùng tên ở Cao 
Hùng và sau đó 1 năm thì Vườn Quan Âm ở Gia 
Nghĩa được lần lượt có mặt. Hiện sư cô cùng với 
2 đệ tử xuất gia cùng nhau chăm sóc 3 nơi này 
để làm nơi nuôi lớn những nhân duyên tốt đẹp 
của hai nước Việt và Đài. 



 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Tường đã nói tới điều này. Theo lời dẫn kinh thì đó 
là thời gian Đức Thế Tôn đang diễn bày pháp Tam 
Thừa tại địa danh La Duyệt Kỳ, trên núi Kỳ Xà 
Quật.  

Khi đó, các đệ tử của một vị đạo sĩ Bà La Môn 
đang ngồi bên bờ  sông, gần khu rừng khi xưa 
Đức Phật đã đắc đạo. Họ cùng bàn bạc với nhau, 
thế nào là những điềm lành lớn.  

Không thể có được câu trả lời trọn vẹn, họ đi 
tìm vị đạo sĩ Bà La Môn là thầy của họ mà hỏi. 
Nhưng vị đạo sĩ học rộng hiểu nhiều cũng không 
thể giải đáp chính xác, vì mỗi địa phương, mỗi 
dân tộc có cái nhìn về điềm lành khác nhau. Vậy, 
làm sao giúp nhân loại có cái nhìn chung về 
những điềm lành để cùng nhau đạt được hạnh 
phúc?  

Ông bèn dẫn cả năm trăm đệ tử của mình đi 
tìm Đức Thế Tôn để hỏi.  

Toàn bộ 16 bài kệ trong phẩm Cát Tường mà 
Đức Thế Tôn giảng giải cho vị đạo sĩ Bà La Môn và 
năm trăm đệ tử của ông ta, không điều nào nói 
rằng tiền bạc, của cải, danh vọng là hạnh phúc cả. 
Trái lại, chính những thứ đó là nguyên nhân xa 
gần đưa tới khổ đau và tan vỡ! Những móc xích 
bất hạnh này luôn khởi từ ba độc tố tham, sân, si, 
dưới những hình thức khác nhau, ở mọi lãnh vực 
tình, tiền, quyền uy … 

Được học 16 bài kệ trong Kinh Pháp Cú, phẩm 
Cát Tường, tuy chưa đủ căn trí liễu ngộ trọn, 
nhưng tạm hiểu phần nào cũng khiến tâm còn sơ 
cơ như tôi, hoan hỷ trước những điềm lành từ kim 
khẩu Đức Thế Tôn chỉ dạy. Thí dụ, như bài kệ số 
4: 

“Hữu hiền trạch thiện cư 

Thường tiên vi phúc đức 

Sắc thần thừa trinh chính 

Thị vi tối cát tường.” 
Tôi tạm hiểu “Có được môi trường tốt và 

những bạn tốt. Lại gặp cơ duyên tạo tác được 
phước đức. Cẩn trọng làm đẹp tự thân bằng sự 
giữ gìn thân tâm trong sạch và chân chính. Đó là 
điềm lành lớn nhất” 

Hoặc như bài kệ số 12: 
“Đẳng tâm hành bố thí 
Phụng chư đắc đạo giả 

Diệc kính chư thiên nhân 

Thị vi tối cát tường” 
Tôi tạm hiểu: “Thực hành hạnh bố thí với tâm 

bình đẳng. Được phụng sự những bậc chân tu đạo 
cao đức trọng. Biết tôn kính chư vị đáng tôn kính 
trong hàng trời, người. Đó là điềm lành lớn nhất” 

 

Rồi ở bài kệ chót, số 16, Đức Thế Tôn dạy 
rằng: 

“Trí giả cư thế gian 

Thường tập cát-tường-hạnh 

Tự trí thành tuệ kiến 

Thị vi tối cát tường” 

Từng thiền hành một mình trong nhiều buổi 
sáng mờ sương, nhưng chưa bao giờ tôi thực sự 
cảm nhận sương rơi, cho đến sáng hôm nay! 

Tôi đang nghe sương rơi từng giọt, thánh thót 
từng giọt trong lòng tôi, và mỗi giọt rơi xuống, tan 
ra, đều để lại cái buốt lạnh lan tỏa khắp châu 
thân. 

Giọt sương đọng trên lá, mang cái đẹp long 
lanh của hạt kim cương, biểu hiện sự thanh khiết, 
mát tươi nơi những ánh mắt quán chiếu sự có mặt 
của vạn hữu. Tùy theo mức độ quán chiếu sâu hay 
cạn thế nào, bản chất đích thực của hạt sương sẽ 
hiển lộ thế đó.  

Nếu hành giả không thể chối bỏ sự có mặt của 
một hạt bụi thì chỉ một giọt sương thôi, cũng là 
một bài pháp. 

Hạt sương đang rơi trong lòng tôi mang tinh 
thần bài giảng đầu tiên của Đức Thế Tôn ban cho 
năm anh em ngài Kiều Trần Như. Đó là bài pháp 
Tứ Diệu Đế, mà điều quan trọng đầu tiên phải 
chấp nhận là sự có mặt của khổ đau. 

Khổ đau là một thực thể của kiếp nhân sinh. 
Vừa lọt lòng mẹ, ta đã cất tiếng khóc! Có em bé 
nào cười vang khi ra khỏi bụng mẹ đâu. Tiếng 
khóc đầu đời đó là báo hiệu khổ đau đã có mặt, 
ngay cùng lúc với sự hiện hữu của hình hài.  

Cuống rốn vừa cắt, tách rời con dứt khỏi 
nguồn nuôi dưỡng của mẹ, nhưng con không hề 
rời mẹ. Vì con đã mang dòng máu của cha, thịt da 
của mẹ, tâm linh của ông bà tổ tiên từ nhiều đời 
nhiều kiếp. Cha mẹ, ông bà, tổ tiên đã đến rồi đi, 
đã nhận sự khổ đau, đã chuyển hóa, đã có mặt 
trong vạn hữu này dưới mọi dạng thức mà ngay 
phút này con chưa thể nhận thấy được. 

Như dòng sông trôi chảy không ngừng, nhưng 
mỗi bến bờ vẫn là mỗi đổi mới. Sự khổ đau có mặt 
ở ngay những phút giây ta tưởng là hạnh phúc. 
Ranh giới này quá mơ hồ, quá mong manh, khiến 
ta dễ lầm lẫn, nếu thiếu tinh tấn tu trì, hướng 
thượng thân tâm tới những điềm lành, ý thiện.  

Cơ duyên có Kinh Pháp Cú Thí Dụ, phẩm Cát 

Giọt sương đầu cỏ 

  

HUỆ TRÂN 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      41 

Tôi tạm hiểu: “Là bậc trí giả trong cõi đời này. 
Thường tập các công hạnh tạo tác điều lành thiện. 
Sẽ đạt tới thành tựu trí tuệ thâm sâu. Đó là điềm 
lành lớn nhất” 

 Chỉ với 16 bài kệ, tiêu biểu về những điềm 
lành lớn, nếu được cùng nhau khai triển sâu sa, 
hành trì nghiêm chỉnh, thì có lẽ chiến tranh và hận 
thù đã không có mặt.   

Đáng thương thay, văn minh nhân loại lại tỷ lệ 
thuận với mức độ chiến tranh và thù hận. Càng 
văn minh, nhân loại càng tìm ra những phương 
cách tinh vi và tàn độc hơn để tiêu diệt nhau, vì 
tưởng rằng tiêu diệt kẻ khác thì mình sẽ có nhiều 
hơn. 

Chúng sinh thường quên rằng, khởi lòng tham 
thì lòng tham sẽ vô đáy! Mà dừng lại để biết đủ thì 
cái đang có mới tràn đầy. 

Giọt sương đầu ngọn cỏ sẽ tan nhanh dưới ánh 
mặt trời, nhưng sát na nào hiện hữu thì giọt sương 
vẫn mang trọn vẹn cái đẹp của sự chuyển hóa. 

  Hỡi những giọt sương đang quẩn quanh 
huyễn mộng, hãy dừng lại những lo sợ, hãy thở 
nhẹ và sâu, em sẽ thấy ánh nắng này không đến 
để tiêu diệt em đâu. Trái lại, nắng sẽ đưa em đi 
xa, lên cao. Em sẽ không còn ướt át lạnh lẽo mà 
em sẽ vàng óng, ráo khô. Vì em sẽ là nắng. Vì em 
sẽ chuyển hóa, sẽ thăng hoa, bởi em đã làm tròn 
nhiệm vụ của giọt sương, của hạt mưa, của làn 
gió. 

Những giọt sương không thể mãi mãi gần 
nhau để cùng chuyển hóa sẽ là mây xám, là mưa 
tuôn. Như chúng ta cũng không thể mãi mãi có 
nhau để tiếp tục tạo tác hạnh phúc và đau khổ cho 
nhau.  

Chúng ta vụng về quá, vụng về như giọt 
sương sáng nay, đã để lòng lo sợ ánh nắng sẽ tan 
biến mình, mà quên mất hạnh phúc của phút giây 
hiện tại, đang được là giọt sương tươi mát ban 
mai! Vì thế mà chúng ta thường thất lạc nhau 
trong những sát na vụng về! 

Giọt sương buốt lạnh sáng nay vừa thức tỉnh 
hồn tôi, khi bông hoa dại dưới bước chân thiền 
hành chợt lay động. Bông hoa nở nụ cười tinh khôi 
nhắc tôi trở về hơi thở chánh niệm.  

Ngay lập tức, tôi cảm nhận tôi đang bước cho 
bạn. Bạn gần và bạn xa. Bạn dưới phố thị và bạn 
trên non cao. Bạn trong đạo tràng  ấm áp và bạn 
nơi bệnh viện cô đơn…. Và tôi nghe tôi thầm hát 
bài thiền ca: “My darling, I am here for you. I am 
in you. And you are in me”(*)  

Ngay trong âm thanh đó, bất ngờ, tôi đã 
nhanh chóng thắng được sự hoang mang, sợ hãi, 
để mỉm cười với những gì tưởng là khổ đau, là bất 
hạnh, đang chơi trò đi trốn đi tìm, trong bạn, 
trong tôi. Chúng luôn ẩn hiện, dẫn ta trong ảo 
giác, khi tưởng có, lại là không, lúc ngỡ khỏe, lại 
là bệnh!  

Hóa ra, nếu ta tập chấp nhận chúng, thì khổ 
đau hay hạnh phúc chỉ là những trò chơi thôi bạn 
ạ.  

Chúng đến, mang theo những thông điệp của 
cảnh giác và dọa nạt, nhưng nếu ta không sợ hãi, 
lại dạy chúng cùng biết cười, biết hát, thì chúng sẽ 
trở thành bạn đồng hành.  

Trên con đường này, tất cả nhân loại đều đang 
có đồng hành như vậy.  Già thế nào, bệnh thế 
nào, vui thế nào, buồn thế nào, tên gọi có  khác 
nhau nhưng không thể chối bỏ Sinh, Lão, Bệnh, 

Tử, không lúc nào không có mặt cùng ta.  
Nhận diện nhau và chấp nhận nhau để cùng 

cất bước, con đường sẽ giảm thiểu nhiều chông 
gai, như  cảm nhận sâu sa qua lời hát: 

“… Please call me by my true names, so I can 
hear all my cries and laughter at once. 

So I can see that my joy and my pain are 
once. 

Please call me by my true names, so I can 
wake-up, 

And the door of my heart will be left open 
…”(*) 

 

Huệ Trân 

(Tào-Khê tịnh thất, 
những ngày nhập thất dưỡng bệnh) 

_________ 

 

(*) Thiền ca Làng Mai.           

VŨ ĐIỆU CHĂM 

DƯỚI ÁNH TRĂNG    
 

Lung linh dưới ánh trăng 

Tháp cổ trầm tư linh thiêng  
Mang trong lòng biết bao bí hiểm 

Bàn tay em mềm mại  
Trong vũ khúc Apsara 

Hồn tượng đá ngàn năm bừng tỉnh giấc 

Một giấc mơ dài tiền kiếp mộng du. 
 

Ôi! những đền đài lăng tẩm phù hư 

Chảy dưới chân em vết hằn năm tháng 

Đuôi mắt đẹp quyến lòng anh sâu nặng 

Em uốn cong hình hài 
Hoài thai từ kiếp đá 

Mưa ngàn năm chưa phai nhạt tình người 
Gót chân rung giẫm trên chiếc lá vàng 

Giấu thương nhớ sâu trong lòng cổ tháp. 
 

Từng hơi thở reo vui  
Tiếng cười vang trôi lòng suối  
Bay đi trong cõi vô cùng 

Điệu múa Chăm chơi vơi cùng tiếng nhạc 

Âm vang núi đồi từ nghìn xưa vọng lại 
Nhịp trống rộn ràng 

Thổi bùng trái tim em rực lửa 

Đốt cháy cả mặt trời đêm 

Rung động đất trời 
Cưu mang một tình yêu vĩnh cửu. 
 

NGUYỄN AN BÌNH 



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Không phải chỉ mình cô là khách hàng của Dị 
Ứng Theo Mùa (thời tiết), mà các nhà chuyên môn 
y tế cho hay cứ 5 công dân Canada (tức là khoảng 
8 triệu người) thì một người bị bệnh. Ngoài ra, có 
tới 80% người hen suyễn cũng rơi vào “bệnh 
phiền phức” này. Tại Hoa Kỳ, cũng có tới 60 triệu 
nạn nhân như vậy, với 10% dị ứng theo mùa và 
10% dị ứng thường xuyên với bụi bậm hoặc lông 
chó lông mèo. 

Làm sao phân biệt dị ứng với bệnh cảm vì 2 
bệnh có nhiều dấu hiệu tương tự và uống thuốc dị 
ứng thường xuyên có hại gì không.  

Dị Ứng là một phản ứng khác thường của cơ 
thể đối với một tác nhân nào đó để tự bảo vệ. 

Nghiên cứu cho hay khi một chất lạ xâm nhập 
cơ thể và gây ra các phản ứng, thì khi tái tiếp xúc 
với chất này, cơ thể cũng có thể lập lại những 
phản ứng khác thường đó, đôi lúc làm con người 
rất khó chịu. 

Ý kiến khác cho rằng dị ứng là một sự nhận 
nhầm căn cước. Ở người không bị dị ứng thì khi 
hít phải phấn hoa, cơ thể coi như vô hại, bỏ qua. 
Nhưng ở người bị dị ứng thì cơ thể lại coi chúng 
như kẻ gây hấn, phản ứng lại bằng cách tiết ra 
histamine. Histamin tác động lên mũi, mắt miệng, 
gây ra triệu chứng khó chịu. Cũng có ý kiến cho 
rằng dị ứng là bệnh của nếp sống mới ngày nay: 
con người càng văn minh, càng vệ sinh sạch sẽ, ít 
tiếp xúc với cát bụi, chất gây dị ứng thì càng dễ bị 
dị ứng. Cứ nhớ lại, ở Việt Nam mình khi xưa, sống 
giản dị, đâu có mấy ai bị cái bệnh “quái quỷ” này. 
Ngoài ra, sự thay đổi khí hậu với hâm nóng toàn 
cầu do công kỹ nghệ gây ra thì con số những hạt 
phấn gây dị ứng từ cỏ cây hoa lá cũng nhiều hơn 
trong không khí. 

Năm 1904, bác sĩ nhi khoa Clément Von 
Pirquet ở nước Áo đã dùng chữ “Allergy” để chỉ 
hiện tượng này. Allergy là sự kết hợp của hai từ 
gốc Hy Lạp: allos có nghĩa là khác và ergos là 
phản ứng. Allergy là một phản ứng khác hay “dị 
ứng”. 

Tác động dị ứng có ba thành phần tham dự: 
- Tác nhân gây dị ứng đến từ bên ngoài cơ thể 

(thí dụ phấn hoa); 
- Chất kháng thể (IgE) ở trong người; và 

- Hóa chất trung gian Histamin. 
Kháng thể hiện diện trong máu như một 

thành phần của hệ miễn nhiễm để chống lại các 
tác nhân gây hại cho cơ thể xâm nhập từ bên 
ngoài. 

Histamin do chính tế bào của cơ thể tiết ra 
như một cách để tự bảo vệ khi có một chất lạ xâm 
nhập. Việc tạo ra histamin hoàn toàn tự nhiên và 
trong đa số các trường hợp đều có lợi trong việc 
bảo vệ sức khỏe. Tuy nhiên, có nhiều trường hợp 
mà sự nhạy cảm của cơ thể vượt quá mức cần 

ĐỐI PHÓ VỚI DỊ ỨNG 
    

 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

thiết, chính chất histamin này sẽ gây ra những 
triệu chứng khó chịu cho con người. 

Trong dị ứng theo mùa, tác nhân là phấn hoa 
của một số cây cối, cỏ dại hoặc mốc meo, bụi 
bặm trong nhà mà con người có thể hít vào qua 
mũi. 

Tại Canada cũng như Hoa Kỳ, dị ứng xảy ra 
vào những thời gian đặc biệt. 

- Vào mùa Xuân, từ tháng 4 tới tháng 5 thì do 
phấn của các cây như sồi cổ thụ (oak), liễu thướt 
tha (willow), thông cao vút; 

- Mùa Hạ, từ cuối tháng 5 đến giữa tháng 6 
thì phấn cỏ dại hoặc cỏ phấn hương (ragweed); 

- Tới mùa Thu, từ giữa tháng 8 đến tháng 10 
thì do lông chó mèo, mốc meo trong buồng tắm, 
dưới chậu rửa chén bát hoặc những con mạt 
(mite) bám vào màn cửa, thảm nylon. 

Coi vậy, ta thấy phấn hoa thay phiên nhau 
“hành hạ” con người. Thời gian trong ngày mà 
phấn bay bổng nhiều nhất trong không gian là từ 
mờ bình minh lúc 5 giờ tới 10 giờ sáng. Thời tiết 
ẩm với những cơn mưa hoặc tuyết lạnh làm giảm 
đáng kể số lượng phấn hoa của các thảo mộc này. 

Dị ứng thời tiết và cảm lạnh có một số dấu 
hiệu triệu chứng tương tự như nhau. Cũng chảy 
nước mắt, nước mũi, hắt xì hơi, mệt mỏi, nhưng 
xét kỹ thì có nhiều điểm khác nhau. 

Trước hết dị ứng do những hạt phấn hoa hoặc 
mốc meo gây ra, còn cảm lạnh lại do hàng trăm 
con virus. Virus có thể lan truyền từ người bệnh 
sang người lành khi tay bắt mặt mừng, ôm vai mi 
má hôn môi nhưng dị ứng thì hầu như những ai 
mẫn cảm với kháng nguyên là người đó lãnh đủ. 

Khi hít phải phấn hoa dấu hiệu xuất hiện tức 
thì, kéo dài cả nhiều tháng, còn cảm thì vài ba 
ngày sau mới bắt đầu hành hạ và dăm bữa nửa 
tháng sau là tạm biệt, hẹn gặp kỳ sau. Cảm có 
thể thấy vào bất cứ thời điểm nào nhưng thường 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      43 

xuất hiện vào mùa đông giá lạnh, người người 
“giao lưu”, tụ họp. Còn dị ứng thì quanh năm hoặc 
theo mùa nhưng mùa đông ít hơn vì phấn hoa 
giảm. Tuy nhiên lúc này lại nên “đề cao cảnh giác” 
với mấy trự “nội thù” là mốc meo, bụi mạt trong 
buồng tắm không thoáng khí hoặc tại nhà kho, 
mặt thảm. 

Dấu hiệu cũng có vài điểm khác nhau: Cảm 
lạnh ho nhiều, rát họng, đôi khi nóng sốt, nhức 
mỏi cơ bắp nhưng dị ứng lại ít ho, không bao giờ 
gây sốt hoặc đau nhức nhưng mi mắt viền vải tây 
điều, ngứa ngáy, dàn dụa lệ tuôn, còn mũi thì 
dầm dề sùi sụt nhớt dãi trong veo chứ không vàng 
khè nhiễm trùng như cảm lạnh. 

Bây giờ là chuyện “uống thuốc thường xuyên 
để tăng sức đề kháng cơ thể”, như có người nói. 

Thuốc đó thuộc nhóm chống histamin 
(antihistamin). 

Histamin là chất cơ thể sản xuất khi bị allergy 
với mục đích bảo vệ thì lại là chất gây ra các dấu 
hiệu phiền phức cho nạn nhân ở mắt ở da, ở mũi 
như đã nói ở trên đây. Thành ra uống antihistamin 
chỉ là để chặn tác dụng của histamin, giảm thiểu 
các phiền phức này chứ không phải là để chữa 
bệnh dị ứng cũng như không có khả năng tăng 
cường tính miễn dịch. 

Tại Canada cũng như Hoa Jỳ, thuốc chống 
histamin như Diphenhydramine được bán tự do, 
không cần toa của ông bà bác sĩ, nhưng cần để ý 
cách dùng và tác dụng ngoại ý, như ngây ngất 
buồn ngủ, không tập trung làm việc được hoặc dễ 
dàng gây ra tai nạn khi lái xe tự động. Thuốc là 
hóa chất lạ đối với cơ thể. Kẻ lạ ở lâu trong nhà 
mà lại gia tăng thường xuyên thì cũng gây ra 
nhiều tác hại, nhất là với người tuổi cao hoặc kém 
sức khỏe. Nên hỏi ý kiến bác sĩ trước khi dùng nếu 
bị cao áp nhãn (glaucoma), cao huyết áp, bệnh 
tim, tiểu tiện khó khăn vì sưng nhiếp tuyến hoặc 
khó thở, hen suyễn. 

Ngoài ra, bác sĩ cũng có thể cho dùng thuốc 
xịt mũi để giảm nghẹt cũng như bảo vệ màng mũi 
với các chất gây dị ứng. 

Vì chỉ chữa các phiền phức do histamin gây ra 
cho nên thuốc chống histamin không được dùng 
trước khi bị bệnh. Và thuốc này cũng không chữa 
dứt dị ứng được. Đã bị dị ứng là hầu hết coi như 
tới mùa là bị bệnh, không ai “lớn lên là hết” ngoại 
trừ một số nhỏ các cháu bé. Khi tái phát thì dị ứng 
lại trầm trọng hơn. 

Chắc quý vị cũng có nghe việc chích ngừa dị 
ứng. Đây cũng là một phương pháp trị liệu đang 
được áp dụng, nhưng công hiệu khiêm nhường và 
cần được chích nhiều lần trong tuần, kéo dài cả 
dăm bẩy năm, khá tốn kém. Bệnh nhân được thử 
coi xem dị ứng với chất gì, được chích chất đó với 
số lượng bắt đầu rất ít rồi tăng dần. Mục đích là 
để cơ thể làm quen với chất đó, đổi thù thành 
bạn. Ngoài ra, hiện nay các khoa học gia cũng 
đang thử một loại thuốc chống dị ứng đưa vào 
lưỡi, thay vì chích. Hy vọng thuốc sớm được sản 
xuất. 

Tiện đây thì tôi xin mách vài mẹo vặt cho quý 
độc giả đang bị dị ứng thời tiết hành hạ: 

- Mỗi ngày, theo dõi mức độ phấn hoa trong 
không khí do sở khí tượng địa phương báo cáo. 

- Coi chất gây dị ứng như những phần tử bất 
hảo, hãy tránh xa và không để chúng tới gần. Cố 
thủ trong nhà vào thời điểm mức độ phấn hoa cao 
nhất trong ngày. Nhà ở có máy điều hòa không 

khí, quạt trần, cửa lớn cửa nhỏ đóng kín. 
- Nếu cần ra ngoài làm vườn, mang khẩu 

trang có lớp lọc phấn, bụi. 
- Lái xe hơi, mở máy lạnh, quay các cửa kính 

lên cao 

- Nhà ở thoáng khí, lau chùi buồng tắm nhà 
bếp, loại trử mốc meo, bụi mạt trên thảm, màn 
cửa. Thay thảm với sàn gỗ, sàn nylon. 

- Chó mèo nuôi trong nhà cần được tắm gội 
thường xuyên, không cho vào buồng ngủ. 

- Lâu lâu rửa mũi với dung dịch nước muối 
sinh lý, để làm sạch niêm mạc. 

- Làm vườn đừng dụi tay lên mắt lên mũi. Rửa 
tay sạch sẽ trước khi vào trong nhà. Đừng phơi 
quần áo, mùng mền ngoài trời... 

Ngoài ra, xin mách cho quý vị là hàng năm tại 
Hoa Kỳ, Hội Asthma & Allergy Foundation cũng 
đưa ra một danh sách những thị trấn tương đối 
“thân thiện” hơn về dị ứng, chẳng hạn Portland, 
Seatles, San Diego. Vùng cao nguyên tương đối ít 
bị dị ứng hơn là ở thung lũng đồng bằng, nơi khí 
hậu ẩm ướt tốt hơn là nơi khô ráo, gần biển cũng 
vậy. Thành ra mình có thể hành động như dân du 
mục hoặc bầy chim chốn rét, thay đổi chỗ ở để 
giảm thiểu hậu quả của dị ứng. 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

VÔ QUÁI NGẠI 

 

Sống đời như đất đai 
Nuôi lớn cả muôn loài 
Với vạn hữu như lai 
Nụ cười cùng tiếng khóc 

Nức nở suốt đêm dài 
Tâm thường như đại hải 
Không vướng cảnh trần ai 
Quái ngại vô quái ngại!... 
 

 

 

PHƯỢNG HỒNG 



 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

BÁNH CANH CÀ-RI 

NẤU CHAY 

Nguyên liệu: 
• 1 gói bánh canh (mì udon) tươi 
• 50g (1/2 chén) đậu hủ chiên 

• 50g (1/2 chén) bắp cải trắng 

• 1 trái cà chua 

• 30g (1/4 chén) gia vị cà-ri  
• Hạt nêm 

• Dầu ăn 

Thực hiện: 
  

1. Cà chua rửa sạch cắt nhỏ. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Làm nóng nồi với chút dầu ăn, cho viên 
cà-ri vào xào sơ. 

  

 

 

 

 

 3. Thêm 
cà chua 
xào vào 
đến khi 
mềm thì 
cho nước 
vào đun 
sôi rồi 
thêm đậu 
hủ chiên. 

  

4. Cải bắp rửa sạch, cắt nhỏ rồi cho vào nồi 
nấu chín. Nêm nếm lại cho vừa ăn với hạt 
nêm chay hoặc gia vị (bột canh). 
  

5. Thả bánh canh (mì udon) vào đảo đều, 
đun sôi lại rồi tắt bếp. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Lấy bánh canh ra bát, dùng nóng. 
  

https://3.bp.blogspot.com/-rH4CIqnZ32E/UbGDAwBeqJI/AAAAAAAAHhk/jpWqycv5cVc/s1600/Mi-udon-cari-chay-(1).jpg
https://3.bp.blogspot.com/-xdv047wW3Oo/UbGDRKJV6DI/AAAAAAAAHh0/gYxAXdvzLek/s1600/Mi-udon-cari-chay-(2).jpg
https://2.bp.blogspot.com/-G1GrKw1ugCM/UbGDXPiLsYI/AAAAAAAAHh8/EsifSLrFbjU/s1600/Mi-udon-cari-chay-(3).jpg
https://4.bp.blogspot.com/-E7FsEFEHBsU/UbGDgWOjb_I/AAAAAAAAHiM/YWOUfMVs8p0/s1600/Mi-udon-cari-chay-(5).jpg
https://3.bp.blogspot.com/-CwHVVK145O4/UbGDlcI5P2I/AAAAAAAAHiU/h2uBXzx4syk/s1600/Mi-udon-cari-chay-(6).jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      45 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

HOÀNG TỬ THIỀN SƯ 

 

Ikkyu là một thiền sư lớn của Phật giáo Nhật 
Bản, ông là con trai của hoàng đế Go-Komatsu 
nhưng mẹ con ông bị trục xuất khỏi hoàng cung. 
Thuở nhỏ đã nổi tiếng cực kỳ thông minh lanh trí, 
năm tuổi đã vào chùa An-Kokuji. Ông đối đáp và 
ứng xử khiến cho sư phụ và pháp hữu không sao 
đỡ nổi. Những năm tháng lớn lên, không chịu nổi 
sự tham lam, sa đọa và đạo đức giả của tầng lớp 
tăng lữ nên bỏ chùa và mạnh mẽ chỉ trích những 
thói xấu ấy. Cả một đời lang thang ngang dọc, 
ông hành xử khác với thói thường của giới tu sĩ, 
không ngại gì chuyện uống rượu, ăn thịt và cả nữ 
sắc. Ông không chỉ là một thiền sư mà còn là một 
nghệ sĩ danh tiếng lẫy lừng. Ông lên tiếng tố cáo 
giới cầm quyền bóc lột, sưu cao thuế nặng. Ông 
không sợ bất cứ một thế lực nào dù lớn mạnh đến 
đâu và sẵn sàng đương đầu. Tên pháp của ông là 
Ikkyu có nghĩa là dừng lại, là nhất chỉ, là tự tại 
giữa sinh tử. Ông từng nói: “Tu học tinh tấn là cốt 
tủy của chư Phật, chư Tổ. Phật là tu thành chứ 
không phải sinh thành”. Ông sống một đời không 
sở hữu đến một cây kim, đem Phật pháp đến với 
tầng lớp bình dân. 

Với hành trạng kỳ 
dị, kẻ xem ông như 
một lãng tử hay là 
một nghệ sĩ cuồng 
ngông; người thì 
nhìn ông là bậc đã 
giác ngộ ở trong ngũ 
dục mà không dính 
mắc. Bản thân ông 
chẳng màng người 
ta nói gì. Ông để lại 
cho đời rất nhiều 
những tuyệt tác. 
Hãy xóa hết nợ 

Bọn cướp không bao 
giờ cướp nhà dân 
nghèo 

Trân bảo của nhà 
thơ là chữ và câu 

Tháng ngày của bọn 
học giả được ướp 
bằng sách 

Hoa mận nở ngoài 
song niềm vui tối 
thượng 

Bụng gầy, lạnh 
nhưng vui vì tuyết, 
vì trăng, vì sương 
mai… 

 

HOÀNG TỬ MỘT ĐỜI NGÔNG NGHÊNH LANG BẠT 
BẤT CHẤP QUAN QUYỀN VÕ LỰC CẢNH TỈNH BẤT 
CÔNG XÃ HỘI THƠ HỌA MỘT TAY XUẤT SẮC  GÃ 
LÃNG TỬ LỤC TRẦN DÍNH MẮC 

THIỀN SƯ TRỌN KIẾP NGẠO NGHỄ DỌC NGANG 
KHINH THƯỜNG DANH VĂN LỢI DƯỠNG CHẤN 
TÁC BẠI HOẠI GIÀ LAM THIỀN TRÀ ĐỆ NHẤT 
DANH NHÂN BẬC BỒ TÁT MUÔN HẠNH ĐỘ SANH 

 

PHÁP MẠT 

 

Pháp vào sâu đời mạt, giả sư khoác cà sa làm 
việc ma, kết hợp với những nhóm lợi ích thân 
chính dựng chùa giả để trục lợi. Những ngôi chùa 
đồ sộ như tử cấm thành, vàng son lộng lẫy với 
những kỷ lục này nọ… Chùa bán vé vào cổng, vé 
tham quan và vô số những dịch vụ khác, tiền thu 
vô nhiều vô kể. Bọn chèo bẻo không chấm mút 
được thấy thế bèn sanh tâm đố kỵ: 

- Cần phải quản lý tiền phước sương! Phải báo 
cáo khai rõ tiền cúng dường! 

Bọn giả sư và lũ buôn thần bán thánh lập tức 
lồng lộn: 

- Tiền giọt dầu, tiền phước sương của bá tánh 
không thể công bố vì đó là tiền tâm linh! 

Có kẻ cười ruồi: 
- Cái tâm ấy đâu có linh! Nếu linh đã không 

làm những việc ấy!  
Hai bên so kè nhau, trong khi ấy có nhiều 

những ngôi chùa quê trống trước sập sau, nghèo 
đến nỗi không có lấy một bộ ngũ sự để làm lễ. 
Chùa giàu chẳng nhìn xuống, nhóm lợi ích lại càng 
chẳng đếm xỉa. Thiên hạ có kẻ than: 

- Giá mà mấy chùa giàu san sẻ tí chút cho 
những chùa quê! 

Lời than tan vào mây gió. 
 

LẠI CHUYỆN SẮC KHÔNG 

 

Tám Tàng với Tư Tửng vốn là bạn thân, cả hai 
cùng đi chùa làm công quả và tự hào là Phật tử. 
Tuy nhiên cả hai không chịu học giáo lý, không 
nghe pháp nên chẳng biết Phật dạy gì, pháp nói 
gì. Hai người cứ cười: “Ai sao tui zậy!” vì vậy mà 
nhiều người làm bậy cả hai cũng theo luôn. Cả hai 
thích việc mê tín như: coi bói, cúng sao giải hạn, 
xem hướng, phong thủy, mở ngải, trừ tà…  

Bữa nọ nhậu sương mấy xị đế. Tám Tàng lý 
sự: 

- Có là có, không là không! Cớ sao mấy ông 
thầy cứ nhì nhằng có là không, không là có? 

Tư Tửng ủng hộ bạn mình hết lòng, trong 
chiếu nhậu có kẻ khá hơn. Y gài: 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Many paths lead from the foot of the 
mountain, but at the peak we all gaze at 
the single bright moon (Ikkyu, 1394-

1481). 



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

- Hai ông có thấy mây trắng, mây đen, mây 
ngũ sắc trên trời xanh kia không? 

- Thấy, rất rõ ràng! 
Kẻ ấy lại hỏi: 
- Hai ông hay có ai nắm bắt được đám mây 

không? 

- Không, tuyệt đối không! 
- Rõ ràng có đấy mà lại là không, tuy không 

nhưng rõ ràng có đấy! 
Tám Tàng và Tư Tửng trố mắt nhìn nhau. 

 

NGẠO NGHỄ GIẢI CỨU 

 

Năm ấy đại dịch tràn lan, cả thế giới điêu 
đứng, vô số người chết và bệnh tật. Dân các xứ 
khác còn có sự trợ giúp của chính quyền sở tại 
nên cũng đỡ đi phần nào. Dân xứ mình thì vô 
phước quá, chẳng những không được giúp mà còn 
bị đè đầu ra ngoáy mũi, chích thuốc giả, bán 
thuốc hết hạn… làm giàu cho những nhóm lợi ích 
buôn bán que thử, thuốc dỏm, thuốc quá đát... 
Những người bị kẹt ở nước ngoài thì được giải cứu, 
những tưởng lòng tốt nào ngờ đụng phải bọn trấn 
lột, chúng bóp họng những nạn nhân ấy với giá vé 
trên trời. Sự việc đổ bể, cả bọn kéo nhau ra tòa, 
có điều chúng nhơn nhơn mặt dày: 

- Tiền cảm ơn chứ hổng phải tiền hối lộ! Các 
doanh nghiệp làm áp lực nên mới cầm tạm, vì 
thương người nên mới lấy! 

Có kẻ còn trơ tráo đạo đức giả: 
- Chúng tôi giải cứu, xem người dân như người 

thân trong gia đình! 
Dân chúng xem ra dường như quá quen với 

việc này nên chẳng thấy động tĩnh gì. Trên mạng 
có kẻ nào đó đăng lại câu danh ngôn: “Vấn đề 
không phải kẻ ác mạnh mà là sự im lặng của 
người ngay”. Kẻ ấy còn mần thơ: 

Giải phóng năm xưa phỏng giái rồi 
Năm nay giải cứu lại lôi thôi 
Bóp cổ nạn nhân đòi hối lộ 

Độc tài toàn trị ổ tham ô. 
 

NHÀ QUAN MƠ 

 

Hồi anh Ba, chú Bảy còn tại chức đi đâu cũng 
hô hào kêu gọi hóa rồng, hóa hổ, ra biển lớn, hội 
nhập toàn cầu… Thiên hạ cười sặc gạch vì biết 
mấy ảnh đại ngôn. Thế rồi năm nay có ông bộ 
đăng đàn: 

- Thổi giấc mơ hóa rồng vào mỗi người dân 
Giao Chỉ! 

Mạng xã hội bình luận: 
- Làm người hổng chịu, sao cứ hóa thú chi cho 

mệt? Hổng chừng rồng này lộn cổ thì khổ chết! 
Mới đây bọn họ lại bỏ ra cả khối tiền rước phi 

hành gia NASA về bển nói chuyện vũ trụ. Trí thức 
bàn tán cười rụng rốn: 

- Làm xa lộ không có làn cấp cứu, tốc độ 
không hương lộ xứ người, chưa chạy được mà giờ 
tính bay lên sao hỏa sao? 

Một kẻ khác đăng lên trang cá nhân ý kiến 
rằng: 

- Hết hóa rồng, hóa cọp, giờ hóa người ngoài 
hành tinh chắc? nay mai đưa cả nước lên cung 
trăng thì thấy mẹ dân mình luôn! 

 

Mộng hóa cọp, rồng, ra biển khơi… 

Đại ngôn xạo sự bọn dở hơi 

Ăn tàn phá hại đòi chơi lớn 

Vô phúc dân ta, ớn quá trời!  
 

PHỤ HỆ HAY MẪU QUYỀN 

 

Hai Đía với Ba Địa lâu ngày gặp nhau nên tám 
đủ thứ chuyện trên đời. Hai Đía hỏi: 

- Bạn bè có vợ hết cả rồi, có đứa sắp làm sui, 
sao mầy chưa chịu lấy vợ? 

Ba Địa nói: 
- Tao đang tìm một em xinh xinh, diụ hiền, 

không làm biếng, biết đồng hành với chồng, công 
bằng hai bên nội ngoại, chẳng đua đòi se sua 
nhưng cũng đừng quê mùa mê bầu cua cá cọp, ỏn 
ẻn như mèo chứ đừng mè nheo chơi trèo làm sư 
tử hà đông... 

Hai Đía cười: 
- Tìm khủng long tiền sử còn dễ hơn em nào 

đủ tiêu chuẩn của mầy! 
Ba Địa cũng vui vẻ: 
- Nói chơi vậy thôi, thiệt tình tao sợ quá! Thấy 

mấy con vợ của tụi bạn y hệt bà quản gia hay bà 
nội của tụi nó! 

Nói xong Ba Địa bày đặt chơi chữ:  
PHỤ HỆ THIÊNG LIÊNG TẾ LỄ CÚNG KIẾNG 

TRANG HOÀNG NHÀ CỬA CẮT CỎ TRỒNG HOA LO 
VIỆC TINH THẦN THUẦN TÚY CHẲNG CÓ QUYỀN 
CHI NHƯ ÔNG NGHỊ GẬT 

MẪU QUYỀN TUYỆT ĐỐI CHỢ BÚA BÁN MUA 
NẤU ĂN BẾP NÚC THỜI TRANG ÁO QUẦN THỦ 
GIỮA VẬT CHẤT CHUYÊN MÔN QUYẾT ĐỊNH MỌI 
THỨ TỰA BÀ CHỦ NHÀ. 
 

 

SỐ 

 

Mấy nay dân chơi, dân cờ bạc và cả dân lành 
đều rần rật lên vì giải độc đắc không ai trúng, giờ 
lên cả tỷ rưỡi đô. Mấy cây xăng bận rộn túi bụi, 
người mua số nườm nượp sắp hàng. Thiên hạ ai ai 
cũng cầu mong sao cho sao may mắn chiếu mệnh.  

Buổi gặp nhau cuối tuần, Đậu phán: 
- Tui quan sát sơ qua thì thấy những vé số 

trúng độc đắc thường được bán ra ở những khu 
vực khá giả và người trúng phần nhiều cũng đều 
giàu, chưa từng thấy tay cùng đinh nào trúng số 
này! 

Cả đám nhao nhao lên, kẻ phản đối, người 
đồng tình, phần nhiều người ta ít tin những gì Đậu 
nói vì cái dớp Đậu xưa nay hậu đậu. Chú Hai bảo: 

- Đậu nói trúng trật gì hổng biết nhưng căn cứ 
theo luật nhân quả thì Đậu cũng có lý. Phàm 
những người giàu có, người sống khu vực sang 
trọng là những người có phước, vì dư phước còn 
nên họ lại trúng số. Những người vô phước, bạc số 
thì sống ở khu tồi tàn, số phần đã hẩm hiu thì 
phước đâu để hưởng mà trúng số! 

Mọi người gật gù cho là chú Hai nói đúng. Cả 
bọn cũng hùn tiền mua số dù ai cũng biết cái số 
của mình nó mạt rệp. Chú Hai cười: 

Độc đắc cao nhất mọi thời 
Thiên hạ hy vọng đổi đời đêm nay  
Số nào là số rủi – may 

Phước phần số phận ở ngay chính mình.  
 

 

Steven N  
Georgia, 0823 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      47 

BỌN CƯỚP CHIA CỦA 

 

Bọn ăn cướp nọ thuở xưa 

Kết bè cướp bóc dân cư nhiều lần 

Bạc tiền, hàng hóa, áo quần 

Cướp xong cả bọn chia phần cùng nhau 

Chiếu theo địa vị thấp cao 

Chiếu theo bản lĩnh từ lâu trong nghề 

Chia phần nhiều ít đề huề 

Mọi người hoan hỷ không chê trách gì. 
Nhưng rồi tới một lần kia 

Có chàng cướp nọ rất chi buồn tình 

Vì ngôi vị kém của mình 

Phần chia tệ nhất để dành chàng ta 

Áo chi xấu xí quá mà 

Dệt bằng chất liệu xem ra rẻ tiền 

Khiến chàng quả thật muộn phiền 

Bất bình la lớn: “Khó tìm người mua 

Áo này bán chẳng ai ưa 

Phần tôi như vậy là thua thiệt rồi.” 

Sau khi phản đối một hồi 
Chàng đành cam chịu kém người. Buồn thay! 

Và sau đó một vài ngày 

Chàng đem vào bán áo ngay trong thành. 
Kiếm tiền hy vọng mong manh 

Ngờ đâu lại có người giành để mua 

Một ông quan trong cung vua 

Chịu mua cao giá rất ư lạ thường, 
Số tiền cả bọn cướp đường 

Chia nhau sau chuyến bất lương vừa rồi 
Cộng chung của đủ mọi người 

So cùng giá bán áo thời kém xa. 
Bấy giờ chàng cướp nhà ta 

Đột nhiên nhảy múa thật là mừng vui 
Khoe rằng: “Ta đã đắc thời 

Chuyến này ta kiếm được lời nhiều thay.” 

* 

Rút bài học từ truyện này 

Dù ta thất bại chua cay trong đời 
Không nên thất vọng buông lơi 

Cố gieo giống tốt, tương lai gặt về 

Hạt vàng từng chuỗi thoả thê; 
Hoặc khi bố thí đừng nề hà chi 

Phát tâm rộng rãi ngay đi 
Quả lành đem lại muôn bề an vui 

Kẻo khi được quả báo rồi 
Được sinh lên ở cõi Trời cao xa 

Bấy giờ lòng mới tỏ ra 

Hối rằng trước chẳng thiết tha tâm thành 

Để làm thêm lắm điều lành 

Gây nhiều lợi ích, nay mình khá hơn. 
 

THE ROBBER'S JOY 

 

     Once upon a time, there was a band of 
robbers who divided their boot according to 
their different ranks. Among the 
belongings, there was a Benares Kambala, 
the color of which left much to be desired. 
It was considered as an inferior part to be 
given to one of the robbers of the lowest 
rank. The robber got angry and made a 
strong protest to the rest. 
     Afterwards, he brought it to the city for 
sale. An honorable elderly man paid him a 
high price. He ended up getting more 
money than any other robber in the band. 
He then leaped for joy. 
     This is held to be true with the 
almsgiving. People who are doing 
almsgiving, are usually not aware whether 
there will be a retribution. Be it ever so 
little they are doing it, they, after death, go 
to Heaven to enjoy an unlimited amount of 
happiness. The less they do, the more they 
get. They will then regret for not having 
done enough. 
     This is just like the robber who was 
happy after he had got a top price for his 
Kambala.   

(Trích dẫn trong 

“SAKYAMUNI’S ONE HUNDRED FABLES” 
do Tetcheng Liao dịch) 

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 

(Thi hóa phỏng theo Kinh Bách Dụ) 



 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Với người Việt ta thì Phật giáo bắc truyền là 
chủ yếu, chịu ảnh hưởng lớn nhất. Người Phật tử 
Việt đa phần đều biết đến danh hiệu của đức Phật 
A Di Đà và pháp môn Tịnh Độ. Nhiều người không 
phải Phật tử cũng biết và nói đến 
bốn chữ A Di Đà Phật. Có thể nói 
hình ảnh và danh hiệu của đức 
Phật A Di Đà biến cùng khắp và 
sâu rộng. 

Pháp môn Tịnh Độ căn cứ vào 
ba kinh: Kinh A Di Đà, kinh Vô 
Lượng Thọ và kinh Quán Vô 
Lượng Thọ. Đức Phật A Di Đà với 
bốn mươi tám đại nguyện độ 
sanh. Tông chỉ của pháp môn là: 
Tin sâu, nguyện thiết, hành 
chuyên. Cõi Sa Bà ngũ trược cần 
phải chán bỏ để vãng sanh về cõi 
Cực Lạc thanh tịnh của Phật A Di 
Đà. Niệm Phật là nghĩ, nhớ, 
tưởng đến dung quang tướng hảo 
của đức Phật, công đức của đức 
Phật, cõi nước thanh tịnh của đức 
Phật. Niệm Phật là phải làm theo 
những lời dạy của Phật, ăn chay, 
giữ giới, làm thiện, bố thí, phóng 
sanh… Làm tất cả việc thiện, 
không làm việc ác, thân tâm 
thanh tịnh… chứ không phải chỉ 
ngồi niệm suông! 

Tôi học Phật, đến với Phật 
pháp cũng bắt đầu từ Tịnh Độ. 
Ông tôi, ba tôi và tôi vẫn thường 
thầm niệm danh hiệu Phật A Di 
Đà. Ngoài công khóa mỗi cuối 
tuần, tôi vẫn thầm niệm danh 
hiệu Phật suốt trong quá trình 
làm việc, sinh hoạt trong đời sống, tất nhiên là 
những lúc nào có thể và những lúc nhớ, lúc giữ 
được chánh niệm. Niệm Phật chẳng cản trở gì 
công việc hoặc đời sống, thậm chí còn lợi ích và 
thuận tiện hơn nữa là khác (cũng còn tùy tính 
chất công việc). Thầm niệm và nhớ danh hiệu 
Phật giúp mình kiềm chế bớt những cảm xúc 
mạnh (quá giận hay quá phấn khích), giúp mình 
quan sát các căn… 

Không chỉ niệm Phật trong lúc làm việc, tôi 
còn niệm thầm danh hiệu Phật cả trong lúc tập 
thể thao, chạy bộ. Khi chú tâm vào câu Phật hiệu 
làm cho các căn bớt chụp bắt những cảnh trần 
bên ngoài. Có những lúc niệm quá nhập tâm làm 
quên đi cái mệt và vượt qua một quãng đường 
khá dài mà không hay biết. Cứ mỗi bước chân 
tương ưng với một chữ trong danh hiệu và đến 

khi chạy tăng tốc lên thì chỉ còn câu Phật hiệu chứ 
không còn đếm bước chân. Những hôm nào không 
chạy mà đi bơi thì cũng áp dụng niệm Phật trong 
lúc bơi, cứ mỗi sải tay là một câu Phật hiệu, nhờ 

thế mà bơi vừa quên thời gian 
vừa đạt khoảng cách lớn. Nhân 
đây cũng xin mở rộng thêm một 
tí về kinh nghiệm cá nhân: Tôi bị 
bệnh viêm quanh khớp vai đã 
lâu, mỗi khi trở bệnh thì vai đau 
lắm, đau không nhấc cánh tay 
lên nổi, bác sĩ cũng bó tay, chỉ 
cho thuốc giảm đau hoặc kháng 
viêm mà thôi. Bác sĩ còn bảo 
không thể chữa hết. Qua một 
thời gian đi bơi, tôi vô tình phát 
hiện ra một sự kỳ diệu lạ thường, 
cứ như là phép mầu vậy. Trong 
nhiều lần sau khi bơi về thì thấy 
hết đau, từ đó cứ mỗi khi vai đau 
thì tôi đi bơi, chỉ cần bơi hai buổi 
là cơn đau gần như biến mất, tay 
cử động dễ dàng, tất nhiên là khi 
bơi những mét đầu tiên thì vươn 
vai rất khó chịu, nhưng khi đã 
bơi vài trăm mét trở đi thì cảm 
giác khó chịu hết, nếu muốn có 
hiệu quả thì phải bơi ít nhất ba 
miles. Nhờ đi bơi (và thầm niệm 
Phật trong lúc bơi) mà căn bệnh 
đau vì viêm khớp vai của tôi đã 
không còn trở ngại và tôi cũng 
không còn phải uống thuốc  giảm 
đau. Nói thì khó tin nhưng đây là 
sự thật! Tôi chẳng có lý do gì 
phải nói dối hay xạo sự để nhận 
lấy quả báo xấu sau này. Tuy 

nhiên hiệu quả và lợi ích của bơi lội có thể còn tùy 
từng cơ địa và nhân duyên của mỗi người. 

 

Cuộc sống vẫn đều đều trôi qua, tôi vẫn ngày 
ngày đi làm, tập thể thao và vẫn thầm niệm Phật. 
Tôi cố gắng ở mức tốt nhất mà tôi có thể, tất 
nhiên là vẫn có lúc thất niệm và để thân tâm lăn 
theo dòng đời. Khoan nói vội đến chuyện: “Nhất 
tâm bất loạn” hay “Vãng sanh”. Niệm Phật thật sự 
có ích lợi lớn trong cuộc sống của tôi, giúp tôi bớt 
bốc đồng, kiềm chế được thân tâm, sống lạc quan 
và nhẹ nhàng hơn, giảm khá nhiều ham muốn đua 
đòi… Niệm Phật làm cho tín tâm tăng trưởng và 
kiên cố, tin sâu vào nhân quả, tin vững vào Phật 
pháp… Hàng đêm, trước khi ngủ cũng niệm thầm 
một lát, thế là đi vào giấc ngủ nhanh, dễ và êm. 

Gần đây tôi nghe pháp và gặp một số tu sĩ lẫn 

KINH NGHIỆM NIỆM PHẬT 

TRONG ĐỜI THƯỜNG 

Tiểu Lục Thần Phong 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      49 

PHÍA TÀ DƯƠNG QUÊ NHÀ 

 

Một bông hoa vừa nở 

Trên rào dây thép gai 
Hình như trong nắng sớm 

Tiếng chim thôi u hoài 
 

Hơn thua cùng được mất 
Thời gian đôi cánh bay 

Còn ai bên ta nữa 

Mắt nhòa dư lệ cay 

 

Gió về đâu lối gió 

Hư ảo đường mây qua 

Giấc chiêm bao hư thực 

Phía tà dương quê nhà 

 

Nhủ lòng thôi an tĩnh 

Ngoài kia cơn sóng đời 
Lặng yên cùng huyên náo 

Chẳng làm buồn hay vui... 
 

 

 

 

GIẤC LIÊU TRAI 

 

Thả vào khung nắng lời chim sớm 

Thăm thẳm ngày lên đợi giấc chiều 

Buồn hay vui ừ thì chẳng rõ 

Mùa hạ phả vào ngàn tiếng ve kêu 

 

Soi đêm muộn màu trăng cũ rích 

Giấc liêu trai nào tỏ mặt người 
Thèm một lần được trơ mặt mộc 

Thật với nhân gian nét khóc cười 
 

Ta cô độc qua miền lặng lẽ 

Đỉnh trời hun hút lối thung sâu 

Tiếng sóng chạm vào bờ xa vắng 

Xao động lòng ai muôn tiếng sầu... 
 

 

 

TỊNH BÌNH 

cư sĩ công kích pháp môn Tịnh Độ, 
bài xích việc niệm Phật, thậm chí 
xuyên tạc: “Làm gì có chuyện réo 
gào tên Phật để được Phật cứu độ!”. 
Các vị ấy cho Tịnh Độ không phải 
chánh pháp, do người Tàu chế ra… 
Niệm Phật là nghĩ, nhớ, tưởng đức 
tướng công hạnh của Phật chứ đâu 
phải réo gào tên Phật! Niệm Phật là 
làm theo lời Phật dạy: “Chư ác mạc 
tác, chúng thiện phụng hành, tự tịnh 
kỳ ý...” chứ đâu phải réo tên Phật để 
được độ! Tất nhiên là mình học Phật 
không chỉ niệm Phật, mình phải biết 
căn bản cốt lõi đức bổn sư dạy gì, nói 
gì, tỷ như: Tứ niệm xứ, tứ diệu đế, 
bát chánh đạo... Ngay cái chữ 
“độ” (trong “cứu độ”) cũng cần phải 
nói cho rõ ràng, độ là chỉ đường, chỉ 
phương pháp, chỉ cách hành trì để đi 
đến bớt khổ, giảm khổ, hết khổ... 
(Còn “độ” trong “Tịnh độ” là cách đọc 
khác từ chữ “thổ” có nghĩa là cõi, là 
thổ ngơi; cho nên Tịnh độ dịch ra 
tiếng Việt là “cõi Tịnh”.) Mình phải 
dấn thân tu tập với nguyện lực mạnh 
mẽ, mới đi đến được chứ không phải 
ông Phật xìa tay ra vớt hay kéo 
mình. Nếu những ai tinh tấn đến độ 
tự thân thoát hết phiền não, ràng 
buộc… thì coi như đến cõi tịnh ngay 
trong lúc còn sống vậy! 

Ban đầu khi nghe những người 
nói pháp công kích và bác bỏ Tịnh Độ 
tôi cũng có hoang mang, sợ mình đi 
sai đường, không đúng chánh pháp. 
Ba tôi cũng đem vấn đề này ra bàn 
với tôi, may thay, nhờ Phật gia hộ 
chúng tôi vượt qua những hoang 
mang của mình và vẫn tiếp tục niệm 
Phật trong đời. Tôi cũng vui vì có 
được chút ít an lạc trong công việc 
và đời sống hàng ngày. Tôi và ba tôi 
vẫn tin tưởng ở Phật pháp và tiếp tục 
niệm Phật trong đời sống thường 
ngày. 

 



 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

Big Bear Lake, California - Tại Khách sạn 
Holyday Inn Resort 40650 Village Drive Big Bear 
Lake CA 92315, Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ 
lần Thứ 10 do Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống 
Nhất Hoa Kỳ và Canada tổ chức đã trang nghiêm 
diễn ra từ Thứ Hai, ngày 31 tháng 7 đến Thứ Năm 
ngày 3 tháng 8 năm 2023, do Hòa Thượng Thích 
Tuệ Uy, Viện Chủ Tu Viện Hộ Pháp và Tu Viện Liên 
Hoa Sanh, Quyền Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Giáo 
Dục Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa 
Kỳ làm Trưởng Ban Tổ Chức. 

Chứng minh và tham dự khóa tu khoảng 140 
chư tôn Giáo Phẩm, chư Tôn Đức Tăng Ni và 300 
đồng hương Phật tử học viên về từ các tiểu bang 
Hoa Kỳ, Canada, Úc Châu, Âu Châu, Việt Nam… 

Tại khách sạn vào sáng Thứ Hai ngày 31 
tháng 7, 2023, từng nhóm người rộn ràng vui khi 
gặp nhau tập trung về khách sạn để tham dự 

khóa tu học, mọi người gặp nhau tay bắt mặt 
mừng, chào hỏi nhau trong tình thân quen của 
những người con Phật cùng chung mục đích đến 
đây để học hỏi tìm hiểu những điều Phật dạy. 

Sau khi ghi danh, lấy phòng, ổn định mọi việc, 
tất cả mọi người đều tập trung về trai đường thọ 
trai, nghỉ ngơi. 

Điều hợp chương trình do Thượng Tọa Thích 
Hạnh Tuệ, Phó Tổng Thư Ký, Hội Đồng Điều Hành 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ 
(HĐĐHGHPGVNTNHK), Trụ trì Tu Viện Pháp 
Vương. 

Đến lúc 6 giờ tối tất cả mọi người tập trung về 
chánh điện để tham dự lễ khai giảng khóa tu học. 

Chánh điện được thiết lập trong hội trường 
Holyday Inn Resort thật trang nghiêm.  
Lễ khai mạc dưới sự chứng minh từ xa có Trưởng 
Lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan, Chánh Văn 

 LỄ KHAI MẠC KHÓA TU HỌC PHẬT PHÁP BẮC MỸ 

LẦN THỨ 10 NĂM 2023 

với chủ đề “Hoa Sen Trên Tuyết” 
Tường thuật và hình ảnh của Thanh Huy  

Chư Tôn Đức trong nghi thức chào cờ 

 

HT. Thích Tuệ Uy Trưởng ban tổ chức hướng dẫn 
chư tôn đức quang lâm chánh điện  

Quang cảnh lễ Hô Chuông cầu nguyện HT. Tuệ Uy Trưởng ban tổ chức tuyên bố khai mạc 

https://vietbao.com/images/file/fsZNBGZS2wgBAOd8/1-dai-le-phat-dan-2023-img-0217.jpg
https://vietbao.com/images/file/IjUCVmZS2wgBAMcB/3-dai-le-phat-dan-2023-img-0239.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      51 

Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm và HT. Thích Tín 
Nghĩa, Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ, đã ủy 
quyền cho Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu, Tổng 
Thư Ký Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK đại 
diện Giáo Hội. 

Trên bàn chứng minh có HT. Thích Minh 
Tuyên, Pháp Chủ Giáo Hội Tăng Già Khất Sĩ Hải 
Ngoại, Phó Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ  
(GHPGVNTNHK); HT. Thích Thông Hải, Phó Chủ 
Tịch Ngoại Vụ Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK; 
HT. Thích Nguyên Siêu, Tổng Thư Ký Hội Đồng 
Điều Hành GHPGVNTNHK; HT. Thích Bổn Đạt, Chủ 
Tịch Hội Đồng Điều Hành Giáo Hội Phật Giáo Việt 
Nam Thống Nhất Canada; HT. Thích Quảng Ba, 
Viện Trưởng Tu Viện Vạn Hạnh Úc Châu; HT. Thích 
Phật Đạo, Trụ Trì Chùa Đại Bi Tâm Thụy Điển; đến 
từ Ấn Độ có Đại Sư Rigin Derjee Rinpoche; HT. 
Thích Nhật Huệ, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Tăng Sự 
GHPGVNTNHK; HT. Thích Đồng Trí, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Hoằng Pháp GHPGVNTNHK; cùng 
quý HT. Thích Quảng Mẫn, HT. Thích Minh Thiện, 
HT. Thích Định Quang, Thượng Tọa Thích Thánh 
Minh, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Cư Sĩ; Thượng Tọa 
Thích Huệ Minh, Trụ Trì Trung Tâm Văn Hóa Phật 
Giáo Chùa Bảo Quang… Ni Sư Nguyên Thiện, Tổng 
Vụ Trưởng Tổng Vụ Từ Thiện; NS. Diệu Tánh, Phó 
Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Tài Chánh, Thủ Quỹ Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK; SC. Bích Liên, 
Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Từ Thiện Xã Hội… Cư Sĩ 
Giáo Sư Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Pháp Chế, Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK, cùng quý chư tôn đức Giáo Thọ. 
Ngoài ra còn có quý chư tôn đức Tăng, Ni đến từ 

các chùa Nam, Bắc California. 
Mở đầu với lễ tác bạch cung thỉnh chư giáo 

phẩm, chư tôn đức quang lâm chánh điện. 
Sau đó là nghi thức chào quốc kỳ Việt Nam 

Cộng Hòa, Hoa Kỳ, Phật Giáo Kỳ và phút mặc 
niệm. 

Tiếp theo, Thượng Tọa Thích Tâm Thiện cử 
hành nghi thức Hô Chuông Cầu Nguyện, Niệm 
Phật cầu gia bị. 

Sau phần nghi thức, Diễn văn khai mạc của 
HT. Thích Tuệ Uy, Trưởng ban Tổ chức Khóa Tu 
Học Phật Pháp Bắc Mỹ Lần Thứ 10. HT. nói: “…
Ban tổ chức vô cùng hân hoan và hân hạnh được 
đảnh lễ cung đón chư tôn đức Giáo Phẩm, chư tôn 
đức Ban Chứng Minh và ban gia trì, chúng tôi kính 
chào mừng gần 400 tăng sĩ và cư sĩ Phật tử hiện 
diện hôm nay. Đồng thời ban tổ chức được hân 
hạnh đón tiếp cô Helen Trần, Thị trưởng Thành 
Phố San Bernardino đến tham dự lễ khai mạc hôm 
nay. 

Trong giờ phút trang nghiêm long trọng nầy, 
khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ Lần Thứ 10 xin 
thành kính tưởng niệm, tri ân công đức sâu dày 
chư vị Lịch Đại Tổ Sư và các bậc thầy từ ái, tưởng 
nhớ đến cố giác linh Hòa Thượng Thích Thái Siêu, 
cựu Trưởng ban Tổ chức Khóa Tu Học Phật Pháp 
Bắc Mỹ Kỳ Thứ 9, HT. là bậc thầy, biểu tượng tinh 
thần dấn thân của khóa tu Châu Bắc Mỹ. 

Kể từ sau năm 2019 khóa tu học Phật Pháp 
Bắc Mỹ đã bị gián đoạn vì đại dịch Covid-19. Vượt 
qua nhiều thử thách, khó khăn như chư tôn đức 
đã nói “đội đá vá trời”, nay khóa tu trở lại là sự 
kiện đặc biệt quan trọng đối với Tăng Ni và cộng 
đồng Phật tử chúng ta cùng chung lo trọng trách 
duy trì và phát triển giáo pháp của đức Thế Tôn. 

Các Phật tử làm lễ xuống tóc xuất gia gieo duyên 

HT. Thích Nguyên Siêu Ban Đạo Từ Từ trái Tiến Sĩ Huỳnh Tấn Lê giới thiệu Bà Thị 
Trưởng trao bằng Tưởng Lục đến ban tổ chức 

Sư Cô Bích Liên đại diện Dân Biểu Tạ Đức Trí trao 
bằng Tưởng Lục Hạ Viện Tiểu Bang California đến 

HT. Trưởng Ban Tổ Chức 

https://vietbao.com/images/file/x-kEamZS2wgBAL4K/4-dai-le-phat-dan-2023-img-0243.jpg
https://vietbao.com/images/file/xywVfmZS2wgBAGYt/5-dai-le-phat-dan-2023-img-0252.jpg
https://vietbao.com/images/file/JWXdlWZS2wgBAOBD/6-dai-le-phat-dan-2023-img-0259.jpg


 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Vì vậy, ban tổ chức tha thiết mời gọi tất cả hội 
chúng hôm nay, chính mỗi chúng ta đều là thành 
viên của Ban Tổ Chức Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc 
Mỹ lần Thứ 10 đồng góp một bàn tay ủng hộ Phật 
Pháp mãi trường tồn để báo đền ơn Phật, bằng 
cách hãy nỗ lực siêng tu lời Phật dạy ngay trong 
khóa tu nầy cho mãi đến ngày giác ngộ. 

Thành công của khóa tu học Phật Pháp Bắc 
Mỹ không những có ý nghĩa hết sức quan trọng 
trong sự nghiệp hoằng dương Phật pháp tại Châu 
Bắc Mỹ mà còn là một nguồn năng lượng thiện 
lành rất lớn của Đại Tăng giúp chuyển hóa tâm 
cho mỗi tự thân học viên mỗi ngày thêm hạnh 
phúc an vui, mà còn là nguồn cảm hứng cho các 
học viên sẽ trở lại và rủ người về đông đảo tu tập 
cho những khóa tu kế tiếp, gieo hạt giống giác 
ngộ trong cuộc đời của các học viên hiện diện hôm 
nay, dù bất cứ ở nơi đâu cũng thường được an lạc. 

Với chủ đề “Hoa Sen Trên Tuyết” Khóa tu học 
sẽ trao truyền và chia xẻ về giáo pháp vi diệu của 
đức Phật, giáo pháp ấy có mặt để đánh thức kho 
tàng trí tuệ, kho tàng hạnh phúc vô giá đã có sẵn 
nơi chính hành giả. Song song khóa tu sẽ hỗ trợ 
cho những hành giả xuất gia gieo duyên đoản kỳ 
có cơ duyên trải nghiệm Pháp lạc trong nếp sống 
tỉnh thức của hàng Tăng sĩ, để rồi có thể mạnh 
dạn noi theo… 

Trong ý hướng đó khóa tu học Phật Pháp Bắc 
Mỹ lần Thứ 10 sẽ là người bạn đồng hành của bạn. 
Liên Hoa Sanh Monastery trên ngọn Đại Hùng Sơn 
bảo trợ cho khóa tu nầy, ngay nơi chính tên gọi 
của nó, đã cưu mang một sứ mệnh. Sứ mệnh rất 
đơn giản nhưng thực hiện mãi không thấy cùng: 
suy nghĩ, nói năng và thực hành những lời Phật 
dạy để có thể làm một Phật tử thuần thành, một 
hành giả thực sự đi trên đạo lộ giác ngộ giải thoát, 
và là những cư sĩ hộ Pháp đắc lực, hộ trì ngôi Tam 
Bảo để bánh xe giáo Pháp của đức Phật tiếp tục 
lăn chuyển mãi trong thế gian nầy hầu giúp cho 
những lữ khách đường xa vượt thoát qua cơn khổ 
nạn, đạt đến cảnh giới an vui Niết Bàn…” 

Sau đó HT. tuyên bố khai mạc khóa tu. 
Tiếp theo Thượng Tọa Thích Hạnh Tuệ thông 

báo chương trình khóa tu học. 
Sau đó Thượng Tọa mời Cư Sĩ Giáo Sư Quảng 

Phước Huỳnh Tấn Lê lên giới thiệu Bà Thị Trưởng 
Hellen Trần, người Mỹ gốc Việt. Trong dịp nầy Bà 
Thị Trưởng cố gắng phát biểu bằng tiếng Việt, bà 
cảm ơn ban tổ chức đã cho bà có dịp đến tham dự 
một buổi lễ long trọng như hôm nay, bà rất hãnh 
diện được đón nhận một khóa tu học mà được tổ 
chức lần đầu tiên tại thành phố nầy, sau đó bà đã 
trao bằng tưởng lệ đến Hòa Thượng Thích Tuệ Uy 
Trưởng Ban Tổ Chức để ghi nhận sự đóng góp của 
Phật giáo vào những sinh hoạt chung của cộng 
đồng đa sắc tộc tại địa phương. 

Tiếp theo Cư Sĩ Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê 
giới thiệu Sư Cô Tiến Sĩ Bích Liên, đại diện ông Tạ 
Đức Trí, Dân Biểu Tiểu Bang California lên trao 
bằng tưởng lệ của Hạ Viện Tiểu Bang dến HT. 
Thích Tuệ Uy, trong dịp nầy Sư Cô cũng đã ủng hộ 
cho khóa tu học $3,000. 

Chương trình tiếp tục với phần Đạo Từ của quý 
Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu, Thích Bổn Đạt, 
Thích Thông Hải… Trong lời đạo từ những vị nầy 
đã tán dương công đức và ca ngợi việc làm của 
HT. Thích Tuệ Uy Trưởng ban tổ chức và Sư Cô 
Pháp Tạng Phó Trưởng Ban Tổ Chức, cùng các 

thành viên trong Ban Tổ Chức đã hết lòng tổ chức 
thành công khóa tu học Phật Pháp Bắc Mỹ Lần Thứ 
10. 

Tiếp tục chương trình là nghi thức lễ xuống tóc 
cho những Phật tử xuất gia gieo duyên đoản kỳ. 

Sau đó là lời tâm tình của Sư Cô Pháp Tạng, 
Phó Ban Tổ Chức. 

Lễ khai giảng kết thúc, ban tổ chức thông báo 
chương trình chi tiết, giờ giấc khóa tu đến chư tôn 
đức và Phật tử tham dự. 

Về Khóa Tu Học, Trưởng Lão HT. Thích Thắng 
Hoan, Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm Ngài 
đã nói: “… Khóa tu học Phật pháp Bắc Mỹ hằng 
năm, nơi câu hội của Tăng Già và Cư Sĩ. Chúng ta 
đến với nhau để thêm một lần nói cho nhau rằng, 
chúng ta là một cộng đồng Phật giáo nhỏ nhoi và 
mới mẻ nơi châu lục Bắc Mỹ. Giữ đạo, hành đạo và 
sống đạo là một điều lắm khó khăn cho những 
người tỵ nạn, di dân đến vùng đất mới nầy như 
chúng ta. Do vậy, sự hội tụ hôm nay không chỉ nói 
lên sự tu học của người đệ tử Phật mà còn nói lên 
sự nương tựa vào nhau của một cộng đồng Phật 
Giáo Việt... Tôi năm nay hơn 90 tuổi, sức khỏe 
không cho phép đi xa được, nhưng lòng tôi hướng 
về khóa tu học. Tôi đang ở cùng với qúy vị. Tôi tin 
tưởng rằng Tăng, Ni và Phật tử Việt sẽ làm rực 
sáng một đạo Phật trên đất Mỹ. Chúng ta đang nỗ 
lực thực hiện tâm nguyện Bồ Tát Đạo, nguyện 
rằng: Thượng Cầu Phật Đạo hạ Hóa Chúng Sanh, 
học Phật để sống theo Phật và cảm hóa người 
quanh ta sống như ta…”  

Được biết, chương trình khai mạc, các lớp học 
dành cho Tăng, Ni và Phật tử được các vị giáo thọ 
hướng dẫn riêng tại các phòng hội nhỏ của khách 
sạn.  

Chương trình giảng dạy Phật Pháp bao gồm từ 
giáo lý cơ bản đến chuyên môn. Nếu có thể tham 
dự đều đặn tất cả các Khóa Tu từ trước đến nay và 
chịu khó lắng nghe, tiếp thu đầy đủ, thì người 
tham dự đã có được vốn liếng Phật Pháp căn bản 
làm tư lương tri kiến cho con đường tu tập lâu dài. 
Chương trình học Phật còn có những thời khóa 
thảo luận Phật Pháp dành cho chư Tăng, Ni và thời 
khóa vấn đáp Phật Pháp dành cho tất cả học viên 
Phật Tử tham dự. 

Ngoài ra chương trình còn có phần thuyết 
giảng bằng Anh ngữ cho giới trẻ tham dự khóa tu. 

Chương trình Tu trong các Khóa Tu Học Phật 
Pháp Bắc Mỹ bao hàm Thiền, Tịnh và Mật, là ba 
pháp môn tu tập theo truyền thống Phật Giáo Việt 
Nam từ ngàn xưa đến nay. Trong Khóa Tu có thời 
khóa giảng dạy, hướng dẫn và thực hành Thiền 
Định, Tịnh Độ và trì chú. Ngoài ra còn có thời khóa 
hành thiền trong chánh niệm bằng cách đi một 
vòng lớn khắp khách sạn trong im lặng để cho 
thân tâm được buông xả nhẹ nhàng. 

Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ là cơ hội quý 
giá để trang bị cho mình những kiến thức Phật 
Pháp cơ bản làm ngọn đuốc soi đường trong cuộc 
sống và trau dồi nội lực tu tập để có thể tìm được 
sự an lạc ngay trong đời sống thường ngày. 

Ngoài các lớp tu học riêng còn có buổi thảo 
luận Phật pháp chung giữa qúy chư tôn đức Tăng 
Ni và Phật tử tại hội trường lớn. 

Lễ bế mạc diễn ra vào lúc chiều Thứ Năm ngày 
3 tháng 8 năm 2023. Sau đó Ban Tổ Chức mời chư 
tôn đức Tăng, Ni và đồng hương Phật tử đi thăm 
Tu Viện Liên Hoa Sanh. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      53 

Mùa Vu Lan sắp đến 

Mùa Báo Hiếu lại về  
Thương Cha và nhớ Mẹ! 
Ngày buồn dài lê thê! 
 

Bốn mùa cây lớn mau 

Thu về lá đỏ nâu 

Nhớ thương Cha và Mẹ 

Ân tình nghĩa đậm sâu! 
 

Ơn Song Thân bao la! 
Ấm cúng dưới mái nhà, 
Công Cha và nghĩa Mẹ 

Tình thương yêu chan hòa. 
 

Những kỷ niệm xa xưa  
Hình bóng cũ quay về 

Căn nhà ngày xưa đó 

Đầy mộng đẹp tuổi thơ.  
 

Một căn nhà ấm êm, 
Một đàn con ngoan hiền, 
Cha quân trường xa vắng 

Không một chút ưu phiền! 
 

Mẹ lo từng bữa ăn 

May từng tấm áo quần, 
Chăm đàn con đầy đủ 

Con học tập chuyên cần... 
 

Đàn con lúc ốm đau 

Canh khuya mẹ lo sầu! 
Nhắc con từng viên thuốc 

Xoa dịu nỗi niềm đau. 

Cha khuyên con học giỏi,  
Mai sau được nên người 
Lớn khôn dùng trí tuệ 

Góp công đức cho đời.  
 

Cha thường ở quân trường,  
Tròn nghĩa vụ non sông  
Cha có một lý tưởng  
Luôn bảo vệ Quê Hương.  
 

Đàn con lớn thật mau 

Mẹ miệt mài công lao 

Nuôi các con ăn học 

Ngày tháng vẫn trôi mau. 
 

Các con đã lớn khôn 

Công dưỡng dục vuông tròn 

Công Cha và nghĩa Mẹ 

Như biển rộng sông nguồn. 
 

Rồi đàn chim bay xa! 
Luôn hướng về quê nhà 

Song Thân không còn nữa! 
Vu Lan lệ chan hòa..! 
 

Thắp một nén tâm hương  
Dâng giọt lệ tình thương! 
Công Cha và Nghĩa Mẹ 

Mãi… mãi trong Tâm con... 
 

(Vu Lan 2023) 

CÔNG CHA NGHĨA MẸ NHƯ VẦNG NON CAO 

HOÀNG THỤC UYÊN 



 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

Đạo đức con người lấy chữ HIẾU làm đầu. 
Không làm tròn điều ấy còn đâu là người. 
Vì chim muông còn biết trả nghĩa dưỡng nuôi. 
Những ai không làm được thua loài thú kia!? 

 

Hiếu thảo cao nhất trong các hạnh lành, 
Làm con nhớ phải thực hành thường xuyên. 
Phật dạy: Mẹ Cha Phật sống chớ quên. 
Đứa con HIẾU, phước tạo nên dồi dào! 
                                              

Hiếu Thảo gồm tất cả bốn phần sau: 
Cố nhớ kỹ, áp dụng sao cho rành. 
 

(1): Hiếu Tâm: phải tưởng nhớ thật chân thành, 
Công lao dưỡng dục, sinh thành mẹ cha. 
Nghĩ những ngày vất vả lúc nuôi ta. 
Nên phải thương kính mẹ cha mới là. 
 

(2): Còn Hiếu Dưỡng là chăm cha mẹ già. 
Phải lo quần áo, cửa nhà, uống ăn. 
Ốm đau, trong nhà có sẵn thuốc men, 
Qua đời, tang chế việc nên chu toàn. 
  
(3): Làm con, Hiếu Hạnh phải nhớ đáp ân: 
Song thân hãnh diện việc con cần làm: 
Nhỏ: phải siêng học; lớn: làm việc chăm, 
Lộ bày tính tốt, góp phần thành công. 
 

Chân thành, uy tín, khiêm tốn, hòa đồng. 
Giao tiếp, nhớ đừng phiền lòng một ai 
Còn cúng giỗ ông bà phải cúng chay. 
Người nghèo giúp đỡ, nhớ ngay mà làm. 
                                              

(4): Hiếu Đạo quan trọng, khắc cốt ghi tâm: 
Hướng cha mẹ đến đường lành như sau: 
Luật Nhân Quả phải tin hiểu thật sâu: 
Làm lành, lánh ác là câu răn mình. 

Trì chú, Cúng dường, Bố thí, Phóng sinh, 
Sám hối, giữ Giới, nhiệt tình Trường trai. 
Hàng tháng tới kỳ thọ Bát Quan Trai, 
Đi chùa niệm Phật suốt ngày chẳng quên. 
  
Khi Mẹ Cha mất, việc làm trước tiên, 
Cầu siêu độ, rất gấp, nên tiến hành. 
Làm lành âm đức, đọc chú Vãng sanh, 
Ăn chay, niệm Phật chí thành, thiết tha. 
 

Không chấp điếu, cũng không nhận vòng hoa. 
Xin khách niệm A Mi Đà mà thôi. 
Hồi hướng mẹ cha thoát cảnh luân hồi 
Được về Cực Lạc, cuộc đời đổi thay. 
 

Rất mong những ai nhớ kỹ điều này: 
Song thân quá vãng đừng bày rềnh rang: 
Linh đình thết đãi đồ mặn họ hàng, 
Bò, heo,… bia, rượu ngập tràn bàn ăn. 
 

Tưởng vậy, ân đền, mở mặt xóm làng!? 

Hương linh cha mẹ chịu ngàn đắng cay!!! 
Đọa vào ba đường ác, thật khổ thay! 
Nên luôn ghi nhớ cúng Chay: hàng đầu! 
                                              

Hãy nhớ: mình cung dưỡng cha mẹ sao, 
Thì con đáp lại, khác đâu mình làm! 
Phải luôn khắc sâu điều ấy trong tâm. 
Đó là NHÂN QUẢ, chẳng lầm sai đâu! 
                  
 

Kính mong tất cả những bạn đạo hữu duyên hãy 
cùng chúng tôi thực tập bài viết này nhé. Nếu có 
nhiều người cùng hưởng ứng, chúng tôi xin đem 
công đức này, hồi hướng cho tất cả pháp giới 
chúng sanh tương lai đồng sanh về Tịnh độ. 

HIẾU THẢO VỚI MẸ CHA 

ĐẦY ĐỦ CÓ BỐN PHẦN 
  

Tâm Lương Đào Mạnh Xuân 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      55 

Thôi Hiệu ở trên vách đá đã phải thốt lên rằng: 
Nhãn tiền hữu cảnh đạo bất đắc, 
眼 前 有 景 道 不 得 

Thôi Hiệu đề thi tại thượng đầu! 
催 顥 題 詩 在 上 頭   
 

Nghĩa: 
Trước cảnh đẹp này mà không thể hạ bút 
được 

Vì đã có bài thơ của Thôi Hiệu ở đây rồi!  
Có 3 truyền thuyết cho rằng đã có người từng 
thấy: 
Tiên ông Phi Văn Vi cởi Hạc hạ cánh xuống nơi 
ghềnh đá này để nghỉ. 
Tiên ông Lữ Đồng Tân trong Bát Tiên Quá Hải từ 
trời giáng hạ xuống Xà Sơn. 
Tiên ông Vương Tử An cởi Hạc Vàng từ ghền đá 
này bay lên trời! 
Và do đó mà ngôi Lầu này mang tên Hoàng Hạc 
Lâu! 
 

Nghe thi tiên Lý Bạch 李 白, khen ngợi bài thơ 
Hoàng Hạc Lâu黃 鶴 樓 của Thôi Hiệu 崔 顥. Nay ta 
thử nhìn lại từng câu. 
 

Câu đầu: 
Tích nhân dĩ thừa hoàng hạc khứ 昔 人 已 乘 黃 鶴 
去 

Ta hãy để ý đến chữ “khứ 去” = là Đi, nó còn có 
nghĩa là Bỏ (như 2 chữ Khứ-thủ   去 取 = Bỏ lấy. 
Hàm ý đi mà không trở lại. 
Thử địa không dư Hoàng Hạc lâu 此 地 空 餘 黃 鶴 
樓 

Câu 2, nên để ý chữ Dư 餘 = Còn thừa. Thi nhân 
muốn bảo cho ta rằng Chim hạc đi rồi, còn thừa 
lại ngôi Lầu Hoàng Hạc. 
Hoàng hạc nhất khứ bất phục phản 黃 鶴 一 去 不 
復 返 

Đến đây thi nhân mới cho ta hiểu rằng: một đi 
không trở lại (nhất khứ bất phục phản 一 去 不 復 
返. Ý nói Tiên-nhân và chim hạc đều không còn 
thấy nữa. 
Bạch vân thiên tải không du du  白雲天 載 空 悠 悠 

Trong câu này ta nên nhắc lại nghĩa của chữ Tải 
載 = vào thời nhà Đường thì chữ Tải = nghĩa Năm 
(năm tháng). Nhà Hạ gọi là Tuế 歳, nhà Thương 
gọi là Tự 祀, nhà Chu gọi là Niên 年, nhà Đường 

Gần như mỗi lần nhắc đến thơ Đường, phần đông 
người yêu Đường-thi đều thích và khen bài thơ 
Hoàng Hạc Lâu 黃 鶴 樓của Thôi Hiệu 催 顥: 
 

Hoàng Hạc Lâu             
Tích nhân dĩ thừa hoàng hạc khứ   

Thử địa không dư Hoàng Hạc lâu   

Hoàng hạc nhất khứ bất phục phản   

Bạch vân thiên tải không du du    

Tình xuyên lịch lịch Hán Dương thụ   

Phương thảo thê thê Anh Vũ châu   

Nhật mộ hương quan hà xứ thị?   

Yên ba giang thượng sử nhân sầu!   

(Thôi Hiệu)       

 

黃 鶴 樓 

昔 人 已 乘 黃 鶴 去 

此 地 空 餘 黃 鶴 樓 

黄鶴  一 去 不 復 返 

白 雲 千 載 空 悠 悠! 

晴 川 歷 歷 漢 陽 樹 

芳 草 萋 萋 鸚 鵡 洲 

日 暮 鄕 關 何 處 是? 

烟 波 江 上 使 人 愁? 

(催 顥) 
 

Dịch: 
Gác Hoàng Hạc 

Hạc vàng ai cưỡi đi đâu? 

Mà nay Hoàng Hạc riêng lầu còn trơ! 
Hạc vàng đi mất từ xưa  

Nghìn năm mây trắng bây giờ còn bay 

Hán Dương sông tạnh cây bày 

Bãi xa Anh Vũ xanh dày cỏ non 

Quê hương khuất bóng hoàng hôn 

Trên sông khói sóng cho buồn lòng ai? 

(Tản Đà) 
 

Hoàng Hạc Lâu là ngôi Lầu xây dựng trên ghềnh 
đá Hoàng Hạc tại huyện Vũ Xương tỉnh Hồ Bắc. 
Mặt tiền của Lầu Hoàng Hạc nhìn qua Hán Dương 
bên kia bờ sông Trường Giang. Và Bãi Anh Vũ ở 
bờ sông Trường Giang thuộc Hán Dương. Phong 
cảnh ưu mỹ. Trong thời nhà Đường (618-907), 
Lầu Hoàng Hạc là nơi quy tụ Tao-nhân Mặc-khách 
đương thời và cả sau này thi nhân đến đây đều có 
đề thơ, cảm xúc sâu sắc phong cảnh này! Thi tiên 
Lý Bạch trước cảnh đẹp hữu tình (đăng cao thiếu 
lãm 登 高 眺 覽), thi hứng bột phát muốn làm Thơ, 
nhưng hốt nhiên thấy bài thơ Hoàng Hạc Lâu của 

Chung quanh bài thơ Hoàng Hạc Lâu 

của Thôi Hiệu  

 

LAM NGUYÊN 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

nhà Ngô gọi là Tải 載! Các Cụ ta thường bảo Ngàn 
năm một thuở = Thiên tải nhất thì 千 載 一 時! Câu 
thơ này nói lên cái còn của Mây trắng, sau cái 
mất  của cánh hạc vàng! Trong nhà Phật bảo rằng 
Vô thường! 
Nhà phê bình đời Thanh là Thẩm Đức Tiềm khen 
rằng: “Ý đắc tượng tiên, thần hành ngữ ngoại 意 
得 象 先, 神 行 語 外...!” 
Lầu Hoàng Hạc, khí thế rất hào phóng. Thi sĩ Thôi 
Hiệu 催 顥ở 4 câu đầu đã giói thiệu tích xưa, 
chuyện cũ mà “ý” tạo thành 3 tầng: Người Tiên 
không còn thấy nữa. Bây giờ chỉ còn lại một tòa 
lầu, bút lực mạnh mẽ, kết cấu giai điệu! Mà cụ ta 
bảo rằng: “Nhất liên lực cầu công lệ 一 聨 力 求 工 
麗!”.  
 

Lý Bạch 李 白 (701-762), trước bài thơ Hoàng Hạc 
Lâu 黃 鶴 樓 của Thôi Hiệu 催 顥 đã không sáng tác 
được nên sau này khi đến Kim Lăng 金 陵 thuộc 
Nam Kinh 南 京đã có Thơ vịnh: 
 

Đăng Kim Lăng Phượng Hoàng Đài 
登  金  陵 鳳  凰  臺 

Phượng hoàng đài thượng phượng hoàng du 

鳳 凰 臺 上 鳳 凰 遊 

Phượng khứ đài không giang tự lưu 

鳳 去 臺 空 江 自 流 

Ngô cung hoa thảo mai u kính  
呉 宮 花 草 埋 幽 徑 

Tấn đại y quan thành cổ khâu 

晉代 衣 冠 成 古 邱 

Tam sơn bán lạc thanh thiên ngoại 
三 山 半 落 青 天 外 

Nhị thủy trung phân Bạch lộ châu 

二 水 中 分 白 鷺 洲 

Tổng vị phù vân năng tế nhật 
總 為 浮 雲 能 蔽 日 

Trường An bất kiến sử nhân sầu 

長 安 不 見 使 人 愁 ! 
(Lý Bạch) 
 

Dịch: 
 

Lên Đài Phượng Hoàng Ở Kim Lăng 

Phượng hoàng lên Phượng hoàng đài 
Phượng đi đài vắng sông dài lặng trôi 
Cung Ngô đường lấp cỏ vùi 
Y quan triều Tấn ngậm ngùi mồ hoang 

Tam sơn sừng sững hiên ngang 

Bạch châu xé nửa Nhị giang lạnh lùng 

Bốn phương mây tỏa vầng hồng 

Trường an khuất nẻo vời trông não người. 
(Cao Bá Vũ) 
 

Rồi Lý Bạch, lại du lãm Bãi Anh Vũ (Anh Vũ Châu 
鸚 鵡 洲), hạ một Thủ: 
 

Anh Vũ Châu 

鸚 鵡 洲 

Anh Vũ lai qua Ngô giang thủy 

鸚 鵡 來 過 吳 江 水 
Giang thượng Châu truyền Anh Vũ danh 

江 上 洲 傳 鸚 鵡 名 

Anh Vũ tây phi lũng sơn khứ 

鸚 鵡 西 飛 隴 山 去 

Phương Châu chi thảo hà thanh thanh ! 
芳 洲 之 草 何 青 青 

Yên khai lan diệp hương phong noãn 

烟 開 蘭 葉 香 風 暖 

Ngạn giáp đào hoa cẩm lãng sinh 

岸 夾 桃 花 錦 浪 生 

Thiên khách thử thời đồ cực mục 

遷 客 此  時 徒 極 目 

Trưòng châu cô nguyệt hướng thùy minh? 

長 洲 孤 月 向 誰 明? 

(Lý Bạch) 
   

Dịch: 
 

Bãi Anh Vũ 

Ngày xưa anh vũ đến sông Ngô 

Bãi nọ mang tên tự bấy giờ 

Anh-vũ sang tây qua núi Lũng, 
Xanh xanh cây bãi ngát hương đưa! 
Gió thơm lan tỏa chia làn khói 
Sông gấm đào nhô sát cạnh bờ 

Nay khách đọa đày trông ngóng uổng; 
Soi ai, trăng bãi cứ bơ vơ? 

(Trần Trọng San) 
 

Nhờ bài thơ Hoàng Hạc Lâu của Thôi Hiệu mà Lý 
Bạch tạo được hình ảnh lạ và hay! Nếu nhìn kỹ, ta 
khó nói “bá trọng = tức là phân cao thấp”, 
cách điệu đồng với thơ Thôi Hiệu, bút lực khó 
phân mạnh yếu. Hai từ “Lan diệp 蘭 葉 và Đào hoa 
桃 花”, đây là một kết liên tuyệt đẹp! Khác nào thơ 
Thôi Hiệu “... Phương thảo thê thê... 芳 草 萋 
萋!”  
Đúng là thiên tài gặp nhau trên văn đàn thời nhà 
Đường bên Tàu! Càng đọc càng khám phá cái hay, 
cái lạ trong Đường thi!  
 

 

Lam Nguyên  
Seattle, tháng 5-2023 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      57 

 CHƯƠNG NĂM 

 

 

Những ngày ấy, bầu trời vần 
vũ những đám mây xám xịt 
buồn bã, và cứ một ngày hơi 
tạnh thì có một ngày khác mưa 
tầm tã đổ xuống. Có khi anh cán 
bộ bảo vệ đang dẫn tôi đi nửa 
đường thì gặp cơn mưa đột ngột 
trút xuống, cả anh và tôi đều 
chịu ướt sũng. Có lần ngồi trước 
cán bộ hỏi cung, tôi run lên cầm 
cập vì mưa lạnh ướt sũng cả áo 
quần, thấm vào thịt da, chẳng 
làm sao nói năng cho rõ ràng 
mạch lạc. Một anh cán bộ khó 
chịu, nạt nộ ầm ĩ. Bực quá, tôi 
nghiêm giọng chỉnh lại: 

“Tôi lạnh thì tôi run, làm sao 
mà trách tôi được. Các anh là cái 
gì chứ? Chẳng phải các anh ăn 
lương nhân dân để phục vụ nhân 
dân như tôi sao? Tôi là nhân dân 
đây.” 

“Nhân dân? Anh vào đây rồi 
thì còn công dân với nhân dân gì 
nữa đấy nhỉ?” 

“Tội trạng tôi chưa rõ rệt, 
đang còn điều tra, tôi cũng chưa 
ra tòa, chưa bị kết án, làm sao 

nói được là tôi đã mất quyền 
công dân? Các anh có cái lệnh 
hay án tòa nào xác định tội 
trạng của tôi chưa? Mà cho dù 
tôi có mất quyền công dân trên 
hiến pháp, tôi vẫn cứ là nhân 
dân, là con người của đất nước 
này chứ, phải không? Nếu tôi 
đã không phải là công dân, 
cũng chẳng phải nhân dân, vậy 
thì tôi đâu còn lệ thuộc gì với 
đất nước xã hội này, các anh 
lấy quyền hạn gì để xử tôi hả?” 

Một anh cán bộ nghe tôi nói 
vậy thì ngồi im trố mắt ra mà 
nghe, anh khác thì run cầm cập 
như bị mắc mưa đứng dậy 
quát: 

“Anh này… anh thật quá 
đáng đó nghe, anh không có 
quyền lý sự với chúng tôi đâu. 
Tôi cùm anh kỷ luật!” 

Nói rồi anh đi vội ra ngoài, 
để tôi và anh cán bộ kia ngồi 
lại. Có lẽ anh đi qua văn phòng 
trưởng trại hay văn phòng của 
một cán bộ có thẩm quyền nào 
đó. Tôi nghe tiếng anh văng 
vẳng vọng lại, chữ được chữ 
mất. Anh cán bộ trẻ còn ngồi 
lại với tôi, nhún vai, nói: 

“Tánh anh ấy hơi nóng, anh 
hút thuốc không?” 

“Không,” tôi đáp rồi ngồi im, 
cố gắng định tâm để chống cơn 
lạnh. 

Ở đâu đó trên dãy hành 
lang, tiếng la lối của anh cán bộ 
nóng tính còn gắng gượng bật 
lên vài tiếng rồi dịu xuống dần. 
Có tiếng bàn tán nho nhỏ giống 
như lời khuyên can. Rồi có tiếng 
guốc gỗ ngoài hành lang hướng 
về chỗ tôi ngồi. Phương xuất 
hiện. 

“A, lại anh Khang nữa. 
Tưởng ai? Chuyện gì vậy anh 
Khang, ô, áo quần anh ướt hết 
rồi kìa! Như vậy bệnh chết. Để 
tôi lấy nước trà nóng, anh đi hả, 
ờ, vậy anh đi lấy giùm nhé.” 

Anh cán bộ ngồi đối diện tôi, 
ngậm điếu thuốc đứng dậy, bước 
ra ngoài để đi lấy trà. Phương 
ngồi xuống một cái ghế trống, 
nói nhỏ với tôi: 

“Anh Khang đừng giận nha, 
mấy anh này chưa có kinh 
nghiệm làm việc với tù chính 
trị…” cô thấp giọng hơn, “đang 
thực tập mà.” 

“Cái gì? Đang thực tập à?” tôi 

Cởi trói  

(tức Phương Trời Cao Rộng 4) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

cười nhạt một tiếng, nói tiếp với 
cô nữ cán bộ vốn cố ý dễ dãi với 
tôi từ những ngày đầu, “bộ mấy 
người hết chuyện làm, hết người 
để thực tập hay sao lại đem tôi 
ra mà thực tập?” 

“Ấy chết, anh Khang đừng 
nói như vậy mấy ảnh nghe được 
thì phiền lắm. Không phải thực 
tập đâu, cũng là điều tra thực 
đấy chứ, có điều… ý tôi nói là 
mấy anh này ít kinh nghiệm 
thôi. Cái vụ của anh Khang phức 
tạp lắm… sẽ còn nhiều bộ phận 
khác cao cấp hơn, đến điều tra 
nữa chứ không phải chỉ mấy anh 
khi nãy. Anh Khang còn chưa 
gặp cán bộ bên viện Kiểm sát 
của tỉnh mà, phải không? Hờ, 
vậy thì còn lâu lắm. Cho nên anh 
Khang khai thật một lần cho 
xong, khỏi dây dưa kéo dài, 
nhức đầu nhức óc lắm. À, còn 
chuyện khi nãy anh Tám nói sẽ 
cùm kỷ luật anh Khang, đó là 
nóng giận mà nói vậy thôi. 
Người hiền lành như anh Khang 
mà ai lại đem cùm kỷ luật bao 
giờ, phải không?” 

Nói rồi cô nhoẻn miệng cười 
duyên. Tôi ngó lơ chỗ khác. Anh 
cán bộ khi nãy đem vào một 
tách trà nóng, đặt trước mặt tôi. 
Phương đẩy tách trà gần về 
hướng tôi, nói: 

“Anh Khang uống trà cho ấm 
người đi rồi chốc nữa làm việc 
với anh Bảo, há.” 

Phương đứng dậy, bước ra, 
nhường chỗ cho Bảo ngồi vào 
ghế. Chờ tôi uống gần hết tách 
trà, Bảo bắt đầu làm việc trở lại. 
Cũng xào tới xào lui mấy câu hỏi 
về lực lượng Phục quốc và chỗ 
ẩn náu của ông Lương. Tôi biết 
là họ thay phiên nhau tra vấn để 
tìm chỗ sơ hở của tôi mà phanh 
phui ra thêm những chi tiết chưa 
được tôi tiết lộ. Và bởi tôi khai 
rất thành thật về những chuyện 
tôi đã làm, cũng như tôi không 
hề biết gì về chỗ ẩn náu của ông 
Lương, nên chuyện khai tới khai 
lui của tôi không mấy khó khăn: 
tôi không cần phải ghi nhớ đợt 
trước ra sao để đợt sau ăn khớp 
như những bạn tù khác. Tôi 
không cần phải cố gắng thành 
thật hay thành tâm hối cải. Tôi 
khai trước sau như một, chẳng 
thêm chẳng bớt. Có điều là khai 
mãi một sự thật cũng nhàm và 
mệt mỏi lắm. 

  

Khi tôi bắt đầu quen thuộc 
với sinh hoạt phòng giam tập thể 
rồi, dù không cố ý, bỗng dưng 
tôi lại trở thành một thứ nam 
châm cuốn hút những anh tù, từ 

anh giết người đến kẻ ăn cướp, 
từ anh nghiện xì-ke đến anh tài 
xế gây tai nạn lưu thông, từ 
những thanh niên vượt biên 
đến những ông già chống cộng, 
từ anh Nghĩa quân Phục quốc 
đến chàng cựu sĩ quan Quân 
đội Cộng hòa, thậm chí những 
anh công nhân viên hay cán bộ 
nhà nước “thối hóa”… Họ đến 
với tôi không phải để nghe rao 
giảng về giáo lý–bởi vì không 
bao giờ tôi mở miệng nói 
chuyện Phật pháp hay bất kỳ 
kinh nghiệm tu tập nào của tôi; 
họ cũng không đến với tôi vì 
thứ quyền lợi vật chất nào cả–
vì cho đến lúc này, tôi vẫn chưa 
được phép liên lạc với bên 
ngoài để có thăm nuôi. Họ chỉ 
đến với tôi để kể về chuyện đời 
của họ, và đặc biệt là kể về 
nguyên do mà họ phải vào tù. 
Kể chuyện riêng của mình cho 
một người tù khác là điều mà 
nội qui có cấm, nếu một ăng-

ten nào đi báo cáo cho quản 
giáo thì cả người kể lẫn người 
nghe đều bị kỷ luật, hoặc bị 
khiển trách. Vậy mà người ta 
cứ thích kể cho tôi nghe. Có 
nhiều người không bao giờ hé 
miệng với bất cứ ai, nhưng lại 
tìm cơ hội để bộc bạch với tôi, 
làm như thể tôi có một thứ 
thẩm quyền nào để thay đổi 
phần số hay tội trạng của họ 
vậy. Thực ra, tôi biết, chẳng 
qua người ta thích nói chuyện 
với tôi chỉ vì họ cảm thấy tôi là 
người luôn luôn chú tâm lắng 
nghe, thông cảm được nỗi đau 
khổ của họ. Họ thấy yên tâm 
và thoải mái để bộc bạch nỗi 
lòng của họ cho tôi như thể trút 
được những thùng rác dơ 
xuống lòng sông, hay cất được 
gánh nặng trên vai xuống đất. 
Có khi tôi cho họ một vài lời 
khuyên, có khi tôi không biết 
nói gì, chỉ im lặng vỗ vai họ. 
Tôi không có khả năng hoán 
chuyển vận mệnh của từng 
thân phận hay của cả định 
mệnh khốn cùng của quê 
hương, nhưng tôi nguyện là 
sông, là đất, lặng lẽ đón nhận 
và gánh chịu tất cả những oan 
khiên nghiệp chướng cuộc đời. 

Những tù nhân chính trị thì 
chẳng có gì đáng nói. Họ vào tù 
vì lý do rõ rệt là không bằng 
lòng chính sách cai trị độc tài 
của chế độ này, vì muốn mưu 
cầu một tương lai xán lạn nào 
đó cho quê hương. Khi kể lại 
những hoạt động của họ đưa 
dẫn đến chuyện vào tù, họ đã 
kể với một giọng kiêu hãnh, 

đầy hào khí. Chỉ có mấy anh tù 
hình sự, tù vượt biên, là thường 
mang bộ mặt sầu não, hay than 
thân trách phận. Còn mấy anh 
cán bộ và công nhân viên nhà 
nước mà vào tù thì biết ngay là 
họ phạm phải một trong những 
tội sau đây: tham nhũng, hối lộ, 
thâm lạm tài sản của nhà nước… 
nói cụ thể hơn thì là bán bãi vượt 
biên, nhận tiền đút lót hoặc tống 
tiền nhân dân bằng cách làm khó 
về mặt hành chánh hay khủng bố 
bằng bạo lực, làm giấy tờ giả, ăn 
cắp vật liệu của nhà nước… Cán 
bộ, đảng viên nhà nước vào tù 
không hề mang mặc cảm phạm 
tội. Họ không ngần ngại tự khoe 
mình nắm giữ chức vụ gì, có cơ 
ngơi nhà cửa vườn tược thế nào 
trong xã hội; thậm chí còn hãnh 
diện kể lại những vụ trúng áp-

phe, những “mánh mung” lừa 
đảo mà họ có cao kiến nghĩ ra để 
thu vét tiền của vào hầu bao 
không đáy… Chẳng hạn như anh 
Bính–một công an cấp tỉnh, có 
liên hệ với giám đốc công an tỉnh 
Đồng Nai trong các vụ bán bãi 
vượt biên ở Long Hải, Vũng Tàu 
v.v…  vào tù rồi mà vẫn không 
ngớt tự hào về những thành tích 
trấn lột, lường gạt khách vượt 
biên. Bính còn cho biết sếp của 
anh, ông giám đốc công an tỉnh, 
sở dĩ bị đổ bể và bị bắt chẳng 
qua vì ăn chia không đều với anh 
em mà bị tố giác. Vụ án này hình 
như tôi có nghe được lúc còn ở 
ngoài. Tin đồn (nói là đọc thấy 
trên báo Nhân Dân) rằng công an 
trực thuộc bộ Nội vụ từ Hà Nội 
vào, vây bắt ông giám đốc công 
an tỉnh Đồng Nai ngay tại tư dinh 
đồ sộ có lính canh gác, tịch thu 
cả “tấn” vàng giấu đầy trong 
vách sau lớp gạch men ngụy 
trang nơi cái phòng tắm nguy 
nga hiện đại kiểu Âu-Mỹ; ông 
giám đốc này cặp với bà vợ bé cũ 
của cựu Tổng thống Thiệu một 
thời gian, lo cho bà này đi vượt 
biên trước (rồi sẽ trốn qua sau để 
cùng chia sẻ tài lợi thu hoạch 
được), không ngờ bà này qua 
được nước ngoài, gởi thư về cám 
ơn, gởi khắp cơ quan công quyền 
để gián tiếp tố cáo ngược. Vậy là 
đổ bể. Hàng chục công an thuộc 
hạ, trong đó có Bính, cũng bị kết 
tội đồng lõa. Hầu hết các vụ vượt 
biên sử dụng các bãi biển thuộc 
tỉnh Đồng Nai, đều do ông trùm 
công an này đứng mũi chịu sào 
cho đàn em tổ chức. Vụ này còn 
kéo theo cả các ông chủ tịch Ủy 
ban nhân dân ấp, xã, huyện, tỉnh 
liên hệ. Bính không những chỉ kể 
lại tôi nghe, mà còn kể cho nhiều 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      59 

bạn tù khác trong phòng giam. 
Rõ ràng trong giọng kể của anh 
có cái vẻ tự hào hiếm có của 
một người không hề biết liêm sỉ 
là gì. Dường như anh và các 
đồng chí của anh, đều “tự 
nguyện” cho phép mình tin 
tưởng rằng hễ làm công an cán 
bộ nhà nước, thì phải có quyền 
“làm tiền” nhân dân và thụ 
hưởng tối đa những đặc quyền 
đặc lợi do tính ưu việt của chủ 
nghĩa mang đến. 

Quả là không ngoa khi nói 
rằng xã hội Việt Nam ngày nay–
xã hội được xưng tụng bằng 
những ngoa ngôn buồn cười là 
“trung tâm của nhân loại” hay 
“đỉnh cao trí tuệ loài người”–
được phản ảnh rõ ràng qua 
những tỷ lệ về số lượng, thành 
phần và tội trạng con người có 
mặt trong các nhà tù. Những 
nhân dân thực sự là nhân dân 
thì vào tù với cái tội phi lý là đã 
có mặt và đóng góp nghĩa vụ 
công dân trong chế độ cũ (hàng 
trăm ngàn sĩ quan và công viên 
chức chế độ Cộng hòa phải vào 
các trại tập trung cải tạo từ năm 
1975), không cùng chính kiến 
với chế độ mới, tích cực và trực 
tiếp “chống lại chính quyền nhân 
dân”; hoặc tiêu cực và gián tiếp 
hơn: bất hợp tác với chính thể 
mới, chấp nhận lìa bỏ quê hương 
bằng cách trốn đi bằng thuyền 
nhỏ vượt đại dương, băng rừng 
già biên giới với hai tay không 
để đối phó bao hiểm nạn. Trong 
khi đó, những người ăn lương 
hưởng lộc nhà nước, có liên hệ ít 
nhiều với đảng và nhà nước, thì 
cứ dựa vào ưu thế thắng trận và 
cầm quyền, hoặc dựa vào cái 
“chính nghĩa” vì nhân dân, vì 
đường lối chính sách của đảng, 
vì cứu cánh xây dựng xã hội chủ 
nghĩa mà tha hồ giết người, 
cướp của, hối lộ… Vậy mà hầu 
hết các mỹ từ nào có trong bách 
khoa từ điển, đều đã được triệt 
để sử dụng để tô vẽ, sơn phết 
từng lớp dày trên cái xã hội 
“vượt thường,” “siêu việt” ấy! 

Sau vụ cải cách ruộng đất 
ngoài Bắc hậu bán thập niên 
1950, đảng Cộng sản thu vét 
hầu hết tài sản của nhân dân 
vào tay, không những vậy, còn 
gây bao tang tóc chết thảm cho 
hàng triệu người với những tội 
danh cố tình gán ghép vì tư thù, 
vì ganh tị, vì muốn tăng phần 
chính nghĩa cho chính sách bạo 
ngược phi lý này. Vụ cải cách sai 
lầm ấy, mấy chục năm qua, 
đảng vẫn chưa ngỏ một lời nhận 

lỗi và xin lỗi. Tháng tư năm 
1975, đảng may mắn có cơ hội 
chiếm được trọn miền Nam, con 
mồi béo bổ mà đảng từng thèm 
thuồng, nhưng dĩ nhiên là 
không thể thu vét tài sản nhân 
dân miền Nam bằng cách tái áp 
dụng chính sách cải cách ruộng 
đất từng gây căm phẫn của hai 
mươi năm trước, bèn nảy ra 
sáng kiến “đánh tư sản mại 
bản.” Đồng thời với chiến dịch 
“bài trừ văn hóa Mỹ-ngụy” 
nhằm thiêu hủy toàn bộ sách 
báo của chế độ cũ, chiến dịch 
đánh tư sản mại bản cũng tiến 
hành, kéo dài suốt mấy năm 
cuối thập niên 1970, đẩy thêm 
hàng triệu người dân miền Nam 
Việt Nam vào đại dương thực tế 
cũng như đại dương thống khổ. 
Có vẻ như là đảng và nhà nước 
muốn nhân dân khắp nước 
nhanh chóng trở thành một 
khối vô sản thực sự để dễ bề 
thực hiện chính sách cai trị 
bằng “bánh mì”–nói theo Trung 
Hoa và Việt Nam thì phải nói là 
bằng “nồi cơm,” hoặc thích hợp 
với thực tế hơn nữa là “khoai 
mì.” Có tài sản là có tội. Có 
buôn bán là có tội. Vậy là nhà 
cửa, vườn tược, xe cộ, tiền bạc, 
máy móc… cho đến vàng và hột 
xoàn (những thứ mà nhà nước 
cho là xa xỉ không ích lợi gì cho 
đời sống nhân dân!) cũng bị 
nhà nước thâu đoạt hết. Công 
an cán bộ từng tốp vào nhà 
từng người dân, bắt khai báo, 
kiểm kê toàn bộ tài sản. Nghi 
ngờ dân cất giấu bớt thì họ đào 
nền nhà, phá rui mè hay trần 
nhà để tìm kiếm. Ngoại trừ một 
ít tiền vặt để đi chợ, tất cả đều 
nộp cho nhà nước. Thậm chí 
gạo, thức ăn, cũng không được 
cất chứa nhiều. Cất chứa là đầu 
cơ, là một hình thức của xã hội 
tư bản. Nhân dân vô sản trong 
chủ nghĩa xã hội không cần cất 
chứa tài sản, lương thực. Việc 
đó đã có nhà nước lo liệu, đảm 

trách (vì cán bộ nhà nước đã 
được huấn luyện tinh thần “chí 
công vô tư và đạo đức cách 
mạng cao” để cất giữ và quản lý 
tất cả giùm cho nhân dân và 
điều động phân phối tài sản 
chung đó sao cho công bằng 
theo giá trị lao động của từng cá 
nhân!). Vậy là, lịch sử nước nhà 
lại ghi thêm một thảm họa kinh 
hoàng đầy máu và nước mắt cho 
bao lương dân vô tội. Hàng triệu 
người bị lùa đi các vùng kinh tế 
mới, bỏ lại nhà cửa vườn tược 
cho cán bộ nhà nước thụ hưởng, 
hàng triệu người ồ ạt trốn ra 
khỏi nước trên những chiếc 
thuyền con ọp ẹp, hoặc băng 
rừng sâu vượt biên giới qua Cam
-bốt và Thái Lan. Những người 
không trốn đi được, cũng không 
muốn đi kinh tế mới (vì biết có 
đến kinh tế mới cũng đói rét và 
chết) thì chấp nhận sống lang 
thang vỉa hè, hoặc trở thành ăn 
mày, ăn trộm, ăn cướp–đảng 
viên cán bộ nhà nước cướp nhà 
cướp của nhân dân trắng trợn 
giữa ban ngày được thì còn có lý 
do nào để người dân nhỏ bé từ 
chối việc ăn trộm những thứ nhỏ 
bé của kẻ khác! Có câu truyền 
miệng với nhau rằng: “Thà ăn 
mày, ăn trộm, ăn cướp chứ 
không ăn năn.” Ăn năn gì? Ăn 
năn là đã không chịu tận lực làm 
ăn mày hay ăn trộm để kiếm 
gạo về nuôi cha mẹ già và lũ con 
thơ. Đã có thể nghĩ và nói lên 
được câu ấy thì đạo đức bấy giờ 
chỉ còn là một thứ bóng ma vô 
dụng của lịch sử. Cả nước, từ 
chính quyền đến nhân dân, đều 
sống bằng các nghề ăn xin, ăn 
trộm và ăn cướp, mà tích cực 
nhất vẫn là đảng và nhà nước: 
ăn xin các nước tư bản mà mình 
hằng to miệng đánh đuổi và coi 
như kẻ thù; ăn trộm của nhân 
dân bằng các mánh lới tham 
nhũng hối lộ, áp-phe chia chác; 
ăn cướp của nhân dân bằng thuế 
khóa, đấu tố, chiếm đoạt tài 



 

 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

sản, độc tài kinh tế và độc 
quyền tư hữu… Dân nào tủi nhục 
không muốn hạ mình làm ăn xin 
hay ăn trộm thì đành chịu chết 
đói (đã có nhiều gia đình tự sát 
tập thể, để lại nhà cửa cho nhà 
nước, chết rồi còn bị tòa án xử 
phạt vì tội “ngu”), hoặc cũng liều 
đưa chân đi kinh tế mới, đem 
sức lao động ra thi thố với núi 
rừng hoang sơ mà giành lấy 
miếng ăn. Bao nhiêu chiến dịch, 
bao nhiêu chính sách đưa ra, 
đều nhằm củng cố quyền lực và 
quyền lợi của giai cấp đảng viên 
và cán bộ nhà nước. Càng đưa 
ra nhiều chừng nào, đảng và 
nhà nước càng no đủ, mạnh mẽ 
hơn lên, và dân càng nghèo đói 
cùng kiệt thêm. Thậm chí cả 
những người từng đi theo cách 
mạng, hoặc thuộc gia đình liệt sĩ 
có đóng góp xương máu cho 
cách mạng, nhưng yếu thế quá 
hoặc không biết chen chân thì 
cũng lâm vào hoàn cảnh đói khổ 
có khi còn tệ hại hơn thường 
dân. 

Lượng là tù nhân trẻ nhất 
trong phòng giam (đâu chừng 
mười tám tuổi). Lượng đã cùng 
chào phòng chung một lần với 
tôi bằng ba câu chuyện tiếu lâm 
không tức cười vào ngày tôi mới 
nhập trại B5. Vừa nhận bản cáo 
trạng của Viện Kiểm sát gởi vào, 
Lượng đã mang đến nhờ tôi đọc 
giùm ngay. Lượng nói rằng em 
cũng biết đọc chữ chứ chẳng 
phải không, nhưng trong bản 
cáo trạng có nhiều chữ, nhiều 
câu em không hiểu. Tôi đọc qua 
một lượt. Hơi rùng mình. Lượng 
giết người bằng cuốc chĩa. Cuốc 
chĩa là loại cuốc vừa để xới cỏ, 
vừa để đào khoai củ dưới đất. 
Cuốc chĩa không phải loại cào 
cỏ. Cuốc chĩa có ba hoặc năm 
răng nhọn, mỗi răng có bề 
ngang gần hai phân, bề dày 
khoảng từ ba đến năm ly, chiều 
dài từ một tấc đến gang tay tùy 
theo loại lớn nhỏ; khoảng cách 
giữa các răng khá thưa (đâu 
chừng ba đến bốn phân) chứ 
không khít như cây cào cỏ. 
Lượng dùng cuốc chĩa năm răng, 
bổ vào đầu một người đàn ông. 
Lượng kể lại tôi nghe đầu đuôi 
câu chuyện dù rằng trong bản 
cáo trạng đã ghi lại khá rõ. 
Nhưng với giọng kể của Lượng, 
tôi mới thực sự hiểu được tâm 
tình và quan niệm sống của em. 

Gia đình Lượng quê ở huyện 
Long Đất. Ba của Lượng đi theo 
cách mạng, bỏ xác trên Trường 
Sơn. Mẹ của Lượng sống vậy 

nuôi hai con, một gái một trai, 
vừa tiếp tục đóng góp cho cách 
mạng bằng cách nuôi chứa cán 
bộ nằm vùng trong hầm nhà. 
Năm 1975, vừa hồ hởi vẫy cờ 
đón rước đoàn quân giải phóng 
xong, chỉ một thời gian ngắn 
sau đó, chẳng may mẹ của 
Lượng bệnh chết khi hai chị em 
hãy còn nhỏ xíu. Chị mười hai 
tuổi, em tám tuổi. Nhà nước 
cấp giấy chứng nhận chị em 
Lượng thuộc gia đình liệt sĩ và 
đặc trách cán bộ ủy ban nhân 
dân tại địa phương “nghiên 
cứu” giúp đỡ. Hai chữ “nghiên 
cứu” ghi trên các văn bản hành 
chánh của chế độ cộng sản là 
một thứ lệnh khá mơ hồ: nó 
hoàn toàn ủy quyền cho người 
thi hành giải quyết sự việc theo 
cảm tính và khả năng của 
người ấy–và nếu có xảy ra điều 
gì sai trái lầm lỗi, người ra lệnh 
chẳng phải chịu trách nhiệm gì, 
cứ việc đổ thừa cho người thi 
hành; trong khi đó, người thi 
hành cũng có thể vịn vào hai 
chữ “nghiên cứu” để bào chữa 
với nạn nhân của cái lệnh ấy 
rằng “chúng tôi chỉ nhận lệnh ở 
trên, nghiên cứu giải quyết.” 
Nghiên cứu là thăm dò, tìm 
hiểu, điều tra chứ có phải là 
hành vi giúp đỡ có tính cách 
quyết định đâu. Như vậy, hoàn 
cảnh của hai chị em Lượng 
được “nghiên cứu” một thời 
gian. Hai đứa bé mồ côi được 
làng xóm láng giềng bảo bọc 
một thời gian ngắn với lòng tốt 
vốn bị giới hạn theo mức kinh 
tế tệ lậu của cả nước trước bậc 
thềm của “tiến trình nhảy vọt.” 
Nửa năm sau, sau một vòng từ 
dưới đề nghị lên trên cứu xét, 
từ trên ra lệnh bên dưới nghiên 
cứu, rồi từ dưới lại đệ đơn lên 
trên xin chứng nhận, rồi từ trên 
đưa lệnh chứng nhận xuống 
dưới–từ dưới là từ cấp ấp, từ 
trên là cấp tỉnh; có nghĩa là 
phải đi bốn chặng đường xuôi 
ngược: ấp, xã, huyện, tỉnh… 
tỉnh, huyện, xã, ấp–hai chị em 
Lượng mới được nhận giấy 
chứng nhận là thuộc “gia đình 
liệt sĩ.” Nhờ cái giấy chứng 
nhận ấy, mỗi tháng hai chị em 
có được mấy trăm bạc và tiêu 
chuẩn gạo mắm để sống cầm 
hơi. Nhưng hẳn nhiên là không 
đủ. Trên thực tế, tem phiếu hay 
tiền thưởng của nhà nước cấp 
cho cũng có tính cách tượng 
trưng như là cái bằng liệt sĩ 
treo trên vách. Liên, chị của 
Lượng, bấy giờ mới được mười 

ba tuổi, phải đóng vai một người 
mẹ trẻ nuôi đứa em trai chín 
tuổi. Hai chị em bắt chước hàng 
xóm trồng khoai, trồng bắp 
trong mảnh vườn nhỏ do cha mẹ 
để lại. Những người hàng xóm 
tương đối tốt bụng bây giờ 
không nhìn ngó đến hai chị em 
Liên-Lượng nữa, vì cho rằng 
chúng thuộc gia đình liệt sĩ đã 
có nhà nước lo đầy đủ rồi. Vậy 
rồi, theo luật tự nhiên trời sinh 
voi sinh cỏ, người ta sống được 
thì hai chị em cũng lây lất sống 
được qua ngày. Cho đến các 
năm 1978-79, cả nước lâm vào 
cảnh đói rét, phần gạo khoai 
cầm hơi do nhà nước cấp dưỡng 
cho hai chị em bị giảm xuống, 
mùa màng lại bị thất thu, hai chị 
em bị thiếu ăn, buổi tối phải đi 
trộm khoai bắp của vườn rẫy 
của người khác. Ăn trộm liên tục 
từ tháng này qua tháng nọ để 
sống. Ăn trộm mãi mà chỉ bị 
nghi ngờ chứ chưa bị phát hiện, 
hai chị em cứ tiếp tục vừa tự lo 
sản xuất ban ngày, vừa đi trộm 
thêm ban đêm, quen thành thói 
tật, không chừa bỏ được. Năm 
1981, tức là cách nay bốn năm, 
vào một đêm tối mịt, hai chị em 
chia nhau, chị đào trộm khoai 
lang ở rẫy này, em nhổ trộm 
khoai mì ở rẫy khác. Liên đang 
lui hui bới đất bẻ khoai (nghĩa là 
chỉ đào bên hông vồng khoai, bẻ 
lấy củ chứ không động đến giây 
lá trên mặt đất–làm vậy, chủ 
nhân miếng vườn sẽ không phát 
giác được là đã bị trộm) thì một 
bóng người to lớn từ đâu nhảy 
bổ đến, cầm đòn gánh quất túi 
bụi vào đầu vào cổ. Liên không 
chuẩn bị trước nên chẳng làm 
sao mà chạy được, chỉ biết nằm 
lăn trên đất mà chịu đòn, rồi vì 
đau và sợ chết quá, Liên mới 
gắng la to kêu cứu: “Lượng ơi, 
Lượng… cứu chị!” Lượng từ một 
rẫy khoai mì gần đó, vội vàng 
xách cuốc chĩa nhắm hướng có 
tiếng la của chị mà chạy đến. 
Thấy ông Bảy, một người bộ đội 
phục viên trong xóm, đang 
mạnh tay phang đòn gánh một 
cách chẳng nương tay xuống 
thân người mềm nhũn của chị 
dưới đất, Lượng không còn kịp 
suy nghĩ gì nữa, vung cuốc chĩa, 
bổ vào đầu ông ấy. Ông loạng 
choạng chút rồi ngã quỵ xuống 
đất, máu phun thành vòi từ sau 
gáy và khoảng vai cổ. Lượng bỏ 
mặc ông ấy, lo dìu chị về nhà. 
Hàng xóm lúc đó mới túa ra, 
phát giác ông Bảy nằm dưới đất, 
lại phát giác hai chị em Lượng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      61 

mặt mày xanh lét với cây cuốc 
chĩa còn dính máu. Cả ông Bảy 
và Liên đều được y tá của địa 
phương lo cứu chữa băng bó 
trong khi chờ đợi người ta đi gọi 
xe cấp cứu của bệnh viện huyện. 
Liên thì bị mấy chục vết bầm tím 
từ vai đến chân. Ông Bảy bị ba 
răng nhọn của cuốc chĩa phạm 
vào sau ót, cổ và vai, hai lưỡi 
còn lại cắm vào phần lưng. Bác 
sĩ nói, may mà Lượng chỉ là một 
thiếu niên 14 tuổi, ốm tong teo, 
không đủ sức vung mạnh cây 
cuốc chĩa khá nặng ở đầu lưỡi, 
chứ không thì ông Bảy chết ngay 
lập tức, không thể cứu được như 
bây giờ. Ủy ban nhân dân và 
công an địa phương đến giải 
quyết sự vụ bằng cách giải hòa 
gia đình nạn nhân của hai bên 
mà theo họ, đều có công với 
cách mạng, đều là người nhà với 
nhau cả. Ông Bảy im lặng bỏ 
qua, nhưng bốn năm sau ông 
chết vì vết thương ở sọ não. Vợ 
ông truy tố hai chị em Lượng ra 
tòa. Tội ăn trộm được bỏ qua, 
nhưng tội giết người thì phải 
lãnh. Lượng đi tù một mình. 

Vụ án của Lượng lại gợi tôi 
nhớ đến chuyện tôi được nghe 
kể lúc còn ở vùng kinh tế mới 
Bàu Cạn. Các thanh niên xã này 
kể rằng vào năm 1978, toàn 
quốc thiếu lương thực vì mùa 
màng bị thất thu (thực ra đó là 
nói theo lối giải thích đổ thừa và 
chạy tội của nhà nước thay vì 
nói thực là do những sai lầm liên 
tục của nhà nước trong các kế 
hoạch phát triển kinh tế để 
chuẩn bị cho “bước nhảy vọt” 
đến thiên đường cộng sản); dân 
các tỉnh, từ đô thị đến thôn quê, 
đều lâm vào cảnh đói, huống gì 
dân ở các vùng kinh tế mới–là 
những nơi lưu đày khốn khổ và 
đói nghèo hạng nhì (sau nhà tù) 
trên đất nước. Dân kinh tế mới 
là những người bị bắt buộc phải 
nghèo đói một cách trắng trợn 
qua sự hăm dọa, khủng bố, hoặc 
khuyến dụ của nhà nước, bỏ lại 
nhà cửa vườn tược đã ổn định từ 
lâu của mình để nhà nước trưng 
dụng phân phát cho cán bộ đảng 
viên, chân ướt chân ráo đến định 
cư và tranh thủ sống còn trước 
cái hùng vĩ ma quái của thiên 
nhiên nơi những vùng ma thiêng 
nước độc, sơn lam chướng khí. 
Tại đây, họ được cấp một số 
lượng gạo rất khiêm nhường 
theo mỗi đầu người (trẻ em 6 kí 
lô, người lớn 12 kí lô một tháng) 
trong vòng sáu tháng để ra công 
khai phá rừng già mà lập vườn 

rẫy sản xuất. Tiêu chuẩn gạo 
như thế kể ra đã thật là quá 
ép, vì trên thực tế, một người 
lao động nặng cần phải có ít 
nhất mỗi ngày một kí gạo, vị 
chi một tháng phải có 30 kí mới 
gọi là đủ; nếu vì tiết kiệm phải 
độn thêm khoai hay sắn khô 
trong nồi cơm thì cũng phải có 
khoảng 20 kí gạo và 10 kí 
khoai khô. Vậy mà nhà nước cứ 
việc tính thẳng là 12 kí mỗi đầu 
người, ai thiếu ráng chịu! “Ráng 
chịu” với nghĩa đen là phải chịu 
nhịn đói thực sự, chứ không 
biết đào đâu ra số lượng thực 
phẩm thiếu hụt (ngoại trừ phải 
đi ăn trộm, ăn cướp; nhưng cả 
vùng kinh tế mới đều đói thiếu 
như nhau thì ai trộm của ai, ai 
cướp của ai?). Sau thời hạn sáu 
tháng tằn tiện khoai bắp trừ 
bữa để trồng tỉa hoa màu lúa 
má, dân kinh tế mới phải hoàn 
toàn tự túc, có nghĩa là sống 
bằng mảnh đất mảnh vườn của 
họ; trồng được bao nhiêu, ăn 
bấy nhiêu, thiếu thì nhịn, còn 
nếu lao động tích cực đến nỗi 
thu hoạch quá dư thì bị bắt 
đóng thuế hoặc phải bán bớt 
cho nhà nước với giá thật rẻ 
mà nhà nước qui định. Trong 
hoàn cảnh tách biệt với đô thị 
và các vùng dân cư khác, dân 
kinh tế mới Bàu Cạn không còn 
con đường nào khác hơn là phải 
nỗ lực ngày đêm vào việc sản 
xuất để tạo được một nền kinh 
tế tự túc ổn định, không phải 
nhờ cậy đến các địa phương 
khác. Vậy mà vào năm 1978, 
khi cả nước lâm vào nạn đói, 
dân kinh tế mới Bàu Cạn cũng 
không khỏi bị lây họa, nhất là 
một số gia đình mới dọn đến, 
còn nằm trong thời hạn sáu 
tháng được nhà nước cấp gạo 
tiêu chuẩn. Gạo cấp cho những 
gia đình này tự dưng bị cúp 
ngang, hỏi đến thì cán bộ đổ 
thừa cho “ở trên” không đưa 
gạo xuống thì có đâu mà phát. 
Hợp tác xã chuyên bán và đổi 
gạo lấy khoai bắp của dân kinh 
tế mới cũng đóng cửa vì không 
có gạo ngoài huyện đưa vào, 
phần khác vì sợ dân đói làm 
liều nên tránh mặt luôn. Vậy là 
đói. Người lớn nhịn ăn nhường 
cho trẻ em. Nhịn được vài ngày 
thì cả nhà nhịn. Rồi cả xóm 
nhịn. Trẻ em, người già, chết 
như rạ. Không thể ngồi im chịu 
chết, dân Bàu Cạn rủ nhau đi 
ăn trộm. Ban đầu đi vài người, 
sau thành cả tập đoàn đông 
đảo. Ban đầu đi ăn trộm vào 

ban đêm, sau trở thành ăn cướp 
vào ban ngày. Họ lên đường từ 
sáng sớm, mỗi người tay cầm 
cuốc hay rựa, tay mang bao bị, 
đi sang các xã lân cận (tức 
những xã không thuộc vùng 
kinh tế mới). Trên đường đi, 
thấy ruộng lúa sắp gặt hoặc 
đang gặt thì xúm lại cắt lúa, gặp 
rẫy khoai thì tụm lại đào khoai, 
bất kể chủ nhân ruộng vườn ấy 
là ai. Các vị chủ nhân thấy đoàn 
người đói rách liều mạng này tự 
tiện “thu hoạch” hoa mầu của 
mình cũng không dám nói năng 
chửi bới gì. Họ chỉ nói đôi lời nhỏ 
nhẹ, xin lại một ít để ăn thì may 
ra được yên thân và còn giữ lại 
lương thực cho vài ngày sau. 
Một vài vụ ấu đả, xảy ra án 
mạng chỉ vì chủ nhân các ruộng 
rẫy cố sức kháng cự để bảo vệ 
quyền lợi của mình. Sự kháng cự 
trong trường hợp này là vô ích vì 
đoàn người đói không sợ bất kỳ 
một trở lực nào, ngay cả chính 
quyền địa phương gồm công an, 
du kích, cán bộ các cấp. Ruộng 
vườn của cán bộ nhà nước cũng 
bị xâm phạm công khai mà 
không ai dám lên tiếng, chỉ vờ 
làm lơ hoặc đóng cửa cài then, 
trốn trong nhà. Họ kiếm lương 
thực bằng cách đó trong vòng 
mấy tháng, mỗi ngày xách bị 
cầm cuốc, kêu réo nhau tập họp 
thành đoàn mà đi. Càng lúc 
càng phải đi xa hơn, nhưng họ 
không nệ hà gì: họ phải giải 
quyết cái đói của họ và của bầy 
con nheo nhóc ở nhà. Họ nói lúc 
ấy họ sẵn sàng giết người, nhất 
là những cán bộ nhà nước giàu 
có nếu những cán bộ này cản 
trở việc ăn cướp hoặc có ý bắt 
bớ họ. Họ tin tưởng rằng họ 
hành động như vậy là đúng, 
chẳng có gì sai trái. Quá đói và 
sẽ đói đến chết. Đó là lý do 
chính đáng để ăn cướp, giết 
người. Xin thì không ai cho. 
Trộm vặt thì bị bắt và bị đánh 
đập, bắt giam. Đành ăn cướp 
tập thể. Họ làm vậy và kể lại tôi 
nghe một cách tự nhiên, không 
xấu hổ. Tôi từng khuyên họ 
đừng trộm cắp, nhưng cũng chỉ 
biết cười trừ với lý do trộm cướp 
của họ. Quả là trong trường hợp 
này, người ta bảo “chân lý nằm 
trong bao tử” không phải là quá 
đáng. 

Nghiệm câu chuyện của 
Lượng và câu chuyện đói của 
dân kinh tế mới Bàu Cạn, tôi 
vừa lạnh mình nghĩ đến sự tàn 
bạo của con người, vừa thương 
cảm cho những nạn nhân của 



 

 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

 RẰM THÁNG BẢY DÂNG HƯƠNG 

 

Lên chùa lễ Phật tụng kinh 

Tịnh tâm nghĩ tưởng nghĩa tình mẹ cha 

Nhớ ơn đức của ông bà  
Mình người con Phật thiết tha niệm lành 

 

Ơn thầy hôm sớm tu hành 

Hoằng truyền giáo hóa chúng sanh đường về 

Giục người ra khỏi cơn mê 

Sắc, tài, danh, lợi bộn bề bủa vây 

 

Ơn Phật bát ngát trời mây 

Mở ra đường đạo đủ đầy pháp môn 

Người thành thị, kẻ sơn thôn 

Lợi căn, ám độn, thần hôn rõ ràng 

 

Ơn cộng sinh rất bộn bàng 

Cùng là quốc độ cưu mang chúng mình 

Vô tình liên đới hữu tình 

Cũng trong một niệm vô hình thế thôi 
 

Vu Lan hiếu hội bồi hồi 
Pháp hành, pháp học trau dồi chẳng quên 

Tứ ân thâm trọng mông mênh 

Làm người nhớ lấy báo đền tận tâm 

 

Dòng đời cứ mãi thăng trầm 

Dòng thời gian với tháng năm vô thường 

Ngày rằm tháng Bảy dâng hương  
Đê đầu đảnh lễ mười phương Phật đà. 

 

 

THANH NGUYỄN 

một xã hội đói nghèo cả thực phẩm 
lẫn đạo đức lương tri. Một khi giá trị 
lao động và vật chất được đề cao 
như là nền tảng của cuộc sống và 
tiến bộ xã hội thì hệ quả tất nhiên 
là mọi giá trị đạo đức tinh thần bị 
xếp vào hàng thứ yếu nếu không 
nói là không cần thiết. Xã hội từ đó 
như một người bệnh phung, mất 
dần từng phần thân thể trước khi bị 
hủy hoại hoàn toàn. Tôi đã không 
thể trách người dân Bàu Cạn, thì 
cũng không thể trách ông Bảy, 
không thể trách chị em Lượng. Họ 
đều là nạn nhân của một cơn bệnh, 
một hệ thống hay một quan niệm 
sống của xã hội hiện tại. Tâm tình 
người dân quê nước tôi xưa nay đâu 
có tiếp xử với nhau tàn bạo và thiếu 
tình cảm như vậy. Nhưng điều đáng 
e ngại nhất vẫn là con người trong 
xã hội ấy, như đã nói ở trước, không 
hề mang chút mặc cảm phạm tội 
nào sau khi đã gây tội ác. Cách 
người dân Bàu Cạn, nhất là cách mà 
Lượng kể chuyện tôi nghe chẳng 
khác gì Bính công an: không hề 
nghĩ rằng mình đã làm một điều gì 
tội lỗi, và không hề đếm xỉa gì đến 
tâm tình và hoàn cảnh của nạn 
nhân phía kia. Lượng nói: 

“Tại vì ông Bảy là bộ đội phục 
viên, cũng gia đình cách mạng, chứ 
không thôi đâu làm gì được em. Em 
gia đình liệt sĩ mà!” 

Rõ ràng là trong sự đói khổ, 
khốn cùng, Lượng hay Bính công an 
đều còn bám vào niềm tự hào mình 
là “dân cách mạng” để ngước mặt 
mà sống. Và dân cách mạng thì có 
quyền thụ hưởng các ưu tiên về địa 
vị và lợi dưỡng của xã hội, có quyền 
gây tội ác, có quyền nhoi người lên 
đạp đầu đám dân hèn đói rét bất 
lực mà sống còn. “Sống chết mặc 
bây,” là quan niệm sống thật đơn 
giản của cái gọi là “hiện thực xã hội 
chủ nghĩa.” 

 

Tôi ngao ngán buồn bã rút về 
góc phòng, ngồi im một lúc. Đất 
nước tôi đang lún dần vào một cái 
vực lầy tưởng chừng không lối 
thoát. Tôi từng chấp nhận hoàn 
cảnh tù đày để làm một cuộc cách 
mạng tự tâm, nhưng tự dưng bây 
giờ, tôi lại thấy nôn nả bồn chồn, 
muốn vượt thoát khỏi trại giam này, 
xông ra ngoài tiếp tục con đường 
cứu nguy cho dân tộc. Không thể bó 
tay ngồi im như vậy được. Tôi phải 
được tự do! Tôi phải ra khỏi nhà tù 
này! 

 

 

(còn tiếp) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023      63 

Ðộng mối từ tâm 

   Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 

Ðây là một dãy núi rừng phía bắc kinh thành 
ở khoảng giữa hai ngọn núi cao, núi sà thấp xuống 
như một lòng chảo. Thung lũng này là đường 
thường bay qua của loài chim nhạn di cư. 

Những ngày đông giá lạnh đang sắp trở 
về. Chim nhạn vượt qua thung lũng của dãy núi 
cao, từ Bắc bay về Nam, từng đàn từng đàn cất 
tiếng kêu vang trời như rủ rê, như hò hẹn. Bầy 
chim vô tình không để ý rằng đã có một người đó 
biết được sinh hoạt thường kỳ trên của chúng. 
Người đó là tên bẫy chim của nhà Vua, một ông 
Vua rất ưa ăn thịt chim nhạn. 

Tên bẫy chim đã chuẩn bị một kế hoạch qui 
mô. Hắn sắp sẵn cung tên, mang theo một con 
chim mồi tuyệt khôn. Và tất cả hy vọng của hắn 
đặt hết vào một chiếc lưới vừa rộng, vừa dài mà 
nó sẽ giăng ngang thung lũng trên con đường 
thường bay qua của bầy chim nhạn. Lần nầy, 
không những một vài con sẽ sa lưới mà có thể hắn 
sẽ bẫy trọn cả một đàn. 

Một buổi sáng kia, tên bẫy chim thức dậy thật 
sớm. Hắn nghe có tiếng chim nhạn ríu rít gọi 
đàn. Như có cái gì báo trước một điềm lạ, hắn vuốt 
ve con chim mồi rồi giả tiếng chim khẽ kêu lên vài 
tiếng. 

Khác ngày thường, sáng nay chim mồi buồn 
bã, ủ rũ, vẫn không đáp lại hắn. Giữa lúc đó, thì 
trên không trung có tiếng vỗ cánh rồi một đàn 
chim nhạn xếp hàng thứ tự, bay về phương Nam. 
Chim đầu đàn, lông trắng như tuyết, duỗi thẳng 
đôi chân ra sau, lướt tới nhẹ nhàng như tên bắn. 

Bỗng chim đầu đàn, buông lên vài tiếng đau 
thương làm cả đàn kinh hoảng. Rồi chim lộn lại 
mấy vòng và bay sà thấp xuống. Chim vừa thấy 
dưới thung lũng một con chim nhạn, lông cánh phờ 
phạc, đôi chân bị trói vào nhau và đôi mắt u buồn. 
Chim đầu đàn sà thấp hơn nữa. Chim muốn cứu 
lấy bạn mình. Và có ngờ đâu, trong khi đôi mắt chỉ 
để ý đến con chim mồi đau thương, chim nhạn đầu 
đàn sa vào lưới của tên đánh bẫy, đầu chim lọt 
trọn vào một mắt lưới, đôi cánh cũng bị kẹt vào 
trong những dây tơ. Càng muốn vươn tới, chim 
càng bị quấn thêm chặt vào, càng muốn thối lui thì 
các đường lông bị đẩy ngược xừng lên không tài 
nào gỡ ra được. 

Bầy nhạn trên không quần lại, buông lên 
những tiếng kêu đau xót trong lúc tên bẫy chim, từ 
trong khóm cây, mừng rỡ chạy ra. Hắn đang tóm 
lưới lại. Hắn thật hài lòng về các cách đánh bẫy 
mới lạ của hắn và trong trí hắn tưởng tượng đến 
một lồng nhốt đầy chim nhạn để dâng lên cho Vua 
hắn. 

Hắn đang gom thâu gần hết lưới rồi. Chim 
nhạn đầu đàn sắp phải nằm gọn trong tay hắn, bị 
nhốt vào trong lồng để rồi ngày hôm sau biến 
thành thức ăn thích thú của Hoàng Thượng. Trong 
lúc đó, thì trên không trung, một con nhạn vụt sà 
thấp xuống, bay quanh chim đầu đàn, kêu lên 

những tiếng dài não nuột như là những tiếng khóc 
than. Người bẫy chim giơ tay xua đuổi mà chim 
vẫn không chịu bay đi. Giận dữ, hắn nói: 

“Tao mà có sẵn cung tên đây thì tao cho mầy 
một phát để mầy cùng chết theo bạn mầy.” Lời 
nói hung bạo, những tia lửa căm tức, vẫn không 
làm cho chim nhạn kia sờn lòng. Chim cứ quần đi, 
quần lại bên chim đầu đàn, có lúc như muốn đâm 
sầm vào trong lưới và hai ba lần suýt bị người bẫy 
chim nắm được. 

Chửi rủa đã chán, tên bẫy chim lụi cụi lần hết 
tay lưới. Tay hắn đã nắm được chim đầu đàn và 
lần gỡ chim ra. Phải như mọi lần, nó chỉ làm trong 
nháy mắt là xong để rồi giăng lưới lại, chờ bắt 
thêm con chim khác, nhưng lần này hắn không 
thể nhanh tay được. Hắn thấy bộ lông trắng nõn 
của chim đầu đàn như có cái gì quý giá vô song, 
nên nó giữ gìn cẩn thận từng tí. Ðôi mắt chim 
không lộ vẻ gì sợ hãi mà trái lại vẫn nhìn thẳng 
như an nhiên tự tại. 

Tên bẫy chim cầm chim đầu đàn trong tay, 
ngồi xuống một phiến đá, bên cạnh lồng. Hắn để 
ý rằng từ nãy đến giờ, chim nhạn kia vẫn theo sát 
nó, quấn quít một bên chim đầu đàn, tiếng kêu 
khan trông rất thảm thương. Bỗng nhiên tên bẫy 
chim tự nghĩ: “Con chim nhạn đầu đàn đẹp đẽ, 
khí thế oai nghiêm này mới đáng quý làm sao. 
Nếu đem chim nhổ trụi lông đi, chọc tiết để dọn 
cỗ cho nhà Vua mua lấy cái thú vị ở đầu lưỡi, chất 
đầy một cái dạ dầy thì thật là quá uổng phí. Hay 
ta phải trả chim lại cho trời đất!” 

Nhưng liền sau đó, hắn nhớ lại nét mặt giận 
dữ của Vua, trong những bữa ăn thiếu thịt chim 
nhạn, những lần hắn bị quở mắng và đe dọa bị 
bãi chức. Không thể được! Hắn còn phải nghĩ đến 
vợ con, gia đình hắn đang sống nhờ bổng lộc của 
hoàng thượng. Tên bẫy chim mở nắp lồng và nhốt 
chim nhạn đầu đàn vào. Nhưng nó lại thấy chim 
ngạn kia sà ngay xuống bên lồng, hai chân bám 
vào hai vành tre. Chim nhạn mắt vẫn không rời 
chim nhạn đầu đàn, mồm cất tiếng kêu thê thảm, 
máu miệng trào ra, chảy thành hai vạch đỏ trên 
đám đông trắng dưới cổ chim. 

Tên bẫy chim ngừng tay lại, ngẫm nghĩ rằng: 
“Loài chim muông còn biết thương nhau đến đỗi 
quên thân mạng như thế nầy, ta há nhẫn tâm giết 
hại chúng hay sao?” 

Vừa lúc đó thì chim nhạn đậu ngoài lồng 
buông tiếng kêu than và se sẽ đập cánh để khỏi 
ngã ngất xuống đất. Tên bẫy chim lòng đã quyết. 
Hắn đứng dậy mở tay vừa thả chim ra. Chim đầu 
đàn bay thẳng lên cao cùng với chim nhạn kia, cất 
tiếng vui mừng như để cảm ơn rồi nhập vào đàn. 
Cả đàn chim quấn quít lấy nhau, vỗ cánh tưng 
bừng rồi xếp đặt lại đội ngũ, lướt nhanh về 
phương Nam như một đám mây trắng nõn trên 
vùng trời xanh. 

Khi thả chim xong người bẫy chim chợt thấy 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 142, THÁNG 09.2023 

mình đứng trước cảnh tình khó xử. Hắn sẽ nói thế 
nào để nhà Vua khỏi quở trách khi hắn trở về với 
hai bàn tay không? Nếu như nhà Vua cho hắn là 
một kẻ bất tài rồi nổi giận mà bãi chức thì gia 
đình, vợ con hắn sẽ ra sao? Suy tính hồi lâu, hắn 
chỉ thấy còn cách là trình bày hết sự thật và trông 
mong nhà Vua sẽ thương tình mà tha tội cho hắn. 

Hắn lủi thủi trở về, lòng nặng một nỗi lo 
âu. May mắn cho hắn, hắn gặp đức Vua trong khi 
Ngài đang dạo chơi ngoài vườn. Vua cho gọi hắn 
đến, muốn xem những chim nhạn mà hắn vừa bẫy 
được. Lâu nay, Ngài chỉ thấy những con chim nhạn 
quay vàng trên đĩa bàn ăn mà thôi. Nhà Vua nhìn 
con chim nhạn lông trắng tuyết đầu cúi gục buồn 
thảm, trong chiếc lồng tre nhỏ và hỏi tên bẫy 
chim: 

“Chim nhạn kia có bộ lông trắng đẹp như thế, 
sao trông buồn thảm vậy!” 

Hắn quỳ xuống tâu: 
“Tâu Bệ hạ, đây là con chim nhạn mồi. Lông 

chim nhạn đều màu trắng như tuyết. Thần đã 
dùng nó để nhử các chim nhạn khác bay sà vào 
lưới để bắt chúng dâng thịt cho Bệ hạ.” 

Nhà Vua nhìn đăm đăm vào bộ lông chim 
nhạn, vào đôi mắt u buồn của nó. Một lát, Ngài 
quay sang tên bẫy chim. 

“Ta khá khen cách bẫy chim khá sâu hiểm 
của ngươi. Lấy chim nhạn để giết chim nhạn. Vậy 
thì ngươi đã sắp sẵn để sẽ dâng cho ta một bữa ăn 
tuyệt vời!” 

Tên bẫy chim cúi đầu sát đất và run run hắn 
cất tiếng thưa: 

“Tâu Bệ hạ! Hôm nay Thần bẫy được con 
chim nhạn đầu đàn, lẽ ra phải dâng lên cho Bệ hạ. 
Nhưng vì con chim nhạn khác đã không sợ chết, 
lăn xả vào chim đầu đàn mà kêu than thảm thiết 
đến nỗi trào máu miệng ra, suýt chết ngất đi. 
Nghe những tiếng kêu đẫm máu, nhìn thấy cảnh 
tượng đau thương ấy, thần đã mủi lòng nên đã thả 
chim ra. Thật là thần đắc tội với Bệ hạ. Cúi xin Bệ 
hạ rộng lòng tha thứ.” 

Nhà Vua truyền đỡ tên bẫy chim dậy. Vừa 
đứng lên, hắn phân vân lo lắng không biết nhà 
Vua sẽ xử trí với hắn như thế nào, bỗng hắn nghe 
nhà Vua phán: 

“Ngươi đã tự tiện giải quyết, như thế là phạm 
tội khi quân. Tuy nhiên ngươi đã dám trình bày lại 
sự việc trước mặt ta, nên ta cũng vui lòng tha 
thứ.” 

Và trong khi tên bẫy chim lạy tạ lui ra, Nhà 
Vua nghĩ rằng: 

“Loài chim thú mà còn biết thương yêu nhau 
đến quên mạng sống như vậy! Ðến cả tên bẫy 
chim mà còn xúc động để thả chúng ra. Lẽ nào, ta 
là một vị Vua lại không biết trải lòng thương yêu 
rộng rãi hơn ư!” 

Nghĩ rồi, nhà Vua liền phát từ tâm và quay 
sang các cận thần, phán: 

“Các khanh! Các khanh có nghe thấy không? 
Chim nhạn mà biết thương yêu nhau đến quên cả 
thân mạng, đó là một bài học cho chúng ta 
vậy. Riêng ta, ta muốn từ đây không sát hại đến 
chim nhạn. Ta thề sẽ không ăn thịt chim nhạn 
nữa.” 

Rồi quay phía tên bẫy chim, nhà Vua nói: 
“Ta khá khen cho ngươi đã thả chim nhạn 

đầu đàn. Và ta còn dặn ngươi điều này nữa, hãy 
từ bỏ phương pháp hiểm độc: Dùng chim nhạn để 
sát hại chim nhạn. Nghĩa là ngươi hãy mở cửa 
lồng, thả cho chim nhạn mồi trở lại tự do. Trở về 
với đất trời cao rộng.” 

Tên bẫy chim làm theo ý Vua. Mọi người cảm 
thấy lòng thanh thản trong khi chim nhạn cất 
cánh bay vút lên tận mây xanh tiếng kêu vui 
mừng đưa theo gió ngàn lồng lộng. 

 

Chim nhạn đầu đàn trong câu chuyện trên là 
tiền thân của Ðức Phật Thích Ca. Con chim nhạn 
đã liều chết để cứu chim đầu đàn đến nỗi đã làm 
lay chuyển cả lòng hung bạo của tên bẫy chim, 
phát động từ tâm của nhà Vua trên đây, chim 
nhạn ấy là tiền thân của Ngài A Nan, người đệ tử 
gần gũi và tin yêu nhất của Phật. 

 

Dương Trường Giang 

“Bạn bè mấy kẻ đá vàng, hòng khi mưa nắng 
lỡ làng cậy nhau.  

Khi vui thì vỗ tay vào, đến khi hoạn nạn thì 
nào thấy ai.” 


