


 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 138, tháng 05 năm 2023, do Tổng Hội Cư Sĩ PGVN 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ 
ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý hội và chư phật-tử 
được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   Internet Image 

 

LIÊN LẠC: 

• Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

• Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

• Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

hoặc Zelle số phone: 714.266.4171 

(Memo ghi “Ủng hộ CP” -  
xin gọi hoặc nhắn tin trước khi zelle)  

* 

 

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thường trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước mong 
pháp mầu của Phật sẽ được lưu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 

 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  138 

THÁNG 05.2023 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

• THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

• TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 3 

• BA THÁNG XUÂN QUÝ MÃO 
(thơ ĐNT Tín Nghĩa), trang 6 

• NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA TƯ 
TƯỞNG DUY THỨC, t.t. (HT. 
Thích Thắng Hoan), trang 7 

• TIẾP XÚC VÀ CÚNG DƯỜNG 
PHẬT ĐẢN (HT. Thích Thái Hòa), 
trang 10 

• KÍNH MỪNG PHẬT ĐẢN (thơ 
Minh Đạo), trang 12 

• HOA NGHIÊM PHÁP GIỚI 
QUÁN, t.t. (Tuệ Sỹ), trang 13 

• PHẬT HẠNH, DIỆU DỤNG… 
(thơ Chúc Hiền), trang 18 

• Ý NGHĨA ĐẢN SANH VỀ NIỆM 
THIỆN (Thích Phước Mỹ), tr. 19 

• THÔNG BÁO SỐ 2, CHƯƠNG 
TRÌNH ĐẠI LỄ PHẬT ĐẢN LẦN 
THỨ 2647 (GHPGVNTN Hoa Kỳ), 
trang 23 

• THÔNG BÁO SỐ 2, AN CƯ KIẾT 
HẠ VÀ ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN 
PL. 2567 (GHPGVNTNHK), tr. 24 

• CÓ THỨ TÀI SẢN KHÔNG BAO 
GIỜ MẤT (TN. Hằng Như), tr. 25 

• NGÀY TRỞ VỀ (thơ Hồ Thanh 
Nhã) trang 27 

• TÂM THƯ V/V ẤN HÀNH ĐẠI 
TẠNG KINH VIỆT NAM (HT 
Thích Nguyên Siêu), trang 28 

• HƯƠNG THƠM CỦA GIỚI (Phật 
Pháp Thứ Năm – GĐPTVN), tr. 30 

• CUỘC HÀNH TRÌNH DÀI CỦA 
ĐỨC PHẬT TỚI CHÂU ÂU VÀ 
CHÂU PHI (Huỳnh Kim Quang), 
trang 31 

• SEN NỞ DƯỚI CHÂN NGƯỜI 
(thơ Nguyễn An Bình), trang 34 

• THÔNG BÁO SỐ 2 - Khóa Tu 
Học Phật Pháp Bắc Mỹ lần thứ 
10 (HT Thích Tuệ Uy), trang 37 

• PHẬT LỊCH VÀ PHẬT ĐẢN 
(Trần Việt Long), trang 39 

• TỨ CÚ LỤC BÁT “TRANG 
SỬ” (thơ Vĩnh Hữu), trang 41 

• ĐỨC PHẬT RA ĐỜI NHƯ MẶT 
TRỜI CHÓI SÁNG (Nguyên 
Giác), trang 42 

• KHỎI BÀN GẦN XA (thơ Diệu 
Viên), trang 44 

• THE STORY OF A BHIKKHU 
WHO KILLED A SWAN (Daw 
Tin), trang 45 

• NGỌC BÁU TRONG ÁO (thơ TM 
Ngô Tằng Giao), trang 46 

• CỨU NGƯỜI BỊ GIẶC CƯỚP 
(Truyện cổ Phật giáo), tr. 47 

• MƯỚP XÀO (Hàn Giang), tr. 48 

• TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven 
N), trang 49 

• VÒNG QUAY VŨ TRỤ (thơ Quy 
Hồng), trang 50 

• PHÒNG NGỪA SÂU RĂNG (Bs. 
Nguyễn Ý Đức), trang 51 

• PHẬT TÁNH TRONG “PHẬT SẼ 
THÀNH” (Hạnh Chi), tr. 53 

• BẢN HOÀI NHƯ LAI (thơ Đồng 
Thiện), trang 54 

• SẮC HƯƠNG ƯU-ĐÀM (Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 55 

• ĐƯỜNG THẾ NHÂN MUÔN 
THUỞ (thơ Thanh Nguyễn), 
trang 56 

• ĂN CHAY CÓ LỢI LẮM… (TL 
Đào Mạnh Xuân), trang 57 

• TRẦN GIAN LÀ BỂ KHỔ HAY 
VUI? (thơ Hoàng Thục Uyên), 
trang 58 

• CẢM NIỆM VỀ BA (Anh em họ 
Lê), trang 60 

• CỞI TRÓI tập 1 – chương 3, 
t.t. (truyện dài Vĩnh Hảo), tr. 61 

• TỰ TÁNH (thơ TT Lê Đình Cát), 
trang 65 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Thö  Toøa  Soaïn 

ĐỨC PHẬT DUYÊN SINH 

Những gì được sinh ra trên thế gian này 
đều do sự kết hợp của nhân duyên, nói gọn là 
duyên sinh. 

Trong vận hành của nhân-duyên, cái gì sờ 
được, thấy được, nghĩ đến được, cảm giác 
được, đặt tên được, đều là do nhân duyên mà 
sanh khởi, không thể nào là một cá thể độc lập. 
Hư không không sờ không thấy được, nhưng có 
thể nghĩ và đặt tên để phân biệt với cái không 
phải là nó, nên hư không cũng do duyên sinh, 
không thể tự hiện hữu một cách độc lập. Hư 
không không hiện hữu nếu chủ thể nhận thức 
về nó không hiện hữu, không sinh khởi. Hư 
không cũng không thể hiện hữu nếu vạn vật 
hữu hình và tâm thức trừu tượng, không hiện 
hữu. Nếu không nhờ hư không thì không thể 
nhận biết sự vật, và cũng nhờ sự vật mà biết có 
hư không chung quanh. Suy ra, một sự thể có 
mặt đối với chúng ta tất phải được nhận thức, 
đặt tên để phân biệt với một hay nhiều sự thể 
khác cả trong thời gian quá khứ, hiện tại và vị 
lai; thế nên, mọi sự mọi vật đều hiện hữu trong 
tương quan tương sinh, không có gì tự sinh, 
không có gì tự hiện hữu mà không nhờ sự hiện 
hữu đồng thời của những cái không phải là nó. 
Tất cả mọi sự mọi vật đều có liên hệ mật thiết 
với nhau để sinh, diệt. “Cái này hiện hữu thì cái 
kia hiện hữu; cái này không hiện hữu thì cái kia 
không hiện hữu. Cái này sinh thành thì cái kia 
sinh thành; cái này hủy diệt thì cái kia hủy 
diệt” (1).  

Sự xuất hiện của đức Phật trên thế gian 
cũng không ngoài duyên sinh. Nhưng duyên 
sinh, nói theo Bát-bất (2) là bất sinh, nên cũng 
bất diệt. Cái gì được sinh ra từ những điều kiện 
nhân duyên, cái đó không có tự tánh, không 
thực hiện hữu, không thực sinh ra. Có nghĩa 
rằng sự sinh không có thật, vì vậy sự diệt cũng 
không có thật. Sinh-tử chỉ là ảo tưởng, ảo 
mộng, ảo giác. 

Một cách nói khác của bất sinh - bất diệt là 
vô lai - vô khứ khi mô tả sự hiện hữu và tịch 
diệt của đức Phật: “Như Lai ấy, không từ đâu 
đến, cũng chẳng đi đâu – nên gọi là Như 
Lai.” (3) 

Dù vậy, trên mặt hiện tượng, trên bình diện 
tục đế, người ta thấy đức Phật có sinh có diệt. 
Đại sư Long Thọ cũng “thấy” Phật hiện hữu nên 
đã cất lời ca tụng và đảnh lễ ngay từ bài kệ mở 
đầu của Trung Luận (4):  

“Nói được [lý] nhân duyên ấy 

Khéo trừ các thứ hý luận 

Con cúi đầu lễ Phật 
[Đã nói lý nhân duyên]  
Đệ nhất trong các thuyết.” (5) 

Đại sư Long Thọ đã thấy Đức Phật sinh-diệt như 

thế nào? Hãy nghe Đại sư Trí Quang: “Phật không 
nhập diệt. Cái nhân bồ-tát hạnh của Phật làm cho 
sự sống lâu của Phật đã không bao giờ hết. Phật 
ở bên ta. Ta không thấy Phật chỉ vì ta thấy là 
thấy sống-chết mà Phật thì phi sinh-diệt. Nhưng 
mù nên không thấy mặt trời mà vẫn sống nhờ 
ánh sáng của nó. Ta không thấy Phật nhưng ơn 
hóa độ của Phật không rời bỏ ta, ta vẫn luôn luôn 
được hưởng.” (6) 

Thấy (kiến) pháp thân Phật (7) thì mới thực 
sự thấy được một đức Phật bất sinh bất diệt. 

  

Và dù thế nào, trong lịch sử nhân loại, hơn 
hai nghìn năm trăm năm trước, đã có một đức 
Phật sinh ra trong cõi đời ô trược, vượt lên từ cõi 
ấy như hoa sen vươn khỏi bùn lầy, trải bao khổ 
nhọc tìm cầu chân lý; và cuối cùng, sau 49 ngày 
đêm thiền định, vừa khi Sao Mai mọc, đã chứng 
được tuệ giác vô thượng. 

Xin cung kính đảnh lễ đức Như Lai, bậc toàn 
thiện toàn giác, đã tùy duyên ứng hiện để dẫn 
đạo chúng sinh, vượt thoát vũng lầy thống khổ 
của trần gian như sen xanh, sen trắng, sen đỏ, 
sen vàng… (8) theo thời gian, trước sau gì cũng 
sẽ ra khỏi mặt nước để tỏa ngát hương thơm trên 
mặt hồ. 

_______________ 

  

1) "Nhược thử hữu tắc bỉ hữu, nhược thử vô tắc bỉ 
vô, nhược thử sinh tắc bỉ sinh, nhược thử diệt 
tắc bỉ diệt…" (Kinh Trường A Hàm). 

2) Bát-bất Trung Đạo là 8 nguyên lý phủ định của 
Luận sư Long Thọ (150 – 250, thế kỷ 1-2) nhằm 
phê bình và phá hủy mọi kiến chấp, thiên chấp 
của ngoại đạo và một vài bộ phái Phật giáo 
đương thời, gồm: Bất sinh, bất diệt; bất thường, 
bất đoạn; bất nhất, bất dị; bất lai, bất xuất.  

3) “Như Lai giả, vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ, cố 
danh Như Lai” (Kinh Kim Cang, Uy nghi Tịch 
tĩnh, đoạn 29) 

4) Bộ luận lập thuyết của Bồ-tát Long Thọ, làm nền 
tảng cho Trung quán tông tại Ấn độ vào thế kỷ 
thứ 1 & 2, và Tam Luận Tông tại Trung Hoa từ 
thế kỷ thứ 5 mà ngài Cưu-ma-la-thập được xem 
như là khai tổ. 

5) Trung Luận, Phẩm thứ nhất, Phá nhân duyên, kệ 
thứ 2: “Năng thuyết thị nhân duyên / Thiện diệt 
chư hý luận / Ngã khể thủ lễ Phật / Chư thuyết 
trung đệ nhất.” 

6) Kinh Pháp Hoa, HT. Thích Trí Quang dịch - trích 
Lược dẫn, Lược nói chủ ý, trang 5. 

7) “Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã, thị 
nhân hành tà đạo, bất năng kiến Như Lai” - Kẻ 
nào nhìn Như lai qua sắc tướng, âm thanh, kẻ ấy 
đang lạc vào đường tà, không thể thấy được Như 
Lai (Kinh Kim Cang) 

8) Mượn hình ảnh từ một đoạn trong kinh Thánh 
Cầu (Ariyapariyesanà Sutta – Trung Bộ). 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

Sư Meishin Hayashi, quản tự 
chính của Chùa Zenkoji, nói 

chuyện với các phóng viên tại 
nơi tôn trí tượng của Hòa thượng 
Pindola trong chùa ở thành phố 

Nagano vào 5-4-2023  
Photo:Hideyo Suzuki 

 

ẤN ĐỘ: Dự án Chư ni Tây 
Tạng thông báo hoàn thành 
việc nâng cấp sân trong tại 

Ni viện Dolma Ling  
Dự án Chư ni Tây Tạng (TNP) 

- một tổ chức từ thiện đã đăng 
ký tại Hoa Kỳ có trụ sở tại 
Seattle và Quận Kangra của 
bang Himachal Pradesh, Ấn Độ - 
công bố rằng đã hoàn thành một 
sáng kiến đầy tham vọng nhằm 
mở rộng và cải thiện sân tranh 
luận cho các nữ tu sĩ Phật giáo 
của Ni viện và Học viện Biện 
chứng Phật giáo Dolma Ling. 

Theo một báo cáo từ TNP, sân 
trong được mở rộng nói trên 
cung cấp thêm 60% diện tích 
được che phủ - thêm 232 mét 
vuông - cung cấp bóng râm và 
chỗ trú ẩn cho các ni cô trong 
thời gian họ thực hành tranh 
luận hàng ngày trong tu viện. 

Công việc cải tạo sân trong 
này bắt đầu vào tháng 1-2022, 
với việc mở rộng và xây dựng 
diễn ra theo 2 giai đoạn. Dự án 
đã hoàn thành hiện nay bao 
gồm mái thép và các khu vực 
kín để bảo vệ sân trên khỏi 
mưa, và có cửa sổ trượt để 
thông gió khi thời tiết nóng. Chỗ 
ngồi bằng đá bổ sung cũng đã 
được thêm vào. Và giai đoạn thứ 
hai đã chứng kiến việc bổ sung 
một mái nhà mở rộng trên khu 

THÁI LAN: Người dân hảo tâm 
của Pattaya phát quà cho 

người nghèo tại Chùa 
Chaimongkol 

Vào ngày 1-4-2023, Chùa 
Hoàng gia Chaimongkol đã tổ 
chức lễ Luang Po 
Buddhachaimongkol và nghi lễ 
“Tay Krachat” hàng năm để hỗ 
trợ cho người nghèo. 

Sư trụ trì Prarajasarn Sophon 
đã chào đón vị khách đặc biệt là 
ông Poramet Ngampichet, Thị 
trưởng Pattaya, đến tham dự 
buổi lễ.  

Lễ “Tay Krachat” là hoạt động 
từ thiện, lần này đã trao tặng 
1,150 túi nhu yếu phẩm cho 
người nghèo. Những món quà 
được tài trợ bởi gia đình Gulati và 
các thành viên của giáo hội bản 
tự. 

Những người mộ đạo đã 
quyên góp cho chùa bằng cách 
cúng dường áo cà sa, mua quan 
tài, cúng dường ảnh Phật trong 
ngày sinh của họ và phết vàng lá 
lên các tượng Phật. 

Sự kiện này sẽ tiếp tục đến 
hết ngày 9-4 với một hội chợ 
chùa địa phương, với những 
người bán đồ ăn và thức uống, 
quần áo và hàng lưu niệm - bao 
gồm các gian hàng làm công đức 
và mạ vàng bức tượng Luang Po 
Chaimongkol. 

Hàng ngàn người dân và 
khách du lịch dự kiến sẽ tham dự 
các lễ hội kéo dài một tuần này 
để làm công đức và vui chơi. 

(Pattaya Mail - April 5, 2023) 

Lễ “Tay Krachat” hàng năm để 
hỗ trợ cho người nghèo tại Chùa 
Chaimongkol, Pattaya (Thái Lan) 

Photo: Pattaya Mail 

NHẬT BẢN: Tượng Phật cổ bị 
đánh cắp từ chùa Nagano đã 
được tìm thấy cách đó 60 km 

NAGANO, Nhật Bản - Một 
pho tượng Phật được thờ tại 
chùa Zenkoji ở thành phố 
Nagano đã được tìm thấy sau 
khi có thông báo mất tích vào 
sáng ngày 5-4-2023. 

Đây là tượng Hòa thượng 
Pindola Bharadvaja, một nhân 
vật Phật giáo  - được gọi là 
Binzuru ở Nhật Bản. 

Pho tượng gỗ cao 80 cm mà 
ngôi chùa này rất tôn quý được 
cho là đã được điêu khắc cách 
đây hơn 300 năm.  

Cảnh sát tỉnh Nagano đã tìm 
thấy pho tượng trong một chiếc 
xe ở thành phố Matsumoto, 
cách đó khoảng 60 km, sau khi 
dừng lại và thẩm vấn người lái 
xe. 

Kẻ bị cáo buộc đã đánh cắp 
pho tượng này là Shintaro 
Morimoto, 34 tuổi, một người 
đàn ông không rõ nghề nghiệp 
đến từ quận Kumamoto phía 
tây nam Nhật Bản. Anh ta bị 
bắt vì nghi ngờ đánh cắp pho 
tượng Pindola Bharadvaja từ 
tòa nhà chính của ngôi chùa 
vào khoảng từ 8 a.m. đến 8:35 
a.m. sáng ngày 5-4. Anh ta đã 
thừa nhận các cáo buộc, và 
cảnh sát đang điều tra các động 
cơ của anh ta. Pho tượng không 
bị hư hại đáng kể. 

(The Mainichi – April 6, 
2023) 

Tượng Hòa thượng Pindola của 
Chùa Zenkoji được nhìn thấy tại 

ngôi chùa này ở thành phố 
Nagano vào ngày 1-4-2009  

Photo: Asuka Ohira 



 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

vực tranh luận mở rộng. 
Ni viện Dolma Ling là học viện 

đầu tiên dành riêng cho giáo dục 
Phật giáo cao cấp cho các nữ tu 
sĩ Phật giáo Tây Tạng từ tất cả 
các truyền thống, và được TNP 
tài trợ hoàn toàn.  

(Buddhistdoor Global - April 
6, 2023) 

Sân tranh luận tại Ni viện Dolma 
Ling được mở rộng và cải thiện 

Công việc cải tạo sân trong của 
Ni viện Dolma Ling bắt đầu vào 

tháng 1 năm ngoái 
Photos: TNP 

 

ÚC ĐẠI LỢI: Hội nghị các 
Trung tâm Phật giáo Tây 

Tạng lần thứ nhất được tổ 
chức tại Sydney 

Sydney, Úc Đại Lợi - Hội 
nghị đầu tiên của các Trung 
tâm Phật giáo Tây Tạng tại 
Úc được tổ chức tại Trung 
tâm Chức năng Aerial của 
Đại học Công nghệ Sydney 
vào ngày 26-3-2023. Tại đây 
các đại biểu đã nêu lên mối 
quan tâm về những vi phạm 
nghiêm trọng đến quyền tự 
do tôn giáo ở Tây Tạng và 
chính sách san bằng văn hóa 
và tôn giáo Tây Tạng của 
Trung Quốc.  

Hơn 100 vị đại diện, giáo 

viên và học viên từ các 
Trung tâm Phật giáo Tây 
Tạng khác nhau ở Úc đã 
tham gia hội nghị này. 

Đây là lần đầu tiên Hội nghị 
thuộc loại này được tổ chức tại 
Úc, do Văn phòng Thông tin 
Tây Tạng ở Canberra tổ chức 
với mục đích tập hợp Trung 
tâm Phật giáo Tây Tạng, các 
giáo viên và các học viên tại Úc 
để thảo luận về giáo lý phổ 
quát của Phật giáo Tây Tạng và 
Đức Đạt lai Lạt ma thứ 14, 
cũng như  tầm quan trọng của 
chúng đối với thế giới đương 
đại, và để tạo cơ hội học hỏi và 
chia sẻ kinh nghiệm lẫn nhau.  

(Big News Network - April 2, 
2023) 

Hội nghị các Trung tâm 
Phật giáo Tây Tạng lần thứ 

nhất được tổ chức tại 
Sydney  

Photo: ANI 
 

HOA KỲ: Hội đồng thành 
phố San Jose đã phê duyệt 

việc xây dựng ngôi chùa 
Phật giáo theo kế hoạch của 

cộng đồng Cam Bốt 
San Jose, California - Hội 

đồng thành phố San Jose tuần 
trước đã phê duyệt việc xây 
dựng ngôi chùa Phật giáo theo 
kế hoạch của cộng đồng Cam 
Bốt.  

Nhiều người có mặt tại 
cuộc họp hội đồng, bao gồm 
khoảng một chục nhà sư Phật 
giáo, đã vỗ tay hoan hô. Các 
thành viên của cộng đồng Phật 
giáo đã làm việc trong nhiều 
năm để giành được sự chấp 
thuận cho ngôi chùa, vì nhiều 
cư dân địa phương đã phản đối 
dự án. 

Theo kế hoạch của ngôi 
chùa, các buổi thiền định và 
tụng kinh thường xuyên sẽ thu 
hút 20 - 50 du khách. Tuy 
nhiên, chùa được phép có tới 
300 du khách tại chỗ cho các 
sự kiện đặc biệt. Sẽ có 8 nhà 
sư sống trong khuôn viên chùa 
này. 

Ngôi chùa sẽ tọa lạc trong 
khu phố Evergreen ở góc đông 
nam của thành phố San Jose. 

Sau khi hoàn thành, đây sẽ là 
ngôi chùa Phật giáo lớn nhất 
trong Vùng Vịnh, bao gồm San 
Francisco và Oakland ở phía bắc. 
Nó cũng sẽ cung cấp một trung 
tâm cộng đồng dành cho tất cả 
mọi người và là ngôi nhà cho 
cộng đồng người Cam Bốt đang 
phát triển trong khu vực. 

Cấu trúc rộng 1,300 mét 
vuông này đã được lên kế hoạch 
trong 4 năm. 

“Chức năng của ngôi chùa là 
bảo tồn, giảng dạy và thực hành 
tôn giáo của chúng tôi,” nữ Phật 
tử Lyna Lam của Hội Phật giáo 
Khmer phát biểu.  

(Buddhistdoor Global – April 
4, 2023) 

Cuộc họp Hội đồng thành phố 
San Jose về việc xây dựng ngôi 
chùa Phật giáo theo kế hoạch 

của cộng đồng Cam Bốt 
Từ sanjosespotlight.com 

 

PHÁP: ‘Jikji’, cuốn sách 
Phật giáo lâu đời nhất thế 
giới in bằng bản kim loại 
có thể di chuyển, sẽ được 

trưng bày tại Paris  
"Jikji", được UNESCO 

công nhận là cuốn sách cổ 
nhất thế giới được in bằng 
loại bản in kim loại có thể di 
chuyển được, sẽ được ra mắt 
công chúng lần đầu tiên sau 
50 năm tại một cuộc triển 
lãm lớn ở Pháp. 

Cuốn sách sẽ được trưng 
bày tại Thư viện Quốc gia 
Pháp từ ngày 12 đến 16 
tháng 7, tại một cuộc triển 
lãm tập trung vào lịch sử của 
công nghệ in ấn. 

"Jikji" là tên rút gọn của 
"Jikjisimcheyojeol", một văn 
bản được viết bởi nhà sư 
Baegun Gyeonghan vào năm 
1372. Sách này là một bản 
tóm tắt các giáo lý của các 
nhà sư Phật giáo vĩ đại của 
Vương quốc Goryeo (918–
1392). 

Sách được in vào năm 
1377 tại Chùa Heungdeok (ở 
Cheongju, tỉnh Bắc 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      5 

Chungcheong), 78 năm trước 
Kinh thánh Gutenberg - cũng 
là một bản viết bằng kim loại 
có thể di chuyển, được in ở 
châu Âu vào năm 1455. 

Vào năm 1972 nhà sử học 
Park Byeong-seon (1923-

2011), từng là thủ thư tại Thư 
viện Quốc gia Pháp, đã chính 
thức chứng minh rằng cuốn 
sách này có trước Kinh thánh 
Gutenberg. 

Ấn phẩm này ban đầu bao 
gồm 2 tập, nhưng chỉ có tập 
thứ hai tồn tại tại thư viện 
Pháp. 

(heraldcorp.com – April 
11, 2023) 

Một đoạn trích từ "Jikji" lưu 
trữ tại Thư viện Quốc gia Pháp  

Photo: Yonhap 

 

HÀN QUỐC: Thượng tọa 
Pomnyun Sunim dẫn đầu 

1,250 học viên Hội Jungto 
Hàn Quốc hành hương đến 

Ấn Độ 

Thượng tọa Pomnyun 
Sunim đã dẫn đầu 1,250 học 
viên - thành viên của Hội 
Jungto, cộng đồng Phật giáo 
quốc tế do ông thành lập - 
trong chuyến hành hương đến 
Ấn Độ và Nepal từ ngày 29-1 
đến 10-2-2023.  

Thượng tọa Pomnyun 
Sunim và 1,250 người hành 
hương từ Seoul đã đến New 
Delhi và sau đó đến nhiều địa 
danh linh thiêng ở Ba La Nại, 
Lộc Uyển, Dhungeshwari, Bồ 
Đề Đạo Tràng, Jethian, Venu 
Van, Linh Thứu, Vaishali, 
Kesariya và Câu Thi Na ở Ấn 
Độ.  

Đoàn người hành hương 
Jungto tiến hành trì tụng phần 
kinh mô tả bài thuyết pháp 
đầu tiên của Đức Phật tại 
Sarnath (Lộc Uyển), và sau đó 
thiền định trong khi hình dung 
cảnh Đức Phật thuyết pháp 
cho 5 vị tu khổ hạnh trong 
khung cảnh lịch sử và tôn 

nghiêm đó. 
Sau đó, những người hành 

hương tiếp tục đến thăm các 
thánh địa tại Lâm Tì Ni 
(Nepal), trước khi quay trở 
lại Ấn Độ để tiếp tục hành 
hương ở Sravasti, Jetavana 
và Sankissa. 

(Bhutan Live – April 8, 
2023) 

Đoàn người hành hương 
Jungto tại Sarnath (Lộc 

Uyển) 
Photos: Jungto Society 

NEPAL: Lạt ma Zopa 
Rinpoche, Học giả Phật giáo 
đáng kính và là Người sáng 

lập FPMT, đã viên tịch 

Tôn sư Gelug, học giả Phật 
giáo Tây Tạng và thiền giả, Lạt 
ma Thubten Zopa Rinpoche, có 
lẽ được biết đến rộng rãi nhất 
với việc thành lập “Tổ chức cộng 
đồng Phật giáo quốc tế để Bảo 
tồn Truyền thống Đại 
thừa” (FPMT), đã viên tịch tại 
Nepal lúc 9:30 sáng ngày 13-4-

2023. 
Những cộng sự thân thiết cho 

biết Rinpoche đã du hành ở 
những nơi có độ cao lớn ở quê 
hương Nepal, và đã bị ảnh 
hưởng bởi độ cao. 

Lạt ma Zopa Rinpoche sinh 
tại vùng Everest của Thangme, 
Nepal, vào năm 1945, và khi 
mới ba tuổi ông được công nhận 
là tái sinh của Sherpa Nyingma 
yogi Kunsang Yeshe, Lawudo 
Lama. 

Lama Zopa Rinpoche thành 
lập FPMT ở Nepal vào năm 1975 
cùng với Lạt ma Thubten Yeshe 
và bắt đầu giảng dạy Phật giáo 
cho sinh viên phương Tây. 
Trong những năm kể từ đó, 
FPMT đã phát triển trên toàn 
cầu, với các trung tâm, dự án 
và hoạt động Phật pháp ở 37 
quốc gia. Lạt ma Zopa Rinpoche 
đã phục vụ với tư cách là giám 
đốc tinh thần của FPMT kể từ 
khi Lama Yeshe qua đời vào 
năm 1984. 

(Buddhistdoor Global – 
April 13, 2023) 

Lạt ma Zopa Rinpoche 

Photo: Facebook.com 

 



 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

BA THÁNG XUÂN QUÝ MÃO 

 

Xuân chưa đi mà hạ sắp đến rồi, 
Mưa nắng bất thường khổ lắm ai ơi! 
Trời: sáng mưa, trưa nắng chiều oi bức, 
Khí hậu đổi thay mang khổ quá trời… 

 

Mưa xuân mà hạt mưa rơi lốp đốp... 
Rớt xuống đều từng cục khắp đầy sân, 
Cỏ cây hoa lá đều bị tím bầm, 
Mưa xuân như thế mấy ai vui vẻ? 

 

Tất cả bà con từ già đến trẻ, 
Cứ thi đua ho lụ khụ như nhau, 
Có người ho khan, cứ mãi ôm đầu... 
Cứ uống thuốc thế cơm, ôi chán ngán! 
 

Tâm tư mọi người xem ra sầu thảm, 
Rồi cùng nhau tìm đến tận nhà thương? 

Gặp bác sĩ để cho biết tỏ tường, 
Bác sĩ bảo: năm này do chướng khí. 
 

Bệnh hoạn đầy cả năm châu bốn bể, 
Nên ai ai cũng đều bệnh như nhau... 
Các quốc gia trên thế giới điên đầu, 
Đang cố điều nghiên để xoay thời thế... 
 

Nói thì dễ nhưng làm không phải dễ, 
Chỉ có tu hầu để được an vui, 
Để vơi đi cuộc sống cứ luân hồi, 
Xoay chuyển mãi cứ xuống lên lên xuống... 
 

Con của Phật tìm cho mình đời sống, 
Cố tịnh tu giữ giới mới an vui, 
Cố giúp ích cho đạo và cho đời, 
Hành chánh pháp thì cuộc đời quang đãng. 
 

Hy vọng cố tu thì đời tỏ rạng, 
Đừng để sương mù ngợp choáng đời ta, 
Cố tâm niệm Phật để thoát ái hà, 
Sớm thoát Ta bà tìm về Cực lạc. 
 

Có như thế mới mong tâm an lạc, 
Có như thế mới thoát khỏi sầu bi... 
Lời Phật dạy ta cố mãi khắc ghi, 
Mưa hay nắng không còn vì nó nữa... 
 

Mạnh hạ, Apr. 10th, 2023 ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      7 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

3)- Biệt Tánh Của Sự Hiểu Biết: (Biệt tánh của 
Năng Tri) 

Biệt tánh của sự hiểu biết 
nghĩa là tánh chất riêng biệt của 
sự hiểu biết. Tám Tâm Thức sở 
dĩ có sự hiểu biết riêng biệt khác 
nhau là do Chứng Tự Chứng 
Phần của mỗi Tâm Thức. Về lãnh 
vực Năng Tri (Chủ thể nhận 
thức) của mỗi Tâm Thức gồm có 
ba phần: Kiến Phần, Tự Chứng 
Phần và Chứng Tự Chứng Phần.  

a) Kiến Phần (Activities): là 
phần tác dụng của Tâm Thức để 
hiểu biết vạn pháp. 

b) Tự Chứng Phần 
(Consciousness): là phần tự thể 
của Tâm Thức cũng gọi là phần 
thể tánh của Tâm Thức. Đây là 
chỉ cho phần hạt giống (chủng 
tử) của mỗi Tâm Thức để làm 
nguồn thể phát sanh tác dụng 
Kiến Phần. 

c) Chứng Tự Chứng Phần 
(Form): là phần bảo vệ hạt 
giống Tâm Thức không bị biến 
tướng. Phần này còn có nhiệm vụ là cung ứng 
Kiến Phần tác dụng để hiểu biết và còn chỉnh lý 
Kiến Phần hiểu biết theo khả năng tánh của mình. 
Phần này cũng tương tợ như bộ máy phát thanh 
có nhiệm vụ là gạn lọc và điều chỉnh âm thanh. 

Thí Dụ: Dòng điện (Foundation Conscious-
ness) thì chỉ có một loại, nhưng khi chạy vào bộ 
máy Ti Vi (Chứng Tự Chứng Phần) liền biến thành 
thể tánh (Tự Chứng Phần) thuộc loại điện Ti Vi chỉ 
chuyên chiếu hình (Kiến Phần). Dòng Điện khi 
chạy vào bộ máy Riadio (Chứng Tự Chứng Phần) 
liền biến thành thể tánh (Tự Chứng Phần) thuộc 
loại điện Radio chỉ chuyên phát thanh (Kiến Phần). 
Dòng điện khi chạy vào bộ máy bóng đèn (Chứng 
Tự Chứng Phần) liền biến thành thể tánh (Tự 
Chứng Phần) thuộc loại điện bóng đèn chỉ chuyên 
chiếu soi ánh sáng (Kiến Phần), v.v...  

 

4)- Sự Biến Tướng Của Tâm Thức: 
Tám Tâm Thức sở dĩ có sự hiểu biết không 

giống nhau là do bộ máy Chứng Tự Chứng Phần 
(Căn Thức) của mỗi Tâm Thức sai biệt nhau. Bộ 
máy Chứng Tự Chứng Phần thuộc loại hiểu biết 
hình thức nhìn thấy thì khiến cho dòng Tâm Thức 
biến thành Tự Chứng Phần mang tên Nhãn Thức 
để hiểu biết vạn pháp về phương diện nhìn thấy 

hình sắc của sự vật. Bộ máy Chứng Tự Chứng 
Phần thuộc loại hiểu biết hình thức nghe tiếng thì 
khiến cho dòng Tâm Thức biến thành Tự Chứng 

Phần mang tên Nhĩ Thức để hiểu 
biết vạn pháp về phương diện 
nghe tiếng của sự vật. Bộ máy 
Chứng Tự Chứng Phần thuộc loại 
hiểu biết hình thức ngửi mùi thì 
khiến cho dòng Tâm Thức biến 
thành Tự Chứng Phần mang tên 
Tỷ Thức để hiểu biết vạn pháp 
về phương diện ngửi mùi của sự 
vật. Bộ máy Chứng Tự Chứng 
Phần thuộc loại hiểu biết hình 
thức nếm vị thì khiến cho dòng 
Tâm Thức biến thành Tự  
Chứng Phần mang tên Thiệt 
Thức để hiểu biết vạn pháp về 
phương diện nếm vị của sự vật. 
Bộ máy Chứng Tự Chứng Phần 
thuộc loại hiểu biết hình thức 
cảm xúc thì khiến cho dòng Tâm 
Thức biến thành Tự Chứng Phần 
mang Tên Thân Thức để hiểu 
biết vạn pháp về phương diện 
cảm xúc của sự vật. Bộ máy 
Chứng Tự Chứng Phần thuộc loại 
hiểu biết hình thức nhận định thì 

khiến cho dòng Tâm Thức biến thành Tự Chứng 
Phần mang tên Ý Thức để hiểu biết vạn pháp về 
phương diện phân biệt tánh chất, giá trị và ý nghĩa 
sự vật. Bộ máy Chứng Tự Chứng Phần thuộc loại 
chấp trước thì khiến cho dòng Tâm Thức biến 
thành Tự Chứng Phần mang tên Mạt Na (Ý) để 
hiểu biết vạn pháp về phương diện so đo. Bộ máy 
Chứng Tự Chứng Phần thuộc loại tàng trữ thì khiến 
cho dòng Tâm Thức biến thành Tự Chứng Phần 
mang tên Tạng Thức (Alaya) để hiểu biết vạn pháp 
về phương diện xây dựng và bảo trì.  

CHÚ Ý: Chứng Tự Chứng Phần của bảy Thức 
Trước gọi là Căn Thức. Còn Chứng Tự Chứng Phần 
của Tàng Thức (Alaya) chính và Vô Minh Nghiệp 
Tướng. 

(Muốn biết rõ ý nghĩa bốn Phần, hãy xem lại 
Khảo Nghiệm Duy Thức Học quyển I, mục Thành 
Phần Của Tâm Thức, trang 148 và Khảo Nghiệm 
Duy Thức Học quyển II, trang 65 và 67) 

  
5)- Nguồn Gốc Sanh Ra Tâm Thức: 
a)- Theo nhà Duy Thức, nguồn gốc sanh ra Tự 

Chứng Phần của bảy Tâm Thức, từ Mạt Na Thức 
thứ bảy, Ý Thức thứ sáu và cho đến năm Tâm 
Thức ở trước chính là Tự Chứng Phần của Thức A 
Lại Da thứ tám, nghĩa là Kiến Phần Thức A Lại Da 

NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA  
TƯ TƯỞNG DUY THỨC 

   

HT. Thích Thắng Hoan 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

thứ tám phát sanh tác dụng từ Tự Chứng Phần 
của chính Thức này chạy vào an trụ trong Chứng 
Tự Chứng Phần của mỗi Tâm Thức biến thành Tự 
Chứng Phần riêng của những Thức đó để sinh hoạt 
hiểu biết vạn pháp, cũng giống như Kiến Phần của 
Thức A Lại Da phát sanh từ Tự Chứng Phần của 
chính Thức này chạy vào an trụ trong một chủng 
tử của giống nào thì biến thành Thức Dị Thục của 
chủng tử giống đó làm nguyên nhân để sanh ra và 
kết thành Quả Dị Thục hoa trái cho chủng tử của 
giống đó. 

Thí Dụ: điển hình như Anh A quá yêu thích cô 
M, tối lại anh nằm mơ thấy cô M cùng anh đi dạo 
cảnh trên một chiếc xe Toyota. 
Những hình ảnh (ngã tướng) 
của anh A và của cô M cùng với 
những cảnh trí (pháp tướng) nơi 
cõi mộng chính là Kiến Phần 
Thức A Lại Da của anh A tạo 
dựng theo nhu cầu để cho anh 
được toại nguyện. Chú ý, sáu 
Tâm Thức của anh A nơi cõi 
mộng chính là sáu Tâm Thức 
của anh A nơi cõi thực tại chung 
vào thân ngã tướng mộng của 
anh để sinh hoạt cùng với cô M 
nơi cõi mộng. Cho nên khi anh 
A tỉnh mộng vẫn còn nhớ rõ 
những kỷ niệm sinh hoạt với cô 
M nơi cõi mộng. Ngược lại cô M 
thực tế không biết rằng mình 
hiện đang có mặt và cùng sinh 
hoạt nơi cõi mộng kia với anh 
A, nguyên vì sáu Tâm Thức 
trong ngã tướng của cô M nơi 
cõi mộng của anh A kia không 
phải là sáu Tâm Thức của cô M 
hiện đang sinh hoạt nơi cõi thực 
tại. Sáu Tâm Thức trong ngã tướng của cô M nơi 
cõi mộng của anh A kia chính là do Kiến Phần sáu 
Thức Trước của anh A chung vào biến thành để 
cùng sinh hoạt với mình theo nhu cầu ao ước của 
anh.          

b)- Nguồn gốc phát sanh ra Tự Chứng Phần 
của Tạng Thức (Alaya) thứ tám chính là Tạng Như 
Lai. Theo Kinh Nhập Lăng Già, trang 1,2,3 giải 
thích: “Tạng Như Lai bị ác tập của vô minh từ vô 
thỉ biến thành Tạng Thức (Tự Chứng Phần). Tạng 
Như Lai làm thể và Thức Tạng làm tướng... Tạng 
Như Lai có hai phần: Phần Chân Như Môn và Phần 
Sanh Diệt Môn. Tạng Như Lai theo Chân Như Môn 
thể tánh bình đẳng không sai biệt và theo Sanh 
Diệt Môn biến thành Tạng Thức (Alaya) tùy theo 
duyên nhiễm tịnh biến hiện các pháp trong lục 
đạo.” 

c)- Theo nhà Duy Thức, Tự Chứng Phần của 
Tạng Thức lấy Tạng Như Lai làm thể và Tự Chứng 
Phần của Tạng Thức chính là thức tướng của Tạng 
Như Lai. Còn Tạng Như Lai chính là trí tướng của 
Chân Tâm và lấy Chân Tâm làm thể. Tạng Như Lai 
còn có tên là Bát Nhã Vô Thượng Trí hay là Đại 
Viên Cảnh Trí. 

Chú ý: Chân Tâm thí dụ như gương soi mặt, 
Tạng Như Lai thí dụ như ánh sáng của gương soi 
mặt, Tất cả cảnh vật đều ảnh hiện phía trong 
gương và ngoài gương soi mặt không có cảnh vật 
nào ảnh hiện cả. Đây cũng vậy, tất cả pháp tánh 
của chư Phật trong mười phương nơi thế giới chân 

như và tất cả pháp tướng của tất cả chúng sanh 
nơi thế giới hiện tượng trong ba cõi đều sanh khởi 
phía trong của Tâm Chân Như, cho nên Đại Thừa 
Khởi Tín Luận cho Tâm Chân Như bao trùm cả thế 
giới chân như của các bậc Thánh và bao trùm cả 
thế giới mê vọng của các bậc phàm phu trong ba 
cõi. Sự bao trùm này của Tâm Chân Như cả thế 
giới của các bậc Thánh và cả thế giới của các bậc 
phàm trong ba cõi cũng giống như khối nước biển 
cả bao trùm cả các loại giống cá sống trong nước, 
ngoài nước không có các loại giống cá nói trên. 

d)- Tạng Như Lai và Tạng Thức:       
*)-Tạng nghĩa là tàng trử, bảo trì và xây dựng 

muôn pháp ở trong. Tạng Như 
Lai là kho chứa thế giới pháp 
tánh chánh báo và y báo của 
mười phương chư Phật ở trong 
và xây dựng ba thân chánh báo 
(Pháp Thân, Báo Thân, Ứng 
Hóa Thân) cùng với những cảnh 
giới pháp tánh y báo của chư 
Phật trong mười phương mà 
Kinh Nhập Lăng Già gọi là 
“Chân Như Duyên Khởi.” Chân 
Như Duyên Khởi ba thân chánh 
báo và những cảnh giới pháp 
tánh y báo của chư Phật trong 
mười phương bằng phương 
pháp “Ảnh Hiện Trung” mà 
không phải bằng phương pháp 
“Duyên Sanh” giống như Tạng 
Thức. Những chánh báo ba thân 
và những cảnh giới pháp tánh y 
báo của chư Phật trong mười 
phương ảnh hiện trong Tạng 
Như Lai cũng tương tợ như 
những cảnh giới bên ngoài ảnh 
hiện trong tấm gương soi mặt, 

nên gọi là Ảnh Hiện Trung mà không phải duyên 
sanh. Sự tác dụng duyên khởi các ba thân chánh 
báo và các cảnh giới pháp tánh y báo của chư 
Phật trong mười phương cũng tương tợ như khối 
năng lượng của điện thể không gian hội tụ chuyển 
hóa thành tướng mặt trời để soi sáng thế gian. 

*)- Tạng Thức trong Tự Chứng Phần cũng 
nghĩa là tàng trữ, là bảo trì và xây dựng muôn 
pháp trong ba cõi. Muôn pháp trong ba cõi đều 
được hiện hữu trong ruột của Tạng Thức và được 
bao bọc bởi Tự Chứng Phần của chính Thức này 
bảo trì, ngoài Tạng Thức này ra không có pháp 
duyên sanh nào hiện hữu và tồn tại cả. Các pháp 
duyên sanh ba cõi hiện hữu và tồn tại trong ruột 
của Tạng Thức nơi Tự Chứng Phần cũng giống như 
loài người hiện hữu và tồn tại trong ruột không khí 
của vũ trụ Cực Hánh Sắc nơi thế giới trần gian 
này.  

Tạng Thức trong Tự Chứng Phần chính là biến 
tướng từ Tạng Như Lai cùng một bản chất với 
Tạng Như Lai được gọi là Trí Đại Viên Cảnh của 
Tâm Chân Như, trong Kinh Lăng Già Tâm Ấn hay 
Luận Đại Thừa Khởi Tín gọi là Trí Tướng của Tâm 
Chân Như. Tạng Như Lai chọn lấy Tâm Chân Như 
làm bản thể của mình thì Tạng Thức cũng chọn lấy 
Tâm Chân Như làm bản thể của mình, cho nên gọi 
Tâm Chân Như là bao trùm cả các bậc Thánh và 
các cõi phàm. Tâm Chân Như là nguồn gốc sanh 
khởi các cảnh giới pháp tánh chân thật của chư 
Phật trong thế giới chân như, còn Tạng Thức là 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      9 

nguồn gốc sanh khởi các cảnh giới mê vọng sanh 
diệt trong ba cõi. Cho nên nhà Duy Thức cho Tâm 
Chân Như là thuộc về thể tĩnh (Static State) và 
Tạng Thức là thuộc về thể động (Dynamic State), 
nguyên vì Tạng Thức chính là nguồn gốc sanh ra 
vạn pháp trong ba cõi và Tạng Thức cũng gọi là 
Tâm Địa của vạn pháp trong ba cõi nói trên. 

Tạng Thức bao trùm cả ba cõi nên gọi là Tạng 
Thức và ngoài Tạng Thức này ra ba cõi không thể 
hiện hữu, nên gọi Tạng Thức này là Thức Vô Biên 
Xứ. Tạng Thức này thuộc về thể không của ba cõi, 
có khoảng không gian vô tận, là nơi dung chứa và 
sanh khởi vạn pháp trong ba cõi, cũng tương tợ 
như khoảng không gian Cực Hánh Sắc là thể 
không của địa cầu, chuyên chở và sanh khởi quả 
địa cầu hiện hữu tồn tại trong thế gian, cho nên 
Tạng Thức này cũng gọi là Không Vô Biên Xứ. Thế 
giới Vô Sắc là thế giới vọng hiện của thế giới pháp 
tánh chân như ảnh hiện trong Tạng Thức, cũng 
tương tợ như thế giới mộng mơ chính là thế giới 
vọng hiện của thế giới thực tại trong Tạng Thức. 
Thức Tạng thì thuộc về Thức Vô Biên Xứ và có 
khoảng không gian vô tận dung chứa vạn pháp 
của ba cõi ở trong nên gọi là Không Vô Biên Xứ, 
cho đến Thế giới vọng hiện trong Tạng Thức cũng 
được gọi là Vô Sở Hữu Xứ. Ranh giới Tự Chứng 
Phần của Tạng Thức và Tạng Như Lai có khoảng 
không gian giữa chân và vọng, giữa Tâm và Thức, 
giữa ngộ và mê được gọi là Phi Tưởng Phi Phi 
Tưởng Xứ, cũng tương tợ như khoảng không gian 
của quỷ đạo nằm giữa và không bị chi phối bởi hai 
áp xuất của mặt trăng và của quả địa cầu chúng 
ta đang sống. 

e)- Vô Minh Có Từ Vô Thỉ:       
Vô Thỉ nghĩa là không có nguyên nhân đầu 

tiên. Vô Minh nghĩa là tâm thức đối với các pháp bị 
mê mờ tối tâm không chút sáng suốt. Kinh Bản 
Nghiệp, quyển thượng giải thích: “Vô Minh là tâm 
không hiểu rõ các pháp”. Trạng thái vô minh này 
cũng giống như tâm thức con người mộng mơ, 
chun vào thế giới mộng mơ lúc nào cũng không 
biết, đó gọi là trạng thái tâm thức bị vô minh làm 
cho mê mờ.  

(Muốn rõ tánh chất vô minh như thế nào xin 
xem Khảo Nghiệm Duy Thức, quyển II, trang 127, 
của tác giả thì sẽ rõ hơn) 

Vô Minh có từ vô thỉ, nghĩa là vô minh không 
có nguyên nhân đầu tiên, đây là câu giải thích bao 
hàm ba ý nghĩa: 

1)- Nguồn gốc phát sanh vô minh chính là tất 
cả chủng tử hữu lậu trong ba cõi. Theo Khảo 
Nghiệm Duy Thức Học, quyển II, trang 130, của 
tác giả giải thích: “Vô Minh thì phát nguồn từ các 
chủng tử hữu lậu, có khả năng ảnh hưởng đến 
tạng Như Lai và ô nhiễm Tạng Như Lai trong chân 
như biến thành Thức Tạng (Thức Alaya).” Tất cả 
chủng tử hữu lậu đều do muôn loài chúng sanh 
trong ba cõi tạo nên. Điều này được giải thích 
trong Khảo Nghiệm Duy Thức Học, quyển II, cũng 
trang 130 giải thích: “Tất cả chủng tử phiền não 
của muôn loài chúng sanh trong ba cõi nội kết 
trong Tạng Như Lai  biến thành Vô Minh Nghiệp 
Tướng.” Nhưng muôn loài chúng sanh có từ vô thỉ 
thì Vô Minh cũng có từ vô thỉ. 

2)- Vô Minh Nghiệp Tướng có một năng lực gọi 
là Hành (vô minh duyên hành). Hành của vô minh 
nghiệp tướng tạo thành bánh xe luân hồi trong ba 
cõi và xuất phát từ tâm điểm “O” của căn bản vô 

minh nghiệp tướng. Hành của vô minh nghiệp 
tướng thúc đẩy và cuốn trôi sanh mạng cá thể của 
muôn loài chúng sanh trong ba cõi cứ liên tục 
sống chết và chết sống trong cái vòng tròn bánh 
xe luân hồi của vô minh nghiệp tướng do năng lực 
Hành quay mãi không ngừng. Điều này được giải 
thích rõ trong Khảo Nghiệm Duy Thức Học, quyển 
I, trang 212 và 213 cùng một tác giả. Bánh xe 
luân hồi của vô minh nghiệp tướng không có điểm 
khởi đầu vì thế muôn loài chúng sanh cũng không 
có điểm khởi đầu cho nên muôn loài chúng sanh 
được gọi là có từ vô thỉ. 

3)- Trong Phật Giáo, có ba loại hiểu biết: hiểu 
biết qua kiến văn giác tri, hiểu biết qua tư duy liễu 
ngộ và hiểu biết qua đạt đạo tu chứng. 

*- Hiểu biết qua kiến văn giác tri là hiểu biết 
của Ý Thức thứ sáu với sự hợp tác của năm Tâm 
Thức trước, đây là sự hiểu biết thuộc Văn Huệ. 

*- Hiểu biết qua tư duy liễu ngộ là hiểu biết 
của Ý Thức thứ sáu với sự phối hợp của Tâm Thức 
Mạt Na thứ bảy, đây là sự hiểu biết thuộc Tư Huệ. 

*- Hiểu biết qua đạt đạo tu chứng là hiểu biết 
của Ý Thức thứ sáu với sự cộng tác của Tâm Thức 
Mạt Na thứ bảy và Tâm Thức A Lại Da thứ tám, 
đây là sự hiểu biết thuộc Tu Huệ. 

Sự hiểu biết của Ý Thức thứ sáu qua kiến văn 
giác tri thì không thể nào biết được Vô Minh có từ 
hồi nào. Sự hiểu biết của Ý Thức thứ sáu có sự 
cộng tác của Tâm Thức Mạt Na thứ bảy qua tư duy 
liễu ngộ thì hiểu biết mập mờ bởi văn kiện sách vỡ 
truyền thừa mà không thể trực diện được sự thật 
của sự kiện. Chỉ có sự hiểu biết của Ý Thức thứ 
sáu được sự cộng tác của hai Tâm Thức Mạt Na 
thứ bảy và A Lại Da thứ tám qua đạt đạo tu chứng 
thì mới biết được đích thực Vô Minh có từ hồi nào. 

Thí dụ: Anh A và anh B gặp nhau trong thế 
giới mộng mơ, anh A hỏi anh B con người thiệt 
của mình như thế nào? Anh B trả lời với anh A 
rằng: chúng ta thức tỉnh thì sẽ rõ, tôi không thể 
giải thích cho anh hiểu được. Chúng ta thức tỉnh 
thì sẽ rõ chính là chúng ta đạt đạo tu chứng. 

Thì đây cũng vậy, theo Phật Giáo, chúng sanh 
trong ba cõi đều thuộc về đại mộng của thế giới 
chân như pháp tánh. Do đó chúng ta không thể 
nào thấu triệt được Vô Minh có từ hồi nào. Chúng 
ta khi nào thành Phật chứng ngộ thì mới biết rõ sự 
xuất hiện đầu tiên của Vô Minh. Để đáp ứng một 
phần nào sự nghi vấn của chúng sanh, đức Phật 
giải thích tạm thời là Vô Minh có từ vô thỉ. 

 

(còn tiếp) 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Bảy bước đi của Bồ-tát Tất-đạt-đa trong ngày 
thị hiện đản sanh là tiêu biểu cho bảy yếu tố giác 
ngộ, hay nói theo thuật ngữ chuyên môn của Phật 
học là Thất giác chi hoặc Thất bồ-đề phần. Hễ bất 
cứ ai thực tập thành tựu được bảy yếu tố giác ngộ 
này thì vị đó có cơ hội trở thành bậc Giác ngộ hay 
trở thành một vị Phật. 

Qua các kinh điển cho chúng ta biết, không 
riêng gì đức Phật Thích-ca Mâu-ni, khi thị hiện đản 
sinh Ngài đi bảy bước, trên bảy hoa sen, mà bất 
cứ đức Phật nào dù trong quá khứ hay trong 
tương lai, khi thị hiện đản sanh với tư cách của 
một vị Bồ-tát nhất sanh bổ xứ cũng đều đi bảy 
bước trên bảy hoa sen như vậy. Hoa sen là tiêu 
biểu cho sự vô nhiễm. Nghĩa là Bồ-tát nhất sanh 
bổ xứ sinh ra giữa thế gian, nhưng không bị 
những bụi bặm của thế gian làm cho ô nhiễm, trái 
lại còn có khả năng chuyển hóa những bụi bặm 
của thế gian thành hương thơm tinh khiết. Bảy 
bước trên bảy hoa sen ấy là tiêu biểu cho bảy yếu 
tố giác ngộ mà một vị Bồ-tát nhất sanh bổ xứ 
thực tập thành công và sẽ thành tựu bậc giác ngộ 
ngay trong cuộc đời đầy ô nhiễm này. Bảy yếu tố 
giác ngộ ấy gồm: 

 

1. Trạch pháp giác chi 
Trạch pháp giác chi là chi phần dẫn đến Thánh 

đạo vô lậu, do nội dung giác chiếu, chọn lựa gồm 
có đủ quán như ý túc, tuệ căn, tuệ lực và có sự 
quyết trạch giác phần, khiến cho các phiền não đã 
sanh liền diệt, những phiền não chưa sanh, thì 
vĩnh viễn không sanh, khiến Bồ-đề chưa sanh thì 
liền sanh và nếu đã sanh thì sẽ dẫn đến viên mãn. 

Vì thế cho nên đức Phật Thích-ca Mâu-ni trước 
khi có mặt nơi thế giới Ta-bà này, Ngài đã lưu trú 
nơi cung trời Đâu-suất để quán chiếu và lựa chọn 
cõi nước, dòng dõi, cha mẹ giáng thần và vườn 
Lâm-tỳ-ni đản sanh. 

Như vậy, yếu tố trạch pháp rất quan trọng. 
Khi xuất hiện nơi thế giới này rồi, Ngài chọn tiếp 
chỗ để hành thiền và thành đạo là Bồ-đề đạo 
tràng, nơi chuyển vận Pháp luân là Lộc Uyển, và 
nơi nhập Niết-bàn là rừng Sa-la ở Kusinaga. 

Tiếp xúc với Phật đản là chúng ta tiếp xúc với 
khả năng trạch pháp của Ngài. Nhờ thực hành 
trạch pháp mà đức Phật đã thành công trên bước 
đường giác ngộ và giáo hóa chúng sanh. 

Do đó, trạch pháp giác chi là tiêu biểu cho 
bước đi thứ nhất trong ngày thị hiện đản sanh của 
Ngài. 

Vì vậy, Phật tử chúng ta phải thực tập trạch 
pháp giác chi để có khả năng loại bỏ tham dục, 
chấp ngã, loại bỏ mê tín, cuồng tín; viễn ly những 
tà sư ác hữu, thân cận những bậc thiện hữu tri 
thức, xuất hiện đúng thời, đúng chỗ đã chọn lựa 
để thăng tiến đời sống giác ngộ, giải thoát, làm lợi 

ích cho hết thảy chúng sanh. 
Nếu chúng ta sống thiếu trạch pháp thì chúng 

ta làm việc không đúng thời, nói năng không đúng 
lúc và không đúng chánh pháp, chúng ta sẽ nhận 
thầy tà làm thầy chánh, bạn ác làm bạn hiền, làm 
thân hữu để rồi đi dần vào con đường lầm lỗi ở 
trong sanh tử luân hồi, khó mong thoát khỏi. 

Trong mùa Phật đản, Phật tử chúng ta thực 
hành trạch pháp giác chi, để khởi sinh chất liệu 
giác ngộ, nhằm cúng dường đức Phật và phụng sự 
chánh pháp. 

 

2. Tinh tấn giác chi 
Tinh tấn giác chi là nỗ lực biến trạch pháp giác 

chi trở thành hiện thực trong đời sống của mình, 
nên gọi là Tinh tấn giác chi. Nhờ có Tinh tấn giác 
chi mà các điều ác trong tâm đã sanh liền diệt, 
những điều ác chưa sanh thì vĩnh viễn không 
sanh; những điều thiện nơi tâm chưa sanh, thì liền 
sanh; những điều thiện nơi tâm đã sanh liền thăng 
tiến đến chỗ viên mãn. Tinh tấn giác chi là tiêu 
biểu cho bước chân thứ hai trong ngày đức Phật 
thị hiện đản sanh. 

Lễ Phật đản, chúng ta tổ chức dựng lễ đài để 
cúng dường là đúng, tổ chức lạy Phật để cúng 
dường là đúng, tổ chức tụng kinh để cúng dường 
là đúng, nhưng tất cả những tổ chức đó phải có 
nội dung thật sự của trạch pháp giác chi và tinh 
tấn giác chi, chứ không phải chỉ là hình thức hay 
đối phó. Nếu ta tổ chức chỉ để đối phó và hình 
thức, thì ta sẽ bỏ mất cơ hội tiếp xúc với ý nghĩa 
đích thực của Phật đản. 

Ngày Phật đản rất nhiều người thiếu may 
mắn, vì họ phải lao đầu vào công việc làm ăn vất 
vả, có những vị đang đắm chìm vào công việc sát 
sanh tại các lò mổ, lò quay, hồ cá, hay bận rộn với 
việc điều khiển đất nước, tính toán lợi hại ở nơi các 
doanh nghiệp hoặc ở nơi thương trường, thì quả 
thật là không may cho họ. Nhưng cũng có những 
vị, ngày Phật đản có cơ hội đến chùa mà không 
hết lòng thực tập, trạch pháp giác chi, tinh tấn 
giác chi, khiến tâm ý không lắng yên, nói và làm 
không đúng chánh pháp, thì quả thật không có sự 
phí phạm và rủi ro nào có thể so sánh. 

Ngày Phật đản, ta đã phát tâm đi chùa lạy 
Phật, tụng kinh thì dứt khoát ta đi và đến chùa lạy 
Phật, tụng kinh một cách thấu đáo hết lòng, để 
cho cái đi chùa và cái lạy Phật, tụng kinh của ta có 
kết quả như ta mong muốn và việc cúng dường 
lên đức Phật của ta có lợi lạc ngay cho bản thân 
của ta đời này và đời sau. 

Nếu ngày Phật đản, ta không đủ điều kiện đến 
chùa thì ngày hôm đó ta lạy Phật ở nhà, nếu ở nhà 
chưa có thờ Phật thì ta ngồi thật yên để lạy Phật 
mười phương và lạy Phật trong tâm ta, khiến cho 
mọi ý nghĩ xấu ác nơi tâm ta rơi rụng. Nếu ta nỗ 

TIẾP XÚC VÀ CÚNG DƯỜNG PHẬT ĐẢN 
 

HT. Thích Thái Hòa 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      11 

lực làm được như thế thì ta vẫn có cơ hội tiếp xúc 
với bước chân thứ nhất và thứ hai của đức Phật 
trong ngày đản sanh của Ngài. Đó là ý nghĩa của 
tinh tấn giác chi. Và ta đem chất liệu trạch pháp 
giác chi và tinh tấn giác chi ấy mà dâng lên cúng 
dường Phật đản. 

 

3. Hỷ giác chi 
Hỷ giác chi là chi phần giác chiếu đối với hỷ. 

Hỷ là vui thích. Sự vui thích do quá trình thực 
hành trạch pháp giác và tinh tấn giác mà sinh 
khởi. Như vậy, hỷ là niềm vui có cơ sở từ giác ngộ 
và để giác ngộ, chứ không 
phải niềm vui sinh khởi từ vô 
minh và mù quáng. Nói cách 
khác, do thực tập đời sống 
tỉnh giác, khiến niềm vui sinh 
khởi. 

Hỷ giác chi là tiêu biểu 
bước đi thứ ba của đức Phật 
trong ngày Ngài đản sanh. 

Cho nên ngày Phật Đản, 
ta hãy thực tập đời sống tỉnh 
thức và đem niềm vui do sự 
tỉnh thức đem lại để cúng 
dường ngày đản sanh của đức 
Phật. Cúng dường như vậy gọi 
là sự cúng dường tối thượng. 

Mùa Phật đản, các tổ chức 
Phật giáo nên tổ chức những 
ngày thực tập đời sống tỉnh 
thức, đời sống vị tha vô ngã 
cho các giới Phật tử, để cho 
các giới Phật tử có niềm vui hỷ 
lạc trong chánh pháp, khiến 
cho tâm thức của họ sáng lên 
trong Phật pháp hơn là tổ chức 
mang tính hình thức nhưng 
hiệu quả chuyển hóa tâm thức 
khổ đau cho chúng sanh cũng như đóng góp vào 
sự an bình cho xã hội thì lại quá khiêm tốn. 

Vì vậy, hỷ giác chi là tiêu biểu cho bước chân 
thứ ba, trong ngày thị hiện đản sanh của đức 
Phật. 

 

4. Khinh an giác chi 
Khinh an là tâm nhẹ nhàng, thanh thoát do 

thực hành các pháp phần giác ngộ đem lại. Trong 
ngày Phật đản, ta muốn có tâm này để cúng 
dường lên đức Phật thì phải thực tập buông bỏ 
những lời nói không dễ thương, những cử chỉ và 
hành động không dễ thương giữa ta với mọi người 
và cả muôn vật nữa. Quan trọng hơn hết là ta 
phải thực tập buông bỏ triệt để những hạt giống 
tham dục, hận thù, hờn oán, trách móc, mù 
quáng, nghi ngờ và ích kỷ ở nơi tâm ta, khiến cho 
tâm ta nhẹ nhàng và thanh thoát. Ta hãy đem 
chất liệu nhẹ nhàng và thanh thoát ấy cúng dường 
ngày Phật đản sanh. Ấy mới là sự cúng dường tối 
thượng. 

Khinh an giác chi là tiêu biểu cho bước chân 
thứ tư trong ngày thị hiện đản sanh của đức Phật. 

 

5. Niệm giác chi 
Niệm giác chi là duy trì năng lượng của ý thức 

tỉnh giác hiện tiền. Các yếu tố trạch pháp, tinh 
tấn, hỷ và khinh an được duy trì bởi ý thức tỉnh 
giác hiện tiền. Ta đem ý thức duy trì năng lượng 

tỉnh giác hiện tiền do sự thực tập mà có được ấy 
cúng dường đức Phật trong ngày đản sanh của 
Ngài, ấy là sự cúng dường Phật đản tối thượng. 

Niệm giác chi là tiêu biểu cho bước chân thứ 
năm, trong ngày thị hiện đản sanh của đức Phật. 

 

6. Định giác chi 
Định giác chi là chi phần giác ngộ ở trong 

thiền định. Trong chi phần này có mặt của các 
niệm và định như niệm xứ, niệm như ý túc, niệm 
căn, niệm lực, định căn, định lực. Nhờ thực tập các 
niệm và định này sung mãn, chúng sẽ làm điều 

kiện để định giác chi sinh khởi. 
Mỗi khi trong đời sống của mỗi 
Phật tử chúng ta đã có định 
giác chi thì ta sẽ có những 
bước đi vững vàng trên con 
đường giác ngộ, ta sẽ không bị 
các dục thế gian lôi cuốn, 
không bị mọi luận điểm thị phi 
của thế gian chi phối và ngăn 
cản. 
Phật tử chúng ta phải thực tập 
giác chiếu để trong đời sống 
của mỗi chúng ta có chất liệu 
của định giác chi và ta đem 
chất liệu của định giác chi ấy 
cúng dường Phật đản thì hiệu 
quả cúng dường của chúng ta 
có tác dụng làm cho Phật pháp 
trường tồn để chúng sanh lợi 
lạc. Cúng dường như vậy chính 
là sự cúng dường Phật đản tối 
thượng. 
Định giác chi là tiêu biểu cho 
bước chân thứ sáu trong ngày 
thị hiện đản sanh của Đức 
Phật. 
 

7. Xả giác chi 
Xả giác chi là chi phần giác chiếu đối với xả. 

Xả là buông bỏ các tư niệm sai lầm liên hệ đến vô 
minh, liên hệ đến tham dục, liên hệ đến nhân 
duyên của sinh tử luân hồi. Hành xả là không đi 
theo hành nghiệp mê lầm của sinh tử, mà đi theo 
tỉnh giác, đi theo hạnh nguyện thoát ly sanh tử để 
độ đời. 

 

Bất cứ ai thực tập được bảy chất liệu hay bảy 
bước đi trên con đường giác ngộ như thế một cách 
trọn vẹn, thì vị ấy có đủ điều kiện để tuyên bố: 
“Thiên thượng thiên hạ, duy ngã độc tôn.” Nghĩa 
là trên trời dưới đất, ta là vị độc tôn đối với bảy 
chất liệu giác ngộ. 

Vì vậy, nếu ai thực hành đời sống giác ngộ 
viên mãn bảy chất liệu như vậy thì người ấy độc 
tôn trong thế gian, được thế gian tôn kính. Vì sao? 
Vì vị ấy sẽ thoát ly sinh tử ngay trong đời này, 
thoát ly hoàn toàn khổ đau do tham dục đem lại, 
hoàn toàn không còn bị tái sanh đời sau; có khả 
năng chuyển vận bánh xe chánh pháp để độ đời 
và có khả năng rống lên tiếng rống sư tử, khiến 
cho mọi sinh hoạt theo bản năng thú tính giữa thế 
gian đều bị rơi rụng, mọi tà kiến đều bị nhiếp 
phục, chánh kiến hiển bày. 

Khi đản sanh, Bồ-tát Tất-đạt-đa, tức là tiền 
thân của đức Phật Thích-ca Mâu-ni tuyên bố 
“Thiên thượng thiên hạ, duy ngã độc tôn” là có 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

gốc rễ từ sự thực hành ở nơi bảy 
yếu tố giác ngộ này, mà thuật ngữ 
chuyên môn của Phật học gọi là 
Thất Bồ-đề phần hay Thất giác chi. 

Bảy yếu tố giác ngộ này là bảy 
tiến trình tu tập thiền định và quán 
chiếu dẫn đến đoạn trừ các lậu hoặc 
ở nơi tâm, khiến thành tựu các chất 
liệu của Thánh đạo vô lậu của tâm 
giác ngộ và giải thoát. 

Cho nên, khi ra đời, Bồ-tát Tất-
đạt-đa, tức là tiền thân của đức 
Phật Thích-ca Mâu-ni, bước đi bảy 
bước trên bảy hoa sen là tiêu biểu 
cho tư cách của một vị Bồ-tát nhất 
sanh bổ xứ, sẽ thành tựu Phật hay 
thành bậc Giác ngộ do bảy yếu tố 
giác ngộ đem lại, khiến không còn 
bị nhiễm ô phiền não ngay trong đời 
này. 

Tuy nhiên, ta biết rằng ở trong 
thế giới trời người không một ai 
thành tựu được bảy bước đi giác ngộ 
ấy một cách dễ dàng, và không một 
ai có khả năng tuyên bố “Thiên 
thượng thiên hạ duy ngã độc tôn” 
mang tính thuyết phục và hấp dẫn 
như đức Phật Thích-ca Mâu-ni, khi 
Ngài mới đản sanh. Vì sao? Vì chính 
như Ngài đã nói: “Những gì Ngài nói 
là Ngài đã làm và những gì Ngài đã 
làm, thì Ngài mới nói”. 

Mùa Phật Đản trở về, Phật tử 
chúng ta cố gắng tu học một cách 
hết lòng, sống và thực tập theo lời 
Phật dạy một cách sâu sắc. Như 
vậy, chúng ta mới có cơ hội tiếp xúc 
với những gì mà đức Phật đã dạy và 
dâng cúng Ngài những gì chúng ta 
có được qua sự thực tập. Nhất là 
chúng ta cần phải thực tập bảy bước 
đi của Ngài trong đời sống cho đến 
khi nào chúng ta có khả năng tự do 
đối với sinh tử. 

Thực tập bảy bước đi của đức 
Phật trong đời sống dưới nhiều hình 
thức khác nhau. Chúng ta có thể 
thực tập trong lúc thở vào, thở ra 
hay đi đứng nằm ngồi, nói cười, ăn 
uống, làm việc và suy nghĩ. Qua 
những hành hoạt như thế, chúng ta 
có thể tiếp xúc với đức Phật mỗi 
ngày và cúng dường lên Ngài mỗi 
ngày bằng tất cả sự thực tập của 
mỗi chúng ta. Thực tập như vậy là 
chúng ta cũng đã làm cho đức Phật 
trong ta đang và sẽ đản sanh. 

Ngày Phật đản, chúng ta phải 
làm thế nào để đức Phật thật sự có 
mặt với chúng ta, ngay trong đời 
sống qua bảy bước đi của Ngài. 
Được như vậy, chúng ta làm lễ kỷ 
niệm ngày Phật đản một cách có ý 
nghĩa. Trên đài sen, đức Phật sẽ 
nhìn chúng ta mà mỉm cười, tin 
tưởng và thương quý. 

 

(trích Tập san Pháp Luân số 79) 

KÍNH MỪNG PHẬT ĐẢN 

(Lộc lư ngũ bộ - Ngũ độ thanh) 
 

Lộng lẫy hoa ngàn hiển khắp nơi 
Mừng thay, kính lễ Phật ra đời 
Ân dầy pháp độ như rừng thẳm 

Nghĩa rộng kinh truyền ví biển khơi 
Bởi đã hằng soi nào dụng trí… 

Vì luôn mãi chiếu chẳng qua lời. 
Quần sinh hưởng phúc cầu tâm Nhã 

Ngẫm kỷ, duyên trần… chớ lại rơi…  
 

Huyền linh pháp Phật tỏ bao trời 
Lộng lẫy hoa ngàn hiển khắp nơi 
Đại hỷ gieo từ luôn mãi thấm 

Hoài minh độ chúng vẫn không rời 
Nhân trần hưởng lộc càng duyên thắm 

Cõi tạm nương Thầy chẳng phút ngơi (*) 
Hãy hổ thân nầy… khi cát bụi 
Đêm ngày sống trọn giữ đừng vơi.  
 

Vạn cõi nhuần ân tỏ đức ngời 
Trần gian hưởng lộc, phúc bao người 
Tưng bừng pháp diệu bày muôn nẻo 

Lộng lẫy hoa ngàn hiển khắp nơi 
Tưởng mãi kinh huyền, tâm ác lụn 

Nương dần trí Nhã , hạnh hiền cơi 
Từ bi rộng trải, Cam Lồ thắm 

Nguyện cả nhân quần …giữ nét tươi.  
 

Nghìn thu Pháp Phật rõ không mời 
Ngõ đạo từ bi, xót kẻ lười 
Chỉnh lại đường sân tình mãi lắng 

Càng thâu bước hiểm miệng luôn cười 
Yên bình tuệ Nhã lần muôn lối 
Lộng lẫy hoa ngàn hiển khắp nơi 
Hãy nguyện nương Thầy vui nẻo sáng (*) 
Ưu phiền chẳng vướng dạo vườn chơi.  
 

Rõ đạo nguyền tu chớ nửa vời 
Ngày đêm chẳng thối niệm bao thời 
Rèn cho huệ sáng thì sân xả 

Gắng giữ nhân hoà để hận lơi 
Lỡ sẩy kinh Thầy… đau kiếp bạc (*) 
Thường vun tuệ Nhã… vắng tâm hời 
Nay mùa Phật Đản hoài ơn thấm 

Lộng lẫy hoa ngàn hiển khắp nơi.  
 

 

MINH ĐẠO kính đề 

__________________ 

 

(*) 10 Danh hiệu của Đức Phật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      13 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

II. LÝ SỰ VÔ NGẠI QUÁN 

Xác định tiên quyết: Lý là thế giới không phần 
hạn, thế giới của cái Một. Sự, những sai biệt, hữu 
hạn. Lý chỉ có Một, vì là không có phần hạn. Sự 
thì vô số, vì là phần vị sai biệt. Câu nói sau đây, 
từ xác định tiên quyết, có nghĩa như thế 
nào: «Lý là Lý tánh của Sự; và Sự là tướng của 
Lý»? 

Ở đây, ý nghĩa tương quan vô ngại giữa lý và 
sự được phân trong năm cặp: 

Tương biến. Biến nghĩa là biến hành, có khắp. 
Thí dụ nói: «Sóng có khác trên mặt biển», tức là ở 
đâu có nước của biển thì có sóng của biển. Thí dụ 
khác: «mây đen giăng khắp cả bầu trời », trong 
tầm mắt chúng ta, bầu trời rộng đến đâu, mây 
đen giăng kín đến đó, không nhiều hơn, không ít 
hơn. 

Tương thành. Sự và lý thành tựu lẫn nhau. 
Đây chỉ về mặt tác dụng. Cái hoàn toàn và cực thì 
tựu vào cái hữu cực để thành tựu tự thể và từ đó 
khởi lên tác dụng. 

Tương hại. Sự và lý khuất tất lẫn nhau. Đây 
cũng là nói về mặt tác dụng cái vô cực tựa vào cái 
hữu cực, và như vậy nó chịu khuất tất để cái sau 
này che phủ cả. 

Tương tác. Cặp này và cặp thứ 5 kế tiếp đều 
nói về mặt tự thể. Chính cái này là cái kia. Nói rõ 

hơn: Toàn thể cái này chính là cái kia. Tức có 
nghĩa: Tức là. Thí dụ: cẳng tức là chân; Mồm tức 
là miệng. 

Tương phi. Ngược với tương tác, ở đây chúng 
xác định tinh thể dị biệt: cái này không phải là cái 
kia, như tay không phải là chân chẳng hạn. 

Năm cặp trên đây được diễn tả bằng một 
câu: «Lý sự dung dung, tồn, vong, nghịch 
thuận». Chữ dung thứ nhất chỉ cho dung giải hay 
tiêu giải và chữ thứ hai có nghĩa là dung hòa (để 
ý: không đồng nghĩa với hàm dung hay bao dung, 
có nghĩa là chứa đựng, bao bọc). Dung dung chỉ 
cho cặp tương biến, kế đến tồn, do lý không phải 
sự nên lý tồn tại như là ở ngoài sự, và ngược lại. 
Đây chỉ cho cặp tương phi: lý không phải sự. Tiếp 
theo, vong chỉ cho cặp tương tác; vì Lý tức sự thì 
Lý mất, chỉ còn có sự. Nghịch chỉ cho cặp tương 
hại; Lý và sự khuynh loát lẫn nhau. Sau hết 
là thuận, cặp tương thành. 

Năm cặp vừa kể được khai triển thành mười 
sau đây. 

1. LÝ BIẾN Ư SỰ 

Trong tác dụng biến hành này, chủ động là 
Lý. Lý tánh không có phần hạn, do đó, không nói 
nó phân tán thành vô số mảnh vụn đề có bao 
nhiêu sự là có bấy nhiêu Lý. Tức là, trong mọi sự 
đều có tác dụng tiến hành của Lý một cách toàn 
diện. 

2. SỰ BIẾN Ư LÝ 

Cái có phần vị sai biệt, hữu hạn là Sự biến 
hành toàn diện trong cái không phần hạn là Lý. 

Cả hai trường hợp chỉ mới được đề cập một 
cách rất khái quát. Chúng ta sẽ lấy một thí dụ, rồi 
từ đó khai triển những vấn đề liên hệ. 

Thí dụ về sự tương biến giữa biển và sóng. 
Hình ảnh một biển lớn được phản chiếu toàn diện 
trong một làn sóng nhỏ. Đó là hình ảnh của Lý 
biến hành ở Sự. Cùng lúc mỗi một làn sóng nhỏ 
cũng được phản chiếu toàn diện, không dư không 
thiếu, trong biển lớn: Sự biến hành ở Lý. Các vấn 
đề sau đây được đặt ra: 

A. Một và nhiều: Toàn thể biển lớn đã lẫn 
mình toàn diện trong một làn sóng nhỏ, vậy có 
bao nhiêu biến tất cả để lẫn vào những làn sóng 
khác? Kế đến, một làn sóng nhỏ biến hành toàn 
diện trong biển lớn, thì còn biển nào nữa để 
những làn sóng nhỏ khác cũng biến hành như 
vậy? Bởi vì biến hành toàn, diện được hiểu như là 
choán chỗ một cách sít sao. Thí dụ, một bát nước 
đã đổ đầy chai, còn có chai nào khác để đổ những 
bát nước khác vào? Ta đặt các giả thiết: 

Giả thiết thứ nhất: Một thì tất cả đều là một; 
Nhiều thì tất cả đều là nhiều. Nếu vậy; hoặc chỉ 
có Lý vì tất cả đều là một; hoặc chỉ có Sự vì tất cả 
đều là nhiều. 

Giả thiết thứ hai: Nhiều tức là Một vì thể đồng 
nhất; Một tức Nhiều vì dung sai biệt. Nếu vậy, cái 

HOA NGHIÊM PHÁP GIỚI QUÁN 
 

Tuệ Sỹ 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Một của thể phân tán thành cái Nhiều của dụng. 
Tức là, Lý chỉ có Một nhưng được phân tán thành 
vô số Sự sai biệt. Ở đây, Sự chỉ biểu lộ một phần 
của Lý như sóng là một phần nhỏ trong biển lớn 
bao la. Chúng ta mất hẳn ý nghĩa tương biến, như 
đã nêu. 

Thực sự, nếu ta bám chặt lấy thí dụ sẽ không 
bao giờ đạt được thấu đáo ý nghĩa của trong biển. 
Trong thí dụ, nói rằng hình ảnh toàn diện của một 
biển lớn được phản chiếu vừa vặn trong làn sóng 
nhỏ. Nói thế là hợp lý, và hiểu được, nhưng nếu 
nói, trong toàn thể biển lớn chỉ phản ảnh một làn 
sóng nhỏ độc nhất, mà lại phản chiếu một cách 
vừa vặn, thì hơi khó hiểu, vì không thể tưởng 
tượng được một hình ảnh như vậy. Từ thí dụ, vượt 
qua thí dụ để đến thế giới thuần lý, sau đó trở lại, 
hình ảnh của thí dụ sẽ có một dáng vẻ khác hẳn 
trước kia. 

Chúng ta quyết đoán: Lý là một, Sự là nhiều. 
Trong vô số Sự, mỗi Sự có đủ Lý, có một các toàn 
diện sít sao. Không vì vậy mà Lý trở thành nhiều. 
Ngược lại, trong Lý có Sự toàn diện, cũng không vì 
vậy mà Sự trở thành Một. Không phân tán thành 
Nhiều để biểu lộ tác dụng. Không qui tụ thành 
một để biểu lộ thể tỉnh. Đó là ý nghĩa tương biến 
của Sự và Lý. Về tính cách hợp Lý của quyết đoán 
này sẽ được nói sau. 

B. Lớn và nhỏ. Ta nhắc lại: Lý không có phần 
hạn, đồng với hư không, cái vô cùng lớn. Sự có 
phần vị sai biệt, vụn vặt, Nhỏ như hạt bụi. Nếu cải 
Lớn như hư không lẫn mình vừa vặn sít sao vào 
cái nhỏ như hạt bụi, thì Lớn có tự thu hẹp hình thể 
trở thành nhỏ cho vừa sức dung nạp của hạt bụi 
không? Ngược lại, hạt bụi Nhỏ lẫn mình cũng vừa 
vặn sít sao vào cái Lớn như hư không, nó có tự 
phóng đại theo tầm mức của hư không? Cả hai 
trường hợp, Lý và Sự đều tự hủy bản tính để 
thành tựu ý nghĩa tương biến? Nhưng nếu tự hủy 
thì không còn nghĩa tương biến, vì không còn Lý 
và Sự. Lời quyết đoán trên kia đã từng nói: Lý 
không có phần hạn, thì ở đây khi biến khắp Sự, nó 
không tự giới hạn theo chiều kích của sự nhỏ như 
hạt bụi. Ý nghĩa tương biến này vượt hẳn khả 
năng thí dụ thông tục. 

C. Trong và ngoài. Ý nghĩa tương biến có thể 
được hiểu kèm theo một số ý niệm khác; thí dụ, ý 
niệm sở thuộc (Lý biến khắp sự vì là Lý của sự) và 
những ý niệm tương tự. Chung qui, chúng dẫn 
khởi từ các câu hỏi sau đây: 

– Lý biến khắp sự theo nghĩa ở ngoài? 

– hay ở trong? 

Giả thiết ở ngoài. Như hai mặt kính phản chiếu 
lẫn nhau một cách toàn diện, chúng phải được đặt 
đối diện, tức là ở ngoài. Cũng vậy, Lý ở ngoài sự 
để có thể biến khắp trong một sự đồng thời biến 
khắp trong tất cả sự khác. Nếu ở trong, một lý chỉ 
có một sự, vì là Lý của sự. Như vậy sẽ có vô số 
Lý: Lý của hạt bụi, Lý của cọng cỏ… Nhưng, ở 
ngoài thì chỉ được phép nói là biến chiếu, tức phản 
chiếu toàn diện, chứ không được nói là biến 
hành. Điều này trái ngược với quả quyết về nghĩa 
của tương biến như đã thấy. 

Giả thiết ở trong. Như nước biến hành trong 
một bình chứa, Tác dụng biến hành của Lý đối với 
sự cũng vậy? Biến hành theo tính cách này, hoặc 
Lý trở nên hữu hạn như sự, vì ở trong sự; hoặc sự 
trở thành vô hạn như Lý. 

Trong mọi trường hợp, chúng ta không viện 
dẫn rằng thể đồng nhất và dung sai biệt để thông 

qua các nan giải. Thí dụ sau đây nghe hợp lý, 
nhưng không dùng được. 

Bởi vì thế của hư không ở ngoài vật này đều là 
một, do đó, hư không vừa ở trong, vừa ở ngoài 
rỗng. Lý và sự cũng vậy. Hư không trong một vật 
rỗng là phần hạn của cái không phần hạn và tác 
dụng biến hành của nó là bị cắt xén theo thể tích 
của vật rỗng chứa đựng nỏ. Trong tác dụng tiến 
hành của Lý và sự, Ta muốn nói khác hơn: toàn 
diện Lý trong toàn diện sự, không có cắt xén. 
Cũng không biến chiếu như cả bầu trời vô hạn, ở 
ngoài mặt kính, phản chiếu toàn diện trong tấm 
kính nhỏ. Muốn nói được như thế, và nói bằng 
hình ảnh cụ thể, thì ta có thể hình dung là ngoài 
một vật rỗng không còn có hư không vô biên nào 
nữa; và trong khoảng hư không vô biên này, 
không có phần đoạn nào dành cho một vật nhỏ. 
Cả hai biến hành lẫn nhau toàn diện. Một hình ảnh 
như vậy quả thực chưa bao giờ xảy ra trong kinh 
nghiệm của ta, ngay cả tưởng tượng cũng không 
thể gọi được một hình ảnh như vậy. Dù vậy chúng 
ta có các qui củ sau đây để nói một cách hợp lý. 

(1) Không dị biệt vì là Lý của sự nên mỗi Sự vi 
tiểu đều có toàn diện Lý. Và vì là Sự của Lý nên 
trong toàn Lý có toàn diện Sự. 

(2) Không đồng nhất: tức Lý Vô hạn và Sự 
hữu hạn. Vì không đồng nhất nên trong toàn diện 
Sự có toàn diện Lý mà Lý không nhỏ lại. Cũng 
vậy, toàn diện Sự trong toàn diện Lý mà sự không 
lớn theo tấm lớn vô hạn của Lý. 

(3) Không đồng nhất tức không dị biệt: không 
đồng nhất trong không đồng nhất tức là không dị 
biệt. Lý không phải là một với sự tức không phải 
khác với Sự. Không phải là một, nên Lý vẫn lớn vô 
hạn, và ngoài sự, nhưng vì không dị biệt, nên 
cũng ở trong sự và cũng bằng Sự – không 
phải nhỏ bằng. 

(4) Không dị biệt lúc không đồng nhất: Vì 
không dị biệt, nên ở đâu có sự thì ở đó có lý: và 
Sự Lý không đồng nhất, do đó cả hai không đối 
đãi nhau theo chiều kích lớn nhỏ, phương vị trong 
ngoài. 

Ghi chú: trong lối lập luận tứ cú, thông 
thường, ta biết (3) và (4) là thức cú của (1) và 
(2); chúng chứa đựng khái niệm tổng hợp: và, 
hay vừa ( ) vừa (y). Ở đây, không dùng khái 
niệm và để liên kết mà dùng tức là. Nếu dùng và, 
ta gọi là tương nhập và tương tức là dụng và thể 
của tương quan duyên khởi, ta đã thấy ở cuối 
chương (1) của phần này trong tập sách này. 

Tóm tắt: bằng lập luận tứ cú như vừa kể ta 
thừa nhận tính cách hợp lý của ý nghĩa tương 
biến. Nghĩa là, chúng ta có tất cả bốn quyết định 
về ý nghĩa tương biến; cả bốn không chống trái 
nhau. 

3. Y LÝ THÀNH SỰ 

Có hai khía cạnh của ý nghĩa thành tựu cần 
xét đến. Thứ nhất, sự thành tựu về mặt dụng: thế 
lực nhân quả mà ta đạt được trong các biểu lộ sai 
biệt. Thứ hai, sự thành tựu về mặt thể: căn 
nguyên tồn tại trong tác động của thời gian. Ta 
đạt được tác dụng sai biệt của thế lực nhân quả 
bằng các phương tiện giả thi thiết. Thí dụ, khi xét 
hiệu lực thực tế của các tương giao tác dụng, ta 
giả lập một thế lực chủ động, gọi nó là điểm tựa 
từ đó dẫn xuất công năng của tác dụng. Sự giả lập 
này được vận dụng bằng hai tiêu chuẩn: tùy 
tiện và tùy thuận. Giống như hai cây gậy tựa vào 
nhau mà đứng vững. Trong số hai cây đó, ta tùy 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      15 

tiện đặt thế lực chủ động vào một. Nhưng phải tùy 
thuận theo trật tự nhân quả, tức là tùy theo chủ 
định của ta, muốn thực hiện cứu cánh bằng thế 
lực nào. Căn bản của tác dụng ở ngay trong thế 
nương tựa lẫn nhau; tác dụng của chúng làm căn 
cơ tồn tại cho chúng. Ý tưởng này được qui định 
trong trung luận, chương tứ đế XXIV. Qui định này 
nói: «Dĩ hữu không nghĩa cố, nhất thiết pháp đắc 
thành. Nhược vô không nghĩa giả, nhất thiết tắc 
bất thành». Theo đó không có gì cả. 

Nới rộng sự diễn tả, ta nới căn nguyên của sự 
thành tựu là chân không, hay nói cách khác, là Lý 
tánh vô phần hạn. Như vậy, Lý tánh là căn 
nguyên để thành tựu tất cả mọi tác dụng sai biệt 
của Sự. Nói gọn lại: y cứ vào Lý mà Sự được 
thành tựu. Thành tựu trên cả hai phương diện: 
Thể và Dụng. Thể của Sự là vô tánh; Dụng của nó 
là tùy duyên. Do cô tánh – không có bản tánh 
quyết định – nên vận dụng của ta có tính cách tùy 
tiện. Do tùy duyên nên sự vận dụng phải tùy 
thuận với định luật duyên khởi: cái này có vì cái 
kia có. 

4. SỰ NĂNG HIỂU LÝ 

Ý niệm về lý tánh là ý niệm về Chân không; Ý 
niệm về một cái không có gì cả, vô hạn và vô 
phân biệt, tức vô tướng. Làm thế nào để biết được 
có một cái không có gì cả và không là gì cả, làm 
căn nguyên cho tất cả mọi tác dụng sai biệt của 
Sự? Có hai đường lối để biết: thân kỵ nhãn quan 
lại trên một sự độc nhất và nới rộng nhân quan 
theo tất cả sự trong thế tương giao tác dụng của 
chúng. Khi thâu hẹp nhãn quan, Sự thể trở nên 
biệt lập, đơn độc tự hữu. Như vậy, trong giới hạn 
của tứ Sự thể không có tác động vì nó không di 
chuyển trên các vị trí để gây thế lực nhân quả 
giữa nó và những cái khác. Trong giới hạn 
của thời, Sự thể tự hữu được coi như vĩnh cữu, 
không sinh không diệt, không chịu sự chi phối của 
thế lực nhân quả; và như vậy tức là không tồn tại 
trong thế giới tương giao tác dụng, Một Sự thể 
không có tác động, không có vận hành để tồn tại; 
thì đó là hư vô, Sự thể không có là gì cả. Đằng 
khác, nếu nới rộng nhãn quan, Sự thể mất hẳn 
tính cách tự hữu. Trong giới hạn của xứ, đó là sự 
hữu như là cọng hữu. Trong giới hạn của thời, Sự 
hữu như là tương sinh. Tương sinh và cọng hữu 
thế lực tác dụng của nó khởi lên từ đâu? Không từ 
chính nó. Như vậy, cọng hữu tức là giả hữu. 
Tương sinh tức là giả sinh. Căn nguyên đạt được 
lại là chỗ không có là gì cả. Kể cả hai trường hợp, 
ta nói, ở cá biệt đơn độc, căn nguyên của nó chính 
là nó; ở cộng đồng sinh hữu, căn nguyên của tất 
cả là tất cả. Sau đó, là nói: Lý tánh được biểu lộ 
ngay sự, sự cá biệt và sự cộng đồng. Hay nói: Lý 
được thành tựu từ sự. Sự thành tựu này cũng 
được xét theo hai phương diện: Thể và Dụng. Nơi 
đây, chúng ta vẫn trở lại qui định của trung luận 
đã được trích dẫn, và nhắc lại vắn tắt: vì không 
cho nên có và vì có cho nên không. 

Đã nói xong về cặp tương thành của Sự và Lý. 
5. DĨ LÝ ĐOẠT SỰ 

Nơi đây chúng ta trở lại một lần nữa về tác 
dụng của tâm hành và nhắc lại rằng, luôn luôn đó 
là tác dụng một chiều, Như giòng sông, chỉ có một 
hướng, là hướng ra cửa biển. Ở giới hạn của các 
sinh hoạt thực tế và thường nghiệm, trong một 
thời và một xứ, không bao giờ có hai ý niệm cực 
đoan tương phản cùng khởi một lần. Về giới hạn 
của xứ, hoặc trái hoặc phải. Về giới hạn của thời, 

hoặc trước hoặc sau. Những giới hạn sai biệt như 
vậy tạo nên trật tự của tâm hành; và đối chiếu với 
nó là trật tự của vạn hữu. Cũng từ những giới hạn 
sai biệt này mà giả thi thiết các thế lực tác dụng 
của nhân quả. Vì tính chất giả thi thiết này, khởi 
từ trật tự của tâm hành, thế giới có vẻ như một 
cảnh trị đồng hạng. Nghĩa là trật tự của vạn hữu 
được sắp đặt theo dấu vết trên các lối mòn của 
nhân quả, mà trên đó, tâm hành đã từng đi qua 
và tái diễn. Thế giới như một Toàn thể tự cách 
hẳn thành hai phần đồng dạng để vừa là nhân và 
vừa là quả cho chính nó, tự nó là căn cơ cho chính 
nó. Hai phần này, một là Lý và một là Sự. Chúng 
đồng dạng trên một căn cơ độc nhất, trong một 
toàn thể vô hạn; do đó, khi tất những giới hạn sai 
biệt của Sự được qui chiếu vào căn cơ Toàn thể, 
bấy giờ chỉ có một hình ảnh duy nhất có thể, dẫn 
khởi mọi tác dụng tâm hành, là hình ảnh vô hạn 
của Lý. Như vậy, Lý đã loại bỏ Sự, đã tước đoạt 
mất sự biểu lộ sai biệt của Sự, để cho thấy đâu là 
căn cơ của thế giới. 

6. SỰ NĂNG ẨN LÝ 

Trong cặp tương hại, vì tất cả những sai biệt 
của sự bị thu hút và biến mất vào Lý tánh nên 
dùng chữ đoạt. Nơi đây, Lý tánh bị che khuất bởi 
sự nên gọi là ẩn. Sự che khuất này có hai ý nghĩa. 
Thứ nhất, về mặt căn cơ mà nói, tất cả những sai 
biệt của sự lấy chúng là căn cơ cho chính chủng; 
ngoài nó ra, không có một căn cơ biệt lập nào 
khác. Thứ hai, về mặt tác dụng mà nói, tính cách 
vô hạn của lý tánh được biểu lộ ngay ở những giới 
hạn sai biệt của sự. Cả hai ý nghĩa chỉ có ý nghĩa 
chân thật trong chiều hướng phân biệt ngôn ngữ 
về năng và sở. Hậu quả của tất cả phân biệt ngôn 
ngữ đều nói lên tính chất trống rỗng và giả lập thi 
thiết của khái niệm. Nếu dừng lại ở hậu quả này, 
cả Lý và Sự đều là những thực tại bất thực và giả 
danh: bất thực về thể tính và giả danh về biểu lộ 
và tác dụng. Tuy vậy, một khi tâm hành căn cứ 
trên hậu quả đạt được bằng phân biệt danh ngôn 
này mà khởi lên tác dụng, bao nhiêu tương phản 
đối đãi đều mất hết ý nghĩa. Thí dụ, cần phải biệt 
năng và sở trong cặp tương hại, khi Lý chủ động 
thì Sự lẫn mất vào Lý: khi lấy Sự làm chủ động thì 
nó che mất Lý; mỗi cái vừa là năng vừa là sở, có 
như thế mới thành tựu ý nghĩa tương hại. Tác 
dụng của tâm hành chỉ có một chiều, do đó không 
có giới hạn phân biệt giữa năng và sở. Không phải 
bằng tính cách vừa kể mà nói tác dụng của tâm 
hành thực tiễn hơn phân biệt ngôn ngữ; mà chỉ vì 
là thế lực tác dụng sai biệt. Ngôn ngữ tác dụng 
trong chiều hướng trùng điệp: đến tức là đi. Tâm 
hành chỉ có một chiều: hoặc đến hoặc đi. 

Với tác dụng một chiều của hành như vậy, khi 
nói, theo luật duyên khởi, mọi sự tùy duyên mà 
khởi, lời nói này thành ra rằng tùy duyên tắc 
không duyên: không có năng và sở nên như vậy, 
tức là không có tác dụng theo tính cách tương 
giao giữa một chủ động và một thụ động. Nhưng 
không duyên thì không khởi; đó là vì kết quả 
ngược chiều của phân biệt ngôn ngữ: phân biệt 
hữu thành vô, phân biệt vô thì thành hữu. Dù tác 
dụng của ngôn ngữ hay của tâm hành, Sự là cái 
che khuất Lý. 

7. CHÂN LÝ TỨC SỰ 

Sự là cái che khuất Lý; ngoài thế giới biểu lộ 
của Sự không có Lý nào nữa. Hệ luận rút ra từ 
định nghĩa về duyên khởi, theo một lối suy luận 



 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

đặc biệt của Hoa nghiêm tông: duyên tức là tánh, 
bởi vì tất cả những gì tồn tại bằng cách nương tựa 
lẫn nhau thì không có một căn cơ nào hết: áo 
xiêm đùm bọc lấy nhau, vào luồn ra cúi công hầu 
mà chi. Không căn cơ nên gọi là vô tánh. Đằng 
khác, vì khởi do duyên, vô tánh tức khởi. 
Thuyết tánh khởi của Hoa nghiêm tông 
nói: tánh tức vô tánh vì là duyên. Nói cách khác, 
theo lối tam luận tông; vì duyên sinh nên vô tánh. 
Ngược lại: vì vô tánh nên duyên sanh, kết luận 
nói: tánh tức khởi, khởi tức tánh. Đó là một kết 
luận của thuyết tánh khởi. Từ đây, ta suy diễn ra 
hệ luận thứ nhất: chân lý tức Sự. Thoạt tiên, sự 
suy diễn này chỉ là lập lại những ý tưởng đã được 
chứa đựng trong định nghĩa về duyên khởi. Về 
sau, khi đặt vào tác dụng của 
tâm hành, suy diễn thành một 
hệ luận vừa nói trở nên châm 
ngôn hướng dẫn tâm hành 
thực hiện thế lực tác dụng của 
nó. Nội dung của tâm bây giờ 
chính là Sự. Mặc dù tính cách 
biểu lộ của Sự như là hư 
huyễn; nhưng biết rằng ngoài 
tính cách biểu lộ đó không còn 
thế giới chân thật nào khác 
khả dĩ mệnh danh là Lý tánh 
chân thật. 

8. SỰ PHÁP TỨC LÝ 

Hệ luận thứ hai rút ra từ 
định nghĩa duyên khởi nội: Sự 
tức là Lý. Hình như nó chỉ là 
một cách nói ngược lại của 
chân Lý tức Sự. Quả thực, 
không riêng gì ở đây, tất cả 
những điều nói đều là sự lặp 
lại của một phụ chú dài dòng. Phụ chú cho một ý 
tưởng nào, lại là điều không thể quyết đoán được. 
Dù vậy, chúng ta vẫn nỗ lực trên một nền tảng 
không hư để quyết định tất cả mọi chiều hướng 
của đời sống. Đây cũng là một cách nói về ý nghĩa 
của Sự pháp tức Lý. Đằng sau đó, còn có một ý 
nghĩa nào khác nữa không? Trong lý tưởng, ta nói 
có. Trong thực tế, ta thấy là không. Luôn luôn, là 
nói về những cái không thấy, và thấy những cái 
không nói. Chúng là cái không ngớt thúc đẩy 
chúng ta giả lập vô số biểu tượng của ngôn ngữ 
và tâm hành. Thêm một lần nữa, đây cũng là cách 
nói khác về ý nghĩa của Sự pháp tức Lý. 

9. CHÂN LÝ PHI SỰ VÀ 

10. SỰ PHÁP PHI LÝ 

Để tránh những lập lại không cần thiết mặc dù 
là nỗ lực cho trật tự tâm hành, nơi đây vẫn là lãnh 
vực tư biện của ngôn ngữ cho nên chúng ta nói 
cặp tương phi trong một lúc; không làm hại như 
các cặp trước. 

Trong năm cặp tương quan giữa Lý và Sự, 
cặp tương biến nói chung về tương giao cả mặc 
thể và dụng của Sự và Lý. Cặp tương thành và 
tương hại nói riêng về Dụng. Cặp tương tác 
và tương phi nói riêng về Thể. Cả năm cặp đều nói 
đến ý nghĩa của duyên khởi về hai phương diện 
Thể và Dụng như đã thấy. 

Về tương tức, không có giới hạn phân biệt nào 
giữa Lý và Sự. Về tương phi, giới hạn giữa Sự và 
Lý được phân biệt rõ rệt. Thí dụ, khi nói mồm tức 
là miệng, cả hai không có giới hạn phân biệt, 
nhưng trên nền tảng vô phân biệt này, giữa mồm 

và miệng vẫn có tư thế biệt lập. Ta có thể trích 
dẫn thí dụ của Trang Tử: Người nuôi khỉ cho khỉ 
ăn, vào bảo: Sáng ba trái chiều bốn trái. Bọn khỉ 
lấy thế làm giận. Ông nói lại, nếu thế sáng bốn 
trái chiều ba trái. Bọn khỉ lấy thế làm mừng. 
Trang Tử kết luận: cái danh và cái thật chưa từng 
sứt mẻ, thế mà cái dụng của hờn giận vui mừng 
đều có đủ cả. Trật tự ngôn ngữ, trật tự tâm hành 
và trật tự thế giới, trong căn nguyên thì không sai 
biệt, thế mà trong tác dụng lại có sai biệt. 

Đã nói xong về Lý Sự vô ngại quán. 
 

III. CHÂN BIẾN HÀM DUNG QUÁN 

Thành tựu được Lý Sự vô ngại quán là đạt đến 
chỗ rốt ráo trong nỗ lực lãnh hội tất cả ý nghĩa 

của duyên khởi. Sự lãnh hội 
này nếu được đặt trong mối 
tương quan giữa phương tiện 
và trí tuệ, thì giai đoạn thiết 
lập nền tảng để vận dụng trí 
tuệ, như là phương tiện thấu 
hiểu bản tánh của thực tại, đó 
là giai đoạn của chân không 
quán. Ở giai đoạn này, chỉ có 
một tri kiến phải thành tựu, là 
trực quan về bản tánh không 
hư. Khi bản tánh không hư 
xuất hiện trong mức lãnh hội 
của tri kiến, thì nó xuất hiện 
qua biểu tượng trung gian là 
hư không. Chính thực, hư 
không là thế giới của Sự, thế 
giới trong phạm vi của kinh 
nghiệm, Lý Sự vô ngại quán là 
nỗ lực để thấu triệt rằng 
không hư và hư không chỉ sai 

biệt trong tác dụng của danh ngôn. Như vậy, khi 
Lý Sự vô ngại được diễn tả theo một đường lối 
khác là Sắc không vô ngại thì, như đã nói, không 
vừa là không và vừa là hư không, do đó, cũng có 
nghĩa là Sự sự vô ngại. Trong lớp quán thứ ba 
Chân biến hàm dụng quán, chính là nỗ lực cho 
mối tương quan giữa Sự và Sự. 

1. LÝ NHƯ SỰ 

Đây là bước khởi đầu của lớp quán thứ ba. 
Trên hình thức đây như muốn xác định thành quả 
đã đạt được từ Lý Sự vô ngại quán. Chỉ trên hình 
thức; bởi vì nói Lý như Sự không nói theo tương 
quan có tính cách đối chiếu. Lý và Sự trong những 
tương quan Thể và Dụng của chúng đã cho thấy 
những tương quan đó giống như sự giao thiệp 
giữa hai bát nước khi được đổ chung thành một 
đoàn thể mà lượng của nó không phải là tổng số 
lượng của hai bát nước, và thể tính của bát nước, 
vẫn không tăng gia. Thí dụ có tính cách cưỡng ép. 
Nhưng thế giới của Lý Sự vô ngại vượt ngoài giới 
hạn thực tế của kinh nghiệm. Vì sao? Vì Lý như Sự 
Lý hiện diện toàn vẹn trong mỗi sự: Như được 
hiểu Như vậy là Như vậy. 

2. SỰ NHƯ LÝ 

Thế giới của Sự là thế giới của kinh nghiệm cụ 
thể. Do đó, khi nói Lý như Sự, biểu lộ của Lý 
không khác với biểu lộ của Sự; tức là Lý cũng xuất 
hiện như một thế giới của kinh nghiệm cụ thể. 
Tính cách xuất hiện này không làm cho Lý trở nên 
có giới hạn sai biệt cụ thể; nhưng không có biệt 
và sai biệt. Đằng khác vì đó là Lý của Sự, cho nên 
biểu lộ của sự không khác với Lý. Nhưng cá biệt 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      17 

và sai biệt của một chân Lý toàn diện; Sự không 
xuất hiện trong những giới hạn khép kín, mặc dù 
giới hạn này vẫn không làm mất tính cá biệt và 
sai biệt: ở đây nói, Sự như Lý. Nếu nói theo nghĩa 
đồng nhất và dị biệt, thứ nhất, ta nói sự như Lý vì 
Thể và Dụng của chúng là một. Thứ hai, từ đồng 
nhất đến dị biệt, ta nói Sự như Lý tức là Sự như 
Sự. Tiến đến bước thứ ba sau đây sẽ là chỗ thiết 
lập xây nền tảng cho chân biến hàm dung quán. 

3. SỰ HÀM LÝ SỰ VÔ NGẠI 
Bởi vì Lý tánh là thế giới siêu việt kinh nghiệm 

nhưng lại biểu lộ một cách cụ thể và sống động 
như chính biểu lộ của Sự, do đó, ta sẽ không ngại 
là gặp phải cưỡng bức khi sử dụng hai nguyên tắc 
căn bản của suy luận: đồng nhất và dị biệt. Căn 
cứ trên nguyên tắc đồng nhất, Lý và Sự được trực 
quan như một thế giới toàn diện. Thế giới đó 
không bị phân tán, nhưng nó được biểu lộ ngay 
trong xuất hiện tình Sự cá biệt; đó là nói theo 
nguyên tắc dị biệt. Ta sẽ thấy, nơi đây khi nói Lý 
và Sự không đồng nhất cũng không dị biệt, hiệu 
quả của cách nói không diễn ra theo thông lệ, mà 
được diễn ra theo bốn trường hợp như sau: 

Một trong Một: 
Một Sự được bao hàm trong một sự. Cái Một 

thứ nhất là cái một toàn diện của lý sự vô ngại. 
Nó là cái Một về phân biệt. Cái một thứ hai là cái 
Một cá biệt của Sự. Phân biệt giữa hai cái Một này 
căn cứ trên đồng nhất tính. Nếu căn cứ trên dị 
biệt tính, ta nói khác. Cái Một thứ nhất là cái Một 
sai biệt của Sự, nó được hàm trong cái Một vô 
phân biệt của Lý Sự vô ngại. Như vậy, hạt bụi vẫn 
không lớn thêm để được chứa đựng một cách toàn 
diện theo cải lớn vô hạn của thế giới Lý Sự vô 
ngại; nó cũng không tự hủy tính cách cụ thể để 
được đồng nhất hóa thế giới này: Dị biệt trong 
đồng nhất, nhưng không trở thành đồng nhất. 

A. Tất cả trong Một 
Trên căn bản ta vẫn có thể theo lối suy luận 

trúng ở trên. Nhưng nơi đây ta có thể bổ túc bằng 
cách nói khác. Danh từ Tất cả chỉ cho một toàn 
thể của vô số sai biệt. Khi nói, Tất cả trong Một, 
không phải vì hủy diệt mọi sai biệt để đạt đến một 
toàn thể vô phân biệt, rồi đặt nó vào trong biểu lộ 
của Một Sự vi tiểu. Một toàn thể toàn diện với tất 
cả sai biệt của nó được chứa đựng ngay trong hạt 
bụi nhỏ. Tất cả vô số hạt bụi nhỏ đều như nhau 
không hơn không kém, xuất hiện cùng lúc trong 
một hạt bụi cũng nhỏ bằng, không hơn không 
kém. 

B. Một trong Tất cả: 
Tất cả trong một, được hiểu theo căn bản 

đồng nhất – đồng nhất tính đã được biến nghĩa và 
biến thể như đã thấy. Rồi theo căn bản dị biệt, 
Một hạt bụi nhỏ, không thay đổi thể cách hiện hữu 
nghĩa là không từ bỏ bản vị và nguyên dạng của 
nó, mà cùng một lúc có mặt trong tất cả vô số hạt 
bụi. Thông thường ta có thể tượng hình như là sự 
phản chiếu để lĩnh hội điều vừa mô tả. Nhưng 
phản chiếu trong ý nghĩa thông tục như sự phản 
chiếu của các mặt kính thì chỉ có một cái là thực, 
còn tất cả chỉ là hình ảnh hư ảo. Trong ý nghĩa 
phản chiếu giữa Một và tất cả, không có hình ảnh 
nào gọi là hư ảo. Vì vậy, thế lực tác dụng của 
pháp duyên khởi thường được gọi là bất khả tư 
nghị. Theo đó, nếu là hư ảo, thì chân lý cũng hư 
ảo như thế giới sai biệt của Sự. Nếu nói là chân 
thật, thì thế giới sai biệt cũng chân thật bất động 

như hư không. Ta đưa bàn tay lên hư không vẽ 
một vòng tròn, cảm giác khởi lên là thấy có cái gì 
đó vừa trống vừa đầy. Cảm giác này tạm thời gợi 
cho ta hình ảnh phản chiếu giữa Một và Tất cả. 
Hiển nhiên ta phải nhận rõ giới hạn của một thí 
dụ. 

C. Tất cả trong Tất cả 

Một hạt bụi phản chiếu như vậy, vô số hạt bụi 
cũng phản chiếu như vậy. Thế giới là hình ảnh của 
những phản chiếu trùng trùng vô tận. 

Trải qua ba giai đoạn, căn bản đã được thiết 
lập. Từ đây về sau là những nỗ lực phát hiện các 
sắc thái tương quan giữa Sự và Sự, để tựu thành 
ý nghĩ của Sự Sự vô ngại. Bước vào thế giới đó là 
bước vào phương tiện thiết lập thành pháp của 
các bậc Giác ngộ. Các Ngài như một đám mây 
lành giữa hư không bao la, làm bóng mát cho cả 
thế giới. 

4. THÔNG CỤC VÔ NGẠI 
Vừa ở nơi này, và chưa từng lìa khỏi vị trí này, 

mà hiện thân khắp cả mọi nơi. Vì hiện thân khắp 
cả mọi nơi nên gọi là thông, vì chưa từng lìa bỏ 
bản vị nên gọi là cục. Như vậy, vừa phổ biến, vừa 
bất động, nên nói là vô ngại. 

5. QUÁNG HIỆP VÔ NGẠI 
Do phổ biến, một hạt bụi nhỏ cũng rộng lớn 

bằng hư không bao la. Dù vậy, nguyên dạng vẫn 
không thay đổi. Hạt bụi vừa rộng vừa hẹp, vừa 
lớn vừa nhỏ. 

6. BIẾN DUNG VÔ NGẠI 
Thoạt tiên, ta hình dung một hạt bụi nhỏ rảo 

qua tất cả vô số thế giới, và gọi đó là sự biến 
hành của nó. Cố định trên một vị trí, mà cùng lúc 
có mặt trong tất cả, do đó biến hành tức bao 
dung. Ở đây, trong nó xuất hiện vô số thế giới. Ở 
tất cả nơi khác trong nó cũng chứa đựng vô số thế 
giới. 

7. NHIẾP NHẬP VÔ NGẠI 
Trong tác dụng biến hành, một hạt bụi nhỏ 

lẫn mình vào vô số thế giới. Lẫn mình vào đó lại 
cùng lúc duy trì bản vị tồn tại của thế giới đó. 
Ngược lại, khi vô số thế giới hiện hình trong một 
hạt bụi thì cùng lúc chúng duy trì bản vị tồn tại 
của từng hạt bụi ấy. 

8. GIAO THIỆP VÔ NGẠI 
Một và Tất cả lẫn vào nhau và duy trì lẫn 

nhau. Sự giao thiệp này được xét theo bốn trường 
hợp gọi là nhiếp nhập: 

Một nhiếp Tất cả nhập Tất cả 

Tất cả nhiếp Một nhập Một 
Tất cả nhiếp Tất cả nhập Tất cả 

Một nhiếp Một nhập Một 
9. TƯƠNG TẠI VÔ NGẠI 
Cái này ở nơi cái kia, cũng được xét theo bốn 

trường hợp nhiếp nhập: 
Nhiếp Một nhập Một 
Nhiếp Tất cả nhập Một 
Nhiếp Một nhập Tất cả 

Nhiếp Tất cả nhập Một. 
10. PHỔ DUNG VÔ NGẠI 
Đoạn chót này có tính cách kết luận, đưa tất 

cả các vận dụng sai biệt vào một thế giới, ở đây, 
vạn hữu đồng khởi trong đồng thời và đồng xứ. 
Sự bao dung lẫn nhau giữa Sự và Sự, bấy giờ như 
đã xuất hiện ngay trong thế giới cụ thể của tâm 
hành; chúng bao dung một cách toàn diện và 
toàn triệt, như đã được mô tả từng bước một 
trong chín giai đoạn trước.  



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Phật Hạnh 

Từ giã hoàng cung thoát biển trần 

Sáu năm khổ hạnh hướng nguồn chân 

Tham thiền nhập định hàng ma oán 

Kiến đạo khai phương độ thế nhân 

Thuyết pháp tuỳ cơ khơi mắt tuệ 

Độ sanh ứng pháp mở vườn tâm 

Từ bi giáo hoá truyền hương đạo  
Rạng ánh quang minh tỏa ánh rằm…! 
 

Diệu Dụng 

Bát Nhã vang rền dội cửa không  
Tâm kinh tỏa chiếu phá mê lòng  
An yên một cõi trời êm dịu 

Tĩnh tại muôn duyên ý lặng trong  
Bến đạo hoa cười phơi sắc thắm  
Đường tâm nghĩa trải đượm hương nồng 

Vượt miền khổ luỵ lên đường giác  
Nghiệp chướng vơi dần vạn sự thông...! 
 

Không Gian Thiền  
Trăng khuya tỏa sáng ở nơi này  
Trúc biếc đào hồng gió khẽ lay 

Sóng gợn lưa thưa hoà nhạc suối  
Mây giăng lãng đãng hợp duyên cây 

Lời kinh thánh thoát nguồn tâm lặng  
Nẻo đạo thênh thang ý tục bay 

Bạn hữu quay về xa chướng nghiệp  
Dần vơi khổ não tuệ quang đầy...! 
 

Tĩnh Lặng 

Tĩnh lặng trang nghiêm ngắm cảnh chùa  
Lòng nghe mõ nhịp lẫn chuông khua 

Kinh vàng dẫn lối buông sầu níu 

Kệ ngọc soi đường bỏ não đua 

Lễ Phật đi thiền xa thắng bại  
Chăm cây tưới kiển gạn hơn thua  
Lòng thanh trí sáng an yên phận 

Quẳng gánh ưu tư dạo bốn mùa..! 
 

Hoài Niệm 

Bát vĩ đồng âm, thượng vĩ bệnh  
Quê cha đất tổ mãi thân thương 

Cảnh cũ theo ta suốt dặm trường  
Giao Thủy dòng thanh xuôi sóng lượn 

Mỹ Sơn tháp cổ quyện non vương  
Bao thu cách trở tâm tâm tưởng  
Bấy thuở xa xôi ý ý tường 

Nghĩa nặng ân sâu lòng khắc dưỡng  
Dẫu rằng xuôi ngược khắp mười phương. 

Quay Về 

Chốn cũ chùa xưa thăm viếng người  
Ngắm dòng mây bạc lững lờ trôi  
Thiền hoa ngào ngạt thơm vườn Phật  
Ánh nguyệt lung linh tỏ đất trời  
Hớp ngụm trà thiền tâm tĩnh lặng  
Viết câu thơ đạo ý ngời soi  
Quay về thực tại trăng in bóng  
Tỏa chiếu dòng sâu sóng vỗ lời. 
 

Tuỳ Duyên  
Tuy duyên dạo bước dưới mây trời  
Thanh thản lòng trong suối hạnh khơi  
Tuệ nguyện vun trồng vui diệu thể 

Tâm nguyền quyết phát sống an đời  
Bờ thiêng kết nối hưng non nước  
Bến mộng xa lìa thịnh chốn nơi  
Năm tháng thanh bình cùng nhật nguyệt  
Yên bình tĩnh lặng đạo huyền soi...! 
 

Dưỡng Tâm 

Đêm đêm thắp nén hương trầm  
Trì kinh niệm Phật gìn tâm ban đầu  
Bồ Đề nguyện phát thêm sâu  
Tình thương nuôi lớn khổ sầu lánh xa. 
 

 

Tu Viện An Lạc, California 

Xuân Quý Mão-2023 

 

TRÚC NGUYÊN 

THÍCH CHÚC HIỀN 

(cảm đề) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      19 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

MỞ ĐỀ:  
Thành tựu qủa Vô Thượng bồ đề là bắt nguồn 

từ đâu? Cũng như tốt nghiệp bằng tiến sĩ là bắt 
nguồn từ mẫu tự a, b, c của lớp mẫu giáo và qua 
quá trình ôn thi luyện tập từng phần thăng tiến 
mới có được kết quả. Sự tìm đạo của Thái Tử Tất 
Đạt Đa hay nói cụ thể hơn của Bồ tát Hộ Minh tại 
thế giới Ta Bà trong kiếp này chỉ là phần trắc 
nghiệm cuối cùng đột phá và 
thành tựu quả vị Bồ Đề. Như 
vậy phần trắc nghiệm cuối 
cùng chưa phải là mối chót 
chính của quả vị Bồ Đề, mà 
chỉ là một phần trắc nghiệm 
mà thôi. Vậy thì, mối chót 
thành tựu Phật quả là gì? 

Mỗi khi mùa Phật Đản lại 
về các chùa thường lạy 19 lạy 
từ Đản Sanh đến Niết Bàn, 2 
câu đầu tiên: 1/ A Tỳ Ngục Tốt 
sơ phát thiện tâm. 2/ Tam kỳ 
quả mãn, bách kiếp nhơn 
viên. Có phải chăng, 2 câu này 
chính là nói lên sự khởi điểm 
căn nguyên đầu tiên của Đức 
Phật Thích Ca trên lộ trình 
thành tựu quả Vô Thượng Bồ 
Đề. Bởi vì, có kiếp Ngài bị đọa 
vào địa ngục, trong tâm Ngài 
mới loé lên được một điểm 
sáng. Đó là Niệm Thiện. Từ đó 
Ngài phát nguyện nuôi dưỡng 
mầm thiện này tăng trưởng 
dần trong suốt thời gian ba kỳ 
(quá khứ, hiện tại và vị lai) và 
trải qua trăm kiếp làm người 
luôn luôn hành thiện tích đức thăng tiến không 
ngừng, cứ mỗi kiếp là một trải nghiệm thử thách, 
như luyện tập, ôn thi và thăng tiến về niệm thiện 
ấy cho đến kiếp này thành tựu đạo quả. Vì vậy, 
Niệm thiện đầu tiên chính là ngọn lửa nhỏ, nó có 
thể đốt cháy cả rừng phiền não nghiệp chướng 
chăng. Và nó có thể thắp sáng vùng trời đang u 
tối này! Quả thật đúng như vậy. 

Hai câu đảnh lễ này chưa tìm ra nơi xuất xứ 
từ bộ kinh nào, chỉ biết trong mùa Đại lễ Phật Đản 
thường lễ lạy. Vậy chúng ta thử tìm hiểu sâu về 
Niệm Thiện qua sự đản sanh của Đức Phật như 
thế nào. 

 

ĐỊNH NGHĨA:  
A:  NIỆM THIỆN là gì?  
Niệm là chỉ cho thời gian rất ngắn thoáng 

qua trong tâm hay trong ý nghĩ của ta. Niệm niệm 
tương tục nghĩa là nhớ nghĩ liên tục. Thiện là gì? 
Thiện có nghiã là tốt lành, khéo léo, đúng, chánh 
xác. Niệm Thiện là nhớ nghĩ đến điều thiện, điều 

tốt lành. Ý nghĩ thiện hay điều tốt lành được trổi 
dậy trong tâm. Còn Hành Thiện mới là thực hiện 
việc làm thiện ấy. 

 

1/- PHÂN TÍCH RỘNG VỀ THIỆN 

Thiện có 3 nghĩa: 
 a/ Tốt nói cho đủ là tốt đẹp ngược lại thì 

xấu. Tục ngữ có câu: “Tốt lòng đẹp dạ” chỉ cho 
người biết cư xử tốt với mọi 
người. Hay câu: “Áo rách có 
cách người thương” tuy cuộc 
sống ta nghèo nhưng ta có 
cách sống tốt được mọi người 
thương yêu quý mến, không 
cần giàu sang phú quý chỉ cần 
có tấm lòng tốt, đủ để thành 
người tốt. Người ta thường nói: 
“Tốt lòng tốt dạ, có ai nói tốt 
áo bao giờ”. Người nào có ý 
nghĩ tốt, lời nói tốt và hành 
động tốt đối với mọi người thì 
người ấy luôn có đời sống an 
lành, hạnh phúc và không bao 
giờ cảm thấy cô đơn.  
b/ Lành là hiền lành, là lương 
thiện, không ác. Người hiển 
lành luôn luôn có tâm từ bi 
rộng lớn hơn người thường, 
biết thương yêu người và vật, 
có lòng bao dung và tha thứ, 
không làm cho ai buồn phiền 
và đau khổ, luôn đem lại cho 
người khác an vui và dễ chịu, 
có sự hy sinh hay giúp đỡ 
người, chứ không phải là người 
nhu nhược yếu hèn. Người này 

luôn hướng về điều thiện, xa lánh điều ác, ngay cả 
ý nghĩ ác cũng không, luôn thấy ai cũng tốt lành. 
Họ thường toát ra cử chỉ bao dung hài hòa và biểu 
lộ khuôn mặt hiền từ, giúp cho người nhìn vào có 
cảm giác an lành và thân thiện.  

 c/ Khéo léo là người biết hành xử đúng thời 
đúng lúc, hoặc tuỳ theo hoàn cảnh, địa điểm và 
thời gian mà hành xử cho phù hợp, luôn có lối 
sống cởi mở, uyển chuyển không khô cứng. Là 
người luôn cân nhắc sự lợi hại, tốt xấu mà làm. 
Việc nào có lợi cho người cho ta và cho tất cả mới 
làm, còn ngược lại thì không, luôn có cái nhìn về 
nhiều mặt: xã hội, cuộc sống, nhân quả vả nghiệp 
báo... mà cân bằng sự lợi hại để ứng xử việc làm 
và hành động của mình. 

 d/ Đúng, chánh xác: Là người có hiểu biết, 
có trí tuệ cao và biết phân định rõ ràng đâu là 
chánh, đâu là tà, đâu là đúng sai, phải trái... Là 
người luôn cân nhắc trước khi nói, cử chỉ và hành 
động của mình để ứng dụng vào cuộc sống và 
đem lại rất nhiều sự lợi lạc cho mọi người. Đúng là 

Ý NGHĨA ĐẢN SANH VỀ NIỆM THIỆN 
  

Thích Phước Mỹ 



 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

đúng trên cuộc sống hiện tại và cả trong tương lai, 
phù hợp với lòng từ bi, nhân quả và không đưa 
đến nghiệp báo xấu mà hướng về con đường hoàn 
toàn thánh thiện. Hay nói cách cụ thể là lối sống 
đúng và chánh xác sẽ đem lại cho ta và mọi người 
đời này an lạc và đời sau giải thoát. Lối sống này 
được gọi là thánh thiện. 

 

2/- KHỞI ĐẦU MƯỜI ĐIỀU THIỆN ĐỨC PHẬT 
DẠY CHO HÀNG ĐỆ TỬ 

(A Tỳ Ngục Tốt sơ phát thiện tâm) 
Ở thế giới ác mà sanh khởi niệm thiện, cũng 

như trong bùn lại nảy sinh mầm sen, là điều quý 
hiếm. Thiện ở đây muốn nói là thiện đối với ác. 
Trong lời Phật dạy cơ bản cho vấn đề này là không 
nên làm 10 việc ác (chính là thập thiện giới). Sống 
trong lãnh vực ác mà không bị ác chi phối, đó là 
thiện; hay ở trong bùn mà không hôi tanh mùi 
bùn, chính là sen. Vậy không làm 10 điều ác là gì?  

1, 不殺生 (sa. pāṇāṭipātā paṭivirati) không sát 
sinh 

2, 不偷盜 (sa. adattādānādvirati), không trộm 
cắp. 

3, 不邪婬 (sa. kāmamithyācārādvirati) không 
tà dâm. 

4, 不妄語 (sa. mṛṣāvādātvirati), không nói 
dối. 

5, 不兩舌 (sa. paisunyātvirati), không nói lưỡi 
đôi chiều, 

6, 不惡口 ( sa. pāruṣyātprativirati), không nói 
lời hung dữ. 

7, 不綺語 (sa. saṃbinnapralāpātprativirati), 
không nói lời phù phiếm. 

8, 不貪欲 (sa. abhidhyāyāḥprativirati); ý 
không tham lam. 

9, 不嗔恚 (sa. vyāpādātprativirati), ý không 
sân giận. 

10, 不邪見 (sa. mithyādṛṣṭi-prativirati), ý 
không si mê  

Mười điều thiện này chính là giới luật của 
Phật chế ra để làm kim chỉ nam cho đệ tử của 
Ngài hướng thiện, cũng là con đường thăng tiến 
của Ngài trong lúc ban đầu hướng về giải thoát và 
thành đạo. Đây chính là con đường làm cho tam 
nghiệp thanh tịnh và loại trừ ba thứ căn bản phiền 
não để thành tựu cảnh giới an vui. Kinh Thập 
Thiện Nghiệp Đạo của HT. Thích Trí Thủ có dạy: “-
Thập-thiện là chánh nhơn tạo thành nhơn-gian và 

thiên quốc: Thập thiện không những là chánh 
nhân tạo thành nhân gian và thiên quốc, mà con 
đường thiết thực đi đến cảnh an lạc giữa thế gian 
cũng là thập thiện. Nếu muốn đạt đến mục đích 
an lạc trong nhơn gian, chính phải làm theo những 
hành vi không sát hại, không trộm cắp v.v... của 
thập thiện; nếu ai thực hành theo 10 thiện nghiệp 
thì không có việc gì là không thành tựu.” 

- Thập-thiện-nghiệp là căn bản của Bồ-Đề 
Niết-Bàn: “Hai quả chuyển y Bồ-Đề Niết-bàn của 
Tam-thừa Thánh Nhân đều lấy 10 Thiện nghiệp 
làm căn-bản. Vì 10 Thiện nghiệp là công năng 
ngăn đón các hành vi độc ác, triệt để đối trị tất cả 
hành vi bất thiện, tức là giải thoát sinh tử, chứng 
quả Niết Bàn.”  

Đây là nói về mặt trái của thiện nhằm ngăn 
chận ác pháp; còn về mặt phải của thiện nhằm 
nâng cao thiện pháp là thế nào?  

 

3/- TU TẬP 8 THIỆN PHÁP THẾ GIAN:  
1, Nên phóng sanh. 2, Nên bố thí. 3, Nên 

chánh hạnh. 4, Nên nói lời chân thật. 5, Nên nói 
chánh ngữ. 6, Nên nói lời từ ái. 7, Nên nói lời hữu 
ích và thực tế. 8, Nên tập hạnh buông xả. 9. Nên 
tập hạnh từ bi. 10, Nên tập hạnh tỉnh thức. Có 
nghĩa là không những không sát sanh mà còn 
phóng sanh; không những không trộm cắp mà còn 
bố thí...  

 

4/- TU TẬP 37 BỒ ĐỀ PHẦN THUỘC THIỆN 
PHÁP XUẤT THẾ GIAN: 

 1. Tứ niệm xứ: Quán thân bất tịnh: quán 
thân là không trong sạch. Quán thọ thị khổ: quán 
cảm thọ là khổ đau. Quán tâm vô thường: quán 
tâm thường thay đổi không ngừng. Quán pháp vô 
ngã: quán các pháp không có thật ngã.  

2. Tứ chính cần: Đối với việc pháp ác đã sinh, 
phải trừ dứt hẳn / đối với pháp ác chưa sinh, đừng 
cho sinh ra / đối với việc thiện chưa sinh, làm cho 
sinh ra / đối với việc thiện đã sinh, làm cho tăng 
trưởng. 

3. Tứ như ý túc: Dục như ý túc: chúng ta 
phải có lòng thiết tha mong muốn, tìm cầu sự giải 
thoát/ Cần như ý túc: chúng ta phải chuyên cần, 
tinh tấn học hiểu giáo lý, tìm cầu sự giải thoát. / 
Tâm như ý túc: chúng ta phải khắc chế tâm niệm 
đến chỗ bất loạn, mong cầu sự giải thoát/ Quán 
như ý túc: chúng ta phải biết cách quán chiếu để 
giác ngộ chân lý, thấu hiểu lẽ thực, giải thoát khổ 
đau. 

4. Ngũ căn: Tín căn: chúng ta phải có niềm 
tin sâu xa, vững chắc nơi Chánh Pháp vô thượng. 
Tấn căn: tinh tấn tu tâm dưỡng tánh thăng tiến 
không hề biết mệt mỏi / Niệm căn: luôn luôn có 
tâm niệm hành thiện, chánh niệm phân minh / 
Định căn: luôn luôn có sự tỉnh thức, sống trong 
thiền định, bất loạn / Tuệ căn: luôn luôn dùng trí 
tuệ để suy xét mọi sự mọi việc, không tin tưởng 
bừa bãi, không mê tín dị đoan. 

5. Ngũ lực: Tín lực chúng ta có niềm tin kiên 
cố, mạnh mẽ nơi Chánh Pháp / Tấn lực: chúng ta 
có sức mạnh tinh thần bất thối chuyển, san bằng 
những trở ngại trên đường tu tập / Niệm lực: 
chúng ta luôn luôn ghi nhớ những thiện pháp / 
Định lực: chúng ta có được sự tập trung tư tưởng / 
Tuệ lực: chúng ta giác ngộ được con đường giải 
thoát khỏi sanh tử luân hồi. 

6. Thất bồ đề phần: Trạch pháp: dùng trí tuệ 
chọn lựa sự thực hư, chơn giả của tất cả các pháp/ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      21 

Tinh tấn: tâm mạnh mẽ dứt trừ 
tất cả các nghiệp bất thiện, 
thực hành tất cả các nghiệp 
thiện/ Hoan hỷ: tâm luôn luôn 
vui vẻ với mọi người, với mọi 
việc trên thế gian, không phân 
biệt cố chấp/ Khinh an: tâm 
nhẹ nhàng, an lạc khi dứt trừ 
các phiền não, các cố chấp 
nặng nề, thoát ra ngoài vòng 
tục lụy của thế gian/ Niệm: tâm 
luôn luôn nhớ nghĩ đến chư 
Phật, đến tất cả chúng sanh, vì 
cứu khổ độ sanh, làm các việc 
phước thiện/ Định: tâm luôn 
luôn bình thản, không tán loạn, 
an nhiên, tự tại/ Xả: tâm buông 
bỏ tất cả những hệ lụy của cuộc 
đời, tất cả những thành kiến, 
định kiến, thiên kiến, biên kiến, 
tà kiến, ác kiến, thường kiến, 
đoạn kiến, không chấp chặt 
những tư tưởng chật hẹp, ích 
kỷ. 

7. Bát chánh đạo 

 Chánh kiến: Là sự hiểu 
biết chân chánh, thấy mọi sự 
mọi việc "đúng như thực". 

 Chánh tư duy: Là sự suy nghĩ chân chánh, 
theo đúng lẽ thực, không lợi mình hại người.  

 Chánh ngữ: Là lời nói chân chánh, không lợi 
mình hại người, không thêu dệt, gây hiềm khích       

 Chánh nghiệp: Là hành động tạo nghiệp 
chân chánh, không mưu cầu lợi mình hại người.  

 Chánh mạng: Là mạng sống, cuộc sống chân 
chánh. Nghĩa là chúng ta chỉ làm những nghề 
chân chánh, không xâm phạm mạng người, tổn 
hại sanh vật để sinh sống.  

 Chánh tinh tấn: Là sự siêng năng, chuyên 
cần, chăm chỉ chân chánh, tức là làm tất cả những 
việc thiện và tránh tất cả việc bất thiện. 

 Chánh niệm: Là luôn luôn khắc chế tâm 
niệm bên trong, luôn luôn sống trong tỉnh thức. 

 Chánh định: Là sự bình tỉnh sáng suốt, do 
tam nghiệp thanh tịnh, không sanh vọng niệm. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo: “Tổng cộng là 
ba mươi bảy phẩm, nếu Bồ tát dùng thập thiện 
nghiệp làm căn bản, mà tu theo các pháp này thì 
mau chứng được tất cả các công đức, viên mãn 
quả an vui vĩnh viễn.” 

8. Thập lực, Tứ vô sở úy và Mười tám pháp 
bất cộng pháp. Tất cả là những thiện pháp xuất 
thế giúp cho hành từng bước ra khỏi thế giới khổ 
đau trong tam giới.  

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo: “Long vương 
nên biết, mười nghiệp thiện này, hay làm cho thập 
lực, tứ vô úy, mười tám pháp bất cộng, tất cả Phật 
pháp đều được viên mãn. Vậy nên các người phải 
siêng tu học. Thập lực, Tứ vô sở úy và Mười tám 
pháp bất cộng là những pháp đặc biệt chỉ quả vị 
Phật mới có mà thôi. Đoạn này nói rộng ra đều 
căn cứ vào thập thiện nghiệp mà tất cả các hạnh 
thù thắng cho đến quả vị Phật đều được trang 
nghiêm viên mãn, và khuyên tất cả phải siêng 
năng tu học.” 

 

5/- THIỆN PHÁP THÙ THẮNG CỦA HÀNG BỒ 
TÁT 

Lục (Độ) Ba La Mật: là 6 việc làm của hàng 

Bồ tát đạt đến chỗ rót ráo viên 
mãn  
1. Bố thí Ba-la-mật: Bố thí mọi 
thứ kể, cả thân mạng chính 
mình, mà không bị vướng mắc. 
2. Trì giới Ba-la-mật: là nghiêm 
trì giới luật, gìn giữ oai nghi, 
thu nhiếp thân tâm hoàn toàn 
thanh tịnh  
3. Nhẫn nhục Ba-la-mật: là 
nhịn chịu mọi nhục nhã và mọi 
khó khăn trở ngại, và vượt qua 
chúng một cách bình ổn và 
không sanh tâm khởi niệm khi 
tiếp duyên xúc cảnh. 
4. Tinh tấn Ba la mật: là siêng 
năng tiến tới trong việc học và 
hành đạo của Bồ tát. 
5. Thiền định Ba-la-mật: Là giữ 
tâm người tu bình thản an 
nhiên trước phong ba bão táp 
của cuộc đời không một chút 
nào bị chao đảo. 
6. Trí huệ Ba-la-mật: là trí huệ 
của một bậc Bồ tát đã quán 
triệt chân tướng của vạn pháp. 
Kinh Thập Thiện Nghiệp: “Trong 

Phật pháp, có sự lợi ích chỉ ở hiện tại, có sự lợi ích 
chỉ ở tương lai, và có sự lợi ích cứu cánh, khác 
nhau. Bồ tát tu hành lục độ, tức là được tất cả 
nghĩa lợi, nhưng nếu dùng thập thiện nghiệp đạo 
làm căn bản, thời nghĩa lợi mới hoàn toàn viên 
mãn.” 

Tóm lại, có lẽ đây là niệm thiện được Đức 
Phật triển khai và tu tập đến chỗ rốt ráo, từ thấp 
lên cao qua trăm kiếp làm người, làm súc sanh và 
làm thần... Cũng đều lấy niệm thiện hướng đến và 
phát triển cao dần theo lời chỉ dạy của Ngài đã vẽ 
ra, mà Ngài đã đi qua và thành tựu cho đến ngày 
viên mãn Phật quả tại Bồ Đề Đạo Tràng. Cuối 
cùng Ngài đúc kết lại trong kinh Pháp Cú câu 183: 

Không làm các điều ác. 
Thành tựu các việc lành, 
Giữ tâm ý trong sạch, 
Chính lời chư Phật dạy. 

Như vậy, Bồ tát Hộ Minh nhờ đây mà ra, Thái 
Tử Tất đạt Đa tu tập đây mà có, Đức Phật Thích 
Ca Mâu Ni cũng từ đây mà thành. 

 

B/ CHỨNG MINH VÀI NÉT VỀ SỰ HÀNH 
THIỆN TRONG NHỮNG KIẾP QUÁ KHỨ CỦA 
BỒ TÁT HỘ MINH (TẤT ĐẠT ĐA) 

(Tam kỳ quả mãn, bách kiếp nhơn viên) 
1/ KIẾP LÀM THẦN:  
121. CHUYỆN THẦN CÂY CỎ KUSA (Cứu giúp 

tình bạn) (Tiểu Bộ Kinh - Tập V) 
Thuở xưa, khi vua Brahmadatta trị vì ở Ba-la-

nại, Bồ-tát sanh làm vị thần một khóm cỏ lau 
Kusa trong công viên của vua. Trong công viên ấy 
gần nơi tấm đá vua thường ngồi, có một cây mơ 
ước, thân cây cao thẳng, cành lá sum suê, rất 
được vua ưa thích. Tại đấy sanh ra một thần cây, 
trước kia là một ông vua có uy quyền lớn. Bồ-tát 
là bạn thân với thần cây ấy. 

Lúc bấy giờ, vua sống trong lâu đài được một 
cột trụ chống đỡ, nhưng cây cột ấy bị lung lay. 
Tình trạng ấy được báo lên vua. Vua cho gọi thợ 
mộc và bảo: 

- Cột trụ độc nhất chống đỡ lâu đài của trẫm 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

bị lún, hãy lấy một cây cột khác, có lõi cứng rắn 
thay vào. Các người ấy vâng lời, đem theo đồ 
cúng thần, đi đến công viên, dâng lễ vật cúng cho 
cây, trình thần cây biết ngày mai sẽ đốn cây, rồi 
đi về. Nữ thần cây biết được sự việc này suy nghĩ: 
"Ngày mai, nhà ở của ta bị hủy hoại, rồi ôm các 
con, ta sẽ đi đâu bây giờ?” 

Lúc bấy giờ Bồ-tát đi đến thăm nữ thần cây, 
biết được sự việc liền nói: 

- Chớ lo nghĩ, ta sẽ không để cho chặt cây. 
Ngày mai, khi thợ mộc đến, ta sẽ có cách đối phó. 

Ngày hôm sau khi tốp thợ mộc đến, Bồ-tát 
hóa làm con cắc kè đến trước thợ mộc, chui vào 
giữa rễ của cây điềm lành, làm cho cây ấy như 
trống rỗng, cắc kè leo lên chính giữa cây, chui ra 
khỏi đầu thân cây rồi nằm xuống, lắc đầu qua lại. 
Người tổ trưởng thợ mộc thấy vậy, lấy tay đập vào 
thân cây và nói: 

- Cây này trống rỗng, không có lõi. Rồi anh 
ta bỏ đi. Như vậy, nữ thần cây nhờ Bồ-tát, vẫn 
làm chủ chỗ ở của mình. Nàng tán thán công đức 
của Bồ-tát. 

 Nhận diện Tiền thân như sau:  - Thời ấy, nữ 
thần cây là Ànanda, còn thần cây cỏ lau là Ta vậy. 

2/ KIẾP LÀM TIÊN:   
202. CHUYỆN TÁNH NGHỊCH NGỢM (Tôn kính 

người già, cứu kẻ nghèo) (Tiểu Bộ Kinh - Tập V) 
Thuở xưa, khi vua Brahmadatta trị vì ở Ba-la-

nại, Bồ tát làm thiên chủ Ðế Thích (Sakka). Lúc 
bấy giờ vua Brahmadatta không thể chịu đựng khi 
nhìn thấy con voi, con ngựa hay con bò đã già 
yếu. Vua có tánh nghịch ngợm, thấy người và vật 
như vậy liền đánh đuổi đi, thấy cỗ xe cũ kỹ liền 
cho đập nát, thấy các bà già, vua gọi vào và đánh 
trên bụng, khiến họ ngã rồi dựng đứng họ lên và 
doạ nạt họ. Thấy những ông già, vua bắt họ lăn 
lộn giữa đất, và chơi đùa như những người nhào 
lộn. 

Ðế Thích quyết định: "Ta sẽ nhiếp phục nhà 
vua ấy". Ðế Thích hóa thân làm một ông già, đặt 
hai ghè sữa bơ trên một cỗ xe gỗ cũ kỹ tồi tàn, 
thắng vào xe hai con bò già và đi dự ngày hội lớn. 
Vua Brahmadatta cưỡi trên lưng voi được tô điểm 
rực rỡ, đi nhiễu xung quanh thành được trang 
hoàng lộng lẫy khắp nơi. 

Khi ấy, Ðế Thích mặc áo rách rưới, đánh cỗ 
xe này đi đến gặp vua. Vua thấy cỗ xe cũ kỹ liền 
sai đuổi nó đi. Quân hầu nói: 

- Thưa Thiên tử, cỗ xe nào, chúng con không 
thấy. 

Do thần lực của mình, Ðế Thích chỉ để riêng 
vua thấy cỗ xe mà thôi. Ðế Thích đánh xe nhiều 
lần trên đầu vua, rồi đập cái ghè sữa bơ trên đầu 
vua, và quay xe trở lại đập vỡ ghè sữa bơ thứ hai. 
Và từ trên đầu của vua, khắp nơi mọi phía sữa bơ 
chảy xuống. Như vậy, Ðế Thích quấy rầy, hành hạ 
vua trông thật đáng thương. Sau khi thấy vua 
thống khổ như vậy, Ðế Thích làm cỗ xe biến mất, 
rồi hiện thân Ðế Thích, tay cầm cái chùy kim 
cương, đứng trên hư không và nói: 

- Này tên vua ác hạnh và phi pháp kia, ngươi 
sẽ không già sao? Thân của ngươi sẽ không bị tuổi 
già tấn công sao? Nhưng ngươi lại thích đùa 
nghịch, hành hạ làm khổ nhục những người lớn 
tuổi. Chính do các việc của ngươi làm mà dân 
chúng chết đi tràn đầy bốn đọa xứ vì chúng không 
thể nuôi dưỡng cha mẹ. Nếu ngươi không từ bỏ 
hành động này, ta sẽ đánh vỡ đầu ngươi với chùy 

kim cương. Bắt đầu từ nay, ngươi chớ làm như 
vậy nữa. 

Sau khi dọa nạt, Ðế Thích nói lên công đức 
của cha mẹ và trình bày những lợi ích của các 
hành động kính trọng lớn tuổi. Giáo huấn xong, 
Ðế Thích trở về trú xứ của mình. Từ đấy, vua 
không còn khởi tâm làm các việc như trước nữa. 

Ngài nhận diện Tiền thân: - Ðế Thích là Ta 
vậy. 

3/ KIẾP LÀM SÚC SANH: 
399. CHUYỆN CHIM THỨU (Hiếu dưỡng cha 

mẹ) (Tiểu Bộ Kinh - Tập VII) 
Ngày xưa, khi vua Brahmadatta trị vì tại Ba-

la-nại, Bồ-tát được sinh làm chim Thứu (kên kên). 
Khi lớn lên, ngài đưa cha mẹ đã già và mù mắt 
vào ở trong hang thứu và đem thịt quạ cùng nhiều 
loại khác về nuôi hai vị. Thời ấy có một thợ săn 
đặt bẫy bắt chim thứu quanh nghĩa địa Ba-la-nại. 

Một hôm Bồ-tát đi kiếm thịt đến gần nghĩa 
địa và sa chân vào bẫy. Ngài không nghĩ đến 
mình, mà chỉ nhớ đến cha mẹ già: "Giờ đây làm 
sao cha mẹ sống được? Ta chắc hai vị sẽ chết vì 
không biết ta mắc bẫy, sẽ bơ vơ khốn khổ và héo 
mòn dần trong hang núi ấy". Do vậy ngài than 
khóc: 

- Ta nuôi phụ mẫu đã già rồi, ở trong hang 
nọ dưới chân đồi, làm sao thân lão tìm mồi được, 
bây giờ ta không còn lo được nữa. 

Con của thợ săn động lòng bảo: 
- Thôi hãy về đi với lão thân, ở trong hang 

núi, hãy chăm nom, về thăm cha mẹ trong an lạc, 
Chim Thứu: cảm ơn và chúc phúc thợ săn 

cùng cả họ hàng. 
Sau đó Bồ-tát được giải thoát khỏi nỗi sợ 

chết, vui mừng tạ ơn và miệng ngậm đầy thịt 
trong mỏ và bay về đưa mồi cho cha mẹ. 

Ngài nhận diện tiền thân: - Thời ấy, người 
thợ săn là Channa (Xa-nặc), cha mẹ ta là thân 
quyến trong hoàng gia và Thứu vương là Ta. 

 

(còn tiếp một kỳ) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      23 

 THÔNG BÁO SỐ HAI 

CHƯƠNG TRÌNH ĐẠI LỄ PHẬT ĐẢN LẦN THỨ 2647 

PHẬT LỊCH 2567 - DƯƠNG LỊCH 2023  
  

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Kính bạch Chư Tôn Trưởng Lão Hòa Thượng, Chư Thượng Tọa. Đại Đức Tăng, Ni  
Kính thưa quý Đồng hương Phật tử, cùng quý Anh Chị các cấp GĐPT thân mến,  
  

Như Thông báo dẫn thượng số một đã ban hành nhằm mục đích bố cáo cho quý thành viên của Giáo 
Hội được liễu tri Đại Lễ Phật Đản năm nay được tổ chức chung của Giáo Hội cùng với Cộng Đồng Phật 
Giáo San Diego hoan hỷ đảm nhận. Sau thời gian nghiên cứu, tìm hội trường và thành lập Ban Tổ Chức 
đâu đó tương đối ổn định. Do vậy, hôm nay Giáo Hội ban hành Thông Báo Số Hai đến toàn thể quý 
thành viên và Phật tử được liễu tri để chuẩn bị mọi Phật sự tại địa phương mình, cũng như tổ chức đoàn 
hành hương về tham dự Đại Lễ được thập phần viên mãn. Thời gian và địa điểm tổ chức:  
Thời Gian:  

Thứ Bảy, Ngày 06 tháng 05 năm 2023 

4:00 PM-7:00 PM: Múa lân khai mạc, thuyết Pháp, thắp nến hoa đăng nguyện cầu thế 
giới hòa bình chúng sanh an lạc. (Có Chương Trình Riêng)  

  

Chủ nhật, Ngày 07 tháng 05 năm 2023 

10:00 AM –12:30 PM: Lễ chính thức Mừng ngày Đức Phật Đản Sanh 

12:30 PM – 4:00 PM: Thọ Trai, cúng dường trai Tăng, & chương trình Văn Nghệ 
Mừng Phật Đản  

Địa điểm:     Horace Mann Middle School  
         4345 54th Street San Diego, CA 92115  
  

Trân trọng kính gởi Thông Báo Số Hai này đến toàn thể quý liệt vị được tường làm và nhất tâm, nguyện 
cầu con người sống trên thế giới hôm nay luôn tỉnh thức, để có được sự hành sử với nhau trong chánh 
niệm mà chấm dứt chiến tranh, tái lập hòa bình, cùng nhau xây dựng cuộc sống an lành và thịnh trị, 
trong tình thương yêu hiểu biết.  
  

Kính chúc Chư Tôn Đức Tăng Ni Pháp thể khinh an, đạo nghiệp viên thành.  
Đồng kính chúc Quý Đồng hương Phật tử vô lượng an khang, cát tường như ý.  

Nam Mô Thành Tựu Trang Nghiêm Công Đức Phật 
Ngày 9 Tháng 02 Năm 2023 

Văn Phòng Thường Trực  
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ Tịch  
  

  

  

  

Sa Môn Thích Tín Nghĩa  

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 

EXECUTIVE COUNCIL 
4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.   Tel.: (714) 548-4148 

_____________________________________________________________________ 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

 THÔNG BÁO SỐ 2 

AN CƯ KIẾT HẠ và ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN PL. 2567 - DL. 2023 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính Bạch Chư Tôn Trưởng Lão Hòa Thượng, Chư Thượng Tọa, Đại Đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý Cư sĩ thành viên Giáo Hội, 
 

Tiếp theo Thông Báo Số 1 ngày 28.2.2023 về thời gian, địa điểm tổ chức An Cư Kiết 
Hạ và Đại Hội Thường Niên lần thứ III nhiệm kỳ IV.  Nay xin xác nhận việc ghi danh An 
Cư Kiết Hạ cũng như chương trình cụ thể của Đại Hội Thường Niên như sau: 

 

- Chư Tôn Đức Tăng Ni ghi danh An Cư Kiết Hạ từ ngày 19 đến 29 tháng 6 năm 
2023 qua hai số điện thoại sau đây trong khi chờ đợi Đại Đức Thích Quảng Từ điện 
thoại số (206) 723-4731 lo hậu sự cho gia đình xong:  

Sư Cô Thích Nữ Diệu Hoa - Chùa Cổ Lâm (206) 723-4741.  
Sư Cô Thích Nữ Quảng Ngộ - Chùa Cổ Lâm (425) 306-4758. 
Nhấn vào link này https://forms.office.com/r/F1MMKeFEHq để điền đơn ghi danh. 
Thời gian ghi danh: Từ nay đến hết ngày 30 tháng 5 năm 2023 hay sớm hơn khi 

đủ túc số An Cư. 
- Chương trình họp Đại Hội Thường Niên: Thứ Hai ngày 19 tháng 6 năm 2023.  
09 giờ sáng: Cung thỉnh Chư Tôn Đức và quý thành viên Giáo Hội quang lâm hội 

trường. 
04 giờ 00 chiều: Bế mạc Đại Hội. Sẽ có chương trình chi tiết sau.  
07 giờ 00 tối cùng ngày: Họp Tăng để Cung an chức sự Trường Hạ. 
 

Trân trọng kính Thông Báo đến quí Ngài tường lãm để cho Phật sự của Giáo Hội 
được thập phần viên mãn. 

Kính niệm ân đức của quý Trưởng lão Hoà Thượng, quý Thượng Toạ, Đại Đức, Tăng 
Ni cùng toàn thể quý Cư sĩ thành viên Giáo Hội luôn được vô lượng an khang, cát tường 
như ý. 

 

Nam Mô Thành Tựu Trang Nghiêm Công Đức Phật 
Santa Ana, ngày 9 tháng 3 năm 2023 

TM.Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ Tịch, 
 

 

 

 

Sa Môn Thích Tín Nghĩa 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 

EXECUTIVE COUNCIL 
4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.   Tel.: (714) 548-4148 

_____________________________________________________________________ 

https://forms.office.com/r/F1MMKeFEHq


 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      25 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

I. DẪN NHẬP 

Kể từ khi con người biết xử dụng tiền bạc làm 
đơn vị trao đổi mua sắm đến nay, thì không ai là 
không cần đến tiền! Phải có tiền mới có nhà để ở, 
có tiền để mua sắm quần áo che thân, mua thức 
ăn nuôi dưỡng cơ thể, mua sắm 
đồ đạc, vật dụng trong nhà. Có 
tiền mới có xe để di chuyển đó 
đây. Người nào dư tiền lắm bạc 
mới bàn đến việc sở hữu của cải 
vật chất. Người không có tiền 
thì cuộc sống phải chịu thiếu 
thốn vất vả trăm bề.  

Những thứ như xe cộ, nhà 
cửa, đất đai, vòng vàng, đá 
quý, hột xoàn, tiền bạc v.v...  
gom chung lại đó là tài sản của 
con người. Sống ở đời ai cũng 
mong có tài sản. Nhìn chung, 
tài sản của cải được xem là 
phần quan trọng, luôn là niềm 
mơ ước của mọi người. Nhưng ở 
đời không ai giữ mãi tài sản của 
cải kiếm được. Hoặc vả, có giữ 
được một thời gian, đến lúc già 
yếu bệnh hoạn, thì tiền bạc 
cũng theo đó mà tiêu hao nhiều 
không kể xiết. Của cải vật chất 
là thứ ngoài thân, khi con người 
thân hoại mạng chung có ai 
mang theo của cải qua bên kia 
thế giới được đâu! Cho dù các ông vua bà chúa 
ngày xưa khi chết đi, của cải tuy được tống táng 
theo xác chết, nhưng rồi những thứ đó cũng có 
ngày bị người ta quật mồ cướp đi! 

Trong nhiều bài kinh, đức Phật đã từng giảng 
tài sản vật chất tiền bạc, vòng vàng, đất đai, nhà 
cửa... không bao giờ trụ mãi một chỗ với chúng ta 
vì lý do này hay lý do khác. Chẳng hạn như của 
cải tiền bạc có thể bị mất sạch do giông bão lụt lội 
cuốn trôi, hoặc bị hỏa hoạn thiêu rụi, hay bị kẻ 
gian trộm mất, hoặc chính người thân trong gia 
đình ỷ vào tài sản sẵn có, thẳng tay tiêu pha vào 
những thú vui không lành mạnh... để rồi một 
ngày nào đó cũng tán gia bại sản.  Ngoài ra, nếu 
làm giàu phi pháp, người sở hữu tài sản có nguy 
cơ vào tù và số tài sản kiếm được sẽ bị công 
quyền hay vua chúa tịch thu toàn bộ. Cho nên 
mới nói tài sản vật chất của con người là thứ 
không bền vững ở thế gian này. Bên cạnh thứ tài 
sản không bền vững đó, đức Phật cũng dạy có 
một thứ tài sản không bao giờ mất, đó là Tín tài, 
Giới tài, Tàm tài, Quý tài, Văn tài, Thí tài và Trí 
tài.  

Trong Tăng Chi Bộ Kinh III, chương Bảy, 
phẩm Tài Sản, phần “Các Tài Sản Rộng Thuyết” 

có ghi lại lời dạy của đức Thế Tôn về loại tài sản 
không bao giờ mất này như sau: 

  
II. PHẬT THUYẾT VỀ 

BẢY LOẠI TÀI SẢN KHÔNG BAO GIỜ BỊ MẤT 

Kinh văn: 
Một thời Thế Tôn trú ở Sàvatthi, 
tại Jetavana, khu vườn ông 
Anàthapindika (Cấp-Cô-Độc). 
Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 
 - Này các Tỷ-kheo.  
- Bạch Thế Tôn. Các Tỷ-kheo ấy 
vâng đáp Thế tôn, Thế Tôn nói 
như sau:  
- Này các Tỷ-kheo có bảy tài 
sản này, thế nào là bảy? Tín 
tài, Giới tài, Tàm tài, Quý tài, 
Văn tài, Thí tài và Tuệ tài.   
1) Ở đây, vị Thánh đệ tử có 
lòng tin, tin tưởng vào sự giác 
ngộ của Như Lai, gọi là Tín tài.  
2) Ở đây, vị Thánh đệ tử từ bỏ 
sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói 
dối, say sưa men rượu, gọi là 
Giới tài.  
3) Ở đây, vị Thánh đệ tử có xấu 
hổ với thân, miệng, ý làm ác, 
gọi là Tàm tài.  
4) Ở đây, vị Thánh đệ tử có sợ 
hãi đối với thân, miệng, ý làm 
ác, gọi là Quý tài.  

5) Ở đây, vị Thánh đệ tử nghe nhiều, giữ gìn 
những gì đã nghe, đề cao đời sống phạm hạnh, 
đọc tụng nhiều lần, chuyên tâm quán sát, thành 
tựu Chánh kiến, gọi là Văn tài.  

6) Ở đây, vị Thánh đệ tử với tâm từ bỏ xan 
tham, ưa thích xả bỏ, san sẻ vật bố thí, gọi là Thí 
tài.  

7) Ở đây, vị Thánh đệ tử có trí tuệ về sanh 
diệt, thành tựu Thánh thể nhập, đưa đến chơn 
chánh đoạn diệt khổ đau, gọi là Tuệ tài. 

Này các Tỷ-kheo, đây gọi là bảy tài sản, ai có 
được những tài sản này, được gọi là không nghèo 
khổ. (hết trích) 

 

III. TÌM HIỂU Ý NGHĨA BÀI KINH 

Đối với các đệ tử xuất gia, việc sở hữu tài sản 
của cải vật chất dư thừa là trái giới luật Phật ban. 
Người xuất gia chỉ sở hữu tài sản giới hạn là ba y, 
một bình bát, thuốc men vừa đủ. Hằng ngày các 
Tỷ-kheo đi “khất thực” nuôi thân, thứ nhất để rèn 
luyện tánh khiêm hạ, hướng về vô ngã; thứ hai là 
tạo phước cho thí chủ tu tập hạnh bố thí. Thí chủ 
cúng dường gì, thì Tỷ-kheo độ nấy, không phân 
biệt, chê khen, vì nhà Phật quan niệm thức ăn chỉ 
với mục đích không để thân ốm đói bệnh hoạn, 

CÓ THỨ TÀI SẢN KHÔNG BAO GIỜ MẤT 
 

Thích Nữ Hằng Như 



 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

mà chỉ giúp thân được khỏe để mà tu.  
Đối với cư sĩ tại gia, đức Phật không cấm họ 

sở hữu tài sản vật chất. Nhưng Ngài cũng khuyến 
cáo các loại tài sản vật chất này thường bị chi phối 
bởi lửa, nước, vua chúa, ăn trộm, các kẻ thừa tự 
và những người thù địch. Bên cạnh đó Ngài cũng 
giới thiệu bảy loại tài sản không bao giờ bị mất. 
Tài sản mà đức Phật nói đây không phải là tiền 
bạc, vòng vàng, châu báu, mà là tài sản về tinh 
thần, như niềm tin bậc giác ngộ, đạo đức, trí tuệ 
là những thứ tài sản không bao giờ bị đánh cắp, 
chiếm đoạt, trừ phi chính người sở hữu tài sản 
tâm linh đó tự mình phá hủy chúng. Các tài sản 
quý báu đó có tên gọi là: Tín tài, Giới tài, Tàm tài, 
Quý tài, Văn tài, Thí tài và Tuệ tài.  

Tín tài: Tín là niềm tin, tài là ám chỉ tiền bạc, 
của cải. Tín tài ở đây có nghĩa  là niềm tin sâu sắc 
của người cư sĩ về sự giác ngộ của đức Như Lai. 
Tin rằng Ngài là bậc Ứng Cúng/A-la-hán (bậc đáng 
cho Thiên, Nhơn cúng dường), Chánh Biến Tri (bậc 
thông hiểu đúng đắn không giới hạn), Minh Hạnh 
Túc (bậc đầy đủ tam minh: Thiên nhãn minh, Túc 
mạng minh và Lậu tận minh), Thiện Thệ (Thiện: 
Khéo; Thệ: Vượt qua; Thiện Thệ là bậc khéo vượt 
qua các cõi thế giới và các cõi Trời), Thế Gian Giải 
(là bậc hiểu thấu tất cả pháp ở thế gian), Vô 
Thượng Sĩ (đấng vô thượng không ai sánh bằng), 
Điều Ngự Trượng Phu  (đấng chinh phục được tất 
cả mọi người), Thiên Nhân Sư (Thầy của Trời và 
Người), Phật (phiên âm của chữ Buddha, là đấng 
giác ngộ), Thế Tôn (cả Trời và Người đều tôn quý 
kính trọng Ngài).  

Người có Tín tâm không chỉ đặt niềm tin đức 
Thế Tôn là bậc toàn giác, mà còn tin sâu vào 
những lời dạy của Ngài. Chẳng hạn như tin sâu 
vào thuyết nhân quả, làm lành được hưởng phước, 
làm ác chịu đau khổ. Người có niềm tin như vậy là 
người có lòng tin chân chánh, đức Thế Tôn nói 
người đó có đầy đủ Tín tài.  

 2) Giới tài: Những ai giữ đúng giới hạnh, từ 
bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của không cho, tránh xa tà 
hạnh trong các dục, không nói dối, không nói dối 
hai lưỡi gây hiềm khích giữa những người quen 
nhau, không nói lời ác độc, không nói chuyện phù 
phiếm, không đắm say rượu men rượu nấu. Người 
nào thực thi được những điều trên đây, đức Thế 
Tôn nói người đó có đủ Giới tài.   

3) Tàm tài: Người có tâm Tàm, là người tự 
thấy hỗ thẹn khi lỡ phạm lỗi mặc dù không ai biết, 
qua ba phạm trù thân, khẩu, ý. Khi nhớ lại, lương 

tâm người ấy bị cắn rứt, xấu hổ, ăn năn hối cãi, tự 
hứa không tái phạm.  Đức Thế Tôn bảo rằng người 
này có tài sản về Tàm.   

4) Quý tài: Quý là tâm e ngại, sợ hãi hậu quả 
của hành vi sai trái. Quý cũng có nghĩa là cảm 
thấy hỗ thẹn khi  bày tỏ tội lỗi của mình với người 
khác. Do lòng sợ hãi hậu quả xấu, nên người ấy 
không dám làm các điều ác. Do vậy mà ba nghiệp 
thân, khẩu, ý được trong sạch. Người như thế, đức 
Thế Tôn nói người đó có Quý tài.    

5) Văn tài: Văn là nghe lời giảng dạy của các 
bậc Chân nhân về Pháp Phật bao gồm Pháp học 
và Pháp hành. Chẳng hạn như Tứ thánh đế, Lý 
duyên khởi pháp duyên sanh, Thuyết Nhân quả. 
Các phương thức thực hành về Quán, Chỉ, Định, 
Huệ v.v... Ghi nhận những gì đã nghe, tư duy hiểu 
rõ những điều đã nghe, thành tựu chánh kiến, 
chánh tư duy. Những người này được đức Thế Tôn 
ghi nhận là có Văn tài.   

6) Thí tài: Thí nói cho đủ theo giáo lý nhà 
Phật là “Bố thí”. Bố thí nghĩa là trao tặng, hiến 
tặng, làm việc phước thiện hay cúng dường phẩm 
vật đến các vị Tỷ-kheo. Trong kinh dạy có ba loại 
bố thí là: Bố thí tài vật, bố thí pháp và vô úy thí.  

- Bố thí tài vật: Gồm có ngoại tài và nội tài. 
Ngoại tài như thức ăn, thức uống, y phục, đóng 
góp công sức tiền bạc vào các công tác đắp 
đường, làm cầu giúp cho người dân sống ở nơi lầy 
lội, sông hồ, bớt gặp nguy hiểm trong việc đi lại, 
hay giúp đào giếng ở vùng cao khô giúp cho người 
dân có nước tiêu xài  tắm gội v.v... Nội tài là hiến 
tặng các bộ phận hay ngay cả mạng sống của 
mình. Ngày nay nhiều người tình nguyện tặng 
máu tươi của mình cho bệnh viện để cứu người 
bệnh thiếu máu. Rất nhiều người ký giấy hiến 
tặng cả cơ thể cho y học hay từng phần nội tạng 
khi vừa mới qua đời để cứu sống các bệnh nhân 
đang cần được thay thế một phần nào đó trong cơ 
thể như da, mắt, tim, gan, thận v.v... 

- Bố thí pháp: Là truyền đạt giáo lý đạo Phật, 
giảng dạy các phương pháp thực hành chuyển hóa 
khổ đau như thiền định, tứ vô lượng tâm, bát 
chánh đạo v.v... để người nghe biết cách tu tập 
giác ngộ và giải thoát. 

- Vô úy thí: Con người sống ở đời có nhiều sợ 
hãi, như sợ tai nạn, sợ mất người thân, sợ làm ăn 
thua lỗ, sợ mất nhà mất cửa, sợ con cái hư hỏng 
và cái sợ lớn nhất vẫn là sợ chết. Tất cả những nỗi 
sợ đó khiến người ta dễ mắc bệnh trầm cảm, nhìn 
cuộc đời bằng đôi mắt bi quan. Người biết tu hiểu 
rằng những chuyện xấu hay tốt xảy ra cho đời 
người đều có nguyên do của nó. Tin vào nhân quả 
người ấy chấp nhận, vượt qua nỗi khổ, và không 
còn cảm thấy sợ hãi nữa.  Khi bản thân người ấy 
có đủ đạo lực, đủ niềm tin thì người ấy có khả 
năng an ủi, trấn an, giải thích giúp cho người ta 
thoát được sự sợ hãi nếu có. Làm được việc này 
xem như là người ấy đã thực hành hạnh Vô Úy thí 
vậy! 

Tóm lại người có tâm bố thí là người xả bỏ 
tánh xan tham, ích kỷ, sẵn sàng chia xẻ giúp đỡ 
mọi người về mặt vật chất lẫn tinh thần. Người 
như vậy là người có Thí tài.   

7) Tuệ tài: Tuệ nói cho đủ là trí tuệ. Có hai 
loại trí tuệ. Một là trí tuệ thế gian do học hỏi từ 
cha mẹ, từ các bậc Thầy, từ kinh nghiệm sống 
trong cộng đồng xã hội... hun đúc sự hiểu biết do 
sự học hỏi đó, thành kho tàng kiến thức của mình. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      27 

Đây là sự hiểu biết của ý căn, ý thức và 
trí năng, còn gọi là kiến thức thế gian. 

Còn Trí tuệ trong đạo Phật, Phạn ngữ 
gọi là Prajna, tiếng Pali là Panna, người 
Trung Hoa dịch âm là Bát-nhã hay Đại trí 
tuệ (Maha Bát-Nhã..).  Câu kinh “Quán 
Tự-Tại Bồ Tát hành thâm Bát-Nhã Ba-la-

mật đa thời...”, ý nghĩa của cụm từ “Bát-
Nhã Ba-la-mật” ở đây chính là trí tuệ 
thâm sâu, là sự hiểu biết toàn diện, có 
tính chất trực giác, siêu vượt, không dựa 
trên lý luận, khái niệm hay ngôn từ. Trí 
tuệ này do hành giả tu tập hành trì thể 
nhập thâm sâu, nhận ra được tánh 
Không của các chân lý Tứ thánh đế, Lý 
duyên khởi v.v....  

Nói chung, trí tuệ có nghĩa là sự hiểu 
biết trọn vẹn giáo lý của đạo Phật, tinh 
tấn hành trì theo Bát chánh đạo, phá vỡ 
màn vô minh, nhận ra sự thật của vạn 
pháp là vô thường, khổ, vô ngã. Nhận ra 
tất cả mọi thứ trên đời hễ có sanh thì có 
diệt nên không còn chấp trước mọi thứ 
trên đời, người ấy đoạn diệt sầu khổ, 
thành tựu Chánh trí... Người có trí tuệ 
như vậy, đức Thế Tôn cho rằng đây là 
người có Tuệ tài. 

Sau khi nêu lên các tài sản thuộc về 
tinh thần, đức Thế Tôn kết luận những ai 
có đủ bảy loại “tài sản” này, sẽ là người 
không lâm vào hoàn cảnh nghèo khổ, 
nghĩa là cuộc sống của người này được 
giàu sang vì không “nghèo”, và hạnh 
phúc an lạc vì không “khổ”.  

 

IV. KẾT LUẬN 

Qua bài kinh này, chúng ta nhận ra 
tài sản của người biết tu khác hẳn với tài 
sản của người thế tục. Tài sản của người 
không biết tu, thường đưa đến lòng tham 
không biết đủ. Được một muốn thêm hai, 
được hai muốn thêm ba, được ba muốn 
thêm bốn... và như thế người này luôn 
chạy theo tiền tài vật chất khiến cho thân 
tâm không lúc nào được thảnh thơi an 
ổn. Có khi vì mê tiền bạc giàu có mà 
quên cả đạo đức, dính vào lao lý vì đồng 
tiền kiếm được là đồng tiền phi nghĩa, 
phạm pháp. Tiền phi nghĩa sẽ bị tịch thu 
toàn bộ là điều đương nhiên, nhưng tiền 
bạc hay của cải kiếm được chân chánh 
cũng không chắc giữ được vì thiên tai 
hỏa hoạn, lụt lội, hoặc trộm cắp... cho 
nên loại tiền bạc của cải này, tuy không 
cánh mà sẽ dễ dàng bay mất. Hoặc khi 
thân hoại mạng chung, nhà cửa, xe cộ, 
vòng vàng, đất đai... không theo mình, 
nó ở lại thế gian qua tay người khác.  

Người cư sĩ biết tu thực hiện nếp 
sống thiểu dục tri túc, biết tiết kiệm, 
không để tham sân si chiếm lĩnh cuộc đời 
mình. Đặt lòng tin nơi Tam Bảo, biết giữ 
Giới, biết Tàm Quý, tu hạnh Bố Thí,  
siêng  nghe giảng pháp, thực hành chánh 
niệm,  thiền định, thiền quán, phát huy 
trí huệ.  Các yếu tố này chính là thứ tài 
sản thuộc về tinh thần, tuy không cụ thể 
nhưng giá trị của nó không gì cao quý 
bằng!  

Nhờ đầy đủ Tín, Giới, Tàm, Quý, Văn, Thí, Tuệ, mà 
người biết tu nhận ra mọi thứ tài sản vật chất trên thế gian 
này đều hư huyễn, phù du, tạm bợ.  Xem nó là phương tiện 
giúp đáp ứng các nhu cầu về vật chất để có một đời sống 
ổn định, giúp người ta thực hiện những ý nguyện cao cả có 
lợi cho mình và cho người xung quanh. Nghĩ như vậy, nhận 
ra như vậy, người biết tu sẽ tự động yểm ly tham ái, xa lìa 
chấp thủ, vô cầu, vô dục... nên tâm không lo lắng, phiền 
muộn.  

Bảy tài sản tinh thần này như lời đức Thế Tôn xác nhận 
sẽ không bao giờ mất, nó nâng cao giá trị phẩm cách của 
người sở hữu nó. Nhờ tạo nhân thiện lành, từ bi trí tuệ ở đời 
hiện tại nên đời sống được an lành hạnh phúc. Quả lành 
không mất mà tiếp tục trổ ở đời sống tương lai, trừ phi 
chính mình phóng dật buông bỏ, rời xa đời sống tâm linh, 
cam tâm làm nô lệ cho khát ái dục vọng thì hậu quả sẽ khó 
lường.  

Trước khi khép lại bài viết này, kính nguyện mọi người 
con Phật mau sớm sở hữu bảy thứ tài sản tâm linh mà đức 
Thế Tôn vì lòng từ bi giảng dạy cho chúng ta. 

 

THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

Thiền Viện Chân Như, Navasota, Texas 
(An Cư Kiết Xuân, 24/3/2023) 

NGÀY TRỞ VỀ 

 

Thăm cha, thăm mẹ, thăm chùa 

Anh em, bè bạn… cho vừa lòng nhau  
Tám mươi sương điểm mái đầu 

Tử sinh… rồi cũng qua cầu tử sinh 

Một thời Bát nhã Tâm kinh 

Nghe tâm phẳng lặng, nghe mình nhẹ tênh 

Thỏng tay vào chợ một mình 

Không trâu không cả bóng hình người chăn. 
 

 

HỒ THANH NHÃ 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT 
HỘI ĐỒNG HOẰNG PHÁP 

HỘI ẤN HÀNH ĐẠI TẠNG KINH VIỆT NAM 

VIETNAM GREAT TRIPITAKA FOUNDATION 

 4333 30th Street, San Diego, CA 92104 – U.S.A. 
Tel: (619) 283-7655 

________________________________________________________________________________ 

 

TÂM THƯ 

V/v: Ấn Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam 

  

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
  

Kính bạch chư tôn Thiền đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý thiện hữu tri thức, cùng quý thiện nam tín nữ Phật tử xa gần, 
  

Phật giáo đã truyền vào Việt Nam hai nghìn năm, nhưng qua bao thăng trầm lịch sử 
dưới nhiều triều đại, chính thể, việc phiên dịch Tam Tạng Thánh Điển (từ tiếng Phạn hay 
Hán) sang tiếng Việt vẫn chưa được thực hiện một cách trọn vẹn và thống nhất. Trong khi 
đó, truyền bản Phạn-Hán thì tương đối đã được hoàn tất từ nhiều thế kỷ trước qua nhiều 
triều đại Trung Hoa; cho đến thế kỷ thứ 20, Đại Tạng Kinh bằng Hán văn lại được khởi sự 
biên tập, đối chiếu, hiệu chính và cước chú rất kỹ lưỡng, công phu dưới triều Đại Chánh 
(Taisho) thứ 11, vào năm 1922, với sự tham gia của trên 100 học giả Phật giáo hàng đầu tại 
Nhật Bản. Đại Tạng Kinh Việt Nam sẽ dùng Hán bản Đại Chánh Đại Tạng Kinh này làm để 
bản (bản đáy), và đặc biệt là có tham chiếu các truyền bản tiếng Phạn, Pali và Tây Tạng 
dưới sự chủ trì của nhị vị học giả tinh thông Phật học và Sử học là Hòa thượng Thích Tuệ 
Sỹ và Giáo sư Trí Siêu Lê Mạnh Thát. 

Kế thừa sự nghiệp phiên dịch Đại Tạng Kinh Việt Nam (ĐTKVN), Hòa thượng Tuệ 
Sỹ—một trong 18 thành viên của Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng (do Viện Tăng Thống 
GHPGVNTN chỉ định thành lập năm 1973), tiếp tục thực hiện công trình phiên dịch dang 
dở của Hội đồng; và với sự quán thông Tam Tạng Thánh Điển qua các truyền bản Phạn, 
Hán, Tây Tạng, đã nêu một tiêu chí chuẩn mực nhất có thể để thực hiện một Đại Tạng Kinh 
Việt Nam với tiếng Việt trong sáng, hàn lâm, góp phần phát triển phương tiện tuệ học cho tứ 
chúng đệ tử Phật đồng thời làm phong phú thêm cho kho tàng ngôn ngữ Việt. ĐTKVN bao 
gồm tất cả Thánh Điển Phật giáo được dịch sang tiếng Việt qua các thời kỳ lịch sử, bởi chư 
vị dịch giả các triều đại quá khứ, cùng với các dịch giả cận đại, hiện tại và tương lai; do vậy, 
theo dự án của Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng Lâm Thời (HĐPDTTLT, do Hòa thượng 
Tuệ Sỹ chủ xướng thành lập vào ngày 03 tháng 12 năm 2021), sẽ là một bộ Kinh đồ sộ ước 
chừng 200 tập khổ 6.5 x 9.5 inches (16.5 x 24 cm). 

HĐPDTTLT với ba Ủy ban là UB Duyệt sách, UB Phiên dịch và UB Chứng nghĩa 
Chuyết văn, quy tụ một số ủy viên có trình độ chuyên môn về Phật học, Việt văn và cổ ngữ, 
dành hết tâm lực và thời gian để thực hiện công trình phiên dịch. HĐPDTTLT được sự toàn 
tâm yểm trợ của Hội Đồng Hoằng Pháp (do chư vị lãnh đạo các GHPGVNTN châu lục và 
quốc gia thành lập vào ngày 08 tháng 5 năm 2021), trong đó có Ban Bảo Trợ và Hội Ấn 
Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam trực tiếp đảm nhận vận động tài chánh và tiến hành việc in 
ấn và phát hành ĐTKVN. 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      29 

Kính thưa chư liệt vị, 
Trong Kinh Duy-ma-cật, chương 13, phẩm Cúng Dường Pháp, có dạy: “Cúng dường 

Chánh Pháp là cúng dường tối thượng.” Chúng tôi tu học và hành đạo bao năm nay được 
góp phần nhỏ vào dự án vĩ đại do Hòa thượng Tuệ Sỹ chỉ đạo, với tâm nguyện đền ơn Phật-
Pháp-Tăng trong muôn một, với ước vọng được nhìn thấy ĐTKVN hình thành từng kinh, 
từng bộ trong những năm tháng sắp tới. Có thể nói đây quả là nhân duyên vô cùng thù thắng 
cho một đời người. 

Với tâm thành, chúng tôi xin tha thiết thỉnh cầu chư tôn Thiền đức Tăng Ni và Phật tử 
khắp nơi, vì tâm nguyện cúng dường Chánh Pháp, vì nguyện vọng được chứng kiến trong 
đời mình một bộ Đại Tạng Kinh tiếng Việt thật chuẩn mực, mang tầm vóc quốc tế, xứng 
đáng với chiều dài 2000 năm Phật giáo trên quê hương Việt Nam, hãy cùng đóng góp trí lực 
và tài lực cho công trình dài lâu này. 

Thay mặt Hội Ấn Hành ĐTKVN, chúng tôi thành kính thâm tạ chư tôn Thiền đức và 
quý Phật tử xa gần. Nguyện đem công đức cúng dường Chánh Pháp này hướng về khắp tất 
cả; kính chúc chư tôn Thiền đức pháp thể khinh an, chúng sinh dị độ; và chúc nguyện chư 
thiện tín nam nữ cùng gia quyến vô lượng an khang, cát tường. 

  

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát – tác đại chứng minh. 
PL. 2566, ngày 01 tháng 6 năm 2022 

TM. Hội Ấn Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam 

Hội trưởng 

 

 

 

Hòa thượng Thích Nguyên Siêu 

___________________________________________________________________ 

 

HỘI ẤN HÀNH ĐTKVN: 
Hội trưởng: Thích Nguyên Siêu  |  Thư ký: Thích Hạnh Tuệ  |  Thủ quỹ: Vĩnh Hảo 

 BAN ẤN HÀNH: 
Trưởng ban: Thích Hạnh Viên  |  Phó ban: Văn Công Tuấn 

Phát hành: Thích Nữ Quảng Trạm  |  Ấn loát: Bạch Xuân Phẻ, Trần Nguyễn Nhị Lâm 

Kỹ thuật: Trần Minh Triết, Nguyễn Lê Trung Hiếu 

 *** 

 Chi phiếu cúng dường ấn hành, xin đề “Vietnam Great Tripitaka Foundation” 

và gửi về địa chỉ sau: 
 

Vietnam Great Tripitaka Foundation 

4333 30TH Street 
San Diego, CA 92104 – U.S.A 

(Chi phiếu xin ghi nơi phần Memo: ĐTKVN) 
 

 Quý vị ở Hoa Kỳ có thể chuyển tiền vào tài khoản Bank of America 

của Hội Ấn Hành ĐTKVN bằng cách: 
- ZELLE vào địa chỉ email: daitangkinhvietnam@YAHOO.COM 

 

  Hội sẽ gửi Phiếu Công Đức (Donation Receipt) đến quý vị (nếu được cung cấp địa chỉ); và các 
khoản cúng dường này đều có thể được khấu trừ thuế theo luật định của chính phủ Hoa Kỳ. 
 Quý vị có thể vào trang https://hoangphap.org/phuong-danh-cung-duong-dtk/ để theo dõi danh 
sách cúng dường, được cập nhật mỗi ngày. 

mailto:daitangkinhvietnam@yahoo.com


 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

HƯƠNG THƠM CỦA GIỚI 
(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Thưa Anh Chị Em (ACE) Lam viên thương 
mến, 

Hôm nay, nhóm Áo Lam xin kể ACE nghe câu 
chuyện của ngài Ma-ha Ca Diếp, vị đại đệ tử của 
đức Bổn Sư. 

Hôm ấy tôn giả MA-ha Ca Diếp vừa xuất khỏi 
Diệt tận định [là mức thiền cao nhất, vượt qua 4 
cõi Thiền và 4 cõi đại định, chấm dứt tạm thời 
được thọ uẩn & thức uẩn, mà chứng nhập niết 
bàn] liền ôm bình bát đi vào một khu nghèo khổ 
nhất tromg thành Vương Xá để khất thực. Mục 
đích của tôn giả là tạo điều kiện cho một người 
nghèo khổ nào đó có cơ duyên tạo nên một phước 
đức lớn vì đã cúng dường cho một bậc vừa chứng-

nhập Diệt-tận-định.  
Lúc bấy giờ, vua Trời Đế Thích Sắc Ca trông 

thấy, muốn tạo nên phước báu đó, mới cùng với 
vợ, hoá thành 2 vợ chồng nghèo làm nghề dệt vải 
trong thành Vương Xá. Tôn giả Đại Ca Diếp dừng 
lại trước cửa nhà, người chồng liền bưng bình bát 
của tôn giả sớt cơm trắng và ca ri đầy bát, mùi 
thơm của thức ăn bốc lên bát ngát cả thành phố. 
Bấy giờ tôn giả đoán biết người thí chủ này không 
phải là người thường, liền mở mắt thiên nhãn ra 
nhìn, thấy đó chính là vua Trời Đế Thích. Vua Trời 
mới nói thật rằng trước kia ông rất nghèo khổ vì 
chẳng có cơ hội tạo phước trong thời ĐỨC PHẬT. 
Nói xong vua Trời và phu nhân liền cung kính chào 
Tôn giả để trở về Cung Trời. 

Nơi Tịnh xá Trúc Lâm, Đức Phật dùng thiên 

nhãn, nhìn thấy cảnh tượng trên, mới kể cho các 
vị tỳ kheo đệ tử của ngài biết việc cúng dường 
của vua Trời Đế Thích. Các vị tỳ kheo thắc mắc tại 
sao vua Trời lại biết được tôn giả Đại Ca Diếp vừa 
xuất cơn diệt-tận-định để giáng trần mà cúng 
dường. Đức Phật giải đáp rằng: “Này chư tỳ kheo! 
Danh tiếng của một người có đức hạnh cao quý 
như Đại Ca Diếp vang dội xa gần, thấu đến tận 
cung Trời khiến cho Vua Đế thích biết được mà 
đến cúng dường.” 

Rồi đức Bổn Sư mới nói lên bài kệ sau đây: 
Hương chiên đàn, hương già la còn nhạt 
Chỉ có GIỚI HƯƠNG tỏa ngát tận Cung Trời 
(Kinh Pháp Cú, kệ số 56) 
 

Thưa Anh chị Em,  
Đó là lý do đức Phật dạy chúng ta phải tinh 

tấn giữ gìn Giới vì:  
“Giới như đèn sáng lớn 

Soi sáng đêm tối tăm 

Giới như gương báu sáng 

Chiếu rõ tất cả Pháp 

Giới như châu Mani 
Rưới của giúp kẻ nghèo...” 
Kính mến chúc ACE luôn tinh tấn tu học & 

chánh niệm, giữ gìn GIỚI đã phát nguyện cũng 
như tuân hành LUẬT ĐOÀN để xứng đáng là ĐỆ 
TỬ PHẬT ( = PHẬT TỬ). 

Trân trọng, 
Nhóm Áo Lam 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      31 

‘CUỘC HÀNH TRÌNH’ DÀI CỦA ĐỨC PHẬT 

TỚI CHÂU ÂU VÀ CHÂU PHI 
 

JANA IGUNMA 

Huỳnh Kim Quang dịch 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

Có phải bạn rất đỗi ngạc nhiên về tiêu đề 
của bài viết này? Có thể bạn nghĩ rằng chắc chắn 
có điều gì đó không ổn trong câu chuyện này, bởi 
vì lịch sử về cuộc đời của đức Phật xưa nay không 
hề thấy nói đến chuyện đức Phật đi tới Châu Âu 
và Châu Phi. Bạn nghĩ không sai. Không phải đức 
Phật bằng xương bằng thịt đã đến hai lục địa đó 
lúc Ngài còn tại thế. Nhưng đó là một câu chuyện 
vô cùng thú vị về một hiện tượng lịch sử đã được 
sử sách nói đến cách nay cả ngàn năm.  

Trong cuốn “Thiền Định Phật Giáo, Khởi 
Nguyên Và Ảnh Hưởng,” Hòa Thượng Thích Tuệ 
Sỹ đã nêu ra một sự kiện rất lạ lùng về sự xuất 
hiện của đức Phật dưới tên Thánh Josaphat trong 
Thiên Chúa Giáo. Hòa Thượng viết như sau: 

“Một hiện tượng lịch sử cũng khá hy hữu. Ít 
nhất từ thế kỷ 11, đức Phật dưới danh hiệu 
Josaphat trong danh sách các Thánh truyền đạo 
và tử đạo, với ngày lễ hẳn hoi trong cả hai Giáo 
hội phương Đông và phương Tây, chỉ từ khi phát 
hiện nguồn gốc, người ta mới nhận ra tiểu sử của 
Thánh chính là cuộc đời của Phật.” (1) 

Người trông coi bảo tàng tại Thư Viện British 
Library ở London, Anh Quốc, là bà Jana Igunma 
(2) đã viết rất kỹ về câu chuyện kỳ lạ trên trong 
bài viết “The Buddha’s long ‘journey’ to Europe 
and Africa” [‘Cuộc hành trình’ dài của đức Phật tới 
Châu Âu và Châu Phi], được đăng trên trang blog 
của Thư Viện này trước cuộc triển lãm vào cuối 
năm 2019 và đầu năm 2020.  

Dưới đây, chúng tôi xin dịch toàn văn bài 
viết này để cống hiến cho người đọc tham tường 
về sự kiện lịch sử kỳ bí ấy. 

 

*** 

 

Người Châu Âu ngày càng trở nên có hứng 
thú với các nền văn hóa và tôn giáo của Trung 

Đông và Châu Á, hay điều mà sau này họ gọi là 
‘Đông Phương’, như là một kết quả của các mối 
quan hệ trao đổi trong suốt kỷ nguyên thứ nhất 
của Tây Lịch. Các hình ảnh của đức Phật với chữ 
Hy Lạp ΒΟΔΔΟ (‘Boddo’ để chỉ Đức Phật - 
Buddha) được tìm thấy trên các đồng tiền vàng từ 
đế quốc Kushan (3) vào thế kỷ thứ hai Tây Lịch. 
Đức Phật đã được đề cập đến trong một nguồn tài 
liệu bằng tiếng Hy Lạp, ‘Stromateis’(4), được viết 
bởi Clement of Alexandria vào khoảng đầu năm 
200 Tây Lịch, và một nguồn tài liệu khác nói đến 
đức Phật được phát hiện trong tác phẩm ‘Adversus 
Jovinianum’(5) được viết bởi St Jerome vào năm 
393 Tây Lịch. Một truyền thuyết tôn giáo được lấy 
cảm hứng từ ‘Cuộc Đời Của Đức Phật’ được biết 
đến rộng rãi trong truyền thống Ba Tư-Do Thái và 
các phiên bản rất sớm bằng tiếng Ba Tư, Ả Rập, 
Do Thái, Armenian và Georgian đã được phát hiện. 
Câu chuyện đã trở thành phổ biến được biết như 
là ‘Barlaam và Josaphat’ vào thời trung cổ của 
Châu Âu. Danh xưng Josaphat, trong tiếng Ba Tư 
và Ả Rập được đánh vần một cách khác là Budasf, 
Budasaf, Yudasaf hay Iosaph, là sự sửa đổi sai 
lầm của danh hiệu Bồ-tát đại biểu cho ‘đức Phật 
sẽ thành’, là nói đến Thái Tử Tất-đạt-đa là người 
giác ngộ thành đức Phật Cồ-đàm. 

Nhiều mảnh của các phiên bản rất sớm của 
truyền thuyết có vẻ đã được lưu trữ trong các văn 
bản thuộc Ma Ni Giáo (Manichean) (6) tại Duy Ngô 
Nhĩ và Ba Tư từ Turfan (7), và người ta nghĩ rằng 
những văn bản thuộc Ma Ni Giáo có thể đã truyền 
đi câu chuyện đức Phật tới Tây Phương. Từ đó câu 
chuyện đã được dịch sang tiếng Ả Rập, và tiếng 

Một miêu tả về Josaphat của Thiên Chúa Giáo, bản 
thảo thế kỷ thứ 12. (www.en.wikipedia.org)  

Thái Tử Josaphat gặp người bị bệnh cùi và bị tàn 
tật. Bản sao từ thế kỷ thứ 14 của tác phẩm 
‘Speculum Historiale’ của Vincent de Beauvais. 
(www.en.wikipedia.org)  

http://www.en.wikipedia.org


 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Do Thái-Ba Tư và Syriac. Một phiên bản tiếng Hy 
Lạp rất sớm đã được cho là của Thánh John (675-

749 Tây Lịch) tại Thành Damascus trong hầu hết 
các nguồn tài liệu Thời Trung Cổ, mặc dù các 
nghiên cứu hiện nay bác bỏ sự quy kết này trong 
khi có nhiều khả năng tu viện Euthymios của 
Georgia đã thực hiện việc phiên dịch từ tiếng 
Georgian sang tiếng Hy Lạp vào thế kỷ thứ 10 Tây 
Lịch. Nó đã trở nên đặc biệt phổ biến trong thế 
giới Thiên Chúa Giáo sau khi nó được phiên dịch 
sang nhiều thứ tiếng khác nhau vào Thời Trung 
Cổ, gồm tiếng La Tinh, Pháp, Provençal (8), Ý, Tây 
Ban Nha, Anh, Ái Nhĩ Lan, Đức, Tiệp, Serbian, Hòa 
Lan, Na Uy, và Thụy Điển.  

Việc lưu truyền truyền thuyết về Barlaam và 
Josaphat vào Thời Trung Cổ ở Châu Âu là một hiện 
tượng văn hóa có một không hai vào lúc ấy. Nhiều 
phiên bản thơ và kịch về truyền thuyết này đã trở 
thành thứ mà ngày nay được gọi là ‘bán chạy 
nhất’. Trong Thiên Chúa Giáo ở Châu Âu hai danh 
hiệu này được biết đến một cách phổ biến và đức 
Phật như là Thánh Josaphat đã trở thành vị Thánh 
có ngày lễ riêng của Ngài trong lịch Thiên Chúa 
Giáo vào ngày 27 tháng 11 hàng năm. 

Mặc dù dựa vào câu chuyện về Cuộc Đời của 
Đức Phật, nội dung của truyền thuyết về Barlaam 
và Josaphat đã bị cắt xén và thêm thắt để làm cho 
nó phù hợp với tín đồ Thiên Chúa Giáo. Trong câu 
chuyện đã được Thiên Chúa Giáo hóa, một chiêm 
tinh gia tiên đoán rằng thái tử sơ sinh của nhà vua 
Avennir (hay Abenner) tại Ấn Độ, là Josaphat, sẽ 
trở thành một tín hữu của Thiên Chúa Giáo. Để 
ngăn cản điều này, nhà vua cấm vị thái tử rời khỏi 
hoàng cung. Vị thái tử trẻ đã được nuôi dưỡng để 
không biết đến bệnh tật, già yếu và cái chết. Tuy 
nhiên, vị thái tử đã phát hiện ra những nguy hiểm 
đối với cuộc sống trong những chuyến du ngoạn 
từ cung điện khi ngài gặp một người bị bệnh cùi 
và một người đàn ông mù, một ông cụ già yếu và 
cuối cùng là một xác chết. Tới thời điểm này thì 
những tương đồng giữa câu chuyện về đức Phật 
và truyền thuyết về Barlaam và Josaphat đã rõ 
ràng, mặc dù các danh xưng đã bị sửa đổi: Vua 
Tịnh Phạn (Suddhodana) trở thành Vua Avennir, 
và Thái Tử Tất-đạt-đa trở thành Josaphat (thay 
cho Bồ-tát – Bodhisattva). Rồi nhiều sự kiện trong 
truyền thuyết về Barlaam và Josaphat đã đổi 
khác, và một số nhân vật đã bị trộn lẫn với những 
người khác, chẳng hạn như người chống lại Đức 
Phật là Đề-bà-đạt-đa (Devadatta) và chúa tể của 
dục vọng Mara. 

Một phiên bản tiếng Đức tiếp tục câu chuyện 
rằng sau khi hiểu về bệnh tật, già yếu và chết, 
Josaphat đã gặp nhà tu khổ hạnh Thiên Chúa Giáo 
Barlaam là người đã cải đạo cho thái tử. Cha của 
Josaphat đã cố gắng lôi người con trai của ông ra 
khỏi niềm tin mới. Ông ấy đã đe dọa người con 
trai và rồi ông ấy đã hứa trao nửa vương quốc của 
ông cho con trai, nhưng tất cả đều thất bại. Sau 
đó nhà vua gặp thầy phù thủy Theodas – một tên 
đổi khác của Đề-bà-đạt-đa – là người đã khuyên 
ông mang đến cho Josaphat nhiều con gái đẹp để 
quyến rũ ngài, nhưng cũng không thành công. 
Trong câu chuyện của đức Phật những hoàn cảnh 
này được liên kết với Ma Vương chứ không phải 
Đề-bà-đạt-đa. Josaphat cũng bị tấn công bởi ma 
quỷ của Theodas mà ngài đã chiến đấu. Josaphat 
quyết định đi xuất gia và làm một ẩn sĩ cho đến 

trọn đời. Trong vùng hoang dã của sa mạc ngài đã 
bị thú dữ và ma quỷ tấn công. Cuối cùng ngài đã 
gặp lại nhà tu khổ hạnh Barlaam, và họ đã lần 
lượt qua đời sau đó không lâu. 

Truyền thuyết này đã trở nên đặc biệt phổ 
biến tại Đức qua bài thơ tiếng Đức của nhà thơ 
người Áo Rudolf von Ems (9) mà đã được làm dựa 
vào phiên bản tiếng La Tinh vào khoảng năm 
1230 Tây Lịch. Tại Scandinavia (10) một bản dịch 
sang tiếng Scandinavian Cổ (Old Norse) (11) đã 
được Vua Haakon Haakonsøn ra lệnh thực hiện 
vào thế kỷ thứ 13, làm cơ bản cho các bản dịch 
sau này sang tiếng Na Uy và Thụy Điển. Từ các 
bản dịch tiếng Syriac sang tiếng Slavonic Cổ và rồi 
tới các bản dịch sang tiếng Nga và Serbian cũng 
được thực hiện. 

Kỹ thuật in ấn đã giúp thực hiện hàng loạt 
các bản sao của truyền thuyết về Barlaam và 
Josaphat làm cho nó được tiếp cận rộng rãi hơn 
rất nhiều. Những hình ảnh của Barlaam và 
Josaphat được thêm vào trang bìa trước của các 
tác phẩm được in thường xuyên hơn. Dù sự biểu 
hiện nghệ thuật của những hình ảnh như vậy được 
đặc trưng bởi phong cách Châu Âu của thời đó, 
dựa vào trí tưởng tượng của các nghệ sĩ là những 
người chưa bao giờ ở Ấn Độ, có thể xác định một 
số hoàn cảnh được nhiều người biết đến từ Cuộc 
Đời của Đức Phật. Những hoàn cảnh này gồm sự 
ra đời của đức Phật như là một thái tử, bốn cuộc 
gặp gỡ của ngài, sự xuất gia của ngài, Ma Vương 
tấn công và Đề-bà-đạt-đa chống phá. 

Châu Âu không phải là điểm đến cuối cùng 
của câu chuyện đức Phật trong hình thức của 
truyền thuyết về Barlaam và Josaphat. Sự hiện 
hữu của câu chuyện này cũng được biết đến tại 
Ethiopia, có lẽ trước thế kỷ 16. Nó được ghi bởi 
Abha Bahrey, sử gia người Ethiopian thế kỷ 16 là 
người đã đề cập đến câu chuyện trong cuốn sách, 
có thể là bản dịch sang tiếng Ge’ez (Ethiopic) từ 
tiếng Hy Lạp, trong ‘Thánh Thi của Christ’ của ông 
vào năm 1528 Tây Lịch. Sau khi chính thức theo 
Thiên Chúa Giáo vào năm 330 Tây Lịch, các tín đồ 
Thiên Chúa Giáo ở Ethiopia đã bắt đầu dịch các 
văn bản thiêng liêng: Thánh Kinh, Tân Ước và 
năm quyển đầu của Cựu Ước (Pentateuch) sang 
tiếng Ge'ez. Nhiều tác phẩm đã được biên soạn 
lần đầu tiên bằng tiếng Aramaic (12) hay tiếng Hy 
Lạp chỉ được lưu trữ đầy đủ bằng tiếng Ge'ez như 
là các thánh thư của Giáo Hội Ethiopia. Có rất 
nhiều kinh điển còn tồn tại duy nhất bằng tiếng 
Ge'ez.  

Bản dịch khác sang tiếng Ge'ez với tựa đề 
Baralam và Yewasef đã được thực hiện từ bản 
tiếng Ả Rập của Bar-sauma ibn Abu 'l-Faraj bởi 
một 'Enbiikom’, hay Habakkuk (13), cho vua 
‘Galawdewds’, hay Claudius. Nó đã được ghi niên 
đại ‘A.M. 7045’ là tương đương với năm 1553 Tây 
Lịch. Một bản sao còn tồn tại đã được viết vào 
triều đại của vua 'Iyasu II (1730-55 Tây Lịch). 

 

*** 

 

Tài liệu tham khảo và đọc thêm: 
 

• Barlaam and Iosaph. Encyclopaedia Iranica 
(retrieved 06.06.2019);  

• Budge, E. A. W. S. Baralâm and Yĕwâsěf: 
Being the Ethiopic version of a Christianized 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      33 

recension of the Buddhist legend of the 
Buddha and the Bodhisattva. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1923; 

• Cordoni, Constanza and Matthias Meyer (ed.) 
Barlaam und Josaphat: Neue Perspektiven auf 
ein Europäisches Phänomen. Berlin, Munich, 
Boston: De Gruyter, 2015;  

• Hayes, Will. How the Buddha became a 
Christian Saint. Dublin: Order of the Great 
Companions, 1931;  

• Schulz, Siegfried A. “Two Christian Saints? 
The Barlaam and Josaphat Legend.” India 
International Centre Quarterly, vol. 8, no. 2, 
1981, pp. 131–143. JSTOR (retrieved 
03.06.2019);  

• Toumpouri, Marina. Barlaam and Iosaph. A 
companion to Byzantine illustrated 
manuscripts edited by Vasiliki Tsamakda. 
Leiden, Boston: Brill, 2017, pp. 149-168. 

 

*** 

 

Chú thích của người dịch: 
(1) Thích Tuệ Sỹ, Thiền Định Phật Giáo, Khởi 

Nguyên Và Ảnh Hưởng, Hội Đồng Hoằng Pháp 
GHPGVNTN, 2022, tr. 180. 

(2) Jana Igunma là Người Trông Coi Bảo Tàng 
Viện Henry Ginsburg cho các Bộ Sưu Tập Thái 
Lan, Lào và Cam Bốt tại Thư Viện Bristish Library 
ở London, nơi bà đã được tham gia vào việc 
nghiên cứu, số hóa, và trưng bày tài liệu Đông 
Nam Á kể từ năm 2004. Bà tốt nghiệp Cao Học 
Lịch Sử Đông Nam Á năm 1996 và Thư Viện và 
Khoa Học Thông Tin vào năm 2003 từ Đại Học 
Humboldt University ở Bá-linh, Đức. Các lãnh vực 
chuyên môn của bà là ngôn ngữ, văn học, cổ ngữ 
và nghệ thuật của Thái Lan, Lào và Cam Bốt. Bà 
là tác giả của nhiều bài nghiên cứu và các chương 
sách về các bản thảo, nghệ thuật sách và lịch sử 
sách, may dệt, nghệ thuật trang trí và thiết kế tại 
lục địa Đông Nam Á. Các tác phẩm đã xuất bản 
của bài gồm có “The history of the book in 
Southeast Asia: the Mainland,” Oxford xuất bản 
tại New York năm 2013; và “Buddhism 
illuminated: Manuscript art from Southeast Asia,” 
viết với San San May, London, 2018. Bà cũng viết 
nhiều bài đăng trên internet. Bà là ủy viên của 
Nhóm Southeast Asia Library Group và thành viên 
của Hội Association of Southeast Asian Studies 
(Anh Quốc), và cũng là hội viên European 
Association for Southeast Asian Studies, theo 
www.granshan.com.   

(3) Đế Quốc Kushan, có tên chữ Hán là 貴霜 
(Quý Sương) là một đế quốc hỗn tập, được thành 
lập bởi người Yuezhi (月氏 Nguyệt Chi) tại miền 
tây Trung Hoa vào thế kỷ thứ nhất Tây Lịch. Đế 
quốc này một thời bao trùm các lãnh thổ mà ngày 
nay của Uzbekistan, Afghanistan, Pakistan, và Bắc 
Ấn Độ, ít nhất rộng tới Saketa và Sarnath gần 
Varanasi (Benares) của Ấn. Đế quốc này do Hoàng 
Tử Kujula Kadphises (丘就卻 Khâu Tựu Khước) 
thành lập vào thế kỷ thứ nhất Tây Lịch và trở 
thành Hoàng Đế đầu tiên của Kushan. Kushan là 
nhà nước bảo hộ Phật Giáo, và bắt đầu từ Hoàng 
Đế Kanishka đã đưa thêm Bái Hỏa Giáo vào đền 
thờ. Kushan đóng vai trò quan trọng trong việc 

truyền bá Phật Giáo tới Trung Á và Trung Hoa, 
theo https://en.wikipedia.org.  

(4) Tác phẩm Stromata, là viết sai từ chữ 
Stromateis, có nghĩa là “Linh Tinh,” được cho là 
của Clement of Alexandria (150 –215 Tây Lịch), là 
cuốn thứ ba của bộ ba tác phẩm viết về cuộc sống 
của tín đồ Thiên Chúa Giáo. Các bản thảo lâu đời 
nhất có niên đại vào thế kỷ thứ 11. Tác phẩm này 
có tên là Stromateis (“Linh Tinh”) bởi vì nó nói 
đến nhiều vấn đề khác nhau, theo https://
en.wikipedia.org.  

(5) Vào năm 393 Tây Lịch, trong bộ luận dài 
của ông “Adversus Jovinianum,” Jerome đã bác bỏ 
lập trường của Jovinian về hôn nhân đối với phụ 
nữ. Jovinian cho rằng “các thiếu nữ đồng trinh, 
phụ nữ góa chồng, và phụ nữ đã có chồng” đều có 
thân phận bình đẳng như những tín đồ Thiên Chúa 
Giáo. Trên cơ bản Jerome không đồng ý điều này. 
Ông mạnh mẽ thúc giục phụ nữ không kết hôn và 
giữ gìn trinh tiết. Các trường học ưu tú ngày nay 
phần lớn đã áp dụng một biến thể của chủ trương 
của Jerome, với chủ nghĩa đồng tính nữ thay thế 
trinh tiết. Mặc dù vậy, tác phẩm Adversus 
Jovinianum của Jerome vẫn bị đánh giá thấp, theo 
www.purplemotes.net.  

Jerome, tiếng La Tinh là Eusebius Sophronius 
Hieronymus, cũng được biết là Jerome of Stridon 
(tên một ngôi làng nơi ông sinh), sinh vào khoảng 
năm 342-347 và mất ngày 30 tháng 9 năm 420. 
Ông là Linh mục Thiên Chúa Giáo, người giải tội, 
nhà thần học và sử gia. Ông thường được biết đến 
như là Thánh Jerome. Ông nổi tiếng với bản dịch 
Thánh Kinh sang tiếng La Tinh và các giải thích 
của ông về Kinh Thánh, theo https://
en.wikipedia.org.  

(6) Niềm tin vào chủ nghĩa nhị nguyên tôn 
giáo hỗn hợp bắt nguồn từ Ba Tư vào thế kỷ thứ 3 
Tây Lịch và dạy cách giải phóng linh hồn khỏi vật 
chất thông qua sự khổ hạnh, theo Từ Điển Điện Tử 
https://www.merriam-webster.com.  

Để được là tín đồ Ma Ni Giáo thì phải tuân 
theo triết lý của Ma Ni Giáo, là tôn giáo cổ xưa 
phân chia mọi thứ ra thành thiện hay ác. Nó cũng 
có nghĩa là “nhị nguyên,” vì nếu bạn là một tín đồ 
Ma Ni Giáo thì bạn nhìn mọi thứ bằng đen và 
trắng. Ma Ni Giáo đến từ chữ Mani là tên của một 
tông đồ sống tại Mesopotamia vào thập niên 240s 
Tây Lịch, là người đã thuyết giảng tôn giáo hoàn 
vũ dựa vào điều mà chúng ta ngày nay gọi là 
thuyết nhị nguyên. Manichaeism trong tiếng Trung 
Hoa là 摩尼教 Ma Ni Giáo, hay 明教 Minh Giáo vẫn 
còn tồn tại ở Trung Quốc ngày nay, theo https://
en.wikipedia.org.  

(7) Turpan, cũng được biết là Turfan hay 
Tulufan, tiếng Trung Hoa là 吐鲁番 (Thổ Lỗ Phiên), 
là thành phố cấp tỉnh nằm ở phía đông của khu 
vực tự trị Tân Cương tại Trung Quốc.    

(8) Provençal cũng là tên quen thuộc được đặt 
cho phiên bản cũ hơn của tiếng Occitan được sử 
dụng bởi những người hát dạo trong văn học Thời 
Trung Cổ, khi tiếng Pháp cổ hay tiếng d'oïl chỉ giới 
hạn ở các khu vực phía bắc nước Pháp, theo 
https://en.wikipedia.org.  

9/ Rudolf von Ems sinh tại Vorarlberg ở Áo 
Quốc. Ông lấy tên của mình từ tòa lâu đài 
Hohenems gần Bregenz. Ông là một hiệp sĩ phục 
vụ cho Bá Tước Montfort. Các tác phẩm của ông 
được viết từ năm 1220 và 1254 Tây Lịch. Ông 

http://www.granshan.com
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
http://www.purplemotes.net
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://www.merriam-webster.com
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org


 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

được cho là đã chết trong lúc tháp tùng Vua 
Conrad IV trên đường tiến vào Ý vào năm 
1254. Ông là một trong những nhà thơ uyên 
bác và ảnh hưởng nhất của thời đại ông, dù 
không phải tất cả các tác phẩm của ông đều 
được bảo trì, theo https://en.wikipedia.org.  

(10) Scandinavia là tiểu khu vực tại Bắc 
Âu, với các mối quan hệ chặt chẽ về lịch sử, 
văn hóa, và ngôn ngữ giữa các dân tộc hình 
thành của nó. Trong tiếng Anh, Scandinavia 
thường chỉ cho Đan Mạch, Na Uy, và Thụy 
Điển. Đôi khi nó cũng có thể chỉ một khu vực 
hẹp hơn là Bán Đảo Scandinavian Peninsula 
(bỏ Đan Mạch nhưng lại gồm một phần của 
Phần Lan), hay khu vực rộng hơn gồm tất cả 
Phần Lan, Ái Nhĩ Lan, và Quần Đảo Faroe, theo 
https://en.wikipedia.org. 

(11) Old Norse, Old Nordic, hay Old 
Scandinavian, là giai đoạn phát triển của địa 
phương ngữ Miền Bắc Nước Đức trước khi 
chúng phân ra thành các ngôn ngữ Bắc Âu. 
Tiếng Bắc Âu Cổ (Old Norse) được nói bởi 
những người định cư của vùng Bắc Âu 
(Scandinavia) và những nơi định cư ở nước 
ngoài của họ trùng hợp theo thứ tự thời gian 
với Thời Đại Viking (thời kỳ cướp biển và 
thương buôn ở Bắc Âu từ thế kỷ thứ 8 đến 11 
Tây Lịch), Thiên Chúa Giáo hóa vùng Bắc Âu và 
sự hợp nhất của các vương quốc Bắc Âu từ thế 
kỷ thứ 7 đến thế kỷ 15, theo https://
en.wikipedia.org.  

(12) Aramaic là ngôn ngữ của những phần 
dài của 2 cuốn Thánh Kinh của Daniel và Ezra. 
Đó là ngôn ngữ của Pháp Điển Do Thái. 

Trong thế kỷ thứ 12 trước Tây Lịch, những 
người đầu tiên nói tiếng Aramaic đã bắt đầu 
sống tại nơi mà ngày nay là Syria, Iraq và Miền 
Đông Thổ Nhĩ Kỳ. Là ngôn ngữ chính thức của 
Đế Quốc Achaemenid (là đế quốc Iran cổ đại 
được thành lập bởi Cyrus Đại Đế vào năm 550 
trước Tây Lịch và cũng là Đế Quốc Ba Tư Đầu 
Tiên), nó trở thành ngôn ngữ quan trọng nhất 
tại Trung Đông. Những người nói tiếng Do Thái 
đã mang ngôn ngữ này tới Bắc Phi và Châu Âu. 
Những tín đồ Thiên Chúa Giáo đã mang ngôn 
ngữ này tới Ba Tư, Ấn Độ và ngay cả tới Trung 
Hoa. 

Vào thế kỷ thứ 7 Tây Lịch, tiếng Aramaic 
đã không còn là ngôn ngữ quan trọng nhất tại 
Trung Đông. Tiếng Ả Rập đã trở thành ngôn 
ngữ quan trọng mới. Tiếng Aramaic vẫn còn 
được nói bởi nhiều cộng đồng người Do Thái, 
người Mandaeans (còn được gọi là Mandaean 
Sabians hoặc đơn giản là Sabians, là một nhóm 
tôn giáo và sắc tộc) và một số tín đồ Thiên 
Chúa Giáo. Nhiều nhóm nhỏ người vẫn nói 
tiếng Aramaic tại nhiều vùng của  Trung Đông, 
theo https://simple.wikipedia.org.  

(13) Habakkuk hay Habacuc, người sống 
vào khoảng năm 612 trước Tây Lịch, là một 
nhà tiên tri có những lời tiên tri và cầu nguyện 
được ghi trong “Book of Habakkuk,” cuốn sách 
thứ 8 trong 12 sách tiên tri nhỏ được sưu tập 
trong Thánh Kinh tiếng Do Thái. Ông được tôn 
kính bởi tín đồ Do Thái, Thiên Chúa Giáo, và 
Hồi Giáo, theo www.en.wikipedia.org.  

SEN NỞ DƯỚI CHÂN NGƯỜI 
 

An cư là duyên khởi 
Kiết hạ thêm mùa vui 
Ẩn mình trong rừng trúc 

Hương thiền thơm dòng trôi. 
 

Lòng trở nên thanh tịnh 

Đạo vàng tỏa muôn nơi 
Thuyền con qua sóng cả 

Sen nở dưới chân người. 
 

Cây lành sinh trái ngọt 
Suối nguồn hóa biển khơi 
Trong vườn hoa cội phúc 

Thiện căn ở tim người. 
 

Khơi thêm dòng nhựa sống 

Rời bóng tối vô minh 

Khéo vững tay chèo chống 

Giữa đôi bờ tử sinh. 
 

Bơi qua bao dòng đục 

Thấy biển trời mênh mông 

Lòng vui như tùng bách 

Giữa hạc nội mây ngàn. 
 

 

 

NGUYỄN AN BÌNH 

https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://en.wikipedia.org
https://simple.wikipedia.org
http://www.en.wikipedia.org


 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      35 

ngộ mới đúng, tức là ngày Đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni thành đạo 
khi Ngài 35 tuổi. Ngài xuất gia 
năm 29 tuổi để đi vào rừng tu 
tập trong 6 năm và giác ngộ 
qua con đường Trung Đạo sau 
49 ngày thiền định. 
“Sáu năm khổ hạnh rừng già, 
“Bảy thất nghiêm tinh thiền 
tọa." 
Thật ra ngày Đức Phật xuất gia 
cũng có sự chênh lệch giữa hai 
khuynh hướng lịch sử.  Một 
khuynh hướng cho rằng Đức 
Phật xuất gia năm Ngài được 
19 tuổi, thành đạo năm Ngài đã 
30 tuổi, và hoằng pháp trong 
49 năm (Thích Thiện Hoa: Phật 
học Phổ thông, Quyển 1, tr. 32-

33). Một khuynh hướng khác thì cho rằng Đức 
Phật xuất gia năm Ngài được 29 tuổi, thành đạo 
năm Ngài đã 35 tuổi, và hoằng pháp trong 45 
năm (Narada Maha Thera: The Buddha and His 
Teachings, p. 6).  Phật giáo thế giới hầu hết đều 
chấp nhận khuynh hướng này, kể cả tổ chức Liên 
Hiệp Quốc. 

Tóm lại, có ba niên đại cần để ý và phân biệt 
là ngày Phật Đản, ngày Phật Thành Đạo, và ngày 
Phật Niết Bàn, trong đó Phật Lịch phải căn cứ vào 
ngày Đức Phật Đản Sinh mà thôi. 

Phật Đản và Phật Lịch: 624 BCE + 2023 CE = 
2647 BE. 

Phật Thành Đạo: 624 BCE - 35 = 589 BCE và 
2647 BE - 35 = 2612 BE. 

Phật Niết Bàn: 624 BCE - 80 = 544 BCE và 
2647 BE - 80 = 2567 BE. 

Lại có Phật tử muốn biết tại sao có nơi, có 
sách viết Đức Phật đản sinh năm 563 BCE và niết 
bàn năm 483 BCE? Sự khác biệt 61 năm này là do 
hai nguyên nhân. 

Một là, theo niên đại truyền thống của Phật 
giáo thì Đức Phật đản sinh năm 624 BCE và niết 
bàn năm 544 BCE. Niên đại này căn cứ vào những 
chiếc lá bối ghi lại ngày và nơi sinh của Đức Phật 
còn được một số tu sĩ Phật giáo Tích Lan lưu giữ. 

The birth date given here [26 April 624 BCE (-
623)] is based on "palm leaves in possession of 
certain Ceylonese priests" (tu sĩ SriLankan, tu sĩ 
người Tích Lan) which allegedly state that "the 
Buddha was born in Kaliyuga 2478, on the Full 
Moon day of the lunar month of Vaisakha, 
Tuesday, at about midday" (B.V. Raman, "Notable 
Horoscopes," 1991(6), pp. 9ff., footnote). 

Nhưng theo truyền thống Nam Truyền 
Theravada thì Đức Phật đản sinh năm 563 BCE và 
niết bàn năm 483 BCE (Theravada Buddhist 

(Buddha Day is celebrated 
every first full moon of the 
ancient lunar month of 
Vesakha, which usually falls in 
May or June. This year, it 
takes place on May 26, 2023. 
To commemorate Buddha 
Day, I have written this 
article: Buddhist Era and 
Buddha’s Birth Year).  

Nhiều Phật tử hỏi người 
viết về sự khác biệt giữa hai 
con số 2567 và 2647 trên các 
thông báo trong Mùa Phật Đản 
năm 2023 nên người viết xin 
được trình bày vắn tắt vấn đề 
này để phân biệt hai con số 
đó. Thật ra không có gì mâu 
thuẫn giữa năm Đức Phật đản 
sinh 2647 BE và năm Đức Phật viên tịch 2567 BE 
cả, nhưng trước hết cần phân biệt vài chữ viết tắt 
về niên đại. (*) 

BE là Buddhist Era, niên đại Phật giáo, Phật 
lịch tính từ khi Đức Phật đản sinh. 

CE là Common Era, niên đại Dương lịch, đồng 
nghĩa với CE là Christian Era, niên đại Thiên Chúa 
giáo tính từ khi Đức Chúa Jesus giáng sinh. 

BC là Before Christ, trước Đức Chúa Jesus 
giáng sinh. 

BCE là Before Christian Era, Before Common 
Era, trước Dương lịch. 

Phật Đản (Buddha's birthday) căn cứ vào năm 
Đức Phật đản sinh cộng với năm dương lịch, tức là 
Ngài đã đản sinh 2647 năm trước: 624 BCE + 
2023 CE = 2647 BE. 

Theo Sử học thì ngày sinh của một vĩ nhân đã 
mở ra một thời đại mang tên tuổi của vị vĩ nhân 
đó; do vậy Phật lịch (BE / Buddhist Era) được tính 
từ ngày Đức Phật đản sinh. Nhưng một số nước 
Đông phương, nhất là Trung Hoa và ba nước 
“đồng văn dị chủng” là Nhật Bản, Nam Bắc Hàn 
quốc, và Việt Nam lại có truyền thống văn hóa lấy 
ngày từ trần làm ngày kỷ niệm và tưởng nhớ 
người quá vãng. Chính vì thế mà đôi khi người ta 
thấy một số tự viện dùng niên đại Đức Phật viên 
tịch để tính Phật lịch, tức là lấy năm Đức Phật đản 
sinh trừ đi 80 năm trụ thế của Ngài: 

624 BCE - 80 = 544 BCE. 
Tính ra Dương lịch thì Đức Phật đã niết bàn 

2567 năm trước: 
544 BCE + 2023 CE = 2567 BE. 
Cách tính Phật lịch này lý luận rằng khi Đức 

Phật đã thành Phật rồi thì mới tính Phật lịch chứ 
khi mới sinh thì Thái tử Siddartha Gautama vẫn là 
người bình thường. Nếu nói như thế thì phải căn 
cứ vào ngày Đức Phật thành tựu giải thoát và giác 

PHẬT LỊCH VÀ PHẬT ĐẢN 
  

Trần Việt Long 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Chronology). Niên đại này, 563 BCE và 483 BCE, 
được căn cứ vào cột đá do Vua A-Dục thiết lập tại 
nơi Đức Phật đản sinh Lâm Tỳ Ni trong giữa thế kỷ 
thứ 3, và vào Kinh Đại Bát Niết Bàn 
(Mahāparinibbāṇa Sutta), kinh thứ 16 trong 
Trường Bộ Kinh (Digha Nikaya / Collection of Long 
Discourses), nói về những lời dạy cuối cùng của 
Đức Phật trước khi Ngài niết bàn, và sự cung 
nghinh xá lợi Đức Phật của các vương quốc trong 
nước Ấn Độ vào thời đó. 

Hai là, trong khi hầu hết các nước thì năm Đức 
Phật đản sinh đều được ghi là năm thứ nhất (1) 
trong khi đó Lịch Sri Lanka ghi là năm zero (0) 
thành thử chúng ta có hai con số cách nhau một 
năm. 

Lịch Sri Lanka: Đức Phật đã đản sinh năm 563 
BCE và niết bàn năm 483 BCE. 

Lịch Thái Lan: Đức Phật đã đản sinh năm 564 
BCE và niết bàn năm 484 BCE. 

Trong bài viết "Simple Buddhist-Christian Era 
Conversion Forms. May 2011" cũng ghi rõ về sự 
cách biệt 1 năm và 61 năm đó như sau. 

According to the traditional dating the Buddha 
was born in 624 BC, attained Awakening 35 years 
later in 589 BC and entered Paribbāna in 544 BC. 
It is from the latter date that we take the 
Buddhist Era (Thailand dates it as year 1, Sri 
Lanka as year zero). 

Most scholars now think that the actual dates 
should be set approx. 100 years later (there is 
much difference in opinion), but the dates in any 
case should not be taken as hard and fast, but 
rather as agreed times for the purposes of 
celebrations, etc. 

Christians may not realize that the same 
situation applies to Christ as there was a 
miscalculation in the early Church and it is now 
believed Jesus was born between 2 and 7 years 
before Christ. 

 

Thật ra ngày giờ cùng năm tháng đản sinh của 
Đức Phật còn có nhiều dị biệt mà nguyên nhân 
chính là do các tổ chức Phật giáo tại mỗi địa 
phương của nhiều quốc gia chọn ngày cử hành Lễ 
Đức Phật Đản Sinh tùy theo thời tiết và ngày 
trăng sáng trong quá khứ khi mà sự giao thông 
liên lạc giữa các địa phương còn quá khó khăn 
trong lịch sử nhân loại hơn hai ngàn năm trước. 
Ngày nay Liên Hiệp Quốc đã tuyên xưng ngày đản 
sinh của Đức Phật trong Lễ Vesak như là một ngày 
kết hợp cả ba ngày lễ quan trọng nhất của Phật 
giáo gồm các ngày Đức Phật đản sinh, thành đạo, 
và niết bàn (The Day of Vesak commemorates 
Buddha’s birth, enlightenment, and death), và 
Liên Hiệp Quốc cũng ghi nhận Đức Phật đản sinh 
năm 624 BCE và xem năm đó là năm khởi nguyên 
cho Phật lịch. Phật Giáo thế giới cũng đã đồng 
thuận như một quy ước năm Đức Phật đản sinh là 
624 BCE, tức là 2647 BE trong năm 2023. 

Người viết xin được đề nghị và ước mong tất 
cả các tự viện Phật giáo Việt Nam trong và ngoài 
nước thống nhất ngày Đức Phật đản sinh là ngày 
khởi nguyên Phật lịch, 624 BCE (Before Christian 
Era) hay 2647 BE (Buddhist Era) của năm 2023. 

  
 

Trần Việt Long 

_______________ 

 

(*) Thật ra chữ đúng để chỉ sự kiện Đức Phật 
qua đời (death) là “viên tịch” nhưng vì để tôn kính 
Đức Phật, gần như mọi người đều dùng chữ “niết 
bàn” (nirvana, 涅 槃) theo tập tục từ rất xa xưa 
trong khi Đức Phật sau khi đắc tam minh (túc 
mạng minh, thiên nhãn minh, lậu tận minh) thì 
Ngài đã đạt trạng thái Vô y dư Niết bàn vì rằng 
Đức Phật đã giảng rất rõ Niết bàn là tình trạng 
chứng đắc trong bước thứ ba (Diệt đế) của diễn 
trình Tứ Diệu đế (Tứ Thánh đế). Theo đó, niết 
(nir) là thoát ra khỏi; bàn (vana) là vô minh và 
phiền não.  Đức Phật giảng về Niết bàn lần thứ 
nhất trong Kinh Chuyển Pháp Luân (Tứ Thánh đế) 
trong đó Đức Phật phân tích Hữu dư y Niết bàn 
(chưa đoạn diệt hết tam độc tham sân si và phiền 
não một cách rốt ráo của chư Tôn giả đạt quả vị 
Thất lai, Nhất lai, và Bất lai) và Vô dư y Niết bàn 
(thoát khỏi vô minh và phiền não hoàn toàn của 
chư Tôn giả A-la-hán). Đức Phật giảng về Niết bàn 
lần cuối cùng như là lời di giáo dành cho các đệ tử 
của Ngài trong Kinh Đại Bát Niết Bàn.  Chữ “dư” ở 
đây có nghĩa là “phần còn lại / remainder.”  Cần 
phần biệt sự đau đớn của uẩn [sắc (form) và cảm 
thọ (feeling của thân)] là một quy luật sinh lý vật 
chất khác với sự đau khổ của uẩn [cảm thọ 
(sensation của tâm), tưởng, hành, thức] vì rằng 
tinh yếu của Phật học là “tam giới duy tâm, vạn 
pháp duy thức.”  Không nắm vững “pháp” là gì thì 
khó hiểu được lời Phật dạy. Pháp là ý niệm của 
mình về sắc, về sự kiện, về tâm, hay nói cách 
khác thì pháp là cái gì gợi cho mình một ý niệm 
(notion, concept, mind) về nó. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      37 

MỘT THỜI 
Một thời máu lửa đạn bom 

Quê hương tang tóc, hồn hoang tru gào 

Từng trang sử đẫm lệ trào 

Ngày im tiếng súng nghẹn ngào gọi nhau... 
 

HƯ THỰC 

Tiểu nhân khoác áo anh hùng 

Trung lương chụp mão thằng khùng ác gian 

Công thần mang ách sai oan 

Thực hư hoa rác ướt trang sử hồng. 
 

BUỒN 

Đất nào xương thịt ông cha 

Nước nào lệ máu chan hòa hải giang? 

Nén hương thầm khóc vừa tàn 

Hậu sinh ngậm chữ nuốt trang sử buồn. 
 

ĐỂ DÀNH 

Lật trang sử cũ bên đèn 

Vương triều suy thịnh đỏ đen trắng vàng 

Gieo nhân thiện, gặt quả lành 

Đường xa êm ái để dành cho con. 
 

PHONG SỬ 

Gẫm từ dân dã dân tình 

Biển sông tục ngữ, miếu đình ca dao 

Mồ hôi cười khóc máu đào 

Chong đèn hạ bút thơ trào sử trang. 
 

LUÂN HỒI 
Chỉ là sử đã sang trang 

Trí ngu hoán vị,  hèn sang thay tuồng 

Trả vay nhảy giữa vô thường 

Ghế ngai tráo đổi, đất giường thay phiên. 

Tứ cú lục bát “TRANG SỬ” 

ĐẬM NHẠT 

Đường vào triết mộng yêu đương 

Tiếng cồng vang bóng, tiếng chuông gọi hồn 

Ngược xuôi dòng chảy đời tuồng 

Xuân qua trang sử nhạt hờn đậm vui. 
 

BẤT DIỆT 

Từng trang phương sử uyên huyền 

Hiển linh Bồ Tát cõi thiền Đại Bi 
Chuyển pháp về, Xuất bóng đi 
Như như bất khứ bất lai, vĩnh hằng. 
 

HÀNH KHẤT 

Từng trang sử giở oai hùng 

Máu tươm cùng lệ, ly phùng buồn vui 
Mừng ngày mở đất sục sôi 
Tưng bừng hành khất nằm ngồi nam mô!  
 

TÀNG KINH (nhại Lục Vân Tiên) 
Xem qua trang sử mấy lần 

Nửa phần chán ghét, nửa phần hỷ hoan 

Sư kêu: "Chùa rách Phật vàng 

Giá bèo mà ẩn một tàng pháp âm!"   
 

VÀNG THAU ĐEN TRẮNG  
Anh hùng quấn quýt tặc gian 

Tôn vinh tội ác, vu oan anh hào 

Máu xương thấm nhuộm cờ đào 

Lệ rơi trang sử, hoàng bào ướt nhem!  
 

ĐỌNG & TAN  
Bóng chiều đọng lại giếng sâu 

Cây dừa già cỗi gội đầu trút sương 

Lá rơi đùa cỏ tan buồn 

Vần thơ trang sử mới trườn lên hiên. 

VĨNH HỮU – TÂM KHÔNG 



 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Phật cuối Kinh lại nhấn mạnh 
về pháp tu. 
Kinh MN 123, bản dịch của 
Hòa Thượng Thích Minh Châu 
(1918–2012), trích vài đoạn 
như sau: 
"Bạch Thế Tôn, con tận mặt 
nghe, con tận mặt ghi nhớ từ 
Thế Tôn: “Bồ-tát khi sanh ra, 
này Ānanda, Ngài đứng vững, 
thăng bằng trên hai chân, 
mặt hướng phía Bắc, bước đi 
bảy bước, một lọng trắng 
được che lên. Ngài nhìn khắp 
cả mọi phương, lên tiếng như 
con ngưu vương, thốt ra lời 
như sau: “Ta là bậc tối 
thượng ở trên đời! Ta là bậc 
tối tôn ở trên đời! Ta là bậc 
cao nhất ở trên đời! Nay là 
đời sống cuối cùng, không 

còn phải tái sanh ở đời này nữa”. Vì rằng, bạch 
Thế Tôn, con thọ trì sự việc này, bạch Thế Tôn, là 
một hy hữu, một vị tằng hữu của Thế Tôn."…(…) 

“Do vậy, này Ānanda, hãy thọ trì sự việc này 
là một hy hữu, một vị tằng hữu của Như Lai. Ở 
đây, này Ānanda, các cảm thọ khởi lên nơi Thế 
Tôn được biết đến; được biết đến, chúng an trú; 
được biết đến, chúng đi đến biến hoại; các tưởng 
được biết đến; các tầm khởi lên được biết đến; 
được biết đến, chúng an trú; được biết đến, chúng 
đi đến biến hoại. Này Ānanda, hãy thọ trì việc này 
là một hy hữu, một vị tằng hữu của Như 
Lai.” (ngưng trích) 

Nghĩa là, trong khi Ngài A Nan liên tục gọi các 
hiện tượng vượt ngoài các định luật vật lý (như 
Đức Phật mới sinh đã bước đi 7 bước, và nói một 
câu…) là hy hữu, Đức Phật đã kéo Ngài A Nan về 
đúng chỗ phải tu: phải liên tục thấy cảm thọ sinh, 
trụ, dị, diệt, tương tự thấy như thế với tưởng và 
tầm (niệm). Trong Kinh này, Đức Phật nhấn mạnh 
về quan sát 3 đối tượng nơi thân tâm (thọ, tưởng, 
tầm). Cả hai bản Anh dịch của Sujato và 
Thanissaro đều dịch ba chữ này là: thọ (feelings), 
tưởng (perceptions), niệm (thoughts). Ngắn gọn, 
có thể gọi chung là các hiện tượng sinh diệt 
trong tâm. Tức là, liên tục thấy tâm.  

Kinh tương đương bên Tạng A Hàm là Kinh MA 
32, kể rằng Đức Phật mới sinh bước đi 7 bước, 
nhưng không kể chuyện chỉ tay lên trời và nói. 
Thêm nữa, Kinh này ghi lời Ngài A Nan kể rằng 
Đức Phật liên tục bảy năm suy niệm về thân 
không gián đoạn, và yêu cầu chư Tăng thọ trì như 
thế. Nghĩa là, Kinh MA 32 là lời dạy rằng phải 

Nếu không có mặt trời, 
chúng ta sẽ chìm trong bóng 
đêm, không thể nhìn thấy gì 
nữa. Thế giới đã có sẵn trước 
mắt, nhưng chỉ khi ánh mặt 
trời bừng chiếu, chúng ta mới 
thấy trọn vẹn trước mắt. 
Tương tự, nếu Đức Phật 
không xuất hiện trong đời 
này, chúng ta sẽ chìm trong 
tà kiến, không biết tới khi nào 
mới nhìn thấy Pháp để tìm ra 
lối giải thoát. Do vậy, ngày 
Phật Đản cũng là ngày một 
thế giới giải thoát trọn vẹn 
được hiển lộ trước mắt cho 
chúng sinh trong cõi này. 

So sánh Đức Phật như 
ánh mặt trời là từ sách Luận 
Đại Trí Độ của Bồ Tát Long 
Thọ. Bản Việt dịch của Hòa 
Thượng Thích Thiện Siêu (1921-2001), trong Tập 
1, Chương 7, bản do Viện Nghiên Cứu Phật Học 
Việt Nam ấn hành năm 1997 giải thích về ý nghĩa 
Đức Phật ra đời: “…người tuy có phước đức, trí 
tuệ, nhưng nếu Phật không ra đời, thì chỉ thọ 
báo trong thế gian mà không thể đắc đạo. 
Nếu gặp Phật ra đời mới có thể đắc đạo, ấy là một 
lợi ích lớn. Ví như người có mắt, lúc không có mặt 
trời, thì không thể trông thấy được, cần phải có 
ánh sáng mặt trời, mới trông thấy được, nên 
không được nói: “Ta có mắt, cần gì mặt trời”…”  

Do vậy, khi ánh sáng mặt trời chói rạng, là lúc 
chúng ta phải bước đi trên đường giải thoát được 
hiển lộ ra, không phải để thuần túy vui chơi. 
Chính ngay trong những Kinh nói về những điều 
hy hữu, trong nhóm Kinh vị tằng hữu, Đức Phật 
cũng nhấn mạnh và khuyến tấn về pháp tu. 
Truyền thống chúng ta mừng Lễ Phật Đản thường 
nhắc cho nhau về các sự tích phi thường để tăng 
tín tâm và mời nhau cầu nguyện, đôi khi lại quên 
nói về lời Đức Phật dạy pháp tu sau khi kể các 
hiện tượng rấr mực bất khả tư nghì.  

Như trường hợp trong Trung Bộ, Kinh MN 123, 
còn gọi là “Kinh Hy hữu vị tằng hữu pháp” Ngài A 
Nan nói tuần tự các hiện tượng phi thường khi Đức 
Phật ra đời, mỗi lần bắt đầu kể một chuyện phi 
thường là nói câu “Bạch Thế Tôn, con tận mặt 
nghe, con tận mặt ghi nhớ từ Thế Tôn” và khi kể 
xong là nói câu “con thọ trì sự việc này, bạch Thế 
Tôn, là một hy hữu, một vị tằng hữu của Thế 
Tôn.” Thọ trì tức là ghi nhớ, tin nhận, giữ mãi 
trong lòng, không quên. Kinh MN 123 ghi rằng 
Ngài A Nan nói 19 lần như thế. Tuy nhiên, Đức 

ĐỨC PHẬT RA ĐỜI, 
NHƯ MẶT TRỜI CHÓI SÁNG 

  

Nguyên Giác 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      39 

liên tục quán sát thân và tâm không gián 
đoạn, và như thế mới là hy hữu, là vị tằng hữu tối 
thắng. Bản dịch của Thầy Tuệ Sỹ, trích như sau:  

“Con nghe rằng, khi Đức Thế 
Tôn vừa mới sanh ra, liền đi bảy 
bước không khiếp sợ, không kinh 
hãi, quan sát các phương. Nếu 
Thế Tôn vừa mới sanh ra, liền đi 
bảy bước không khiếp sợ, không 
kinh hãi, quan sát các phương; thì 
con xin thọ trì pháp vị tằng hữu 
này của Đức Thế Tôn. 

“Con nghe rằng Đức Thế Tôn, 
trong suốt bảy năm suy niệm về 
thân, luôn luôn suy niệm không 
gián đoạn. Nếu Đức Thế Tôn trong 
suốt bảy năm suy niệm về thân, 
luôn luôn không gián đoạn; con 
xin thọ trì pháp vị tằng hữu ấy 
của Đức Thế Tôn.” 

Bấy giờ Đức Thế Tôn bảo 
rằng: “Này A-nan, ngươi hãy nghe Như Lai nói mà 
thọ trì thêm pháp vị tằng hữu này nữa. Này A-

nan, Như Lai biết thọ sanh, biết trụ, biết diệt, luôn 
luôn biết, chẳng có lúc nào chẳng biết. Này A-nan, 
Như Lai biết tư và tưởng sanh, biết trụ, biết diệt, 
luôn luôn biết. Không lúc không biết. Cho nên, 
này A-nan hãy nên từ nơi Như Lai mà thọ trì thêm 
pháp vị tằng hữu này.” (ngưng trích) 

Hơn hai thiên niên kỷ sau, các bậc long tượng 
đã nhận được ý chỉ của Đức Phật, nên khi viết 
sách hoằng pháp đã giảm yếu tố siêu nhiên để tập 
trung nhấn mạnh về pháp giải thoát.  

Trong sách “Đức Phật Lịch Sử” – bản Việt dịch 
của GS Nguyên Tâm Trần Phương Lan dựa vào 
bản tiếng Đức của ngài H.W. Schumann và bản 
Anh dịch của ngài M.O'C. Walshe, đã xóa các chi 
tiết siêu nhiên hy hữu, chuyện y hệt như ở một 
làng quê Việt Nam, trích: 

“...hoàng hậu Màyà đã bốn mươi tuổi, ngay 
trước thời kỳ lâm sản đã lên đường trở về quê 
song thân ở Devadaha để sinh con và nhờ mẫu 
thân Yasodharà bảo dưỡng. Cuộc hành trình bằng 
xe ngựa hay xe bò cọc cạch lắc lư trên những con 
đường đất bụi nóng bức khiến cho việc lâm sản 
xảy ra sớm trước khi về đến Devadaha. Gần làng 
Lumbini (Lâm-tỳ-ni, nay là Rumindai) giữa trời 
không có nhà cửa che chở, chỉ có được tàng cây 
sàla (tên khoa học Shorea Robusta) và cũng 
không có thầy thuốc nào lo việc hộ sản, hoàng tử 
ấu nhi Siddhattha sinh ra đời khoảng tháng năm, 
năm 563 trước CN.” (ngưng trích) 

Tương tự, trong sách “Đường Xưa Mây Trắng” 
Thầy Nhất Hạnh (1926-2022) soạn, nơi quyền 1, 
phần 2, chương 6, cũng không ghi lại các hiện 
tượng phi thường của Đản Sanh, trích:  

“…Tục lệ của nước bà là người con gái có 
chồng phải về sinh con tại nhà cha mẹ. Trên 
đường đi, bà đã ghé vào nghỉ tại vườn Lumbini. 
Trong vườn muôn hoa đang nở rộ, chim chóc đang 
ca hát vang lừng. Những con công xòe đuôi rực rỡ 
trong nắng mai. Thấy một cây Vô ưu hoa nở rực 
đầy cành, bà bước tới. Khi tới gần cây này, bà 
thấy hơi lảo đảo. Bà vội đưa tay nắm chặt một 
cành cây vô ưu. Một giây sau đó, bà sinh em bé. 
Thái tử Siddhatta được các thị nữ nâng lên và bọc 
lại trong một tấm khăn choàng bằng lụa màu 
vàng. Các thị nữ biết rằng chuyến đi Ramagama 

không cần thiết nữa cho nên dìu hoàng hậu ra xe 
bốn ngựa đi trở về Kapilavatthu. Thái tử được đem 
tắm bằng nước ấm rồi được đặt lên giường bên 

cạnh hoàng hậu…” (ngưng trích) 
Trong sách “Đức Phật và Phật 
Pháp” của Đại Đức Narada Maha 
Thera (1898–1983), qua bản Việt 
dịch của ngài Phạm Kim Khánh, 
cũng không có hiện tượng siêu 
nhiên nào trong việc đản sanh, 
trích: 
“Nhằm ngày trăng tròn tháng 
năm, năm 623 trước D.L., trong 
vườn Lumbini (Lâm Tỳ Ni) tại 
Kapilavatthu (Ca Tỳ La Vệ) bên 
ranh giới Ấn Độ của xứ Nepal 
ngày nay, có hạ sanh một hoàng 
tử mà về sau trở thành vị giáo 
chủ vĩ đại nhất trên thế gian. Cha 
hoàng tử là Đức Vua Suddhodana 
(Tịnh Phạn) thuộc quý tộc Sakya 

(Thích Ca) và mẹ là Hoàng Hậu Maha Maya (Ma 
Da). Sau khi hạ sanh hoàng tử được bảy ngày thì 
hoàng hậu thăng hà. Em bà là Maha Pajapati 
Gotami, cũng cùng kết duyên với Vua Tịnh Phạn, 
thay thế bà để dưỡng dục hoàng tử và gởi con là 
Nanda cho một bà vú nuôi chăm sóc.” (ngưng 
trích) 

Sách “Phật Học Phổ Thông” của HT Thích 
Thiện Hoa (1918 – 1973), trong ấn bản Thành Hội 
Phật Giáo TP. Hồ Chí Minh Ấn Hành 1997, trong 
Khóa Thứ Nhất: Nhân Thừa Phật Giáo, Bài Thứ 2 
cũng viết đơn giản, trích:  

“Đến sáng ngày mồng tám tháng tư âm lịch 
(trước Tây lịch 624 năm), tại vườn Lâm Tỳ Ni, 
cách thành Ca Tỳ La Vệ 15 cây số, Hoàng hậu Ma 
Da đang ngoạn cảnh, trông thấy cành hoa Vô Ưu 
mới nở, thơm ngát, bà đưa tay phải với hái, thì 
Thái Tử cũng vừa xuất hiện ngay đấy. Ngày đản 
sanh Thái Tử, trong thành Ca Tỳ La Vệ, cảnh vật 
đều vui vẻ lạ thường, khí hậu mát mẻ, cây cỏ đều 
đơm hoa trổ trái; sông, ngòi, mương, giếng nước 
đều trong đầy; trên hư không chim chóc và hào 
quang chiếu sáng cả mười phương. Vua Tịnh Phạn 
vui mừng khôn siết mời các vị tiên tri đến xem 
tướng Thái Tử.” (ngưng trích) 

Tương tự, sách “Phật Học Cơ Bản” của Ban 
Hoằng pháp Trung ương Giáo Hội Phật Giáo Việt 
Nam, nơi Tập 1, Phần 1, Bài 3, ghi cũng rất đơn 
giản, trích:  

“Đến thời khai hoa nở nhụy, theo tục lệ thời 
bấy giờ, Hoàng hậu phải trở về quê cha là trưởng 
giả Anjana ở nước Koly (Câu Ly) để an dưỡng, chờ 
ngày lâm bồn. Trên quãng đường đi, Hoàng hậu 
Màyà vào vườn Lumbini thưởng ngoạn mùa hoa 
đang đua nở. Bên tàng cây asoka (vô ưu) che rợp 
mát, sắc màu tươi sáng, hương thoảng nhẹ bay, 
Hoàng hậu đã hạ sanh Thái tử. Tin lành Thái tử 
chào đời nhanh chóng được loan truyền trong dân 
chúng.” (ngưng trích)  

Tại sao quý ngài khi viết sách đã cắt bỏ các 
chi tiết truyện cổ tích ly kỳ hấp dẫn như thế? Kinh 
SN 12.20, bản dịch của Thầy Minh Châu ghi như 
lời Đức Phật giải thích, nhấn mạnh vào lý duyên 
khởi, nghĩa là phải thấy thực tướng vô ngã:  

“Do vì, này các Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử khéo 
thấy như chơn với chánh trí tuệ lý duyên khởi này 
và các pháp duyên sanh này, nên chắc chắn vị ấy 



 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

không chạy theo quá khứ (với những 
câu hỏi): “Ta có mặt trong quá khứ? 
Ta không có mặt không quá khứ? Ta 
là gì trong quá khứ? Ta có mặt như 
thế nào trong quá khứ? Hay trước ta 
đã là gì, và nay trong quá khứ ta là 
gì?”…”(ngưng trích) 

Đối với Thiền Tông, các hiện tượng 
siêu nhiên cũng được giản lược, có khi 
bỏ quên, để Đại Lễ Phật Đản trở thành 
một câu hỏi đơn giản: “Thế nào là 
mẹ của chư Phật?” Nghĩa là, pháp 
nào là mẹ của giác ngộ. Trong “Lâm 
Tế Ngữ Lục” của ngài Lâm Tế Nghĩa 
Huyền (?-867), bản Việt dịch của 
Thầy Thích Duy Lực (1923-2000), 
trích: 

“Chỉ có Đạo nhân vô y (tự tánh) 
đang nghe pháp, là mẹ của chư 
Phật, bởi vì chư Phật đều từ vô y 
sanh. Nếu ngộ được hai chữ vô y 
(không chỗ nương), Phật cũng vô đắc. 
Nếu thấy được như thế, tức là kiến 
giải chân chính… Các ngươi, nếu muốn 
đi ở tự do trong sanh tử, thì phải nhận 
thức người đang nghe pháp đây, vốn 
là vô hình, vô tướng, vô căn, vô bản, 
không trụ xứ, mà hoạt bát rõ ràng, 
ứng dụng muôn thứ, chỗ dùng chỉ là 
không chỗ (vô sở trụ)... Nếu niệm đã 
khởi chớ nên tiếp tục, nếu niệm 
chưa khởi đừng cho sanh khởi. 
Làm được như thế thì hơn đi hành 
cước mười năm. Đừng để bất cứ nội 
ngoại vật nào trói buộc…” (ngưng 
trích) 

Đó cũng là ý chỉ của ngài Bồ Đề 
Đạt Ma trong Thiếu Thất Lục Môn: Bên 
ngoài dứt bặt muôn duyên, bên trong 
không còn tư lường tăm hơi manh mối 
gì, tâm y hệt như tường vách, mới có 
thể vào đạo (Ngoại tức chư duyên, Nội 
tâm vô đoan, Tâm như tường bích, 
Khả dĩ nhập đạo).  

Như thế, khi đọc kỹ hai Kinh Vị 
Tằng Hữu, chúng ta thấy Đức Phật 
nhấn mạnh rằng chính liên tục nhìn 
thấy quán sát tâm (Kinh MN 123), liên 
tục quán sát thân và tâm (Kinh MA 
23) mới thực sự là thông điệp đản 
sanh, là chiếu tia sáng mặt trời để 
thấy Tâm Giải Thoát hiển lộ. Và nơi 
Tâm Giải Thoát đó, theo Thiền Tông, 
chính là tâm không dựa vào đâu, tâm 
không trụ vào đâu, tâm lặng lẽ tỉnh 
thức lìa trói buộc, mới chính là khi Đức 
Phật ra đời. Đó mới thực sự là Hoa 
Đàm Ngát Hương.  

 

 

THAM KHẢO: 
Kinh MN 123: https://

suttacentral.net/mn123/vi/minh_chau  
Kinh MA 32: https://

suttacentral.net/ma32/vi/tue_sy 

Kinh SN 12:20: https://
suttacentral.net/sn12.20/vi/
minh_chau 

KHỎI BÀN GẦN-XA 

 

 

Cõi Ta-bà chúng sanh tâm động 

Nếu mọi người tỉnh mộng tu hành 

Thời trần thế khỏi gian nan 

Do sân, si, hận mà sanh đọa đầy 

Cuộc nhân sanh nối dây oan nghiệt 
Bể trầm luân kết hợp lại tan 

Trải bao đổ vỡ hoang tàn 

Mà sao thiên hạ vẫn mê man hoài! 
Ta gặp nhau một ân hai oán 

Trên đường tu hóa giải nghiệp xưa 

Cẩn trọng từ miệng-ý-thân 

Sám hối nghiệp chương lỗi lầm từng gây 

Sống tỉnh thức ngăn ngừa xấu ác 

Rải tâm từ đến khắp tha nhân 

Phật đạo đã sẵn móng nền 

Ta xây thiện nghiệp trên thềm từ bi 
Đường trần vững bước tìm chân lý 

Kinh kệ Phật ban chỉ rõ ràng 

Vô minh khi đã vén màn 

Ta-bà - Cực lạc khỏi bàn gần xa 

Còn bờ nào nữa chia ngăn 

Ba ngàn thế giới không ngoài Tâm đây! 
 

 

DIỆU VIÊN 

https://suttacentral.net/mn123/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/mn123/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/ma32/vi/tue_sy
https://suttacentral.net/ma32/vi/tue_sy
https://suttacentral.net/sn12.20/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn12.20/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn12.20/vi/minh_chau


 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      41 

While residing at the Jetavana 
monastery, the Buddha uttered Verse 
(362) of this book, with reference to a 
bhikkhu who killed a swan. 
 

Once there was a bhikkhu who was 
very skilful in throwing stones; he 
could even hit fast-moving objects 
without fail. One day, while sitting 
with another bhikkhu after having 
their bath in the Aciravati River, he 
saw two swans flying at some 
distance. He told his friend that he 
would get one of the swans by 
throwing a stone at it. At that instant, 
the swan, hearing voices, turned its 
neck and the bhikkhu threw a pebble 
at the bird. The pebble went through 
one eye and came out of the other 
eye of the bird. The bird cried out in 
pain and agony and dropped dead at 
the feet of the young bhikkhu. 
 

Other bhikkhus seeing the incident 
took the young bhikkhu to the 
Buddha. The Buddha reprimanded him 
and said, "My son, why have you killed 
this bird? Why especially you, a 
member of my Order, who should be 
practising loving-kindness to all beings 
and who should be striving ardently for liberation from the round of rebirths? Even 
during the period outside the Teaching, the wise practised morality and observed the 
precepts. A bhikkhu must have control over his hands, his feet and his tongue." 
 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 

Verse 362: He who controls his hand, controls his foot, controls his speech, and has 
complete control of himself; who finds delight in Insight Development Practice and is 
calm; who stays alone and is contented; — him they call a bhikkhu. 

 

 

Translated by  
Daw Mya Tin, M.A.,  

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma. 

 

The Story of a Bhikkhu Who Killed a Swan (Hamsa) 
 

Dhammapada, Verse 362 



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Thuở xưa có một thanh niên 

Tính tình hiếu khách, khắp miền kết giao 

Nhà giàu, con đại phú hào 

Bạc tiền, của cải kể sao cho vừa. 
Chuyện làm ăn chàng chẳng ưa 

Chỉ vui họp bạn, say sưa qua ngày. 
Năm hai mươi tuổi buồn thay 

Cha chàng bệnh nặng không may qua đời 
Lâu nay chàng chỉ rong chơi 

Làm ăn buôn bán có đời nào hay, 
Gia tài chắp cánh dần bay 

Ngoảnh đi ngoảnh lại trắng tay mất rồi 
Đành lê bước khắp phương trời 
Tìm thăm bạn cũ từ thời xa xưa. 

Người tiếp đón, kẻ tiễn đưa 

Tràn đầy tình nghĩa, dư thừa thủy chung 

Nhưng chàng đi khắp các vùng 

Lòng riêng tự ái chẳng dừng chân lâu 

Ghé thăm chỉ một lần đầu 

Rồi không trở lại tìm nhau sợ phiền. 
Một ngày đói khổ triền miên 

Sức tàn, lực kiệt giữa miền xa xăm 

Chàng bèn lê bước ghé thăm 

Một người bạn cũ lâu năm thân tình, 
Bạn chàng tiếp đón nhiệt thành 

Tiệc tùng ăn uống linh đình cùng nhau 

Vui buồn tâm sự trước sau 

Thăng trầm cuộc sống, khổ đau trường đời 
Im lìm chàng chẳng hé lời 

Giấu ngày khốn khổ, giấu thời tàn phai 
Dù cho dáng vẻ bề ngoài 

Bần cùng lộ rõ, giấu ai dễ nào. 
* 

Một chiều uống rượu vườn đào 

Đôi bên chủ khách rượu vào lời ra 

Cùng nhau than thở gần xa: 
"Nhân tình thế thái sao mà chán thay!" 

Vơi đầy cạn chén mau say 

Bao nhiêu tâm sự trút đầy theo men 

Chẳng bao lâu chàng say mèm 

Bạn dìu vào ngủ. Ngồi bên trông chừng 

Ngắm chàng thấy vẻ bần cùng 

Nhớ ơn thuở trước đã từng giúp nhau 

Giờ mình hưởng cảnh sang giàu 

Đền ơn, giúp bạn qua cầu gian truân. 
Biết chàng tự ái vô cùng 

Nếu công khai giúp chàng không nhận nào 

Chủ nhà lặng lẽ đi vào 

Nghĩ suy tìm cách khéo sao giúp người 

Phòng riêng mở tủ tìm tòi 
Chọn viên ngọc quý, hiếm hoi, đắt tiền 

Khâu vào gấu áo bạn hiền: 
"Ngọc này giúp sống bình yên trọn đời.!" 

Hôm sau vừa lúc sáng trời 
Anh chàng thức dậy ngỏ lời biệt ly 

Bạn dù giữ, vẫn ra đi 
Nào đâu ở lại làm chi thêm phiền. 

Kể từ khi đó triền miên 

Giang hồ lưu lạc khắp miền đặt chân 

Màn trời chiếu đất lê thân 

Lang thang cực khổ kiếm ăn qua ngày. 
* 

Một hôm lạc bước chốn này 

Tìm nhà trưởng giả dừng đây xin làm 

Đổ mồ hôi, góp sức tàn 

Kiếm ngày hai bữa vô vàn xót xa. 
Một hôm có khách ghé nhà 

Phú ông niềm nở chạy ra đón chào, 
Chàng làm công ngạc nhiên sao 

Nhận ra bạn cũ vườn đào thân thương. 
Khách xa sửng sốt vô cùng 

Hỏi chàng: "Sao lại ra nông nỗi này? 

Hai năm gặp gỡ trước đây 

Giúp anh ngọc quý, sao nay vẫn nghèo 

Vẫn tang thương, vẫn tiêu điều 

Hay là ngọc quý mất tiêu chốn nào 

Thử tìm gấu áo xem sao?" 

Anh chàng nghe nói ngỡ nào giấc mơ 

Sờ vào gấu áo đâu ngờ 

Ngọc kia còn đó sẵn chờ chàng thôi 
Nghẹn ngào chàng khẽ thốt lời: 

"Bấy lâu mê muội sống đời ngu si 
Ngọc trong tay chẳng biết gì 

Để rồi khổ mãi! Trách chi Phật, Trời! 
U minh che lấp trí người 

Khùng điên hạng nhất trên đời là tôi!" 

* 

Từ lâu Phật đã dạy rồi: 
"Chúng sanh Phật tánh sẵn nơi thân này, 

Tương lai thành Phật một ngày 

Riêng ta là Phật giờ nay đã thành. 
Chúng sanh tu khéo tâm mình 

Tương lai cũng sẽ trở thành Phật thôi!" 

 

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 

(Thi hóa Truyện Cổ Phật Giáo) 

NGỌC BÁU TRONG ÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      43 

Cứu người bị giặc cướp 

   Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 

Khi chưa thành Ðạo, đức Phật Thích Ca có một 
kiếp làm một người lái buôn, tên là Ðại Bi, đức 
hạnh hoàn toàn, tài trí hơn người.  

Một hôm, Ðại Bi cùng năm trăm người khác đi 
thuyền ra biển tìm châu báu. Thuyền đang đi giữa 
biển thì gặp một bọn cướp bể đuổi theo, định giết 
hết cả những người trong các thuyền để cướp giật 
của cải. Quân cướp đuổi theo một lúc một gần, và 
reo hò vang dậy một góc biển. Những người lái 
buôn sợ hãi quá, kêu la rất thảm thiết. Phen này 
họ chắc chết mà thôi, không còn được thấy mặt vợ 
con nữa. 

Ðại Bi thấy thế mới nghĩ rằng: “Nếu ta giết 
bọn cướp này, thì ta sẽ mang tội sát nhân, nhưng 
nếu ta để cho chúng giết hết năm trăm người thì 
lòng ta không nỡ. Thôi thà ta chịu tội sát nhân một 
mình mà cứu được năm trăm người khỏi chết, vừa 
cản ngăn được những việc làm tàn ác của quân 
cướp để gỡ tội cho chúng nó sau này”. 

Tuy nghĩ thế, nhưng Ðại Bi chưa ra tay liền. 
Người đứng lên trên mũi thuyền to, lấy lời ôn hòa 
mà khuyên lơn bọn cướp, nhưng bọn này quen 
thói hung tàn, không nghe lời Ðại Bi nói cứ hầm 
hồ hung hăng xông tới quyết giết hết cả con 
buôn. Ðại Bi liền nhảy qua thuyền quân cướp, một 
mình địch với cả bọn, vùng vẫy nhanh lẹ và oai 
phong như một người tướng tài ra trận. Quân 
cướp biết thế không địch nổi, liền hè nhau quay 
thuyền chạy trốn. 

Năm trăm người thoát chết, vui mừng khôn 
xiết, liền quỳ xuống tạ ơn Ðại Bi, rồi cùng trương 
buồm cho thuyền trở lại quê nhà. 

 

 

Lược sử PHẬT TỔ: 
“Hạnh từ bi của Phật giáo phải đi đôi với trí tuệ và 

dũng cảm.” 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

    MƯỚP XÀO  

NẤU CHAY 

Nguyên liệu: 
 

- Mướp 4-6 quả, ¼ quả ớt ngọt đỏ, 
¼ quả ớt ngọt xanh 

- Tỏi, gừng, gia vị 
 

Cách làm: 
 

- Mướp cắt bỏ hai đầu, gọt vỏ, cắt 
thành miếng xéo nhỏ. 
- Ớt ngọt xanh và đỏ cũng cắt 
thành những miếng nhỏ, kích thước 
bằng mướp. 
- Tỏi, gừng đập dập. 
- Phi thơm tỏi và gừng cùng ít dầu 
ăn, cho ớt các loại vào đảo, đợi khi 
ớt gần chín đổ mướp vào xào nhanh 
tay. 
- Nêm nếm gia vị hay hạt nêm, và 
nhanh chóng bắc chảo mướp 
xuống, nếu xào lâu quá mướp nhũn 
mất ngon. 

Mách nhỏ: 
 

- Mướp rất giàu vitamin B1, vita-
min C và các dưỡng chất khác có 
công dụng làm trắng da, duy trì 
sắc đẹp ở phụ nữ. 
- Món mướp xào ớt nếu ăn tuần 3 
lần có thể loại bỏ tàn nhang, giúp 
da trắng dần, mịn màng, ít nếp 
nhăn. 
- Từ quả mướp có thể luộc chắt 
còn 1 bát con hay ép lấy nước 
uống, giúp da mặt trắng sáng rất 
nhanh, và còn ngăn ngừa được 
mụn. 
 

Source: Hàn Giang 

(Bếp chay thanh nhẹ) 

https://2.bp.blogspot.com/-cjivCxBV9I0/TgLrmCMEx-I/AAAAAAAADN4/i0kSxvSP1Do/s1600/muopxao.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      45 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

THANH TỊNH TỪ TÂM 

 

Hòa thượng người Vĩnh Long, thế danh ban 
đầu là Hữu Phước, sau đổi thành Thanh Từ. Sau 
mấy năm làm điệu ở chùa Phật Quang và được 
thầy Thiện Hoa cho thế phát xuất gia. Hòa thượng 
trải qua thời gian dài tu học khắp các trường sơ 
đẳng cho đến cao đẳng Phật học.  

Công hạnh lớn lao nhất là đã phục hoạt dòng 
thiền Trúc Lâm của Đại Việt, hơn sáu mươi ngôi 
thiền viện với danh tự: Thường Chiếu, Viên Chiếu, 
Linh Chiếu, Huệ Chiếu… trải dài từ nam chí bắc và 
ra khắp hải ngoại; dựng lại chùa Lân, cái nôi Trúc 
Lâm Yên Tử. Hòa thượng cũng độ hơn tám vạn 
bốn ngàn đệ tử tại gia và xuất gia. Hòa thượng 
còn dịch kinh luận, chú giải, viết sách: Bát đại 
nhân giác, Thiền đốn ngộ, Tham thiền Yếu chỉ, 
Thiền sư Việt Nam... 

Điều đầu tiên khiến hàng tứ chúng kính 
ngưỡng thầy là nụ cười hiền hòa, khiêm cung và 
suốt đời sống thanh bần tri túc. Hòa thượng là một 
tấm gương sáng cho sự tinh tấn trong thiền môn. 
Hòa thượng thật xứng với pháp danh của ngài, 
sống từ tâm và thanh tịnh.  

Hàng Phật tử sơ cơ chẳng nhớ gì cao siêu 
thâm mật, nhiều người trong số họ chỉ nhớ mỗi 
câu này của hòa thượng mà được lợi lạc không ít: 

- Vì yêu quý cái đãy da hôi thúi này mà tạo 
bao nhiêu nghiệp xấu để rồi đến nỗi mất luôn cái 
đãy da đó, như vậy có phải uổng lắm không quý 
vị?  
THANH TỊNH TINH TẤN TU PHỤC HOẠT TRÚC 
LÂM TÔNG GIÁO DƯỠNG HÀNG TỨ CHÚNG 

TỪ TÂM TĂNG TRƯỞNG TÍN DỰNG LẬP ĐẠI VIỆT 
THIỀN LUẬN THUYẾT NGŨ BỘ KINH. 

QUẢNG KHẮP NGUYỆN CÙNG 

 

Con cháu tộc Giao Châu dạt ra ngoài biển tây 
kể từ sau cuộc nội chiến điêu linh, dù sống xa cố 
quận nhưng văn hóa, truyền thống và tín tâm 
không thể hoại. Thế là mọi người lại dựng chùa, 
lập viện để phụng thờ Tam Bảo, giữ gìn căn cước 
của mình.  

Những năm tháng về sau lại lập ra bổn báo để 
hoằng dương chánh pháp cũng như văn hóa, khổ 
nỗi kinh phí ngày càng eo hẹp, nhiều người thờ ơ, 
những tưởng tờ báo sẽ sập tiệm, nào ngờ trong 
trong hàng nữ lưu có một vị có tâm lượng còn 
rộng hơn cả trượng phu. Người ấy đứng ra bảo trợ 
cho bổn báo, bảo trợ in ấn Đại Tạng Kinh, công 
đức lớn như vậy nhưng tánh tình lại rất từ tốn và 
khiêm cung. Khi vị chủ bút đề nghị vinh danh thì 
vị nữ lưu ấy một mực từ chối, điều này càng khiến 
cho người cảm phục hơn.  

Vị nữ lưu này vốn là một Phật tử thuần thành, 
có tâm từ bi nên mới khuyến khích thiên hạ ăn 
chay và đã thành lập nên hệ thống nhà hàng chay 
có tiếng ở đất Cali. 
QUẢNG KHẮP QUẦN SANH CHAY TỊNH ẨM THỰC 
TRƯỞNG DƯỠNG TỪ BI TÔN TRỌNG SỰ SỐNG 

NGUYỆN CÙNG TỨ CHÚNG BẢO TRỢ CHÁNH 
PHÁP VUN BỒI TRÍ HUỆ IN ẤN TẠNG KINH. 
 

ĐỘ 

 

Có anh Phật tử ở một chùa nọ, hàng ngày 
mưu sinh nhưng cuối tuần thì về chùa lễ Phật 
nghe kinh, khổ nỗi anh ta có tánh thích cá độ, 
mua số, chơi game trên máy cờ bạc… Anh ta biết 
rõ là việc bất thiện nhưng chưa bỏ được.  Một hôm 
thầy cười: 

- Muốn vãng sanh Tịnh Độ nhưng thích cá độ, 
dù chỉ ở mức độ chút chút thì Phật cũng không thể 
nào độ được! 

Anh ta gãi đầu, mặt đỏ bừng, miệng lí nhí: 
- Trình độ của con kém quá, tuy không phải 

chơi quá độ hay vô độ nhưng cứ như thế thì ế độ 
và khó mà rời được quốc độ này! 

Phật tử ngồi chung quanh cười rần rật, một vị 
thức giả trong chúng bèn ứng khẩu: 

Cá độ chơi chơi chẳng độ sâu 

Quốc độ Sa Bà ế độ lâu  
Tự độ trước khi cầu Phật độ 

Tịnh Độ tại tâm chỗ nhiệm mầu. 
 

PHÁO 

 

Hôm Tết có người mua một thùng pháo đem 
về quê bán hòng kiếm chút lời, nào ngờ bị quản lý 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

thị trường ập vào nhà bắt quả tang. Pháo bị tích 
thu rồi còn bị phạt tiền và đe dọa bỏ tù. Người ấy 
mếu máo van xin: 

- Người ta bán giàn trời, tui chỉ bán chút này 
kiếm vài đồng tiêu Tết! 

Bọn quản lý nạt: 
- Luật là luật, không nói lôi thôi! 
Xin không được, người ấy tức mình đứng lên 

dõng dạc: 
- Có ngon thì tới thủ đô mà bắt, pháo chất đầy 

ra đấy! 
- Mày có chứng cứ gì không? 

- Có, cứ mỗi kỳ họp quốc hội họ đem pháo ra 
nổ tưng bừng. 

Bọn quản lý thị trường nghe thế cũng phì cười, 
bảo nhau: 

- Có cho uống thuốc liều mật gấu chúng ông 
cũng không dám rớ vào thứ pháo ấy! 

Thiên hạ nghe chuyện cười khoái trá: 
Quốc hội họp hành pháo nổ vang 

Ông nọ bà kia mặc sức phang  
Đao to búa lớn lời sang sảng  
Dân cười trôn trẻ miệng nhà quan. 

 

TẨU TƯỚNG 

Thân làm tướng nhưng y vốn phổi bò ruột 
ngựa, chẳng tài cán chi, chỉ chuyên trình diễn trò 
cao bồi bắn súng. Cuộc chiến sắp tàn, y đánh hơi 
nguy hiểm, ngoài mặt to mồm: 

- Anh em binh sĩ hãy chiến đấu tới cùng, tôi 
cùng mọi người tử thủ! 

Gào xong y ca bài tẩu mã, gom hết tài sản và 
đưa gia đình bỏ chạy, để mặc quân dân ở lại chịu 
trận. 

Vài mươi năm sau y đánh hơi đồng bèn quay 
về kiếm ăn, thấy xếnh xáng bên Tàu chơi trò 
ngoại giao bóng bàn, y bèn chơi ngoại giao đánh 
gofl. Mặc dù trình độ chơi của y trội hơn hẳn 
nhưng y giả vờ thua và xun xoe: 

- Xưa đại ca thắng em, nay lại thắng nốt! 
Bọn kia tuy biết y nịnh nhưng cũng sướng rêm 

người bèn ban cho y chút tài lộc và danh hão để 
chiêu dụ những kẻ khốn khác. Vài huynh đệ ngày 
xưa của y hận: 

Gạt người chiến đấu tàn hơi 
Riêng ông bỏ chạy trò chơi điếm đàng 

Một thời rựơu thịt huênh hoang  
Tiếng đời bia miệng đến ngàn năm sau. 

 

TAM QUỐC ĐỘ 

Đại Bàng, Hồng Long và Bạch Hùng cát cứ 
chia ba thiên hạ. Bạch Hùng và Hồng Long cấu kết 
nhau để đối chọi Đại Bàng, tuy liên minh nhưng 
trong lòng kẻ nào cũng âm mưu hại nhau để tranh 
bá. Khi Bạch Hùng đem quân xâm lăng Hoa 
Dương thì Đại Bàng phản đối còn Hồng Long tích 
cực ủng hộ. Đàn em Hồng Long có kẻ lo xa: 

- Đại ca giúp Bạch Hùng, nhỡ hắn thắng và 
mạnh lên thì bất lợi quá! 

Hồng Long nhéch mép cười khinh khỉnh, xoa 
đầu đứa thủ hạ: 

- Chú em biết một mà không biết hai, ta chỉ 
giúp cho hắn đánh đến tàn hơi và Đai Bàng hao tài 
tốn lực chứ đời nào giúp cho hắn thắng! Ngươi có 
biết câu: “Cò ngao tranh đấu ngư ông đắc lợi” 
không? 

Thằng đàn em mắt chớp chớp cảm động: 
- Đại ca quả là quả là sáng suốt, thật không 

hổ danh bốn vàng mười sáu tốt, cảm ơn đại ca đã 
ban cho trà Tàu. 
 

SAO KHÁ NỔI 

 

Sau khi cu Thỏ được bế lên ghế chủ tiệm 
nước, bạn bè cùng học ngày xưa xôn xao dữ lắm, 
không ít kẻ hãnh diện lây. Bạn bè bên ngoài cũng 
chúc mừng xã giao, tuy biết là vậy nhưng cu Thỏ 
vẫn sướng rêm cả người, dù thật tâm hay giả dối 
thì ta cũng ngồi trên đầu thiên hạ ở xứ này. 

Thằng Vân, bạn học từ hồi còn mặc xà lỏn, 
bắn bi, tạt lon nên trình độ, năng lực, tư cách, 
tánh tình… đều rành sáu câu: 

- Tiệm nước vũ như cẩn, cứ theo lối mòn đi 
như ngựa bịt hai mảnh da che mắt mà kéo xe. 

Nghe thế thằng Cư nhảy vô: 
- Chủ quán, quán nước, khách khứa, hàng họ 

vẫn nhiêu đó thì phát gì nổi! 
Con Hường bạn học thời mới lớn, giờ cũng là 

ông nọ bà kia. Thiên hạ xưa nay thường khi dễ: 
“đàn bà đái không khỏi ngọn cỏ” nhưng tầm nhìn 
con Hường có khác: 

- Thời thế đã khác mà quán nước vẫn sơn đỏ 
lòm, lại chưng toàn dao găm, mã tấu, lưỡi lê, lưỡi 
mác… thì bố thằng nào dám chơi? Sao khá nổi? 

 

Steven N  
Georgia, 04.23 

VÒNG QUAY VŨ TRỤ 

 

Cơn gió nào hối lỗi 
Lướt vào đêm chưa sâu 

Nghe tự lòng sám hối 
Thổi đi tiếng kinh cầu 

 

Vầng mây nào bay mãi 
Mang hoài những hợp tan 

Rải bao điều oan trái 
Vào thiên thu dặm ngàn 

 

Trăng kia tròn mấy buổi 
Cho nguyệt rằm thành thơ 

Trăng khuyết mờ chú cuội 
Sao rơi xóa ơ hờ 

 

Vầng dương trao nhịp sống 

Biển cùng sông reo ca 

Bài hát cho huyễn mộng 

Tan vào cõi ta bà. 
 

 

QUY HỒNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      47 

Từ thời cổ La Mã, Hy Lạp, các thầy thuốc đã 
thấy có sự liên hệ giữa thức ăn và bệnh của răng. 
Vào thế kỷ thứ 3 trước Công nguyên, Aristotle đã 
quả quyết ăn trái vả (figs) là một trong những 
nguyên nhân làm hư răng. 

Ngày nay, nhiều nghiên cứu đã chứng minh 
rằng sự ăn uống và thức ăn có vai trò lớn đối với 
sự mọc răng, sự vững chắc của răng cũng như các 
bệnh răng-miệng. Thành phần dinh dưỡng của một 
món ăn, cách tiêu thụ món ăn đó cũng có thể ngăn 
ngừa hoặc gây ra bệnh cho răng. Ngược lại, tình 
trạng tốt xấu của răng – miệng cũng có ảnh hưởng 
vào dinh dưỡng của cơ thể. 

Sự mọc răng 

Con người có hai thời kỳ tạo răng. 
Ngay từ khi bào thai mới được 2 hoặc 3 tháng, 

răng đã bắt đầu thành hình. Sau khi sanh, từ tuổi 
6 tháng tới 30 tháng, răng nhú ra và tăng trưởng. 
Đây là lớp răng sữa gồm có mười chiếc cho hàm 
trên và hàm dưới. 

Rồi tới khoảng 6 tuổi thì răng vĩnh viễn thành 
hình với toàn bộ từ 28 tới 32 chiếc, tùy theo 4 răng 
khôn có mọc ra hay không. 

Các chất dinh dưỡng mà người mẹ tiêu thụ cần 
đầy đủ cho sự cấu tạo và tăng trưởng của thai nhi. 

Đạm, chất căn bản của mọi loại tế bào, trong 
đó có răng, là chất phải có đầy đủ trong thời kỳ mẹ 
mang thai. Bình thường, bà mẹ ăn khoảng 50gr 
đạm một ngày. Giai đoạn mang thai cần ăn thêm 
10gr đạm dành cho thai nhi. Thiếu đạm, có nguy 
cơ răng sữa không nhú được mà sau này còn dễ bị 
hư răng. 

Người mẹ cũng cần tăng số lượng calcium 
trong thực phẩm lên khoảng 1200mg/ ngày để 
giúp thai nhi tạo mầm răng. Thiếu calcium trong 
thời kỳ tạo răng và xương hàm đều đưa tới răng 
không hoàn chỉnh, quá liền với nhau hoặc kém 
phẩm chất. 

Đồng thời cũng cần gia tăng sinh tố D để calci-
um dễ được ruột hấp thụ. Thiếu sinh tố D, men 
răng xấu, có vết rạn dễ đưa tới hư răng. 

Sinh tố C kích thích sản xuất chất tạo keo col-
lagen mà chất này rất cần thiết cho việc tạo chất 
ngà răng (dentin). 

Sinh tố A để tạo chất keratin cho men răng 
(enamel). Thiếu sinh tố A làm men nứt, xương 
hàm kém phát triển khiến răng mọc không ngay 
hàng. 

Fluor làm cứng răng trong thời kỳ tạo răng và 
để ngừa hư răng sau này; 

Iod giúp răng mau nhú. 
Nói chung về dinh dưỡng, người mẹ phải tiêu 

thụ thêm khoảng 300 calori mỗi ngày, với các thực 
phẩm đa dạng, đầy đủ chất dinh dưỡng. 

Người mẹ cũng nên tránh không dùng một vài 
thứ trong khi có thai để tránh ảnh hưởng tới thai 

nhi. Thí dụ như không uống thuốc Tetracycline để 
răng con không mang mầu vàng xỉn vĩnh viễn. 

Và sau khi đứa trẻ chào đời cho tới suốt thời kỳ 
lớn lên và phát triển, sự vững chắc và toàn vẹn 
của răng tùy thuộc rất nhiều vào chế độ dinh 
dưỡng và sự chăm sóc răng miệng. 

Răng có thể bị sâu răng, rụng; nha chu có thể 
bị viêm làm tổn thương tới răng. 

Sâu Răng 

Năm 1986, khi khai quật một ngôi mộ cổ bên 
Ai Cập, người ta đã thấy một hàm răng có chiếc 
răng được nhét một mẩu kim loại vào thân răng. 
Các nhà nghiên cứu suy luận rằng, vị cổ nhân này 
nhét mẩu kim loại vào răng để ngăn cho con sâu 
khỏi vào nằm trong đó mà phá răng. Như vậy thì 
bệnh sâu răng không phải là mới lạ, mà vốn đã 
xảy ra tự ngàn xưa. 

Ngày nay, y khoa học đã làm sáng tỏ nhiều 
vấn đề liên quan đến bệnh sâu răng, nêu ra rất rõ 
ràng về những nguyên nhân gây sâu răng cũng 
như có nhiều phương thức phòng ngừa hữu hiệu. 

1. Diễn tiến sâu răng 

Sâu răng là một loại bệnh nhiễm khuẩn. Quan 
sát các động vật không có vi khuẩn trong miệng 
đều cho thấy chúng không bị sâu răng. 

 

Trong bệnh này, các sản phẩm chuyển hóa 
acid hữu cơ sinh ra do tác dụng của vi khuẩn trên 
thực phẩm dính kẹt trong răng miệng, làm mất 
dần calcium ở men răng. Từ đó răng bị xói mòn 
phá hủy dần dần. 

Sâu răng có thể xẩy ra cho bất cứ răng nào 
trong miệng cũng như bất cứ phần nào của răng. 
Răng mới mọc dễ hư hơn răng đã có từ lâu, vì thế 
khi mới mọc răng sữa hoặc răng thường là phải 
săn sóc kỹ hơn. 

Vi sinh vật trong miệng làm hư răng nhiều 
nhất là loại Streptococcus Mutans, rồi đến loại Lac-
tobacillus casein và Streptocoocus sanguis. 

Sâu răng diễn ra như sau: 
Sau khi ăn một món thực phẩm nào đó, thì 

một phần nhỏ thực phẩm dính lại trên răng hoặc 
giữa các kẽ răng, tạo ra một mảng bựa (plaque). 
Bựa này là môi trường dinh dưỡng tốt cho vi khuẩn 
sinh sản. Bựa là hỗn hợp của 70% vi khuẩn và 
30% chất đường, acid. Lâu ngày, calcium đóng 
vào bựa, cứng hơn, bám chặt vào răng và nướu 
răng. Tại đó, vi khuẩn làm thực phẩm lên men, 
sinh ra acid lactic. Acid ăn mòn chất bảo vệ men 
răng, vi khuẩn xâm nhập được vào cấu tạo răng để 
hủy hoại. 

Cao điểm của tác hại là nửa giờ đầu sau khi ăn 
với mức độ acid lên cao nhất. Diễn tiến này xẩy ra 
rất âm thầm, đôi khi kéo dài cả vài năm và không 
gây đau đớn gì cho nạn nhân cho tới khi răng 
hỏng. 

 PHÒNG NGỪA SÂU RĂNG 
  

 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

2. Dinh dưỡng với sâu răng 

Thực phẩm các loại khi kẹt lại trong răng đều 
bị vi khuẩn chuyển hóa. Thời gian kẹt lại càng lâu 
thì lại càng có hại. 

Carbohydrat dễ lên men như các loại đường 
sucrose, fructose, maltose, lactose; mật ong, 
đường vàng, mật mía; trái cây tươi, khô hoặc đóng 
hộp; nước ngọt... đều là những món ăn ưa thích 
của vi khuẩn. Chỉ một chút đường trong bánh kẹo 
cũng đủ làm cho các món này dính lâu trong 
miệng, tạo điều kiện thuận lợi cho tác dụng của vi 
khuẩn. 

Quan sát cho thấy người hay dùng chất ngọt bị 
hư răng nhiều gấp 12 lần người ít dùng. Đường 
hóa học saccharin, aspartame, cyclamate không 
làm hư răng; đường xylitol, sorbitol trong rượu 
không lên men lại được coi như bảo vệ răng. 

Chất đạm trong thịt, trứng, cá; chất béo, vài 
loại pho mát có tác dụng bảo vệ răng khỏi sâu. 

Chất béo tạo ra một lớp dầu mỏng che răng 
nên có tác dụng làm giảm tác dụng của đường, 
làm giảm độ dính của thực phẩm vào răng miệng. 

Thực phẩm có nhiều xơ như dưa gang, rau 
diếp... giúp làm sạch răng và loại bỏ mảng bựa 
vôi. 

Thực phẩm không gây sâu răng là loại khi ăn 
không làm tăng nồng độ acid của nước miếng. 

Ăn uống nhiều lần (ăn vặt) trong ngày cũng 
làm thay đổi độ acid/kiềm của nước miếng và ảnh 
hưởng tới sự sâu răng. Thí dụ ăn năm cái kẹo một 
lúc rồi súc miệng thì ít có hại hơn là lai rai ăn số 
kẹo đó trong ngày. Ăn quà vặt cũng là một nguy 
cơ sâu răng vì độ acid trong miệng lên cao độ 
nhiều lần trong ngày. 

Cần nhớ là mỗi lần một lượng nhỏ carbohydrat 
dễ lên men được đưa vào miệng là độ acid trong 
nước miếng tăng lên cao và ăn mòn men răng. 

Thực phẩm ăn xen kẽ cũng có ảnh hưởng tới 
khả năng gây sâu răng. Thực phẩm gây sâu răng 
mà ăn xen kẽ với thực phẩm không gây sâu răng 
thì sẽ tốt hơn. Chuối thường hay dính răng, dễ đưa 
đến sâu răng, nhưng kèm theo ly sữa thì tác dụng 
xấu giảm đi. Tráng miệng với miếng bánh ga-tô 
dính răng mà sau đó lại nhai miếng pho mát Thụy 
sĩ thì miệng sạch mau hơn. Sữa có nhiều calcium, 
phosphore nên có tác dụng trung hòa với thực 
phẩm dễ gây sâu răng, như đường. 

Dạng lỏng hay đặc của thực phẩm cũng là một 
yếu tố quan trọng. 

Thực phẩm lỏng rời miệng mau hơn món ăn 
đặc nên độ acid cũng thấp hơn. Một cục kẹo cứng 
ngậm trong miệng cho tan dần tạo ra môi trường 
thuận lợi cho vi sinh vật. Kẹo cao su không đường 
nhai lâu làm tăng nước miếng và rửa sạch răng. 
Ngô rang có nhiều chất xơ, ít carbohydrat lên men 
nên cũng tốt cho răng. 

Nước bọt có vai trò quan trọng trong sự tiêu 
hóa cũng như bảo vệ răng. Có ba tuyến nước 
miếng là tuyến mang tai, tuyến dưới lưỡi và tuyến 
dưới hàm. 

Nước bọt có tính kiềm mà nhiệm vụ chính là 
giữ độ ẩm cho miệng, giúp tiêu hóa thực phẩm, 
giảm thay đổi acid trong miệng và tiêu hóa tinh 
bột. Nước bọt có nhiều calcium và phosphore cho 
nên sẽ trung hòa acid do vi khuẩn tạo ra. Sự nhai 
làm tăng nước bọt. Ngửi hoặc nhìn thấy món ăn 
ngon thơm cũng làm chẩy nước miếng. 

Sự tiết nước miếng giảm trong khi ngủ cho nên 
miệng thường khô, và cũng giảm trong một vài 

chứng bệnh hoặc do tác dụng của vài dược phẩm 
như thuốc trị kinh phong, trầm cảm, dị ứng, cao 
huyết áp, thuốc có chất á phiện, các tia phóng xạ 
trị liệu. 

3. Phòng ngừa sâu răng 

Sâu răng có thể xảy ra ở mọi lứa tuổi, nhứt là 
khi còn thơ ấu. Sự chăm sóc những răng sữa liên 
quan đặc biệt tới sự tăng trưởng của hàm răng 
khôn sau này. Răng sữa giúp trẻ nhai thực phẩm, 
giữ cho hàm ở vị trí tốt cho răng vĩnh viễn. Răng 
tạm thời mà rụng sớm thì khoảng trống sẽ bị các 
răng khác lấp vào và choán chỗ của răng khôn. 
Răng sữa có thể bị hư khi mới hai tuổi, vì thế cha 
mẹ cần lưu ý chăm sóc răng cho con. 

Về dinh dưỡng, thì nên cẩn thận với thực 
phẩm có nhiều đường ngọt. 

Mặc dù đường ngọt đã được chứng minh là 
nguy cơ số một gây sâu răng, nhưng khuynh 
hướng chung của chúng ta vẫn là thích các món 
ăn ngọt. Khuynh hướng này đặc biệt nguy hiểm ở 
trẻ em đang độ tuổi phát triển, khi chưa có được ý 
thức tự bảo vệ trong việc chọn lựa món ăn tốt cho 
sức khỏe. 

Nhiều bà mẹ dùng viên kẹo ngọt để khen 
thưởng con. Nhiều người cho con bú bình nước 
pha với đường, thay cho sữa. Có bà mẹ lại nhúng 
cái núm vú cao su vào mật ong rồi cho con ngậm. 
Tất cả đều là nguyên nhân dễ dàng làm hỏng 
những chiếc răng non. 

Khi ngủ, không nên cho ngậm bình sữa, vì có 
thể trẻ không nuốt hết, sữa đọng trong miệng và 
là môi trường tốt cho vi khuẩn. Có thể cho bé 
ngậm núm giả hoặc ngậm bình nước lã. 

Ngoài việc sữa mẹ có nhiều bổ dưỡng, con hút 
núm vú mẹ còn giúp hàm răng ngay ngắn hơn. 

Trẻ em cần chế độ ăn uống đầy đủ, đa dạng 
với đầy đủ calcium, phosphore để đáp ứng nhu 
cầu tăng trưởng của răng. Fluoride, một hóa chất 
ngăn ngừa sâu răng rất công hiệu, cũng cần được 
hiện diện trong thực phẩm, nước uống. 

Cha mẹ cần hướng dẫn trẻ em trong việc giữ 
gìn vệ sinh răng, cách dùng bàn chải, giây cọ răng 
(flossing). Bàn chải nên thay mới khi không còn 
bảo đảm làm sạch răng, và cần được thường 
xuyên rửa kỹ để loại bỏ thực phẩm cũng như vi 
khuẩn dính vào. 

Vệ sinh răng miệng, nói chung, gồm có: 
- Đánh răng mỗi ngày hai lần, nhất là sau bữa 

ăn. 
- Súc miệng sau khi ăn hoặc uống; 
- Nhai kẹo cao su không đường trong 15 phút 

sau bữa ăn để nước miếng ra nhiều; 
- Cọ khe răng mỗi ngày hai lần; 
- Dùng kem đánh răng có fluoride; 
- Súc miệng bằng dung dịch chlorexidine; 
- Bớt ăn thực phẩm ngọt hoặc có nhiều carbo-

hydrate dễ lên men. 
Bác sĩ Nha Khoa Jeffry Hillman của Đại Học 

Florida đang nghiên cứu thay đổi biến dị của vi 
khuẩn Streptococcus mutans khiến chúng không 
còn khả năng gây sâu răng nữa. 

Ngoài ra, các khoa học gia hiện đang tìm kiếm 
loại vaccin để ngăn ngừa sâu răng. 

Hy vọng trong tương lai gần, vaccin này sẽ 
được bào chế để người người có hàm răng đều 
đặn trắng bóng hoặc “Răng đen nhi nhí, ông Lý 
cũng khen”… 

 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      49 

Thích Ca Mâu Ni đã không 
ngừng giảng dạy cho chúng 
sanh ở mọi giai cấp, mọi căn cơ 
từ thấp lên cao, như thứ lớp 
ngoài đời từ mẫu giáo lên đại 
học. Ngài là vị thầy không lấy 
học phí của bất cứ học sinh 
nào, chỉ nhận sự cúng dường 
mỗi ngày một chén cơm mà 
giảng dạy không ngừng nghỉ 
suốt bốn mươi chín năm! Nhận 
thức như vậy, chúng ta sẽ hiểu 
rõ hơn về bốn chữ “Chư pháp 
thực tướng”. Đó là chân tướng 
của vũ trụ nhân sinh, cô đọng 
toàn bộ những lời Phật thuyết 
trong suốt hơn bốn thập niên.  

Phật tử tôn kính Đức Phật 
là tôn kính một người Cha, một 
vị Thầy chứ không phải với lòng 
sợ hãi mù quáng như đối với 
thần linh! 

Không một nơi nào trên trái 
đất này, mà chỉ có toàn điều 
tốt, người tốt, hoặc ngược lại, 
toàn điều xấu, người xấu. Tốt 
xấu luôn xen kẽ bên nhau như 
hồ sen mà Đức Phật đã quán 
chiếu khi vừa đắc đạo. Đóa sen 
có cọng thấp cọng cao, lá sen 
có lá non lá già, bông sen có 
bông nở rộ, bông hàm tiếu 
nhưng trong mỗi đơn vị đều 
chứa đựng đủ bản chất của 
bùn, nước, nắng, gió…  Khi 
nghiệm ra lý duyên khởi và lẽ 
vô thường trong trời đất cũng là 
lúc Đức Phật ngạc nhiên nhận 
diện khả năng giác ngộ, hay 
Phật tánh, đều có mặt và có 
sẵn trong mỗi chúng sanh! Ngài 
đã phải kêu lên: “Lạ thay! 
Chúng sanh nào cũng có sẵn 
hạt giống trí tuệ và giác ngộ, 
mà sao muôn ức kiếp vẫn lăn 
trôi trong sinh tử khổ đau?” 

Vì lòng thương tưởng chúng 
sanh nên Đức Phật đã từ chối 
nhập Niết Bàn khi Ma Vương tới 
khuyến dụ. Ngài khẳng định ở 
lại Ta-bà để giáo hóa những 
Phật-Sẽ-Thành. Đó là thông 
điệp từ bi nhất, rõ rệt nhất 
trong đại nguyện của vị Phật-
Đã-Thành. 

Hơn hai mươi lăm thế kỷ 
qua, chúng sanh cõi Ta-bà 
nhận được những gì nơi kho 

Dù không phải là Phật tử, 
hoặc chỉ là kẻ vô thần, có lẽ 
cũng ít nhất từng một lần tình cờ 
nghe câu nói: “Chúng sanh là 
Phật sẽ thành.” 

Đây là lời xác quyết đầy từ bi 
của một vị giáo chủ chưa bao giờ 
nhận mình là giáo chủ. Sau bốn 
mươi chín ngày đêm thiền định 
dưới gốc cây bồ đề, Sa-môn 
Gautama đã tìm ra cội nguồn 
sâu xa tạo nên vòng sinh tử luân 
hồi, cột buộc bao khổ đau phiền 
não! Có thực sự biết khổ từ đâu 
mới mong diệt khổ.   

Bốn mươi chín năm sau đó, 
Sa-môn Gautama đã đi không 
ngừng nghỉ để truyền dạy cách 
diệt khổ. Người theo học đủ mọi 
tầng lớp trong xã hội, từ vua 
quan, trưởng giả tới dân dã 
nghèo hèn; từ trẻ tới già, từ trí 
tới ngu… một lòng tôn kính gọi 
ngài là Phật, do chữ Buddha lấy 
nghĩa theo tiếng Magadhi là 
Người Tỉnh Thức; và tôn xưng 
ngài là giáo chủ của một tôn 
giáo có tên là Đạo Phật, bởi con 
đường ngài chỉ dạy đưa tới sự 
tỉnh thức. 

Nhân gian biểu tỏ lòng 
ngưỡng kính như thế, nhưng Đức 
Phật thì sao? Những ai đã từng 
nghe câu nói “Ta là Phật đã 
thành. Chúng sanh là Phật sẽ 
thành” thì chẳng cần suy cạn 
nghĩ sâu gì cũng hiểu ngay, vì 
câu nói đó đơn giản quá! Đức 
Phật chỉ nhận mình là người đã 
nhìn ra những nguyên nhân của 
khổ đau nên đã tỉnh thức, thoát 
khỏi khổ đau mà thành Phật; 
trong khi chúng sanh cũng có đủ 
những hạt giống tỉnh thức, để 
thành Phật, nhưng vì tập khí sâu 
dầy, chưa nhận ra thôi. Xác 
quyết điều này, ngụ ý Đức Phật 
không nhận mình là giáo chủ, 
mà trái lại, ngài khuyến tấn rằng 
ngài và chúng sanh không khác, 
chỉ là sự nhận biết trước hay 
sau. Và người đã biết sẽ chỉ cho 
người chưa biết để cùng đạt tới 
sự giác ngộ như nhau. 

Điều này nói lên bản chất 
của Phật giáo là Giáo Dục chứ 
không phải là Tôn Giáo. Suốt 
thời gian thị hiện Ta-bà, Đức 

PHẬT TÁNH TRONG “PHẬT SẼ THÀNH” 
 

Hạnh Chi 
VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

tàng để lại? 

Kinh Duy Ma Cật có một 
chương giới thiệu về quốc độ 
Chúng Hương của Đức Phật 
Hương Tích. Đó là một quốc độ 
cực kỳ trang nghiêm và thanh 
tịnh vì nơi đó không có hàng 
Thanh Văn, Duyên Giác mà chỉ 
có chúng Đại Bồ Tát ngồi nghe 
pháp bằng hương thơm chứ 
không bằng ngôn tự. Những vị 
Bồ Tát ở nơi lý tưởng và đẹp đẽ 
như vậy làm sao không sửng sốt 
khi nghe nói về cỏi Ta-bà uế 
nhiễm đầy những phiền não khổ 
đau với muôn chúng sanh vô 
minh khó dạy mà Đức Phật 
Thích Ca Mâu Ni đã phát nguyện 
ở lại giáo hóa! 

Không chỉ ngưỡng phục tâm 
đại bi của Đức Phật Thích Ca mà 
Chư Bồ Tát cõi Chúng Hương còn 
kinh ngạc khi trưởng giả Duy Ma 
Cật giãi bầy là Chư Bồ tát ở cõi 
Ta-bà phải thành tựu tám pháp 
mới vượt qua những chướng 
ngại trên đường hoằng pháp. 
Trong tám pháp đó, có ba pháp 
đầu là căn bản, gồm: 

1- Làm lợi ích chúng sanh 
không cầu báo đáp. 

2- Chịu thay chúng sanh hết 
thảy khổ não và hồi hướng công 
đức đã làm cho chúng sanh. 

3- Tâm bình đẳng với chúng 
sanh, khiêm hạ, vô ngại. (*)   

Ấy vậy mà không thời nào 
không có những câu hỏi tiêu cực 
đầy ác ý của kẻ phàm phu, nhất 
là trong thời mạt pháp này. 
Những câu hỏi mà thực chẳng để 
hỏi, như: “Giáo lý Phật hay lắm! 
Nhiệm mầu lắm! Nhưng sau 
Phật Thích Ca đã có ai thành 
Phật thêm chưa?” 

Nếu được nghe, tôi xin thưa: 
- Dạ có, có nhiều lắm! Rất 

nhiều Phật-Đã-Thành, mà bạn 
không nhìn thấy đó thôi. Hãy gỡ 
cặp kính nghi hoặc xuống. Hãy 
lắng yên cái tâm phân biệt. Hãy 
mở rộng lòng hẹp hòi vị kỷ. Hãy 
hít vào không khí bình an và thở 
ra những oán kết hận thù. Hãy 
cho mà không chờ nhận. Hãy 
sẵn sàng vì lợi ích người mà 
chẳng quản nhọc nhằn. Hãy chia 
xẻ áo cơm khi biết có người đói 



 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

BẢN HOÀI NHƯ LAI 

 

Từ thân voi trắng sáu ngà 

Trời Đâu Suất xuống Sa Bà hiện sanh 

Tháng tư một sáng an lành 

Hoa vô ưu nở tựu thành biết bao 

Cũng thân xương thịt máu đào 

Vùi trong ngũ dục khác nào chi ai 
Tử sanh vô tận thật dài 
Quán vô thường khổ nên ngài xuất gia 

Sáu năm khổ hạnh rừng già 

Nhọc thân tục lụy không ra khỏi vòng 

Bảy tuần miên mật bên sông 

Ngộ đường trung đạo lục thông chứng rồi 
Đây là kiếp chót luân hồi 
“Kẻ làm nhà hỡi...” thì thôi nhé người 
Vườn nai thuyết giáo độ đời 
Ba luần chuyển mười hai thời pháp luân 

Khổ đế vô số gian truân 

Tập đế tụ hội nguyên nhân mọi bề 

Diệt đế chấm dứt ê chề 

Đạo đế đường chánh dẫn về thánh nhân 

Diệu đế vượt thoát phong trần 

Bát chánh – trung đạo phước phần người tu 

Chánh kiến mà dụng công phu 

Cái nhìn như thị chẳng mù mịt mê 

Chánh tư duy rõ mọi bề 

Nghĩ suy đúng đắn chớ hề lẹo lươn 

Chánh ngữ hiền thiện hiển dương 

Chánh nghiệp tạo tác ấy tương lai mình 

Chánh mạng tôn trọng hữu tình 

Từ hòa hiền ái cộng sinh muôn loài 
Chánh tinh tấn giữ bản hoài 
Siêng năng đúng sẽ vượt ngoài trần lao 

Chánh niệm ắt chẳng xôn xao 

Cũng không nghĩ đến chuyện nào loạn tâm 

Chánh định bản lĩnh thâm trầm 

Bát phong bất động chẳng lầm lạc tư 

Thực hành lý sự chơn như 

Bồ đề giác ngộ kể từ Thế Tôn 

Thị thành cho chí sơn thôn 

Phụng hành y giáo là con Phật đà 

Ơn thầy dẫn đạo chúng ta 

Là bậc tỉnh thức là cha muôn loài 
Trời, người, trên, dưới, trong, ngoài 
Mừng ngày Phật đản bản hoài độ sinh. 
 

 

ĐỒNG THIỆN 

lạnh. Hãy thương người như thương 
chính ta… Hãy tạm thử ngần đó thôi, 
bạn sẽ ngạc nhiên thấy mình thăng 
hoa, xung quanh bạn đều quá đẹp, 
quá dễ thương! 

Sự chuyển hóa lặng thầm nhưng 
kỳ diệu đó là gì vậy? 

Bạn ơi! Giây phút nào bạn sống 
được như thế thì chính bạn đang là 
“Phật Đã Thành” đó. Chỉ tiếc là chúng 
ta không sống với Phật tánh đó được 
lâu vì tập khí tham sân si sâu dầy, 
nên từ “Phật Đã Thành” ta lại nhanh 
chóng trở về “Phật Sẽ Thành!” 

Nhưng xin chớ vội bi quan, vì giữ 
tâm thanh tịnh mà nhìn quanh, bạn 
sẽ cảm thấy hoan hỷ và phấn khởi. 
Bạn thấy gì? Có phải giữa bao cảnh 
huống đảo điên, bi đát, không bao 
giờ thiếu bóng những vị phát nguyện: 
“Phục thỉnh Thế Tôn vị chứng minh. 
Ngũ trược ác thế thệ tiên nhập”.  
Bạch đức Thế Tôn, xin Ngài chứng 
minh, đời ác năm trược này, con xin 
thề vào trước. Những vị đó nguyện 
quên mình cứu người, chịu đói cho 
người no, chịu lạnh cho người ấm, 
chịu chết cho người sống? 

Hãy nhìn kỹ, rồi bạn có can đảm 
nói khác đi, rằng bạn không hề thấy 
như thế không? 

Vậy, những vị đó là ai? 

Thưa bạn, tôi tin, đó là những Bồ 
Tát, nương theo lời dạy của Đức 
Thích Ca Mâu Ni, tiếp nối con đường 
cứu độ chúng sanh, xoa dịu những 
khổ đau trầm thống của kiếp nhân 
sinh.    

Đó là Pháp Thân Phật, là những 
chúng sanh Đã, Đang và Sẽ thành 
Phật. 

Nếu còn băn khoăn, có lẽ bạn 
nên tự hỏi ngược lại, là thế giới đảo 
điên này sẽ tang thương đến đâu, 
nếu thiếu vắng những Bồ Tát vị 
chúng sinh mà hành Bồ-Tát-Hạnh? 

 

 

_____________ 

 

(*) Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết - TT 
Thích Tuệ Sỹ dịch. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      51 

Hoa ưu đàm đẹp, nhưng không phải ai cũng 
thấy được cái đẹp; hương ưu đàm thơm nhưng 
không phải ai cũng ngửi được hương, ấy là chưa 

nói những người không 
chấp nhận cả hoa lẫn 
hương. Đây là cái bi kịch 
của con người, chính vì 
điều này đã khiến chư 
Phật, chư Bồ tát đau 
lòng, thương xót chúng 
sanh, tìm mọi phương 
tiện để hóa độ chúng 
sanh. 
Hoa ưu đàm đẹp, hương 
ưu đàm thơm, hương bay 
ngược gió tỏa khắp mười 
phương. Chỉ có giáo pháp 
của đức Phật mới có thể 
giúp người giảm khổ, hết 
khổ và giải thoát (nếu y 
giáo phụng hành). Thế 
gian này có rất nhiều tôn 
giáo nhưng mục đích của 

các giáo chủ và các tôn giáo ấy không vì sự giải 
thoát con người, thậm chí cố ràng buộc và trói 
chặt con người, nô lệ hóa con người. Các tôn giáo 
ấy dùng mọi phương tiện quyền lực để giữ con 
người, kiềm tỏa con người trong sự sai xử của tôn 
giáo. Ở thế gian này chỉ có mỗi đức Phật tuyên 
bố: “Ta là Phật đã thành, các ông là Phật sẽ 
thành”. Đây là một tinh thần dân chủ, bình đẳng 
tuyệt đối, không có ai là giáo chủ cũng không có 
ai là kẻ phục tùng, tất cả đều có tánh giác như 
nhau, tất cả đều có khả năng thành Phật! Trong 
khi ấy, tất cả các tôn giáo ở thế gian đều khẳng 
định giáo chủ là tuyệt đối cao, tín đồ phải tuyệt 
đối trung thành và vĩnh viễn phải phục tùng. Điều 
này cho thấy sự vĩ đại không thể đo lường hay 
nghĩ tưởng được. Điều này cho thấy sự tuyệt vời 
không sao lý giải nổi của giáo pháp Như Lai. 

Giáo pháp của Thế Tôn tuyên nói sự thật về 
khổ, tại sao khổ, cách thoát khổ, giải thoát. Giáo 
pháp có đến muôn kinh vạn quyển, có Bắc truyền, 
Nam truyền, Tạng truyền… nhưng tựu trung vẫn 
là chỉ dạy con đường đi đến giải thoát, đây cũng là 
mục đích tối cao, mục đích duy nhất của đức Phật 
và giáo pháp. 

Mùa Phật đản năm nay trong bối cảnh cơn đại 
dịch chưa kết thúc mà một cuộc chiến tàn bạo và 
dã man lại xảy ra. Bạo chúa xua quân xâm lăng 
Ukraine, bom đạn, hỏa tiễn, thuốc nổ… đã san 
bằng thành bình địa nhiều thành phố, thị trấn, 
làng mạc… đội quân khát máu đã giết hàng chục 
ngàn dân vô tội, những địa điểm thảm sát mới có 
tên: Kyev, Maripul, Odessa, Bucha… Cả thế gian 
phẫn nộ và lên án cuộc xâm lăng vô cớ, vô lý và 
vô nhân này! Người đau lòng vẫn cứ đau, bom 

Cứ mỗi độ trăng tròn tháng tư, những người 
con Phật ở khắp thế gian này lại hân hoan cử 
hành lễ tưởng niệm đức bổn sư. Đức Phật thị hiện 
đản sanh ở cõi này để 
đem giáo pháp giải thoát 
đến cho loài người. Ngài vì 
lòng bi mẫn thương chúng 
sanh như đàn con nên mới 
đến, đến để khuyến dụ, 
sách tấn, dẫn dắt chúng ta 
ra khỏi nhà lửa; ngoài 
mục đích này ra, ngài 
chẳng có bất cứ một yêu 
cầu nào khác. Ngài đến để 
“Khai thị chúng sanh ngộ 
nhập Phật chi tri 
kiến...” (Kinh Pháp Hoa). 

Tương truyền đức phật 
được sanh vào ngày tám 
tháng tư âm lịch, ấy là 
theo Phật giáo Bắc truyền, 
còn Phật giáo Nam truyền 
thì cho rằng ngài sanh vào 
ngày rằm trăng tròn tháng tư; giữa hai quan điểm 
có sự khác biệt về mốc thời gian, tuy nhiên cũng 
dễ hiểu là bởi vì thời ấy chưa có lịch, chưa có giấy 
hay chữ viết để ghi chép lại. Tuy điều quan trọng 
là ý nghĩa của việc thị hiện đản sanh thì chẳng có 
gì sai biệt. Đây là một sự kiện vĩ đại và hy hữu, 
một vị Phật xuất hiện ở nhân gian. Loài người từ 
mông mội sơ khai đến giờ vẫn mày mò trong đêm 
trường, trồi sụt trong thăng đọa, tiến thoái trong 
phước tội, sướng khổ trong cuộc sống, lăn lộn 
trong tử sanh… Giáo pháp của đức bổn sư Thích 
Ca Mâu Ni như một cơn mưa lớn dập tắt lửa phiền 
não, sân hận; lại như một phương thuốc trị tam 
độc; lại như cam lộ làm dịu ngọt cay đắng khổ 
đau… 

Thế gian cũng có không ít người nghi ngờ, 
thắc mắc: “Tại sao có Phật ra đời, có giáo pháp 
giải thoát, thế mà đến bây giờ con người vẫn khổ 
đau, vẫn bị trói buộc trong phiền não, vẫn sanh tử 
luân hồi không dứt?” Vấn đề là ở con người chứ 
không phải ở Phật hay giáp pháp, thuốc đã có mà 
không chịu uống thì sao hết bệnh? Khát đã lâu mà 
không uống cam lộ sao hết khát? Mưa pháp chan 
hòa mà cứ một mực chui rúc trong hang hay bó 
mình trong cái “tôi” kiên cố thì mà sao tắm được 
mưa? 

Đức Phật thị hiện ở thế gian với thân phận 
một ông hoàng, ngài có tất cả danh vọng và tiền 
của, có tất cả những thứ mà người thế gian mong 
ước, mưu cầu và tranh đoạt. Thế mà ngài buông 
bỏ tất cả để tu hành và rồi thành bậc chánh đẳng 
chánh giác. Chúng ta ngày nay thì làm ngược lại, 
cứ vơ lấy ôm vào thật nhiều, càng nhiều càng 
muốn hơn nữa. 

Sắc hương Ưu-đàm 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

đạn, hỏa tiễn vẫn cứ tới tấp giáng 
xuống, cái ác vẫn đang hoành 
hành. 

Thế gian này quả thật là một 
ngôi nhà lửa, thế gian này đích thực 
là vô thường, những cuộc chiến liên 
miên bất tận, con người đánh nhau 
vì vô số lý do, thậm chí đánh nhau 
chẳng có lý do như cuộc xâm lăng 
Ukriane chẳng hạn; nay bên tây 
mai lại bên đông, những cuộc chiến 
nối tiếp cuộc chiến; rồi những trận 
thiên tai: Động đất, sóng thần, núi 
lửa, cuồng phong, bão tuyết, lũ lụt, 
đất chuồi... Mạng sống con người 
thật mong manh, mong manh hơn 
sự hoang tưởng của chính mình. 
Chỉ có đức Phật mới nhìn thấy sự 
thật và chỉ dạy cho chúng ta về lẽ 
thật: “Mạng sống con người mong 
manh giữa hai làn hơi thở vào hoặc 
ra.” 

Nhân mùa Phật đản, chúng ta 
tưởng niệm, tưởng nhớ đức Phật, tạ 
thâm ân Phật, hàng tứ chúng khắp 
thế gian này cử hành lễ Phật đản 
sanh, trùng tuyên lại cuộc đời đức 
Phật, nhắc nhở chúng ta về sự vô 
thường, khuyến tấn chúng ta siêng 
năng trên con đường giải thoát. 
Việc tu học và hiệu quả được bao 
nhiêu phụ thuộc ở bản lãnh và 
phước đức của chính mỗi người. 
Đức Phật không thể đi giúp được 
cho ai. Đức phật có đại hùng, đại 
lực, đại từ bi, đại trí… nhưng không 
thể cứu độ chúng sanh bằng cách 
xìa tay vớt ta lên. Trí huệ và từ bi 
của đức Phật ở chỗ khai phá con 
đường giải thoát và chỉ đường cho 
chúng ta đi. 

 

 

Tiểu Lục Thần Phong 

ĐƯỜNG THẾ NHÂN MUÔN THUỞ  
 

Tôi loay hoay giữa hai thái cực 

Làm tay chơi mặc sức tung hoành 

Hưởng lạc thú sớm tối nhặt khoan 

Hay du tử vuông tròn đạo hạnh? 

 

Đam mê nào cũng không đủ mạnh 

Nên tiến lui cứ mãi loanh quanh  
Bao mộng mơ dang dở không thành 

Mây trắng bay trời xanh bất tận. 
 

Đạo chẳng đặng mà đời lẩn thẩn  
Toan tính hoài trồi sụt lần khân  
Muốn đổi thay mở lối thanh tân  
Ý chí yếu, tinh thần kém cỏi. 
 

Muốn vượt thoát, tâm thường mong mỏi 
Đời du phương rộng lối đường mây 

Ngày tháng dài hành cước đó đây 

Chẳng ràng buộc, vui thay du sĩ!  
 

Tiếc một nỗi vì non ý chí  
Đường quang minh không chịu bước đi  
Để cho đời trầm trệ mê si  
Quen sắc dục từ khi nhập cuộc. 
 

Trong lục trần, thân tâm ràng buộc 

Dòng tử - sanh quyến thuộc hợp - tan  
Thăng hay đọa, bất định lang bang  
Kiếp nhân sinh vô vàn cười khóc 

 

Lời hý luận tịnh thanh - ô trọc 

Những hân hoan - phiền nhọc trong đời  
Lý thuyết nhiều miệng lưỡi hao hơi 
Duy dấn bước, phương trời cao rộng.  
 

Đời liên lỉ thịnh - suy loạn động 

Cuộc tuần hoàn có đó lại không 

Tân trào tây, truyền thống phương đông  
Đều luân hồi quay vòng vô tận  
 

Đường không tiến nên đạo - đời lận đận 

Những cơ duyên dang dở đã bao lần  
Muốn hay không vẫn phải phong trần  
Giữa con đường thế nhân muôn thuở. 
 

 

THANH NGUYỄN 

Ất Lăng thành, 0423 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      53 

(Phần 2): Phóng sinh cứu mạng; không sát 
sanh 

  

Một nhóm có lần đi phóng sanh: 
Ếch, lươn mừng quá vội bơi nhanh. 
Khoảng xa, chúng ngoảnh đầu nhìn lại. 
Tỏ vẻ cảm ơn thật chí thành. 
  

Chọn mua vật sắp bị phanh thây, 
Rồi thả chúng ra nội một ngày. 
Đừng giữ chúng lâu, lo bị giết. 
Tâm từ như vậy, đáng mừng thay! 
  

Chim cảnh có người mua phóng sanh. 
Chúng chưa một bữa đi tìm ăn. 
Tưởng làm như vậy là tăng Phước. 
Nghĩ kỹ rõ ràng quá bất nhân. 
  

Con vật bắt đem bán phóng sanh. 
Mua rồi chớ thả chúng gần quanh. 
Chừng đôi ba bữa lại vào bẫy. 
Nuôi kẻ hành nghề chẳng tốt lành. 
  

Con vật mà ta đã phóng sinh. 
Dáng hình chúng khác hẳn người mình. 
Thật ra họ quyến thuộc ta đấy. 
Giết họ tránh đi: thương thật tình. 
  

Sát sinh, hại vật cố tình làm: 
Tuổi thọ giảm nhiều, tính tháng năm. 
Dịch bệnh, Thiên tai... dồn dập đến. 
Con người chịu khổ, bởi mê lầm. 
  

Quả báo xảy ra: Tiệm Vịt Quay. 
Hàng trăm con vịt giết thường ngày. 
Thấy giàu, mở Quán thêm nhiều nữa. 
Chủ tiệm khoe vàng đầy cổ, tay. 
  

Được vậy đã quay nhiều vịt lắm! 
Tiền vào rủng rỉnh tưởng là hay. 
Oan hồn vịt nhập, miệng quằm quặp. 
Loài vật trả thù, đáng sợ thay! 
  

Xin mời đọc đầy đủ câu chuyện Quả Báo ở đường 
link dưới đây: 
https://www.hoiquanadida.com/dao-va-doi/guong
-nhan-qua-qua-bao-kinh-doanh-vit-quay-

2785.html 
  

Thành tâm kính mong quý bạn đạo hữu duyên hãy 
cùng chúng tôi cố gắng thực hành những điều đã 
trình bày ở trên cốt để thân tâm thanh tịnh và 
tránh nghiệp ác sát sanh. Nếu được vậy, chúng tôi 
xin đem công đức này hồi hướng cho tất cả pháp 
giới chúng sanh tương lai đồng sanh về Tịnh độ. 

 

Phần 1: Ăn chay có lợi lắm: 
  

Được thân người khó biết bao! 
Không tin Phật Pháp uổng sao cuộc đời! 
Không tin chết có luân hồi! 
Không tin nhân quả, sống đời buông lung 

Tạo bao nghiệp xấu vô cùng! 
Cả ta, con cháu chịu chung quả này! 
Để tiêu tội, phải ăn chay. 
Lý do ăn mặn, hằng ngày sát sanh. 
  

Vật nuôi vốn giống hiền lành, 
Do người giết, hận trùm quanh đất trời! 
Gây bao thảm họa khắp nơi: 
Thiên tai, dịch bệnh,...người người khiếp kinh! 
  

Súc sinh cũng có tánh linh, 
Sống: Ham , Chết: Sợ như mình chẳng sai. 
Giết, ăn chúng, thật ác thay! 
Thân nhân đấy, Phật dạy bày, biết không? 

  

Bởi do nghiệp chướng chất chồng, 
Bị đày làm kiếp có lông, có sừng…! 
Biết rồi, giết vật phải ngưng. 
Nếu không, nhân quả chẳng dừng lại đây : 
  

Có ngày họ sẽ băm (phanh, xé...) thây, 
Ăn ta thỏa hận, những ngày bị ăn. 
Sát sanh: què quặt tay chân, 
Có người già cả: một thân một mình. 
  

Mồ côi còn nhỏ, sơ sinh. 
Chung quy chỉ bởi vô minh tạo thành. 
Còn thêm, cũng phải biết rằng: 
Cúng chay ngày giỗ được tăng phước nhiều: 
  

Hương linh thân thuộc tiêu diêu, 
Về nơi cảnh tốt là điều không ngoa. 
Thịt thân nhân kiếp lâu xa, 
Đem lên dâng cúng ông bà... đời nay.    
  

Thật là quá trớ trêu thay! 
Người làm mang tội, tới ngày nào thôi!? 

Linh hồn thân thuộc nổi trôi, 
Trong ba đường ác biết hồi nào ra. 
  

Ăn chay, ít bệnh hơn mà, 
Kiểm tra minh chứng, chắc là chẳng sai. 
Lại thêm tuổi thọ kéo dài, 
Thân tâm khỏe, gấp trường trai đợi gì.  
  

Người làm: hiếu thảo nào bì.             
Nghiệp tiêu trừ bớt, còn chi sướng bằng.  
Lòng từ như Phật phát sanh.  
Nguyện, Tin niệm Phật: điềm lành Tây phương./.

ĂN CHAY CÓ LỢI LẮM 

PHÓNG SINH CỨU MẠNG, KHÔNG SÁT SANH 

Tâm Lương Đào Mạnh Xuân 

  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

about:blank
about:blank
about:blank


 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

Đã từ lâu nhân gian thường tự hỏi, 
Cõi trần này là bể khổ hay vui ? 

Hoặc thế gian nơi thử thách trường đời 
Để nhân loại dưỡng vun bồi công đức.   
 

Người trần thế có muôn vàn nhận thức... 
Đời khổ vui, gây tạo bởi vì đâu? 

Chính loài người đã tạo khổ cho nhau 

Vì vô minh, gây chiến tranh, dối gian... 
 

Sao nhân loại rơi vào vòng lẩn quẩn? 

Do Vô Minh chấp Ngã quá sâu dày 

TÂM là nguồn ác nào có hay! 
THÂN là rừng tội nào có biết! 
 

Nếu có hỏi: Vô minh từ đâu đến? 

Bởi con người tạo thế giới riêng mình 

Kể từ đó chấp CÓ, chấp KHÔNG 

Đời trôi lăn trong thất tình lục dục! 
 

Do vô minh tạo biết bao nghiệp nặng! 
Chìm đắm trong vòng sinh tử luân hồi  
Nên trải qua muôn nghìn kiếp nổi trôi! 
Đời nhân sinh vẫn phù du, ảo ảnh! 
 

Chính vì thế cõi trần đầy thử thách 

Cảnh KHỔ là nấc thang bậc anh tài 
Là thuốc đắng, giã tật kẻ nạn tai 
Là giác ngộ cho người hiểu biết. 
 

Vì vô minh, nên gắng bồi tuệ giác  
Bậc đại nhân thường luôn nhắn nhủ lòng 

Lấy trí tuệ, làm sự nghiệp cho mình 

Sống an vui chẳng cầu chút lợi danh 

Nên cuộc sống không rơi vào bể khổ. 
 

Vũ trụ này rộng bao la vô tận 

Địa cầu xinh, đẹp nhất giải ngân hà 

Biển sông hồ trên mặt đất bao la 

Cảnh thiên nhiên núi đồi cao tuyệt tác  

Địa cầu vẫn nuôi triệu tỷ sự sống 

Cỏ cây xanh, hoa kết trái đơm bông, 
Mưa vẫn rơi, nuôi dưỡng triệu cánh đồng, 
Pháp thế gian vận hành luôn hoàn hảo. 
 

Cõi trần thế vốn không là khổ ải, 
Địa cầu này chính là cõi địa đàng 

Nếu loài người cùng xây dựng nhân gian 

Tâm từ bi, cùng ban vui cứu khổ... 
 

Trên thế giới biết bao người đức độ, 
Đem tình thương, trí tuệ hiến cho đời  
Kỹ thuật, văn hóa, y tế khắp mọi nơi  
Cho nhân loại được an vui cuộc sống.   
 

Sống nhân ái, trần gian đầy hạnh phúc, 
Tìm thiên đàng, kiếm mãi chẳng đâu xa 

Hạnh phúc luôn có mặt trong tâm ta 

Chân tâm ta, trong ta là tất cả 

Chân tâm trùm muôn triệu tỷ thiên hà... 

TRẦN GIAN LÀ BỂ KHỔ HAY VUI? 

HOÀNG THỤC UYÊN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      55 

đường xa, hằng tuần đạp xe từ 
Sài-gòn đi Mỹ Tho, Gò Công... 
để mua bán từng lọ thuốc mà 
nuôi con ruột, con nuôi. Những 
năm sau đó, sức khỏe không 
cho phép đi xa, Ba đổi qua bán 
vé số để chăm sóc Mẹ và đàn 
con thơ dại ở chung cư Phạm 
Thế Hiển. 

Cả cuộc đời, Ba chỉ sống vì 
người khác, ít khi nào nghĩ đến 
bản thân. Mẹ vui là Ba vui, 
chúng con vui là Ba vui. Thân 
Ba yếu đuối, tật nguyền, sau 
này lại thêm tuổi già và bệnh 
hoạn mà Ba chưa một lần than 
thở. 

Những năm cuối đời, Ba 
dành nhiều thời gian để tu 
niệm, sám hối và tìm hiểu Kinh 
Phật. Ba đã từng chia sẻ và 
nhắc chúng con theo lời Phật 
dạy: bản chất cuộc đời là Vô 
Thường, thân tứ đại cuối cùng 
cũng sẽ trả về tứ đại. Vì vậy, 
hôm nay chính Ba đã lấy thân 
tứ đại vô thường của Ba làm bài 
học cho chúng con: sống ở đời 
nên lấy tình thương làm chất 

Ba ơi ba! 
Trước hết chúng con xin tri 

ân Ba và Mẹ đã sinh dưỡng anh 
em chúng con và đã đem tất cả 
chúng con sang Mỹ quốc để có 
được đời sống tự do và nhiều cơ 
hội tiến thân. 

Ba của chúng con vốn hiền 
lành, ít nói, nên chúng con ít có 
cơ hội lắng nghe, tìm hiểu. 
Nhưng qua một vài dịp hiếm hoi 
Ba kể lại, chúng con hiểu là cuộc 
đời ba cũng lắm gian nan, khổ 
cực: Ba đi quân đội, làm sĩ quan 
Quân lực Việt Nam Cộng Hòa; 
sau đó bị tai nạn, cụt một chân, 
phải giải ngũ về nhà, tiếp tục 
làm việc cho chính phủ để lo 
cơm ăn áo mặc cho gia đình, cho 
anh em chúng con. 

Lòng Ba rất từ bi, thương 
người, luôn cảm thông với những 
số phận neo đơn, hẩm hiu... nên 
nhà chật hẹp, kinh tế khó khăn 
sau năm 1975, mà Ba vẫn nhận 
nuôi thêm 3 người con nuôi 
trong hoàn cảnh mồ côi. 

Với thân tật nguyền, Ba vẫn 
cam lòng, nhẫn nại, không ngại 

Cảm niệm về Ba 

 

(Lời tiễn biệt của những đứa con trước linh cữu người cha yêu kính:  
Ông Lê Văn Chiểu, Pháp danh Phước Kim, từ trần ngày 21 tháng 3 năm 2023 

tại Reston, Virginia, hưởng thọ 84 tuổi) 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

liệu, cố gắng làm người hữu ích 
cho gia đình và cho xã hội, để 
khi nằm xuống không hổ thẹn 
với con người và cuộc đời.  

Ba đã có một cuộc đời cao 
đẹp, khiêm nhường. Ba đã thầm 
lặng làm những điều phước thiện 
và thường xuyên niệm Phật ở 
cuối đời, chắc chắn Ba đã có đủ 
duyên lành và phước báo để về 
với Phật. Con cháu của Ba đã 
trưởng thành và sống vững 
mạnh nơi xứ người cũng như ở 
quê hương; Ba hãy yên tâm, 
đừng lo lắng nữa! Ba hãy buông 
xả tất cả để tâm được thanh 
thản, nhẹ nhàng, an vui đi về cõi 
Phật, Ba nhé. 

Chúng con xin lạy tạ, tiễn 
biệt người Cha vô vàn yêu quý 
của chúng con. 

 

(Con ruột: Lê Nguyên Hùng; 
Lê Thị Chiêu Hoàng, Lê Thị 
Chiêu Hà, Lê Nguyên Trung 

Hưng, Lê Nguyên Trung Hiệp; 
Con nuôi: Hồ Thị Phượng Liên, 
Hồ Văn Lộc, Hồ Thị Bích Lý và 

Lưu Thị Thanh Huệ) 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

 CHƯƠNG BA 

 

 

Đến ngày thứ mười tám, tôi 
cơ hồ không gượng dậy nổi. Tôi 
nằm liệt một chỗ. Đôi lúc tôi thử 
cử động tay chân để xem lại hơi 
sức của mình. Quả thật là tôi 
không nhấc nổi đôi chân. Ngay 
cả cánh tay gầy guộc cũng 
không rục rịch gì nữa. Toàn thân 
tôi có vẻ tê cứng. Hay đúng hơn, 
tôi không còn đủ sức lực để 
chuyển vận nữa. Phòng giam có 
hai cửa sổ và nhiều lỗ gió ở sát 
trần, chạy dọc theo hai chiều dài 
của phòng; nắng chiều theo 
những khoảng trống ấy chiếu 
từng vệt sáng vào phòng giam, 
rọi ngay mặt tôi. Thường thường 
cứ đến giờ nắng chiều vào 
phòng, các tù nhân nằm cùng 
dãy với tôi đều xê dịch xuống, 
hoặc tránh qua một bên, Nay tôi 
không rục rịch nổi, nên cứ để 
cho nắng rọi ngay vào mặt. Tôi 
nhắm mắt. Luồng nắng này 
cũng khó chịu lắm chứ chẳng êm 
ả gì. Tôi phải quán tưởng ánh 

nắng ấy như một luồng hào 
quang ấm áp, êm dịu, từ bên 
ngoài tỏa vào, từ bên trong 
phát ra, giao thoa với nhau, 
quyện vào nhau. Một chập, tôi 
không còn thấy có cái thân đón 
nhận luồng nắng, cũng chẳng 
có cảm giác khó chịu hay dễ 
chịu đối với luồng nắng. Chỉ có 
sự tỏa chiếu của ánh sáng… 

“Thầy Khang, thầy Khang 
à, sao không dịch qua đây một 
chút mà tránh nắng? Dịch 
không nổi hả? Để tôi dịch thầy 
qua nhé?” tiếng anh Vận kế 
bên tôi nói. 

Tôi mở mắt ra, mỉm cười 
với anh ấy, không nói gì. Anh 
nhìn tôi một lúc rồi không chờ 
tôi đồng ý hay không, tự động 
xích tôi qua phía không nắng. 
Tôi không phản đối làm gì. Đối 
với tôi lúc ấy, một cử chỉ xua 
tay từ chối, một lời nói không 
hay cám ơn cũng không cất lên 
nổi. Dường như xác thân tôi đã 
không còn hiện hữu. Tôi có vẻ 
như chỉ có mặt bằng cái tâm 
chứ không phải bằng cái xác 

thân rã bệu khô kiệt kia nữa. Xê 
dịch tôi xong, anh cũng nằm 
xuống kế bên tôi. Anh ấy cũng 
yếu người lắm, dù rằng chẳng 
bệnh hoạn gì–chỉ thiếu ăn thôi. 

“Thầy Khang à, ráng lên 
nghe. Mệt thì nghỉ nhưng đừng 
có ngủ nhé,” Vận nói nhỏ giọng 
bên tai tôi, “ngủ là đi luôn đó. 
Thầy Khang phải sống để còn 
tiếp tục đấu tranh cho đất nước 
nữa, phải không? Ráng lên.” 

Tôi mỉm cười đáp lời anh 
ấy. Tiếng nói cười lao xao của 
bạn tù trong phòng có vẻ như 
lắng xuống, hoặc âm thanh bên 
ngoài đang dần dần rời bỏ thính 
quan của tôi. Ánh nắng, luồng 
sáng cũng biến mất. Cảm giác 
trong thân cũng mất. Mùi hôi 
khai của nhà xí, mùi mồ hôi của 
tù nhân, cũng không còn. Vị 
đắng chát hay lạt lẽo trong lưỡi 
không có. Tất cả đều vắng mặt. 
Năm căn, năm trần đã vắng 
mặt. Không, hãy còn ý căn và 
thức trần. Hãy còn cái dòng ý 
thức đang tuôn chảy bất tận. 
Một người chỉ hiện hữu trên thế 

Cởi trói 1 

(tức Phương Trời Cao Rộng 4) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      57 

gian bằng ý thức thì là loại 
chúng sinh nào nhỉ? Một loài 
tiên, một loài trời ở cõi Vô Sắc 
chăng? 

Ta sắp chết rồi sao? Ông 
Vương nói vậy mà. Bệnh kiết lỵ 
mười ngày chuyển sang trống 
tràng, không thuốc chữa thì chết 
chắc. Mới hai mươi sáu tuổi, 
chưa làm được gì cho đời, chưa 
đạt được những gì mình muốn 
vói đến… Ớ, tại sao sinh ra ở đời 
thì phải làm một cái gì đó cho 
đời chứ hả? Tại sao sinh ra ở đời 
phải có một lý tưởng gì đó để 
đạt đến! Trật tự của thế gian, 
như người nào đó từng nói, vốn 
là như vậy, cần gì phải hì hục 
dấn thân điều chỉnh, sửa đổi! Cái 
rối loạn bất an của thế gian này 
là như vậy. Rối loạn chính là dấu 
hiệu của một sự điều chỉnh, để 
tiến đến ổn định. Cứ để yên nó 
như vậy. Thế gian tự tạo ra rối 
loạn và tự ổn định lấy nó. Rối 
loạn là sự ổn định của nó. Ổn 
định là sự bất an của nó. Thật 
buồn cười. Có gì mà phải lo lắng, 
tân toan. Hãy để nó như vậy. 
Chỉ có sự rối loạn hay yên bình 
nơi chính ta mới là điều quan 
trọng thôi. Ta phải sống để 
thành tựu con đường giải thoát. 
Ta chưa giải thoát mà! Ha, ta 
còn gì để giải thoát nữa chăng? 
Ta có vướng bận gì nữa đâu mà 
bảo cần giải thoát? Ta đâu còn 
vướng bận gì nữa đâu! Quốc gia, 
dân tộc, giáo hội, chùa chiền, 
bạn bè, gia đình… và con người… 
Những thứ ấy có thực sự cần 
thiết để ta vướng bận chăng? Ồ, 
tất cả, tất cả những thứ ấy, đều 
là mộng huyễn cả. Mình nghĩ 
chúng quan trọng thì chúng 
quan trọng. Quay lưng với chúng 
thì chúng chẳng là gì cả. Nhưng 
làm sao quay lưng được kìa! 
Chúng đang sờ sờ ra đó. Mà có 
cần thiết phải quay lưng không? 
Quay lưng đi có phải là đã giải 
thoát được chăng? Mà ai là kẻ 
quay lưng? Ai ở nơi cái xác thân 
rã rời vô cảm giác? Chỉ có cái 
dòng ý thức này. Chỉ có cái tâm 
này. Những hình ảnh, những đối 
tượng, những suy tưởng… chính 
là nó, vậy thì làm gì có sự quay 
lưng của nó đối với cái gì khác! 
Vả lại, giải thoát đâu phải là một 
hành động quay lưng giũ bỏ! 
Giải thoát là không đắm trước, 
không cột trói mình vào đối 
tượng chứ có phải là chạy trốn 
hay quay lưng! 

Mình hãi sợ, xua đuổi các 
hình ảnh thì chứng tỏ mình còn 
vướng bận. Không, thực ra giải 

thoát cũng chẳng phải là không 
đắm trước, không cột trói vào 
đối tượng! Có đối tượng để 
không đắm trước, có hình ảnh 
để không cột trói, thì làm gì có 
giải thoát! Có sự giải thoát ra 
khỏi một đối tượng thì đâu phải 
là giải thoát! Ôi dào, nhà ngươi 
chỉ quen lý luận! Phải nhìn tận 
mặt chúng. Đừng suy luận, 
đừng nhiều lời. đừng phán 
đoán. Hãy nhìn, hãy ngắm. Hãy 
quan sát. 

Coi nào, còn có cảnh trí 
hay con người thơ mộng nào 
trên cõi đời này lảng vảng lưu 
dấu trong ta? Có chăng một 
thứ ân tình nào níu kéo ta, 
ràng rịt ta ở lại với trần gian 
này? Ôi, có gì đâu, có gì đâu! 
Ta ra đi cũng đúng rồi, vừa rồi. 
Có ta, đời vẫn thế. Không có 
ta, đời vẫn thế. Hai triệu người 
hiếp đáp sáu mươi ba triệu 
người. Chủ nghĩa hiếp đáp con 
người. Danh nghĩa tập thể hiếp 
đáp cá nhân thực tế. Thế giới 
đại đồng hủy diệt thế giới riêng 
tư. Báng súng đánh dập ngòi 
bút. Biểu ngữ và chính sách đè 
bẹp lời nói ngay thực. Nụ cười 
kiêu hãnh phủ lấp giọt lệ hờn 
căm. Thù hận dìm chết thương 
yêu. Hoài nghi lấn lướt tin 
tưởng. Cái ác trêu cười cái 
thiện… Vâng, đời sẽ như thế, 
dù có ta hay không có ta. Thực 
là điên khùng cái xã hội này! 
Ta nhỏ nhoi, tầm thường quá, 
chẳng làm sao chuyển vận nổi 
cái bầu trời đen tối nặng trĩu 
kia. Thôi thì cứ chết đi, nói như 
Hiền, ông anh ruột của tôi, tất 
cả cái thiện hãy chết đi, tự 
trầm đi, để cho cái ác tự do 
sinh sôi nẩy nở tràn lan trên 
mặt đất, và rồi sau đó, chính 
cái ác sẽ tự hủy diệt nó. Sáu 
mươi ba triệu người hãy chết đi 
thì tự khắc hai triệu người nọ 
không còn đất sống. 

Có thật thế chăng? Có thật 
là ta nên chết chăng? Có thể 
nào ta chết trong lúc này 
chăng? 

Chứ không phải là cùng 
với sự vươn dậy của ta, thế giới 
sẽ chuyển hóa ngay lập tức? 
Chứ không phải rằng hai vai 
của ta đã thề nguyện gánh cả 
trần gian thống khổ này sao? 
Tại sao phải chết! Tại sao phải 
chết chứ!  

 

***  

  

Tôi mở bừng mắt dậy. 
Những bạn tù chung phòng 

giam đang tụm năm tụ ba dưới 
mấy ngọn đèn vàng tập trung ở 
khoảng lồng khung và nhà xí. Tôi 
nằm sát nhà xí. Không ai biết tôi 
sắp chết hay sẽ đứng dậy tiếp 
tục cuộc sinh tồn. Họ đang đánh 
cờ, chơi domino, ca hát, uống 
trà, tâm sự, nghe kể chuyện 
kiếm hiệp Kim Dung… Rõ ràng là 
không có tôi, đời vẫn thế. 

Vận thấy tôi mở mắt, lấy tay 
khoèo, nói: 

“Này, ráng thêm một đêm 
nữa đi. Ngày mai là ngày thăm 
nuôi, thế nào cũng có người có 
thuốc kiết lỵ hay tiêu chảy. Để tôi 
hỏi xin người ta cho thầy thuốc 
nhé. Còn không thì báo cáo với y 
tá của trại. Không thể để mãi 
như vầy, chết mất!” 

Nghe Vận nói vậy, tôi sực 
nhớ đến Phương, cô công an 
mang kiếng cận. Hơn nửa tháng 
trước, cô ấy có dặn tôi khi nào có 
chuyện cần hoặc bệnh hoạn gì thì 
cứ xin gặp cô. Hình như cô ấy 
đoán được rằng một lúc nào đó 
tôi sẽ ngã bệnh nặng. Phải chăng 
vì cán bộ trại cố tình giấu nhẹm 
chuyện tôi bị vào tù, cắt đứt liên 
lạc giữa tôi với xã hội bên ngoài, 
nên cô ấy biết ngay trong tình 
trạng đó, thế nào tôi cũng phải 
bệnh. Làm y tá nhiều năm cho tù 
nhân của trại đã cho cô kinh 
nghiệm ấy thì phải. Và nếu tôi 
bệnh nặng, cầu cứu đến cô, tất 
nhiên cô sẽ có cơ hội thay mặt 
đảng và nhà nước, ban phát ân 
huệ chữa và điều trị, hay ban ân 
cứu tử cho tôi. Có lẽ là vậy. Hay 
là có một âm mưu gì khác? Một 
thứ âm mưu tình cảm để khai 
thác tin tức, hay một âm mưu 
điều trị để khai thác tình cảm? 
Ôi, cũng có thể cái tâm này đã 
quen lề thói nghi kỵ học được từ 
xã hội, nên đụng chuyện gì cũng 
nảy nghi vấn! Biết đâu chẳng có 
âm mưu gì cả ngoài một chút 
cảm tình thông thường của phụ 
nữ đối với phái nam, đối với một 
nhà tu khờ khạo chưa biết gì về 
đời như tôi? Ha, bận tâm làm gì 
chuyện đó chứ. Dù có âm mưu 
hay thực tình chăm sóc thì cũng 
chẳng lay chuyển gì được cái 
thân và cái tâm bất động này. Cô 
ấy không cứu nổi tôi đâu. Cũng 
không có bất cứ thứ thuốc của tù 
nhân nào có thể cứu được tôi 
đâu. Cái bệnh này, đã mười tám 
ngày không có thuốc rồi, bây giờ 
đã qua khỏi giai đoạn can thiệp 
của thầy thuốc và dược liệu. Chỉ 
có tôi mới vượt qua nổi nó mà 
thôi. Tôi biết vậy. Tôi chấp nhận 
chết thì tôi sẽ chết. Tôi quyết 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

định sống thì tôi sẽ sống. Lúc 
này, trong cái khoảng thời gian 
vất vưởng la đà của tâm thức 
trước hai bờ sinh tử, không có 
cái lực nào có thể khủng bố đe 
dọa tôi được. 

“Tôi không sao đâu, anh 
Vận à. Cám ơn anh nghe, anh 
đừng xin thuốc làm gì mất công, 
tôi tự lo được mà,” tôi cố gắng 
thì thào với Vận. 

“Đừng nói vậy. Bệnh nước 
này thì phải trị. Thực ở đây tệ 
quá! Nằm liệt mấy ngày mà 
chẳng chịu báo cáo. Thằng 
trưởng phòng mỗi ngày ra gặp 
cán bộ quản giáo bộ hắn chẳng 
biết nói giùm một tiếng là ông 
thầy bệnh sao chứ! Cái quân 
giết người.” 

Tôi muốn nói thêm vài lời 
với Vận nhưng mệt quá, miệng 
lưỡi tôi cứng đờ, chẳng buồn 
nhếch được đôi môi. Tôi lại 
nhắm mắt. Chẳng cố gắng tập 
trung tư tưởng hay niệm Phật gì. 
Tôi chỉ nằm im đó. Cái gì hiện ra 
trong tâm tưởng thì cứ tha hồ.  

 

*** 

 

Chùa Long Quang, ngôi 
chùa tranh vách đất trên kinh tế 
mới. Đó là ngôi chùa thờ Phật 
xiêu vẹo nhất của Việt Nam, 
chắc là vậy. Nhưng dù sao thì 
đất cũng khá rộng, có dãy nhà 
kho cùng hai phòng tăng, có dãy 
trai đường và một phòng nhỏ 
khác, có nhà bếp riêng, có ba cái 
am tranh nằm biệt lập. có thư 
viện xây bằng đất sét đúc… tất 
cả đều có mái lợp bằng tranh, có 
nền và vách bằng đất, nằm rải 
rác trên một khu đất rộng 
khoảng năm mẫu tây. Cây vườn 
đã bắt đầu lớn và kết đợt trái lứa 
đầu. Ngôi chùa ấy bấp bênh, èo 
uột, tàn xiêu, vì người chủ của 
nó, hay đúng hơn, người chịu 
trách nhiệm chăm sóc nó–người 
ta gọi là thầy trụ trì–lông bông 
và có khuynh hướng không vụ 
hình thức. Chỉ có những cây 
vườn chung quanh là vươn lên, 
tạo cảnh đẹp mát mẻ và yên 
tĩnh. Gió thổi qua vườn rì rào 
suốt ngày đêm. Chạy dọc theo 
chiều dài phía đông của đất chùa 
là đồng ruộng bao la với những 
ngọn lúa xanh mơn mởn chỗ cao 
chỗ thấp nhấp nhô giạt theo 
chiều gió. Cây tràm cổ thụ khô 
trụi sừng sững bên mé ruộng 
như một cụ già loạn tưởng bi 
quan, đứng run rẩy ở đầu sông 
bến nước. Sau lưng và dọc theo 
chiều dài phía tây của vườn chùa 

là rừng tre gai và cỏ tranh mọc 
um tùm, từ xa nhìn chỉ thấy 
như một dãy liên sơn trùng 
trùng điệp điệp. Vườn chùa yên 
tĩnh, hiu quạnh kinh khiếp. Đôi 
khi tôi có cảm giác bùng lỗ tai 
vì cái vắng lặng không một 
tiếng động đó. Nhất là vào mỗi 
trưa, khi trời đứng bóng, thế 
giới này trở thành một thế giới 
không có âm thanh; có chăng 
một thứ tiếng động nhỏ nào thì 
đó là tiếng gió lùa qua cây nghe 
xào xạc, xào xạc thật nhẹ, thật 
nhỏ, như thể được vọng đến từ 
một cõi trời xa lăng lắc nơi đâu. 
Ban đêm thì rộn ràng hơn, 
ngoài tiếng lá xao xác, có thể 
nghe tiếng ếch nhái kêu oàm 
oạp, tiếng côn trùng rúc rích, 
tiếng chim đêm chíu chít và 
thỉnh thoảng, một tiếng chó 
hay chồn tru lên u ú, tưởng 
chừng rừng đêm lúc ấy là một 
sân khấu rộng cho dàn nhạc đại 
hòa tấu của muông thú. Nhưng 
vào những đêm mà ánh trăng 
dịu dàng choàng lớp áo sáng 
mỏng của nó xuống khắp ruộng 
đồng và rừng sâu, vạn vật bỗng 
dưng trở thành tĩnh vật. Chim 
muông như thành khẩn ngước 
cổ lên mà lắng nghe tấu khúc 
vô thanh của trăng vàng. 
Không có tiếng kêu tầm thường 
bé mọn nào thấy cần thiết cất 
lên vào những đêm trăng ấy. 
Và tôi, khi đứng lặng một mình 
dưới rừng trăng, thường cảm 
thấy rằng mọi thứ khát dục như 
gội rửa bới những giọt trăng 
thuần khiết sáng trong vô 
ngần. 

Và nếu sau đó có trở lại 
với thực tế rằng đất nước cần 
sự góp mặt của mình, tôi vẫn 
thường tự hẹn rằng, mai sau 
thái bình tôi sẽ trở lại ẩn cư nơi 
thảo am và vui vầy với thế giới 
hoang sơ cô tịch nơi đây… Tôi 
sẽ trở lại. Đất nước yên bình, 
tôi sẽ trở lại... 

 

*** 

 

Tôi lại mở mắt. Tiếng kẻng 
báo nghiêm vừa dứt. Mọi người 
trong phòng giam lục tục thay 
nhau vào nhà xí. Tiếng những 
vòi nước thiếu oai nghi, tồ tồ 
rót xuống lỗ cầu giống như ai 
đang châm nước sôi vào bình 
thủy. Có tiếng ai suỵt suỵt bảo 
ngồi xuống mà rót cho khỏi 
văng và khỏi kêu. Tiếng dội 
nước nhè nhẹ. Tiếng những 
bước chân trần lăng xăng trở về 
chỗ nằm. Mọi người phải im 

lặng vào mùng dù chưa muốn 
ngủ. Tôi và một số người khác vì 
chưa có thăm nuôi nên chẳng có 
mùng mà treo. Cũng may phòng 
giam bít bùng, ít muỗi. Vận cũng 
không có mùng, nhưng có tấm 
chăn mỏng để đắp. Anh ngần 
ngừ hỏi tôi: 

“Đắp chăn không? Đắp 
chung với tôi nhé?” 

“Thôi, cám ơn. Anh đắp 
một mình đi,” tôi xua tay nói với 
giọng hơi, chỉ từ chối chứ không 
đủ sức giải thích lý do. 

Tôi không quen đắp chung 
chăn với người khác đâu. Nếu 
giải thích, tôi sẽ giải thích như 
thế. Từ ngày đi tu, tôi chưa đắp 
chăn chung với ai, ngoại trừ 
Mộng Huyền. 

“Nhớ nghe ông thầy. Ráng 
thêm một đêm, ngày mai là 
ngày thăm nuôi rồi,” Vận nhắc 
tôi. 

Tôi gật nhẹ. Nhắc vậy là 
sao, nghĩa là muốn tôi đừng ngủ 
đấy à? Ngủ thì sẽ không thức 
dậy nữa? Sao vậy? Tại bệnh 
nặng, nhịn đói, kiệt sức, nằm 
chơ chỏng dưới nền đất lạnh 
không mùng màn? Tù nhân chỉ 
có một cách chống lại cái chết là 
đừng ngủ mê thôi à? Cám ơn 
anh bạn tù tốt bụng. Tôi không 
dễ chết đâu anh ạ. Tâm ý tôi 
hãy còn tỉnh táo, sáng suốt lắm. 
Những ảnh tượng trôi trong 
dòng ý thức của tôi cũng còn rõ 
ràng, thứ lớp lắm. Tôi có hôn mê 
tán loạn gì đâu mà bảo tôi chết! 

   

*** 

   

Tôi ngồi ngả lưng nơi chiếc 
xa lông. Mộng Huyền đánh đàn 
dương cầm, một bản nhạc quen 
thuộc của Schubert hay Beetho-
ven, tôi không dám chắc lắm. 
Mặc dù thích nghe nhạc cổ điển 
Tây phương, tôi chưa có cơ hội 
học cho biết tên các nhạc phẩm, 
chỉ biết ngồi thưởng thức. Thực 
ra cũng chẳng phải là thưởng 
thức nữa. Tâm tôi lúc ấy không 
được thanh thản. Tôi ngồi đó 
không phải để nghe nhạc mà để 
nhìn, để ngắm Mộng Huyền, hay 
để trắc nghiệm tình cảm của tôi. 
Ngưng bản nhạc, Mộng Huyền 
tiến đến ngồi sát bên tôi, gạn 
hỏi thêm về chuyện đời tư của 
tôi. Té ra trước lúc chúng tôi 
ngồi nơi xa-lông ấy nàng đã 
được mẹ nàng cho biết rằng tôi 
là tu sĩ, tôi chính là ông thầy tu 
đi trong chuyến vượt biên của 
nàng. Nhưng nàng lại nghịch 
ngợm giả lơ cái thực tế đó. Tôi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023      59 

không tự nói mình là tu sĩ thì 
nàng cứ tiếp xử với tôi như một 
chàng trai thế tục, hay như một 
tình nhân trong mắt nàng. 

“Anh có tin rằng tụi mình có 
cái duyên gì đó với nhau không? 
Em thấy lạ lắm. Tại sao hôm ấy 
mình nằm chung với nhau ngoài 
trời, rồi lại đắp chung chăn trên 
giường của chị Thu…” 

“Thôi, nói chuyện đó làm 
chi nữa. Tại vì có một cái chăn 
thì phải đắp chung chứ có chi 
đâu. Với lại… vượt biên đổ bể 
phải nương nhau mà trốn tránh 
công an thôi.” 

“Sao không chứ! Nam nữ 
thọ thọ bất thân. Anh với em 
đắp chung chăn, nằm ngủ chung 
một giường suốt một đêm thì 
không phải có duyên gì với nhau 
sao! Hì hì.” 

“Có duyên anh em với nhau 
đó. Anh thấy em giống như đứa 
em gái của anh vậy.” 

“Không. Em nghĩ không 
phải vậy đâu,” nàng vừa nói vừa 
đưa tay vân vê cánh tay áo sơ 
mi ngắn tay của tôi. “Anh chỉ tự 
dối lòng mà thôi. Em biết anh sẽ 
không chịu nói ra sự thực của 
lòng anh đâu. Ừ thì lý do nào đó, 
em chẳng biết, nhưng em biết là 
nếu yêu, anh sẽ biểu lộ tình yêu 
của anh một cách thụ động, thụ 
động hơn cả con gái nữa.” 

Tôi giật mình nhìn thẳng 
vào mắt nàng. Mẹ nàng nói nàng 
dại khờ, nhút nhát, vô tư như 
con nít. Tôi không nghĩ vậy. 
Nàng đã hai mươi bốn tuổi, 
không thể còn con nít được. 
Thấy tôi im lặng không nói gì, 
nàng đan hai bàn tay tì lên vai 
tôi, đặt cái cằm nhỏ của nàng 
lên ấy, nhỏ nhẹ nói: 

“Nếu anh không nói gì, 
hoặc nếu anh là một người tình 
câm em cũng vui nữa. Em sẽ nói 
thay cho anh tất cả những gì 
anh muốn nói mà không nói ra 
được.” 

Tôi cúi mặt, bẻ nắn mấy 
ngón tay của mình. Hai bàn tay 
tôi run run. Tim tôi đập mạnh 
từng hồi. Nàng đưa một bàn tay 
lên ngực trái của tôi: 

“Đây nè, trái tim của anh, 
nó đang nói gì đó. Để em xem… 
à nghe rồi, hiểu rồi, em biết tim 
anh nói gì rồi. Anh muốn em 
dịch lại cho anh nghe không?” 

Tôi bật cười không đáp. 
Nàng cười theo. Đôi mắt nàng 
long lanh như ướt lệ. Nàng ngả 
đầu vào vai tôi, hai tay ôm 
choàng lấy tôi, một tay vòng 
qua vai, một tay ngang ngực. 

Chúng tôi im lặng một lúc. Một 
phía ngực của nàng áp vào 
cánh tay tôi nóng ran. Và nàng 
hôn nhẹ vai tôi: 

“Anh sẽ nói em lãng mạn. 
Anh sẽ đánh giá rằng em vội 
vàng quá, mới quen nhau chưa 
đầy nửa tháng, hay đúng hơn, 
mới quen nhau, gần nhau qua 
một đêm vượt biên… nhưng em 
mặc kệ anh nghĩ gì. Em biết đôi 
mắt anh, trái tim anh, không 
bao giờ từ chối em cả. Chỉ có 
thứ lý tưởng nào đó mà anh 
hằng ôm ấp mới từ chối em mà 
thôi. Nhưng anh nghĩ xem có 
đúng không, dù anh đeo đuổi 
thứ lý tưởng nào đi nữa thì bên 
cạnh em, anh vẫn cứ là một 
chàng trai độc thân… đâu có gì 
ngăn cản em yêu anh…” 

Nói đến đó, nàng ngước 
mặt lên nhìn vào mắt tôi để 
xem phản ứng của tôi. Tôi 
nhắm mắt, chẳng nói gì. Tôi 
bỗng nhớ lời dạy của Thượng 
tọa Đức Nhân qua lời nhắn của 
Tửu, bạn thân tôi: “Nói chú 
Khang rằng chuyện chú bị công 
an ruồng bắt phải bỏ chùa đi 
cũng là cái duyên mới, cứ vui 
vẻ chấp nhận. Lâu nay chú ấy 
đã có tâm nguyện dấn thân thì 
nay đã đến lúc cho chú thực sự 
dấn thân rồi đấy. Nếu chú 
Khang cần xả giới tỳ kheo để 
thuận lợi vào đời thì bảo chú cứ 
đứng trước bàn Phật, tự xả bỏ, 
rồi đem pháp y đến đây thầy 
cất cho, sau này muốn phục 
giới, sẽ có thầy chứng minh.” 
Sau đó, nơi bàn thờ Phật nhà 
bà Bàng, tôi đã tự xả giới, phát 
nguyện dấn thân hành đạo 
bằng con đường nhập thế. Trên 
hình thức cũng như trên mặt 
giới luật, tôi không còn là tăng 
sĩ nữa. Nhưng trên thực tế, tâm 
tư và hành động của tôi kể từ 
ngày ấy vẫn chẳng có vẻ gì 
thay đổi. Tôi không thấy có sự 
khác biệt nào trong tôi giữa hai 
giai đoạn giữ giới và xả giới. 
Hình như tôi vẫn cứ như vậy, 
chẳng thêm chẳng bớt gì cả. 
Cho nên, đáng ra lúc gần gũi 
Mộng Huyền, rung động trước 
sắc đẹp và tình yêu chân tình 
của nàng, tôi có quyền tự do 
yêu đương và biểu lộ khát dục 
của tôi; nhưng tôi vẫn không 
làm được. Không phải vì giới 
luật. Cũng không phải vì lý 
tưởng đấu tranh đòi hỏi đời 
sống độc thân để dốc toàn thời 
gian vào. Có lẽ chỉ vì một thứ 
linh cảm mơ hồ nào đó chen 
vào ngăn trở. Cái linh cảm bật 

ra từ duyên nợ bẽ bàng ngắn 
ngủi giữa hai chúng tôi. Cũng có 
thể vì một thứ nghiệp dĩ hay 
nguyện lực của chính tôi đã đẩy 
tôi tách khỏi nàng ngay từ lúc 
này. 

Nàng ngã đầu nằm xuống 
hai bắp vế tôi, ngửa mặt nhìn 
lên, mỉm cười. Một lúc sau, nàng 
đưa hai tay bá lấy cổ tôi, vừa 
kéo tôi xuống vừa kéo người 
nàng lên. Nàng hôn môi tôi. Rồi 
hôn tới tấp trên mặt, trên cổ tôi. 

“Khang ơi, em yêu anh. Em 
biết anh cũng yêu em mà. Nói 
đi, nói anh yêu em đi. Khang ơi, 
yêu em, yêu em đi anh!” 

Tôi run người bần bật. Hai 
chân tôi giật bắn lên từng hồi. 
Cả người tôi rùng lên từng cơn. 
Tôi sắp sa ngã. Tôi gần như 
không tự kềm chế được nữa. 
Nhưng tại sao phải kềm chế kìa! 
Lý do gì? Không có lý do gì cả. 
Vậy mà bỗng dưng tôi lại kềm 
chế. Tôi đỡ nàng dậy, và tôi 
đứng lên, bước đến bên khung 
cửa sổ lộng kính. Nàng bước 
theo, đến phía sau tôi. Tì bàn 
tay nhỏ trên vai tôi. 

“Anh sợ hả?” 
Tôi không nói. Chỉ quay lại, 

đưa một tay vuốt nhẹ trên má 
nàng. Tôi gỡ mấy sợi tóc mai 
của nàng trong im lặng. 

“Anh phải về,” tôi nói. 
Nàng xụ mặt xuống, giọng 

buồn bã: 
“Thôi cũng được. Hẹn gặp 

anh trong chuyến tới.” 
“Ừ, chỉ vài ngày nữa thôi, 

phải không?” 
“Dạ, anh nhớ đi, chuyến 

này tốt lắm, chắc thành công.” 
Chúng tôi chia tay. Và mãi 

mãi chia tay. Khi biết nàng bỏ 
thân trên biển, tôi luôn nhớ đến 
nàng ở hình ảnh cuối cùng trên 
chiếc xa-lông ấy. Nàng bá lấy cổ 
tôi, níu kéo, biểu lộ khát khao 
chinh phục và được chinh phục. 
Người nàng như oằn lên. Giống 
như kẻ bị đắm, nhoài lên để cầu 
cứu. Tôi đã không cứu nàng. 

Chuyến đi ấy không tốt, 
không thành công. Nếu hôm ấy 
tôi ôm nàng và sẵn sàng nhập 
cuộc yêu đương với nàng, có thể 
tôi sẽ không bị bắt vào tù. Nếu 
tôi và nàng yêu nhau, tôi đã có 
mặt trên cùng một chuyến tàu 
của nàng, và tôi sẽ chìm sâu 
theo nàng trong lòng biển rộng. 
Những trường hợp giả sử ở trên 
đều không xảy ra. 

Thực tế là tôi đang ở tù, và 
sắp chết vì bệnh kiết lỵ tiêu 
chảy, một cái bệnh có tên gọi và 



 

 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 138, THÁNG 05.2023 

TỰ TÁNH 

 

Mới hôm qua tưởng chừng còn lạc lõng 

Mà hôm nay tự dưng thấy an lòng 

Tâm con chừ đã không còn vọng tưởng 

Bất chợt, con ngộ được tánh sắc-không 

 

Lạy Từ Phụ ánh quang Ngài sáng tỏa 

Ngài chỉ con tự tánh của chính mình 

Và niềm tin từ lâu đã đánh mất 
Chừ thân tâm, đã hết mọi ưu phiền 

 

Lạy Từ Phụ bậc đại trí đại giác 

Mãi hôm nay con mới quay trở về 

Về nơi đây quỳ lạy dưới chân Ngài 
Nghe Thầy giảng, hầu xa lánh mù mê 

 

Con về đây mong tìm thấy nguồn đạo  
Qua Phật pháp, thật sáng ngời chân phương 

Cho tâm con thôi không còn vọng ảo 

Cho mầm Đạo tỏa sáng đến muôn phương. 
 

Con về đây để tìm nơi nương tựa 

Bên Sư Phụ thật độ lượng bao dung 

Và huynh đệ… Ôi chao vui sướng quá 

Ân tình nầy con nguyện khắc vào lòng. 
 

 

Liên Hoa, January-28, 2023 

Đầu Xuân Quý Mão 

 

TÂM TƯỜNG - LÊ ĐÌNH CÁT 

nội dung không mấy đẹp đẽ. Tại 
sao tôi phải chọn một cái chết ít 
thơ mộng như vậy nhỉ? Chí sĩ thì 
chết trong ngục tù. Ừ, cũng 
xứng đáng lắm, nhưng tôi đâu 
cần cái xứng đáng ấy. Tôi không 
phải chỉ là một chí sĩ có mặt 
trong tù để bảo vệ lý tưởng và 
sự liêm sỉ. Tôi còn là một đạo sĩ–
dù giữ giới hay đã xả giới–có 
mặt nơi đây để vun trồng và 
khai mở hạt giống bồ đề, biến 
địa ngục thành tịnh độ niết bàn. 
Tôi chưa kịp làm gì cả, lý đâu lại 
nằm ì ra rồi chết một cách đơn 
giản. Tôi phải phấn đấu. Không 
thể gục ngã dễ dàng như vậy! 
Một căn bệnh thì nghĩa lý gì! 
Muôn triệu ma chướng, muôn 
triệu ác nghiệp, muôn triệu nỗi 
thống khổ đớn đau của trần gian 
có chụp phủ lên đầu cũng phải 
đứng thẳng mà chống đỡ, mà 
chịu đựng, không thể quỵ ngã. 
Tôi phải sống.  

  

*** 

  

Tôi gượng ngồi dậy. Đêm 
đã khuya lắm rồi. Cứ nhìn cảnh 
bạn tù nằm im, ngáy pho pho là 
biết. Tôi gắng lần dò vào nhà xí 
rồi trở ra, ngồi xếp bằng thế hoa 
sen. Từ ngày vào trại giam này, 
tôi đã tránh không ngồi thiền 
hay niệm Phật một cách lộ liễu 
trước mặt mọi người–các bạn tù 
chính trị vào trước đã nhắc tôi 
biết điều đó. Nhưng hôm nay, 
trong khi mọi người đang ngon 
giấc, và trong trường hợp thật 
cần thiết đối với tôi, tôi muốn 
ngồi thiền trong suốt đêm nay. 
Bằng tất cả sự dũng mãnh quyết 
tâm, bằng sức tập trung tư 
tưởng thuần thục sẵn có, tôi lại 
lần nữa, đạt đến trạng thái nhất 
tâm bất loạn, vắng bặt tất cả 
mọi động dụng vận chuyển của 
bản ngã và khát dục. 

Buổi khuya, khi có người 
lục tục trở dậy, tôi xả thiền, rồi 
nằm xuống ngủ. 

Sáng ra, người tôi thấy 
khỏe lắm. Tôi biết tôi không thể 
nào chết. Tôi có thể đi lại chầm 
chậm trong phòng. Nhưng một 
lúc thì cũng thấm mệt, bèn trở 
về chỗ nằm. Ông Vương thấy tôi 
lại nằm ì như mọi hôm thì trờ 
tới, vỗ vai tôi, hỏi nhỏ: 

“Hỏi thật, có khi nào ông 
thấy cần rửa tội không nhỉ?” 

Tôi ngạc nhiên và cũng thật 
buồn cười ngước nhìn ông: 

“Tại sao bác hỏi vậy?” 
“Thì… ở đời ai lại chẳng có 

lúc thấy cần nương tựa, cần 

được ơn trên cứu rỗi. Khi nào 
ông muốn rửa tội, cứ nói tôi 
biết, tôi sẽ có cách, nhé.” 

Tôi cười. Định nói với ông 
vài câu, nhưng thấy không cần 
thiết lắm, bèn lẩm bẩm với 
chính mình: “Nếu thật là tôi có 
cái tội gì đối với thế gian này, 
cũng chẳng con người nào hay 
bất cứ thần linh nào đủ thẩm 
quyền cứu rỗi tôi được, ngay cả 
đức Phật mà tôi hằng kính 
ngưỡng. Còn nếu cần phải 

nương tựa ai, nương tựa cái gì 
để đứng lên, để tồn tại, tôi nghĩ 
chỉ có mảnh đất đầy đau thương 
và máu lệ của trần gian mới đủ 
sức chịu đựng nổi cái chống tay 
gượng dậy của tôi!” 

Nói theo cách người xưa, tôi 
đã té xuống đất này thì tôi phải 
chống tay nơi đất này mà gượng 
dậy.                           

 

(Mời đọc tiếp Chương 4, 
kỳ báo sau) 


