


 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 136, tháng 03.2023, do Phật Học Viện Quốc Tế (CA) và 
Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Tòa soạn 
xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng long, an 
lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   Pixabay.com 

 

LIÊN LẠC: 

• Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

• Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

• Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

hoặc Zelle số phone: 714.266.4171 

(Memo ghi “Ủng hộ CP” -  
xin gọi hoặc nhắn tin trước khi zelle)  

* 

 

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thường trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước mong 
pháp mầu của Phật sẽ được lưu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 

 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  136 

THÁNG 03.2023 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

• THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

• TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 3 

• ĐÓN GIAO THỪA QUÝ MÃO 
(thơ ĐNT Tín Nghĩa), trang 6 

• NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA TƯ 
TƯỞNG DUY THỨC (HT. Thích 
Thắng Hoan), trang 7 

• MƯỜI PHƯƠNG DỊU MÁT (thơ 
Hồ Bích Hợp), trang 9 

• SỰ BẦN CÙNG TRONG THÁNH 
PHÁP (Quảng Tánh), trang 10 

• THÔNG TƯ V/V CỨU TRỢ NẠN 
NHÂN ĐỘNG ĐẤT TẠI THỔ 
NHĨ KỲ VÀ SYRIA (GHPGVNTN 
Hoa Kỳ), trang 11 

• TƯ TƯỞNG (Nguyên Siêu), tr. 12 

• PHẬT PHÁP TẠI THẾ GIAN, 
CHẲNG LÌA THẾ GIAN GIÁC 
(Nguyễn Thế Đăng), trang 13 

• TỰ LỰC, THA LỰC (Thiền sư 
Bankei, Ns. Trí Hải dịch), tr. 16 

• ĐẬP VỠ TA RA, ĐỂ THẤY TA 
(Đạo Sinh), trang 17 

• XUÂN THIỀN, XUÂN CẢM… 
(thơ Chúc Hiền) trang 18 

• THIỀN SƯ TẾ NHƠN HỮU 
BÙI… (Thích Thánh Minh), tr. 19 

• MẸ DẠY CON NGỒI NHƯ NÚI 
(thơ Nguyên Giác), trang 24 

• TÌM HIỂU KINH BÁT ĐẠI 
NHÂN GIÁC (TN. Hằng Như), 
trang 25 

• SÁNG TÂM THIỀN, MỘT HÀI 
VỀ TÂY (thơ Diệu Viên), tr. 28 

• THÔNG TƯ PHẬT ĐẢN LẦN 
THỨ 2647 (HĐĐH GHPGVNT-
NHK), trang 29 

• CHÁNH TÍN – CHÁNH KIẾN 
TRONG ĐẠO PHẬT (GĐPTVN), 
trang 30 

• QUÊ NHÀ NGÀN NĂM (thơ Mặc 
Phương Tử), trang 31 

• TÂM THƯ V/V ẤN HÀNH ĐẠI 
TẠNG KINH VIỆT NAM (HT 
Thích Nguyên Siêu), trang 32 

• HÌNH HÀI HƯ HAO (Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 39 

• BẢO VỆ SANH LINH (thơ TM 
Ngô Tằng Giao), trang 40 

• THIỀN SƯ VÀ NGƯỜI NGOẠI 
ĐẠO (Thiện Quả Đào Văn Bình), 
trang 41 

• TRĂNG RẰM THÁNG GIÊNG 
(thơ Xuyên Trà) trang 42 

• BẢN VIỆT DỊCH “HIỆN 
TƯỢNG LUẬN PHẬT GIÁO” 
của THÍCH NHUẬN CHÂU 
(Huỳnh Kim Quang), trang 43 

• SÚP CHUA THUẦN CHAY (Hồng 
Hương), trang 48 

• TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven 
N), trang 49 

• ĐỌC THƠ PHƯƠNG TẤN (Tôn 
Nữ Qui Hồng), trang 51 

• TỨ CÚ LỤC BÁT “THIỆN DUY-
ÊN” (thơ Vĩnh Hữu – Tâm 
Không), trang 53 

• TIỂU LỤC THẦN PHONG: NHƯ 
CON ĐÒ BÊN MÉP NƯỚC… 
(Trần Hoàng Vy), trang 54 

• ĐÔI TA (thơ Hồ Thanh Nhã), 
trang 55 

• KIÊN TRÌ TU TẬP DẸP BỚT 
“CÁI TA” (Tâm Lương Đào Mạnh 
Xuân) trang 56 

• HỌA TÀN KHỐC (thơ Thanh 
Nguyễn), trang 57 

• TRÍ NHỚ (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 58 

• LỜI CẦU NGUYỆN RẰM 
THÁNG GIÊNG (thơ Hoàng Thục 
Uyên), trang 60 

• CỞI TRÓI tập 1 – chương 2, 
t.t. (truyện dài Vĩnh Hảo), tr. 61 

• TINH TẤN VÌ ĐẠO (Truyện cổ 
Phật giáo) trang 65 

• THE STORY OF DEVA(ANGEL) 
ANKURA (Daw Tin), trang 66 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Thö  Toøa  Soaïn 

THOÁT VÒNG TỤC LỤY 

Bỗng “một hôm, ngọn gió tình yêu 
lại” (1). Đời kéo ta đi từ thuở ấy. 

Quê xưa bỏ lại, hăm hở chạy theo tiếng 
gọi con tim. Tiếng gọi dịu dàng, nhỏ nhẹ, mà 
kéo sập cả khung trời lý tưởng xung thiên 
(2). 

Để rồi đi quanh, đi quanh, trên những 
con đường đầy hoa thơm mật ngọt; say mèm 
đời ong bướm. 

Có những đêm giật mình trở giấc. Nằm 
im. Lắng nghe tiếng lặng đêm sâu.  

U hoài mộng lớn ngày xưa.  
Cơn mê tình nào ai buộc trói; chỉ do 

mình, tự nhiễm tự mê. (3) 
Như con chim đứng lặng trong lồng son, 

như con cá bơi lội trong hồ kiếng: tiếc nhìn 
nước biếc trời xanh. 

Vòng tục lụy bao người tham đắm. Biết 
bao giờ cởi trói, thoát ly. 

 

Chỉ khi nào nhận ra được ngay từ đầu, 
gốc rễ dẫn đến sự mê nhiễm, may ra mới 
không đắm nhiễm. Gốc rễ ấy chính là Ái 
(dục). Từ Ái (dục) mà sinh tâm bám giữ, đắm 
trước (Thủ) (4). 

Những bậc thông tuệ, với nhiều phước 
lành, đã có thể dũng mãnh vượt thoát võng 
lưới mê tình (5): thiên lý nhàn du thân tự tại, 
lòng tịnh trăm năm chốn không môn.  

Nếu không được vậy thì phải phấn đấu 
với cả tâm chí quyết liệt của mình để đi vào 
đời mà không nhiễm đời (6), ở trong đời mà 
vẫn vui với lẽ đạo huyền vi (7).  

Hoặc ít ra, dù ở đâu vẫn luôn thấy được 
những ngọn núi cao ngất của cố quận quê 
xưa. 

Núi cao có thể định hướng cho những 
người đi lạc trong cõi đời ô trược, vô minh. 

Từ phương ngoại, ngưỡng vọng những 
cao sơn sừng sững dưới đôi vầng nhật 
nguyệt thiên thu. 

 

 

 

 

___________________ 

 

1) Thơ Huy Cận, trong bài Áo Tiểu Thư: 
“Một hôm trận gió tình yêu lại / Đứng 
ngẩn trông vời áo tiểu thư”. 

2) Xung thiên chí (chữ của Thiền sư 
Quảng Nghiêm, 1121-1190, trong bài 
Hưu Hướng Như Lai), là chí khí vượt 
đến trời cao. 

3) Ý từ một câu trong Cảnh Sách Văn 
“Đản tình bất phụ vật, vật khởi ngại 
nhân” - nếu tâm không lụy cảnh thì 
cảnh nào mà ngăn ngại tâm (Thiền sư 
Qui Sơn Linh Hựu, 771-853). 

4) Ái và Thủ là hai mắt xích trong chuỗi 
12 nhân duyên dẫn chúng sinh trôi lăn 
trong luân hồi. 

5) Hòa thượng Thích Quảng Độ đã dịch 
tác phẩm sử truyện của Đại sư Tinh 
Vân, đặt một tựa đề rất ý nghĩa, nói lên 
tâm chí của bậc xuất trần: “Thoát Vòng 
Tục Lụy.” Tên đúng của tác phẩm này 
là “Ngọc Lâm Quốc Sư Truyện”, được 
xuất bản lần đầu tiên vào năm 1954; 
đến năm 1992 thì được chuyển thể 
thành phim truyền hình với tựa đề “Tái 
Thế Tình Duyên”; phiên bản tiếng Anh 
do Hawker Records phát hành bằng 
DVD, VCD là “Continued Fate of Love”. 
Các tựa đề phim ảnh không nêu được 
chí xuất trần và hành trạng của Quốc 
sư Ngọc Lâm (1614-1675), mà chỉ 
nhấn mạnh hệ quả và câu chuyện ái 
tình. Do đó, phải nói rằng Hòa thượng 
Thích Quảng Độ (1928-2020) đã có 
một bản dịch rất lưu loát, bóng bẩy, tự 
nhiên như văn viết, và đặc biệt là đã 
đặt một tựa đề xứng hợp nhất cho tác 
phẩm sử truyện để đời của Đại sư Tinh 
Vân (1927-2023). Cả hai vị dịch giả và 
tác giả của sử truyện này đều viên tịch 
vào tháng 2 dương lịch.  

6) Thiệp trần tục nhi bất nhiễm (đi vào 
cuộc đời mà không nhiễm). 

7) Cư trần lạc đạo (tên bài phú của vua 
Trần Nhân Tông, 1258-1308). 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

một buổi cầu nguyện tại bảo tháp 
Dhammek ở Sarnath, nơi Đức Phật 
đã thuyết giảng những bài pháp 
đầu tiên của Ngài. 

Nhóm các nhà sư sẽ đi bộ dọc 
theo toàn bộ mạng mạch Phật giáo 
bao gồm Lâm Tì Ni, Nepal, nơi đản 
sinh của Đức Phật, đến Câu Thi Na, 
nơi Ngài nhập Niết Bàn.  

Đơn vị tổ chức cuộc hành 
hương này là Hội Hành hương Ấn 
Độ  Sangwol.   

(indiatimes.com   - February 
12, 2023) 

Phái đoàn hành hương Tông 
phái Tào Khê tiến hành nghi lễ 
tại Seoul trước khi lên đường 

sang Ấn Độ 

Photo: koreabizwire.comx 

Đoàn hành hương trên đất Ấn Độ 

Photo: timesofindia.indiatimes.com 

 

CỘNG HÒA KYRGYZSTAN: Tàn 
tích của một ngôi chùa Phật 

giáo nghìn năm tuổi sẽ được mở 
cửa cho công chúng 

Phần còn lại được khai quật của 
một ngôi chùa Phật giáo cổ ở 
Kyrgyzstan sẽ mở cửa cho công 
chúng vào giữa tháng 9-2023 như 

ĐÀI LOAN: Hội Phật giáo Từ 
Tế huy động nỗ lực cứu trợ 
cho những người sống sót 

sau trận động đất ở Thổ Nhĩ 
Kỳ 

Hội Phật giáo Từ Tế của 
Đài Loan đã thành lập một 
trung tâm điều phối cứu trợ 
thiên tai tại chi nhánh ở 
Istanbul, tổ chức các hoạt 
động cứu trợ để đối phó với 
trận động đất kinh hoàng đã 
gây ra thiệt hại nặng nề về 
người ở miền nam Thổ Nhĩ Kỳ 
và một phần của Syria. 

Ứng phó trong vòng vài giờ 
sau khi trận động đất đầu tiên 
được báo cáo vào ngày 6-2-

2023, trụ sở toàn cầu của Tổ 
chức Phật giáo Từ Tế đã đưa ra 
lời kêu gọi quyên góp và bắt 
đầu chuẩn bị các nguồn cung 
cấp cần thiết khẩn cấp. 

Hội Từ Tế thông báo, “Tại 
buổi cầu nguyện thường kỳ 
của tổ chức vào ngày 7-2, tình 
nguyện viên từ 23 quốc gia đã 
cùng với các Pháp sư, nhân 
viên và tình nguyện viên của 
trụ sở chính quyên góp quỹ và 
cầu nguyện cho những người 
sống sót sau trận động đất.” 

Để hỗ trợ những người 
sống sót trong thời tiết lạnh 
giá của mùa đông, Hội Từ Tế 
đã chuẩn bị một khoản quyên 
góp ban đầu gồm 8,148 chiếc 
chăn sinh thái siêu dày (1, 358 
hộp), được làm từ 100% chai 
PET tái chế. Những thứ này đã 
chính thức được trao cho Đại 
diện Muhammed Berdibek của 
Văn phòng Thương mại Thổ 
Nhĩ Kỳ tại Đài Bắc trong một 
buổi lễ vào ngày 9-2-2023. 

Trong khi đó, một nhóm 
đánh giá cứu trợ đang chuẩn bị 
khởi hành đến Thổ Nhĩ Kỳ. Hội 
cũng đã hợp tác với Văn phòng 
Thương mại Thổ Nhĩ Kỳ ở Đài 
Bắc để nhận các khoản quyên 
góp bằng hiện vật để giúp đỡ 
những người sống sót sau trận 
động đất.   

(Buddhistdoor Global – 
February 10, 2023) 
 

 

Tình nguyện viên Hội Từ Tế 
đóng gói chăn mền vào ngày 9-

2 để chuyển đến những người 
sống sót sau trận động đất 

Các tình nguyện viên Từ Tế 
chuẩn bị chăn cho những người 
sống sót sau trận động đất ở 

Thổ Nhĩ Kỳ vào ngày 7-2 

Photos: Hội Phật giáo Từ Tế 

 

ẤN ĐỘ: 108 nhà sư Hàn Quốc 
bắt đầu cuộc hành hương đi 

bộ dài hơn 1,100 km 

VARANASI, Uttar Pradesh - 
Ngày 11-2-2023, một nhóm 
gồm 108 nhà sư của Tông phái 
Tào Khê từ Hàn Quốc đã bắt đầu 
cuộc hành hương đi bộ dài hơn 
1,100 km trong 43 ngày từ 
Sarnath để lần theo dấu chân và 
hành trình cuộc đời của Đức 
Phật ở Ấn Độ.  

Cuộc hành hương đi bộ này 
sẽ kết thúc tại Shravasti sau khi 
đi qua Nepal. Chuyến hành 
hương cũng đánh dấu 50 năm 
thiết lập quan hệ ngoại giao giữa 
Ấn-Hàn. 

Sự kiện sáng tạo nói trên 
được tổ chức với sự hợp tác 
chung của cả 2 nước nhằm tăng 
cường hơn nữa sự hợp tác và 
tình hữu nghị chung giữa 2 nước 
và tổ chức cầu nguyện cho hòa 
bình chung giữa 2 nước. Cuộc 
hành hương này bắt đầu bằng 



 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

một phần của di sản thế giới 
Krasnaya Rechka của UNESCO. 

Từ năm 1940 đến năm 2000, 
các nhà khảo cổ khai quật ở 
Thung lũng Chui đã phát hiện ra 
các thị trấn và công trình kiến 
trúc hoành tráng có niên đại từ 
thế kỷ thứ 5 đến thế kỷ 12 - phản 
ảnh truyền thống văn hóa và 
nghệ thuật của nhiều quốc gia và 
dân tộc, từ Byzantium ở phía tây 
đến Ấn Độ ở phía nam và Trung 
Hoa ở phía đông. 

Ngôi chùa cổ Phật giáo được 
xây dựng cách đây hơn 1,000 
năm này là ngôi chùa thứ hai 
được tìm thấy vào năm 2010 gần 
Krasnaya Rechka (Thành phố 
Navekat). 

Trong số các công trình kiến 
trúc Phật giáo thời kỳ đầu thời 
trung cổ được khai quật ở Thung 
lũng Chui, ngôi chùa Phật giáo 
Navekat thứ hai (Krasnaya 
Rechka) nói trên là công trình 
kiến trúc duy nhất được bảo tồn 
tốt. 

Valery Kolchenko, một nhà 
khảo cổ học địa phương, nói rằng 
ngôi chùa này là địa điểm duy 
nhất còn lại được làm hoàn toàn 
bằng đất sét. Nó chứa một pho 
tượng Phật nhập Niết bàn cao 36 
foot, một phần của tượng được 
đặt trong một bảo tàng di sản của 
Nga ở St. Petersburg.  

(Arkeonews – February 10, 
2023) 

Phần còn lại được khai quật của 
một ngôi chùa Phật giáo cổ ở 

Kyrgyzstan sẽ mở cửa cho công 
chúng vào giữa tháng 9 như một 

phần của di sản thế giới 
Krasnaya Rechka của UNESCO 

 

 

CAM BỐT: Lễ hội Phật giáo 
Meak Bochea 

Ngày 5-2-2023, hàng trăm 
nhà sư và tín đồ Phật giáo, quan 
chức chính phủ và sinh viên đã 
tổ chức lễ hội Meak Bochea tại 
Phnom Preah Reach-Trop – cố 
đô Oudong – với sự tham dự của 

ông Men Sam An, Bộ trưởng 
Quan hệ và Thanh tra Quốc hội
-Thượng viện.  

Meak Bochea, còn được 
quốc tế gọi là Magha Puja hay 
Ngày Đức Phật, được tổ chức 
vào ngày trăng tròn của tháng 
thứ ba theo lịch Khmer truyền 
thống. Đây là lễ kỷ niệm ngày 
Đức Phật tuyên bố thành lập 
Phật giáo ở Ấn Độ vào năm 588 
trước Công nguyên, chỉ 9 tháng 
sau khi Ngài giác ngộ. 

Chủ tịch Quốc hội Heng 
Samrin phát biểu trên mạng xã 
hội rằng Meak Bochea là một lễ 
hội quan trọng trong Phật giáo, 
được tín đồ tổ chức hàng năm.  

Hòa thượng Kou Sopheap 
của chùa Nikrothavorn (còn 
được gọi là Kol Toteung) đã tổ 
chức buổi lễ tại chùa ở làng Koh 
Krabei, xã Prek Thmei, huyện 
Chbar Ampov, Phnom Penh. 
Ông nói rằng tất cả mọi người 
nên đưa con cái của họ đi mừng 
lễ để bảo tồn truyền thống Phật 
giáo Khmer. 

Bộ trưởng Bộ Giáo phái và 
Tôn giáo Seng Somony cho biết 
lễ hội này đóng một vai trò 
quan trọng trên toàn thế giới, 
bao gồm cả ở Cam Bốt, trong 
việc thực hành Phật giáo theo 
tinh thần hòa bình. 

(Phnom Penh Post - 
February 8, 2023) 

 

PAKISTAN: Dự án bảo tồn và 
thúc đẩy sự hiểu biết về di 
sản văn hóa của Phật giáo 

Gandhara 

Vào ngày 10-2-2023, Cơ 
quan Hợp tác Quốc tế Nhật Bản 
(JICA) đã ký thỏa thuận viện 
trợ không hoàn lại với Chính 
phủ Cộng hòa Hồi giáo Pakistan 
tại Islamabad để cung cấp 
khoản viện trợ không hoàn lại 
cho dự án cải tiến thiết bị trưng 
bày và bảo tồn Bảo tàng Taxila 
(số tiền tài trợ: 48.8 triệu Yen). 

-Mục tiêu và Tóm tắt của 
dự án: 

Bảo tàng Taxila nằm giữa 
tàn tích Phật giáo Gandhara cổ 
đại ở Taxila, Pakistan, một Di 
sản Thế giới được UNESCO 
công nhận với nghệ thuật 
Gandhara có giá trị lịch sử và 
văn hóa to lớn.  

Bảo tàng lưu giữ và trưng 
bày những cổ vật quý giá được 
khai quật tại khu vực này.  

Hiện tại, chỉ có khoảng 
30% tàn tích tại địa điểm này 
đã được khai quật và việc khai 
quật vẫn đang được tiến hành.  

Tuy nhiên, mặc dù tỷ lệ này 
thấp, nhưng không có đủ cơ sở 
vật chất và trang thiết bị để 
trưng bày số lượng tác phẩm 
khai quật ngày càng tăng trong 
bảo tàng, cũng như để ngăn 
những hiện vật này xuống cấp. 

Dự án này nhằm mục đích 
thúc đẩy sự hiểu biết về lịch sử 
và di sản văn hóa của Phật giáo 
Gandhara đối với du khách trong 
và ngoài nước, và sẽ làm như 
vậy bằng cách cung cấp cho Bảo 
tàng Taxila các thiết bị cần thiết 
để nâng cao năng lực bảo tồn và 
triển lãm các hiện vật lịch sử 
được khai quật từ tàn tích 
Gandhara.  

Dự án này cũng nhằm mục 
đích làm phong phú thêm về 
giáo dục văn hóa cho thanh niên 
và tạo điều kiện bảo tồn văn 
hóa, qua đó đóng góp cho các 
mục tiêu phát triển bền vững và 
mục tiêu Thành phố và cộng 
đồng bền vững. 

(jica.go.jp – February 13, 
2023)  

Lễ ký kết giữa JICA và Pakistan 
về Dự án bảo tồn và thúc đẩy sự 
hiểu biết về di sản văn hóa của 

Phật giáo Gandhara 

Photo: jica.go.jp 

 

TÍCH LAN: Trung tâm Thiền 
định Phật giáo Quốc tế 
Paramitha khánh thành 
tượng Phật do Indonesia 

tặng 

Kadugannawa, Tích Lan - 
Người đứng đầu Tăng đoàn 
Theravada Indonesia, Tỳ kheo 
Sri Pannyavaro Mahanayaka 
Thera, đã tặng tượng Phật cho 
Tích Lan - gồm 1 tượng Phật lớn 
và 10 tượng nhỏ. Các tượng này 
được đặt tại khu vực Trung tâm 
Thiền định Phật giáo Quốc tế 
Paramitha ở Kadugannawa, Tích 
Lan. 

Tượng Phật Indonesia đã 
được khánh thành vào ngày 1-2-

2023 bởi Hòa thượng Vedaruwe 
Upali Anunayaka Thero tại lễ 
khánh thành Tượng Phật bằng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      5 

đá và Đường vào Nội bộ tại 
Trung tâm Thiền định Phật giáo 
Quốc tế Paramitha, 
Kadugannawa.  

Bức tượng Phật Indonesia 
lớn này được chạm khắc bởi 
những nhà điêu khắc giỏi nhất ở 
quận Muntilan - gần Đền 
Borobudur ở Magelang, 
Indonesia.  

Tượng được chạm khắc với 
những đường nét chính của pho 
tượng Phật tại Đền Borobudur, 
từ một tảng đá andesit (loại đá 
núi lửa) nguyên vẹn có chất 
lượng rất tốt, nặng 5.5 tấn và 
cao 2 mét. Các tượng Phật do 
Indonesia trao tặng nói trên có 
giá trị về lịch sử, khảo cổ, thẩm 
mỹ, xã hội, văn hóa và tôn giáo. 

(Tipitaka Network - February 
17, 2023) 

Tượng Phật bằng đá do 
Indonesia tặng Tích Lan được 

tôn trí tại Trung tâm Thiền định 
Phật giáo Quốc tế Paramitha 

Photo: Tipitaka Network 

 

HOA KỲ- ĐÀI LOAN: Hội Phật 
giáo Từ Tế công bố Quỹ phù 
hợp trị giá 1 triệu Đô la Mỹ 

cho nỗ lực cứu trợ động đất ở 
Thổ Nhĩ Kỳ 

Từ Tế USA, bộ phận tại Hoa 
Kỳ của Hội Phật giáo Từ Tế - tổ 
chức nhân đạo và từ thiện toàn 
cầu có trụ sở chính tại Đài Loan 
- đã công bố một quỹ phù hợp 
trị giá 1 triệu Đô la Mỹ cho nỗ 
lực cứu trợ động đất ở Thổ Nhĩ 
Kỳ. 

Sau những trận động đất và 
dư chấn tàn khốc trong khu vực, 
các đội ứng phó thảm họa của 
Từ Tế đã làm việc vất vả để tiếp 
cận những người ở tâm chấn của 
thảm họa nhân đạo ở Thổ Nhĩ 
Kỳ. 

Chuyến hàng đầu tiên trong 
3 chuyến hàng của các tình 
nguyện viên Từ Tế là chăn-sinh-

thái siêu dày, được làm từ 100% 
chai PET tái chế, đã đến Istanbul 
từ Đài Bắc vào ngày 10-2.  

Trong khi đó, các tình 

nguyện viên Từ Tế Thổ Nhĩ Kỳ 
đã sắp xếp để cung cấp thẻ quà 
tặng cho những người sống sót 
sau trận động đất. Họ có thể sử 
dụng thẻ này để mua thực 
phẩm và các nhu yếu phẩm 
khác từ các siêu thị địa phương.  

Hội Từ Tế nói thêm rằng 
các giáo viên, nhân viên, học 
sinh và cựu học viên từ Trường 
Quốc tế El Menahil của Từ Tế ở 
Istanbul cũng đã tình nguyện 
đến các khu vực bị ảnh hưởng, 
trong khi những người khác đã 
hiến máu.  

(Buddhistdoor global – 
February 15, 2023) 

Các tình nguyện viên Từ Tế 
chuẩn bị vận chuyển những 

chiếc chăn-sinh-thái siêu 
dày—Photo: Hội Từ Tế 

 

TÍCH LAN: Đại học Pali và 
Phật giáo sẽ được chuyển 

đổi thành trung tâm nghiên 
cứu Phật học quốc tế 

Tổng thống Ranil 
Wickremesinghe nói rằng ông 
đã đồng ý với một số yêu cầu 
của Trưởng lão Maha Nayaka 
của Tăng hội Malwathu và 
Asgiri, trong cuộc thảo luận 
được tổ chức ngày 19-2 giữa 
các thành viên Ủy ban Tăng 
đoàn và Tổng thống tại Phủ 
Tổng thống ở Kandy. 

Chủ tịch nước cho biết sẽ 
nhanh chóng làm việc để chỉ 
định một cơ quan có thẩm 
quyền cho Đại học Phật giáo và 
Pali và biến nó thành một 
“Trung tâm Nghiên cứu Phật 
giáo Quốc tế”. Đề nghị này của 
các thành viên Ban Tăng sự là 
rất cần thiết và chắc chắn sẽ 
được thực hiện để nâng cao 
chất lượng giáo dục Piriven. 

Trong cuộc thảo luận, Tổng 
thống cũng đã chấp nhận lời 
mời của Trưởng lão Maha 
Nayaka thuộc Tăng hội 
Malwathu và Asgiri để tổ chức 
Đại lễ Vesak 2023 dưới sự bảo 
trợ của chính phủ nhằm mang 
lại sự phục hưng Phật giáo 

trong nước.  
Tổng thống cũng đề cập 

rằng tất cả các giải pháp khả thi 
sẽ được cung cấp cho các vấn 
đề của chư tăng và chùa chiền, 
là những vấn đề đã được thảo 
luận rất lâu trong cuộc họp này.  

(dailynews.lk - 20/02/2023) 

Tổng thống Tích Lan Ranil 
Wickremesinghe trong cuộc 

thảo luận với Tăng hội Malwathu 
và Asgiri-Photo: dailynews.lk 

 

ĐÀI LOAN: Hàng chục ngàn 
người dự tang lễ của Đại sư 

Tinh Vân, người sáng lập 
Phật Quang Sơn 

Vào ngày 13-2-2023, hàng 
chục ngàn người đưa tang đã 
tập trung tại thành phố duyên 
hải Cao Hùng của Đài Loan để 
dự tang lễ của nhà sư và vị thầy 
Phật giáo có ảnh hưởng, Hòa 
thượng Tin Vân. Ngài là vị Tổ 
thứ 48 của tông Lâm Tế, tổ 
sáng lập Phật giáo Phật Quang 
Sơn và Hiệp hội Phật Quang 
Quốc tế tại Đài Loan, và là nhân 
vật hàng đầu trong phong trào 
Phật giáo Nhân văn. Ngài viên 
tịch vào ngày 5-2-2023 ở tuổi 
97. 

Đại sư Tinh Vân 

Photo: Fo Guang Shan 
Facebook 



 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

ĐÓN GIAO THỪA 

QUÝ MÃO – 2023 

 

Giao thừa Quý Mão đã đến rồi 
Phật tử đồng hương vui thật vui 
Quý Mão đến rồi mong tươi đẹp, 
Nhâm Dần tiễn biệt hết vận xui. 
 

Cầu mong phước đức luôn tái hợp 

Thầm nguyện tai ương lặng lẽ trôi 
Tươi mát trọn năm cho nhân loại 
Vơi đi khổ lụy bớt u hoài… 

 

 

(Quý Mão mạnh xuân – Jan. 23rd, 2023) 
 

 

 

 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 

Sau lễ rước quanh khuôn viên của 
Phật Quang Sơn trước hàng chục ngàn 
tín đồ xuất gia và cư sĩ, hài cốt của Đại 
sư Tinh Vân được đặt trước một bàn thờ 
đầy hoa và một hình ảnh lớn của Đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni khi các vị cao tăng 
dâng hương theo từng nhóm 3 người. 

Lễ hỏa táng bắt đầu vào đúng 2:22 
chiều, với lời chia sẻ cuối cùng của Trụ 
trì Phật Quang Sơn Hsin Bau. Tro cốt của 
Hsing Yun sau đó được an táng tại Fo 
Guang Shan's Trường thọ Viên của Phật 
Quang Sơn. 

(Buddhistdoor Global – February 20, 
2023) 

Chư tăng dẫn đầu lễ rước quanh khuôn 
viên của Phật Quang Sơn 

Photo: taipeitimes.com 

Quang cảnh bên ngoài sảnh tang lễ  

Photo: taiwannews.com.tw 

Phật Quang Sơn, Taiwan  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      7 

LỜI GIẢI BÀY 

 

Duy Thức Học là môn triết học và cũng là 
môn tâm học. Duy Thức Học được gọi là môn triết 
học vì môn học này nhằm khai 
triển tận cùng nguyên lý của vạn 
hữu vũ trụ nhân sanh mà vạn 
hữu vũ trụ nhân sanh thì rộng 
lớn bao la không bờ bến; và 
nguyên lý lại nằm trong lãnh vực 
tánh không, không có hiện hữu 
và lại còn phức tạp. Duy Thức 
Học cũng gọi là môn tâm học vì 
môn học này đứng trên lập 
trường tâm linh để lý giải vạn 
pháp mà tâm linh lại sinh hoạt 
không hiển lộ, khó đưa lên trên 
bình diện thực tại như khoa học 
vật lý, nhưng không thể thiếu 
mặt nó trong mọi sinh hoạt của 
vạn hữu vũ trụ nhân sanh.  

Vì muốn định rõ giá trị sự 
cấu trúc đa dạng cũng như sự 
sinh hoạt của vạn hữu vũ trụ 
nhân sanh trên lãnh vực tâm 
linh, Duy Thức học thiết lập rất 
nhiều danh từ chuyên môn để 
minh giải tường tận mọi mặt từ 
sự tướng đến lý tánh, từ sai biệt 
cá thể đến tổ hợp tổng thể, và từ cụ thể đơn giản 
đến chỗ thâm sâu bí ẩn. Trường hợp đây của Duy 
Thức Học so sánh không khác khoa học vật lý, 
khoa học vật lý cũng có rất nhiều danh từ chuyên 
môn phức tạp và cũng không thể thiếu trong sự lý 
giải giá trị vật lý học. 

Những người nghiên cứu Duy Thức Học, nếu 
như không nắm được hệ thống tư tưởng của Duy 
Thức, lại gặp phải những danh từ chuyên môn đa 
dạng và phức tạp này thì dễ bị lạc vào rừng triết 
học không lối thoát và cũng sẽ bị lạc hướng nhận 
thức, phê phán sai lập trường của Duy Thức chủ 
trương. Muốn thông bác tư tưởng Duy Thức Học, 
người nghiên cứu trước hết phải thấu triệt yếu 
nghĩa và giá trị danh từ chuyên môn triết học của 
nó, cũng như con người muốn trở thành Bác sĩ Y 
Khoa nổi tiếng mọi mặt thì phải nằm lòng danh từ 
chuyên môn y học. Danh từ chuyên môn triết học 
của Duy Thức Học mặc dù rất nhiều, đa dạng và 
phức tạp, nhưng diễn đạt không ngoài giải bày hệ 
thống tư tưởng của tâm linh trên bình diện cụ thể, 
và ai nắm được hệ thống tư tưởng tâm linh chính 
là người thấu triệt được yếu nghĩa và mục đích 
của Duy Thức. 

Để giúp đỡ những người yêu thích môn học 
Duy Thức sớm lãnh hội được chiều sâu mục đích và 
hệ thống tư tưởng của môn học này diễn đạt, tôi 
xin trình bày tóm lược những điểm căn bản của nó 

với nhan đề là “Những Yếu Điểm 
Của Tư Tưởng Duy Thức” ngõ hầu 
dùng làm phương châm cho việc 
nghiên cứu. Quý vị nào sau khi 
nắm vững những yếu điểm của 
quyển sách đây trình bày, sẽ đi 
vào rừng tư tưởng của Duy Thức 
Học khỏi bị bơ vơ và lạc hướng, 
nguyên vì bao nhiêu danh từ triết 
học mà nó sử dụng mặc dù phức 
tạp đến đâu, diễn tả cũng không 
ngoài những yếu điểm tư tưởng 
của tác phẩm nói trên. Quyển 
sách “Những Yếu Điểm Của Tư 
Tưởng Duy Thức” đúng là cẩm 
nang giúp quý học giả không khó 
trong việc tham khảo và dễ dàng 
hướng dẫn mọi người thông đạt 
tư tưởng Duy Thức Học.  
Ngưỡng mong các bậc cao minh 
Duy Thức Học khi đọc qua tác 
phẩm này nhận thấy những chỗ 
khuyết điểm nào thì kính xin chỉ 
bảo cho.  

Cẩn bút 
Thích Thắng Hoan 

  
 

I.- ĐỊNH NGHĨA: 
1. Duy Thức: nghĩa là chỉ có sự hiểu biết là 

trên hết và cũng chỉ có sự hiểu biết mới đủ khả 
năng xây dựng vạn pháp thành hình tướng khác 
nhau. 

2. Duy Thức Học: nghĩa là môn học nhằm tìm 
hiểu nguồn gốc phát sanh ra sự hiểu biết. Theo nhà 
Duy Thức, sự hiểu biết này phát sanh từ nơi Tâm 
Linh nên gọi là Tâm Thức. 

3. Danh Nghĩa Duy Thức Tông: những nhà 
tham học về môn Duy Thức đã làm cho môn này 
trở thành phong trào chuyên nghiệp, khai triển 
nguồn gốc sanh ra vạn pháp qua Duy Thức biến 
hiện gọi là Duy Thức Tông. Duy Thức Tông còn có 
tên khác nữa là Pháp Tướng Tông. 

      a) Duy Thức Tông: là tông phái chuyên 
môn nghiên cứu tâm thức thuộc chủ thể biến hiện 
vạn pháp từ đâu sanh ra. Theo Duy Thức Tông, chủ 
thể biến hiện vạn pháp chính là Tâm Thức, nghĩa là 
không có Tâm Thức thì nhất định không có vạn 
pháp. 

NHỮNG YẾU ĐIỂM CỦA  
TƯ TƯỞNG DUY THỨC 

   

HT. Thích Thắng Hoan 

  

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

b) Pháp Tướng Tông: là tông phái chuyên 
môn nghiên cứu vạn pháp thuộc đối tượng do tâm 
thức biến hiện từ đâu sanh ra. 

 

II.- MỤC ĐÍCH CỦA DUY THỨC HỌC: 
Duy Thức Học là môn học về tâm bắt đầu từ 

nơi thức, nguyên do tâm chính là bản thể của thức 
và thức thì được phát sanh từ nơi tâm thể. Tâm 
thể nếu như không có thì nhất định không có thức 
và thức thì thuộc về sự tác dụng của tâm thể nên 
gọi là Tâm Thức. Nhưng Tâm Thức ở đây là chỉ 
cho Tạng Thức (Thức Alaya) là một loại tâm thức 
có khả năng tàng trữ, xây xựng và bảo trì vạn 
pháp. 

Mục đích của Duy Thức Học là khai thác vạn 
pháp cũng như loài người từ đâu sanh ra và Duy 
Thức biến hiện bằng cách nào để biện minh lập 
trường nhận thức cho học thuyết Duy Thức. 

 

III.- SỰ HÌNH THÀNH DUY THỨC HỌC: 
Môn học Duy Thức đầu tiên bắt nguồn từ các 

bộ kinh do đức Phật Thích Ca giảng giải như: Kinh 
Lăng Già, Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Lăng Nghiêm, 
Kinh Giải Thâm Mật, Kinh Mật Nghiêm, Kinh Công 
Đức Trang Nghiêm, v.v... do các hàng Đại Bồ Tát 
đắc pháp sáng tạo. 

1. Bồ Tát Di Lặc (Maitreya): là tổ đầu tiên 
Duy Thức Học với bộ luận gọi là Du Già Sư Địa 
Luận (Yogàcàryabhùmi - sàstra), gồm 100 quyển, 
nhằm phát huy tư tưởng A Lại Da Duyên Khởi. 

2. Bồ Tát Thế Thân (vào khoảng Thế Kỷ thứ 
IV và thứ V Tây Lịch): là người thành lập tông 
phái Duy Thức gọi là Duy Thức Tông với bộ luận 
Duy Thức Tam Thập Luận (Vidyàmàtrasi-dhi-
tridasa-sàstra-kàrikà). 

3. Ngài Huyền Trang đời Đường (vào khoảng 
Thế Kỷ thứ VII Tây Lịch) đắc pháp về môn Duy 
Thức với ngài Giới Hiền tại Ấn Độ, và về nước 
thành lập tông phái Pháp Tướng gọi là Pháp Tướng 
Tông với tác phẩm Thành Duy Thức Luận.  

 

IV.- NGUYÊN TẮC KHẢO SÁT VẠN PHÁP: 
Vạn pháp hiện có mặt trong thế gian với hình 

thức duyên sanh do Duy Thức biến hiện nhất định 
phải có thể tánh của chúng làm nền tảng căn bản. 
Vạn pháp nếu như không có thể tánh thì nhất định 
không có mặt trong thế gian. Theo nhà Duy Thức, 
vạn pháp hiện có mặt trong thế gian đều thuộc về 
phần tác dụng hiện tướng của thể tánh. Muốn biết 
thể tánh của vạn pháp như thế nào, người nghiên 
cứu nên bắt đầu khảo sát từ phần tác dụng hiện 
tướng trong thế gian để tìm ra nguyên lý chân 
thật của chúng. Nguyên tắc khảo sát theo Duy 
Thức Học bằng phương pháp Quy Nạp (Induction) 
với công thức Thể, Tướng và Dụng làm tiêu chuẩn 
cho việc nghiên cứu. Phương pháp Quy Nạp là 
phương pháp khởi điểm từ hiện tượng để khảo sát 
nguyên lý, từ hình tướng để để tìm ra thể tánh, từ 
vọng động để hiển bày chân như. Còn ý nghĩa 
công thức Thể, Tướng và Dụng được trình bày như 
sau:  

1. Thể (State): gọi cho đủ là bản thể, nghĩa 
là thể tánh của vạn pháp, tức là nguồn gốc phát 
sanh ra vạn pháp. Vạn pháp được sanh thành nhất 
định phải có bản thể mới được tồn tại lâu dài và 
sự tồn tại của vạn pháp chính là nhờ sự đóng góp 
và sự có mặt của bản thể để duy trì sanh mệnh 
của vạn pháp. Bản Thể của vạn pháp có hai loại: 

Thể tĩnh và thể động. 
A)- Thể Tĩnh (Static State): là thể tánh 

tĩnh lặng và thanh tịnh của vạn pháp. Đây là chỉ 
cho bản tánh của Tạng Như Lai. Bản tánh của 
Tạng Như Lai thì hoàn toàn tĩnh lặng và thanh tịnh 
không có chút nào biến động cả. Vạn pháp bám 
lấy Tạng Như Lai làm bản thể của mình đều được 
gọi là thế giới chân như pháp tánh tĩnh lặng và 
vạn pháp trong thế giới chân như pháp tánh thì 
thanh tịnh thường trụ bất diệt. 

Vạn pháp trong thế giới chân như pháp tánh 
tất cả đều được phát sanh từ Tạng Như Lai do 
Tạng Như Lai ảnh hiện, nhờ Tạng Như Lai tàng trữ 
và bảo trì để tồn tại. Tạng Như Lai chính là nguồn 
thể trí tuệ của Chân Tâm và chọn lấy Chân Tâm 
làm bản tánh chân như của mình. Duy Thức Học 
gọi Tạng Như Lai là Trí Tuệ Đại Viên Cảnh, Kinh 
Đại Bát Nhã gọi là Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa, 
Luận Đại Thừa Khởi Tín và Kinh Lăng Già Tâm Ấn 
gọi là Trí Tướng của Chân Tâm. Tạng Như Lai 
chính là thể tánh tĩnh lặng và thanh tịnh cho nên 
vạn pháp thuộc thế giới chân như pháp tánh được 
phát sanh từ Tạng Như Lai đều được gọi là thế giới 
thuộc thể tĩnh.  

B)- Thể Động (Dynamic State): là thể 
tánh biến động của vạn pháp. Đây là chỉ cho bản 
tánh của Tạng Thức. Bản tánh của Tạng Thức thì 
biến động liên tục không ngừng nghỉ và sự biến 
động của Thức này Duy Thức Học thí dụ cũng 
giống như dòng thác nước chảy xuống dốc (hằng 
chuyển như bộc lưu). Vạn pháp nào bám lấy Tạng 
Thức làm bản thể của mình đều được gọi là thế 
giới biến động. Thế giới biến động nghĩa là thế giới 
đó luôn luôn bị lưu chuyển mãi không ngừng nghỉ 
và vạn pháp trong thế giới đó thì luôn luôn bị sanh 
diệt biến hóa luân hồi mãi không bao giờ chấm 
dứt. Vạn pháp trong thế giới thể động của Tạng 
Thức chia làm hai loại: vạn pháp thuộc loại chủng 
tử và vạn pháp thuộc loại duyên khởi. 

a)- Vạn pháp thuộc loại chủng tử trong Tạng 
Thức, Duy Thức Học gọi là Vô Chất Tánh Cảnh, 
nghĩa là những cảnh giới cả chánh báo và y báo 
trong ba cõi đều hoàn toàn không có tánh chất 
chân thật và những cảnh giới này chỉ toàn là hạt 
giống Ảnh Tử (Cause of Illusions) và Tập Khí 
(Fetter of Karma) của tất cả pháp ở trạng thái 
chủng tử trong Thức Thể A Lại Da, thường gọi là 
Nhứt Thiết Chủng Tử (Tất cả chủng tử). Trạng thái 
những chủng tử đó được thí dụ như sau: 

Khi chúng ta đi hành hương hay đi du lịch các 
quốc gia mà chúng ta muốn, những thắng cảnh và 
những chứng tích lịch sử của các quốc gia đó kể 
cả những nhân sanh xuyên qua những nếp sống 
sinh hoạt, những tập tục đặc sắc, v.v... đều được 
thu gọn thành những hạt giống nằm trong Tâm 
Thức A Lại Da của chúng ta. Chúng ta khi về nước 
muốn nhớ lại những hình ảnh đó, hoặc muốn viết 
lại những chứng tích đó đều được rút ra từ những 
hồ sơ ký ức hiện đang nằm trong Tâm Thức nói 
trên của mình. Tạng Thức A Lại Da của chúng ta 
có khả năng tàng trữ và bảo trì muôn đời không 
bao giờ biến mất tất cả những hình ảnh ký ức 
đón—bao gồm cả hạt giống hình ảnh thuộc cảnh 
giới y báo và hình ảnh nhân sanh thuộc chánh báo 
của các quốc gia mà chúng ta du lịch qua không 
nếu chúng ta không muốn xóa bỏ.  

b)- Vạn pháp thuộc loại duyên khởi, cũng gọi 
là vạn pháp thuộc duyên sanh. Duyên là quan hệ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      9 

và khởi là sanh khởi, duyên khởi nghĩa 
là những chủng tử của vạn pháp quan 
hệ lẫn nhau để cùng sanh khởi. Tất cả 
hiện tượng có thể chất nghĩa là tất cả 
vạn pháp có sức sống trong thế gian 
đều được sanh khởi từ chủng tử và bám 
lấy chủng tử làm gốc rễ của mình để 
trưởng thành, cũng giống như tất cả 
cây cỏ đều được sanh khởi từ hạt 
giống, bám lấy gốc rễ của mình để nẩy 
nở phát triển và nếu như không có hạt 
giống thì nhất định không có cây cỏ 
góp mặt trong thế gian, các vật khác 
đều cũng như thế. Một pháp có thể 
chất trong vạn pháp dù nhỏ như vi trần 
muốn duyên khởi cũng phải hội đủ bảy 
chủng tử làm nhân duyên quan hệ mới 
có thể góp mặt trong thế gian và nếu 
như thiếu một trong bảy chủng tử nói 
trên không thể sanh khởi. Bảy chủng tử 
gồm có: một là đất, hai là nước, ba là 
gió, bốn là lửa, năm là nghiệp lực, sáu 
là nghiệp tướng, bảy là Thức A Lại Da. 
Bảy chủng tử này cũng gọi là bảy 
nguyên nhân và bảy nguyên nhân này 
duyên với nhau để thành hình tướng 
vạn pháp trong thế gian. Nhưng những 
chủng tử của hiện tượng vạn pháp thì 
lại bám lấy Tạng Thức làm bản thể của 
mình mà bản chất của Tạng Thức thì 
biến động liên tục vô định cho nên hiện 
tượng vạn pháp được gọi là thế giới 
thuộc thể động. 

2. Tướng (Form): là hình tướng 
của vạn pháp, tức là chỉ cho tất cả hiện 
tượng vạn pháp có mặt trong thế gian. 
Hiện tượng vạn pháp trong thế gian 
đều được hình thành bởi nghiệp tướng. 
Nghiệp tướng là những mô hình kiến 
trúc (Constructional models) hoặc 
những Họa đồ kiểu mẫu (Blueprints) 
dùng để kiến tạo vạn pháp thành hình 
tướng trong thế gian. Tất cả nghiệp 
tướng hiện hữu trong thế gian chính là 
một trong bảy yếu tố nhằm để kiến 
trúc vạn pháp và cũng đều phát sanh 
từ những chủng tử của chính nó trong 
Tạng Thức thuộc thể động. 

3. Dụng (Action): là năng lực tác 
dụng của vạn pháp được phát sanh từ 
nơi thế giới chủng tử của chính chúng 
nó. Những năng lực này không có hình 
tướng, chỉ hiện hữu qua sự sinh hoạt 
của chúng sanh, như những sự tác 
dụng của các Tâm Thức, của các tâm 
sở Tham, Sân, Si mê, v.v... Chủng tử 
của những nghiệp lực này cũng đều 
bám lấy Tạng Thức thuộc thể động để 
sinh hoạt. 

Các nhà Duy Thức căn cứ nơi 
Tướng và Dụng của vạn pháp duyên 
sanh mà khảo sát để tìm ra thể tánh 
chân thật của chúng nó trên lãnh vực 
từ Thể Động đến Thể Tĩnh. Nhờ công 
thức này, các nhà Duy Thức đã chứng 
được Duy Thức Tánh. 

 

(còn tiếp) 

MƯỜI PHƯƠNG DỊU MÁT 

 

Bình minh thức giấc bên thềm 

Sương giăng từng giọt ướt mềm cỏ hoa 

Mắt còn hoen những nhạt nhoà 

Niềm vui như đã nở hoa bên lòng 

 

Đời người một kiếp long đong 

Ra đi mấy chốc chỉ mong ngày về 

Bỏ quên đi những hẹn thề  
Đầu môi chót lưỡi chẳng hề có nhau 

 

Vu vơ tình tự đêm thâu 

Ngẫm suy về những bể dâu đời người 
Nào là buồn khóc vui cười 
Nỗi đau cao ngất bằng mười bình an 

 

Trở về bến lạc thanh nhàn 

Gãy lên mấy khúc cung đàn phiêu diêu 

Trở về với bến tịch liêu 

Mang yêu thương rải khắp nhiều sơn khê 

 

Thức đi những giấc ngủ mê 

Chân như mở lối đi-về an nhiên 

Bỏ đi thế sự đảo điên 

Khoan thai dạo bước vào miền hư vô... 
 

Nơi kia nào có xô bồ 

Mười phương dịu mát cam lồ tịnh thanh 

Sống trong hỷ lạc vô sanh 

Yêu thương cội phúc phước lành rải trao... 
 

 

HỒ BÍCH HỢP 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Theo Thế Tôn, người tu mà không có lòng 
tin thiện pháp là một biểu hiện của bần cùng. 

 

"Một thời Đức Phật du hóa tại nước Xá-vệ, 
trong rừng Thắng, vườn Cấp 
Cô Độc. Bấy giờ, Đức Thế 
Tôn bảo các Tỳ-kheo: 

- Ở đời, người có tham 
dục mà lại bần cùng, phải 
chăng là sự bất hạnh lớn? 

Các Tỳ-kheo đáp: 
Bạch Thế Tôn, đúng vậy. 

Đức Thế Tôn lại bảo các 
Tỳ-kheo: 

- Nếu một người 
có tham dục, lại bần 
cùng, mang nợ tài vật của 
người khác, cứ khất nợ mãi 
không trả được, chủ nợ đến 
đòi. Ở đời, người mang 
nợ tài vật của người khác, 
cứ khất nợ mãi không trả 
được, chủ nợ đến đòi, phải 
chăng là đại bất hạnh? 

Các thầy Tỳ-kheo đáp: 
Bạch Thế Tôn, đúng vậy. 

Đức Thế Tôn lại bảo các 
thầy Tỳ-kheo: 

- Nếu chủ nợ cứ đòi 
mãi, nhưng kẻ tham dục kia 
vẫn không thể trả được, liền 
bị chủ nợ bắt trói lại. Ở đời 
bị chủ nợ bắt trói lại, phải 
chăng là đại bất hạnh? 

Các thầy Tỳ-kheo đáp: 
Bạch Thế Tôn, đúng vậy. 

- Đó là, ở đời, người 
có tham dục, lại bần cùng, vay nợ tài vật của 
người khác, khất mãi, bị chủ nợ đòi nợ, bị chủ nợ 
bắt trói là đại bất hạnh. Cũng vậy, nếu ai đối 
với Thánh pháp mà không tin ở thiện pháp, không 
giữ cấm giới, không nghe nhiều, không bố thí, 
không trí tuệ; đối với thiện pháp, dù có nhiều kim 
ngân, lưu ly, thủy tinh, ma ni, bạch kha, loa 
bích, san hô, hổ phách, mã não, đại môi xa cừ, 
bích ngọc, xích thạch, tuyền châu, nhưng người 
ấy vẫn là kẻ nghèo nàn cô thế. Như vậy, 
trong Thánh pháp của Ta, gọi là sự bần cùng, bất 
thiện”. 

(Kinh Trung A-hàm, phẩm Đại, kinh Bần cùng, 
số 125 [trích, lược]) 

 

Pháp thoại này Thế Tôn nói về một kẻ bần 
cùng, mắc nợ người, bị đòi nợ mà khất mãi, không 
có khả năng hoàn trả nên bị bắt trói, chịu 

nhiều đau khổ, bất hạnh. Dĩ nhiên ở đời không ai 
muốn mình rơi vào cảnh khổ, tai họa như thế. 
Nhưng vì nghiệp lực nặng nề, phước đức kém 
mỏng, tham dục sâu dày nên hoạn nạn, đau 

khổ cứ bủa vây. 
 

Ở trong đạo cũng có người 
như thế, lâm vào bần cùng, 
khốn khó. Tất nhiên sự bần 
cùng nơi cửa đạo không phải 
do chỉ có ba y một bát, 
nguyện xả phú cầu bần mà 
chính là nghèo nàn Thánh 
pháp. Theo Thế Tôn, người tu 
mà không có lòng tin thiện 
pháp là một biểu hiện của 
bần cùng. Pháp lành nâng 
đỡ thế gian, là nền tảng của 
mọi sự tu tập. Không 
tin thiện pháp thì không thể 
nào dấn thân tu thiện, chẳng 
làm điều thiện thì không tích 
lũy được phước báo, dễ sa 
vào đường ác. 
 

Không giữ giới chính là bần 
cùng. Giới luật là căn 
bản của đạo đức, là nền tảng 
của định tuệ. Giới 
hạnh khiếm khuyết thì công 
đức phước báo hao tổn nên 
bần cùng. Không nghe nhiều, 
không học tập giáo pháp thì 
dễ lạc đường, tu sai. Không 
sẻ chia, bố thí (tài thí, pháp 
thí, vô úy thí) thì kém duyên 
thiếu phước. Đặc biệt là 

không có trí tuệ là đỉnh cao của sự bần cùng. 
Không có chánh kiến sẽ lạc vào tà kiến. Không 
có trí tuệ sẽ khó nhận ra Bốn sự thật khổ, tập, 
diệt, đạo; vô thường, duyên sinh, vô ngã. Không 
có trí tuệ sẽ không thành tựu giác ngộ, giải thoát, 
Niết-bàn. 

 

Đức Phật khẳng định, dù cho người tu 
có thành tựu phước báo, tài vật sung mãn, danh 
dự đủ đầy, trong Thánh pháp vẫn thực sự bần 
cùng, thậm chí còn bất thiện. Thế nên, người tu 
cũng cần vượt khó, thoát nghèo bằng cách tin 
vào thiện pháp, giữ giới, nghe nhiều, bố thí và trí 
tuệ. Ngay đây có thể xác quyết rằng, tín, giới, 
văn, thí, tuệ là căn bản của mọi pháp lành, thông 
cả tại gia lẫn xuất gia, giúp người tu ngày 
càng thành đạt, thịnh vượng trong Thánh pháp. 

  

SỰ BẦN CÙNG TRONG THÁNH PHÁP 
 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      11 

 Phật Lịch 2566                                                             Số 51/HĐĐH/TT 

THÔNG TƯ 

V/V CỨU TRỢ NẠN NHÂN ĐỘNG ĐẤT TẠI THỔ NHĨ KỲ VÀ SYRIA 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

          Kính bạch Chư Tôn Thiền Đức Tăng, Ni, 
          Kính thưa Quý Đồng Hương Phật Tử, 
 

          Trong những ngày qua, theo tin tức trên các hệ thống truyền thông, tất cả chúng 
ta ai cũng nghe một trận dộng đất lớn nhất trong nhiều thế kỷ và mức độ tàn phá kinh 
khủng chưa bao giờ có đã xảy ra tại Thổ Nhĩ Kỳ (Turkey) và Syria. Cho đến nay theo 
tin tức của ABC7 thì đã có hơn 42 ngàn người tử vong, hằng trăm ngàn người bị 
thương và có hơn 140 ngàn tòa nhà lớn nhỏ bị sụp đổ; hằng triệu người sống sót cần nơi 
nương tựa. Thật hãi hùng, kinh hoàng và bất hạnh cho dân tộc Thỗ Nhĩ Kỳ và Syria. 
Thảm cảnh còn tàn tệ hơn khi xảy ra trong mùa đông giá lạnh. 
          Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất tại các Châu lục đã có thông cáo thiêt 
tha kêu gọi sự đóng góp của Phật tử để cấp thời gởi đến tiếp tế đến từng gia đình trong 
vòng khốn khó. Nhiều Chùa tại Âu Châu cũng đã thực hiện những đợt cứu trợ tại địa 
phương. Với Giáo Hội Phật Giáo việt Nam Thống Nhất Hoa Ký chúng tôi xin kêu gọi 
chúng ta cùng lắng lòng, khởi Từ Bi quán, đóng góp từng chùa, từng Phật tử. 
          Mọi đóng góp bằng chi phiếu, xin đề AN LAC TEMPLE hoặc HUYEN 
KHONG MONASTERY, gửi về một trong hai địa chỉ sau đây: 1) Chùa An Lạc – 
5249 E. 30th Street, Indianapolis, IN 46218; hoặc 2) Tu Viện Huyền Không - 14335 
Story Road, San Jose, CA 95127.  Phần Memo xin vui lòng ghi: “Cứu trợ động đất”.  
Mọi đóng góp của quý vị sẽ có biên nhận với ID Tax của Chùa để quý vị có thể khai 
miễn thuế nếu cần. Đó là đóng góp tại Chùa, cỏn với Giáo Hội thỉ Tổng Thủ Quỹ sẽ cấp 
biên nhận của Giáo Hội. 
          Thành kính tri ân và cầu nguyện cho quý ngài và quý đồng hương phật-tử vô 
lượng an lạc, vô lượng cát tường. 

 

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát Ma Ha Tát. 
Ngày 15 Tháng 02 Năm 2023 

Văn Phòng Thường Trực 

Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ Tịch  
  

  

  

  

Sa Môn Thích Tín Nghĩa  

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 

EXECUTIVE COUNCIL 
4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.   Tel.: (714) 548-4148 

_____________________________________________________________________ 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Những dấu chân người đi qua hãy còn lưu lại 
phía sau, in đậm trên bãi cát. Dù người có đi đến 
tận phương trời xa xôi, dịu vợi nào thì dấu chân 
vẫn luôn hiện hữu rõ nét còn lại ở sau lưng. Khi 
người đã làm ra các việc ác thì chúng sẽ không 
bao giờ được bôi xoá trên đường tiến đến kết quả 
nếu người không biết ăn năn sám hối. 

Mùi mật thơm ngon của các loài hoa mang 
nhiều vị ngọt ẩn kín bên trong, không sao tránh 
khỏi nạn ong bướm vây quanh ngửi mùi thơm, hút 
mật ngọt làm rã nhuỵ, nát hoa. 

Ngày ra đi, tôi chưa nhìn rõ từng con đường, 
từng lối đi quanh queo trong thôn xóm, hay từng 
mái rạ, luỹ tre, luống cải nơi quê hương tôi. Bây 
giờ thì sao? Một phương trời xa xăm mịt mù, hút 
mắt. Nếu có ngày về thì chỉ nhìn tận mặt cái xa lạ, 
hoang đường. Vì cái đẹp của tuổi thơ ngày ấy giờ 
đã dập vùi trong vết tích đau thương. 

 

Phật pháp là dòng suối mát, là làn gió thanh 
lương, làm êm dịu cái nắng chói chan, gay gắt trên 
cách đồng hoang vu, hay những bãi sa mạc sương 
mù, nắng quái. Phật pháp là yếu tố, chất liệu có 
một hương vị giải thoát. Người nếm được hương vị 
ấy, người được an vui. 

Thiền sư ngồi thiền dưới gốc cây. Con quạ lót ổ 
trên đầu thiền sư. Con quạ nhất tâm ấp trứng cho 
nở. Thiền sư nhất tâm toạ thiền an nhiên. Con 
quạ, thiền sư là một bản thể nhất như. Không 
vọng, không hư. Chân như tuyệt cùng.  

Đau khổ là điều không ai muốn, nhưng có biết 
đâu trong tận cùng của nỗi đau có chất chứa nhiều 
khả tính hạnh phúc và thành tựu. Như sen mọc 
trong bùn lầy ô nhiễm, lá sen xanh tươi trải mình 
trên mặt nước. Hoa sen thơm ngát nhiệm mầu, 
tràn đầy sức sống thánh thiện, cho đến một ngày 
lá sen khô, thân sen tàn tạ, gương sen mục nát 
gục đầu và hoa sen héo úa cũng đều ở trong ao 
bùn lầy, ô nhiễm kia. 

Sức sống của Tăng già là hòa hiệp, thanh tịnh, 
là giàu đức tánh bao dung và hỷ xả. Là thiết lập 
một đời sống đạm bạc, đơn sơ, nuôi dưỡng chí 
nguyện xuất trần vững chắc như kim cương bất 
hoại, để tiến xa hơn nữa là chí nguyện độ sinh như 
sấm rền, biển dậy. 

Hãy nhìn đời bằng đôi mắt đẹp để thấy bầu 
trời thăm thẳm xanh lơ mà không thấy chi một 
gợn mây đen chợt hiện ở đâu đó. Gợn mây đen 
sớm sẽ tan, còn bầu trời xanh lơ thăm thẳm, muôn 
đời luôn còn đó. 

Bóng mát của cây xanh là hương vị của nguồn 
sống. Con người hãy nuôi dưỡng cây xanh, làm 
thành một thế giới xanh giữa xã hội người. Núi 
xanh. Rừng xanh. Biển xanh. Đồng lúa xanh bát 
ngát chiều về, nghe rì rào từng cơn gió nhẹ, êm 
đềm, thanh bình của hương quê, miền thôn dã. 

Tư Tưởng 

 

NGUYÊN SIÊU 

Tự tình của dân tộc là phải biết yêu thương 
quê hương, dân tộc. Quê hương là núm ruột đầu 
đời, là tiếng khóc đầu môi, là hình ảnh của thôi nôi 
vừa tròn tháng. Giống nòi là un đúc từng giọt máu 
tươi, từng làn da sạm nắng để nuôi lớn con dân 
đứng vững trên quê hương ngàn đời yêu dấu. Vậy 
tự tính của dân tộc là phải biết hoà mình vào vận 
nước, khi thăng lúc trầm để ôm hai chữ quê hương 
trong tim và giữ trọn giống nòi kiêu hùng bất 
khuất luôn hiện có nơi đây. 

Thầy đọc sách. Sách nhìn Thầy, cả hai đều 
như nhiên bất động. Thầy tôi bậc cao Tăng mộc 
mạc, thương vật kính người, trọn đời sống đơn sơ, 
giản dị với lá, với hoa bên sườn núi, không rời 
chùa một bước vân du. 
 

(trích Triết Lý và Thi Ca—Nguyên Siêu) 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      13 

Đức Lục Tổ Huệ Năng thờ tại Chùa Nam 
Hoa, Trung Quốc 

 

 

Lục Tổ Huệ Năng, từ khi đến học với Ngũ 
Tổ một thời gian ngắn ngộ được bản tâm, rồi trải 
qua mười lăm năm với đám thợ săn, cho 
đến khi chính thức xuất gia để dạy pháp, ngài 
không hề ẩn tu một mình. Trong suốt từ khi, thấy 
được tự tánh, đại ngộ ngài không ngừng tự giác -
 giác tha, lợi mình - lợi người, như dạy cho sư Huệ 
Minh trên đường đi lánh nạn chẳng hạn. 

 Một vị thực hành Bồ tát đạo là vừa tự 
giác vừa giác tha, ở giữa cuộc đời cùng với mọi 
người. Cách tu của Lục Tổ là thấy bản tánh và 
sống sâu rộng bản tánh ấy giữa thế gian, trong 
đời sống hàng ngày, trong những điều tưởng 
chừng nhỏ nhặt: 

Nếu không có tâm đạo 

Hạnh tối chẳng thấy đạo 

Nếu thật người tu đạo 

Chẳng thấy lỗi thế gian. 
Nếu thấy người khác lỗi 
Tự mình đã sai rồi 
Người lỗi ta chẳng chê 

Ta chê, ta có lỗi. 
Chỉ dẹp tâm thấy lỗi 
Phiền não thảy phá trừ 

Thương ghét chẳng dính tâm 

 Nằm duỗi hai chân nghỉ. 
Muốn độ cho người khác 

Cần phải có phương tiện 

Chớ để người có nghi 
Tức là tự tánh hiện. 
Phật pháp tại thế gian 

Chẳng lìa thế gian (mà) giác 
Lìa thế tìm giác ngộ 

Giống như tìm sừng thỏ. 
Chánh kiến gọi xuất thế 

Tà kiến gọi thế gian 

Chánh tà đều dẹp sạch 

Tánh giác ngộ rõ ràng. 
(phẩm Trí Huệ, Pháp Bảo Đàn Kinh) 
“Giác ngộ” là giác ngộ tánh Không. “Tánh giác 

ngộ” là tánh Không. Thế gian là sắc, thọ, tưởng, 
hành, thức, lìa năm uẩn mà tìm tánh Không thì 
“giống như tìm sừng thỏ”, vì bản tánh của  năm 
uẩn là tánh Không. 

Sắc, thọ, tưởng, hành, thức, của mình là tánh 
Không (vô ngã), sắc, thọ, tưởng, hành, thức, của 
người là tánh Không (vô pháp). Như thế tất cả thế 
gian sanh tử là tánh Không, bản tánh của thế 
gian sanh tử là tánh Không. Đây là kết 
luận của Đại thừa: “Sanh tử tức Niết bàn, phiền 
não tức Bồ đề.” 

Lục Tổ Huệ Năng chỉ rõ tánh Không, tức là Đại 
Trí huệ tánh Không rốt ráo (Ma ha Bát nhã ba la 
mật) trong phẩm Trí huệ như sau: 

“Các thiện tri thức! Trí Bát nhã giác ngộ, người 
đời đều vốn tự có, chỉ vì chuyên theo tâm mê nên 
chẳng thể tự ngộ. Phải nhờ đại thiện tri thức chỉ 
dẫn cho thì được thấy tánh. Hãy biết, người ngu 
kẻ trí tánh Phật vốn không sai khác, chỉ do mê 
ngộ chẳng đồng mà có ngu có trí… 

Thiện tri thức! Ma ha Bát nhã ba la mật là 
tiếng Phạn, nghĩa là trí huệ đến bờ giải thoát.  Cái 
này phải tâm làm chứ chẳng ở nơi miệng niệm. 
Miệng niệm tâm làm, ắt tâm miệng tương 
ưng. Bản tánh là Phật, lìa tánh thì không có Phật 
nào khác. 

PHẬT PHÁP TẠI THẾ GIAN, 
CHẲNG LÌA THẾ GIAN MÀ GIÁC 

(LỤC TỔ HUỆ NĂNG) 
 

Nguyễn Thế Đăng 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

https://thuvienhoasen.org/images/file/Yqz-Phll0wgBAHx6/luc-to-hue-nang.jpg


 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Sao gọi là Ma ha? Ma ha là lớn, tâm 
lượng rộng lớn như hư không, không có biên bờ 
cũng không vuông tròn lớn nhỏ, xanh vàng đỏ 
trắng, cũng không giận, không vui, không phải 
không trái, không lành không dữ, không đầu 
không cuối. Các cõi Phật đồng như hư không, diệu 
tánh của người đời vốn Không, không pháp nào có 
thể đắc. Tự tánh chân không cũng lại như vậy.” 

Bản tánh phật, trí Bát nhã, tự tánh chân 
không người đời đều vốn tự có, đây Nền tảng, Con 
đường và Quả của Phật giáo. Con người phải 
chứng thực được “tâm lượng rộng lớn như hư 
không” để giải thoát, giác ngộ. 

Lục Tổ nói tiếp: 
“Thiện tri thức! Chớ nghe ta nói Không bèn 

bám chấp không. Thứ nhất chớ bám chấp không, 
nếu tâm trống không mà ngồi yên lặng tức là bám 
chấp vào cái không vô ký. 

Thiện tri thức! Hư không thế giới bao hàm sắc 
tướng vạn vật, mặt trời mặt trăng, tinh tú, núi 
sông đất đai, suối rừng, người thiện người 
ác, pháp thiện pháp ác, thiên đường địa ngục, tất 
cả đều ở trong cái Không. Tánh Không của người 
đời cũng lại như vậy. 

Thiện tri thức! Tự tánh bao hàm muôn pháp, 
đó gọi là lớn. Muôn pháp đều ở trong tánh của con 
người. Nếu thấy tất cả những điều xấu tốt của 
người mà đều chẳng lấy bỏ, cũng không dính 
nhiễm, tâm như hư không, đó gọi là lớn, nên nói 
là Ma ha. 

Thiện tri thức! Người mê thì miệng nói, người 
trí thì tâm làm. Lại có người mê, tâm trống không 
mà tĩnh tọa, trăm thứ không nghĩ, bèn tự cho đây 
là lớn. Với hạng người ấy không thể nói được, vì 
mắc vào tà kiến. 

Thiện tri thức! Tâm lượng rộng lớn khắp 
cả pháp giới, dùng tới bèn rõ rõ phân minh. Ứng 
dụng liền biết hết thảy, tất cả là một, một là tất 
cả, đến đi tự do, tâm thể không trệ ngại tức là Trí 
huệ Bát nhã. 

Thiện tri thức! Hết thảy trí Bát nhã đều từ tự 
tánh mà sanh, chẳng phải từ ngoài vào, cho nên 
chớ dùng lầm ý, đó gọi là Chân tánh tự dụng”. 

Chỉ trong một đoạn này, ngài Huệ Năng hai 
lần bài bác việc ngồi thiền giữ tâm trống không, 
bám chấp vào cái không vô ký, nghĩa là cái không 
không có gì cả, kể cả ánh sáng Trí huệ. 

Tánh Không “bao hàm sắc tướng vạn vật, tất 
cả đều ở trong cái Không”. Tánh Không bao trùm 
tất cả mọi sự, đồng thời tánh Không cũng ở trong 
tất cả mọi sự, “không có pháp nào có thể 
đắc”. Tánh Không bao trùm tất cả và là tất cả. 

Bản tánh của con người chính là tánh 
Không ấy nên có thể giải thoát: “Nếu thấy tất cả 
những điều xấu tốt của con người mà chẳng lấy 
bỏ, cũng chẳng dính nhiễm, tâm như hư không, 
đó gọi là lớn.” Thấy tướng thế gian nhưng 
chẳng lấy bỏ, chẳng dính nhiễm, tâm như hư 
không, nên có thể ở nơi thế gian với chúng 
sanh để cứu giúp họ. 

Khi người ta nhận biết và sống thuần 
thục trong tánh Không ở nơi mình và ở ngoài mình 
nơi thế giới và chúng sanh, người ta tự do. Không 
phải là tự do vì không có thế gian, không có sắc 
tướng nào cả, mà là tự do với tất cả thế gian, sắc 
tướng: “Tâm lượng rộng lớn khắp pháp giới, dùng 
tới bèn rõ rõ phân minh. Ứng dụng liền biết hết 
thảy, tất cả là một, một là tất cả, đến đi tự do, 

tâm thể không trệ ngại, tức là Trí huệ Bát nhã. 
Hết thảy trí Bát nhã đều từ tự tánh mà sanh, đó 
gọi là chân tánh tự dụng”. 

Phần sau, phẩm Hộ Pháp, ngài nói “chân tánh 
tự dụng” này là “tự tánh khởi dụng”, nghĩa là tự 
tánh Không này không phải là một cái không 
vô ký mà là hoạt dụng phi thường cho một vị Bồ 
Tát ở đời để độ chúng sanh: 

“Tự tánh động dụng, giao tiếp nói năng, ngoài 
thì ở nơi tướng mà lìa tướng, trong thì ở nơi không 
mà lìa không. Nếu toàn bám tướng tức là thêm 
lớn tà kiến, còn nếu toàn chấp không thì thêm 
lớn vô minh”. 

Không bám tướng cũng không chấp không 
là trung đạo của Bồ tát. Một vị hành Bồ tát 
hạnh thì phải ở thế gian để cứu giúp chúng 
sanh cho nên tâm phải hoạt động, do đó ngài 
giảng về vô niệm không phải là không có niệm, 
không có ý tưởng nào cả: 

“Sao gọi là vô niệm? Nếu thấy biết hết thảy 
pháp mà tâm chẳng nhiễm dính, đó là vô niệm. 
Dùng thì khắp tất cả chỗ, mà cũng chẳng dính 
bám tất cả chỗ. Chỉ là bản tâm thanh tịnh, khiến 
sáu thức ra sáu cửa, ở trong sáu trần không 
nhiễm, không tạp, đến đi tự do, thông dụng không 
trệ, tức là Bát nhã tam muội, tự tại giải thoát, gọi 
là hạnh vô niệm. 

Nếu trăm vật chẳng nghĩ đến, khiến cho niệm 
dứt tuyệt, đó là pháp trói buộc, gọi là biên 
kiến” (Phẩm Trí Huệ). 

Niệm không phải là kẻ thù cần phải tiêu diệt, 
mà niệm là dụng cụ để làm việc ở đời, bởi vì niệm 
lưu xuất từ nguồn tánh Chân Như: 

“Thiện tri thức! Vô là không có sự gì? Niệm là 
niệm cái gì? Vô là không có hai tướng, không 
có tâm trần lao. Niệm là niệm bản tánh Chân 
Như. Chân Như là thể của niệm, niệm là dụng 
của Chân Như. 

Tự tánh Chân Như khởi niệm, chẳng phải mắt 
tai mũi lưỡi có thể niệm được. Chân Như có tánh 
do đó mới có niệm khởi. Nếu Chân Như không có 
thì mắt tai sắc thanh liền tiêu hoại 
ngay.” (Phẩm Định Huệ) 

Bồ tát là người sống trong thế giới các tướng 
cùng với chúng sanh, và chúng sanh cũng là các 
tướng. Sống trong thế giới các tướng, các niệm 
mà người hành Bồ tát hạnh vẫn giải thoát đối với 
các tướng, các niệm vì chẳng dính nhiễm. 

Lục Tổ Huệ Năng nói về pháp môn của ngài 
lấy Vô niệm, Vô tướng, Vô trụ làm ba trụ cột. 
Trong kinh Đại Bát Nhã, vô niệm, vô tướng, vô 
trụ để chỉ tánh Không. 

“Thiện tri thức! Pháp môn đây của ta từ 
xưa đến nay, trước hết lập Vô niệm làm tông, Vô 
tướng làm thể, Vô trụ làm gốc. 

Vô tướng là nơi tướng mà lìa  tướng. Vô 
niệm là nơi niệm mà vô niệm. Vô trụ là bản 
tánh của con người.” (Phẩm Định Huệ) 

Nơi tướng mà lìa tướng là nơi tất cả tướng tạo 
thành thế giới, chúng sanh, mà lìa tất cả tướng 
ấy. Thế nghĩa là sống nơi thế giới chúng sanh, làm 
việc vì chúng sanh mà tâm vẫn giải thoát. Vô 
niệm và vô trụ cũng như vậy. Đây là Bồ tát hạnh. 

Trong phẩm Sám Hối, Lục Tổ nói về Ba 
Thân: Thanh tịnh Pháp thân Phật, Viên mãn Báo 
thân và Trăm ngàn ức Hóa thân. Ba thân này chỉ 
có trong Phật giáo Đại thừa. Một vị Bồ tát thành 
tựu dần dần ba thân trên con đường Bồ tát 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      15 

hạnh cho đến hoàn toàn tròn đủ thì thành tựu Phật 
quả. 

Trong ba thân ấy, Hóa thân là do lòng bi 
của Bồ tát hóa hiện ra trên nền tảng Pháp 
thân và Báo thân. Lòng bi được khai triển trên con 
đường Bồ tát cho đến khi trọn vẹn là đại bi của 
một đức Phật. Lục Tổ đã cảm nhận sâu sắc sự xuất 
hiện ở đời của Hóa thân Đức Phật là do lòng đại bi. 
Ngài nói với sư Pháp Đạt như sau: 

“Ông hãy cẩn thận, chớ hiểu lầm ý Kinh, thấy 
Kinh nói khai thị ngộ nhập mà cho đó là cái thấy 
biết riêng của Phật. Ngài đã là Phật, đã đầy đủ thấy 
biết, cần gì phải khai mở nửa. Nay ông phải tin cái 
thấy biết của Phật này chỉ là tự tâm của ông, chớ 
chẳng có Phật nào khác. 

Tất cả chúng sanh vì tự che lấp ánh sáng, tham 
ái trần cảnh, ngoài thì duyên níu, trong thì nhiễu 
loạn, nên đành chịu rong ruỗi theo sanh tử. Bởi vậy 
mới làm nhọc Thế Tôn từ chánh định đứng 
dậy dùng bao nhiêu lời lẻ khuyên chúng sanh hãy 
thôi nghỉ, chớ hướng ngoài tìm cầu thì cùng Phật 
không khác. Cho nên nói khai mở cái thấy biết của 
Phật. 

Ta nay cũng khuyên tất cả mọi người ở trong 
tâm mình thường khai mở cái thấy biết của 
Phật.” (Phẩm Cơ duyên) 

Bồ tát hạnh Lục Tổ Huệ Năng dạy thì có mặt 
và thực hành trong đời sống hàng ngày, giữa 
những con người xã hội. 

“Công đức ở trong pháp thân, chớ chẳng phải ở 
chỗ tu phước. Thấy tánh là công, bình đẳng là 
đức. Niệm niệm không trệ ngại, thường thấy bản 
tánh, diệu dụng chân thật, đó gọi là công đức. 

Trong tâm khiêm hạ là công, ngoài hành theo 
lễ là đức. Tự tánh kiến lập muôn pháp là công, tâm 
thể lìa niệm là đức. Chẳng lìa tánh mình là 
công, ứng dụng không nhiễm là đức. 

Nếu tìm công đức pháp thân, hãy y theo đây 
mà làm, đó là chân công đức.” 

(Phẩm Nghi vấn) 
Ngài nói tiếp: 
“Người  tu công đức thì tâm chẳng khinh 

thường, mà thường kính trọng khắp cả mọi 
người mọi vật. Nếu tâm thường khinh người, ta và 
cái ta chẳng dứt, bèn tự mình không có công. Tánh 
mình giả dối chẳng thật, tức là mình không có đức. 
Bởi cái ta và cái của ta tự đại, thường khinh dễ hết 
thảy.” 

Những đức tính tưởng chừng như tầm thường 
của con người, nếu biết chú tâm khai triển thì sẽ 
lấn át trừ bỏ những tính xấu, những lỗi lầm do bám 
chấp và khuếch trương “cái ta và cái của ta”. 
Những lỗi lầm che chướng của sự bám chấp vào cái 
ta và cái của ta càng tiêu hao thì “công đức Pháp 
thân” càng hiển lộ. 

“Vi thứ sử lại hỏi: Ở nhà tu hành như thế nào, 
xin Đại sư chỉ dạy. 

Sư nói: Ta nói cho đại chúng một bài kệ Vô 
tướng, chỉ y đây tu thì thường cùng ở với ta một 
chỗ không khác. Bằng chẳng y đây tu thì cạo 
đầu xuất gia cũng không ích gì đối với đạo. 

Tâm bằng nào nhọc giữ giới 
Hạnh thẳng nào đợi tu thiền 

Ân thì hiếu dưỡng cha mẹ 

Nghĩa thì trên dưới cùng thương 

Nhẫn thì xấu ác lặng yên 

Nếu dùi cây mà ra lửa 

Bùn lầy chắc nở sen hồng. 

Đắng miệng đích là lương dược 
Trái tai hẳn thiệt lời trung 

Chuyển lỗi ắt sanh trí huệ 

Xấu dỡ trong tâm chẳng hiền 

Hằng ngày thường làm lợi ích 

Thành đạo chẳng do thí tiền. 
Giác ngộ chỉ hướng tâm kiếm 

Nhọc chi hướng ngoại cầu huyền 

Nghe nói y đây tu hành 

Thiên đường chỉ ngay trước mắt. 
Thấy tánh và sống trong tánh là việc làm hằng 

ngày trong đời sống thế gian. Chỉ là trau dồi 
những đức tính trên nền tảng bản tâm trí huệ; 
chuyển lỗi trở về nguồn cội trí huệ của từng niệm 
khởi. Được như thế thì “thiên đường chỉ 
ngay trước mắt”. 

“Tâm bằng, hạnh thẳng, ân, nghĩa, nhẫn” là 
những biểu lộ của bản tâm hay bản tánh của tâm. 
Nếu trên những biểu lộ ấy người ta có thể tìm 
thấy bản tánh của tâm như nền tảng nằm phía 
dưới, thì đó là “ Nếu dùi cây mà ra lửa, bùn 
lầy chắc nở sen hồng.” Tu tâm trong đời sống bình 
thường là như vậy: nơi chổ có sóng hay không có 
sóng người ta có thể tìm thấy đại dương. 

“Trí Bát nhã giác ngộ, người đời đều vốn tự có, 
chỉ vì duyên theo tâm mê nên chẳng thể tự ngộ”. 
“Phải biết người ngu kẻ trí tánh Phật vốn không 
sai khác.” Cái trí Bát nhã vốn tự có này, tánh Phật 
vốn không sai khác này vẫn thường hiện 
diện trong đời sống hàng ngày, “thiên đường chỉ 
ngay trước mắt”. 

Thế nên Thiền sư Mã Tổ Đạo Nhất (709 – 788) 
đời thứ hai sau Lục Tổ, gọi nó là “tâm bình 
thường”, vì luôn luôn có mặt, “Tâm bình thường là 
Đạo”. Tổ sư Gampopa (1079 - 1153), vị sáng 
lập tông phái Kagyu cũng giảng nhiều về bản 
tâm như là “Tâm bình thường” (TT. Tamal gyi 
shepa) (Xem Những điểm thiết yếu của Đại Ấn, 
Khenchen Thrangu Rinpoche, nxb Thiện Tri 
Thức, từ trang 170 – 174) 

Tâm bình thường này biểu lộ mỗi ngày, mỗi 
phút giây, mỗi niệm niệm, qua các tướng và 
niệm trong đời sống bình thường hàng ngày. Đây 
là tâm Vô tướng, Vô niệm, Vô trụ nói theo 
ngài Huệ Năng. Nhận biết được nó, sống với nó 
mà không lỡ mất bèn là người vô sự. Vô sự vì 
không phiền não, thương ghét. 

Chỉ dẹp tâm thấy lỗi 
Phiền não thảy phá trừ 

Thương ghét chẳng dính tâm 

Nằm duỗi hai chân nghỉ. 
 



 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

TỰ LỰC, THA LỰC 
 

Ni sư Trí Hải dịch 

 

 

Giáo lý của tôi không dính gì đến tự lực hay tha lực. Cái gì vượt ngoài tự lực và tha 
lực, ấy là điều tôi giảng dạy. Tôi xin chứng minh việc này cho quý vị: Trong khi mọi 
người quay cả về phía này mà nghe tôi nói, ngoài kia có chim sẻ chíp chíp, chim 
quạ quác quác, tiếng đàn ông đàn bà, tiếng gió thổi... Dù không cố tình nghe 
những tiếng ấy, mà khi mỗi tiếng đến tai, quý vị đều nhận ra và phân biệt rõ ràng. 
Cái việc nghe ấy không phải là do bạn làm, nên không phải chuyện tự lực. Mặt 
khác, vì không phải ai khác nghe giùm cho bạn, nên cũng không thể nói là tha lực 
được. Thế thì, cái gì vượt ngoài tự lực và tha lực, không dính dấp đến cả hai chuyện 
ấy, giáo lý của tôi nói về cái đó. Có phải thế không nào? Khi quý vị nghe với cái Bất 
sinh như vậy, quý vị vượt ra ngoài bất cứ gì. Và tất cả hoạt động khác của quý vị 
cũng đều hoàn tất nhờ cái Bất sinh như thế. Với bất cứ người nào để cho Bất sinh 
vận hành như vậy, thì mọi sự đều tự giải quyết một cách toàn hảo. Bởi thế, con 
người của Bất sinh không can dự đến tự lực hay tha lực, mà vượt trên cả hai. 
 

 

(trích từ tác phẩm TÂM BẤT SINH của Thiền sư Bankei 
– Ni sư Trí Hải dịch) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      17 

Hầu hết con người trên trái đất này, hoặc âm 
thầm hoặc công khai, đều tự khẳng định tồn tại 
của bản thân mình là thực hữu. Chỉ có Đức Phật 
và những ai thấy-biết như Ngài mới thấy rằng con 
người không phải “thực-hữu”, mà cũng không phải 
“không-thực-hữu”. 

Sự thật này đã được đức Phật công bố trong 
cả hai hệ Thánh Điển Pāli & Sanskrit, và đã được 
rất nhiều luận sư Phật giáo triển khai trong Luận 
Tạng. Thế nhưng, phần lớn chúng ta đều cố tình 
tránh né sự thật này. Chúng ta muốn khẳng định 
có một cái Tôi đang sở hữu Phật Pháp, có một cái 
Tôi đang hưởng thụ phước báo, có một cái Tôi 
đang tiếp tục tích luỹ phước báo, có một cái Tôi 
đang nỗ lực trở thành thanh tịnh, có một cái Tôi 
đang hướng đến giải thoát, có một cái Tôi muốn 
đắc quả A-la-hán, có một cái Tôi đang thực hành 
Bồ-tát đạo, có một cái Tôi muốn cứu độ chúng 
sinh, v.v… 

ĐỨC PHẬT KHÔNG CHIỀU LÒNG NGƯỜI—cả 
người theo Ngài lẫn người không theo Ngài. Khi 
Ngài còn tại thế, có ngoại đạo đã gọi Ngài là “kẻ-

huỷ-diệt-sự sống” (bhūnahuno; life-destroyer); rồi 
ngay trong Tăng-già đã xuất hiện một phản đồ, đố 
kỵ và mống tâm hãm hại Ngài; rồi cũng chính 
trong Tăng-già, khi nghe tin Ngài nhập diệt, có 
người đã nhảy múa mừng reo: “từ nay sẽ không 
còn ai bắt ta phải làm cái này, bắt ta không được 
làm cái kia”; v.v… 

Tại sao những hiện tượng như thế lại có thể 
xảy ra? Chỉ có duy nhất một nguyên nhân: Đức 
Phật đã “đụng” đến cái mà con người trân quý 
nhất—cái Tôi. Nếu may mắn nhận ra được điều 
này, chúng ta sẽ phải thừa nhận một sự thật: 
không phải chỉ có một mình Đề-bà Đạt-đa và 
những người như ông ta, mà kể cả chúng ta, chưa 
chắc đã thực sự tin tưởng Ngài như chúng ta nghĩ. 

Ở đây, có thể nêu lên một câu hỏi: Nếu không 
tin tưởng Ngài thì chúng ta tu học Phật Pháp để 
làm gì? Chúng ta mượn Phật Pháp để khuếch 
trương cái Tôi của chúng ta. Chúng ta không cần 
phải trích dẫn kinh điển để bào chữa cho điều này. 
Bởi vì làm thế chỉ càng lộ rõ hơn các “mánh khoé” 
rất người của chúng ta mà thôi. Có phải chúng ta 
sẽ chỉ trích dẫn những đoạn kinh, những bài kinh 
nào đức Phật tán dương các phẩm tính tốt đẹp của 
một con người đang trên đường tu tập? Và chúng 
ta sẽ tảng lờ những lời dạy nào của Ngài muốn 
giúp chúng ta đập vỡ cái Tôi của mình? Hoặc tệ 
hại hơn, chúng ta sẽ tạo một cái khung mang tên 

“Phi-Phật-Thuyết” và sẵn sàng “quẳng” vào đó tất 
cả những gì đụng đến cái-Tôi, hay cái-của-Tôi của 
chúng ta? 

Khi đức Phật giảng giải cho các tỳ-kheo về 
vòng tái sinh, có vị đã hỏi Ngài, đại ý rằng “vì sao 
con người hiện hữu”. Và Ngài đã điều chỉnh cái 
nhìn của vị đó bằng cách chỉ ra rằng “không có 
người nào (pudgala; person) hiện hữu cả; mà chỉ 
có sự “hiện hữu” sinh khởi dựa vào sự “chấp thủ” 
trước đó làm duyên; và cũng không có người nào 
chấp thủ cả, mà chỉ có sự “chấp thủ” sinh khởi 
dựa vào sự “tham ái” trước đó làm duyên; v.v… 

Có khi Ngài lại khuyên các vị tỳ-kheo hãy 
chuyên tâm thiền định; vì chỉ có thiền định mới 
giúp mình biết được mình là ai, là cái gì; và từ đó 
mới biết được khổ-não-sầu-bi xuất phát từ đâu. 

Có khi Ngài lại giải thích vì sao Ngài lại tự gọi 
mình là “kẻ sống không nhà”: Khi các Thức của 
chúng ta không đeo bám sắc thân, không đeo 
bám các cảm thọ, không đeo bám các ý tưởng, 
không đeo bám các trạng thái tâm, thì đó chính là 
lúc chúng ta đã “xuất gia”. 

Có khi Ngài lại chỉ ra cho các vị tỳ-kheo đang 
thực hành Bồ-tát đạo: đã không có cái gọi là 
‘người’ thì làm sao có cái gọi là “bồ-tát”, và rồi đã 
không có cái gọi là “bồ-tát” thì làm sao có cái gọi 
là “chúng sinh”; tất cả đều là các nhãn hiệu do 
quy ước thế gian, vì vọng tưởng đảo điên, mà bày 
đặt ra. 

 

Nói chung, chúng ta có thể tìm thấy trong 
Thánh điển vô số những lời dạy của Ngài, kêu gọi 
chúng ta hãy tìm mọi cách để nắm cho được cấu 
trúc, cũng như sự vận hành của thân-tâm mình, 
không chỉ một lần trong đời, mà phải từng ngày-

đêm. Nếu không can đảm đập tan chính bản thân 
mình thành “năm đống” thì chúng ta không mong 
gì có ngày thoát ra được mọi lừa đảo của cái-Tôi 
của chúng ta cả. 

Giống hệt như một lữ khách khởi đầu cuộc 
hành trình dài, nếu không tự biết mình để chuẩn 
bị những hành trang gì cần và đủ thì nguy cơ bị 
đói-khát, thậm chí có khi lạc đường, là không 
tránh khỏi. Vì thế, muốn đi được lâu dài trên con 
đường này, chúng ta không thể không biết mình là 
“ai”, mình là “cái gì”. Tất cả đều được đức Phật 
chuẩn bị sẵn cho chúng ta. Vấn đề còn lại là 
chúng ta có tin tưởng Ngài đủ để dẹp bỏ cái-Tôi 
của mình sang một bên, để có thể bước đi không 
quá đỗi nặng nề hay không mà thôi. 

ĐẬP VỠ TA RA,  
ĐỂ THẤY TA 
  

 

Đạo Sinh 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

XUÂN THIỀN  

 

Vườn thiền lặng lẽ đón mừng Xuân  

Rạng ánh dương quang bóng tỏa ngần 

Trúc biếc hoa cười nghinh thiện sĩ  
Đào hồng gió lộng đón hiền nhân 

Chuông ngân lan tiếng hòa chan nhạc  

Mõ vọng vang âm quyện ngát trầm 

Kệ bổng kinh nguyền mong pháp trụ  

Lòng an tịch tĩnh bớt phân vân. 
 

XUÂN CẢM  

  

Thấm thoát thời gian trôi lướt nhanh 

Đông qua Xuân đến nụ đơm cành 

Bên thềm nắng ấm trao hồn thắm  

Cạnh phố hoa vàng quyện lá xanh 

Vườn đạo thanh bình hương đạo nguyện  

Đường tâm tịch lặng tuệ tâm thành 

Kinh vàng kệ ngọc hòa chung nhịp 

Thế sự vô thường buông giả danh. 
 

ĐÓN XUÂN  

 

Xan tham tật đố hãy thầm buông, 
Diệu pháp thường nghe thoát não buồn. 
Kệ ngọc siêng trì gìn nghĩa cội, 
Kinh vàng gắng tụng giữ ân nguồn. 
Niềm đau nỗi khổ vơi tan biến, 
Ánh giác dòng an bỗng hé tuôn. 
Lặng lẽ đêm ngày ươm giống tuệ, 
Thời giờ chớ để luống qua suông...! 
 

XUÂN QUÊ HOÀI CẢM  

 

Xuân về thương nhớ cảnh quê nghèo 

Lắm kẻ cơ hàn khổ níu đeo 

Vách lá lều tranh cơm gạo hẩm 

Tương dưa muối mắm nếp xôi neo 

Người đau kẻ ốm mong tai khỏi 
Nhà dột cột xiêu bớt chướng theo 

Để kiếp làm người thêm phước hạnh 

Đón mừng xuân mới nắng cười reo. 

TÂN NIÊN QUÝ MÃO  

(Bát điệp Xuân) 
 

Đào hồng nụ thắm đón mừng xuân  

Xuân sắc tươi vui khắp thế trần  

Hạnh phúc xuân cười trên ánh mắt  
Bình an lộc nở ở xuân tâm  

Thiền xuân tĩnh tại đức huyền tỏa  

Ý đạo an yên xuân diệu lan  

Quý Mão hương xuân ngào ngạt quyện  

Tân niên Xuân đến nguyện lòng an...! 
 

PHẬT NGỰ TOÀ SEN 

(Bát vĩ đồng âm) 
 

Phật ngự tòa sen tỏa đạo vàng  

Từ bi soi sáng khắp nhân gian  

Nghi dung tịch lặng hào quang rạng  

Dáng vẻ thong dong tuệ nguyện tràn  

Dìu dắt sinh linh qua ách nạn 

Trao truyền đạo pháp hướng bờ an 

Thanh bình hiển hiện cùng năm tháng  

Lợi lạc quần sanh mọi nẻo đàng..! 
 

Tu Viện An Lạc, California, 
Xuân Quý Mão-2023 

TRÚC NGUYÊN-THÍCH CHÚC HIỀN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      19 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

l. Hoàn cảnh ra đời và vai trò thiền phái 
Liễu Quán 

 

1. Bối Cảnh Lịch Sử Đất Phương Nam 

Thông đạt lẽ trời đã mấy ai 
Sấm đề tiên đoán việc đều hay 

“Hoành sơn nhất đái” dung con cháu 

Hậu thế nhờ ơn cụ chỉ bày. 
(Tứ Tuyệt Hoài Cảm - Từ Xuân Lãnh) 
 

Khi vua Trung Tông Lê Duy Thuyên băng hà 
không có con kế vị, Trịnh Kiểm muốn lên ngôi vua 
nhưng sợ hai người em vợ là Nguyễn Uông và 
Nguyễn Hoàng là con của tướng quân An thành 
hầu Nguyễn Kim tranh giành quyền lực với mình 
nên tìm cách giết Nguyễn Uông đi. Nguyễn Hoàng 
lo sợ nên cho người tham vấn với Nguyễn Bỉnh 
Khiêm là người thông thái Kinh Dịch và am tường 
Phật Học. 

Vào năm 1558, Trạng Trình Nguyễn Bỉnh 
Khiêm đã truyền cho Nguyễn Hoàng  tám chữ 
ngắn gọn:  “Hoành sơn nhất đái, vạn đại dung 
thân”. Nhận được mật ngữ này như nắm được 
chìa khóa vàng mở cửa tương lai, Đoan Quận 
Công Nguyễn Hoàng cùng họ hàng đã vượt Hoành 
Sơn để gầy dựng cơ nghiệp trên vùng đất mới và 
về sau các chúa Nguyễn kế thừa đã củng cố thế 
lực của mình ở đất phương Nam đối lập với thế lực 
phương Bắc mà lịch sử gọi là Đàng Trong - Đàng 
Ngoài. Chúa Tiên Nguyễn Hoàng là nhà lãnh đạo 
tài ba đã dung hòa ba nguồn tư tưởng lớn: Thích, 
Đạo, Nho kết hợp với lòng tín ngưỡng và đức độ 
của ông đã cảm phục lòng dân hai xứ Thuận-

Quảng. Năm 1611, Chiêm Thành xâm lấn biên 
giới, Nguyễn Hoàng sai đem quân đi đánh, lấy đất 
lập ra phủ Phú Yên.  

Đầu thế kỷ 17, chúa Sãi Phúc Nguyên gả công 
chúa Ngọc Vạn cho vua Chân Lạp. Năm 1623, 
chúa xin cho người Việt đến làm ăn ở Prey Kor 
(Sài Gòn) và gây dựng những cơ sở đầu tiên của 
chúa Nguyễn trên đất Nam bộ.  

Năm 1653, chúa Hiền Nguyễn Phúc Tần mở 
rộng đất đến Phan Rang, đặt phủ Diên Khánh 
(Khánh Hòa). Chúa Hiền đã làm cho đời sống văn 
hóa tín ngưỡng phát triển mạnh và Phật Giáo 
trong thời kỳ này cũng được khởi sắc.  

Năm 1665, thiền phái Lâm Tế đã được truyền 
vào đất Phương Nam do tổ sư Siêu Bạch Hoán 
Bích - Nguyên Thiều Thọ Tông.  

Năm 1692, Minh Vương Nguyễn Phúc Chu dẹp 
loạn quân Chiêm Thành và sau đó lập ra phủ Bình 
Thuận.  

Đến năm 1697, thiền phái Tào Động được 
truyền vào đất Phương Nam do tổ sư Đại Sán 
Thạch Liêm. 

Chúa Võ Nguyễn Phúc Khoát hoàn thành sứ 
mạng cuộc Nam tiến vào năm 1757. Tròn một thế 
kỷ rưỡi, toàn bộ nam Chiêm Thành và Thủy Chân 
Lạp đã nhập vào Đàng Trong Đại Việt. Trong triều 
đại Nguyễn Phúc Khoát, thiền phái Liễu Quán—
một dòng thiền mới của Đại Việt được xuất phát từ 
chùa Chùa Bảo Tịnh (Phú Yên), chùa Viên Thông 
và Thiên Thai Thiền Tôn (Huế), đã lan toả khắp xứ 
Đàng Trong. Chúa Võ Vương Nguyễn Phúc Khoát 
thường đến chùa Viên Thông tham vấn Phật Pháp 
với Thiền sư Liễu Quán ở trên ngọn núi có chùa 
Viên Thông, được gọi là núi Ngự.  

Năm 1943, khi tổ Liễu Quán viên tịch Chúa Võ 
Vương sắc làm bia ký ca ngợi đạo hạnh của Thiền 
Sư, ban thuỵ hiệu là: Chánh Giác Viên Ngộ Hòa 
Thượng.  

 

2. Vai Trò Thiền Phái Liễu Quán Đất 
Phương Nam 

Công hạnh Thiền sư Thiệt Diệu Liễu Quán 
được khắc ghi đậm nét trên văn bia tháp ở chùa 
Thiền Tôn tại núi Thiên Thai Huế: 

“Lờ đờ nước chảy 

Nguồn xa dòng dài 

THIỀN SƯ TẾ NHƠN HỮU BÙI 
với DÒNG THIỀN LIỄU QUÁN 

ĐẤT PHƯƠNG NAM 
      

Thích Thánh Minh 

Sắc tứ Báo Quốc Tự, Huế 



 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Đèn tuệ mồi lửa 

Đạo Tổ sáng hoài 
Cháu con vô số 

Như voi như rồng 

Núi báu bỗng hiện 

Tôn phong siêu lạ 

Trí biện dung thông 

Cơ thiền nhạy bén 

Hóa duyên đã mãn 

Ai nấy tôn phong 

Bên núi Thiên Thai 
Dựng tháp Vô Phùng 

Pháp thân hiển lộ 

Ở giữa muôn trùng. 
Năm Cảnh Hưng thứ 9 (1748), tháng Tư, ngày 

Tốt, Trung Hoa, Phúc Kiến, Huyện Ôn Lăng, chùa 
Tang Liên, cháu trong đạo là Hoà thượng Thiện Kế 
soạn.” (HT. Thích Thiện Siêu dịch nghĩa) 

Sau khi Tổ Thiệt Diệu Liễu Quán  viên tịch, 
dòng thiền Liễu Quán đã được thắp sáng bởi công 
hạnh của các đệ tử và các pháp tôn đã làm rực 
sáng Phật pháp nơi miền Nam đất Việt. Phật giáo 
đất Phương Nam phát triển theo sự mở rộng bờ 
cõi của các chúa Nguyễn, từ Thuận Hóa vào Gia 
Định và đến mũi Cà Mau. Song song với việc đưa 
lưu dân đến khai khẩn đất đai, lập làng dựng ấp, 
mở rộng lãnh thổ, các đời chúa Nguyễn chọn Phật 
giáo làm chỗ dựa tinh thần để an dân trị quốc. 
Nhiều ngôi chùa được tạo dựng đáp ứng nhu cầu 
tín ngưỡng của người dân như cầu an khi đau ốm, 
cầu siêu khi qua đời. Chư Tăng đóng vai trò quan 
trọng trong việc hướng dẫn đời sống tinh thần, an 
lạc xã tắc, đều hòa những giao động tâm thức của 
con người trước những thảm cảnh chiến tranh và 
là những tu sĩ tiên phuông rời kinh đô Phú Xuân, 
theo đường biển vào Nam, lập am hành đạo trên 
vùng đất Chân Lạp: 

“Vạn lý kinh đô biệt 
Nhật ngộ đạo phi quân 

Thiệp thuỷ đăng sơn viễn 

Tâm ấn phục Huỳnh Mai. 
Ấn ảnh tùng trung khứ 

Dạ nguyệt độc chinh nam 

Lữ hành vô Phật địa 

Thiếu thất tị thời hồ.” 
(Văn bia thiền sư Nguyễn Đăng Chùa Bửu 

Hưng Đồng Tháp) 
 

Tìm hiểu Phật  Giáo Việt Nam trong giai đoạn 
chấn hưng, khi đọc lại: “Tuyển Tập Điều Lệ - Quy 
Chế - Hiến Chương Phật Giáo Việt Nam giai đoạn 
1932-2000" do Trung tâm dịch thuật Hán Nôm 
Huệ Quang ấn hành năm 2016, chúng ta thấy 
phần lớn những điều lệ của các Hội Phật Học trong 
những năm chấn hưng Phật Giáo, phần lớn là do 
công lao của những danh Tăng trong Tông môn 
Liễu Quán được đào tạo qua các trường Phật học: 
Tây Thiên, Báo Quốc, Phật học đường Nam Việt 
biên soạn cho phù hợp với từng thời kỳ để cho 
dòng sinh hoạt Phật giáo được phát huy thích ứng 
với xã hội với mục đích rõ ràng nhưng không xa 
rời tôn chỉ và pháp môn tu học của thiền phái Liễu 
Quán: 

“Đường lớn thực tại 
Biển thể tính trong. 
Nguồn tâm thấm khắp 

Gốc đức vun trồng. 
Giới định phước huệ 

Thể dụng viên thông. 

Quả trí siêu việt 
Hiểu thấu nên công. 
Truyền giữ lý mầu 

Tuyên dương chính tông. 
Hành giải song song 

Đạt ngộ chân không." 
(Kệ Truyền Thừa Thiền Phái Liễu Quán - Thiền 

sư Thích Nhất Hạnh dịch) 
 

Dòng thiền Liễu Quán với pháp môn tu tập 
thuần Việt, phù hợp với nhu cầu tâm linh của 
người Việt đã làm rạng danh Phật giáo Ðàng 
Trong trong thời kỳ chấn hưng Phật Giáo và ngày 
nay chư Tăng thuộc môn phong pháp phái Liễu 
Quán đang hành đạo ở nhiều quốc gia trên thế 
giới, những nơi mà có người Việt định cư  tiếp tục 
thắp đuốc, trao đèn chánh pháp làm cho thiền 
phái Liễu Quán được phát huy theo dòng sinh hoạt 
tâm linh và làm đẹp cuộc đời. 

 

II. Thiền Sư Tế Nhơn Hữu Bùi với Dòng 
Thiền Liễu Quán 

1. Thiền Sư Tế Nhơn Hữu Bùi  
 

Thiền sư Tế Nhơn 
Hữu Bùi, họ Bùi, là 
một trong những đệ 
tử đắc pháp của Tổ 
sư Thiệt Diệu Liễu 
Quán. Là người có 
công nhất trong 
việc khai sơn tạo 
tự, hoằng truyền 
Phật pháp ở đất 
Phương Nam. Công 
hạnh của thiền sư 
Tế Nhơn Hữu Bùi 
được nhắc đến qua 
một số sử liệu như: 
Thích Song Tổ Ấn 
của đại sư Tịnh 
Hạnh, Việt Nam 
Phật Giáo Sử Luận 
của Nguyễn Lang, 

Phật Giáo Sử Lược của hòa thượng Mật Thể, Thiền 
Tông Thế Kỷ 20 của thiền sư Thích Thanh Từ, Lịch 
Sử Phật Giáo Đàng Trong của Nguyễn Hiền Đức. 
Qua chánh pháp nhãn tạng còn lưu truyền tại các 
tổ đình tại Tổ đình Hội Phước Nha Trang, chùa Hội 
Tôn Bình Dương và long vị của Thiền sư Tế Nhơn 
Hữu Bùi và các đệ tử được tôn thờ tại các ngôi 
chùa nổi tiếng như các chùa: Báo Quốc, Bảo Tịnh, 
Hồ Sơn ở miền Trung cũng như nhiều chùa khác 
miền Nam, nhưng rất tiếc chưa được hệ thống 
mạch lạc và khảo cứu tường tận. Mong rằng trong 
tương lai công hạnh của thiền sư Tế Nhơn Hữu Bùi 
và quý danh Tăng sẽ được tuyên dương và khắc 
ghi đậm nét trên trang sử truyền Phật Giáo Việt 
Nam. 

Theo tư liệu tại tổ đình Báo Quốc, vào năm 
Cảnh Hưng thứ 8 (1747), chúa Nguyễn Phúc 
Khoát đã cung thỉnh Thiền sư Tế Nhơn Hữu Bùi từ 
Tổ đình Thuyền Tôn ra làm trú trì chùa Báo Quốc 
trong đại lễ lạc thành. 

Thiền sư Tế Nhơn Hữu Bùi có rất nhiều thiện 
hữu tri thức xin xuất gia. Những vị đệ tử nổi danh 
mà chúng ta được biết đến như: thiền sư Đại 
Triệt, thiền sư Đại Trí Quảng Thông, thiền sư Đại 
Nguyệt Linh Chiếu, thiền sư Đại Quang Chí Thành 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      21 

Huệ Chiếu, thiền sư Đại Bửu Ngọc Sâm chùa Vĩnh 
Quang, Đại Ngạn Từ Tấn khai sơn Chùa Hội Khánh 
Bình Dương v.v… 

Năm 1752, Thiền sư Đại Triệt là người đệ tử 
cuối được Thiền sư Tế Nhơn Hữu Bùi truyền kệ 
phú pháp: 

法 付 本 繼 宗 

諸 相 總 是 空 

法 法 亦 非 法 

萬 法 在 其 中 
Phiên âm: 
Pháp phú bổn kế tôn 

Chư tướng tổng thị không 

Pháp pháp diệc phi pháp 

Vạn pháp tại kỳ trung. 
Tạm dịch: 
Trao pháp vốn nối tông 

Các tướng thảy đều không 

Các pháp và phi pháp 

Muôn pháp ở bên trong. 
Thiền sư Tế Nhơn Hữu Bùi viên tịch vào ngày 

11 tháng Chạp năm Quý Dậu 1753, được ban thụy 
hiệu là Viên Giác. Đồ chúng lập tháp trong khuôn 
viên phía trước chùa, bên cạnh tháp của thiền sư 
Tế Ân Lưu Quang. Tháp của ngài Tế Nhơn Hữu Bùi 
cao 4m70 có 6 tầng văn ở bia tháp Ngài như sau: 
“Cảnh Hưng thập tứ, tuế thứ Quý Dậu lục nguyệt 
cát đán lập. - Sắc tứ trùng hưng Báo Quốc Hữu 
Bùi Tế Công, thụy Viên Giác Lão Hòa thượng chi 
tháp. - Tự Pháp môn nhân cập trĩ đồ đồng tự”. 

 

2. Chùa Báo Quốc nơi Tổ sư Liễu Quán tu 
học và Tế Nhơn Hữu Bùi thừa kế 

Chùa tọa lạc trên đồi Hàm Long, đường Báo 
Quốc, Phường Đúc, thành phố Huế. Chùa Báo 
Quốc ban đầu có tên là Hàm Long Sơn Thiên Thọ 
Tự, do Thiền sư Giác Phong dựng vào cuối thế kỷ 
17. Đây là di tích lịch sử nơi mà Tổ Liễu Quán đến 
học đạo và ở lại trong 11 năm.  

Đến năm 1747, Hiếu Võ Vương Nguyễn Phúc 
Khoát cho trùng tu chùa và ban cho chùa tấm biển 
chữ Hán “Sắc Tứ Báo Quốc Tự”, bên trái có ghi 
hàng chữ “Quốc Vương Từ Tế đạo nhân ngự đề,” 
bên phải có dòng lạc khoản “Cảnh Hưng bát niên 
hạ ngũ nguyệt cát nhật.” Ngoài ra còn có dấu 
chạm khắc hình bốn cái ấn, một cái triện tròn 
khắc chữ Quốc Chúa Nam Hà. Hiếu Võ Vương 
Nguyễn Phúc Khoát đã sắc chiếu cử Thiền sư Tế 
Nhơn Hữu Bùi một trong những cao đệ đắc pháp 
của Tổ Liễu Quán trụ trì chùa Báo Quốc.  

Thời Tây Sơn, chùa Báo Quốc bị chiếm dụng 
làm nhà kho chứa diêm tiêu. Mãi đến năm 1808, 
Hoàng Hậu Hiếu Hương chỉ đạo tái thiết lại ngôi 
chùa, đúc đại hồng chung, xây tam quan, đổi tên 
chùa thành Hàm Long Thiên Thọ tự và thiền sư 
Đạo Minh Phổ Tịnh được mời về làm trụ trì. 

Bước sang triều Nguyễn, vua Minh Mạng đến 
thăm chùa vào năm 1824 và sắc tứ tên là Báo 
Quốc Tự. Năm 1858, nhà vua đã tổ chức đại giới 
đàn tại đây. Kế thế trụ trì tiếp theo sau thiền sư 
Đạo Minh Phổ Tịnh là các danh tăng như các ngài: 
Tánh Thiên Nhất Định, Tánh Chiếu Nhất Niệm, Hải 
Thuận Lương Duyên, Thanh Nhãn Tâm Quảng, 
Tâm Truyền và Tâm Khoang làm Tăng cang chùa 
Báo Quốc. 

Vào năm 1917, J.A. Laborde đến nghiên cứu 
để viết về chùa Báo Quốc, còn thấy trong khuôn 

chùa có 19 ngôi tháp, mà ngôi tháp Tổ Tế Nhơn 
oai uy nghiêm nhất. Tháp có 6 tầng, cao đến 4m 
70. J.A. Laborde không chép lại câu văn bia tháp 
bằng chữ Hán, mà chỉ nói là tháp của Hòa thượng 
Bùi Công húy Viên Giác là người có công trùng 
hưng chùa Báo Quốc. Nhưng L. Cadière đã có 
chép câu văn ở bia tháp Ngài như sau: “Cảnh 
Hưng thập tứ, tuế thứ Quý Dậu lục nguyệt cát đán 
lập. - Sắc tứ trùng hưng Báo Quốc Tự Phỉ công, 
thụy Viên Giác Lão Hòa thượng chi tháp. - Tự 
Pháp môn nhân cập trĩ đồ đồng tự”. J.A. Laborde 
cho biết bia chùa Báo Quốc viết tên ngài là “Hữu 
Phỉ.” L. Cadière ngờ rằng người ta ghi và đọc sai 
từ đầu; ông cho rằng Ngài chính là Hữu Bùi và Bùi 
Công mới hợp lý. Bởi trong chữ Hán, hai chữ Phỉ 
và Bùi viết gần tương tự, cho nên người ta có thể 
đọc và ghi lầm! Giả thuyết của L. Cadière có thể 
chấp nhận được. Vì chính ngài Hữu Bùi được xem 
là vị Tổ đã trùng hưng chùa Báo Quốc mà chúa 
Nguyễn Phúc Khoát là người ngoại hộ; bởi đó mà 
tháp Ngài mới được xây cao lớn và uy nghiêm 
nhất trong số 19 tháp ở vườn chùa Báo Quốc xưa. 
J.A. Laborde chỉ nói tháp được xây dựng bởi chư 
Tăng và môn đệ của Tổ, vào năm Cảnh Hưng thứ 
14 (1753). 

Trong phong trào chấn hưng Phật giáo, vào 
những năm 1930, chùa Báo Quốc đã đóng vai trò 
quan trọng về mặt đào tạo tăng tài cho Phật Giáo. 
Năm 1935, Trường sơ đẳng Phật học được mở tại 
chùa. Đến năm 1940, Trường cao đẳng Phật học 
cũng lại được mở tại đây. Theo cổng thông tin 
điện tử Thừa Thiên Huế: “Năm 1948, An Nam 
Phật Học Hội dời Sơn môn Phật học đường từ chùa 
Linh Quang về chùa Báo Quốc do Hòa thượng 
Thích Tịnh Khiết, Tăng Thống Giáo hội, làm giám 
đốc. Người tiếp nối sự nghiệp giáo dục tăng ni và 
làm trụ trì chùa Báo Quốc là Hòa thượng Thích Trí 
Thủ. Hòa thượng cũng là người lập ra trường Bồ 
Đề ở thành nội năm 1952, sau phát triển thành 
một hệ thống trường Bồ Đề khắp các tỉnh miền 
Trung và miền Nam trước năm 1975. Ngày nay 
chùa Báo Quốc là nơi đặt trường trung cấp Phật 
học Huế. Chùa còn giữ được Hàm Long Sơn Chí, 
một tác phẩm của Điềm Tịnh cư sĩ bằng chữ Hán 
ghi lại lịch sử phát triển của Phật giáo Thuận 
Hóa”. 

3. Môn Phong Của Thiền Sư Tế Nhơn Hữu 
Bùi ở Đất Phương Nam 

Pháp phái của tổ Tế Nhơn Hữu Bùi được 
truyền vào Phú Yên, từ đời thứ 37 do Thiền sư Đại 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Quang Chí Thành và thiền sư 
Đại Nguyệt Linh Chiếu hoằng 
giáo, và phát triển rực rỡ.  

Đến đời thứ 39, ngài 
Tánh Thông Giác Ngộ, một 
thiền sư nổi danh, chỉ ăn cây 
lá, mặc áo vỏ cây. Thiền sư 
Tánh Thông được vua Minh 
Mạng, và vua Thiệu Trị triệu 
về Huế để giảng Pháp. Ngài 
có các đệ tử rất nổi danh như 
các thiền sư: Hải Hội Phổ 
Chất, Hải Lưu Mật Niệm 
hoằng hóa tại Phú Yên, Hải 
Lâm Bảo Kế trở lại trú trì 
chùa Từ Lâm Huế, nơi Tổ Liễu 
Quán đã thọ Tỳ kheo; Hải 
Bình Bảo Tạng, Hải Chánh 
Bảo Thanh, Bảo Chơn đã mở 
địa vực hoằng hóa từ Phú 
Yên vô tới Phan Rang, Phan 
Rí, Đồng Nai, Bà Rịa, Biên 
Hòa. Vừa khai sơn, vừa trùng 
tu, các Đại sư trong Pháp 
phái đã xây dựng hàng chục 
ngôi chùa ở các tỉnh trên, làm cho dòng thiền Liễu 
Quán hưng thịnh ở miền Nam. 

Thiền sư Đại Quang Chí Thành Huệ Chiếu từ 
Phú Yên truyền vào Khánh Hòa, Bình Thuận, Bà 
Rịa Vũng Tàu, Bình Dương và Tây Ninh được minh 
chứng qua sử liệu của chùa Hội Phước. Một trong 
những Chánh Pháp Nhãn Tạng ở Tổ đình Hội 
Phước Nha Trang ghi: 

“Hòa thượng Thanh Minh Huệ Châu nối dòng 
Lâm Tế đời 41, thế hệ thứ 7 nhánh thiền Liễu 
Quán.” 

Chánh pháp nhãn tạng viết ngày 4 tháng 10 
năm Quý Mão 1903, hiện lưu giữ tại Tổ đình Hội 
Phước ghi như sau: 

“Tam Thập ngũ thế Thiên Thai Thiệt Diệu Liễu 
Quán Hòa thượng 

Tam thập lục thế Tế Nhơn Hữu Bùi Hòa 
thượng  

Tam thập thất thế Đại Quang Chí Thành Hòa 
thượng 

Tam thập bát thế húy Đạo Ấm Quảng Xứ Hòa 
thượng 

Tam thập cửu thế húy Tánh Như Phổ Tế Hòa 
thượng.... 

Long Hòa tự tứ thập thế húy Hải Hội thượng 
Chánh hạ Niệm Hòa thượng Phú chúc: 

Lâm Tế chánh tông tứ thập nhất thế húy 
Thanh Minh thượng Huệ hạ Châu Đại sư”. 

Như vậy, Tổ Thanh Minh kế thừa chùa Hội 
Phước Nha Trang thuộc đời thứ 41, là đệ tử đắc 
pháp của Hòa thượng Hải Hội Chánh Niệm, trú trì 
chùa Long Hòa ở Bà Rịa. 

Căn cứ “Sơ Thảo Lịch Sử Phật Giáo Bình 
Dương" do Hòa thượng Thích Huệ Thông biên 
soạn, nhà xuất bản Mũi Cà Mau ấn hành năm 
2000 và “Chánh Pháp Nhãn Tạng” lưu giữ tại tổ 
đình Hội Phước Nha Trang, chúng ta khẳng định 
Thiền sư Đạo Trung là đệ tử đắc pháp với Thiền 
Sư Đại Quang Chí Thành dựa phổ hệ truyền thừa 
đáng tin cậy đang lưu giữ tại chùa Long Thọ Bình 
Dương. Chúng ta có thể đúc kết lại thiền phả 
truyền thừa của thiền sư Đạo Trung Thiện Hiếu, 
người khai sơn Chùa Linh Sơn núi Bà Đen Tây 

Ninh, như sau:  
Đời 35 Thiệt Diệu Liễu Quán, 
36 Tế Nhơn Hữu Bùi, 37 Đại 
Quang Chí Thành, 38 Đạo 
Trung Thiện Hiếu, 39 Tánh 
Hiền, 40 Hải Thiệp, 41 Thanh 
Thọ Phước Chí, 42 Trừng 
Tùng Chơn Thoại, 43 Tâm 
Hòa Chánh Khâm, 44 Nguyên 
Cơ Giác Phú v.v… 

 

THIỀN SƯ ĐẠO TRUNG THIỆN 
HIẾU 

Năm 1744, Chúa Võ Vương 
Nguyễn Phúc Khoát muốn tổ 
chức lãnh thổ Đàng Trong 
thành một nước ngang hàng 
với Đàng Ngoài của vua Lê, 
chúa Trịnh nên đã cải tổ 
hành chánh và phát động 
phong trào di cư vào vùng 
đất mới Miền Nam đất đai trù 
phú, phì nhiêu của lưu vực 
sông Cửu Long và sông Đồng 
Nai. Hòa thượng Đại Quang 

Chí Thành cùng một số Tăng Sĩ đã giong buồm 
vượt biển theo dân di cư vào vùng đất Phương 
Nam để hoằng truyền Phật Pháp cho di dân nghèo 
khổ xa quê hương đến vùng đất lạ. Các ngài đã độ 
được nhiều đệ tử nổi danh và các pháp tôn tiếp 
nối ngọn đèn pháp còn truyền sáng mãi đến nay 
tại Việt Nam, trong số đó có Thiền Sư Đạo Trung 
Thiện Hiếu còn gọi là “Tổ Đĩa" đã khai sơn và 
trùng hưng 7 ngôi chùa: 1. Chùa Linh Sơn trên núi 
Bà Đen Tây Ninh, 2. Chùa Hội Lâm Hốc Môn Gia 
Định, 3. Chùa Bến Chùa (Hóc Môn), 4. Chùa Long 
Hưng (Thủ Dầu Một), 5. Chùa Hội Khánh (Thủ Dầu 
Một), 6. Chùa Hội Sơn (Thủ Đức), 7. Chùa Bửu An 
(Bến Gỗ Biên Hoà). 

 Đúng như lời người xưa đã ca tụng: “Sanh 
tiền giáo huấn đắc nhân, vô tử nhi hữu tử. Một 
hậu danh lưu tại thế, tuy vong giả bất vong (Khi 
sống dạy dỗ được người, không có con như có 
con. Lúc mất danh lưu lại đời, tuy mất nhưng 
không mất). 

Thiền sư Đạo Trung Thiện Hiếu được mãi lưu 
danh là người có công hộ quốc an dân theo phong 
trào Nam tiến để mở rộng đất đai vùng đất Bình 
Dương, Sông Bé, Tây Ninh trong hoàn cảnh dỡ đất 
khai hoang ruộng nương, giúp dân vùng bưng đĩa 
canh tác nên được dân chúng gọi sư là Tổ Đĩa. 
Ngày 20 tháng 12 năm Kỷ Mùi 1800, thiền sư Đạo 
Trung Thiện Hiếu viên tịch tại chùa Hưng Long. 
Sau khi trà tì còn lại ngón tay trong tro tàn. Môn 
đồ tứ chúng lập tháp thờ ngài trong khuôn viên 
chùa và hằng năm đều tưởng niệm kính lễ một vị 
thiền sư thuộc pháp phái Liễu Quán tu hành liễu 
đạo đã có nhiều công lao khai sơn tạo tự và 
truyền bá chánh pháp rộng mở ở đất Phương 
Nam. 

 

THIỀN SƯ TÁNH THÀNH VIÊN NGỘ 

Trong sách Đại Nam Nhất Thống Chí có ghi: 
Tăng Ngộ tên là Nguyễn Chất người huyện Phước 
Lộc, phủ Tân An, tỉnh Gia Định. Năm 1806, 
Nguyễn Ngọc Ngộ phát nguyện xuất gia nhưng 
cha mẹ không cho. Cha của Ngài còn bảo: “Ta 
nghe nói, đức Phật là nhất thiết không hư, không 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      23 

có vật gì dính ở thân mình. Con muốn bỏ trần 
theo Phật thì hãy xuống bếp lấy tay cầm than lửa 
đem lên đây cho cha hút thuốc, cha mới tin là con 
có chân tâm phụng Phật”. Nghe cha nói vậy, Ngài 
xuống bếp lấy than lửa bỏ trên bàn tay mang lên, 
than cháy bỏng cả lòng bàn tay. Người cha cảm 
động, thấy ý chí mãnh liệt của con, đành phải cho 
con xuất gia đầu Phật. 

Ngài xuất gia ở chùa Vĩnh Quang, được ban 
pháp danh là Tánh Thành dưới sự dẫn dắt của hai 
bậc cao tăng đương thời là: Hòa thượng Đạo Huệ 
Huyền Quảng và Đạo Tứ Quảng Thanh. Không 
những tu hành hết sức tinh tấn, ngài Tánh Thành 
đã phát tâm làm một con đường dài từ Đông sang 
Tây ở trong làng bị bùn lầy, cây cối rậm rạp để 
người dân đi được thuận tiện, an toàn. 

Vào năm 1820, trong vùng Long An phát bệnh 
đậu mùa lan rộng, nhiều người chết. Cảm thương 
trước đại nạn, Thiền sư Tánh Thành Viên Ngộ lập 
đàn cầu kinh tiêu tai, giải ách, phát khởi mật 
nguyện chung thân tịnh cốc (không ăn suốt đời) 
cầu nguyện cho đại dịch tiêu tan, cầu cho quanh 
vùng được bình an và quả nhiên linh ứng nhiệm 
mầu. 

Đến năm Bính Ngọ 1846, thiền sư Tánh Thành 
viên tịch. Người dân trong vùng, cảm mến đức 
hạnh và công lao của Ngài nên xây tháp thờ trong 
khuôn viên chùa Tôn Thạnh. Thiền sư Tánh Thành 
Viên Ngộ thuộc Thiền phái Lâm Tế, chi phái Liễu 
Quán đời thứ 39 với phả hệ như sau: Đời thứ 35 
Tổ Thiệt Diệu Liễu Quán, 36 Tế Nhơn Hữu Bùi, 37 
Đại Bửu Ngọc Sâm, 38 Đạo Tứ Quảng Thanh, 39 
Tánh Thành Viên Ngộ. 

Sự  truyền thừa Thiền phái Liễu Quán đã hòa 
quyện cùng Thiền phái Trúc Lâm, Thiền phái 
Nguyên Thiều và Thiền phái Chúc Thánh, làm cho 
Thiền tông Lâm Tế phát triển mạnh và lan  toả 
khắp xứ Đàng Trong và ngày nay được lan truyền 
ra nhiều quốc gia trên thế giới kể từ khi người Việt 
đến định cư sinh sống. Tìm hiểu về nguồn cội tâm 
linh và sự truyền thừa Thiền Phái Liễu Quán để noi 
gương hành đạo chư Tổ giúp soi mình trong quá 
khứ, để trang nghiêm hiện tại và xây dựng tương 
lai. Hiểu rõ lịch sử văn hoá đạo pháp và dân tộc sẽ 
giúp thế hệ con cháu chúng ta ý thức rõ hơn về 
cội nguồn văn hoá Việt trao dồi nét đẹp đời sống 
tâm linh để làm đẹp cuộc sống mới nơi ta đang 
sinh sống.  

Thiền phái Liễu Quán đã được thiền sư Thích 
Thiên Ân và Thích Nhất Hạnh chính thức giảng dạy 
tại các giảng đường đại học Việt Nam và nhiều 
giảng đường trên thế giới để giới thiệu nét đẹp 
văn hóa Việt Nam cho người Tây Phương như là 

một phương thuốc lành mạnh, có đặc điểm trung 
tính hóa giữa hai trào lưu tư tưởng thủ cựu và 
nghinh tân. Nét đặc thù của thiền phái Liễu Quán 
đã dung thông được tư tưởng quá yếm thế của 
Lão Giáo và tư tưởng nhập thế nặng về lễ nghi 
của Khổng Giáo để cô đọng nét đẹp văn hóa tâm 
linh Việt Nam. 

Tạp Chí Khoa Học, Đại học Huế, tập 72A, số 3 
(năm 2012), đã có lời nhận xét: “Thiền sư Liễu 
Quán đã trở thành người có công trong việc đưa 
Phật giáo xích gần thêm với văn hóa dân tộc, đặc 
biệt là ở lĩnh vực tín ngưỡng dân gian, góp phần 
quan trọng trong việc chấn hưng Phật giáo ở thế 
kỷ XVIII. Sự nghiệp của ông đã có ảnh hưởng rất 
sâu rộng trong quá trình phát triển của Phật giáo 
Việt Nam từ đó đến nay.”  

Đạo hạnh và đạo nghiệp của các đệ tử và các 
pháp tôn trong tông môn Liễu Quán đã tỏa sáng, 
làm lợi ích cho nhiều thế hệ. Thiền phái Liễu Quán 
đã có sức sống mạnh mẽ, vững vàng không chỉ vì 
tôn chỉ, phương pháp thiết thực mà điều quan 
trọng là luôn hướng về dân tộc, đưa Phật giáo gần 
lại với con người Việt Nam, hòa vào văn hóa 
chung của dân tộc, góp phần xây dựng đạo pháp 
trường tồn với tôn chỉ “Cứu khổ ban vui” của đạo 
Phật làm an lạc cuộc đời. 

Để “Tưởng nhớ ơn sâu mở đạo, ghi lòng nghĩa 
lớn truyền đăng", chúng ta tìm đọc hành trạng của 
chư Tổ, noi gương tu tập và hoằng pháp của các 
danh Tăng Việt Nam để tiến lên lộ trình giải thoát 
là một trong muôn vàn cách biểu lộ tri ân đối với 
người đã dày công khai hóa và truyền thừa dòng 
thiền Liễu Quán ở đất Phương Nam. 

 

  
(Đầu Xuân Quý Mão 2023, 

tại chùa Hội Phước New Mexico) 
 

Thích Thánh Minh 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

1 

mưa bụi lướt về trong mơ 

ướt sũng một thời trí nhớ 

thì thầm cổ tích như thơ 

bay vào trong con giấc ngủ 

  

mẹ ru con lời dịu dàng 

nguyện cho mưa về tốt lúa 

nguyện cho khắp cõi bình an 

nguyện người người xa nhà lửa  
  

2 

mưa xa bay khắp bạt ngàn 

nhớ thương về theo muôn lối 
mẹ tập cho con đánh vần 

dạy con thành sông, thành núi 
  

mẹ nói con phải thương người 
ba cõi kiếp xa vô lượng 

đếm sao kể hết ơn đời 
sống từng khoảnh khắc trân trọng  
  

3 

mưa đêm chở ngát rừng hương 

về ôm từ bi phố nhỏ 

nghe mẹ dạy con yêu thương 

sợi nắng, cái bông, ngọn cỏ  
  

mẹ dạy tỉnh thức dịu dàng 

thương cả gà con, gà mẹ 

coi chừng giẫm kiến bên đàng 

con nhớ bước đi rất nhẹ  
  

4 

mưa khuya chở lạnh vào đêm 

nghe mẹ đọc con trang sách 

chen tiếng mưa sa bên thềm 

ngủ ngoan giữa lời tí tách  
  

mẹ hát ca dao ạ ơi 
nguyện con vuông tròn học chữ 

nguyện con thiện pháp không rời 
nguyện con lời lời pháp ngữ  

5 

mưa đêm tiền kiếp chưa qua 

mẹ dạy con ngồi như núi 
nghe thở hơi gần, hơi xa 

nghe vắng muôn sông nghìn suối  
  

mẹ dạy không ta, không người 
bước đi giữa rừng công đức 

mắt từ nhìn khắp nơi nơi 
rỗng lặng đêm ngày tỉnh thức  
  

6 

mưa đêm buồn khắp Sài Gòn 

ướt sũng một thời mới lớn 

mẹ hát rằng có là không 

khổ đế mười phương đau đớn  
  

rằng con là biển, là rừng 

rằng con là mây, là nắng 

rằng thân chảy xiết không ngừng 

rằng tâm ba thời vắng lặng  
  

7 

Sông Hằng tiền kiếp mưa đêm 

dịu dàng lưu chảy trong con 

sáng trưa chiều tối hiện tiền 

bờ này, bờ kia cạn dòng  
  

lời mẹ con ghi vào thơ 

chữ bay lưng trời cánh nhạn 

cõi này con sống như mơ 

đi đứng nằm ngồi rỗng lặng. 
  

(Tết Nguyên Đán Quý Mão 2023) 
  

  

NGUYÊN GIÁC 

MẸ DẠY CON NGỒI NHƯ NÚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      25 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

I. DUYÊN KHỞI  
Ở đời bất cứ sự kiện nào xảy ra cũng có 

nguyên do của nó. Như bài kinh “Bát Đại Nhân 
Giác” xuất hiện trên thế gian này cũng không 
ngoại lệ. (*) Kinh kể lại vào thời gian đức Phật trú 
ngụ tại tịnh xá Kỳ Viên. Trong một buổi Pháp hội, 
tôn giả A-Na-Luật là một trong số mười vị đại đệ 
tử của đức Phật đã chứng được thiên nhãn thông, 
thưa với Ngài rằng:  

- Bạch đức Thế Tôn, bước đầu tu tập của 
người xuất gia là loại trừ tham, sân, ngã mạn, tật 
đố để bản thân có phẩm hạnh vô ngã, vị tha, và 
đem lại nhiều phước lạc cho mọi người... Bạch đức 
Thế Tôn, hiện nay Phật tử tại gia học đạo khá 
nhiều, đệ tử xuất gia tiếp cận xã hội hoằng Pháp 
lợi sinh cũng không ít. Làm thế nào để giúp các vị 
này tiến xa hơn đến chân trời giác ngộ, giải thoát 
và Niết bàn. Cúi xin đức Thế Tôn từ bi khai thị. 

Đức Phật hoan hỷ dạy rằng:  
- Này A-Na-Luật, lời nói của ông rất đúng. 

Người xuất gia cần phải trên cầu giác ngộ, dưới độ 
chúng sinh. Ngoài việc làm lợi ích cho nhân sinh, 
người xuất gia hằng ngày cần phải tự mình thực 
hành tám điều giác ngộ của bậc Đại nhân nhằm 
hướng đến mục tiêu giải thoát. Tôi sẽ vì câu hỏi 
của ông mà nói lên tám điều giác ngộ đó.   

Đây chính là nguyên nhân, đức Phật giảng 
nói kinh “Bát Đại Nhân Giác”. 

Kinh “Bát Đại Nhân Giác”  được hiểu là “tám 
điều giác ngộ của các bậc Bồ Tát” hay là “tám 
điều giác ngộ của các bậc đại nhân”.  (**) Bài 
kinh này mang số 779 bằng chữ Hán trong bộ Đại 
Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, được Ngài An-Thế-

Cao dịch từ tiếng Phạn sang Hán ngữ vào năm 
148 Tây lịch. An-Thế-Cao là Thái tử xứ An Tức 
(Parthie), nay một phần thuộc Ba-Tư (Persia, 

Iran), một phần thuộc A-Phú-Hãn (Afghanistan). 
Vào thời điểm đó, đạo Phật từ Ấn Độ truyền sang 
vùng Trung Đông rất thịnh hành. Ngài An-Thế-Cao 
từ bỏ ngôi vua xuất gia tu học, sau khi giác ngộ 
nền minh triết của đạo Phật, Ngài đến Trung Hoa 
hoằng pháp và dịch quyển kinh này sang chữ Hán.  

Bản kinh chữ Hán của Ngài An-Thế-Cao được 
nhiều vị tôn túc Việt Nam dịch sang Việt Ngữ và 
giảng dạy cho tăng ni cũng như cư sĩ. Duyên sự, 
có thiền  sinh đặt câu hỏi về bộ kinh này, nên 
chúng tôi mạo muội chia xẻ bài “Tìm Hiểu Kinh Bát 
Đại Nhân Giác” để chúng ta cùng nhau ôn học.  

 

II. BẢN VIỆT NGỮ KINH 

“BÁT ĐẠI NHÂN GIÁC” 

Mở đầu kinh viết: Là người đệ tử Phật, ngày 
đêm phải luôn chí tâm tụng đọc và quán chiếu về 
Tám điều Giác Ngộ của các vị Đại Nhân. 

-Điều giác ngộ thứ nhất: Thế gian vô 
thường, quốc gia nguy hiểm, mong manh. Bốn đại 
khổ, không. Năm uẩn không có ngã. Sinh diệt biến 
đổi, hư ngụy, vô chủ. Tâm là gốc của ác, thân là 
nơi chứa của tội. Hãy quan sát như thế thì dần dần 
sẽ xa rời sinh tử. 

- Điều giác ngộ thứ nhì: Nhiều tham muốn 
sẽ khổ. Sinh tử nhọc nhằn là do khởi từ lòng tham 
muốn. Không tham muốn và không tạo tác thì 
thân tâm tự tại. 

- Điều giác ngộ thứ ba: Cái tâm này không 
bao giờ biết đủ và mãi luôn mong cầu. Cho nên nó 
làm cho tội ác tăng trưởng. Bồ Tát thì không như 
thế. Các Ngài luôn có chánh niệm và biết đủ. Họ 
sống an nhàn, giản dị là để tu Đạo. Việc làm duy 
nhất của họ là tu tập trí tuệ. 

- Điều giác ngộ thứ tư: Lười biếng dẫn đến 
trụy lạc. Phải luôn tu hành tinh tấn, phá phiền não 
ác, hàng phục bốn loại ma, và ra khỏi ngục tù của 
năm uẩn và ba giới. 

- Điều giác ngộ thứ năm: Ngu si dẫn đến 
sinh tử. Vì lẽ đó nên Bồ Tát luôn ở trong chánh 
niệm cùng đa văn học rộng để trí tuệ tăng trưởng 
và thành tựu biện tài. Giáo hóa chúng sinh là niềm 
vui lớn nhất của các Ngài. 

- Điều giác ngộ thứ sáu: Bần cùng khốn 
khổ nảy sinh nhiều oán hận và kết duyên ác 
ngang trái. Bởi vậy nên Bồ Tát luôn thực hành bố 
thí. Họ cư xử oan gia và thân thuộc bình đẳng như 
nhau. Các Ngài không ôm lòng tà ác hay căm ghét 
người xấu. 

- Điều giác ngộ thứ bảy: Năm dục dẫn đến 
lỗi lầm và hoạn nạn. Dẫu cho là người tại gia thì 
cũng đừng bị dục lạc của thế gian làm nhiễm ô. 
Phải luôn tưởng nhớ đến ba y, bát sành và Pháp 

TÌM HIỂU KINH 

“BÁT ĐẠI NHÂN GIÁC”  
 

Thích Nữ Hằng Như 



 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

khí. Phải lập chí nguyện xuất gia, thanh tịnh tu 
Đạo, sống tịnh hạnh cao thượng và từ bi với tất 
cả. 

- Điều giác ngộ thứ tám: Sinh tử ví như 
ngọn lửa cháy phừng và chúng mang theo vô 
lượng khổ não. Hãy phát tâm Đại thừa để rộng độ 
tất cả. Hãy nguyện vì chúng sinh mà thọ vô lượng 
khổ của họ và chỉ dẫn hết thảy đến niềm an lạc 
cứu cánh. 

Đây là 8 điều mà chư Phật, Bồ Tát và các bậc 
đại nhân đã giác ngộ. Các Ngài tinh tấn hành Đạo, 
khởi lòng từ bi, siêng tu trí tuệ, và chèo thuyền 
Pháp thân đến bờ tịch diệt. Rồi sau đó lại trở về 
sinh tử để độ thoát chúng sinh. Các Ngài dùng 
tám điều trên để khai đạo tất cả, khiến các chúng 
sinh tỉnh ngộ nỗi khổ của sinh tử, xa lìa năm dục, 
và tu tâm nơi thánh Đạo. 

Nếu đệ tử nào của Phật trì tụng tám điều này 
thì mỗi khi quán niệm, diệt được vô lượng tội, 
thẳng tiến về Phật đạo, và nhanh thành chánh 
giác. Họ vĩnh viễn sẽ đoạn trừ sinh tử và luôn 
sống an vui. (hết trích) 

 

III. TÌM HIỂU Ý NGHĨA KINH 

“BÁT ĐẠI NHÂN GIÁC” 

- Kinh: Là những lời dạy của đức Phật, được 
kết tập lại thành bộ gọi là kinh. Lời Phật dạy phù 
hợp với chân lý,  thích hợp với căn cơ của chúng 
sanh, trải qua ba thời quá khứ, hiện tại, vị lai đều 
đúng. Kinh Phật nói ra nhằm giáo hóa chúng sanh, 
giúp họ ngộ ra lẽ thật, mà tu hành để được giải 
thoát. 

 - Bát: Là tám. - Đại nhân: Là người lớn. 
Người lớn ở đây, nên hiểu là người tu tập và giác 
ngộ thấy rõ các pháp đúng như thực. Là người 
phát tâm tu lục độ chứng dần từ Sơ địa tiến đến 
Thập địa, gọi là Bồ Tát. Khi tự giác, giác tha, giác 
hạnh viên mãn thì thành Phật. Các vị Bồ-Tát này, 
Phật gọi là đại nhân.  

- Giác: Là biết, là trí tuệ tối thượng do tu 
chứng mà thành, chứ không phải cái biết theo 
kiến thức của người thế gian.  

- Bát Đại Nhân Giác: Là tám điều giác ngộ 
của Phật và Bồ Tát.  

Thông thường mở đầu mỗi bộ kinh đều có 
“lục chủng chứng tín” hay “lục chủng thành tựu”, 
tức là sáu điều chứng của ngài Anan nêu ra để 
người khác nghe mà đủ lòng tin vào pháp thoại 
Ngài tụng, là do Phật Thích Ca thuyết.  Thí dụ bài 
“Kinh Tâm Hoang Vu” (Cetokhila sutta) thuộc 
Trung Bộ Kinh, mở đầu như sau:  

“Như vầy tôi nghe. Một thời, Thế Tôn ở 
Savatthi (Xá Vệ) tại Jetavana (Kỳ-đà Lâm), vườn 
ông Anathapindika (Cấp Cô Độc). Ở đây, Thế Tôn 
gọi các Tỷ-kheo: “Này chư Tỷ-kheo.” -- “Thưa 
vâng, bạch Thế Tôn”, các Tỷ-kheo ấy vâng đáp 
Thế Tôn...” (hết trích) 

Sáu chứng tín của bài “Kinh Tâm Hoang Vu” 
gồm những điều như sau:  

1. Văn: “ Tôi nghe” nghĩa là tôn giả Anan 
nghe, rồi thuật lại. 

2. Tín: “như vầy” chỉ pháp thoại mà Ngài 
Anan nghe Phật thuyết. 

3. Thời: “Một thời” là thời gian nói Kinh. 
4. Chủ: “Thế Tôn” là vị thuyết pháp. 
5. Xứ: “ở Savatthi, tại Jetavana, vườn ông 

Anathapindika”, nơi Phật thuyết pháp. 
6. Chúng: “Các Tỷ-kheo” là những người 

nghe Phật thuyết giảng. 
Kinh “Bát Đại Nhân Giác” mở đầu không có 

phần này. Tại sao vậy? Hòa Thượng Thích Thanh 
Từ giải thích rằng:  (**) “Vì lúc bấy giờ Phật pháp 
mới truyền vào Trung Quốc, người học Phật chưa 
thâm nhập giáo lý nhiều, nếu để trọn bộ kinh dày 
cho họ đọc, e không kham đọc nổi, nên Ngài An-

Thế-Cao phương tiện rút từng phần tinh yếu của 
Phật pháp trong nhiều bộ kinh mà dịch, phân ra 
thứ tự tám điều giác ngộ, thành Kinh “Bát Đại 
Nhân Giác”, để cho người mới phát tâm tu học dễ 
nắm được những điểm thiết yếu”.  

- Điều giác ngộ thứ nhất: Nhận diện vạn 
pháp mong manh, biến đổi, vô thường. Vũ trụ thì 
do bốn đại kết hợp mà thành. Bốn đại đó là thủy 
đại, địa đại, phong đại và hỏa đại. Chỉ cần một đại 
hư hoại thì cả vũ trụ cũng tàn lụi theo.  Con người 
do tập hợp của năm ấm: sắc, thọ, tưởng, hành và 
thức. Sắc là vật chất, là thân người có thể xúc 
chạm và nhìn thấy. Thọ là cảm giác đau đớn, cảm 
thọ  buồn vui, hận ghét. Tưởng là tri giác do hình 
ảnh tưởng tượng hiện lên trong đầu. Hành là phản 
ứng của tâm. Thức là cái biết phân biệt so sánh. 
Năm ấm còn gọi là năm uẩn. Mỗi ấm thành hình, 
cũng do nhiều điều kiện khác nhau hợp lại mà 
thành, nên thực chất năm ấm không có chủ 
quyền, không thực ngã, do đó nó sinh diệt thay 
đổi không ngừng. Nếu chấp năm ấm là thật, là ta, 
là của ta... thì khổ, vì danh sắc sẽ hư hoại bất cứ 
lúc nào!  

Nói tâm là nguồn gốc của ác, vì gốc của tâm 
sẵn chứa tam độc tham, sân, si, lại nữa ngày đêm 
vọng tưởng tốt xấu luôn tiếp diễn huân tập trong 
tâm tạo thành ý nghiệp. Nói thân là chỗ chứa 
nhiều tội lỗi, vì thân là nơi tạo nhiều nghiệp xấu 
ác qua lời nói (khẩu nghiệp) và hành vi làm khổ 
mình khổ người (thân nghiệp). Nếu chúng ta 
thường quán xét như thế, thì dần dần xa lìa nỗi 
khổ sinh tử.  

– Điều giác ngộ thứ hai:  Hiểu rằng càng 
tham muốn nhiều chừng nào thì thân tâm càng 
khổ nhiều chừng đó. Phải biết bao nhiêu nỗi lo 
buồn, cực nhọc cả đời của con người đều do từ 
lòng tham muốn, khát ái mà ra. Nếu tâm ít ham 
muốn, ít chạy theo nhu cầu ngũ dục, thì thân tâm 
sẽ được bình ổn, nhẹ nhàng.  

– Điều giác ngộ thứ ba: Giác ngộ rằng tâm 
người phàm phu luôn đầy vẫy những lậu hoặc, 
tham khát ngũ dục: tài, sắc, danh, thực, thùy... 
Càng dính mắc và nô lệ ngũ dục càng nhiều, thì 
nghiệp ác  gây ra càng lớn. Các bậc Bồ Tát thì 
không như thế. Bồ Tát là những vị tu tập để thành 
Phật. Dù cũng sống lăn lộn trong biển khổ nhưng 
các Ngài luôn giữ chánh niệm, nghĩ nhớ đến pháp 
tri túc, sống đạm bạc an vui, để tâm cho việc tu 
hành phát huy tuệ giác. 

- Điều giác ngộ thứ tư: Giác ngộ rằng sự 
lười biếng khiến con người uể oải, mệt mỏi, lâu 
ngày  tự tìm thú vui hưởng thụ, dễ sa vào trụy 
lạc, làm nhiều điều xấu ác. Là người học đạo phải 
tinh tấn tu tập để xua tan phiền não, hàng phục 
bốn loại ác ma, ra khỏi ngục tù của năm uẩn và 
ba giới.  Bốn loại ác ma gồm: 

1. Phiền não ma: Là sợi dây trói buộc của 
tam độc (tham, sân, si) gây não hại thân tâm, 
phá hoại đường tu đạo. 

2. Ngũ ấm ma: Là lục căn, lục trần và lục 
thức (thập bát giới). Là  tất cả những hiện tượng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      27 

tinh thần, vật chất xung quanh vây hãm, che lấp 
trí huệ thanh tịnh, ngăn cản công đức thiện lành 
không cho phát triển. Nếu người tu chưa nhận ra 
“Tam giới duyên khởi tánh không”, chấp trước khi 
thân đạt chư pháp không tướng, thì người đó đang 
bị ngũ ấm ma khống chế. Nếu quán không tịch, 
tất cả vạn pháp, hữu vi, hay vô vi đều bất khả 
đắc, tức thì ma cảnh biến 
mất. 

3. Tử ma: Tử ma, là 
khi 4 đại phân tán, cái chết 
ngăn chận sự kéo dài huệ 
mạng. Hoặc khi phát tâm tu 
chánh đạo, nửa chừng lâm 
trọng bệnh mạng chung 
hoặc bị hại chết. Hoặc lúc tu 
hành thì sanh tâm sợ chết 
không được hưởng thụ dục 
lạc, vội bỏ đạo nửa chừng. 
Tất cả những hoàn cảnh đó, 
là do bị tử ma sở nhiếp. 

4. Thiên tử ma: Là ma 
vương ở trong tầng Trời thứ 
6 của Dục giới (Tha Hóa Tự 
Tại), Thiên tử ma rất sợ đệ 
tử của Phật tu hành đắc đạo 
lìa khỏi dục giới, nên sai 
khiến chư quỷ thần quyến 
thuộc ma tâm đến cám dỗ, 
xúi giục phá hoại thiện căn 
phước lành của người tu. Có 
khi ma quân hiện ra các 
hình ảnh ghê rợn khủng bố 
tinh thần người tu. Có khi 
hiện ra hình ảnh nhu hòa 
khả ái để quyến rủ người 
tu. Có khi hiền lành dễ 
mến, có lúc hung tợn dữ dằn quấy nhiễu làm cho 
tinh thần người tu rối loạn sợ hãi bất an. 

Để đối trị với ma quân nhiễu loạn, hành giả 
nên tỉnh thức liễu tri tất cả sở hữu kiến, văn, tư 
tưởng...  đều không thực chất chất tính, bổn lai 
không tự sanh. Xem tất cả như không có gì, thì 
ma cảnh biến mất. Chúng ta nhớ lại gương đức 
Phật Thích Ca trước khi thành đạo Vô Thượng 
Chánh Đẳng Giác cũng bị vô số ma quân quấy 
nhiễu. Cuối cùng tất cả ma quân đều bị đức Phật 
hàng phục. 

- Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới: Là ba cõi 
sống của chúng sanh. Dục giới là cõi sống của loài 
người. Loài người là những chúng sinh có thân, có 
ý thức, và  có lòng tham dục. Sắc giới là cõi sống 
của loài Trời. Loài Trời là chúng sanh không còn 
dục vọng, nhưng còn sắc thân vi tế. Vô sắc giới là 
cõi giới cao hơn, chúng sanh ở cõi này không còn 
lòng dục cũng không có sắc thân, chỉ còn tinh 
thần thuần túy mà thôi! 

- Điều giác ngộ thứ năm: Phải giác ngộ 
nguyên nhân của luân hồi sinh tử là vô minh (ngu 
si), vì thế chúng ta phải noi gương các bậc Bồ Tát 
học rộng, nghe nhiều về Phật pháp. Hiểu rõ điều 
đã nghe, rồi phải thực hành, để trải nghiệm thân 
chứng tâm chứng, phát huy tuệ giác, đạt được 
biện tài vô ngại, hầu có khả năng giáo hóa mọi 
người theo tinh thần tự độ, độ tha. 

- Điều giác ngộ thứ sáu: Giác ngộ rằng con 
người sinh ra trong hoàn cảnh nghèo nàn khốn 
khổ, phần đông thường bị giam hãm trong oán 
hận và căm thù, do đó họ tạo nhiều nghiệp xấu 

ác, phải chịu quả khổ. Các bậc Bồ Tát thương xót 
họ nên thường thực hành hạnh bố thí không phân 
biệt kẻ thân người sơ. Đối với những người gian ác 
hay những người đã từng gây phiền não cho mình, 
các Ngài cũng bỏ qua và đối xử bình đẳng, giúp đỡ 
họ không phân biệt. Đây gọi là bố thí ba-la-mật. 

- Điều giác ngộ thứ bảy: Giác ngộ rằng 
năm thứ ham muốn: sắc, 
thanh, hương, vị và xúc 
pháp (ngũ trần) gây nên tội 
lỗi và hoạn nạn. Dù là Phật 
tử tại gia cũng nên né tránh 
không để những thứ dục 
vọng này quyến rủ.  Nên 
nuôi chí nguyện xuất gia. Là 
người xuất gia, khi vào đời 
hóa độ chúng sanh nên biết 
rằng tài sản của người xuất 
gia chỉ ba y, một bát, tứ sự 
khác như: thức ăn, thuốc 
men, y áo, sàng tọa, chỉ là 
pháp khí vừa đủ nuôi dưỡng 
tấm thân để tu đạo. Đối với 
tự thân luôn giữ giới hạnh 
nghiêm minh, thanh bạch. 
Đối với chúng sanh một lòng 
từ bi thương xót. 
- Điều giác ngộ thứ tám: 
Giác ngộ rằng sinh tử như 
ngọn lửa đang cháy phừng 
thiêu đốt mọi loài. Con 
người vì si mê chấp nhận 
luân hồi sinh tử hết đời này 
sang đời khác thật vô cùng 
thống khổ. Biết thế, nên 
chúng ta lo tu tập để tự giải 
thoát mình, nhưng không 

quên noi gương các vị Bồ Tát phát tâm quảng đại, 
nguyện thay thế chúng sanh chịu khổ và giúp cho 
họ đạt được cứu cánh Niết-Bàn. 

Đó là tám điều mà Phật và Bồ Tát đã làm và 
đã giác ngộ. Khi thành Đạo rồi, các Ngài trở lại 
con đường sinh tử để hóa độ chúng sanh.  Các 
Ngài khai thị hướng dẫn chúng sanh tu tập theo 
tám điều giác ngộ nêu trên.  

Là đệ tử Phật nếu chuyên cần đọc tụng, thực 
hành tám điều dạy này, sớm muộn gì chúng ta 
cũng sẽ dần dần xa lìa, nếu không nói là sau cùng 
cũng vĩnh viễn đoạn tuyệt với sinh tử, sống đời an 
vui. 

 

IV. KẾT LUẬN 

Đạo Phật là đạo từ bi và trí tuệ. Đọc tụng bài 
kinh “Bát Đại Nhân Giác” chúng ta học theo tinh 
thần từ bi, lấy trí tuệ làm sự nghiệp của chư Phật, 
chư Bồ tát. Kinh nhắc nhở chúng ta tám điều quan 
trọng cần phải học hỏi tu tập. Đó là phải luôn 
quán xét vạn pháp trong đó có tấm thân ngũ uẩn 
của con người không thực chất tính nên nó vô 
thường, khổ, không, vô ngã... Giác ngộ về vô 
thường vô ngã chúng ta sẽ không còn tham cầu 
mong muốn thỏa mãn ngũ dục cá nhân. Chúng ta 
học bài thiểu dục tri túc, vui sống đời đạm bạc, 
nuôi lớn chí nguyện xuất gia.  

Học pháp Phật, chúng ta biết rằng vô minh là 
nguyên nhân đưa đến đau khổ, luân hồi sinh tử, vì 
vậy chúng ta phải hình thành tuệ giác, qua lộ 
trình văn-tư-tu, trước hết tìm cách gần gủi các bậc 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

SÁNG TÂM THIỀN 

 

Chẳng bận lòng chi chuyện dữ-hiền 

Hiểu rằng tự tánh vốn tâm nguyên 

Chẳng lụy ghét-yêu cùng thêm-bớt 
Tham ái thân tâm lắm lụy phiền 

Khổ-vui, sống-thác tùy duyên hiện 

Được-mất, y thể chớp quang thiên 

Biết đời hư vọng tâm hằng xả 

Phật tử nương pháp khai mở Tuệ 

Ta-bà tu học sáng tâm Thiền. 
 

 

MỘT HÀI VỀ TÂY 

 

Niệm nào siêu việt thời gian 

Chao ôi, một thuở đón ngàn phương mây 

Một hài nhẹ gánh về Tây 

Tung Sơn còn đó đâu mày mặt xưaNgàn 
năm khói ngút non Lô 

Hỡi ai, ai biết lão Hồ về đâu? 

Nhẹ cười ngắm mãi hàng cau 

Vui như thạch nữ bên lầu giỡn trăng. 
 

 

DIỆU VIÊN 

thiện tri thức, nghe giảng Phật 
pháp, tư duy về Phật pháp, rồi thực 
hành để trải nghiệm thân chứng, 
tâm chứng, phát huy trí huệ, biện 
tài vô ngại, hầu có khả năng để giúp 
đỡ người khác.  

Tóm lại, là cư sĩ hay phàm tăng 
sinh ra trong thời mạt pháp, chúng 
ta cùng đi chung trên con đường bụi 
bặm của thế gian. Tự vấn lòng, hiểu 
rằng đạo nghiệp chúng ta hãy còn 
yếu kém, bởi đâu đó trong tâm vẫn 
còn tham ái, tật đố, ngu si, lười 
biếng, ích kỷ ... Biết như thế, chúng 
ta cần noi gương các bậc Đại nhân, 
tâm niệm về tám điều giác ngộ nêu 
trên, giữ tâm đoan chính, lập chí tu 
học vững bền, miên mật công phu, 
để không bị ngũ dục lôi cuốn, hầu 
nâng cao phẩm hạnh đạo đức giúp 
ích cho đạo, lợi lạc cho đời, và lấy 
đó làm tư lương cho con đường tâm 
linh  tiến đến chân trời giác ngộ giải 
thoát. 

Trước khi chấm dứt bài viết, 
nguyện cho tất cả mọi người, những 
ai nghe, thấy, đọc bài kinh “Bát Đại 
Nhân Giác” đều phát tâm tu tập để 
được an vui ngay trong đời 
thường... 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 
Phật 

THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

(An Cư Kiết Xuân 14/2/2023 tại 
Thiền Viện Chân Như, Navasota, TX) 

 

__________ 

 

Chú thích: 
 

(*) Trong bài viết “Nghĩ về 6 
điều giác ngộ của bậc Đại Nhân”, 
tác giả: TT. Thích Phổ Huân ghi 
nhận theo lời Đại Sư Tịnh Vân. (Đại 
Sư vừa viên tịch tại Đài Loan vào lúc 
5 giờ sáng, ngày 06/2/2023 hưởng 
đại thọ 97 tuổi, 85 năm đại hạ. 
Chúng con hàng hậu học kính góp 
lời cầu nguyện cung tiễn đại lão Hòa 
Thượng về cõi Phật thanh tịnh. Nam 
Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật) . 

(**)  Lời đầu sách “Kinh Bát 
Đại Nhân Giác” của Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Thanh Từ. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      29 

 THÔNG BÁO SỐ HAI 

CHƯƠNG TRÌNH ĐẠI LỄ PHẬT ĐẢN LẦN THỨ 2647 

PHẬT LỊCH 2567 - DƯƠNG LỊCH 2023  
  

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Kính bạch Chư Tôn Trưởng Lão Hòa Thượng, Chư Thượng Tọa. Đại Đức Tăng, Ni  
Kính thưa quý Đồng hương Phật tử, cùng quý Anh Chị các cấp GĐPT thân mến,  
  

Như Thông báo dẫn thượng số một đã ban hành nhằm mục đích bố cáo cho quý thành viên của Giáo 
Hội được liễu tri Đại Lễ Phật Đản năm nay được tổ chức chung của Giáo Hội cùng với Cộng Đồng Phật 
Giáo San Diego hoan hỷ đảm nhận. Sau thời gian nghiên cứu, tìm hội trường và thành lập Ban Tổ Chức 
đâu đó tương đối ổn định. Do vậy, hôm nay Giáo Hội ban hành Thông Báo Số Hai đến toàn thể quý 
thành viên và Phật tử được liễu tri để chuẩn bị mọi Phật sự tại địa phương mình, cũng như tổ chức đoàn 
hành hương về tham dự Đại Lễ được thập phần viên mãn. Thời gian và địa điểm tổ chức:  
Thời Gian:  

Thứ Bảy, Ngày 06 tháng 05 năm 2023 

4:00 PM-7:00 PM: Múa lân khai mạc, thuyết Pháp, thắp nến hoa đăng nguyện cầu thế 
giới hòa bình chúng sanh an lạc. (Có Chương Trình Riêng)  

  

Chủ nhật, Ngày 07 tháng 05 năm 2023 

10:00 AM –12:30 PM: Lễ chính thức Mừng ngày Đức Phật Đản Sanh 

12:30 PM – 4:00 PM: Thọ Trai, cúng dường trai Tăng, & chương trình Văn Nghệ 
Mừng Phật Đản  

Địa điểm:     Horace Mann Middle School  
         4345 54th Street San Diego, CA 92115  

  

Trân trọng kính gởi Thông Báo Số Hai này đến toàn thể quý liệt vị được tường làm và nhất tâm, nguyện 
cầu con người sống trên thế giới hôm nay luôn tỉnh thức, để có được sự hành sử với nhau trong chánh 
niệm mà chấm dứt chiến tranh, tái lập hòa bình, cùng nhau xây dựng cuộc sống an lành và thịnh trị, 
trong tình thương yêu hiểu biết.  
  

Kính chúc Chư Tôn Đức Tăng Ni Pháp thể khinh an, đạo nghiệp viên thành.  
Đồng kính chúc Quý Đồng hương Phật tử vô lượng an khang, cát tường như ý.  

Nam Mô Thành Tựu Trang Nghiêm Công Đức Phật 
Ngày 09 Tháng 02 Năm 2023 

Văn Phòng Thường Trực  
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ Tịch  
  

  

  

  

Sa Môn Thích Tín Nghĩa  

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 

EXECUTIVE COUNCIL 
4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.   Tel.: (714) 548-4148 

_____________________________________________________________________ 



 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

CHÁNH TÍN – CHÁNH KIẾN 

TRONG ĐẠO PHẬT  

(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

I. Mở đề: 
Trong kinh A Hàm Đức Phật dạy: 
“Không nên tin ngay tất cả những gì người xưa 

đã nói, tất cả những gì người có thế lực đạo cũng 
như đời, tất cả những gì người bề trên nói, tất cả 
những gì nhiều người tin theo, có ghi trong sách. 
Chỉ nên tin theo những gì có thể kiểm nghiệm lại 
được, đúng với chân lý, đúng với lẽ thực, thông 
qua trí tuệ, sáng suốt thông minh, thấy có ích 
lợi, cho bản thân mình, và cho mọi người”. 

Qua đó Đức Phật muốn gởi một thông điệp về 
chân lý của giáo pháp nhà Phật là phải được kiểm 
nghiệm thực tế thông qua trí tuệ bằng sự thấy 
biết hợp lý, tự lợi lợi tha rồi mới tin theo. Hay nói 
rõ hơn người Phật tử cần phải có chánh tín, chánh 
kiến. 

 

II. Thế nào là Chánh Tín, Chánh Kiến? 

 

1. CHÁNH TÍN: 
1.1 Định nghĩa: Mọi lẽ thật đều hiện bày dưới 

ánh sáng giác ngộ. Nhận thấy lẽ thật rồi mới khởi 
lòng tin đó là “chánh tín”. Ngược lại, bày những 
điều mê hoặc làm mù quáng người đời, lừa bịp thế 
gian, ấy là mê tín. Thấy rõ biết đúng mới tin, là 
sức mạnh vô biên khiến người ta thành công trên 
mọi lãnh vực.  

Ví dụ đến chùa lạy Phật, cúng dường chư Tăng 
Ni, nguyện cầu chư Phật gia hộ cho ta luôn được 
an trú trong chánh pháp làm lợi mình, lợi người là 
“chánh tín”. Đưa nhiều tiền cho thầy cúng cầu 
mua may, bán đắt với tâm địa hại người là “mê 
tín”. 

Trong kinh Hoa Nghiêm có câu: “Tin là nguồn 
của đạo, là mẹ của mọi công đức. Tin có thể nuôi 
lớn cả gốc lành”. 

1.2 Mê tín: là lối tin mù quáng khiến con 
người mất hết phương hướng. Những kẻ chủ 

trương mê tín làm điên đảo thế gian. Trong đạo 
Phật nước ta, thời kỳ Phật giáo quyền năng (trước 
thế kỷ VI) còn ảnh hưởng đến ngày nay, tệ nạn 
mê tín vẫn còn nhiều như xăm, bói, đốt vàng mã 
xe cộ tốn kém… 

1.3 Tai hại của mê tín: Trong các lễ hội, ta 
thấy việc mê tín xảy ra nhan nhản trở thành tệ 
nạn xã hội làm thiệt hại cả vật chất lẫn tinh thần 
cho cá nhân và tâp thể, làm xấu hình ảnh đất 
nước có 4000 năm văn hiến. Cụ thể mê tín dẫn 
đến: 

– Con người trở nên khờ khạo mất hết lý trí. 
– Luôn lo sợ, không dám quyết đoán một việc 

gì. 
– Khiếp nhược mất tự tin, bị kẻ xấu lợi dụng, 

lừa phỉnh. 
– Bạn hiền xa lánh. 
 

* Cầu nguyện là chánh tín hay mê tín? 

– Là mê tín khi khẳng định cầu nguyện là 
được toại nguyện. 

– Là chánh tín khi xem việc cầu nguyện như 
là lời chúc lành. 

 

* Tin nhân quả 

– Nghiệm xét thấu đáo về vạn vật trong vũ 
trụ từ nhân tiến đến quả, từ quả trở lại nhân, 
nhân quả – quả nhân xoay vần không dứt. 

– Thấy rõ lý nhân quả vừa là khoa học vừa 
sức mạnh chuyển tiến của con người, chúng ta tin 
tưởng đó là chánh tín. 

 

* Tin nhân duyên: 
– Vạn vật trong vũ trụ đều do nhân duyên 

hợp thành. Nhỏ nhất như một nguyên tử cấu tạo 
bởi các âm điện tử và nhân, huống là những vật 
thể to tát. 

– Thấy rõ lý nhân duyên của nhà Phật là một 
lẽ thật đúng với tinh thần khoa học, hiểu được 
muôn vật trên thế gian có quan hệ chằng chịt với 
nhau. 

– Dẹp được quan niệm ích kỷ cá nhân, tích 
cực xây dựng nền hạnh phúc chung cho nhân loại. 

– Tin lý nhân duyên bằng trí tuệ, bằng khoa 
học là chánh tín. 

1.4 Lợi ích của chánh tín: 
– Nhận rõ lý nhân quả, lý nhân duyên là tác 

dụng của trí tuệ. 
– Người Phật tử nương vào Phật trí nên thấy 

rõ vạn vật “thành, trụ, hoại, không” đều nằm 
trong phạm trù nhân quả nhân duyên. 

– Xét một sự kiện xảy ra tốt xấu, phát xuất từ 
nhân nào, hội đủ nhân duyên gì mới xảy ra, cố 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      31 

QUÊ NHÀ NGÀN NĂM 

 

Quê hương 

Từ thuở quê hương 

Cánh chim Hồng - Lạc về phương trời hồng. 
Máu tim từ thuở cha ông, 
Làm nên gấm vóc núi sông hữu tình. 
 

Mái chùa xưa, 
Tiếng chày kình 

Đi về năm tháng đẹp tình sớm hôm. 
Muôn đời vẫn vẹn lòng son, 
Dẫu xa quê, vẫn mãi còn hồn quê. 
 

Cánh chim bạt gió tư bề 

Phải đâu gió bạt lối về đường xưa. 
Trời quê hoa nở quanh mùa, 
Đêm quê giữa tháng gió đưa trăng vàng. 
 

Đình xưa  
Dưới bóng tre làng 

Mái tranh, liếp chuối, trĩu vàng đồng xa. 
Cánh cò năm tháng bay qua, 
Từ trong cổ tích quê nhà ngàn năm. 
 

(South Dakota, 15/12/2022 ) 
 

 

MẶC PHƯƠNG TỬ 

gắng chuyển đổi, đó là tinh thần của 
người chánh tín. 

– Có sức tự tín mãnh liệt để chuyển 
đổi, vươn lên trong mọi lãnh vực. 

1.5 Kết luận: Mê tín và chánh tín là 
hai đường tối sáng khác nhau. Đạo Phật 
chủ trương chánh tín. Tất cả kinh Phật 
không có nói những việc mê tín. Người 
học Phật chân chính phải quyết tâm loại 
bỏ mọi tệ đoan, tập tục sai lầm làm suy 
giảm giá trị Phật Pháp. 

 

2. CHÁNH KIẾN 

2.1 Định nghĩa: Chánh là đúng sự 
thật, kiến là thấy, xem xét. Chánh kiến là 
xem xét, nhận thấy đúng sự thật bằng cả 
mắt lẫn tâm. Trái với chánh kiến là tà 
kiến, là thấy biết nhận xét lầm lạc, tà 
vạy. 

2.2 Nguyên nhân sanh tà kiến: Mỗi 
chúng sanh vì bị bản ngã lôi cuốn làm mờ 
ám tâm trí, nên sự thấy biết, nhận xét 
lầm lạc ngược lại với chánh kiến. 

2.3 Hành trạng tà kiến: 
– Thấy biết và xét đoán mọi việc theo 

tư thù hay ích kỷ. 
– Phân định mọi vấn đề không đúng 

chân lý (như 5 người mù sờ voi, mỗi 
người chỉ tả được một bộ phận của con 
voi theo nhận xét của mình (biên kiến) 
chứ không tả được toàn diện con voi. Chỉ 
người sáng mắt (có chánh trí và chánh 
kiến) mới thấy toàn diện con voi). 

2.4 Tai hại của tà kiến: 
– Phán xét mọi việc đều sai chân lý, 

nhận thấy một bên hoặc nhận thấy ngược 
lại (biên kiến và tà kiến) 

– Phán xét không công bình, làm bao 
nhiêu kẻ khác phải chịu oan tình (xưa: 
chuyện Trí Huyền, Ngộ Đạt, tiền kiếp của 
ông là viên án xử oan Triệu Thố… Nghiệp 
oan đó trải 10 kiếp sau vẫn còn bị trả) (*). 

2.5 Hành trạng chánh kiến: 
– Dẹp tan bản ngã bằng cách quán lý 

vô thường vô ngã. 
– Cẩn thận quán xét tường tận từ ý 

nghĩ, lời nói, việc làm đến chỗ rốt ráo, 
đúng với chân lý. 

2.6 Lợi ích của chánh kiến: 
– Tránh được tà kiến và diệt trừ được 

ngã chấp. 
– Hiểu rõ ràng các việc chân giả, 

không hê lầm lạc và phán đoán mọi việc 
được chí công, bình đẳng. 

– Không còn say mê tục lụy, thấu đạt 
lý nhiệm mầu của đạo pháp. 

– Đoạn trừ được “kiến hoặc” (thấy 
hiểu sai lầm) tức là ngũ lợi sử (xem bài 
Tứ Diệu Đế ở Bậc Trung Thiện). 
 

(trích tài liệu tu học của GĐPTVN, 
bậc Chánh Thiện) 

 

________ 

 
(*)

 Xem phần duyên khởi trong kinh Từ Bi 
Thủy Sám Pháp – Thích Huyền Dung 
dịch.  



 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT 
HỘI ĐỒNG HOẰNG PHÁP 

HỘI ẤN HÀNH ĐẠI TẠNG KINH VIỆT NAM 

VIETNAM GREAT TRIPITAKA FOUNDATION 

 4333 30th Street, San Diego, CA 92104 – U.S.A. 
Tel: (619) 283-7655 

________________________________________________________________________________ 

 

TÂM THƯ 

V/v: Ấn Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam 

  

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
  

Kính bạch chư tôn Thiền đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý thiện hữu tri thức, cùng quý thiện nam tín nữ Phật tử xa gần, 
  

Phật giáo đã truyền vào Việt Nam hai nghìn năm, nhưng qua bao thăng trầm lịch sử 
dưới nhiều triều đại, chính thể, việc phiên dịch Tam Tạng Thánh Điển (từ tiếng Phạn hay 
Hán) sang tiếng Việt vẫn chưa được thực hiện một cách trọn vẹn và thống nhất. Trong khi 
đó, truyền bản Phạn-Hán thì tương đối đã được hoàn tất từ nhiều thế kỷ trước qua nhiều 
triều đại Trung Hoa; cho đến thế kỷ thứ 20, Đại Tạng Kinh bằng Hán văn lại được khởi sự 
biên tập, đối chiếu, hiệu chính và cước chú rất kỹ lưỡng, công phu dưới triều Đại Chánh 
(Taisho) thứ 11, vào năm 1922, với sự tham gia của trên 100 học giả Phật giáo hàng đầu tại 
Nhật Bản. Đại Tạng Kinh Việt Nam sẽ dùng Hán bản Đại Chánh Đại Tạng Kinh này làm để 
bản (bản đáy), và đặc biệt là có tham chiếu các truyền bản tiếng Phạn, Pali và Tây Tạng 
dưới sự chủ trì của nhị vị học giả tinh thông Phật học và Sử học là Hòa thượng Thích Tuệ 
Sỹ và Giáo sư Trí Siêu Lê Mạnh Thát. 

Kế thừa sự nghiệp phiên dịch Đại Tạng Kinh Việt Nam (ĐTKVN), Hòa thượng Tuệ 
Sỹ—một trong 18 thành viên của Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng (do Viện Tăng Thống 
GHPGVNTN chỉ định thành lập năm 1973), tiếp tục thực hiện công trình phiên dịch dang 
dở của Hội đồng; và với sự quán thông Tam Tạng Thánh Điển qua các truyền bản Phạn, 
Hán, Tây Tạng, đã nêu một tiêu chí chuẩn mực nhất có thể để thực hiện một Đại Tạng Kinh 
Việt Nam với tiếng Việt trong sáng, hàn lâm, góp phần phát triển phương tiện tuệ học cho tứ 
chúng đệ tử Phật đồng thời làm phong phú thêm cho kho tàng ngôn ngữ Việt. ĐTKVN bao 
gồm tất cả Thánh Điển Phật giáo được dịch sang tiếng Việt qua các thời kỳ lịch sử, bởi chư 
vị dịch giả các triều đại quá khứ, cùng với các dịch giả cận đại, hiện tại và tương lai; do vậy, 
theo dự án của Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng Lâm Thời (HĐPDTTLT, do Hòa thượng 
Tuệ Sỹ chủ xướng thành lập vào ngày 03 tháng 12 năm 2021), sẽ là một bộ Kinh đồ sộ ước 
chừng 200 tập khổ 6.5 x 9.5 inches (16.5 x 24 cm). 

HĐPDTTLT với ba Ủy ban là UB Duyệt sách, UB Phiên dịch và UB Chứng nghĩa 
Chuyết văn, quy tụ một số ủy viên có trình độ chuyên môn về Phật học, Việt văn và cổ ngữ, 
dành hết tâm lực và thời gian để thực hiện công trình phiên dịch. HĐPDTTLT được sự toàn 
tâm yểm trợ của Hội Đồng Hoằng Pháp (do chư vị lãnh đạo các GHPGVNTN châu lục và 
quốc gia thành lập vào ngày 08 tháng 5 năm 2021), trong đó có Ban Bảo Trợ và Hội Ấn 
Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam trực tiếp đảm nhận vận động tài chánh và tiến hành việc in 
ấn và phát hành ĐTKVN. 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      33 

Kính thưa chư liệt vị, 
Trong Kinh Duy-ma-cật, chương 13, phẩm Cúng Dường Pháp, có dạy: “Cúng dường 

Chánh Pháp là cúng dường tối thượng.” Chúng tôi tu học và hành đạo bao năm nay được 
góp phần nhỏ vào dự án vĩ đại do Hòa thượng Tuệ Sỹ chỉ đạo, với tâm nguyện đền ơn Phật-
Pháp-Tăng trong muôn một, với ước vọng được nhìn thấy ĐTKVN hình thành từng kinh, 
từng bộ trong những năm tháng sắp tới. Có thể nói đây quả là nhân duyên vô cùng thù thắng 
cho một đời người. 

Với tâm thành, chúng tôi xin tha thiết thỉnh cầu chư tôn Thiền đức Tăng Ni và Phật tử 
khắp nơi, vì tâm nguyện cúng dường Chánh Pháp, vì nguyện vọng được chứng kiến trong 
đời mình một bộ Đại Tạng Kinh tiếng Việt thật chuẩn mực, mang tầm vóc quốc tế, xứng 
đáng với chiều dài 2000 năm Phật giáo trên quê hương Việt Nam, hãy cùng đóng góp trí lực 
và tài lực cho công trình dài lâu này. 

Thay mặt Hội Ấn Hành ĐTKVN, chúng tôi thành kính thâm tạ chư tôn Thiền đức và 
quý Phật tử xa gần. Nguyện đem công đức cúng dường Chánh Pháp này hướng về khắp tất 
cả; kính chúc chư tôn Thiền đức pháp thể khinh an, chúng sinh dị độ; và chúc nguyện chư 
thiện tín nam nữ cùng gia quyến vô lượng an khang, cát tường. 

  

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát – tác đại chứng minh. 
PL. 2566, ngày 01 tháng 6 năm 2022 

TM. Hội Ấn Hành Đại Tạng Kinh Việt Nam 

Hội trưởng 

 

 

 

Hòa thượng Thích Nguyên Siêu 

___________________________________________________________________ 

 

HỘI ẤN HÀNH ĐTKVN: 
Hội trưởng: Thích Nguyên Siêu  |  Thư ký: Thích Hạnh Tuệ  |  Thủ quỹ: Vĩnh Hảo 

 BAN ẤN HÀNH: 
Trưởng ban: Thích Hạnh Viên  |  Phó ban: Văn Công Tuấn 

Phát hành: Thích Nữ Quảng Trạm  |  Ấn loát: Bạch Xuân Phẻ, Trần Nguyễn Nhị Lâm 

Kỹ thuật: Trần Minh Triết, Nguyễn Lê Trung Hiếu 

 *** 

 Chi phiếu cúng dường ấn hành, xin đề “Vietnam Great Tripitaka Foundation” 

và gửi về địa chỉ sau: 
Vietnam Great Tripitaka Foundation 

4333 30TH Street 
San Diego, CA 92104 – U.S.A 

(Chi phiếu xin ghi nơi phần Memo: ĐTKVN) 
 

 Quý vị ở Hoa Kỳ có thể chuyển tiền vào tài khoản Bank of America 

của Hội Ấn Hành ĐTKVN bằng cách: 
- ZELLE vào địa chỉ email: daitangkinhvietnam@yahoo.com 

 

  Hội sẽ gửi Phiếu Công Đức (Donation Receipt) đến quý vị (nếu được cung cấp địa chỉ); và các 
khoản cúng dường này đều có thể được khấu trừ thuế theo luật định của chính phủ Hoa Kỳ. 
 Quý vị có thể vào trang https://hoangphap.org/phuong-danh-cung-duong-dtk/ để theo dõi danh 
sách cúng dường, được cập nhật mỗi ngày. 

mailto:daitangkinhvietnam@yahoo.com


 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

mắc khắp nơi, bụi bặm rác rưới tùm lum. Bàn thờ 
Phật cũng bụi bặm trông buồn làm sao! Mấy năm 
nay vị thầy đương trụ trì khắc khẩu và xung đột 
với các Phật tử quanh vùng làm cho số người đến 
chùa càng ngày càng ít đi. 

Tôi vào lễ Phật mà lòng thấy ngậm ngùi thê 
thiết. Tôi vạch cỏ đi dạo vườn chùa thấy còn hai 
cổ tháp của tổ đời thứ 40 và 41. Có lẽ hai cổ tháp 
này là những di vật còn nguyên vẹn chưa bị tàn 
phá bởi bàn tay con người, duy dấu ấn thời gian 
thì không thể nào khác được, rêu phong phủ kín, 
cỏ dại ngập đầu. Chùi sơ tấm bia ở một cố tháp 
tôi còn đọc được dòng chữ: “Lâm Tế tứ thập nhất 
thế sắc tứ Khánh Lâm trụ trì Thiện Nguyên xà lê 
bảo tháp” (thật sự thì có sự trợ giúp của bạn bè 
chứ vốn chữ Hán của tôi chỉ còn đọc được lõm 
bõm: “Lâm Tế tứ thập nhất thế”). Tôi ngẩn ngơ 
trước bảo tháp của các tổ, lòng bùi ngùi tưởng 
nhớ dĩ vãng xa xưa, nhìn cảnh vật và con người 
hiện tại thì thấy buồn vô hạn. Lững thững nhổ cỏ 
dại và bẻ bỏ những cây dại mọc các kẽ quanh 
tháp. Tháp đối diện bên kia thì bia ghi: “Lâm tế tứ 
thập thế…” Hai ngôi bảo tháp nằm hai bên chánh 
điện với những trụ biểu đắp nổi búp sen, lân; bình 
phong thì đắp nổi rùa chở cuốn thư… Vòng ra 
ngoài cổng mới mở, tôi đi xem cổng chính bị khóa 
đã lâu, dây thép ràng kỹ đã hoen rỉ.  

Ngày xưa trước mặt chùa là cánh đồng xanh 
ngát, giờ bị những đại gia hãng đá granite xây 
xưởng lấn sát cổng chùa. Con đường mòn trước 
chùa hầm hố ao tù nước đọng và rác rưới dơ dáy. 
Cả chánh điện và cổng chùa bí bách đối diện với 
bức tường cao nghễu nghện của xưởng đá granite. 
Chùa xưa đã mất hình hài, mất cả khung cảnh 
thiên nhiên thuở ban đầu. Dẫu biết thế gian vô 
thường, sự thay đổi biến dịch trong từng phút 
giây, nhưng ở đây sự can thiệp thô bạo của con 
người đã phá hủy những hình bóng thân thương 
của một thời. 

Bảng hiệu Khánh Lâm tự còn nguyên trên 
cổng chính nhưng giờ chỉ có lưng nhà máy đá 
Granite nhìn. Con đường mòn trước chùa giờ cũng 
quạnh quẽ hoang vu, chẳng còn ai đi qua lối cũ. 
Hình hài ngôi chùa sắc tứ xưa giờ đã biến mất, chỉ 
còn hai ngôi tháp cổ may mắn chưa bị xâm hại 
nhưng không biết trong thời gian tới liệu có còn 
nguyên vẹn. Xứ mình giờ hai chữ trùng tu hay tu 
bổ là đồng nghĩa với làm mới di tích, một sự phá 
hoại đầy vô minh mà cứ ngỡ mình đang giữ gìn 
bản sắc. Có rất nhiều di tích cổ, tượng cổ sau khi 
trùng tu khiến người ta cứ liên tưởng đến những 
cô gái đi sửa nhan sắc. 

Chùa xưa đã mất hình hài, chuyện xưa đã trở 
thành dĩ vãng, hồn xưa giờ trôi dạt phương nào? 

 

Nhân chuyến về thăm ba má bệnh, tôi ghé 
thăm ngôi chùa xưa ở chốn làng quê ngày trước. 
Dân quanh vùng xưa nay quen gọi tên thông dụng 
là Bàu Lương, chẳng có mấy ai gọi tên chữ Khánh 
Lâm. 

Chùa được tổ Toàn Tín khai sơn vào năm Tân 
Sửu đời Cảnh Hưng 1781; năm 1941 được vua 
Bảo Đại sắc tứ và đến 1952 thì Pháp dội bom phá 
hủy hoàn toàn. Năm 1955 hòa thượng Tâm Ấn từ 
tổ đình Hưng Khánh đứng ra tái thiết lại. 

Kể từ đó tồn tại cho đến năm 2001 với dáng 
vóc cổ tự rất đẹp và hài hòa giữa chốn đồng quê. 
Chùa gồm chánh điện, hai dãy đông và tây lang, 
phía sau là nhà trù, sân cát (giếng trời) ở giữa có 
trồng cây ngọc lan thơm ngát. Chùa lợp mái ngói 
âm dương, đầu những máng xối gắn những con cá 
hoa long, mỗi khi trời mưa nước từ miệng các con 
cá tuôn ra xối xả trắng cả những giấc mơ. Trước 
chùa là một cánh đồng xanh ngát, những bầy cò 
trắng chao lượn làm cho cảnh vật đẹp đến nao 
lòng và thanh bình không sao tả nổi.  

Năm 2001 thì chùa bị phá để xây mới, với vốn 
tiền ít ỏi nên thiết kế và chất lượng công trình thật 
tệ, vừa xấu vừa kém chất lượng. Tất cả những 
hình ảnh cũ của chùa bị phá bỏ, điều này làm đau 
lòng rất nhiều những Phật tử gần xa quanh vùng. 

 

Tôi đến viếng chùa vào một buổi chiều của 
tháng mười; nhìn vườn chùa hoang phế cỏ dại 
mọc cao đến bụng. Chùa mới xây lại đã xuống cấp 
trầm trọng, nước dột hoen ố tứ tung, nhện giăng 

Hình hài hư hao 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      35 

Có ngài La Hán thuở xưa 

Ẩn trong rừng núi tuyết lùa mênh mông 

Ngài từng chứng quả "lục thông" 

Có tài biết rõ việc trong ba đời 
Tiếng tăm lừng lẫy khắp nơi 

Bà con khâm phục. Danh ngài truyền đi. 
Ngài nuôi một chú sa di 

Tuổi còn niên thiếu, cận kề ngày đêm. 
Một hôm trò đứng hầu bên 

Thầy xem sắc tướng xong liền nói ngay: 
"Phước con cho tới bữa nay 

Tính ra còn lại vài ngày nữa thôi, 
Bảy hôm sau sẽ qua đời 

Thầy trò vĩnh biệt, nghĩ thời đau thương! 
Con mau trở lại cố hương 

Viếng thăm lần chót xóm làng, mẹ cha!". 
Sa di lòng dạ xót xa 

Cúi đầu đảnh lễ thầy và ra đi 
Chuông buồn buông tiếng sầu bi 

Tiễn người mạng yểu! Biệt ly não nề! . 
 

* 

Mưa nguồn giăng phủ đường về 

Khi trời vừa tạnh, tràn trề nước dâng, 
Chú đi lối tắt qua đường 

Thấy bầy kiến nhỏ dưới mương vẫy vùng 

Bị trôi theo nước xuôi dòng 

Dập dềnh mạng sống! Bềnh bồng xác thân! 
Chú sa di động từ tâm 

Cởi ngay áo khoác bỏ ngăn nước dòng, 
Kiến ta được cứu, vui mừng 

Rủ nhau leo vội vào chung quanh bờ 

Con nào đuối sức, vật vờ 

Chú khum tay vớt bỏ ra đất liền 

Thế là kiến được bình yên! 
Hương từ bi tỏa khắp triền non xa! 

Sa di tiếp tục về nhà 

Bảy ngày chờ đợi trôi qua phập phồng 

Sang ngày thứ tám hừng đông 

Mạng còn chưa hết! Trong lòng mừng thay 

Vội vàng trở lại thăm thầy 

Thầy hay rõ chuyện mặt đầy ngạc nhiên 

Thầy vào nhập định tham thiền 

Mới hay đệ tử nhân hiền vừa gieo 

Cứu bầy kiến thoát hiểm nghèo 

Giờ đây công đức trổ theo quả lành 

Phước do bảo vệ sanh linh 

Kéo dài thêm tuổi xuân xanh nhiệm mầu. 
Sa di từ đó chuyên sâu 

Tu hành tinh tấn đạo mầu Thích Ca 

Ánh vàng rực rỡ chan hòa 

Viên thành đạo quả. Thăng hoa kiếp người. 
 

 

 

 

 

 

TÂM MINHTÂM MINH  

NGÔ TNGÔ TẰNG GIAOẰNG GIAO  

 

(Thi hóa Truyện Cổ Phật Giáo) 

BẢO VỆ SANH LINH 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Có một người ngoại đạo tới 
nói với thiền sư như thế này: 

- Thưa thầy, đạo của chúng 
tôi có cả ngàn vị thánh, còn Đạo 
Phật không có vị thánh nào. 
Thầy nghĩ sao? 

Thiền sư nhẹ nhàng hỏi: 
- Trong đạo của ông, người 

ta đã làm gì để trở thành thánh? 

Người đàn ông đáp: 
- Bất cứ ai suốt đời phục vụ 

giáo hội, tử vì đạo hay sẵn sàng 
tử vì đạo, tham gia thánh chiến 
sẽ được phong thánh. 

Thiền sư nói: 
- Đạo của chúng tôi, thánh 

là bậc làm những việc mà phàm 
phu khó làm hay không làm 
được. Bất cứ ai bỏ được Tham-

Sân-Si sẽ nhập dòng thánh. 
Nghe vậy, người đàn ông 

cười nói: 
- Bỏ Tham-Sân-Si là chuyện 

dễ mà. 
Thiền sư cười nói: 
- Không dễ đâu. Tôi tu hành 

từ lúc 20 tuổi, nay đã 80 tuổi mà 
làm chưa xong. (*) 

Người đàn ông khẽ nhún vai, 
đứng dậy, chào thiền sư rồi bước 
ra ngoài. Tháng sau ông ta lại 
tới chùa gặp thiền sư, nói: 

- Thầy nói đúng, Tham-Sân-

Si không dễ bỏ. 
Rồi dường như muốn tìm 

hiểu thêm về Đạo Phật, ông ta 
hỏi: 

- Phật là gì? 

Thiền sư đáp: 
- Phật là vị không còn gì để 

xả bỏ. 
Nghe nói vậy ông ta cười 

nói: 
- Giáo chủ của chúng tôi là 

một vị thần tối thượng, tối linh, 
ngài đã tạo ra vũ trụ này, bảo 
sáng là có sáng, bảo tối là có 
tối, bảo sống là có sống, bảo 
chết là chết. Ngài có phép mầu 
biến cát thành cơm, biến chì 
thành vàng, biến người mù 
thành sáng, biến người què 
thành lành lặn, biến người câm 
nói được. Đức Phật như vậy có 
gì là ghê gớm đâu? 

Thiền sư vẫn dịu dàng nói: 

- Ông về tập hạnh xả bỏ đi, 
ba tháng sau tới đây chúng ta 
sẽ thảo luận tiếp. 

Nghe nói thế, người đàn 
ông chào sư rồi bước ra ngoài. 
Ba tháng sau ông ta lại tới 
chùa, nói với thiền sư: 

- Tôi đã hiến hết tài sản 
của tôi cho giáo hội. Tôi chẳng 
còn gì nữa trên cõi đời này. 
Liệu tôi có thể là Phật chăng? 

Thiền sư nhẹ nhàng hỏi: 
- Hiện giờ ông đang sống 

với ai? 

- Tôi sống với vợ con tôi. 
- Ông đi tới đây bằng gì? 

- Tôi tới đây bằng xe hơi. 
Tới đây thiền sư bảo chú 

tiểu: 
- Con ra ngoài xem chiếc 

xe của ông đây còn đó không? 

Giây phút sau, chú tiểu 
quay vào thưa: 

- Bạch thầy, con không 
thấy chiếc xe đâu cả. 

Nghe nói vậy, người đàn 
ông hốt hoảng đứng dậy, nói: 

- Chắc chiếc xe của tôi bị 
mất cắp rồi, tôi phải ra xem và 
trình báo cảnh sát. 

Thiền sư nói ngay: 
- Vợ con ông chưa bỏ được. 

Chiếc xe chẳng đáng bao nhiêu 
mà ông chưa bỏ được, vậy làm 
sao ông có thể thành Phật? 

 

Lời người kể chuyện: 
Đức Phật là vị chẳng còn gì 

để xả bỏ: 
- Chẳng còn vợ con, của 

cải, ngôi vị , chức danh để xả 
bỏ. 

- Chẳng còn túi tham để xả 
bỏ. 

- Chẳng còn lòng si mê để 
xả bỏ. 

- Chẳng còn đầu óc mộng 
mơ để xả bỏ. 

- Chẳng còn lòng ghen tị để 
xả bỏ. 

- Chẳng còn thói kiêu mạn 
để xả bỏ. 

- Chẳng còn một niệm xấu 
ác trong tâm để xả bỏ. 

- Chẳng còn thói nghi ngờ 
để xả bỏ. 

- Chẳng còn niệm phân 

biệt, kỳ thị để xả bỏ. 
- Chẳng còn mối lo để xả bỏ. 
- Chẳng còn lạc thú nào để 

xả bỏ. 
- Chẳng còn nỗi buồn nào để 

xả bỏ. 
- Ngay giáo pháp của Đức 

Phật, ngài cũng khuyên đệ tử 
phải xả bỏ khi đã chứng đắc 
giống như chiếc bè đã qua sông. 

Phật luôn luôn ở trong trạng 
thái Định, tâm an tĩnh, tịch mịch 
mà chiếu soi, nhìn vạn vật như 
tấm gương phản chiếu. Hạt mưa 
trong thế giới Ta Bà Phật đều 
biết nhưng không khởi niệm. 
Nếu có khởi niệm chỉ là Từ Bi, Hỷ 
Xả và Cứu Độ. Chính vì thế mà 
Trời, Thần hay các hàng đệ tử 
của Phật khi thưa hỏi Phật đều 
thưa, “Thế Tôn hi hữu”. 

Cửa Phật rộng mở cho chúng 
sinh khắp thế gian, nhưng thành 
Phật thì hi hữu, thế gian này chỉ 
có một mà thôi. Đức Phật không 
có phép mầu, không thể biến cát 
thành cơm, biến chì thành vàng, 
không thể làm cho người chết 
sống lại, nhưng có mười danh 
hiệu sau đây. 

- Như Lai: Có nghĩa là 
“Không từ đâu đến và cũng 
chẳng đi đâu”. Đức Phật không 
từ một cõi nào, cung trời nào tới 
đây và rồi cũng chẳng trở về đó. 
Ở đâu cũng có Phật, dù ở Mặt 
Trăng hay Hỏa Tinh, không phải 
xác thân Phật mà là tâm Phật và 
tánh Phật. 

- Ứng Cúng: Xứng đáng thụ 
nhận sự cúng dường của Trời, 
Người. 

- Chánh Biến Tri: Tức là biết 
hết, biết một cách tường tận, 
tròn sáng mọi diễn biến ở thế 
gian này. 

- Minh Hạnh Túc: Tức là đầy 
đủ trí tuệ và phúc đức. Đức Phật 
nhập Tứ Thiền để từ bỏ xác thân 
gỉa tạm này gọi là viên tịch hay 
nhập Niết Bàn chứ không chết 
như chúng ta. 

- Thế Gian Giải: Có thể giải 
quyết được những khúc mắc, 
nan giải của thế gian này. Oan 
khiên, nghiệt ngã mà vua quan, 
người đời không giải quyết được, 

Thiền Sư và Người Ngoại Đạo 

 THIỆN QUẢ ĐÀO VĂN BÌNH 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      37 

TRĂNG RẰM THÁNG GIÊNG 

 

Ánh trăng trải xuống đại ngàn 

Tâm vô ngại - hạt Kim cang trẩy mầm 

Hải hà dòng suối đan tâm 

Thơm lừng Bát nhã hương trầm đế châu 

Nguyên lai từ buổi sơ đầu 

Nhìn tứ hướng - cuộc bể dâu phận người 
Hoa tàn sau buổi hồng tươi 
Miên man tiếng khóc giọng cười hỗn mang 

Bước về ngoảnh lại trần gian 

Bóng còn thơ thẩn giữa càn khôn mưa 

Sắc giới hạt bụi lọc lừa  
Trăng độ lượng đã như vừa khởi tâm 

Tan nhanh từng đợt sóng ngầm 

Pháp Hoa rộ nở hạt mầm Lăng Nghiêm… 

 

 

THỨC GIẢ 

 

Sư ngồi pháp thoại dưới trăng 

Tịnh yên dòng chảy sông Hằng trở khuya 

Cành lá bối - giọt đầm đìa 

Sóng bỉ ngạn - chở tình chia tràn bờ 

Dạt dào cành nhánh ấu thơ 

Hốt nhiên tự tánh bây giờ nguyên khai 
Thức giả ngộ tỉnh đêm dài 
Dưới trăng đã cuộc trần ai tạ từ… 

 

 

XUYÊN TRÀ 

đến chùa thì… mọi hận thù, ân đền 
oán trả, mất mát, khổ đau đều 
tiêu tan. 

- Vô Thượng Sĩ; Không có bậc 
trí thức nào qua nổi Phật. 

- Điều Ngự Trượng Phu: Có thế 
thuyết phục được các bậc trượng 
phu, anh hùng hào kiệt trên thế 
gian này. Biết bao nhiêu vua, 
quan, danh sĩ, tế tướng, học giả, sĩ 
phu đã quy y theo Phật. 

- Thiên Nhân Sư; Thầy dạy của 
cõi Trời và cõi Người.   

- Phật: Là bậc giác ngộ, toàn 
thiện, toàn giác. 

- Thế Tôn: Là bậc đáng tôn 
kính. 

Không phải chỉ riêng Đức Phật 
Thích Ca Mâu Ni, mà tất cả các 
vị  Phật ở cõi khác đều có mười 
danh hiệu này. Ngoài ra, các Đức 
Phật đều có 32 tướng tốt mà người 
đời không thể có. Khi tạc tượng 
Phật mà tượng ấy trông giống như 
người thường, dù người ấy đẹp trai 
như Phan An, Tống Ngọc hay tài tử 
Alain Delon hay Robert Taylor… thì 
tượng ấy không phải Phật. Các 
nghệ nhân khi tạc hay đúc tượng 
Phật, vẽ hình Phật, phải hết sức 
thận trọng. 

Vậy thì tất cả những ai cho 
rằng mình là Phật xuất thế, Phật 
sống và có khi hơn cả Phật… hãy 
nhỉn lại dung mạo mình xấu đẹp 
như thế nào, nghiền ngẫm mười 
đặc tính và phẩm hạnh nói trên. 
(**) Bất cứ ai dùng thần linh, bùa 
phép, hình danh sắc tướng, lễ nghi 
huyền bí, âm nhạc du dương, lời 
nói ngon ngọt, tiền bạc, quà tặng… 
để chiêu dụ tín đồ thì họ chỉ hành 
tà đạo chứ không phải đạo Phật 
(***). Nói tóm lại Phật là trí tuệ, 
giác ngộ, giải thoát, từ bi và 
bình đẳng. 

 

Thiện Quả Đào Văn Bình 

(California ngày 14/12/2022) 
 

 

 

 

 

 

_______________ 

 

(*) Hãy xem giai thoại về thiền sư 
Ô Sào và Bạch Cư Dị. 
(**) Báo chí Tây Phương thường 
gọi Đức Đạt Lai Lạt Ma là Phật 
Sống, nhưng ngài nói rằng đừng có 
bậy bạ mà gọi tôi là Phật Sông. Tôi 
chỉ là đệ tử của Đức Phật. 
(***) Kinh Kim Cang, “Những kẻ 
dùng âm thanh cầu ta, dùng sắc 
cầu ta những kẻ đó hành tà đạo, 
không thể thấy Như Lai.” 



 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

“Hiện Tượng Luận Phật Giáo” là bản dịch 
tiếng Việt của Thượng Tọa Thích Nhuận Châu từ 
nguyên tác Anh ngữ “Buddhist Phenomenology” 
của Giáo sư Dan Lusthaus do Lotus Media vừa mới 
ấn hành.   

Dan Lusthaus là nhà văn và giáo sư người Mỹ 
chuyên về Phật Giáo. Ông chuyên nghiên cứu về 
Du-già-hành Tông (Yogācāra – hay còn gọi là Duy 
Thức Tông). Ông là tác giả của nhiều bài viết và 
sách. Ông dạy tại Đại Học University of California 
at Los Angeles (UCLA), Đại Học Tiểu 
Bang Florida, Đại Học Tiểu Bang 
Missouri, và vào mùa thu năm 2020 
ông là Phó Khoa Nghiên Cứu về 
Nam Á tại Đại Học Harvard, 
Massachusetts. Tác phẩm “Buddhist 
Phenomenology” đã được xuất bản 
vào năm 2002. 

Thượng Tọa Thích Nhuận Châu 
là tác giả và dịch giả của nhiều bài 
viết và sách giá trị về Trung Quán, 
Du-già-hành Tông đã được đăng 
trên nhiều trang mạng Phật Giáo. 
Hiện nay Thượng Tọa là thành viên 
trong Ban Phiên Dịch và Trước Tác 
của Hội Đồng Phiên Dịch Tam Tạng 
Lâm Thời do Hòa Thượng Thích Tuệ 
Sỹ làm Chủ Tịch. Tôi chưa từng 
quen biết hay gặp gỡ Thượng Tọa 
Thích Nhuận Châu ở ngoài đời, 
nhưng tôi đã có duyên và cũng rất 
tâm đắc với những bài viết, bài dịch 
của Thượng Tọa được đăng trên một 
số trang mạng Phật Giáo, chẳng hạn như, 
“Pythagore và Thuyết Luân hồi,” “Mã Minh và tác 
phẩm vĩ đại về lịch sử cuộc đời Đức Phật,” “Giã từ 
cõi mộng,” v.v… 

“Hiện Tượng Luận Phật Giáo” là tác phẩm đồ 
sộ cả về mặt hình thức lẫn nội dung được chia làm 
2 cuốn, tổng cộng dày khoảng 1,500 trang. Đây là 
bộ sách nghiên cứu công phu về Du-già-hành Tông 
hay Duy Thức Tông, về Thành Duy Thức Luận, về 
Trung Quán, và nhiều đề tài Phật học và sử học 
Phật Giáo. Cả tác giả và dịch giả của “Hiện Tượng 
Luận Phật Giáo” đều là những vị không những 
uyên thâm về Phật học, đặc biệt là về Du-già-hành 
Tông ở Ấn Độ và Duy Thức Tông ở Trung Hoa, mà 
còn là những nhà thông thạo về Phạn ngữ và Hán 
ngữ.  

 Cho dù, có thể nhiều người không xa lạ gì với 
ngành triết học Hiện Tượng Luận, cái tên Hiện 
Tượng Luận Phật Giáo vẫn còn là một đề tài mới 
mẻ đối với giới học Phật Việt Nam.  

Giới thiệu bản dịch Việt 
‘HIỆN TƯỢNG LUẬN PHẬT GIÁO’ 

của THÍCH NHUẬN CHÂU 

Huỳnh Kim Quang 

Tại sao lại là Hiện Tượng Luận Phật Giáo? 
Hay một cách cụ thể hơn, Hiện Tượng Luận Phật 
Giáo là gì? 

Trước khi tìm hiểu tác giả Dan Lusthaus đã 
giải thích về Hiện Tượng Luận Phật Giáo là gì, hay 
mối quan hệ giữa Hiện Tượng Luận và Phật Giáo 
ra sao để được gọi là Hiện Tượng Luận Phật Giáo, 
thiết nghĩ cũng cần biết sơ qua về Hiện Tượng 
Luận. 

Khái quát mà nói, Hiện Tượng Luận nghiên 
cứu về cấu trúc của nhiều loại kinh 
nghiệm khác nhau từ nhận thức, tư 
duy, ký ức, tưởng tượng, cảm xúc, 
ước muốn, và ý muốn đối với nhận 
thức về cơ thể, hành động biểu 
hiện, và hoạt động xã hội, gồm 
hoạt động thuộc ngôn ngữ, theo 
Bách Khoa Từ Điển Triết Học của 
Đại Học Standford. Cấu trúc của 
những hình thái kinh nghiệm này 
thường gồm điều mà triết gia 
Husserl gọi là “sự cố ý,” có nghĩa là 
hướng kinh nghiệm trực tiếp tới sự 
vật trong thế giới, có ý thức rằng 
nó là nhận thức về hay về sự vật gì 
đó. Theo hiện tượng luận của 
trường phái Husserl cổ điển, kinh 
nghiệm của chúng ta được điều 
hướng tới các sự vật chỉ qua những 
khái niệm, tư tưởng, ý tưởng, hình 
tượng, vân vân, đặc biệt.  
Hiện Tượng Luận đã được thực hiện 
trong nhiều dạng thức khác nhau 

qua nhiều thế kỷ, nhưng nó đã xuất hiện nổi bật 
vào đầu thế kỷ 20 trong các tác phẩm của các 
triết gia Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-

Ponty và nhiều vị khác. 
Hãy nghe chính triết gia Husserl định nghĩa 

về Hiện Tương Luận của ông qua ngòi bút của Dan 
Lusthaus trong “Hiện Tượng Luận Phật Giáo”: 

“Husserl định nghĩa Hiện tượng luận của ông 
là Duy tâm siêu nghiệm luận (Transcendental 
Idealism), một thuật ngữ mà Kant đã áp dụng cho 
triết học của riêng ông. Nó có ý nghĩa phê phán 
liên quan đến các vấn đề nhận thức luận 
(epistemological), thừa nhận rằng tri thức có được 
thông qua nhận thức, mà không hàm ý tuyên bố 
siêu hình về bản chất của thực tại là tùy thuộc hay 
được tạo ra bởi tâm thức (mind).” (tr. 63 – quyển 
1) 

“Qua ‘Duy tâm luận’ Husserl muốn nói đến lĩnh 
vực ý niệm, tư tưởng, cảm giác, v.v..., nói cách 
khác, toàn bộ lĩnh vực kinh nghiệm ý thức như nó 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      39 

đã cấu thành và trình hiện trước chúng ta.”(tr. 64 
– quyển 1) 

Từ mục đích mà Hiện Tượng Luận của Tây 
phương nhắm đến như được nói ở trên, Dan 
Lusthaus nhìn thấy có sự tương đồng giữa Hiện 
Tượng Luận và Phật Giáo. Ông đã viết trong “Hiện 
Tượng Luận Phật Giáo” như sau: 

“Hiện tượng luận và Phật giáo cả hai đều đặt 
vấn đề tại sao và như thế nào kinh nghiệm con 
người là điểm khởi đầu và kết thúc. Cả hai đều tập 
trung vào những vấn đề đồng nhất về nhận thức 
luận (epistemological), như cảm nhận, cảm giác, 
nhận thức, cấu trúc nhận thức, điều kiện thể hiện 
(embodied conditioning), và vượt qua cách thức 
biểu hiện nầy về cách 
nhìn thế giới. Cả hai 
mục đích, thông qua 
khảo sát có phương 
pháp phương thức 
chúng ta nhận thức, để 
hoá giải những vấn đề 
tiến thoái lưỡng nan căn 
bản của loài người.” (tr. 
18, 19 – quyển 2) 

Ở một chỗ khác 
cũng trong “Hiện Tượng 
Luận Phật Giáo,” tác giả 
Dan Lusthaus còn nói 
thêm: 

“Điều tôi đặt ra và 
thực hiện ở đây là trình 
bày hiện tượng luận 
trong đạo Phật, vì, như 
tập sách nầy lập luận 
và chứng minh, Phật 
giáo là một dạng hiện 
tượng luận; Du-già 
hành tông thậm chí còn 
hơn thế nữa.” (tr. 20 – 
quyển 2) 

Dan Lusthaus giải 
thích cụ thể hơn về sự 
tương đồng giữa Hiện Tượng Luận và Phật Giáo: 

“Đạo Phật là phương pháp (mārga) điều chỉnh 
những hành vi nhận thức của chúng ta. Đến cứu 
cánh, đạo Phật tập trung vào vấn đề nhận thức, 
tâm lý học, nhận thức luận (epistemology), siêu 
hình (soterics) và đạo đức (ethics). Pháp 
(dharma) là những nhân tố kinh nghiệm, hay hiện 
tượng cấu thành kinh nghiệm. Do vậy khảo sát về 
pháp (dharma) có thể được gọi là Hiện tượng luận 
Phật giáo (Buddhist phenomenology). Như chúng 
ta sẽ thấy, mối quan hệ giữa Hiện tượng luận Phật 
giáo và Hiện tượng luận Tây phương đang đến lúc 
thu hút sự quan tâm. 

“Hiện tượng luận Phật giáo đạt đến đỉnh cao 
trong Du-già hành tông (Yogācāra). Các Du-già sư 
(Yogācārin) khảo sát cấu trúc và chức năng nhận 
thức từ Nhận thức luận (epistemological), Luận lý 
học, Tâm lý học, Đạo đức học, và phương diện 
siêu hình (soterics), họ thấy rằng chính trong lĩnh 
vực nhận thức rằng vấn đề chính do Phật giáo 
chẩn đoán được định hình. Vấn đề đó chính là sự 
tương tác hài hòa của nghiệp (karma) được dẫn 
dắt bởi những tập khí tương ưng.” (tr. 41 – quyển 
1) 

Tuy nhiên, Hiện Tượng Luận nói riêng và triết 
học Tây phương nói chung cũng có những khác 

biệt với Du-già-hành Tông. Dan Lusthaus viết 
trong “Hiện Tượng Luận Phật Giáo” như sau:  

“Nhưng cũng có những điều khác biệt quan 
trọng giữa các triết gia Tây phương và Du-già 
hành tông. Ba điều quan trọng nhất là: Kant và 
Husserl đã làm giảm nhẹ vai trò ý niệm tương 
quan nhân quả, trong khi Du-già hành tông phát 
triển hệ thống lý thuyết phức hợp nhân quả tưởng 
chừng như là quan trọng bậc nhất; không có sự 
đối chiếu nào đối với hoặc là lý thuyết về nhân 
quả hoặc học thuyết về giải thoát trong các triết lý 
phương Tây, trong khi đây là điều cốt yếu đối với 
tất cả những pháp hành và học thuyết của Du-già 
hành tông; sau cùng, triết học Tây phương được 

thiết kế để thích ứng 
cho khả năng tốt nhất 
tiếp cận vào lĩnh vực 
bản thể luận (ít nhất đủ 
để chấp nhận sự hiện 
hữu của nó), trong khi 
Du-già hành tông lại 
phê phán về động lực 
về tất cả những biểu 
hiện của nó.” (tr. 529 – 
quyển 2) 
Hơn nữa, một người 
uyên thâm về Phật học, 
như đã được minh 
chứng qua tác phẩm 
này, Dan Lusthaus đủ 
tinh tế để nhận ra sự 
khác biệt căn để giữa 
Hiện Tượng Luận và 
Phật Giáo. Đó là sự 
khác biệt giữa một bên 
(Hiện Tượng Luận) là 
ngành nghiên cứu thuộc 
lãnh vực triết học Tây 
phương chỉ đáp ứng 
nhu cầu hiểu biết và 
trong chừng mức nào 
đó là sự hóa giải của 

con người đối với kinh nghiệm và nhận thức trong 
lãnh vực thế gian mà không nhắm đến mục tiêu 
xuất thế giác ngộ và giải thoát tâm linh như đạo 
Phật hay Du-già-hành Tông.  

“Nhưng Du-già hành tông là một dạng Hiện 
tượng luận về mặt tâm linh, có nghĩa nó không chỉ 
mô tả để mà mô tả. Sự mô tả, đối với Du-già 
hành tông, phải mang những ý nghĩa tinh thần. 
Trong khi đối với Husserl chẳng hạn, tất nhiên hy 
vọng rằng phương pháp Hiện tượng luận nầy sẽ 
đáp ứng những lợi ích vượt trên không chỉ là mô 
tả, như nêu ra một nền tảng triết học vững chắc 
cho ý niệm ‘phi nền tảng’ Wissenschaften của 
Châu Âu, ông đã không đi quá xa khi tuyên bố 
rằng tự thân mô tả thực chất là sự chuyển đổi, 
hay là, những gì tương đương với hệ quả mô tả, 
bằng phương tiện hoàn thiện phương pháp mô tả, 
đó là cái được mô tả, có nghĩa là thức 
(consciousness), sẽ trở nên hoàn toàn bị thay thế 
bởi toàn bộ mô tả mới – thậm chí có lẽ một 
phương pháp mới – sẽ không thể thiếu được.” (tr. 
478, 479 – quyển 2 ) 

Có lẽ chính điều này mà tác giả đã tự xem 
nghiên cứu trong tác phẩm này của ông chỉ là 
“chiếc cầu” nối học thuật giữa các nhà học thuật 
Tây phương và Phật học.  



 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

“Thực ra, một số khá đông triết gia nói tiếng 
Anh, được đào tạo kỹ về hiện tượng luận và các 
dạng khác của triết học ‘lục địa’, cũng duy trì mối 
quan tâm đạo Phật. Cũng có nhiều sinh viên, 
trong khi nghiên cứu đạo Phật, cũng nhận ra 
chính mình được kích thích bởi triết học phương 
Tây và tìm cách thu hẹp khoảng cách văn hóa, khi 
họ nhận ra rằng 2 hệ thống nầy có tiềm năng lớn 
trở thành đồng minh. Tập sách nầy có ý định giúp 
cho họ rèn thành những chiếc cầu nầy. Tập sách 
nầy cũng được thiết kế để tạo thuận tiện cho cuộc 
trò chuyện giữa các nhà Phật học và triết gia 
phương Tây. Tất cả chúng ta đều phải học hỏi lẫn 
nhau nhiều. Đây chỉ là nỗ lực ban đầu. Hy vọng 
những người khác sẽ thực hiện loại dự án nầy xa 
hơn, và khám phá những khả năng được khai mở 
ở đây thêm sâu và chi tiết hơn.” (tr. 18 – quyển 
1) 

Bộ sách “Hiện Tượng Luận Phật Giáo” chia 
thành 2 cuốn, gồm 24 Chương nằm trong 5 Phần: 
(1) Phật Giáo và Hiện Tượng Luận; (2) Bốn Mô 
Thức Căn Bản của Phật Giáo Ấn Độ; (3) Nghiệp, 
Thiền Định và Nhận Thức Luận; (4) Tam Thập 
Tụng; (5) Thành Duy Thức Luận và Những Vấn Đề 
Của Duy Thức. Trong bài giới thiệu này chỉ có thể 
đề cập đến một số điểm tiêu biểu theo người viết 
mà không thể nói hết được những chủ đề lớn được 
bao gồm trong một bộ sách 2 cuốn dày hơn 1,500 
trang. 

Trong Phần Một, tác giả Dan Lusthaus nêu ra 
lý do vì sao ông gọi tác phẩm này là Hiện Tượng 
Luận Phật Giáo mà qua đó ông đã đề cập đến 
những tương đồng và dị biệt giữa Hiện Tượng 
Luận và Phật Giáo, đặc biệt là Du-già-hành Tông 
như đã được nói đến ở trên. Ông cũng đã giới 
thiệu hai triết gia hàng đầu của Hiện Tượng Luận 
là Edmund Gustav Albrecht Husserl (1859-1938) 
và Maurice Jean Jacques Merleau-Ponty (1908-

1961) và một số lý thuyết nổi bật mà hai vị này 
đã đóng góp cho Hiện Tượng Luận, đặc biệt có 
liên quan đến giáo nghĩa của Du-già-hành Tông.  

Quan điểm đáng chú ý nhất trong phần này 
chính là ý tưởng về “sắc thể” hay “sắc chất” (hyle) 
của Husserl. Dan Lusthaus trình bày quan điểm 
của Husserl về “sắc thể” như sau: 

“Husserl nói rằng noesis đưa ra ý nghĩa [(sinh 
động; animates), (ban tặng; bestows)] cho vật 
chất có tri giác (màu sắc, kết cấu, âm thanh, 
v.v...) được gọi là sắc chất (hyle). Ông nói, sắc 
chất thì không có chủ ý.  

“Sự chủ ý cấu thành hay thích hợp với cái 
không chủ ý, và theo cách ấy khiến nó thấm đẫm 
với ‘ý nghĩa’ (Sinn). Sự cấu thành cách nhận thức 
(noetic) hay thích ứng với ‘dữ liệu thuộc về sắc 
thể’ là những gì phát sinh nhận thức (noema), hay 
là đối tượng như nó được nhận thức.  

“Ý niệm về sắc thể biểu thị những gì là nhận 
thức cá nhân gặp phải đều không thể hiểu được, 
trong vài ý nghĩa quan trọng, bị giảm trừ thành 
thức đó, và tuy thế đó là cái không bao giờ xuất 
hiện nơi đâu khác ngoài ý thức. Ý niệm nầy, lúc 
đó, chính là điểm then chốt để xác định phạm vi 
nào mà Hiện tượng luận Husserl chính là Duy tâm 
luận (Idealism). Mặt khác, dường như Husserl 
xem sắc thể (hyle) như là điều gì đó khách quan, 
điều mà trong chính nó góp phần bản thể của 
mình vào một trường hợp của nhận thức.1 Mặt 
khác, ông tuyên bốrằng nó là một phần của 

phương cách nhận thức của tri thức.” (tr. 70 – 
quyển 1) 

Và Dan Lusthaus liên kết ý niệm “sắc thể” của 
Husserl với Duy Thức Nhị Thập Tụng của ngài Thế 
Thân:  

“Như vậy, sắc thể (hyle) không chỉ trở nên chủ 
đề cho ý niệm tương quan giữa hai đối tượng với 
nhau trong Hiện tượng luận, mà còn là sự thuyết 
minh cốt yếu của trường phái Husserl về tính 
tương quan giữa hai đối tượng với nhau liên hệ 
đến cách giải thích của ông về Duy thức Nhị thập 
tụng của Thế Thân (Vasubandhu),  nhấn mạnh 
thường xuyên trong phương thức đa dạng rằng 
nghiệp (karma) chính là mối tương quan giữa hai 
đối tượng với nhau và tiến trình của mỗi mỗi và 
mọi dòng tương tục của thức (vijñānasantāna; 
stream of conscious-ness) (có nghĩa sự thay đổi 
của từng cá nhân) là có ảnh hưởng sâu sắc bởi 
mối liên hệ của nó với các dòng thức tương tục 
khác.” (105, 106 – q1) 

Trong Phần Hai, tác giả Dan Lusthaus bàn về 
Ngũ Uẩn, Duyên Khởi, Giới-Định-Tuệ, Vô Tưởng 
Định và Diệt Tận Định. Khi giải thích về Ngũ Uẩn, 
Lusthaus ngoài việc trình bày chi tiết, cụ thể, gần 
với thực tế đời sống nên rất dễ hiểu, ông còn đưa 
ra ý tưởng mới, thí dụ, ông dịch chữ saṃskāra 
(hành trong ngũ uẩn) là “điều kiện thể hiện” và 
ông giải thích thêm:  

“Tôi đã dịch saṃskāra là điều kiện thể hiện 
(embodied conditioning) vì những sự ưa thích như 
vậy đã luôn luôn khắc sâu trong xương tủy ta rồi, 
khắc sâu trong mỗi phương thức tồn tại trên thế 
gian, ngay cả khi chúng ta làm ngơ – hay vẫn làm 
ngơ về – nguyên nhân và điều kiện đã khiến 
chúng sinh khởi.” (tr. 145 – q1) 

Cũng như khi nói về Hành trong Thập Nhị 
Nhân Duyên, tác giả Lusthaus cho rằng đó là dạng 
thức của vô thức trong Tâm Phân Học của Freud: 

“Tôi không đồng ý, và thấy mình gần với 
quan điểm của De Silva, ông đã thấy hệ quả tất 
yếu giữa tâm lý học Phật giáo trong tạng Pāli và 
Freud. Sự vận hành của vô thức hiển nhiên rõ 
ràng trong thảo luận về lậu (āsava), tùy miên 
(anuśaya), hành (saṅkhāra), v.v... Về mặt cấu 
trúc và tác dụng, đây là những ‘chiều hướng’ thúc 
đẩy làm nền tảng cho nhận thức và phong cách, 
v.v... của con người. Lại nữa, những động lực nầy 
được tâm lý học Phật giáo đồng nhất là những vấn 
đề căn bản, nền tảng.” (tr. 157 – q1) 

Trong phần giải thích về Tam Giới, Dan 
Lusthaus nêu ra một chi tiết làm tôi rất chú ý đó 
là việc ông dẫn ra 2 chủ trương về địa ngục khác 
nhau của ngài Thế Thân và ngài Huyền Trang. 
Theo đó, ngài Thế Thân cho rằng người tạo ra ác 
nghiệp thì tâm của họ tự hiện ra các hình phạt và 
cảnh giới địa ngục, ngược lại khi tâm tịnh thì 
những thứ ấy không còn; trong khi ngài Huyền 
Trang, cũng theo Lusthaus, chủ trương địa ngục là 
có thật cho dù có chúng sinh ở đó hay không.  

Trong phần nói về Vô Tưởng Định và Diệt Tận 
Định, tác giả Lusthaus giải thích rất rõ ràng lấy từ 
những lời Phật dạy trong các Kinh Nikaya, hay từ 
các luận giải của Thanh Tịnh Đạo Luận, A-tỳ-đạt-
ma Câu-xá, Du-già-hành Tông, và Thành Duy 
Thức Luận.  

Phần Thứ Ba nói về Nghiệp, Thiền Định và 
Nhận Thức Luận. Trong Phần Khái Quát Về 
Nghiệp, Lusthaus trình bày về nhân duyên trong 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      41 

mối tương quan trùng trùng đã đưa ra nhận định 
sâu sắc về tính tương quan tương duyên vô tận 
của việc “viết” hay tác phẩm văn học.  

“Tác giả chính là ‘lãnh địa’ của bản văn, 
nhưng chỉ khi nó đã được viết ra.1 Một khi đã 
được viết, tác phẩm đã có phần chính yếu của nó, 
thể hiện chủ ý riêng của nó, và chuyển tải mối 
quan hệ với người đọc. Ngay cả khi đang được viết 
ra, bản văn đã có chủ ý riêng của nó, và người 
viết phải lắng nghe họ khi mình đang viết. Bản 
văn thường xuyên tương tác với những văn bản 
khác, với lịch sử khác, để lịch sử riêng của nó tiếp 
tục được dàn trải, giống như thân, khẩu, ý chúng 
ta liên tục tương tác với môi trường chung quanh 
chúng, để phát sinh sự tương tục và ‘lịch sử’ riêng 
của mình.” (tr. 398, 399 - q1) 

Ông cũng nói đến tính tương tục của nghiệp 
qua A-lại-da thức của ngài Thế Thân là một chủ 
trương rất quan trọng và đầy sáng tạo để vượt 
qua trở ngại đối với thuyết sát-na sinh diệt. 

“Trong Thành nghiệp luận (Karmasiddhi-
prakaraṇa; Exposition Establishing Karma), Thế 
Thân thách thức quan điểm của các Luận sư Tỳ-bà
-sa (Vaibhāṣika) và các trường phái nào chủ 
trương rằng các pháp có thể là cái gì khác hơn sát
-na (moment-ary). Sát-na căn bản được giải thích 
là một loạt những sát-na ý thức như chuỗi nhân 
quả tương tục. Trong đó mỗi sát-na tạo nên sát-
na kế tục cho chính nó.  

“Nhận thấy học thuyết sát-na khó giải thích 
mọi dạng thức của sự tương tục – từ đời này sang 
đời kế tiếp, sự hiện hành của dòng ý thức sau khi 
nó đã bị tắt ngấm trong giấc ngủ sâu hay thiền 
định, v.v... Vào gần cuối chuyên luận, Thế Thân 
giới thiệu khái niệm A-lại-da thức (ālaya-vijñā-na) 
của Du-già hành tông, trong đó chủng tử (bīja; 
seeds) của kinh nghiệm trước đó được lưu giữ 
trong vô thức và được phóng thoát thành kinh 
nghiệm mới. Ẩn dụ hạt giống được gieo cấy trong 
dòng thức bằng kinh nghiệm, chỉ được phóng xuất 
về sau (xuyên thấu từ vô thức sang kinh nghiệm ý 
thức), có khả năng sinh ra hạt giống mới được cấy 
để trổ thành mầm, đã cung ứng một mô thức dễ 
hiểu, đối với Thế Thân, không chỉ giải thích tính 
tương tục giữa hai sát-na của thức, mà còn cung 
cấp một giải thích hầu như tương quan nhân quả 
cho động cơ của nghiệp, có nghĩa là làm sao mà 
hành vi được thực hiện vào lúc nầy lại có thể tạo 
ra ‘quả’ vào lúc khác, kể cả từ đời này sang đời 
kia. A-lại-da thức cũng được loại trừ nhu cầu cho 
một học thuyết về cái ngã thường hằng và cố 
định, đó là tác nhân và kẻ nhận lấy kết quả của 
nghiệp. Do vậy, như một dòng chảy, nó thay đổi 
không ngừng với những điều kiện luôn luôn mới từ 
sát-na nầy đến sát-na khác.” (tr. 452-53 – q1) 

Một điều thú vị khác là trong phần nói về trí 
tuệ Bát-nhã Ba-la-mật, Dan Lusthaus đề cập đến 
vấn đề đốn ngộ hay tiệm ngộ trong Kinh văn Pali.  

“Các đoạn kinh vừa được khảo sát từ Trường 
bộ kinh (Dīgha Nikāya) và Tương ưng bộ kinh 
(Saṃyutta Nikāya) đều tán thành tiến trình tiệm 
tiến trong công phu nhắm vào gỡ bỏ các hành 
(saṅkhāra). Tiến trình tiệm tiến được xác định rõ 
ràng là tạm thời trong đoạn kinh thứ nhất; quan 
trọng hơn, Tuệ trí (ñāṇa, jñāna) chỉ có thể sinh 
khởi tùy thuộc vào cảm thọ nhất thời. Nhưng nếu 
chúng ta quay trở lại với một văn bản khác, Luận 
sự (Kathā-vatthu), phần III, chương 4,1 chúng ta 

sẽ thấy Thượng tọa bộ phủ nhận giải thoát (p: 
vimutti; e: liberation) là tiệm tiến, mà lập luận 
rằng tiến trình giải thoát là trực tiếp (đốn 
ngộ).” (tr. 600-601 – q1) 

 

Trong cuốn hai của “Hiện Tượng Luận Phật 
Giáo,” gồm 2 Phần Bốn và Năm, tác giả Dan 
Lusthaus đề cập đến hai chủ đề chính: Tam Thập 
Tụng Luận và Thành Duy Thức Luận và những vấn 
đề của Duy Thức.  

Phần Bốn là bản dịch Tam Thập Tụng Luận từ 
bản Sanskrit đến bản dịch chữ Hán của ngài Chân 
Đế và ngài Huyền Trang, bản dịch Anh ngữ của 
Richard H. Robinson, và bản dịch Việt của dịch giả 
Thích Nhuận Châu từ bản Phạn và hai bản Hán. 
Có thể nói đây là sự tập họp tài liệu quý giá về bộ 
luận này. Sau cùng của phần này là chú giải rất 
giá trị của tác giả Dan Lusthaus. Trong phần này, 
Lusthaus đã giới thiệu những dị đồng trong nhiều 
bản dịch của Tam Thập Tụng. Điều thích thú là tác 
giả đã nêu ra một số chữ Phạn và Hán để phân 
tích cách dịch, cách dùng từ và qua đó cho thấy 
quan điểm của mỗi dịch giả, tiêu biểu là ngài 
Chân Đế và ngài Huyền Trang.  

Chẳng hạn, ông nêu ra chữ ‘pháp’ (dharma) 
trong bài tụng thứ nhất của Tam Thập Tụng và 
cho rằng nó không phải là “hiện tượng, things” mà 
là “… những yếu tố kinh nghiệm, từ điều kiện hay 
phương cách nhận thức, đối với cảm giác, đối với 
những yếu tố theo giá trị tiêu cực hay tích cực của 
nghiệp, đã đan dệt nên khung sườn cho cách thức 
lề thói trải nghiệm của con người.” (tr. 113, 114 - 
q. 2) Hoặc, ở trang 119 – q2, tác giả Lusthaus 
nêu ra sự việc ngài Chân Đế đã không dịch chữ 
‘vô phú’ (anivṛta). Rồi ông giải thích: “Bằng sự bỏ 
sót nầy, Chân Đế giữ im lặng về a-lại-da thức 
(ālaya-vijñāna), không nói a-lại-da thức có 
chướng ngại nghiệp (āvaraṇas; karmic 
obstructions) hay không. Huyền Trang dịch chính 
xác là không. Có lẽ quan điểm của Chân Đế về 
vấn đề a-lại-da thức là thanh tịnh hay nhiễm ô, 
vốn là vấn đề tranh luận nóng bỏng trong thế kỷ 
thứ VI ở Trung Hoa khi ở đó, đã bị bóp méo trong 
bản dịch của ông. Chân Đế chủ trương rằng a-lại-
da thức là nhiễm ô và cần phải thay thế bằng thức 
thứ 9, một ‘tịnh’ thức. Thừa nhận rằng a-lại-da 
thức là anivṛta (vô phú 無覆) có lẽ sẽ làm rắc rối 
thêm quan điểm của ông.” (tr. 119, 120 – q2) 

Trong Phần Năm trình bày về Thành Duy Thức 
Luận và những vấn đề của Duy Thức, Dan 
Lusthaus dẫn độc giả đi một vòng bối cảnh lịch sử 
phát triển của Phật Giáo và đặc biệt của Du-già-

hành Tông hay Duy Thức Tông từ Ấn Độ sang 
Trung Hoa, mà trong đó ông đã tóm lược trong 
“bảy khúc quanh,” đồng thời đưa ra một số nhận 
định về các sự kiện đáng chú ý của Phật Giáo tại 
Trung Hoa. Ông cũng nói về mối tương quan 
tương khắc của trường phái Bát-nhã với các quan 
điểm triết học và đạo học tại Trung Hoa, đặc biệt 
với Đạo Lão. 

Điều đáng chú ý trong phần này là đoạn 
Lusthaus nói về sự truyền thừa của Duy Thức 
Tông mà theo truyền thuyết cho là Khuy Cơ là tổ 
khai sáng, trong khi thực tế Huyền Trang mới là 
sơ tổ. Ông cũng đề cập đến người có ảnh hưởng 
lớn nhất đối với Thành Duy Thức Luận không phải 
là Hộ Pháp như Khuy Cơ nói mà là Thắng Quân. 
Trong phần này cũng nói đến sự khác biệt kiến 



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

giải về giáo nghĩa Duy thức sâu rộng dẫn đến mâu 
thuẫn giữa Khuy Cơ và Viên Trắc là hai vị cùng thọ 
học với ngài Huyền Trang và đều có đóng góp vào 
sự nghiệp phiên dịch Tam Tạng của Ngài. 
Lusthaus cũng tìm hiểu lý do tại sao Khuy Cơ tôn 
sùng Hộ Pháp quá mức và việc Khuy Cơ lấy luận 
giải của An Huệ ghép cho Hộ Pháp trong Thành 
Duy Thức Luận.  

Tất nhiên, tác giả Dan 
Lusthaus cũng không quên 
trình bày vấn đề then chốt 
của Duy Thức là thức biến. 
Ông viết:  

“Như đã đề cập trong 
Phần Bốn, Tam thập luận 
và theo đó, toàn bộ Thành 
Duy thức luận đều tìm cách 
thảo luận về một điểm: 
thức biến 
(vijñānapariṇāma; alterity 
of consciousness).” (tr. 320 
– q2) 

Nhưng thức biến là gì? 
Dan Lusthaus dựa vào luận 
giải của Du-già-hành Tông 
đã đưa ra giải thích như 
sau: 

“Đối với Du-già hành 
tông, pariṇāma chỉ có nghĩa 
là thay đổi, tự khác biệt 
chính nó một cách triệt để 
thông qua mỗi khoảnh khắc 
nhận thức cấu thành chính nó như là nó (tự 
tướng; svalakṣaṇa), bởi cái khác hơn là chính nó 
hay là trong khoảnh khắc. Tự thể của nó chính là 
tự thể của cái khác. Tính đơn nhất của nó trực tiếp 
chỉ cho tính tự dị biệt hoặc tính dị biệt của nó đối 
với cái khác nó, vì, chừng nào nó là vô thường, thì 
nó luôn luôn trở nên khác biệt với chính nó – điều 
đó có nghĩa là, ‘nó’ và ‘chính nó’ trong câu nầy 
không liên hệ đến thể tính lâu dài hay tính đồng 
nhất hay thể nền (substratum), mà đúng hơn là 
chỉ cho giả lập (upacāra) về mặt ngôn ngữ theo 
phương pháp thử sai đối với dòng chảy đa dạng 
của ‘biến đổi’.” (tr. 326, 327- q2) 

Hay ở một đoạn khác cụ thể hơn: “Thức biến 
(vijñāna-pariṇāma) không đứng bên ngoài hay 
đằng sau sự tương tác lặp thừa của phân biệt và 
sở phân biệt, mà chính nó là sự phân biệt. Sự 
phân biệt chính là biến thái của thức 
(vijñānapariṇāma); đó chính là sở phân biệt (mà 
không phải là sự phân biệt) không tồn tại.” tr. 341 
– q2) 

Dan Lusthaus đã nêu một nghi vấn rất đáng 
chú ý: Điều gì có thực trong Du-già-hành Tông? 
Và ông đã trả lời:  

“Cái thực theo Thành Duy Thức Luận: “Thế thì 
‘thực,’ đối nghịch với hoặc là ‘duy danh’ hoặc là 
‘hư vọng.’ Cái gì ‘thực’ là cái hiện hữu (asti; 
existent), có thực thể (dravya; substantial), và 
thoáng chốc (kṣanika; momentary). Nếu cái gì 
được xem là ‘thực’ theo tiêu chuẩn nầy? Cái đó 
được trả lời là ngắn ngủi.” (tr. 373 - q2) 

Tác giả Dan Lusthaus cũng nhấn mạnh con 
đường trung đạo không phải có, chẳng phải không 
của Duy Thức.  

“Vì tâm (citta) và tâm sở (caittas) là y tha khởi 
(paratantra), nó giống như trò huyễn thuật, chẳng 

phải thực thể có thật. Nhưng để đối trị vọng chấp 
cho rằng ngoài tâm và tâm sở còn có cảnh 
(viṣaya; perceptualobject), là [thực thể] thực hữu, 
chúng ta nói rằng chỉ có thức là thực hữu. Nhưng 
nếu anh trở nên chấp trước vào quan niệm cho 
rằng Duy thức (vijñapti-mātra) là cái gì đó thực 
hữu, thì cũng giống như chấp vào cảnh sở duyên, 
có nghĩa trở nên một dạng chấp-pháp khác [và 

hoàn toàn không được giải 
thoát].” (tr. 401 - q2) 
Nói về sự tu tập của Duy 
Thức Tông được gọi là 
chuyển y, Dan Lusthaus mô 
tả đó là tiến trình “lật nhào 
nhận thức sai lầm”:  
“Du-già hành tông phát 
triển từ vựng tinh vi để mô 
tả sự biến đổi giữa sự vội 
vã nắm bắt và buông bỏ sự 
hiện hữu có điều kiện, và 
làm việc đó không có điều 
kiện gì (có nghĩa là không 
có ý định chấp thủ). Họ gọi 
cao điểm của sự biến đổi là 
chuyển y (āśraya-

paravṛtti), lật ngược nền 
tảng mà ta đang đứng, sự 
lật nhào nhận thức (sai 
lầm).” (tr. 482 - q2) 
Nhưng cuối chặng đường 
chuyển y tâm thức ấy là 
chuyển thức thành trí – 

Thành sở tác trí, Bình đẳng tánh trí và Đại viên 
cảnh trí, mà Đại viên cảnh trí là cứu cánh, là chân 
như. 

“Khi a-lại-da thức qua trạng thái chuyển y, nó 
dừng bặt và được thay thế bằng Đại viên cảnh trí 
(Mahādarśa-jñāna; Great mirror cognition). Các 
thành phần nhận thức trong Tấm gương trí rộng 
lớn, không còn ảo tưởng mê lầm, được gọi là Chân 
như (tathatā).” (tr. 483 - q2) 

 

Nói tóm lại, “Hiện Tượng Luận Phật Giáo” là 
một bộ sách nghiên cứu công phu bằng Anh ngữ 
hiếm có về Du-già-hành Tông, Thành Duy Thức 
Luận và các vấn đề của Phật Giáo. Thực ra, còn 
rất nhiều điều để đọc và nghiền ngẫm về Phật 
Pháp cao thâm trong bộ sách này, nhưng vì giới 
hạn của một bài giới thiệu nên không thể nói hết ở 
đây. Độc giả có thể tìm mua một bộ để tự mình 
đọc và suy nghiệm. 

Cũng cần nhấn mạnh rằng góp phần tạo nên 
giá trị của bộ sách còn là những chú thích chuyên 
nghiệp và tài liệu phong phú mà tác giả Dan 
Lusthaus và dịch giả Thích Nhuận Châu đã cung 
cấp qua bộ sách này.  

Còn một điều không thể không tán thán ở đây 
chính là khả năng ngoại ngữ và thẩm quyền kiến 
thức Phật học và thế học uyên thâm của dịch giả 
Thích Nhuận Châu. Chính những yếu tố này đã 
góp phần làm cho dịch phẩm “Hiện Tượng Luận 
Phật Giáo” thêm phần giá trị, hữu ích và thuận lợi 
đối với độc giả người Việt.  

Chính vì thế, người viết bài này rất hoan hỷ 
giới thiệu đến bạn đọc khắp nơi bộ sách “Hiện 
Tượng Luận Phật Giáo.”  

Xin cảm ơn tác giả Dan Lusthaus và dịch giả 
Thượng Tọa Thích Nhuận Châu. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      43 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

    SÚP CHUA THUẦN CHAY 

NẤU CHAY 

Món này thật ra vừa chua vừa cay, nhưng có lẽ 
chua nhiều hơn cay, nên xin gọi là Súp Chua 
(thay vì... chua cay, vì như vậy nghe không 
được may mắn lắm). Những lúc gia đình và 
bạn bè họp mặt, nhất là vào mùa đông, có một 
nồi súp sẽ giúp mọi người cảm thấy ấm áp.  
 

Thêm vào đó, nếu bạn có thể nhín thời giờ, 
hãy cùng thân hữu hoặc các hội đoàn từ thiện, 
chia sẻ cơm chay với những anh chị em không 
nhà. Trời lạnh mà dùng được canh nóng, các vị 
này sẽ rất hoan nghênh và cảm ơn các bạn. 
 

Nguyên liệu: 
• 5 tai nấm đông cô, rửa sạch, ngâm mềm, 
thái sợi (giữ nước ngâm lại) 

• 1/2 chén măng, thái sợi 
• 1/2 chén đậu hủ (chiên hoặc không chiên), 
thái sợi 
• 1/4 chén cà-rốt, thái sợi 
• 2 muỗng canh bột bắp (hoặc bột năng) 

• 1/2 chén giấm 

Dầu mè, tiêu, muối, nước tương 

Thực hiện: 
1. Nấu khoảng 6 chén nước (bao gồm nước 
ngâm nấm ban nãy).  
2. Khi sôi, cho cà-rốt nấu trước, khoảng 1 
phút.  
3. Sau đó thêm nấm đông cô, măng, nấu 
khoảng 2 phút. 
4. Pha bột bắp với 1/2 chén nước. Khuấy 
đều. 
5. Cho từ từ vào nồi. Khuấy đều để súp 
đặc lại. Nấu khoảng 1 phút nữa. 
6. Cho đậu hủ vào. 
7. Cuối cùng thêm giấm. 
8. Nêm muối, nước tương, tiêu (trắng hoặc 
đen) theo khẩu vị. 
9. Tắt lửa. Dọn ăn nóng. 
Trước khi ăn cho thêm vài giọt dầu mè và 
rắc chút tiêu. 

 

 

 

Hồng Hương / Việt Nam Ăn Chay 

https://3.bp.blogspot.com/-j-ijKcnpxmg/VCzATX42pAI/AAAAAAAAMpk/kzR82AXvnAk/s1600/veganhotandsoursoup.JPG


 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

PHÁP CHÁNH THUẬN DANH 

 

Năm ấy sư đã ngoại thất tuần nhưng vì việc 
nước nên giúp vua tiếp sứ. Sư cải trang làm giang 
lệnh, sứ giả sính văn thơ và kiêu ngạo tự tôn xem 
thường vua Lê. Y xướng: “Ngưỡng diện hướng 
thiên nha”. Sư đáp trả: “Hồng trạo bãi thanh ba”. 
Sau thấy sư thông tuệ và đầy khí khái nên sứ thần 
mới chịu phục. Ngày về y còn viết bài thơ dài ca 
ngợi vua Lê: “Thiên ngoại hữu thiên ứng viễn 
chiếu,” ý sứ muốn nói ngoài vua Tống ra còn có 
vua Lê.  

Sư có công phò tá, giúp nước, hoằng pháp… 
việc nào cũng viên mãn. Vua Lê tính ban thưởng 
nhưng sư không nhận phẩm hàm, bổng lộc mà lui 
về thảo am tiếp tục tu hành. Một lần vua vời sư 
vào cung vấn kế thì sư đọc: 

“Quốc tộ như đằng lạc 

Nam thiên lý thái bình 

Vô vi cư điện các 

Xứ xứ tức đao binh.” 
Thế nước như sợi mây, quấn bện lại thì bền 

lâu. Vua ở điện các phải tu thân “vô vi” tức không 
làm điều trái nghịch thì binh đao sẽ ngưng.  

Việc đạo hưng chánh pháp nối dòng Tỳ Ni Đa 
Lưu Chi, việc đời phò vua giúp nước. Sư là bậc 
thượng nhân trong đạo, cao sĩ ngoài đời, bởi vậy 
nên trong triều ngoài nội ai cũng kính ngưỡng sư. 

 

PHÁP CHÁNH ĐỘ SANH HÀNH TRÌ PHẬT ĐẠO 
DIỄN KINH TẢ KỆ THƯỢNG PHỤNG HIỀN THÁNH 

THUẬN DANH HỘ QUỐC PHỤ TRỢ MINH QUÂN 
HIẾN KẾ NGHINH THẦN HẠ HÓA QUẦN MANH 

BUÔNG 

 

Thầy dạy đại chúng: 
- Cứ buông thì đắc, càng ôm vào thì hỏng! 
Chúng tại gia cũng có người làm được, tập 

tành bố thí, san sẻ vật chất, tâm tánh bỏ bớt thị 
phi, giảm sắc dục… Tuy nhiên số đông thì vẫn vậy, 
biết thì biết nhưng chẳng chịu làm, có kẻ còn nói 
càn: 

- Tại sao phải buông? Của cải quý lắm, kiếm 
đâu có dễ! 

Thầy không nói gì thêm, chỉ kể chuyện khơi 
khơi: 

- Nhà kia nuôi tằm lấy tơ, một hôm nọ có con 
tằm ăn lá dâu trong nong rù rì rủ rỉ với đồng bọn: 
“Mình phải bỏ cái kén để hóa ngài mà bay lên”. Lũ 
tằm nhao nhao phản đối: “Kén làm ra tơ vàng óng 
ả, quý lắm, đừng có buông mà hoài phí của.” Con 
tằm kia biết khuyên bạn không được bèn tự thân 
hóa ngài mà bay lên. Sáng hôm sau người thợ dệt 
đem cả nong đi luộc nước sôi để lấy tơ. 

Thầy kể xong ngồi trầm ngâm còn đại chúng 
nghe qua ngẩn ngơ người. 
 

KHÔNG HAI 

 

Đông quân còn ngự trị, Cờ Hoa và vùng Bắc 
Mỹ rét căm căm, băng giá trắng xóa đất trời. Chúa 
xuân từ cố quận đã báo tin: 

- Hãy chuẩn bị giao lại sơn hà cho ta! Lạnh giá 
nhiêu đó đủ rồi! Tuyết băng ảm đạm sao bằng 
muôn hoa rực rỡ. Ta đem lại niềm vui và bao 
nhiêu hy vọng cho loài người. 

Đông quân bảo: 
- Tuyết trinh bạch trắng, tuy có lạnh nhưng ta 

đã quét sạch sâu bọ cho thiên hạ. Xuân ấm áp về 
muôn sắc hương hoa nhưng cũng đồng nghĩa côn 
trùng lại sinh sôi. Loài người không thể thiếu ta! 
Đông quân tẩy sạch sâu bọ cho vụ mùa sau thu 
hoạch lớn. 

Tự dưng vũ trụ bao la có tiếng thì thầm đồng 
vọng: 

ĐÔNG TRINH BẠCH TUYẾT NHIỀU ẢM ĐẠM 
NHƯNG TẨY SẠCH SẼ BAO LŨ SÂU BỌ 

XUÂN VẠN SẮC HOA  TRÀN VUI TƯƠI LẠI  
KHỞI SANH SÔI  LẮM LOÀI CÔN TRÙNG 

 

 

VUI TẾT 

 

Ngày xuân đi chúc tết, anh em họ hàng gặp 
nhau vui mừng hỉ hả, nâng ly chúc tụng toàn 
những lời tốt đẹp. Mọi người hứng chí tổ chức chơi 
bầu cua cá cọp, ban đầu giao hẹn: 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Chùa Nhất Trụ ở Cố đô Hoa Lư là nơi thờ các thiền sư 
Pháp Thuận và Khuông Việt  

https://vi.wikipedia.org/wiki/T%E1%BA%ADp_tin:Khu%C3%B4n_vi%C3%AAn_Nh%E1%BA%A5t_Tr%E1%BB%A5_t%E1%BB%B1,_2010_(1).jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      45 

- Chỉ chơi chút chút vui xuân, không ăn thua, 
không sát phạt! 

Chơi một lát thì nóng mặt say máu quên béng 
lời giao hẹn ban đầu. Mọi người chơi lớn, thêm 
binh xập xám, đổ xí ngầu, chặt hẻo… Một người 
thua nhiều, quỵt tiền lại còn hét lớn: 

- Cờ gian bạc lận, chơi không đẹp! 
Người thắng cũng giận không kém: 
- Thua không chịu chung, chơi dơ, chơi vậy thì 

chơi với ai? 

Chủ nhà bực bội: 
- Vui xuân sắc chứ không phải xung khắc, chỉ 

vì mấy trò này mà xuân mới mất vui.  
Chủ nhà vai vế hàng cha chú, sính chữ, đọc: 
ĐỔ XÍ NGẦU SÁU MẶT NÊN SẶC MÁU 

BINH XẬP XÁM BA CHI KHIẾN CHA BI. 
 

 

XUÂN QUÝ MÃO 

 

Xuân về trời đất phong quang, lòng người ho-
an hỷ. Thiên hạ trong ngoài ai nấy cũng vui ba 
ngày tết rất xôm tụ. Có người hy vọng: 

- Năm con mèo lũ chuột đục khoét công quỹ, 
xà xẻo công khố, trộm cắp tài sản quốc gia hãy 
liệu hồn! 

Nhiều người nghe thế bèn phản bác: 
- Nhằm nhò gì! Nhiều khi con mèo lại là trùm 

cuối. Bộ hổng thấy dân mình đáo để à? Tranh dân 
gian Đông Hồ vẽ lũ chuột cống cá, thổi kèn cung 
nghinh con mèo kìa! 

Có gã xưa nay nổi tiếng hậu đậu chen vào: 
- Hổng đục khoét lấy tiền đâu xây biệt phủ, 

mở tài khoản nước ngoài, vợ con du hí, nuôi bồ 
nhí đích thị mèo hai chân. 

Những người kia nghe thế gật gù: 
- Thằng cha hậu đậu vậy mà nói cũng có lý! 
Tên hậu đậu ấy được thể cười lỏn lẻn đọc đối: 
ÔNG MÙI TUỔI DÊ DÁNG DẤP NHƯ RỒNG 

NĂM MÈO TÍ TỞN 

BÀ NGỌ TUỔI NGỰA ỎNG ẸO NHƯ RẮN NĂM 
CHÓ DẦN LÂN. 
 

 

CHUYỆN MÈO CHUỘT 

 

Xứ quỡn vào thời mạt, ngoài thì kẻ thù truyền 
kiếp xà xẻo đất đai, biển, đảo; tung hàng độc, 
lũng đoạn bán mua. Trong thì nội tặc tham vô độ, 
quan lại đấu đá tranh ghế, tranh quyền. Sĩ khí rụt 
rè mũ ni che tai. Nghệ sĩ tấu hài nhảm. Báo chí 
truyền thông cổ xúy lối sống vị kỷ, kim tiền. Có 
ông nọ làm tướng, ơn vua lộc nước, thuế dân ngập 
mặt lại tuyên bố: 

- Dân ghét kẻ thù truyền kiếp là mối nguy cho 
dân tộc, tôi lấy làm lo lắm! 

Nghị sĩ gật gù, chỉ chuyên giơ tay đồng thuận. 
Có kẻ đăng dàn: 

- Mấy hòn đảo hoang, cứ để cho đại ca chúng 
ta giữ hộ, mai mốt đến đời con cháu chúng ta đòi, 
chẳng có gì để lo. 

Dân chúng khóc thét nhưng chẳng biết làm gì 
được. Sĩ phu cười khàn đến trào máu họng. Người 
trong ngoài bất bình, Dân mạng xã hội nhanh tay 
tải đội câu đối về kẻo không trang nhà sẽ bị an 
ninh mạng khóa. 
CHÍNH SỰ RỤT RÈ NAI ĐỤNG CỌP  LƠ LÁO BƯNG 
TAI BỊT MẮT CHUYỆN DÂN TÌNH QUỐC SỰ 

HÍ LUẬN HUÊNH HOANG CHUỘT VỚI MÈO TUNG 
TẨY MÚA MÉP KHUA MÔI TRÒ LỘC CỰ NGÔI CAO 

 

TỘC CHẠY 

 

Ngày xuân hai bạn cũ gặp nhau vui mừng hỉ 
hả. Một người giờ là nhà dân tộc học, y hỏi đố 
bạn: 

- Thiên hạ mới phát hiện có một tộc người rất 
lạ ở thế gian này, bạn có biết không? 

Người kia là nhà nhân chủng học, trả lời: 
- Làm gì có chuyện đó! Thế giới này bao nhiêu 

chủng tộc đã thống kê hết rồi, ngay cả những tộc 
chỉ có vài mươi người giữa rừng rậm Amazon cũng 
đã nhận biết. 

Người kia cứ cười tủm tỉm, sau đó thong thả 
kể: 

- Đông nam địa cầu có xứ quỡn, người xứ ấy 
phải chạy từ sơ sinh đến khi xuống lỗ. Ban đầu 
người mẹ phải chạy nhà thương, chạy bác sĩ để 
được sanh nở an toàn. Tới tuổi mẫu giáo cha mẹ 
phải chạy trường con mới được nhận. Lên phổ 
thông tiếp tục chạy trường còn phải chạy lớp, 
chạy giáo viên, chạy điểm. Học xong đại học phải 
chạy giấy hoãn nghĩa vụ quân sự, chạy việc, chạy 
lương bổng, chạy chế độ phúc lợi. Nếu mà muốn 
lên cao thì phải chạy ghế, chạy chức, chạy quyền. 
Lấy vợ, mua nhà lạy phải chạy cò, chạy nhà đất. 
Trong quá trình sống lỡ có bề gì thì phải chạy 
quan, chạy án. Bản thân và người nhà mà đổ 
bệnh thì lại chạy bác sĩ, chạy bệnh viện, mai kia 
chết lại phải chạy cò mai táng, cò nghĩa trang… 
Suốt đời chạy, ai cũng phải chạy, không chạy thì 
chết cũng không yên chứ đừng nói sống! 

Người bạn nghe thế vội ngắt lời: 
- Đừng có nói nữa, không thì tui chạy ông luôn! 

 

 

Steven N 

Georgia, 0223 



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

những ước mơ mà ông ấp ủ để hoàn thành tâm 
nguyện cuối đời của mình. Có thể là Văn ông đang 
viết, Thơ ông đang làm với mong muốn dâng cho 
đời những điều tốt đẹp, qua đó những thế hệ sau 
có thể hiểu được những mắc xích trong chuỗi lịch 
sử nước nhà mà những văn sĩ, thi sĩ cùng tâm 
niệm như ông vẫn theo đuổi. 

Tôi nghĩ, thi sĩ cùng Em - Nàng Thơ của ông 
sẽ viết những vần thơ thanh thoát, đầy thương 
yêu để gửi đến trần gian mà ông thương mến, 
hoặc viết lên chí khí của một người luôn mong cầu 
điều tốt đẹp đến với quê mẹ dấu yêu. Giữa núi 
cao thoáng đãng, hít thở không khí trong lành tĩnh 
lặng, hẵng Nàng Thơ sẽ càng dâng thi tứ dạt dào 
đến thi sĩ. 
 

2. NÓI CHUYỆN ĐỜI VỚI NÚI 

Ơi, cái màu nắng trong veo trong đôi mắt nhìn 
của một người đã giũ bỏ muộn phiền! Lòng không 
vướng bận, ngắm trời mây cứ thấy lung linh. Có 
phải vì “lòng nhẹ tênh” mà thi sĩ thấy nắng ấm 
như được đắp mây, hay vì cái ấm áp trong lòng 
mà nhìn ra mây đắp nắng? 

“Nắng lúng la lúng liếng 

Đắp mây, lòng nhẹ tênh.” 
Đôi mắt yêu đời nhìn quanh thật vui. Đường 

lên núi càng đi càng mở ra sự niềm nở của thiên 
nhiên mà chỉ với lòng thanh thản người ta mới 
đón nhận hết được sự chan hòa ấy. 

“Cỏ cây cười luôn miệng 

Gió gieo đầy tiếng chim.” 
Đến nơi thanh vắng với tâm ý được một mình 

thì con người không còn thấy nỗi quạnh hiu. Thi sĩ 
giờ đây lắng nghe tiếng reo vui của suối tuôn, mà 
đó là tiếng nhạc của chim muông, của gió mát 
hòa quyện. Mắt nhìn cảnh xanh tươi tinh khiết, 
bên tai vẳng bao âm thanh mà mình muốn lắng 
nghe, thật là tuyệt vời: 

“Suối ríu ra ríu rít 
Sương long la long lanh.” 
Chỉ mình thi sĩ giữa cảnh núi non mây ngàn 

để hít thở bằng hết cái trong lành khi lên cao, có 
thiếu vắng ai không nhỉ? Thế còn “Em” của QUẢY 
GÁNH LÊN NÚI CHƠI đâu rồi, sao không là người 
cùng chia không gian an bình này cùng thi sĩ? 

Thì đây: Em - người khuất núi! 
Dẫu đi đâu, về đâu, trong tâm trí thi sĩ cũng 

ngự trị hình ảnh người thương - người như đã là 
một không thể tách rời với thi sĩ rồi:  

“Ruột rà ta và núi 
Kinh khổ bàn đôi câu.” 
Em đã khuất núi, em là núi. Là nỗi thinh lặng 

thấu hiểu từng suy nghĩ, từng hơi thở của ta. 
Nếu biển là rào rạt vỗ bờ những yêu đương, là 

hình ảnh tượng trưng cho Động thì núi đứng im 
tượng trưng cho Tĩnh. Hai ta chỉ còn chung nhau 
sự tĩnh lặng của núi mà em là sự yên bình duy 
nhất của ta. Những khổ đau hai ta đã cùng nếm, 

1. QUẢY GÁNH LÊN NÚI CHƠI 

Khi đọc bài thơ NÓI CHUYỆN ĐỜI VỚI NÚI của 
thi sĩ Phương Tấn, tôi không thể không tìm lại bài 
thơ đã được đọc gần đây cũng của ông, đăng trên 
tạp chí Quán Văn: QUẢY GÁNH LÊN NÚI CHƠI. 

Đọc bài thơ QUẢY GÁNH LÊN NÚI CHƠI, tôi 
thấy rất lạ. Bài thơ thật tuyệt. Từ ngữ dùng đơn 
giản nhưng hàm ý sâu xa, khiến người đọc cứ phải 
đọc đi đọc lại để thấm. 

Hoài bão đến với người cùng khổ thời tuổi trẻ 
giữa chừng bị gãy gập, lý tưởng dựng xây đất 
nước sau chiến tranh cũng đã tan vào thế cuộc, 
những người thanh niên thiện nguyện ngày ấy giờ 
đây đành ngậm ngùi chấp nhận phải quên đi. 
Theo thời gian, theo tuổi tác, tất cả những ý 
nguyện tích cực trở thành vô định như... thả 
hương cho gió vậy.  

Quên những điều đáng quên để nhớ những 
điều đáng nhớ. Quên những điều đã xa xôi không 
thể tiếp tục và cả những rối rắm gần với thực tại: 

“Thả bằng hết bong bóng 

Bay bằng hết trong trời.” 
Đã “phủi tâm rớt hạt bụi trần” (*) mà vẫn biết 

còn đâu đó những điều vướng vất, nhưng lòng đã 
quyết thì nương theo kinh kệ để tự nhắc mình: 

“Ngại đời xa lắm bụi 
Ta phủi sạch tâm mình 

Ngại bèo mây bám đuổi 
Lòng ủ đầy tiếng kinh.” 
Cõi đời thênh thang rộng lớn nhưng cuộc sống 

quanh ta với bao đua chen lại trở nên chật chội 
khiến ta chỉ muốn thoát ra: 

“Lách ra khỏi xó đời 
Quảy gánh lên núi chơi.” 
Chỉ có điều: 
“Ta giữ lòng đà chặt 
Quảy gánh lên núi chơi.” 
Nhưng gánh em đã nặng mà biết em có “níu 

lòng cho chắc” được không? Liệu em có “lách qua 
xó đời” để thả bằng hết mọi phiền nhiễu, cùng ta 
nhẹ tênh hướng thượng? 

“Em” trong bài thơ này là ai mà lại là gánh 
nặng trong tâm tư thi sĩ như thế, có thể in sâu 
trong tâm khảm thi sĩ như kinh sách đã thuộc làu 
thế này? Một mỹ nhân chăng? Có lẽ nào như thế 
một khi thi sĩ đã quyết:  

“Bỏ lượt là áo thụng” 
Và, 
“Lòng ủ đầy tiếng kinh.” 
Thế thì, để cân bằng với sách quí, sách cổ ở 

đầu gánh bên kia chỉ có thể là sách mới ở đầu 
gánh bên này. 

Nếu chúng ta dùng hai chữ Nàng Thơ để chỉ 
nguồn cảm hứng trước cái đẹp trong trời đất hay 
trước con người mà một thi sĩ hay bất cứ một 
người làm thơ nào cảm nhận được, họ ghi lại 
trong từng câu thơ, bài thơ… 

Thì Em của Phương Tấn cũng có thể hiểu là 

Đọc thơ Phương Tấn 

 

TÔN NỮ QUI HỒNG 

THI SĨ PHƯƠNG TẤN 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      47 

những chua xót mình ta mang khi em từ bỏ trần 
gian này đã trở thành kinh khổ của ta. Em chia 
cùng ta từng câu kinh khổ mà hôm nay chỉ là để 
bàn luận chứ không còn nghiền ngẫm nữa, vì ta 
đã biết lật đến chương mấy của cuốn sách hay 
cuốn kinh và chương mấy của cuộc đời sắp khép 
lại của mình. Bàn luận ư? Vâng, trong thì thầm 
thương nhớ: Đó, em thấy không? 

Em thấy không, ta đã rũ sạch bao nhiêu thú 
vui vây quanh. Ta luôn có em trong ta như một 
chứng nhân cho bao khổ nạn và bao đấu tranh 
của một người luôn giữ cho mình khỏi rơi vào 
những cạm bẫy trong đời. Câu kinh xin cứu khổ 
trong đau khổ em đều đã cùng ta tụng niệm. 
Trước và sau khi em ra đi, ta vẫn tin vào kinh kệ, 
vào sách thánh hiền - là những nguồn dẫn dắt và 
nhắc nhở ta hãy lánh xa tục lụy. Dần buông bỏ 
bao mắc mướu và lánh xa những kẻ hiểm ác đầy 
dẫy chung quanh, ta hiểu rằng cuộc đời này nếu 
không biết nhận ra để phân biệt tốt xấu thì thật 
đáng thương và đáng ngại:  

“Quẩn quanh mớ dục lạc 

Tát sạch thế gian ơi 
Dạ xoa ngỡ Bồ Tát 
Mê lạc chi bóng đời.” 
Em thấy không, trong tâm trí ta những câu 

kinh khổ luôn hiển hiện hình ảnh em, mà thực tại 
không có hình thì cũng đâu còn bóng! Ta đã chìm 
sâu trong đau khổ khi chính bản thân còn không 
biết mình hiện hữu, cho đến khi sực tỉnh để gạn 
đục khơi trong, để sống thế nào cho được an 
nhiên, dẫu không dễ gì giữ mình giữa một xã hội 
bất an và suy thoái về đạo đức:  

“Bàn đôi câu kinh khổ 

Bóng và thân trống không 

Bùn lầy, sen vẫn ngộ 

Chợt thấy lòng lóng trong.” 
Em thấy không, hỡi người tri kỷ, hoài bão thời 

tuổi trẻ đã trôi theo thời cuộc, giờ đây em chỉ còn 
dõi theo ta trong công việc hàng ngày - việc cầm 
bút của một người đã ngộ và chấp nhận vô 
thường. Hãy cùng ta hoàn thành tâm nguyện cuối 
đời, em nhé. 

 

Em là ngọn núi cao vời ta luôn vói tới. Em là 
hạt bụi đã tan vào hư vô mà mai đây ta cũng sẽ 
như thế, sẽ hòa vào vũ trụ mênh mông:  

“Hỏi chi ta và núi 
Chỉ là tri kỷ thôi 
Hỏi chi cát và bụi 
Ươm từ thuở phù du” 
Vậy thì thế gian ơi, hãy cho ta giữ sự im lặng 

này nhé!  
Ta xin đứng ngoài những hơn thua trong mọi 

tranh chấp, mọi lời lẽ gây tổn thương cho bất cứ 
ai, những sân si đẩy con người xa nhau chẳng 
khác nào trong thời chiến. Nếu hiểu nhau đã 
không cần giải thích. Nếu không hiểu nhau, chúng 
ta mãi vẫn là những kẻ lạ lướt qua nhau trong 
lặng im. Cuộc đời sẽ nhẹ nhàng lắm vậy! 

“Hỏi chi thời ly loạn 

Lặng im. Im lặng thôi!” 
 

NÓI CHUYỆN ĐỜI VỚI NÚI là độc thoại nội 
tâm của thi sĩ Phương Tấn đồng thời cũng là đối 
thoại của ông với người tri kỷ - người mà hình và 
bóng đã không còn hiện hữu trên cõi đời nhưng lại 
mãi sống trong tâm trí ông, luôn đồng hành và 

giúp ông vươn lên khỏi bùn nhơ giữa bể đời./. 
 

CÔNG HUYỀN TÔN NỮ QUI HỒNG 

(Đầu năm 2023) 
_____ 

 

(*) Phủi Tâm Rớt Hạt Bụi Trần, thơ Phương Tấn. 
 

 

QUẢY GÁNH LÊN NÚI CHƠI 

 

Bỏ em riêng một thúng 

Còn thúng xếp sách xưa 

Vứt lượt là áo thụng  
Quảy gánh lên núi chơi. 
 

Lách ra khỏi xó đời 
Quảy gánh lên núi chơi 
Thả bằng hết bong bóng 

Bay bằng hết trong trời. 
 

Ngại đời xa lắm bụi 
Ta phủi sạch tâm mình 

Ngại bèo mây bám đuổi 
Lòng ủ đầy tiếng kinh. 
 

Em níu lòng cho chắc 

Lúc lách qua xó đời 
Ta giữ lòng đà chặt 
Quảy gánh lên núi chơi. 
 

 

NÓI CHUYỆN ĐỜI VỚI NÚI 

 

Nắng lúng la lúng liếng 

Đắp mây, lòng nhẹ tênh 

Cỏ cây cười luôn miệng 

Gió gieo đầy tiếng chim. 
 

Suối ríu ra ríu rít 
Sương long lanh long la 

Ruột rà, ta và núi 
Kinh khổ bàn đôi câu. 
 

Quẩn quanh mớ dục lạc 

Tát sạch, thế gian ơi 
Dạ xoa ngỡ Bồ tát   
Mê lạc chi bóng đời.   
                  
Bàn đôi câu kinh khổ 

Bóng và thân trống không 

Bùn lầy, sen vẫn ngộ 

Chợt thấy lòng lóng trong.  
 

Hỏi chi ta và núi 
Chỉ là tri kỷ thôi 
Hỏi chi cát và bụi 
Ươm từ thuở phù du. 
 

Hỏi chi thời ly loạn 

Lặng im. Im lặng thôi. 
 

(2023. Đạo là con đường là em) 
 

 

 

 PHƯƠNG TẤN 



 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

VƯƠN MÌNH  
Mong manh một chút mầm vàng 

Mộng ôm mang giữa úa tàn điêu linh 

Đêm dài mong ngóng bình minh 

Thiện duyên đâm nẩy vươn mình đón xuân. 
 

MỞ 

Mồ hôi đẫm ướt nâu sồng  
Xốc khuân tịnh vật, bế bồng thiện duyên 

Dòng đời khổ luỵ đảo điên 

Tàng kinh khép lại, cửa thiền mở toang. 
 

RU 

Ngoại ru cháu ngủ ngon lành 

Vần thơ lững thững, tâm tình lao xao 

Ngắm nhìn ghét cháu biết bao 

Thiện duyên về dỗ ngọt ngào tiếng vui. 
 

GIEO SẠ  
Tử tôn thọ hưởng phước điền 

Cần cù gieo sạ thiện duyên an bình 

Bần cùng tránh chỗ hôi tanh 

Từ trong địa ngục vươn cành hoa sen. 
 

ĐỘC ẨM 

Ưu tư độc ẩm nhìn đời 
Cảnh qua trước mắt, tình trôi qua lòng 

Tiền tài thì hết đếm đong 

Thò lui sục tới chỉ còn thiện duyên. 
 

CHÙA QUÊ 

Thanh bần ước nguyện khang trang 

Xây toà bửu điện, đạo tràng từ bi  
Kim thân an vị nơi này  
Thiện duyên phước báo tròn đầy chốn quê. 

Tứ cú lục bát “THIỆN DUYÊN” 

HẠNH  
Hạnh Bồ Tát, Tâm người tu 

Dấn thân vào chốn tối mù tai ương 

Quán sâu cõi tạm vô thường 

Sợ gì Sinh tử mà dừng thiện duyên? 

 

NẨY NỤ 

Mục tàn nẩy nụ thiện duyên 

Hoa khai điểm xuyết giấc triền miên mơ 

Xuân qua mát ngọn gió vờn 

Bụi rời ván cũ lơn tơn thơ về... 
 

THI CẦM 

Chiều tà lặng lẽ chia tay 

Nhớ ngày đến đã ắp đầy thiện duyên 

Tình thơm che lấp ưu phiền 

Cầm thi khắng khít huyên thiên lời tình. 
 

ẴM 

Tre già măng mọc loay hoay 

Vòng tay tiền định ẵm đầy thiện duyên 

Nhạc ru câu niệm mật huyền 

Đong đưa một giấc bình yên một giờ. 
 

REO MỪNG 

Chiều quê tiễn nhẹ đông tàn 

Hồi sinh đất úng mơ màng ngóng xuân 

Qua rồi giông tố rưng rưng 

Nụ mầm biên biếc reo mừng thiện duyên. 

VĨNH HỮU – TÂM KHÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      49 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

tháng tư” (trang 19-28). Hai nhân vật Elite và 
Linda, đến chùa lễ Phật, khi về, Linda thắc mắc: 
“Em nhớ lúc còn nhỏ, ba em thường kỷ niệm ngày 
sanh đức Phật vào ngày tám tháng tư, sao giờ 
mấy chùa làm lễ vào ngày Rằm tháng tư? 

Elite giải thích: 
- Lễ Phật dản ngày tám tháng tư là theo 

truyền thống Bắc tông. Phật giáo Nam tông thì tổ 
chức ngày Rằm tháng tư. Sở dĩ có sự khác biệt 
này là cách tính lịch pháp của hai trường phái có 
khác, lịch pháp và thời gian chỉ là tương đối, nhất 
là thời Phật đản sinh cũng chưa có sự ghi chép cụ 
thể như bây giờ. Lịch pháp mỗi nơi mỗi khác, thời 
gian mỗi quốc độ chênh lệch nhau... tuy nhiên sự 
lệch về thời gian chỉ là tiểu tiết không quan trọng, 
cái chính là sự tương đồng của giáo pháp, vị giải 
thoát của đạo.” 

Trong truyện “Có ngờ gì không” (trang 90- 
95), tác giả cho biết: “Ai cũng thuộc Tâm Kinh. 
Bản Tâm Kinh có hai trăm sáu mươi chữ là cô 
đọng, là cốt tủy của bộ Đại Bát Nhã sáu trăm 
quyển. Người xứ mình ngày xưa thường uống 
thuốc Bắc, ắt ai cũng biết sắc thuốc Bắc từ một lít 
còn tám phân. Bản Tâm kinh hai trăm sáu mươi 
chữ ấy cũng là tám phần tinh túy, cô đọng vậy...” 

Bàn về chuyện ăn chay trong câu truyện “Đôi 
điều về ăn chay” (trang 109–113), tác giả khẳng 
định và mơ ước: “Tóm lại ăn chay vì tôn giáo hay 
vì sức khỏe, môi trường cũng đều tốt đẹp cả... 
Phong trào ăn chay sẽ phát triển hơn trong thời 
gian tới, sẽ tăng trưởng từ bi, sẽ tái tạo một môi 
trường sống xanh, thân thiện, gần gũi hơn...” 

Lý giải về sự công bằng trong luân hồi và 
quả báo, Tiểu Lục Thần Phong đã kể lại truyền 
thuyết khi Quan Vân Trường bị thua trận và bị 
quân Đông Ngô hành quyết chém đầu cả hai cha 
con. Quan Công là một danh tướng lẫy lừng của 
Lưu Bị, vẫn thấy bị uất ức, ban đêm thường hiện 
ra la hét, quát mắng quân giặc và đòi trả lại đầu, 
khiến quân lính, dân chúng và nhiều người sợ 
khiếp vía không dám ra đường. Một cao tăng thấy 
vậy, đã quyết ra chặn đường Quan Công và nói 
rằng: “Thưa tướng quân, ngài là danh tướng, cũng 
đã từng chém đầu hàng trăm tướng sĩ, vậy bây 
giờ ngài đòi Đông Ngô trả lại đầu cho ngài, thì ai 
sẽ trả lại đầu cho hàng trăm người bị ngài chém 
đầu? Lẽ công bằng ở chỗ nào, thưa ngài?” Hồn 
Quan Công nghe vậy, ngộ ra mà tan biến, siêu 
thoát, từ đấy không thấy hiện ra đòi đầu nữa... 

Trong tập truyện CCCĐĐMT, tác giả cũng đã 
kể lại nhiều câu chuyện về Đức Phật và những 
người chung quanh, khi ngài chưa thành chánh 
quả, song từng câu chuyện là những ứng xử, hành 
vi, hướng đến những điều Chân- Thiện-Mỹ, nhằm 
góp phần xây dựng cuộc sống ngày càng tốt đẹp 

(Đọc Tập truyện và Tản văn “Chỉ có con đường đó 
mà thôi” của Tiểu Lục Thần Phong, do NXB 
Ananda Viet Foundation ấn hành cuối năm 2022) 

 

Tiểu Lục Thần Phong, còn có các bút danh: 
Đồng Thiện, Thanh Nguyễn... là cây bút quen 
thuộc của Nguyệt san Chánh Pháp, Việt Báo, All 
Poetry, Trẻ, Thư viện Hoa Sen... Tên thật là 
Nguyễn Thanh Hiền, hay còn gọi là Steven 
Nguyen, quê gốc Diêu Trì, Bình Định, hiện sinh 
sống và làm việc tại Atlanta, Georgia.  

“Chỉ có con đường đó mà thôi” là tập Truyện 
và Tản văn thứ 8 của Tiểu Lục Thần Phong, sau 7 
tập đã phát hành gồm có Thơ, Truyện dài, Tản 
văn... trước đó. Sách dày 432 trang với 59 truyện, 
Tản văn với những đề tài, quen thuộc, bình dị 
trong cuộc sống, với mục đích đưa Đạo pháp của 
Phật giáo vào cuộc sống một cách nhẹ nhàng, tinh 
tế, hướng đến giáo lý của nhà Phật, và cũng chính 
vì thế, mà ở trang 7, trong “Lời nói đầu”, tác giả 
đã tự nhận mình là: “Tập truyện và Tản văn 
CCCĐĐMT (Chỉ có con đường đó mà thôi) này có 
thể xem như chuyển tải một tí ti Đạo Phật thông 
qua những câu chuyện đời. Tác giả không có ý 
“Văn dĩ tải đạo”, chỉ đơn giản là khi hứng khởi thì 
viết và viết với tư cách một Phật tử sơ cơ thế thôi. 
Bút giả không dám nhận đây là văn chương... Bút 
giả chỉ như là con ong vò vẽ bay lượn trong vườn 
hoa chữ nghĩa, như con đò bên mép nước của biển 
học Phật pháp...”  

Từ ý thức của một Phật tử, thấm nhuần 
những lời răn dạy của nhà Phật và tìm hiểu về 
Phật pháp, Tiểu Lục Thần Phong đã từ cuộc sống 
của bản thân và gia đình, với những câu chuyện 
kể giản dị, có khi tinh tế ý nhị, có lúc hóm hĩnh, 
tưởng như ba lơn, bông đùa, và cũng có khi mang 
đậm tính triết lý “Sắc-không” của Phật giáo để thể 
hiện sinh động cuộc đời vốn có ở chung quanh, 
dẫn người đọc đến những suy ngẫm “hành thiện” 
của nghiệp “luân hồi”, “nhân quả”, “gieo nhân nào 
gặt quả ấy” vốn tiềm ẩn trong ý nghĩ của con 
người gốc Việt.  

Nhân vật trong từng mẩu truyện, có khi 
chính là bản thân tác giả, là gã, là hắn, có khi là 
tôi, cùng những bạn bè, người quen cùng làm 
chung trong hãng, sở như Linda, Elite, Cu Tí, Lan 
Chi, bà Hồng Châu... Có khi lại là những nhân vật 
trong lịch sử, hay những nhân vật trong Tam 
Quốc Chí và những nhân vật trong các truyền 
thuyết nhà Phật, với mục đích nêu gương hiền, 
dữ, hay hành thiện, xa lánh những tính toán hơn 
thua hại người. Tiểu Lục Thần Phong đã chứng tỏ 
mình có một vốn sống khá phong phú về Văn hóa, 
lịch sử và giáo lý của đạo Phật.  

Cụ thể trong mẫu truyện “Lễ trăng tròn 

Tiểu Lục Thần Phong: 
Như con đò bên mép nước… 

  

TRẦN HOÀNG VY 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 



 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

ĐÔI TA 

 

Chú đạp xích lô trưa hè nghỉ nắng 

Chân gác càng xe làm giấc tiêu dao 

Con ruồi nhỏ đậu bàn tay hai ngón 

Ba ngón kia pháo cối cướp năm nào 

Nắng Sài Gòn thả từng tia lửa chói 
Thèm vô cùng một bóng mát công viên 

Và cứ thế, sau chuyến hàng bỏ mối 
Ghé góc đường... làm một giấc bình yên 

Giấc ngủ ngắn... chú mơ về dĩ vãng 

Vài bóng hình đồng đội, chiến trường xưa 

Những người chết và nghĩa trang quên lãng 

Cỏ gai dày… tiếng ếch vọng đêm mưa 

Bốn mươi năm chưa một lần tu bổ 

Như oán thù chồng chất ở sau lưng 

Hồn tử sĩ đâu đây theo tiếng gió 

Mộ hoang tàn cỏ bít lối đi chung 

Anh bộ đội thương binh ngồi vá vỏ 

Cột đèn kia độc chiếm một sơn hà 

Giọng trọ trẹ của quê hương ngoài nớ 

Vùng Nghệ Thanh… ngao ngán bữa tương cà 

Anh vá vỏ, khách giang hồ độc cước 

Chống so le nạng gỗ quá chiều cao 

Cố nhẫn nại bơm căng đầy chiếc vỏ 

Một bàn chân… còn để lại Nam Lào 

Nét cam chịu hằn lên vầng trán hẹp 

Cả cuộc đời không có một ngày mai 
Sau cuộc chiến… anh trở về thân phận 

Một hồn ma bóng quế giữa ban ngày 

Mồ hôi chảy xuống ống quần phe phẩy 

Chiếc điếu cày còn giữ thuở đi B 

Nầy anh bạn! làm một bi tỉnh ngủ 

Bánh thuốc ngon ngoài nớ mới mang về 

Chú xích lô ngồi bên anh vá vỏ 

Cũng gật gù làm một điếu tương giao 

Họ hòa giải bên lề đường góc phố 

Ở dưới chân cao ốc… mấy mươi lầu 

Hai thương binh từ hai đầu chiến tuyến 

Cũng một phần thân thể hiến quê hương 

Nước thanh bình hai mảnh đời cam phận 

Thành một đôi ta… khắng khít bên đường... 
 

 

HỒ THANH NHÃ 

hơn. Và mẫu truyện “Chỉ có còn 
đường đó mà thôi” (trang 59- 67), 
được dùng làm tựa đề chung cho cả 
tập, cũng với một mục đích đưa ra 
câu chuyện của thần Brahma trong 
ngôi đền Parranajata cùng với nàng 
Kumaratunga để diễn tả cho sự 
hoan lạc và nỗi khổ của con người, 
cho dù trong hoàn cảnh cao sang, 
cung vàng, điện ngọc. Bởi một lẽ, 
như thầy Krishinatanga nói: “Con 
người ta đến với nhau không ngoài 
bốn mối quan hệ: báo ân-báo oán, 
đòi nợ-trả nợ. Phu thê cũng không 
ngoài duyên và nợ, có duyên thì xa 
xôi cách mấy cũng gặp, không 
duyên thì dù có ở bên cạnh nhau 
cũng xa. Nợ hết mà duyên còn thì 
tốt đẹp biết bao, duyên hết mà nợ 
còn thì tội lắm...” 

Và điều cuối cùng mà tac giả 
muốn hướng đến là: “Thế tôn 
Gotama vượt thoát sanh tử, chỉ có 
con đường của ngài mới hết khổ mà 
thôi!” 

Văn phong nhẹ nhàng, giản dị. 
59 mẩu truyện diễn biến và hàm 
chứa những đạo pháp tinh tế của 
Phật môn, sẽ giúp người đọc “đốn 
ngộ” nhiều thứ nếu so sánh và lồng 
ghép với cuộc sống. Thiết nghĩ nếu 
không... giải khuây, cũng sẽ rút ra 
được những điều ý nghĩa và bổ ích 
trong cuộc sống. “Con đò nhỏ” của 
tác giả Tiểu Lục Thần Phong, dẫu 
chỉ ở bên mép nước của biển Phật 
Pháp bao la, song cũng sẽ giúp cho 
người đọc ít nhất là không bị... 
chìm và ướt áo. Lành thay!... 

 

Katy, tháng Giêng 2023 

TRẦN HOÀNG VY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      51 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

(2d) Đề Nghị Cách Tập TU 4: 
Ứng Dụng Học Hạnh Khiêm Cung: 
(a): Khi một người đã học được hạnh KHIÊM 
CUNG, chúng ta khó nhìn thấy ở họ có tính của 
người xem “CÁI TA” lớn. Đặc biệt những người này 
biểu lộ “Cái Ta” rõ ràng nhất qua cái MIỆNG. Vậy 
nên, xin hãy cùng chúng tôi cố gắng tập tu hạnh 
KHIÊM CUNG. 
 

TU MIỆNG là TU nửa cuộc đời. 
Nên chi ăn nói chớ buông lơi. 
Nói ra ngẫm lại là sai phạm. 
Sám Hối từ nay cố giữ lời! 
 

Độc mồm chết khổ lắm người ơi! 
Giường bệnh nằm nhiều năm tháng trời. 
Để trả cái NHÂN gieo Ác khẩu. 
Biết sai, sửa Miệng, vạ xa chơi! 
 

MIỆNG, phát ngôn viên của cái “TA”: 
Chê bai, Chửi rủa, lại Gièm pha… 

Mỉa mai, Chỉ trích cùng Đâm thọc…. 
Làm khổ người, mình sướng được a?!. 
 

Miệng người tạo ác nhất trong ngày, 
Vừa nói, biết sai, phải dứt ngay. 
Không vậy, miệng buông lời nói ác. 
Chết về địa ngục, khổ trần ai! 
 

Người thường nói xấu kẻ không ưa. 
Xem lại thử mình đã tốt chưa?! 
Cứ vậy làm hoài bị đánh giá: 
Là người lắm chuyện, chẳng ai chừa! 
 

(b): Xin mời quý vị đọc phần dưới đây, một người 
học hạnh KHIÊM CUNG cần tránh: 
 

Khiêm cung: KHÔNG Tự mãn, Kiêu căng, 
KHÔNG: Xoi mói, Cố chấp, Khoe khoang. 
Lại thích giúp người còn yếu kém. 
Ai gặp đôi lần cảm thấy thân. 
 

Ngã mạn, cống cao chẳng tốt đâu!  
Càng nhiều người ghét Phước tiêu mau. 
Tập tu Khiêm Tốn, bao người trọng! 
Phước báo tăng, đời sống tốt lâu. 
 

TU hạnh KHIÊM CUNG lợi lắm đường. 
Cái TA, Ác khẩu... biến đi luôn. 
Đâu còn Độc tố sinh nhiều bệnh. 
Chắc chắn Tai ương... cũng phải dừng! 
 

Ai mà tu được Hạnh Khiêm Cung, 

KIÊN TRÌ TU TẬP DẸP BỚT “CÁI TA” 
(Phần cuối) 

 Tâm Lương Đào Mạnh Xuân 

Ác khẩu lần lần chẳng muốn dùng. 
Tính ấy mang về nhiều thứ lợi. 
Nhất là cuộc sống đẹp vô cùng. 
 

Nhận lỗi về mình, tâm nhẹ ngay!  
Còn sai quá rõ, cãi cho bay. 
Ấy là đặc tính người “TA” lớn. 
Cứ vậy giữ hoài, khổ lắm thay. 
 

(c): Ngoài ra xin mời đọc tiếp để thấy đặc tính của 
người KHIÊM CUNG: 
 

Con đường vào đạo: hạnh khiêm cung. 
Giao tiếp, nói năng, phải cố dùng. 
Có chí làm hoài, rồi sẽ đạt. 
Tâm tư thanh thản, rất ung dung 

 

Ghi chú: Thật khó diễn đạt phần dưới đây bằng 
thơ lục bát hay thơ 7 chữ. Do đó, chúng tôi phải 
dùng đến loại thơ 8 chữ hoặc 9 chữ. Để cho thơ 
tám hay chín chữ thêm âm điệu, chúng tôi đã 
ứng dụng cách gieo vần như sau: 
 

Kết quả tuyệt vời nhờ luyện tính KHIÊM CUNG: 
Được người ngưỡng mộ; sống nhún nhường thật 
tâm. 
Quan tâm, giúp đỡ người không hề ngại ngần. 
Cố rèn luyện tri thức lần lần tốt hơn. 
 

Đặc biệt là luôn biểu lộ lòng biết ơn. 
Thích hướng thượng, không muốn thua hơn với 
người. 
Tốt, nhưng chẳng bao giờ khoe khoang với đời. 
KHIÊM CUNG như vậy được người người nể nang. 
 

Thói thường, một người chẳng chịu nhận lỗi mình. 
Cho người khác lỗi, họ thật tình vô can. 
Không nhận lỗi, sai lầm lớn: kẻ bướng ngang. 
Người KHIÊM CUNG nhận lỗi, việc cần làm ngay. 
 

Nhận lỗi, khi làm sai, với bất cứ ai. 
Dù họ nhỏ tuổi, cả người hay ghét mình. 
Làm được vậy, đã dẹp bỏ tính ngông nghênh. 
Ai cũng quý mến, nhờ tính tình KHIÊM CUNG. 
 

(d): Xin mời quý vị đọc và cùng chúng tôi thực tập 
những đức tính của người KHIÊM CUNG dưới đây 
để chế ngự bớt “CÁI TA”: 
 

CỐ TU TẬP CHO ĐƯỢC HẠNH KHIÊM TỐN 

(1) Biết Khoan dung:  
Khoan dung, Tha thứ đẹp tâm ta.  
Người có lỗi lầm, vội thứ tha. 
Tâm Độ lượng thi hành rất khéo. 
Thêm người yêu mến, bạn giao hòa. 



 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

(2) Biết ơn những gì ta đang có: 
Trước hết Biết ơn Tứ Trọng Ân. 
Cho ta kính nhớ rất ân cần. 
Biết ơn cả kẻ gây ta khổ. 
Cùng với những gì thuộc bản thân! 
 

(3) Không so sánh: 
Nhìn quanh so sánh quả không nên. 
Tính chẳng mấy hay, phải lãng quên. 
So sánh là hơn thua kẻ khác. 
Chi bằng học hỏi để vươn lên. 
 

(4) Biết lắng nghe, thấu hiểu: 
Lắng nghe, thấu hiểu: thật là cần:  
Hiểu biết trau dồi tới bản thân. 
Nể trọng thật lòng Thầy muốn học. 
Ngày ngày kiến thức sẽ gia tăng. 
                     
(5) Khen chân thành: 
Khen thật chân thành, đáng trọng thay!  
Tỏ ra: mình kính họ như Thầy. 
Sẵn sàng học hỏi, điều chưa biết. 
Khiêm tốn thọ ân, thật quá hay. 
 

(6) Tìm cái thiện trong mỗi con người: 
Tìm điều thiện những kẻ quanh mình. 
Cố gắng học theo trong lặng thinh. 
Tích góp lần lần nhiều tính tốt. 
Khiêm cung đáng học đã hoàn thành. 
 

(7) Chấp nhận giới hạn của bản thân: 
Chấp nhận thiệt thòi của bản thân: 
Kém bền sức, nhận thức, tinh thần... 
Biết rồi phải cố sửa sai chúng. 
Còn kẻ giúp ta, cũng nhớ ân. 
 

(8) Nhận ra khuyết điểm của mình: 
Cố nhận ra sai quấy của mình.  
Phải nên loại hẳn, thật nghiêm minh. 
Người thương nhắc nhở ta điều xấu. 
Khiêm tốn cảm ơn, sửa nhiệt tình. 
 

(9) Biết giúp đỡ người khác:  
Biết giúp đỡ người, thật tuyệt thay! 
Làm nhiều không ngại, mới là hay. 
Cho rồi mà chẳng mong đền trả. 
Phước báo tăng nhiều, thực tập ngay. 
 

Tới đây, chúng tôi đã trình bày bốn cách 
TẬP TU để chế ngự bớt “CÁI TA”. Riêng chúng 
tôi rất tâm đắc với hai cách: ứng dụng Luật 
Nhân Quả và ứng dụng Học Hạnh Khiêm 
Cung.Vì khi đã tin sâu Luật Nhân Quả thì có 
việc gì dù xấu đến đâu xảy đến với mình, mình 
cũng không giận trách ai cả. Còn khi một người 
đã Tu tốt Hạnh Khiêm Cung, họ sẽ không bao 
giờ tỏ thái độ ghét ai để có lời nói như trách 
móc, chê bai, chỉ trích... 

Thành tâm kính mong Quý Bạn Đạo hữu 
duyên cùng chúng tôi cố thực tập hằng ngày 
phần viết trên để đạt được mục đích là dẹp bớt 
“CÁI TA”. Nếu được vậy, chúng tôi xin đem 
công đức có được này hồi hướng cho tất cả 
Pháp giới chúng sanh, tương lai đều trọn thành 
Phật đạo. 

Xin chân thành cảm ơn quý vị đã đọc bài 
viết và thực hành./. 

HỌA TÀN KHỐC  
 

Ùng ục ì ầm đất rùng rùng trở mình  
Mặt đất rung lắc  
Những tòa nhà đung đưa  
Ầm ầm sụp đổ 

Tiếng thét kinh hoàng khắp nơi 
Những âm thanh chưa kịp kêu bị chôn vùi  
Đàn ông, đàn bà, người già, người trẻ 

Người thân yêu, kẻ đáng ghét  
Những nạn nhân còn sống dưới đống bê tông 

Thành phố vài trăm năm xây dựng 

Thành bình địa trong phút giây 

Giàu, nghèo bao đời cách ngăn 

Giờ đều đồng tay trắng 

Đánh nhau phân chia biên giới 
Thiên tai chẳng biết địch – ta  
Động đất kinh hoàng không thể tả 

Nhưng dường như chẳng động tâm người 
Thiên tai chưa đủ 

Người còn gây chiến đánh lu bu  
Tranh đất, tranh quyền mưu đồ tranh bá  
Đạn, bom, hỏa tiễn bay xa  
Lòng người tàn độc quá 

Những thành phố bị tàn phá  
Khác gì động đất, thiên tai 
Đất rung chuyển mà tâm người không chuyển 

Gớm ghê thay tàn độc bạo quyền  
Lòng đất rung mà lòng người không lay 

Động đất, sóng thần, cuồng phong, hỏa hoạn… 

Và con người góp thêm họa chiến tranh  
Nỗi thống khổ vô biên 

Thiên tai không hề có biên giới 
Nay nơi này, mai lại nơi kia  
Khó có thể thấu hiểu nỗi khổ đau của những 
nạn nhân 

Càng khó lòng chia sẻ  
Màn trời chiếu đất 
Thời tiết lạnh buốt  
Không còn bất cứ vật dụng chi  
Những người con sống sót chẳng biết ngày mai 
sẽ ra sao 

Những con người còn dưới đống bê tông đất đá  
Đất động mà tâm người không động 

Những trái tim băng giá  
Tham lam, tàn độc, u mê 

Thống khổ trên thế gian này chưa đủ 

Con người tạo thêm nỗi đau 

Thiên tai, nhân tai cùng nhau gây khốc hại. 
 

 

THANH NGUYỄN 

Georgia, 0223 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      53 

Theo định nghĩa, trí nhớ là một khả năng của 
trí tuệ để thu thập, tích trữ và lấy ra các sự kiện 
mà con người đã trải qua trong quá khứ. 

Có trí nhớ ngắn hạn, trí nhớ dài hạn. Ngắn 
hạn không tồn tại lâu và có thể chuyển sang dài 
hạn và lưu trữ mãi mãi. 

Hãy hình dung khung cảnh một buổi trưa hè, 
ta ngồi ở một nơi nào không phải là quê hương Hà 
Nội, mà nhớ lại cách đây trên dưới nửa thế kỷ, 
cùng bạn bè tắm sông, hái ổi trên Nghi Tàm, đạp 
xe vào chùa Láng, chùa Trầm. Rồi tưởng tượng 
như đâu đây phảng phất hương ngọc lan trên 
đường Quan Thánh, hay phượng vĩ đỏ ối chung 
quanh Hồ Tây. 

Làm sao mà bất cứ lúc nào, nếu muốn, ta 
cũng như sống lại những gì của quá khứ? Làm sao 
mà não bộ, một cơ quan chỉ nặng chừng 1.5 kí lô 
có thể thực hiện được cái công việc đầy khó khăn 
đó? Ấy là chưa kể cả trăm công việc khác mà não 
bộ có thể đảm đương để duy trì sự sống của con 
người. 

Riêng về trí nhớ, khoa học đã cố gắng giải 
đáp, nhưng sự hiểu biết mới chỉ có một phần. 

 

Phát triển của não bộ 

Khi mới sanh, não bộ nặng khoảng 50 gram, 
lúc trưởng thành nặng 1,5 kg. 

Đó là một khối chất giống như bột mì nhão, 
mầu xám nhạt với cả tỷ tế bào và nhiều triệu dây 
nối tiếp giữa các tế bào. Tín hiệu chuyển từ tế bào 
này sang tế bào khác ở chỗ nối tiếp và bằng hóa 
chất trung gian Acétylcholin. 

Mỗi ngày có từ 60.000 tới 100.000 tế bào thần 
kinh bị hủy diệt và không được thay thế. Đây là 
một cuộc tàn sát lớn mà khi ta tới tuổi 65, có đến 
1/10 tổng số tế bào thần kinh bị tiêu hủy. 

May mắn thay là những tế bào còn lại có thể 
lãnh phần trách nhiệm của những tế bào xấu số. 
Chúng sẽ mọc ra nhiều nhánh xen kẽ vào khoảng 
trống để tiếp nhận tín hiệu thần kinh. Sự việc này 
cũng giống như trong khu rừng già, một cây chết 
đi thì cây kế cận vươn lên, sinh ra nhiều cành để 
điền khuyết. 

Phần não có nhiệm vụ ghi trí nhớ nằm ở vùng 
vỏ não, hai bên thái dương, sau mắt. 

Phần nhận và thanh lọc tín hiệu cho trí nhớ 
nằm sâu trong não, có hình chữ C, gọi là hải mã. 

Sự liên hệ chức năng giữa hai vùng này rất 
cần thiết cho trí nhớ . 

Ở tuổi già, khối lượng não nhỏ đi, tế bào thần 
kinh thay đổi hình dạng, sự truyền tín hiệu chậm 
lại, chất lipofuscin xuất hiện giữa tế bào, có thể 
gây rối loạn cho các cơ năng của não. Máu vào óc 

ít hơn, sự cung cấp dưỡng khí cũng giảm. 
Hình chụp do X quang cho thấy các luống óc 

não nhỏ đi, rãnh giữa luống rộng ra. Từ tuổi 20 tới 
90, não nhẹ bớt đi khoảng 5-10% và chứa nhiều 
chất lỏng hơn. Những thay đổi này có ảnh hưởng 
phần nào tới trí nhớ. 

 

Trí nhớ được chia ra làm ba loại: 
1- Trí nhớ ngắn hạn. 
Đây là loại trí nhớ để phân tích những dữ kiện, 

sự việc cần tức thì và kéo dài trong chốc lát. 
Người Mỹ gọi nó là trí nhớ làm việc (working 
memory). Từ năm 1890, nhà tâm lý học Williams 
James gọi là trí nhớ căn bản (Primary memory). 

Ta lấy một thí dụ: trí nhớ này giúp ta nhẩm 
trong đầu một số điện thoại trong khi quay máy. 
Chẳng hạn: bà vợ hỏi chồng số điện thoại của cô 
Cúc, em dâu, là bao nhiêu, chồng trả lời 
8959.4762. Vợ nhẩm số đó và quay. Hai chị em 
thảo luận về quần áo, phấn son cả tiếng đồng hồ. 
Lần sau cần số điện thoại cô Cúc, nàng lại hỏi 
chàng. Thật là tiện, khỏi mất công nhớ. Mà nếu 
muốn nhớ, nàng phải dùng đi dùng lại nhiều lần, 
như là để củng cố, hợp nhất dữ kiện đó vào não. 

Trí nhớ này bắt đầu có vào lúc 7 tuổi, thường 
thường không bị suy giảm với tuổi cao. Nó kéo dài 
khoảng vài chục giây tới một phút. 

 

2- Trí nhớ trung hạn. 
Những dữ kiện ghi trong trí nhớ này tồn tại từ 

TRÍ NHỚ 
 

 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

nhiều phút tới vài năm. Một tín hiệu được nhắc đi 
nhắc lại, được sử dụng nhiều lần sẽ được ghi đậm 
sâu trong vỏ não. Khi cần đến, óc sẽ được kích 
thích để lấy ra dữ kiện này. 

Còn bé đi học, có những bài học thuộc lòng 
trong Luân Lý Giáo Khoa Thư mà chắc bây giờ 
nhiều người trong chúng ta còn nhắm mắt ôn lại 
được. 

Xin nói rõ là, để có chất liệu trong trí nhớ, ta 
phải đi qua ba giai đoạn : 

a- Thu thập 

Lấy dữ kiện bằng học hỏi, thảo luận, suy nghĩ, 
và bằng sự nhận của các giác quan. 

b- Tồn trữ 

Một dữ kiện, muốn được tồn trữ, phải qua sự 
thanh lọc của bộ phận hải mã, để coi nó có gây 
xúc động, hấp dẫn đáng ghi nhớ hay không. 

Tên người yêu chắc chắn là phải cần ghi nhớ 
hơn là tên anh cảnh sát công lộ vừa mới biên phạt 
mình vì lái xe quá tốc độ. 

Dữ kiện đó hoàn toàn mới hay có liên quan tới 
một kỷ niệm cũ. Thí dụ ta đã có một số ý niệm về 
một ca sĩ với tiếng hát vượt thời gian; rồi tháng 
sau có tin cô ấy lấy chồng, năm sau sinh đôi, thì 
bộ phận hải mã sẽ xếp những tín hiệu mới này 
vào hình ảnh cô ca sĩ nổi danh trên để được phong 
phú hơn. 

c- Phục hồi kỷ niệm 

Giống như máy vi tính, ta có thể phục hồi, lấy 
ra, bất cứ lúc nào, những dữ kiện có trong trí nhớ. 
Nghe tiếng hát cô ca sĩ kể trên trong CD là ta có 
thể hình dung ra cuộc đời ái tình sự nghiệp, gia 
cảnh cũng như hình dáng của cô ta . 

Trí nhớ này bắt đầu có vào lúc 10 tuổi. 
 

3- Trí nhớ dài hạn. 
Trí nhớ này có thể tồn tại suốt đời người. Đây 

là kết quả tích tụ của nhiều năm với những kỷ 
niệm, kinh nghiệm, kiến thức học hỏi của người 
tuổi cao. 

- Có những trí nhớ về kiến thức tổng quát mà 
ta thu góp, tàng trữ một cách tự nhiên, không cần 
biết nó xảy ra khi nào, ở đâu. Nói đến quê hương 
Việt Nam là ta hình dung ra một giang sơn có hình 
chữ S, có sông Hồng, núi Ngự, Cửu Long Giang. 
Khi nhắc tới Quang Trung, ta nhớ lại sử sách kể 
những trận đánh quân Tàu oai hùng của Người. Trí 

nhớ này tích tụ ngày một súc tích, rất tự nhiên, 
đầy lúc nào ta không hay. 

- Còn trí nhớ về những sự kiện cá nhân trong 
đời sống hàng ngày được ghi nhận với thời gian và 
không gian. Chẳng hạn trưa hôm qua ta ăn cơm 
Việt Nam ở quán Sải Gòn hoặc sinh nhật năm 
ngoái, ta nhận được chiếc đồng hồ mới do vợ con 
mua tặng. Đó là trí nhớ quá khứ. 

- Sáng nay khi đi làm, ta tự nhủ là chiều nay 
tan sở trước khi về nhà, sẽ ghé siêu thị mua chai 
rượu vang vì tối nay vợ làm món cá bông lau hấp. 
Đây là trí nhớ vị lai. 

- Có trí nhớ hành động thường nhật như ta tự 
hỏi, sáng nay có để thức ăn cho chú chó không, 
hoặc tuần trước ta cắt cỏ ngày thứ năm hay thứ 
sáu. 

- Trong trí nhớ hồi tưởng, ta nghĩ và nói về dữ 
kiện của “những ngày xưa thân ái”, trí nhớ tự 
truyện nhắc đi nhắc lại chuyện về mình trong vài 
năm trước. 

- Trí nhớ dung nhan khi “Xin lỗi nom ông quen 
quen, mình đã gặp nhau, mà không sao nhớ được 
tên ông”, trí nhớ “đã thấy” (déjà vu) mình đã ở 
nơi đó mà không nhớ bao giờ. 

- Bà nội trợ, làm bếp cần mấy củ tỏi, nhưng 
nhà không còn. Bà ta nhẩm trong đầu là kỳ tới đi 
chợ thêm tỏi vào danh sách các thứ cần mua. Khi 
viết danh sách lại quên biên tỏi. Đi chợ, qua hàng 
rau quả, nhìn thây tỏi, bà ta lượm một túi, như 
vậy là trí nhớ thầm kín đã gợi bà mua tỏi. 

 

Kết luận 

Làm sao mà não, nói chung, các trung tâm trí 
nhớ, nói riêng, có thể hoàn tất công việc phức tạp 
đó một cách chu đáo và khoa học như vậy? Cho 
tới nay, chưa có một giải đáp thỏa đáng mà chỉ có 
những gơị ý, phỏng đoán. 

Có người đã ví não bộ như cả ngàn hệ thống 
điện thọai mà mỗi hệ thống có thể cung cấp nhu 
cầu liên lạc cho tất cả dân chúng của thành phố 
Nữu Ước. Các trung tâm này liên tục nhận những 
tín hịêu thu lượm do ngũ quan đưa về, phân tích, 
xếp loại rồi tồn trữ. 

Óc ghi nhận dữ kiện như một cái máy thu âm, 
bộ phận hải mã như là một cái nút kiểm soát. 
Bình thường, nút bấm này tắt, và chỉ mở để ghi 
khi nào dữ kiện được coi là quan trọng. 

Một dữ kiện không quan trọng thường lởn vởn 
trong đầu một lúc rồi tan biến đi. Cho nên nếu ta 
có quên tên một người nào đó trong tiệc cưới cũng 
là chuyện bình thường, giống như là lâu lâu ta 
quên, không biết chìa khóa xe, chìa khóa nhà để ở 
đâu. 

Nhưng lái xe đi làm mỗi ngày trên cùng con 
đường mà lạc lối; quên những hẹn quan trọng; kể 
đi kể lại cùng câu chuyện trong một cuộc gặp gỡ 
ngắn ngủi với bạn bè, thì là điều đáng ngại. 

Những thắc mắc, lo âu, tự hỏi: Ta già rồi 
chăng? Hay ta đang mắc chứng não suy trầm 
trọng? 

Liệu trí nhớ có bỏ ta ra đi như những con 
chuột tìm đường chạy trốn khỏi con tầu sắp chìm 
đắm dưới biển cả mênh mông! 

 

 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      55 

Lạy Trời Phật thế gian luôn bất ổn, 
Chiến tranh đang rình rập khắp địa cầu  
Hiện giờ đây cuộc chiến tại Âu Châu 

Giữa Ukraine/Russia đang tiếp diễn! 
 

Cuộc chiến đó vẫn còn đang quyết liệt 
Gần một năm chưa thắng bại về đâu? 

Giữa người hiền, kẻ ác sát hại nhau 

Chiến tranh vì vô minh, tham, sân, hận! 
 

Chưa kể hết Trung quốc đang rình rập 

Chiếm Đài Loan muốn làm chủ biển đông 

Tất cả do Tâm tham vọng cuồng ngông! 
Tập Cận Bình làm dân Tàu đau khổ!  
 

Dịch Covid Vũ Hán là thảm họa 

Dịch lây lan giết hại triệu dân lành! 
Nhiều quốc gia dịch bệnh quá lan nhanh 

Dân đã khổ chồng chất thêm nỗi khổ! 
 

Trên thế giới, Bắc Hàn là mối họa 

Thử lửa tên đe dọa khắp địa cầu,  
Kim Jang Un hung hãn tạo khổ đau 

Dân Bắc Hàn chịu lầm than nghèo đói!  
 

Năm vừa qua, động đất, lụt, lở xoáy 

Nạn cháy rừng, đất khô cạn nhiều nơi 
Đông chưa sang mà sa mạc tuyết rơi  
Sahara, tuyết tràn lan lạnh giá! 
 

Lạy Trời Phật cứu dân lành thoát khổ! 
Lạy Chư Thiên cứu rỗi khắp địa cầu  
Bao nhiêu cảnh nghèo đói và khổ đau! 
Biết bao người lâm màn trời chiếu đất! 
 

Chiến tranh Ukraine bao giờ chấm dứt? 

Hàng vạn dân vô tội đã thác oan! 
Vì Putin một lãnh tụ tham tàn 

Làm thế giới lo âu vì cuộc chiến! 
 

Ngày đầu năm muôn triệu người cầu nguyện 

Nguyện cầu cho thế giới sống thanh bình, 
Nguyện cầu cho kẻ ác phải chuyển Tâm 

Mong thế giới sống an lành hạnh phúc. 
 

Rằm tháng Giêng con đi chùa lễ Phật, 
Con thành tâm tha thiết khấn nguyện cầu! 
Lạy Quan Âm cứu vớt những khổ đau, 
Lạy Chư Phật ban phúc lành nhân loại... 
 

Lạy Trời thương xót khắp thế gian,  
Nhân loại nhiều nơi quá khổ nàn! 
Turkey/Syria mới vừa động đất! 
Người dân trong biển khổ ngút ngàn! 
 

Lạy Phật thương xót khắp dân lành, 
Chờ che nuôi dưỡng tỷ sinh linh, 
Cứu cho nhân loại thoát biển khổ,  
Chiến tranh bão lụt vào… hư không... 
 

Nam Mô Dược Sư Lưu Ly 

Quang Vương Phật  
 

Arizona Rằm Tháng Giêng Quý Mão 
2023 

 

LỜI CẦU NGUYỆN RẰM THÁNG GIÊNG  
NĂM QUÝ MÃO 2023 

HOÀNG THỤC UYÊN 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

 CHƯƠNG HAI 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

Ông Văn cầm cây bút, ghi 
vài dòng vào tờ giấy trắng trước 
mặt. Ông thở dài một cái, thả 
cây bút xuống, một tay chống 
cằm, một tay vỗ nhẹ trên trán 
mấy cái. Trán ông nhíu lại tạo 
từng rãnh sâu chạy ngang trên 
đôi lông mày giống như nét ký 
họa về một con sông nhỏ. Ông 
hỏi: 

“Tại sao ngày ba mươi Tết, 
công an và bộ đội Đồng Nai bố 
ráp bắt những phần tử Phục 
quốc phản động rồi cho hạn kỳ 
mười ngày để những người chưa 
bị bắt tự ra trình diện, đầu thú, 
anh không chịu ra đầu thú, lại 
trốn về thành phố HCM để đầu 
thú công an dưới đó?” 

“Cái gì? Tôi đầu thú công an 
Sài Gòn à? Làm gì có chuyện đó. 
Họ chận bắt tôi ngoài đường 
mà.” 

“Bắt ngoài đường à? Ở đâu?” 
“Gần ga xe lửa Bình Triệu, 

trên đường đi Thủ Đức.” 
“Lạ thế! Không phải anh ra 

đầu thú à?” 
“Tuyệt đối không.” 
“Nhưng đầu thú thì cũng 

tốt thôi, như vậy nhẹ tội hơn là 
anh trốn chạy. Có điều, tôi chỉ 
thắc mắc là sao anh phạm tội ở 
tỉnh này, lại không đầu thú 
công an tỉnh này mà vào thành 
phố HCM…” 

“Tôi không hề đầu thú công 
an Sài Gòn, cũng không hề có 
ý đầu thú gì công an Đồng Nai 
cả. Lúc công an Đồng Nai 
phóng loa kêu gọi những người 
Phục quốc ra đầu thú khắp các 
huyện, tôi đang có mặt tại 
chùa, chẳng trốn tránh, cũng 
chẳng muốn trình diện. Tôi ở 
đó suốt nửa tháng đầu năm để 
chờ các ông vào bắt mà. Các 
ông không bắt thì tôi đi, vậy 
thôi.” 

Nói đến đó, tôi chợt hiểu là 
tốp công an Sài Gòn vì lý do 
nào đó, đã nói với công an tỉnh 
Đồng Nai rằng tôi ra trình diện 
đầu thú tại Sài Gòn. Tôi chẳng 
rõ công an Sài Gòn nói vậy thì 
có lợi gì cho họ. Phải chăng họ 
muốn tránh khơi chuyện ông 

thầy Tư và Hân đã sắp đặt cho 
họ bắt tôi để rồi sinh rầy rà với 
công an Đồng Nai? – Vì nếu tôi 
khai ra chuyện bị ông thầy Tư và 
Hân lừa gạt, không chừng công 
an Đồng nai sẽ bắt hai người đó 
sau khi truy thêm lý do rõ ràng 
để rồi xì ra chuyện Hân có liên 
can đến Phục quốc, còn ông thầy 
Tư thì khoe khoang có mật khu 
của Mặt trận Hữu thần… Hay 
chuyện ấy là do Hân muốn tôi 
được nhẹ tội hơn nên yêu cầu 
công an Sài Gòn nói rằng tôi đã 
ra đầu thú? Mà thôi, dù sao, tôi 
cũng chẳng cần phải có ý kiến gì 
về chuyện ấy. Tôi đã bị bắt rồi. 
Bị bắt bởi công an Sài Gòn hay 
công an Đồng Nai thì cũng vậy 
thôi, có khác gì đâu. Họ đều là 
cán bộ nhà nước cả mà. Chỉ có 
danh tính và hành tung của ông 
thầy Tư và Hân là còn mập mờ 
đối với công an tỉnh Đồng Nai 
thôi. Hai người này là đặc tình 
của công an Sài Gòn, chẳng có 
gì bảo đảm là họ khỏi bị công an 
Đồng Nai bắt nếu tôi thành thật 
khai rằng ông Tư khoe khoang 
có mật khu chống cộng để gạt 

Cởi trói  

(tức Phương Trời Cao Rộng 4) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      57 

tôi ra đường. Hân thì cùng hoạt 
động với tôi trọng lực lượng Phục 
quốc cũng như Hội Lạc Long… 
Nhưng thôi, tôi đâu cần phải 
phản cung đánh ngược lại để trả 
thù hai người ấy. Họ có vợ con, 
có nỗi khổ riêng, và hãy còn là 
những chúng sinh yếu hèn… nên 
họ có hại tôi thì cũng là điều dễ 
hiểu, có thể chấp nhận, có thể 
thông cảm và tha thứ; còn tôi, 
tôi không có lý do nào để biện 
minh bào chữa cho mình nếu tôi 
đáp lại họ bằng một tâm địa hèn 
hạ y hệt. Tôi có quyền khai thật 
về những gì tôi làm, không cần 
phải khai thật về những gì kẻ 
khác làm. 

“Anh thật không biết hiện 
giờ ông Lương ở đâu hết à?” ông 
Văn lấy tay đẩy gọng kiếng lão 
cho nhích lên sát với cặp lông 
mày rậm bạc, ngoan cố hỏi lại. 

“Không,” tôi đáp dứt khoát. 
“Anh có biết tại sao ông 

Lương rời Long Thành trước 
ngày Giáng sinh không?” 

“Không,” tôi đáp. 
Trả lời không rồi, tôi lại đâm 

nghi. Không rõ câu hỏi của cán 
bộ Văn có ngầm ly gián tôi với 
ông Lương chăng! Hình như ông 
Văn muốn tôi nghĩ rằng ông 
Lương là một gián điệp của công 
an, đã vờ lập ra lực lượng Phục 
quốc, bày ra đủ chuyện để lôi 
kéo những người yêu nước nhẹ 
dạ đi theo, cuối cùng ông ấy 
tránh mặt, báo công an đến vây 
bắt… Điều này cũng đáng nghi 
thật. Nhưng mối nghi này vừa 
nẩy ra, tôi liền xua ngay. Tôi tin 
ông Lương không phải đặc tình 
hay một thứ cò mồi nào đó của 
cộng sản. Nỗ lực của công an Sài 
Gòn lẫn Đồng Nai từ những lần 
hỏi cung tôi, đều nhắm vào 
chuyện điều tra tông tích và nơi 
ẩn náu của ông Lương. Cách họ 
điều tra và nhắc đến ông Lương 
có vẻ khẩn trương, nóng ruột 
lắm. Vả lại, từ nhiều tháng nay, 
từ lúc chưa bị bắt cho đến khi 
vào tù, tôi vẫn cứ nghe tin đồn 
là truyền đơn của Phục quốc tiếp 
tục tung rải ở nhiều tỉnh khác. 
Ông Lương đến đâu, nơi đó có 
truyền đơn. Ông chưa bị bắt thì 
công an chưa ăn ngon ngủ yên. 
Những người tù mới bị bắt vào 
sau cũng cho tôi biết về những 
tờ truyền đơn Phục quốc mà 
chính họ lượm được, hoặc được 
người khác chuyền tay cho đọc. 
Tôi không thể nghi ngờ gì ông 
Lương được. Cho nên, mối nghi 
về ông Lương bất chợt chuyển 
hướng, dẫn tôi đến một đối 

tượng khác–đối tượng này, cả 
công an Sài Gòn lẫn Đồng Nai 
đều cố ý tránh nhắc đến, hoặc 
không hề biết đến, nhưng đối 
với tôi, lại vô cùng rõ ràng, 
nhất là từ lúc ông Văn nhắc đến 
chuyện ông Lương rời Long 
Thành trước Giáng Sinh. Đối 
tượng đó là Hân. Không phải 
đến lúc này tôi mới nghi ngờ 
Hân, mà là xác định rõ hơn về 
hành tung của Hân đối với việc 
đổ vỡ của Phục quốc tại Long 
Thành cũng như việc công an 
Sài Gòn bắt tôi ngoài đường 
ngay khi tôi vừa rời khỏi chỗ 
của Hân. Cứ tuần tự theo thời 
gian, tôi thử phác vẽ bước đi 
của Hân trong vai trò một đặc 
tình của công an Sài Gòn như 
sau: 

- từ khi hai thầy Tuệ Sỹ và 
Lê Mạnh Thát bị bắt vào cuối 
tháng 3 năm 1984, rồi Hòa 
thượng Trí Thủ viên tịch đột 
ngột một tuần sau đó trong 
bệnh viện của nhà nước, Hân 
biết trước sau gì tôi cũng có 
phản ứng, bèn tìm gặp tôi tại 
Long Thành, kết chặt thêm tình 
thân, tạo thêm niềm tin nơi tôi, 
để rồi xâm nhập vào các hoạt 
động của tôi về sau; 

- tháng 8 năm 1984, khi tôi 
vận động các bằng hữu để 
thành lập một lực lượng đấu 
tranh đòi tự do dân chủ cho 
Việt Nam, Hân xâm nhập vào 
ngay từ những bước đầu phôi 
thai; 

- trong cuộc họp đầu tiên 
thảo luận về cương lĩnh và 
danh xưng của một lực lượng 
mới này, Hân đề nghị lấy danh 
xưng Lực Lượng Việt Nam Tự 
Do cũng như cương lĩnh có sẵn 
của lực lượng đó (lực lượng này 
do thầy Tuệ Sỹ và Lê Mạnh 
Thát chủ trương); điều này có 
nghĩa rằng Hân muốn chúng tôi 
trở thành một nhóm tiếp nối lực 
lượng đấu tranh của thầy Tuệ 
Sỹ, như vậy, chúng tôi sẽ bị 
cộng sản kết tội dễ dàng và 
nhanh chóng hơn, vì chúng tôi 
chỉ cần sử dụng danh xưng đó 
là trở thành tội phạm ngay, 
không cần phải chờ đợi hành 
động mới có tang chứng để 
công an bắt; (nhưng thay vì lấy 
danh xưng Lực Lượng Việt Nam 
Tự Do của thầy Tuệ Sỹ, chúng 
tôi đã lấy tên là Hội Lạc Long); 

- khi lực lượng Phục quốc 
mời tôi tham gia, Hân biết được 
liền khuyến khích tôi cộng tác 
đồng thời giới thiệu Hân với 
Phục quốc–khuyến khích tôi 

cộng tác để tôi dễ bị kết tội, 
nhưng tôi đã không tham gia trực 
tiếp, chỉ đứng ngoài hỗ trợ và giới 
thiệu Hân cộng tác; 

- sáng ngày 23 Tết, nhân dịp 
về Sài Gòn mua sắm đồ Tết cho 
chùa, tôi có đến gặp Hân, cho 
Hân biết về chuyện truyền đơn 
của Phục quốc sẽ bắt đầu rải từ 
những ngày cận Tết, và có thể 
sớm hơn tùy theo địa phương; 
nghe vậy, thay vì đi chợ Tết với 
tôi như đã hứa, Hân lại nói rằng 
có việc khác phải làm, rồi một 
mình Hân đi Long Thành mà 
không cho tôi biết; 

- ngày 24 Tết tôi trở lại Long 
Thành thì được ông Bản cho biết 
về sự có mặt bất ngờ của Hân 
hôm qua; ông Bản cho biết Hân 
hỏi gặp ông Lương nhưng ông 
Lương đã rời Long Thành từ 
những ngày trước Giáng sinh; 
Hân nài nỉ ông Bản cho biết chỗ ở 
của ông Lương hoặc bằng cách 
nào đó để gặp ông Lương; không 
được ông Bản tiết lộ những điều 
đó, Hân nhờ ông Bản nhắn với 
ông Lương rằng Hân muốn gặp 
gấp ông Lương tại nhà Hân ở Sài 
Gòn; cũng theo lời ông Bản, Hân 
có mang theo một số truyền đơn 
về Sài Gòn; 

- ngày 30 Tết, công an và bộ 
đội bố ráp khu vực xã Long 
Phước và Bàu Cạn, nơi phát xuất 
truyền đơn, bắt trọn lực lượng 
Phục quốc cơ sở Long Thành; chỉ 
có ông Lương, anh Hiền anh tôi, 
tôi và Hân là không bị can hệ gì 
vào đợt đó; 

- ngày 14 tháng giêng âm 
lịch, tức sau Tết gần nửa tháng, 
Hân nhờ một người học trò tôi từ 
Sài Gòn lên Long Thành, nhắn tôi 
về Sài Gòn gấp; tại Sài Gòn, tôi 
hỏi Hân tại sao nhắn tôi về gấp, 
Hân nói Thượng tọa Đức Nhân 
không muốn tôi bị bắt nên nhờ 
Hân nhắn tôi đến gặp Thượng 
tọa; tôi về bái kiến Thượng tọa 
thì ngài nói ngài không nhắn gửi 
gì với Hân cả, chỉ có hỏi thăm về 
tình hình an nguy của tôi mà 
thôi; vài ngày sau thì tôi được 
người thân tín ở Long Thành về 
Sài Gòn báo tin cho biết rằng 
công an Đồng Nai vào chùa tìm 
bắt tôi ngay buổi tối 14, đúng 
vào ngày mà tôi rời bỏ Long 
Thành; 

- Hân không muốn tôi bị bắt 
ở Long Thành không phải vì bảo 
vệ tôi, mà vì muốn nộp tôi cho 
công an Sài Gòn, nơi mà Hân 
nhận công tác làm đặc tình, để 
được thưởng công; Hân tìm gặp 
ông Lương cũng cùng một mục 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

đích trên, tức là Hân muốn cả tôi 
và ông Lương đều bị bắt bởi 
công an Sài Gòn chứ không phải 
công an Đồng Nai… 

Lúc còn ở trại T20 chưa 
chuyển đến trại này, với sự 
“điểm nhãn” của người bạn tù là 
ông Trọng, tôi đã hiểu ra là Hân 
gạt tôi, nhưng bây giờ suy lại 
theo thứ lớp thời gian một lần 
nữa, tôi thấy sự việc tường tận 
hơn. Rõ ràng là tôi đã bị Hân 
gạt. Hân hoàn toàn đóng kịch 
với tôi. Nhưng thôi, giận trách 
làm gì ở nước này! Vào tù rồi 
mới nhận hiểu thì đã quá muộn. 
Thực ra, tôi ngu dại không nhận 
biết gì hết thì hay hơn. Thà mình 
vô tư, nhẹ dạ, chẳng hiểu chẳng 
biết gì, cứ bị gạt, bị nạn, để lúc 
nào cũng còn thấy có bạn tốt 
trên đời, còn hơn hiểu ra tất cả, 
nghi ngờ tất cả, để rồi sống 
trong đau khổ, buồn rầu, thất 
vọng… Tôi nhớ mang máng Vol-
taire có nói rằng “ngờ vực tức là 
làm cho người khác phản bội 
mình.” Có thể đối với Hân, tôi đã 
không hết lòng tin anh ngay từ 
lúc đầu. Hành tung của anh lạ 
lắm: anh đến với ai, người đó 
cũng đâm nghi ngờ anh–ngay cả 
một người cả tin nhẹ dạ như tôi 
mà còn vậy nói chi người khác! 
Như vậy, Hân gạt tôi, phản bội 
tôi, cũng đáng đời tôi lắm rồi! 

Kể từ hôm nay, tôi tự rút ra 
một bài học nghìn vàng để sống 
giữa xã hội này: tin tưởng và 
thương yêu mọi người thì sẽ 
chết, mà nghi ngờ và thù ghét 
hết mọi người thì cũng chết! Vậy 
thì, mắc gì phải sống bằng cái 
tâm lý phủ định rất ư cùn mằn 
nhỏ mọn kia! Cứ hết lòng mà tin 
tưởng và thương yêu đi chứ, vì 

đằng nào cũng chết mà! 
Ồ, nói vậy hóa ra cái nhẹ 

dạ lầm lỡ của tôi lâu nay cũng 
hợp lý với bài học trên một 
cách không cần tính toán! Cứ 
tiếp tục nhẹ dạ, dễ tin, thương 
yêu mọi người mà sống, dù cho 
họ sẽ hại mình, xô đẩy mình 
vào hỏa ngục… 

  

Ông Văn lên tiếng, làm tôi 
hơi giật mình trở về với thực tại 
là đang ngồi khai cung: 

“Này anh Khang, thôi tôi 
cho anh về phòng, khi nào có gì 
cần, chúng tôi sẽ hỏi lại anh 
nhé!” 

Tôi hơi ngạc nhiên vì khi 
nãy ông nói sẽ không tính kể 
biên bản kết cung của công an 
Sài Gòn và sẽ lập biên bản 
khác của Đồng Nai, nhưng bây 
giờ rõ ràng là ông chẳng lập 
biên bản gì cả. Có lẽ ông chỉ 
muốn điều tra về ông Lương, 
chỗ ẩn náu của ông Lương, mà 
các chi tiết đó, dù tôi có muốn 
thành thật tối đa hơn hoặc trời 
phú thêm cho tôi tính hèn nhát 
đi nữa, cũng chẳng biết gì để 
khai thật.  

Ông Văn trả tôi về lại chỗ 
văn phòng chính của trại, nơi 
có cô công an ngồi trực thường 
xuyên. 

“Anh Khang à, nếu ở dưới 
phòng có gì rắc rối, lộn xộn, 
hoặc anh có bệnh gì, cứ xin 
quản giáo cho gặp tôi nghe. Tôi 
là Phương, cán bộ thụ lý hồ sơ 
nhân sự, cũng đặc trách về y tế 
của trại này,” cô nữ công an 
hình như đã dự trù sẽ nói với 
tôi những điều ấy nên ông Văn 
vừa rời đi, cô đã nói luôn một 
hơi không vấp váp. 

Tôi gật đầu. 
Trở về phòng giam, tôi gặp 

ngay phản ứng khác lạ từ đám 
tù chung phòng. Khi sáng cán bộ 
Hón vặn hỏi tôi mấy câu trước 
mặt mọi người và đã vô tình tiết 
lộ tông tích thầy tu của tôi. Bạn 
tù vây quanh tôi, người câu này, 
người câu kia, rộn lên: 

“Nè, anh là tu sĩ hả?” 
“Ổng là thầy tu mà, phải gọi 

ổng là thầy.” 
“Thầy chùa đó mà!” 
“Tu mười lăm năm rồi, 

khiếp, sao mà chịu nổi ta ơi!” 
“Thít Tam Quan!" 
"Không phải, Thích Tâm 

Quang mới đúng!” 
“Ông thầy, ông thầy!” 
Tôi chẳng nói gì, lẳng lặng 

trở về chỗ của mình, ăn trưa. 
Phần cơm của tôi, anh Vận lãnh 
giúp khi tôi vắng mặt. Tôi chẳng 
có thức ăn gì ngoài gói đường 
cát Thiện Đắc chia. Ừ thì ăn cơm 
với đường, cũng sang quá cỡ–
đường cát là thứ thức ăn xa xỉ 
và quí nhất của tù! Cơm tù có 
đạm bạc gì đâu! 

Ăn xong chén cơm đầy thóc 
(phải lựa trước khi ăn, nhưng tôi 
ăn trễ, chẳng có thời gian lựa 
thóc) thì kẻng báo giờ nghỉ trưa. 
Mọi người im lặng ai về chỗ nấy, 
kẻ trải chiếu, người giăng mùng 
(để tránh ruồi), không ngủ cũng 
phải nằm yên một chỗ, không 
được ồn ào. Tôi cũng nằm xuống 
chỗ tôi, bên cạnh cái nhà cầu 
khai ngấy mùi nước tiểu. Một nỗi 
buồn nhỏ kéo đến đúng lúc sự 
im lặng lấp đầy phòng giam. 

Buổi trưa nắng cháy. Bên 
ngoài không một bóng cây. 
Thỉnh thoảng, gió nhè nhẹ đưa 
vào, lung lay cái mùng treo gần 
cửa sổ và chỗ lồng khung. Mới 
đó đã có người ngáy pho pho. 
Những dạng người mình trần 
trùng trục, nằm xếp thành hàng 
lớp như những con mực dang 
được phơi khô trên vĩ. Đội 1 và 
đội 2 đưa đầu ra ngoài, đưa 
chân vào phía trong; đội 3 và 
đội 4, đưa đầu vào trong, đưa 
chân ra ngoài. Chân đối chân, 
chỉ cách nhau cái khoảng đường 
ở giữa để qua lại (trong tù gọi là 
phi đạo). Đầu thì xa nhau bằng 
khoảng cách chiều ngang của 
phòng giam. Xã hội chủ nghĩa 
này cũng xây dựng một xã hội 
người ngợm tiếp xử với nhau 
cùng một cách thế ấy: miễn là 
có lập trường cách mạng như 
nhau (hay ít nhất cũng gần 
nhau) là đủ; còn tư tưởng, có xa 
cách nhau bao nhiêu lại chẳng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      59 

được, đừng biểu lộ chúng ra 
ngoài là yên ổn rồi. Không phải 
tôi học theo đường hướng tiếp 
xử đó. Tôi chỉ theo cảm tính tự 
nhiên của mình, không muốn 
biểu lộ bất cứ hình thái tư duy 
hay hình thức lý tưởng nào của 
mình cho những người bạn tù. 
Như đã nói, ngay từ lúc bị bắt 
vào trại T20, sống bên cạnh một 
người bạn tù duy nhất là ông 
Trọng, tôi còn không muốn tự 
giới thiệu, tự phơi bày tông tích 
của mình, huống gì cả một đám 
tù trên sáu mươi người, phức tạp 
như ở đây! Tôi muốn hòa nhập 
trọn vẹn với họ trong sinh hoạt, 
nhưng rồi cũng bị đẩy dội ra. Rõ 
ràng là khi những bạn tù trong 
phòng giam này phát giác ra 
rằng tôi là tu sĩ, tự dưng tôi lại 
thấy mất tự nhiên. Quả là tôi có 
chấp nhận việc đi tu thật, nhưng 
không phải trong cách thế một 
nhà tu mà ai nhìn vào cũng phải 
nẩy ra một thứ định kiến (tốt 
hoặc xấu) nào đó. Tôi muốn là 
giọt nước tan vào chậu nước 
bẩn, hạt bụi rớt vào đống cát 
sạn, chứ đâu muốn làm ông thầy 
tu lủi vào đám tù! Có thể do bản 
tính cố chấp, cực đoan, muốn cái 
gì thì rõ ràng cái đó, nên tôi chỉ 
có thể tự tại trong cửa thiền khi 
tôi là một nhà tu, còn muốn tự 
tại trong cuộc đời thì tôi phải là 
người thế tục! Mà có thể vì một 
lý do dễ hiểu hơn: tôi chưa đắc 
đạo; tôi hãy còn là một ông thầy 
tu dở, kém đạo hạnh. Một kẻ tu 
hành còn chấp trước, còn lăng 
xăng thụt thò trước những cám 
dỗ của ái dục, còn đặt nặng hình 
thức, còn coi trọng dư luận tha 
nhân, còn bảo vệ cả một cái bản 
ngã to tướng, thì làm gì có được 
cái tâm tự tại vô ngại! Bởi nếu 
có được cái tâm tự tại ấy thì 
sống ở đâu, hoản cảnh nào lại 
chẳng thấy an lạc! 

Trở ngại rõ ràng trước mắt là 
mang hình thức thế tục, hình 
thức một tù nhân mà phải sống 
như một tu sĩ, tôi cảm thấy 
gượng gạo, lúng túng. Không 
phải tôi muốn che giấu tông tích 
thầy tu để được tự tung tự tác, 
đánh mất tư cách hay những oai 
nghi tế hạnh mà lâu nay tập 
luyện ở chùa đâu! Những thứ ấy, 
một khi đã tập luyện thuần thục 
rồi, trở thành một thứ bản năng 
thứ hai, làm sao mà đánh mất 
được! Dù có đi đứng nằm ngồi 
một cách tự nhiên, không thèm 
để ý đến tư cách đi nữa, người 
khác vẫn cứ thấy ông thầy tu có 
tư cách như thường! Nhưng tôi 

thực sự muốn được người khác 
nhìn mình như là một con người 
rất bình thường, không có bất 
cứ nhãn hiệu đạo đức hay tư 
cách gì để dán phủ lên mình 
hết! Đạo đức, tác phong, thực 
ra chẳng là cái gì cả. Cũng chỉ 
là hình thức bề ngoài thôi, 
chẳng dính nhập gì đến đạo 
quả giải thoát. Đạo quả giải 
thoát có thể đẻ ra muôn vàn 
thứ đạo hạnh nhưng muôn vàn 
thứ đạo hạnh thì vô phương vói 
đến đạo quả giải thoát. Cho 
nên, tại sao trong hoàn cảnh 
những con người cởi trần mặc 
quần xà-lỏn sống theo sinh 
hoạt nội qui trại giam một cách 
bình đẳng suốt ngày đêm ở 
dây, tôi lại phải đón nhận thêm 
làm gì cái trách nhiệm thể hiện 
đạo đức tác phong, giữ gìn thể 
diện của chiếc áo tăng sĩ! Tôi 
chỉ muốn thể nghiệm cái tính 
Phật và giữ gìn cái tính Phật 
sẵn có trong tôi mà thôi. Tôi 
thực sự là không cần và không 
thích phải đóng vai một thầy tu 
trong nhà tù. Tôi chỉ muốn làm 
một tù nhân bình thường, làm 
một anh nông dân, một anh 
công nhân viên, một nhà buôn, 
hay một nghệ sĩ… Tôi có bình 
thường được như những người 
đồng tù chung quanh thì họ 
mới sống thực được với tôi. Tôi 
quá ngán ngẩm cái cuộc sống 
giả tạo mà trong đó, tín đồ cứ 
đòi hỏi thầy tu phải như thế 
này, như thế kia; còn thầy tu 
thì dù biết rằng những thứ đòi 
hỏi trên chỉ là hình thức bề 
ngoài nhưng vẫn cứ phải giữ 
gìn từng li từng tí để chiều lòng 
tín đồ. Càng đáp ứng những đòi 
hỏi của tín đồ nhiều chừng nào, 
ông thầy tu càng nổi tiếng đạo 
hạnh chừng đó; mà đạo hạnh 
càng cao, càng xa cách tín đồ. 
Một khi những bạn tù biết tôi là 
thầy tu, họ sẽ xa cách tôi. Họ 
sẽ đề phòng, thủ thế, giữ ý tứ, 
không sáp gần đến tôi được. 
Tôi giữ gìn được cái tư cách và 
hình thức của tôi thì cũng đồng 
thời mặc nhiên yêu cầu họ tôn 
trọng cái tư cách và hình thức 
đó. Tôi bị hình thức bao bọc thì 
họ cũng bị hình thức ảnh 
hưởng. Rốt cuộc, cả tôi và họ 
chỉ sống cho cái hình thức, 
không bao giờ sống thực với 
nhau cả. Tôi phải làm sao đây? 
Bao giờ tôi mới được thực sự là 
tôi, bao giờ thì người ta mới 
nhìn nhận tôi như một con 
người bình thường, gần gũi với 
họ? Làm sao tôi có thể xoay 

chuyển được con người và xã hội 
chung quanh mà không cần đến 
sự trợ giúp của các thứ nhãn 
hiệu đạo đức, tác phong…? Phải 
chăng chỉ bằng cách từ chính 
tôi, tự do chọn lựa đường bay và 
ngõ thoát của riêng mình? Vâng, 
có lẽ phải như vậy. Tôi muốn lột 
hết những nhãn hiệu thầy tu, 
đạo đức, tư cách, tác phong… ra 
khỏi con người mình để được 
gần gũi với con người hơn. Và cơ 
hội ở tù, cũng như những bạn tù 
chung quanh, chính là mảnh đất 
thiêng liêng để tôi thí nghiệm 
con đường dấn thân tìm cầu ngõ 
thoát của tôi.  

Không. Không thể được. Bây 
giờ không thể làm như vậy 
được. Tôi đã mất cơ hội để chọn 
lựa rồi. Cán bộ Hón đã cho mọi 
người biết tôi là tu sĩ Phật giáo. 
Và kể từ hôm nay, mọi người 
trong phòng giam này bắt đầu 
chú ý tôi, nhìn tôi như là một 
biểu tượng của Phật giáo. Người 
ta bắt đầu đánh giá Phật giáo 
hay tăng sĩ Phật giáo qua con 
người và cách sống của tôi. Tôi 
hãy còn trách nhiệm bảo vệ 
chiếc áo nhà tu của mình. Như 
vậy, điều trước mắt, dù thế nào 
đi nữa, dù nhân danh một thứ 
an lạc tự tâm, một thứ lý tưởng 
siêu việt trên mọi hình thức, tôi 
vẫn phải tiếp tục đóng vai một 
ông thầy tu có đạo đức, có tư 
cách riêng–mà cái tư cách đạo 
đức của thầy tu theo nhận xét 
thiển cận của quần chúng Việt 
Nam thì ngoài tác phong đạo 
đức, có hai yếu tố quan trọng là 
phải ăn chay và không lấy vợ. 

Các vấn nạn trên không cho 
tôi ngủ được giấc trưa êm đềm 
của trại giam hôm ấy. Tôi nằm 
trăn trở một lúc thì một nỗi cô 
đơn khủng khiếp kéo đến, đè lấy 
ngực tôi. Một nỗi buồn nào da 
diết như là nhớ nhung ai, nhớ 
nhung một cái gì đó mơ hồ đã 
mất dấu trong ký ức… Hình như 
tôi muốn khóc. Tôi thấy tôi nhỏ 
bé lại như thuở lên chín, lên 
mười, lúc chưa xuất gia. Tôi nhớ 
nhà. 

 

(Hết Chương Hai, mời xem tiếp 
Chương Ba trong số tới) 

 

 



 

 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023 

Tinh Tấn vì đạo hay là Tôn Giả Phú Lâu Na 

   Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 

Mùa Ðông đã tàn, khí trời dần dần ấm áp. 
Dưới ánh sánh bình minh, muôn cánh hoa đang 
vươn mình phô sắc. Trên cành, chim chóc đã rời tổ 
cất tiếng hát trong trẻo, như để chào mừng ánh 
sáng đã trở về, hay để tiễn chân nhà đạo sĩ sắp lên 
đường quên mình vì Ðạo. 

Trong thành Ba La Nại, ngôi Tịnh xá Trúc Lâm 
kiến trúc trên một canh đồi 
rộng rãi, cây cối um tùm 
tĩnh mịch dần dần hiện rõ 
trong đám sương mù. 

Lúc bấy giờ Ðức Thế 
Tôn đang an tọa trong Tịnh 
xá Trúc Lâm, dùng đạo 
nhãn thấy dân chúng ở 
nước Rô Na Ba Răn Ta 
đang chịu nhiều điều thống 
khổ dưới quyền thống trị 
của nhà cầm quyền Kê Hoa 
Ðà, người Bà La Môn giáo. 
Người ấy đã dùng bạo thế 
lực sẵn có trong tay, ép 
buộc dân chúng phải tôn 
thờ Phạm Thiên và ngược 
đãi bắt bớ những người 
chống đối lại. 

Trước hành động bạo 
ác và bất công ấy, Ðức Thế 
Tôn thương hại cho Kê Hoa 
Ðà là một nhà trí thức mà 
hiện tại không có người 
hướng dẫn sáng suốt, 
tương lai không tránh khỏi 
ác báo trong ba đường. 

Bấy giờ Ðức Thế Tôn 
thấy trong hàng đệ tử, chỉ 
có Tôn giả Phú Lâu Na là 
người có thiện duyên với 
Kê Hoa Ðà và dân chúng 
xứ ấy nên sai đến đó để 
giáo hóa. 

Ðức Thế Tôn biết rằng trên con đường truyền 
bá Chánh Pháp dắt người trở về con đường tươi 
sáng của ánh đạo Từ bi, tôn giả Phú lâu Na sẽ gặp 
nhiều trở ngại thử thách của đối thủ. 

Biết vậy, nên Ðức Thế Tôn gọi Tôn giả Phú lâu 
Na đến dạy rằng: 

- Dân xứ ấy và Kê Hoa Ðà độc ác lắm, ta sợ 
ngươi không đủ can đảm để chịu đựng. 

- Bạch Thế Tôn, con nguyện đem hết năng lực 
để làm tròn sứ mạng. 

- Nếu đến đó bị chửi mắng, thì ngươi nghĩ 
sao? 

- Con nghĩ: Những lời chửi mắng kia cũng như 
những tặng phẩm nếu họ đem đến tặng cho con, 
con không nhận, họ sẽ mang về; và con nghĩ rằng 
những người ấy còn hiền từ lắm, vì họ chỉ chửi 

mắng mà không nhận nước con. 
- Nếu họ đem nhận nước ngươi? 

- Con nghĩ rằng: Họ là những người tối dạ, 
và chỉ nhận nước mà không lấy đá ném vào đầu 
con. 

- Nếu họ dùng đá ném vào đầu ngươi? 

- Con nghĩ rằng: Họ rất tốt vì chỉ lấy đá ném 
vào đầu mà không dùng 
gậy đập con. 
- Nếu họ dùng gậy đập 
ngươi? 

- Con nghĩ rằng: Họ rất 
hiền từ vì chỉ dùng gậy đập 
mà không giam cầm, ngăn 
cản bước đường truyền đạo 
của con. 
- Nếu họ giam cầm ngươi? 

- Con nghĩ rằng: Những 
người ấy rất tử tế, vì họ 
giúp con có thời gian tịnh 
dưỡng tinh thần để nung 
luyện thêm ý chí, mà 
không dùng gươm đâm 
chém con. 
- Nếu họ lấy gươm đâm 
chém ngươi? 

- Con nghĩ rằng: Họ rất tốt 
dạ, vì chỉ đâm chém mà 
không giết chết con. 
- Nếu họ giết chết ngươi? 

- Bạch Thế Tôn, con rất vui 
mừng, vì những người kia 
đã dùng tâm từ bi giúp cho 
con sớm thoát khỏi tấm 
thân giả tạm đau khổ này, 
để chóng thành quả vị Vô 
Thượng Giác. 
Ðức Thế Tôn dạy: “Hay 
thay! Hay thay! Phú Lâu Na 
ngươi đã có một ý chí 

mạnh mẽ. Ngươi đã biết khinh thường thân mạng 
để phụng sự chân lý. Ngươi thật là một người đệ 
tử trung kiên của ta, đáng thay ta đến xứ ấy 
truyền bá Chánh Pháp hướng mọi người trở về 
con đường sáng đầy an lạc và giải thoát.” 

Tôn giả Phú Lâu Na đảnh lễ, vâng lời Phật 
dạy rồi từ giã lên đường sang xứ Rô Na Ba Răn 
Ta. 

 

 

Thiện Bình 

“Chúng sanh cần con đến 

Ðạo pháp cần con đi 
Không nề gian lao, 
không từ khó nhọc, 

Quyết tâm làm tròn nhiệm vụ 

của vị NHƯ LAI SỨ GIẢ” 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 136, THÁNG 03.2023      61 

While on a visit to the Tavatimsa deva(angel) realm, the Buddha uttered Verses (356) 
to (359) of this book, with reference to a deva(angel) named Ankura. 
 

The Buddha visited the Tavatimsa deva(angel) realm to expound the Abhidhamma to 
Deva(Angel) Santusita, who had been his mother. During that time, there was a deva
(angel) named Indaka in Tavatimsa. Indaka, in his last existence as a man, had offered 
a little alms-food to Thera Anuruddha. As this good deed was made to a thera within 
the period of the Buddha's Teaching he was amply rewarded for it. Thus, on his death 
he was reborn in the Tavatimsa realm and was lavishly bestowed with the luxuries of 
the deva(angel) world. At that time, there was also another deva(angel) by the name 
of Ankura in Tavatimsa who had given much in charity; in fact, many times more than 
what Indaka had given. But his charity was made outside the period of the Teaching of 
any of the Buddhas. So, in spite of his lavish and grand charities, he was enjoying the 
benefits of the life of a deva(angel) on a much smaller scale than Indaka, who had 
offered very little. As the Buddha was then at Tavatimsa, Ankura asked him the reason 
for the discrepancy in gaining the benefits. To him the Buddha answered, "O deva! 
When giving charities and donations you should choose whom you give, for acts of 
charities are just like seeds. Seeds put into fertile soil will grow into strong, vigorous 
plants or trees and will bear much fruit; but 
you had sown your seed in poor soil, so you 
reap poorly." 
 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 

Verse 356: Weeds damage fields; lust spoils 
all beings. Therefore, giving to those free 
from lust yields great benefit. 
 

Verse 357: Weeds damage fields; ill will 
spoils all beings. Therefore, giving to those 
free from ill will yields great benefit. 
 

Verse 358: Weeds damage fields; ignorance 
spoils all beings. Therefore, giving to those 
free from ignorance yields great benefit. 
 

Verse 359: Weeds damage fields; 
covetousness spoils all beings. Therefore, 
giving to those free from covetousness yields 
great benefit. 

 

 

 

Translated by Daw Mya Tin, M.A.,  
Burma Pitaka Association, Rangoon, 

Burma. 

 

The Story of Deva(Angel) Ankura 

 

Dhammapada, Verse 356, 357, 358 & 359 


