


 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 126, tháng 05 năm 2022, do Tổng Hội Cư Sĩ PGVN 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ 
ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý hội và chư phật-tử 
được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   Manseok_Kim (Pixabay.com) 

 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của 
Phật vẫn được tuyên dương và lưu truyền 
bởi hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem 
lại giải thoát và giác ngộ cho những ai học 
hỏi và thực hành đúng đắn. Chánh Pháp 
ấy là thuốc hay, nhưng bệnh mà không 
uống thì chẳng phải là lỗi của thuốc. 
Trong kinh Di Giáo, đức Phật cũng ân cần 
huấn thị lần chót bằng những lời cảm 
động như sau: “Thể hiện lòng đại bi, Như 
Lai đã nói Chánh Pháp ích lợi một cách 
cứu cánh. Các thầy chỉ còn nỗ lực mà 
thực hành… Hãy tự cố gắng một cách 
thường trực, tinh tiến mà tu tập, đừng để 
đời mình trôi qua một cách vô ích, và sau 
này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần 
giới thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 
 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  126 

THÁNG 5.2022 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 
 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 3 

 THƠ ĐIẾU CHƯ GIÁC LINH (ĐNT Tín 
Nghĩa), trang 6 

 NGHIÊN CỨU THỨC THỨ TÁM, t.t. 
(HT. Thích Thắng Hoan dịch), trang 7 

 ƯU ĐÀM HOA NỞ SÁNG HÔM NAY 
(thơ Đồng Thiện), trang 8 

 THÔNG BẠCH PHẬT ĐẢN PL 2566 – 
2022 (HĐGP), trang 9 

 CHIẾN TRANH VÀ BẤT BẠO ĐỘNG, 
t.t. (HT. Thích Quảng Độ dịch), trang 
10 

 ƯU ĐÀM HOA (thơ Thanh Nguyễn), 
trang 12 

 CẢM NHẬN SỰ RA ĐỜI CỦA ĐỨC 
PHẬT THÍCH CA (SM Thích Thắng 
Hoan), trang 13 

 ẢO HÓA, TRÊN ĐƯỜNG, NHỊ 
NGUYÊN (thơ Phù Du), trang 16 

 TAM HỢP (thơ Tiểu Lục Thần Phong), 
trang 18 

 ĐIỀU KIỆN VÀ QUANG MINH THỊ 
HIỆN ĐẢN SANH CỦA ĐỨC THẾ 
TÔN (TN Giới Hương), trang 19 

 THÔNG BÁO SỐ 2 VỀ AN CƯ KIẾT 
HẠ VÀ ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN PL 
2566 (HĐĐH), trang 21 

 CHƯ PHẬT ĐẢN SINH… LIÊN HỆ 
GIỮA KINH A-HÀM VÀ THIỀN 
TÔNG (Chân Hiền Tâm), trang 22 

 THƯƠNG NGƯỜI THƯƠNG VẬT (thơ 
Diệu Viên), trang 24 

 BÁT CHÁNH ĐẠO – CON ĐƯỜNG 
ĐƯA ĐẾN CHẤM DỨT ĐAU KHỔ, t.t. 
(Bhikkhu Bodhi - Thích Tâm Hạnh & Cs. 
Tâm Cảnh dịch), trang 25 

 TIỂU SỬ HÒA THƯỢNG THÍCH 
ĐỖNG TUYÊN (Môn đồ Pháp quyến 
phụng soạn), trang 27 

 THƯ CẢM TẠ TANG LỄ HT THÍCH 
ĐỖNG TUYÊN (TK Thích Thông Lý), 
trang 29 

 NGƯỜI HIỀN THIỆN – Phật Pháp 
Thứ Năm (Nhóm Áo Lam), tr. 30 

 CÂU CHUYỆN VỀ CUỘC ĐỜI ĐỨC 
PHẬT (Bhikhu Bodhi - Huỳnh Kim 
Quang dịch), trang 31 

 NGƯỜI ĐI, TẬN THẾ, ĐẠI DỊCH 
(thơ Thương Tử Tâm), trang 34 

 THẾ TÔN RA ĐỜI ĐEM AN ỔN ĐẾN 
CHO CHÚNG SANH (Quảng Tánh), 
trang 35 

 NHỮNG KHOẢNG-TRỐNG, MÀ 
KHÔNG-TRỐNG (Huệ Trân), tr. 39 

 HẠT THIỀN VỪA ƯƠM (thơ Kiều 
Mộng Hà), trang 40 

 CÁC RỦI RO CỦA DA (Bs. Nguyễn Ý 
Đức), trang 41 

 THIỀN TỊNH ĐẠO TRÀNG TRANG 
NGHIÊM TỔ CHỨC LỄ TẠ ÂN SƯ 
(Thanh Huy), trang 42 

 MƯA HẠ, HẠ VẤN VƯƠNG (thơ Lưu 
Lãng Khách), trang 44 

 ĐẠO PHẬT VÀ NHÂN QUYỀN 
TRONG LỊCH SỬ VN (Tạ Văn Tài), 
trang 45 

 CANH MƯỚP ĐẮNG CHAY (An 
Nhiên), trang 48 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N), 
trang 55 

 GẦN PHẬT VÀ XA PHẬT (thơ TM Ngô 
Tằng Giao), trang 51 

 ƯU ĐÀM NGÁT HƯƠNG (Thanh 
Nguyễn), trang 52 

 TRỰC CHỈ CHÂN TÂM (thơ Hoàng 
Thục Uyên), trang 53 

 TRANG NGHIÊM LỄ TANG HÒA 
THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN (Tin 
ảnh Võ Văn Tường), trang 54 

 MỪNG TRĂNG TRÒN THÁNG TƯ 
(Tiểu Lục Thần Phong), trang 57 

 NGÕ THOÁT – chương 13 (truyện 
dài Vĩnh Hảo), trang 61 

 NGÀN TAY NGÀN MẮT… (thơ Tịnh 
Bình), trang 64 

 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Thö  Toøa  Soaïn 

QUÁN NIỆM MÙA PHẬT ĐẢN 

Quán niệm về sự mong manh vô thường của thế gian, nhìn ra thân và tâm, lẫn ngoại 
giới, không có chủ thế nhất định, không có sự thực hữu của một cái ngã cùng những thuộc 
tính của nó. Nhưng chính vì vô minh, nhận lầm có một tự ngã chân thật mà tạo nên bao 
khổ lụy cho mình, cho người. (1) 

Quán niệm về nỗi thống khổ của chúng sinh, nhận chân tất cả đều bắt nguồn từ tham 
lam, sân hận, si mê (2). Quán niệm về những hệ quả chiến tranh, thù hận, kỳ thị (tôn 
giáo, sắc tộc, giai cấp), cho đến khủng hoảng kinh tế, chính trị, xã hội... đều từ vô minh và 
lòng tham vô độ của con người. 

Quán niệm sâu xa về thực trạng và nguyên nhân của cuộc đời (3), để thấy rằng cần 
nỗ lực thoát ly khổ não, đạt đến niềm an lạc hạnh phúc chân thật cho mình và tha nhân 
bằng sự thực hành các phương pháp hữu hiệu và hợp lý nhất (4). 

Một cách cụ thể, mỗi người cần tỉnh thức trước những ảo mộng cuộc đời, giảm thiểu 
lòng tham muốn, biết bằng lòng với những gì hiện có thì cuộc đời sẽ bớt khổ não, âu lo. 
Giảm thiểu lòng tham là bước đầu để tiến đến dứt bỏ hoàn toàn tham vọng chiếm hữu, 
cưỡng đoạt—vốn là đầu mối của chiến tranh, thù hận và cuồng si vọng ảo. 

Thực hành đạo lý từ bi giác ngộ, người con Phật nếu im lặng không lên án tham-sân-

si thì cũng không cổ võ ủng hộ lòng tham, hận thù và vọng tưởng độc tài, độc tôn; không 
lên án chiến tranh, chiếm đoạt thì cũng không ca tụng ngợi khen sự khích động chiến 
tranh, giết người, tổn hại sinh mệnh và tài sản của kẻ khác. 

Người con Phật suy nghĩ, nói năng và hành động cho lẽ thật, vì sự thật và vì lợi ích 
cho thế gian; không vì lợi dưỡng, danh vị cá nhân mà nói và hành động trái ngược đạo lý 
như thật; không vì niềm tin và lý tưởng của mình mà làm thương tổn kẻ khác, cũng không 
vì kẻ khác làm tổn thương mình mà khởi tâm hận thù, đố kỵ, gây chiến. Sống trong chánh 
pháp là sống trong tỉnh thức, an nhiên, bất bạo động. Người con Phật đi đến đâu mang lại 
phúc lạc hòa bình cho nơi ấy, không gieo rắc hận thù, không khơi mào mâu thuẫn, xung 
đột. Người con Phật phải như cam lộ thanh lương, tưới mát những tâm hồn trầm thống, 
giải thoát những mệnh đời khổ đau. 

 

Tưởng niệm bậc Đại giác Thế Tôn nhân mùa Khánh Đản, người con Phật khắp nơi trên 
thế giới hân hoan xưng tán và tri ân sự giáng trần của ngài, đồng thời không quên hướng 
về tự tâm, suy nghiệm lời Phật, phát triển trí tuệ, khởi lòng đại bi; sao cho sự hiện diện của 
mình trong cuộc đời xứng đáng là những người thừa tự chánh pháp (5). Được vậy thì, đức 
Phật luôn đản sinh và ngự trị trong mỗi chúng ta. 

 

___________ 

 

1) Theo kinh Tám Điều Giác Ngộ của bậc Đại nhân (Bát Đại Nhân Giác); điều giác ngộ thứ 
nhất. 

2) Điều giác ngộ thứ hai, thứ ba, thứ năm và thứ sáu (kinh dẫn thượng). 
3) Khổ và tập đế. 
4) Diệt và đạo đế. 
5) “Này các Tỷ-kheo, hãy là người thừa tự Pháp của Ta, đừng là những người thừa tự tài 

vật.” Cũng trong kinh này, Tôn giả Xá-lợi-phất thay Phật thuyết giảng cho các vị tỳ-

kheo, nói về tham, sân và phương cách dứt trừ: “Ở đây, này chư Hiền, tham là ác 
pháp, và sân cũng là ác pháp, có một con đường Trung đạo diệt trừ tham và diệt trừ 
sân, khiến (tịnh) nhãn sanh, khiến (chân) trí sanh, hướng đến tịch tịnh, thắng trí, giác 
ngộ, Niết-bàn. Và này chư Hiền, con đường Trung đạo ấy là gì - (con đường) khiến 
(tịnh) nhãn sanh, khiến (chân) trí sanh, hướng đến tịch tịnh, thắng trí, giác ngộ, Niết-
bàn? Đó là con đường Thánh tám ngành, tức là: Chánh tri kiến, Chánh tư duy, Chánh 
ngữ, Chánh nghiệp, Chánh mạng, Chánh tinh tấn, Chánh niệm, Chánh định...” (Trung 
Bộ Kinh, Kinh Thừa Tự Pháp, HT. Thích Minh Châu dịch) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

400 cổ vật Phật giáo từ một địa 
điểm duy nhất ở Swabi, tỉnh KP, 
được Cục Khảo cổ học KP phát 

hiện 

Photos: globalvillagespace.com 

 

BẮC HÀN: Di tích từ thời 
Koryo (918-1932) Được tìm 
thấy ở tỉnh Bắc Phyongan 

Bính Nhưỡng, Bắc Hàn - Ngày 
14 tháng 4 (KCNA) các nhà khảo 
cổ của Học viện Khoa học Xã hội 
Bắc Hàn cho biết mới đây đã tìm 
thấy một tượng Phật được chạm 
khắc ở Chongjong-ri, huyện 
Unjon của tỉnh Bắc Phyongan.  

ẤN ĐỘ: Người đàn ông Hòa 
Lan đi hàng ngàn dặm để 
xem tận mắt các tác phẩm 

nghệ thuật của Ấn Độ về văn 
hóa Tây Tạng  

Siliguri, Tây Bengal - Ấn 
tượng với các tác phẩm nghệ 
thuật về văn hóa Tây Tạng của 
một nghệ nhân Ấn Độ, một 
người Hòa Lan đã đi xa nhà 
hàng ngàn dặm để được tận 
mắt chiêm ngưỡng vẻ đẹp của 
tượng Đức Phật  ở Siliguri của 
Tây Bengal. 

Đó là Lama Tashi Norbu, 
người sáng lập kiêm giám đốc 
của Bảo tàng Nghệ thuật Đương 
đại Tây Tạng ở Emmen,  Hòa 
Lan. Norbu đang đánh dấu sự 
hiện diện của mình hàng ngày 
tại studio của Utpal Paul, một 
nghệ sĩ Ấn Độ ở  khu  PalPara 
của thành phố Siliguri kể từ 
ngày 10-3 năm nay.  

Norbu nói rằng anh đã vô 
cùng ấn tượng với tác phẩm 
nghệ thuật xuất sắc của Paul 
trên các trang mạng xã hội vài 
tháng trước. 

Norbu nói, “Tôi yêu những 
sáng tạo của anh ấy, những tác 
phẩm điêu khắc mà anh ấy đã 
thực hiện về văn hóa Tây Tạng. 
Tôi muốn tận mắt chứng kiến 
anh ấy đã tạo ra những bức 
tượng Phật tuyệt vời như thế 
nào”. Norbu cho biết anh đã đặt 
hàng 3 tượng khác nhau, gồm 
tượng của  Văn Thù Sư Lợi Bồ 
Tát, Quán Thế Âm Bồ Tát và 
Đức Phật Thích Ca. “Chúng tôi 
sẽ trưng bày chúng trong bảo 
tàng. Tôi nghĩ chính phủ nên  
ủng hộ những nghệ nhân như 
Utpal,” anh nói thêm. 

Trong khi đó, Utpal Paul 
cho biết, “Tôi đã tìm hiểu về tác 
phẩm điêu khắc các vị thần và 
nữ thần của người Tây Tạng từ 
các chuyên gia của Bhutan và 
Sikkim. Tôi rất vui vì tác phẩm 
của mình đang được công nhận 
ở cấp độ quốc tế”. 

(ANI – April 10, 2022) 
 

PAKISTAN: Cục Khảo cổ học 
KP phát hiện 400 cổ vật 

Phật giáo từ một địa điểm 
duy nhất ở Swabi 

ISLAMABAD: Ban Giám đốc 
Khảo cổ học và Bảo tàng 
(DOAM) Pakistan trong một 
cuộc khai quật chưa từng có đã 
phát hiện ra số lượng cổ vật lớn 
nhất và kỷ lục gồm 400 di tích 
Phật giáo thuộc các hạng mục 
khác nhau từ một địa điểm duy 
nhất tại làng Babu Dehri thuộc 
Quận Swabi, tỉnh Khyber 
Pakhtunkhwa (KP). 

Một quan chức của cục 
DOAM tỉnh KP nói rằng việc 
khai quật tại địa điểm này được 
bắt đầu trên cơ sở khoa học 
khoảng 6 tháng trước đó, và sự 
làm việc chăm chỉ của các 
thành viên trong nhóm của ông 
đã tạo nên một thành tựu lớn là 
phát hiện hàng trăm cổ vật và 
một bảo tháp. 

Ông cho biết, cục DOAM 
tỉnh KP đã nhận được báo cáo 
về sự phong phú về khảo cổ 
học của khu vực này khi việc 
đào bới bất hợp pháp diễn ra 
liên tục. Cục này hiện đã bắt 
đầu công việc bảo tồn địa điểm 
khai quật để mở cửa cho khách 
du lịch quốc tế nhằm thúc đẩy 
du lịch tôn giáo.  

(APP – April  8, 2022) 

Norbu (bên phải) đang đánh 
dấu sự hiện diện của mình 
hàng ngày tại studio của Utpal 
Paul, một nghệ sĩ Ấn Độ ở 
Siliguri kể từ ngày 10-3-2022 

Photo: ANI  



 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Tượng Đức Phật này cao 4.7 
mét, phần trụ rộng 4.2 mét, 
được tạc trên mặt nam của một 
tảng đá cao 5 mét trên sườn đồi, 
cách Chongjong-ri vài km về 
phía đông bắc.  

Trước khi tìm thấy tượng Phật 
khắc đá lớn nói trên, một số 
tượng Phật nhỏ bằng kim loại đã 
được phát hiện ở Quận Kwaksan 
và các thành phố Sinuiju và 
Jongju của tỉnh. 

Tượng Phật được chạm khắc 
này thể hiện trí tuệ và tài năng 
của tổ tiên người Triều Tiên.  

(KCNA.kp – April 14, 2022) 
 

THÁI LAN: Hiệp hội Siam sẽ 
tổ chức chuyến tham quan 
các ngôi chùa Phật giáo nổi 

tiếng ở Bangkok 

Vào ngày 23-4-2022, Hiệp hội 
Siam sẽ tổ chức một chuyến đi 
nghiên cứu để thăm 6 ngôi chùa 
Phật giáo nổi tiếng ở Bangkok 
vốn đã được xây dựng hoặc 
trùng tu dưới thời trị vì của Vua 
Rama III. 

Là vị vua thứ ba trong triều 
đại Chakri, Rama III được biết 
đến là người rất sùng đạo. Ông 
đã xây dựng, mở rộng hoặc sửa 
chữa nhiều ngôi chùa trong suốt 
27 năm ngự trị trên ngai vàng. 
Tổng cộng đã có 19 ngôi chùa 
mới được xây dựng và hơn 60 
ngôi chùa được sửa chữa hoặc 
bổ sung. Điều này đã mang lại 
cho ông cái tên "Vua xây dựng 
đền chùa". 

Được dẫn dắt bởi Euayporn 
Kerdchouay, cố vấn cấp cao của 
Hiệp hội Siam, chuyến đi một-
ngày này là cơ hội tốt để xem ít 
nhất 6 trong số các ngôi chùa 
nói trên. 

Chúng bao gồm chùa Wat 
Ratchanadda, một ngôi chùa 
hoàng gia được biết đến nhiều 
nhất với Lâu đài Kim loại; chùa 
Wat Mahanparam, nơi thành lập 
trường công lập đầu tiên của đất 
nước; chùa Wat Kanlayanamit, 
nơi nổi tiếng với tượng Phật 
khổng lồ Phra Buddha Trai 
Rattananayok; chùa Wat 
Prayurawong, nổi tiếng với Bảo 
tháp Phra Borommathat màu 
trắng; chùa Wat Khrue Wan 
Woravihan được đại trùng tu 
dưới thời trị vì của Vua Rama 
III; và chùa Wat Phra 
Chetuphon, nơi có tượng Phật 
nằm dài 46m, là ngôi chùa chính 
của Vua Rama I, đã được Rama 
III tu sửa rộng rãi. 

(NewsNow – April 8, 2022) 
 

 

Chùa Wat Ratchanadda ở 
Bangkok, một ngôi chùa hoàng 
gia được biết đến nhiều nhất 

với Lâu đài Kim loại 
Photo: PATSINEE KRANLERT 

 

 

NHẬT BẢN: Bài tụng kinh 
đệm bằng đàn guitar lan 

truyền của nhà sư Phật giáo 
thu hút một lượng người 

theo dõi mới 
Thành phố Gosen, tỉnh 

Niigata-- Sau khi video quay 
cảnh Togen Yoshihara - vị sư 
trưởng của ngôi đền Yokokuji ở 
quận Muramatsu - tụng Bát 
Nhã Tâm Kinh trong khi gảy 
những hợp âm mơ mộng trên 
cây đàn guitar acoustic của ông 
đã lan truyền, nhà sư này bắt 
đầu biểu diễn theo yêu cầu. 

Sư Yoshihara, 42 tuổi, cho 
biết: “Một cây đàn guitar có thể 
tạo ra nhiều âm thanh nhịp 
nhàng hơn so với mõ,  giúp 
người nghe hiểu được lời kinh 
mà họ đang nghe dễ dàng 
hơn”. 

Nhà sư bắt đầu các buổi biểu 
diễn trực tiếp của mình tại 
chánh điện ngôi đền, tôn vinh 
mục đích thờ cúng của nó.  Đôi 
khi ông chơi ở những nơi khác 
trong khuôn viên của chùa nếu 
du khách yêu cầu. Sư cũng chơi 
cho đám tang và tại các lễ 
tưởng niệm khác. 

Nhà sư cho biết hiện tại ông 
tổ chức 10 buổi mỗi tháng và 
có nhiều người thờ cúng đang 
xuất hiện tại chùa của ông hơn 
trước đây.  

Ông muốn lắng nghe vấn đề 
của càng nhiều người càng tốt 
và hướng dẫn họ. Để đạt được 
điều đó, sư Yoshihara tin rằng 
sẽ “không đủ nếu chỉ ở yên đó 
mà chờ”. 

Ông nói, “Tôi muốn mọi 
người theo dõi các hoạt động 
của tôi, mặc dù tôi phải thay 
đổi phong cách truyền thống”.  

(NewsNow - April 8, 2022) 

Togen Yoshihara - sư trưởng của 
chùa Yokokuji ở tỉnh Niigata 
(Nhật Bản) 

 

TÍCH LAN: Hành trình 30 
năm của một nhà sư Phật 
giáo để bảo vệ di sản quốc 

gia  
Hòa thượng Trưởng lão tăng 

Vanawasi Rahula đã thành lập 
Rừng Gỗ lim Quốc gia (Jathika 
Namal Uyana) tại Galkiriyagama 
ở Dambulla và bảo vệ nó trong 
3 thập niên qua. Nhờ có ông, 
Namal Uyana đã không bị ủi đất 
và cây cối không bị đốn hạ khi 
mà đất nước Tích Lan phải 
chứng kiến nạn phá rừng trên 
diện rộng với sự chúc phúc của 
những người nắm quyền trong 
30 năm đó. 

Ngày 28-3 năm nay đánh dấu 
kỷ niệm 31 năm thành lập 
Namal Uyana. Vào năm 1991, 
Hòa thượng Rahula đã xây dựng 
đạo tràng của mình tại địa điểm 
này trong khu rừng rậm vốn có 
giá trị lịch sử, khảo cổ, địa lý 
cũng như tôn giáo. Đây là khu 
vực được xem là rất phong phú 
về đa dạng sinh học. Ngày nay, 
Namal Uyana được xem là rừng 
gỗ lim lớn nhất cả nước và là nơi 
có Dãy núi Thạch anh Hồng lớn 
nhất Nam Á.  

Trùng với ngày kỷ niệm này,  
Ven Rahula Thero đã lãnh đạo 
thành lập JNUIEO (Tổ chức Sinh 
thái Quốc tế Jathika Namal 
Uyana) để đảm bảo tính bền 
vững của chiến dịch mà ông đã 
bắt đầu từ 3 thập niên trước. 
“Không chắc rằng những người 
nắm quyền hiểu được giá trị của 
địa điểm này ngoại trừ tính bằng 
đồng rupee và xu. Những người 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      5 

thuộc thế hệ này sẽ đứng về 
phía tôi để ngăn chặn bất kỳ tác 
hại nào đối với nó. Địa điểm này 
hiện đã được quốc tế công nhận 
và việc thành lập một tổ chức 
quốc tế sẽ bảo đảm sự bảo vệ 
và lợi ích của nó cho các thế hệ 
tương lai, ” Hòa thượng Rahula 
phát biểu trong một cuộc phỏng 
vấn với tờ Sunday Island. 

(tipitaka.net – April 15, 2022) 

Hòa thượng Trưởng lão tăng 
Vanawasi Rahula 

Rừng Gỗ lim Quốc gia (Jathika 
Namal Uyana) tại Galkiriyagama 

ở Dambulla, Tích Lan 

Photos: Saman Indrajith 

 

ÚC ĐẠI LỢI: Hai nhóm Phật 
tử ở Úc ủng hộ tiền cứu trợ 

sau khi lũ lụt tàn phá 

Trong bối cảnh lũ lụt tàn phá 
ở bang Queensland, Úc, vào 
tháng Hai, 2 nhóm Phật giáo đã 
chủ động đến trao tiền hỗ trợ.  

Cụ thể, nhóm Chăm sóc Tình 
thương của Hiệp hội Phật Quang 
Quốc tế Queensland (BLIAQ) đã 
trao 10,000 đô la Úc (7,600 đô 
la Mỹ) cho tổ chức tình nguyện 
Dịch vụ Tình trạng Khẩn cấp 
(SES) thành phố Logan vào 
tháng trước. 

Nhóm Chăm sóc Tình 
thương của BLIAQ đã vinh danh 
những nỗ lực của SES với một 
ngân phiếu do ni trưởng 
Mangwang trao  tặng. 

   Ni trưởng Manwang lưu ý 
rằng Trụ sở BLIA Thế giới đã hỗ 
trợ các nỗ lực gây quỹ của họ. 
“Chúng tôi muốn lan tỏa những 
điều tốt đẹp, Phật giáo của 
chúng tôi mở rộng và chúng tôi 
muốn gửi lời tri ân đến tất cả 
những người đã hỗ trợ việc 
khắc phục hậu quả lũ lụt,” ni 
trưởng nói. “Mọi người đã trải 
qua những thời kỳ khó khăn. 
Khoản quyên góp này cho SES 
sẽ giúp họ và là một dấu hiệu 
cảm ơn của chúng tôi.”  

Trong khi đó, các thành viên 
của cộng đồng Phật tử Việt 
Nam tại Úc đã cùng nhau 
quyên góp 100,000 đô la Úc 
(76,000 đô la Mỹ) để hỗ trợ các 
nạn nhân lũ lụt trong và xung 
quanh Lismore, một thành phố 
nhỏ cách Brisbane 200 km về 
phía nam. Steve Krieg, thị 
trưởng Lismore, gửi lời cảm ơn 
đến các nhà sư Việt Nam trên 
trang Facebook của ông vào 
ngày 2-4-2022.  

(Buddhistdoor Global – April 
15, 2022)  

Ni trưởng Mangwang của Nhóm 
Chăm sóc Tình thương thuộc 
BLIAQ trao tặng ngân phiếu 

cho SES thành phố Logan (Úc 
Đại Lợi) 

Photo: mynewsfeed.com.au 

 

HÀN QUỐC: Bảo tàng Quốc 
gia trưng bày bức tranh khổ 
lớn thế kỷ 17 để đánh dấu 
ngày Đức Phật đản sinh 

Bảo tàng Quốc gia Hàn Quốc 
sẽ đánh dấu ngày lễ Phật Đản 
bằng một cuộc triển lãm đặc 
biệt mang tên “Lễ hội Ánh 
sáng”, khai mạc vào thứ Tư 
ngày 6-4-2022. Năm nay, ngày 
Đức Phật đản sinh rơi vào ngày 
8-5, nhằm ngày mùng 8-4 âm 
lịch. 

Điểm nổi bật của triển lãm 

là bức tranh cuộn khổ lớn từ thế 
kỷ 17 vẽ Đức Phật Rocana (An 
lạc) và một bệ sen bằng gỗ thời 
Goryeo thế kỷ 14. Cả hai đều là 
quốc bảo từ chùa Sudeoksa ở 
Yesan, tỉnh Nam Chungcheong. 

Bức tranh Đức Phật Rocana 
nói trên có chiều cao khoảng 10 
mét và chiều rộng 7.4 mét và 
nặng hơn 150 kg. Tranh được vẽ 
bởi các nhà sư vào năm 1673 và 
đã được sử dụng trong các buổi 
lễ và nghi lễ thờ cúng ngoài trời 
tại Sudeoksa ở Yesan.  

Còn bệ sen bằng gỗ - lần đầu 
tiên được đưa ra khỏi ngôi chùa 
Sudeoksa cho cuộc triển lãm 
đặc biệt này - có từ thời Goryeo, 
khi Phật giáo đang ở đỉnh cao. 

Các hiện vật Phật giáo khác 
được trưng bày tại triển lãm bao 
gồm một loạt bản sao của các 
bức tranh tường được tìm thấy 
tại chánh điện của chùa 
Sudeoksa. Triển lãm sẽ kéo dài 
đến hết ngày 16-10 tại phòng 
trưng bày các bức tranh Phật 
giáo trên tầng 2 của bảo tàng. 

(Tipitaka Network - April 18, 
2022)  

Bệ sen bằng gỗ có từ thời 
Goryeo thế kỷ 14, (ảnh trên) và 
bức tranh cuộn khổ lớn từ thế kỷ 

17 vẽ Đức Phật Rocana (ảnh 
dưới)— Photos: koreaherald.com 

https://api.whatsapp.com/send?text=National+museum+showcases+massive+painting+to+mark+Buddha%E2%80%99s+birthday%20%0A%0A%20https://moviesdarpan.com/national-museum-showcases-massive-painting-to-mark-buddhas-birthday/


 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

敬 願 达 法 王 家 

七 十 八 年 住 娑 婆 

幼 年 学 道 脱 愛 河 

今 朝 捨 俗 歸 淨 地 

願 達 一 如 法 王 家 

 

季 冬 新 丑 

Jan. 10th, 2022 

 

Kính nguyện Đạt Pháp Vương Gia 

 

Thất thập bát niên trụ ta bà, 
Ấu niên học đạo thoát ái hà, 

Kim triêu xả tục quy tịnh địa, 
Nguyện đạt nhất như pháp vương gia. 

 

 

Kính viếng Giác linh Tịnh Đức 

 

Bảy tám năm qua trụ Ta bà, 
Bây giờ quãy gót bước đi xa, 

Thiền tâm cảnh tịnh an mùi đạo, 
Giải thoát là đây, vượt ái hà... 

                                                                              
Tín Nghĩa tặng 

Tân sửu Quý đông – Jan. 10, 2022 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

敬 弔 覺 靈 洞 宣 

七 十 八 年 學 佛 言 

一 心 恭 手 位 至 尊 

今 朝 願 滿 歸 佛 地 

妙 用 洞 宣 絶 正 真 

 

同事法侶信義 - 孟夏壬寅 

 Apr. 08
th
, 2022 

 

Kính Điếu Giác Linh Đỗng Tuyên 

 

Thất thập bát niên học Phật ngôn, 
Nhất tâm cung thủ vị Chí tôn, 

Kim triêu nguyện mãn quy Phật địa, 
Diệu dụng Đỗng Tuyên tuyệt chánh chơn. 

 

 

Dịch: 
 

Bảy tám năm dài học Phật ngôn, 
Nhất tâm cung thủ đấng Chí Tôn, 
Giờ đây mãn nguyện về Phật địa, 

Diệu dụng Đỗng Tuyên đã vuông tròn. 
 

Đồng sự pháp lữ Tín Nghĩa 

Mạnh hạ Nhâm dần  -  Apr. 08. 2022 

HÒA THƯỢNG THÍCH TỊNH ĐỨC 

(1944—2022) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      7 

CHƯƠNG III: 
NGHĨA CHỦNG TỬ CỦA THỨC THỨ TÁM 

 

PHẦN I: ĐỊNH NGHĨA CHỦNG TỬ 

 

      Văn trên đã giải thích sơ lược 
Thức Chủng Tử, nhưng vấn đề tất 
cả hạt giống tương đối phức tạp. 
Cho nên chương này chuyên đề 
thảo luận về chủng tử. Thành Duy 
Thức Luận giải thích rằng:  
     “Trong đây pháp nào gọi là 
chủng tử? Ý nghĩa trong bản Thức 
đích thân sanh ra tự quả, công năng 
có sai biệt. Công năng đây cùng 
bản Thức và chỗ sanh ra quả, thảy 
đều không phải một và không phải 
khác. Thể, Dụng, Nhân và Quả, về 
lý đều tương ưng nhau.” 
      Chỗ gọi chủng tử là trong Thức 
Căn Bản thứ tám, Thân Nhân được 
huân tập từ vô thỉ, sanh khởi các 
thứ Pháp Quả hiện hành không 
giống nhau. Công năng sai biệt 
sanh ra quả đây đích thực mới gọi là chủng tử. 
Hiện tại phân biệt Thể và Tướng: tập hợp danh từ 
của chủng tử gọi là Bản Thức. Bản Thức cũng như 
đoàn xe, chủng tử cũng như các binh sĩ, chỗ sanh 
ra quả cũng như chỗ các binh sĩ biểu hiện sức tác 
chiến. Ly khai đoàn xe thì không có binh sĩ và ly 
khai binh sĩ thì không có đoàn xe, đoàn xe là thể 
tổ hợp của các binh sĩ. Bản Thức cũng giống nhau 
là Thể của chủng tử. Nhưng đối với chủng loại của 
bảy Chuyển Thức và Sắc Pháp không thể gọi là 
chủng tử. “Công Năng” đích thân sanh ra tự quả là 
hiển bày cái Tướng của chủng tử. Còn bảy Chuyển 
Thức mặc dù có thể đích thân sanh ra tự quả, đó 
chỉ là pháp hiện hành, không thể gọi là công năng. 
Nguyên vì Chủng Tử, Bản Thức và chỗ sanh ra 
Quả, ba loại này không thể cho là giống nhau và 
cũng không thể bảo là không giống nhau. Tại sao 
thế? Nguyên vì chủng tử hàm chứa trong Bản 
Thức đều là tánh vô ký. Chủng tử sau khi phát 
khởi hiện hành (sanh quả), liền sanh ra ba tánh, 
thiện, ác và vô ký. Nếu như bảo giống nhau thì 
không thể nói có pháp nhân quả, có pháp thể 
dụng. Còn nếu như bảo không giống nhau thì hột 
lúa mạch cũng có thể sanh ra đậu, nhân thiện 
cũng có thể sanh ra quả ác, nhân và quả lại không 
thể chuyển đổi nhau. Nhân như thế thì quả cũng 
như thế. Cho nên ba điều đã tường thuật ở trên 
chính là không phải một và cũng không phải khác. 
 

      Ở trên là biện giải Thể và Tướng của chủng 
tử. Ngoài ra căn cứ nơi sự giải thích của Thành 
Duy Thức Luận, nhất định phải chuẩn bị cho đầy 
đủ sáu nghĩa sau đây mới thật sự có thể gọi là 

chủng tử: 
      1.- Sát Na Diệt: tự thể của 
chủng tử nhất định phải là pháp hữu 
vi sát na sanh diệt. Do vì có sanh 
diệt nên mới có chuyển biến; có 
chuyển biến thì mới có công dụng 
Thủ Quả và Dữ Quả. Thủ Quả là chỉ 
cho nhân tố có thể sanh ra hiện 
hành và Dữ Quả là chỉ cho quả tố 
của pháp hiện hành được huân tập. 
Có công năng của Thủ Quả và Dữ 
Quả mới được tính là chủng tử. Các 
pháp nếu như thường tại thì không 
sanh không diệt, không thể chuyển 
biến, không phát sanh hiệu lực và 
công dụng thì không thể được gọi 
chủng tử. 
      2.- Quả Câu Hữu: nghĩa là 
chủng tử của công năng sanh khởi 
và của pháp quả hiện hành nơi 

sanh, không chỉ ở trên thời gian và kể cả hiện tại 
lúc nào cũng có mặt, nghĩa là ở trên không gian 
chỗ nào cũng hòa hợp lại làm một để hiện khởi. 
Nhờ lý do đó mới có thể kết thành chủng tử. Vấn 
đề đây trước hết phải trình bày rõ hai danh nghĩa: 
Dị Loại Tương Sanh và Tự Loại Tương Sanh. Di 
Loại Tương Sanh nghĩa là chủng tử sanh ra hiện 
hành là thuộc về Quả Dị Thục. Nhân Dị Thục thì có 
thiện có ác, còn Quả Dị Thục thì thuộc về vô ký, 
cho nên Nhân Dị Thục gọi là Dị Loại. Thí dụ như 
danh nghĩa cha con đương lúc sanh ra thì mới có 
danh xưng (quả) phụ thân, bằng không chỉ là gọi 
nam nhân hoặc trượng phu mà thôi. Chỗ gọi cha 
con đồng thời cũng tức là Nhân Quả Đồng Thời. Tự 
Loại Tương Sanh nghĩa là chủng tử lôi kéo chủng 
tử gọi là Đẳng Lưu Quả: tức là quả đồng với tánh 
thiện, tánh ác và tánh vô ký của nhân. Đây thuộc 
về loại Nhân Quả Dị Thời. Thành Duy Thức Luận 
giải thích rằng: “Quả Câu Hữu ý nghĩa cùng với 
pháp quả hiện hành nơi sanh đều hòa hợp hiện 
khởi thì mới thành chủng tử.” Tiếp theo Dị Loại 
Tương Sanh và Nhân Quả Đồng Thời cả hai mới 
tính là chủng tử. Bằng không thì chủng tử đã 
sanh, chưa sanh cùng với hiện hành hòa hợp đều 
không thể phù hợp với nghĩa Quả Câu Hữu. 
      3.- Hằng Tùy Chuyển: đây là nghĩa chủng 
tử hiển bày hai nguyên lý sanh diệt và hằng 
chuyển, tức là niệm trước diệt niệm sau sanh, liên 

NGHIÊN CỨU THỨC THỨ TÁM 
 

Nguyên tác Hán văn: Kha Diệu Kỳ 

 

Dịch Giả: THÍCH THẮNG HOAN  

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

(tiếp theo) 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

tục không gián đoạn. Hơn nữa chủng 
tử danh ngôn vô ký sanh ra quả 
cũng vô lượng vô tận, có thể gọi là 
Hằng Tùy Chuyển. Chủng tử thiện và 
bất thiện, v.v... gặp duyên liền sanh 
ra quả cũng có thể gọi là Hằng Tùy 
Chuyển. Nhưng bảy Chuyển Thức có 
khi sinh hoạt gián đoạn, không 
tương ưng cùng với pháp chủng tử, 
cho nên chỉ riêng Thức thứ tám mới 
đầy đủ nghĩa Hằng Tùy Chuyển. 
      4.- Tánh Quyết Định: chủ yếu 
là tùy theo công năng hiện hành 
huân sanh ra năng lực của nhân, 
quyết định nhân thiện sanh ra quả 
thiện, nhân ác sanh ra quả ác, nhân 
vô ký sanh ra quả vô ký, nhờ đó 
chủng tử mới có thể kết thành. Đây 
là pháp nhằm bài trừ học thuyết cho 
rằng quả không tùy theo nhân. 
      5.- Đãi Chúng Duyên: tức là 
lý luận về các duyên sanh ra quả. 
Bản thân chủng tử không thể sanh 
ra quả, cần phải chờ đợi các điều 
kiện khác đầy đủ hoàn toàn thì mới 
có công năng để sanh ra quả. Nhân 
tố đây có đầy đủ các duyên hội hợp 
mới gọi là chủng tử. Học thuyết nầy 
nhằm bài trừ học thuyết “Tự Nhiên 
Nhân.” Như lý luận Thượng Đế là tự 
nhiên mà có đều sai trái với duyên 
khởi. 
      6.- Dẫn Tự Quả: chính là các 
quả báo không giống nhau của sắc 
pháp và tâm pháp, v.v... mỗi mỗi 
đều do chủng tử dẫn đạo sanh khởi. 
Quả hiện hành của sắc pháp là do 
chủng tử của sắc pháp dẫn đạo sanh 
khởi, quả hiện hành của tâm pháp là 
do chủng tử của tâm pháp dẫn đạo 
sanh khởi. Học thuyết nầy cũng 
nhằm bài trừ học thuyết “Thượng Đế 
sáng tạo vạn vật”; nguyên do một 
nhân không thể sanh ra nhiều quả, 
bằng không thì quả báo phải nên 
giống nhau. 
 

      Qua những thuyết minh ở trước 
chỉ có chủng tử của Thức Căn Bản 
thứ tám dựa trên công năng sai biệt 
nơi quả sanh khởi để nhận thức thì 
hoàn toàn đầy đủ ý nghĩa sáu loại 
chủng tử này, cho nên có thể gọi là 
chủng tử. Ngoài ra bảy Chuyển Thức 
đều không có tư cách của chủng tử. 
 

(còn tiếp) 

ƯU ĐÀM HOA NỞ SÁNG HÔM NAY 

 

Mỗi độ mùa hoa rộ sắc hương 

Bốn loài ba cõi khắp mười phương 

Đản sinh từ phụ tràn hoan hỷ 

Tỉnh thức bừng lên như ánh dương 

 

Dưới cội bồ đề trí huệ khai 
Ba lần chuyển pháp ở vườn Nai 
Khổ tập và đây là diệt đạo 

Con đường giải thoát mở tương lai 
 

Phật đến nơi này để độ sinh 

Vô biên trí huệ phá vô minh 

Trời người tứ chúng đồng hoan hỷ 

Lục đạo quần sanh với hữu tình 

 

Rộn tiếng chim ca ngát hương bay 

Ưu đàm hoa nở sáng hôm nay 

Bảy bước mở ra đường giải thoát 
Từ bi thị hiện cõi này đây 

 

Tháng Tư tam hợp hỷ hoan ca 

Bao nhiêu đèn nến với hương hoa 

Lời kinh đồng vọng trong trời đất 
Tưởng niệm thâm ân của Phật Đà. 
 

 

ĐỒNG THIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      9 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 
HỘI ĐỒNG GIÁO PHẨM 

CHÁNH VĂN PHÒNG 

704 East “E” Street., Ontario, CA 91764 – U.S.A.  | Tel. & Fax: (909) 986-2433 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

THÔNG BẠCH PHẬT ĐẢN 

Phật lịch 2566 - 2022 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch chư tôn Trưởng lão, chư tôn thiền đức Tăng Ni 
Kính thưa quí Cư Sỹ, Thiện nam Tín Nữ, Gia đình Phật tử  
 
Gần ba năm qua Giáo hội đã không tổ chức được ngày Phật đản chung tại những công viên lớn như những 
năm trước vì tình hình bệnh dịch và những ràng buộc pháp lý về Corona Virus của thành phố. Tuy vậy, những 
tự viện cũng đã tổ chức ngày lễ trong khả năng cho phép của mình để nhớ ngày ra đời của đức Thế Tôn. Hãy 
như một người lái xe trên xa lộ, tùy theo sự quanh co của con đường mà ta uyển chuyển tay lái. Thức tỉnh, 
mẫn tiệp và sáng tạo  trước những hoàn cảnh không như ý sẽ giúp ta luôn tìm thấy nhiều hứng khởi. Phật đản 
năm nay, không thể hội tụ đông đảo của toàn thể Tăng Ni và Thiện nam Tín nữ thì chúng ta chú trọng hơn vào 
từng cá thể của người con Phật.  
 
1. Mùa Phật đản, mỗi người đệ tử ai cũng nên nhìn thấy hình Phật đản sanh. Do vậy, chúng ta có hình Phật 

đản ở trong nhà, trong xe, hay trên face book, twitter cá nhân... Chúng ta khuyến khích con cháu của mình 
trang trí ngày sinh nhật của Phật trong máy computer. Xin hãy gởi những message Phật đản cho nhau qua 
điện thoại. Ở Mỹ chúng ta gọi là  mùa Phật đản vì sự rộng lớn và sinh hoạt ở mỗi tiểu bang có khác, do 
vậy chúng ta có nhiều cơ hội để nhớ, nghĩ hay tham dự ngày Phật đản. Các gia đình nên mời tất cả các 
thành viên về chùa cùng tham dự lễ Phật đản. Hầu hết các chùa tổ chức lễ vào ngày Chủ nhật, đây là điều 
thuận lợi về chùa  dự lễ của cả gia đình.  

2. Đề nghị các tự viện gởi thư Phật đản đến thành phố, học khu, trường học, bệnh viện, đại học… với nội 
dung, tháng 5, 2022 là tháng Phật đản của Phật giáo, chúng ta xin hướng về họ cầu nguyện sự an lành và 
cảm ơn họ đã mang lại những phúc lợi tuyệt vời cho thành phố của chúng ta. Chúng ta nguyện sẽ đóng 
góp những giá trị tinh thần để làm phong phú một nền văn hóa đa dạng cho thành phố ta đang sống. Hiện 
nay người Mỹ bắt đầu có nhiều thiện cảm về Đạo Phật là do những đóng góp của người đệ tử Phật từ các 
dân tộc Phật giáo di dân đến đây. Chúng ta nguyện tiếp tục làm sáng ngọn đèn này.  

3. Năm nay ngày Rằm tháng Tư âm lịch nhằm ngày Chủ nhật, 15 tháng 5, 2022. Đây là ngày Phật đản xưa 
nay. Cộng đồng Phật tử Việt  chúng ta chọn ngày này nguyện sống hòa bình với người thân trong gia đình 
và người chung quanh. Nguyện không tranh cãi, hơn thua, thị phi, hay nói xấu bất cứ ai… Một ngày sống 
trong tâm an lành như vậy là một ngày trồng được nhiều phước báu và chúng ta đem phước báu này hồi 
hướng cho cuộc chiến đẫm máu tang thương ở Ukraine sớm hòa bình. Cũng trong ngày Rằm này, xin các 
tự viện kêu gọi Phật tử đóng góp tịnh tài và gởi đến Hội Hồng Thập Tự ở thành phố của mình với Memo: 
Giúp người  dân Ukraine tỵ nạn chiến tranh.  

4. Hơn hai năm trong đại dịch, nhiều chùa viện mới thành lập hay đang xây cất, chắc chắn gặp nhiều khó 
khăn về tài chánh. Giáo hội xin quí Phật tử ở các tiểu bang hãy phát tâm ủng hộ để những ngôi chùa này 
vượt qua cơn khó khăn. Không ít những ngôi chùa ở Mỹ lâm vào tình huống như vậy. Vật giá giờ đây leo 
thang, lạm phát gia tăng, nhưng nhờ nhiều tấm lòng người con Phật, cầu xin những trú xứ mới củaTam 
Bảo được  trụ vững.   

 

Kính thưa liệt quí vị, mùa Phật đản năm nay, Giáo Hội xin chắp tay cảm ơn tất cả chư tôn đức Tăng Ni và Quý 
Thiện nam Tín nữ Phật tử luôn nghĩ đến một bầu trời Phật giáo nơi quê hương không Phật giáo này mà hy 
sinh, chịu đựng và phụng hiến. Con đường đi tới Phật đạo là Phật đạo.  
 
Cúi xin Tam Bảo gia hộ, che chở và sách tấn cho chúng con, những người đệ tử trên quê hương mới này.  

 

California ngày 8/4/2022. Phật lịch 2566 

 

TM. Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHK 

Chánh Văn Phòng 

 

Sa môn Thích Thắng Hoan 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

II. XÃ HỘI CUỒNG LOẠN 

Sự cuồng loạn trầm trọng trong đời sống xã 
hội hiện nay là vì sự mất thăng bằng giữa các chế 
độ xã hội và mục đích quốc tế. Thiên nhiên đã tạo 
cho nhiều chủng tộc những ngôn ngữ, tôn giáo và 
truyền thống xã hội khác biệt, và đặt trước loài 
người nhiệm vụ kiến thiết một nền trật tự trong 
thế giới nhân loại và tìm ra một lối sống nhờ đó 
những chủng tộc khác nhau có thể chung sống 
hòa bình mà không dựa vào vũ lực để giải quyết 
những bất đồng giữa họ. Thế giới không phải là 
một bãi chiến trường để các quốc gia tranh giành 
xâu xé nhau mà là một nền cộng hòa của các dân 
tộc dị biệt hợp tác với nhau trong một nỗ lực xây 
dựng để hoàn thành cái sứ mạng cao cả là đem lại 
cuộc sống hòa bình và thịnh vượng cho tất cả mọi 
người. 

Những điều kiện cần thiết cho sự đoàn kết thế 
giới đã có sẵn; chỉ còn thiếu ý chí của loài người 
mà thôi. Những trở ngại chia cách lớn như biển cả, 
núi rừng không còn hiệu lực gì nữa. Bằng những 
phương tiện giao thông, vận tải hiện có, thế giới 
đã trở nên nhỏ bé. Khác với tôn giáo và tập tục có 
tính cách địa phương, khoa học không chấp nhận 
những biên giới chính trị hay xã hội, và nói một 
thứ tiếng mà tất cả các dân tộc điều hiểu. Sự va 
chạm của con người “máy” đã phá vỡ thế giới tiền 
cơ giới gồm các quốc gia hoàn toàn biệt lập. Cuộc 
cách mệnh kỹ nghệ đã ảnh hưởng đến các cơ cấu 
kinh tế quá hoàn toàn đến nỗi chúng ta đã trở 
thành một xã hội thế giới với một nền kinh tế thế 
giới đòi hỏi một trật tự thế giới. Khoa học khám 
phá những yếu tố đồng nhất trong vũ trụ là nền 
tảng của đời sống nhân loại. Triết học hiển bày 
một ý thức phổ biến đằng sau thiên nhiên và nhân 
loại. Còn tôn giáo hướng con người đến những nỗ 
lực giải phóng tâm linh. 

Trong những giai đoạn đầu của cuộc tiến hóa, 
dĩ nhiên nhân loại còn sống trong những hoàn 
cảnh biệt lập, tư tưởng cũng như tình cảm còn 
trong trạng thái lãnh đạm. Nhưng, khi quốc gia 
hình thành thì con người cảm thấy cần phải có 
một trật tự xã hội và quyền lực trung ương vững 
mạnh để giải quyết những cuộc tranh chấp và nội 
chiến giữa các bộ lạc. Nhiều quốc gia đã đạt đến 
sự đoàn kết dân tộc, và chỉ cần đẩy mạnh tiến 
trình ấy lên một bước nữa là có thể hoàn thành sự 
đoàn kết thế giới. Những cội rễ loài người bám sâu 
hơn những sợi dây chủng tộc và quốc gia. Trái đất 
của chúng ta không còn chỗ cho chủ nghĩa ái quốc 
hẹp hòi. Bối cảnh lịch sử, những điều kiện khí hậu 
và sự liên hồi đã biến đổi bộ mặt của các chủng 
tộc ngày nay. Chúng ta đều có những tiến trình 

tinh thần, những phản ứng tình cảm và những ước 
muốn, những yêu cầu căn bản như nhau. Trong 
cuốn Descent of Man (sự xuất hiện của loài 
người), Darwin nhận xét: “Khi loài người tiến bộ 
về văn minh và các bộ lạc nhỏ được kết cấu lại 
thành những cộng đồng lớn hơn thì cái lý lẽ giản 
dị nhất sẽ cho mỗi cá nhân biết rằng anh ta phải 
mở rộng xã hội tính và tâm đồng tình của anh ta 
cho tất cả mọi người trong cùng một quốc gia, 
mặc dù anh ta không hề quen biết. Một khi đã đạt 
đến điểm đó rồi thì cái mà ngăn cản không cho 
anh ta mở rộng tâm đồng tình cho người của tất 
cả các quốc gia và nhân loại chỉ là một chướng 
ngại giả tạo mà thôi.” Darwin sẽ rất kinh dị khi 
nghe người ta bàn đến sự độc tôn của chủng tộc 
và đề cao một giống người như những đứa con 
yêu của Thượng Đế. 

Sự thôi thúc của chủ nghĩa quốc gia và những 
lý tưởng của nó vẫn còn ngự trị trong đầu óc của 
các dân tộc bất luận chính kiến của họ là Quốc Xã, 
Cộng Sản, Phát Xít hay Dân Chủ, và như vậy, 
những năng lực của con người đã bị tách ra khỏi 
con đường tiến hóa của chính nhân loại để đi vào 
các ngõ hẹp. Chúng ta chỉ đoán nhận những người 
máu mủ ruột thịt, hoặc những người, không nhiều 
thì ít, chúng ta có quen biết mà thôi. Một thứ giáo 
dục sai lầm chúng ta tiếp nhận ngay từ thuở nhỏ 
đã biến chúng ta thành nạn nhân “nhiệt tình” của 
quốc gia. Chúng ta cho vũ lực, tính đê hèn và 
hành vi man rợ hoàn toàn là bình thường nếu 
chúng có liên hệ với chính nghĩa quốc gia. 

Chủ nghĩa quốc gia không phải là “thiên” tính. 
Nó là một tình cảm nhân tạo. Tình yêu quê hương, 
trung thành với truyền thống địa phương không có 
nghĩa là thù nghịch với những người láng giềng. 
Nếu ngày nay niềm tự hào quốc gia trở nên mãnh 
liệt thì đó chỉ chứng tỏ bản tính con người có khả 
năng tự lừa dối một cách phi thường. Chủ nghĩa ái 
quốc đã giết mất lòng chân thành và nhiệt tình 
hợp lý. Những kẻ không may mắn trong việc xâm 
chiếm đất đai phản đối sự phân chia trái đất một 
cách bất công. Người Anh có một phần tư đất đai 
trên thế giới. Sau đó là người Pháp. Ngay cả các 
nước nhỏ bé như Hà Lan, Bỉ và Bồ Đào Nha cũng 
có những thuộc địa lớn. Nước Đức cần đất sống, 
để bành trướng và thống trị. Sự cần đất sống đã 
trở thành động cơ điều khiển các chính sách của 
các cường quốc đầy dã tâm tham vọng. Nếu ta giả 
định rằng một dân tộc hùng mạnh nhất phải là bà 
chủ toàn cầu thì sự tàn khốc bất nhân sẽ trở 
thành mục tiêu đeo đuổi. Khi một học giả Oxford 
hỏi Hitler về chính sách của ông ta, Hitler đã chỉ 
trả lời vỏn vẹn trong một tiếng rất nồng nàn là: 
“Deutschlandl” và Hitler đã đúng một trăm phần. 
Ông ta nói: “Chúng ta hãy tàn ác! Nếu cứu được 

CHIẾN TRANH VÀ BẤT BẠO ĐỘNG 
 

Nguyên tác: “Religion and Society” by S. RADHANKRISHNAN 

HT. Thích Quảng Độ dịch 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      11 

nước Đức, chúng ta đã thể hiện một nghĩa cử cao 
đẹp nhất của thế giới. Chúng ta hãy làm quấy! 
Nếu cứu được nước Đức, chúng ta đã diệt trừ một 
việc quấy lớn nhất thế giới. Chúng ta hãy vô luân! 
Nếu cứu được nước Đức, chúng ta đã mở ra con 
đường cho sự phục hồi đạo lý” [1]. Trong cuốn 
Mein Kampf [2], Hitler nói: “Chính sách ngoại giao 
chỉ là một phương tiện để đạt mục đích, và mục 
đích duy nhất được đeo đuổi là sự thuận lợi của 
chính dân tộc ta. Đó là mối quan tâm độc nhất của 
chúng ta. Còn ngoài ra, chính trị, tôn giáo, nhân 
đạo v.v… phải hoàn toàn gạt ra một bên để 
nhường chỗ cho sự quan tâm đó.” Toàn thể sự 
sống con người phải phục tùng một mục đích duy 
nhất của hiệu lực quốc gia [3]. Một phi công trẻ 
tuổi người Đức bị hỏa lực phòng không bắn hạ và 
được đưa đến một căn nhà của người Pháp đã biến 
thành bệnh viện. Hắn bị thương gần chết. Viên y 
sĩ ghé vào tai hắn và nói: “Cậu là một chiến sĩ và 
cậu có thể đối diện với cái chết một cách can đảm. 
Cậu chỉ còn sống được một tiếng đồng hồ nữa 
thôi. Cậu có muốn trối trăn gì cho gia đình cậu 
không?” Cậu bé lắc đầu. Viên y sĩ chỉ vào những 
người đàn bà và trẻ con bị thương nằm gần đó 
đang rên la, rồi nói: “Giờ đây cậu sắp đối diện với 
thượng đế, chắc cậu muốn bày tỏ sự ân hận về 
những việc mà cậu đã làm, bây giờ cậu đã thấy 
kết quả của công việc cậu đã làm.” Viên phi công 
hấp hối, trả lời: “Không. Tôi chỉ ân hận là không 
thể tiếp tục thi hành những mệnh lệnh của Cha 
tôi, Hitler muôn năm!” và hắn tắt thở.  

Chủ nghĩa Đức Quốc Xã là một phong trào 
quần chúng. Khi Nga tham gia cuộc chiến hiện tại, 
đông đảo quần chúng tại Mạc Tư Khoa được nhắc 
đến với niềm hãnh diện, vì họ đang cầu nguyện 
cho sự thành công của quân đội Nga và nguyền 
rủa Hitler như kẻ tử thù của tôn giáo. Cuộc chiến 
đầu lúc này chính thức được miêu tả như “Thánh 
chiến cho tổ quốc Xô Viết và cho sự giải phóng các 
dân tộc.” Không phải chỉ một dân tộc, mà cả thời 
đại, là quốc gia. Với bộ máy trung ương tập quyền 
của nhà nước, với những phương tiện kỹ thuật 
tiến bộ hiện đại, với sự truyên truyền rộng rãi, và 
sự động viên của toàn thể dân chúng, cả thân thể, 
tinh thần và linh hồn của họ đều bị ảnh hưởng. 
Nhà nước tuyệt đối và công ích xã hội trở nên 
đồng hóa. Quyền cá nhân về đời sống riêng tư bị 
phản đối, những đức tính tự nhiên của con người 
như: tình yêu, tình thương biến mất. Chúng ta tựa 

hồ bị ma lực nắm bắt, hạ con người xuống ngang 
hàng thú vật. Thần nhân biến thành vật nhân. 
Tính tham lam của những con thú lớn buộc chúng 
ta sống đời nỗ lực nhưng rỗng tuếch, tàn nhẫn, 
tầm thường nhỏ nhen và thô bỉ. Nhân tính bị sự 
thống trị tiêu hủy. Đã qua nhiều thế kỷ sờ soạng 
một cách kiên nhẫn và cố gắng không ngừng con 
người mới biết được rằng sự sống trong bản thân 
và trong những kẻ khác là thiêng liêng và vô giá. 
Mỗi cá nhân đều có những nét ngời sáng đặc biệt 
mà chỉ có con người đủ nhạy cảm mới nhận thấy. 
Ý muốn trở thành tốt là một bộ phận căn bản 
trong con người. Dù nó có bị phủ kín, che đậy hay 
biến thể đến đâu đi nữa thì nó cũng không bị tiêu 
diệt. Nó luôn luôn hiện diện và kẻ nào nhận ra nó 
sẽ có một phản ứng khoan dung quảng đại. Tuy 
nhiên, nền trật tự xã hội trong một xã hội tư bản 
hiện tại, truyền thống hiếu chiến và một thế giới 
chia thành nhiều phe kình địch nhau, sẽ giết chết 
tinh thần con người. 

Dưới những cấp độ khác nhau, các quốc gia 
trên thế giới ngày nay đang bị ảnh hưởng bởi chủ 
nghĩa quốc gia cuồng nhiệt đó, bởi ý chí mù quáng 
về quyền lực và bởi chủ nghĩa cơ hội theo phương 
châm “sống chết mặc bây”. Trong một thế giới 
như vậy, cái khuynh hướng tự nhiên là bắt kẻ 
khác phải khuất phục. Đó là trường hợp quốc gia 
mình chống lại tất cả quốc gia khác trong một 
cuộc tranh đấu không ngừng. 

Thường thường thì cuộc tranh chấp đó có tính 
cách ngoại giao, thương mãi, nhưng đôi khi nó 
biến thành vũ lực công khai. Năng lực để bảo tồn 
sự thống nhất và lành mạnh của thế giới được 
biến thành năng lực suy tôn một nhóm thiểu số, 
một giai cấp, chủng tộc hay một quốc gia. Nhà 
nước trở thành một con quái vật khổng lồ và đời 
sống nội tâm của ta bị khô cứng. Đời sống nội tâm 
của ta càng khô cứng bao nhiêu thì ta càng trở 
nên hữu hiệu cho những tham vọng quốc gia bấy 
nhiêu. 

Chúng ta không còn chiến đấu với nội tâm nữa 
vì cuộc sống của ta đã được qui định một cách rất 
tinh tế do một bộ máy độc ác khi hành động và 
tàn nhẫn với tất cả mọi sự chống đối. Nhà nước tự 
nó biến thành cứu kính, có quyền cơ-giới-hóa tinh 
thần ta và huấn luyện ta thành những con ngựa 
đua [4]. 

Ta không nên lầm lẫn giữa tạm bợ và vĩnh 
cửu. Ta đừng lầm lẫn nền trật tự hiện tại mà ta 
mong muốn với luật tắc bất di bất dịch của vũ trụ. 
Niềm khát vọng tình thương và chân lý ăn sâu 
trong bản tính con người đòi hỏi ta phải sống như 
những cá nhân tự do trong một thế giới thân hữu. 
Vấn đề sống như những thân hữu, kiểm soát lấy 
quyền lực tự diệt của ta, và dùng vào những tài 
nguyên thiên nhiên vào việc mưu cầu hạnh phúc 
chung cho cả thế giới, tất cả đòi hỏi ở chúng ta 
một thế giới hòa bình, đòi hỏi sự cởi mở của 
những giai cấp và các quốc gia có nhiều đặc 
quyền. Nếu chúng ta là những người yêu nước 
chân chính thì mối quan tâm của chúng ta không 
phải là địa phương, chủng tộc hay quốc gia, mà là 
nhân loại. Niềm khắc khoải đó sẽ là tình yêu tự do 
cho tất cả, là độc lập, là hòa bình và hạnh phúc xã 
hội. Chúng ta sẽ không chiến đấu cho xứ sở chúng 
ta mà là cho nền văn minh, và bằng sự tổ chức 
hợp tác, khai thác trên những tài nguyên trên 
hoàn cầu để mang lại lợi ích lớn lao nhất trong 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

ƯU ĐÀM HOA 

 

Ưu đàm hoa 

Ưu đàm hoa 

Ba ngàn năm nở hóa ra điềm lành 

Thế Tôn thị hiện đản sanh 

Mở đường giải thoát mà thành đạo sư 

Trăng tròn hoan hỷ tháng tư 

Tạ thâm ân Phật đại từ đại bi 
Kể từ vô thủy bất tri 
Chúng sanh tạo nghiệp biết gì thiện căn 

Đến khi Phật dạy hiểu rằng 

Chỉ trong một niệm rất hằng hà sa 

 

Ưu đàm hoa 

Ưu đàm hoa 

Hương bay ngược gió giang hà ngoại phương 

Chúng sanh ba cõi sáu đường 

Bình đẳng giáo hóa mà thương lấy người 
Phật tánh, pháp tánh chẳng rời 
Hữu tình giác ngộ tức thời độ theo 

Trần lao sanh tử hiểm nghèo 

May nhờ Phật pháp mà gieo duyên lành 

Hy hữu đức Phật đản sanh 

Đê đầu đảnh lễ tâm thành tán dương 

Pháp thân ở khắp mười phương 

Sa Bà một cõi dựa nương Phật đà 

 

Ưu đàm hoa 

Ưu đàm hoa 

Nở ra hiển hóa bảy tòa kim liên 

Mừng ngày Phật đản linh thiêng 

Lòng luôn tưởng nhớ hiện tiền phút giây. 
 

 

THANH NGUYỄN 

Ất Lăng thành, 04/22 

tương lai cho cả loài người. Để đạt 
được mục đích ấy, ta cần sự giáo dục 
lại tinh thần, cải tiến lòng tin và tư 
tưởng. Lý trí và ý chí của vũ trụ hoạt 
động qua mỗi cá nhân mà có thể 
thực hiện được những năng lực của 
hoàn cảnh, thấy trước sự hoạt động 
của chúng và có thể quy định chúng. 
Sự tiến hóa không còn là một vận 
mệnh cố định. Dụng cụ của nó là 
tinh thần và ý chí con người. Một thế 
hệ mới cần phải được huấn luyện 
theo những lý tưởng cao cả, của đời 
sống tâm linh, của ý thức huynh đệ 
giữa loài người, của thương yêu và 
hòa bình. 

 

(còn tiếp) 
 

Chú thích: 
[1] Xem cuốn The Deeper 

Causes of the War (Những Nguyên 
Nhân Sâu Xa Hơn của Cuộc Chiến) 
của Gilbert Murray và những người 
khác (1940), p.43. 

[2] P. 686. 
[3] Cp. Fichte: “Không có luật 

pháp hay quyền hạn gì tồn tại giữa 
các quốc gia trừ quyền hành của kẻ 
mạnh. Một dân tộc có khiếu về siêu 
hình có quyền hoàn thành vận mệnh 
của nó với tất cả các phương tiện 
của quyền lực và sự thông minh” – 
Doctrine of the State. “Những kế 
hoạch mơ hồ và vô nghĩa về sự bành 
trướng của dân tộc Nhật Nhĩ Man chỉ 
là sự biểu hiện của một tình cảm 
thâm căn cố đế cho rằng, nước Đức, 
với sức mạnh và sự tôn quý của mục 
đích quốc gia, với nhiệt tình của chủ 
nghĩa ái quốc, với trình độ cao về 
khả năng và sự trong sạch lương hảo 
của nền hành chính, với sự thành 
công của tất cả mọi ngành hoạt 
động, với tính cách siêu việt về triết 
học, nghệ thuật và luân lý v.v… có 
quyền cho lý tưởng quốc gia của 
người Đức là cao nhất” – Sir Eyre 
Crowe’s “Memorandum” of January 
I, 1907. 

[4] Cp. Mc Taggart: “Một tôn 
giáo tự cột mình vào một phương 
tiện đã không vươn lên khỏi sự sùng 
bái mê tín. So với sự sùng bái quốc 
gia, sự sùng bái động vật còn hợp lý 
và đáng được tán thưởng. Một con 
bò mộng hay một con cá sấu có thể 
không có giá trị chân thật, nhưng nó 
còn có chút ít, vì nó là một sinh vật. 
Quốc gia thì không có một chút gì 
cả”. 

 

 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      13 

      “Bản nguyện của đức 
Phật Thích Ca là gì khi hóa 
thân đến trần gian này?” 

Một câu hỏi mang đầy ý 
nghĩa cần phải khai triển. Sự 
hóa thân xuống trần này với 
mục đích mở một kỷ nguyên 
mới, một kỷ nguyên cho đến 
ngày nay chưa từng có của 
loài người, đó là một kỷ 
nguyên trí tuệ và từ bi.  

Trước khi đi sâu vào trí 
tuệ và từ bi, trước hết ta quán 
chiếu đầu tiên sự xuất hiện 
bằng cách hóa thân của ngài 
xuống trần gian này. 
      A.- Sự ra đời của ngài 
tại nước Ca Tỳ La Vệ 
(Kapilavastu) có hai 
phương diện, phương diện 
lịch sử và phương diện biểu tượng. Ngài là Bồ 
Tát hóa thân xuống trần gian cởi con voi trắng sáu 
ngà là phương diện biểu tượng; Ngài là thái tử con 
vua Tịnh Phạn (Suddhodana) và Hoàng Hậu Ma 
Da (Maha Maya) là phương diện lịch sử. Trước hết 
nhìn về phương diện biểu tượng: 

1. Phương diện biểu tượng thứ nhất là voi 
trắng sáu ngà: theo truyền thuyết bốn vật cao 
quý nhất: [nhất điểu, nhì ngư, tam xà, tứ tượng] 
(Điểu là chim, thường gọi là chim Đại Bàng; Ngư 
cá hoá long [theo Tự Điển Việt Nam]; Xà là rắn, 
[theo Ấn Độ có loại rắn bảy đầu thường che mưa 
cho đức Phật Thích Ca, theo sử liệu]; Tượng, có 
chỗ gọi là voi.  

a. Voi trắng: màu trắng là biểu tượng màu 
trong sạch, là màu giải thoát (bạch nghiệp là 
nghiệp trắng, là hết nghiệp, trong sạch không còn 
nghiệp.) 

b. Sáu ngà là biểu tượng cho Lục Độ của Bồ 
Tát Hạnh. Lục Độ, theo Tự Điển Đoàn Trung Còn 
(Six vertus cardinals -fr.), cũng kêu là Lục Ba La 
Mật (Six Paramitas), Lục Độ là sáu phương pháp 
có khả năng đưa đến bờ giác bên kia. Lục Độ gồm 
có: 

1. Bố thí trừ tham lam, keo lận. 
2. Trì giới trừ tà ác. 
3. Nhẫn nhục trừ sân khuế. 
4. Tinh tấn trừ giải đãi.  
5. Thiền định trừ tán loạn. 
6. Trí huệ trừ ngu si. 
2.- Phương diện biểu tượng thứ hai là đi 

bảy bước trên bảy hoa sen. 
a. Hoa sen thông thường giải thích là biểu 

CẢM NHẬN SỰ RA ĐỜI 
CỦA ĐỨC PHẬT THÍCH CA 

Sa Môn Thích Thắng Hoan 

tượng trong sạch, gần bùn mà 
chẳng hôi tanh mùi bùn. 
Nhưng hoa sen còn mang 
nhiều ý nghĩa khác, đạo Phật 
chính là đạo hoa sen. Sao gọi 
là đạo hoa sen? Thế giới của 
Bồ Tát Hộ Minh an trụ chính 
là Thế Giới Liên Hoa Tạng, 
cũng như thế giới của Phật Đa 
Bảo là Thế Giới Bảo Tháp. Thế 
Giới Liên Hoa Tạng (Monde 
des litus - fr.), theo Phật Học 
Tự Điển của Đoàn Trung Còn, 
quyển II, trang 200 có giải 
thích, mỗi đức Phật đều có 
cảnh  Liên Hoa Tạng Thế Giới 
của mình. Như Kinh Hoa 
Nghiêm có chỉ rõ: 
* Liên Hoa Tạng Thế Giới của 
đức Phật Thích Ca 

* Liên Hoa Tạng Thế Giới của đức Phật A Di 
Đà (Kinh Vô LượngThọ và Quán Vô Lượng Thọ) 

* Liên Hoa Tạng Thế Giới của đức Phật Đại 
Nhật (Kinh Đại Nhật) 

b. Phật đi bảy bước: số bảy là một pháp tiêu 
biểu, sự cấu trúc của vạn pháp trong vũ trụ này, 
theo Vạn Pháp Qua Cái Nhìn Của Duy Thức cùng 
một tác giả, gồm có bảy yếu tố: đất, nước, lửa, 
gió, nghiệp lực, nghiệp tướng, Thức A Lại Da. 
Thiếu một trong bảy yếu tố này vạn pháp không 
thể thành hình, ngoại trừ thế giới vô sắc. 

c. Đức Phật đi bảy bước trên bảy hoa sen, 
nghĩa là khắp thế giới, ngài bước chân đến đâu là 
hoa sen nở đến đó, hay nói một cách khác giáo lý 
của ngài đi đến đâu là tinh thần hoa sen nở đến 
đó. 

 

B.- Phương diện lịch sử: Đức Phật Thích 
Ca ra đời xây dựng xã hội trên nền tảng trí 
tuệ và từ bi. 

1.- Phần Trí Tuệ: Trí tuệ, tiếng Phạn là 
Prajnà, trí tuệ của ngài là trí tuệ siêu việt, trí tuệ 
ba la mật (Prajnàparamitas). Trí tuệ của ngài có 
thể nói một thứ trí tuệ vĩ đại đã được chứng minh 
tản mác khắp cả tạng kinh, đó là trí tuệ phi 
thường của một giáo chủ thể hiện qua tư tưởng. 
Là một giáo chủ vĩ đại không phải chỉ vài quyển 
kinh nho nhỏ không biện chứng. Trong bài này 
không bàn sâu về trí tuệ, vì nhiều kinh sách cũng 
như mạng internet đã giải thích rất nhiều. 

2.- Phần Từ Bi: gọi cho đủ là tâm từ bi. 
Tâm từ bi có một số người lầm lẫn giải thích là 
tâm thương yêu; những người giải thích như thế 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

vô tình hạ thấp giá trị tâm từ bi của Phật giáo. 
Tâm thương yêu có mặt trái của nó, vì thương 
không được thì thù ghét, yêu không được là thù 
hận. Từ Bi, nghĩa chữ Trung Hoa giải thích: Từ 
năng dữ lạc, bi năng bạt khổ. Từ nghĩa là tôn 
trọng sự sống, tức là không được phá hoại hạnh 
phúc của chúng sanh; Bi nghĩa là bảo vệ sự sống, 
tức là thấy chúng sanh đau khổ phải ra tay cứu 
giúp, không được ngoảnh mặt làm ngơ. Nói cách 
khác, Tâm từ bi là tâm của Bồ Tát. Tâm Từ là tâm 
hành động bảo vệ sự sống hạnh phúc của chúng 
sanh và Tâm Bi là cũng là tâm hành động có 
nhiệm vụ cứu thoát sự thống khổ của chúng sanh. 
Chúng ta không cần giải thích nghĩa Tâm Từ Bi là 
tâm thương yêu, mà chúng ta chỉ cần giải thích 
thẳng danh xưng tâm từ bi là hàm đủ nhiều ý 
nghĩa trong đó. 

Trong bài này tôi chỉ trình bày những đặc 
điểm tư tưởng của đức Phật Thích Ca. Sau khi 
thành đạo, Ngài bắt đầu mở cuộc cách mạng xã 
hội, đồng thời cũng cách mạng văn hóa tư tưởng. 
Muốn cách mạng xã hội và văn hóa tư tưởng 
thành công trước hết phải hoàn tất cuộc cách 
mạng bản thân.   

Thời bấy giờ phái tu khổ hạnh của Bà La Môn 
chủ trương rất phổ biến và thạnh hành ở Ấn Độ. 
Đức Phật muốn phá chủ trương này, ngài phải tu 
hạnh cho hơn các vị khổ hạnh khác. Theo sử liệu 
mỗi ngày ngài chỉ ăn một hạt mè cho nên thân ốm 
gầy còn da bọc xương; trong lúc vô rừng tu, ngài 
được vua Tịnh Phạn phái năm ông Kiều Trần Như 
vô rừng tu theo ngài cho có bạn, đồng theo dõi 
báo cáo cho vua và hội đồng tôn giáo Bà La Môn 
biết; sự tu khổ hạnh của ngài được hội đồng tôn 
giáo Bà La Môn ca ngợi và phổ biến vang rộng 
khắp nơi. Sau khi ngài dùng sữa của nàng Sujatas 
phái tu khổ hạnh của Bà La Môn bị sụp đổ ngay. 
Ngài chủ trương tu ép xác khổ hạnh là sai lầm lớn 
chết trước khi chứng quả, còn nếu buông chiều 
thể xác cũng sai lầm càng tăng thêm dục vọng. 
Ngài thí dụ người tu nếu ép xác khổ hạnh cũng 
như cây đờn lên dây quá sẽ đứt, còn buông thả 
dây quá thì không kêu, mục đích muốn cây đờn 
kêu ra tiếng. Từ đó ngài bỏ phép tu khổ và đi đến 
gốc bồ đề thiền tọa, nhơn đây ngài chứng quả bồ 
đề. Về sự chứng quả dưới cội bồ đề của ngài, tôi 
không cần kể chi tiết, vì các kinh sách cũng như 
trên mạng internet cũng đã nói rõ về sự chứng 
ngộ của ngài. Trong đoạn này tôi muốn nói đặc 
điểm đức Phật đả phá chủ trương khổ hạnh của Bà 
La Môn. 

 

C.- Đầu Tiên Thành Lập Tam Bảo 

Đức Phật nghĩ rằng sau khi ngài nhập diệt, các 
đệ tử sau này cũng như dạy các đệ tử của họ nên 
chọn Tam Bảo làm điểm tựa lý tưởng. Vì lý do đó 
đức Phật cấp tốc đến Vườn Nai tìm năm ông Kiều 
Trần Như.   

Sau khi đức Phật dùng sữa của nàng Sujatas 
dâng cúng, năm ông Kiều Trần Như cho rằng Ngài 
đã bị ô nhiễm trần tục, nên bỏ ngài đi đến Vườn 
Nai tu riêng. Khi nhìn thấy Phật từ xa đi đến năm 
ông Kiều Trần Như bàn nhau không tiếp đức Phật 
rồi tiếp tục ngồi thiền im lặng. Khi đức Phật đến 
bỗng nhiên năm ông Kiều Trần Như quay lại tiếp 
rước ngài, lấy nước rửa chân ngài và mời ngài 
ngồi. Đức Phật liền hỏi: 

“Trước khi tôi đến đây, các ông bàn nhau 

không tiếp tôi, sao bây giờ các ông lại tiếp tôi?” 
Năm ông Kiều Trần Như hỏi lại đức Phật:  
“Bọn tôi bàn riêng, sao ngài lại biết?” 
Đức Phật trả lời:  
“Tôi đã chứng quả cho nên tôi biết.” 
Từ đó năm ông Kiều Trần Như tin tưởng đức 

Phật đã chứng ngộ, cho nên đức Phật bảo điều gì 
họ đều nghe theo. Khi bọn họ tin đức Phật, đức 
Phật bắt đầu giảng Tứ Đế. Tứ Đế, là bốn điều chân 
thật, gồm có: khổ, tập, diệt, đạo. Đức Phật sau 
khi giảng Tứ Đế xong, liền tóm lược để phán quyết 
trước khi thành lập Tam Bảo, gọi là Tam Chuyển 
Pháp Luân, nghĩa là ba lần chuyển bánh xe pháp. 
Tam Chuyển Pháp Luân gồm có: thị chuyển, 
khuyến chuyển và chứng chuyển. 

1- Thị chuyển, là chuyển pháp luân chỉ 
bày gồm có: 

· Đây đích thực là khổ, 
· Đây đích thực là tập, 
· Đây đích thực là diệt, 
· Đây đích thực là đạo. 
2- Khuyến chuyển, là chuyển pháp luân 

khuyên bảo gồm có: 
· Đây đích thực là khổ các ông phải biết, 
· Đây đích thực là tập các ông phải diệt, 
· Đây là diệt (Niết Bàn) các ông phải chứng, 
· Đây là đạo các ông phải tu. 
3- Chứng chuyển, là chuyển pháp luân 

chứng minh, ở đây lấy bản thân đức Phật chứng 
minh.   

· Đây là khổ ta đã biết, 
· Đây tập ta đã diệt, 
· Đây diệt (Niết Bàn) ta đã chứng, 
· Đây là đạo ta đã tu. 
Sau khi đức Phật chuyển pháp luân, năm ông 

Kiều Trần Như liền đắc pháp, tiếp theo đức Phật 
thành lập Tam Bảo: 

· Phật bảo là chỉ cho đức Phật biểu tượng, 
· Pháp bảo là chỉ cho Tứ Đế biểu tượng. 
· Tăng bảo là chỉ cho năm ông Khiều Trần Như 

biểu tượng. 
Sau khi thành lập Tam Bảo xong, đức Phật bắt 

đầu mở con đường hoằng pháp. Con đường hoằng 
pháp của đức Phật, có nhiều kinh sách cũng như 
trên mạng internet đã trình bày rất phong phú, 
nên ở đây chỉ trình bày những đặc điểm về kỹ 
thuật mà đức Phật áp dụng trên hành trình hoằng 
pháp.  

Trên con đường hoằng pháp, dĩ nhiên đức 
Phật gặp rất nhiều thuận duyên cũng có và cũng 
gặp rất nhiều nghịch duyên. Cho nên đức Phật 
luôn luôn áp dụng bốn kỹ thuật để hóa giải: bốn 
kỹ thuật là: giải đáp, mặc đáp, phản đáp và vấn 
đáp. 

a. Giải đáp, nghĩa giải thích để trả lời; thí dụ 
như theo truyền thuyết một bà già có đứa con yêu 
quý đã chết, bà liền đến gặp đức Phật liền đảnh lễ 
cầu xin đức Phật cứu sống con bà; đức Phật liền 
trả lời, bà hãy đi đến nhà nào có năm đời không 
người chết xin tro của họ đem về cho Phật, Phật 
sẽ cứu con bà. Bà đi hỏi khắp nơi liền thất vọng 
trở về bạch Phật; bà nói nhà nào năm đời cũng có 
người chết, nhân đó đức Phật liền giảng lý vô 
thường, thế là bà liền giác ngộ. Đây là phương 
pháp giải đáp và phương pháp này được thấy rất 
nhiều trong Kinh Tạng. 

b. Mặc Đáp, nghĩa là trả lời bằng cách làm 
thinh không nói, hoặc trả lời bằng hành động 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      15 

không nói. Có nhiều người đến hỏi đức Phật có 
tánh cách chất vấn hơn thành tâm đức Phật không 
trả lời và trả lời qua hành động để chứng minh. 
Thí dụ như vua thỉnh đức Phật và tăng đoàn vào 
cung để cúng dường, đức Phật làm thinh không 
trả lời, thế là vua biết liền trở về cung tổ chức, lập 
tức đức Phật và tăng đoàn cùng nhau đi vào cung 
vua để thọ trai. Đây là phương pháp mặc đáp, 
được thấy rất nhiều trong Kinh Tạng. 

c. Phản Đáp, trả lời bằng cách phản bác. Thí 
dụ như Bà La Môn chủ trương vạn hữu vũ trụ do 
Brahman sanh, đức Phật bác liền chủ trương vạn 
hữu vũ trụ đều do nhân duyên sanh mà không 
phải do Brahman sanh. Thêm nữa, khi Thái Tử đi 
dạo bốn cửa thành, đến cửa thành thứ tư, gặp 
một vị sa môn, liền xuống xe đến hỏi mục đích; vị 
sa môn trả lời, bần đạo xuất gia để tìm phương 
pháp cứu khổ chúng sanh. Thái Tử nghe xong liền 
trở về cung xin vua cha xuất gia. Vua Tịnh Phạn 
nghe xong liền can ngăn đủ điều. Vua nói sự 
nghiệp này phụ vương để lại cho con, nếu con đi 
xuất gia thì sự nghiệp này để lại cho ai! Ngài nói, 
muốn con không đi xuất gia, phụ vương phải chấp 
nhận bốn điều kiện sau đây: 

· Cho con trẻ mãi không già, 
· Cho con mạnh khoẻ mãi không đau. 
· Cho con sống mãi không chết, 
· Cho con đi cứu khổ tất cả chúng sanh. 
Đây cũng là phương pháp phản đáp, vua Tịnh 

Phạn trả lời không được, liền ra lệnh giới nghiêm 
trăm phần trăm cấm không cho Thái Tử đi xuất 
gia. 

d. Vấn Đáp: nghĩa là hỏi tức là trả lời. Đây là 
phần vấn đáp rất quan trọng trong công thức 
truyền giáo của đức Phật. Một người đến hỏi đức 
Phật, đức Phật không trả lời mà còn hỏi lại mục 
đích của người hỏi gọi là Vấn; đức Phật liền đem 
giáo pháp của ngài, giải thích sự thắc mắc của họ, 
gọi là Đáp, gọi cho đủ là Vấn Đáp. Cụ thể như, 
Trưởng Giả (Đại Gia) Cấp Cô Độc, đến gặp đức 
Phật tại Tịnh Xá Trúc Lâm, liền trình bày sự thắc 
mắc của Trưởng Giả, đức Phật giải tỏa sự thắc 
mắc của Trưởng Giả, Trưởng Giả quá vui mừng 
liền chạy về nước Kiều Tát La xin mua vườn 
Thượng Uyển của Thái Tử Kỳ Đà. Hai bên thương 
lượng mua bán xong, nhưng Thái Tử đặt điều kiện 
không được đốn cây đại thọ, Trưởng Giả đồng ý, 
liền ra tay xây dựng Tịnh Xá, lấy tên là Tịnh Xá Kỳ 
Thọ Cấp Cô Độc Viên hiến dâng cúng dường cho 
đức Phật.  

* Tiếp theo trường hợp thứ hai, khi đức Phật 
độ người gánh phân thuộc dòng hạ tiện, tiếng 
vang đến vua Ba Tư Nặc. Vua Ba Tư Nặc cùng 
quần thần kéo đến gặp đức Phật, đức Phật biết có 
chuyện, liền sai vị A La Hán có thần thông ra trước 
ngọ môn biểu diễn vài thần thông cho vua thấy rồi 
biến mất. Vua Ba Tư Nặc và quần đều cúi đầu 
đảnh lễ, khi nhìn lên vua và tất cả đều không thấy 
vị A La Hán đó ở đâu. Lúc đó vua đi kiếm bỗng 
nhiên gặp đức Phật, đức Phật mời vua vào tịnh 
thất, sau khi tất cả an tọa xong, đức Phật mới hỏi 
bệ hạ đến đây có chuyện gì? 

Vua trả lời, “Nghe nói Thế Tôn độ người gánh 
phân thuộc dòng hạ tiện phải không?” 

Đức Phật trả lời có. Vua yêu cầu Thế Tôn trục 
xuất kẻ ấy đi để không làm ô nhiễm Tăng Đoàn. 
Đức Phật không nói gì liền hỏi lại vua: 

- Bệ hạ vào đây có gặp vị Sa Môn nào không? 

Vua trả lời:  
“Có, trẫm thấy vị Sa Môn đó là thánh nhân 

nên trẫm đảnh lễ, nhưng khi đứng lên không thấy 
vị Sa Môn đó ở đâu.” 

Đức Phật trả lời:  
“Vị Sa Môn đó là người gánh phân.” 
Vua Ba Tư Nặc nghe qua vô cùng ngỡ ngàng. 

Nhân đó đức Phật giảng, Một xã hội tiến bộ, Bệ Hạ 
có trách nhiệm bảo vệ trật tự an ninh, nếu không 
thì xã hội sẽ loạn, đó là bổn phận của Bệ Hạ, 
ngoài Bệ Hạ không có ai thay thế được; một xã 
hội giàu có ấm no, sĩ nông công thương phải có 
trách nhiệm xây dựng phát huy, đó là bổn phận 
của họ, nếu không có họ đóng góp thì xã hội 
nghèo đói, không ai thay thế được, kể cả Bệ Hạ; 
một xã hội sạch sẽ vệ sinh, người gánh phân phải 
có trách nhiệm, đó là bổn phận của người gánh 
phân, nếu không có họ xã hội sẽ hôi thúi. Tóm lại 
xã hội không có vấn đề giai cấp chỉ có bổn phận 
và trách nhiệm.  

Vua Ba Tư Nặc nghe đức Phật trình bày qua, 
làm thinh trong tâm tư đồng ý và không có đề cập 
đến người gánh phân. 

*- Tiếp theo trường hợp thứ ba, câu truyện 
nàng Ma Đăng Già yêu ông A Nan. Một hôm nọ, 
ông A Nan đi khất thực một mình, khi đi ngang 
qua nhà của nàng Ma Đăng Già. Nàng Ma Đăng 
Già thấy ông A Nan quá đẹp trai liền khởi tâm yêu 
đam mê ông A Nan, và tìm cách bắt cóc ông A 
Nan bằng phương pháp dùng thần chú Ta Tỳ La 
Phạm Thiên mê hoặc ông A Nan. Lúc đó ông A 
Nan bất tỉnh, theo nàng Ma Đăng Già vào phòng 
sắp bị phạm giới, bỗng nhiên đức Phật biết, cấp 
tốc phái ngài Văn Thù thiết lập năm đàn tràng 
(Năm Đàn Tràng gồm có Đông, Tây, Nam, Bắc và 
Trung Ương, mỗi Đàn Tràng, ngài Văn Thù ra lệnh 
một số Thần Kim Cang Phật Tích trấn thủ, sau đó 
ngài Văn Thù đi cứu ông A Nan. Muốn rõ Đàn 
Tràng này xin đọc bài Tựa Kinh Lăng Nghiêm), 
đem thần chú Lăng Nghiêm hóa giải chú Ta Tỳ La 
Phạm Thiên cứu ông A Nan đem về tịnh xá trình 
diện trước đức Phật. Thấy đức Phật, ông A Nan 
liền quỳ xuống vừa đảnh lễ vừa khóc; đức Phật 
biết không có gì liền an ủi. Tiếp theo nàng Ma 
Đăng Già trực tiếp đến tịnh xá gặp thẳng đức Phật 
cầu xin đức Phật gả ông A Nan cho con, con rất 
yêu ông A Nan. Đức Phật liền hỏi: 

- Cô yêu ông A Nan thật phải không? 

Cô trả lời: 
- Con yêu ông A Nan thật. 
- Cô yêu ông A Nan thật, Phật bảo gì cô có 

làm theo không? 

- Phật biểu gì con liền làm theo. 
- Nhất định phải không? 

- Con nhất định. 
Tiếp theo, đức Phật bảo, ông A Nan đầu cạo, 

cô về xin mẹ cạo đầu giống như ông A Nan đến 
đây Phật sẽ gả ông A Nan cho cô. Cô liền chạy 
thẳng về nhà thưa mẹ rằng Phật bảo con phải cạo 
đầu giống như ông A Nan thì Phật mới gả ông A 
Nan cho con. Bà mẹ thương con liền đồng ý bảo 
con làm sao cứ làm. Vì quá yêu ông A Nan cô can 
đảm cạo bỏ đầu tóc quý phái của cô, cạo tóc 
xong, cô chạy thẳng đến tịnh xá trình diện đức 
Phật, đức Phật liền mở cuộc vấn đáp độc đáo 
nhất, Phật liền hỏi: 

- Cô yêu ông A Nan ở chỗ nào? 

- Con yêu ông A Nan có đôi mắt quá đẹp. 



 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

- Cặp mắt của ông A Nan đâu có gì 
đẹp, vì đầy cả ghèn, mỗi ngày phải rửa 
mặt lau cho sạch.     

- Ông A Nan có sống mũi đẹp. 
- Sống mũi có gì đẹp, trong đó chứa 

đầy chất dơ. 
- Ông A Nan có miệng đẹp. 
- Miệng có gì đẹp thở ra đầy mùi 

hôi... 
Đức Phật giảng trong cửu khiếu của 

ông A Nan không có gì đẹp, vì là những 
chỗ chứa đầy bất tịnh, cô Ma Đăng Già 
nghe đức Phật giải thích qua liền tỏ ngộ 
không còn yêu nữa, liền xin Phật xuất 
gia. Đức Phật lập tức thọ ký và gởi cô 
qua bà dì là Ma Ha Ba Xà Ba Đề để cô tu 
cùng các cô trong Ni Đoàn cho có bạn, 
nghe đâu cô chứng quả A La Hán sớm 
hơn ông A Nan. 

Trong bốn kỹ thuật truyền giáo: giải 
đáp, mặc đáp, phản đáp và vấn đáp, 
mục vấn đáp, đức Phật thành công lớn 
nhất, chinh phục đựợc các trưởng giả 
(các đại gia), các vua chúa, từ đó uy tín 
của đức Phật vang dội khắp nơi cả Ấn 
Độ do các vị trưởng giả vua chúa phổ 
biến, cho nên đức Phật và Tăng Đoàn 
đến đâu đều được các trưởng giả, các 
vua chúa và dân chúng ra đón rước 
trọng thể. 

 

D.- Phần Kết Luận:  
Bản nguyện của ngài là gì khi hóa 

thân đến trần gian này? Đức Phật Thích 
Ca xuống trần gian này để mở một kỷ 
nguyên mới, kỷ nguyên trí tuệ và từ bi. 
Kỷ nguyên này được khởi điểm từ Ấn 
Độ. Tại Ấn Độ đức Phật thành công ba 
cuộc cách mạng, sau khi thành công 
cách mạng bản thân được chứng quả 
thành Phật, tiếp theo đức Phật thành 
công đả phá giai cấp và nô lệ để xây 
dựng chủ nghĩa bình đẳng đặt trên nền 
tảng tinh thần trí tuệ và từ bi. Trên 
đường xây dựng, đức Phật áp dụng 
phương thức kỹ thuật: giải đáp, mặc 
đáp, phản đáp và vấn đáp, tất cả đều 
thành công vẻ vang. Có thể nói những 
đặc điểm vừa trình bày trên cũng đủ nói 
lên giá trị siêu phàm của đức Phật Thích 
Ca. Trong bài “Đức Phật, Nhà Đại Cách 
Mạng,” ở đoạn kết luận có đoạn: “Ngài 
xứng đáng là bậc vĩ nhân trên hết trong 
tất cả vĩ nhân trên thế giới. Ngài không 
còn là con người của dân tộc Ấn Độ tôn 
thờ, mà của chung tất cả nhân loại noi 
gương.”  

 

Thích Thắng Hoan   
Chùa Phật Quang 

Trung Tâm Trước Tác và Phiên Dịch. 
 

 

ẢO HÓA 

 

dập dềnh phố thị trôi qua 

đèn vàng bảng tím la đà hiện sinh 

men cay phục rượu hữu tình 

nhân duyên dốc trả vô minh mấy lần 

nợ đời dan díu căn phần 

mai kia thả gió bụi vòng chân sương 

hai tay vỗ nhịp vô chừng 

sắc không cô đặc bên đường tử sinh. 
 

 

TRÊN ĐƯỜNG 

 

cành khô gầy guộc 

lá sót một vài 
trên con đường nhỏ 

ửng hồng ban mai 
người phu quét lá 

cúi nhặt hoa tàn 

tấc lòng quạnh nhớ 

hồn quê mênh mang. 
 

 

NHỊ NGUYÊN 

 

đi loanh quanh mãi 
bỗng chật chỗ về 

tay chân bải hoải 
bốn phía là mê 

nghìn trùng lữ thứ 

chân mỏi đường dài 
mồ hôi bốc khói 
chiếc bóng hàng hai 
phân đôi phố thị 
mở ngõ tình quê 

sầu thiên cổ lụy 

bủa kín lối về 

vui buồn trùng điệp 

dệt sợi căn phần 

hồn ai lẫm liệt 
dọi bóng mùa trăng. 

 

 

PHÙ DU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      17 

Đã bảo rằng không sao có ta 

Ấy là giả tạm đó thôi mà 

Ngũ uẩn luân lưu tan hợp mãi 
Đọa – thăng, họa – phước đã bao đời 
 

Cao thiên hạ thú lắm chơi vơi 
Trung vị em ơi ấy kiếp người 
Đây là cơ hội tu huệ phước 

Dẫu vậy nhân gian được bấy nhiêu 

 

Phật đã dày công những sớm chiều 

Thế Tôn hoằng hóa diệu kỳ thay 

Thị hiện sơ sanh đi bảy bước 

Nhân, thiên hoan hỷ rước Như Lai 
 

Ngài đến nơi này một sớm mai 
Lần đầu thuyết pháp ở vườn nai 
Tứ đế là đây bày lẽ thật 
Con đường giải thoát Phật tuyên xưng 

 

Ba cõi vui mừng đất chuyển rung 

Từ bi vô hạn dạ bao dung 

Thương đàn con dại chung nhà lửa 

Phương tiện bày ra cửa ngũ thừa 

 

Nhất bát tam y thọ thực trưa 

Một đời tinh tấn chẳng dây dưa 

Rời bỏ tệ đoan hai thái cực 

Duy đường trung đạo thực hành thôi 
 

Trời đêm gần sáng sao đổi ngôi 
Trí huệ bừng lên giác ngộ rồi 
Mạn thù hoa trắng tràn ba cõi 
Từ quang rạng rỡ soi thế gian 

 

Phật đã về đây ánh đạo vàng 

Con đường giải thoát rộng thênh thang 

Thánh đạo chia ra làm tám nhánh 

Y giáo noi theo hạnh sẽ thành 

TAM HỢP 

Lục độ nâng cao đặng quả lành 

Sống đời an lạc dưới trời xanh 

Thế Tôn khai mở con đường sáng 

Tứ chúng đồng tâm ráng phụng hành 

 

Dưới cội vô ưu Phật đản sinh 

Trăng tròn rằm lớn đại quang minh 

Sa La song thọ rừng yên tĩnh 

Diệt độ còn thương chúng hữu tình 

 

Sáu cách rủng rùng đất động rung 

Như Lai thuyết giáo thậm viên dung 

Lợi lạc tùy theo căn tánh chúng 

Cơn mưa pháp xuống chẳng riêng chung 

 

Đuốc pháp phá tan tối mịt mùng 

Trống pháp vang lừng khởi dung thông 

Giục người thức tỉnh từ cơn mộng 

Ngộ đã vuông tròn rộng giác tha 

 

Thế giới hôm nay dẫu khác xa 

Nhân tâm, quốc độ với sơn hà 

Chỉ riêng giải thoát con đường đạo 

Kim – cổ, đông – tây vẫn mãi là 

 

Tháng Tư về lại giữa Sa Bà 

Trời người muôn loại hỷ hoan ca 

Lễ mừng Tam Hợp tăng-già tán 

Phước huệ ngài hơn vạn ánh sao 

 

Tưởng niệm Phật đà dạ nao nao 

Nghĩ đến công lao đấng đại từ 

Như khứ Như Lai như thị thuyết 
Bản hoài duy nhất quyết độ sanh. 
 

 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

Ất Lăng thành, 05/2021 



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Cuộc sống nhân loại trải qua nhiều thời kỳ, 
con người không ngừng biến đổi để thích nghi với 
hoàn cảnh sống, từ đó cũng thay đổi tâm tính của 
mình, từng giai đọan hình thành của lịch sử nhân 
lọai, con người sống được vui vẻ hơn, hạnh phúc 
hơn hoặc đau khổ hơn vì đắm chìm trong ngũ dục.  

Khi tam tai (tai họa về dịch bệnh, chiến tranh 
binh đao, đói kém), tám nạn (nạn đọa trong địa 
ngục, súc sinh, ngạ quỷ, cõi trời Trường thọ thiên, 
biên địa, sáu căn không đầy đủ, tà kiến và sinh 
thời không có Phật) diễn ra trên cõi đời, thì lúc đó 
chư Phật và bồ tát sẽ xuất hiện để điểm thị giúp 
chúng sanh thoát nẻo khổ sanh tử luân hồi.   

Cách đây hơn 2600 năm, tại đất nước Ấn Độ 
(nay là Nepal), Bồ tát Hộ Minh (tiền thân của Đức 
Phật Thích Ca) từ cung trời Đâu Suất giáng sanh 
xuống thế giới ta bà, trong hình thức voi trắng sáu 
ngà, nhập thai Mẫu Hậu Maya, phu nhân của Vua 
Tịnh Phạn, đang cai trị đất nước Ca-tỳ-la-vệ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bồ tát Hộ Minh từ cõi 
trời Đâu Suất giáng 

sanh 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sự giáng trần của Bồ-tát Hộ Minh được miêu 
tả chi tiết trong cuốn Mi-Tiên Vấn Đáp (Milinda 
Panha) (1). Vào kiếp cận cuối cùng tại cung trời 
Đẩu-suất-đà, Bồ tát Hộ Minh trước khi giáng thế, 
ngài quán xét nơi nào và khi nào thích hợp để đản 
sanh để cứu độ muôn loài. Ngài đúc kết với 8 điều 
kiện như sau: 

1) Thời kỳ thích hợp (Kàlam viloketi): trong thời 
kỳ này có quá nhiều chúng sanh mê dại 
không biết phải trái, đắm chìm trong khổ đau 
của ngũ dục. Đây là lúc ngài ra đời độ sanh.  

2) Khi tuổi thọ của chúng sanh thích hợp (chiều 
giảm) (Ayum viloketi): dân chúng cõi Ta bà 
(trái đất hành tinh xanh này) sống trung bình 
khoảng một trăm tuổi, chứ không phải 84 
ngàn tuổi, trường thọ như Kinh Di Lặc (2) 
thường nói. Như vậy, tuổi thọ của chúng sanh 
đang giảm xuống, vì ít làm thiện, tạo nhiều 
ác nghiệp, nên ngài cần phải thị hiện để 
hướng dẫn chúng sanh tu tập, tăng phước, 
tăng thọ. 

3) Trong bốn châu (3) (châu nào thích hợp - 
Dìpam viloketi): ngài chọn Nam Thiện bộ 
Châu là nơi thích hợp để đản sanh.   

4) Quốc gia nào thích hợp (Desam viloketi):  
ngài chọn Ấn độ bởi lẽ Ấn Độ đông dân, 
nghèo khổ, nhưng biết hướng đến tâm linh, 
nên nhiều bậc thánh hiền và triết gia phát 
nguyện tái sanh sinh tại đây để cứu khổ. 

5) Gia tộc thích hợp (Kulam viloketi): ngài chọn 
sanh trong giòng họ Sakya Thích Ca. Một 
dòng tộc nhiều đời nhiều kiếp tu tập và có 
đầy đủ phước báu của loài người. 

6) Chọn Phụ Mẫu thích hợp (Janettim viloketi): 
ngài chọn Hoàng hậu Maya làm Phật mẫu và 
Vua Tịnh Phạn làm phụ thân, vì vua và hoàng 
hậu trong nhiều kiếp quá khứ và hiện tại phát 
nguyện tu trì và muốn con cái sống trí huệ. 

7) Chọn ngày đản sinh (Màsam viloketi): ngài 
chọn Mồng 8 tháng 4 âm lịch (Phật giáo 
Nguyên Thủy cho rằng ngày rằm tháng 4). 
Đây là nùa xuân, thời tiết tốt đẹp, mùa màng 
xanh tươi trăm hoa đua nở, là thời điểm tốt 
để đản sanh trong vườn thượng uyển Lâm-tì-
ni, dưới bóng cây vô ưu.   

8) Chọn nơi nào để ngài xuất gia tu học thích 
hợp và sẽ giúp đưa đến chứng quả giác ngộ 
(Nekkhamma viloketi): Ngài chọn Bồ-đề-đạo-

tràng, Bihar, Ấn Độ, vì nơi đây được xem là 
trung tâm của trái đất, nơi có khí thiêng linh 
địa. 
Trong Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

Kinh (4), phẩm 38, đã mô tả mười Quang Minh 
Thị Hiện của Đức Phật Thích Ca (tức Bồ tát Hộ 

 

ĐIỀU KIỆN VÀ QUANG MINH 

THỊ HIỆN ĐẢN SANH 

CỦA ĐỨC THẾ TÔN 
 

Thích Nữ Giới Hương 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      19 

Minh) từ cõi Đâu Suất khi đản sanh nơi thế giới Ta 
bà như sau: 
1) Đại quang minh “An lạc trang nghiêm” được 

phóng ra từ dưới chân của Ngài, chiếu khắp 
cõi Đại Thiên thế giới. Tất cả ác đạo và những 
chúng sanh hoạn nạn được quang minh chạm 
đến, đều khỏi khổ, được an lạc. Được an lạc 
rồi và biết sắp có bực đại nhân kỳ đặc xuất 
hiện tại thế gian.  

2) Biết đại Bồ Tát sắp giáng sanh, chư thiên đem 
vô lượng thực phẩm và lễ vật đến cúng dường.  

3) Đại quang minh “Thanh Tịnh Cảnh Giới” được 
phóng ra từ bàn tay phải của Ngài, mang đến 
sự trang nghiêm thanh tịnh cho tất cả Đại 
Thiên thế giới. 

4) Đại quang minh “Thanh tịnh trang nghiêm” 
được phóng ra từ đầu gối của đại bồ tát, chiếu 
sáng khắp cung điện của chư Thiên. Chư Thiên 
hội tựu đem tràng hoa, y phục và phẩm vật 
đến cúng dường, và theo hộ trì Bồ Tát từ lúc 
hạ sanh nhẫn đến nhập Niết bàn.  

5) Đại quang minh “Vô năng thắng tràng” được 
phóng ra từ trong tâm trang nghiêm của chữ 
"Vạn", chiếu khắp tất cả thế giới mười phương 
đến thân của tất cả Kim Cang lực sĩ. Bấy giờ 
có trăm ức Kim Cang lực sĩ đều vân tập theo 
hầu hạ Ngài đại Bồ Tát từ lúc giáng sanh nhẫn 
đến lúc nhập Niết bàn.  

6) Đại quang “Phân biệt chúng sanh” được phóng 
ra từ tất cả lỗ lông trên thân thể của Ngài, 
chiếu khắp Đại Thiên thế giới, chạm đến thân 
thể của tất cả Bồ Tát. Và các vị Chư Bồ Tát đó 
theo cúng dường và hộ trì đức Như Lai giáo 
hóa chúng sanh.  

7) Đại quang minh “Thiện trụ quán sát” chiếu 
đến nơi các vị Bồ Tát sẽ sanh ra. Khi quang 
minh này đã chiếu xong, những Bồ Tát quán 
sát Diêm Phù Đề, nơi nào thích hợp mà hiện 
thọ sanh, để giáo hoá các chúng sanh.    

8) Đại quang minh “Nhứt thiết cung điện thanh 
tịnh trang nghiêm” được chiếu đến bụng của 
hoàng hậu và ngài sẽ thác sanh vào đó. 
Quang minh chiếu xong, Hoàng Hậu yên vui, 
thành tựu đầy đủ tất cả công đức, và trong 
thai mẫu có các quảng đại trang nghiêm với 
đại ma ni bửu, để cưu mang hình thể hài nhi 
của đại Bồ Tát.  

9) Đại quang minh “Thiện Trụ” chiếu sáng. Từ 
chư Thiên Tử đến các Phạm Thiên khi sắp lâm 
chung được quang minh chạm đến thân thể, 
đều được trụ thọ mạng, kéo dài mạng sống để 
có thời gian cúng dường đại Bồ Tát từ lúc mới 
hạ sanh nhẫn đến nhập Niết bàn.  

10) Đại quang minh “Nhựt nguyệt trang nghiêm” 
thị hiện những hạnh nghiệp của Bồ Tát chiếu 
sáng để trời và người lúc bấy giờ được hiển thị 
được hạnh nghiệp của Bồ Tát ở cung Đâu 
Suất, ở thai nhi, ở sơ sanh, hoặc ở cuộc sống 
xuất gia, hay đã Thành đạo, hoặc thấy chuyển 
Pháp luân, ở hàng ma, và nhập Niết bàn. 
 

Khi mười hiển thị đã xảy ra cũng là lúc Phật 
giáng thế hoằng dương Phật Pháp cứu độ muôn 
loài. Chúng sanh nào chạm được quang minh đó, 
thời cảm an lạc, tinh tấn hành đạo.  

Hạnh phúc thay! Thế giới tà bà của chúng ta 
đã có đủ tám điều kiện và mười quang minh thị 
hiện thích hợp để bậc thánh nhân từ bi thị hiện với 

vô lượng quang minh hy hữu cứu khổ sáu đạo 
trầm luân.  

Hạnh phúc và may mắn thay! Chúng ta được 
nhận thông điệp giải thoát của Ngài và được sống 
cùng tăng đoàn, được học Phật pháp, và tu học để 
được giải thoát. 

 

Mùa Phật đản lại về trên đất khách 

Chút tâm thành con xin chúc Thế Tôn 

Thêm một năm Phật Đạo được vuông tròn 

Giúp nhân thế xa lìa nơi bể khổ… 

Trời người chào đón Đức Thế Tôn đản sanh 

 

Nam Mô Lâm-tì-ni, Vô ưu thọ hạ, thị hiện Đản 
sanh, Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tác đại chứng 
minh. 
 

Chùa Hương Sen, mùa Phật đản PL 2566, 
tháng 4 năm 2022 

Thích Nữ Giới Hương 

Huongsentemple@gmail.com 

 

 

 

 

___________ 

 

1) Mi Tiên Vấn Đáp (Milinda Panha), Dịch giả: 
Hòa thượng Giới Nghiêm (Maha Thera Thita 
Silo). Tỳ kheo Giới Đức hiệu đính, ấn bản 
2003. https://thuvienhoasen.org/a969/mi-tien
-van-dap 

2) Kinh Di Lặc Hạ Sanh Thành Phật. http://
www.huongsentemple.com/index.php/vn/phat
-phap/nghi-la-ha-ng-nga-y/6302-ii-1-cung-

giao-thua 

3) Theo khoa cổ vũ trụ học Phật Giáo, và theo vũ 
trụ quan Ân Độ xưa có bốn châu trong thế giới 
Ta Bà, tứ hướng xung quanh núi Tu Di, trong 
vũ trụ (trái đất của chúng ta) có 4 châu:, Bắc 
Cu-Lư Châu (Uttara-kuru), Tây Ngưu-Hóa 
Châu (Godana) và Đông Thắng-Thần 
Châu (Purva-Videha) và Nam Thiệm-Bộ 
Châu (Jambudvipa). https://
thuvienhoasen.org/a28887/nui-tu-di-va-tu-

chau-thien-ha 

4) Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, 
phẩm 38, Ly Thế Gian. https://
thuvienhoasen.org/a25245/kinh-hoa-nghiem-

dai-phuong-quang-phat-quyen-1-va-2 

 

mailto:Huongsentemple@gmail.com
https://thuvienhoasen.org/a969/mi-tien-van-dap
https://thuvienhoasen.org/a969/mi-tien-van-dap
http://www.huongsentemple.com/index.php/vn/phat-phap/nghi-la-ha-ng-nga-y/6302-ii-1-cung-giao-thua
http://www.huongsentemple.com/index.php/vn/phat-phap/nghi-la-ha-ng-nga-y/6302-ii-1-cung-giao-thua
http://www.huongsentemple.com/index.php/vn/phat-phap/nghi-la-ha-ng-nga-y/6302-ii-1-cung-giao-thua
http://www.huongsentemple.com/index.php/vn/phat-phap/nghi-la-ha-ng-nga-y/6302-ii-1-cung-giao-thua
https://thuvienhoasen.org/a28887/nui-tu-di-va-tu-chau-thien-ha
https://thuvienhoasen.org/a28887/nui-tu-di-va-tu-chau-thien-ha
https://thuvienhoasen.org/a28887/nui-tu-di-va-tu-chau-thien-ha


 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH - EXECUIVE COUNCIL 

 

THÔNG BÁO SỐ 2 

 

AN CƯ KIẾT HẠ và ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN 

PL. 2566 – DL. 2022 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch Chư tôn Trưởng lão Hòa Thượng, Thượng Tọa, Đại Đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý Cư sĩ thành viên Giáo Hội, 
 

Như Thông Báo Số 1 đã gởi đến Chư Tôn Đức và quý Cư sĩ thành viên Giáo Hội 
biết rõ về thời gian và địa điểm tổ chức An Cư Kiết Hạ và Đại Hội Thường Niên lần thứ II 
nhiệm kỳ IV và hôm nay là Thông Báo Số 2 minh định thời gian ghi danh An Cư Kiết Hạ 
cũng như chương trình cụ thể của Đại Hội Thường Niên lần thứ II nhiệm kỳ IV như sau: 

- Chư Tôn Đức Tăng Ni ghi danh An Cư Kiết Hạ 10 ngày từ ngày 13 đến 23 
tháng 6 năm 2022 qua số điện thoại:  

Thượng Tọa Thích Hạnh Tuệ - Tu Viện Pháp Vương (619) 278-9837  

hoặc Đại Đức Thích Thường Thiện - Chùa Bát Nhã (714) 200-4703. 
Thời gian ghi danh từ nay đến hết ngày 06 tháng 6 năm 2022 để Ban Tổ Chức 

tiện việc sắp xếp cho Đạo tràng An Cư Kiết Hạ được chu đáo. 
 

Chương trình họp Đại Hội Thường Niên: Thứ Hai, ngày 13 tháng 6 năm 2022.  
 10 giờ 00 sáng: Cung thỉnh Chư Tôn Đức và quý thành viên Giáo Hội quang lâm hội 

trường.  
 04 giờ 00 chiều: Bế mạc Đại Hội (sẽ có chương trình chi tiết sau) 
 07 giờ 00 tối cùng ngày: Họp Tăng để Cung an chức sự Trường Hạ. 

 

Trân trọng kính Thông Báo Số 2 này đến quí Ngài tường lãm để cho Phật sự của 
Giáo Hội được thập phần viên mãn. 

Kính niệm ân đức của quý Trưởng lão Hòa Thượng, quý Thượng Toạ, Đại Đức, 
Tăng Ni cùng toàn thể quý Cư sĩ thành viên Giáo Hội luôn được vô lượng an khang, cát 
tường như ý. 

 Nam Mô Thành Tựu Trang Nghiêm Công Đức Phật.  
                                     Santa Ana, ngày 23 tháng 04 năm 2022 

Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ tịch, 
Sa Môn Thích Tín Nghĩa 

 

Nơi nhận:  
-  Hội Đồng Giáo Phẩm “để kính thẩm tường,” 

-  Hội Đồng Điều Hành “để tri hành,”  
-  Hồ sơ lưu. 

4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A Tel (714) 548-4148 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      21 

Kinh Tăng Nhất A Hàm 
quyển III kể rằng: 

 

Khi đức Phật hiệu Tì-bà-thi 
Như Lai ra đời, Thánh chúng lúc 
ấy có ba hội, toàn là bậc A la 
hán. Trong 100 năm đầu, 
Thánh chúng thanh tịnh, Phật Tì
-bà-thi chỉ dùng một bài kệ làm 
giới cấm: 

“Nhẫn nhục là bậc nhất 
Phật nói vô vi hơn 

Không do cạo râu tóc 
Làm sa môn hại người.” 
Một trăm năm sau, trong 

chúng phát sinh lỗi lầm, đức 
Phật mới lập giới cấm. 

 

Kế là đức Phật hiệu là Thi-khí Như Lai ra đời, 
bấy giờ Thánh chúng cũng có ba hội. Trong 80 
năm đầu, Thánh chúng thanh tịnh, Phật chỉ dùng 
một bài kệ làm giới cấm: 

“Nếu mắt thấy tà vạy 

Người trí giữ không đắm 

Xả bỏ các điều ác 

Là trí tuệ ở đời.” 
Về sau, trong chúng phát sinh lỗi lầm, Phật 

mới đặt ra giới cấm. 
 

Trong Hiền kiếp ấy, đức Phật hiệu là Tì-xá-la-

bà ra đời, bấy giờ Thánh chúng cũng có ba hội. 
Trong 70 năm đầu, Thánh chúng thanh tịnh, Phật 
chỉ dùng một bài kệ làm giới cấm: 

“Không hại cũng không quấy 

Vâng giữ theo đại giới 
Ăn uống biết vừa đủ 

Giường tòa cũng như vậy 

Chuyên tâm và chí thành 

Là lời chư Phật dạy.” 
Về sau, trong chúng phát sinh lỗi lầm, Phật 

mới đặt ra giới cấm. 
 

Trong Hiền kiếp ấy, đức Phật hiệu là Câu-lưu-

tôn ra đời, bấy giờ Thánh chúng có hai hội. Trong 
60 năm đầu, Thánh chúng thanh tịnh, Phật chỉ 
dùng một hai bài kệ làm giới cấm: 

“Ví như ông hút hoa 

Sắc hoa rất sạch thơm 

Lấy vị ngọt cho người 
Đạo sĩ vào làng xóm 

Không chê bai việc người 
Cũng không nhìn phải quấy 

Chỉ tự quán thân hạnh 

CHƯ PHẬT ĐẢN SINH… 

LIÊN HỆ GIỮA KINH A HÀM VÀ THIỀN TÔNG 
  

Chân Hiền Tâm 

Quán kỹ chánh không chánh.” 
Về sau, trong chúng phát sinh 
lỗi lầm, Phật mới đặt ra giới 
cấm. 
Trong Hiền kiếp ấy, đức Phật 
hiệu là Câu-na-hàm Mâu-ni Như 
Lai ra đời, bấy giờ Thánh chúng 
có hai hội. Trong 40 năm đầu, 
Thánh chúng thanh tịnh, Phật 
chỉ dùng một bài kệ làm giới 
cấm: 
“Giữ chí chớ khinh lờn 

Nên học đạo vắng lặng 

Bậc hiền không lo buồn 

Nên giữ tâm tịch diệt.” 
Về sau, trong chúng phát sinh 
lỗi lầm, Phật mới đặt ra giới 
cấm. 

 

Khi đức Phật hiệu là Ca-diếp ra đời, bấy giờ 
Thánh chúng có hai hội. Trong 20 năm đầu, 
Thánh chúng thanh tịnh, Phật chỉ dùng một bài kệ 
làm giới cấm: 

“Chớ làm các điều ác 

Vâng làm các điều lành 

Giữ tâm ý thanh tịnh 

Là lời chư Phật dạy.” 
Về sau, trong chúng phát sinh lỗi lầm, Phật 

mới đặt ra giới cấm. 
 

Khi Phật Thích-ca Mâu-ni Như Lai ra đời, có 
một hội Thánh chúng gồm 1250 người. Trong 12 
năm đầu không có người phạm giới, Phật dùng 
một bài kệ làm giới cấm: 

“Giữ miệng ý thanh tịnh 

Thân hành cũng thanh tịnh 

Thanh tịnh ba hạnh này 

Tu hành đạo tiên nhân.” 
Về sau, trong chúng phát sinh lỗi lầm, Phật 

mới có 250 giới cấm v.v… 

 

Thời kỳ tăng chúng được thanh tịnh không 
cần đến giới luật, giảm dần qua các đời. So với 
Thánh chúng trong các hội, thánh chúng của Phật 
Thích-ca cũng rất ít. So với tuổi thọ của các Phật 
trước, tuổi thọ của Phật Thích-ca cũng rất ngắn. 
Tuy vậy, sau khi các đức Phật quá khứ diệt độ, 
pháp không trụ lâu ở đời. Chỉ sau khi Phật Thích-

ca diệt độ, chánh pháp mới trụ lâu ở đời. Trong 
kinh, Phật nói với ngài A-nan: “Không nên nghĩ đệ 
tử của ta ít. Đệ tử của ta ở phương đông nhiều vô 
ức ngàn, ở phương nam cũng vô số ức ngàn. Cho 
nên, này A-nan! Hãy nghĩ như vầy: Phật Thích-ca 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

của ta thọ mạng rất dài lâu. Vì sao? Vì nhục thân 
tuy diệt độ nhưng pháp thân tồn tại. Đây là nghĩa 
vừa nói. Ông hãy ghi nhớ lấy!” [1]. Điều này ứng 
với việc Phật đã nói khi vừa sinh ra và đi đến bước 
thứ bảy: “Trên trời dưới đất chỉ mình ta là tôn 
quí.” Ta, chỉ cho pháp thân mà Phật đã nói, là 
tánh thể mà chúng sinh và Phật đồng có, chỉ do 
mê hay ngộ mà ẩn hay hiển, không phải chỉ cho 
nhục thân hay cái tôi của Thích-ca Mâu-ni. 

Lâu xa về sau, đến thời Phật Di-lặc ra đời, khi 
ấy ở Diêm-phù-đề, các thứ núi sông vách đá đều 
tự tiêu diệt, đất đai bằng phẳng ngay ngắn như 
gương sáng, thời tiết khí hậu điều hòa, thân người 
không có tham dục, sân nhuế, ngu si, lười biếng 
v.v… Y phục tự có. Đại địa tự nhiên sinh lúa. Tiền 
tài của cải như ngói gạch không ai quan tâm. Lúc 
ấy có một đại thần tên là Tu-phạm-ma, không cao 
không thấp, không mập không ốm, không trắng 
không đen, không già không trẻ. Vợ là Phạm-ma-

việt, không có tám mươi bốn trạng thái của người 
nữ, không bệnh, ý không tán loạn. Ở cung trời 
Đâu Suất, Bồ-tát Di-lặc quán sát thấy cha mẹ 
không già không trẻ, liền giáng thần hạ sinh từ 
hông bên phải như Thích-ca. Ngài cũng có ba 
mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp, thân màu 
hoàng kim. Đại thần đặt tên cho con là Di lặc. 

Di-lặc ở nhà không bao lâu bèn xuất gia học 
đạo. Xuất gia vào nửa đêm, ngay đêm đó thành 
đạo dưới cội Long Hoa. Cõi nước rung động theo 
sáu cách. Địa thần bảo nhau: “Di-lặc đã thành 
Phật.” Lời ấy truyền đến cung trời Tứ thiên vương, 
rồi đến Tam thập tam thiên, Diệm-ma thiên, Đâu 
suất thiên v.v… Ma vương đem vô số chư Thiên cõi 
dục đến lễ bái cung kính. Cha Tu-phạm-ma, mẹ 
Phạm-ma-Việt, trưởng giả Thiện Tài v.v… mỗi 
người đều mang tám muôn bốn ngàn người đến 
chỗ Di-lặc. Di-lặc vì họ mà thuyết pháp Tứ đế, bố 
thí, trì giới v.v… 

Phật Thích Ca nói với đệ tử hành 12 hạnh đầu 
đà là Đại Ca-diếp, Sơ tổ của Thiền tông, như sau: 
“Này Đại Ca-diếp! Ông không nên nhập niết bàn. 
Nên đợi đến khi Di-lặc ra đời. Vì sao? Vì đệ tử của 
Phật Di-lặc giáo hóa đều là đệ tử của ta, do ta hóa 
độ để lại, đã sạch hữu lậu. Đại Ca-diếp sẽ trụ 
trong núi ở thôn Tì-đề xứ Ma-kiệt cho đến khi Phật 
Di-lặc mang đại chúng vây quanh núi. Nương ân 
đức Phật, các quỉ thần vì Phật mở cửa, khiến mọi 
người thấy được Ca-diếp đang tọa thiền trong đó. 
Thấy rồi, vô số chúng sinh chấm dứt trần cấu 
được pháp nhãn thanh tịnh. Chín mươi sáu ức 
người đều chứng La-hán. Vì sao? Vì đều nhận sự 
giáo hóa của ta. Cũng do nhân duyên bốn món 
cúng dường: Bố thí, nhân ái, lợi hành và đồng sự. 
Này A-nan! Bấy giờ Di-lặc sẽ đắp y tăng-già-lê của 
Ca-diếp. Khi đó thân thể Ca-diếp tan rã. Di-lặc 
liền mang các thứ hương hoa cúng dường Ca-diếp. 
Vì sao? Vì chư Phật Thế Tôn đều có tâm cung kính 
đối với chánh pháp. Di-lặc cũng do chánh pháp 
hóa mà có được, thành tựu đạo vô thượng chánh 
giác”. Xem ra, Đại Ca-diếp tuy không lộ diện, 
nhưng lại chính là người nắm giữ mạng mạch Phật 
pháp từ thời Phật Thích-ca cho đến Di-lặc. 

Thời Di-lặc, trong 1000 năm đầu, chúng tăng 
không lỗi lầm. Di-lặc thường dùng một bài kệ làm 
giới cấm: 

“Miệng và ý không ác 

Thân cũng không phạm ác 

Nên trừ ba hạnh này 

Chóng thoát vượt sinh tử.” 
Về sau, trong chúng phát sinh lỗi lầm, Di-lặc 

mới lập giới cấm. 
 

Phật Di-lặc thọ tám vạn bốn ngàn tuổi, pháp 
để lại tồn tại tám vạn bốn ngàn năm. Vì chúng 
sinh thời ấy đều là hàng lợi căn. Ngài nói: “Trong 
chúng này có đệ tử của Phật Thích-ca thời quá 
khứ từng tu phạm hạnh mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi 
Thích-ca vâng giữ pháp ấy mà đến chỗ ta. Hoặc ở 
nơi Thích-ca cúng dường Tam bảo mà đến chỗ ta. 
Hoặc ở nơi Thích-ca tu căn lành trong khoảng 
khảy móng tay mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-

ca tu Tứ vô lượng tâm mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi 
Thích-ca thọ trì tam qui ngũ giới mà đến chỗ ta. 
Hoặc ở nơi Thích-ca tạo dựng tháp miếu chùa viện 
mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca sửa sang chùa 
cũ mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca thọ trì Bát 
quan trai mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca dùng 
hương hoa cúng dường mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi 
Thích-ca nghe Phật pháp buồn khóc rơi lệ mà đến 
chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca suốt đời tu phạm hạnh 
mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca viết kinh đọc 
tụng mà đến chỗ ta. Hoặc ở nơi Thích-ca thừa sự 
cúng dường mà đến chỗ ta”. Xem ra, hội Long Hoa 
gần như ai cũng có phần. Chỉ cần tu căn lành 
trong khoảng một khảy móng tay là đã gieo được 
cái nhân để gặp Phật Di-lạc trong tương lai, huống 
là đọc tụng, biên chép, thọ trì các kinh luận Đại 
thừa. Đã gieo nhân thì đủ duyên sẽ có quả. Nhanh 
hay chậm, lâu hay mau là do chúng ta tỉnh giác 
mau hay chậm, chịu tinh tấn tu hành hay giải đãi 
làm biếng v.v… Song chỉ khi tâm không rơi vào 
nhị biên phân biệt, ý không tán loạn, thì Di-Lặc 
trong mỗi chúng ta mới thật sự đản sinh. 

Phật Thích-ca dạy: “Thiện nam tử, thiện nữ 
nhân nào muốn được gặp Di-lặc và ba hội chúng 
thanh văn, muốn ăn lúa thóc tự nhiên và y phục 
tự nhiên, sau khi chết sinh cõi trời thì hãy nên 
gắng sức tinh tấn, đừng sinh giải đãi, nên cúng 
dường thừa sự các Pháp sư, cúng dường các thứ 
hương hoa hương thơm đừng để thiếu thốn…” 
Cúng dường trân châu, mã não, đất đai, chùa 
chiền v.v… thì có khi chúng ta không đủ điều kiện, 
nhưng cúng dường hương hoa hay thừa sự các 
Pháp sư thì chắc không khó. Chỉ là tùy tâm của 
mỗi người có chịu thừa sự, lấy đó làm pháp cúng 
dường không thôi. 

Nhân mùa Phật đản, xin nguyện tất cả chúng 
sinh, dù là Phật tử hay chưa là Phật tử, đều được 
“Miệng và ý không ác. Thân cũng không làm ác”, 
lấy đó làm ‘pháp cúng dường’ cúng dường mười 
phương chư Phật cùng tất cả chúng sinh trong 
mười phương pháp giới. 
 

___________ 

 

[1] Kinh Tăng Nhất A-hàm quyển 3. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      23 

THƯƠNG 

Thương người thương cả muôn loài 
Từ loài nhỏ bé đến loài lớn to 

Các ngài Địa Tạng, Quán Âm 

Đều quay trở lại độ sanh cõi này. 
 

ỐC SÊN 

Run run trên phiến đá băng 

Ốc sên nho nhỏ vẫn còn sống sao 

Trời đang gió lộng, mưa ào 

Đợi khi nắng ấm hãy bò ra chơi 
 

HẢI ÂU 

Vì thân nên phải sống còn 

Hải âu, ông có nghỉ ngơi phút nào 

Lặn lội bắt cá, mò tôm 

Nơi vùng biển cạn co ro thân gầy! 
 

HOÀNG HẠC 

Hoàng hạc tuổi đã niên cao 

Đường xa bay lượn ôi chao mệt nhoài 
Bỗng dưng lộn cổ ngã nhào 

Còn đâu hoàng hạc ngày nào! Thương ôi! 
 

MỒ CÔI 
Thương sao em bé mồ côi 
Màn đêm buông xuống ai người xót thương 

Mẹ cha mới mất hôm rồi 
Tay cầm vạt áo em chùi lệ rơi 
Đường trần em sống mồ côi! 

BƯỚM VÀNG 

Dậy đi! Bướm hãy dậy đi! 
Cùng ta là bạn, bạn thì rất thương 

Hỡi ơi! đời sống vô thường 

Trời làm gió xoáy gẫy đôi cánh rồi! 
 

MẸ CON 

Chim mẹ làm tổ trên cao 

Chim con rớt trúng ngay vào bụi gai 
Máu me tuôn ướt đầm đìa 

Gió vô thường thổi chia lìa mẹ con! 
 

ĐỖ QUYÊN 

Đỗ quyên đậu trên đồi mai 
Ngó qua kẽ lá mãn khai anh đào 

Mùa xuân đã đến rồi sao 

Cất cao tiếng hót đón chào trời xanh. 
 

TU HÚ 

Một bầy tu hú lượn quanh 

Dưới trời nắng đẹp hoa vàng, bướm bay 

Bằng lòng cuộc sống cõi này 

Họ hàng tu hú hót vang núi đồi. 
 

NAI CON 

Nai con lốm đốm chào đời 
Nhằm ngày Phật Đản người người vui thay 

Thật là trùng hợp quá hay 

Nai con sinh đúng vào ngày Đản Sanh! 
 

 

 

DIỆU VIÊN 

THƯƠNG NGƯỜI THƯƠNG VẬT 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

CHƯƠNG VII 

CHÁNH ĐỊNH 

(Sammà Samàdhi) 

 

Chi phần thứ tám của Thánh đạo là chánh 
định, tiếng Pàli là sammà samàdhi. Định thể hiện 
sức mạnh cao độ của một tâm sở đang có mặt 
trong mỗi trạng thái nhận thức. Nhân tố này, sự 
tập trung trọn vẹn của tâm 
(citt’ekaggatà) có chức năng hợp 
nhất các tâm sở khác vào việc 
nhận thức. Nó là tâm sở chịu 
trách nhiệm về định hướng riêng 
biệt cho nhận thức, bảo đảm rằng 
mỗi citta hay hoạt động của tâm 
chỉ tập trung trên đối tượng của 
nó. Ở bất cứ thời điểm nào, tâm 
cũng phải nhận thức rõ về một 
cái gì, một hình dạng, một âm 
thanh, một mùi, một vị, một đối 
tượng tiếp xúc, hay một đối tượng 
của suy nghĩ (sắc, thanh, hương, 
vị, xúc, pháp. ND). Tâm sở định 
hợp nhất tâm và những yếu tố 
khác cùng hoạt động với nó vào 
việc nhận thức đối tượng. Đồng 
thời, nó thực hiện chức năng tập trung tất cả 
những thành phần của hoạt động nhận thức vào 
đối tượng. Sự tập trung vào một điểm của tâm 
giải thích sự thật là bất kỳ hoạt động nào của 
nhận thức cũng đều có một trung tâm điểm. Trên 
đó, toàn bộ những dữ liệu của đối tượng được quy 
tụ từ chu vi bên ngoài của nó đi vào điểm trung 
tâm. 

 Samàdhi là một loại đặc biệt của sự chú tâm 
vào một điểm. Tuy nhiên, nó không hoàn toàn 
giống sự chú tâm (bình thường. ND) vào một 
điểm. Một người sành ăn ngồi vào bữa ăn, một tên 
ám sát sắp giết nạn nhân, một người lính trên 
chiến trường, tất cả hành động của họ đều có tâm 
tập trung nhưng sự tập trung của họ không thể có 
đặc điểm của định như là samàdhi. Samàdhi là sự 
chú tâm vào một điểm độc nhất thuộc về thiện 
pháp, sự tập trung trong một trạng thái thiện của 
tâm. Ngay cả khi phạm vi của sự tập trung vẫn 
còn hẹp thì nó không biểu thị cho trạng thái định 
thuộc thiện mà chỉ là định mạnh hơn từ sự cố 

gắng với chủ ý đưa tâm đến trình độ cao hơn, 
thanh tịnh hơn của sự tỉnh thức.  

Các bản chú giải định nghĩa “samàdhi — 
định” như là sự tập trung tâm vào các tâm sở một 
cách chính xác và quân bình trên một đối tượng. 
Samàdhi là định thuộc thiện, tập hợp trạng thái 
phân tán và trải rộng thông thường của dòng tâm 
thức để tạo nên sự đồng nhất bên trong. Hai điểm 
nổi bật của một tâm định là sự chú ý liên tục trên 
một đối tượng và sự tĩnh lặng từ kết quả tất nhiên 

của những chức năng tinh thần. 
Những đặc tính này là sự khác 
biệt giữa nó với tâm không định. 
Tâm không được rèn luyện trong 
định chạy tán loạn như Đức Phật 
so sánh với con cá vùng vẫy khi 
bị bắt ra khỏi nước và bỏ trên 
cạn. Nó không thể nằm yên mà 
vội vã đi chuyển từ ý niệm này 
qua ý niệm kia, từ tư tưởng này 
qua tư tưởng khác, không có sự 
kiểm soát của nội tâm. Tâm rối 
ren như vậy là tâm bị lừa dối. Bị 
khống chế bởi sợ sệt và lo âu, 
luôn luôn là nạn nhân của phiền 
não, nó thấy sự vật chỉ như 
những mảnh vụn, bị bóp méo bởi 
những làn sóng của những tạp 

niệm. Nhưng ngược lại, được rèn luyện trong định, 
tâm có thể tập trung liên tục trên đối tượng của 
nó mà không bị phân tán. Sự không bị tán loạn 
làm cho tâm trở nên nhu hòa và an tịnh, trở thành 
công cụ cho sự hiểu biết chính xác. Tựa như mặt 
hồ tĩnh lặng không có gió, tâm định là tấm gương 
phản chiếu trung thực phản ảnh bất kỳ vật gì đặt 
trước nó chính xác như nó là. 

 

Sự Phát Triển về Định 

Có hai phương pháp phát triển định: Một là 
theo hệ thống tu tập với mục đích chỉ để đạt đến 
định thâm sâu của sự thể nhập vào các tầng thiền 
định. Hai là như một sự đồng hành hỗ trợ cho con 
đường tu tập để tạo ra trí tuệ. Cách thứ nhất được 
gọi là sự phát triển thiền chỉ (Samatha-bhàvanà). 
Cách thứ hai là phát triển thiền quán (Vipassanà-

bhàvanà). Cả hai cách đều có chung một vài điều 
kiện bắt buộc trong bước đầu. Cả hai đều phải giữ 
giới thanh tịnh, ngăn chận một số triền cái, hành 
giả phải tìm học cách hướng dẫn thích hợp (tốt 

BÁT CHÁNH ĐẠO 

“CON ĐƯỜNG ĐƯA ĐẾN CHẤM DỨT ĐAU KHỔ” 
THE NOBLE EIGHTFOLD PATH “Way to the End of suffering” 

Nguyên tác BHIKKHU BODHI 

Dịch Việt: Tỳ khưu Tâm Hạnh & Phật tử Tâm Cảnh 

BHIKKHU BODHI 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      25 

nhất từ một vị thầy chuyên môn của mình) và 
phải nhờ vào một môi trường thích hợp để thực 
hành. Khi những điều kiện bắt buộc cho bước đầu 
này đã hoàn bị, trên con đường tu tập thiền chỉ 
hành giả phải có được một đề mục thiền định. Một 
cái gì đó dùng làm điểm tập trung để phát triển 
tâm định. (1) 

Nếu hành giả có một vị thầy đủ khả năng (về 
thiền chỉ) thì vị này sẽ chỉ định một đề mục phù 
hợp với căn cơ của người học. Nếu hành giả không 
có thầy thì phải tự chọn một đề mục thiền thích 
hợp cho mình, có lẽ sau vài lần thử nghiệm. Sách 
hướng dẫn về thiền chỉ có sưu tập những đối 
tượng về thiền định vào một tập hợp bốn mươi đề 
mục, gọi là “chủ đề để thực hành” (Kammatthàna: 
nghiệp xứ), bởi vì những đề mục này là chủ đề 
cho hành giả thực hành thiền chỉ. Bốn mươi đề 
mục được liệt kê như sau: 

- Mười đề mục hình tròn (dasa kasinas: Mười 
biến xứ) 

- Mười đề mục tử thi bất tịnh (dasa asubhà) 
- Mười đề mục tùy niệm (dasa anussatiyo) 
- Bốn đề mục về phạm trú (cattàro 

brahmavihàrà) 
- Bốn đề mục vô sắc giới (cattàro àruppà) 
- Một đề mục tưởng về sự bất tịnh của thực 

phẩm (ekà saññà) 
- Một đề mục phân tích bốn đại chủng (ekà 

vavatthàna). 
Mười đề mục hình tròn là những dụng cụ đại 

diện cho những đặc tính căn bản nào đó. Bốn đề 
mục hình tròn đầu: đất, nước, lửa và gió đại diện 
cho những thành tố gốc (Tứ đại chủng năng tạo. 
ND). Bốn đề mục đại diện cho màu sắc là bốn hình 
tròn xanh dương, vàng, đỏ và trắng. Hai đề mục 
kia là vòng tròn ánh sáng và không gian. Mỗi một 
đề mục hình tròn này là một đối tượng bằng vật 
chất đại diện cho nét đặc trưng tổng quát mà nó 
biểu hiện. Như vậy, hình tròn đất là một đĩa tròn 
phủ đất sét. Để phát triển tâm định bằng hình 
tròn đất, người hành thiền đặt cái đĩa ấy trước 
mặt, chăm chú nhìn vào nó và tưởng niệm “đất, 
đất”: phương pháp tương tự được dùng cho thiền 
định trên những đề mục hình tròn khác với những 
thay đổi thích hợp cho mỗi trường hợp. 

Mười đề mục niệm “tử thi bất tịnh” là xác chết 
ở những giai đoạn tan rã khác nhau. Chủ đề này 
có vẻ rất giống như quán niệm về sự tan rã của cơ 
thể trong phần niệm thân. Thật ra, thời xưa, nơi 
hoả táng được khuyên là nơi thích hợp nhất cho cả 
hai cách thiền trên. Nhưng hai phương pháp thiền 
này khác nhau về điểm nhấn mạnh. Trong thiền 
chánh niệm, sự thực hành nhấn mạnh trên việc áp 
dụng sự quán chiếu. 

Cảnh tượng của một xác chết đang tan rã sẽ 
kích động người hành thiền phải nghĩ đến sự chết 
và tan rã của chính thân thể mình. Thiền định 
không khuyến khích sự quán chiếu. Thay vào đó, 
điểm nhấn mạnh của thiền định là đặt tâm cố định 
trên đề mục, càng ít suy nghĩ càng tốt. 

Mười đề mục tùy niệm là một tập hợp nhiều 
thể loại. Ba loại đầu là những suy niệm về đức 
tính của Tam bảo: Phật, Pháp và Tăng. Tùy niệm 
Tam bảo dùng như phương pháp tiêu chuẩn căn 
bản được ghi chép trong kinh điển. Ba tùy niệm kế 
tiếp cũng theo những phương pháp cổ điển: thiền 
định về giới, bố thí và tiềm năng của phẩm chất 
thánh thiện trong mỗi người (niệm thiên. ND). 

Tiếp đến, quán niệm về sự chết, tư duy về bản 
chất không hấp dẫn của thân thể, niệm hơi thở và 
cuối cùng, niệm về trạng thái an lạc, tưởng niệm 
từng đức tính của Niết Bàn. 

Bốn đề mục về phạm trú hay “nơi cư trú thánh 
thiện” là những thái độ thân thiện lan tỏa ra 
ngoài: từ, bi, hỷ và xả, phát triển thành năng lực 
tỏa rộng khắp nơi và mở rộng phạm vi từng bước 
cho đến bao trùm tất cả chúng sinh. Bốn đề mục 
vô sắc giới là những nơi làm mục tiêu cho sự thể 
nhập hoàn toàn vào những tầng (định) thâm sâu: 
không vô biên xứ, thức vô biên xứ, vô sở hữu xứ, 
phi tưởng phi phi tưởng xứ. Chỉ có những hành giả 
đã thành thạo về thiền (sắc giới. ND) mới đạt 
được những tầng định này dễ dàng. Một đề mục 
tưởng là tưởng niệm về sự không đáng ưa thích 
của thực phẩm. Đề mục rời rạc này nhằm mục 
đích hạn chế sự lệ thuộc vào tham ăn. Một đề mục 
phân tích là suy niệm về thân trong phần bốn đại 
chủng đã được bàn đến trong chương chánh niệm. 

Khi được giới thiệu về những chủ đề thiền tập 
đa dạng như vậy mà không có vị thầy hướng dẫn, 
một thiền giả sơ cơ có thể bị rối trí không biết 
chọn chủ đề nào. Sách hướng dẫn (về thiền định) 
chia theo sự thích ứng của bốn mươi đề mục thiền 
định cho từng (mẫu người có) căn tính khác nhau. 
Như vậy, đề mục về tử thi bất tịnh và tưởng niệm 
về các phần của thân thể được xem thích hợp nhất 
với mẫu người đam mê nhục dục; niệm tâm từ 
thích hợp nhất cho mẫu người nhiều sân hận; 
niệm ân đức Tam bảo thích hợp với mẫu người có 
đức tin mạnh; vân vân. Nhưng trên thực tế, người 
sơ cơ nên được hướng dẫn bước đầu bằng một đề 
mục đơn giản để giúp họ giảm bớt những suy nghĩ 
lan man. Sự phân tâm do trạo cử và tán loạn là 
một vấn đề thường gặp của nhiều người thuộc đủ 
mọi cá tính. Vì vậy, một thiền giả thuộc bất cứ căn 
cơ nào cũng có thể đạt được lợi ích từ một đề mục 
có hiệu năng làm cho tiến trình suy nghĩ được tập 
trung và yên tĩnh. Đề mục niệm hơi thở thường 
được khuyến khích vì hiệu lực của nó làm cho tâm 
không còn những tạp niệm. Như vậy, đề mục này 
có thể được xem như thích hợp nhất cho những 
thiền giả sơ cơ cũng như cho những thiền giả kinh 
nghiệm tìm một lối đi thẳng vào tầng định thâm 
sâu. Khi tâm trí đã ổn định và những chiều hướng 
suy nghĩ của thiền giả trở nên dễ dàng tập trung 
thì vị ấy có thể dùng những đề mục khác để xử lý 
những trở ngại phát sinh khác. Niệm tâm từ có 
thể hóa giải sân hận và ác ý; quán niệm từng 
phần của thân thể làm suy giảm sự đam mê nhục 
dục; niệm Phật tạo nhiệt tình cho đức tin và sự 
thành tâm; niệm về sự chết làm vực dậy ý nghĩ 
tinh tấn. Khả năng chọn lựa đề mục thích hợp cho 
mỗi tình huống đòi hỏi phải có kỹ năng nhưng kỹ 
năng này được phát triển bằng tập luyện, thường 
thường là những kinh nghiệm qua thử thách và sai 
lầm. 

 

(còn tiếp) 
 

 

 

 

Chú thích Chương VII 

1. Trong phần tiếp theo tôi phải tự hạn chế mình 
trong sự miêu tả khái quát. Sự trình bày đầy đủ, 
xem Thanh tịnh đạo, Chương III-XI.  



 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

I/ Thân Thế 

Hòa thượng Thích Đỗng Tuyên 
(thường gọi là Hòa thượng Thích 
Thái Siêu) thế danh Trương Thái 
Siêu, Pháp danh Thị Đạt, Pháp tự 
Hạnh Hưng, Pháp hiệu Đỗng Tuyên, 
thuộc dòng Lâm Tế Chánh Tông đời 
thứ 42.  

Hòa thượng sinh ngày 27 tháng 
09 năm Ất Dậu 1945 tại làng Văn 
Sơn, quận Thanh Hải, tỉnh Ninh 
Thuận, Việt Nam. Thân phụ là cụ 
ông Trương Tám (có tên khác là 
Trương Hoàng Anh, Trương Thái 
Học) và thân mẫu là cụ bà Trần Thị 
Hữu (có tên khác là Hoa). Gia đình 
có 11 anh chị em, Hòa thượng là 
người con thứ hai trong gia đình. 

Hòa thượng sinh trưởng trong 
gia đình gia phong giáo dục và sùng 
mộ Đạo Phật, nên Ngài ảnh hưởng nề nếp đó và 
tạo nên phong cách mô phạm sau này. 

 

II/ Xuất Gia, Thọ Giới Và Tu Học 

Nhờ túc duyên thù thắng, nên vào tháng 8 
năm Đinh Dậu 1957, lúc 12 tuổi, Hòa thượng phát 
khởi chí nguyện xuất trần. Được sự cho phép của 
song thân, Ngài đến Tổ đình Sắc Tứ Thiền Lâm Tự, 
thôn Đắc Nhơn, quận Bửu Sơn, tỉnh Ninh Thuận, 
Việt Nam đảnh lễ Hòa thượng thượng Như hạ Thọ, 
Tự Giải Thoát, Hiệu Huyền Tân (1911-1979) làm 
Bổn Sư thế phác xuất gia. 

Sau bốn năm tu học tại Sắc Tứ Thiền Lâm Tự, 
Hòa thượng đã học xong hai thời công phu, bốn 
quyển luật tiểu, giáo lý Phật học cơ bản, các oai 
nghi làm chú Tiểu, tư cách hầu Thầy và nhất là sự 
phát Tâm Bồ Đề. Sau khi được Bổn sư và sư 
huynh Điển tọa Đỗng Hải duyệt xét và chấp 
thuận, Ngài được sư phụ cho ra Phật Học Viện Phổ 
Đà, tại thành phố Đà Nẵng, tỉnh Quảng Nam, nơi 
được thành lập vào năm 1961, do Hòa Thượng 
Thích Trí Hữu làm Giám viện.  Thời đó, Phật Học 
Viện này chỉ chuyên tu, chuyên học nội điển và 
Anh văn. 

Vào năm Nhâm Dần 1962, khi thấy Ngài hội 
đủ cơ duyên để lãnh thọ giới pháp xuất gia, Hòa 
thượng Bổn sư đã cho phép ngài được thọ giới Sa-

di, trong Giới đàn do Hòa thượng Thích Tôn Thắng 
làm Đàn Đầu Hòa thượng.  

Khoảng giữa năm Bính Ngọ 1966, Hòa thượng 
được nhập chúng vào Phật Học Viện Trung Phần 
Hải Đức, Nha Trang. Ở đây học tăng được học 
song song hai chương trình: Nội điển và ngôn ngữ 
Hán–Anh–Pháp.  

Năm Mậu Thân 1968, Ngài thọ Đại 
giới Tỳ-kheo tại Đại giới đàn được tổ 
chức ở Phật Học Viện Trung Phần Hải 
Đức, Nha Trang, do Đức Đệ Nhất 
Tăng Thống Đại Lão Hòa thượng 
Thích Tịnh Khiết làm Đàn Đầu Hòa 
thượng. 
Sau khi đậu Tú Tài phần 1– ban B, 
năm 1970, bốn mươi tám tăng sinh, 
trong đó có Hòa thượng được đưa 
vào Phật Học Viện Giác Nguyên, Bến 
Vân Đồn, Quận 4, Sài Gòn, để tiếp 
tục học xong chương trình Trung 
học.  Năm 1971, Hòa thượng đậu Tú 
Tài phần II – ban B và tốt nghiệp 
chương trình Trung Đẳng Phật Học. 
Năm Quý Sửu 1973, toàn bộ tăng 
sinh ở Phật Học Viện Giác Nguyên 
được đưa qua Tu Viện Quảng Hương 
Già Lam, trên đường Lê Quang Định, 

quận Gò Vấp, Sài Gòn, do Hòa Thượng Thích Trí 
Thủ khai sơn.  Hòa thượng cư trú tại đây ròng rã 
23 năm vừa học, vừa làm Phật sự, trong những 
hoàn cảnh khó khăn của đất nước thời bấy giờ.  

Từ năm 1980 đến năm 1984, Hòa thượng đã 
làm quản chúng và tham dự lớp học Cao cấp Phật 
Học tại Tu Viện Quảng Hương Già Lam do Hòa 
thượng Thích Trí Thủ làm Giám Viện; chư Hòa 
thượng Thích Minh Châu, Thích Huyền Quang, 
Thích Đỗng Minh, Thích Tuệ Sỹ, Thích Chơn Thiện, 
các Giáo sư Trí Siêu Lê Mạnh Thát và Giáo sư 
Nguyên Hồng Lý Kim Hoa làm Giáo thọ.  

Từ năm 1993 đến 1997, Hòa thượng đã giảng 
dạy cho Tăng Ni sinh khóa III của Học Viện Phật 
giáo Việt Nam tại cơ sở cũ của Đại Học Vạn Hạnh 
trên đường Võ Duy Nghi, Phú Nhuận, Sài Gòn. 

Duyên lành đã đến, năm 1997 Hòa thượng 
được đi du học Ấn Độ theo phong trào Tăng Ni 
Học Viện Vạn Hạnh, dưới sự lãnh đạo của Hòa 
thượng Thích Minh Châu. Trong sáu năm liền bên 
xứ Phật, Hòa thượng học chuyên ngành ngôn ngữ 
Pali, Sanskrit và Luật tạng tại Đại học Delhi và Đại 
học Magadha.  

Đến năm 2002, Hòa thượng tốt nghiệp Tiến 
Sĩ tại Đại học Magadha, Ấn Độ với Luận án “A 
Comparative Study of The Bhikkhu Pātimokkha of 
The Principal Buddhist Schools” (So Sánh Tỳ-kheo 
Giới của Các Trường Phái Chính Phật Giáo). 

 

III/ Hành Đạo 

Sau khi tốt nghiệp Tiến Sĩ, Hòa thượng trở về 
Việt Nam giúp việc giáo dục cho Tăng Ni và Phật 
tử.  Năm sau, Đại Học Maha Prajna, Thái Lan mời 
Hòa thượng sang dạy môn Pali. 

Tiểu sử 

HÒA THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN 
(1945 – 2022) 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      27 

Cuối năm Quý Mùi 2003, Hòa thượng được 
Hòa thượng Thích Nguyên Đạt, cựu học tăng 
Quảng Hương Già Lam, viện chủ Tu Viện Liễu 
Quán và trú trì Chùa Bảo Tịnh, bảo lãnh sang Hoa 
Kỳ để giảng dạy cho Tăng Ni tại Tu Viện Liễu 
Quán, San Diego, California.  

Khi Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Hoa Kỳ thành lập vào năm 2008, Hòa thượng đã 
được Đại Hội Khoáng Đại Thành Lập Giáo Hội cung 
thỉnh đảm nhận chức vụ Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ 
Hoằng Pháp. Rồi các nhiệm kỳ kế tiếp Hòa thượng 
được thỉnh cử vào chức vụ Tổng Vụ Trưởng Tổng 
Vụ Giáo Dục cho đến ngày viên tịch. 

Hòa thượng cũng là một trong những vị giáo 
phẩm đã đóng góp xứng đáng công sức cho việc 
phát triển Giáo Hội, mà cụ thể là Hòa thượng đã 
làm Trưởng Ban Tổ Chức các khóa An Cư Kiết Hạ, 
Đại Hội thường niên và khoáng đại của 
GHPGVNTNHK. Đồng thời Hòa thượng cũng đã làm 
Trưởng Ban Tổ Chức các Khóa Tu Học Phật Pháp 
Bắc Mỹ trong nhiều năm qua. 

Hòa thượng cũng đã đặc biệt quan tâm đến 
việc xây dựng và phát triển Phật Giáo tại miền 
Đông và Đông Bắc Hoa Kỳ qua việc trực tiếp hoặc 
gián tiếp khuyến tấn chư Tăng, Ni tại nhiều tiểu 
bang miền Đông Hoa Kỳ tổ chức các khóa An Cư 
Kiết Hạ, các Đại Lễ Phật Đản để đưa Phật Giáo 
Việt Nam vào sinh hoạt của quần chúng Mỹ. 

Noi gương Thầy Tổ, Hòa thượng đã nỗ lực 
kiến tạo Tăng Già-làm để làm chỗ sinh hoạt tu học 
Phật Pháp cho quần chúng Phật tử. Cụ thể là Hòa 
thượng đã kiến tạo Niệm Phật Đường Fremont tại 
Bắc California, Chùa Đại Bảo Trang Nghiêm cũng 
tại Bắc California; và cùng với Hòa thượng Thích 
Nguyên Siêu thành lập Chùa Phật Bảo tại thành 
phố Philadelphia, tiểu bang Pennsylvania, Hoa Kỳ. 
Đồng thời, Hòa thượng được cung thỉnh làm cố 
vấn Chùa Tường Vân tại New Jersey, Chùa Ưu 
Đàm tại Las Vegas, đạo tràng Kiều Đàm Di tại 
Santa Ana, và đạo tràng Khánh An tại San Jose.  

Ngoài ra, Hòa thượng còn được tứ chúng mời 
đi thuyết pháp và hướng dẫn tu học khắp Hoa Kỳ, 
từ hội Phật Học Đuốc Tuệ ở Nam California cho 
đến các đạo tràng ở Miền Đông nước Mỹ. Không 
những thế, Hòa thượng còn được thỉnh đi giảng 
dạy tại nhiều khóa tu học ở Âu Châu, Canada, 
v.v… 

Vào năm 2021, khi Hoà thượng Thích Tuệ Sỹ, 
vị Bỉnh pháp của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất, kêu gọi thành lập Hội Đồng Hoằng 
Pháp thuộc GHPGVNTN, Hòa thượng Thích Đỗng 
Tuyên được cung thỉnh vào cương vị Trưởng Ban 
Ban Truyền Bá Giáo Lý của  Đồng Hoằng Pháp. 
Ngài cũng đã triệu tập nhiều phiên họp và đề cử, 
thành lập các ban Truyền Bá Giáo Lý cấp quốc gia 
và mời HT Thích Trường Sanh làm trưởng ban đặc 
trách ở Úc Châu/Tân Tây Lan, HT Thích Bổn Đạt ở 
Canada, HT Thích Tâm Huệ ở Châu Âu, và TT. 
Thích Thiện Duyên ở Hoa Kỳ đảm trách các 
chương trình chia sẻ Phật pháp online thuộc Hội 
Đồng Hoằng Pháp, GHPGVNTN. Ngoài ra, Ngài 
cũng được cung thỉnh vào cương vị Ủy viên Ủy 
Ban Phiên Dịch trong Hội Đồng Phiên Dịch Tam 
Tạng Lâm Thời thuộc Viện Tăng Thống Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất. 

Hòa thượng cũng đã không bỏ mất thì giờ 
quý báu để sáng tác, phiên dịch các tác phẩm 
như: 

 Phật Thuyết Kinh Diệt Tội Trường Thọ và Thần 
Chú Bảo Hộ Hài Nhi, 

 Vô Biên Pháp Lạc (do Lotus Media xuất bản 
năm 2021), 

 Văn phạm Pàli. 
Ngoài những dịch phẩm trên, Hòa thượng còn 

biên soạn nhiều bài nghiên cứu, thường lấy tên 
Không Trú, những bài giảng dạy khắp nơi trên thế 
giới nhất là qua hệ thống online vào những năm 
gần đây.  

Với thâm tình pháp lữ của Quảng Hương Già 
Lam và trong tinh thần Giải Hạnh tương ứng, Hòa 
thượng đã tham dự và chung cùng sinh hoạt trong 
tình huynh đệ mật thiết với Hội Thân Hữu Già Lam 
(thành lập năm 2004), và đã đảm nhận làm Hội 
trưởng một nhiệm kỳ. Bao nhiêu Phật sự của Hội 
Thân hữu Già Lam về giáo dục và từ thiện xã hội, 
Ngài cũng không từ nan, một lòng muốn chia sẻ 
và nuôi dưỡng hàng hậu học. 

Ngoài ra, Hòa thượng cũng đã dạy dỗ, che 
chở và thương yêu tổ chức Gia Đình Phật Tử Việt 
Nam, nhất là các Ban Hướng Dẫn và đơn vị GĐPT 
tại Bắc California. Ngài cũng đã giảng dạy cho 
Huynh trưởng các cấp, các khóa tu học: Kiên Trì 
Định Lực và các trại Huấn luyện của tổ chức 
GĐPT. Ngài cũng là Cố Vấn Giáo Hạnh cho đơn vị 
GĐPT Chánh Đức những năm trước khi viên tịch.  

 

IV/ Viên Tịch 

Trước một ngày viên tịch, Hòa thượng đã sinh 
hoạt lễ Bố Tát hằng tháng của Cộng Đồng Phật 
Giáo Bắc California. Vào ngày Hòa thượng tịch, 
Ngài vẫn còn sinh hoạt Phật sự, phân phát thức 
ăn cho những người vô gia cư. Trưa về Chùa Đại 
Bảo Trang Nghiêm thọ trai, sau đó vào buổi chiều 
Ngài đã an tường xả bỏ báo thân khoảng 6 giờ 
chiều ngày 20 tháng 3 năm 2022 (nhằm ngày 18 
tháng 2 năm Nhâm Dần) tại Chùa Đại Bảo Trang 
Nghiêm, thành phố Hayward, tiểu bang California, 
Hoa Kỳ, thế thọ 78 tuổi, lạp thọ 55. 

Hòa thượng Tân Viên Tịch là vị cao tăng trong 
chốn Thiền Môn của Phật Giáo Việt Nam. Với sở 
học bác lãm và kiến thức Phật học uyên thâm, với 
hạnh khiêm cung, kham nhẫn, và tận tụy phục vụ 
đạo pháp và Giáo Hội, Hòa thượng ra đi là mất 
mát rất lớn trong lòng môn đồ pháp quyến và để 
lại khoảng trống khó có thể bù đắp đối với Tăng, 
Ni và Phật tử mọi giới trong và ngoài nước. 

Đức Thế Tôn đã từng dạy:  
“Chư hành vô thường,  
Thị sanh diệt pháp, 
Sanh diệt diệt dĩ, 
Tịch diệt vi lạc.” 
Ngưỡng nguyện Giác linh Hòa thượng Cao 

đăng Phật quốc, và sớm hồi nhập Ta bà để tiếp 
tục hoàn thành thệ nguyện hoằng dương chánh 
pháp, tiếp độ quần sanh.  

Nam Mô Tân Viên Tịch, Từ Lâm Tế Chánh 
Tông tứ thập nhị thế, Đại Bảo Trang Nghiêm 
đường thượng khai sơn trú trì, Huý thượng Thị hạ 
Đạt, Tự Hạnh Hưng, Hiệu Đỗng Tuyên Giác linh 
Hòa thượng liên tòa chứng giám. 

Phật lịch 2565, dương lịch 2022 

 Môn đồ pháp quyến phụng soạn. 
 

(Mời xem tin ảnh tang lễ của HT Thích Đỗng 
Tuyên do Nhiếp ảnh gia Võ Văn Tường cung cấp, 

trang 54) 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

 

 

THƯ CẢM TẠ 
 

TANG LỄ CỐ HÒA THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN 
 

 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
  

 Kính bạch chư Tôn đức Hội Đồng Giáo Phẩm và Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hoa Kỳ, 
 Kính bạch chư Tôn đức Hội Đồng Hoằng Pháp GHPGVNTN, 
 Kính bạch chư Tôn đức các Giáo hội, các tự viện trên toàn thế giới, 
 Kính bạch chư Tôn đức trong Ban Lễ Tang và Ban Tổ Chức Tang Lễ, 
 Kinh bạch chư Tôn đức trong Cộng đồng Phật giáo Bắc California nói riêng và chư Tôn đức 

Tăng Ni trên toàn đất nước Hoa Kỳ nói chung, 
 Kính thưa quý Huynh trưởng, đoàn sinh GĐPT khắp nơi, 
 Kính thư quý Thiện hữu tri thức, Hội đoàn, đoàn thể và quý nhân viên Nhà quà, 
 Kính thưa quý Thiện nam Tín nữ Phật tử tại Hoa Kỳ và trên toàn thế giới, 

 

HÒA THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN 

 

 Thành viên Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHK 

 Tổng vụ trưởng Tổng vụ Giáo Dục GHPGVNTNHK 

 Trưởng Ban Hoằng Pháp GHPGVNTN Liên Châu 

 Trưởng Ban Truyền Bá Giáo Lý Hội Đồng Hoằng Pháp GHPGVNTN 

 Cố Vấn Giáo Hạnh GĐPT Chánh Đức 

 Phương Trượng Thiền Lâm Tịnh Xá, Viện Chủ Chùa Đại Bảo Trang Nghiêm (California) và 
Chùa Phật Bảo (Pennsylvania) 

 

Đã thuận thế vô thường, an nhiên thị tịch tại chùa Đại Bảo Trang Nghiêm lúc 07 giờ tối, 
ngày 20 tháng 3 năm 2022 (nhằm ngày 18 tháng 02 năm Nhâm Dần); trụ thế 78 năm, hạ lạp 
54 năm. 

Trên nhờ sự gia hộ của Mười Phương Chư Phật, dưới nhờ sự quang lâm, chứng minh của 
chư Tôn đức trong Cộng đồng Phật giáo Bắc California nói riêng và chư Tôn đức Tăng Ni trên 
toàn đất nước Hoa Kỳ nói chung; sự sáng suốt hướng dẫn của chư Tôn giáo phẩm GHPGVNTN 
Hoa Kỳ; và sự hỗ trợ tận tình của các tự viện địa phương, nên dù Tang Lễ có chút chậm trễ vì 
những lý do ngoài ý muốn, Lễ Tang của Hòa thượng Ân sư của chúng con cũng được tổ chức 
trang nghiêm, ấm tình đạo vị tại Nhà quàn Chapel of the Angels. 

Môn đồ pháp quyến chúng con thành kính đê đầu đảnh lễ tri ân và cảm tạ chư Tôn đức 
Tăng Ni GHPGVNTN, chư Tôn đức Tăng Ni vùng Bắc California, chư Tôn đức Tăng Ni khắp Hoa 
Kỳ cũng như trên toàn thế giới đã thân lâm chứng minh và hộ niệm; đồng thời chúng con cũng 
xin được thâm tạ sự chứng minh, cầu nguyện và những điện thư chia buồn từ các châu lục của 
chư Tôn đức Tăng Ni hải ngoại và quốc nội. 

Chân thành cảm ơn quý Hội đoàn, quý tự viện, quý GĐPT ở trong vùng đã hỗ trợ về mọi 
mặt. 

Chân thành cảm ơn các nhiếp ảnh gia, các trang mạng, facebook… đã đưa tin về Tang Lễ. 
Với ân đức đó, Môn đồ pháp quyến và thế quyến xin khắc cốt ghi tâm, đê đầu đảnh lễ cảm 

niệm tri ân đến quý Ngài và nguyện cầu hồng ân Tam Bảo gia hộ quý Ngài được pháp thể vạn 
an, công viên quả mãn. 

Kính chúc toàn thể quý ân nhân, quý Phật tử gần xa thân tâm an lạc, phước thọ vô cương. 
Trong thời gian cử hành Tang lễ, chúng con/chúng tôi không sao tránh khỏi những thiếu 

sót nhất định, ngưỡng mong quý Ngài và quý vị niệm tình hoan hỷ lượng thứ. 
 

Nam mô Hoan Hỷ Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát 
 

Thay mặt Môn đồ Pháp quyến 

 

Tỳ Kheo Thích Thông Lý 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      29 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

NGƯỜI HIỀN THIỆN 

(Phật Pháp Thứ Năm— bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Thưa Anh Chị Em (ACE) Lam viên thương 
mến, 

 

Một hôm, tại tịnh xá Kỳ Viên nước Xá Vệ, 
trong khi giảng Pháp, đức Phật đề cập đến các vị 
tỳ kheo hay ganh tị. 

Ở chùa Kỳ viên có thông lệ là các vị Sa-di trẻ 
tuổi phục vụ, chăm sóc các vị Trưởng lão là thầy 
dạy ĐẠO cho họ. Họ chăm sóc giúp đỡ cho Thầy 
bằng cách giúp Thầy rửa chén bát, giặt áo quần, 
sắp xếp giường chiếu, v.v… 

Có một nhóm Tỳ-kheo trung niên thấy vậy 
sanh lòng ganh tị, cũng muốn đuoc hầu hạ. Họ 
bàn tính với nhau rồi cùng đến trình với đức Phật: 
“Bạch Thế Tôn, xin hãy bảo các Sa-di đến học hỏi 
giáo  pháp và kinh nghiệm tu học nơi chúng con, 
vì chúng con cũng thông suốt giáo lý, có tài hùng 
biện và khả năng diễn giảng cũng rất tốt.” 

Đức Phật quán thấy tâm địa ích kỷ của họ, 
muốn được phục vụ như các vị Trưởng lão nên bác 
bỏ đề nghị ấy. Ngài bảo: “Này chư tỳ kheo, Như 
Lai chẳng gọi kẻ nào tự cho mình có tài hùng 
biện, thuyết pháp giỏi là bậc Hiền Thiện. Chỉ có 
những ai đã diệt sạch được lòng ganh tị, bụng dạ 
ích kỷ, chứng được đạo quả A La Hán, Như Lai mới 
gọi đó là các bậc Hiền Thiện.” 

Rồi ngài nói lên 2 bài kệ sau đây: 
 

Nào phải do tài hùng biện 

Chẳng vì đẹp đẽ sắc diện 

Mà thành được người hiền thiện 

Nếu tâm còn ganh tị, ích kỷ, kiêu căng. 
(Kệ # 262, Pháp Cú) 
 

Ai là người cắt được tâm ấy 

Gốc rễ đào lên đem diệt hết 
Trí tuệ sáng ngời trừ sân hận 

Mơi xứng là người hiền thiện vậy. 
(Kệ # 263, Pháp Cú) 
 

Thưa Anh Chị Em, 
Qua 2 bài kệ trên, đức Phật muốn dạy chúng 

ta: tài hùng biện, vẻ đẹp bên ngoài... không làm 
nên bậc hiền thiện; chỉ khi nào dứt bỏ được tâm 
ích kỷ, lòng ganh ghét mới được xứng danh hiền 
thiện. Tại sao phải đào tận gốc rễ của lòng ích kỷ, 
tâm ganh ghét, sân hận, thói kiêu căng...? Vì 
những tâm bất thiện đó là “cái ngã/cái ta” ẩn nấp 
trong mọi người. Lúc nào cũng muốn mình HƠN 
người khác, thấy ai hơn mình thì sinh long ganh 
ghét, tìm cách hại người ta. Do vậy, chỉ khi nào 

tâm ganh ghét, ích kỳ hoàn toàn bị diệt tận gốc 
thì từ bi và trí tuệ mới nở hoa trong lòng chúng 
ta... 

Nếu tất cả mọi người —không chỉ hàng Phật 
tử— đều không có tâm ích kỷ thì thế giới hoà bình, 
chiến tranh không còn, chúng sanh an lạc rồi! 

Thương mến kính chúc ACE tâm an, trí sáng 
và đầy đủ sức khỏe, để chuẩn bị đón mừng Ngày 
Phật Đản, ngày đản sanh của đức từ phụ Thích Ca 
Mâu Ni (là ngày Rằm tháng Tư âm lịch, năm nay 
nhằm ngày 15/5/2022). 

 

Trân trọng, 
Nhóm Áo Lam 



 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Lời người dịch: Ngày 15 tháng 5 năm 2022 
là ngày trăng tròn tháng Vesak của Ấn Độ mà 
cũng là ngày Rằm Tháng Tư Âm Lịch kỷ niệm đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni đản sinh. 

Ngày Đại Lễ Phật Đản đã được Đại Hội Phật 
Giáo Thế Giới lần đầu tiên tổ chức tại thủ đô 
Columbo của Tích Lan năm 1950 ấn định là ngày 
Rằm tháng tư Âm Lịch hay ngày trăng tròn tháng 
Vesak của Ấn Độ, tức tháng 5 Dương Lịch. Kể từ 
đó, các tổ chức Phật Giáo trên thế giới đều lấy 
ngày này làm ngày lễ chính thức kỷ niệm 
Đức Phật Đản Sinh. 

Theo đề nghị của 34 quốc gia có 
đa số người dân là Phật tử, Đại Hội 
Đồng Liên Hiệp Quốc trong phiên họp 
lần thứ 54 vào ngày 15 tháng 12 
năm 1999 đã thông qua Nghị Quyết 
tuyên dương tinh thần từ bi, trí tuệ 
và hòa bình của Đức Phật và chính 
thức tổ chức Ngày Đại Lễ Vesak vào 
tháng 5 để kỷ niệm đức Phật đản sinh, 
giác ngộ và nhập niết bàn. 

Nhân mùa Phật Đản, xin trích dịch câu 
chuyện về cuộc đời của đức Phật do Bhikkhu Bodhi 
viết trong bài “The Buddha and His 
Dhamma” [Đức Phật và Giáo Pháp Của Ngài]. 
Bhikkhu là tiếng Nam Phạn (Pali) chỉ giới phẩm Tỳ 
Kheo của một vị xuất gia trong Phật Giáo. Vì vậy, 
Bhikkhu Bodhi là Tỳ Kheo Bodhi. Tỳ Kheo Bodhi có 
thế danh là Jeffrey Block là người Mỹ xuất gia theo 
truyền thống Phật Giáo Nguyên Thủy tại Tích Lan 
và hiện đang giảng dạy tại New York và New 
Jersey. Ông là Chủ Tịch của Hội Buddhist 
Publication Society và đã xuất bản nhiều tác phẩm 
về truyền thống Phật Giáo Nguyên Thủy. 

Sau đây là câu chuyện Tỳ Kheo Bodhi kể về 
cuộc đời đức Phật. 

 

*** 

 

Dù chúng ta không thể xác định chính xác 
tuyệt đối ngày sinh của đức Phật, nhiều học giả 
đồng ý rằng Ngài đã sống từ năm 563 tới 483 
trước Tây Lịch; ngày càng có nhiều học giả chấp 
nhận một niên đại khác cho rằng ngày sinh của 
đức Phật trễ hơn 8 năm. Như lẽ tự nhiên với nhà 
lãnh đạo tâm linh là người có ảnh hưởng lớn đến 
nền văn minh của nhân loại, câu chuyện về cuộc 
đời của Ngài đã được thêu dệt với huyền thoại và 
truyền thuyết. Tuy nhiên, trong nguồn tài liệu cổ 
nhất về cuộc đời của đức Phật, Kinh Tạng bằng 
tiếng Pali, chúng ta thấy một số kinh mà từ đó 

CÂU CHUYỆN 

VỀ CUỘC ĐỜI ĐỨC PHẬT 
Do BHIKKHU BODHI kể 

Huỳnh Kim Quang dịch 

chúng ta có thể tạo dựng bức tranh thật không 
thiên vị về sự nghiệp của Ngài. Điều nổi bật về 
bức tranh được đưa ra bởi các kinh văn này là nó 
cho thấy cuộc đời của đức Phật như một chuỗi các 
bài học thể hiện và truyền đạt những điểm then 
chốt trong giáo lý của Ngài. Vì thế, trong cuộc 
sống của chính Ngài, con người và thông điệp hợp 
nhất với nhau trong sự thống nhất không thể phá 
vỡ. 

Vị đạo sư tương lai được sinh ra trong dòng 
họ Thích Ca (Sakya) tại một nước cộng hòa 

nhỏ nằm trong sườn núi Hy Mã Lạp Sơn, 
trong khu vực mà hiện nay là miền nam 
của nước Nepal. Ngài có tên là Tất Đạt 
Đa (tiếng Nam Phạn là Siddhattha, 
tiếng Bắc Phạn là Siddhartha) và họ 
là Gotama (Gautama). 
Truyền thuyết kể rằng Ngài là con trai 
của một quốc vương đầy thế lực, 

nhưng trong thực tế triều đại Thích Ca 
là một nhà nước cộng hòa chính trị độc 

lập, như thế phụ vương của Ngài có thể là 
thủ lãnh của hội đồng cai trị của các bậc 

trưởng thượng. Vào thời đức Phật triều đại Thích 
Ca đã trở thành một nước triều cống của đế quốc 
Kosala, mà ngày nay là tiểu bang Uttar Pradesh. 
Ngay cả trong các bản kinh cổ xưa nhất cũng đã 
kể cho chúng ta nghe rằng ngày sinh của thái tử 
có sự xuất hiện của nhiều điều kỳ diệu. Ngay sau 
khi Ngài sinh ra đời, một hiền nhân có tên là A Tư 
Đà (Asita) đã đến thăm cậu bé, và nhận ra trên 
thân thể của cậu bé này nhiều dấu hiệu của sự kỳ 
vĩ trong tương lai, vị hiền nhân này đã cúi đầu 
trước cậu bé để tỏ lòng tôn kính. 

Là một người con trai trong hoàng gia, Thái 
Tử Tất Đạt Đa được nuôi dưỡng trong giàu sang 
phú quý. Phụ vương của thái tử đã xây cho Ngài 3 
cung điện, một cung điện cho một mùa trong 
năm, và Ngài ở đó tự hưởng thụ với các bạn bè. 
Tới tuổi 16 Ngài lập gia đình với em gái họ là một 
công chúa tuyệt sắc có tên Da Du Đà La 
(Yasodhara) và sống cuộc sống hài lòng trong thủ 
đô Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatthu) của vương quốc 
Thích Ca; trong thời gian này Ngài có thể đã được 
huấn luyện võ nghệ và các năng khiếu trị quốc. 

Tuy nhiên, năm tháng trôi qua, khi quá hai 
mươi tuổi, thái tử ngày càng sống nhiều về nội 
tâm. Điều làm cho Ngài khó chịu là những vấn đề 
nóng bỏng mà chúng ta thường xem là đương 
nhiên -- những câu hỏi liên quan đến mục đích và 
ý nghĩa của cuộc đời của chúng ta. Phải chăng 
mục đích của sự hiện hữu của chúng ta là để 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      31 

hưởng thụ dục lạc, đạt tới sự giàu sang, thi triển 
quyền lực? Hay có điều gì vượt hơn những thứ 
này, thực hơn và viên mãn hơn? Những điều này 
phải là những câu hỏi dậy sóng trong tâm trí của 
Ngài, mà chúng ta có thể tìm thấy phản ảnh của 
Ngài được ghi trong Kinh “The Noble Quest” (Kinh 
Thánh Cầu – Trung Bộ Kinh 26): 

“Này các Thầy, trước khi giác ngộ, tự mình 
bị sinh, bị già, bị bệnh, bị chết, bị buồn rầu và bị 
phiền não, ta lại đi tìm cái bị sinh, bị già, bị bệnh, 
bị chết, bị buồn rầu và phiền não. 

“Rồi ta suy nghĩ như thế này: ‘Tại sao, bị 
sinh, bị già, bị bệnh, bị chết, bị buồn rầu và bị 
phiền não, mà ta lại đi tìm các bị sinh, bị già, bị 
bệnh, bị chết, bị buồn rầu và bị phiền não? Nghĩ 
rằng, tự mình bị sinh, thì phải hiểu rõ sự nguy 
hiểm trong cái bị sinh, nên ta đã đi tìm cái bất 
sinh, sự an ổn tối thượng vượt khỏi khổ ách, Niết 
Bàn. Nghĩ rằng, tự mình bị già, bị bệnh, bị chết, bị 
buồn rầu và phiền não, ta tìm sự không già, 
không bệnh, không chết, không buồn rầu và 
không phiền não, an ổn tối thượng vượt khỏi khổ 
ách, Niết Bàn’.” 

Vì vậy, năm 29 tuổi, trong lúc sung mãn của 
cuộc sống, với sự khóc lóc của song thân, Ngài đã 
cắt tóc và cạo râu, mặc y vàng của một khất sĩ và 
bắt đầu cuộc sống không nhà của sự viễn ly. Tiểu 
sử của đức Phật về sau này thêm rằng Ngài đã từ 
bỏ hoàng cung vào chính ngày hiền thê của Ngài 
hạ sinh đứa con trai duy nhất là La Hầu La 
(Rahula). 

Để lại nhà và gia đình phía sau, Bồ Tát 
(Bodhisatta) hay “người đi tìm sự giác ngộ” (như 
Ngài hiện được gọi) đi về hướng nam của nước 
Magadha (ngày nay là Bihar, Ấn Độ), trong sự vây 
quanh của một nhóm nhỏ những người đi tìm sự 
soi sáng tâm linh mà thường được hướng dẫn bởi 
một vị đạo sư. Lúc đó miền bắc Ấn Độ đã có thể 
tự cho là có nhiều vị đạo sư nổi tiếng đối với các 
hệ thống triết lý của họ và thành tựu thiền định. 
Thái Tử Tất Đạt Đa đã tìm đến 2 trong số những vị 
nổi tiếng nhất là Alara Kalama và Uddaka 
Ramaputta. Ngài đã học từ họ các hệ thống thiền 
định mà, từ sự mô tả trong các văn bản, có vẻ là 
những vị tiền bối của phương pháp Raja Yoga. Bồ 
Tát đã quán triệt các giáo pháp và hệ thống thiền 
định của họ, nhưng dù Ngài đã đạt tới các cấp bậc 
xuất thần của định (samadhi), Ngài đã phát hiện 
ra những giáo pháp này vẫn chưa đầy đủ, vì 
chúng đã không đưa tới mục đích mà Ngài đang 
tìm: sự giác ngộ cứu cánh và sự thành tựu Niết 
Bàn, giải thoát mọi khổ đau của chúng sinh. 

Rời khỏi những vị thầy của Ngài, Bồ Tát thực 
hành con đường khác, con đường phổ biến tại Ấn 
Độ cổ thời và vẫn còn được tu tập ngày nay: con 
đường khổ hạnh, tự hành xác, theo đuổi niềm tin 
rằng sự giải thoát được chiến thắng bằng cách làm 
cho thân xác đau đớn hơn mức độ chịu đựng bình 
thường. Trải qua 6 năm, Bồ Tát theo phương pháp 
này với quyết tâm kiên cường. Ngài đã nhịn ăn 
nhiều ngày cho đến đỗi cơ thể của Ngài trông 
giống như bộ xương được da bọc lại; Ngài đã tự 
phơi nắng giữa trưa và chịu lạnh ban đêm; Ngài 
phải chịu đựng sự dằn vặt của mình đến nỗi Ngài 
suýt đến gần sát cửa tử thần. Tuy nhiên, Ngài 
phát hiện ra rằng mặc dù sự kiên trì và chân 
thành của mình, những khổ hạnh này là vô ích. 
Sau đó, Ngài nói rằng Ngài đã đi theo con đường 

tự hành xác hơn tất cả những người khổ hạnh 
khác, nhưng nó đã dẫn đến, không phải là trí tuệ 
và giác ngộ cao hơn, mà chỉ là sự yếu đuối về thể 
chất và sự suy yếu của các cơ năng thần kinh. 

Rồi Ngài nghĩ đến con đường khác để giác 
ngộ, là con đường quân bình giữa sự chăm sóc 
thân thể đúng cách với sự suy ngẫm và chiêm 
nghiệm sâu sắc. Sau đó Ngài gọi con đường này là 
“con đường trung đạo” bởi vì nó tránh xa các cực 
đoan của đam mê nhục dục và tự hành xác. Ngài 
đã từng trải qua cả hai cực đoan, trước đó lúc làm 
thái tử và sau này lúc làm nhà tu khổ hạnh, và 
Ngài đã biết chúng cuối cùng đi đến đường cùng. 
Tuy nhiên, để theo đuổi con đường trung đạo, 
Ngài đã nhận ra khi lần đầu lấy lại được sức khỏe. 
Vì vậy Ngài đã từ bỏ việc tu khổ hạnh và nhận 
thức ăn bổ dưỡng. Lúc đó 5 nhà tu khổ hạnh khác 
sống gần Bồ Tát, hy vọng rằng khi Ngài đạt được 
giác ngộ Ngài sẽ hướng dẫn cho họ. Nhưng khi họ 
thấy Ngài nhận bữa ăn sung túc, thì họ trở nên 
chán ghét Ngài và rời bỏ Ngài, nghĩ rằng nhà khổ 
hạnh gốc thái tử đã từ bỏ nỗ lực của mình và trở 
lại với cuộc sống xa hoa. 

Bây giờ Ngài một mình, và sự đơn độc hoàn 
toàn cho phép Ngài theo đuổi thánh cầu không bị 
quấy rầy. Một ngày nọ, khi thể chất của Ngài khỏe 
mạnh trở lại, Ngài đã tới điểm đáng yêu tại 
Uruveda bên bờ sông Neranjara (Ni Liên Thuyền). 
Ở đây Ngài chuẩn bị một chỗ ngồi bằng rơm dưới 
cây asvattha (tất bát la mà sau này gọi là Cây Bồ 
Đề) và ngồi theo tư thế kiết già, lập thệ nguyện 
kiên cố rằng Ngài sẽ không bao giờ đứng dậy từ 
chỗ ngồi này cho đến khi Ngài đã chiến thắng mục 
đích của mình. Khi đêm xuống Ngài vào sâu hơn 
trong các trạng thái thiền định cho đến lúc tâm 
Ngài hoàn toàn bình lặng và định tĩnh. Rồi, các 
bản kinh cho chúng ta biết, vào canh một của 
đêm ấy Ngài đã chứng túc mạng thông nhìn thấy 
suốt các đời quá khứ của mình. Dần dần mở ra 
trước nội quán của Ngài những trải nghiệm trong 
nhiều đời của quá khứ, ngay cả sự vô tận của vũ 
trụ; vào giữa đêm Ngài đã chứng “thiên nhãn 
thông” thấy các chúng sinh chết ở chỗ này và sinh 
ở chỗ kia theo hành nghiệp của họ; và đến cuối 
đêm, Ngài thể nhập vào chân lý sâu xa nhất của 
hiện hữu, nguyên lý cơ bản nhất của thực tại, và 
bằng cách ấy rũ sạch trong tâm Ngài màng vô 
minh vi tế nhất. Khi bình minh vừa lên, người ngồi 
dưới gốc cây không còn là Bồ Tát, người đi tìm sự 
giác ngộ, mà là đức Phật, vị Giác Ngộ Viên Mãn, vị 
đã đạt tới Bất Tử ngay trong cuộc sống này của 
Ngài. 

Qua nhiều tuần khi đạt được sự giác ngộ đức 
Phật vẫn ở tại Cây Bồ Đề để chiêm nghiệm các 
góc độ khác nhau của Chánh Pháp, là chân lý mà 
Ngài đã khám phá. Rồi Ngài đi đến suy tư về sự 
nghiệp tâm linh mới: Ngài nên giảng dạy, để cố 
gắng chia xẻ nhận thức của Ngài với tha nhân, 
hay Ngài nên tiếp tục ẩn cư trong rừng, cảm thụ 
về niềm an lạc của sự giải thoát riêng một mình? 

Với suy nghĩ đầu của Ngài nghiên về việc giữ 
im lặng, đối với tư duy chân lý mà Ngài đã chứng 
ngộ thì quá sâu xa để người khác hiểu, quá khó để 
diễn bày bằng ngôn ngữ, và Ngài lo ngại sẽ chỉ 
mệt mỏi khi cố gắng truyền đạt nhận thức của 
mình cho người khác. Nhưng sau này các văn bản 
đã đưa ra một yếu tố quan trọng vào câu chuyện. 
Ngay lúc đức Phật quyết định giữ im lặng, thì vị 



 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

trời Phạm Thiên Sahampati, Chủ Tể của Một Ngàn 
Thế Giới, nhận ra rằng nếu Bậc Đạo Sư giữ im 
lặng thì thế gian sẽ bị lạc lối, bị tướt mất con 
đường không cấu nhiễm để giải thoát khổ đau. Do 
đó vị trời này đã xuống mặt đất, đảnh lễ trước 
Đấng Giác Ngộ, và xin Ngài giảng dạy Chánh Pháp 
“vì lợi ích của những người có ít bụi trong mắt của 
họ.” 

Rồi thì đức Phật quán sát 
thế giới với tuệ nhãn sâu xa của 
Ngài. Ngài thấy rằng loài người 
như hoa sen trong ao ở các giai 
đoạn khác nhau của sự trưởng 
thành, và Ngài hiểu rằng một 
số hoa sen gần mặt nước chỉ 
cần tia mặt trời để vươn lên cao 
và nở hoa viên mãn, vì thế ở đó 
có người chỉ cần nghe thánh 
giáo để giác ngộ và đạt giải 
thoát cứu cánh của tâm. Khi 
Ngài thấy điều này thì trái tim 
của Ngài đã được rung cảm bởi 
lòng từ bi sâu xa, và Ngài đã 
quyết định đi trở lại thế gian để 
giảng dạy Chánh Pháp cho 
những người nào đã sẵn sàng lắng nghe. 

Những người đầu tiên Ngài đến là nhóm bạn 
đồng tu khổ hạnh cũ, 5 nhà khổ hạnh đã bỏ Ngài 
vài tháng đầu và hiện cư trú tại vườn nai (Lộc 
Uyển) tại Sarnah gần Benares. Ngài giải thích cho 
họ về các chân lý mà Ngài đã khám phá, và trong 
lúc nghe đức Phật giảng họ đã đạt được kiến giải 
trong Chánh Pháp, trở thành những vị đệ tử đầu 
tiên của Ngài. Trong những tháng sau đó những 
người đi theo Ngài đã tăng vọt bởi những người tại 
gia và các nhà khổ hạnh nghe thông điệp giải 
thoát của Ngài, từ bỏ tín điều cũ của họ và tự 
tuyên bố họ là đệ tử của Đấng Giác Ngộ. 

Mỗi năm, ngay cả khi tuổi già, Ngài cũng 
vẫn vân du trong các làng mạc, thị trấn, và thành 
phố của bình nguyên Sông Hằng, giảng dạy cho 
tất cả những ai muốn nghe; Ngài chỉ an cư trong 
3 tháng vào mùa mưa, và rồi tiếp tục cuộc du 
hóa, đi từ nơi mà ngày nay là Delhi ngay cả xa 
hơn nữa về phía đông tới Vịnh Bengal. Ngài đã 
thành lập Tăng Già (Sangha), là những vị tăng và 
ni xuất gia, vì họ mà Ngài đã đặt ra các giới luật 
chi tiết; tăng già này vẫn còn tồn tại đến ngày 
nay, có lẽ (cùng với tăng đoàn của Kỳ Na Giáo) là 
cơ chế tồn tại lâu đời nhất trên thế giới. Ngài cũng 
cảm hóa được nhiều người tại gia trở thành những 
người phát nguyện hộ trì bật Đạo Sư và Tăng Già 
của Ngài. 

Sau 45 năm vân du hóa độ, ở tuổi 80, đức 
Phật đi về thành phố Kusinara ở miền bắc. Nơi đó, 
nhiều vị đệ tử bao quanh, Ngài đã nhập vào “Niết 
Bàn không còn lại bất cứ sự hiện hữu theo duyên 
sinh” nào, cắt đứt vĩnh viễn sự trói buộc của Ngài 
vào vòng tái sinh.  

Tôi đã nói ở trước rằng mỗi sự kiện lớn trong 
cuộc đời của đức Phật đểu cho chúng ta một bài 
học đặc biệt trong giáo pháp của Ngài. Bây giờ tôi 
sẽ rút ra một số bài học từ những sự kiện này. 

Trước hết, sự thức tỉnh của Bồ Tát đối với 
thực tại khắc nghiệt của sự hiện hữu của con 
người —sự khám phá của Ngài về sự trói buộc của 
chúng ta đối với tuổi già, bệnh tật, và cái chết — 
dạy cho chúng ta sự quan trọng của việc tự phản 

tỉnh và suy tư sâu sắc. Sự thức tỉnh của Ngài phản 
ảnh trở lại đối với chúng ta về tình trạng mộng du 
mà trong đó chúng ta thường sống, bị sa lầy trong 
lạc thú và các mối quan tâm nhỏ, không biết gì 
đối với “đại sự” đang đối mặt với chúng ta mỗi 
khoảnh khắc của cuộc sống. Sự thức tỉnh của Ngài 
nhắc nhở chúng ta rằng chính chúng ta phải vươn 

lên từ cái tổ kén vô minh thoải 
mái nhưng nguy hiểm mà trong 
đó chúng ta đã cư ngụ; rằng 
chúng ta phải thoát khỏi sự suy 
nghĩ bồng bột với sự trẻ trung, 
sức khỏe, và sức sống; rằng 
chúng ta phải vươn tới mức độ 
mới của sự hiểu biết già dặn mà 
sẽ làm cho chúng ta chiến 
thắng trong cuộc đối đầu không 
thể tránh khỏi với Tử Thần. 
Sự ra đi của Bồ Tát khỏi cung 
điện, "sự từ bỏ vĩ đại" của Ngài 
dạy cho chúng ta bài học về các 
giá trị. Nó cho chúng ta thấy 
rằng trong số rất nhiều giá trị 
mà chúng ta có thể rút ra để 
giúp cho cuộc sống của chúng 

ta trật tự, cuộc tìm kiếm giác ngộ và giải thoát sẽ 
ngự trị tối cao. Mục tiêu này vượt xa niềm vui, sự 
giàu có và quyền lực mà chúng ta thường ưu tiên, 
thậm chí vượt trên cả lời kêu gọi về nghĩa vụ xã 
hội và trách nhiệm thế tục. Dĩ nhiên, điều này 
không có nghĩa là tất cả những ai muốn theo con 
đường của đức Phật phải sẵn sàng bỏ lại nhà và 
gia đình và chấp nhận lối sống của một nam nữ tu 
sĩ. Cộng đồng đệ tử của đức Phật bao gồm nhiều 
người tại gia cũng như các vị xuất gia, nam nữ cư 
sĩ sùng đạo đạt được mức độ thức tỉnh cao trong 
khi sống cuộc sống năng động trong cuộc đời. 
Nhưng tấm gương của đức Phật cho chúng ta thấy 
rằng tất cả chúng ta phải sắp xếp các giá trị của 
mình theo một thang đo mang lại vị trí cao nhất 
cho mục tiêu xứng đáng nhất, đó cũng là thực tế 
nhất trong tất cả các thực tại, Niết Bàn; và chúng 
ta không bao giờ nên cho phép các yêu sách về 
nghĩa vụ thế gian kéo chúng ta ra khỏi việc theo 
đuổi ước nguyện của chúng ta. 

Kế đến, sáu năm đấu tranh của Bồ Tát cho 
chúng ta thấy rằng cuộc tìm kiếm mục tiêu cao 
nhất là một công việc vất vả đòi hỏi sự cống hiến 
sâu sắc và nỗ lực không ngừng. May mắn cho 
chúng ta, Bồ Tát đã phát hiện ra rằng việc thực 
hành tự hành xác là sự thực tập không có kết quả, 
và do đó chúng ta không cần phải theo hướng 
này. Nhưng việc theo đuổi chân lý không khoan 
nhượng của Ngài nhấn mạnh mức độ nỗ lực mà 
cuộc tìm kiếm giác ngộ đòi hỏi, và những người 
tìm kiếm mục tiêu như vậy một cách nghiêm túc 
phải sẵn sàng tham gia một khóa đào luyện khó 
khăn và đòi hỏi khắt khe. 

Sự giác ngộ của đức Phật dạy cho chúng ta 
rằng trí tuệ tối thượng và sự giải thoát khỏi đau 
khổ là tiềm năng thực sự vốn có của con người, 
chúng ta có thể tự mình nhận ra mà không cần sự 
trợ giúp hay ân sủng của một vị cứu tinh bên 
ngoài. Sự giác ngộ của Ngài cũng làm nổi bật ý 
tưởng của sự tiết chế khôn ngoan, "con đường 
trung đạo", đặc trưng của Phật Giáo trong suốt 
lịch sử lâu dài của nó. Cuộc tìm kiếm chân lý có 
thể là một công việc khó khăn, một trong những 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      33 

yêu cầu khắc nghiệt đối với chúng ta, 
nhưng nó không yêu cầu chúng ta phải 
chịu sự đền tội và tự trừng phạt. Chiến 
thắng cuối cùng là chiến thắng, không 
phải bằng cách hành hạ cơ thể, mà bằng 
cách phát triển tâm trí, và điều này diễn 
ra thông qua một khóa đào luyện cân 
bằng việc chăm sóc cơ thể với việc tu 
luyện tâm linh cao hơn của chúng ta. 

Quyết định mà đức Phật đưa ra sau 
khi giác ngộ mang đến cho chúng ta bài 
học khác. Vào thời điểm quan trọng này, 
khi Ngài phải đối mặt với sự lựa chọn là 
giữ sự giác ngộ cho chính mình hoặc chấp 
nhận thử thách dạy người khác, mệnh 
lệnh của từ bi chiếm ưu thế trong trái tim 
của Ngài. Bỏ lại đằng sau sự im lặng của 
khu rừng, Ngài tự gánh lấy gánh nặng 
hướng dẫn loài người lầm lạc đi theo con 
đường giải thoát. Sự lựa chọn này đã có 
một tác động to lớn đến sự phát triển sau 
đó của Phật Giáo, vì trong suốt lịch sử lâu 
dài của nó, tinh thần từ bi là nhịp đập của 
sự phân phát của đức Phật, trụ cột sống 
động sâu thẳm nhất của nó. Chính tấm 
gương từ bi của đức Phật đã thúc đẩy các 
tăng ni, phật tử đi qua biển, núi và sa 
mạc, dù nguy hiểm của cuộc sống của 
họ, để chia sẻ sự an lạc của Chánh Pháp 
với những người vẫn còn lạc trong bóng 
tối. Chính tấm gương này đã truyền cảm 
hứng cho nhiều Phật tử ngày nay, bằng 
nhiều cách khác nhau, ngay cả khi họ chỉ 
có thể bày tỏ lòng từ bi của mình bằng 
những hành động khiêm tốn của lòng tốt 
và sự quan tâm tử tế đối với những người 
kém may mắn hơn mình. 

Cuối cùng, sự thị tịch của đức Phật, 
sự chứng đắc Niết Bàn tối hậu của Ngài, 
dạy chúng ta một lần nữa rằng mọi pháp 
do duyên sinh đều phải diệt vong, rằng 
tất cả các pháp hữu vi đều vô thường, 
rằng ngay cả những bậc thầy tâm linh vĩ 
đại nhất cũng không ngoại lệ đối với 
chính quy luật mà Ngài thường tuyên bố. 
Sự ra đi của Ngài cũng dạy chúng ta rằng 
hạnh phúc và bình an cao nhất chỉ đến 
khi từ bỏ tất cả, thông qua sự rỗng lặng 
của tất cả các pháp duyên sinh. Vì đây là 
lối vào cuối cùng để đạt được trạng thái 
không còn bị duyên sinh, Bất Tử, Niết 
Bàn. 
 

NGƯỜI ĐI 

 

Tích xưa vó ngựa từ phương Bắc 

Hứng hản trời Nam quá ngàn năm 

Những hồn uổng tử còn quanh quẩn 

Che chắn cõi bờ hận chưa tan 

 

Núi non thành quách xương trắng dựng 

Biển trời mây nước máu hồng pha 

Mồ cha đất tổ không giữ được 

Tội nầy kẻ ở hay người đi 
 

Người đi khất thực vòng trái đất 
Xứ người trăng gió áo cơm thừa 

Việt Nam hai tiếng như lệ nuối 
Dành để mang theo mộ người đi. 
 

TẬN THẾ 

 

Trần gian đang dần dần tận thế 

Nhân loại quá nhiều lũ quái thai 
Động đất cùng bão giông cuồng nộ 

Sóng dịch về lớp lớp trùng vây. 
  

ĐẠI DỊCH 

 

Trần gian bây giờ như địa ngục 

Tai trời ách nước hay tay người 
Ta quanh quẩn trong vòng sanh tử 

Chợt ngộ kiếp người qua tất mau. 
 

 

THƯƠNG TỬ TÂM 



 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Phật tử chúng ta đang vui mừng kỷ niệm ngày 
Thế Tôn xuất thế đồng thời với tình hình thế giới 
nóng lên từng ngày. Khi xảy ra chiến tranh, hàng 
vạn sinh mạng người dân vô tội sẽ mất đi một 
cách oan uổng và có thể dẫn đến khủng hoảng 
toàn diện trên thế giới. 

Trước bờ vực chiến tranh, nhân loại càng 
thấm thía lời dạy của Đức Phật, rằng chỉ có lòng 
từ bi mới có thể hóa giải được hận thù. Sống và 
thực hành theo giáo pháp của Thế Tôn để từng 
bước chuyển hóa tham lam, sân hận, si mê; thấy 
rõ với tuệ giác mình có liên hệ mật thiết với người 
hay mình chính là người để sao cho hài hòa, đôi 
bên cùng an ổn và có lợi may ra mới tránh được 
xung đột, thiết lập được hòa bình. 

 

“Một thời Phật ở nước Xá-vệ, rừng Kỳ-đà, 
vườn Cấp Cô Độc. Bấy giờ Thế Tôn bảo các Tỳ-

kheo: 
- Nếu có một người xuất hiện ở đời, sẽ làm 

nhiều lợi ích cho người, đem an ổn đến cho chúng 
sanh, thương xót những người ngu tối, muốn 
khiến cho Trời, Người được phước đức. Thế nào là 
một người? Nghĩa là Đức Phật, Như Lai, bậc A-la-

hán Tam-miệu tam-bồ-đề. Đó là một người xuất 
hiện ở đời, làm nhiều lợi ích cho người, đem an ổn 
đến cho chúng sanh, thương xót người ngu tối, 
muốn khiến cho Trời, Người được phước đức. 

Thế nên, này các Tỳ-kheo, hãy thường khởi 
lòng cung kính đối với Như Lai. Như vậy, các Tỳ-

kheo, nên học điều này. 
Bấy giờ các Tỳ-kheo nghe Phật dạy xong, vui 

vẻ vâng làm.” 
(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập I, phẩm 8. Atula, 

VNCPHVN ấn hành, 1997, tr. 86) 
 

Thế Tôn đã xác quyết, Ngài ra đời “Sẽ làm 
nhiều lợi ích cho người, đem an ổn đến cho chúng 
sanh, thương xót những người ngu tối, muốn 
khiến cho Trời, Người được phước đức.” Quả đúng 
như vậy, mọi xung đột khổ đau đều bắt nguồn từ 
vô minh, si mê, ngu tối của con người mà ra. Ai 
cũng muốn sống trong hòa bình, an ổn và thịnh 
vượng nhưng đều suy nghĩ và hành động ngược 
lại. Điều đáng nói là, tất cả những việc gây đau 
thương tang tóc đó đều nhân danh tự do, công lý 
và hòa bình. 

Cội nguồn của mọi tranh chấp, xung đột là 
chấp thủ tự ngã, không thấy được thực tính duyên 
khởi, vô ngã tính của chính mình cùng vạn pháp. 
Cái tôi của cá nhân, dân tộc, quốc gia hằng ngự 

trị tâm thức nhân loại cần được tuệ giác duyên 
khởi và vô ngã soi sáng. Tất cả đều thua, đều là 
kẻ chiến bại, không có người chiến thắng thật sự 
trong bất cứ cuộc xung đột hay chiến tranh nào là 
điều mà Thế Tôn đã nhiều lần cảnh tỉnh. 

Những người văn minh và tiến bộ trên thế giới 
đang chủ trương hướng đến mối quan hệ hai bên 
đều thắng (win-win), đều lợi ích trong tất cả các 
phương diện. Muốn hòa bình, thịnh vượng, an vui 
lâu dài thì không tiêu diệt, loại trừ nhau mà phải 
nương tựa vào nhau, giúp đỡ và nhường nhịn lẫn 
nhau. Điều này hoàn toàn tương hợp với lời dạy 
của Đức Phật. Vì mình và người tuy không là một 
nhưng vốn chẳng phải hai. Mọi người, mọi vật, 
mọi việc đều tương tức, chính là nhau, có mặt 
trong nhau, nói theo lời Thế Tôn là vạn pháp 
duyên sanh, vô ngã. Tuệ giác này chính là cơ sở 
quan trọng cho nhân loại thức tỉnh, hóa giải các 
xung đột đã, đang và sẽ xảy ra với hậu quả khó 
lường. 

THẾ TÔN RA ĐỜI 
ĐEM AN ỔN ĐẾN CHO CHÚNG SANH 

 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      35 

Tiếng chuông điểm dứt Bát Nhã Tâm Kinh như 
hoà vào không gian tĩnh lặng khiến làn gió thoảng 
qua cũng dịu dàng ngân theo lời kinh vi diệu “…
Sắc tức thị không. Không tức thị sắc…” 

Gió chỉ kịp nghe như vậy vì gió còn tiếp tục 
bay xa. Nhưng âm thanh không chỉ ngân theo 
tiếng chuông gia trì, mà gió ngỡ như tiếng đại 
hồng chung thỉnh lên mỗi sớm mai mới khiến gió 
thêm năng lượng, nâng những cánh diều đang la 
đà, lướt gió mà lên cao, vượt non ngàn, qua mây 
trắng… 

Ba nghiệp lắng thanh tịnh 

Gửi lòng theo tiếng chuông 

Nguyện người nghe tỉnh thức 

Vượt thoát nẻo đau buồn. 
Công phu sáng chủ nhật, hành trì theo Nhật 

Tụng Thiền Môn Làng Mai có thời tụng kinh Hải 
Đảo Tự Thân. Kinh được kết tập khi Đức Thế Tôn 
và tăng đoàn dừng bước trong khu Vườn Xoài bên 
bờ sông Bạt Đà La, thuộc 
vương quốc Ma Kiệt Đà. 
Hôm đó là ngày rằm và là 
thời điểm hai tôn giả Xá Lợi 
Phất và Mục Kiền Liên vừa 
nhập diệt không lâu! 

Sau khi trải toạ cụ, ngồi 
trước đại chúng, Đức Thế 
Tôn đưa mắt quan sát rồi 
nhẹ nhàng cất tiếng: 

“Nhìn đại chúng hôm 
nay, tôi thấy một khoảng 
trống lớn. Đó là vì hai thầy 
Xá Lợi Phất và Mục Kiền 
Liên đã nhập Niết Bàn. 
Trong phái đoàn Thanh Văn 
của chúng ta, hai vị Xá Lợi 
Phất và Mục Kiền Liên là 
những người có tài năng 
đầy đủ nhất về các phương tiện thuyết pháp, 
khuyên bảo, dạy dỗ và biện thuyết” (*) 

Đức Thế Tôn thở thật sâu, rồi nói tiếp, chậm 
rãi hơn, như để thính chúng thấm được từng lời: 

“Các vị đừng vì sự kiện hai thầy Xá Lợi Phất và 
Mục Kiền Liên nhập diệt mà ưu sầu, khổ não! Một 
cây đại thụ thì có đủ rễ, thân, lá, cành, hoa và 
quả sum suê tươi tốt, nhưng chúng ta biết, những 
nhánh lớn sẽ bị tàn lụi và gãy trước  những nhánh 
nhỏ. Cũng như trên dãy núi châu báu kia, đỉnh 
cao nhất là đỉnh sẽ sụp đổ trước. Muốn cho chúng 
còn hoài mà không hoại diệt là chuyện không thể  
xảy ra! “ (*) 

Đức Thế Tôn lại nhìn khắp đại chúng, như 
nhận ra vẻ ưu sầu đang chuyển hoá, những hạt lệ 
nhớ thương đang ngừng rơi; và Cha Lành ân cần 
dạy tiếp: 

“Vì vậy quý vị phải thực tập làm Hải Đảo Tự 
Thân, quay về nơi hải đảo tự thân để nương tựa 
nơi hải đảo tự thân, quay về nơi Hải Đảo Chánh 

Pháp để nương tựa nơi hải đảo chánh pháp mà 
không nương tựa vào một hải đảo nào khác …”(*) 

Những lời Đức Thế Tôn chỉ dạy và an ủi đại 
chúng trong đêm trăng rằm đó đã khai mở trong 
tâm thính chúng những điều mầu nhiệm. 

Những nhánh lớn, theo luật vô thường mà 
hoại diệt trước, nhưng đại thụ vẫn còn đây! Chính 
những nhánh lớn vừa biến đi, đã và đang góp sức 
bồi dưỡng những nhánh nhỏ xanh tươi để đại thụ 
vững vàng với thời gian, không gian. Những 
nhánh nhỏ hôm nay cũng sẽ lớn dần, cũng đi vào 
chu kỳ không còn hiện hữu nơi sắc thân, nhưng 
quán chiếu dòng sinh diệt thì những nhánh lớn rơi 
xuống, thực ra chưa từng rời đại thụ vì chủng tử 
vẫn rạt rào nơi những mầm non đang vươn lên! 

Quay về nơi Hải Đảo Chánh Pháp, quay về nơi 
Hải Đảo Tự Thân để cảm nhận được sự kỳ diệu 
nhiệm mầu là Đạo Phật vẫn còn đây, Chư Phật, 
Chư Bồ Tát vẫn còn đây.  

Tiếng đại hồng chung ngân 
vang mỗi sáng vẫn theo 
gió, tải rộng âm thanh Giáo 
Pháp tới núi cao rừng thẳm 
để chúng sanh nương theo 
mà giảm thiểu khổ đau, tìm 
đường giác ngộ… 

Hai mươi sáu thế kỷ qua, 
bao nhiêu nhánh lớn đã 
biến diệt nhưng đại thụ còn 
đây, nào có khoảng trống 
nào đâu! Người con Phật 
nương lời Cha Lành mà 
quán chiếu sẽ thấy được 
những Khoảng-Trống mà 
thực Không-Trống. 
Hai mươi sáu thế kỷ qua, 
dù từng gặp nghịch duyên 
thử thách, những pháp hội 

vẫn tuỳ duyên tiếp diễn qua mọi thời gian, dưới 
mọi hình thức phù hợp với căn cơ chúng sanh. 

Có phải đó là Linh Sơn pháp hội vẫn còn đây, 
khai tam mà hiển nhất? 

Đồng tâm đồng nguyện tự cảm nhận nhau mà 
tìm đến, tạo lập không gian chánh báo theo khả 
năng, để cùng nhau hành trì. 

Có phải đó là Venuvana (TV Trúc Lâm), 
Jetavana (TV Kỳ Viên), Kudagarasala (TV Trùng 
Các), Isipatana (TV Lộc Uyển), v.v… thời xưa vẫn 
còn đây? 

Nào có khoảng-trống nào đâu! 
Chỉ là những chuyển hoá, những tiếp nối. 
Ôi, những chuyển hoá, những tiếp nối chưa 

từng ngưng vun bồi niềm tin yêu, như ánh dương 
tỏa rạng mỗi sáng cho muôn hoa bừng nở; như 
vầng mây đang chuyển thành mưa cho muôn rễ 
đâm chồi, nảy lộc! 

Đám mây không bao giờ chết! 
Đám mây chỉ đang chuyển thành mưa! 

Những khoảng-trống, mà không-trống! 
 

HUỆ TRÂN 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Mưa bồi dưỡng đất mầu để cây lại hiến tặng 
hoa trái cho đời! 

Kinh bạch Giác Linh Thầy, 
Chúng con đang ngồi đây, tại Deer Park 

Monastery, trước bàn linh có di ảnh Thầy trong Lễ 
Chung Thất của Thầy ngày 13 tháng 3 năm 2022. 

Chúng con biết Thầy không còn hiện diện qua 
thân tứ đại nhưng không ai trong các con của 
Thầy không cảm nhận sâu sắc là Thầy Vẫn Còn 
Đây, vẫn trong không gian Làng Mai khắp 
năm châu, nơi chúng con từng được quây quần 
quanh Thầy, được Thầy ân cần chỉ dạy, chăm sóc, 
để mỗi cá nhân phải chuyên cần thực tập, thiết 
lập được hải đảo tự thân mà quay về nương tựa. 
Chỉ nơi hải đảo đó chúng ta mới không bất ngờ bị 
xô đẩy, bị gục ngã, vì nơi đó không có khoảng-

trống! Nơi đó luôn có Chánh Pháp mà chúng ta 
từng thực tập. 

Kính bạch Giác Linh Thầy, 
Chúng con quá hạnh phúc, vì luôn nhận được 

tình thương trực tiếp từ Thầy qua lời nhắc nhở từ 
những việc đơn sơ. Như, chỉ là buổi thiền hành leo 
núi, Thầy cũng dặn dò: “Nếu các con có lên núi 
sinh hoạt thì ngồi chung với nhau, ăn sáng với 
nhau và pháp đàm với nhau trên cùng một tảng 
đá. Ngồi để thấy tất cả đều là anh chị em trong 
một nhà và để chỉ nói với nhau bằng những lời 
thương yêu… Thầy ôm tất cả các con…” (**) 

Thầy cũng di chuyển khắp nơi, chẳng quản xa 
gần, theo lời thỉnh mời của nhu cầu tu học. Vậy 
mà trên những chặng đường đó, Thầy vẫn có thì 
giờ cho chúng con. Như, từ chùa Sùng Phúc, Hà 
Nội: “Hôm qua, ngồi trên võng bên cạnh thất, 
Thầy thấy rõ là dù đang ở đâu, các con cũng đang 
tiếp nối Thầy, bằng cách này hay cách khác. Nơi 
nào có con ngồi thì có Thầy ngồi, nơi nào có con 
thở thì có Thầy thở, nơi nào có con đi thì có Thầy 
đi, nơi nào có con mỉm cười thì có Thầy mỉm cười 
…” (**) 

Ôi, tình thương vô biên, tặng phẩm vô cùng 
Thầy đã và đang cho chúng con đang choáng ngợp 
nơi nơi! Nghĩa thầy trò, tình huynh đệ luôn được 
nuôi dưỡng bằng mật ngọt trong trái tim Hiểu và 
Thương là những gì không sức mạnh nào bên 
ngoài tàn phá hoặc cướp đoạt được!  

Thầy kính thương của chúng con, của muôn 
người đủ duyên gặp Chánh Pháp, 

Đất trời còn phảng phất hương xuân. Chúng 
con đang nắm tay nhau để lại được Cùng Thầy Đi 
Gặp Mùa Xuân. 

49 ngày, 100 ngày hay 1000 ngày… chỉ là 
những con số ước định mà nhân gian đặt ra như 
dấu mốc để nhớ về.  

Hơi thở chánh niệm không có thời gian, không 
gian. 

Đó là hơi thở của tinh thần Bát Nhã. 
Với hơi thở đó, thầy trò chúng ta chưa từng rời 

xa nhau! 
A cloud never dies.          

 

Đứa con nuôi phương xa của Thầy 

Huệ Trân 

(Tào-Khê tịnh thất – toạ thiền, 
tâm nương theo bước chân Thầy) 

____________ 

 

(*) Kinh Hải Đảo Tự Thân - Nhật Tụng Thiền Môn 
Làng Mai. 
(**) Tay Thầy Trong Tay Con – Thích Nhất Hạnh. 

HẠT THIỀN VỪA ƯƠM 

 

 

Từ em 

trăng cổ bước ra 

Môi thơm phong nhụy 

Áo tà huy bay 

 

Theo em 

Xuân Hạ miệt mài 
Giọt sương tồn đọng 

Trà phai mấy lần 

 

Dặm về 

lạ lẫm phân vân 

Trái tim mê lộ 

tần ngần nhớ/quên 

 

Đêm mưa 

trôi hết ưu phiền 

Vầng trăng lạnh cóng 

Hạt thiền vừa ươm 

 

 

 

KIỀU MỘNG HÀ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      37 

Có thể tự bảo vệ cơ thể với côn trùng cắn 
và đốt không? 

Rủi ro bị ong hoặc ong bò vẽ cắn thấp nhất 
vào mùa xuân khi các côn trùng mới bắt đầu làm 
tổ và cao nhất vào mùa hạ và mùa thu khi một tổ 
ong có tới 2000 hoặc 3000 con. Nguồn thực phẩm 
chính của chúng là hoa, vì thế các thửa vườn và 
đồng ruộng có nhiều hoa dại là nơi mà quý vị 
thường bị tấn công. 

Bởi vì ong và ong bò vẽ được các mầu sáng 
quyến rũ, cho nên an toàn nhất là khi ra ngoài 
quý vị mặc quần áo vải mầu nâu nhạt xỉn. Vải này 
không những có mầu nhạt nhưng đan rất chặt 
khiến các loại côn trùng không đốt được. 

Cũng nên tránh dùng nước hoa, dung dịch có 
hương thơm hoặc thuốc xịt tóc bởi vì mùi thơm 
của chúng sẽ lôi cuốn các côn trùng. Khi dùng 
chất đuổi côn trùng nên đọc kỹ các chỉ dẫn của 
nhà sản xuất. 

 

Quý vị nên làm gì khi bị côn trùng đốt? 

Nếu quý vị bị ong bò vẽ hoặc ong bắp cầy đốt, 
hãy đuổi chúng đi rồi chườm nước đá cục lên chỗ 

bị cắn. Nếu ong để lại ngòi ở da, hãy nhẹ nhàng 
lấy nó đi bằng lưỡi dao hoặc móng tay rồi rửa với 
nước và xà bông. Chườm chỗ đốt với nước đá để 
ngăn nọc độc được da hấp thụ. Nếu mặt của 
người bị đốt sưng, khó thở hoặc các dấu hiệu khó 
khăn gì khác thì phải kiếm chăm sóc y tế. Quý vị 
thường bị dị ứng trầm trọng thì nên mang theo 
một ống adrénaline để chích. 

 

Lấy nọc côn trùng đốt ra cách nào? 

Những sinh vật nhỏ bé chuyên hút máu 
thường hay ẩn náu ở bụi rậm, nơi có nhiều cỏ. Khi 
côn trùng đốt, cơ thể của chúng có rất nhiều máu. 
Ai cũng muốn loại chúng ngay, nhưng vì đầu của 
chúng bị kẹt ở dưới da cho nên quý vị phải lấy nó 
ra. Bôi chất dầu đặc sẽ che kín ống thở của chúng 
và sinh vật đó sẽ buông ra trong vòng 30 phút. 
Và côn trùng có thể lấy ra với một cái nhíp. 

 

 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

CÁC RỦI RO CỦA DA 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

Ni Sư Diệu Tánh, Viện Chủ Thiền Tịnh Đạo Tràng 

  

 

Ni Sư Thích Nữ Diệu Tánh, Tổng Thủ Quỹ kiêm 
Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Tài Chánh, Hội Đồng Điều 
Hành Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Hoa Kỳ, Viện chủ Thiền Tịnh Đạo Tràng đã trang 
nghiêm tổ chức Lễ Tạ Ân Sư vào trưa ngày thứ 
Bảy, 26 tháng 3 năm 2022 tại Thiền Tịnh Đạo 
Tràng, thành phố Garden Grove, tiểu bang 
California.  

Tham dự buổi lễ có Trưởng lão Hòa Thượng 
Thích Thắng Hoan, Chánh Văn Phòng Hội Đồng 
Điều hành Giáo Hội Phật Việt Nam Thống Nhất 
Hoa Kỳ (HĐĐH/GHPGVNTNHK); HT. Thích Phước 
Thuận, Thành Viên Hội Đồng Giáo Phẩm, 
GHPGVNTNHK; HT. Thích Tín Nghĩa Chủ Tịch, 
HĐĐH/GHPGVNTNHK; HT. Thích Nguyên Trí, Phó 
Chủ Tịch Nội Vụ HĐĐH/GHPGVNTNHK; HT. Thích 
Nhật Quang, Đệ Nhị Phó Chủ Tịch Nội Vụ HĐĐH/
GHPGVNTNHK; HT. Thích Minh Tuyên, Pháp Chủ 
Giáo Hội Tăng Già Khất Sĩ Hải Ngoại, Phó Chủ Tịch 
Ngoại Vụ HĐĐH/GHPGVNTNHK; HT. Thích Nguyên 
Siêu, Tổng Thư Ký HĐĐH/GHPGVNTNHK; HT. 
Thích Minh Mẫn, Thành Viên Hội Đồng Giáo Phẩm 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ; 
HT. Thích Thiện Long, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ 
Tài Chánh; HT. Thích Minh Dung, Tổng Vụ Trưởng 
Tổng Vụ Giáo Dục, Phụ Tá Chánh văn Phòng Hội 
Đồng Giáo Phẩm; HT. Thích Minh Hồi, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Kiến Thiết; HT. Thích Nhật Huệ, 
Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Tăng Sự; HT. Thích Tuệ 
Uy, Tổng vụ Phó Tổng Vụ Truyền Thông; Thượng 
Tọa Thích Thánh Minh, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ 
Cư Sĩ; TT. Thích Pháp Tánh, Tổng Vụ Phó Tổng Vụ 
truyền Thông; TT. Thích Nhật Châu, Tổng Vụ 
Trưởng Thanh Niên; TT. Thích Hạnh Tuệ, Phó 
Tổng Thư Ký HĐĐH GHPGVNTN/HK; cùng quý chư 

tôn đức Tăng, Sư Bà Thích Nữ Giới Châu, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ, cùng quý chư Thượng Tọa 
Đại Đức Tăng, quý NS. Tiến Liên, NS. Tuệ Từ, NS. 
Huệ Chiếu, NS. Giới Định cùng quý chư tôn đức Ni, 
Cư Sĩ Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Pháp Chế, Phụ Tá Chủ Tịch Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK, quý Cư Sĩ Tâm 
Quang - Vĩnh Hảo, Nguyên Giác Phan Tấn Hải, 
Quảng Trà Nguyễn Thanh Huy, một số quý Huynh 
Trưởng trong ban hướng dẫn Gia Đình Phật Tử Hoa 
Kỳ... quý cơ quan truyền thông cùng đồng hương 
Phật tử tham dự.  

Mở đầu buổi lễ, ban nghi lễ cung thỉnh chư tôn 
giáo phẩm, chư tôn đức Tăng, Ni quang lâm chánh 
điện niệm hương đảnh lễ Phật, trì tụng chú Đại Bi, 
tụng kinh Bát Nhã.  

Tiếp theo là lễ tiến cúng giác linh, tưởng niệm 
ân sư chư vị cố trưởng lão HT: Thích Đức Niệm, 
Thích Thuyền Ấn, Thích Trí Chơn, Thích Nguyên 
Lai, Thích Minh Tâm, Thích Thiện Hương; ngoài ra 
còn có lễ tưởng niệm HT. Thích Thái Siêu, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Giáo Dục HĐĐH Giáo Hội Phật 
Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ đã viên tịch vào 
lúc 6 giờ chiều, ngày 20 tháng 3 năm 2022. 

Sau phần nghi thức tưởng niệm, Ni Sư Thích 
Diệu Tánh có lời Tri Ân rất cảm động đối với Ân 
sư: Đại lão Hòa thượng Thích Đức Niệm; và Y chỉ 
sư: Đại lão Hòa thượng Thích Minh Tâm. Không 
khí buổi Lễ Tạ Ân Sư được lắng đọng và tỏa sáng ý 
nghĩa trong bài diễn văn của Ni Sư Thích Diệu 

THIỀN TỊNH ĐẠO TRÀNG 

TRANG NGHIÊM TỔ CHỨC LỄ TẠ ÂN SƯ 
 

Thanh Huy 

Chư tôn giáo phẩm từ trái: HT. Thích Minh Mẫn, 
HT. Thích Tuệ Uy, Trưởng lão HT. Thích Thắng 
Hoan, HT. Thích Minh Dung, HT. Thích Minh 
Tuyên, HT. Thích Nguyên trí, HT. Thích Nhật Huệ, 
HT. Thích Phước Thuận 

https://vietbao.com/images/file/L_PnikwT2ggBALpO/1-le-ta-an-su-img-7598.jpg
https://vietbao.com/images/file/zbUmnUwT2ggBAKsw/2-le-ta-an-su-img-7590.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      39 

Tánh. Bài diễn văn này đã bộc bạch tất cả tâm 
niệm và chí nguyện của một người đệ tử đối với 
các ân sư, đặc biệt là đối với vị bổn sư của mình: 
“Đời người ai cũng có một ước mơ nhỏ, trong 
đó có chính bản thân con. Là một Ước mơ, có 
được ngày Lễ Tạ Ân Vị Thầy Bổn-Sư... Hôm nay 
dưới sự chứng minh của chư Tôn Đức Tăng, Ni, và 
Phật-tử Thiền-Tịnh Đạo-Tràng, con xin được bộc 
bạch đôi lời Ước Mơ nhỏ bé này, nhưng nó cũng 
phải mất 22 năm, kể từ ngày Sư-Phụ giao trọng 
trách cho con ngôi nhà nầy. Chặng đường 22 năm 
dành dụm, chắt chiu dưới sự hỗ trợ của Đàn-na 
Thí-chủ...  Và Ước Mơ này thật sự đã đến...  

Công việc khởi công, Con đã chọn lấy ngày 
tháng hiệp kị 16 năm của Sư Phụ là ngày 24 
tháng 3 năm 2019, tức 19 tháng 2 năm Kỹ Hợi để 
khởi công. Và đã được hoàn tất cuối tháng Mười 
Hai, năm 2020.  

Hôm nay là 26 tháng 3 năm 2022, cũng là kị 
giỗ lần thứ 19 của Thầy chúng con và là năm thứ 
9 của Hòa-Thượng Thích-Minh-Tâm, vị Thầy Y-

chỉ  của chúng con sau ngày Thầy con viên tịch. 
Con cũng đã đợi đến ngày này để dâng lên Sư-

Phụ tấm lòng thành nhỏ bé mà con đã ấp ủ bao 
tháng ngày qua, nên con đã không gọi ngày này 
là ngày Khánh Thành, mà là ngày Lễ Tạ Ân Thầy, 
một tấm lòng thương kính của người đệ tử hướng 
về Tam-Bảo, ngưỡng nguyện Sư-Phụ luôn che chở 
và hộ độ cho Con chân cứng đá mềm, dõng mãnh 
vững bước tiếp nối chí nguyện, hạnh nguyện của 
Thầy Tổ, mà không lùi bước trước những khó khăn 

Nghi thức lễ tạ Ân Sư, tưởng niệm Thầy-Tổ 

Chư tôn đức Ni trong nghi thức lễ tạ ân sư 

của cuộc sống này.  Cúi xin Sư-Phụ, và Hòa-

Thượng Y-chỉ, cùng chư Tôn Đức Tăng, Ni và Phật-
tử tại Thiền-Tịnh Đạo-Tràng chứng minh cho. 

Kính lạy Sư-Phụ. Con đường xuất gia mà con 
đã chọn là một con đường thật khó chọn. Năm 
1975, gia đình con đến định cư tại Montreal, 
Canada. Thời gian này rất cần sự có mặt của con, 
nên vòng rào cản ngăn của người thân, danh dự, 
mặt mũi của cha mẹ không thể nào có thể vượt 
qua. Nhưng Con đã gạt nước mắt, hướng về phía 
trước, tiến bước trên con đường mà con đã ấp-ủ 
khi tuổi còn thơ. 

Cuối cùng, Con đã đến Phật-Học-Viện quì dưới 
chân Thầy, để xin tiếp độ nhận con làm người đệ 
tử xuất gia..., và rồi Thầy đã mở lòng tiếp nhận 
con.  Kể từ ngày đó con được Sư-Phụ dạy dỗ, che 
chở, khuyên bảo, la rầy, trách phiền. v.v… và 
v.v... Thời gian 20 năm xuất gia tu học trong Phật
-Học-Viện, thế sự vô thường rồi cũng không tránh 
khỏi, một ngày đẹp vía Đức Quán-Thế-Âm 19 
tháng 2 Âm lịch 2003, Sư-Phụ đã từ giã chúng con 
để ra đi về với Phật..., thế là chúng con thật sự 
vắng bóng xa Thầy! 

Con thật sự rất hụt hẫng, nhất là những lúc 
gian truân của cuộc sống, và trong cuộc đời hành 
đạo không còn người để hướng dẫn, che chở, mà 
chính mình phải tự bước đi trên đôi chân của 
mình. Những lúc thế này, con thấy mình cần Sư-

Phụ nhiều lắm.  
Bao là Ân, bao là Lòng, mà con đã đón nhận 

từ bậc Thầy khả kính. Ân này bao giờ con mới trả 
hết. Hơn hai mươi năm qua, dù khi Sư-Phụ còn ở 
cõi đời này, hay đã đi về với Phật, nhưng tâm Con 
luôn hướng về Sư-Phụ để xin được chở che và hộ 
độ.  

Là một người Ni, chẳng dễ cho con chút nào 
trong việc hành đạo, và cách xử thế ở đất nước 
Hoa-Kỳ này, khi Sư-Phụ đã quy Tây. – Những lời 
Hướng-dẫn, Chỉ-giáo, Dạy-bảo của bậc Ân-Sư, 
Con luôn nương theo những lời dạy bảo: ‘Chăm 
chỉ tu tập, phụng sự Tam-Bảo, đóng góp công sức 
giúp Đời và Đạo.’ – Con cũng xin: ‘Y Giáo Phụng 
Hành những lời dạy của Sư-Phụ là dạy con luôn 
nương tựa vào Giáo-Hội, vào chư Tôn Giáo Phẩm 
Lãnh Đạo Giáo Hội...’  Do vậy, con nguyện xin 
đem hết khả năng nhỏ bé của mình để đóng góp 
cho Giáo-Hội ngõ hầu trả Ân Đức Thầy Tổ.  Xin Sư
-Phụ che chở cho con ý nguyện này...” 

  

Tưởng niệm HT. Thích Thái Siêu 

https://vietbao.com/images/file/YpldwEwT2ggBAPQU/3-le-ta-an-su-img-7585.jpg
https://vietbao.com/images/file/nW1i3EwT2ggBAMpv/4-le-ta-an-su-img-7586.jpg
https://vietbao.com/images/file/YjleB00T2ggBACQZ/5-le-ta-an-su-img-7592.jpg


 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Hướng về chư tôn đức hiện tiền, Ni 
Sư tiếp: “Nơi đây Con xin cảm ơn Hòa-

Thượng Chủ-Tịch của Giáo-Hội cũng 
như chư Tôn Đức Tăng, Ni đã thường 
xuyên giúp đỡ ý kiến và nhắc nhở cho 
con.  Chùa chỉ có mình con, nhưng con 
chưa bao giờ cảm thấy mình bơ vơ, 
hay đơn độc, vì con có Giáo-Hội, có 
Tăng-đoàn, có những người thiện-nam 
tín-nữ hộ trì giúp cho con...  

Hôm nay là ngày kỵ giỗ lần thứ 19, 
cũng là ngày mà người đệ tử một dạ 
chí thành đối trước Tam-Bảo, đối trước 
chư Tôn Đức Tăng, Ni, Phật-tử. Trước 
Di-ảnh thân thương của bậc Ân-Sư tại 
Thiền-Tịnh Đạo-Tràng, con xin Sư-Phụ 
và đại Tăng chứng minh cho Lễ Tạ Ân 
Thầy này.  Đồng thời xin gia hộ cho 
hàng Môn-đồ Tứ-chúng tinh tấn tu tập 
hành đạo, Bồ-đề tâm bất thối, một đời 
tích Đức hành Thiện, giáo hóa gia-

đình, bà-con, bằng-hữu nương theo 
Chánh-pháp, để đền đáp trong muôn 
một, thâm-ân giáo-dưỡng của bậc Ân-

Sư đã cho chúng con Giới thân, Huệ 
mạng này.  Và ngưỡng nguyện gia hộ 
cho chư Tôn Đức Tăng, chư Tôn Đức 
Ni, quý Ngài thân tâm Thường-lạc, an 
trú trong Lục-hòa, xứng đáng là rường 
cột của Phật-giáo Việt-nam Hải-ngoại 
để góp phần nỗ lực xây dựng Đất-nước 
và Dân-tộc trong và ngoài nước được 
tự do, thịnh vượng. Xin cảm ơn 
Thượng-Tọa Thích-Minh-Chí, Viện chủ 
Phật-Học-Viện cùng chư Huynh-đệ của 
Phật-Học-Viện đã luôn giúp đỡ tinh 
thần, vật chất suốt nhiều năm qua. 
Con kính Đảnh lễ Tri Ân tất cả chư Tôn 
Đức Tăng và chư Tôn Đức Ni đã quang 
lâm trong ngày Lễ Tạ Ân Sư hôm 
nay...” 

  

Tiếp theo là lễ cúng dường trai 
tăng, chư tôn đức thọ trai, đồng hương 
Phật tử cùng dùng bữa cơm chay do 
đạo tràng khoản đãi.  

Sau đó cũng tại nơi nầy một phiên 
họp thường niên của Giáo Hội cũng đã 
bắt đầu vào lúc 2 giờ chiều, trong 
phiên họp nầy cũng để các Tổng Vụ 
báo cáo về những hoạt động trong thời 
gian qua và thông báo một số công tác 
Phật sự cho những ngày tháng tới. Đặc 
biệt có phần bàn về chương trình tang 
lễ Hòa Thượng Thích Thái Siêu, và 
chuẩn bị cho khóa An Cư Kiết Hạ năm 
2022 tại Tu Viện Pháp Vương. 

MƯA HẠ 

 

Hạ thành đô lắm âm u 

Mưa rơi phố cận mây mù nẻo xa 

Chiều tràn dâng nỗi nhớ nhà 

Mẹ yếu song sớm cha già thềm khuya 

Áo cơm gây nỗi cách chia 

Hay là máu hải hồ kia mãi trào 

Sôi sùng sục tận chiêm bao 

Biển sâu vẫy giục non cao gọi mời 
Lênh đênh ngót quá nửa đời 
Để chiều mưa rụng rã rời bước chân 

Ngày hè quạnh mấy vuông sân 

Buồn như lớp học ghế bàn trơ vơ 

Mái đầu cha mẹ bạc phơ 

Tàn xiêu cõi nhớ nhạt mờ cõi mưa 

Phượng hồng đôi cánh lưa thưa 

Thời thư sinh ngỡ như vừa mới qua 

Phương này thiếu mẹ vắng cha 

Nhìn cơn mưa hạ như là lệ rơi. 
 

 

HẠ VẤN VƯƠNG 

 

Đêm vừa khép lối chiêm bao 

Thì trời cũng mở xôn xao nẻo ngày 

Bên nắng hé bên mưa bay 

Nắng thưa đan nhớ mưa dày dệt thương 

Dần dần tỏ ánh triêu dương 

Áo mây gió vén khăn sương nắng lùa 

Ngàn hương thiếu nữ hồn xưa 

Chợt về thơm lựng nắng trưa êm đềm 

Quyện trong cánh gió ngọt mềm 

Dường nghe oanh yến bên thềm gọi nhau 

Dăm ba cánh phượng khoe màu 

Chở hồn sương khói về đâu hỡi người 
Qua rồi tuổi học vô tư 

Thời trinh nguyên đã bao người ướt mi 
Nắng chiều ngoài cửa chưa đi 
Lòng nghe như đã thầm thì tiếng đêm 

Tình xưa chở mộng qua thềm 

Nửa đời hoang phế không em chối từ. 
 

 

 

LƯU LÃNG KHÁCH 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      41 

(tiếp theo) 
 

ẢNH HƯỞNG CỦA PHẬT GIÁO 

ĐỐI VỚI CÁC CHÍNH SÁCH VỀ NHÂN QUYỀN 

CỦA CÁC TRIỀU ĐẠI LÝ VÀ TRẦN  
Khi bàn về các chính sách nhân quyền của 

một chính phủ thì cũng có nghĩa là phải xem xét 
đến những quyền nào mà hiến pháp quy định cho 
công dân, hoặc trong một thời đại chưa có hiến 
pháp, phải xem xét những nguyên tắc luật lệ gì – 
đặc biệt là trong luật hình và thủ tục tố tụng hình 
sự – quy định các quyền của con người, như quyền 
sống, quyền tự do, quyền an toàn thân thể, hoặc 
quyền tự do tư tưởng hoặc tôn giáo, hoặc quyền 
về kinh tế và các phúc lợi xã hội, v.v…  

Những văn bản pháp luật đời Lê và Nguyễn 
hiện còn khá đầy đủ để cho phép chúng ta nghiên 
cứu về hồ sơ nhân quyền trong các triều đại này 
một cách toàn diện. Nhưng đối với các đời Lý và 
Trần, chúng ta không có sự may mắn như vậy – 
chẳng còn tuyển tập luật lệ gì – có lẽ là vì, như sử 
sách ghi, tướng Trương Phụ đời Minh, trong giai 
đoạn lịch sử ngắn ngủi khi Trung Hoa xâm chiếm 
Việt Nam sau đời nhà Trần, đã tịch thu sách vở 
của nước ta và mang tất cả về Bắc Kinh. Bộ chính 
sử của Việt Nam, Đại Việt Sử Ký Toàn Thư, có đề 
cập đến một số bộ luật, nhưng hiện nay chúng 
không còn nữa.  

Năm 1042, vua Lý Thái Tông ban hành luật 
Hình Thư, mà đã được các sử gia cuối đời Lê ca 
ngợi trong Đại Việt Sử Ký Toàn Thư như sau: “Cho 
đến thời đó, các việc kiện tụng trong nước rất 
phức tạp. Các quan xử án theo sát những câu chữ 
của luật, cho nên trở thành khắc nghiệt, kết án 
oan kẻ vô tội. Nhà vua, cảm thông với họ, nên đã 
chỉ dụ rằng luật lệ phải được soạn thảo cập nhật, 
phải phân loại và rút gọn thành các điều khoản 
đưa vào Bộ Hình thư, để nhân dân có thể hiểu 
chúng một cách dễ dàng” (8). Bộ Hình thư này, 
mà ắt hẳn là thấm nhuần tinh thần nhân đạo Phật 
giáo, thì không còn nữa. Năm 1230, triều đại nhà 
Trần cũng đã ban hành hai bộ luật: Quốc Triều 
Thống Chế, gồm 20 quyển, được bổ sung năm 
1244 với những điều khoản về sự áp dụng luật 
hình; và Hình Thư, được biên soạn năm 1341 bởi 
Trương Hán Siêu và Nguyễn Trung Ngạn theo lệnh 
của vua Dụ Tông. Theo Lê Quý Đôn, các bộ luật 
đời Trần là hoàn chỉnh nhất trong đỉnh cao của 
triều đại nhà Trần. Đáng tiếc là chúng ta không 
còn giữ được các bộ luật này, và chứng tích còn lại 
duy nhất của luật Trần là cuốn An Nam Chí Lược, 
một cuốn sử không chính thức của Lê Tắc – một 

viên quan Việt Nam đã phản bội dân tộc đi theo 
quân Nguyên về Tàu năm 1285. Xét cho cùng, để 
bàn về ảnh hưởng của Phật giáo đối với các chính 
sách nhân quyền của các đời Lý, Trần, chúng tôi 
chỉ có những lời đề cập rải rác trong những tài liệu 
lịch sử, nói tới những sắc lệnh, chính sách và 
những biến cố. Như vậy do không có đủ những tài 
liệu pháp luật, những phân tích của chúng tôi về 
đời Lý và đời Trần chỉ có thể tường thuật được 
một vài quyền của con người mà chúng tôi chỉ có 
thể tìm thấy những vết tích trong chính sử, mà 
không bàn được về tất cả những quyền đã được 
liệt kê đầy đủ trong những tài liệu pháp luật quốc 
tế ngày nay.  

Sẽ bàn về: quyền toàn vẹn con người, quyền 
bình đẳng và quyền tự do tư tưởng và tôn giáo.  

A. Quyền toàn vẹn con người  
Theo các văn bản của Liên Hợp Quốc, trong 

đề mục này, mọi người có quyền sống, quyền tự 
do không bị nô lệ, nô dịch hoặc tù tội, và quyền 
có an ninh cho con người trong tiến trình pháp 
luật, như là sự bảo đảm không bị bắt bớ / giam 
cầm đợc đoán, quyền được xét xử công khai, công 
bằng,  không chậm trễ, v.v… Quyền  toàn 
vẹn  con người là một điều kiện tiên quyết để có 
thể hưởng bình đẳng, hoặc các quyền dân sự và 
chính trị cũng như các quyền kinh tế và xã hội.  

1. Quyền sống. Theo luật quốc tế hiện 
hành về nhân quyền, quyền sống là không tuyệt 
đối. Mặc dầu một số tổ chức quốc tế (chẳng hạn 
Tổ chức Ân xá Quốc tế) tranh đấu cho sự bãi bỏ 
án tử hình như một sự vi phạm quyền sống, và 
mặc dầu một số tiểu bang ở Hoa Kỳ đã bỏ án tử 
hình theo cùng một lý do, trong luật nhân quyền 
quốc tế ngày nay, ý nghĩa thực của quyền sống 
chỉ có nghĩa là quyền đó không thể bị tước đoạt 
một cách độc đóan. Nếu theo đúng diễn tiến luật 

ĐẠO PHẬT VÀ NHÂN QUYỀN 

TRONG LỊCH SỬ VIỆT NAM  

 

Luật sư Tạ Văn Tài 
 

Tiến sĩ Chính trị học và Thạc sĩ Luật học, nguyên Giảng sư Harvard Law School 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

định (due process), cả về nội dung lẫn thủ tục, án 
tử hình có thể áp dụng bởi Nhà nước trong phần 
lớn các quốc gia: một toà án đủ thẩm quyền có 
thể kết án tử hình một người phạm vào một trọng 
tội do luật có hiệu lực quy định, theo đúng thủ tục 
pháp lý, trên căn bản của chứng cứ rõ rệt.  

Dưới đời Hậu Lê và đời Nguyễn, án tử hình 
tuyên bởi các toà cấp dưới phải được phê chuẩn 
bởi cấp toà cao nhất – dưới đời Lê, đó là Thẩm 
Hình Viện; dưới đời Nguyễn, đó là một tập hợp các 
cơ quan: Bộ Hình và Tam Toà – bao gồm: thứ 
nhất, chính Bộ Hình; thứ hai, Đại Lý Tư; và thứ 
ba, Ngự Sử Đài – và rồi bản án, nếu được xác 
định, phải được chuyển đến nhà vua để có quyết 
định chung thẩm. (Có một sự khác biệt duy nhất 
với chuẩn mực nhân quyền ngày nay là án tử hình 
có thể được tuyên đối với một số tội hiện nay 
không còn bị tuyên tội chết, như tội thông dâm 
với cô, dì chẳng hạn).  

Chúng ta không có những chứng liệu để biết 
nhà Lý và nhà Trần đã có cùng thủ tục kết án tử 
hình phức tạp như vậy hay không, nhưng có thể 
hiểu rằng nếu nhà Nguyễn áp dụng theo thủ tục 
kết án tử hình của nhà Mãn Thanh bên Trung Hoa, 
và nếu nhà Tống bên Trung Hoa học theo nhà Lý 
về sự tổ chức quân đội, thì nhà Lý có thể đã áp 
dụng định chế về Thẩm Hình Viện của nhà 
Tống.  Năm 1052, vua Lý Thái Tông đã ra lệnh 
đúc và đặt một cái chuông trong sân cung Thiên 
An để người dân có thể gõ chuông kêu oan (9). 
Dưới đời Trần, ngoài Ngự Sử Đài và Bộ Hình, cũng 
có Thẩm Hình Viện để xét duyệt và cho ý kiến đối 
với hình phạt được tuyên bởi các toà cấp dưới 
(10). Các cấp toà thượng thẩm này làm cho khó 
mà tước đoạt sự sống một cách độc đoán, nhất là 
khi các vua là người nhân từ, như chúng ta sẽ 
thấy sau này.  

Các triều đại Lý và Trần có lẽ không đi quá 
xa đến mức bãi bỏ án tử hình, nhưng triết lý về 
pháp luật của họ, vốn ảnh hưởng tinh thần Phật 
giáo (rất ngại sát sinh), đã dẫn đến sự chế giảm 
số hình phạt phải kết án tử cũng như khả năng 
cho chuộc .  

Các đạo luật đời Lý phạt tội đánh chết người 
bằng việc cho đánh 100 trượng, xâm 50 chữ lên 
mặt và bắt làm tiện nhân lao dịch; và giết chết với 
vũ khí bén nhọn trong một cuộc tranh chấp đất 
đai chỉ với 80 trượng và tội đồ khổ sai (11). 
Những triều đại sau đó phạt tử hình tội trốn ra 
ngoại quốc theo giặc, nhưng vào năm 1125, Mạc 
Hiền, huyện quan ở Quảng Nguyên, đã trốn theo 
nhà Tống năm trước và bị gởi trả về Việt Nam, chỉ 
bị đày đi Nghệ An rồi Thanh Hoá, còn vợ và con bị 

phạt chuyển thành nông nô (12). Tội phản nghịch, 
chống lại nhà vua, lẽ ra là bị phạt tội chết theo 
luật pháp truyền thống của Trung Hoa và Việt 
Nam (xử trảm - chém đầu, đôi khi bêu đầu, là 
hình phạt tiêu chuẩn). Nhưng chỉ trừ trường hợp 
ngoại lệ thi hành án lăng trì (xẻo thịt cho chết) đối 
với tướng Nguyễn Khanh năm 1035 (13), thì nhiều 
trường hợp phản nghịch dưới đời Lý đã được xử 
nhẹ hơn tội chết. Năm 1028, khi vua Lý Thái Tổ 
băng hà, có ba hoàng tử mang quân vào kinh 
thành để tranh ngôi với Lý Thái Tông- người kế vị 
hợp pháp, một hoàng tử bỏ mạng còn hai người 
kia bỏ trốn và sau đó quay về đầu hàng. Nhà vua 
đã tha tội và phục hồi tước vị cho họ. Sau đó, một 
hoàng tử khác nổi loạn ở Trường Yên và sau khi 
đầu hàng, cũng đã được tha tội và phục hồi chức, 
tước (14). Năm 1096, quan đại thần Lê Văn Thinh 
bị kết tội phản nghịch, nhưng chỉ bị đày đi Thao 
Giang do đã có những công trạng lớn trong quá 
khứ. Cáo trạng nói là khi vua đang dạo chơi trên 
một thuyền đánh cá trên hồ Dâm Đàm, đang xem 
người ngư phủ làm việc thì đột nhiên, sương mù 
kéo đến giăng đầy mặt hồ và trong vùng sương 
phủ đó,vẳng nghe tiếng mái chèo của một chiếc 
thuyền đang tiến đến. Khi sương mù tan biến, 
người ta nhìn thấy một con hổ trên chiếc thuyền 
đó. Mục Thận, người ngư phủ, quăng lưới chụp lên 
con hổ mà sau đó trở thành Lê Văn Thịnh. Lòng độ 
lượng của nhà vua có lẽ đã phát sinh từ sự thiếu 
chứng cứ vững chắc: sự thật có lẽ là Lê Văn Thinh 
bơi thuyền ra hồ để tìm nhà vua khi sương mù kéo 
đến, và nhà vua thì không nhìn thấy rõ Thịnh mà 
nhầm tưởng là một con hổ. Song sự ảnh hưởng 
tinh thần Phật giáo như vậy đã làm các triều thần 
Nho gia khó chịu đến nỗi sau đó, họ than phiền 
rằng sự độ lượng của nhà vua đối với Lê Văn 
Thịnh là do sự cảm hứng theo tinh thần đạo Phật 
(15). Lòng khoan dung của nhà vua thậm chí còn 
mở rộng đến người dân tộc thiểu số phạm tội 
phản nghịch. Năm 1041, phản thần Nùng Trí Cao 
bị bắt và giải về kinh đô. Cảm kích vì sự kiện rằng 
cha của phản thần này đã chết trong một vụ nổi 
loạn trước đó vào năm 1039, vua Lý Thái Tông đã 
tha tội và cho Cao tiếp tục phục vụ với chức huyện 
quan ở huyện Quảng Nguyên và thậm chí còn 
được ban thêm những vùng khác để cai quản, bao 
gồm huyện Tu Lang. Một năm sau đó, Nùng Trí 
Cao được ban ấn tướng và tước vị danh dự Thái 
Bảo. Một kết quả của chính sách nhân từ đối với 
quan lại người thiểu số là sự hậu thuẫn hiệu quả 
cho triều đại này trong những chiến dịch thành 
công chống lại những đợt xâm lấn của nhà Tống 
(16).  

Các hình phạt tử hình dưới đời Trần thì 
nghiêm khắc hơn. Một người chồng được cho phép 
giết tình nhân của vợ mình và đối xử với người vợ 
tội lỗi đó như đối với tôi tớ, cầm hoặc bán đi. Một 
tên trộm phạm tội đến lần thứ ba thì bị xử tội chết 
(17). Tuy vậy, trong thực tế, án tử hình có thể 
được cho chuộc. Trong một vụ sử dụng thư  nặc 
danh phỉ báng triều đình năm 1283, vua Nhân 
Tông kết án tử một người tên là Mạnh, tay chân 
của hoàng tử Trần Lão, nhưng đã cho phép hoàng 
tử chuộc hình phạt xử tử đó với 1000 quan tiền và 
chỉ kết án khổ sai (18).  

Nếu ta nhớ tới hình ảnh những nho sĩ khoan 
dung mà thường được đề xuất bởi những học giả 
Tây phương học chuyên ngành Văn minh Trung 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      43 

quốc, thì ta sẽ thấy đặc biệt lý thú rằng các học 
giả và sử gia Việt Nam ở các thời kỳ sau chịu ảnh 
hưởng Nho giáo nhiều hơn đã nhận định là pháp 
luật đời Lý quá độ lượng. Nhiều trong số những 
học giả này đã trách cứ sự nhân từ này là do ảnh 
hưởng của đạo Phật.  

Về hình phạt trượng và đồ khổ sai áp dụng 
cho tội đánh chết, Ngô Thời Sĩ (1725 –1780), còn 
mang tên là Ngô Ngọ Phong, đã phê phán rằng: 
“Luật xưa phạt tử hình kẻ giết người. Thật không 
thể chấp nhận rằng kẻ phạm tội đánh chết người 
mà chỉ phải chịu hình phạt đánh bằng trượng và 
hình phạt đồ khổ sai. Áp dụng một sự xử phạt nhẹ 
như vậy, những bọn hung hiểm, nhỏ nhen và 
những kẻ phạm tội gian xảo sẽ dễ dàng trả thù 
mà chẳng có sự tôn trọng mạng sống con người. 
Kẻ bất lương sẽ dễ dàng vi phạm pháp luật và 
người tốt thì cứ gánh chịu sự bất công. Thật là 
một sai lầm lớn trong chính sách hình sự! Những 
nhà cai trị không bao giờ được quên những lời phê 
phán về lòng độ lượng của Tử Kiều và Thôi 
Thực” (19).  

Về hình phạt nhẹ đối với tội giết ngừơi khi 
tranh chấp đất đai, sử gia Nho giáo thế kỷ 15 Ngô 
Sĩ Liên (14?? –14??) cũng đã mạnh mẽ bài bác 
nhà Lý: “Luật xưa phạt tử hình những kẻ sát 
nhân. Trừng phạt kẻ sát nhân theo cùng một cách 
như đối với các tội phạm khác là chưa phân biệt 
được những mức độ khác biệt về tính nghiêm 
khắc của tội phạm” (20).  

Ngô Sĩ Liên cũng phê bình quyết định của 
vua Lý Nhân Tông chỉ kết án lưu đày Lê Văn Thịnh 
năm 1096: “Miễn tử hình cho một bày tôi toan 
giết vua và chiếm ngai vàng là một sai lầm trong 
chính sách hình sự. Đó là do niềm tin của nhà vua 
ở đạo Phật” (21).  

Về cách xử sự khoan dung đối với những kẻ 
nổi loạn, Lê Văn Hưu, một nhà chính sử thế kỷ 13 
(1231 -????) quy trách sự tha tội cho Nùng Trí 
Cao cho ảnh hưởng của đạo Phật: “Trước đây, khi 
cha của y là Nùng Tôn Phúc phạm tội phản 
nghịch, tiếm danh vị [vua] và lập nước riêng, vua 
Thái Tông chỉ xử phạt người cha và tha tội người 
con Trí Cao. Nay Trí Cao lại theo con đường phản 
ngịch của người cha, với trọng tội đó, y đáng nhận 
lãnh hình phạt tử hình hoặc (ít nhất) sự tước bỏ 
phẩm hàm và đất đai đã được cấp và giáng xuống 
làm dân thường. Thế mà vua Thái Tông đã tha tội 

cho đương sự, cho y thêm lãnh thổ để cai quản, 
ban cho ấn tướng và tước hiệu Thái Bảo. Đấy 
không phải là một chính sách đúng đắn về xử phạt 
và tưởng thưởng… Tất cả là do vua Thái Tông đã 
say mê với chủ trương nhân đạo nhỏ nhen của 
Phật giáo và quên đi những nguyên tắc trọng đại 
của một vị vua” (22). 

Về vụ án Nùng Trí Cao này, Ngô Sĩ Liên cũng 
đã bình phẩm về tác động của đạo Phật: “Nhà 
vua, bị quyến rũ bởi thuyết nhà Phật về tình 
thương và lòng nhân đạo, đã tha tội cho một kẻ 
phản nghịch. Vì vậy, lòng nhân từ của ông đã trở 
nên sai hỏng. Đó là khuyết điểm của nhà 
vua” (23).   

Như vậy, quan niệm Phật giáo quí trọng 
mạng sống đã làm cho chính sách của Triều Lý về 
tử hình trở nên rất khoan dung.  

(còn tiếp) 
 

PHẦN CHÚ THÍCH: 
 

8. TT, I: 219 

9. TT, I: 226.  
10.TT, II: 21.  
11. TT, I: 255, 278.  
12. TT, I: 254, 264.  
13. TT, I: 212.  
14. TT, I: 203 –204.  
15. TT, I: 242.  
16. TT, I: 218, 221.  
17. Lê Tắc, An Nam Chí Lược, bản dịch tiếng Việt, 
Huế, 1961,  222 –223.  
18. TT, II: 49.  
19. Phan Huy Chú, Lịch Triều Hiến Chương Loại 
Chí – Hình Luật Chí. Sau đây gọi tắt là HLC. Bản 
dịch của Cao Nãi Quang, Saigon, 1957, 523. Tử 
Kiều hoặc Tử Sản (581 –522 TCN), tể tướng nước 
Trịnh Thời Xuân Thu, người đã cho khắc chạm một 
bộ luật hình lên một kiềng ba chân bằng đồng 
thiếc, trên giường bệnh đã trăn trối với Tử Thái Sư 
rằng: "Khi ta chết, quyền lực sẽ vào tay ngươi. Chỉ 
những người có đạo đức mới có thể cai trị xã tắc 
với lòng khoan dung; đối với những người khác, 
tốt hơn là nên nghiêm khắc. Khi ngọn lửa đang 
cháy sáng, người ta nhìn nó với sự kinh sợ, và ít 
có ai chết vì nó. Trái lại, nước thì nhu yếu, người 
ta coi thường và rỡn với nó, vì thế nhiều người 
chết vì nó. Thật khó mà cai trị với sự mềm dịu." 
James Legge. The Chinese Classics (Kinh điển 
Trung Hoa), quyển 5, trang 684. Thôi Thực là 
thành viên của một gia đình nổi tiếng hay chữ 
trong triều đại Hán Huân đế (I 47 –168) và đời 
vua kế vị. Ông viết cuốn Luận giảng về Chính 
quyền, đại ý cho rằng sự khoan dung chỉ có thể 
được sử dụng bởi các chính quyền mạnh; trong 
những thời buổi hỗn loạn, sự nghiêm khắc nên là 
quy tắc tiêu chuẩn.  
20. HLC, 525; TT, I: 278.  
21. TT, I: 242.  
22. TT, I: 221.  
23. TT, I: 228.  
 



 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

CANH MƯỚP ĐẮNG CHAY 

NẤU CHAY 

Món canh mướp đắng chay có vị ngọt 
thanh nhẹ, không quá đắng vì vị đắng đã 
được trung hòa bởi những nguyên liệu 
khác. Món ăn chay hấp dẫn này vô cùng 
thích hợp cho sức khỏe cả gia đình. 

Nguyên liệu: 
 Mướp đắng: 1 – 2 quả 

 Đậu phụ trắng: 200 gram 

 Cà-rốt: 1 củ 

 2-3 tai nấm mèo 

 1 khúc hành boa-rô (tỏi tây) 
 20 gram bún tàu 

Gia vị: tiêu, muối, hạt nêm chay 

 

Cách làm: 
1. Nấm mèo ngâm nước ấm cho nở, rửa 
sạch, để ráo, cắt nhuyễn. 
2. Cà-rốt gọt vỏ rửa sạch, cắt nhuyễn. 
(Cà-rốt được coi là thực phẩm bổ dưỡng 
giàu vitamin A rất tốt cho sức khỏe và giúp 
làm đẹp da cho phụ nữ. Cà-rốt có vị ngọt 
nên bạn không nên bỏ qua những món ăn 
ngon nhất từ cà-rốt.) 

3. Đậu phụ lau cho khô nước, dùng tay 
bóp nát rồi cho vào tô. 
4. Bún tàu ngâm mềm, cắt khúc nhỏ. 
5. Cho tất cả cà-rốt, bún tàu, nấm mèo và 
1/2 boa-rô vào tô đậu phụ.  
6. Nêm tí muối, tiêu, hạt nêm chay.  
7. Đeo bao tay, dùng tay bóp cho các 
nguyên liệu trộn đều và thấm gia vị. 
8. Mướp đắng rửa sạch, cắt đường giữa 
rồi dùng muỗng cà-phê múc hột mướp 
đắng ra.  
9. Dồn phần đậu phụ vào, dùng tay ém 
chặt. 
10. Làm nóng nồi trên bếp với chút dầu ăn, 
cho phần boa-rô còn lại vào xào thơm rồi 
thêm lượng nước vừa đủ. 
11. Khi nước sôi cho mướp đắng vào, nêm 
tí muối, hạt nêm rồi nấu đến khi mướp 
đắng mềm thì nêm nếm lại cho vừa khẩu vị 
rồi tắt bếp. 
12. Múc ra tô, rắc tiêu và hành tùy thích. 
 

An Nhiên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      45 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

NGUYÊN QUÁN THIỀU QUANG 

 

Ngài vốn người họ Tạ, sinh 
trưởng ở Triều Châu, thọ học với 
sư Bổn Quả. Năm Đinh Tỵ ngài 
sang Đại Việt để hoằng dương 
Phật Pháp. Ngài đã lập chùa 
Thập Tháp, chùa Vĩnh Ân, Kim 
Cang… Ngài mang sang nhiều 
pháp khí, thỉnh mời nhiều cao 
tăng sang Đại Việt để cùng 
hoằng hóa Phật đạo. 

Đến đời chúa Phúc Chu, có 
Hoa kiều tên A Ban làm loạn, 
sau có thêm người nữa là Quảng 
Phú cũng làm loạn, vì vậy chúa 
Phúc Chu không còn tin ở ngài, 
ngài phải vào xứ Đồng Nai để ẩn 
náu mà hoằng hóa. Tương 
truyền trước khi tịch, ngài đã 
dạy đồ chúng: 

“Thể của pháp thân như 
gương không lưu ảnh, lại như 
ngọc không tỳ vết, có thể hiện 
muôn tướng nhưng không phải 
vật thật, thể của pháp thân vắng 
lặng nhưng không phải là trống 
rỗng.” 

Ngày nay Phật tử viếng 
chùa Thập Tháp chợt nhiên nhớ 

ngài, nhớ đạo hạnh và công 
trạng của ngài đối với Phật giáo 
xứ đàng trong, có kẻ viết: 

NGUYÊN QUÁN QUẢNG 
ĐÔNG SƠ MÔN BẢO TỰ THIỀN 
SƯ XUẤT CHÚNG NỐI DÒNG 
ĐÔNG ĐỘ GIÁO THỌ BIỆT 
TRUYỀN HÁT KHAI ĐẢ BỔNG 

THIỀU QUANG QUY 
NINH TÂN VIỆN THẬP THÁP 
XIỂN PHÁP NAM PHƯƠNG 
HOẰNG DƯƠNG PHỔ CẬP CHỈ 
TỊNH NHIẾP TÂM. 

 

NĂNG LƯỢNG 

 

Sau khóa tu thiền, thầy 
hỏi đại chúng: 

- Quý vị tu thiền để làm 
gì? 

Đại chúng hăng say trả lời, 
người thì bảo: “Tập buông xả”, 
kẻ khác nói: “Học hạnh giải 
thoát”, có người thì: “Tu thiền 
để được an lạc.” Cuối giảng 
đường có một vị tuyên bố: “Tu 
thiền để nạp thêm năng 
lượng”… 

Thầy hóm hỉnh: 
- Muốn nạp năng lượng thì 

lương phải nặng chứ tu thiền 
đâu có năng lượng! 

Đại chúng cười to vì thầy 
chơi chữ; đợi một tí cho lắng 
xuống thầy mới bảo: 

- Chữ nghĩa là thế, nhưng 
nhìn quý vị rõ ràng là thoải mái 
và năng lượng tràn trề sau 
khóa tu học này. 

Đại chúng đồng loạt vỗ 
tay. 

 

TRẦN 

 

Một Phật tử hỏi thay cho 
nhiều người: 

- Chúng con thường nghe 
pháp trần, bụi trần… nhưng 
không hiểu mấy, xin thầy từ bi 
giảng giải cho. 

Thầy cười: 
- Ta vốn người tộc Trần, 

phận tăng nhân chưa từng cởi 
trần, cả đời phong trần cũng 

lắm trần ai với bụi trần, giờ biết 
phân trần thế nào để cho các 
ngươi hiểu? 

Người kia lại thưa: 
- Chúng con thật sự cầu 

hiểu biết chứ không phải hỏi tùy 
hứng. 

Thầy lại cười: 
- Tết nhất người ta kéo về 

cố quận rần rần, nhiều người 
không đi được thì nhớ quê, hình 
ảnh quê hiện lên trong tâm trí 
ấy chính là pháp trần. Thấy 
người ta đi, mình không đi được, 
rồi tưởng nhớ, rồi thọ khổ, thậm 
chí nảy sanh ghen tức… ấy là 
trần lao. 

Người Phật tử hỏi câu ấy, 
chợt nhiên ngộ gì hổng biết, anh 
ta cao hứng: 

- Đường trần đầy bụi trần 
và pháp trần thì khắp trong đất 
trời và nhân gian. Tuy có khổ 
nhưng cũng có cái tuyệt trần. 
Niệm Phật, tưởng Phật là nhất 
trần đời. 

 

SAO LẠI PHÒ ĐẠI HÁN 

 

Có ông tây cà lồ đầu Phật, 
đã từng nhiều năm sống ở các 
nước vùng viễn đông. Y thông 
thạo tiếng Việt, tiếng Tàu, hiểu 
biết văn hóa phương đông. Y 
cũng đã viếng thăm rất nhiều 
các chùa trong ngoài hải quận. 
Ngày kia y gặp mỗ và thắc mắc: 

- Cớ sao các vị đầu Phật mà 
lại phò đại Hán? 

- Sao ông bảo thế? 

- Tôi thấy chùa của các vị 
dù trong hay ngoài cũng đều 
chưng sư tử Tàu, con đực chân 
đạp địa cầu, tượng trưng cho sự 
thống trị thế giới. Con cái một 
chân vờn sư tử con, tượng trưng 
cho nối giòng Hán tộc, lẽ nào 
các vị không biết cái tư tưởng 
này? Đã thế còn vô số tượng La 
Hán Tàu, pháp khí Đài Loan và 
ngay cả tượng Phật bồ tát cũng 
phải là tượng Tàu mới chịu. 

Nghe thế mỗ bỗng nhiên ú ớ 
như người trúng gió, chưa biết 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Chân dung đức Tổ sư Nguyên Thiều 
– Siêu Bạch, đang thờ tại Tổ đường 

chùa Thập Tháp, Bình Định  



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

trả lời sao thì ông tây lại nói: 
- Tôi thấy sư tử ở các trụ đá 

vua Asoka tượng trưng cho sự 
dõng mãnh và tinh tấn, sao 
không chọn chưng để tôn 
nghiêm chốn chùa chiền? 

Mỗ chắp tay xá ông tây cà lồ 
rồi bỏ chạy. 

 

TẶC 

 

Hôm nọ quốc chủ lên ti vi hô 
hào: 

- Tham nhũng là nội tặc, 
triều đình kiên quyết chống mà 
không có vùng cấm!   

Quan dân sĩ thứ những 
tưởng thiệt, mừng hết lớn luôn: 

- Phúc đức quá, vận nước ắt 
lên nhanh. 

Thế rồi năm lại năm, nội tặc 
chẳng những không giảm mà 
còn tăng quá xá, đụng đâu cũng 
thấy nhưng khổ nỗi tống hết vào 
lò thì còn ai làm việc. Kẻ sĩ đàng 
trong, đàng ngoài, đàng giữa, 
đàng dưới đồng loạt kêu ca: 

- Nội tặc tiến nhanh, tiến 
mạnh, tiến vững chắc! Đã thế 
còn hải tặc, ngoại tặc liếm biển 
đông, cướp đảo; mà nào chỉ có 
thế, bao nhiêu thứ tặc khác như: 
lâm tặc, cẩu tặc, đinh tặc, gian 
tặc, quan tặc, sanh tặc… thì dân 
chịu sao nổi? 

Hổng biết từ đâu mà trên 
mạng trôi nổi bài thơ con cóc, 
làm cho cư dân NET chia sẻ và 
bình luận sôi nổi: 

Nội tặc từ trong phá ruỗng 
rồi 

Ngoại xâm lấn lướt quá nguy 
thôi 

Bao nhiêu thứ tặc gian tà nổi 
Thật khổ dân ta với giống 

nòi. 
 

AI CAO GIÁ HƠN 

 

Y và cô ấy vốn là bạn học từ 
thuở thiếu thời, lớn lên mỗi 
người một nghiệp. Y trở thành 
văn sĩ và cô ta trở thành gái 
hạng sang chuyên cặp các đại 
gia. Ngày Tết bạn bè gặp nhau, 
tâm sự đủ điều, một người bạn 
nói: 

- Thời buổi này anh cặm cụi 
viết lách, có ai đọc nữa đâu! Viết 
đã cực mà đem bán còn cực 
hơn. 

Cô bạn nghe thế bèn tỏ vẻ 
cảm thông, tuy nhiên y không 
biết cô ta bất chợt thật thà hay 
là đá xéo: 

- Anh bán sách nuôi thân, 
em bán thân nuôi miệng, xem ra 
thân em có giá hơn sách anh. 

Đám bạn cười ồ lên, cũng 
có người tỏ ra khó xử vì câu ấy, 
riêng y thì cười méo xẹo, nhưng 
phải công nhận cô ta nói đúng, 
để giải tỏa cảm giác lúng túng 
này, y đùa: 

Đường tôi đi từng bước chắc 
nhưng khó mà bắt chước 

Nghề cô làm việc đầu tiên 
thì dễ lắm tiền đâu.  

 

HOA DƯƠNG 

 

Thiên hạ ở thế kỷ hai mươi 
mốt, văn minh cao độ, khoa 
học kỹ thuật, điện toán… đều 
vượt bực, những tưởng chuyện 
xâm lăng lập quốc đã lùi vào dĩ 
vãng xa xưa, nào ngờ bên tây 
lại có người còn ngủ mê: 

- Ta là Sa Hoàng, đế quốc 
Nga La Tư phải huy hoàng như 
xưa, các chư hầu phải nghe 
lệnh ta! Cấm bọn bay giao du 
hay kết thân với kẻ lạ. 

Đất Hoa Dương rộng mênh 
mông, người Hoa Dương xinh 
đẹp và đởm lược có thừa. Quốc 
chủ khẳng khái: 

- Chúng ta là bạn bè láng 
giềng, muốn chơi với ai là 
quyền của chúng tôi! 

Sa Hoàng đỏ giận quá bèn 
xua quân sang xâm lăng. Hắn ta 
ra lệnh bỏ bom, bắn hỏa tiễn 
không chừa mục tiêu nào. Hoa 
Dương phút chốc tan tành nhưng 
tinh thần không nao núng, toàn 
thể quân và dân quyết sống mái 
bảo vệ quốc gia. Quốc chủ được 
lời mời tỵ nạn của cao bồi xứ Cờ 
Hoa nhưng ông ấy dõng dạc: 

- Đây là nơi của tôi, tôi 
không đi đâu cả! 

Thiên hạ khâm phục ông ấy, 
cả thế gian ủng hộ Hoa Dương. 
Tuy nhiên đời có kẻ quá lạ lùng, 
cũng là thân phận nhược tiểu 
nhưng vì ý thức hệ mà lại ủng 
hộ cuộc xâm lược này. Người đời 
cười nhạo: 

Ủng hộ xâm lăng rõ quá ngu 

Ôm chân tâng bốc cả quân 
thù 

Nữa mai đất lở cơ đồ cháy 

Liệu có còn chăng hãy đánh 
đu! 

 

 

 

Steven N 

Georgia, 04/22  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      47 

Con còn người bạn chung đường 

Thiết tha tìm Phật tâm thường hằng mong 

Chẳng may khát nước mệnh chung 

Tiếc rằng không được đến cùng Thế Tôn!" 

Phật bèn dạy, giọng ôn tồn: 
"Ta hay biết chuyện mà con nói rồi!" 

Chỉ người đứng cạnh bên ngài 
Phật thêm: "Đây chính là người bạn con 

Một lòng giữ giới cho tròn 

Sau khi mãn kiếp lên luôn cõi Trời 
Đủ duyên đến với ta thôi; 

Còn con tuy đã tới nơi chốn này 

Cũng là uổng phí công thay 

Vì con phạm giới vừa đây trên đường! 
Vẫn là xa cách ngàn trùng 

Gặp ta thật đấy mà dường như không 

Giới điều còn, Phật pháp còn 

Giữ nghiêm giới luật: ghi lòng khắc tâm!" 

Thầy tu phạm giới thẹn thầm 

Cúi đầu nghĩ lại lỗi lầm vừa qua 

Trong lòng sám hối thiết tha: 
"Muốn gần Đức Phật, chớ xa giới điều!" 

 

 

(Thi hóa Truyện Cổ Phật Giáo) 

Ở trong tịnh xá Kỳ Hoàn 

Nơi thành Xá Vệ hương ngàn thênh thang 

Cỏ cây rực rỡ ánh vàng 

Phật ngồi thuyết pháp cho hàng chư Thiên. 
Bấy giờ ở nước kế bên 

Hai thầy tu nọ lòng riêng ước thầm 

Mong sao gặp Phật một lần, 
Rủ nhau đi, chẳng ngại ngần đường xa. 

Vượt vùng đồng đất bao la 

Giữa nơi biên giới không nhà dân gian, 
Nơi đây hạn hán quanh năm 

Xác xơ đồng ruộng, khô cằn hồ ao 

Hai người vất vả biết bao 

Khát khô cả cổ. Nước nào tìm ra! 
Đi hồi lâu thấy xa xa 

Vũng lầy có nước. Nhưng mà khổ thay 

Đầy trùng lúc nhúc trong đây 

Uống vào uống cả trùng này mất thôi 
Thế là phạm giới luật rồi, 

Một người vội vã thốt lời can ngăn: 
"Hãy theo lời Phật khuyên răn 

Nhân từ làm gốc, giữ tâm trong lành 

Nếu ta giết hại chúng sanh 

Để mình tranh sống, cũng thành uổng đi 
Dù sau thấy Phật ích gì 

Hãy nên giữ giới. Sá chi thân mình!" 

Người kia suy nghĩ, làm thinh 

Rồi lên tiếng nói: "Khát đành chết sao? 

Tạm thời hãy uống nước vào 

Sống mà gặp Phật! Còn bao dặm đường! 
Quanh đây vắng khách thập phương 

Nào ai thấy được mà vương bận lòng!". 
* 

Hai người, hai ý bất đồng; 
Người không giữ giới uống xong đi liền 

Riêng mình mạng sống tạm yên 

Lên đường tìm Phật nơi miền xa xôi. 
Người kia Phật dạy, nhớ lời 

Quanh năm giữ giới, suốt đời tu tâm 

Giờ tuy chết khát chẳng cần, 
Trên đường tìm Phật tiến gần biết bao 

Cõi trời Đao Lợi sanh vào 

Vội tìm lễ Phật. Đứng hầu một bên. 
Còn người phá giới bình yên 

Tới thành Xá Vệ, quỳ bên Phật đài 
Sụt sùi giọt ngắn giọt dài 

Cúi đầu bạch Phật: "Lúc ngoài đồng hoang 

TÂM MINH —  
NGÔ TẰNG GIAO 

GẦN PHẬT VÀ XA PHẬT 



 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Người ta bảo hoa ưu đàm ba ngàn năm nở 
một lần, mỗi khi hoa nở là có thánh nhân ra đời. 
Phật sử kể rằng, khi bà Ma Gia phu nhơn hạ sanh 
thái tử ở vườn Lumbini, hương ưu đàm bay khắp 
bốn phương. Đức Phật thị hiện ở đời ngũ trược ác 
thế để đem giáo pháp giải thoát đến cho loài 
người. Ngài thị hiện như một con người bình 
thường, cũng có cha mẹ gia đình, cũng sanh, già, 
bệnh, chết như tất cả mọi người, nhưng ngay 
trong ngày thị hiện đản sanh ngài đã tuyên bố: 
“...Vô lượng sanh tử, ư kim tận hỷ” và khi ngài 
đắc tam minh lục thông dưới cội bồ đề, ngài đã 
bảo: “Này kẻ làm nhà kia, ta đã biết ngươi, từ đây 
rui mè cột kèo đều gãy tan hết...” Điều này cho 
thấy ngài cũng sanh lão bệnh tử như chúng ta 
nhưng thật thì chẳng phải vậy! Ngài đã vượt qua 
thánh nhân, thánh nhân cũng còn sanh tử luân 
hồi, ngay đến đại phạm thiên vương thọ tám vạn 
đại kiếp nhưng khi hết phước cũng đọa như 
thường. Duy chỉ có ngài là không còn sanh tử luân 
hồi nữa. 

Ngày đức Phật thị hiện ra đời là một sự kiện 
có một không hai của nhân loại. Ngài đến thế gian 
này để vạch ra một con đường sáng. Một con 
đường đi đến bớt khổ, giảm khổ và hết khổ, con 
đường đi đến giải thoát! Một con đường mà loài 
người mày mò tìm kiếm suốt từ thuở mông muội 
hồng hoang. Thế gian này có rất nhiều tôn giáo, 
nhiều giáo phái, phương pháp tu hành nhưng đều 
chẳng thể giúp người giải thoát. Một số trong các 
tôn giáo ấy chỉ có thể giúp người sanh thiên hoặc 
tái sanh lại làm người chứ chưa thể giải thoát 
hoặc liễu sanh thoát tử. 

May mắn thay, hạnh phúc thay! Đức bổn sư 
Thích Ca Mâu Ni đã đến và chỉ dạy giáo pháp giúp 
người liễu sanh thoát tử. Giáo pháp của ngài giúp 
người có thể giác ngộ và giải thoát hoàn toàn. 
Con đường trung đạo do ngài vạch ra, trong kinh 
Chuyển Pháp Luân đức Phật đã dạy: “Có hai cực 
đoan mà bậc xuất gia phải tránh: một là lợi dưỡng 
vốn hạ liệt, tục lụy, phàm phu, không thánh 
thiện, không lợi lạc; hai là khổ hạnh cũng không 

ƯU ĐÀM NGÁT HƯƠNG 

Thanh Nguyễn 

thánh thiện, không lợi lạc lại khổ đau. Từ bỏ hai 
cực đoan này Như Lai thực hành trung đạo chứng 
đạt pháp nhãn, tuệ giác, tịnh trí, thắng trí, giác 
ngộ, niết bàn”. Trung đạo ấy chính là: Chánh kiến, 
chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh 
mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định”. 

Lần đầu thuyết pháp ở vườn Nai, ngài nói với 
năm anh em ông Kiều Trần Như: “Đây là khổ tính 
bức bách, đây là tập tính chiêu cảm, đây là diệt 
tính có thể chứng, đây là đạo tính có thể tu. Đây là 
khổ ta đã biết, đây là tập ta đã đoạn, đây là diệt ta 
đã chứng, đây là đạo ta đã tu. Đây là khổ các ông 
nên biết, đây là tập các ông nên đoạn, đây là diệt 
các ông nên chứng, đây là đạo các ông nên tu... ” 
Đạo ở đây chính là trung đạo, là con đường đưa 
đến tịnh lạc, thù thắng, giác ngộ, niết bàn! 

Tại sao đức Phật thị hiện ở nhân gian mà 
không thị hiện ở cõi khác? Đơn giản là cõi người ở 
giữa mức độ có phước và có tội, con người có thể 
nghe pháp và tu hành. Cõi trời thì hoàn toàn 
hưởng phước báo nên không có tâm tu hành. Các 
cõi địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh thì hoàn toàn thọ 
tội, hoàn toàn vô minh nên cũng không thể tu. 
Trong kinh đức Phật còn nói rõ hơn nữa, Sa Bà 
cũng chỉ có tam châu cảm ứng mà thôi. Bắc Cu Lô 
Châu phước báo lớn, ăn mặc tự nhiên nên Phật 
pháp cũng không làm sao có thể thuyết được. 

Đức Phật thị hiện đản sanh, loài người và chư 
thiên hoan hỷ vô cùng, ngài đã đem trí huệ đến để 
độ chúng sanh, thức tỉnh người mê, đem từ bi ban 
rải khắp muôn loài. Ngài đã làm một cuộc cách 
mạng dân chủ và bình đẳng một cách tuyệt vời khi 
ngài tuyên bố: 

“Không có giai cấp trong dòng máu cùng đỏ, 
nước mắt cùng mặn” 

“Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, có đức 
tướng Như Lai” 

“Ta là Phật đã thành, các ngươi là Phật sẽ 
thành.” 

Có lẽ đây là những lời tuyên bố dân chủ, bình 
đẳng đầu tiên của loài người! Trong các tôn giáo 
của loài người thì giáo chủ là bậc quyền năng tối 
cao, tín đồ là kẻ phải phục tùng tuyệt đối và vĩnh 
viễn. Ấy thế mà đức Phật lại bảo mọi người cũng 
có Phật tánh và ai cũng có thể thành Phật như 
ngài. Loài người từ sơ khai đến giờ chưa có tôn 
giáo nào, chưa có vị giáo chủ nào nói và làm như 
thế cả! Duy chỉ có mỗi đức bổn sư của chúng ta 
mà thôi!  

Xét khía cạnh thế tục, ngài là một nhà cách 
mạng triệt để nhất. Xã hội loài người từ xưa đến 
giờ với nhiều hình thái nhà nước cũng như nhiều 
thể chế chính trị khác nhau nhưng đều chung ở 
điểm: kẻ thống trị và người bị trị. Xã hội Ấn Độ có 
lẽ tiêu biểu nhất, chế độ đẳng cấp ở Ấn Độ vô 
cùng khắc nghiệt và tàn bạo. Những tầng lớp dưới 
đời đời nô lệ và phục vụ cho tầng lớp trên, thậm 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      49 

chí họ có thể bị giết nếu lỡ vô tình để 
cái bóng của họ chạm phải cái bóng 
của người ở tầng lớp trên. Thế mà đức 
Phật lại tuyên bố: “Không có giai cấp 
trong dòng máu cùng đỏ và nước mắt 
cùng mặn”. Ngài đã ban rải tình 
thương, thâu nhận và hóa độ cho bao 
nhiêu người thuộc lớp đáy của xã hội. 
Ngài bảo, “tất cả đều có thể giác ngộ 
và giải thoát như nhau.” Điều này làm 
cho tầng lớp Bà La Môn và Sát Đế Lợi 
rất tức giận và ngài đã dùng trí huệ, từ 
bi để hóa độ vô phân biệt, bình đẳng 
độ cho tất cả! 

Xã hội chúng ta hiện đang ở thế 
kỷ hai mươi mốt, có thể nói là thời đại 
phát triển rực rỡ cao độ về mọi mặt 
nhưng sự phân chia tầng lớp thống trị 
và bị trị vẫn không thể xóa bỏ, những 
giáo chủ các tôn giáo vẫn đầy uy 
quyền tuyệt đối và những tín đồ vẫn 
ngoan ngoan ngoãn phục tùng vô điều 
kiện. Thế mới biết đức Phật vĩ đại như 
thế nào, thế mới thấy giáo pháp đầy trí 
tuệ, từ bi của ngài giúp bình đẳng giải 
thoát quý giá biết là bao! 

Tháng Tư trăng tròn, những người 
con Phật khắp thế gian lại hân hoan tổ 
chức kỷ niệm ngày đản sanh của đức 
Phật, một vị cha lành của ba cõi bốn 
loài. Ngài đến thế gian này chỉ vì mỗi 
cái mục đích là: “Khai ngộ chúng sanh, 
ngộ nhập Phật tri kiến;” ngoài ra ngài 
chẳng mong cầu bất cứ điều gì ở chúng 
ta. Kỷ niệm ngày Phật đản sanh thì 
hãy nhớ lời dạy của Phật, nhớ giới luật 
mà Phật chế ra. Tháng Tư trăng tròn, 
giờ đây chúng ta kỷ niệm và tưởng 
niệm ngày đản sanh của đức từ phụ, 
đồng thời cũng ghi nhớ sự kiện đức 
Phật giác ngộ thành đạo dưới cội bồ đề 
và sự kiện nhập niết bàn, đó là lý do 
mà những năm sau này chúng ta gọi là 
lễ tam hợp trong tháng Tư trăng tròn. 

Mùa Phật đản năm nay lại về, 
chúng ta những người con Phật lại 
chứng kiến một cuộc xâm lăng tàn bạo 
dã man do Putin khởi xướng. Y đã ra 
lệnh tấn công phá hủy và san bằng 
nhiều thành phố, thị trấn, làng mạc ở 
Ukraine, tàn sát hàng chục ngàn người 
dân, hàng triệu người phải di tản… Thế 
giới vẫn bất an, đích thực như nhà lửa 
mà đức Phật đã nói. Thế gian này quả 
thật rất vô thường, nay chiến tranh 
mai thiên tai, nay bên đông mai lại bên 
tây. Những người con Phật rất đau lòng 
khi nhìn thấy cảnh tượng điêu tàn tang 
thương trên đất nước Ukraine, điều này 
nhắc nhở chúng ta nhớ lấy lời Phật, cố 
gắng thực hành lời Phật.  

Mùa lễ Phật đản lại về, chúng ta 
thấy quý giá biết bao nhiêu giáo pháp 
trí tuệ, từ bi, bình đẳng của đức bổn 
sư. 

 

Thanh Nguyễn 

Ất Lăng thành, 04/22 

TRỰC CHỈ CHÂN TÂM  
 

Khi Tâm ta lặng yên quan sát, 
Không khởi Tâm phán đoán nghĩ suy. 
Giữ Tâm tĩnh lặng vô vi, 
Chân Tâm hiển lộ diệu kỳ Tánh Không. 
 

Tánh Không luôn rỗng rang thanh tịnh, 
Không mảy may vướng chút bụi trần. 
Tánh Không vô thủy vô chung, 
Không sanh, không diệt bao trùm mọi nơi. 
 

Mắt nhìn thấy muôn điều trần thế,  
Tai thoáng nghe bao chuyện thị phi.  
CHÂN TÂM chẳng động tĩnh gì,  
Tuy rằng biết rõ sân si việc đời.  
 

CHÂN TÂM định nghĩa là chi? 

Đó là TÁNH BIẾT muôn loài chúng sanh, 
Sáu Căn tiếp xúc Sáu Trần 

Không chút vọng niệm phàm tâm chen vào... 
 

CHÂN TÂM thì vô hình vô tướng, 
Là Phật Tâm, Tánh Biết, Chân Như.  
Chân Tâm bất diệt bất sanh, 
Thường hằng sáng suốt... 
Trong TÂM mọi người. 
 

CHÂN TÂM luôn an yên, tĩnh lặng,  
Như mặt hồ phẳng lặng gương soi. 
Mây bay giăng mắc bầu trời,  
Mây in đáy nước, cá bơi trong hồ.  
 

Giữ Tâm ta luôn trong Chánh Định, 
Tuệ phát sanh, Phật Tánh hiện tiền. 
Trực chỉ nhìn thẳng Chân Tâm,  
Không cho vọng tưởng quẩn quanh xen vào.  
 

Ai cũng có Chân Tâm/Phật Tánh,  
Nhưng có điều chưa nhận ra thôi. 
Chân Tâm có sẵn mỗi người,  
Thấy, Nghe, Hay, Biết rạng ngời Phật Tâm 

 

Nhận Cái Biết chỉ là Sơ Ngộ, 
Kiến Tánh rồi sống với Phật Tâm 

Phật Tánh không tướng không hình, 
Chân Không Diệu Hữu Tâm mình chiếu soi... 
 

 

HOÀNG THỤC UYÊN  
Arizona 



 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

Chiều ngày 10 tháng 4 năm 2022, tại nhà 
tang lễ thành phố Fremont, tiểu bang California, 
Hoa Kỳ, chư Tôn Đức Tăng, Ni Cộng đồng Phật 
giáo Bắc California cùng Môn đồ pháp quyến cố 
Hòa thượng đã trang nghiêm tổ chức ngày thứ ba 
Lễ Tang Hòa thượng Thích Đỗng Tuyên viên tịch 
vào ngày 20 tháng 3 năm 2022. 

Quang lâm Chứng minh buổi lễ Truy Niệm có: 
Trưởng lão Hòa thượng Thích Thắng Hoan,  
Trưởng lão Hòa thượng Thích Tịnh Từ, Trưởng lão 
Hòa thượng Thích Phước Thuận, Trưởng lão Hòa 
thượng Thích Tịnh Diệu, Trưởng lão Hòa thượng 
Thích Đạo Quang, Hòa thượng Thích Tín Nghĩa, 
Hòa thượng Thích Minh Đạt, Hòa thượng Thích 
Bổn Đạt, Hòa thượng Thích Minh Mẫn, Hòa thượng 
Thích Thông Hải, Hòa thượng Thích Chơn Lễ, Hòa 
thượng Thích Minh Dung, Hòa thượng Thích Thông 
Đạt, Hòa thượng Thích Đồng Trí, Hòa thượng 
Thích Nhật Huệ, Hòa thượng Thích Từ Lực, Hòa 
thượng Thích Tuệ Uy; Ni trưởng Thích Nữ Nguyên 
Thanh, Ni trưởng Thích Nữ Giới Châu, Sư bà Thích 
Nữ Đồng Kính; cùng chư Tôn Đức Tăng, Ni, Phật 
tử, Cơ quan Truyền thông… đến từ nhiều tiểu 
bang của Hoa Kỳ, Canada, Việt Nam và các quốc 
gia khác. 

Chương trình Lễ Truy Niệm vào lúc 13g30 
ngày 10 tháng 4 năm 2022.  

Sau lễ Truy Niệm, vào lúc 15g ngày 10 tháng 
4 năm 2022 là Lễ Phát Hành – cung thỉnh Kim 
Quan đến nơi Trà Tỳ. 

Đến 17g ngày 10 tháng 4 năm 2022, lễ thỉnh 
Giác Linh về an vị tại Chùa Đại Bảo Trang 
Nghiêm, thành phố Hayward. 

Lúc 10g ngày 12 tháng 4 năm 2022, lễ thỉnh 
Xá Lợi về an vị tại Chùa Đại Bảo Trang Nghiêm, 
thành phố Hayward. 

 

Nam mô Từ Lâm Tế Chánh Tông tứ thập nhị 
thế, Chúc Thánh Pháp Phái đệ cửu đại, Mỹ 
quốc khai sơn Đại Bảo Trang Nghiêm Tự trụ 
trì, húy thượng Thị hạ Đạt, tự Hạnh Hưng, 
hiệu Đỗng Tuyên Đại Lão Hòa Thượng tân 
viên tịch.  

NHÂN VẬT  /  SỰ KIỆN 

TRANG NGHIÊM LỄ TANG 

HÒA THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN 

 

Tin ảnh của Võ Văn Tường 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      51 



 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      53 

Tin hoàng hậu Ma Gia đã hạ 
sanh con trai ở vườn Lâm Tỳ Ni 
bay về thành Ca Tỳ La Vệ làm 
cho cả hoàng tộc hớn hở vui 
mừng. Dân chúng trong thành 
cũng vui như thể đó là người của 
nhà mình. Những đám đông đổ 
ra đường nhảy múa reo hò; 
những nhóm người tụ tập ở các 
đền thờ để tạ ơn thần Brahma. 
Một đám rước tiểu vương Nikhil 
Vijaya Bagel đi vào thành, quan 
quân xa hoa rực rỡ, xiêm y lộng 
lẫy lụa là, ngọc ngà trang sức, 
những chiếc vòng tay vàng, 
vòng mũi, vòng eo lấp lánh. 
Ngay cả con voi cũng phủ mảnh 
thảm Ba Tư và đeo những chiếc 
anh lạc vàng. Tiếng hát véo von 
của những ca nữ, tiếng kèn rộn 
ràng, tiếng trống tưng tưng rộn 
rã những con đường trong 
thành. Tiếng la hét dẹp đường 
của quân lính lẫn tiếng roi da 
vụt vun vút. Bà Madhavi Tayade 
kéo thằng Suraj Sarvade ngồi 
thụp sát đất, nép mình vào góc 
tường nhô ra trên con đường. 
Giọng bà sợ sệt lo âu căn vặn 
thằng Suraj Sarvade: 

- Con phải tránh xa những 
người thuộc đẳng cấp Bà La Môn 

và Sát Đế Lợi, đừng để cái bóng 
của con ngả lên bóng của họ, 
kẻo không bọn họ sẽ giết con 
đấy! 

Thằng bé ngoan ngoãn, tỏ 
vẻ sợ nhưng thắc mắc: 

- Tại sao họ giết ta chỉ vì 
cái bóng của ta chồng phải 
bóng của họ? 

- Vì bọn họ là hàng Bà La 
Môn và Sát Đế Lợi, còn chúng 
ta là Chiên Đà La. Bọn họ sanh 
ra từ miệng thần Brahma và 
chúng ta thì sanh ra từ bàn 
chân. 

- Tại sao họ sanh ra từ 
miệng mà chúng ta sanh ra từ 
bàn chân? 

- Đó là số phận. 
- Ai đã định số phận cho 

bọn họ và cho chúng ta? 

- Thần Brahma. 
- Tại sao thần Brahma cho 

họ số phận giàu sang quyền 
quý còn chúng ta thì hèn kém 
thế này? 

Bà Madhavi Tayade lúng 
túng không biết làm sao trả lời. 
Thằng bé có cả ngàn lẻ một câu 
hỏi tại sao, còn sự hiểu biết của 
bà thì có chừng ấy thôi. Bà 
không biết nói thế nào nữa nên 
bảo: 

- Mẹ không biết, việc này đã 
có từ xa xưa rồi. Bọn họ vĩnh 
viễn cao quý và chúng ta mãi 
mãi là nô lệ thấp hèn. Bọn 
người ấy có thể đánh đập hoặc 
giết chết người của hàng Thủ 
Đà La, Chiên Đà La mà không 
phải bị tội. Chúng ta thậm chí 
còn không được đến gần đền 
thờ thần Brahma của bọn họ, 
chúng ta muốn lễ thần thì chỉ 
được đến đền thờ dành riêng 
cho hạng Thủ Đà La thôi! Bọn 
họ khinh miệt và coi chúng ta 
như những con chuột của 
đường phố. 

Thằng Suraj Sarvade đã 
mười lăm tuổi, da đen kịt, ăn 
mặc rách rưới tồi tàn, dơ dáy 
và hôi hám; mặc dù vậy, đôi 
mắt nó long lanh và đen láy, 
toát ra nét thông minh lanh lợi. 
Hai mẹ con nó sống lây lất nhờ 
sự bố thí của người qua đường, 

Mừng trăng tròn tháng Tư 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

cả hai lê la nơi đầu đường xó 
chợ, quanh năm đói khát, chẳng 
mấy khi được no bụng. Thằng 
Suraj Sarvade đã nhiều lần tự so 
sánh bản thân với những con bò 
lang thang trên đường, nó thấy 
những con bò còn được no đủ, 
được an toàn, không một ai dám 
đụng đến. Trong khi nó, mẹ nó, 
những người cùng giai cấp thì 
đói khát và có thể bị giết chết, 
xem ra mạng người không bằng 
mạng con bò. 

Thằng Suraj Sarvade nhìn 
đám rước tiểu vương Nikhil 
Vijaya Bagel đi qua, thấy mọi 
người vui vẻ nên muốn gia nhập 
nhưng nó không dám bước ra. 
Nó nhớ lời mẹ và cũng đã từng 
thấy những người Ba La Môn 
đánh đập dã man người Chiên 
Đà La rồi. Nó ao ước có một tấm 
áo đẹp như những người trong 
đoàn rước, chân nó ngứa ngáy 
muốn nhảy nhót hát những bài 
dân ca mà nó thuộc lòng. Nó dằn 
lòng ngồi yên, nó thừa biết hễ 
đến gần đám rước ấy thì những 
chiếc roi da kia sẽ vụt lên mình 
nó, thậm chí những mũi giáo 
nhọn kia sẽ đâm thủng nó. 

Dưới cái nắng như nung, bàn 
chân Suraj Sarvade chai sạn xù 
xì. Đời nó còn đen hơn cả làn da 
của nó. Nó thầm trách thần 
Brahma sao nỡ tàn nhẫn với mẹ 
con nó, với những người Thủ Đà 
La, những thằng bạn đường phố 
của nó như thằng Rajendra 
Kake, thằng Mohanlal Agrawal, 
thằng Bajrang Agrawal… số phận 
cũng không khác gì nó! Nó thố lộ 
với bà Madhavi Tayade: 

- Thần Brahma quá nhẫn tâm 
với mẹ, con và những người Thủ 
Đà La, chiên Đà La. Tại sao 
chúng ta còn phải thờ phụng? 

Bà mẹ hoảng hốt vội bịt 
miệng nó: 

- Con không được nói lời bất 
kính như thế, thần nổi giận sẽ 
giáng họa, người Ba La Môn hay 
sát Đế Lợi nghe được họ sẽ giết 
con! 

Thằng bé vùng vẫy ra khỏi 
bàn tay khô đét ốm yếu của bà 
Madha Tayade, nó bất bình: 



 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

- Chúng ta như những con 
chuột của đường phố, đói khổ và 
bất hạnh hơn cả những con bò, 
vậy thì còn có tai họa nào khổ 
hơn nữa mà sợ? 

Bà mẹ ôm lấy nó, rền rĩ năn 
nỉ: 

- Dù có đói khát khổ sở 
nhưng chúng ta vẫn muốn sống, 
chúng ta không muốn chết, 
chẳng có ai muốn chết cả! 

Đám rước qua đi để lại bao 
nhiêu rác rến. Thằng Suraj 
Sarvade và mẹ nó bước ra vùng 
sáng. Bấy giờ không biết từ 
những ngóc ngách nào mà rất 
nhiều người Thủ Đà La, Chiên Đà 
La cùng xuất hiện như mẹ con 
nó. Đám rước đã để lại rất nhiều 
bánh trái bên vệ đường, có lẽ vị 
tiểu vương muốn bố thí thức ăn 
cho bọn người hạ tiện nhân ngày 
vui thái tử hạ sanh. Mọi người ùa 
ra tranh nhau lấy thức ăn. 
Thằng Sarvade ăn ngấu nghiến 
những cái bánh curd chutney 
quệt sabzi, chưa bao giờ nó được 
ăn no nê như hôm nay, cả bà 
Madhavi Tayade cũng thế, 
những thằng Pradymna Kumar, 
Shahab Uddin… cũng vui quá vì 
được ăn thỏa thích. Thằng 
Sarvade còn nhặt được mấy 
đồng Rupi lẫn lộn trong cái giỏ 
bánh curd chutneys, lại còn có 
cả món dal, khichidi, sabzi. Chưa 
bao giờ thành Ca Tỳ La Vệ vui 
như hôm nay, có lẽ vì thế mà 
bọn Thủ Đà La, Chiên Đà La 
trong thành cũng được vui theo 
và còn được ăn no. Cuộc đời của 
bọn Thủ Đà La, Chiên Đà La 
toàn tủi nhục, đói khát, bất 
công, họ sanh ra với nhân dáng 
con người nhưng không được 
xem bằng con người, vì cái định 
kiến bọn họ sanh được sanh từ 
bàn chân thần Brahma, đã bao 
nhiêu đời rồi và sẽ vĩnh viễn như 
thế! 

 

Thời gian thấm thoát qua 
mau, thằng Suraj Sarvade giờ 
đã là người đàn ông trung niên 
với năm đứa con. Bà Madhavi 
Tayade đã chết từ lâu. Ngày bà 
chết, Sarvade vừa có đứa con 
đầu lòng. Cuộc sống của ông 
cũng nghèo khổ như bà Tayade, 
thậm chí còn khốn khó vì những 
đứa con nheo nhóc. Xác bà 
Tayade chỉ được đốt sơ sài qua 
loa rồi người ta ném xuống dòng 
sông, cái xác phập phều lẫn lộn 
với xác sình trương của những 
con bò, dòng nước đầy rác rến 
nên uể oải chảy như không 
muốn trôi. Sarvade đứng nhìn 

mãi cho đến khi không còn nhìn 
thấy xác bà Tayade nữa mới 
chịu quay về. Cả nhà ông 
Sarvade sống trong một cái 
hang ở ngoài thành, ngày ngày 
kéo đi ăn xin, hoặc ai có kêu 
làm gì thì làm, tiền công cũng 
tùy lòng thương hại của họ, ông 
không dám hỏi bao giờ. 

 

Một buổi sáng ngày trăng 
tròn tháng tư, thành Ca Tỳ La 
Vệ lại rần rật vì cái tin sa môn 
Cù Đàm sẽ vào thành khất 
thực. Bọn người thuộc hàng Bà 
La Môn, Sát Đế Lợi và cả triều 
thần ra ngoài nghinh đón để 
cúng dường sa môn Cù Đàm và 
tăng đoàn. Ông Suraj Sarvade 
nhớ lại ngày này ba mươi lăm 
năm trước, khi ấy cả thành rộn 
rã hoan ca vì thái tử ra đời, 
hôm nay thái tử đã là sa môn. 
Sa môn Cù Đàm cũng là hàng 
Ba La môn sao lại đi khất thực 
như một người Thủ Đà La? Ông 
Sarvade đã nghe nhiều điều về 
sa môn Cù Đàm, lòng ông rất 
hoan hỷ và ao ước được gặp sa 
môn Cù Đàm. Sáng hôm ngày 
trăng tròn, ông Sarvade và cả 
vợ con vào thành rất sớm, tìm 
môt chỗ ẩn an toàn để ngắm 
nhìn sa môn Cù Đàm. 

Sa môn Cù Đàm đầu trần 
chân đất, mặc y phấn tảo, tay 
ôm bình bát, khoan thai từng 
bước chân, ánh mắt nhìn xuống 
và hướng về phía trước cỡ tầm 
vài bước chân. Sa môn Cù Đàm 
đi trong sự lặng yên tịch tĩnh, 
những đệ tử đi phía sau cũng 
giống y hệt. Dân trong thành 
cứ ngỡ như từ một sa môn Cù 
Đàm mà hóa ra bao nhiêu 
người như thế. Nhiều người 
cung kính đặt thức ăn vào bình 
bát của sa môn Cù Đàm và 
những đệ tử phía sau của ông 
ấy. Ông Sarvade thấy có cả 
những người Thủ Đà La và 
Chiên Đà La cũng dám đến gần 
và đặt thức ăn vào bình bát. 
Ông còn đang ngạc nhiên thì 
nghe có nhiều tiếng nói giận dữ 
từ những người Bà La Môn và 
Sát Đế Lợi: 

“Sao sa môn Cù Đàm cao 
quý lại nhận đồ ăn từ bọn thấp 
kém kia?” 

Thậm chí có tiếng quát: 
“Tên Chiên Đà La kia dám để 

cái bóng ô uế của nó ngã lên 
bóng của sa môn Cù Đàm, hãy 
giết nó đi!” 

Lại có người Sát Đế Lợi hét: 
“Tên nô lệ xấu xa dám lại 

gần bậc tôn quý, giết chết con 

chuột thối tha kia!” 
Những người Thủ Đà La dâng 

thức ăn sợ sệt lui ra. Sa môn Cù 
Đàm giơ tay an ủi và đọc kinh 
chúc phúc cho những người khốn 
khổ ấy. Đoạn quay sang bảo 
những người Bà La Môn: 

- Tất cả chúng sanh đều có 
Phật tánh như nhau, không có 
giai cấp trong dòng máu cùng đỏ 
và nước mắt cùng mặn. 

Bọn bà La Môn ấy có kẻ thốt 
lên: 

- Sa môn Cù Đàm, nhưng bọn 
nô lệ thấp kém sanh ra từ bàn 
chân của Brahma, làm sao có 
thể bằng người tôn quý được? 

- Thân thể người của Bà La 
Môn, Sát Đế Lợi hay Thủ Đà La 
cũng đều từ bốn đại, hoàn toàn 
không có gì khác nhau, tất cả 
chỉ là những cái duyên hợp lại 
mà sanh ra, mai kết hết duyên 
thì trở lại với đất nước gió lửa. 
Liệu các ông có phân biệt được 
đâu là tro cao quý hay tro thấp 
hèn? 

Bọn chúng vẫn ngoan cố: 
- Nhưng sa môn Cù Đàm là 

người cao quý, chúng tôi dư sức 
cúng dường, người không cần 
phải nhận thức ăn của bọn họ. 

- Lành thay, lành thay, nhưng 
phước đức ban rải cho mọi 
người, ta không có lòng thiên vị! 
Một bữa ăn đối với các ông rất là 
nhỏ nhưng với người Thủ Đa La 
là cả chuyện sống còn. Bọn họ 
vẫn sẵn sàng cúng dường thì 
mới biết tâm thành của họ lớn 
biết dường nào và cái phước báo 
của họ cũng sẽ rất lớn. 

Những người Bà La môn và 
Sát Đế Lợi nghe thế thì cũng 
không còn cản trở những người 
Thủ Đà La cúng dường nữa, tuy 
nhiên trong lòng vẫn ngấm 
ngầm không chấp nhận bọn nô 
lệ lại được sa môn Cù Đàm đối 
xử bình đẳng với bọn họ. 

 Ông Sarvade ban đầu sợ 
lắm, nét mặt lo lắng nhưng khi 
nghe và thấy như thế thì ông ta 
bớt sợ và càng thêm kính 
ngưỡng nên nhìn sa môn Cù 
Đàm đăm đăm. Sa môn Cù Đàm 
trông thấy ông, ngài bước lại 
gần hơn nữa thương xót vỗ về 
ông Sarvade. 

- Đừng sợ, đừng sợ! Sẽ không 
có chuyện gì xảy ra với ông đâu. 

Ngài đọc kinh và chúc phúc 
cho ông như đã làm với những 
người Thủ Đa La kia, đoạn sa 
môn Cù Đàm bảo với những 
người Ba La Môn: 

- Các ngươi hãy mở lòng tư bi 
đối đãi với người anh em, tất cả 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      55 

chúng ta đều như nhau. 
Cái làm cho chúng ta 
khác biệt chính là cái 
nghiệp của chúng ta. 
Chúng ta là những kẻ 
thừa tự nghiệp, chính cái 
nghiệp đã phân chia ra 
sự dị biệt cao thấp trong 
đời, chính cái nghiệp đã 
làm cho ta thanh tịnh 
hay uế trược, không có 
ai có thể làm cho ta 
thanh tịnh hay uế trược! 

Một người Sát Đế Lợi 
nói: 

- Sa môn Cù Đàm, 
ngài cũng là một người 
thuộc hàng sát Đế Lợi, 
sao lại hạ mình xuống 
thấp như vậy? Tôi nghe 
ngài đã giác ngộ, cớ sao 
làm cái việc ngộ như 
thế? 

- Chính cái ý nghĩ và lời nói 
của ông mới ngộ, tất cả chúng 
sanh đều tham sống sợ chết, tất 
cả đều biết cảm thọ đau đớn như 
nhau, cớ sao lại phân biệt đối xử 
nhẫn tâm với đồng loại?  Nước 
mắt chúng sanh từ vô thủy đến 
giờ còn nhiều hơn bốn biển, lẽ 
nào chưa đủ đau khổ hay sao 
còn cố gây thêm khổ đau? 

- Sa môn Cù Đàm, nếu đối xử 
bình đẳng với bọn Thủ Đà La thì 
e thần Brahma nổi giận giáng tai 
họa! 

Sa môn Cù Đàm điềm nhiên 
từ tốn bảo y: 

- Ta là người đã giác ngộ, các 
ông cũng có thể giác ngộ, người 
Thủ Đà La cũng thế! Ai ai cũng 
có sẵn tánh giác, chỉ vì vọng 
tưởng vô minh che lấp nên tánh 
giác không sáng được. Các ông 
bị thân kiến, biên kiến, kiến thủ, 
giới cấm thủ và bao nhiêu cái 
định kiến trói buộc nên mới mê 
muội như thế! Thần Brahma hay 
Phạm thiên thọ đến tám vạn đại 
kiếp nhưng khi hết phước vẫn 
đọa như thường. 

Vị tư tế Tharindu Nandara ở 
đền thờ Namchi bước ra hỏi: 

- Này ông Cù Đàm, ông nói 
sao? Bọn Thủ Đà La và Chiên Đà 
La cũng có thể thành Phật được 
ư? Làm sao ta có thể tin được! 

- Đúng như thế! Như Lai nói 
lời thật, đã vô số kiếp Như Lai 
chưa từng vọng ngữ nên lưỡi 
Như Lai có thể che phủ cả tam 
thiên đại thiên này! Như Lai là 
Phật đã thành, các ông là Phật 
sẽ thành, không cứ là Bà La 
Môn, Sát Đế Lợi hay Thủ Đà La. 
Chỉ cần các ông y theo chánh 
pháp mà thực hành! 

- Chánh pháp của ông có 
những gì mà khiến người ta 
thành Phật? Chánh pháp của 
ông có bằng kinh Vệ Đà chăng? 
Có phải do Phạm Thiên ban 
chăng? 

- Chánh pháp chẳng phải 
của riêng ta, chẳng phải do 
Phạm Thiên, chánh pháp của cả 
ba đời mười phương chư Phật, 
ba đời mười phương chư Phật 
nhờ chánh pháp mà thành 
chánh đẳng chánh giác. Khi 
Như Lai chuyển pháp luân ở 
vườn Nai, Như Lai đã nói bốn 
đế cho năm anh em Kiều Trần 
Như, trong ấy có đạo đế, đạo 
đế chính là trung đạo! Nếu y cứ 
vào trung đạo mà tu hành thì ai 
cũng có thể giác ngộ thành 
đẳng chánh giác! 

- Sa môn Cù Đàm, ông đã là 
Phật, vậy quyền năng của ông 
có hơn thần Brahma chăng? 

- Ta không phải thượng đế 
hay thánh thần, ta là người đã 
giác ngộ, là người chỉ đường. 
Việc cần làm ta đã làm, việc 
cần nói ta đã nói. Khi sao mai 
mọc trên bầu trời, ta đã giác 
ngộ dưới cội bồ đề và đã tuyên 
bố: “Này kẻ làm nhà kia, ta đã 
nhận biết ngươi, từ đây rui mè 
cột kèo đã gãy tan...” Ta đã 
không còn sanh tử luân hồi 
nữa. Ngày hôm nay và mãi mãi 
mai sau, nếu các ông nương 
theo chánh pháp mà tu hành 
thì cũng sẽ chứng đắc và giác 
ngộ như ta! 

Bấy giờ toàn bộ các người 
Bà La môn, sát Đế Lợi đều im 
lặng. Ông Suraj Sarvade vẫn 
quỳ mọp ở đấy hai bàn tay ôm 
lấy chân sa môn Cù Đàm, giây 
lát sau thì ông ngẩng lên đảnh 

lễ rồi từ từ lui đi. 
Bấy giờ sa môn 
Cù Đàm nói: 
- Khi các ông giết 
chết một người 
tức là giết mất 
một cơ hội giác 
ngộ của một 
chúng sanh, vì 
thế các ông 
không được giết, 
không bảo người 
khác giết, không 
vui với việc giết! 
Phật tánh ẩn tàng 
trong xác thân tứ 
đại, Phật tánh 
không can hệ gì 
đến chủng tộc, 
màu da, giới tính, 
địa vị… các ông 
có biết ông Ưu Ba 

Ly chăng? Một người mê muội u 
tối, là thợ hớt tóc, bị khinh miệt 
nhưng khi hốt nhiên chứng đắc 
nhập vào hàng thánh. Các ông 
có biết nàng Ma Đăng Già 
chăng? Dù là nữ giới xuất thân 
hạ tiện nhưng đã chứng đắc 
nhập vào Dự Lưu. Các ông vì cái 
định kiến đẳng cấp sai xử đã lâu 
nên mới hành động mù quáng 
như thế! Ta nói cho các ông biết, 
không có giai cấp khi mà dòng 
máu cùng đỏ nước mắt cùng 
mặn. 

Một số người trong bọn người 
Bà La Môn, sát Đế Lợi quỳ xuống 
đảnh lễ Thế Tôn, nhiều kẻ không 
dám ngước nhìn lên. Sa môn Cù 
Đàm khoan thai bước đi, những 
kẻ còn lại dạt ra hai bên cung 
kính chắp tay bái vọng theo. 

Đêm ấy trăng tròn vành 
vạnh, ánh sáng bàng bạc khắp 
sơn hà. Thành Ca Tỳ La Vệ rực 
rỡ trong muôn vạn ánh đèn, cờ 
mắc hoa giăng, hương khói thơm 
xông ngào ngạt, hương bột tung 
khắp nơi, hương xoa, hương gỗ… 
và những nhúm hoa vạn thọ xé 
tơi ra để khắp các đền đài thờ 
tự, những tràng hoa Champa 
treo trên tháp và được người 
mang trên cổ… Trên không Càn 
Thát bà tấu nhạc cúng dường, 
chư thiên hoa hỷ tung hoa mạn 
đà la, mạn thù sa cung kính 
cúng dường. Ánh sáng vi diệu từ 
Phạm Thiên giới, ma vương giới, 
vô sắc giới… chiếu soi tịnh xá Hỳ 
Hoàn. Chư thiên và người Ca Tỳ 
La Vệ mừng trăng tròn tháng 
Tư, mừng ngày đức từ phụ hạ 
sanh ở cõi trần. 

 

Tiểu Lục Thần Phong 

Ất Lăng thành, 04/22 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

(tiếp theo kỳ trước) 
  

CHƯƠNG MƯỜI BA 

 

Dù rằng tôi không nói gì với 
ông Trọng về chuyện tình cảm, 
tôi cũng không thể tự dối lòng 
rằng tôi chưa bị giao động, hoặc 
chưa biết yêu đương. 

Tu sĩ là những con người có 
thân xác và cảm tính đôi khi 
không vượt thoát ra ngoài 
những nguyên lý và hệ quả tất 
nhiên tác động từ sinh và tâm 
lý. Khác chăng, họ là kẻ tự 
nguyện kềm chế và lèo lái toàn 
bộ sức sống của mình đi theo 
một khuynh hướng, nhắm về 
một mục tiêu thoát tục vạch 
sẵn. Cuộc đời tu sĩ không bình 
lặng, êm ả như người ta lầm 
tưởng. Họ phấn đấu không 
ngừng trong từng phút giây, và 
cả cuộc đời, để loại bỏ tình cảm 
hạn hẹp của mình. Họ được giáo 
dục rằng ái dục dẫn đến đau khổ 
và sẽ đày ải họ giạt trôi bất tận 
trong dòng sinh diệt mông muội 
của kiếp luân hồi. Ái dục là kẻ 
thù nguy hiểm nhất án ngữ sự 
vươn mình của tu sĩ hướng về 
mục tiêu tối hậu. Và như thế, để 
đạt đến niềm vui vĩnh viễn, chân 
thật, cách duy nhất, điều duy 
nhất mà họ cần làm là phải 
quyết tâm cắt đứt toàn bộ gốc 
rễ của ái dục. Nhưng chỗ đáng 
buồn là thường khi, trong trận 
chiến chống lại ái dục, chiếc áo 
giáp tăng sĩ đã vô tình giới hạn 
họ trong một thứ trận đồ thụ 

động mà kẻ giác đấu chỉ biết 
tên kẻ thù, tránh né kẻ thù, 
quay lưng với kẻ thù chứ không 
thực sự giáp mặt nó để quyết 
một trận thư hùng sống mái. 
Nếu may mắn, họ trốn thoát 
được sự vây bủa chụp bắt của 
kẻ thù bằng sự bưng bít với 
những rào cản bảo vệ của giới 
luật và sự đề kháng máy móc 
quen thuộc; còn đa phần thì 
gục ngã một cách ê chề, đau 
thương, không ngóc đầu lên nổi 
mà vẫn không thấu triệt được 
bộ mặt thực của kẻ thù. Đó là 
chưa nói đến cái đa dạng và 
tinh tế một cách quỷ quyệt của 
ái dục khi nó biết tấn công 
người tu sĩ bằng mọi ngõ 
ngách. Cho nên, có khi tưởng 
chừng đã thoát được nanh vuốt 
của nó mà kỳ thực lại làm tay 
sai cho nó trong những thu 
tóm, vói bắt khác. 

Ông Trọng đã ngủ ngon rồi 
mà tôi cứ nằm trăn trở. Tôi tự 
hỏi, có chăng thứ hạnh phúc 
chân thật trong sự dễ duôi 
chìm đắm và hân thưởng một 
cách vô tư những gặt hái từ 
bản năng khát dục như cách 
sống của những người thế tục, 
điển hình là ông Trọng? Và có 
chăng một ngõ thoát ra ngoài 
cái triền phược thống khổ của 
cuộc đời mà không cần phải 
trực diện với ái dục? Đó là ngõ 
thoát chung cho mọi người hay 
mỗi người tự có lối đi riêng tùy 
theo cái nhìn của mình về hạnh 
phúc, cũng như tùy theo tác 

động đẩy tới nặng hay nhẹ của 
khổ đau mà mỗi người cảm 
nhận? Và một khi con ma ái dục 
đã sinh sản và bủa giăng những 
tiểu yêu thuộc hạ của nó khắp 
nơi trên một đất nước, hay trên 
khắp mặt đất này, rồi dấy động 
một trận chiến quyết liệt để 
chiếm lĩnh trần gian, làm băng 
hoại cuộc sống, đày ải con người 
trong khổ não bất tận… thì người 
tu sĩ, những kẻ giác đấu tinh 
thần không biết mỏi mệt, phải 
làm gì? Đấu tranh chống cộng? 
Chống áp bức bất công? Chống 
tham nhũng hối lộ? Đòi tự do 
nhân quyền? Chủ trương nào, 
phương thức nào trong những 
thứ trên, có thể mở được một 
ngõ thoát chung cho dân tộc, và 
cho con người? 

Tôi tự hỏi mình như thế rồi 
bước vào giấc ngủ của mình 
trong một nghi vấn bỏ lửng.  

Buổi khuya thức dậy sớm, tôi 
đến bên cửa gió, nhìn ra ngoài. 
Trại giam hãy còn chìm trong 
giấc ngủ. Hơi sương lạnh, từng 
phiến nhỏ, theo những cơn gió 
nhẹ, hắt vào mặt tôi. Vài ngôi 
sao còn rùng mình mỏi mệt trên 
khoảnh trời rất nhỏ còn rớt lại 
giữa hai dãy nhà giam. Tôi đưa 
tay gõ nhẹ trên cánh cửa sắt 
dày. Những tiếng kêu khô vang 
lên nhè nhẹ, nhè nhẹ. 

Có một ngõ thoát nào 
chăng? 

  

Những ngày kế tiếp, chẳng 
gì lạ xảy ra. Thấm thoát mà đã 

Ngoõ thoaùt 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 3) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      57 

được nửa tháng. Ngày ngày 
nhận cơm nước, ăn ngủ, tắm 
rửa, nói chuyện, ca hát, trầm 
ngâm bên cửa gió, lắng nghe 
tiếng động của thế gian, tụng 
chú, ngồi thiền… tôi quen dần 
với không khí trại mà vẫn chưa 
nếm được thế nào là cái đau khổ 
thực sự của nhà tù cộng sản. Đôi 
lúc tôi tự nhủ, nếu cứ giam tôi 
kiểu này hoài, e chừng tôi chẳng 
muốn về nữa kia. Tù thế này thì 
có gì gọi là khổ đau! Lâu lâu nhớ 
chùa, nhớ nhà chút xíu rồi cũng 
qua hết. Còn đói khát, thiếu ăn 
thiếu mặc ư? Chuyện đó đâu 
phải là vấn đề đối với tu sĩ! Cứ 
mượn cảnh tù làm cảnh tu, 
không tiếp xúc với xã hội bên 
ngoài, không lo lắng bận bịu 
trách nhiệm gì với trần gian, 
không chừng lại mau đắc đạo 
hơn lúc còn ở chùa. 

Tuy nhiên, chuyện không 
đơn giản như tôi tưởng. Ngay cả 
cái trường canh đều đặn và 
chuẩn mực nhất cũng phải có 
những lúc lỗi nhịp đi chút xíu, 
hoặc không lỗi nhịp thì âm lượng 
cũng chệch khác đi ở chỗ nặng 
nhẹ. 

Vào một buổi sáng, đang 
vận động, hít thở trong các động 
tác thể dục trong phòng giam, 
tôi bỗng nghe tiếng hô rất lớn 
vang dội trong dãy hành lang. 

“Báo cáo cán bộ, phòng 7 
biệt giam, dãy C3, có người xin 
cấp cứu.” 

Ông Trọng chú ý lắng nghe 
một lúc rồi cho tôi biết rằng, 
người hô báo cáo là Nghĩa, anh 
bạn trẻ thường mở cửa gió giùm 
cho ông Trọng vào mỗi tối. Bên 
phòng 7 biệt giam có hai người, 

một già một trẻ. Nghĩa hô báo 
cáo, tất nhiên người bệnh là 
ông già Trường. Ông Trọng 
chắc lưỡi nói: 

“Tội nghiệp. Bên đó hai 
người thì cũng giống như chỗ 
mình mà chứa bốn người vậy, 
ngộp thở lắm. Ở tù mà cứ ở 
biệt giam hoài thì người nào 
khoẻ cũng thành yếu, không 
bệnh cũng thành bệnh, ra khỏi 
tù thì thành thân tàn ma dại. 
Hờ, vậy là ông Trường bên đó 
bị lên tăng-xông nữa rồi. Bệnh 
đó mà nằm biệt giam nóng 
nực, bít bùng làm sao chịu nổi!” 

Nghĩa lại hô lên như trước 
ba, bốn lần. Tiếng anh vang dội 
khắp dãy. Cứ mỗi bận tiếng 
Nghĩa cất lên, tù nhân trong 
các phòng đang nói cười bỗng 
im bặt để tránh lấn át tiếng báo 
cáo của anh ấy. Mà càng im 
lặng để làm nổi bật tiếng báo 
cáo, không khí trại giam càng 
trở nên nặng nề như có mùi tử 
khí thoảng lại. Chốc chốc tiếng 
của Nghĩa lại vang lên, vẫn 
ngần ấy chữ nhưng dồn dập và 
cấp bách hơn, tưởng chừng như 
đoạn dồn thúc của hồi chuông 
báo tử. Nó dội bập bùng trong 
lồng ngực, rồi lắng sâu vào tận 
đáy lòng tôi. Một lúc lâu mới có 
tiếng một cán bộ nào đó: 

“Nghe rồi, réo mãi! Câm 
đi!” 

Nghĩa im luôn. Một chốc, 
cán bộ trực dãy mặt dàu dàu 
buồn ngủ, mang xâu chìa khóa 
xuống. Ông Trọng kéo tôi nép 
vào trong, tránh ló mặt ra cửa 
gió: 

“Rút êm chứ không nó kiếm 
chuyện, phiền hà lắm. Mỗi lần 
cán bộ xuống, mình không 
được quyền đưa mặt ra ngó, tôi 
nói cậu rồi, phải không? Nó 
thấy được là kết tội mình thông 
cung với phòng khác hoặc có ý 
đồ ám sát nó. Tổ mẹ nó, ám 
sát khỉ khô gì qua cái cửa gió 
bé tí này!” 

Tiếng mở khoá lách cách và 
cánh cửa gió phòng 7 được kéo 
ra với tiếng rít ken két như 
đoàn tàu hỏa thắng gấp ở một 
sân ga. Ông Trường được hai 
người anh nuôi khiêng lên bệnh 
xá của trại giam. Cánh cửa sắt 
phòng 7 đóng lại, vẫn tiếng khô 
khan thường lệ. Tôi ngồi xuống, 
tựa lưng vào vách. Nỗi buồn 
kéo theo, nặng như chì, không 
vươn ra khỏi cánh cửa gió. 

Ông Trọng đốt điếu thuốc 
đầu ngày, nhìn tôi: 

“Cậu em còn trẻ, tương lai 

còn dài. Cố gắng giữ gìn sức 
khoẻ. Sáng tối tập thể dục đều 
đặn, ăn nhiều, ngủ nhiều, chờ 
ngày tự do mà tiếp tục sự 
nghiệp. Trong tù mà mang bệnh 
là thất bại. Kẻ thù đáng sợ nhất 
trong tù là bệnh hoạn đó. Nhiều 
người được tự do rồi, mang bệnh 
về nhà mà chết. Nếu may mắn 
sống được, cũng thành tàn phế. 
Nói vậy không phải để bi quan, 
lo rầu, mà cốt yếu là để cậu 
chuẩn bị trước tư tưởng và nghị 
lực đối đầu với cái đói, cái bệnh 
và cái chết trong bốn vách tù 
khốn nạn này. Ngày tháng trong 
tù dài hay ngắn thực ra chẳng 
quan trọng gì. Ta còn sống được 
hay không, đó mới là vấn đề.” 

“Hình như không phải cháu 
sợ hãi hay lo buồn gì cho phần 
cháu. Nói thực đó, vì cháu tin là 
đủ sức vượt qua tất cả những 
thử thách trong tù. Nhưng cháu 
lại thấy buồn thương thế nào đó 
đối với những anh em bạn tù 
khác. Cứ tưởng tượng họ có 
những người thân mong ngóng 
chờ đợi bên ngoài… bỗng thấy 
đau thắt trong lòng.” 

Ông Trọng cười khẩy một 
cái: 

“Cậu tội nghiệp cho tôi nữa, 
phải không? Vì có hôm cậu thấy 
tôi… buồn muốn khóc chứ gì?” 

“Thì nói chung là những 
người bạn tù đó mà.” 

“Vậy chứ cậu không có thân 
nhân hay người tình nào bên 
ngoài để thương nhớ sao? Bộ 
cậu không có ai mong đợi bên 
ngoài sao? Sao bí mật quá vậy? 
Đáng ra cái chuyện trai gái bồ 
bịch thì một người cỡ tuổi thanh 
niên như cậu khoái nói, khoái kể 
hơn tôi chứ đâu phải im lìm lặng 
lẽ như vậy. Khó hiểu cậu em 
thực. Tôi nghĩ, có lẽ cậu em đã 
có một người tình hay một người 
vợ đã chết, đã bỏ cậu, hoặc cậu 
chưa hề có một người tình nào 
cả.” 

“Có ai đâu. Bạn bè thôi. Vì 
lâu nay cháu chỉ sống gần gũi 
bạn bè.” 

“Bạn gái?” 
“Không.” Ngưng một lúc, tôi 

tiếp, “Bạn bè cháu nhiều lắm. 
Thân thiết không dưới năm 
mươi, quen biết không dưới hai 
trăm.” 

“Dữ vậy! Cậu làm thứ gì, 
nghề gì… à, cậu đã nói rồi, cậu 
thất nghiệp. Hờ, thế còn cha mẹ, 
anh chị em? Cậu không vướng 
bận gì à?” 

“Dĩ nhiên cũng có lúc nghĩ 
đến chứ. Nhưng sự xa cách với 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022 

gia đình lâu ngày đã thành quen 
thuộc rồi. Cháu nói chú nghe 
chưa? Cháu rời gia đình từ năm… 
từ lúc hãy còn nhỏ. Mười lăm 
năm nay sống với bạn bè. Trước 
khi bị bắt cũng sống với bạn bè 
thôi.” 

Ông Trọng chăm chú nhìn tôi 
một lúc như cố gắng moi tìm, 
đoán định phần nào về con 
người và lai lịch tôi, rồi ông 
buông một câu bất ngờ: 

“Cậu buôn đô-la, hột xoàn, 
phải không?” 

Tôi cười ngất. Ông Trọng 
cũng cười hềnh hệch. Rồi ông 
vừa xua tay vừa cười, đoán tiếp: 

“Cậu là nghệ sĩ đánh đàn 
hay ca sĩ gì đó? Chỉ như vậy mới 
có thể đi rông, sống với bạn bè, 
có nhiều bạn bè.” 

Tôi lắc đầu. 
“Cậu dạy học, hoặc dạy một 

thứ nghề nghiệp gì đó?” 
Tôi ngập ngừng một lúc: 
“Cũng na ná như vậy.” 
“Nhưng cậu dạy tư, vì cậu 

không phải cán bộ của nhà nước 
đâu, tôi biết. Cứ xem lời lẽ cậu 
nói, suốt nửa tháng nay, chẳng 
lọt một chữ nào của xã hội chủ 
nghĩa thì biết ngay.” 

“Dạ… dạy tư, cũng đúng.” 
“Nhưng dạy cái gì?” 
Tôi chưa kịp đáp thì một cái 

mặt ló ra từ ngoài cửa gió, nhìn 
vào: 

“Nguyễn Đức Trọng, đi làm 
việc.” 

Ông Trọng vội vã mặc quần 
áo. Khóa kêu lách cách. Cửa rên 
ken két. Ông bước nhanh ra 
ngoài. Cửa đóng rầm. Tôi đến 
bên cửa gió, nhìn xéo qua đầu 
dãy, nơi chiếc bàn của cán bộ 
trực, thấy ông Trọng đi theo một 
cán bộ trẻ, không phải là Sơn, 
Long hay Hùng. Tôi yên tâm rời 
cửa gió, trở về chỗ của mình, 
ngồi tựa lưng vào vách, nhìn 
bâng quơ. Đây là lần đầu tiên tôi 
được ngồi một mình trong phòng 
giam. 

Nắng mai chiếu chênh chếch 
vào phòng giam qua hai cánh 
cửa gió, tạo thành hai vùng sáng 
nhỏ trên nền. Từ trong nhìn ra, 
tôi tưởng chừng đó là hai con 
mắt của tôi phóng ra để tiếp xúc 
với bên ngoài. Nhưng lúc này, 
tôi lại không cần tiếp xúc với bên 
ngoài nữa.  Tôi muốn đối diện 
với chính tôi. 

Tại sao tôi lại thấy yên tâm 
khi ông Trọng được một cán bộ 
trẻ lạ mặt đưa đi chứ không phải 
là Sơn, Long hay Hùng? Phải 
chăng tôi chưa tin tưởng ông ấy 

hoàn toàn, sợ rằng ông ấy là 
người do công an cài vào phòng 
giam, chịu khổ nhục kế để khai 
thác tôi? Không, tôi không sợ 
điều ấy, vì nếu sợ, tôi đã không 
nói ông nghe quan điểm của tôi 
về vấn đề đấu tranh và xây 
dựng đất nước vào những ngày 
trước. Nửa tháng qua, ông và 
tôi đã trở thành đôi bạn vong 
niên. Tình bạn trong tù, trong 
hoàn cảnh biệt giam kiểu như 
ông ấy và tôi đang sống, tiến 
rất nhanh, rút giai đoạn, chứ 
không phải như tình bạn ở 
ngoài xã hội. Vì trong tù, chúng 
tôi có hoàn toàn thì giờ sống kế 
cạnh nhau, nói cho nhau nghe 
hầu hết tất cả những gì mình 
suy nghĩ, hồi niệm hoặc hứa 
hẹn thực hiện trong tương lai. 
Tôi có che giấu ông Trọng điều 
gì quan trọng đâu ngoại trừ 
chuyện tôi là tu sĩ. Mà che giấu 
chuyện mình là tu sĩ thực ra 
cũng chẳng là gì quan trọng cả. 
Tôi chỉ không cố tình cho ông 
ấy biết tôi là tu sĩ, chứ không 
phải tu sĩ là thứ nghề nghiệp gì 
đáng xấu hổ của xã hội để mà 
giữ kín. 

Không sợ ông Trọng là 
người của công an cài vào, 
nhưng lại yên tâm khi thấy cán 
bộ hỏi cung ông không phải là 
cán bộ thụ lý hồ sơ của tôi. 
Điều này có nghĩa là tôi chỉ tin 
được ông Trọng của nửa tháng 
trước chứ không hẳn là phải tin 
ông sau khi ông bước ra khỏi 
phòng giam rồi quay trở lại. 
Điều gì khiến tôi đâm nghi kỵ 
và e dè trước người bạn tù 
đồng sàng đồng cảnh ngộ với 
mình như thế! Phải chăng tôi 
đã bắt đầu đánh mất sự hồn 
nhiên từ khi vào tù? Phải chăng 
qua vụ bị Hân và ông thầy Tư 
gạt, tôi đã học được kinh 
nghiệm dè dặt, thủ thế, tự vệ 
trước tha nhân? Hay đó là hệ 
quả tất nhiên đến sớm hay 
muộn nơi tâm lý con người 
trong chế độ xã hội chủ nghĩa? 
Cái xã hội gì mà kỳ cục vậy! 

Xã hội đâu phải là một 
đống gạch ngổn ngang mà là 
sự kết thành của những viên 
gạch trong một thứ tự nào đó, 
qua môi giới của chất hồ, như 
là nhu yếu không thể không có 
để gắn bó với nhau mà tạo 
thành một hợp thể hỗ tương tác 
dụng. Chất hồ đã cần thiết cho 
những viên gạch để xây nên 
tường vách ra sao thì niềm tin 
yêu và thông cảm cũng cần 
thiết cho con người để kết 

thành một xã hội như thế đó. 
Thiếu tình yêu và thông cảm 
giữa con người với con người thì 
không có xã hội, mà chỉ là một 
đống người, vô tri như một đống 
gạch. Một đống người hỗn loạn, 
một đống gạch ngổn ngang, thì 
chẳng có nghĩa gì cả. Theo cách 
thế đó, khi người cộng sản thấy 
thật cần thiết để tạo nên sự thù 
hằn và nghi kỵ muôn đời giữa 
con người với nhau để họ dễ 
dàng cai trị, họ đã cố tình biến 
đất nước này thành một đống 
gạch vụn.  

Ai cũng biết rằng sự hình 
thành tốt hay xấu của một cộng 
đồng còn tùy thuộc vào mỗi cá 
thể; sự xây dựng một tập thể 
được khởi đi từ mỗi cá nhân. 
Điều đó đã rõ ràng như sự tương 
quan của mỗi viên gạch với bức 
tường: viên gạch vuông vức, 
thẳng thớm thì bức tường xây 
dựng bởi nó mới ngay ngắn 
vững chắc; ngược lại, mỗi viên 
gạch đều sứt mẻ, méo mó, rạn 
nứt, thì chỉ tạo nên một bức 
tường lồi lõm, lung lay, dễ sụp 
đổ. 

Cho nên, tôi phải tự vươn 
thoát vòng kềm tỏa của sự nghi 
kỵ mà những người chung 
quanh, do tác động cố ý của xã 
hội, đã chụp phủ lên tôi. Và dĩ 
nhiên là tôi không thể kêu gào 
kẻ khác đập tan sự nghi kỵ để 
tin yêu nhau trong khi chính tôi 
tự rút mình vào thế giới riêng tư 
đầy thành kiến và nỗi e dè trước 
xã hội vây quanh. Tôi phải khởi 
sự từ chính tôi. Chân tình sẽ 
được đáp lại bằng chân tình. 
Chân lý và lịch sử sẽ nghiền nát, 
đào thải kẻ nào đem man trá mà 
tiếp xử với chân tình. 

  

 

(còn tiếp) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 126, THÁNG 5.2022      59 

PHẬN KIẾN 

 

Những niềm vui phù phiếm 

Chẳng làm ta vui hơn 

Những ngày buồn ảm đạm 

Có ra chi trách hờn 

 

Nắng không ngừng thiêu đốt 
Mưa không ngừng than van 

Những màu chiều ám ảnh 

Hay bình minh bẽ bàng 

 

Bụi làm cay mắt lá 

Ngầu đục những con đường 

Những phận đời chìm nổi 
Đâu là chân quê hương? 

 

Mênh mông chi vũ trụ 

Mở toang bầu hư vô 

Phận ta đời kiến nhỏ 

Mãi neo mình cành khô... 
 

 

LỜI SUỐI REO 

 

Ta về làm bạn mây trời 
Bên rừng núi cũ vang lời suối reo 

Gập ghềnh bậc đá cheo leo 

Hoàng hôn nhuộm phía lưng đèo thung mây 

 

Từng đàn chim xoải cánh bay 

Chập chờn lọn khói cuối ngày vừa lên 

Lá vàng rụng xuống lãng quên 

Chợt nghe tiếng suối gọi tên tuổi mình... 
 

 

 

 

TỊNH BÌNH 

NGÀN TAY NGÀN MẮT 

 

Hàn huyên thôi vãn cuộc chờ 

Thuyền trăng không đáy đâu bờ bến xưa 

Người còn đi sớm về trưa 

Khói sương lụy vướng nắng mưa dãi dầu 

 

Một đàn chim nhạn về đâu 

Mây trời dẫn lối bạc đầu tháng năm 

Mùa trôi vun vút xa xăm 

Cành khô lạc nước tím bầm hoàng hôn 

 

Cuộc người quên cả dại khôn 

Bên đường cỏ dại vùi chôn sương mù 

Ngàn tay nâng đóa thiên thu 

Ngàn con mắt xót lệ ru phận người… 

 

 

CHÂN KINH 

 

Mây bay về phía đỉnh trời 
Chơ vơ dáng núi khàn lời thiên thu 

Đường hoa lối mộng mịt mù 

Ngoảnh nhìn sen mặc áo tu thuở nào 

 

Ru sen nhẹ giấc thanh tao 

Vài ba cánh gió thì thào chân kinh 

Khép hờ nhụy búp nguyên trinh 

Tịnh tâm đợi tiếng chày kình mãn khai 
 

Tinh anh kí thác liên thai 
Mảnh hồn vụng luyến trần ai chút này 

Hoa sen ngàn cánh liêu trai 
Từ trong lửa lớn tuyết dày tỏa hương 

 

Một phen dãi gió dầm sương 

Thệ cùng thiên địa tầm đường thanh cao 

Sen tàn sen nở ngoài ao 

Chợt nghe sen thuyết làu làu chân kinh... 


