


 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      1 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 

Nguyệt san 

Báo Chánh Pháp số 125, tháng 04 năm 2022, do ĐLHT. Thích Thắng Hoan (CA) 
và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Kính 
nguyện Đại Lão Hòa Thượng pháp thể khinh an, chúng sinh dị độ; chư phật-tử 
được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi: 
CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 
Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:  HT. Thích Nguyên Trí 
Thủ quỹ:    Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:     Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:   Minka2507 (Pixabay.com) 

 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:   baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 
         (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của 
Phật vẫn được tuyên dương và lưu truyền 
bởi hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem 
lại giải thoát và giác ngộ cho những ai học 
hỏi và thực hành đúng đắn. Chánh Pháp 
ấy là thuốc hay, nhưng bệnh mà không 
uống thì chẳng phải là lỗi của thuốc. 
Trong kinh Di Giáo, đức Phật cũng ân cần 
huấn thị lần chót bằng những lời cảm 
động như sau: “Thể hiện lòng đại bi, Như 
Lai đã nói Chánh Pháp ích lợi một cách 
cứu cánh. Các thầy chỉ còn nỗ lực mà 
thực hành… Hãy tự cố gắng một cách 
thường trực, tinh tiến mà tu tập, đừng để 
đời mình trôi qua một cách vô ích, và sau 
này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần 
giới thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị.  

 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 

baivochanhphap@gmail.com 
 

Trân trọng cảm ơn. 

SỐ  125 

THÁNG 4.2022 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 3 

 NGHIÊN CỨU THỨC THỨ TÁM, t.t. 
(HT. Thích Thắng Hoan dịch), trang 7 

 THƠ ĐỀ MÙ SƯƠNG, CHỐN ĐẤT 
XƯA (thơ Lý Thừa Nghiệp), trang 9 

 HAI NGẢ ĐẠO-ĐỜI VÀ BỔN PHẬN 
NGƯỜI PHẬT TỬ… (HT. Thích Đức 
Nhuận), trang 10 

 TAM BẢO (thơ Đồng Thiện), tr. 11 

 VỀ THĂM HUẾ TRONG MƠ (thơ ĐNT 
Tín Nghĩa), trang 12) 

 CÁO BẠCH: HT. THÍCH ĐỖNG 
TUYÊN VIÊN TỊCH (HĐĐH), tr 13 

 CHIẾN TRANH VÀ BẤT BẠO ĐỘNG 
(HT. Thích Quảng Độ dịch), trang 14 

 NHẪN NHỤC - DỨT HẬN THÙ LÀ 
PHÁP TỐI THƯỢNG (Quảng Tánh), 
trang 16 

 BẢN LÊN TIẾNG VỀ TÌNH HÌNH 
CHIẾN TRANH TRÊN ĐẤT NƯỚC 
UKRAINE (VP Điều Hợp Liên Châu 
GHPGVNTM), trang 17 

 CHIẾN TRANH – NHÂN LOẠI 
TƯƠNG TÀN (thơ Thích Đồng Trí), 
trang 18 

 GIỚI THỨ TƯ, KHÔNG VỌNG NGỮ: 
BẢO VỆ HÒA BÌNH VÀ AN LẠC (Tâm 
Thường Định dịch), trang 19 

 ĐÊM TRĂNG ĐỌC THƠ ĐƯỜNG (thơ 
Nguyễn An Bình), trang 21 

 NHỮNG TỪ NGỮ CHÂN THÀNH 
(Dalai Lama - Tuệ Uyển dịch), tr. 22 

 THÔNG BÁO AN CƯ KIẾT HẠ VÀ 
ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN (HĐĐH), 
trang 23 

 KHI TÔI MỘT MÌNH QUA PHỐ… 
(thơ Tôn Nữ Mỹ Hạnh), trang 24 

 BÁT CHÁNH ĐẠO – CON ĐƯỜNG 
ĐƯA ĐẾN CHẤM DỨT ĐAU KHỔ, t.t. 
(Bhikkhu Bodhi - Thích Tâm Hạnh & Cs. 
Tâm Cảnh dịch), trang 25 

 HỒI SINH (thơ Xuyên Trà), tr. 27 

 MÁU AI CŨNG ĐỎ, NƯỚC MẮT AI 
CŨNG MẶN (Huệ Trân) tr. 28 

 QUY Y VÀ BỒ ĐỀ TÂM – Phật Pháp 
Thứ Năm (Nhóm Áo Lam), tr. 30 

 LÀM SAO THOÁT KHỎI BỘC LƯU 
(TN Hằng Như), trang 31 

 VIẾNG CHÙA QUÊ (thơ Hoa Nguyên), 
trang 34 

 THIỀN SƯ TẾ HIỂN BỬU DƯƠNG… 
(Thích Thánh Minh), trang 39 

 NHƯ ÁNG PHÙ VÂN, LỜI RU CÁT 
BỤI (thơ Nhật Quang), trang 41 

 CỐ THỰC TẬP ĐÚNG TÁM ĐIỀU ĐỂ 
TĂNG PHƯỚC (Tâm Lương Đào Mạnh 
Xuân), trang 42 

 HÀNH GIẢ (thơ Diệu Viên), tr. 43 

 ĐẠO PHẬT VÀ NHÂN QUYỀN 
TRONG LỊCH SỬ VN (Tạ Văn Tài), 
trang 44 

 SA-KÊ CHIÊN SẢ ỚT (Gia Phượng), 
trang 48 

 TAI HẠI CỦA THAM ÁI (thơ TM Ngô 
Tằng Giao), trang 49 

 ĐỪNG NÓI (Tâm Không Vĩnh Hữu), 
trang 50 

 VAI TRÒ CỦA DINH DƯỠNG (Bs. 
Nguyễn Ý Đức), trang 52 

 NHỮNG CUỘC CHIẾN CHƯA HỀ 
CHẤM DỨT, BẠO CHÚA (thơ Thanh 
Nguyễn), trang 54 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N), 
trang 55 

 GIẢI THOÁT (Tiểu Lục Thần Phong), 
trang 57 

 HOÀNG HẬU VI ĐỀ VỚI PHÁP 
MÔN TỊNH ĐỘ (Truyện cổ Phật giáo), 
trang 59 

 MÙA XUÂN VẤN ĐẾN (thơ Hoàng 
Thục Uyên), trang 60 

 NGÕ THOÁT – chương 12, t.t. 
(truyện dài Vĩnh Hảo), trang 61 

 TÌM MỘ (thơ Hồ Thanh Nhã), trang 
65 

 THE STORY OF A YOUNG SOW 
(Daw Tin), trang 66 



 

 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Thö  Toøa  Soaïn 

ĐI VỀ HƯỚNG TỰ DO 

Hoa hướng dương trong những ngày 
tháng gần đây, không chỉ mọc và nở trên 
đất, mà còn được trang trí khắp nơi, trên 
vải, trên tranh ảnh nghệ thuật, trên những 
bức tường vôi, khẩu hiệu, và trong cả tâm 
tư những người yêu chuộng tự do, hòa 
bình. Mùa hè năm 1996, hoa hướng dương 
được các giới chức lãnh đạo Mỹ-Nga-

Ukraine trồng nơi căn cứ Pervomaysk ở 
miền Nam nước Ukraine để đánh dấu sự 
kiện loại bỏ vũ khí hạt nhân khỏi đất nước 
này sau sự tan rã của Liên bang Xô-viết 
năm 1991 (1). Từ đó, hoa hướng dương 
mặc nhiên trở thành quốc huy của đất nước 
Ukraine với ý nghĩa hướng về tự do, hòa 
bình. Khi quân đội Nga xâm lăng nước 
Ukraine vào ngày 24 tháng 2 năm 2022, 
hoa hướng dương lại càng nở rộ khắp thế 
giới trong tâm tư và tình cảm của nhân loại, 
cùng hướng về ủng hộ chính nghĩa bảo vệ 
tổ quốc của nhân dân Ukraine.  

Lại chiến tranh. Lại bom đạn. Loài người 
đã kinh qua hai lần thế chiến, chẳng ai 
muốn khơi mào cho cuộc chiến thứ ba. 
Nhưng nếu thế chiến thứ ba xảy ra, người 
ta sẽ chạy đi đâu để lánh nạn? Không nơi 
nào an toàn trên trái đất này để tránh hiểm 
họa bom nguyên tử. Dù vậy, khuynh hướng 
tị nạn vẫn luôn nghiêng về thế giới tự do, 
hòa bình. Tránh chiến tranh để tìm hòa 
bình, tránh độc tài để tìm tự do.  

Hàng triệu người dân Ukraine đã lũ lượt 
rời bỏ quê hương để lánh nạn trong những 
ngày qua. Hàng triệu người dân miền Nam 
Việt Nam cũng từng rời bỏ đất nước bằng 
đường bộ, đường thủy từ cuối tháng Tư 
cách nay gần nửa thế kỷ. Họ đã bỏ lại tất 
cả sự nghiệp, gia sản, thân nhân, bạn bè, 
và trên hết, mảnh đất quê hương, để tìm tự 
do. Nhiều người trong số họ có thể chấp 
nhận ở lại để chịu đựng bất cứ hậu quả nào 
với chính quyền mới, nhưng vì tương lai của 
thế hệ sau, họ đành liều chết ra đi, hoặc 
đau lòng đẩy con trẻ đi về hướng tự do. 
Cuộc tị nạn của người Việt năm xưa không 
giống cuộc tị nạn của người dân Ukraine 
ngày nay: những chuyến ghe ra biển, mười 
phần chỉ sống một. Người tị nạn Việt Nam 

đã đem sinh mệnh của mình ra mà thách đố 
với thời cuộc: tự do hay là chết (2). 

Sống thì có trăm năm, nhưng chết thì 
chỉ một lần. Chọn tự do hay cái chết cho 
thấy tự do là vô giá.  

Trời tháng Tư năm xưa ảm đạm đen tối; 
trời tháng Tư năm nay cũng u buồn, đầy 
khói lửa, nơi miền đất xa xôi tận trời Âu. 
Khóc thương những đoàn người ly hương 
biệt xứ. Từ xa xin gửi tặng nhành hoa 
hướng dương để cùng chia sẻ ước vọng tự 
do khôn nguôi của con người khắp hành 
tinh, của con người mọi thời đại. 

___________ 

 

1) Ngày 24/8/1991 Ukraine rút ra khỏi Liên 
bang Xô-viết; ngày 01/12/1991, Ukraine 
tuyên bố độc lập; ngày 14/01/1994, Tổng 
thống Mỹ Bill Clinton, Tổng thống Nga Boris 
Yeltsin và Tổng thống Ukraine Leonid 
Kravchuk ký kết tuyên bố giải trừ hạt nhân 
của Ukraine. Tháng 6/1996, các đầu đạn hạt 
nhân cuối cùng đã được chuyển cho Nga và 
các hầm chứa hạt nhân tại Ukraine đã bị hủy 
bỏ toàn bộ vào cuối năm 2001.  

2) Theo Jennifer Hassan, trong bài “The 
sunflower, Ukraine’s national flower, is 
becoming a global symbol of solidarity,” đăng 
trên The Washington Post, March 2, 2022: 
https://www.washingtonpost.com/
world/2022/03/02/ukraine-sunflower-
solidarity-russia-war/ 

3) “Give me liberty or give me death” (hãy cho 
tôi tự do, hoặc cho tôi cái chết) là câu nói bất 
hủ của Patrick Henry trong bài diễn văn 
“Liberty or Death” năm 1775 tại Virginia 
Convention. “Tự do hay là chết” về sau trở 
thành phương châm, tuyên ngôn, hay lời hiệu 
triệu cho các phong trào đòi độc lập tự do của 
nhân dân và quốc gia trên thế giới. Patrick 
Henry (1736 – 1799) được coi là một trong 
những “cha già” thành lập Mỹ quốc (Founding 
Fathers). 

https://www.washingtonpost.com/world/2022/03/02/ukraine-sunflower-solidarity-russia-war/
https://www.washingtonpost.com/world/2022/03/02/ukraine-sunflower-solidarity-russia-war/
https://www.washingtonpost.com/world/2022/03/02/ukraine-sunflower-solidarity-russia-war/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

HÀN QUỐC: Kêu gọi Hòa bình 
và Hành động: Hòa thượng 
Pomnyun kêu gọi về kiềm 

chế ở Ukraine 

Ngày 2-3-2022, cuộc xâm 
lược của Nga vào Ukraine đã 
bước sang ngày thứ 7, với các 
báo cáo truyền thông kể về bạo 
lực leo thang nhanh chóng kèm 
theo đau khổ và mất mát nhân 
mạng.  

Khi các nhà lãnh đạo tinh 
thần và các nhà hoạt động hòa 
bình trên khắp hành tinh đồng 
thanh phản đối cuộc đổ máu vô 
nghĩa này, vị thiền sư Hàn Quốc 
và là nhà hoạt động xã hội đáng 
kính Pomnyun hôm Chủ nhật 27
-2-2022 đã đưa ra một tuyên bố 
chân thành vì hòa bình ở 
Ukraine, nhấn mạnh sự cần thiết 
đối với những người Nga yêu 
hòa bình và cộng đồng toàn cầu 
để đưa ra tiếng nói chung của họ 
trong một lời kêu gọi đoàn kết 
khôi phục hòa bình. 

Chỉ trích cái giá phải trả của 
con người bởi chế độ bạo lực do 
nhà nước lãnh đạo, Hòa thượng 
Pomnyun kêu gọi chấm dứt ngay 
lập tức các hành động thù địch ở 
Ukraine và xây dựng một mặt 
trận quốc tế thống nhất chống 
lại sự áp bức phi lý. 

Hòa thượng Pomnyun là một 
vị tôn sư, tác giả và nhà hoạt 
động xã hội được khắp nơi kính 
trọng. Ông đã thành lập nhiều tổ 
chức, sáng kiến và dự án trên 
khắp thế giới, dựa trên lời dạy 
của Đức Phật là tôn trọng tất cả 
chúng sinh.  

(Buddhistdoor Global – 
March 2, 2022) 

CAM BỐT: Khóa đào tạo kết 
nối Phật giáo và thiên nhiên 

Từ ngày 22 đến 26-2-2022, 
Trung tâm Bảo tồn Đa dạng 
Sinh học Angkor đã tiến hành 
một khóa đào tạo về Phật giáo 
và môi trường cho 25 nhà sư và 
các thành viên cộng đồng địa 
phương tại Rừng Cộng đồng 
Sorng Rukhavorn.  

Ngày 25-2, Hòa thượng Tho 
Thou Ros, người đứng đầu cộng 
đồng, nói rằng khóa đào tạo 
này tập trung vào Phật giáo và 
môi trường tự nhiên, do đó đề 
cập đến văn hóa cũng như động 
vật hoang dã. 

“Điều rất quan trọng là mọi 
người đều được đào tạo như 
vậy. Ở đây, nhà sư là người 
sáng tạo và cũng là người bảo 
vệ. Phật giáo đã gắn liền với 
thiên nhiên, tài nguyên rừng và 
đa dạng sinh học từ rất lâu đời, 
kể từ thời Đức Phật, ”ông nói và 
lưu ý rằng Đức Phật đã đản 
sinh, giác ngộ và đạt được Niết 
bàn dưới một gốc cây. 

Hòa thượng Tho Thou Ros 
nói thêm rằng : Khóa học nói 
trên cũng đề cập đến các hoạt 
động của con người trong rừng, 
và về mối quan hệ giữa Phật 
giáo và biến đổi khí hậu. Có 
những giới luật nói rằng chư 
tăng ni Phật giáo không được 
chặt phá cây cối, bụi rậm hoặc 
bụi cây. Bất cứ ai vi phạm các 
giới luật này sẽ là kẻ bất tuân 
luật của Đức Phật, và như vậy 
là tham gia vào việc phá hủy tài 
nguyên rừng cũng góp phần 
vào biến đổi khí hậu.  

(Tipitaka Network – March 
3, 2022)  

Các nhà sư và thành viên của 
cộng đồng rừng Sorng 

Rukhavorn được đào tạo về 
Phật giáo và môi trường từ 

ngày 22 đến 24-2-2022  
Photo: Phak Seangly 

ẤN ĐỘ: Ngôi chùa của Đức 
Đạt lai Lạt ma sẽ mở cửa 

cho công chúng sau hai năm 

DHARAMSHALA, Ấn Độ -  
Chùa Thekchen Choeling 
Tsuglakhang, thường được gọi 
là ngôi chùa của Đức Đạt Lai 
Lạt Ma và là nơi tập trung của 
cộng đồng người Tây Tạng lưu 
vong, cuối cùng sẽ mở cửa cho 
du khách từ thứ Năm ngày 3-3-

2022, đánh dấu Năm mới Tây 
Tạng (Losar). Kể từ khi đại dịch 
bùng phát vào tháng 3-2020, 
ngôi chùa này đã hoàn toàn 
đóng cửa đối với khách tham 
quan do lo sợ về sự lây lan của 
Covid-19. 

Sau gần hai năm, nay ngôi 
chùa sẽ mở cửa cho tất cả 
những người mộ đạo và du 
khách với các biện pháp phòng 
ngừa được áp dụng. Thông báo 
ngày 28-2 yêu cầu công chúng 
phải luôn đeo khẩu trang, giữ 
khoảng cách xã hội thích hợp 
và làm vệ sinh khi có bất kỳ ai 
bước vào cơ sở. 

Tuy nhiên, không có thay 
đổi về thông tin liên quan đến 
lịch trình của Đức Đạt Lai Lạt 
Ma trong những tháng sắp tới 
mặc dù chùa Thekchen 
Choeling Tsuglakhang sẽ mở 
cửa cho các tín đồ và khách 
viếng. 

Đức Đạt lai Lạt ma cũng đã 
không trực tiếp tiến hành bất 
kỳ buổi giảng pháp hay xuất 
hiện trước đại chúng nào kể từ 
tháng 2-2020, vì ngài đã đình 
chỉ tất cả các cuộc tham gia và 
cuộc họp sau khi Covid-19 
bùng phát trên khắp thế giới. 

(NewsNow – May 3, 2022)

Chùa Thekchen Choeling Tsuglakhang, thường được gọi là ngôi 
chùa của Đức Đạt Lai Lạt Ma - tại Ấn Độ—Photos: Phayul 



 

 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Hòa thượng Pomnyun 

Photo: Jungto Society 

 

HOA KỲ: Xưởng dạy làm đèn 
lồng Hàn Quốc đầy màu sắc 

mừng lễ Phật Đản  
Làng St. Andrews, Maine - 

Có một thế giới khác biệt giữa 
một ngôi làng ven biển ở Maine 
và những ngôi chùa Phật giáo 
của Hàn Quốc, nhưng vào thứ 
Sáu, ngày 25-2-2022, hai nền 
văn hóa đã hội ngộ trong một 
xưởng làm đèn lồng hoa sen do 
Thư viện Tưởng niệm Cảng 
Boothbay (BHML) tổ chức. 

Ước tính lớp học buổi chiều 
có khoảng 28 người tham gia với 
11 người theo dõi là một nhóm 
từ Làng St. Andrews và những 
người còn lại đến từ nhà của họ; 
và  buổi tối có 35 người tham 
gia. 

Các lớp học được giảng dạy 
bởi Dự án Thúc đẩy Văn hóa và 
Tinh thần Hàn Quốc (KSCPP), 
một tổ chức phi lợi nhuận do 
Kim Jae Woong thành lập năm 
2005 nhằm nâng cao nhận thức 
và hiểu biết về lịch sử và văn 
hóa Hàn Quốc.  

Như Younhee Shin, điều phối 
viên chương trình của KSCPP, 
giải thích: Theo truyền thống, 
lồng đèn hoa sen  kỷ niệm ngày 
Đức Phật đản sinh 8 tháng 5 và 
được nhìn thấy trên khắp Hàn 
Quốc. Cô nói: “Hoa sen là loài 
hoa đẹp và tượng trưng cho lòng 
từ bi và tâm trong sáng của Đức 
Phật. Các xưởng làm đèn lồng 
bắt đầu vào năm 2009 và tiếp 
tục thông qua Zoom kể từ năm 
2020. Chúng ngày càng phổ 
biến. KSCPP đã tổ chức 80 lớp 
học vào năm 2021…” 

Những người đăng ký tham 
gia xưởng được nhận nguyên 
liệu để làm lồng đèn hoa sen 
gồm khung dây, cánh hoa và lá 
bằng giấy và keo dính. Những 
người tham dự được thực hiện 
từng bước thông qua việc xếp 
một hàng giấy đầu tiên và sau 
đó là các hàng tiếp theo cho đến 
khi khung dây được bao phủ 
trong một loạt "cánh hoa" đầy 
màu sắc. Shin giải thích và trình 
bày cặn kẽ các bước và dành 

nhiều thời gian để học sinh làm 
theo cô.  

(Boothbay Register – March 
3, 2022) 

Younhee Shin, cô giáo dạy làm 
đèn lồng Hàn Quốc 

Cô Shin trình bày cách làm đèn  

Các học viên làm đèn lồng tại 
xưởng ở làng St. Andrews (ảnh 
trên) và tại nhà qua Zoom (ảnh 

dưới) 
 

Photos: boothbayregister.com 

ĐÀI LOAN: Phật giáo Dấn 
thân: Hội Phật giáo Từ Tế 

phản ứng với khủng hoảng tị 
nạn Ukraine 

Ngày 4-3-2022, Hội Phật 
giáo Từ Tế - tổ chức từ thiện và 
nhân đạo có trụ sở tại Đài Loan 
- cho biết rằng họ đang tổ chức 
một chương trình viện trợ nhân 
đạo để đáp ứng với cuộc khủng 
hoảng người tị nạn ngày càng 
gia tăng do hậu quả của cuộc 
xâm lược liên tục của Nga vào 
Ukraine. Sáng kiến cứu trợ này 
có tên là “Tình yêu và lòng trắc 
ẩn cho Ukraine,” nhằm cung cấp 
nguồn cung cấp thiết yếu cho 
các cá nhân và gia đình chạy 
trốn khỏi chiến tranh, hiện đã là 
ngày thứ 9. 

Hội Phật giáo Từ Tế cho biết 
với hơn một nửa số người tị nạn 
của Ukraine vượt biên sang Ba 
Lan, các tình nguyện viên của 
Hội ở châu Âu đã kết nối với các 
cơ quan và đối tác địa phương 
dọc theo biên giới Ba Lan-

Ukraine. 
“Theo Cao ủy Liên hiệp Quốc 

về người tị nạn, hơn 874,000 
người đã rời Ukraine tính đến 
ngày 2-3 (2022)...” Hội này 
thông báo. “Hơn một nửa đã 
đến Ba Lan và những người khác 
đã đến Hungary, Moldova, 
Romania và Slovakia, với 
43,000 người chuyển đến Nga. 
Về phần những người đã ở lại 
Ukraine - hàng triệu người, bao 
gồm các nhóm dễ bị tổn thương 
và người già - thì đã bị buộc 
phải tập trung vào các cơ sở 
phòng không như ga tàu điện 
ngầm để tránh các cuộc không 
kích”. 

Giám đốc điều hành của Hội 
Từ Tế Po-Wen Yen lưu ý rằng 
hội luôn duy trì lập trường nhân 
đạo, mở rộng vòng tay giúp đỡ 
những người tị nạn trên khắp 
thế giới - bao gồm cả ở Jordan, 
Serbia, Thái Lan, Thổ Nhĩ Kỳ và 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      5 

Malaysia. Ông Yen nói rằng Từ 
Tế sẽ bắt đầu các hoạt động hỗ 
trợ người tị nạn cho người 
Ukraine sớm nhất có thể.  

(Buddhistdoor Global – 
March 4, 2022)  

Poster “Tình yêu và lòng trắc ẩn 
cho Ukraine” của Hội Phật giáo 

Từ Tế—Photo: tzuchi.us 

 

HÀN QUỐC: Hiệp hội Phật 
giáo Hàn Quốc phát hành 
sách về bảo vật quốc gia 

Phật giáo 

Hiệp hội các Tông phái Phật 
giáo Hàn Quốc (AKBO) báo đã 
xuất bản cuốn “Bảo vật Quốc gia 
Phật giáo của Hàn Quốc”, một 
danh mục toàn diện giới thiệu 
lịch sử đằng sau tất cả các hiện 
vật Phật giáo vốn được coi là 
bảo vật quốc gia. 

Được viết bằng cả tiếng Hàn 
và tiếng Anh, cuốn sách cung 
cấp giải thích về các đặc điểm 
chính của mỗi bảo vật và đặt 
chúng vào bối cảnh lịch sử lớn 
hơn của sự phát triển năng động 
của nghệ thuật Phật giáo Hàn 
Quốc. 

Hiệp hội cho biết sách sẽ giúp 
hiểu rõ hơn về các hiện vật quý 
hiếm mà trước đây chỉ có thể 
được xem trực tiếp thông qua 
các chuyến thăm đền chùa hoặc 
các cuộc triển lãm đặc biệt của 
viện bảo tàng trong quá khứ. 

Tổng cộng 2,000 bản sách sẽ 
được phân phối đến các đại sứ 
quán nước ngoài tại Hàn Quốc, 
các Trung tâm Văn hóa Hàn 
Quốc và các chùa Phật giáo 
trong nước và nước ngoài. 

(KoreaTimes.co.kr - March 
12, 2022) 
 

 

 

 

Cuốn “Bảo vật Quốc gia Phật 
giáo của Hàn Quốc” 

Photo: AKBO 

 

 

 

MIẾN ĐIỆN: Chính quyền 
quân đội đánh bom một tu 
viện Phật giáo đầy thường 

dân 

Vào chiều thứ Ba (9-3-

2022), chỉ vài giờ sau khi binh 
lính của họ nã pháo vào một 
khu phức hợp Phật giáo khác ở 
nơi khác trong khu vực, quân 
đội Myanmar đã pháo kích vào 
một tu viện, nơi có khoảng 
1.500 dân thường đang trú ẩn 
khỏi bạo lực gần đây ở Thị trấn 
Kalay của Vùng Sagaing, Mười 
người trong đó có 3 trẻ em bị 
thương nặng khi 4 quả đạn 
pháo hạng nặng rơi vào tu viện 
ở làng Nat Myaung này vào 
khoảng 1 giờ chiều, khiến 3 
phụ nữ và 6 trẻ em khác bị 
thương nhẹ trong vụ tấn công. 

Ba trong số những quả đạn 
pháo của quân đội đã rơi xuống 
khuôn viên của tu viện trong 
khi một quả trúng vào tòa nhà 
chính.  

Mọi người đã ở trong những 
căn lều bạt bên trong tu viện 
và đang cần gấp bột điện giải 
và các loại thuốc khác, một số 
đã ở đó được gần 4 tháng. 

Trước đó cùng ngày, 2 trẻ 
em và 4 người khác đã thiệt 
mạng khi binh lính quân đội nã 
pháo vào một tu viện ở Thị trấn 
Yinmabin của Vùng Sagaing 
này.  

(Myanmar NOW – March 9, 
2022) 

Những chiếc lều bạt nơi thường 
dân ở trong tu viện Nat 

Myaung, Sagaing (Miến Điện) 
Photo: Myanmar NOW 

 

ẤN ĐỘ: Pho tượng nằm lớn 
nhất của Đức Phật đang 

được xây ở Bồ đề Đạo tràng 

Bihar, Ấn Độ - Mạng mạch 
hành hương Phật giáo ở Ấn Độ 
đang được hồi sinh một cách 
chủ động và Bồ đề Đạo tràng là 
một phần không thể thiếu trong 
đó. Theo tiến trình này, nơi Đức 
Phật Cồ Đàm đạt được giác ngộ 
sẽ sớm tôn trí pho tượng nằm 
lớn nhất của Ngài, dài 100 feet 

- cao 30 feet. Việc xây dựng 
tượng bắt đầu trở lại vào năm 
2019, với sự điều hành của  Giáo 
hội Phật giáo Quốc tế phúc lợi. 
Tượng được xây bằng sợi thủy 
tinh bởi các nhà điêu khắc đến 
từ Bengal. 

Tượng Phật khổng lồ này sẽ 
được mở cửa cho các tín đồ 
tham quan từ tháng 2 năm 
2023.  

Bồ đề Đạo tràng ở bang 
Bihar là một di tích tôn giáo và 
là nơi hành hương của những 
người theo đạo Phật. Tương 
truyền Đức Phật Cồ Đàm đã đạt 
Giác ngộ dưới một gốc cây được 
gọi là Cây Bồ đề, khiến Bồ đề 
Đạo tràng trở thành địa điểm 
hành hương và tôn kính của cả 
người theo đạo Hindu và đạo 
Phật.  

(FE Online – March 9, 2022) 

Pho tượng Đức Phật nhập diệt 
lớn nhất đang được xây dựng tại 

Bồ đề Đạo tràng, Ấn Độ  
Photo: ANI 

 

THÁI LAN: Tổ chức Trung 
tâm Thiền của Phụ nữ 

Quốc tế trao Giải thưởng 
Nữ Phật tử Xuất sắc năm 

2022 

Trùng với Ngày Quốc tế 
Phụ nữ 8-3, Tổ chức Trung 
tâm Thiền của Phụ nữ Quốc 
tế (IWMCF) từ trụ sở chính ở 
Rayong (Thái Lan) đã công 
bố giải thưởng hàng năm 
dành cho những Phật tử xuất 
sắc. Năm nay, 20 phụ nữ - 
bao gồm cả nữ cư sĩ và tu sĩ 
từ khắp nơi trên thế giới - đã 
được vinh danh với giải 
thưởng này. 

Thành tích và kế hoạch 
tương lai của từng người 
đoạt giải được liệt kê trên 
trang web IWMCF, cũng như 
những người chiến thắng 
trong quá khứ từ năm 2002. 

Giải thưởng được trao 
cho sự xuất sắc trong một số 
hạng mục, bao gồm thực 
hành thiền định, công tác xã 
hội và phát triển cộng đồng, 
truyền bá Phật pháp, và hoạt 
động vì hòa bình. Các nữ 



 

 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Phật tử được đề cử hàng năm 
và sau đó được lựa chọn sau 
khi công đức của họ được 
kiểm tra bởi 12 thành viên 
ủy ban. 

Giải thưởng phục vụ một 
số mục đích, bao gồm cả 
việc nâng cao tiếng nói của 
những nữ Phật tử xuất 
chúng. Sau sự kiện năm nay, 
các nhà tổ chức có kế hoạch 
mở rộng công việc của mình 
để bao gồm mạng lưới trao 
quyền cho phụ nữ toàn cầu. 

(Buddhistdoor Global – 
March 10, 2022) 

Biểu trưng của Tổ chức Trung 
tâm Thiền của Phụ nữ Quốc 

tế—Photo: tricycle.org 

 

 

ANH QUỐC: Tu viện Phật 
giáo ở Greater Manchester 

có kế hoạch mở rộng 

Ngôi chùa và tu viện Phật 
giáo Nguyên thủy Wat 
Sriratanaram ở khu vực Greater 
Manchester, miền bắc nước 
Anh, có kế hoạch mở rộng sang 
khuôn viên của một sân gôn cũ 
lân cận để tạo ra một trung tâm 
nhập thất thiền định. 

Được thành lập vào năm 
2016, chùa Wat Sriratanaram, 
tọa lạc tại thị trấn Kearsley, 
nằm trong nhà câu lạc bộ của 
sân gôn cũ và đóng vai trò là 
trung tâm của người dân địa 
phương Thái Lan. 

Các kế hoạch mở rộng ngôi 
chùa gồm không gian thiền 
định, giải trí, trồng vườn thiền 
và chăn thả nông nghiệp -  tất 
cả đều phù hợp với mục đích 
của hội đồng quận là bảo tồn 
khu vực này như một không 
gian xanh. Tòa nhà hiện có của 
ngôi chùa bao gồm chỗ ở cho 4 
nhà sư thường trú, một nhà bếp 
và một thiền đường trung tâm. 

Tu viện đã tổ chức các buổi 
thiền định hàng ngày kéo dài 
hàng giờ cho công chúng, 
thường thu hút tới 100 người. 

Các nhà lập kế hoạch tại hội 
đồng quận sẽ xem xét đơn xin 

quy hoạch của ngôi chùa này trong 
vòng vài tuần tới. 

(HOME: Buddhistdoor Global - 
March 8, 2022) 

Tượng Phật trong khuôn viên 
chùa Wat Sriratanaram ở thị trấn 

Kearsley (Anh Quốc) 
Photos: theboltonnews.co.uk & 
messengernewspapers.co.uk 

 

NGUYỆN CẦU HÒA BÌNH CHO UKRAINE 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      7 

CHƯƠNG II: 
DANH XƯNG CÁC CHỦNG TỬ 

CỦA THỨC THỨ TÁM 

 

      Thức thứ tám là chỗ nương tựa 
chung của các bậc Thánh và của 
những kẻ phàm phu, là căn bản của 
chân và vọng, là vi tế của tự tánh, 
không phải chỗ phàm phu có thể 
biết được và cũng không thể chỉ bày 
được thể tánh của nó. Cho nên tốt 
nhất là đem chỗ tác dụng của nó ra 
để thành lập các thứ danh xưng, 
giúp cho học giả đạt được nhận 
thức tổng quát. 
      Thành Duy Thức Luận, quyển 3 
giải thích rằng: “Dĩ nhiên Thức thứ 
tám mặc dù các hữu tình đều được 
thành tựu, mà tùy theo nghĩa riêng 
biệt để thiết lập các thứ danh xưng: 
nghĩa là hoặc gọi tên Tâm, là căn cứ 
nơi chủng tử các pháp huân tập; 
hoặc gọi tên A Đà Na, là căn cứ nơi 
sự chấp trì các chủng tử và các sắc 
căn khiến không cho hoại diệt. Hoặc gọi tên Sở Tri 
Y, là căn cứ nơi chỗ nương tựa cho sự hiểu 
biết các pháp nhiễm tịnh. Hoặc gọi tên Chủng Tử 
Thức, là căn cứ nơi khả năng gánh lấy bảo trì 
tất cả chủng tử các pháp thế gian và xuất thế 
gian; các danh xưng đây đều thông đến tất cả 
ngôi vị. Hoặc gọi tên A Lại Da, là căn cứ nơi khả 
năng tàng trữ và bảo trì phẩm vị tất cả pháp tạp 
nhiễm khiến không cho tiêu mất và còn làm tự 
ngã bên trong cho Chấp Tàng Ngã Kiến Ái, v.v...; 
những danh xưng đây chỉ có ở nơi Dị Sanh [tên 
khác của phàm phu] và Hữu Học. Còn ở ngôi vị Vô 
Học và Bồ Tát Bất Thối thì không bao giờ có cái 
nghĩa Chấp Tàng các pháp tạp nhiễm. Hoặc gọi 
tên Thức Dị Thục, là căn cứ nơi khả năng hướng 
dẫn quả Dị Thục thiện và bất thiện đi vào sanh tử; 
danh xưng đây chỉ có ở nơi Dị Sanh, Nhị Thừa và 
các ngôi vị Bồ Tát. Nhưng ở ngôi vị Như Lai thì 
không bao giờ còn có pháp Dị Thục Vô Ký này. 
Hoặc gọi tên Thức Vô Cấu, là căn cứ chỗ nương 
tựa của các pháp vô lậu thanh tịnh tột cùng; danh 
xưng này chỉ có ở nơi chỗ Như Lai. Ngôi vị Bồ Tát, 
Nhị Thừa và Dị Sanh còn duy trì chủng tử hữu lậu 
thì Thức thứ tám chưa được thanh tịnh.” Theo sự 
tường thuật sáu thứ danh xưng được đề cử nơi 
phần tựa trên đây, mỗi danh xưng lại cộng thêm 
phần giải thích như sau: 
      1.- Danh xưng Tâm: là bao gồm hai nghĩa 
tích tập [chứa nhóm] và tập khởi [phát khởi]. 

Nguyên nhân là có khả năng thâu góp sanh ra các 
chủng tử hữu lậu vô lậu và cũng có khả năng 
huân tập các pháp nhiễm tịnh. Nhiễm pháp tức là 
chỉ cho ngã kiến, ngã ái, ngã si, ngã mạn, chứa 

nhóm các pháp nhiễm khiến các 
hữu tình sanh tử lưu chuyển. Tịnh 
pháp tức là nương nơi Thánh Giáo 
Lượng mà chứng được chân lý Ngã 
Pháp Nhị Không [ngã không, pháp 
không], tiến tới đạo Niết Bàn Tịch 
Diệt; Niết Bàn Tịch Diệt là nơi mà 
tất cả ngôi vị như Phàm Phu, Nhị 
Thừa, Bồ Tát và Phật có thể chứng 
đắc. Tập Khởi là nghĩa của Tâm, tức 
là chỉ cho một loại Tâm Thức có khả 
năng chứa nhóm chủng tử của tất 
cả pháp đã được nội kết thành tựu 
và cũng có khả năng phát khởi các 
pháp hiện hành ở đời vị lai, đó chính 
là Thức thứ tám. Nếu như Tích Tập 
là nghĩa của Tâm thì có Năng và Sở: 
Năng Tích Tập là chỉ cho bảy Thức 
trước có khả năng huân tập; Sở 
Huân Tập là chỉ cho Thức thứ tám 

có khả năng làm chỗ dung chứa để huân tập. Nói 
cách khác, Thức thứ tám này có khả năng chứa 
nhóm và nẩy nở các sắc, thinh, hương, vị, xúc, 
v.v... nên gọi là Tâm. 
      2.- Danh xưng A Đà Na: đây là tiếng Phạn, 
nghĩa là chấp trì. Kết hợp lại ba nghĩa chấp trì 
[chấp trước và bảo trì], chấp thọ [chấp trước và 
cảm thọ] và chấp thủ [chấp trước và bảo thủ] gọi 
là A Đà Na. Nhiếp Đại Thừa Luận giải thích rằng: 
“Do nhân duyên gì mà thuyết minh Thức A Đà Na; 
nguyên do Thức này chấp trước tất cả hữu sắc căn 
và tất cả tự thể của hữu sắc căn đều bám lấy 
Thức này làm chỗ nương tựa.” Thành Duy Thức 
Luận quyển 3 giải thích rằng: “Do có khả năng 
chấp trước và bảo trì chủng tử các pháp, lại có 
khả năng chấp trước và cảm thọ sắc căn y xứ [sắc 
căn là cửa ngõ nương tựa] và cũng có khả năng 
chấp trước và bảo thủ những chủng tử nội kết 
phát sanh tương tục, cho nên gọi Thức này là A 
Đà Na.” Riêng nương theo ý của Thành Duy Thức 
Luận quyển 3 lược thuật như sau: 
      a- Khả năng chấp trì [chấp trước và bảo trì] 
chủng tử các pháp, các pháp tổng quát gọi là tất 
cả pháp hữu vi. Chủng loại của chúng có thể phân 
làm hai thứ: 
      1)- Hữu Lậu Hữu Vi, nghĩa là pháp tạp nhiễm, 
tức là chỉ cho chúng sanh pháp có phiền não. 
      2)- Vô Lậu Hữu Vi, nghĩa là pháp thanh tịnh, 
tức là chỉ cho Thánh Giả Pháp không có phiền não. 

NGHIÊN CỨU THỨC THỨ TÁM 
 

Nguyên tác Hán văn: Kha Diệu Kỳ 

 

Dịch giả: THÍCH THẮNG HOAN  

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

      Chủng tử cũng có thể phân ra 
hai thứ: Chủng tử Nghiệp và 
Chủng tử Danh Ngôn. Chủng Tử 
Nghiệp tức là chủng tử Tâm Sở 
Tư, chủng tử Tâm Sở này có khả 
năng điều khiển tất cả thiện ác và 
sự sinh hoạt của các Tâm Sở 
khác, bao gồm có sự tác dụng của 
duyên tăng thượng. Chủng Tử 
Nghiệp cũng quan hệ cả hữu lậu 
và vô lậu, vấn đề Nghiệp đây văn 
sau sẽ tường thuật đến nó. Còn 
Chủng Tử Danh Ngôn, tức là tập 
khí đẳng lưu [tập khí đồng loại], 
các pháp mỗi loại hiện hành đều 
do mỗi chủng tử đồng loại tự 
sanh khởi lấy, gọi là Chủng Tử 
Đẳng Lưu. Chủng Tử Nghiệp là 
nguyên nhân thúc đẩy luân hồi và 
Chủng Tử Danh Ngôn là nguyên 
nhân thuộc vật liệu của luân hồi. 
Chủng Tử Nghiệp thì tương đương phẩm đức sẽ 
nói đến ở sau, còn Chủng Tử Danh Ngôn thì tương 
đương với tài năng. Hai thứ công năng bảo trì này 
đều hiển hiện trong thời gian của một sanh mạng, 
đó chính là Thức A Đà Na. 
      b- Khả năng chấp thọ [chấp trước và cảm thọ] 
Sắc Căn Y Xứ, tức là chỉ cho năm Căn gồm có: 
Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt và Thân thễ. Sắc Căn có hai 
phần, phần thô và phần tịnh; Sắc Căn Thô thì hiện 
đủ bên ngoài, còn Sắc Căn Tịnh tức là hệ thống 
thần kinh. Sắc Căn Tịnh nương nơi Thức A Đà Na 
kết thành báo thân một thời hạn của hữu tình. 
Nhiếp Luận giải thích rằng: “Các Căn có sắc do đó 
có chấp thọ, không bị hoại mất, mạng sống đã tận 
thì tùy theo đó chuyển biến.” Ý của chấp thọ là 
chấp làm tự thể khiến sanh hiểu biết về cảm thọ. 
Y Xứ đây là chỉ cho khí giới; khí giới của nhân tố 
bên ngoài và căn thân của hữu tình cả hai cùng 
quan hệ với nhau đều do Thức A Đà Na chấp trước 
và cảm thọ.  
      c- Khả năng chấp thủ [chấp trước và bảo thủ] 
và kết sanh tương tục: kết sanh tương tục là chỉ 
cho ba pháp: Hoặc, Nghiệp và Khổ. Do mê hoặc 
chân lý [Hoặc], lấy giả làm thật, tạo tác ba nghiệp 
[Nghiệp], từ đó nghiệp quả tự sanh khởi các pháp 
lạc khổ [Khổ]. Hơn nữa cũng từ sanh ra chỗ này 
đến sanh ra chỗ kia, từ bản hữu cho đến tử hữu, 
từ tử hữu cho đến trung hữu, từ trung hữu cho 
đến hậu hữu, phải có một Thức ở trong luôn luôn 
hành động chấp nhận và cảm thọ không gián 
đoạn, khiến chúng tương tục không dứt; nếu 
không Thức này một khi chết là đoạn diệt ngay, 
thì trở thành sai lầm quá lớn. Quan hệ nơi lý luận 
đây sẽ được tường thuật trong tánh sanh diệt và 
không sanh diệt, Kinh Lăng Nghiêm giải thích rất 
rõ, có thể tham khảo. 
      3.- Danh xưng Sở Tri Y:  tên này được 
phát sanh từ Nhiếp Thừa Luận. Luận đây giải thích 
rằng: “Căn cứ nơi các đức Phật thế tôn, ngôn ngữ 
có mười tướng rất thù thắng: một là nương tựa 
nơi ngôn ngữ sở tri rất thù thắng.” [Muốn rõ ngôn 
ngữ có mười tướng thù thắng xin đọc Thập Thù 
Thắng Ngữ trong Từ Điển Phật Học Huệ Quang tập 
9, trang T 7997 thì rõ]. Sở Tri ở đây tức là chỉ cho 
tánh của thiện, tánh của ác, tánh của vô ký, mà 
trong nó bao hàm cả pháp thiện vô lậu và pháp 
nhiễm hữu lậu. Chữ Y là nguyên nhân, nghĩa là 

Thức thứ tám chính là nguyên 
nhân căn bản của tất cả duyên 
sanh sở tri nhiễm tịnh, cho nên 
gọi là Sở Tri Y. 
      4.- Danh xưng Thức Chủng 
Tử: chủng tử tức là công năng 
được thâu nhiếp, tàng trữ và tiềm 
ẩn ở bên trong Thức thứ tám có 
khả năng đích thân sanh ra tự 
quả; cũng tức là công năng sanh 
khởi các thứ hiện tượng vạn pháp 
trong vũ trụ. Công năng đây gồm 
có ba thứ:   
      a- Không mất công năng, tức 
là được thâu nhiếp và tàng trữ 
trong Thức A Lại Da và hiện tiền 
sanh ra quả vĩnh viễn không bị 
tiêu mất. 
      b- Công năng sanh quả, nghĩa 
là chủng tử dị thục thì có thể đích 
thân sanh ra quả. 

      c- Công năng tùy diệt, nghĩa là mỗi mỗi chủng 
tử sau khi sanh khởi hiện hành thành pháp quả, 
bao gồm bản tánh của công năng chủng tử phút 
chốc liền báo hiệu tiêu mất, nguyên do nó cùng 
lúc hòa hợp trọn vẹn với hiện hành.        
      Chủng tử chia thành hai loại: chủng tử hữu 
lậu thế gian và chủng tử vô lậu xuất thế gian và 
chúng quan hệ tất cả phẩm vị. Đây là hiển bày 
nhân tướng của Thức thứ tám. 
      5.- Danh xưng A Lại Da: dịch là Tạng, 
nghĩa là tàng trữ các pháp tạp nhiễm. Chúng sanh 
luôn luôn chấp lấy Thức Tạng làm tự ngã, mà có 
tà kiến cho rằng Thiên Quốc sống vĩnh hằng hoặc 
Đại Ngã biến khắp mười phương, v.v... Chữ Tạng 
có ba nghĩa: 

a- Nghĩa Năng Tạng: là đối với chủng tử của 
các pháp mà gọi là Năng Tạng. 

b- Nghĩa Sở Tạng: là đối vớc các hiện hành 
huân tập của bảy Chuyển Thức mà gọi là Sở Tạng. 
Đây cũng tức là chỉ cho thể của Sở Tri Y [Thức A 
Lại Da là y chỉ của ba tánh Sở Tri: Tánh Y Tha 
Khởi, Tánh Biến Kế Sở Chấp và Tánh Viên Thành 
Thật].  
      Chúng ta hiện tại tiếp xúc và phát hiện tất cả 
hiện tượng tâm lý đều do sự hoạt động của bảy 
Thức trước. Thức thứ tám thì hoàn toàn không 
biết, mặc tình các pháp hiển hiện; nhưng ngược 
lại chỉ làm chỗ ẩn chứa của tất cả pháp tạp nhiễm, 
cho nên gọi là Sở Tạng. Thí dụ như thấy hình 
tướng của cái bình liền phân biệt hình trạng tốt 
xấu của cái bình mà quên mất ghi lại thể của nó là 
đồ sứ. 

c- Nghĩa Chấp Tạng: Chấp Tạng bao gồm ý 
nghĩa giữ vững không buông xả. Giống như kho 
chứa trong thế gian, nhất định là chỗ để cho con 
người trông nom giữ gìn. Thức thứ tám cũng thế, 
vì bị Thức Mạt Na ô nhiễm chấp làm ngã kiên cố 
và khởi lên các phiền não kiến, ái, si, mạn, cho 
nên gọi là Chấp Tạng. 
      Từ nghĩa trên, Ngã Ái Chấp Tạng sai lầm quá 
nặng. Đây là hiển bày tướng riêng của Thức thứ 
tám. Nguyên vì A Lại Da trên vị trí chúng sanh 
mặc dù không phải là pháp vô vi thường hằng bất 
biến, nhưng nó từ vô thỉ đến nay lưu chuyển liên 
tục không phải gián đoạn mà cũng không phải 
luôn tồn tại mãi, cũng giống như dòng thác nước 
chảy xiết. Từ trên bề mặt xem ra tợ hồ là toàn 
diện đều một vị không biến. Thức Mạt Na không 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      9 

rõ chân tướng của nó mới chấp làm tự 
ngã. Và từ đó hiện tượng phân biệt mình 
và người, vật và ngã không bình đẳng sản 
sanh. “Phật Pháp chỗ nói rằng phá trừ ngã 
chấp không phải là phá trừ phân biệt ngã 
kiến thông thường trên tư tưởng có thể 
được giải thoát mà chính là cần phải từ 
trên hành vi khiến Thức thứ bảy không 
còn trở lại chấp Thức thứ tám làm nội ngã 
của mình nữa. Đây mới là phá ngã nhân 
kiến chân chánh để được giải thoát.” Cho 
nên danh xưng Thức A Lại Da đến ngôi vị 
vô học hoặc ngôi vị Bồ Tát Bất Thối liền 
trừ bỏ danh xưng. 
      6.- Danh xưng Thức Dị Thục: hữu 
lậu vô ký gọi là Dị Thục, nguyên vì ở nơi 
Nhân thì có thiện có ác mà ở nơi Quả thì 
thuộc loại vô ký. Chủng tử Nghiệp thiện ác 
hai tánh do nơi sáu Thức trước huân tập 
lôi kéo chúng sanh hữu tình luân hồi trong 
ba cõi sáu đường, đi thọ quả báo thuộc 
tánh vô ký làm chỗ để cho thuộc loại thiện 
ác chiêu cảm; tùy theo Quả đây cùng 
quan hệ với Nhân Dị Thục gọi là Thức Dị 
Thục. Đây là hiển bày Quả Tướng chỗ có 
của Thức thứ tám. Thức Dị Thục là chỗ có 
riêng của Thức thứ tám. Danh xưng Thức 
Dị Thục khi đến ngôi vị Như Lai mới trừ bỏ 
đi, nguyên vì ngôi vị Như Lai thuần túy 
Thiện Vô Lậu, không có tánh vô ký. 
      7.- Thức Vô Cấu: nghĩa là trong 
Nhân không dứt huân tập pháp thiện vô 
lậu, cho đến khi hai chướng phiền não và 
sở tri trói buộc được giải trừ, chỗ nương 
tựa chỉ hoàn toàn các pháp vô lậu thanh 
tịnh tột cùng, cho nên gọi là Thức Vô Cấu. 
Thức đây chỉ có ở chỗ Như Lai, nguyên 
nhân toàn là thuần thiện không có huân 
tập, cùng tương ưng với Trí Đại Viên 
Cảnh. 
      Duy Thức Tam Thập Tụng giải thích: 
“Thức A Lại Da khi đến ngôi vị A La Hán 
thì xả bỏ.” Thế thì Thức Vô Cấu có thể xả 
bỏ không? Đáp rằng: “Thể của Thức Vô 
Cấu không có thời gian xả bỏ và lợi lạc 
hữu tình cũng không có thời gian chấm 
dứt.” (Chú thích 6) Nguyên nhân hạnh 
nguyện của Như Lai là lợi lạc hữu tình 
không có cùng tận, cho nên Thể của Thức 
Vô Cấu thì vĩnh viễn tồn tại. Sáu thứ danh 
xưng bắt đầu từ nơi Tâm thứ nhất cho đến 
Thức Vô Cấu thứ sáu đều thông khắp nơi 
Thánh Phàm và chỉ căn cứ theo nghĩa mà 
lập danh xưng; tất cả đều là Thể của Thức 
thứ tám, do bởi nhiễm tịnh không đồng 
mà có sự sai biệt. Theo ý nghĩa này, kẻ tu 
hành chỉ cần khử trừ chỗ nhiễm trước của 
nó và cho đến công năng của Thức thứ 
tám cùng lúc nếu chưa bài trừ thì không 
nên lầm cho trong Tâm không còn tưởng 
là đã đắc đạo. 
 

 

Chú thích Chương II: 
Chú thích 6:  Thành Duy Thức, quyển 3, 
Đại Chánh Tạng tập 311, trang dưới 13. 

THƠ ĐỀ MÙ SƯƠNG  
 

Này mộng mạ, này rừng thông 

Đêm qua lũ sáo mang giông gió về 

Tằm dâu chìm nổi tư bề 

Nên thơ vô ngã thơ đề mù sương 

Từ tâm máu nhạt cương thường 

Buồn tôi man mác tận nguồn mưa xưa.  
 

 

CHỐN ĐẤT XƯA 

 

Mai kia vắt áo về bên núi 
Thả lá trôi về chốn đất xưa 

Này chén nắng mưa chừng đã nguội 
Đánh giọt rơi đều xuống túi thơ 

 

Về giữa thềm trăng thời thơ dại 
Tấc lòng nguyên vẹn những mầm xanh 

Tấm áo nằm im thơm mùi vải 
Phố còn nguyên đán, phố mùa xuân 

 

Gió dậy phù sinh say lướt khướt 
Tóc tai xanh mướt lượn ba đào 

Vút một đường bay con diều giấy 

Chưa biết về đâu, rớt nơi nào 

 

Rót nắng đong đầy cơn gió bụi 
Ta mang hoa trái với tro tàn 

Rắc xuống đời sau sương hay khói 
Thức giấc chưa tàn nửa nén nhang. 
 

 

LÝ THỪA NGHIỆP 



 

 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Nếu quan niệm rằng: Phật giáo chỉ như một 
tôn giáo không thôi, thì đạo Phật chỉ là đất dung 
thân của những người chán đời hay thất vọng 
tình đời đi tu, mong thoát cảnh khổ não của cõi 
thế gian này. Hay nói một cách khác là Ðạo Phật 
chỉ chủ trương xuất thế chứ không nhập thế. Chỉ 
giải quyết nhân tử quan chứ không giải quyết 
nhân sinh quan. Sở dĩ có những hiểu lầm trên, vì 
dưới chế độ thực dân thống trị gần một thế kỷ, 
các nhà tu hành chỉ được phép phát triển khía 
cạnh tôn giáo trong một phạm vi rất nhỏ hẹp, rất 
thiếu thốn, và rất vô tổ chức, nên riêng về khía 
cạnh Đạo cũng đã bị xuyên tạc, nói gì đến việc 
chuyển hiện đạo Phật vào cuộc đời. 

Sự thực cho ta thấy Phật giáo đã là lẽ sống 
muôn thuở của con người rồi, nên người theo ngả 
Ðạo, tất phải tu hành theo phương pháp mà đức 
Phật đã chỉ dạy trong các kinh điển: diệt tham, 
sân, si để thân tâm trở nên trong sáng; không bị 
phiền não dục vọng ràng buộc, hầu thoát kiếp 
luân hồi, thành bất sinh bất diệt. Còn phần Ðời, 
theo Phật giáo, là lẽ sống hiện tại của con người, 
con người cần giác ngộ lập trường Người từ tiểu 
ngã đến đại ngã, để giải thoát cho con người khỏi 
những đè nén của tự nhiên, giải thoát cho con 
người khỏi những khổ não bởi con người gây ra, 
hầu xây dựng một xã hội công bình, hạnh phúc 
trên căn bản vì người. Nói tóm lại, Phật giáo là 
Đạo GIẢI THOÁT cho con người về mọi mặt. 

1. ÐỨNG VỀ PHƯƠNG DIỆN ÐẠO: 
Phật giáo chủ trương giải thoát con người 

khỏi tự nhiên chi phối trong kiếp sống hiện tại để 
tạo nên một lý tưởng sống muôn thuở. Cho nên 
người tu hành phải hy sinh cái hiện tại giả tạo để 
tiến tới tương lai vĩnh cửu. Ðức Phật Thích Ca tuy 
đang ở ngôi vị cao sang cũng đã nghĩ tới lẽ sống 
trường cửu cho con người, bỏ đi tu để mong thoát 
cảnh luân hồi. Ngài muốn vươn lên, muốn thoát 
khỏi tất cả mọi lẽ sống, già, bệnh, chết của vô 
thường. Ngài đã thành công và truyền lại những 
phương pháp hữu hiệu để hướng dẫn cho con 
người tìm về với ánh sáng Ðạo. 

Ðạo của Ngài cao siêu quá. Tập tài liệu nhỏ 
này không dám lạm bàn tới lẽ Ðạo, mà chỉ muốn 
nói đến lẽ Ðời trong Phật giáo để góp phần xây 
dựng một xã hội lý tưởng trên nền tảng Phật mà 
thôi. 

2. ÐỨNG VỀ PHƯƠNG DIỆN ÐỜI: 
Phật giáo chủ trương giải thoát con người về 

cả hai phương diện: Khổ não tự nhiên và khổ não 
do con người. 

a. Khổ não của tự nhiên:  
Sự đau khổ của con người ngay từ khi có loài 

người, là những khổ não của tự nhiên đã đè nặng 
lên kiếp sống của con người. Cho nên, công việc 
đầu tiên của con người là phải chống lại tất cả 
những khổ não tự nhiên đó, như nghĩ cách làm 
nhà để tránh mưa nắng, may quần áo che gió rét, 
kiếm thuốc men trị bệnh tật. Rồi từ chỗ tạm ổn 
định được nơi ăn, chỗ ở, con người còn phải lo 
trồng cây trái, đào kinh dẫn nước, đắp đập ngăn 
sông bảo vệ mùa màng, chăn nuôi gia súc. Từ 
hình thức sống thấp nhất đến trình độ kỹ thuật 
cao nhất ngày nay. Con người vẫn còn phải mang 
bộ óc và bàn tay ra cho đời sống loài người sinh 
sản ngày một nhiều. Cái mục tiêu tranh đấu với tự 
nhiên để giúp ích cho đời sống người, dù chưa đạt 
tới mức độ thắng hẳn tự nhiên như Phật đã thắng 
ở khía cạnh Ðạo, dù đứng ở cương vị Ðạo hay Ðời, 
con người của hiện đại cũng phải công nhận tinh 
thần Phật giáo là tinh thần khoa học. 

b. Khổ não do con người: 
Sau khổ não của tự nhiên, con người còn làm 

khổ lẫn nhau. Vì thiếu giác ngộ Phật tính, vô tổ 
chức trong việc gieo nhân, khiến lòng tham của 
thú tính nổi dậy giằng xé nhau, giết hại nhau để 
tạo nên những nền văn minh rất dã man của kẻ 
thắng lẫn người bại. 

Lịch sử loài người ghi chép toàn chuyện chiến 
tranh, hết chiến tranh này tới chiến tranh khác. 
Cuộc đời là một trường tranh đấu thiên diễn tối vô 
tình. Nhiều nhà Ðạo đức đã bi quan đến độ cho 
rằng: Loài người sắp đến ngày tận thế, khi thấy 
khoa học tự nhiên đã tiến tới chỗ có thể làm tan 
trái đất thành tro bụi, bởi vũ khí hạch tâm do con 
người sáng chế ra, để rồi quay lại tàn sát chính 
con người. Hình ảnh chết chóc của loài người đã 
hiện ra trước mắt mà chính những kẻ gây ra sẽ 
phải lãnh trước. Luật nhân quả của nhà Phật một 
lần nữa được chứng minh ngay ở quốc gia vô tôn 
giáo và khác tôn giáo. Tinh thần khoa học Phật 
giáo đang được các nhà thức giả phục hưng để giải 
quyết mâu thuẫn tư tưởng, cứu vớt loài người khỏi 
ngày tận thế đó. 

Thể nghiệm trong đau thương và là nạn nhân 
của thời đại, Phật tử Việt quyết giơ cao đuốc tuệ 
soi đường giải thoát cho mình, cho người, tìm về 
chân lý. 

Lý tưởng Phật trong đời sống sẽ vạch ra một 
phương châm chính trị đúng đắn nhất. Tinh thần 
Phật sẽ giác ngộ con người sử dụng mọi phát minh 
khoa học phụng sự nhân sinh, chứ không phải để 

HAI NGẢ ÐẠO ÐỜI 
VÀ BỔN PHẬN NGƯỜI PHẬT TỬ 

TRƯỚC CỬA NGÕ THỜI ĐẠI 
  

HT. Thích Đức Nhuận 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      11 

tiêu diệt nhân loại. Phật tính trong con người 
sẽ sống dậy, xua đuổi hết thú tính, và giải 
thoát hết mọi khổ não của tự nhiên cũng như 
tự thể của mỗi người. Phật giáo đã sống dậy 
bởi cái khổ cùng cực của con người không 
muốn bị tiêu diệt. 

3. BỔN PHẬN CỦA PHẬT TỬ TRƯỚC 
CỬA NGÕ THỜI ÐẠI: 

Người theo Phật giáo sau khi nhận định rõ 
hai ngả Đạo-Đời chỉ là một. Dù lẽ Ðời là một 
giai đoạn của lẽ Ðạo, hình thức sinh hoạt của 
tu sĩ theo Ðạo và hình thức sống của dân 
chúng vẫn không khác nhau, nhất là cái tinh 
thần không câu chấp của Phật giáo, đôi khi đã 
khiến các tu sĩ làm việc đời như những chiến sĩ 
khi lâm biến. 

Ðể giữ vững lập trường Ðạo để giúp việc 
Ðời, hai nhà cách mạng đạo đức Huỳnh Phú Sổ 
và Lý Ðông A cũng đã khơi nguồn từ lẽ Ðạo để 
nhập thế theo ngả đời, và sẽ xuất thế theo ngả 
Ðạo khi việc Ðời đã giải quyết xong.  

Vị lãnh tụ họ Huỳnh, người sáng lập ra 
Phật giáo Hòa Hảo và Ðảng Dân Xã đã cương 
quyết vung bảo kiếm vào đời: 

“Tuốt gươm vàng lên ngựa xông pha 

đền xong nợ nước thù nhà 

Thiền môn trở gót Phật đà nam mô.” 
Còn vị thủ lãnh họ Lý, người đã dựng lên 

học thuyết Duy Dân thắng nghĩa cũng chủ 
trương tương tự như thủ lãnh họ Huỳnh, là: 

“Chèo sang một bến Cực lạc 

vớt lấy trăm bể trầm luân 

làm tròn giấc mộng tiền sinh ấy 

trở lại hang sâu nhập niết bàn.” 
Những phương pháp tranh đấu cao độ của 

các nhà lãnh tụ tôn giáo từ ngả Ðạo qua ngả 
Ðời, hoặc từ ngả Ðời sang ngả Ðạo chứng 
minh rõ Phật giáo như thế nào rồi. 

Riêng đối với những người đã giác ngộ 
hay chưa giác ngộ chủ trương của Phật giáo, 
cần lưu ý hành động của mình trước hai ngả 
Ðạo và Ðời. 

a. Khi lâm biến, việc Ðời phải lo trước việc 
Ðạo. Vì đời có thịnh Ðạo mới hưng; xã hội có 
yên việc tu hành mới không bị phá hoại. 

b. Lúc bình thường, việc tu dưỡng đạo 
đức để nâng cao giá trị con người của mỗi 
người cũng rất cần thiết, dù người đó chỉ hành 
nghiệp của Bồ Tát mang thân mình ra phụng 
sự Ðời. 

Tại sao vậy? 

Vì: “Ðạo Phật là một phương pháp để giác 
ngộ con người tới chân lý.” Phương pháp đó có 
thể làm lợi cho tất cả mọi người, chứ không 
phải chỉ dành riêng cho các tu sĩ trong Phật 
giáo. 

Ðể kết luận, đặt ra vấn đề Minh danh 
Phật, là nhằm mục đích mở đường cho việc tìm 
hiểu “Tinh thần Nhân chủ xã hội Phật giáo,” 
tuy chưa đủ sáng tỏ đối với một giáo lý như 
giáo lý của Phật. Nhưng, với cái nhìn ở một 
góc cạnh chính trị về Phật giáo, tưởng cũng 
không phải là vô ích, đối với phong trào cách 
mạng dân tộc hiện nay. 

 

THÍCH ÐỨC NHUẬN 

(Trích “Xây Dựng Nhân Sinh Quan Phật Giáo” 
của Thái Ðạo Thành, Tu Thư Vạn Hạnh xuất 

bản 1973) 

TAM BẢO 

 

Phật bảo là đây, hy hữu thay 

Như Lai thị hiện thế gian này 

Thế Tôn danh hiệu người xưng tán 

Mở đường giải thoát sáng tương lai 
      Một hôm trời biếc ánh sao mai 
      Trí huệ bừng lên giác ngộ rồi 
      Nhân loại theo đường thầy chỉ lối 
      Ân đức dày sâu Tối Thắng Tôn 

Pháp bảo lưu hành lắm pháp môn 

Căn cơ đại chúng vốn không đồng 

Địa dư, văn hóa nhiều giòng giống 

Mật - hiển, tịnh - thiền tông khế cơ 

      Lăn lộn tử sanh vốn vật vờ 

      Tứ đế giảng bày để độ ta 

      Khổ, tập, diệt, đạo là tất cả 

      Sự thật nhân sinh đã rõ ràng 

Soi sáng nhân thiên ánh đạo vàng 

Ba ngàn thế giới pháp âm vang 

Bắc - nam tuy có nhiều sai biệt 
Cốt lõi nương theo quyết bảo toàn 

      Trung đạo đường tu bỏ cực đoan 

      Bát chánh noi theo mãi mãi còn 

      Lục độ nâng cao tròn đại nguyện 

      Bồ đề quả mãn thiện nhân duyên 

Tăng bảo sa môn vốn tinh chuyên 

Tu tâm tịnh hóa hết ưu phiền 

Thường lạc tháng ngày thiền lâm xứ 

Tự độ độ tha cử pháp hành 

      Thiền thất không môn bổn tịnh thanh 

      Truyền thừa quảng bố những tinh anh 

      Tam bảo danh xưng và tự tánh 

      Muôn đời tôn quý ánh quang minh. 
 

 

ĐỒNG THIỆN 



 

 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 

Tôi bước vội vào ghế vừa ngồi xuống, 
Cửa máy bay đã khép lại đàng hoàng, 
Cô chiêu đãi vừa cất tiếng oang oang, 
Kêu gọi mọi người tuân hành luật lệ, 
Tôi an nhiên và đã ngồi chễm chệ,  
Mắt hướng về khung cửa nhỏ nhìn ra, 
Thấy cây cảnh bên ngoài chạy ngược lại, 
Chung quanh tôi, mọi người đều thoải mái... 
Tôi nghĩ rằng ai nấy cũng giống tôi, 
Chẳng có mấy ai muốn nói hay cười, 
Mà để nghe cô chiêu đãi dặn lời... 
Bên ngoài phi đạo choáng đầy huyên náo... 
Tiếng động cơ các chuyến sẽ bay lên, 
Mỗi một tàu đều có hướng bay riêng, 
Tàu vượt không gian tôi thờ thẩn một mình... 
Vì sắp được: một ngày đầy kỷ niệm, 
Bao hồi ức đã lần về trong lưu luyến, 
Lòng mừng vui vài ngày nữa được về quê, 
Hớn hở làm sao khi được nhìn trời Huế... 
Giữa mùa xuân hoa rộn nở xum xuê, 
Bao thân nhân bè bạn tụ nhau về, 
Chuẩn bị đón tôi sau những ngày xa cách, 
Ra khỏi máy bay trên tay cầm xách, 
Đã thấy mọi người đồng thanh reo vẫy: 
Thầy xa mặt nhưng không thể cách lòng, 
Mắt tôi đầm đìa và lòng đầy xúc động, 
Bắt tay vị nầy chưa kịp buông thì đã: 
Vị kia vồ tới ôm choàng mừng rỡ, 
Thế rồi tất cả đều bước lên xe, 
Từ giã sân bay chạy ngay về Huế, 
Điều trước nhất, tôi chỉ muốn về chùa 

Xe chạy boong boong lòng tôi rộn rã: 
Mong đến chùa để đảnh lễ Tôn sư, 
Trước di ảnh Thầy tôi thật nghiêm từ, 
Tay cầm phủ phất, đôi mắt thần khí, 
Tôi sụp lạy và xin Ôn hoan hỷ, 
Vì đường tu: ngày xưa con lạy Ôn là thế... 
Xin Ôn dũ lòng thương và xả kỷ, 
Con ghi lòng về lại Mỹ cố tu, 
Vì hoàn cảnh thấy trò đành đôi ngả...  
Thân thăm chư huynh đệ mới cũ ở chùa... 
Ngôi cổ tự bây giờ đã sửa lại khác xưa, 
Kế đó rời chùa về thăm mồ mả, 
Thăm bà con bè bạn với xóm làng, 
Trước mộ song thân xúc động bàng hoàng, 
Mới đó, hơn bốn mươi năm xa cách, 
Tôi phủ phục thắp hương và khấn nguyện: 
Nguyện song thân được: trực vãng lạc bang. 

Thăm mồ mả xong, quay về thành Huế, 
Đi một vòng để ngắm cảnh sông Hương, 
Cũng dòng sông đó với những con đường, 
Rất thân quen và đong đầy kỷ niệm... 
Phú Văn Lâu nay vẫn còn nguyên vẹn, 
Cầu Trường Tiền, Bạch Hổ đối diện nhau, 
Rồi bạn bè cùng tôi bước qua cầu, 
Và lên xe để trở về lại Mỹ, 
Ôi! Chào giã biệt Huế đô, chùa Linh Mụ,  
Chùa Từ Đàm, dốc Nam Giao, núi Ngự,  
Trường nữ sinh Đồng Khánh với Bồ Đề, 
Nguyễn Tri Phương, Hàm Nghi cùng Quốc Học, 
Đã dày công đào luyện các đấng anh hùng, 
Cùng nắm tay một dạ với non sông, 
Không khuất phục dù phương Bắc đe dọa... 
Vì vận nước nên mỗi người một ngả, 
Nghĩ đến đó, tôi úp mặt khóc òa... 
Bước xuống xe rồi mọi người quay gót, 
Chỉ một mình tôi xách cái túi cầm tay, 
Rồi rảo bước ra máy bay đứng đợi, 
Tôi thờ thẫn đang nghĩ những ngày qua... 
Đôi mắt đẫm lệ chảy tràn xuống má, 
Lòng thổn thức thì chuông đà giục giã... 
Bừng tỉnh giấc, tan kỷ niệm trong mơ,  
Nó tan theo giấc ngủ tự bao giờ, 
Còn đâu nữa mơ... về Huế đô thăm lại?... 
 

Trọng xuân Nhâm dần, Feb. 10th, 2022 

VỀ THĂM HUẾ TRONG MƠ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      13 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 
 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 
COUNCIL OF MANAGEMENT 

CENTRAL OFFICE 

 

 

CÁO BẠCH  
 

HÒA THƯỢNG THÍCH ĐỖNG TUYÊN VIÊN TỊCH 
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, 
 

Kính bạch chư tôn Thiền Đức Tăng, Ni, 
Kính thưa quý Thiện Nam Tín Nữ Phật Tử, 

 

Hội Đồng Giáo Phẩm và Hội Đồng Điều Hành Giáo 
Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ thành kính 
cáo bạch:  

Hòa thượng Thích Đỗng Tuyên, tự Hạnh Hưng, 
thuộc dòng Lâm Tế Chánh Tông đời thứ 42; thế danh 
Trương Thái Siêu, sinh năm Ất Dậu 1945; thành viên Hội 
Đồng Giáo Phẩm, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Giáo Dục 
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK; Trú trì Chùa Đại 
Bảo Trang Nghiêm, thành phố Hayward, tiểu bang 
California, Hoa Kỳ, đã viên tịch vào lúc 6 giờ chiều, ngày 20 tháng 3 năm 2022 
(nhằm ngày 18 tháng 2 năm Nhâm Dần), thế thọ 78, lạp thọ 58. 

Chương trình Tang Lễ sẽ được thông tri đầy đủ đến chư tôn Thiền Đức và 
quý Thiện nam Tín nữ qua Thông Tư sắp tới của Giáo Hội. 

Ngưỡng mong chư tôn Thiền Đức trong mười phương nhất tâm hộ niệm: 
Giác Linh Hòa thượng Thích Đỗng Tuyên cao đăng Phật quốc.  

Thành tâm khuyến thỉnh chư tôn đức Tăng, Ni, quý Cư Sĩ, các Chùa, Tự 
Viện, Niệm Phật Đường là thành viên của GHPGVNTNHK, tùy điều kiện thiết 
lễ cầu siêu tưởng niệm cho Giác Linh Hòa thượng tân viên tịch thượng phẩm 
thượng sanh, hồi nhập Ta-bà, phân thân hóa độ. 

Chùa Đại Bảo Trang Nghiêm tọa lạc tại số 2553 Darwin Street, Hayward, 
CA 94545. 

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật 
thùy từ chứng minh tiếp độ. 

 

Phật Lịch 2565, Santa Ana, ngày 21 tháng 3 năm 2022 

Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK, 
Chủ Tịch 

Sa Môn Thích Tín Nghĩa 

4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 



 

 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

LỜI DỊCH GIẢ 

Không ai có thể phủ nhận được rằng chiến 
tranh là một tội ác, là một hình thức dã man. Nó 
là hiện thân của đau khổ, chết chóc, tàn phá và 
hủy diệt. Ngôn ngữ loài người không đủ để nói lên 
nhũng hậu quả thảm khốc và tàn nhẫn của nó. 
Trên thế giới hiện nay, hơn bất cứ dân tộc nào, chỉ 
có dân tộc Việt Nam mới cảm nhận được một cách 
sâu xa và thấm thía tất cả những hậu quả đó. 

Nhưng, trong cái thời đại mà con người rất tự 
hào về nền văn minh của mình, đã đặt được chân 
lên nguyệt cầu; tóm lại, là đã chinh phục được 
thiên nhiên, đã lột bỏ được lôi sống của “rừng rú”, 
người ta có còn nên dùng hình thức chém giết, 
chết chóc và tàn phá để giải quyết những sự bất 
đồng về quyền lợi kinh tế, chế độ xã hội và ảnh 
hưởng chính trị nữa không? Những cái đó có giá 
trị gì cao hơn chính sự sống của chính con người? 
Đã đến lúc các vấn đề này cần được đặt thẳng với 
các nhà lãnh đạo thế giới còn chút lương tri, tự 
gán cho mình cái trách nhiệm đối với vận mệnh 
nhân loại (dưới chiêu bài dân chủ, tự do, thường 
được dùng như một đàn cừu làm công cụ cho 
những tham vọng cá nhân). 

Về vấn đề này, S. Radhankrishnan đã bày tỏ 
nhiều trong tác phẩm Tôn giáo và Xã hội của ông. 
Cuốn sách này gồm những bài diễn thuyết ông 
đọc tại các đại học Caltutta và Benares vào mùa 
đông năm 1942. Tập sách này chúng tôi trích dịch 
tập I và II trong tác phẩm nói trên và đặt chung 
vào một tiêu đề Chiến Tranh và Bất Bạo Động. 
Chúng tôi đã không dịch trọn bộ vì những đề mục 
kia phần nhiều chỉ nói về Ấn Độ, không có tính 
cách phổ biến. Độc giả nào muốn biết về tư 
tưởng, nếp sống cũng như những phong tục, tập 
quán của người Ấn, có thể tìm đọc trong cuốn 
“Religion and Society” by S. Radhankrishnan do 
nhà xuất bản George Allen and Unwin LTD ấn 
hành. 

S. Radhankrishnan là một nhà triết học nổi 
tiếng của Ấn Độ hiện đại; ông đã viết rất nhiều 

sách, trong đó bộ lớn nhất là bộ Triết Học Ấn Độ 
(Indian Philosophy). Ông cũng là một chính khách 
có tài. Sau khi Ấn Độ thu hồi thống nhất, ông 
được bầu làm phó Tổng thống và khi bác sĩ 
Rajendra Prasad từ trần, ông lên kế vị làm Tổng 
thống. Năm 1966, vì già yếu, ông đã rời bỏ chính 
trường để tịnh dưỡng. 

 

Sàigon mùa xuân Canh Tuất 1970 

Thích Quảng Độ 

 

CHIẾN TRANH VÀ BẤT BẠO ĐỘNG 
 

I. CUỘC KHỦNG HOẢNG HIỆN TẠI 

Chúng ta đang ở vào trong một giai đoạn 
quyết liệt nhất của đời sống nhân loại. Chưa bao 
giờ trong lịch sử loài người lại có quá nhiều người 
phải mang những gánh nặng đau đớn dày vò tâm 
can đến như thế. Chúng ta đang sống trong một 
thế giới mà những thảm trạng đã trở thành phổ 
biến. Mọi truyền thống và tập tục đang bị lung lay 
tận gốc. Những tư tưởng cho đến hôm qua vẫn 
còn là “khuôn vàng thước ngọc”, đã có thể hướng 
dẫn và qui định hành vi con người hàng bao nhiêu 
thế kỷ, thì hôm nay đã bị quét sạch. Thế giới rách 
nát vì những hiểu lầm, nghi kỵ, tranh giành. Bầu 
không khí tràn đầy những bất trắc và lo âu cho 
tương lai. Những thống khổ và cực nhọc của con 
người ngày càng tăng, sự khó khăn về kinh tế, các 
cuộc chiến tranh trên một quy mô lớn, sự bất 
đồng ý kiến trong các cuộc hội nghị cấp cao và 
tính lì lợm của những kẻ cầm quyền đang muốn 
và kéo dài một trật tự đang sụp đổ, muốn cứu 
một nền văn minh khập khễnh bằng bất cứ giá 
nào, tất cả những thứ đó đang thức tỉnh một tinh 
thần, mà bản chất là cách mạng, trên khắp toàn 
cầu. Danh từ “cách mạng” không phải luôn luôn 
chỉ các cuộc bạo động của quần chúng và tàn sát 
giai cấp thống trị. Bất cứ sự đòi hỏi cấp bách nào 
về sự thay đổi triệt để nền tảng của đời sống văn 
minh đều là đòi hỏi cách mạng. Tiếng cách mạng 
dùng theo hai nghĩa: 1. Sự nổi dậy đột nhiên và 
bạo động kết quả đưa đến một cuộc chính biến, 
chẳng hạn như cuộc Cách Mạng Pháp cuộc Cách 
Mạng Nga; 2. Sự chuyển tiếp dần dần qua một 
thời kỳ từ một chế độ xã hội này qua một chế độ 
xã hội khác, chẳng hạn như cuộc Cách Mạng Kỹ 
Nghệ Anh. Cái làm cho một thời kỳ có tính chất 
cách mạng không phải là sự thật thay đổi thường 
thấy trong lịch sử, mà là do mức độ thay đổi. Sở 
dĩ thời đại hiện tại là thời đại cách mạng là vì cái 
mức độ thay đổi quá nhanh. Xung quanh ta, đâu 
đâu cũng nghe tiếng đổ vỡ, những đòi hỏi thay đổi 
trong cơ cấu xã hội, chính trị và kinh tế, trong 
những lĩnh vực tín ngưỡng, tư tưởng, trong những 

CHIẾN TRANH VÀ BẤT BẠO ĐỘNG 
 

Nguyên tác: “Religion and Society” by S. RADHANKRISHNAN 

HT. Thích Quảng Độ dịch 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      15 

phạm trù căn bản của con người. Các nhà trí thức, 
sáng suốt và tỉnh táo, nhận thấy cái gì sai lầm 
ngay từ nền tảng của những cơ cấu chính trị, kinh 
tế và kỹ nghệ hiện tại, và người ta phải sửa đổi 
những khuyết điểm đó nếu muốn cứu vãn nhân 
loại. 

Các nhà khoa học cho ta biết, trái đất có thể 
bị tiêu diệt bằng nhiều cách. Nó có thể bị hủy diệt 
khi nguyệt cầu tiến lại gần trong một tương lai xa 
vời, hay bởi mặt trời nguội lạnh đi. Một vì sao chổi 
có thể va vào trái đất, hay một thứ hơi độc có thể 
thoát ra từ chính trái đất. Tuy nhiên tất cả những 
cái đó chỉ là những khả-năng-tính xa vời, trong 
khi ấy rất có thể con người sẽ tự diệt bởi chính 
những hành động có tính toán của chính con 
người, bởi tính xuẩn động và ích kỷ đã “thâm căn 
cố đế” trong bản tính của con người. Thật mỉa 
mai, chua chát, lẽ ra chúng ta đã được sống một 
cuộc sống sung sướng trên trái đất này và biến nó 
thành một lạc cảnh cho tất cả mọi người nếu 
chúng ta chỉ dành một phần rất nhỏ những năng 
lực hiện đang dùng vào việc kiện toàn bộ máy 
chiến tranh [1] thì, ngược lại chúng ta đã để mặc 
cho chết chóc và tàn phá hoành hành. Một khuynh 
hướng tàn phá mù quáng hình như đã ám ảnh con 
người, và nếu không chặn đứng kịp thời, chúng ta 
nhanh chóng đi đến tiêu diệt hoàn toàn và sửa 
soạn cho một thời đại trí thức tăm tối, đạo đức 
man rợ, trong đó tất cả những thành quả cao đẹp 
của con người ở quá khứ chỉ còn là một đống tro 
tàn. Cái thảm trạng ấy chắc chắn sẽ làm cho 
chúng ta đau đớn, vò xé cả thể chất lẫn tâm hồn. 
Chúng ta đang sống trong một thời kỳ đầy lo âu. 
Cả thế giới đang chìm trong trạng thái hôn mê. 

Chúng ta đặt tất cả hy vọng tương lai vào 
những người có tâm hồn cao cả sẽ mang lại cho 
thế giới niềm hoan lạc và tươi sáng hơn. Trong 
mấy chục năm gần đây, không những chúng ta đã 
có sự phát triển về vật chất mà ngay cả ý thức 
đạo đức và tình cảm xã hội cũng đã tiến bộ một 
cách rõ rệt. Ước vọng đem áp dụng thành quả của 
công cuộc phát minh khoa học vào việc cải thiện 
đời sống càng ngày càng tăng. Ý thức trách nhiệm 
và quan hệ giữa người với người cũng đã phát 
triển trông thấy. Những chiến dịch chống lại việc 
bắt trẻ con làm việc nặng nhọc, quy luật lao động, 
trợ cấp người già cả và bồi thường cho những tai 
nạn v.v… là một vài thí dụ cho thấy ý thức về 
nghĩa vụ đối với mọi người trong xã hội đang tăng 
gia. Chưa bao giờ trong lịch sử thế giới người ta 
thấy ước vọng hòa bình lại tha thiết và lòng thù 
ghét chiến tranh lại mãnh liệt như hiện nay. Lòng 
dũng cảm bao dung và sự hy sinh không vụ lợi 
của hàng triệu con người trong cuộc chiến tranh 
này đã chứng minh sự tiến bộ về ý thức đạo đức 
và tình thương nhân loại. 

Sự việc đang xảy ra hiện nay không phải chỉ 
ảnh hưởng đến vận mệnh của một quốc gia, Anh, 
Đức, Nga hay Hoa Kỳ mà liên quan đến toàn thế 
giới. Nó không phải chỉ là một cuộc chiến tranh, 
nhưng là một cuộc cách mạng xã hội trong đó 
chiến tranh là một cục diện, một sự thay đổi toàn 
thể tư tưởng và những cơ cấu, một cuộc khủng 
hoảng đến tận nền tảng của nền văn minh của 
chúng ta. Lịch sử đã đặt thế hệ chúng ta vào một 
thời kỳ như thế và chúng ta phải cố gắng hướng 
dẫn cuộc cách mạng như phận sự lý tưởng chung. 
Chúng ta không thể xoay ngược cuộc cách mạng. 

Nền trật tự cũ, cha đẻ của những Hitlers, 
Mussolinis và Tojos, phải được đạp đổ. Những ai 
chiến đấu chống lại bọn họ phải nhận chân rằng, 
ngay bây giờ và tại đây, mình đang đặt cơ sở cho 
một nền trật tự tự do mới. Chúng ta phải can đảm 
nếu chúng ta muốn hòa bình và chặn đứng mọi 
mầm mống gây ra tai họa cho tương lai. Để có 
được hòa bình lâu dài, chúng ta phải diệt trừ 
những yếu tố gây ra chiến tranh, và phải thành 
thật trong cách sống mới, có nghĩa là chúng ta 
phải gạt bỏ những quan niệm cố chấp sai lầm. 
Chúng ta đừng vì lòng căm thù, vì những nỗi 
thống khổ bởi sự xâm lăng mà phán đoán kẻ thù 
một cách bất công. Ngay với kẻ tàn bạo chúng ta 
cũng phải thể hiện tình nhân đạo; chúng ta hãy 
nhìn về tương lai và đừng để lòng thù hận nhỏ 
nhen vô ý thức làm lu mờ cái viễn tượng huy 
hoàng của nó. 

Thế giới đang đứng giữa ngã ba đường và chỉ 
có hai lối để lựa chọn: đó là tổ chức nó thành một 
khối hoặc là những cuộc chiến tranh định kỳ. 
Chúng ta tạo ra xã hội trong đó chúng ta sống. Ta 
là chủ nhân ông của các chế độ mà vốn đã đi theo 
một đường hướng sai lầm và ta phải tìm ra một 
phương thuốc để cứu chữa cái xã hội bệnh hoạn 
này. Nếu, cho tới giờ đây, nền văn minh đã tiến 
bộ mà nhân loại hiện đang quằn quại trong đau 
khổ, điều đó không có nghĩa là nó đang bị một 
tiến trình lịch sử tàn bạo đưa đến sự tự diệt. 
Những thời kỳ sáng tạo lại là những thời kỳ nhiều 
thống khổ [2]. Thế giới sẽ phải trải qua một giai 
đoạn nhiều khủng hoảng trước khi tiến tới sự quân 
bình mới. Mặc dầu chậm chạp, đôi khi còn thụt lùi 
nữa, nhưng nhất định nhân loại sẽ phải đi đến một 
thế giới tốt đẹp hơn. Nhưng tiến trình ấy còn tùy 
thuộc vào lòng dũng cảm và trí khôn ngoan của 
con người. Những mục đích xây dựng có thể cứu 
vãn nhân loại thường đã bị bỏ quên, không phải vì 
thiếu thiện chí, nhưng vì đầu óc hỗn loạn và tính 
rụt rè của con người. 

 

(trích từ tác phẩm Chiến Tranh và Bất Bạo Động, 
HT. Thích Quảng Độ dịch) 

 

 

_____________ 

 

[1] Cp. Samuel Butler: “Chỉ trừ loài người, còn tất 
cả động vật đều biết rằng mục đích của cuộc sống là 
hưởng thụ nó.” 

[2] Cp. “Con người hiện đại đã đến điểm cao nhất, 
nhưng ngày mai họ sẽ bị vượt qua; thật vậy họ là sản 
phẩm cuối cùng của một thời kỳ triển khai lâu dài, 
nhưng, đồng thời, cũng là mối tuyệt vọng đau đớn nhất 
của niềm hy vọng của loài người. Chính họ cũng nhận 
thấy điều đó. Họ đã thấy khoa học, kỹ thuật và tổ chức 
đã mang lại lợi ích như thế nào nhưng chúng cũng gây 
ra tai biến như thế nào rồi. Họ cũng đã thấy những chính 
phủ ‘mạnh’ dọn đường đến hòa bình theo nguyên tắc 
‘trong hòa bình, chuẩn bị chiến tranh”. Giáo Hội Thiên 
Chúa, Tình Huynh Đệ nhân loại, nền Dân Chủ xã hội 
quốc tế, và sự ‘liên đới’ những quyền lợi kinh tế, tất cả 
đều đã thất bại trong cuộc thử lửa – đối diện với cái thực 
tế… Rốt cục, đằng sau biện pháp hòa dịu ấy vẫn có một 
mối hoài nghi đang nhấm gặm. Tóm lại, tôi tin rằng tôi 
không phóng đại khi tôi nói rằng, về mặt tâm lý, con 
người hiện đại hầu như đã hứng chịu một đòn chí mạng, 
và kết quả, đã rơi xuống vực thẳm hoài nghi” – C.G. 
jung, Modern Man in Search of a Soul, E.T. (1993), pp. 
230-31. 
 

https://hoangphap.org/ht-thich-quang-do-dich-chien-tranh-va-bat-bao-dong/2/#_ftn1
https://hoangphap.org/ht-thich-quang-do-dich-chien-tranh-va-bat-bao-dong/2/#_ftn2
https://hoangphap.org/ht-thich-quang-do-dich-chien-tranh-va-bat-bao-dong/2/#_ftnref1
https://hoangphap.org/ht-thich-quang-do-dich-chien-tranh-va-bat-bao-dong/2/#_ftnref2


 

 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

"Một thời Đức Phật du hóa tại Câu-xá-di, trong 
vườn Cù-sư-la. Bấy giờ các Tỳ-kheo ở Câu-xá-di 
đã nhiều lần cãi vã nhau. Do đó Đức Thế Tôn bảo 
các Tỳ-kheo ở Câu-xá-di rằng: 

- Này các Tỳ-kheo, các ngươi chớ cãi vã nhau. 
Vì sao? 

Nếu lấy tranh dứt tranh 

Đời nào dứt cho xong 

Nhẫn nhục dứt hận thù 

Đó là pháp tối thượng”. 
(Kinh Trung A-hàm, phẩm Trường thọ vương, 

kinh Trường thọ vương bổn khởi, số 72 [trích]) 
Việc cãi vã, tranh chấp vụn vặt cũng thường 

xảy ra trong chúng Tăng từ xưa tới nay, âu cũng 
là chuyện bình thường với người mới tu và đang 
tu. Vì khi phiền não còn nhiều, chấp thủ còn nặng 
thì vướng mắc, rắc rối, rầy rà là điều khó tránh. 
Đáng nói là những cuộc tranh chấp dữ dội, kéo dài 
lại xảy ra vào thời Đức Phật khiến cho chúng 
ta trăn trở, suy ngẫm thật nhiều về tập 
khí, nghiệp lực của con người. 

Sự kiện chúng Tăng ở xứ Câu-xá-di (Câu-diệm
-di, Pāli: Kosambī) bất hòa, tranh chấp căng đến 
độ Đức Phật cũng không khuyên can được nên bỏ 
vào rừng, đã cho thấy phiền não của hội 
chúng bấy giờ dâng cao đến ngút ngàn. Một khi 
đã tức giận, quyết hơn thua thì mù lòa và mê 
muội, mọi thứ đều bỏ ngoài tai, kể cả lời 
khuyên của Thế Tôn. Kinh, Luật (Mahāvagga, Tứ 
phần, Thập tụng) đều ghi lại rõ ràng, chi 
tiết cuộc tranh chấp này để răn nhắc cho hàng 
hậu học. Sự việc này cho thấy quan điểm của Đức 
Phật, nếu không có bạn lành, hội 
chúng không hòa hợp thì thà sống một mình cô 
độc trong rừng vắng còn hơn. 

Đức Phật đã nhiều lần răn dạy nếu cứ tranh 
chấp, đấu đá, hơn thua thì câu chuyện bất hòa sẽ 
kéo dài đến vô tận. Nhân sao thì quả vậy, phải 
dùng nhẫn nhục và từ bi, hai phía đều thấy mình 

sai thì mới có thể ngồi lại và tìm ra cách giải 
quyết vấn đề. Còn ai cũng thấy mình đúng thì kết 
cục lại sai. Muốn tắt lửa thì phải rút bớt củi, cần 
buông cái tôi xuống, càng bớt chấp thủ mới có thể 
tìm được tiếng nói chung. Bất hòa nhiều vô 
kể nhưng đều có nguồn gốc từ danh lợi và chấp 
thủ hẹp hòi. 

Nhiều bản kinh đã nói đến từ bi diệt hận 
thù. Pháp thoại này Thế Tôn nhấn mạnh đến nhẫn 
nhục là liệu pháp để hóa giải tranh chấp và thù 
hận. Nhẫn nhục là sự chịu đựng trong an tĩnh, là 
bản lĩnh của những người có sức sống nội tại 
mạnh mẽ. Chuyện gì cũng có cách giải quyết thấu 
tình đạt lý để đôi bên cùng có lợi nếu biết dằn 
lòng mà ngồi xuống với nhau. Nôn nóng, hấp 
tấp, vội vàng rồi để xảy ra manh động, xô 
xát, xung đột chỉ đem lại thiệt hại cho cả hai. 

Những ai đã trải qua xung đột và chịu 
nhiều thiệt hại mới thấm thía rằng, phải chi ngày 
ấy chịu dằn lòng một chút thì giờ đây mọi chuyện 
sẽ khác. Khi người ta quyết đấu mà mình nhẫn 
được thì chẳng khác nào cú tung cước vào hư 
không. Không có điểm tựa để phản hồi lực thì 
người ra đòn liền rơi vào hụt hẫng, thậm chí tự 
ngã nhào. Nên nhẫn được là dũng, là sức 
mạnh thực sự của người trí chứ không phải nhẫn 
là nhục như nhiều người lầm tưởng. 

Nhẫn được trong thời khắc quan trọng thì 
không xảy ra tai họa. Nhẫn chịu và kìm nén 
được mới có thể khai triển từ bi. Bởi tâm 
nóng giận và yêu thương không thể đồng 
thời có mặt. Chúng như nước và lửa luôn loại 
bỏ nhẫn nhau. Một khi tức giận lên cao bừng 
bừng thì lấy từ bi ở đâu mà xoa dịu, tưới tẩm. Vì 
thế cần khai triển nhẫn nhục trước, đây là bước 
đệm vô cùng quan trọng, là khoảng lặng cần 
thiết để huy động tâm từ. Vì thế, Đức Phật mới chỉ 
ra, nhẫn nhục là pháp tối thượng để dập tắt sân 
hận. 

NHẪN NHỤC - DỨT HẬN THÙ 

LÀ PHÁP TỐI THƯỢNG 
 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      17 

BẢN LÊN TIẾNG 

VỀ TÌNH HÌNH CHIẾN TRANH TRÊN ĐẤT NƯỚC UKRAINE 

 

Thế giới đang chứng kiến cuộc chiến khốc liệt tại Ukraine. Chiến tranh đã chính thức khởi 
động vào ngày thứ Năm, 24 tháng 2 năm 2022, khi quân đội Nga tấn công sâu vào lãnh thổ 
Ukraine. Tổng thống Ukraine, Volodymyr Zelensky, đã cùng nhân dân quyết tâm bảo vệ lãnh thổ 
của tổ quốc khiến cho hầu hết các quốc gia và nhân dân trên thế giới cảm động và hết lòng ủng 
hộ. Chiến sự xảy ra suốt hơn 2 tuần qua khiến hơn 1 triệu dân Ukraine phải di tản qua các nước 
tự do láng giềng; hàng nghìn người dân vô tội đã bị tử vong hoặc thương vong dưới bom đạn từ 
quân đội Nga; nhiều thành phố, khu dân cư bị phá hủy nặng nề, và gần nhất, ngày 9 tháng 3 
năm 2022, quân đội Nga đã ném bom vào một bệnh viện phụ sản ở thành phố cảng miền nam 
Mariupol của Ukraine khiến một số bệnh nhân phụ nữ, nhi đồng bị thiệt mạng hoặc bị thương.  

Ngày thứ Năm, 10 tháng 3 năm 2022, Văn Phòng Cao Ủy Nhân Quyền Liên Hiệp Quốc báo 
cáo có ít nhất 549 dân thường bị thiệt mạng, trong đó có 41 trẻ em. Đó là chưa kể số tử vong từ 
quân đội hai bên mà ước lượng từ các nguồn tin quốc tế là con số hàng nghìn. 

Đau lòng trước thảm họa chiến tranh khốc liệt đang xảy ra trên đất nước Ukraine, Văn Phòng 
Điều Hợp Liên Châu thuộc các Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi 
và Tân Tây Lan, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Âu Châu, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hải Ngoại tại Canada đồng thanh 

 

LÊN TIẾNG: 
 

1/ Kêu gọi quân đội Nga lập tức ngưng ném bom và bắn hỏa tiễn vào Ukraine, rút toàn bộ 
binh lính ra khỏi đất nước Ukraine. Dù viện dẫn bất kỳ lý do nào, sự việc đưa quân đội vào một 
đất nước khác, ném bom vào lãnh thổ nước khác, chúng tôi đều xem là hành vi xâm lăng, vi 
phạm Chương I, Mục đích và Nguyên tắc của Hiến Chương Liên Hiệp Quốc; 

2/ Kêu gọi các nước lân bang của Ukraine cũng như các nước tự do ở châu Âu mở rộng vòng 
tay tiếp nhận thêm người tị nạn Ukraine, giúp họ sớm ổn định cuộc sống và vượt qua tâm lý 
khủng hoảng vì chiến tranh, mất mát; 

3/ Kêu gọi các nhà lãnh đạo các cường quốc trên thế giới dẹp bỏ tham vọng bá quyền dưới 
danh nghĩa của chủ nghĩa - ý thức hệ, không manh động dòm ngó hay xâm lấn các nước khác; 
bởi vì tấm gương nhãn tiền của cuộc chiến tại Ukraine cho thấy nhân dân và quân đội của cả hai 
nước lâm chiến đều là nạn nhân thống khổ vì chiến tranh; 

4/ Thiết tha kêu gọi chư tôn đức Tăng Ni và Phật tử Việt Nam trong nước cũng như hải ngoại, 
thể hiện lòng Từ Bi đối với khổ nạn của nhân loại, mỗi người tự nguyện nhường bớt một phần ăn, 
một phần tiền, để góp phần cứu trợ khẩn cấp cho đồng bào tị nạn Ukraine và quốc gia Ukraine 
đang trực tiếp hứng chịu thảm họa chiến tranh; khuyến thỉnh các đơn vị cơ sở thuộc Giáo Hội 
Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất tại các châu lục, quốc gia tùy theo hoàn cảnh, tổ chức lễ cầu an 
vì hòa bình thế giới đồng thời gây quỹ từ thiện để tiếp ứng cho chương trình cứu trợ nhân đạo 
này. 

Hải ngoại, ngày 12 tháng 3 năm 2022. Phật lịch 2566 

Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Văn Phòng Điều Hợp Liên Châu 

 

Chánh Văn Phòng 

Hội Chủ Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hải Ngoại tại Úc Đại Lợi—Tân Tây Lan 

   Hòa Thượng Thích Bảo Lạc 

 

Chủ tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hoa Kỳ 

        Hòa Thượng Thích Tín Nghĩa 

 

Đệ nhất Chủ tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Âu Châu 

Hòa Thượng Thích Tánh Thiệt 
 

Chủ tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hải Ngoại tại Canada 

Hòa Thượng Thích Bổn Đạt 



 

 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Ai đề cao Hít Le (Hitler) gây chiến loạn 

Không lương tâm – chỉ tính lợi cho mình? 

  

Bạn thấy đó khi không còn tự chủ 

Khi ta là nô lệ của Tham Sân 

Thì vơ vét biết bao giờ cho đủ? 

Thì sá gì lẽ Thiện với điều Chân? 

  

Ôi oan nghiệp của nhân sinh tương báo 

Biết làm sao ngăn ngọn lửa chiến tranh? 

Một nhóm người khiến triệu người khổ não 

Tiếng kêu oan, thảm khốc, thấu trời xanh!... 
  

Cơn dịch bệnh vẫn triền miên hành hạ 

Rồi thiên tai, thêm khói lửa chiến tranh 

Thế giới này biết bao giờ yên ả? 

Nhan nhản đầy kẻ cướp với lưu manh. 
  

Nếu mai đây trái bom nguyên tử nổ 

Vùi nhân sinh trong hủy diệt hoang tàn 

Cơn ảo vọng gây bao nhiêu đau khổ 

Triệu triệu người cảnh nước mất, nhà tan… 

  

Con thành tâm khẩn cầu chư Phật Thánh 

Trải lòng từ thương xót khắp chúng sinh 

Khiến hai bên chọn giảng hòa, ngưng đánh 

Thương yêu nhau, cùng chung sống hòa bình. 
  

Hãy chìa tay giúp nạn nhân cuộc chiến 

Hãy làm vơi nỗi đau khổ lầm than 

Tình nhân loại – họ đều là thân quyến 

Cùng chung tay, góp sức giải nguy nan. 
  

Người với người hãy yêu thương đùm bọc 

Ban niềm vui, sống trọn vẹn nghĩa nhân 

Làm xoa dịu nỗi đau ai đang khóc 

Sống là cho – vì người khác quên thân. 
  

New York, 02/03/2022 

CHIẾN TRANH –  
NHÂN LOẠI TƯƠNG TÀN!… 

 

Đùng ! Đùng ! Đùng ! … 
 

U Krai na (Ukraine) vang trời bom đạn nổ 

Ai gây chi cảnh khói lửa tương tàn? 

Đẩy nhân dân vào lầm than khốn khổ 

Bao đau thương, cảnh chết chóc lầm than !… 

  

Có phải chăng bởi lòng tham không đáy 

Muốn chiếm thâu, muốn mở rộng, ngang tàng? 

Có phải chăng bởi lửa sân đốt cháy 

Muốn đối phương phải quỳ gối, đầu hàng? 

  

Có phải chăng bởi độc tài thống trị 
Ỷ quân đông và vũ khí tối tân? 

Theo ý thích, mặc tình ai suy nghĩ 
Vì lợi riêng mà bất nghĩa, bất nhân? 

  

Sông núi ai thì dân ai làm chủ 

Quốc gia riêng và ranh giới rõ ràng 

Không tranh đoạt như bao loài ác thú 

Nướng dân đen trên ngọn lửa hung tàn. 
  

Khắp Âu Châu đã quyết tâm ngăn cản 

Cả Hoa Kỳ cũng không nỡ làm ngơ 

Sao nhắm mắt đâm lao vào bạo loạn? 

Thây chất chồng, phố thiêu rụi, xác xơ… 

  

Người trốn chạy với hai bàn tay trắng 

Lệ ngậm ngùi khóc tiễn biệt người thân 

Cười ngạo nghễ, chờ tin vui đắc thắng 

Xây công danh trên xác triệu người dân!? 

  

Dốc tiền bạc đắp bồi cho quân lực 

Rồi giết người, bao đổ nát tan hoang 

Máu tuôn chảy vì bất công áp bức 

Tham – Sân gây cảnh địa ngục trần gian. 
  

Khi quyền lực tập trung vào chuyên chế 

Họ không còn thức tỉnh với lương tri 
Tùy hứng gây biết bao nhiêu thậm tệ 

Chấp Ta đây, xem thế giới ra gì? 

  

Có những người tưởng họ khôn tột đỉnh 

Mãi leo thang lên ngất ngưởng công danh 

Họ đâu biết lòng Si Mê lừa phỉnh 

Chịu ngàn đời ô nhục với sử xanh. 
Ai ca ngợi quân Mông Nguyên hung hãn 

Khắp Đông Tây in vó ngựa trường chinh? THÍCH ĐỒNG TRÍ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      19 

 

Về cơ bản, thực hành Phật giáo là sự rèn luyện 
trong hòa bình – và đạo đức Phật giáo đóng vai 
trò bảo vệ nền hòa bình này. Khi cảm giác thoải 
mái, hài hòa và bình tĩnh ngày càng sâu sắc với 
việc thực hành, chúng ta bắt đầu hiểu những lựa 
chọn đạo đức tác động đến trải nghiệm hòa bình 
của chúng ta như thế nào và chúng ta thấy rằng 
năm giới luật Phật giáo bảo vệ hạnh phúc của 
chúng ta. 

Vì chúng ta thường xuyên nói chuyện và giao 
tiếp với người khác nên giới thứ tư – tránh nói sai 
– đặc biệt phù hợp trong cuộc sống hàng ngày của 
chúng ta. Sống theo giới luật này bảo vệ chúng ta 
và những người mà chúng ta tiếp xúc, khỏi bị tổn 
thương, phản bội và xung đột do vọng ngữ. Việc 
tránh nói sai thúc đẩy một xã hội hoà hợp và sự 
tin tưởng giữa các cá nhân mà sự hòa hợp xã hội 
phụ thuộc vào. Nó cũng hỗ trợ nền tảng của thực 
hành Phật giáo, nền tảng của cuộc sống của 
chúng ta dựa trên những gì là sự thật. Dưới đây là 
giành cho những ai có động cơ đi trên con đường 
hòa bình và tự do, hoặc hướng ngược lại. 

Trung thực là chìa khóa để thực hành chánh 
niệm. Không thể có thực hành chánh niệm nếu 
không nhìn nhận một cách trung thực những gì 
chúng ta đang trải qua. Vọng ngữ can thiệp vào 
mục đích và sức mạnh của chánh niệm. Mặt khác, 
nói thật – tức là “chánh ngữ” – giữ cho chúng ta 
trong dòng chảy của chánh niệm, và việc giao tiếp 
có cơ hội hòa hợp với điều tốt đẹp nảy sinh thông 
qua thành ý của chúng ta. 

Trạng thái điềm tĩnh, thư thái và an lạc cung 
cấp cho chúng ta những cơ sở tham chiếu quan 
trọng để sống theo giới thứ tư. Tương tự như cách 
một tấm vải sạch sẽ để lộ vết bẩn mới tốt hơn 
một tấm vải đã thấm đầy bụi bẩn, tâm trí bình 
tĩnh sẽ làm nổi bật sự kích động tốt hơn tâm trí 
bất an. Bởi vì nói dối kích động người nói dối, tâm 
trí thanh thản có thể tiết lộ cách mà sự không 
trung thực làm xáo trộn chất lượng cuộc sống nội 
tâm của chúng ta. 

Vọng ngữ liên quan đến sự căng thẳng, gò bó 
và thu hẹp tâm trí, và nó thường tạo ra cảm giác 
sợ hãi bị phát giác. Nó cũng có thể dẫn đến mối 
căng thẳng về việc tiếp tục nói dối. Khi nói dối, 
chúng ta tạo ra khoảng cách với người khác vì 
không trung thực, ngăn cản khả năng xây dựng 
mối quan hệ dựa trên sự chân thành và hiểu biết 
lẫn nhau. Hơn nữa, nói dối để lại di chứng xấu hổ 

GIỚI THỨ TƯ, KHÔNG VỌNG NGỮ: 
BẢO VỆ HÒA BÌNH VÀ AN LẠC 

The Fourth Precept: Protecting the Peace 

By GIL FRONSDAL | Insight Meditation Center 
 

Tâm Thường Định dịch Việt 

và cảm giác tội lỗi sớm muộn cũng phải trải qua. 
Những động cơ chung cho việc nói dối – tham 

lam, thù địch và sợ hãi – mang lại sự bất an cho 
tâm trí và trái tim của chúng ta. Đôi khi chúng 
được gọi là “cảm xúc phiền não” vì nỗi đau mà 
chúng gây ra. Vọng ngữ không giải phóng chúng 
ta khỏi những trạng thái phiền não này; nếu bất 
cứ điều gì, nó tăng cường sức mạnh cho chúng. 

Trong khi tránh những hậu quả tiêu cực này 
có thể là lý do đủ để tránh nói sai sự thật, cam 
kết với giới thứ tư cũng có thể hỗ trợ trong việc 
duy trì trạng thái an lạc dễ dàng có thể tồn tại 
trong chúng ta. Trải nghiệm về sự ổn định và an 
lạc có thể được thỏa mãn và nuôi dưỡng sâu sắc. 
Khi chúng ta đang trải qua những trạng thái như 
vậy, chúng ta nên cẩn thận để không đánh mất 
chúng quá dễ dàng, đặc biệt là bằng cách làm 
hoặc lời nói mà sau này chúng ta có thể hối tiếc. 
Khi chúng ta tự biết rằng việc vọng ngữ làm xáo 
trộn sự bình yên của chúng ta, chúng ta có động 
lực lớn hơn để tránh nói sai. Theo cách này, giới 
thứ tư không chỉ là phòng bệnh để tránh phiền 
não; nó là một loại thuốc bổ hỗ trợ sức khỏe của 
chúng ta. 

Tránh nói sai không có nghĩa là chúng ta phải 
nói điều gì đó chỉ vì nó đúng. Sự thật có thể gây 
tổn thương, và điều quan trọng là phải tính đến 
tác động của lời nói của chúng ta đối với người 
khác. Giáo lý Phật giáo nhấn mạnh rằng sự thật 
chỉ nên được nói ra nếu nó kịp thời, hữu ích và 
được chuyển đạt với thiện ý. Điều này có nghĩa là 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

https://www.insightmeditationcenter.org/


 

 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

lời nói trung thực phải kết hợp với trí tuệ – với khả 
năng của chúng ta để phân biệt bối cảnh, mục 
đích và hậu quả có thể xảy ra của những gì chúng 
ta nói. 

Trí tuệ được nuôi dưỡng bởi các trạng thái an 
lạc. Khi chúng ta bị kích động, vội vàng hoặc bốc 
đồng, thật khó để trở nên khôn ngoan. Chúng ta 
không có thời gian hoặc tinh thần để trí tuệ hoạt 
động. Chúng ta ít có khả năng nhận ra khi nào nói 
là hữu ích, hay không, và ít có khả năng biết điều 
gì là đúng hoặc không đúng. 

Thực tế là sự khôn ngoan hoạt động tốt hơn 
khi chúng ta bình yên, chắc chắn là một động cơ 
chính đáng để bảo vệ sự an lạc của chúng ta. Và 
trong khi các yếu tố khác nhau góp phần vào việc 
duy trì hòa bình an lạc. Cam kết với giới thứ tư – 
không vọng ngữ – có thể đặc biệt hữu ích khi nói 
đến đời sống xã hội. Sự quan tâm và chăm sóc 
liên tục cần thiết để “tránh nói sai” giúp chúng ta 
phát triển khả năng tỉnh táo, sáng suốt và không 
có lời nói ép buộc. Nó đòi hỏi phải dừng lại đủ lâu 
– để nhận ra những gì chúng ta sắp nói trước khi 
chúng ta nói ra. Nó cho phép chúng ta cân nhắc lý 
do mình muốn nói một điều gì đó. 

Giới luật Phật giáo không phải là những quy 
tắc đạo đức bắt buộc. Tuy nhiên, chỉ bắt buộc nếu 
chúng ta muốn bảo vệ sự an lạc cá nhân lẫn mọi 
người chung quanh. Sự bình an, bình tĩnh, mãn 
nguyện và sáng suốt của chúng ta càng lớn, 
chúng ta càng có nhiều thứ đáng để bảo vệ khỏi 
sự kích động do nói dối. Tương tự, sự hòa hợp 
giữa các cá nhân, tình bạn và sự tin cậy của 
chúng ta càng lớn, thì những điều này càng đáng 
được bảo vệ khỏi những hậu quả khó lường của 
việc dối gạt người khác. 

Đây là một lý do tại sao những người tham gia 
vào các thực hành chiêm nghiệm, chẳng hạn như 
thiền định, có xu hướng coi trọng hành vi đạo đức. 
Biết quá rõ những gì được-mất thông qua hành vi 
phi đạo đức, họ hiểu rằng họ tốt hơn hết là sống 
có đạo đức. Khi nói đến lời nói, họ biết tốt hơn hết 
là không nên dối với bất kỳ ai, kể cả chính họ. 

 

 

FOURTH PRECEPT: 
PROTECTING THE PEACE 

By Gil Fronsdal | Insight Meditation Center 
 

Fundamentally, Buddhist practice is a training 
in peace — and Buddhist ethics serve as a 
protection of this peace. As our sense of ease, 
harmony, and calm deepen with our practice, we 
begin to understand how our ethical choices 
impact our experience of peace, and we see that 
the five Buddhist precepts safeguard our well-
being. 

Because we so frequently talk and 
communicate with others, the fourth precept — 
avoiding false speech — is particularly relevant in 
our daily lives. Living by this precept protects us, 
and those we interact with, from the hurt, 
betrayal, and conflict that come from lying. 
Avoiding false speech promotes social concord and 
the interpersonal trust that social harmony 
depends on. It also supports the foundation of 
Buddhist practice, which bases our lives on what 
is true. For those who are motivated to walk a 

path of peace and freedom, opposite direction. 
Honesty is key to mindfulness practice. There 

can be no mindfulness practice without honestly 
acknowledging what we are experiencing. Telling 
lies interferes with the purpose and power of 
mindfulness. On the other hand, speaking 
truthfully — i.e., “mindfulness out loud” — keeps 
us in the flow of mindfulness, and our 
communications have the chance to be in 
harmony with the goodness that arises through 
careful attention. 

States of calm, relaxation, and peace provide 
us with important reference points for living by 
the fourth precept. In the same way that a clean 
cloth will better reveal a new stain than a cloth 
that’s already saturated with dirt, a calm mind will 
better highlight mental agitation than a mind that 
is unsettled. Because lying agitates the person 
who lies, a peaceful mind can reveal the way 
dishonesty disturbs the quality of our inner life. 

Lying involves a tension, tightness, and 
narrowing of the mind, and it often produces a 
fear of being caught. It can also lead to a stressful 
preoccupation with keeping the lie going. When 
we lie we create distance from others because 
dishonesty blocks our ability to build relationships 
based on genuine rapport and mutual 
understanding. Furthermore, lying leaves a legacy 
of shame and guilt to be experienced sooner or 
later. 

The common motivations for lying — greed, 
hostility, and fear — bring their own unease to our 
minds and hearts. Sometimes these are called 
“afflictive emotions” because of the pain they 
cause. Lying doesn’t free us from these afflictive 
states; if anything, it strengthens them. 

While avoiding these negative consequences 
can be reason enough for avoiding false speech, a 
commitment to the fourth precept can also be 
supportive in maintaining states of peace and 
ease that may exist within us. Experiences of 
settledness and peace can be deeply satisfying 
and nourishing. When we are experiencing such 

https://www.insightmeditationcenter.org/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      21 

states, it’s good to take care not to lose 
them too easily, especially by doing or 
saying things we might later regret. 
When we know for ourselves that telling a 
lie disturbs our peace we have greater 
motivation to avoid lying. In this way, the 
fourth precept is more than preventive 
medicine for avoiding affliction; it is a 
tonic that supports our well-being. 

Avoiding false speech does not mean 
we have to say something just because it 
is true. The truth can be hurtful, and it is 
important to take into account the impact 
our words have on others. Buddhist 
teachings emphasize that the truth 
should only be told if it’s timely, useful, 
and delivered with goodwill. This means 
that truthful speech should work together 
with wisdom — with our ability to discern 
the context, purpose, and the likely 
consequences of what we say. 

Wisdom is nurtured by states of 
peace. When we are agitated, in a hurry, 
or impulsive, it’s hard to be wise. We 
don’t have the time or the mental 
bandwidth to take into account the range 
of information that wisdom needs to 
function. We’re less likely to recognize 
when speaking is useful or not, and less 
likely to know what is or isn’t true. 

The fact that wisdom operates better 
when we’re peaceful is certainly a good 
reason to protect our peace. And while 
various factors contribute to remaining 
peaceful, the commitment to the fourth 
precept can be particularly useful when it 
comes to our social life. The care and 
ongoing attention needed to “avoid false 
speech” develops our ability to be 
mindful, discerning, and free of 
compulsive speech. It entails pausing just 
long enough — perhaps imperceptibly to 
others — to recognize what we are about 
to say before we say it. It allows us to 
investigate the reasons we want to say 
something. 

Buddhist precepts are not obligatory 
moral rules. They are, however, required 
if we want to safeguard both our personal 
and interpersonal peace. The greater our 
peace, calm, contentment, and clarity, 
the more we have something that is 
worth protecting from the agitation that 
results from lying. Similarly, the greater 
our interpersonal harmony, friendships, 
and trust, the more these are worth 
safeguarding from the disruptive 
consequences of deceiving others. 

This is one reason why people who 
engage in contemplative practices, such 
as meditation, tend to value ethical 
behavior. Knowing all too well what is lost 
through unethical behavior, they 
understand they are better off being 
ethical. When it comes to speech, they 
know they are better off not deceiving 
anyone, including themselves. 

ĐÊM TRĂNG ĐỌC THƠ ĐƯỜNG  
 

Từ biệt Yên Đan ở đất nầy 

Nỗi lòng tráng sĩ tóc như mây 

Người xưa đã mất ngàn năm trước 

Sao nước sông còn lạnh đến nay. 
 

Ngọn nước trường giang trôi lặng lẽ 

Tình hoài lữ khách nhớ miên man 

Thương cánh hoa tàn còn ôm hận 

Lại nhẹ nhàng rơi không tiếng vang. 
 

Xuống ngựa mời nhau chén rượu đầy 

Về đâu bạn hỡi lúc chia tay 

Thói đời đen bạc về non ở 

Thẫn thờ tình mãi trắng ngàn mây. 
 

Sông núi giang hồ biệt cố nhân 

Gặp nhau hỏi tuổi ngỡ mộng tàn 

Ngọn đèn khóm trúc mờ sương khói 
Chén rượu vơi đầy mặc hợp tan. 
 

Đầu sông xuân thắm hàng dương liễu 

Ngại ngần hoa nở khách sang sông 

Tiếng sáo ly đình chiều tiễn biệt 
Tôi về Tần, bạn hướng Tiêu Tương. 
 

Lá vàng vườn cũ rụng rêu xanh 

Tiếng ốc sầu tan mộng đầu thành 

Đau lòng đêm vắng người xa khuất 
Bồi hồi bóng khách dưới trăng thanh. 
 

Thuở ấy tiễn người qua sông lạnh 

Nào ngờ trôi tuột mấy mươi năm 

Hoàng hạc đã bay vào cổ tích 

Còn lại mình tôi dưới ánh trăng. 
 

 

NGUYỄN AN BÌNH 

 

_______________ 

 

(1) Dịch thủy tống biệt-Lạc Tân Vương, (2) Nam 
hành biệt đệ-Vi Thừa Khánh, (3) Tống biệt-Vương 
Duy, (4) Tiễn biệt Hàn Thân ở quán Vân Dương-Tư 
Không Thự, (5) Từ biệt bạn trên sông Hoài-Trịnh 
Cốc, (6) Nghe tiếng tù và nghĩ trở về-Cố Huống. 



 

 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Ô chư Phật, chư Bồ tát và các hàng đệ tử của quá 
khứ, hiện tại và tương lai. 
Có phẩm cách phi thường tuyệt diệu 

Không thể đo lường như biển cả bao la 

Những người đang quán sát chúng sinh 

Như đứa con duy nhất không ai giúp đỡ 

Xin thương tưởng lời nguyện cầu chân thành của 
chúng con. 
Lời Phật dạy xua tan khổ đau cho trần thế 

Hiển hiện và tự tỏa ánh hòa bình 

Nguyện giáo nghĩa hiển dương lan tỏa phồn thịnh và 
hạnh phúc khắp cả thế giới này 

Ô những người thủ trì giáo pháp và những ai thực 
hành thành tựu 

Nguyện cho sự thực hành mười điều lành đức 
hạnh của các ngài chiếu soi 
Những chúng sinh phước bạc bị đọa đày với khổ đau 
không bao giờ ngưng nghỉ bị che lấp hoàn toàn không 
dứt bởi những hành vi tiêu cực dữ dội vô cùng 

Nguyện cho tất cả những sự sợ hãi từ chiến tranh 
không thể chịu đựng, đói khát, và bệnh tât được yên bình. 
Để thở tự do trong đại dương của hạnh phúc và cát tường. 
Và riêng cho những người hiếu đạo trên vùng đất tuyết’, qua nhiều ý nghĩa khác 
nhau, bị tàn hại một cách nhẫn tâm bởi lũ người tàn ác bên màn đen tối. 
Nguyện từ ái để năng lực từ bi hưng khởi 
Để nhanh chóng đẩy lui nước mắt và máu tuôn tràn. 
Những kẻ nhẫn tâm tàn ác đó, đối tượng của từ bi, 
Nỗi điên cuồng vì ám ảnh của tai ương 

Cố tình tàn hại kẻ khác và chính họ 

Nguyện cho họ đạt được con mắt của từ bi 
Thông suốt những gì phải được làm và không nên làm 

Và tồn tại trong vinh quang của tình thân hữu và yêu thương. 
Tâm nguyện này xin cho sự tự do hoàn toàn của Tây tạng 

Điều được đợi chờ suốt cả thời gian dài 
Được thanh thoát tự nhiên toại nguyện 

Nguyện chóng được điều may mắn để mừng vui 
Lễ hội hạnh phúc tinh thần với lệ thường trần thế 

Ô đấng hộ vệ Quán Tự Tại, từ bi thương xót cho 

Những ai đó đang chịu đựng vô vàn gian khổ 

Hoàn toàn hy hiến cuộc sống thật đáng yêu, thân thể và tài vật, vì lợi ích của giáo 
nghĩa, hành giả, dân tộc và quốc gia. 
Vì vậy, đấng hộ vệ Quán Tự Tại đã phát lời nguyện rộng sâu 

Trước chư Phật, chư Bồ tát, 
Để hoàn toàn hộ trì non nước Tuyết 
Nguyện cho quả lành của những lời cầu nguyện này xuất hiện nhanh bởi sự thâm sâu 
của tương thuộc tính không và hình thể tương liên. 
Kết hợp với năng lực của từ bi vĩ đại 
trong Ba Ngôi Tôn Quý và những Từ ngữ của Chân lý  

Và qua năng lực của quy luật không sai chạy của hành động và kết quả 

Xin cho lời cầu nguyện chân thành này không bị trở ngại và nhanh chóng toại nguyện. 
  

TUỆ UYỂN dịch 

NHỮNG TỪ NGỮ CHÂN THÀNH 

 

Lời cầu nguyện được đức ĐẠT LAI LẠT MA thứ mười bốn 

của Tây Tạng sáng tác, Vinh Danh và Nguyện Cầu Tam Bảo Đại Bi: 
Đức Phật, Giáo Huấn, và Cộng Đồng Tâm Linh  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      23 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH - EXECUIVE COUNCIL 

 

THÔNG BÁO 

AN CƯ KIẾT HẠ và ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN 

PL. 2566 – DL. 2022 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 Kính gửi: Chư tôn Trưởng Lão, chư tôn Hòa Thượng, Thượng Tọa, Đại Đức Tăng, Ni và 
quý Cư Sĩ thành viên GHPGVNTNHK, 
 Kính Bach Chư Tôn Đức và kính thưa quý cư sĩ: 
 

An Cư Kiết Hạ là nếp sống hòa hợp, thăng hoa thánh thiện của cộng đồng Tăng già đã 
có từ thời Phật.  Nếp sống ấy là chất liệu để nuôi dưỡng bản thể trong sáng của Tăng già và 
làm nơi nương tựa chung cho  tứ chúng đệ tử Phật. Chính vì ý nghĩa cao cả ấy, Giáo Hội 
thông báo đến chư Tôn Đức Tăng, Ni được  liễu tri về mùa An Cư năm nay được tổ chức:  
  

Địa điểm:  Tu Viện Pháp Vương 

            715 Vista Ave. Escondido, CA 92026 

     Thời gian: Từ thứ Hai ngày 13 tháng 06 đến thứ năm ngày 23 tháng 06 năm 2022.  
Điện thoại ghi danh: Thượng Tọa Thích Hạnh Tuệ (619) 278-9837 

               Đại Đức Thích Thường Thiện (714) 200-4703 

   
Cùng thời gian này Giáo Hội sẽ họp Đại Hội Thường Niên lần thứ II nhiệm kỳ 4, vào 

ngày đầu của An Cư: thứ Hai ngày 13 tháng 06 năm 2022.  
Giáo Hội kính gửi thông báo này đến toàn thể Chư Tôn Đức Tăng, Ni và quý cư sĩ 

thành viên của Giáo Hội, tiện bề sắp xếp các Phật sự tại bổn tự, cũng như gia đình để tham 
dự Đại Hội và An Cư được thập phần viên mãn.  

Nhất tâm đảnh lễ mười phương chư Phật gia hộ cho tất cả chúng ta luôn khoẻ mạnh và 
Phật sự hanh thông.  

Kính chúc quý Ngài phước trí nhị nghiêm, đạo quả viên thành.  
Cầu nguyện tất cả quý cư sĩ Phật tử thành viên của Giáo Hội: Thân tâm thường lạc, 

phước thọ miên trường.  
Ấy là năng lực nguyện cho dịch bệnh Covid-19 sớm được tiêu trừ, chiến tranh mau 

chấm dứt, thế giới hòa bình, chúng sanh an lạc.  
 

Nam Mô Thường Tinh Tấn Bồ Tát   

California, ngày 09 tháng 03 năm 2022  
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ tịch, 
Sa Môn Thích Tín Nghĩa 

 

Nơi nhận:  
-  Hội Đồng Giáo Phẩm “để kính thẩm tường,” 

-  Hội Đồng Điều Hành “để tri hành,”  
-  Hồ sơ lưu. 

4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 – U.S.A Tel (714) 548-4148 

 



 

 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

NHỮNG MÙA HOA VẠN THỌ 
 

Cựa mình trong nắng ban mai 
Hây hây gió sớm sân ngoài ngõ trong 

Góc vườn ướt bãi đất thâm 

Cành non tách nhánh nhú dần nụ hoa. 
 

Nhớ sao cái tết quê nhà 

Hanh hao sợi nắng la đà mưa xuân 

Lan man hồn phố cuối năm 

Mùa hoa vạn thọ nồng nàn trong tôi. 
 

Cha gieo hạt giống luống cời 
Mầm tơ đội đất nẩy chồi non xanh 

Chạp giêng ngày tháng đến gần 

Chờ hoa bừng sắc rộn ràng ngõ trưa. 
 

Se se gió chướng nghịch mùa 

Bàn tay gầy guộc mẹ lùa lá mai 
Cải dưa gói ghém trong ngoài 
Nghe con chim khách đón ai trên cành. 
 

Củi nồng thơm lựng chưng xanh 

Giao thừa bên bếp lửa hồng bâng khuâng 

Mùa đi mùa đến bao lần 

Biết ai còn nhớ sắc vàng hoa xưa. 
 

 

TÔN NỮ MỸ HẠNH 
 

KHI TÔI MỘT MÌNH QUA PHỐ 
 

Ngày loanh quanh 

Tôi qua phố cũng loanh quanh 

Ngày cuối năm tiếng cười nào cũng rất xanh 

Như màu xanh của trời, của mây, của nắng 

Và tôi muốn tìm một nụ tình xanh 

Nở trên môi người yêu dấu. 
 

Ngày loanh quanh 

Người qua phố cũng loanh quanh 

Trong trái tim mong manh 

Gió mùa xuân chợt làm em ngạt thở 

Quyện một chút hương hoa 

Ngất ngây mật ngọt 
Ngất ngây mùi gió 

Ngất ngây giấc mơ dại khờ 

Tung tăng trong tay người tình trốn sau đám cỏ. 
 

Ngày loanh quanh 

Mình qua phố cũng loanh quanh 

Ai khơi xuân tình làm mềm đá sỏi 
Hương ngọc lan chợt thoảng bên thềm 

Hàng cây bắt đầu hát 
Sợi nắng vàng quàng qua vai thiếu nữ 

Một thuở xuân thì 
Tôi tìm mình trong đó 

Đắm say không biết thời gian 

Trôi qua rất vội. 
 

HƯƠNG PHỐ MÙA ĐÔNG 
 

Chút nắng mùa đông khẽ khàng  
Lang thang từng góc phố quen 

Cùng gánh hàng rong vừa ngang qua cửa 

Món quà của thời thiếu nữ  
Trong hương phố nồng nàn xa lắc 

Bất chợt quay về. 
 

Đêm mù sương mắt ướt 
Chim gù từ đâu khe khẻ gọi nhau 

Lá vàng lao xao cuối phố 

Không đợi tôi về đã lặng lẽ đi xa 

Thèm được sóng đôi bước chân quen ngày nọ  
Suốt con phố dài trơ trọi bóng khuya. 
 

Người mang nỗi nhớ mùa đông 

Có chở yêu thương về theo vòng xe đạp cũ 

Trên mái ngói nâu trầm cổ tích 

Thời gian gõ nhịp khôn nguôi 
Con tắc kè còn đợi chờ tiếng khóc. 
 

Cây bàng gầy guộc ngủ đông 

Sợi tơ hồng trên cành đã úa 

Mang theo ký ức ngọt ngào 

Trên môi hồng đỗ quyên năm mười tám 

Lén hôn thầm tuổi thanh xuân của tôi 
Cuốn theo gió bay đi. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      25 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

CHƯƠNG VI 

CHÁNH NIỆM (Samma Sati) 

 

(2) Quán cảm giác trên cảm giác 
(Vedanànupassanà) 

Tiếp theo là sự thành lập chánh niệm trên cảm 
giác (vedanà). Danh từ “cảm giác” dùng ở đây, 
không phải mang ý nghĩa của tình cảm (một hiện 
tượng phức tạp,  cách tốt nhất là 
xếp vào phần thành lập chánh 
niệm thứ ba và thứ tư) nhưng 
trong ý nghĩa giới hạn thì nó 
mang sắc thái cảm xúc hay như 
“trạng thái vui thích” của nhận 
thức. Cảm xúc có thể được chia 
thành ba loại chính: cảm giác dễ 
chịu, cảm giác khó chịu, và cảm 
giác trung tính. Đức Phật dạy 
rằng cảm giác luôn luôn đi theo 
hoạt động của nhận thức. Bởi vì 
mỗi một hoạt động của nhận thức 
đều tùy theo một số tác động của 
cảm giác. Thế nên, nhận thức lúc 
nào cũng có cảm giác. Nó có thể 
mạnh hay yếu, rõ ràng hay không 
rõ ràng nhưng nhận thức luôn 
luôn phải có cảm giác đi theo. 

Cảm xúc phát sinh tùy thuộc vào tâm sở 
“xúc” (phassa). Xúc là sự biểu hiện của "sự hợp 
nhất” của thức với đối tượng và chức năng của 
từng giác quan. Nó là nhân tố có chức năng làm 
cho thức "kết hợp" với đối tượng đang hiện diện 
với nó để đi vào tâm thông qua giác quan. Như 
thế, có sáu loại xúc được phân biệt theo từng chức 
năng của sáu giác quan: Nhãn xúc, nhỉ xúc, tỷ 
xúc, thiệt xúc, thân xúc và ý xúc. Sáu nhóm cảm 
giác khác nhau phát sinh từ sáu xúc. 

Cảm giác có tầm quan trọng đặc biệt khi nó 
làm đối tượng cho thiền quán. Bởi vì, chính cảm 
giác thường kích hoạt cho các phiền não ngủ 
ngầm hoạt động trở lại. Cảm giác có thể không 
được ghi nhận một cách rõ ràng nhưng bằng nhiều 
cách tinh vi chúng nuôi dưỡng và duy trì những 
tâm lý hướng về những pháp bất thiện. Như vậy, 
khi một cảm giác vừa ý phát sinh, chúng ta đắm 
chìm trong sự chi phối của phiền não tham ái (hữu 
ái. ND) và bám lấy; khi cảm giác khó chịu phát 

sinh, chúng ta phản ứng với sự bất mãn, thù ghét 
và lo sợ là những khía cạnh của phiền não sân 
(phi hữu ái ND); khi cảm giác trung tính phát 
sinh, chúng ta thường không quan tâm đến hoặc 
để cho nó ru ngủ chúng ta vào cảm giác bình an 
giả tạo, trạng thái tâm bị phiền não si (dục ái. 
ND) khống chế. Từ đấy, chúng ta có thể thấy rằng 
mỗi phiền não căn bản được phát sinh tùy theo 
từng loại cảm giác khác nhau: tham theo cảm giác 
dễ chịu, sân theo cảm giác khó chịu, si theo cảm 

giác trung tính. 
Nhưng sự liên kết giữa cảm giác 
và phiền não không nhất thiết 
phải có. Cảm giác dễ chịu không 
phải luôn luôn dẫn đến tham, 
khó chịu dẫn đến sân, trung tính 
dẫn đến si. Sự kết nối giữa 
chúng có thể bị cắt đứt và 
phương pháp chính yếu để cắt 
đứt là chánh niệm. Cảm giác chỉ 
kích hoạt phiền não khi nó không 
được ghi nhận, thay vì thỏa mãn 
với nó thì quán sát nó. Bằng cách 
chuyển cảm giác thành đối tượng 
để quán sát thì chánh niệm sẽ vô 
hiệu hóa cảm giác nên nó không 
thể kích hoạt pháp bất thiện 
hưởng ứng. Như thế, thay vì để 

cảm giác liên kết với thói quen nắm giữ, xua đuổi 
hay lãnh đạm thì chúng ta hiểu chúng bằng thiền 
quán, dùng cảm giác làm bàn đạp để hiểu đúng 
bản chất của nhận thức. 

Trong những giai đoạn đầu, thiền quán trên 
cảm giác cần phải chú tâm vào những cảm giác 
đang phát sinh, ghi nhận những tính cách khác 
nhau của chúng: dễ chịu, khó chịu hay trung tính. 
Chỉ cần ghi nhận cảm giác chứ không đồng hóa 
với nó, không cho nó là “tôi” hay “của tôi” hay cái 
gì đó đang xuất hiện với "tôi". Tĩnh giác được duy 
trì liên tục bằng cách chỉ chú tâm: quán sát  mỗi 
cảm giác đang xuất hiện, nếu thấy nó chỉ là một 
cảm giác, chỉ là một tâm sở đang xuất hiện thì cắt 
đứt ngay tất cả sự quan hệ đến chủ quan, tất cả 
những gì hướng về bản ngã. Sự tu tập chỉ đơn 
giản là ghi nhận tính cách của cảm giác, thuộc về 
dễ chịu, khó chịu hay trung tính. 

Nhưng khi sự tu tập tiến bộ thì chúng ta tiếp 
tục ghi nhận từng cảm giác, để nó đi qua và ghi 
nhận cảm giác kế tiếp, sự chú ý quan sát thay đổi 

BÁT CHÁNH ĐẠO 

“CON ĐƯỜNG ĐƯA ĐẾN CHẤM DỨT ĐAU KHỔ” 
THE NOBLE EIGHTFOLD PATH “Way to the End of suffering” 

Nguyên tác BHIKKHU BODHI 

Dịch Việt: Tỳ khưu Tâm Hạnh & Phật tử Tâm Cảnh 

BHIKKHU BODHI 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

từ tính chất của cảm giác 
sang tiến trình sinh diệt 
của chính cảm giác ấy. 
Tiến trình này cho thấy 
các cảm giác sinh diệt 
thay đổi không ngừng, 
liên tục nối tiếp nhau. 
Trong tiến trình này, 
không có gì tồn tại. Tự 
thân của cảm giác chỉ là 
một dòng chảy của những 
sự kiện, cảm giác xuất 
hiện nhanh trong từng 
giây phút rồi lại diệt đi rất 
nhanh như lúc chúng phát 
sinh. Đây là khởi đầu cho 
sự hiểu biết chính xác về 
vô thường. Sự hiểu biết 
chính xác này nhổ sạch 
ba gốc rễ bất thiện. 
Không có tham với cảm 
giác dễ chịu, không sân 
với cảm giác khó chịu, 
không si với cảm giác 
trung tính. Tất cả các cảm 
giác được xem chỉ là sự 
kiện thoáng qua, chỉ là 
phù du, không có gì để hưởng thụ thật sự hay làm 
cơ sở để liên kết. 

(3) Quán tâm trên tâm (cittànupassanà) 

   Theo cách thành lập chánh niệm này, từ 
niệm cảm giác với một tâm sở làm đối tượng, 
chúng ta quay sang những trạng thái tổng hợp 
của tâm nơi mà các tâm sở phụ thuộc theo. Để 
hiểu rõ thiền quán này phải làm gì, chúng ta nên 
tìm hiểu khái niệm về tâm của Phật giáo. Thông 
thường, chúng ta nghĩ rằng tâm là một năng lực 
trường tồn, đồng nhất mãi mãi với chính nó mặc 
dù trải qua những nhận thức nối tiếp nhau; mặc 
dầu nhận thức thay đổi nhưng tâm trải qua những 
nhận thức dường như vẫn thế, có lẽ có thay đổi 
đôi chút nhưng vẫn giữ nguyên sự đồng nhất của 
nó. Tuy nhiên, giáo pháp của Đức Phật phủ nhận 
khái niệm về một tâm thức không thay đổi. Tâm 
được xem không phải là một chủ thể trường tồn 
của ý nghĩ, cảm giác và ý chí nhưng như là một 
chuỗi gồm nhiều động tác tâm lý ngắn ngủi nối 
tiếp nhau, mỗi động tác đều rõ ràng và khác 
nhau, tương quan theo nhau theo quan hệ nhân 
quả, không phải là bất biến. 

Mỗi một hoạt động riêng biệt của thức được 
gọi là một “cita” mà chúng ta sẽ dịch là “một 
trạng thái của tâm”. Mỗi một cita gồm có nhiều 
thành phần mà thành phần quan trọng nhất chính 
là thức, căn bản nhận thức đối tượng. Thế nên, 
thức cũng được gọi là cita; dùng tên chung của tất 
cả hoạt động tinh thần để gọi cho phần chính của 
nó. Cùng với thức, mỗi một cita bao gồm một tập 
hợp nhiều thành phần đi chung với nhau gọi là 
cetasikas, tâm sở. Chúng gồm có cảm giác, tưởng 
(tri giác), ý chí, cảm xúc, v.v... Tóm lại, tất cả 
hoạt động của những tâm sở tùy thuộc cita hay 
thức là phần chính yếu để hiểu biết về đối tượng.   

Thức, tự nó chỉ là sự nhận thức đơn thuần 
(thức tri. ND) về đối tượng nên khả năng tự nhiên 
của nó không có thể phân biệt đối tượng là gì mà 
phải kết hợp với các tâm sở theo nó, cetasikas. 
Các tâm sở tô vẽ làm cho nó có tính cách riêng. 

Như vậy, khi muốn chọn 
cita làm đối tượng cho 
thiền quán, chúng ta phải 
dùng tâm sở như những 
dấu hiệu chỉ đường. Trong 
bài pháp về quán tâm do 
Đức Phật thuyết giảng, có 
lời giới thiệu mười sáu loại 
tâm được ghi nhận kết 
hợp với các tâm sở: tâm 
có tham dục (ràga), tâm 
không có tham dục, tâm 
có sân (dosa), tâm không 
có sân, tâm có si (moha), 
tâm không si, tâm bị hôn 
trầm (samkhitta), tâm bị 
tán loạn (vikkhitta), tâm 
quảng đại (mahaggata), 
tâm không quảng đại 
(amahaggata), tâm vô 
thượng (anuttara), tâm 
hữu hạn (sanuttara), tâm 
định (samàhita), tâm 
không định (asamàhita), 
tâm giải thoát (vimutta), 
tâm không giải thoát 
(avimutta). Khi quyết định 

tu tập, bắt đầu cần chú ý các trạng thái tâm từ 
một đến sáu, ghi nhận tâm đang bị kết hợp hay 
không bị kết hợp với các căn bản bất thiện. Khi 
một tâm nào đang hiện diện, chúng ta chỉ quán 
sát nó là một cita, một trạng thái của tâm. Không 
được đồng hóa nó với “tôi” hay “của tôi”, không 
được nhận nó là “tự ngã” hay “thuộc về tự ngã”. 
Dù nó là một tâm thanh tịnh hay nhiểm ô, cao 
thượng hay thấp kém, chúng ta không được vui 
mừng hay thất vọng với nó mà chỉ ghi nhận rõ 
ràng trạng thái ấy. Chúng ta chỉ ghi nhận và để nó 
đi qua, không bám víu vào những tâm mà ta thích 
hay ghét bỏ những tâm mà ta không thích. 

Khi thiền quán tiến sâu, nội dung của tâm 
càng ngày càng trở nên trong sáng hơn. Các dòng 
ý nghĩ, tưởng tượng và cảm xúc vô lý bớt dần đi, 
chánh niệm trở nên sáng tỏ hơn, tâm trí tiếp tục 
chăm chú nhận thức, theo dõi tiến trình chuyển 
biến của chính nó. Đôi khi, chúng ta có thể thấy 
một nhân vật quan sát kiên trì đứng sau tiến 
trình, nhưng khi chúng ta tiếp tục hành 
thiền, ngay cả người quan sát chúng ta thấy rõ 
này cũng biến mất. Chính tâm trí, cái tâm trí có 
vẻ rắn chắc, vững vàng, biến thành một giòng 
citas chớp nhoáng hiện ra và biến đi từng lúc, 
không đến từ đâu và không đi về đâu cả, tuy thế 
cứ liên tục không ngừng tiếp nối nhau. 

(4) Quán pháp (dhammànupassanà) 

Trong bối cảnh của sự thành lập chánh niệm 
phần thứ tư, dhammà (ở đây dùng theo số nhiều) 
là danh từ có nhiều nghĩa. Như trong kinh nêu ra, 
dhamma có hai phần liên kết nhau. Một là tâm sở, 
nhân tố tâm lý (danh. ND), ở đây chỉ chú ý vào 
phần thiện của chúng, loại trừ vai trò tô vẽ cho 
tâm như trong phần quán tâm ở trước. Thứ hai là 
những thành tố của thực tại (sắc. ND). Trong giáo 
pháp của Đức Phật, hai thành phần này hợp thành 
nền tảng để cấu trúc cho sự nhận thức. Để diễn tả 
gồm cả hai thành phần, chúng ta dịch dhammà là 
“hiện tượng” vì không có từ ngữ chính xác hơn. 
Nhưng khi dùng từ ngữ này, chúng ta không nên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      27 

hiểu là có sự hiện hữu của noumenon (bản thể. ND) 
hay thực thể nào đó ở sau hiện tượng. Anattà, vô 
ngã là điểm quan trọng nhất trong giáo lý của Đức 
Phật; những thành phần tạo thành thực tại hoàn 
toàn chỉ là hiện tượng (suddha-dhammà) đang xảy 
ra chứ không có sự tác động của bất kỳ bản thể nào 
cả. 

Trong kinh Niệm xứ, quán pháp được chia thành 
năm phần, mỗi phần cho một nhóm pháp khác 
nhau: năm triền cái, năm uẩn, sáu nội xứ (căn. ND) 
với sáu ngoại xứ (trần. ND), bảy giác chi và bốn 
thánh đế. Trong số này, năm triền cái và bảy giác 
chi là pháp trong ý nghĩa giới hạn về những tâm sở, 
những phần khác là pháp trong ý nghĩa rộng hơn về 
những thành phần của thực tại. (Tuy nhiên, trong 
phần thứ ba, có một sự tương tác giữa sáu nội xứ 
và sáu ngoại xứ, đưa đến phát sinh những kiết sử _ 
samyojana. ND_ thông qua các giác quan. Chúng 
cũng được bao gồm trong các tâm sở.) Trong 
chương này, chúng ta chỉ đề cập đến hai nhóm được 
xem là pháp trong ý nghĩa về các tâm sở. Chúng ta 
đã đề cập đến cả hai trong phần liên quan đến 
chánh tinh tấn (chương V). Ở đây, chúng ta chỉ 
khảo sát về sự quan hệ đặc biệt của chúng trong sự 
tu tập về chánh niệm. Chúng ta sẽ bàn luận về các 
nhóm pháp khác như năm uẩn và sáu xứ trong 
phần phát triển trí tuệ của chương cuối. 

Cần phải đặc biệt chú ý về năm triền cái và bảy 
giác chi, bởi vì đối với sự giải thoát thì nhóm trước 
là những trở ngại chính nhưng nhóm sau thì hỗ trợ. 
Những triền cái: tham dục, sân, hôn trầm thụy 
miên, trạo hối và nghi thường xảy ra trong giai 
đoạn bắt đầu tu tập, ngay sau khi sự mong muốn 
lúc đầu và sự phân tâm phần thô  lắng 
xuống,  đồng thời những phiền não vi tế tìm cách 
xuất hiện. Khi bất kỳ triền cái nào phát sinh, nên 
ghi nhận nó đang hiện diện, khi nó đang mất dần 
đi, nên ghi nhận sự biến mất của nó. Để bảo đảm 
những triền cái đang được kiểm soát, một yếu tố 
cần phải có là ghi nhận chính xác: chúng ta phải 
biết rõ những triền cái xuất hiện như thế nào, cách 
nào để loại trừ chúng và cách nào ngăn ngừa chúng 
không cho xuất hiện trong tương lai (11). 

Cách thiền quán tương tự được áp dụng cho bảy 
giác chi: niệm, trạch pháp, tinh tấn, hỷ, khinh an, 
định và xả. Khi một trong những nhân tố này xuất 
hiện, sự có mặt của nó phải được ghi nhận. Sau khi 
ghi nhận sự hiện diện của nó, chúng ta phải tìm 
hiểu để khám phá nó xuất hiện như thế nào và 
thành tựu như thế nào (12). Khi chúng vừa xuất 
hiện, các giác chi còn yếu nhưng nhờ sự phát triển 
liên tục, chúng sẽ trở nên mạnh hơn. Niệm giác chi 
khởi đầu cho tiến trình tu tập thiền quán. Khi niệm 
được thiết lập vững chắc, nó thúc dục trạch pháp, 
năng lực chọn lựa của trí tuệ. Trạch pháp lần lượt 
đánh thức tinh tấn hiển lộ, tinh tấn làm phát sinh 
hỷ, hỷ đưa đến khinh an, khinh an đưa đến định 
trong một giai đoạn và định đưa đến xả. Như vậy, 
suốt quá trình tiến hoá của sự tu tập dẫn đến giác 
ngộ bắt đầu với chánh niệm và chánh niệm tiếp tục 
duy trì như là năng lực điều chỉnh để bảo đảm cho 
tâm được sáng suốt, hiểu biết và ổn định. 

 

Chú thích Chương VI 

11. Bản miêu tả đầy đủ, xem Soma Thera, The 
Way of Mindfulness, trang 116-127. 

12. Như trên, trang 131-146. 

HỒI SINH 

 

Ngọn gió lành vạn pháp 

Thổi qua rừng thâm u 

Cỏ cây vừa thức dậy 

Xóa màn đêm mịt mù 

 

Bình minh nghe chim hót 
Bước chân đời thiền ca 

Lênh đênh bờ sinh tử 

Đóa vô ưu lục hòa 

 

Thảo am ngồi tĩnh lặng 

Đuốc tuệ bừng thân, tâm 

Khởi nguyên bờ sinh diệt 
Giọt sương khuya lặng thầm 

 

Hạt nẩy mầm thọ giới 
Niệm Phật A Di Đà 

Kìa trời xanh bát ngát 
Sen nở ngàn cánh hoa 

 

Sơn tự chuông vừa điểm 

Bước sa-di đường về 

Từng sát na nghiệp chướng 

Tỏa bóng sân Bồ Đề… 

 

 

XUYÊN TRÀ 
Atlanta, Tháng 11/2021 



 

 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Khi bom rơi, đạn nổ 
ập xuống nơi đâu thì sinh 
mệnh nơi đó đều chịu 
chung thảm trạng máu đổ, 
thân phơi, tan xương, nát 
thịt …! Nạn nhân có thể 
không đồng loại, nhưng 
máu đổ ra thì cùng mầu 
đỏ, nước mắt trào, cùng vị 
mặn như nhau !  

Nước rơi từ mắt, là 
nước mắt 

Đau đến từ thương, là 
đau thương 

Chất bao nhiêu mới 
gọi là chất ngất? 

Đoạn bao nhiêu mới 
gọi là đoạn trường? 

Muôn loài đều muốn 
được bình an, đều muốn 
có hạnh phúc nhưng cũng 
chính muôn loài tạo thống 
khổ cho nhau. Vì đâu? 

Ôi, đời này qua đời 
khác, kiếp này qua kiếp 
khác – đặc biệt là con 
người – với trí tuệ có thể 
vượt trội hơn nhiều loài 
khác nhưng khi dùng trí 
tuệ đó để nhân danh cho 
những ý thức hệ chủ quan, 
những tham vọng cay đắng nguỵ tạo vỏ bọc 
đường, thì hậu quả trầm thống điêu linh không 
sao kể xiết, không phải chỉ ở thời điểm xảy ra mà 
máu và nước mắt còn đầm đìa tới đời sau, đời sau 
nữa…! 

Chỉ tạm nhìn lại những con số vô hồn ở thời 
điểm đệ nhị thế chiến mà nhiều người thời nay 
còn có thể nhớ. Đó là cuộc chiến tranh đẫm máu 
trong lịch sử nhân loại với sự tham chiến của hơn 
30 quốc gia, khởi sự khi Đức quốc phát động cuộc 
xăm lăng Ba Lan ngày 1 tháng 9 năm 1939. Lập 
tức, thế giới chia thành hai phe thuận và nghịch 
để từ đó cuộc chiến không chỉ còn giữa hai nước 
Đức và Ba Lan, mà nhanh chóng trở thành thế 
chiến. 

Những con số tử vong về cả hai mặt quân sự 
và dân sự được ghi lại là hàng nhiều nhiều triệu 
nhân mạng!  

Dù thuận hay nghịch, những phe tham chiến 
đều đặt ra những mục tiêu có thể mang danh và 
lợi tới cho họ. Tất nhiên xứ nào cũng tự cho những 

mục tiêu họ đặt ra là 
chính đáng, là công bằng 
nhưng thực tế không 
ngoài tham vọng muốn 
thống trị kẻ khác!  
Chỉ 2 ngày, sau khi Đức 
tấn công Ba Lan thì Anh 
và Pháp đồng lòng tuyên 
chiến với Đức. Mỗi biến 
chuyển trên mỗi địa bàn 
đều trả giá bằng biết bao 
sinh mạng quân và dân ! 
Đó là giá phải trả cho mỗi 
cuộc chiến, mà đại hoạ là 
thế chiến! 
Trên bàn cờ phức tạp này, 
nhiều kẻ dự chơi đã không 
trở tay kịp vì những nước 
cờ bí hiểm khiến nay là 
bạn, mai đã là thù!  
Hiệp ước Molotov – 
Ribbentrop được ký kết 
năm 1939  giữa Đức và 
Liên Xô để hai cường quốc 
này phân chia và sát nhập 
các nước láng giềng Châu 
Âu như Ba Lan, Phần Lan, 
Romania… nhưng chưa 
đầy 2 năm sau, Đức đã 
bất ngờ tấn công Liên Xô, 
mở ra mặt trận phía 

đông, là chiến trường trên bộ, lớn nhất trong lịch 
sử chiến tranh thế giới! 

Châu Âu đã vậy, Châu Á nào yên! 
Với tham vọng thống trị Châu Á và Thái Bình 

Dương, Nhật Bản đã công khai gây chiến với 
Trung Hoa và còn tự tin, tiến xa hơn là bất ngờ 
dùng phi đoàn tối tân nhất của mình để tấn công 
hạm đội Hoa Kỳ tại Trân Châu Cảng! Đó là trận 
chiến dẫn tới thảm hoạ kinh hoàng cho xứ Phù 
Tang!  

Con cọp bị đánh thức, nên tháng 8 năm 1945 
Nhật Bản đã được nhận lại hai quả bom nguyên tử 
trút xuống thành phố Hiroshima và Nagasaki! Tan 
nát! Kiệt quệ! Không thể làm gì hơn là phải tuyên 
bố đầu hàng! 

Chỉ đôi nét hồi tưởng lại suốt 6 năm thế 
chiến, từ 1939 tới 1945, nhân loại trên khắp hành 
tinh này thường xuyên sống và chết trong kinh 
hoàng ác mộng!  

Nhân danh kẻ thắng, người thua, có ai được 
gì không, hay chỉ là tham vọng dẫn đến oán cừu 

Máu ai cũng đỏ, 
Nước mắt ai cũng mặn! 

 

HUỆ TRÂN 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      29 

chồng chất, vay trả lẫn nhau! 
Những trang sử còn đó. Mọi sự kiện tự hiển 

bày chân thực. Chỉ cảm quan lòng người tự sơn 
phết trắng hay đen mà thôi. 

Vậy mà lạ thay, dường như hố lầy người đi 
trước, vẫn tiếp nhận bước chân người đi sau, để 
vẫn huỷ diệt nhau và cùng nhận lại máu và nước 
mắt! 

Thời Phật tại thế, một lần quốc vương xứ Câu
-Tát-La là vua Pasenadi đã tìm đến Đức Phật để 
xin Ngài chỉ dạy làm thế nào để xây dựng hạnh 
phúc cho dân chúng và tạo nền hoà bình với các 
xứ lân bang. 

Đây là những điều tưởng như đơn giản vì 
thường xuyên được nhân gian đề cập tới nhưng 
trên thực tế thì chẳng mấy ai thực sự quan tâm. 
Từ thế kỷ này qua thế kỷ khác, đa phần nhân loại 
phải sống trong đau khổ vì nội tình thì phân chia 
giai cấp , các xứ láng giềng thì luôn có mối nghi 
ngờ, hiềm khích, chỉ chờ cơ hội chiếm đoạt nhau, 
như hoả diệm sơn âm ỉ, bùng nổ bất cứ lúc nào! 

Buổi viếng thăm lần đó, vua Pasenadi được 
Đức Phật tiếp trên một chiếc chõng tre, trước tịnh 
thất. Người im lặng nghe nhà vua than thở, kể lể 
những ưu tư khắc khoải. Và khi Đức Phật lên tiếng 
thì vua Pasenadi sửng sốt, bàng hoàng. 

- Đại vương có thương yêu dân chúng của 
mình không? 

- Thưa Đức Thế Tôn, trẫm thương yêu dân 
chúng của mình như các hoàng tử, công chúa vậy. 

- Khi gửi các người trai trẻ ra trận mạc, đại 
vương có lo lắng cho tính mạng của họ không? 

- Thưa Đức Thế Tôn, khi gửi những người trai 
trẻ ra trận mạc, trẫm đau khổ, lo lắng như gửi các 
hoàng tử đi xa vậy. 

- Khi chiến tranh giữa hai nước xảy ra, ngoài 
sự lo lắng cho những người trai trẻ của bổn quốc, 
quốc vương có thương xót và lo lắng cho những 
người trai trẻ của nước đối nghịch hay không? 

- Thưa Đức Thế Tôn, khi chiến tranh xảy ra, 
trẫm thực tình thương xót và lo lắng cho tất cả 
những người trai trẻ đang lâm trận vì họ đều phải 
trực diện sự hiểm nguy, sự đau đớn. 

- Đúng thế. Tôi tin rằng các quốc vương xứ 
khác cũng cùng tâm trạng như đại vương. Không 
ai muốn đẩy con cái của mình vào chốn hiểm nguy 
nhưng chiến tranh luôn xảy ra là bởi sự khác biệt 
về ý thức hệ mà do bản ngã tự tôn, đã không 
chấp nhận nhau; do lòng tham, xứ nọ muốn thôn 
tính xứ kia để giầu mạnh, rộng lớn hơn; Rồi cũng 
bởi sự nghi kỵ về những âm mưu thôn tính đó nên 
lại nhân danh sự tự vệ mà ra tay trước, v.v…  

Khi suy nghĩ và hành động như thế thì lòng 

thương yêu dân chúng của quý vị nằm ở đâu? 
Lòng thương yêu đó đã bị che lấp mất rồi! Nếu 
những nhà lãnh đạo đều yêu thương dân chúng 
xứ khác như dân chúng của mình thì chiến tranh 
đã không có mặt . Đồng thời, bao nhiêu tài 
nguyên, kinh phí, sinh mạng, thay vì đổ vào chiến 
tranh sẽ được dùng để vun bồi , phát triển sự lớn 
mạnh về cả vật chất lẫn tinh thần cho đất nước 
mình. 

Đây không phải là điều quá lý tưởng. Đây là 
điều có thể thực hiện được, nhưng nó không xảy 
ra chỉ vì những người nắm vận mệnh quốc gia đã 
không đồng thời cùng suy nghĩ và tin tưởng như 
thế. 

Lịch sử nhân loại chứng minh một sự thật mà 
người đời vẫn cố không tin. Đó là, sự giầu có và 
an lạc của quốc gia này không bao giờ bền vững 
do được tạo nên bởi sự nghèo khó và chết chóc 
của quốc gia khác! Nếu mọi vị lãnh đạo đồng dẹp 
được tham sân và nghi kỵ thì mỗi quốc gia vẫn tự 
phát triển trong hạnh phúc mà không cần tới bạo 
động. 

Thầy Thích Nhất Hạnh – vị Thiền sư của bao 
môn sinh khắp thế giới - đã từng ân cần chia sẻ 
rằng “Liều thuốc cho bạo động và thù hận chính 
là lòng từ bi. Không có phương thuốc nào khác. 
Thật không may, lòng từ bi không có bán trong 
các nhà thuốc. Bạn phải tạo ra mật ngọt của lòng 
từ bi trong trái tim bạn. Giáo lý của Đức Phật đã 
tuỳ căn cơ chúng sanh mà chỉ dẫn nhiều phương 
thức để tạo ra năng lượng từ bi ..." 

Những ai thực sự quan tâm tới thế giới hoà 
bình, chúng sanh an lạc, xin cùng cất bước trên 
đường “tạo ra mật ngọt của lòng từ bi” để hiến 
dâng hạnh phúc cho mình và cho người. 

Ngọn gió xuân về muộn, có đồng cảm lời Phật 
chăng mà như vừa chợt thoảng dư âm lời nói của 
Tổng Thống Abraham Lincoln, vị Tổng Thống thứ 
16 của Hiệp Chủng Quốc Hoa Kỳ, người đã đem 
lòng từ bi chấm dứt chế độ nô lệ và lãnh đạo 
thành công đưa đất nước vượt qua cuộc nội chiến 
cam go:  

“Khi viên đạn xuyên vào một người lính - dù 
thuộc bên nào, sắc tộc nào đi nữa – thì thực ra nó 
đã đồng thời xuyên vào trái tim của một người 
mẹ”. 

  
Nam Mô Đại Từ Đại Bi tầm thanh cứu khổ cứu nạn 

Quan Thế Âm Bồ Tát 
 

Huệ Trân 

(Tào-Khê tịnh thất – những ngày tịnh tu) 



 

 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

QUY Y VÀ BỒ ĐỀ TÂM 

(Phật Pháp Thứ Năm— bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Thưa ACE Lam Viên thương mến, 
 

Có nhiều bạn thắc mắc: sao chương trình tu 
học Phật Pháp của ngành Thiếu hay nhắc đi nhắc 
lại một đề tài, ví dụ QUY Y, BỒ ĐỀ TÂM, NIỆM 
PHẬT, v.v... đã học ở Hướng Thiện, Sơ Thiện... 
còn nhắc lại ờ các bậc trên, thậm chí đến trại 
Huấn luyện Lộc Uyển, A Dục v.v... 

Xin thưa, bắt buộc phải nhắc lại vì sự quan 
trọng của vấn đề cần nhắc đi nhắc lại, và không 
phải chỉ nhắc lại mà còn nâng cao... 

Xin đưa một ví dụ cụ thể để dễ hiểu hơn: 
chúng ta học toán từ nhỏ đến lớn, học cộng, trừ, 
nhân, chia, lũy thừa, căn số, v..v… nhưng tại sao 
cứ lặp lại hoài? Vì không có lớp nào không có các 
phép tính này, lại nữa, có thêm nhiều đinh nghĩa 
mới, bổ sung hoặc nâng cao, ví dụ vế số ảo 
(complex numbers) .Ví dụ ở các lớp dưới chúng ta 
học: một số âm (negative) không có căn số bậc 
chẵn vì  

(-3)x (-3) = +9 => căn bậc 2 của (+9) là (+3) 
và -3) 

Nhưng không thể có căn bậc 2 của (-9) được. 
Thế mà khi học ở lớp cao hơn một chủt, khi có 

thêm số ảo, hay số phức ( i ) với định nghĩa: (i) là 
một số mà BÌNH PHƯƠNG CỦA nó bằng -1 :  ( i ) 
x (i ) = -1 vì vậy căn bậc 2 của (-1) là ( i ). 

Với định nghĩa này, một chân trời mới của Toán 
học và Khoa học nói chung được mở rộng ra, nhất 
là về các ứng dụng của điện và điện từ 
(application of electricity & magnetic electricity). 

Cũng vậy, các bài học về Quy-y, niệm Phật, Bồ 
đề tâm, v.v... mà chúng ta đã học ở dưới, hôm 
nay trong chương trình các trại huấn luyện Huynh 
trưởng Huyền Trang, Vạn Hạnh... chúng ta sẽ 
được nghe về định nghĩa BỒ ĐỀ TÂM mở rộng 
hơn, đưa TÂM chúng ta vào một chân trời mới, 
một bầu trời mới, một vùng không khí mới, khơi 
dậy và nâng cao lòng Từ Bi và Trí tuệ vốn có 
trong mỗi người... 

Thưa Anh Chị Em, xin mời vào... 
BỒ ĐỀ TÂM LÀ GÌ? - Đó là chí nguyện nóng 

bỏng của một chúng sinh tự thấy mình đang sống 
trong cảnh tối tăm, giữa đoạ đày khổ nhục, mong 
tìm một con đường sáng, không những để giải 
thoát bản thân khỏi những đe doạ áp bức, mà còn 
là giải thoát cho tất cả những người cùng cảnh 
ngộ. 

Bồ đề tâm, đó là ý chí kiên cường bất khuất 
của một người bị trói trên ngọn lửa rực cháy, bị 
chà đạp dưới những sức mạnh tàn khốc của tham 
vọng điên cuồng của chúng ta và của một tập thể 
ma quái chung quanh ta. 

Kinh Hoa nghiêm nói: BỒ ĐỀ TÂM LÀ HẠT 
GIÔNG CỦA HẾT THẢY PHẬT PHÁP. Bồ đề tâm là 
ruộng phước vì nuôi lớn pháp bạch tịnh. Bồ đề tâm 
là cõi đất lớn, vì nâng đỡ hết thảy thế gian. Bồ đề 
tâm là tịnh thủy, vì rửa sạch tất cả cáu bợn phiền 
não. 

Và QUY Y là gì? - Quy y là sự gieo xuống hạt 
giống Bồ đề. Hạt giống bồ đề không được gieo 
trồng vào một cánh đồng trừu tượng xa xôi nào, 
cũng không chờ đợi để được gieo vào một vùng 
đất hứa thần thoại nào khác, mà nó được gieo 
trồng ngay trên sa mạc sinh tử khô cằn, với những 
đau khổ triền miên của chúng sinh. Rồi hạt giống 
ấy cần phải được tưới bằng nước ngọt của từ bi để 
lớn mạnh, dể đến thời thì trổ hoa giác ngộ (1). 
Thương kính chúc Anh Chị Em bước vào một mùa 
Vía Xuất Gia đang đến gần vớii Tâm bồ đề và với 
lòng Từ rộng mở. 
Trân trọng, 
Nhóm Áo Lam 

 

(1) Trích một đoạn ở sách "THẮNG MAN GIẢNG 
LUẬN" của Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ - (Chương 2, 
“Bồ Đề Tâm và Quy Y”) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      31 

I. DẪN  NHẬP 

 

Đời sống của con người thọ mạng nhiều lắm 
chỉ trên dưới trăm năm. Trong chuỗi thời gian này 
con người hưởng hạnh phúc không bao nhiêu, mà 
phải trải qua bao cuộc thăng trầm vinh nhục, đau 
thương và sợ hãi. Nỗi đau khổ và sợ hãi lớn nhất 
của con người là sự chết. Không ai muốn chết 
nhưng cái chết vẫn cứ đến. Cái chết đến theo chu 
kỳ sinh, già, bệnh rồi chết, nhưng 
cũng có khi nó đến bất cứ lúc nào 
không ai biết trước được. Cái chết 
chấm dứt đời sống này, nhưng rồi 
lại phải tái sanh qua đời sống khác 
hầu trả nghiệp do mình đã tạo ra. 
Cứ như thế mà chịu trầm luân 
trong sáu cõi Trời, Người, A-tu-la, 
Súc sanh, Ngạ quỷ, Địa ngục. 
Muốn thoát khỏi vòng luân hồi, 
con người cần phải tu tập  buông 
bỏ những khát vọng luyến ái đam 
mê, buông bỏ những ham muốn 
dục lạc thế gian, hành trì quán 
chiếu theo lời dạy của Đức Phật, 
diệt tận tham, sân, si. Đức Phật là 
ai? 

Hơn hai ngàn sáu trăm năm 
trước, có một vị Thái tử ở đất 
nước Ấn Độ cổ xưa đã từ bỏ cuộc 
sống vinh hoa phú quý, từ bỏ ngai 
vàng điện ngọc, xa lìa cha mẹ, vợ 
con... ra đi tìm đạo giải thoát. Trải 
qua sáu năm dài khổ hạnh trong 
rừng sâu, tự thân Ngài đã vượt 
thắng những quyến rũ thường tình 
của ngũ dục. Rồi từ đó tìm ra phương pháp tu tập. 
Sau bốn tuần thiền Định dưới cội Bồ Đề, Ngài 
chứng quả Vô Thượng Chánh Đẳng Giác được tôn 
vinh là Phật với mười thánh hiệu, trong đó có 
thánh hiệu Thiên Nhân Sư là  bậc Thầy của con 
Người và chư Thiên. 

Chúng sanh sống ở cõi Trời được hưởng nhiều 
phước báu, muốn gì được đó. Nhưng nếu chúng 
sanh cõi này không biết tu tập giải thoát, thì sau 
khi hưởng hết phước sẽ bị đọa xuống làm người 
hay sinh vào ác thú tiếp tục trả nghiệp ác gây ra 
trước kia. Muốn tránh trường hợp sau này bị đẩy 
vào dòng thác lũ của đời người, đã có nhiều vị 
Thiên tìm đến Đức Thế Tôn để thính pháp. Câu hỏi 
“Làm sao thoát khỏi bộc lưu” là câu hỏi khó, 
không riêng gì loài người mà ngay cả loài Trời 
cũng thắc mắc phân vân. 

Có một bài kinh ngắn tựa là “Bộc Lưu” kể lại 
giai thoại một vị Thiên tử đã đến thỉnh pháp từ 
Đức Thế Tôn trong một đêm gần sáng nơi thành 
Xá-Vệ tại khu vườn Cấp-Cô-Độc. Kinh “Bộc Lưu” 
được ghi lại trong Tương Ưng Bộ I, Chương Chư 

 LÀM SAO THOÁT KHỎI “BỘC LƯU”? 
  

Thích Nữ Hằng Như 

Thiên, Phẩm Cây Lau. Bài kinh này chỉ cho dòng 
thác đang chảy xiết mà Đức Thế Tôn dụ cho sự 
chấp trước, sự chìm đắm mê muội trong ngũ dục, 
cả với dòng tâm thức trôi chảy sanh diệt quay 
cuồng trong quá khứ, hiện tại và tương lai không 
ngừng nghỉ của chúng sanh và cách thoát ra khỏi 
chúng.  

 

II. KINH “BỘC LƯU” 

 

- CHÁNH VĂN: 
“Như vầy tôi nghe; 
Một thời Thế Tôn ở Sàvatthi (Xá-

Vệ), Jetavana (Thắng Lâm), tại 
vườn ông Anàthapindika (Cấp Cô 
Độc). Rồi một vị Thiên, khi đêm đã 
gần tàn, với nhan sắc thù thắng 
chói sáng toàn vùng Jetavana, đi 
đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ 
Thế Tôn rồi đứng một bên. Đứng 
một bên, vị Thiên ấy bạch Thế 
Tôn: 
- Thưa Tôn giả, làm sao Ngài vượt 
khỏi bộc lưu? 

- Này Hiền giả, không dừng lại, 
không bước tới, Ta vượt khỏi bộc 
lưu. 
- Thưa Tôn giả làm sao không 
đứng lại, không bước tới, Ngài 
vượt khỏi bộc lưu? 

- Này Hiền giả, khi Ta đứng lại, 
thời Ta chìm xuống. Này Hiền giả, 
khi Ta bước  tới, thời Ta trôi dạt; 
do vậy này Hiền giả, không dừng 
lại, không bước tới, Ta vượt khỏi 

bộc lưu. 
(Vị Thiên) 
Từ lâu, tôi mới thấy 

Bà-la-môn tịch tịnh 

Không đứng, không bước tới, 
Vượt chấp trước ở đời. 
Vị Thiên nói như vậy và bậc Đạo Sư chấp 

nhận. Vị Thiên ấy biết được: “Thế Tôn đã chấp 
nhận ta”. Vị ấy đảnh lễ Thế Tôn, thân phía hữu 
hướng về Ngài, rồi biến mất tại chỗ.” 

 

III. TÌM HIỂU Ý NGHĨA KINH “BỘC LƯU” 

- Như vầy tôi nghe:  Là cụm từ bắt đầu 
cho bất cứ bản kinh Phật nào. Nguyên do là khi 
Đức Phật sắp nhập Niết-bàn. Tôn giả A-Na-Luật 
đề nghị Tôn giả A-Nan bạch hỏi Phật bốn điều: 

1) Khi kết tập kinh điển, mở đầu văn kinh nên 
dùng chữ gì làm tiêu biểu cho tất cả kinh tạng? 

2) Khi Phật còn tại thế thì các đệ tử đều an trú 
cùng một nơi với Phật. Vậy sau khi Phật nhập Niết
-bàn thì họ phải sống với ai? 

3) Khi Phật còn trụ thế thì Phật là Thầy. Vậy 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

sau khi Phật nhập Niết-bàn thì nên tôn ai 
làmThầy? 

4) Nên đối phó như thế nào với các Tỷ-kheo 
có tánh tình xấu ác? 

Đáp lời thưa thỉnh của ngài A-Nan, Đức Phật 
trả lời rằng: 

1) Khi kết tập kinh tạng, hãy dùng bốn chữ 
“tôi nghe như vầy” (Như thị ngã văn) đễ mở đầu 
cho tất cả các bộ kinh. 

2) Hãy nương theo Tứ Niệm Xứ mà an trú. Tứ 
Niệm Xứ chính là Thân, Thọ, Tâm và Pháp. Quán 
thân bất tịnh, quán thọ thì khổ, quán tâm vô 
thường, quán pháp vô ngã. 

3) Khi Phật còn tại thế thì Đức Phật là Thầy. 
Khi Phật nhập Niết-bàn thì lấy Giới làm Thầy. Giới 
là Thầy của tất cả Tỷ-kheo và Tỷ-kheo-ni. 

4) Hãy dùng phương pháp “mặc tẫn” để đối 
phó với các Tỷ-kheo tánh ác. “Mặc” nghĩa là mặc 
kệ, làm thinh, không nói chuyện với họ. Còn “tẫn” 
là làm lơ, không quan tâm, không để ý đến họ 
nữa. 

Trở lại cụm từ “Như vầy tôi nghe.”  Như vầy là 
từ chỉ cho pháp, chỉ Bộ Kinh sắp diễn nói. “Tôi 
nghe như vầy” hay “Như vầy tôi nghe”  có nghĩa là 
“Pháp như vầy, tự thân tôi (A-Nan) nghe Đức Phật 
nói, chứ chẳng phải tôi bày vẽ tạo ra.” 

- Nhan sắc thù thắng: Sắc đẹp vượt trội. 
- Thiên: Là người phát ánh sáng chói rọi. 
- Danh từ chư Thiên: Chỉ những chúng 

sinh sống trong thiện đạo. Nhờ những nghiệp tốt 
đã tạo, nên chư Thiên thọ mệnh rất dài và luôn 
sống trong an lạc hạnh phúc. Nhưng chính hạnh 
phúc này là chướng ngại trên đường giải thoát vì 
họ không hề giáp mặt với nỗi khổ. Do đó họ 
không biết khổ trong Tứ diệu đế là gì?  

Theo Phật giáo có 28 cõi Thiên, gồm 6 cõi Dục 
giới, 18 cõi Sắc giới và 4 cõi Vô sắc giới. Dục giới 
có 6 cõi Trời, là những chúng sanh được hưởng 
nhiều phước báo, nhưng chỉ là phước báo tạm bợ, 
vẫn mang hình thể nam nữ nhưng vi tế hơn loài 
người, họ vẫn còn dục vọng như con người. Sáu 
cõi Trời của cõi dục còn gọi là lục dục thiên được 
xếp theo thứ tự từ thấp lên cao gồm:  (1) Tứ-

Thiên-Vương;  (2) Đao Lợi (cõi trời 33 tức Tam-

Thập-Tam Thiên); (3) Dạ-Ma Thiên;  (4) Đâu-Suất 
Thiên là cõi của thiên nhân có niềm vui thầm lặng, 
đó là chỗ Bồ-tát Di-Lặc đang giáo hóa. (5) Hóa-

Lạc Thiên và (6) Tha-Hóa-Tự-Tại Thiên. 
Các chư Thiên sinh trong Sắc giới là những vị 

đạt Tứ Thiền đã diệt tận tham ái xác thịt, nhưng 
vẫn còn sắc thân, vẫn còn phải chịu hành khổ, 
hoại khổ tức là khi thời điểm tới thân xác cũng 
chịu hư hoại rồi chết, chúng Thiên này chưa thoát 
khỏi luân hồi sanh tử. 

Các vị đạt Tứ Xứ (Không Vô Biên Xứ, Thức Vô 
Biên Xứ, Vô Sở Hữu Xứ, Phi Tưởng Phi Phi Tưởng 
Xứ) sẽ sinh trong Vô Sắc giới, các vị này đã giải 
thoát khỏi Sắc uẩn nhưng vẫn còn Tâm, tức còn 
bốn uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Lưu ý: Trong quyển “Đức Phật và Phật Pháp”, 
Hòa Thương Narada Maha Thera đã nói: “Nên ghi 
nhận rằng Đức Phật không nhằm mục đích truyền 
bá lý thuyết về vũ trụ nào. Cho dù những cảnh 
giới trên có thật hay không cũng không ảnh hưởng 
gì tới giáo lý của Ngài, không ai bắt buộc phải tin 
một điều nào nếu điều ấy không thích hợp với suy 
luận của mình. Thế nhưng nếu bác bỏ tất cả 
những gì mà lý trí hữu hạn của ta không thể quan 

niệm được thì điều đó cũng không phải hoàn toàn 
chinh đáng”. 

- Bộc lưu: Bộc, âm Hán Việt nghĩa là thác 
nước. Lưu, nghĩa là dòng nước chảy. Bộc lưu có 
nghĩa chung là thác nước chảy xiết.  

Bộc lưu trong bài kinh này mang ý nghĩa ẩn 
dụ là dòng thác của cuộc đời đang cuồn cuộn đổ 
ập vào chúng sanh một cách khủng khiếp. Nó 
xoay dần, cuốn hút, xô đẩy chúng sanh tạo nghiệp 
luân hồi sinh tử.  

Bộc lưu trong Phật pháp bao gồm rất nhiều 
thứ. Chẳng hạn như bộc lưu dục vọng. Con người 
vốn sinh ra từ dục nên nhu cầu hưởng thụ dục 
vọng đối với họ là chuyện bình thường. Dục vọng 
là những điều ham muốn không bao giờ đủ của 
con người. Tùy theo vọng tưởng đam mê mà con 
người đắm chìm trong tài, sắc, danh, thực, thùy. 
Vì những thứ này mà con người không kiềm chế 
được tâm tham, sân, si. Do lòng tham mà họ 
tranh giành cấu xé lẫn nhau có khi bất chấp đạo 
đức để chiếm hữu hay thỏa mãn những gì họ 
mong muốn. Chính vì thế mà con người tạo ra 
không biết bao nhiêu là ác nghiệp.  

Nghiệp được hiểu là hành động có tác ý, gồm 
ba phần thân, khẩu, ý gọi chung là tam nghiệp. 
Nghiệp có tốt có xấu, có thiện có ác. Nghiệp nhân 
đã tạo ra rồi thì sớm muộn gì cũng trổ quả. Không 
ai có thể trốn tránh nghiệp, dù nghiệp đó đã gây 
ra từ nhiều đời quá khứ. Khi nghiệp xấu trổ quả, 
nghiệp nhẹ có thể qua mau, còn nghiệp nặng, nó 
khiến con người gặp những phiền não, đau đớn, 
thất vọng, khổ sở, không ngóc đầu lên nổi. Cho 
nên hành nghiệp cũng được xem như là một loại 
bộc lưu kinh khủng. Vì hễ còn nghiệp là còn bị trói 
buộc trong vòng luân hồi sinh tử. 

Sống trên đời không ai thoát khỏi quy luật 
sanh già bệnh chết. Quy luật này cũng chính là 
bộc lưu khiến con người lúc nào cũng sợ hãi phải 
đối đầu với nó. Mà cho dù có can đảm đối đầu đi 
nữa, nhưng nếu không có phương pháp, không có 
đường lối tu tập theo đúng với Chánh pháp, thì 
nghìn kiếp, triệu kiếp vẫn mãi trôi lăn theo vòng 
quay của bánh xe luân hồi không bao giờ có lối 
thoát. 

- Không đứng lại, không bước tới, Ta 
thoát khỏi bộc lưu: Đây là câu trả lời của Đức 
Thế Tôn dành cho vị Trời cầu pháp “Làm sao vượt 
khỏi bộc lưu?” Câu này chúng ta có thể hiểu rằng 
“muốn vượt khỏi bộc lưu thì hành giả không được 
phép dừng lại, cũng không được phép bước tới!”  

Câu trả lời của Đức Phật khiến cho vị Thiên tử 
kia, và ngay cả người thông thường như chúng ta 
cũng thắc mắc không hiểu nổi. Bởi một khi chúng 
ta đứng trên hay trước một dòng nước đang chảy 
xiết, thông thường chúng ta đứng lại, hoặc bước 
tới để chạy trốn khỏi dòng nước. Nhưng bậc Đại 
Giác lại bảo rằng “không đứng lại, không bước tới, 
thì ngay khi đó Ngài thoát khỏi bộc lưu”. Thật là 
khó hiểu. Vì vậy, vị Thiên tử đã nêu lên thắc mắc: 
“Làm sao không đứng lại, không bước tới, Ngài 
vượt khỏi bộc lưu?” Bấy giờ Đức Phật mới khai thị: 

- Này Hiền giả, khi Ta đứng lại thời Ta 
chìm xuống, khi Ta bước tới thời Ta trôi dạt. 
Do vậy, không đứng lại, không bước tới, Ta 
vượt khỏi bộc lưu. Đây là một câu nói ẩn dụ 
dành trả lời cho những người tu học theo đạo 
Phật. 

- Tại sao đứng lại thì bị chìm xuống: Chìm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      33 

xuống ở đây có nghĩa là con người bị dòng nước 
xoáy nhận chìm khi đứng lại. Dòng nước xoáy 
mạnh này dụ cho những tham, sân, si, mạn, nghi, 
tà kiến, hôn trầm, trạo cử, kiết sử, tùy miên, vô 
tàm, vô quý, đam mê với tài, sắc, danh, thực, 
thùy, hoặc sống ngay trong hiện tại mà luôn truy 
tìm về quá khứ và sống vui buồn theo quá khứ, 
hoặc mê man hưởng thụ lạc thú, không nhận ra 
chân lý của cuộc đời qua lời dạy của các bậc Chân 
nhân thì người đó đã đứng lại và bị nhận chìm 
trong bộc lưu tức bị những ác pháp nêu trên hành 
khổ.  

- Tại sao bước tới thì bị trôi dạt: Bước tới 
nghĩa là cả thân tâm đều chạy theo ngũ dục trần 
cảnh, nghĩa là bị ngũ dục cuốn trôi. Ngũ dục vô 
tận,  con người sống theo ngũ dục, nên cũng bị 
trôi dạt theo ngũ dục, theo phiền não vô tận. Bản 
chất tham lam khiến con người thường mong cầu 
cuộc sống hạnh phúc tốt đẹp trong tương lai, nên 
luôn để tâm trí thêu dệt hết vọng cảnh này đến 
cảnh mộng khác, từ ý nghĩ này sang ý nghĩ khác. 
Khi rơi vào trạng thái đó nghĩa là tâm thức đang 
trôi dạt hướng vọng đến tương lai. Đời sống nhân 
gian, đa số người ta có thói quen hướng ngoại hơn 
hướng nội. Giải quyết vấn đề gì cũng để ý thức 
phân biệt so sánh đưa tới cảm thọ thương, ghét, 
giận hờn (tham, sân, si). Người nào để  tâm nhị 
nguyên chiếm lĩnh xử lý mọi việc thì người đó 
đang bị lôi kéo, trôi dạt theo dòng nước cuốn.  

Con người đứng lại thì bị nhận chìm, bước tới 
thì bị trôi dạt theo dòng nước cuốn. Như thế cuộc 
sống của họ lúc nào cũng lo âu phiền não. Nếu 
như  có được chút sung sướng nhờ hưởng thụ một 
chút tiền tài, danh vọng, được ăn ngon, ngủ kỹ, 
thì người đó cũng phải trả một cái giá không nhỏ. 
Khi đạt được rồi lại nơm nớp lo sợ một ngày nào 
đó hạnh phúc bị mất đi. Từ xưa đến nay có cái gì 
của mình mà ở lại với mình mãi đâu. Đức Phật đã 
từng nói tất cả các pháp hữu vi đều vô thường mà!  
Con người không tỉnh ngộ, mải mê phục vụ những 
đòi hỏi của bản ngã nên tạo nhiều nghiệp... để rồi 
phải chịu luân hồi sanh tử. Sống như vậy là sống 
trong đau khổ,  sống trong thoi thóp nghẹt thở chờ 
chết, vì bị bộc lưu xoáy cuốn tơi bời. Chính vì vậy 
nên Đức Phật đã khai thị ngắn gọn cho vị Thiên tử 
rằng là: “Không đứng lại không bước tới, Như Lai 
thoát khỏi bộc lưu.” 

Vậy lúc đó Như Lai đứng ở vị trí nào mà Ngài 
vượt thoát khỏi bộc lưu. Đó là lúc tâm Ngài đang ở 
trong thực tại bây giờ và ở đây. Chỗ đó không bị 
ảnh hưởng của  không gian và thời gian. Chỉ là 
một sự yên lặng tỉnh thức với cái Biết Không Lời 
của tâm về các đối tượng khi sáu căn tiếp xúc, mà 
ngôn ngữ Thiền gọi là Chánh Niệm Tỉnh Giác. “Cái 
Biết Không Lời” là đặc tính của Tánh giác. Khi cái 
Biết này sâu sắc thì trở thành “Nhận thức không 
lời”  là đặc tính của Phật Tánh. 

 

IV. LÀM SAO VƯỢT KHỎI “BỘC LƯU”? 

Lời khai thị của Như Lai trả lời câu hỏi của vị 
Thiên tử “Làm sao vượt khỏi bộc lưu” là “không 
đứng lại, không bước tới, Ta thoát khỏi bộc lưu” 
thật ngắn gọn nhưng nó bao hàm cả một đời hay 
nhiều đời tu tập về Pháp Học và Pháp Hành cho 
những ai muốn thoát khỏi biển đời sinh tử trong 
nhà Phật. 

Sau khi tìm hiểu nghĩa “bộc lưu” dụ cho những 
nguyên nhân khiến con người bị nhận chìm và trôi 

dạt đến một phương trời tăm tối si mê; muốn 
thoát ra khỏi “bộc lưu” chúng ta phải có phương 
pháp tu tập. Trước hết phải gần gũi các bậc Chân 
Nhân học hỏi nơi các Ngài, để hiểu rõ bốn sự thật 
về khổ. Đó là Tứ Diệu Đế gồm Khổ đế, Tập đế, 
Diệt đế và Đạo đế. Nhờ học hỏi, chúng ta biết 
thêm rằng vạn pháp có mặt ở trên đời này do 
nhiều nhân nhiều duyên kết hợp mà thành. Khi 
duyên tan rã thì vật đó cũng tan rã biến mất để 
trở thành một dạng thể khác. Hiểu và tin rằng 
cuộc đời của con người được vận hành bởi Nghiệp 
quả thì chúng ta không dính mắc với những phiền 
muộn, đau khổ hay hạnh phúc do thế gian mang 
tới. Đấy là Pháp Học.  

Còn Pháp Hành? Chúng ta phải tu tập thiền 
Định và thiền Huệ. Nhờ thiền Định mà tâm chúng 
ta bình ổn. Nhờ thiền Huệ mà tâm trí chúng ta 
sáng suốt không bị bộc lưu nhận chìm hay cuốn 
trôi vào vòng luân hồi sinh tử. Trong thời gian bốn 
mươi lăm năm giáo hóa, Đức Thế Tôn đã tùy theo 
căn cơ của chúng sanh mà  truyền dạy rất nhiều 
phương pháp thoát khổ. Trong đó có pháp “Thu 
Thúc Lục Căn” thích hợp với nhiều người.  

 

THU THÚC LỤC CĂN 

Khi lục căn tiếp xúc với lục trần là khi mắt 
thấy sắc, tai nghe âm thanh, mũi ngửi mùi hương, 
lưỡi nếm vị, thân va chạm và ý suy nghĩ đưa đến 
cái biết. Cái biết do mắt tiếp xúc với sắc gọi là 
Nhãn thức, do tai tiếp xúc với âm thanh gọi là Nhĩ 
thức, do mũi ngửi thấy mùi hương gọi là Tỷ thức, 
do lưỡi tiếp xúc với gia vị ngọt, cay, đắng, mặn, 
bùi… gọi là Thiệt thức, thân va chạm với lạnh 
nóng, thô kệch hay mịn màng có cái biết gọi là 
Thân thức, Ý suy nghĩ gọi là Ý thức.  

Do các căn tiếp xúc với các trần có Ý thức 
xen vào phân biệt khen chê tác động vào tâm cảm 
xúc khiến con người sinh ra thích hay không thích, 
thương hay không thương, ưa hay không ưa. Tâm 
sẽ chạy theo những gì nó thích và tìm cách bám 
lấy hay chiếm đoạt cho bằng được. Còn như đối 
tượng nó không ưa thì nó lẩn tránh xua đuổi. Nếu 
không tránh được, có khi tâm rơi vào trạng thái 
sân giận chán ghét. Từ đó tâm tham sân si được 
thành lập. Tham sân si chính là bộc lưu sẽ cuốn 
hút chúng sanh đến cảnh giới thích ứng  và tạo 
nghiệp. 

Thu thúc lục căn là tu tập bằng cách huấn 
luyện Ý thức yên lặng khi lục căn tiếp xúc với lục 
trần, hành giả giữ cái biết khách quan, “không 
nắm giữ tướng chung, không nắm giữ tướng 



 

 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

riêng”, tức biết cái đang là của đối tượng, tâm 
biết nhưng dửng dưng không bị đối tượng cuốn 
hút hay quyến rũ đưa đến nhung nhớ, suy nghĩ… 
Pháp tu này, có nghĩa là hành giả không bước tới, 
không ôm ấp nắm giữ tướng chung hay tướng 
riêng của đối tượng. Tâm chỉ có cái biết chân thật 
về đối tượng. Đối tượng như thế nào biết như thế 
nấy! 

Pháp này cũng được xem là pháp “Như 
Thật”, thấy đối tượng như thế nào biết như thế đó 
hoặc pháp “Không Gọi Tên Đối Tượng” thấy đối 
tượng, biết nhưng không diễn nói, không gọi tên 
trong đầu, tức không nói thầm trong não, tâm 
hoàn toàn yên lặng.  Đây là pháp thuộc thiền Huệ. 

Thu thúc lục căn qua “Chánh niệm” nghĩa là 
lúc nào tâm cũng có mặt trong thực tại bây giờ và 
ở đây. Tâm không buông lung chạy theo vọng 
cảnh hay vọng tâm, không truy tìm bám víu quá 
khứ, cũng không mơ tưởng ước vọng tương lai. 
Ngay trong hiện tại không bị hòan cảnh lôi cuốn 
theo ngũ dục. Khi hành giả ở trong “Chánh niệm 
tỉnh giác”, có nghĩa là hành giả không dừng lại, 
không bước tới, hành giả an trú trong “bây giờ và 
ở đây”. Tâm hành giả không động không rung 
chuyển trước bất cứ trận cuồng phong nào của 
cuộc đời thổi tới như thành công hay thất bại, tán 
thán hay chê bai, sỉ nhục hay khen thưởng, đau 
khổ hay hạnh phúc… thì ngay khi đó hành giả đã 
vượt thoát bộc lưu. 

 

V. KẾT LUẬN 

Lời khai thị của Đức Phật dành cho vị Thiên 
tử vào một đêm gần sáng tuy ngắn gọn nhưng dụ 
một bài học lớn không chỉ dành cho vị Thiên tử 
đó, mà còn dành cho cả loài người chúng ta. Sống 
trong cuộc đời nếu không khéo học hỏi, không 
nhận thức và hành động đúng đắn, để cho bản 
ngã dính mắc vào với những buồn thương hay 
hạnh phúc của quá khứ hoặc chạy theo ảo ảnh 
của tương lai và bị nhận chìm trong những đam 
mê sắc dục, danh vọng, tiền tài. quyền lực… thì cả 
đời người chỉ khổ, vì những thứ đó trong nhà Phật 
so sánh như là những dòng nước lũ nhận chìm 
hoặc cuốn trôi con người không bến đỗ. Bến đỗ ở 
đây chính là bờ giác ngộ, nơi không còn khổ đau. 
Bờ Giác Ngộ không dễ đến được trong một sớm 
một chiều, nhưng nếu chịu học hỏi tu tập theo Bát 
Chánh Đạo, giữ được Chánh niệm thì ngay lúc đó 
hành giả cũng đã chạm tới niềm an lạc hạnh phúc, 
vì  không bị chìm xuống đáy vực sâu cũng không 
bị trôi dạt theo dòng nước lũ. Thực tập Chánh 
Niệm, chúng ta đừng quên lời dạy của Đức Thế 
Tôn trong bài kinh “Nhất Dạ Hiền Giả”:   

  Quá khứ không truy tìm 

  Tương lai không ước vọng 

  Quá khứ đã đoạn tận 

  Tương lai lại chưa đến 

  Chỉ có pháp hiện tại 
  Tuệ quán chính là đây 

  Không động không rung chuyển 

  Biết vậy nên tu tập! 
“Tâm không động không rung chuyển” giây 

phút nào, thì giây phút đó hành giả đã thoát khỏi 
bộc lưu. Vượt qua bộc lưu là vượt qua những đòi 
hỏi của bản năng, từ đó có cơ hội vượt qua biển 
khổ sinh diệt. Sáu căn mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý 
là sáu cánh cửa có thể giúp con người an trú trong 
cõi an nhiên tự tại bây giờ và ở đây, ngược lại nó 

cũng dễ dàng đưa con người vào ba đường khổ, 
nếu không biết tu tập. Pháp tu “Thu Thúc Lục 
Căn” giúp thanh tịnh sáu căn với cái biết chân 
thật, thấy sao biết vậy, giúp kiềm chế, ngăn chận, 
gội rửa những ô nhiễm do vọng tưởng  gây ra. 
“Thu Thúc Lục Căn” là phương tiện cần thiết mà 
Đức Thế Tôn cũng như các bậc Thầy Tổ đã truyền 
dạy cho chúng ta. Muốn thoát khỏi bộc lưu, chúng 
ta phải bắt đầu tu tập pháp này ngay từ bây giờ. 

 

THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

(An cư Kiết Xuân 2022 tại Thiền Viện Chân Như, 
Navasota, TX) 

VIẾNG CHÙA QUÊ 

 

Ngõ làng gió thốc cát bay 

Rát ran người, tản mây gầy mỏng mưa  
Chiều cuối năm, vẳng chuông chùa 

Kệ kinh quyện khói hương nhòa quê xa 

Vọng ngân chí chốn sơn hà 

Dội về rền thấu tâm xoa nỗi lòng  
Vách lưng dựa núi Đá Chồng 

Dốc ghềnh sắc cạnh, lối mòn cỏ gai 
Thâm sơn cùng cốc an bài  
Chân tu ẩn dật thoát thai tục phàm  
Dặm trường mỏi cánh thế trần  
Ngộ mê tỉnh kiếp xoay vần bôn ba 

Viếng chùa chạnh nhớ người xa… 

Đường xưa muôn vạn lối qua thẳm sầu. 
 

 

HOA NGUYÊN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      35 

(tiếp theo) 
 

VI. MÔN ĐỆ THIỀN SƯ TẾ HIỂN BỬU 
DƯƠNG 

1. Hòa thượng Đại Thông Chánh Niệm 
( 1710-1810) 

- Hòa thượng Đại Thông là vị tổ thứ 4 kế thừa 
chùa Hội Phước. Năm 1742, ngài đã dời chùa từ 
đồi Hoa Sơn (núi Một) xuống vùng đất bằng cát 
trắng ở vị trí chùa hiện nay và đổi lại tên thành 
chùa Hội Phước. Tổ thứ năm là ngài Đạo An Phổ 
Nhuận đã chú tạo đại Hồng Chung còn lưu truyền 
đến nay. Tiếng chuông ngân nga mầu nhiệm vì có 
sự gia trì nhiều đời tổ sư. Hòa thượng Đạo An có 
bài kệ phó chúc cho 2 đệ tử Tánh Minh Trí Quang 
và Tánh Lý Trí Minh như sau:  

Pháp bổn nguyên lại thị pháp tâm 

Pháp ngoại phi pháp mạc cánh tầm 

Pháp lý ngộ thời chơn thị pháp 

Vĩnh chấn tông phong vạn cổ truyền 

dịch nghĩa: 
Pháp vốn xưa nay là pháp tâm 

Ngoài pháp chẳng pháp chớ lại tầm 

Trong pháp tỏ rồi đây chánh Pháp 

Bền vững tôn phong mấy vạn năm. 
Hòa thượng Tánh Minh là tổ thứ 6 kế thừa 

chùa Hội Phước tiếp theo là các ngài: 7. Như Huệ 
Thiền Tâm, 8. Thanh Minh Huệ Châu, 9. Chơn 
Hương Thiên Quang, 10. Thanh Chánh Phước 
Tường, 11. Thị Thọ Nhơn Hiền, Ấn Ngân Tín Liên, 
Đồng Kỉnh Tín Quả và đương kim trụ trì là Hòa 
thượng Thích Quảng Thiện. 

- Hòa thượng Đại Thông Chánh Niệm trong 
thời gian  khai sơn chùa Thiên Lộc, Ngài có đệ tử 
Đạo Nguyên Viên Dung (1779-1834) là người đã 
chứng minh khắc bảng Khoa Du Già là một kỳ tích 
nổi tiếng của Phật Giáo Khánh Hòa với bài kệ 
truyền tụng: 

Mỗi nhật thần hôn nghệ chú hương 

Tạ thiên, tạ địa, tạ quân vương 

Thường kỳ xứ xứ điền hòa thục 

Đản nguyện gia gia thọ mạng trường 

Thánh chúa, hiền thần an xã tắc 
Phụ từ, tử thuận ổn gia nương 

Tứ phương bình định can qua tức 

Tam chúc toàn xương tụng vô cương. 
Bản Kinh đã hoàn thành vào năm 1832  tại 

chùa An Dưỡng với sự chứng minh của chư tôn 
đức: 

- An Dưỡng tự húy Chương Huấn, tự Tông 
Giáo trú trí thủ hộ kinh 

- Thiên Lộc tự húy thượng đạo hạ Nguyên, 
Viên Dung Hòa thượng chứng minh 

- Long Quang tự húy thượng Liễu hạ Đạt, tự 
Bảo Hưng đại sự truyền thọ. 

Hòa thượng Đạo Nguyên Viên Dung có đệ tử: 
Tánh Hồng Hải Tạng và các pháp tôn: Hải Vinh 
Phổ Tường, Hải Ân Từ Điệp Chánh Thành, Hải Huệ 
Chánh Nhơn, Thanh An Chánh Tín, Thanh Hương 
Phổ Hiện và truyền đến Hải Chấn Chánh Ký, Hòa 
thượng Trừng San Giám viện Phật học viện Hải 
Đức, Hòa thượng Thanh Tràng Như Tịnh chùa Linh 
Nghĩa, Hòa thượng Trừng Huệ Như Ý chùa Linh 
Sơn, và Hòa thượng Trừng Lộc Chơn Kiến chùa 
Thiên Phú  v.v… 

- Hòa thượng Đại Thông Chánh Niệm khai sơn 
chùa Tân Long (xưa là chùa Linh Sơn), có các  đệ 
tử Đạo Thành Như Cảnh truyền  đến ngài Tánh 
Thường Quy Trụ khai sơn chùa Thiên Thai Sơn 
Thạch Sông Cầu. Năm 1889, ngài Tánh Thường 
mở giới đàn tại  chùa Thiên Tôn Tuy An. 

Ngài Hải Huệ Trí Giác là đệ tử của Hòa thượng 
Tánh Thường: Trong dịp đại trai đàn tổ chức tại 
chùa Kim Quang Huế. Hòa thượng Pháp Tạng chùa 

THIỀN SƯ TẾ HIỂN BỬU DƯƠNG với 
DÒNG THIỀN LIỄU QUÁN XỨ TRẦM HƯƠNG 

 

Thích Thánh Minh 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Phước Sơn thủ gia trì chẩn tế 
đại khoa, Hòa thượng Pháp Hỉ 
chùa Linh Sơn thủ pháp sư 
thuyết pháp, Hòa thượng Hải 
Huệ Trí Giác chùa Thiên Thai 
thủ sám chủ nghi lễ được vua 
Thành Thái mến phục ngợi 
khen và cúng dường nhiều bảo 
vật. Hòa thượng Trí Giác có đệ 
tử Thanh Phước Nguyên Long 
là bổn sư của đại sư Trừng 
Hằng Vĩnh Bảo kế thừa tổ đình 
Phước Long đã đào tạo nhiều 
Tăng tài như:  

- HT Tâm Minh Truyền 
Chánh Liên Châu chùa Long 
Quang có đệ tử Nguyên Đạt 
du học  tại Nhật và khai sơn 
thiền viện Liễu Quán và chùa 
Bảo Tịnh tại Nam Cali; Nguyên 
An khai sơn chùa Cổ Lâm 
Seattle, Nguyên Kim, Nguyên 
Thành đang dịch kinh tại chùa 
Bảo Tịnh Phú Yên, và Nguyên 
Tồn trụ trì chùa Long Quang 
Sông Cầu v.v… 

- HT Tâm Dung Truyền 
Diệu Liên Phương kế thừa 
chùa Thiên Hưng, có đệ tử Nguyên Trực khai sơn 
chùa Từ Nhãn tỉnh Bà Rịa Vũng Tàu và Nguyên Trí 
khai sơn chùa Bát Nhã Nam Cali. 

- HT Tâm Quảng Truyền Độ Viên Dung kế 
thừa chùa Châu Lâm, có đệ tử là Nguyên Đức thừa 
kế chùa Hồ Sơn Phú Yên. 

- HT Tâm Bổn Truyền Lai Trí Nghiêm, người hy 
hiến cuộc đời cho đạo pháp. Sau khi tốt nghiệp tại 
Phật học đường Bảo Quốc, hoằng pháp tại các tỉnh 
Quảng Nam, Quảng Ngãi, Bình Định, Phú Yên. 
Ngài là vị giảng sư lỗi lạc của Hội Phật Học miền 
Trung, là vị Đường đầu Hòa thượng của các đại 
giới đàn Trí Thủ, Thiện Hòa v.v... và đặc biệt đã 
phiên dịch rất nhiều bộ kinh, luận như: Kinh lời 
vàng, Kinh Phổ Môn Giảng Lục, Kinh Pháp Hoa 
Giảng Lục, Kinh Đại Bát Nhã, Luận Thành Thật 
v.v… Ngài có đệ tử Nguyên Tịnh chùa Thiền Tôn 
Canada. 

- HT Tâm Thông Truyền Hữu kế thừa chùa 
Phước Long Xuân Lộc thủ chí phụng đạo và chọn 
việc chăm sóc ruộng vườn làm phương tiện tu tập 
"Dĩ nông vi thiền" để tấn đạo nghiêm thân. 

2. Hòa thượng Đại Phước Liễu Tánh  
Tổ thứ 2 kế thừa chùa Thiên Bửu là Hòa 

thượng Đại Phước Liễu Tánh kiêm trụ trì chùa từ 
Ân  Gia Định. Long vị thờ ở chùa Từ Ân có ghi: 
"Lâm Tế gia phổ, Từ Ân trùng kiến, tam thập thất 
thế, húy Liễu Tánh thượng Đại hạ Phước". 

(Có tài liệu ghi tổ thứ 2 kế thừa chùa Thiên 
Bửu là ngài Đại Trí (1897-1944). Đây là một sự 
nhầm lẫn bởi vì ngài Thích Đại Trí có pháp danh là 
Trừng Thông hiệu Nhơn Duệ là đệ tử của Hòa 
thượng Thanh Chánh Phước Tường (1867-1932) 
sau đó vào Phan Rang Tu học và được Hòa thượng 
Huệ Đạo ban cho pháp hiệu Đại Trí) 

Tổ thứ 3 kế thừa chùa Thiên Bửu là ngài Đạo 
Phước Minh Tôn.  

Tổ thứ tư là Hòa thượng Liễu Bửu Huệ Thân. 
Năm 1835, ngài được mời ra kinh đô dự "thủy lục 
đạo tràng" siêu độ vong quan vào tiết Trung 

nguyên được vua Minh Mạng 
ban giới đao độ điệp và hiện 
nay vẫn còn lưu giữ tại tổ 
đình. Tiếp sau tổ Liễu Bửu 
Huệ Thân, kế thừa trụ trì 
Thiên Bửu được chi thành 2 
nhánh: 
- Chùa Thiên Bửu thượng tiếp 
kế thừa là các ngài: 5. Thanh 
Chánh Phước Tường là bổn sư 
của Hòa thượng Thích Quảng 
Đức, 6. Trừng Tương Nhơn 
Sanh năm 1934 tổ chức Đại 
giới đàn, 7. Tâm Đạo  Nhơn 
Hưng, 8. Tâm Kính Bảo 
Thành, 9. Trừng Lãnh Nhơn 
Vinh, 10. Thị Hiệp, 11. Tâm 
Kỳ, 12. Tâm Hòa, 13. Tâm 
Văn, 14. Tâm Bảo, 15. 
Nguyên Hoa Thiện Tường và 
ĐĐ. Nhuận Đăng. 
- Chùa Thiên Bửu hạ tiếp kế 
thừa là các ngài: 5. Đạt 
Khương Từ Hội, 6. Ngộ Hương 
Phổ Nhàn, 7. Tâm Tựu Hạnh 
Nguyên, 8. Ngộ Giáo Phổ 
Châu, 9. Tâm Đức Từ Phong, 
10. Tâm Phước Hạnh Hải và 

11. Quảng Thường Ngộ Tánh.  
3. Hòa thượng Đại Bửu Kim Cang (1740-

1765) 

Hòa thượng Đại Bửu Kim Cang là vị tổ khai 
sơn chùa Linh Sơn Vạn Giã. lúc ban đầu gọi là Sa 
Long tự. Ngài là đệ tử đắc pháp với tổ Tế Hiển 
Bửu Dương tại tổ đình Thiên Bửu. Truyền rằng khi 
ngài ngồi tu dưới gốc cây, thì có một con hỗ đến 
sanh nở bên cạnh, ngài vẫn điềm nhiên ngồi tĩnh 
tu. Năm 1761, ngài mới lập chùa, tạo tượng, đúc 
chuông. Đến đời Tây Sơn các chuông chùa đều bị 
tịch thu để đúc vũ khí, đại hồng chung chùa Linh 
sơn được bổn đạo mang đi dấu nhưng sau đó bị 
thất lạc. Một bà lão đi mò ốc một hôm phát hiện 
quả chuông tại cửa sông Hiền Lương, sợ quá bà tri 
hô lên. Làng Tân Đức và Hiền lương tranh nhau 
chiếm giữ quả chuông phải đưa đến cửa quan. 
Quan xử làng nào có chùa, chuông về làng ấy. 
Tân Đức không có chùa, nên chuông được cúng 
chùa Linh Sơn. Trên thành Hồng Chung có ghi rõ 
năm tháng chú tạo: "Cảnh Hưng nhị thập nhị 
niên, Tân Tỵ bát nguyệt" đúng vào năm tổ Đại 
Bửu đã khai sơn chùa nên mọi người đều mừng. 
Chùa Linh Sơn là một thắng địa hội tụ được khí 
thiêng sông núi để Phật tử bốn phương quy 
ngưỡng. Tiếp sau tổ Đại Bửu, kế thừa truyền đăng 
tục diệm là các ngài: Ngộ Thuận Phước Minh, Ấn 
Chánh Huệ Minh, Chơn Hương Thiên Quang,Chơn 
Công Viên Giác, Thị Thủy Quảng Đức, Tâm Thanh 
Tịch Tràng và đương kim trụ trì là Hòa thượng 
Thích Thiện Dương. 

4. Hòa thượng Đại Bồ Thiện Đề  
Hòa thượng Đại Bồ Thiện Đề khai sơn chùa 

Kim Cang ở xã Bình Thạnh, huyện Thủ Thừa, tỉnh 
Long An là đệ tử tổ Tế Hiển Bửu Dương. Tiếp nối 
trụ trì là các ngài: Đạo Đăng Bửu Hương, Tánh 
Đức Vạn Bửu, Hải Lương Chánh Tâm (1836-

1906), Thanh Nhựt Độ Long, Trừng Thọ Thiện 
Quới v.v… 

Ngoài kiến trúc đẹp chùa Kim Cang hiện nay 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      37 

chùa Kim Cang ở Long An còn lưu giữ 299 
mộc bản chữ Hán tinh xảo trong đó có các 
kinh như Kim Cang, Bát Nhã v.v… của các 
tổ xưa để lại. 

 

V. TÂM HƯƠNG NGUYỆN CẦU 

"Công ai đổ xuống đất này 

Cho hoa đạo pháp càng ngày thêm 
xinh" 

 

Tìm về cội nguồn lịch sử Phật giáo 
truyền thừa nơi xứ trầm hương này cũng 
chính là khơi dậy trong lòng Tăng Ni và 
Phật tử một niềm tri ơn toàn thiện. Tổ Tế 
Hiển Bửu Dương là người đầu tiên đem 
dòng thiền Liễu Quán đến Khánh Hòa và 
hàng môn đệ của ngài tiếp tục thắp sáng 
và truyền đèn pháp đến Đồng Nai, Sài Gòn 
Gia Định, Long An và Cao Nguyên Đà Lạt, 
soi tỏ đời sống tín ngưỡng và văn hóa tâm 
linh, giúp mọi người  tự hoàn thiện với 
chính mình và vươn lên với "Chân, Thiện, 
Mỹ." 

 

Dòng Thiền Liễu Quán xứ trầm hương 
đã ươm mầm bồ đề giải thoát cho nhiều 
thế hệ Tăng Ni tại Phật Học Viện Hải Đức, 
Trường Phật Học Khánh Hòa và các tổ 
đình: Hội Phước, Thiên Bửu, Long Sơn, Linh 
Sơn, Tân Long, Thiên Lộc, Thiên Phú, 
Nghĩa Phương, Đông Phước, Linh Nghĩa, 
Linh Quang, Liên Hoa, Giác Hải, Viên Ngộ, 
Kỳ Viên v.v… đều được gội nhuần diệu lý 
của "Thật tế đại đạo" và noi gương thầy tổ 
tiếp tục lên đường "Truyền trì diệu lý diễn 
xướng chánh tông" trên quê hương thân 
yêu hoặc nơi xa hơn nữa là các quốc gia 
hải ngoại. 

Để tưởng nhớ ơn sâu mở đạo, ghi lòng 
nghĩa lớn truyền đăng, nhân dịp Lễ tưởng 
niệm húy nhật Tổ Sư Thiệt Diệu Liễu Quán 
lần thứ 279, đốt nén tâm hương và xin 
chắp tay nguyện cầu đèn thiền luôn tỏ 
rạng soi đường cho hàng hậu học chúng 
con tiến bước. 

               
 

(Kỷ niệm ngày giỗ Tổ Liễu Quán tại chùa 
Hội Phước New Mexico, năm Tân Sửu 

2021) 

NHƯ ÁNG PHÙ VÂN 

 

Trăm năm đá có bạc màu? 

Thăng trầm tóc đã uá nhàu thời gian 

Dòng đời dâu bể trái ngang 

Nổi trôi theo sóng cuối ngàn phù vân 

 

Thì tôi dẫu cũng một lần 

Nhân sinh trong kiếp nợ nần đắng cay 

Sang giàu, danh vọng có hay 

Tử qui cuối nẻo, xuôi tay còn gì? 

 

Nhẹ nhàng theo dấu thiên di 
Mở lòng thiện phúc từ bi với đời 
Dẫu bao sóng gió dập vùi 
Tâm lòng thanh thoát cõi trời lạc hoan 

 

Đừng vương chi kiếp đa đoan 

Sân si cũng chuốc bẽ bàng hư không 

Đời như một áng mây bồng 

Vơi tan theo gió giữa dòng phù du. 
 

 

LỜI RU CÁT BỤI 

 

Ru thân cát bụi chơi vơi 
Trăm năm phận kiếp giữa đời chông chênh 

Giọt chuông rơi khúc buồn tênh 

Ru hời…cát bụi mông mênh cõi trần 

 

Cuộc đời như áng phù vân 

Truân chuyên, dâu bể, phù trầm đắng cay 

Nhỏ nhoi cát bụi gió bay 

Chuỗi ngày sinh, ký đoạ đày oan khiên 

 

Trả trần gian những luỵ phiền 

An vui, tự tại trao niềm yêu thương 

Qua đi một kiếp vô thường 

Về nơi cát bụi miên trường thiên thu. 
 

 

NHẬT QUANG 

 

 



 

 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Phần được chuyển thành văn vần dưới đây, đã lấy 
ý chính từ đường link sau: https://
kinhduocsu.tumblr.com/post/166179348637/l%
E1%BA%A1y-kh%C3%B4ng-ph%E1%BA%A3i-
cong-l%C6%B0ng-n%E1%BA%B1m-s%E1%BA%
A5p-m%C3%A0-l%C3%A0-bu%C3%B4ng-x%
E1%BA%A3 

 

 

LẠY: không chỉ cúi sấp, cong lưng, 
Còn để Cống Cao phải tuyệt đường. 
NIỆM: đâu cần phải ghi nhiều ít. 
Thanh Tịnh Thân Tâm, đời tỏa hương. 
 

XÁ: cốt Phải Cung Kính Đối Phương. 
Chấp tay chào vái chỉ là thường. 
ĐỊNH: chẳng phải ngồi yên bất động. 
Đối Cảnh Vô Tâm mới đúng đường. 
 

HỶ: không chỉ nét mặt vui tươi, 
Thư Thái Thân Tâm mới tuyệt vời. 
TU: chẳng chỉ buông bỏ dục vọng. 
Tâm Không Ích Kỷ, rạng đời người. 
 

THÍ: không phải tất cả buông đâu, 
Từ Bi Chia Sẻ nhớ hàng đầu. 
HỌC PHẬT: không luôn tích tri thức. 
Thực Hành Vô Ngã, pháp thâm sâu. 
 

*** 

 

Để chúng ta để ý nhiều đến điều cần thực tập, 
chúng tôi xin rút gọn lại bài viết trên thành hai 
phần, như sau:  
     

CỐ THỰC TẬP ĐÚNG TÁM ĐIỀU 

ĐỂ TĂNG THÊM PHƯỚC 

Tâm Lương Đào Mạnh Xuân 

(chuyển thành văn vần) 

XÁ: Là cốt Phải Cung Kính Đối Phương. 
LẠY: Cố cho Ngã Mạn tới cùng đường. 
TU: Tâm Không Ích Kỷ cho lòng rộng. 
NIỆM: Thanh Tịnh Thân Tâm, đời tỏa hương. 
 

THÍ: Từ Bi Chia Sẻ nhớ hàng đầu. 
ĐỊNH: Đối Cảnh Vô Tâm nhớ kỹ lâu. 
HỶ: Thư Thái Thân Tâm đời tuyệt đẹp. 
HỌC PHẬT: Thực Hành Vô Ngã, pháp thâm 
sâu. 
   
Phần đọc thêm: 
 

(1) LẠY: Cống Cao, Ngã mạn phải tuyệt 
đường 

Lạy Phật, Cống Cao hết có ngày. 
Tội nghiệp, lần lần giảm mới hay. 
Sức khỏe, qua ngày, tăng thấy rõ. 
Phước báo thêm dần thật tuyệt thay! 
Ngã Mạn, Cống Cao chẳng tốt đâu. 
Người ghét càng nhiều, Phước tổn mau. 
Sao không Khiêm Tốn, nhiều người trọng?! 
Phước báo tăng, đời sống tốt lâu. 
 

(2) NIỆM: Thanh Tịnh Thân Tâm:  
Trong trí nhiều điều xấu hiện lên. 
Nhận biết, phải xua khỏi hẳn liền. 
Cứ vậy, bớt dần tâm vẩn đục. 
Thanh Tịnh Thân Tâm sẽ hiện tiền.  
 

Điều tiêu cực, cứ vướng trong đầu, 
Cố gắng kìm tâm, đuổi chúng mau. 
Ngày ngày thực tập, nhanh thành tựu. 
Thân Tâm Thanh Tịnh đạt yêu cầu. 
 

(3) XÁ: Phải Cung Kính Đối Phương:  

Xá: cốt phải cung kính đối phương 

Họ kính mình không chỉ chuyện thường. 
Ai làm được vậy, cống cao mất. 
Khiêm cung ăn nói, lắm người thương. 
 

(4) ĐỊNH: Đối Cảnh Vô Tâm:           

Cảnh ở trước ta, tâm chẳng hay. 
Tiếng nói vào tai, gấp thoảng bay. 
Người ngồi Thiền Định tu như thế. 
Mới là đạt Định, khó làm thay! 
 

(5) HỶ: Thư Thái Thân Tâm: 
HỶ, mặt vui tươi, chẳng đủ đâu. 
Thân Tâm Thư Thái đạt yêu cầu. 
Muốn nên điều ấy, làm cho được: 
Buông bỏ giận sân,.. hết khổ sầu! 
 

(6) TU: Tâm Không Ích Kỷ: 
Tục ngữ, người xưa đã dặn dò:   
Ở xởi lởi, Trời sẽ cởi cho 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      39 

Ăn ở so đo, Trời buộc lại. 
Chân lý muôn đời, cố nhớ cho. 
 

(7) THÍ: Từ Bi Chia Sẻ:  
Phàm khi bố thí,… hoặc hộ trì, 
Chớ vì danh, lợi dẫn mình đi, 
Tâm luôn cung kính, lòng thanh tịnh, 
Có vậy, phước lành hưởng trọn y.                                                                        
 

Đáng sá gì chào hỏi, cám ơn. 
Không được đáp ân, chớ giận hờn. 
Cúng dường, Bố thí,... liền quên hết. 
Mới là hiểu đạo, PHƯỚC nhiều hơn.  

        

Xin ghi thêm: Cách cho, quý hơn của 
cho. Vậy nên khi bố thí, cúng dường, 
ta nên dùng hai tay để đưa của bố thí.   
 

(8) HỌC PHẬT: Thực hành VÔ NGÃ: 
Thực hành VÔ NGÃ pháp thâm sâu. 
Chỉ học ở đây đoạn mở đầu: 
Thực tập triệt tiêu TÂM CHẤP NGÃ. 
CHẤP NGÃ quá nhiều, lắm khổ đau! 
                                
CHẤP NGÃ chính là bám CÁI TA.  
CÁI TA tốt, CHẤP NGÃ lìa xa. 
Từ nay cố thực hành phần gốc. 
Làm tốt, coi như xong việc mà! 
 

Điều xấu đến, do lỗi ở mình. 
Nhận rồi, xong cứ việc làm thinh. 
Được vậy, CÁI TÔI không trỗi dậy. 
Tập nhiều, CHẤP NGÃ bớt hoành hành. 
 

CÁI TA tu tốt, đứng hàng đầu. 
Lâu ngày NGÃ CHẤP, chẳng còn đâu. 
Đây là mấu chốt trong đường đạo. 
Hãy cố tu nhiều, kết quả mau. 
 

Có tính KHIÊM CUNG, “TA” bớt ngay. 
Nên chi cố gắng tập hằng ngày. 
CÁI TA khó ngóc đầu lên được. 
Tâm ta nhẹ nhõm, thật vui thay! 
 

Tu tập có nhiều phương tiện hay.  
Diệt CHẤP NGÃ đi, trong số này. 
Nên phải cố tâm, trừ CHẤP NGÃ. 
Đường vào CÕI TỊNH chính là đây. 
 

Kính mong quý bạn đạo cùng chúng 
tôi cố gắng thực tập đúng Tám Điều ở 
trên để tăng thêm Phước mỗi ngày. 
Nếu nhiều đạo hữu làm được, chúng 
tôi xin đem công đức này hồi hướng 
cho tất cả pháp giới chúng sanh tương 
lai đều trọn thành Phật đạo. 
 

Thành thật cám ơn quý vị đã đọc hết 
bài viết và có thực hành. 

HÀNH GIẢ 

 

 

Con đường hành giả tu Thiền 

Trí tuệ khai mở, đảo điên lụi tàn 

Chẳng còn vướng bận lợi danh 

Quyền cao, chức trọng chỉ làm nhiễu tâm 

Thế gian sinh-diệt, diệt-sinh 

Ta chỉ là khách đi ngang đời này 

Nghe kinh tỉnh giấc mộng trần 

Thấy đời hư ảo, hơn-thua chẳng màng 

Sống đời ly dục cao thanh 

Tuệ tâm soi sáng dẫn đàng ta đi 
Buông bỏ dục lạc hữu vi 
Đạo cao đã hiểu, niềm tin sâu dày 

Thấy đời thống khổ lòng đau 

Thiết tha độ chúng trầm luân Ta-bà 

Tu Giới-Định-Tuệ đủ đầy 

Thành tựu giải thoát Niết Bàn thăng hoa 

Ta trở về lại quê nhà 

Cội nguồn muôn thuở chan hòa nắng mai 
Tâm ta tự tánh Như Lai 
Làu làu một thể hiện bày toàn chân 

Chẳng còn sợi chỉ vướng chân 

An nhiên tự tại hồng trần tiêu dao 

Lần theo lối cũ non cao 

Bốn bề tĩnh lặng đường vào Chân Không 

Đạt Ma vượt biển sang đông 

Hai tám vị Tổ nối dòng truyền trao 

Thiền tông chỉ thẳng lối vào 

Đạt Ma chí cả oai thần thậm thâm 

Hôm nay dưới ánh nắng vàng 

Nhớ về Tiên Tổ muôn vàn biết ơn 

Huệ Năng, Lâm Tế, Đức Sơn… 

Đều là những bậc cao tăng sáng ngời. 
 

 

 

DIỆU VIÊN 



 

 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Tác giả chân thành cảm tạ cư sĩ Nguyên Tuệ 
đã sơ thảo bản dịch từ nguyên bản tiếng Anh sang 
tiếng Việt (và cả đạo hữu Nhật Thanh Tân là người 
giới thiệu), nhờ đó việc tác giả hiệu đính bản dịch 
giảm thiểu thời giờ rất nhiều.  

 

*** 

 

Sau nhiều năm đàm phán, bản Tuyên ngôn 
bước ngoặt về “Sự Loại bỏ tất cả Những hình thức 
Bất Khoan Dung và Phân biệt Đối xử dựa trên Tôn 
giáo hoặc Tín ngưỡng” đã ra đời vào năm 1981 để 
giải thích cho các điều khoản về tôn giáo và tín 
ngưỡng trong Thỏa ước Quốc tế về Quyền Dân sự 
và Chính trị. Chỉ trong thập kỷ 1980 sự phân tích 
của học giả sự che chở cho tôn giáo và mối tương 
quan giữa nhân quyền và tôn giáo mới được khởi 
sự nghiêm túc, với sự trỗi dậy của tôn giáo trên vũ 
đài thế giới. Một vài biến cố quốc tế gần đây đã 
nhắc nhở các học giả nên quan tâm nhiều hơn đến 
tôn giáo như một vấn đề nhân quyền. Một là, Hoa 
Kỳ đã thông qua Đạo luật Tự do Tín ngưỡng Quốc 
tế 1998 với sự bỏ phiếu nhất trí tại cả hai viện 
Quốc Hội, đưa tự do tín ngưỡng lên thành mối 
quan tâm hàng đầu trong chính sách đối ngoại của 
Hoa Kỳ; bổ nhiệm một Đại sứ toàn quyền về Tự do 
tín ngưỡng quốc tế, yêu cầu Bộ Ngoại giao đệ nạp 
báo cáo thường niên về tự do tín ngưỡng toàn cầu 
và Tổng thống phải áp dụng các biện pháp “củ cà 
rốt và cây gậy” để khích lệ các quốc gia  khác cam 
kết không được vi phạm tự do tín ngưỡng. Hai là, 
trong vài năm gần đây, một số quốc gia Châu Âu 
đã cố gắng hạn chế những hệ phái hoặc nhóm 
cuồng tín tôn giáo mới xuất hiện. Ba là, loài người 
ngày càng quan tâm nhiều hơn đến cái gọi là ”sự 
xung đột về văn minh” giữa những tôn giáo khác 
nhau, và bạo lực cùng sự ngược đãi nhân danh tôn 
giáo đã xảy ra, chẳng hạn sụ đàn áp dã man đối 
với nữ quyền ở Afghanistan bởi phe Taliban nhân 
danh Hồi giáo, mà đã được tiết lộ khi Hoa Kỳ truy 
nã bọn khủng bố trong đất nước này sau những sự 
biến ngày 11-9-2001; hoặc là án tử hình cho 
người Hồi giáo nào muốn theo đạo Thiên Chúa, tại 
Afghanistan cả trong giai đọan dân chủ hóa sau 
khi lật đổ chế độ Taliban, án tử hình này bị đe dọa 
áp dụng cho trường hợp Abdur Rahman và bị các 
lãnh đạo và báo chí Tây Phương phản đối.  

Trong khung cảnh này, có nhiều cuộc thảo 
luận và các bài viết về cuộc xung đột lịch sử giữa 
tín đồ Hồi giáo và tín hữu Cơ Đốc giáo. Trong suốt 
lịch sử tám cuộc thập tự chinh kéo dài gần năm 
thế kỷ, từ năm 1095 – khi cuộc thập tự chinh thứ 

nhất được tuyên khai, cho đến năm 1578 – khi 
cuộc thập tự chinh cuối cùng được tiến hành để 
chống lại người Thổ Nhĩ Kỳ ở Morocco, nhân quyền 
đã bị vi phạm bởi cả hai bên. Chẳng hạn, trong 
cuộc thập tự chinh thứ nhất, do những hiệp sĩ 
sùng đạo cầm đầu, các đội quân Cơ Đốc giáo từ 
Pháp, Đức, Anh và những nước khác đã hành 
quân qua lãnh thổ nước Hungary ngày nay đến 
Constantinople, sau đó tiến về Thánh địa Jerusa-
lem, nơi mà để nỗ lực giành lại mảnh đất thiêng 
này về tay người Cơ Đốc, họ đã gieo rắc biết bao 
điêu tàn, thảm sát. Về phía những người theo Đạo 
Hồi, mà ký ức của họ về các cuộc thánh chiến tàn 
bạo vẫn luôn sống động, phần thế giới bên ngoài 
không gian Hồi giáo được gọi là Thế giới của Chiến 
tranh – nơi sinh sống của những kẻ ngoại đạo 
(kafir), và nhiều người diễn dịch rằng danh từ 
“jihad” do Giáo chủ Mohammed truyền lại có 
nghĩa là “đấu tranh theo con đường của Thượng 
Đế” và cho rằng , trong cuộc đấu tranh vũ trang vì 
sự phát triển của khối Hồi giáo cho sự thống tri 
thế giới, những kẻ thù hàng đầu vẫn là những 
người Cơ Đốc giáo. Tuy nhiên, vì sự thất bại của 
người Thổ trong cuộc bao vây Vienna năm 1683, 
lực lượng Cơ Đốc Châu Âu buộc thế giới Hồi giáo 
phải chịu đựng những cuộc chiến bại tiếp nối 
nhau.  

Vì lý thuyết cho rằng người Do Thái ngược đãi 
Jê-su và chịu trách nhiệm về cái chết của Jê-su, 
nhiều người Cơ Đốc Giáo đã ngược đãi người Do 
Thái qua hai ngàn năm lịch sử (thí dụ, Hoàng Đế 
Theodosius II ra sắc dụ truy tố việc truyền đạo 
của người Do Thái là một tội phạm tử hình), mà 
giai đọan chót là cuộc Tận Tiêu Diệt Dân tộc Do 
Thái (Holocaust) của Hitler—mà Giáo Hoàng Pius 
XII không phát biểu một lời nói nào chống lại. Chỉ 
đến thời đại Giáo Hoàng John Paul II , thì Giáo Hội 
Công Giáo La Mã mới yêu cầu bổn đạo đừng có cố 
gắng vận động người Do Thái bỏ đạo theo Thiên 
Chúa Giáo và mới có một Tài Liệu 50  trang nhan 
đề “Hồi Ức và Hòa Giải, Giáo Hội và  Lỗi Lầm Quá 
khứ”, được Hồng Y Joseph Ratzinger (Giáo Hoàng 
tương lai) tuyên bố ngày 7 tháng 3 năm 2000 và 
được dùng trong buổi Đại Lễ ngày 12 tháng 3 năm 
2000 do Giáo Hoàng John Paul II chủ lễ, để kêu 
gọi hàa giải với người Do Thái và các tôn giáo 
khác và để xin Thượng Đế tha thứ cho những lỗi 
lầm quá khứ.  

Ngay trong nội bộ Thiên Chúa Giáo, đã có 
nhiều cuộc chiến tranh đẫm máu giữa nhũng 
người theo Công Giáo La Mã và nhũng người theo 
Tin Lành, chẳng hạn như các cuộc chiến tranh khi 

ĐẠO PHẬT VÀ NHÂN QUYỀN 

TRONG LỊCH SỬ VIỆT NAM  

 

Luật sư Tạ Văn Tài 
 

Tiến sĩ Chính trị học và Thạc sĩ Luật học, nguyên Giảng sư Harvard Law School 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      41 

nóng khi nguội giữa hai bên tại Ái Nhĩ Lan, kéo dài 
hai thế kỷ, nhưng đặc biệt ác liệt kể từ năm 1916 
khi Đạo Quân Cộng Hòa Ái Nhĩ Lan (Irish Republi-
can Army) được thành lập.  Hiện nay, có một thí 
dụ khác  về sự không bao dung giữa người Tin 
Lành và người theo Cơ Đốc Giáo Chính Thống bên 
Nga (Russian Orthodox), cũng gọi là Thiên Chúa 
Giáo Phía Đông (Eastern Christian): sau khi Liên 
Sô sụp đổ, vào thập niên 1990, Giáo Hội Chính 
Thống bên Nga—và cả các giáo quyền Hồi Giáo tại 
4 nước trong Cộng Đồng các quốc gia độc lập, như 
Uzbekistan và Kazakhstan—muốn rằng nhà nước 
dùng quyền để dập tắt công cuộc truyền đạo của 
các người Tin Lành.  

Trong nội bộ Hồi Giáo, trong suốt lịch sử của 
nó, đã có các cuộc chiến tranh giữa các hệ phái 
khác nhau, do các giáo phẩm khác nhau lãnh đạo, 
mà mỗi nhóm đều tự tuyên bố là hậu duệ chính 
đáng hay đích thực của Mohammed, giáo chủ thiết 
lập ra tôn giáo này. Sự thù nghịch giữa những 
người Sunnis và Shiites, và sự đàn áp của nhóm 
này chống lại nhóm kia, đã có từ lâu trong các 
quốc gia ở Trung Đông và ở ngay trong một quốc 
gia, thí dụ Iraq, và đã đưa đến các cuộc chiến 
tranh phe phái đẫm máu.  

Khuynh hướng lịch sử này của lực lượng Cơ 
Đốc và Hồi giáo để giành độc quyền về quyền lực 
nhà nước và loại bỏ các đối thủ trong cuộc đấu 
tranh giành ưu thế tôn giáo thì tương phản với 
triết lý khoan dung và tôn trọng nhân quyền của 
người khác trong Phật giáo. Để minh hoạ nét đặc 
trưng này của đạo Phật và Phật giáo đồ, thật đáng 
bõ công để điểm duyệt lại tài liệu lịch sử sau đây 
về ảnh hưởng của đạo Phật đối với nhân quyền 
trong đất nước Việt Nam truyền thống. Công trình 
nghiên cứu này cung cấp những chứng cứ xác 
đáng, ghi nhận được trong truyền thống Phật giáo 
của một nước Á châu, rằng các chuẩn mực về 
nhân quyền là những giá trị toàn cầu căn bản 
được chấp nhận bởi loài người ở những nơi chốn 
và thời gian khác nhau. Giáo sư Đại học Tokyo 
Nakamura cho rằng: Đạo Phật, với những quan 
niệm có sức lôi cuốn rộng rãi, đã và đang trở 
thành một tôn giáo của thế giới như Đạo Cơ Đốc 
và Đạo Hồi, đang vượt ra khỏi biên giới các quốc 
gia. (Tạp chí Oriental Studies, số 2/1989, trang 50 
– 67).  

Đặc biệt, công trình nghiên cứu này cũng giúp 
tạo cơ sở thuận lợi cho các cuộc đối thoại đáng 
được mong mỏi giữa các tôn giáo, nhất là đối 
thoại Phật Giáo – Thiên Chúa Giáo. Do nhãn quan 
nhân quyền của Phật giáo, bao gồm các ý niệm về 
tôn trọng cuộc sống (không sát sanh, không chiến 
tranh tôn giáo), về bình đẳng (tất cả mọi sinh vật 
đều bình đẳng và có Phật tánh) và về tự do tư 
tưởng (đa nguyên – phong phú về các vị Bồ Tát, 
về tình thương và về sự tôn trọng tha nhân), ta có 
thể thấy triển vọng lạc quan về sự đối thoại giữa 
những tín đồ Phật giáo Việt Nam với những tín 
hữu Cơ Đốc Việt Nam. Các tín đồ Cơ Đốc Việt Nam 
đã liên hoan vào tháng 6/1988, với việc Đức Giáo 
Hoàng phong thánh cho 117 tín hữu đã bỏ mình vì 
đạo trong thời gian trước  thế kỷ 20 tại Việt Nam. 
Có một điều quan trọng là cần minh định quan 
điểm của Phật giáo đồ về hoà bình, bác ái và tự 
do tôn giáo, để quy trách cho đúng những người 
liên can trong những cuộc ngược đãi đã qua đối 
với Thiên Chúa giáo tại Việt Nam. Có lẽ phải cần 

đến trọn một bài báo hoặc một chương sách (1) 
và hơn nữa, các chi tiết về cuộc đời của những 
thánh tử đạo gây tranh cãi trong số 117 nhân vật 
này, ngõ hầu đi đến một sự xác quyết công bằng 
rõ rệt về điểm mà Chính quyền Cộng sản Việt 
Nam đã nêu ra, là liệu có một số trong những 
người tử vì đạo này là tay sai của thực dân Pháp 
hay không. Nhưng đó không phải là mục đích của 
chúng tôi. Điều mà chúng tôi muốn thực hiện ở 
đây là giải quyết một khiá cạnh của sự ngược đãi 
đó, nó là quan trọng cho việc đối thoại giữa Phật 
giáo và Thiên Chúa giáo Việt Nam: Phật giáo đồ 
có làm điều gì không phải trong sự đàn áp Thiên 
Chúa giáo tại Việt Nam thời trước? Công trình 
nghiên cứu được trình bày hôm nay sẽ làm rõ 
rằng Phật giáo đồ Việt Nam, với triết lý khoan 
dung và lòng tôn trọng nhân quyền của mình, là 
hoàn toàn không thể bị quy trách và chỉ có tư 
cách là những người ngoài cuộc trong việc đàn áp 
Thiên Chúa giáo dưới các triều đại Lê, 
Nguyễn. Nếu sự kết luận công bằng này có thể 
bắc một nhịp cầu thông cảm cho sự đối thoại Phật 
– Chúa giữa những người Việt Nam, đặc biệt là 
những người Việt ly hương mà cần phải đoàn kết 
để vượt qua khó khăn khi sinh tồn rải rác khắp thế 
giới như những cộng đồng thiểu số giữa những 
dân tộc khác, và nhờ vậy vượt thắng được nỗi đơn 
độc cá nhân và khủng hoảng về thế đứng tập thể, 
thì đây là một phần thưởng đáng khích lệ đối với 
tác giả.  

Câu chuyện về ảnh hưởng của Phật giáo Việt 
Nam đối với chính sách nhân quyền của nhà cầm 
quyền thì hết sức có giá trị làm sáng tỏ, bởi vì đây 
là một trong số ít trường hợp khi mà người Phật 
giáo trực tiếp tác động lên đường lối, chính sách 
của Nhà nước và trực tiếp gây dựng, đóng góp vào 
chính sách nhân quyền của chính quyền. Sau 
cùng, nếu đây là một bằng chứng rõ rệt cho thấy 
rằng một tôn giáo có thể gây ảnh hưởng đến 
chính sách nhân quyền của Nhà nước thì chúng ta 
có thể cho rằng những sự kiện này chứng minh 
mạnh mẽ rằng lý thuyết duy vật lịch sử của Mác-

xít – ở đây hàm nghĩa hạ tầng cơ sở của một xã 
hội quyết định kiến trúc thượng tầng của nó – là 
sai.  

Khi nói về nhân quyền, nhiều người Tây 
phương lập tức nói tới các quyền hiến định trong 
những quốc gia Tây phương, được công nhận là có 
tính cưỡng chế theo hiến pháp và do đó có thể 
được gọi một cách đúng đắn là “các quyền”. Hơn 
hai phần ba những hiến pháp thì được ban hành 
từ Thế chiến II, và phần lớn tác giả của chúng là 
“những nhà soạn chép hiến pháp”… Các kiểu mẫu 
chính về nội dung và văn thức của các hiến 
chương nhân quyền chủ yếu là: Hiến Chương Anh 
quốc về Các Quyền (1689), Tuyên ngôn Pháp 
quốc về các Quyền của Con người và Công dân 
(1789), và Hiến Chương Mỹ quốc về các Quyền 
(mười Sửa đổi hay Tu Chính Hiến Pháp đầu tiên, 
1791) (2). Ta thử đặt câu hỏi: có phải nhân quyền 
là sản phẩm của nền văn minh Tây phương, còn 
đối với các nước châu Á truyền thống – mà Việt 
Nam là một trong số đó – chỉ có cái mà một số 
học giả gọi là “sự chuyên chế Đông phương”? (3).  

Trong quyển sách của chúng tôi, Truyền thống 
Việt Nam về Nhân quyền (The Vietnamese Tradi-
tion of Human Rights) (Viện Đông Á Học / Đại học 
California / Berkeley-1988), chúng tôi thấy bằng 



 

 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

chứng lịch sử đưa đến kết luận rằng những quy 
chuẩn và những thực hành pháp luật của nước 
Việt Nam truyền thống đã theo sát nhiều trong số 
các chuẩn mực quốc tế ngày nay và thậm chí còn 
vượt trội trong lĩnh vực những quyền về kinh tế 
và xã hội (có thể đòi thi hành được). Những độc 
giả quan tâm đến toàn thể đề tài này có thể đọc 
tổng luận này về lịch sử ngàn năm nhân quyền tại 
Việt Nam. Trong bài chuyên khảo nhỏ hơn này, 
chúng tôi chỉ tập trung vào ảnh hưởng của Phật 
giáo đối với chính sách nhân quyền của nhà nước 
trong đất nước Việt Nam truyền thống.  

Khi đề cập đến đạo Phật trong thời Việt Nam 
quân chủ phong kiến, các sử gia thường nhắc đến 
các đời nhà Lý (1010-1225) và nhà Trần (1225-

1400), mà trong các triều đại đó đạo Phật rất 
phát triển. Trong đời nhà Lê (1428-1788), ảnh 
hưởng của Phật giáo suy yếu dần do việc chủ thu-
yết Tân Tống Nho đã trở thành hệ tư tưởng thống 
soái của những quan lại cầm quyền, của các vua 
Lê (nhất là Thánh Tông), chúa Trịnh và chúa 
Nguyễn. Trong đời nhà Nguyễn (từ 1802 cho đến 
cuộc chinh phục của người Pháp vào cuối thế kỷ 
19), vua Gia Long và đặc biệt là vua Minh Mạng 
đã áp dụng trung thành không những các chế 
định cai trị của triều đại Mãn Thanh (Trung Hoa) 
mà còn áp dụng bộ luật Đaị Thanh Luật Lệ của họ 
(chỉ thêm vài điều khoản). Các quy tắc Khổng 
giáo (Nho giáo) đã thắng thế các nguyên lý Phật 
giáo. Sự thống trị của Khổng giáo trong những 
thế kỷ này đã tạo ra một hệ quả gián tiếp về tự 
do tín ngưỡng đối với Thiên Chúa giáo, như được 
đề cập ngắn gọn sau đây, trong một giai đoạn mà 
Phật giáo không còn tạo được ảnh hưởng nào đối 
với nhà cầm quyền. Vì thế, khi bàn về ảnh hưởng 
của Phật giáo đối với chính sách nhân quyền của 
nhà nước trong lịch sử Việt Nam, chúng ta phải 
tập trung vào đời Lý và đời Trần, khi Phật giáo có 
vai trò và do đó có trách nhiệm đối với chính sách 
của nhà cầm quyền, để nhận ra mối quan hệ 
nhân quả giữa đạo Phật và nhân quyền; bất cứ sự 
bàn thêm nào về đời Lê và đời Nguyễn – khi Phật 
giáo không còn gây được ảnh hưởng đối với chính 
quyền – sẽ chỉ được xem như những trường hợp 
phản biện hoặc “dữ liệu kiểm chứng lại” để xác 
minh các chứng cứ trong giai đoạn chính được 
nghiên cứu (trước năm 1400) – theo phương pháp 
nghiên cứu khoa học xã hội tiêu chuẩn.  

 

VAI TRÒ CHÍNH TRỊ VÀ Ý THỨC HỆ CỦA ĐẠO 
PHẬT TRONG NƯỚC VIỆT TRUYỀN THỐNG, 
TỪ THUỞ SƠ KHAI ĐẾN CUỐI ĐỜI TRẦN 

(1400) 

Đạo Phật bắt đầu có ảnh hưởng tại Việt Nam 
kể từ thời kỳ Trung Hoa đô hộ (111 TCN – 939 
Sau CN). Trung Hoa đã áp dụng chính sách đồng 
hoá văn hoá đối với đại chúng và đồng thời ngăn 
cản việc học lên cao từ sách chữ Hán (mà có thể 
là một kênh giúp thăng tiến trong xã hội). Thực 
tiễn này đã gián tiếp tạo nên vai trò quan trọng 
cho các nhà sư  Phật giáo, họ vốn tinh thông chữ 
Hán nhất trong xã hội (để nghiên cứu kinh sách), 
cũng như tạo ra ảnh hưởng của đạo Phật tại Việt 
Nam từ những thuở ban đầu. Khi giành lại độc 
lập, ba triều đại – Ngô (939 – 967), Đinh (968 – 
980), và Tiền Lê (980 – 1009) – đã nối tiếp 
nhau  nhanh chóng. Bởi vì những người chấp 
chính vốn là “con nhà võ” đang bận bịu củng cố 

quyền lực còn non yếu, nên họ cậy nhờ đến những 
tỷ kheo Phật giáo uyên thâm này, cả về công vụ 
đối nội cũng như về quan hệ ngoại giao với Trung 
Hoa. Họ sử dụng kiến thức của các nhà sư mà 
không phải âu lo về lý thuyết trung thành kiểu 
Khổng giáo đối với một vị vương (trung thần bất 
sự nhị quân) khi phụng sự một triều đại mới kế 
nghiệp vị vương đó. Sư Ngô Chân Lưu, hậu duệ 
nhà Ngô, đã phụng sự vua Đinh Tiên Hoàng – 
người đã bổ nhiệm sư làm Tăng Thống Giáo Hội 
Phật Giáo và ban tặng tước hiệu Khuông Việt Đại 
Sư (cao tăng giúp việc trị vì nước Việt). Trong thời 
gian tại vị, vua Đinh Tiên Hoàng cũng đã ban hành 
quy định về các hạng tăng phẩm, các tăng này 
được xem là triều thần. Sau khi Lê Hoàn tiếm 
quyền từ người kế vị vua Đinh Tiên Hoàng và trở 
thành vua Lê Đại Hành, tất cả công việc triều 
chính được xử lý bởi sư Khuông Việt. Vị cao tăng 
này đã cùng sư Lạc Thuận phụ giúp nhà Vua trong 
việc tiếp nhận sứ thần Trung Hoa (4). Sư Vạn 
Hạnh đã được vua Lê Đại Hành tham vấn về chính 
sự trong các chiến dịch phá Tống bình Chiêm. Vị 
sư này khi chứng kiến điềm gở nơi một cây lớn bị 
sét đánh đã tiên đoán rằng nhà vua tham sắc Lê 
Ngoạ Triều sẽ là vị vua cuối cùng của triều đại 
Tiền Lê và đã khuyên Lý Công Uẩn chiếm ngai 
vàng (5) .  

Lý Công Uẩn, từ sau này là vua Lý Thái Tổ 
(thứ nhất) của triều đại nhà Lý, là một trẻ ngoại 
hôn, làm con nuôi cho sư Khánh Vân. Như vậy là 
đời nhà Lý (1010 – 1225) theo cơ duyên đã gắn 
kết với đạo Phật ngay tự ban đầu. Mặc dầu vai trò 
chính trị của các cao tăng không còn thống soái 
như trước đó, ảnh hưởng của họ vẫn còn rất 
mạnh, và Phật giáo đã có được sự tự do và hỗ trợ 
rộng rãi nhất như từng được biết trong lịch sử Việt 
Nam thời cổ. Được học tập nhiều hơn những vua 
triều trước, các vua nhà Lý ngưỡng mộ đạo Phật 
theo một phong cách mẫn tuệ hơn.  

Trong suốt triều đại này, quyền lực nằm trong 
tay hoàng tộc, một số hoàng tử có quân túc vệ 
riêng. Triều đình được tổ chức theo kiểu Trung 
Hoa, cũng có nhiều Nho sĩ hơn. Năm 1070, vua Lý 
Thánh Tông cho xây dựng Văn Miếu, nơi Vua gởi 
hoàng thái tử đến học tập và cũng là nơi lưu giữ 
những kinh điển Khổng giáo. Nhà vua cũng cho 
tạc tượng Chu Công, Khổng tử và 72 vị thánh 
hiền. Năm 1075, vua Lý Nhân Tông tổ chức khoa 
thi tam trường để tuyển dụng Nho sĩ ra làm quan. 
Kỳ thi này đã khởi sự cho hệ thống khảo hạch Nho 
học tại Việt Nam. Năm 1076, nhà vua lập ra Quốc 
Tử Giám. Với vai trò ngày càng lớn mạnh của Nho 
giáo, các nhà sư đã không còn giữ một địa vị ưu 
thắng về chính trị như trước nữa.  

Tuy nhiên, trong tinh thần “tam giáo đồng 
nguyên”: Nho, Phật, Lão (Đạo giáo), các nhà sư 
danh tiếng vẫn giữ được ảnh hưởng rộng lớn của 
họ và ảnh hưởng Phật giáo này đã thấm nhuần 
trong chính sách và thực tiễn (và luật) về nhân 
quyền của triều đình với tinh thần từ bi và bác ái, 
như sẽ được nêu ra sau đây. Các tỳ kheo này thực 
thi ảnh hưởng của mình theo ba cách. Một là, 
nhiều người trong số này là con/cháu của các vua/
hoàng hậu, hoặc các quan to, và do đó, vẫn có – 
một cách gián tiếp, riêng tư – ảnh hưởng đối với 
các vua và triều thần. Sư Mãn Giác là con trai Lý 
Hoài Tố; ni sư Diệu Nhân là con nuôi vua Lý 
Thánh Tông; sư Viên Chiếu là cháu của hoàng hậu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      43 

Linh Nhân. Hai là, họ luôn được tôn kính như 
những lãnh đạo tôn giáo bởi các vua và hoàng 
hậu/hoàng thái hậu – những người thường hay 
mời họ trụ trì đền, chùa ở kinh đô và thuyết pháp 
trong các cung điện. Sư Huệ Sinh và sư Viên 
Chiếu đã được vua Lý Thái Tổ vời vào cung. Vua 
Lý Nhân Tông và mẹ - Hoàng hậu Linh Nhân, là 
những người mộ đạo và thường thỉnh các nhà sư 
danh tiếng đến đàm đạo về các vấn đề tôn giáo. 
Nhiều vị tỳ kheo rất được kính trọng bởi vua Nhân 
Tông và các vua nhà Lý khác, trong số đó có: 
Thông Biện, Mãn Giác, Chân Không, Giác Hải và 
Không Lộ (6). Ba là, nhiều vị vua cũng tự mình 
xuất gia sau khi về hưu: Thánh Tông (sáng lập 
tông phái Thảo Đường), Anh Tông, Cao Tông và 
Huệ Tông. Các vị  thái thượng hoàng (vua đã về 
hưu), mà đã là tăng sĩ, vẫn có nhiều uy lực đối với 
các vua đang trị vì, do đó ảnh hưởng của Phật 
giáo đối với triều đình rất mạnh mẽ.   

Dưới đời Trần (1225 – 1400), ảnh hưởng của 
Phật giáo đối với triều đình đã giảm sút so với 
dưới đời Lý. Trong một nỗ lực nhằm duy trì sự cố 
kết trong họ tộc Trần, hoàng thân quốc thích đã 
được trao cho nhiều vai trò quan trọng trong việc 
trị quốc hơn là như dưới đời Lý: họ nắm giữ các 
chức tước quan trọng trong quân đội và dân sự, 
được ban tặng điền thổ để đánh thuế và thu tô, và 
các hoàng tử có quân túc vệ riêng (họ đánh đuổi 
quân xâm lăng Nguyên). Các quan lại (những nhà 
hành chính chuyên nghiệp) được tuyển dụng 
thông qua các cuộc thi tuyển công chức (được 
phát triển hơn dưới đời Trần so với đời Lý), bổ 
nhiệm vào các chức vụ xuống tới cấp làng. Như 
vậy, tất nhiên là ảnh hưởng của Phật giáo đã sụt 
giảm. Đến gần cuối triều đại, năm 1396, vua Trần 
Thuận Tông đã thực thi một biện pháp tương tự 
như trong một đạo luật của nhà Minh - Trung 
Hoa: các tu sĩ Phật giáo và Đạo giáo dưới 50 tuổi 
phải hoàn tục. Hàng Nho sĩ công khai tấn kích vào 
ảnh hưởng của Phật giáo trong các chính sách của 
triều đình.  

Tuy nhiên, đạo Phật vẫn còn tạo được một ảnh 
hưởng lớn trong tín ngưỡng và hành xử của các 
vua. Nhà Trần tiếp tục hệ tư tưởng chính thức 
“Tam Giáo Đồng Nguyên” và nếu Nho giáo là một 
triết lý xã hội chi phối tổ chức nhà nước và các 
mối quan hệ xã hội thì đạo Phật được công nhận 
như là tôn giáo của mọi người, vua quan cũng như 
thần dân. Trong phần dẫn nhập cuốn Thiền Tông 
Chỉ Nam của mình, vua Trần Thái Tông đã kể lại 
câu chuyện ông rời bỏ ngai vàng lên chùa Yên Tử 
để tìm kiếm một vị thiền sư và rồi phải trở lại kinh 
đô chỉ vì lời doạ của Thái Sư Trần Thủ Độ là sẽ 
chuyển toàn bộ triều đình lên chùa này. Người viết 
rằng: “Từ thuở niên thiếu khi bắt đầu hiểu biết, 
trẫm đã hấp thụ những lời dạy của các vị Thiền 
sư. Trẫm đã học hỏi và nghiền ngẫm về Phật 
Thiền. Lòng Trẫm đã khao khát theo một vị thầy 
và nguyện trung thành với Đạo.” Về sau, khi đã 
trở thành thái thượng hoàng, Thái Tông đã xuất 
gia đầu Phật, tạo nên một tiền lệ cho các vua kế 
vị noi theo. Phần lớn các vua nhà Trần là phật tử 
thuần thành, thích đàm đạo với các tăng sĩ, và 
xuất gia khi về hưu và trở thành thái thượng 
hoàng: Thánh Tông, Nhân Tông, Anh Tông, Minh 
Tông. Một tình trạng có thể tiếp diễn trong đó một 
vị vua ủng hộ Phật giáo trong khi vua cha -đã về 
hưu và trở thành thái thượng hoàng- chu du trong 

thiên hạ quảng bá đạo Phật. Quả là một hoàn 
cảnh càng dẫn đến sự duy trì mạnh mẽ sự hiện 
diện của Phật giáo. Khi thái thượng hoàng Nhân 
Tông lai kinh năm 1304 với tư cách là chưởng môn 
của Phật phái Trúc Lâm, vua Anh Tông và toàn 
thể triều đình đã ra nghênh đón, nhà vua xin thọ 
giáo tỷ kheo và tất cả triều thần đã đồng thanh 
thọ nguyện (7).  

Cho dù Phật giáo đã rõ ràng tạo dựng được 
một sự thống trị tinh thần lớn lao đối với các triều 
đại Lý và Trần, khi điểm lại những công việc thế 
tục (đời thường) đã được hành xử bởi những quan 
chức Nho sĩ, mà một số trong họ- như sẽ nêu ra 
dưới đây- đã cố gắng làm giảm vai trò của Phật 
giáo, thì chúng tôi vẫn phải xác định vấn đề khảo 
cứu cốt lõi  một cách thật chính xác là: Phật giáo 
đã có ảnh hưởng gì đối với các chính sách về nhân 
quyền của các triều đình?   

 

(còn tiếp) 
 

CHÚ THÍCH: 
 

1) Xem Tạ Văn Tài,  The Vietnamese Tradition of 
Human Rights (Truyền thống Việt Nam về 
Nhân quyền), Viện Đông Á Học/ Đại học Cali-
fornia/ Berkeley, 1988, các trang 157 –176. 
Quyển sách này sử dụng danh mục đầy đủ về 
các tiêu chuẩn nhân quyền quốc tế hiện nay, 
như một khung phân tích và hòn đá thử vàng 
cho việc đánh giá thành tích của Việt Nam 
trong những lãnh vực về sự toàn vẹn con 
người (quyền sống, quyền tự do và quyền an 
tòan trong quá trình pháp luật), quyền bình 
đẳng, các quyền dân sự và chính trị, các 
quyền về kinh tế, xã hội và văn hoá.  

2) Ivo B. Duchacek, Rights and Liberties in the 
World Today (Các quyền và các tự do trong 
thế giới ngày nay), Santa Barbara, CA: Ban 
xuất bản Clio, 1973, trang 4.  

3) Muốn đọc sự trình bày đầy đủ về “quyền lực 
chuyên chế – toàn diện và không nhân từ”, 
xin xem quyển Oriental Despotism (Chuyên 
Chế Đông phương) của Karl Wittfogel, New 
Haven: Ban xuất bản Đại học Yale, 1957.   

4) Hoàng Xuân Hãn, Lý Thường Kiệt, Hà Nội, 
1949, các trang 400 và 403; Đào Duy Anh, 
Việt Nam Văn Hoá Sử Cương, Saigon, 1951, 
trang 234.  

5) Hoàng Xuân Hãn, các trang 403–404; Đại Việt 
Sử Ký Toàn Thư, sau đây gọi tắt là TT, bộ 
chính sử của Triều đại nhà Lê. Bản dịch sang 
Tiếng Việt của Cao Huy Giu, Hà Nội, 1967, tập 
I, trang 185.  

6) Hoàng Xuân Hãn, 401, 404–405.  
7) Nguyễn Lang, Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, 

Saigon, 1974, 307–308. [Chú của Chánh 
Pháp: có lẽ tác giả đã nhầm về việc thọ giới 
của vua Trần Anh Tông. Theo Việt Nam Phật 
Giáo Sử Luận, Chương XII, Trần Nhân Tông và 
Thiền Phái Trúc Lâm, “Cuối năm 1304, vua 
Anh Tông thỉnh Trúc Lâm vào Đại Nội và xin 
thọ Tại Gia Bồ Tát Tâm Giới” chứ không phải 
“thọ giáo tỷ kheo và tất cả triều thần đã đồng 
thanh thọ nguyện”. Tiếp đến, VNPGSL cũng 
nói “Thấy vua phát nguyện thọ giới Bồ tát, 
mọi người cũng xin phát nguyện thọ tam quy 
ngũ giới.”] 



 

 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 

SA-KÊ CHIÊN SẢ ỚT 

NẤU CHAY 

Nguyên liệu: 
 

 1/2 trái Sa-kê, xắt lát dày chừng 1/2 cm   

 1 muỗng cafe muối  
 3 muỗng cafe đường (nếu ăn với cơm thì nêm 2-2.5 muỗng cà phê đường 

thôi)  
 1 muỗng canh nước tương  

 2 muỗng canh sả bằm  

 1/4 muỗng cafe ngũ vị hương  

 1/2 muỗng cafe tiêu  

 1/2 muỗng cafê paprika (bột ớt chuông) 
 

Cách làm: 
 

Ướp Sa-kê với gia vị cho thấm ít nhất 30 phút. Cho vào tủ lạnh khi ăn mới chiên. 
Có thể chấm với dấm ớt và chút nước tương nguyên chất, vừa thơm vừa cay rất 
lạ miệng... Ăn chơi hay ăn với cơm tùy thích. 

(Nguồn: G. Phượng) 

Cây và trái sa-kê (Breadfruit — cây bánh mì) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      45 

* 

Bốn mùa lần lượt vần xoay 

Trẻ kia biết nói, giờ đây lớn rồi, 
Một hôm thuật hết đầu đuôi 

Bao nhiêu tiền kiếp từ thời xa xưa, 
Nghẹn ngào nhìn nội khẽ thưa: 
"Nó đâu là mẹ! Là thù đấy thôi! 

Lòng gian ác, máu tanh hôi 
Xúi người hiểm độc, sống đời loạn luân!" 

Nội nghe kinh ngạc vô ngần 

Gia đình địa ngục cõi trần chẳng sai! 
Chuyện tình đẫm máu bi ai 

Chao ơi tham ái hại người khổ thay! 
Ông ôm cháu nói: "Từ đây 

Chúng mình hãy bỏ chốn này ra đi 
Cháu đừng buồn nữa làm chi 

Ta tìm cửa Phật xin về nương thân!" 

* 

Thời gian trôi! Một mùa Xuân 

Trong ngôi chùa nọ ở gần rừng hoa 

Người ta thấy một tăng già 

Sống cùng chú tiểu thật là bình an! 
Chuông chùa thánh thót ngân vang 

Như xua nỗi khổ trần gian tràn trề 

Vén màn tăm tối u mê 

Thênh thang tịnh độ đường về thơm hương. 
 

(Thi hóa Truyện Cổ Phật Giáo) 

TAI HẠI CỦA THAM ÁI 

 
 

Ngày xưa có chị vợ kia 

Lẳng lơ, trắc nết, thiết gì chồng đâu 

Loạn luân phạm tội từ lâu 

Tư tình lén lút: chị dâu em chồng. 
Lửa tình càng cháy càng nồng 

Đưa người vào chốn tột cùng ác tâm. 
Vợ kia chẳng chút ngại ngần 

Xúi em tìm cách hại ngầm người anh, 
Thoạt đầu em chẳng nỡ đành 

Tỉ tê xúi mãi nghe thành êm tai 
Giết anh ngay! Tội tày trời! 

Cả hai thỏa thích sống đời tự do. 
* 

Chồng tuy chết vẫn âu lo 

Vẫn thương vợ cũ, muốn cho cận kề 

Thằn lằn hóa kiếp trở về 

Rơi trên mình vợ, phòng the nô đùa, 
Vợ thời độc ác có thừa 

Nhìn thằn lằn biết chồng xưa. Giết liền! 
Tình yêu vợ mãi không quên 

Chồng đầu thai lại về bên vợ nhà 

Luôn nằm cạnh, chẳng rời xa 

Làm thân con chó vào ra bên mình 

Theo chân như bóng theo hình, 
Trai làng đùa hỏi: "Cô thành thợ săn?" 

Vợ nghe nổi máu dữ dằn 

Cột ngay chó lại giết phăng nữa rồi! 
* 

Lần này chồng lại đầu thai 
Làm con bò đực theo hoài vợ kia 

Đi về quấn quýt mỗi khi, 
Trai làng chọc ghẹo: "Cô đi chăn bò?" 

Thế là cô vợ thẹn thò 

Cột bò thật chặt. Giết cho khỏi phiền! 
Chồng tuy bị giết ba phen 

Vẫn còn vương vấn, chồng bèn đầu thai 
Lần này thành cậu con trai 

Vợ sinh ra cậu mừng hoài chẳng thôi. 
Cậu trai góp mặt với đời 

Kiếp xưa hằn dấu in nơi tâm hồn 

Nhớ bao đau khổ dập dồn 

Cậu làm khó mẹ, ẵm bồng chẳng cho, 
Chỉ ưng ông nội chăm lo 

Buồn vui khuya sớm, đói no tháng ngày. 

TÂM MINH —  
NGÔ TẰNG GIAO 



 

 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Trời vừa sáng, anh Long đã 
vội trèo lên xích lô đạp đến bệnh 
viện. Thời buổi Taxi, Grab chạy 
đầy đường mà anh vẫn gắn bó 
không rời với chiếc xích lô cà 
tàng cũ kỹ, ai cũng nói anh là 
“khùng cổ hủ,” anh cười, mặc 
kệ, xích lô có cái hay cái độc của 
xích lô! 

Khuya hôm qua, lúc cả 
thành phố đã chìm vào giấc ngủ, 
trên đường đạp xe trở về nhà, 
anh đã tình cờ phát hiện rồi cứu 
một nạn nhân bất tỉnh mê man 
bên vệ đường với một vết 
thương trên trán khiến cho máu 
ra thật nhiều. Nạn nhân là một 
người đàn ông trung niên, ăn 
mặc rất tươm tất sạch sẽ, nhưng 
nồng nặc mùi men. Lục trong túi 
quần nạn nhân, anh Long thấy 
một chiếc ví da dầy cộm, bên 
trong đầy những tờ giấy bạc có 
mệnh giá lớn, có cả tiền đô-la 
tươi và giấy tờ tuỳ thân… Do trời 
đã khuya khoắc, anh chỉ kịp lo 
chở nạn nhân đi cấp cứu, không 
thể đến báo tin ngay cho thân 
nhân người bị nạn, vì xem dò 
địa chỉ ghi trong giấy chứng 
minh thư anh thấy ở quá cách 
xa, phải đến năm cây số, mà lúc 
ấy thì anh đã rã rời tứ chi sau 
một ngày lao động cực nhọc. 

Anh Long cất kỹ chiếc ví, 
định bụng sáng sớm mai sẽ vào 

bệnh viện trao trả lại cho nạn 
nhân đầy đủ. Khuya hôm qua, 
anh đã chờ cho đến khi bác sĩ 
báo cho hay kết quả sơ cứu nạn 
nhân, biết nạn nhân thoát được 
hung hiểm, anh mới yên tâm 
trở về nhà. Giờ thì anh vào 
thẳng bệnh viện… 

Bước vào phòng, anh Long 
ngạc nhiên khi thấy một người 
hàng xóm quen biết của mình 
đang ngồi túc trực bên giường 
của nạn nhân mà anh đã cứu 
khuya hôm qua. Người hàng 
xóm cũng ngạc nhiên khi thấy 
anh.  

Anh Long hỏi khẽ:  
“Anh Trung… anh là gì của 

anh này?” 
Người hàng xóm tên Trung 

cũng nói khe khẽ:  
“Bạn thân. Tôi được bệnh 

viện báo tin cho biết mới sáng 
nay, vội vào đây, nói chuyện 
được ít câu thì anh ta đã ngủ. 
Anh ta say quá, bị bạn bè ép 
uống ruợu trong buổi tiệc họp 
mặt nhân ngày Nhà Báo 21-6, 
trên đường về thì té xe, xe bị ai 
cuỗm mất rồi, nhưng… chuyện 
ấy tính sau!” 

Anh Long bước gần đến sát 
bên giường, nhìn kỹ gương mặt 
bệnh nhân, hỏi:  

“Có đỡ nhiều hơn không?” 
Anh Trung gật đầu:  

Đừng nói 
  

VĨNH HỮU TÂM KHÔNG 

“Nghe y tá nói, hồi mờ sáng 
anh ta có tỉnh giấc và báo cho 
bệnh viện biết địa chỉ nhà tôi. 
Anh ta không có người thân nào 
ở thành phố này, họ đều ở trong 
miền Tây Nam Bộ và một số đã 
định cư nước ngoài xa xôi cả… 
Có phải anh đã chở anh ta vào 
đây không?” 

Anh Long gật nhẹ, rồi trao 
chiếc ví của nạn nhân cho anh 
Trung. Anh Trung mở xem qua 
bên trong, thấy giấy tờ và tiền 
bạc còn nguyên, thì ngẩn ngơ, 
suy tư một hồi lâu mới hỏi:  

“Rõ ràng là một nhân duyên 
đưa đẩy cho anh gặp mà cứu 
anh ta, cứu lấy chính người đã 
từng là ân nhân của anh đó, anh 
có biết không?” 

Người phu xích lô rùng mình, 
sửng sốt:  

“Sao? Anh ta… anh ta… là ân 
nhân của tôi đó sao?” 

Gật đầu một cái thật mạnh, 
anh Trung phẩy tay:  

“Chính anh ta. Người đã giúp 
anh tiền để mua chiếc xích lô 
năm ngoái, và cũng chính anh ta 
giúp đỡ gia đình anh mấy đợt 
tiền trong lúc ngặt nghèo, bệnh 
hoạn. Tiền phụ cấp hằng tháng 
cho mấy đứa con của anh đi học 
cũng là của anh ta hỗ trợ cho 
đó!” 

Hai người lặng im. Khoảnh 
khắc yên tĩnh dành cho cơn rúng 
động nội tâm. Anh Long chưa 
hết bàng hoàng, lại nghe giọng 
trầm trầm của anh Trung cất 
lên:  

“Không phải chỉ gia đình anh 
là được anh ta giúp đỡ đâu, mà 
còn rất nhiều gia đình neo đơn 
bần cùng khác nữa. Nhất là 
những gia đình nghèo có con cái 
hiếu thảo và ham học, như gia 
đình của anh chẳng hạn…” 

Anh phu xích lô nghèo kinh 
ngạc, hỏi nhỏ:  

“Anh ta là một… tỷ phú phải 
không?” 

“Không. Anh ta chỉ đơn 
thuần là một nhà báo, nhà báo 
không thẻ!” 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      47 

Há hốc mồm, anh Long hỏi 
lại:  

“Nhà báo không thẻ?” 
Anh Long giải thích:  
“Nghĩa là một người cầm bút 

viết báo, nhưng không có… thẻ 
nhà báo. Một cách gọi khác về 
những cộng tác viên báo chí. 
Tuy chỉ là một cộng tác viên, 
nhưng trong làng báo nước nhà 
ai cũng biết tên tuổi của anh ta, 
vì anh ta có bút lực rất sung 
mãn, lại đa năng…” 

Anh Long vẫn chưa qua hết 
cơn kinh ngạc:  

“Nếu là nhà báo đơn thuần 
thì làm gì giàu có và hào phóng 
đến mức như vậy?” 

Anh Trung hạ giọng xuống:  
“Đó là điểm đặc biệt của anh 

ta. Anh ta vẫn cầm bút sáng tác 
bình thường, viết đủ thể loại và 
vẽ cả tranh minh họa và biếm 
họa, yêu nghề và quý trọng 
nghề, sống bằng tiền nhuận bút, 
bằng đồng tiền chân chính do 
chính mình làm ra. Còn những 
khoản tiền mà người thân ở 
nước ngoài đều đặn gửi về hằng 
tháng cho anh ta, anh ta đã 
không dùng đến, mà trút hết ra 
cho việc làm từ thiện, làm Phật 
sự …” 

Anh phu xích lô ngẩn ngơ, 
hỏi ngay: 

“Phật sự? Là làm chuyện cho 
chùa à?” 

“Đúng vậy. Anh ta là một 
Phật tử thuần thành, do xưa kia, 
lúc còn là một thanh niên mới 
lớn, anh ta đã từng có thời gian 
3 năm tu học Pháp Phật, sau vì 
đứt duyên mà hoàn tục, nhưng 
cái Tâm của anh ta từ đó đến 
mãi tận bay giờ dường như là 
không rời xa chốn thiền môn Hỷ 
Xả - Từ Bi. Thật đáng bái phục!” 

Anh Long thốt lên:  
“Quá phi thường! Đâu phải ai 

cũng dễ làm được điều đó! Đây 
là lần đầu tiên tôi nghe thấy 
được.” 

Anh Trung nhìn ra bên ngoài 
cửa sổ, cất giọng có chút buồn 
giận:  

“Cho nên rất nhiều người 
đàm tiếu chê bai, cho rằng anh 
ta là kẻ lập dị, là hâm, là khùng, 
là ngu, là khờ, là muốn chơi nổi 
chơi trội lấy tiếng, muốn lưu 
danh muôn thuở. Vì họ không 
làm được như anh ta, nên họ 
cho rằng vậy là lẽ đương nhiên!” 

Chưa hết thắc mắc, người 
phu xích lô nghèo lại vặn hỏi:  

“Nhưng… sao anh ta không 
tự tay mình, không đích thân 
làm những việc nghĩa như giúp 

đỡ gia đình tôi, mà một số 
chuyện lại nhờ vào tay anh 
chuyển giao?” 

Một nụ cười điểm nhẹ trên 
môi, anh Trung nói:  

“Điều đó cũng là một cái… 
quái. Quái đến độ khiến cho 
chúng ta phải nghiêng mình 
khâm phục kính nể. Từ trước 
tới nay, mọi sự giúp đỡ của anh 
ta đều thông qua tôi, anh ta 
muốn vậy, vì không thích ai 
biết mặt mình, không thích ai 
nói đến chuyện mang ơn mang 
nghĩa. Cho nên, cả anh ta lẫn 
anh, và những người mang ơn 
anh ta đều không biết mặt 
nhau đó! Anh ta muốn vậy, thì 
hãy để cho anh ta được như ý.” 

Anh Long sững sờ, lòng trổi 
lên niềm kính phục trước con 
người bị nạn đang nằm ngủ say 
trên giường kia. Anh nhớ lại, 
rất nhiều lần gia đình anh lâm 
vào cảnh túng bấn cực cùng, 
khi vợ ốm, lúc con đau, khi hết 
gạo, lúc cạn tiền, nhằm mùa 
khai giảng lo cho con cái tựu 
trường, không còn gì giá trị 
trong nhà để bán đi, anh thì 
thất nghiệp dài dài, tứ bề tưởng 
như đã bế tắt… thì được anh 
Trung mang tiền đến trao cho 
nói rằng “của một người tốt 
bụng thích làm việc từ thiện, 
nhưng luôn luôn giấu mặt”. 
Nhận được sự giúp đỡ của một 
người không quen biết qua 
trung gian một người hàng xóm 
nhân hậu, anh Long rất muốn 
biết mặt ân nhân của mình, rất 
khao khát được diện kiến ân 
nhân dù chỉ một lần trong đời 
để quỳ xuống mà nói lên lòng 
biết ơn, nhưng anh Trung đã 
khăng khăng từ chối không chịu 
cho biết nhân thân của người 
tốt bụng giấu mặt ấy. Không 
ngờ khuya hôm qua, anh Long 
lại được dịp trả cái ân tình, và 
sướng nhất là được biết dung 

nhan diện mạo của người đã 
giúp gia đình anh thoát cảnh đói 
nghèo thê lương…  

Người mà bao lâu nay anh 
Long muốn được nhìn ngắm 
đang nằm trên giường kia, 
gương mặt hiền lành, mắt nhắm 
nghiền trong cơn ngủ say vì mệt 
mỏi. Anh Long bước lại, nắm lấy 
bàn tay của ân nhân, nước mắt 
cứ chực trào ra. Anh Trung thấy 
vậy vội túm áo anh xích lô giật 
mấy cái, nói nhỏ:  

“Nghe tôi dặn nè, chút nữa 
nếu anh ta có thức dậy, nhớ 
tuyệt đối không được nói đến 
chuyện ân nghĩa gì hết nghe 
chưa!” 

Nhăn nhíu mặt mày, anh 
Long hỏi:  

“Không cho tôi nói một lời 
cảm ơn nào ư?” 

“Tuyệt đối không!” 
“Nói chút xíu thôi…” 
“Chút xíu cũng không được! 

Dứt khoát là không được. Anh ta 
chúa ghét bất cứ ai nói đến 
chuyện ân nghĩa, nói đến 
chuyện tạ ơn với cảm ơn. Hãy 
tôn trọng ý muốn của anh ta, đó 
chính là trả ơn rồi đó! Tôi chơi 
thân với anh ta chục năm rồi, tôi 
biết và hiểu anh ta rõ hơn ai 
hết!” 

Anh Long chưa kịp nói gì thì 
con người nằm trên giường đã 
mở choàng mắt dậy. “Kẻ lập dị” 
đưa đôi mắt lờ đờ nhìn anh 
Trung, rồi nhìn sang anh Long 
với chút ngạc nhiên, cất giọng 
yếu ớt:  

“Ai vậy, Trung?” 
Anh Trung thản nhiên:  
“Người xích lô chở anh vào 

đây hồi khuya đó.” 
Đưa mắt nhìn anh Long, 

“nhà báo không thẻ” cất giọng 
yếu ớt:  

“Vậy à? Cảm ơn anh nhé, 
cảm ơn anh rất nhiều… cảm ơn 
đã cứu mạng…” 

Anh Long bước lại sát bên 
giường, giọng nghẹn đi:  

“Ơn nghĩa gì? Không nói 
chuyện ơn nghĩa gì hết. Tôi đến 
cốt để xin tiền cuốc xe hồi khuya 
đó. Trả lẹ tiền cho tôi còn về. 
Hết thảy ba mươi lăm ngàn 
đồng!” 

Nói xong rồi, anh Long quay 
mặt đi nơi khác, không cần nhìn 
thử thái độ của người đang nằm 
trên giường.  

Người phu xích lô nghèo đã 
quay mặt đi nơi khác chỉ vì cố để 
giấu những giọt nước mắt của 
mình đang rơm rớm chực tuôn 
ra ngoài… 



 

 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

Từ thế kỷ thứ V trước Công nguyên, danh y 
Hy Lạp Hippocrates đã chủ trương rằng, để phòng 
ngừa và điều trị một số bệnh ta chỉ cần áp dụng 
những chế độ ăn uống cân bằng hợp lý và sống 
hài hòa với thiên nhiên. 

Ngoài việc triều chính, vua Hoàng Đế của 
Trung Hoa ngày xưa đã biết chỉ dẫn cho dân 
chúng về bệnh tật cũng như cách sản xuất lương 
thực và sử dụng những món ăn thức uống có tác 
dụng trị bệnh và có lợi cho sức khỏe. 

Các vị danh y Tuệ Tĩnh, Hải Thượng Lãn Ông 
của Việt Nam trước đây đều nhấn mạnh vai trò 
quan trọng của ẩm thực trong việc ngăn ngừa và 
chữa trị một số bệnh. Hãy nghe lời khuyên như 
sau của danh y Tuệ Tĩnh: 

“Muốn cho phủ tạng được yên;  
Bớt ăn mấy miếng, nhịn thèm hơn đau”. 
Hoặc: 
“Chết vì bội thực cũng nhiều;  
Ngờ đâu lại có người nghèo chết no”.  
Như vậy, có thể nói rằng từ rất xa xưa, các vị 

danh y trên khắp thế giới hầu như đều đã nhận 
biết được là vấn đề dinh dưỡng có ảnh hưởng rất 
lớn đến sức khỏe con người, có thể giúp ta phòng 
trị bệnh cũng như duy trì được một cuộc sống 
luôn luôn khỏe mạnh. 

 

Mục đích của Dinh Dưỡng 

Dinh dưỡng có ba mục đích chính:  
1- Tạo điều kiện thuận lợi để cơ thể có sức 

khỏe tốt; 
2- Phòng ngừa các bệnh liên quan tới ăn 

uống; 
3- Khôi phục sức khỏe sau thời kỳ bệnh tật, 

thương tích. 
Người Anh có câu ngạn ngữ “You are what 

you eat” (Ăn ra sao thì người thế ấy”, cũng là nói 
lên tầm quan trọng của vấn đề dinh dưỡng. 

Thực phẩm ăn vào có ảnh hưởng rất lớn tới 
sức khỏe trong suốt các giai đoạn khác nhau của 
đời người. Ăn uống không đúng với tình trạng sinh 
học thì cơ thể sẽ có hậu quả xấu mà đôi khi chỉ 
với một vài thay đổi nhỏ về dinh dưỡng cũng cải 
thiện sức khỏe rất nhiều.  

Cứ nhìn người Á Châu trước đây, lấy căn bản 
thức ăn là gạo, ít calcium, thường đều nhỏ con 
hơn dân Âu châu ăn lúa mỳ, nhiều calcium. Quan 
sát người Việt ta, xưa kia dân miền Bắc, miền 
Trung dinh dưỡng thiếu hụt nên cơ thể nhỏ hơn so 
với người sanh trưởng ở miền Nam, gạo lúa dư 
thừa. Con cháu chúng ta bây giờ ở nước ngoài, 
dinh dưỡng đầy đủ nhờ đó cháu nào cũng to hớn 
hơn bố mẹ, ông bà. 

Mỗi người cần có một thói quen ăn uống lành 
mạnh. Nhiều người ý thức được việc đó nhưng ít 
người thực hiện được. Vì thế, càng tìm hiểu nhiều 
về lợi hại của dinh dưỡng thì ta càng biết cách ăn 
uống sao cho thích hợp và có lợi cho sức khỏe. 

Các lời khuyên về ăn uống thì nhiều và khác 
nhau nhưng mục đích đều hướng tới sự bảo vệ 
sức khỏe. Tuy nhiên cũng có người bối rối, không 
biết theo lời khuyên nào, cho nên tùy hứng làm 
theo ý mình. Thế là người ta đã tạo ra một thói 
quen đôi khi xấu nhiều hơn tốt. Do đó việc tạo ra 
thói quen tốt trong ăn uống đôi khi cũng không 
hẳn là dễ dàng.  

Thói quen ăn uống cũng thay đổi tùy chủng 
tộc, văn hóa, khả năng cung cầu, điều kiện tâm 
lý, nếp sống cá nhân, sự hấp dẫn của món ăn, 
cách thức mời chào, quảng cáo của giới sản xuất. 

Hầu hết các quốc gia đều đưa ra những tiêu 
chuẩn về dinh dưỡng cho người  dân, quy  định 
mức dinh dưỡng  tối thiểu để cơ thể tăng trưởng 
mạnh và phát triển trí óc tốt đồng thời tránh được 
bệnh tật cũng như kéo dài tuổi thọ. Ngoài ra, còn 
có các chương trình quốc gia hướng dẫn để người 
dân biết cách  áp dụng những tiêu chuẩn ấy trong 
việc ăn uống hàng ngày.  

Một chế độ dinh dưỡng nhiều về lượng và 
phẩm cũng chưa đủ để có một sức khỏe tốt nếu 
không có sự cân đối hợp lý các thành phần dinh 
dưỡng. Trong cơ thể, các cơ quan luôn luôn hoạt 
động một cách nhịp nhàng tương ứng, để sử dụng 
các chất dinh dưỡng khác nhau cho các nhu cầu 
về năng lượng, kiến tạo cũng như tu bổ các tế bào 
sau khi bị thương tích, bệnh tật. 

Số lượng thực phẩm tiêu thụ còn tùy thuộc 
các yếu tố xã hội, tâm lý, sinh học của con người. 
Tâm trạng vui buồn đều có ảnh hưởng tới sự ăn 
uống và tiêu hóa. Các phản ứng sinh hóa trong cơ 
thể cũng ảnh hưởng tới sự hấp thụ và chuyển hóa 
dinh dưỡng. 

Tóm lại, chất dinh dưỡng có thể làm ta mập 
hay gầy, hoạt động nhanh nhẹn hay chậm chạp, 
sống vui khỏe hay thường xuyên đau ốm... Nghĩa 
là có rất nhiều ảnh hưởng. 

 

Nhu Cầu 

Một chế độ dinh dưỡng có thể xem là: 
a- Thỏa đáng: khi cung cấp đủ chất dinh 

dưỡng cho các hoạt động, chức năng của cơ thể 
cũng như có dự trữ cho nhu cầu cấp bách. 

b- Không đầy đủ: khi tiêu thụ  ít hơn nhu 
cầu. Trong trường hợp này, cơ thể sẽ lấy nguyên 
liệu từ kho dự trữ để nuôi dưỡng và tái tạo tế bào. 
Kho sẽ vơi dần dần nếu không được bổ sung.  

VAI TRÒ CỦA DINH DƯỠNG 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      49 

Lấy ví dụ: hồng huyết cầu chỉ sống khoảng 
120 ngày, tế bào niêm mạc ống tiêu hóa cần được 
thay thế mỗi tuần lễ. Cả hai đều cần có nguyên 
liệu từ chất dinh dưỡng. Nếu chỉ thiếu dinh dưỡng 
trong thời gian ngắn, kho dự trữ có thể du di, 
nhưng nếu kéo dài lâu ngày sẽ nảy sinh nhiều 
bệnh tật. 

c- Quá mức: khi cung cấp nhiều hơn nhu cầu, 
sẽ tạo ra tình trạng dư thừa. Chẳng hạn, chất sắt 
rất cần cho việc tạo huyết cầu tố, nhưng quá 
nhiều sẽ đưa tới suy gan; năng lượng dư được cơ 
thể hấp thụ và chuyển sang dự trữ, quá nhiều sẽ 
gây ra tình trạng béo phì.  

Mọi người đều cần những thành phần dinh 
dưỡng như nhau, bất kể tuổi tác, giới tính, chủng 
tộc, điều kiện sinh hoạt. Tuy nhiên về số lượng thì 
mỗi cơ thể đều có nhu cầu khác biệt.  

Cơ thể càng to lớn thì nhu cầu càng cao; một 
người hoạt động nhiều chắc chắn cần nhiều thực 
phẩm hơn người sống tĩnh tại; khi ngủ nghỉ, nhu 
cầu năng lượng giảm; khi cơ thể run vì lạnh thì 
cần thêm năng lượng để khỏi lạnh cóng. 

Khẩu phần ăn phải phù hợp với mỗi người, 
không gây cảm giác ngây ngất mệt mỏi vì ăn quá 
no nhưng cũng không ăn quá ít, vì sẽ không cung 
cấp đủ dinh dưỡng cho hoạt động của cơ thể.  

 

Chế độ dinh dưỡng hợp lý 

Lời khuyên chung của các nhà dinh dưỡng và 
y tế về sự ăn uống là chúng ta nên: 

1- Ăn nhiều loại thực phẩm khác nhau, vì mỗi 
loại có chất dinh dưỡng mà loại khác không có.  

Chẳng hạn sữa mẹ được coi như gần hoàn 
hảo, nhưng lại có ít sắt và sinh tố D.  

Sữa bò có nhiều đạm nhưng rất ít sắt và 
không có chất xơ.  

Thịt động vật có vú nhiều đạm nhưng ít calci.  
Trứng không có vitamin C và có rất ít calci vì 

hầu hết nằm ở vỏ trứng.  
Như vậy cần có chế độ ăn đa dạng mới cung 

cấp đủ chất dinh dưỡng.  
2- Duy trì trọng lượng cơ thể ở mức trung 

bình. Để tránh tăng cân quá mức, chỉ nên ăn đủ 
số năng lượng mà cơ thể cần; 

3- Giảm chất béo động vật bão hòa và cho-
lesterol: lượng cholesterol ăn vào mỗi ngày  
không quá 300mg;  chất béo động vật bão hòa 
không quá 10% tồng số năng lượng được cung 
cấp mỗi ngày. Nên dùng dầu thực vật với chất béo 
chưa bão hòa. Mức tiêu thụ chất béo nói chung 
không nên quá 30% tổng số năng lượng mỗi 
ngày. 

4- Giảm thịt động vật có nhiều mỡ hoặc loại 
bỏ bớt mỡ khi ăn thịt; ăn nhiều cá. Việc ăn thịt tự 
nó không có hại cho người khỏe mạnh, nhưng ăn 
nhiều thịt thường kèm theo nhiều chất béo và 
cung cấp nhiều năng lượng. 

5- Dùng sữa đã gạn bớt chất béo, nhất là ở 
người tuổi cao. 

6- Ăn thêm thực phẩm có chất xơ và tinh bột. 
7- Tránh tiêu thụ quá nhiều đường tinh chế. 

Đường không gây bệnh tiểu đường, bệnh tim như 
nhiều người lầm tưởng, nhưng vì có nhiều năng 
lượng cho nên dễ dẫn tới béo phì. 

8- Giới hạn muối không quá 2500 mg mỗi 
ngày. 

9- Hạn chế rượu bia. Nếu không thể bỏ hẳn 
thì không nên quá 350 ml bia hoặc 150 ml rượu 
vang, hai lần một ngày. Nếu là rượu mạnh thì 
không quá 50ml.  

 

Hậu quả của chế độ dinh dưỡng sai 
Chế độ dinh dưỡng sai có nguy cơ đưa tới 

một số bệnh tật. Sai có thể là quá dư, quá thiếu 
hoặc không cân đối. 

Thiếu dinh dưỡng, cơ thể sẽ chậm phát triển, 
trí nhớ kém, sức đề kháng với bệnh tật giảm, cơ 
thể suy nhược và đưa tới giảm tuổi thọ. 

Dinh dưỡng dư thừa sẽ dẫn đến các bệnh 
kinh niên, như bệnh tim, ung thư, cao huyết áp, 
tai biến động mạch não, tiểu đường. Ngoài ra còn 
có thể mắc phải những bệnh khác như xơ gan, 
viêm túi ruột hoặc tai nạn, tự tử do tiêu thụ nhiều 
rượu.  

Dinh dưỡng sai mà lại thiếu vận động cơ thể 
còn đưa tới nhiều ảnh hưởng không tốt khác cho 
sức khỏe.  

Dinh dưỡng không đúng cũng gây ra tổn 
thương về nhiều phương diện cho các thế hệ sau.  

 

 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

THANH NGUYỄN 

Không vắng mặt ở trong đời sống 

Ác và thiện cùng song song tồn tại 
Ác mạnh gớm ghê nhưng thiện chẳng 
nhạt phai 
Âm ỉ còn, bền bỉ dẳng dai 
Ngay cả lúc tưởng chừng như tuyệt diệt. 
 

 

BẠO CHÚA 

 

Tội nghiệp cho người mẹ 

Đẻ phải đứa côn đồ 

Bà đau đớn xấu hổ 

Vì đứa con ngỗ nghịch 
 

     Coi rẻ mạng sinh linh 

     Động binh gây máu lửa 

     Giết người phá nhà cửa 

     Ngươi hả dạ hay chưa? 
 

Cả thế giới nguyền rủa 

Tên bạo chúa độc tài 
Làm những việc tàn hại 
Sử ghi mãi việc này 
 

     Đồng hoa dương đã cháy 

     Ám muội mây đen bay 

     Xương thịt rơi máu chảy 

     Putin, ngươi có hay 
 

Sa hoàng đỏ đại đế 

Ý thức hệ u mê 

Mặc thiên hạ cười chê 

Hắn trơ trơ như đá! 
 

 

Georgia, 03/22 

NHỮNG CUỘC CHIẾN 

CHƯA HỀ CHẤM DỨT 
 

 

Những cuộc chiến chưa hề chấm dứt 
Có chăng chỉ là tạm đứt quãng mà thôi 
Mạng người dân bèo bọt nổi trôi 
Đã đánh nhau, đang đánh nhau và còn đánh 
nhau mãi mãi 
Dòng lịch sử nhân loại 
Sử Tây, sử Tàu và cả sử Ta 

Luôn bất ổn và triền miên loạn động 

Có vô vàn lý do để đánh nhau trong cuộc sống 

Thậm chí đánh nhau chẳng có lý do gì 
Dân ước mơ đời thái bình thịnh trị 
Chưa bao giờ thành hiện thực em ơi 
Những thế lực chính trị mị dân dùng lời xảo ngữ 

Những âm mưu tàn độc nhất cũng không từ 

Tranh lợi danh, quyền vị, quyền binh 

Mặc dân tình thống khổ điêu linh 

Cướp bóc, đốt phá và tru diệt 
Những cuộc chiến bạo tàn khốc liệt 
Sinh mạng dân như cái kiến con sâu 

Đời liên miên những cuộc bể dâu 

Kẻ thủ ác cuồng nộ và tham lam vô tận 

Bạn tôi ơi, chúng ta cùng một phận 

Cố gắng làm lành tạo phước đức về sau 

Gặp tao loạn còn có chút dư phước nhiệm mầu 

Để hộ thân giảm bớt thương đau 

Bạn tôi ơi, hãy lên tiếng vì việc thiện 

Công lý vốn là lẽ tự nhiên 

Bạo quyền tuy hung tợn nhưng chỉ nhất thời 
Những bạo chúa xưa bị muôn đời nguyền rủa 

Sống gây tai ương một thuở 

Giờ nơi đâu, chết đọa nơi đâu? 

Những bạo chúa ngày nay cũng thế 

Muội mê tính kế tương tàn 

Những cuộc chiến chưa bao giờ chấm dứt 
Khi lòng tham, đố kỵ, hận thù 

Nội tâm như hỏa ngục 

Điên cuồng gây chiến trận đạn bom 

Mạnh hiếp yếu âm mưu thôn tính 

Bạo chúa xưa nay đều thậm vô minh 

Thừa tàn độc thiếu tình thương đồng loại 
Những cuộc chiến vẫn lan tràn khắp cõi 
Nay bên tây mai lại bên đông 

Những bạo chúa tàn độc cuồng ngông 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      51 

Truyeän cực ngaén  
 

 

STEVEN N. 

HỘ PHÁP PHÁP ĐỘ 

 

Thuở ấy quốc gia xuất hiện 
một vị cư sĩ kỳ tài. Ông vốn 
người Kiến Tường, lớn lên tinh 
thông cả Nho lẫn Phật. Ông giữ 
nhiều chức vụ và quyền hạn 
trong bộ máy hành chánh nhưng 
lúc nào cũng một lòng vì nước vì 
dân. Có nhiều lần ông phản đối 
người Pháp bách hại dân nên từ 
quan. 

Ông là cư sĩ có công lớn 
trong việc chấn hưng Phật giáo, 
hỗ trợ hoằng dương, viết sách, 
dạy học, nằm trong ủy ban liên 
phái bảo vệ chánh pháp. Việc 
nào ông cũng làm tận tâm tận 
lực. Những trước tác của ông có 
thể kể: Tâm và Tánh, Tâm Kinh 
Việt dịch, Đời Sống Vị Tha, Ý 
Nghĩa Niết Bàn… Ngoài sách 
tiếng Việt, ông còn viết cả sách 
Pháp văn như: Le Buddhisme au 
Vitenam. Phải nói rằng ông là 
một cư sĩ xuất sắc của Phật giáo 
Việt Nam thời hiện đại. Người đời 
thời hậu chiến ngưỡng mộ ông: 

CHÁNH PHÁP NHƯ LAI 
HẾT LÒNG TRUYỀN BÁ CƯ SĨ 
DỰNG CHÙA TỨ SỰ CÚNG 
DƯỜNG HỘ PHÁP PHÁP ĐỘ 

TRÍ HUỆ THẾ TÔN TẬN 
LỰC HOẰNG DƯƠNG SƯ PHỤ 
TRUYỀN GIÁO TAM HỌC TINH 
TẤN TỰ GIÁC GIÁC THA. 

 

 

        THỌ HAY KHÔNG THỌ 

 

Ngày Tết bạn bè gặp nhau 
vui mừng hỉ hả, cười nói rôm 
rả, lời chúc tụng cũng quá xá 
luôn. Cái Hương nói với thằng 
Đại: 

- Dạo này nghe nói ông ăn 
chơi dữ lắm, nhậu tới bến, sát 
gái một cây, đã thế còn cá độ 
không thua ai, liệu mà giảm bớt 
đi nhe, kẻo không nhận quả 
xấu! 

Đại cười hềnh hệch: 
- Bà lo xa quá, tui chẳng 

phải Phật tử, không quy y, 
không thọ giới nên luật nhân 
quả sao áp dụng cho tui được? 

Thằng Trí nghe thế xen 
vào: 

- Luật nhân quả chẳng phải 
Ông Phật chế ra, nó là tự nhiên, 
làm cái gì thì nhận cái đó. Tỷ 
như ông uống nhiều rượu thì 
say, chơi thể thao thì khỏe… có 
ai làm cho ông say hay khỏe 
đâu? Chẳng những ông mà tất 
cả mọi người đều thế cả! Cho 
dù ông có là Phật tử hay không 
Phật tử thì luật nhân quả vẫn 
cứ sờ sờ ra đấy! 

Thằng Đại đang cười bỗng 
dưng nín thinh. 
 

 

TẠI TÂM 

 

Có người đọc sách thấy 
viết: “...Tâm tạo tác, tâm chủ 
tể... Thiện ác cũng từ một tâm 
mà ra, thăng hay đọa cũng tự 
tâm...” Y sanh nghi bèn lên 
chùa cật vấn thầy: 

- Nghiệp thiện và nghiệp ác 
vốn trái ngược nhau, lên với 
xuống nghịch nhau, sao bảo 
cùng là tại tâm?” 

Thầy cười độ lượng: 
- Anh nói cũng phải nhưng 

sách chẳng viết sai. 
Đoạn thầy chỉ cho anh ta 

thấy hơi lạnh từ hệ thống tỏa ra: 
- Cũng từ một ống dẫn này, 

chạy quanh quất trái phải, 
xuống lên nhưng mùa hè cho ra 
hơi lạnh, mùa đông cho ra hơi 
ấm. Giờ cứ tạm cho nó là tâm đi, 
chứ cái tâm vô hình vô tướng 
anh khó hình dung. 

Người kia gật gù ra vẻ hiểu: 
- Hệ thống ống dẫn hơi kỳ 

diệu như tâm nhỉ. 
 

 

CHỈ CÓ XỨ MÌNH LÀM ĐƯỢC 

Sau mấy mươi năm đào tận 
gốc, trốc tận rễ, cào nam đắp 
bắc… Xứ quỡn bắt đầu lò dò 
quay lại đi theo vết cũ mà lúc 
trước đã cố tình xóa bỏ. Hãng 
xưởng mọc lên, bán mua khắp 
chốn, kinh tế coi mòi khá hơn. 
Triều đình có ông bộ phát cuồng 
tuyên bố: 

- Chỉ có xứ ta làm được 
những điều thế giới không làm 
được! 

Thiên hạ chửi dữ lắm, kẻ 
bảo cuồng ngôn, người nói bệnh 
tưởng, trên mạng dân cư mỉa 
mai: 

- Bộ lộ làm đường cao tốc 
không có làn cấp cứu. Bộ tế bán 
thuốc giả, chọc mũi dân ăn tiền. 
Bộ giao ép giá máy bay giải 
cứu… toàn là chuyện chỉ có xứ 
mình làm được! 

Thế là bọn lâu la, cò ke lục 
chốt nhảy vào mắng xối xả, đe 
dọa đủ kiểu, dùng những ngôn 
từ bẩn thỉu nhất mà chúng có 
thể nghĩ ra. Người bị chửi kia 
cũng chẳng nao núng, lại cười: 

- Thật đúng là chỉ có xứ 
mình làm được! 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

CÚNG XE 

 

Ngày hết Tết đến, mọi người 
hối hả mua sắm phẩn vật chưng 
Tết. Mỗ cũng lăng xăng dọn dẹp 
nhà cửa, lau chùi bộ lư, lại nhắc 
vợ: 

- Bà đi chợ mua áo ông táo 
nhớ mua thêm bộ đồ cúng xe. 

Chiều về, mỗ bày một mâm 
lễ vật lên mui xe, đốt bó nhang 
quỳ khấn: 

- Ông xe linh thiêng hộ trì con 
đi đến nơi về đến chốn, thượng 
lộ bình an, không bị côn đồ mãi 
lộ, tránh được nạn sâu vòi vĩnh 
bánh mì cà phê… 

Mấy anh tây du lịch đi ngang 
qua thấy thế bèn hỏi người 
thông dịch: 

- Ông ấy làm gì mà quỳ trước 
xe cung kính thế? 

Người phiên dịch bảo: 
- Ông ấy cúng xe đấy! Xứ tui 

người ta cúng đủ thứ từ trời đất 
thánh thần, nhà cửa, xe cộ… 
thậm chí gốc cây, cục đá cũng 
cúng nốt! Ấy là chưa kể cúng 
tiền dưới gầm bàn, hổng cúng là 
không có việc gì trôi chảy được! 

Mấy anh tây cười hô hố: 
- Vậy là dân xứ tui khỏe re 

như bò kéo xe, chẳng biết cúng 
là gì vậy mà mọi việc vẫn ngon 
lành như chơi. 
 

MẶC ĐỊNH 

 

Mùa xuân về, cây cỏ xanh 
tươi, muôn hoa khoe hương sắc, 
chim muông cũng ríu rít hỷ hoan 
ca. Cây đào nở hoa rực rỡ cả khu 
vườn. Một cành đào nhìn qua 
khung cửa kiếng thấy cây phát 
tài bèn nói: 

- Sao bạn cứ ở mãi trong căn 
phòng ấy? Hãy ra ngoài thiên 
nhiên hưởng lộc của đất trời. 

Một số cây khác nhao nhao 
lên: 

- Lão ấy không ra ngoài bao 
giờ, lão quen hơi loài người, 
chịu sự bảo bọc của loài người, 
lão đâu biết loài người cầm tù 
lão! 

Cây phát tài buồn bã: 
- Tớ đâu có muốn ở trong 

căn phòng này, loài người mặc 
định một cách buồn cười là bọn 
tớ sẽ làm cho họ phát tài hoặc 
may mắn, bởi vậy mà họ đặt 
tên cho bọn tớ là cây phát tài, 
cây tiền. Bọn tớ bị nhốt trong 
những căn phòng bí bách cho 
đến khi chết thôi! 

Cả khu vườn nghe nói thế tự 
dưng lặng xuống thông cảm với 
nỗi niềm của cây phát tài. Lát 
sau cây mộc lan bảo: 

- Loài người họ có cái lối 
mặc định rất buồn cười, gắn 
cho cây này phát tài, con cá 
rồng may mắn, con cóc ngậm 
tiền, vặt lá bẻ cành để hái lộc… 
lẽ ra họ phải biết tài lộc phải tự 
mình tạo lấy. Ngay cả Bồ Tát 
thánh thần cũng chẳng thể giúp 
huống chi là cái cây hay con 
vật vô tri kia. 
 

 

KHAI PHÓNG 

 

Xứ Cờ Hoa vốn tự do khai 
phóng, kinh tế giàu, quân sự 
mạnh, dân cư sống phong lưu. 
Ấy vậy mà có người chê: 

- Bọn họ giàu có và hùng 
mạnh thật nhưng mặt nghệ 
thuật thẩm mỹ kém xa người 
Pháp, Ý, Nhật… 

Đám đông nghe thế nhảy 
vào bề hội đồng ngay lập tức, 
chẳng cần suy xét đúng sai: 

- Đồ phản bội, ăn cháo đá 
bát… dám chê bai đất dung 
thân! 

Người kia dẫn chứng: 
- Một trái chuối già dán lên 

khung cũng gọi là nghệ thuật 

bán cả trăm ngàn đô, một bức 
tranh vẽ bôi quẹt lung tung rồi 
xé làm hai cũng được khen là 
hậu hiện đại. Kiến trúc thì chỉ là 
hình hộp bằng kiếng và nhôm… 
hãy xem kiến trúc của Anh, 
Pháp, Ý… là biết ngay thôi! 

Đám đông lại bảo: 
- Nghệ thuật khai phóng mà! 
Người ấy vẫn không chịu, 

cười cười đáp: 
- Khai phóng quá nên phóng 

hóa khai. 
Anh ta còn lẩm nhẩm bài thơ 

yết hậu: 
“Nghệ thuật mà sao ngỡ 

chuyện chơi 
 Khai phóng người ơi quá nực 

cười 
 Chuối già, giấy xé làm nên 

sự 

 Trời!” 
 

 

TỔNG TÀI BÁ ĐẠO 

 

Sau nhiều năm vận động 
minh bạch lẫn hắc ám, xứ của 
tổng tài được đăng cai đại hội võ 
lâm. Ngặt nỗi danh môn chánh 
phái tẩy chay vì tội diệt chủng 
người Tạng, Duy Ngô Nhĩ, bóp 
chết dân chủ Hương Cảng… 
Riêng đàn chủ Nga La Tư luôn 
sát cánh với tổng tài, y bỏ nhỏ: 

- Ta ủng hộ lưỡi bò liếm biển 
đông, ngươi đồng ý cho ta chiếm 
Crime, vậy là huề. Tại sao người 
của ngươi còn lấn qua sông Tùng 
Hoa, xà xẻo đất biên giới của ta? 

Tập xếnh xáng cười hi hí: 
- Ây da, ngộ với nị là đồng 

chí, bỏ tiểu cục để giữ đại cục. 
Thằng con hoang của ngộ nó 
còn dám dâng cho ngộ bao 
nhiêu là đầt liền, biển, đảo trong 
khi nó bé không bằng cái móng 
tay của nị. 

Nói xong Tập xếnh xáng nâng 
ly mời Nga đàn chủ cùng đám 
thủ hạ. Trong lúc hồng cung 
quốc yến linh đình thì ngoài sân 
các vận động viên căng mình thi 
đấu mà khán đài không có một 
bóng người. Một thủ hạ thân tín 
thì thầm vào tai tổng đàn chủ: 

- Chuyến này tổng tài bá đạo 
lỗ sặc máu. 

Không ngờ Tập xếnh xáng 
nghe được, y cười the thé: 

- Các hạ đừng lo, một chứ 
mười cái đại hội võ lâm như vầy 
ngộ cũng chơi. Ngộ là con trời 
mà! 

 

 

STEVEN N 

Ất Lăng thành, 02/22 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      53 

Mỗ là quan chức thường 
thường bậc trung, tuy chưa phải 
là đại gia nhưng cũng có thể gọi 
là giàu sang có máu mặt. Sau 
nhiều năm lăn lộn chốn quan 
trường, mỗ ngán ngẩm lắm rồi. 
Mọi người mang mặt nạ để đối 
đãi nhau, đồng liêu cười cười nói 
nói, bắt tay, ôm hôn vỗ lưng 
bộp bộp nhưng sẵn sàng lụi 
nhau những phát chí tử. Quan 
trên thì hớt công đổ tội, bọn bên 
dưới thì rập rình đoạt ghế mỗ 
đang ngồi. Chính trường tràn gió 
tanh mưa máu, miệng lằn lưỡi 
rắn, tâm lang dạ sói, óc muỗi 
bụng voi. Triều đình đầy nghi 
kỵ, luôn rình mò từng cử chỉ hay 
lời nói, hễ lệch hướng một tí là 
triệt hạ ngay lập tức. Ở công 
đường là thế, về nhà càng mệt 
thêm, vợ suốt ngày chưng diện 
đua đòi làm phu nhân, bà lớn. 
Con trai nhập băng hút xách, 
đua xe, quậy phá tưng bừng. 
Con gái ăn chơi mát trời ông địa 
luôn. Mỗ ngán ngẩm tình đời, 
muốn tìm cách giải thoát. Suy 

nghĩ nhiều lắm, cuối cùng thấy 
chỉ có xuất gia đầu Phật là con 
đường giải thoát tuyệt nhất. 
Nghĩ là làm, tuy nhiên mỗ cũng 
thủ thế trước, kinh nghiệm 
quan trường dạy mỗ vậy. Trước 
hết mỗ xin nghỉ việc không 
lương trong ba tháng để đi 
chữa bệnh, sau là mở tài khoản 
nhà băng bí mật và gom hết 
giấy tờ tài sản đứng tên riêng 
cất kỹ. Mỗ cũng nghe nói Phật 
xuất gia lúc nửa đêm để tránh 
sự quyến luyến và cản trở. Bởi 
vậy mỗ đợi ngày vợ con đi chơi 
xa, lúc bấy giờ mới lên chùa: 

- Bạch hòa thượng, con 
muốn xuất gia đầu Phật, xin 
hòa thượng nhận con làm đệ 
tử. 

Hòa thượng bất ngờ nhưng 
rồi cười độ lượng: 

- Vì sao ông muốn xuất 
gia? 

- Dạ, đời là bể khổ, con 
muốn giải thoát để hết khổ. 

- Nói bậy! Ai bảo đời khổ? 
Đời vui lắm, có tiền, có rượu 

Giải thoát 
TIỂU LỤC THẦN PHONG 

ngon, gái đẹp, thức ăn mỹ vị... 
Ở trong chùa mới khổ, chùa 
hổng có những món ấy đâu! 

- Dạ, đời khổ thật mà, vì 
những món ấy mới khổ, hơn nữa 
lòng người đa trá, quan trường 
nham hiểm, vợ con nợ nần, sắc 
dục cạm bẫy… chỉ có chốn già 
lam mới bình an thanh tịnh. 

- Trong chùa cơm hẩm áo 
thô, vào ra đơn độc, thức khuya 
dậy sớm, bất tác bất thực, kham 
nhẫn nhịn nhục, rước khổ thiên 
hạ, thí lạc cho đời… toàn đi 
ngược lại với người đời cả! 

- Dạ, lòng con đã quyết, 
những cái khó khăn ấy không 
làm con nhụt chí đâu! 

- Cứ cho là ông chịu được 
những điều ấy, nhưng ông xuất 
gia để cầu gì? 

- Dạ, cầu giác ngộ. 
- Chùa chẳng có gì ngộ ngộ 

để ông vác đâu. 
- Cầu hầu cận Phật, gần Tổ. 
- Vậy thì càng không được! 

Làm Phật, làm Tổ khó lắm, ngày 
ngày ngồi đó chịu trận chúng 
đến cầu xin đủ thứ nào là tài lộc, 
thăng quan tiến chức, gia đạo 
bình an, con cháu đỗ đạt, thậm 
chí cầu sanh con trai... Nếu ngẫu 
nhiên mà được thì không sao, 
bằng như không vừa ý thì chúng 
lại đổ vấy tại Phật, tại Tổ không 
linh. Khổ lắm, kham không nổi 
đâu! 

- Dạ, tại người mê mới cầu 
như thế nhưng Phật, Tổ từ bi 
đâu có trách! 

- Ông nói cũng có lý, Phật, 
tổ không trách. Chúng lại làm 
những việc ma nhưng cứ đổ riệt 
cho Phật, Bồ tát gọi là Phật sự. 
Chúng lợi dụng Phật, Bồ tát tổ 
chức xin xăm, bói toán, cúng 
sao, giải hạn, trục vong, mở 
ngải… để thu tiền, làm cho thiên 
hạ hiểu sai về Phật. Chúng bôi 
nhọ như thế đấy, làm Phật, làm 
Tổ khổ lắm! Chưa hết đâu, 
chúng tàn hại thiên nhiên, phá 
rừng bạt núi dựng chùa to như 
tử cấm thành để làm khu du lịch 
thu tiền mà chúng bảo là Phật Chùa Bái Đính,  Ninh Bình, Việt Nam, được xem là một trong những trung 

tâm du lịch nổi tiếng hàng đầu trong nước. Hình: Wikipedia 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

sự! Chúng đăng đàn nói nhảm 
linh tinh, phò thế lực quan 
quyền thế tục… đủ hết các trò 
mà ngày xưa ma vương Ba-tuần 
còn chưa dám làm. Chúng bôi 
tro trát trấu lên mặt Phật, chúng 
phỉ báng như thế mà vẫn phải 
nhẫn nại từ bi thương chúng vô 
minh. Làm Phật, làm Tổ khổ 
lắm! Ngày xưa Phật buông hết 
xuống chỉ còn tam y nhất bát, 
nay chúng vơ hết vào mình, ôm 
đủ thứ mà miệng thì cứ oang 
oang bảo Phật sự. Ông thử nhìn 
lên bàn thờ mà xem: Đèn, 
nhang, hoa, quả… chúng dí sát 
vào tượng Phật, bày biện tùm 
lum, chúng sợ Phật không thấy 
phẩm vật nên hổng linh chăng? 
Ông thử đi một vòng các chùa 
thì biết, gom tiền bá tánh đi 
rước sư tử Tàu, La Hán Tàu, 
pháp khí Đài Loan… chưng la 
liệt, chẳng biết chưng vậy để 
làm chi? Vừa hao tài tốn của vừa 
làm cho người mê. Chúng làm 
bậy nhưng rồi chỉ có mỗi Phật, 
Bồ tát chịu trận thay. Suốt ngày 
chúng réo Phật, làm Phật, làm 
Bồ tát khổ lắm! 

Hòa thượng nói thế nào mỗ 
cũng vẫn khăng xin xuất gia cho 
bằng được, cuối cùng hòa 
thượng cũng cho mỗ xuất gia để 
tìm đường giải thoát: 

- Được rồi, ông muốn tránh 
khổ của đời để nhận cái khổ của 
chùa thì tui cũng chiều ông, tuy 
nhiên sau này kham hổng nổi thì 
đừng đổ thừa tui. Tui đã nói 
trước rồi đấy, làm Phật làm Tổ 
khổ lắm! 

Thế rồi hòa thượng tập hợp 
chúng lại làm lễ cạo đầu cho mỗ 
xuất gia. Những ngày đầu mỗ 
lâng lâng vui sướng, hùng tâm 
tráng khí bốc cao như núi, lòng 

nhẹ nhõm rỗng rang như mây 
bay. Từ nay không còn thủ thế 
ở chốn quan trường, chẳng phải 
nhức đầu vì vợ con, đời tu hành 
thong dong tự tại. Mỗ hăng hái 
làm cái này cái kia, tập đi đứng 
chậm rãi, nói năng nhỏ nhẹ từ 
tốn, học giáo lý, học giới luât… 
Tuy hăng hái như vậy nhưng 
khổ một nỗi bản tánh xưa nay 
ở đời rất hùng hổ, quen thị uy, 
nóng nảy giờ đè nén xuống rất 
là khó chịu, nhiều lúc đang ngồi 
thiền mà nó cứ chực chờ bung 
trào nổ tung. Mỗ ngồi trên bồ 
đoàn mà trong lòng bí bách 
như đang có cơn lũ dữ bị chặn 
lại. Những ngày đầu, khi cơn 
hưng phấn còn cao thì không 
sao, sau đó thì bắt đầu nếm 
trải với bữa cơm toàn rau với 
đậu, mỗ cố nuốt nhưng sao 
thấy nhạt nhẽo khô khan quá. 
Trong tâm mỗ nổi lên cơn thèm 
miếng sườn, lát cá, ly bia…. Mỗ 
phải trấn tỉnh, thực hiện chánh 
niệm: “Giờ mình đã xuất gia, 
phải hướng thượng, phải từ bỏ 
những cái tầm thường ấy để 
mà giải thoát.” 

Một đêm kia mỗ ngủ không 
được, bụng cồn cào vì đói, ngặt 
nỗi ở chùa đâu thể xuống bếp 
ăn vụng, vả lại bữa cơm chiều 
cũng tém gọn sạch sẽ rồi, 
chẳng còn gì cả. Mỗ thầm nghĩ: 
“Phải chi giờ này ở nhà, mình 
chạy ra quán quất một bụng 
cho đã đời.” Mỗ trằn trọc không 
sao ngủ được dù đã cố gắng 
niệm Phật thầm, chú mục vào 
hơi thở… nhưng chỉ được một tí 
là lòng lại dậy sóng. Mỗ nhớ 
những ngày tháng ăn nhậu tới 
bến, hết tăng một gầy tăng hai, 
tăng ba hát karaoke, mát xa 
mát trời ông địa luôn. Những cô 
tiếp viên trẻ đẹp chiều mỗ tới 
bến lên đỉnh vu sơn. Mỗ trở 
mình, chiếc giường chùa cứng 
quá, không có chăn ấm nệm 
êm làm cho thân thể mỗ đau và 
mỏi nhừ, giấc ngủ chập chờn, 
đến bốn giờ sáng thì chuông 
thức chúng đã vang lên. Mỗ 
buộc lòng bò dậy theo chúng 
để vệ sinh rồi công phu buổi 
sớm. Ngồi lim dim quán thân 
bất tịnh, mỗ thấy mấy cô tiếp 
viên đẹp quá, thơm quá có chi 
bất tịnh đâu. Quán thọ là khổ, 
chao ôi khổ thật, cơm hẩm áo 
thô, giường cứng, ngồi tê chân, 
đau lưng, ngủ không đẫy giấc… 
Còn thọ với mấy em tiếp viên 
thì sướng quá, êm dịu, mướt 
mát đâu có gì khổ đâu! Quán lý 
vô thường, đành rằng là thế, vì 

vô thường nên hãy hưởng cái 
sướng đi, khi nào vô thường đến 
hẵng hay, tội gì chịu khổ rồi khi 
vô thường đến lại hối tiếc. Quán 
pháp vô ngã, mỗ sanh hoài nghi, 
của cải nhà cửa, tài sản sờ sờ ra 
đó sao là vô ngã? Có của thì 
nhất hô bá ứng, muốn gì được 
nấy cơ mà! 

Thế là mỗ xuất gia được hai 
tháng, phải thú thật hai tháng 
này đối với mỗ như hai thế kỷ. 
Mỗi lần ngồi thiền nó bức bối 
khó chịu, gối đau, chân tê, lưng 
nhức, tâm thần lờ đờ ngủ gật 
ngủ gà, trong lòng mỗ ngổn 
ngang tâm sự, những tưởng 
thoát khổ nào ngờ còn khổ hơn. 
Trước khi xuất gia cứ ngỡ vào 
chùa là giải thoát giờ mới thấy 
giải thế nào cũng không thoát. 
Mỗ nhớ lời hòa thượng khi đến 
xin xuất gia: “Vào chùa khổ lắm, 
làm Phật làm Tổ khổ lắm, kham 
không nổi đâu!” Ngày chưa xuất 
gia, hễ mỗi khi không vừa ý thì 
lập tức la hét, chửi mắng, thậm 
chí đập phá hay thượng cẳng 
chân hạ cẳng tay cho hả giận, 
giờ phải tịnh khẩu, bó thân thật 
là khổ! Mỗ ngước nhìn tượng 
Phật Tổ trên bàn thờ mà lòng 
hoang mang, mỗ lâm râm cầu 
khấn Phật Bồ tát phù hộ giải 
thoát. 

Một ngày đầu của tháng thứ 
ba, sau khi xong buổi điểm tâm 
sáng, mọi người bắt đầu ra vườn 
chấp tác, riêng mỗ thì hòa 
thượng giữ lại: 

- Đã thấy có gì ngộ ngộ để 
vác chưa? Đã giải nhưng không 
thoát phải không? Thôi hãy về 
đi! Ta giải thoát cho ông đấy! 

Thì ra hòa thượng biết hết cả 
tâm sự trong lòng mỗ, hòa 
thượng đọc được từng ý nghĩ 
trong đầu mỗ, hòa thượng biết 
mỗ khổ thân và cả tâm. Nghe 
hòa thượng nói thế, lòng mỗ vui 
như mở hội, chợt thấy mình như 
chim sổ lồng, như cá ra sông, 
như tù nhân được thả cửa. Mỗ 
vội vàng quỳ xuống tạ ơn hòa 
thượng từ bi giải thoát cho, rồi 
lập tức xuống núi trở về nhà. 

 

Tiểu Lục Thần Phong 

Ất Lăng thành, 01/22 

 

 

Lễ hội đầu năm chùa Bái Đính. 
Hình: Wikipedia 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      55 

  Trong lúc Ðức Thích Tôn còn 
tại thế, ở Ấn Ðộ có vua Tần Bà 
Ta La, nước giàu dân mạnh, 
tiếng oai hùng khắp cả bốn 
phương chư hầu thảy đều quy 
phục.  

Song không bao lâu ông bị 
nghịch tử là A Xà Thế, sanh lòng 
ác muốn hại để đoạt ngôi. A Xà 
Thế bắt phụ hoàng giam vào 
ngục tối và cấm không cho ai 
được vãng lai. Hoàng hậu Vi Ðề 
mật lo với ngục tối lén đến 
thăm, khi vào bà thấy vua ngồi 
trong ngục tối, nhan sắc tiều tụy 
tinh thần bạc nhược sắp chết vì 
đói! Hoàng hậu vật mình chết 
ngất. Sau khi tỉnh dậy về cung, 
bà tìm phương cứu chồng. 
Hoàng hậu mới hòa bột cùng 
mật làm chuỗi anh lạc mỗi khi 
vào thăm bà đổ ra cho vua 
dùng, nhờ vậy mà vua Tần Bà 
Sa La sống cầm chừng khỏi 
chết. Nhưng rủi thay, cơ mưu 
bại lộ, A Xà Thế biết được, ông 
giận quá xách gươm tìm mẹ để 
giết, may có vị đại thần can, bà 
mới thoát khỏi. Song bị giam 
vào lãnh cung. Từ đó Hoàng hậu 

không thể đem thức ăn cho vua 
được nữa. Ôi! Còn chi đau đớn 
bằng mình bị tù ngục và cảnh 
tượng chồng đói sắp chết hiện 
ra trước mắt! Bà kêu gào than 
khóc đến nỗi hai mắt gần mờ; 
nhân đó bà nhận thấy cuộc đời 
giả dối, ngai vàng là lao ngục, 
danh lợi là gông cùm, ân ái là 
hổ lang, địa vị như rắn độc.  

Khi ấy bà liền nhớ đến Phật, 
nhờ sự cảm thông Ðức Thế Tôn 
ở trong Kỳ Hoàn Tịnh xá, vận 
thần thông trên hư không cùng 
các đệ tử hiện vào trong lãnh 
cung. Trong khi bà đang quỳ 
gối chấp tay hướng về đấng Ðại 
giác bỗng thấy hào quang chói 
khắp, bốn bức tường lạnh lẽo 
trở nên ấm áp. Ngẩng đầu lên 
bà thấy Phật; bà tủi mình khóc 
lóc đảnh lễ đức Phật và các vị 
Thánh chúng mà bạch Phật:  

“Bạch Ðức Thế Tôn không 
biết con đã gây nên tội gì mà 
nay sanh đứa con đại ngỗ 
nghịch đến nỗi toan giết cha 
giam mẹ để đoạt ngôi? Nay con 
được may mắn gặp Phật, 
nguyện Ðức Như Lai cứu độ cho 
con xả báo thân này để được 
sanh vào thế giới nào đừng gặp 
nghịch tử và chịu những điều 
oan khổ như ngày nay.” 

Ðức Thế Tôn dịu lời an ủi:  
“Hoàng hậu hãy bình tĩnh để 

nhớ lại chuyện xưa. Khi Hoàng 
hậu chưa sanh Thái tử thì Ðại 
vương và Hoàng hậu đêm ngày 
lo buồn, cầu các vị thần linh để 
mong sanh con quý. Vì lòng 
quá tin tưởng nên một đêm kia 
Ðại vương chiêm bao thấy thần 
mách bảo: ‘Trên núi cao cách 
thành mấy dặm có vị tiên nhân 
đương tu trên ấy, khi xả báo 
thân sẽ đầu thai vào làm con 
bệ hạ’. Lúc tỉnh lại Vua thuật lại 
cho Hoàng hậu nghe và truyền 
xa giá đưa đi, đến nơi quả 
nhiên thấy vị tiên nhân đang 
tĩnh tọa dưới gốc cây, vua quỳ 
làm lễ, và đem việc mình cầu 
tự cùng điềm chiêm bao mà 
thưa với đạo sĩ. Vị đạo sĩ nghe 

Hoàng hậu Vi Ðề với Pháp môn Tịnh độ 

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

(Truyện Cổ Phật Giáo) 

xong, nhập định một lúc lâu, rồi 
bảo: ‘Quả có như vậy, song tôi 
còn ba năm nữa mới ly khai 
được xác thân này, vậy bệ hạ 
hãy chờ.’ Vua nghe xong, buồn 
rầu thưa lại: ‘Mạng người vô 
thường đâu có hẹn được, xin 
ngài từ bi cho tôi mau mau được 
như nguyện, nếu chờ ba năm lâu 
quá, biết tôi còn sống mà đợi 
được chăng?’ Vua nằn nì rất lâu 
mà không được; phần quỳ đã 
mỏi gối, ông liền nổi sùng bảo 
sẵng: ‘Trẫm làm vua trong một 
nước, chủ trị cả giang sơn, Ngài 
tuy tu hành song cũng ở trong 
đất nước của Trẫm, nay Trẫm đã 
hết lời yêu cầu, nếu Ngài không 
nghe chắc không được.’ Ðạo sĩ 
ngậm ngùi sẽ bảo: ‘Mạng tôi 
chưa chết bệ hạ lấy thế lực áp 
bức tôi nếu tôi không nghe chắc 
sẽ nguy hại, song tôi nghe thì 
khi vào làm con bệ hạ tôi sẽ hại 
bệ hạ mà đoạt ngôi thật là đáng 
tiếc.’ Ðạo sĩ nói xong tự giận mà 
chết; và bắt đầu Hoàng hậu có 
thai, nhưng vua rất buồn vì câu 
nói và cái chết của Ðạo sĩ vẫn 
ám ảnh trong lòng. Chẳng bao 
lâu Hoàng hậu sanh Thái tử, vua 
đem việc ấy bàn với Hoàng hậu 
cả hai đồng tìm quẳng con từ lầu 
cao rơi xuống, cố cho Thái tử 
chết, nhưng Thái tử chỉ gãy một 
ngón tay mà lại lớn rất mau, 
diện mạo càng lớn càng đẹp đẽ 
oai nghiêm, tư chất lại thông 
minh khác thường, làm cho vua 
và Hoàng hậu yêu quý như ngọc 
minh châu mà quên lần câu 
chuyện cũ.” 

Tiếng Phật êm dịu như tơ đàn 
la miên, Vi Ðề Hoàng hậu vừa 
nghe vừa nhớ lại việc ác của 
mình, nên dịu lòng đau khổ và 
ăn năn tội lỗi, bà liền đảnh lễ 
Phật, cầu Phật dạy cho phương 
pháp tu hành để diệt tội và khi 
xả thân được sanh về thế giới 
thanh tịnh bất sanh bất diệt.  

Ðức Thế Tôn phóng hào 
quang sáng chói hiện ra tất cả 
thế giới trong mười phương, 
trong đó có một thế giới Hoàng 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

MÙA XUÂN VẪN ĐẾN 

 

 

Mùa Xuân vẫn đến em có hay? 

Trăm hoa nghìn lá vẫn trổ đầy 

Quỳnh lan chớm nở hương thơm ngát  
Bướm lượn quanh vườn ngát hương say. 
 

Muôn ngàn mây trắng lướt trên không, 
Thấp thoáng mây bay dưới nắng hồng 

Rặng liễu bên hồ nghiêng bóng rũ 

Từng đàn chim én lượn qua sông. 
 

Gió thoảng đong đưa những nụ hoa, 
Gió lay cành bưởi bóng la đà. 
Dưới sông cá lặn tung bọt nước,  
Muôn vạn sinh linh ở một nhà. 
 

Mênh mông, trùng điệp núi thấp cao, 
Đồi núi, thông reo gió rì rào... 
Lãng đãng mây trời giăng đỉnh núi 
Thiên nhiên tươi đẹp đất trăng sao... 
 

Mùa Xuân vẫn đến em có hay? 

Bốn mùa hoa lá đẹp hương say 

Hạ qua, Thu về, Đông lại tới, 
Xuân đến trần gian đẹp ngất ngây. 
 

Thiên nhiên ban phước lộc xuống trần, 
ĐẤT là nhà ở của sinh linh. 
NƯỚC mang nguồn sống cho muôn loại, 
GIÓ/LỬA năng lực của chúng sanh. 
 

Trái đất, hành tinh đẹp sắc màu,  
Sự sống tràn ngập khắp năm châu. 
Mặt trăng xoay quanh vòng trái đất,  
Mặt trời năng lực sáng địa cầu. 
 

Xuân tươi ríu rít tiếng chim ca, 
Lộc non rộ nở khắp sơn hà, 
Nước biếc non cao mây trời rộng 

Mùa Xuân đến mãi, đẹp chan hòa... 
 

 

HOÀNG THỤC UYÊN  

hậu nguyện sanh tức là thế giới 
Cực Lạc của Ðức Phật A Di Ðà, cõi 
ấy an vui, không thấy khổ. Nhân 
đó Ðức Phật dạy cho bà pháp môn 
Tịnh Ðộ là chuyên niệm danh hiệu 
đức Phật A Di Ðà để cầu vãng 
sanh theo chí nguyện. Bà chí tâm 
chuyên niệm đêm ngày không hở, 
nhờ vậy mà bà hết sự buồn khổ và 
chuyển được lòng ngỗ nghịch của 
Thái tử. Nên từ khi giam mẹ vào 
lãnh cung một thời gian ngắn, một 
hôm A Xà Thế thấy lòng bâng 
khuâng và nhớ lại mẹ, nhớ tội ác 
của mình ông bèn tự thân vào lãnh 
cung thăm mẹ.  

Khi ngục tốt tận lực đẩy cánh 
cửa sắt nặng nề, A Xà Thế bước 
vào, bỗng ông dừng lại, ông đã 
thấy gì? Ông thấy mẫu hoàng tĩnh 
tọa trên tấm đá lớn hai tay chấp 
trước ngực mắt hơi nhắm, nét mặt 
điềm đạm hiền từ mặc dù trời lạnh 
ở trong cung lạnh mà bà vẫn thản 
nhiên, dừng vài phút, ông rón rén 
đến bên và như một cái máy ông 
quỳ sụp xuống chân mẹ. Hoàng 
hậu giật mình mở mắt thấy A Xà 
Thế, bà nhẹ nhàng để hai bàn tay 
lạnh trên đầu con…  

Chúng ta ngày nay biết pháp 
môn niệm Phật là khởi nguyên từ 
đó.  

 

Thuật giả: Thể Quán 

 

Dương gian là cảnh 

Tịnh Ðộ là quê 

Sống thì ta ở 

Chết ta trở về. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      57 

(tiếp theo kỳ trước) 
  

CHƯƠNG MƯỜI HAI 

    

*** 

  

Trong phòng biệt giam, 
đêm buông xuống sớm hơn là 
thực tế bên ngoài. Sau giờ điểm 
danh buổi chiều, cánh cửa gió bị 
cán bộ trực đóng ập lại, bóng 
đêm chụp xuống ngay lúc đó. Và 
không khí trong phòng tự dưng 
nặng trĩu xuống. 

Ông Trọng có điếu thuốc để 
xua ngay nỗi buồn của ông. Khi 
đèn phòng bật sáng, tôi thấy 
ông cố gắng che giấu một giọt lệ 
sắp rơi xuống má. Ông nhớ vợ 
con thì phải. Từ lúc tôi vào đây, 
chỉ nghe ông nhắc vợ con chứ 
chẳng nhắc đến ai khác. Đôi mắt 
dữ tợn của con hổ khi nhớ vợ 
con đã dịu xuống thành đôi mắt 
nai hiền lành, u ẩn. 

Thực ra, nhìn cái tướng cao 
lớn dềnh dàng của ông, khó có 
thể tưởng tượng được rằng một 
con người như thế lại biết khóc. 
Nhưng ông đã khóc thực rồi đó. 
Dù một thời ngang dọc vẫy 
vùng, khuấy nước chọc trời như 
ông từng kể tôi nghe tối hôm 
qua, thì ông vẫn là con người, có 
tình cảm, có con tim biết đập và 
nhảy những nhịp điệu muôn thở 
và thường tình của kiếp người. 
Tiếng gầm thị uy của con hổ làm 
rúng động cả núi rừng, hoảng sợ 
cả trăm loài muông thú; và thật 
dã man dữ tợn làm sao khi nó sử 

dụng nanh vuốt và răng nhọn 
của mình để cấu xé, nhai nuốt 
con mồi! Nhưng không phải vì 
vậy mà nó thiếu đi cái vẻ tình 
tứ, thương yêu đối với vợ con. 
Tình cảm làm quân bình đời 
sống, làm dịu đi sự hận thù và 
lòng đanh ác. Trong một số 
trường hợp, tình cảm đã cho 
thấy mãnh lực dời núi lấp biển 
của nó. Tình cảm có thể động 
viên người ta làm được những 
việc phi thường, kỳ diệu. 
Nhưng, thảm họa của cuộc đời, 
đa phần cũng dấy sinh từ cái 
tình cảm vừa dễ thương vừa 
khùng điên đó. 

Tôi nhìn ông Trọng khóc 
như vừa nhìn thấy lần đầu một 
cảnh tượng lạ đời nhất. Có một 
cảm giác ngồ ngộ, vừa thương 
xót, vừa buồn cười, len lỏi 
trong từng thớ thịt, từng đốt 
xương, đục khoét nhè nhẹ 
nhưng lạnh buốt tâm hồn tôi. 
Tôi không có vợ con để đau khổ 
nhớ thương như ông nên không 
thể cảm thông tận cùng nỗi 
buồn của ông. Nhưng tôi có thể 
tưởng được đó là sự quằn quại 
của một tâm hồn đang nhớ 
thương, nuối tiếc về quá khứ 
với những bóng hình thân yêu 
vuột khỏi tầm tay một cách 
cưỡng ép. 

Khi nỗi buồn vơi đi rồi, 
ông Trọng đốt thuốc, hút liên 
tục, hết điếu này đến điếu 
khác. Phiếu mua hàng ông đặt 
mua thực phẩm thì hãy còn chờ 
vài ngày, nhưng thuốc lá thì 

được đưa vào ngay vì cán bộ 
trực cũng có mang theo vào trại 
để bán lén cho tù nhân. Nhờ 
vậy, ông Trọng mới có đủ khói 
thuốc phù du để xua đẩy cái 
buồn của ông đi. Tôi chẳng biết 
phải an ủi ông bằng cách nào. 
Chúng tôi ngồi im lặng như thế 
một lúc lâu. 

Bên ngoài, tiếng nói chuyện 
inh ỏi, đều đều, rào rào, từ các 
phòng giam vọng qua vọng về, 
xen vào nhau, chạm vào nhau, 
như những đường gươm vung 
múa trước trận tiền. Thỉnh 
thoảng, một tràng cười trổi lên 
nghe như một loạt súng liên 
thanh bắn xả vào dòng người 
chen chúc. Lại có tiếng những tù 
nhân người Hoa, kêu réo, gọi 
nhau ơi ới, rồi nói chuyện bằng 
loa tay những lời xí xô xí xào 
không sao hiểu nổi. Chen lẩn 
trong dòng thác âm thanh cuồng 
loạn, hỗn tạp đó, cũng có đôi 
giọng ca cất lên. Kẻ ca tân nhạc, 
người hát vọng cổ. 

Ông Trọng bỗng bốc hứng 
đáp lại tiếng réo gọi chung 
quanh bằng một khúc vọng cổ 
đột ngột. Y như những con gà 
trống ở vùng quê mà tôi thường 
lắng nghe chúng gáy mỗi khuya. 
Ban đầu là một con, rồi hai ba 
con đáp lại, rồi đồng loạt cả xóm 
gà gáy rân trời. Tôi muốn bật 
cười khi nghe ông Trọng bắt 
giọng ca, nhưng ráng nín và lắng 
nghe. Vốn không thích, và vì 
vậy, không hiểu biết gì về cải 
lương vọng cổ, tôi chẳng hứng 

Ngoõ thoaùt 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 3) 
Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

thú chút nào mà có khi còn khó 
chịu khi nghe kẻ khác hát bên 
tai mình những khúc ca nhì 
nhằng, ỏng ẹo, lê thê và thường 
thường là sầu thảm đó. Nhưng 
bây giờ, ông Trọng hát, tôi bỗng 
thấy mình chịu khó, lắng nghe 
và hình như còn thích thú nữa là 
khác. Đây là một bản tân cổ giao 
duyên, tôi không biết nó mang 
tựa đề gì, nhưng lời ca rõ ràng là 
kể lại câu chuyện tình cảm bi 
thương của Lan và Điệp mà tôi 
có biết qua. Giọng ông Trọng ồ 
ồ, khàn đục, nhưng lại truyền 
cảm vì ông hát say sưa và gởi 
gắm cả tâm hồn ông vào đó. Nỗi 
buồn nơi ông dường như tuôn ra 
theo tiếng ca, phủ lấy không 
gian nhỏ hẹp của phòng giam. 
Rồi nó len nhẹ vào lòng tôi khiến 
trái tim tôi như tê giật lên bởi 
một dòng điện nhỏ. Lần đầu 
tiên, tôi rung động thực sự bởi 
một khúc vọng cổ. Có thể điệu 
ca và lời ca không đủ tác dụng 
để cuốn hút tôi đến thế. Nhưng 
rung động, đúng hơn là do trong 
một phút chốc, từ nỗi buồn của 
ông Trọng, tôi bỗng cảm nhận 
một cách thấm thía nỗi ly biệt 
miên viễn, trường kỳ của kiếp 
nhân sinh giả hợp. 

Ca xong bản tân cổ, ông 
Trọng lại đốt thuốc, rồi ông bắt 
đầu kể chuyện tôi nghe. Đêm 
nay là câu chuyện về những 
cuộc tình và hôn nhân của ông. 

Theo lời ông kể, nếu là sự 
thực, đã có khoảng trên dưới 
mười người đàn bà qua tay ông. 
Tôi được nghe chi tiết những 
mẩu chuyện tình này từ nguyên 
nhân đến thời điểm, không gian 
của sự tao ngộ, sự thành thân 
hay ăn nằm lén lút với nhau, rồi 
giai đoạn và lý do chia tay, tan 
vỡ của mỗi cuộc tình. Bất kể là 
tôi có thích nghe hay không, ông 
ấy nói thao thao không ngừng. 
Tôi có thói quen là luôn chăm 
chú lắng nghe người khác nói 
chuyện, dù rằng đôi lúc câu 
chuyện của họ chẳng mấy hấp 
dẫn. Có lẽ vì vậy mà ông Trọng 
cảm thấy khích lệ để không 
ngần ngại tuôn ra hết cả những 
gì đáng ra nên giữ kín. Tình ái 
quả là đề tài hấp dẫn mà hình 
như ai kể cũng có vẻ lôi cuốn, 
sinh động. Nhưng đối với mọi 
vấn đề, cái hay và đẹp nằm 
trong sự thực được chứng 
nghiệm. Trải qua mười mấy cuộc 
tình dang dở và cuối cùng là hai 
đời vợ lớn, vợ nhỏ, ông ấy quá 
đủ tư cách và thẩm quyền để kể 
được những mẩu chuyện tình kỳ 

thú, cũng như có thể đóng vai 
bậc thầy cho những cậu con 
trai ngây ngô mới lớn về vấn đề 
tình dục hay cái mà nhà nước 
bây giờ gọi là kế hoạch sinh đẻ, 
hay kế hoạch hoá gia đình. 

Ông Trọng có vẻ hả hê 
trong câu chuyện ông kể. 
Dường như ông được sống lại 
lần nữa với những vết tích chưa 
nhòa của dĩ vãng. Tôi đọc được 
trong ánh mắt rực cháy của 
ông, nơi khoé miệng thèm 
thuồng của ông, cái khát dục 
không cùng của một sinh vật 
người hiện hữu trên trần gian. 

Mồi lại điếu thuốc bị tắt 
ngấm vì mải lo kể chuyện, ông 
Trọng hỏi:    

“Còn cậu thì sao, kể tôi 
nghe với chứ. Hề hề, theo kinh 
nghiệm riêng của tôi thì đàn bà 
thích nhất hai loại đàn ông: thứ 
nhất là tên đàn ông hoạt bát, 
nói năng có duyên, lôi cuốn; 
thứ hai là gã đàn ông ít nói, có 
vẻ ngây thơ, khờ khạo. Nhưng 
hạng đàn ông thứ nhất thì chỉ 
vớ được mấy ả xoàng xoàng 
ham chuộng bề ngoài; còn 
hạng thứ hai, đi chậm mà 
chững chạc, có đời sống nặng 
về nội tâm hơn… Mà theo cách 
tôi nhìn thì cậu đúng là hạng 
đàn ông thứ hai, hẳn là cậu 
phải có nhiều cô thương, tình 
nguyện nâng khăn sửa túi, phải 
không? Ủa, cậu nói cậu chưa có 
vợ hả?” 

“Dạ, chưa. À, phải nói là 
không.” 

“Không? Cậu muốn độc 
thân suốt đời à?” 

Tôi chỉ cười, không đáp. 
“Cậu hai mươi sáu tuổi rồi, 

phải không?” 
“Dạ phải.” 
“Thế thì cũng biết rồi.” 
“Biết gì, thưa chú?” 
“Biết cái chuyện… trai gái 

đó.” 
“Ơ…” 
“Ơ cái gì mà ơ! Tôi biết từ 

cái thuở mười bảy, mười tám 
kia. Không lý cậu hai mươi sáu 
mà còn tân sao!” 

“Cũng tùy thôi chú à. Có 
người trên ba mươi, hay trên 
bốn mươi vẫn chưa biết gì về 
chuyện ấy,” 

“Xì, đó là mấy ông thầy tu. 
Còn người thường như chúng ta 
thì phải biết. Khác nhau là sớm 
hay muộn vài năm thôi. Cậu 
ngại phải nói ra chuyện tình 
cảm à? Bộ cậu nghĩ rằng dấn 
thân làm chính trị thì không 
yêu đương, không lấy vợ sao? 

Ối trời, đó là cái chuyện thường 
tình như là ăn cơm, uống nước. 
Có gì mà phải xấu hổ, che giấu. 
Ừ thôi, cho là cậu chưa biết gì về 
chuyện chăn gối đi, nhưng ít 
nhất trong lứa tuổi hăm sáu, với 
cái vẻ hiền lành, ít nói dễ gây 
cảm tình với phụ nữ, tôi nghĩ 
cậu cũng phải trải qua tệ lắm là 
năm cuộc tình sơ xịa, dở dở, 
ương ương, phải không?” 

“Ơ…” 
“Lại ơ nữa rồi. Có thì nói đại 

là có chứ ngại gì! Phải không?” 
“Dạ… có cũng được.” 
“Sao cũng được! Có. Dứt 

khoát là có chứ không thể có 
cũng được. Phải không?” 

“Dạ… có.” 
“Thế thì người tình sau cùng, 

mới nhất, trước khi cậu vào tù 
như thế nào? Bao nhiêu tuổi 
rồi?” 

“Dạ… chẳng biết nữa.” 
“Hô hô, sao mà không biết! 

Nếu đã yêu thực sự thì chẳng 
việc gì mà không biết. Tình yêu 
nó lạ kỳ như vậy đó. Tự dưng 
cậu sẽ biết tất cả những vấn đề 
riêng tư thuộc về người tình của 
cậu, khỏi cần cô ta khai báo. 
Thế mới hay chứ. Nếu cô nào mà 
cậu chưa biết tuổi thì chưa thể 
gọi là nhân tình; đó chỉ là mới 
quen phớt. Đã có tình thì tự 
động có hiểu biết. Trong hiểu 
biết về đối tượng thương yêu, 
tuổi tác đi đầu. Cậu không thể 
có một người tình mà chẳng biết 
cô ta bao nhiêu tuổi. Phải biết 
chứ. Sao? Mây tuổi? Đẹp lắm 
phải không?” 

“Ơ… cháu cũng xin thưa thật 
với chú rằng lâu nay cháu ít 
quan tâm, hay nói thẳng là cháu 
không có thì giờ để nghĩ đến 
chuyện đó.” 

“Thôi cha nội! Làm sao mà 
chẳng nghĩ đến. Cậu cũng là con 
người chứ có phải khúc gỗ, cục 
đá đâu mà không có tình cảm! 
Nhìn đôi mắt ướt át long lanh 
như con gái của cậu là tôi biết 
ngay đời sống tình cảm của cậu 
nó như thế nào rồi. Nó có vẻ êm 
đềm ở bề ngoài nhưng bên trong 
phải như một con sông dậy sóng 
chứ chẳng phải chơi đâu. Cậu có 
cái bề ngoài trang nghiêm, hiền 
lành thật, nhưng điều đó không 
có nghĩa rằng không có tình 
cảm. Huống chi, trong vấn đề 
tình cảm, không thể nói là không 
có thì giờ. Cậu em nên biết, khi 
có yêu, tự dưng thì giờ nó nhiều 
ra, nhiều lắm. Một đời ta, thì giờ 
dành cho vấn đề yêu đương, vấn 
đề tình cảm, hơn một  nửa rồi. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      59 

Yêu ai cậu sẽ có rất nhiều thì giờ 
dành cho người đó. Đi, đứng, 
ngồi, nằm, ăn uống, làm việc, đi 
chơi, nói chuyện… không lúc nào 
mà không nghĩ đến người tình. 
Thậm chí nằm mộng cũng thấy 
toàn là bóng người tình không à. 
Đúng không? Đâu sợ không có 
thì giờ!” 

Tôi phì cười, chợt nghĩ đến 
công phu tu tập của những 
người theo Phật giáo. Trong 
Thiền tông, các thiền sinh đã áp 
dụng phương pháp quán tưởng, 
tham công án vào mọi sinh hoạt 
của đời sống thường nhật của 
họ. Bên Tịnh độ tông cũng thế, 
họ được dạy là phải niệm Phật A 
Di Đà, quán tưởng hình ảnh đức 
Phật A Di Đà trong nhất cử nhất 
động, không hở phút giây nào. 

Khổ nỗi là ở đời, ít người có 
khả năng hay quyết tâm để thực 
hành được các pháp thức nói 
trên. Có lẽ quán tưởng, nhớ nghĩ 
hay gọi tên người tình dễ hơn 
tham thiền, niệm Phật. Nó vừa 
dễ, vừa cụ thể, mà có hy vọng 
thành tựu rõ ràng hơn! 

Tôi xua tay ra dấu với ông 
Trọng là tôi không muốn nói 
chuyện nữa. Tôi nằm xuống, 
duỗi thẳng hai chân hai tay, mắt 
ngước nhìn cái bóng đèn cao 
mút trên trần, tỏa ánh sáng chói 
lòa từ sau khung lưới nhỏ. Mộng 
Huyền ơi! Phải chăng theo một 
nghĩa nào đó, chúng ta đã là 
những tình nhân của nhau? 
Không được. Chúng ta không 
phải tình nhân. Lý do nào thì em 
đã biết, phải không? 

Thấy tôi im lặng, ông Trọng 
cũng ngưng nói. Có lẽ ông hơi 
phật lòng vì bị mất hứng. Ông 
ngồi duỗi chân, lưng tựa vào 
vách, đốt thêm điếu thuốc nữa, 
hút trong im lặng. 

Rõ ràng là ông đang im lặng. 
Nhưng tôi vẫn cứ nghe như là 
ông đang nói. Ông đang nói hay 
là một gã mặt thẹo  lẩn khuất 
đâu đó, nhe răng ra mà nói. Hay 
là chính tôi đã nói với tôi. Tôi 
thấy rõ ràng có một cái miệng 
nhép nhép hai hàm răng trắng 
ngà ngà, lúc ẩn lúc hiện giữa bờ 
môi dầy. Đôi môi dầy quen 
thuộc của một kẻ khát dục. 

“Tôi nói cậu nghe, ở đời 
không có việc gì mà không đòi 
hỏi nghệ thuật, hay kỹ thuật 
tuyệt xảo của nó để đạt đến cái 
toàn mỹ và hạnh phúc. Trong 
tình yêu cũng vậy, không thể bỏ 
qua nghệ thuật của nó. Đó là 
một nghệ thuật đặc kỳ, sắc xảo, 
tinh tế và cao cả nhất trong tất 

cả nghệ thuật. Tình yêu chiếm 
gần trọn cuộc đời ta và là khía 
cạnh nổi bật nhất của cuộc 
sống, quyết định sự tồn hữu 
hay suy hoại của hạnh phúc 
con người. Nhưng chẳng mấy ai 
biết yêu cả. Người ta mù lòa 
quờ quạng chạy theo ái dục 
bằng cách sống với nhau, ăn 
chung mâm, ngủ chung giường, 
đầu ấp tay gối, tìm sinh kế, đẻ 
con cái, gây gổ đánh cãi nhau, 
rồi lại ôm nhau, hôn hít, rồi già, 
rồi bệnh, rồi chết, rồi sầu khổ. 
Cả một đời như thế, nhưng 
chẳng có gì thực sự gọi là yêu 
trong sự kết hợp trâu bò đó. Tôi 
gọi là sự kết hợp trâu bò bởi vì 
nó thiếu cái nghệ thuật, bởi vì 
nó chẳng thuộc về tình yêu. Họ 
chẳng biết yêu gì cả. Họ chỉ 
biết làm bổn phận trong một 
phút lỡ trớn sa chân của họ mà 
thôi. Tình yêu của họ bị chết 
tiệt từ khi cái khao khát chiếm 
đoạt được thỏa mãn; sau đó, 
chỉ còn lại bổn phận, là cái mà 
người ta gọi là nghĩa vợ chồng, 
nghĩa tào khang. Hừm, đúng, 
đúng là cái tình nghĩa, cái ràng 
buộc bất khả kháng, chẳng vui 
thú và đẹp đẽ gì mà chỉ có sự 
giả dối, đeo mặt nạ mà cười 
gượng gạo với nhau, mà ở bề 
sâu thì đày đoạ và làm khổ 
nhau. Họ chẳng giữ gìn được 
tình yêu và chẳng thưởng thức 
được trọn vẹn cái hạnh phúc tất 
hữu của yêu đương. Yêu, phải 
là hạnh phúc; không thể nói 
yêu là đau khổ được. Sao lại 
phải đau khổ! Đau khổ thì yêu 
làm quái gì! Không biết yêu, 
không gìn giữ được tình yêu thì 
tự khắc phải chuốc lấy đau khổ 
thôi. Cái hạnh phúc trong tình 

yêu không nằm ở chỗ được hay 
mất đi đối tượng yêu thương của 
mình mà chính là sự trọn vẹn, 
nhất quán, và bất biến của nó ở 
trong ta, chảy trôi và bàng bạc 
trên từng khoảnh khắc mong 
manh, biến ảo của dòng đời. 
Người tình không phải chỉ là kẻ 
được ta yêu thương mà chính là 
ta đó. Kẻ nào tự phân ly mình 
với người tình, thấy có sự sai 
khác giữa mình với người đó, 
thấy rằng có hai thực thể đối lập 
nhau đi đến kết hợp như một 
trao đổi và nương tựa nhau, kẻ 
ấy tự cắt chia tình yêu và đặt nó 
vào khuôn khổ vốn dĩ không 
phải là nơi có thể chứa đựng cái 
mênh mông của tình yêu. Cái gì 
chân thật, bất biến thì không bị 
chia cắt, không bị hạn cuộc, 
không bị ngưng đọng trong cái 
hữu hạn và nhất thời. Yêu một 
người, trước tiên có nghĩa là phá 
bỏ bức rào ngăn cách ta với 
người đó, khiến cho ta với người 
đó trở thành một. Người tình của 
ta chính là ta chứ không là gì 
khác. Cả cuộc đời ta nằm ở 
trong đó. Ta làm tất cả những gì 
mang lại khoái lạc và hạnh phúc 
cho người tình, có nghĩa là làm 
cho chính ta. Nhưng ta không 
cần phải hỏi là làm cách  nào để 
người tình của ta được hạnh 
phúc, hay cho chính ta được 
hạnh phúc. Bởi vì tình yêu tự có 
lối đi của nó. Cứ yêu một cách 
chân tình và hết mình thì hạnh 
phúc sẽ có. Cậu nói sao? Những 
gì tôi nói nãy giờ chỉ là lý thuyết 
thôi à! Vậy thì theo cậu, thế nào 
là thực tế của tình yêu?” 

“Tình yêu phức tạp và chắc 
chắn là không vươn ra khỏi sự 
hạn cuộc của tính ích kỷ và cái 
bản ngã đáng ghét của chính ta? 
Vì ích kỷ nên tình yêu chỉ biết 
chăm sóc và nâng niu đối tượng 
nó chiếm hữu, như vậy chỉ có 
tình yêu hạn cuộc chứ không có 
cái tình yêu mênh mông, cao cả 
được. Mà một khi tình yêu bị 
hạn cuộc bởi lòng ích kỷ chiếm 
hữu, nó gây tạo sự ràng buộc và 
khổ đau cho kẻ yêu và ngay cả 
kẻ được yêu nữa. Còn nếu nó 
muốn vươn ra khỏi cái vòng hạn 
cuộc đó, điều này chỉ là một sự 
phóng ngoại để tìm cầu một đối 
tượng mới khác cũng nhỏ nhen 
và hạn cuộc, để thay thế cái hạn 
cuộc nhỏ nhoi cũ mà thôi. Nói 
cho cụ thể, chú chỉ có thể làm 
mọi việc cho thím, cho các cháu, 
và cho chính chú, chứ không thể 
lang bang trải tình yêu đó đến 
với một đối tượng khác, vì như 



 

 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

thế sẽ gây đau khổ cho vợ con.” 
“Ha ha, sao lại phóng cái 

tình yêu đó giong ruổi đến đối 
tượng nào nữa một khi nó đã tự 
chọn một nơi chốn để tụ hội và 
phát tiết toàn vẹn thể cách vô 
biên của nó! Vợ con ta không 
phải là tất cả đó sao. Vợ con ta 
chính là ta, chính là thế giới.” 

“Sự náo loạn và xung đột 
của thế giới có thể được dấy sinh 
từ sự tập trung bảo vệ và chiếm 
hữu của mỗi người đối với những 
gì hắn yêu thích.” 

“Kẻ nào luôn sống trọn vẹn 
với tình yêu của hắn, hàm ý 
rằng hắn đã sống trọn với vợ 
con hắn, sông trọn với chính con 
người hắn, thì không tổn hại và 
xâm phạm đến hạnh phúc của 
kẻ khác. Thực sự yêu thì chỉ có 
hạnh phúc chứ chẳng gây đau 
khổ nào cả.” 

“Lòng ích kỷ, sự ghen tuông, 
lòng khao khát chiếm hữu độc 
quyền, tất cả những thứ ấy 
không thể không ảnh hưởng đến 
tâm hồn con người yêu thương. 
Thiên hạ đã đau khổ bao nhiêu 
vì những thứ ấy. Cháu xin lỗi 
chú khi đặt giả thiểt như vầy: sẽ 
có những lúc mà thím ở nhà có 
thể làm chú nổi cơn ghen tức với 
một tình địch nào đó. Cơn ghen 
làm mất bình tĩnh và gây khổ 
đau trong lòng chú, phải 
không?” 

“Ghen tuông chẳng có gì là 
khổ. Ghen tuông là một điều kỳ 
thú và cần thiết, như những 
bông hoa, những nét chấm phá 
muôn màu điểm tô thêm cho vẻ 
diễm ảo của bức tranh tình ái. 
Ghen là sự dội ngược của bản 
ngã khi va chạm vào bức tường 
ly cách nó với bên ngoài. Nếu ta 
yêu một cách trọn vẹn, sống 
một cách trọn vẹn, bức tuờng đó 
bị phá đổ, và chẳng có sự va 
chạm nào ngoài sự hợp nhất của 
ta với thế giới. Thế giới là gì? 
Thế giới là vợ ta đó. Ghen tuông 
khổ, nhưng phải biết cách. Kẻ 
biết ghen cho trọn vẹn là kẻ tự 
húc đầu vào bức tường ly cách 
giữa hắn với tha nhân, chứ 
không phải là làm cho vững chắc 
thêm bức tường đó để rồi quằn 
quại đau khổ. Nhưng kẻ nào đã 
biết yêu một cách trọn vẹn thì 
không có gì xảy ra cho hắn một 
cách nhảm nhí như ghen tuông, 
thất tình, càu nhàu, bẳng gắt, 
giận lẫy, thẫn thờ, điêu đứng, 
khổ sở… Và cũng bởi người tình 
của hắn sẽ chẳng bao giờ ngoại 
tình, hoặc làm, hoặc nói, hoặc 
biểu lộ một điều gì vượt ra ngoài 

vòng tay chân tình của hắn. 
Tình yêu chân thật sẽ tự vẽ ra 
những lối đi của nó. Những lối 
đi này biểu hiện sự phong phú 
và tròn đầy của tình yêu; mặt 
khác, chính chúng là những 
cánh tay ban phát, thâu nhặt 
và bảo vệ sự sinh tồn của tình 
yêu. Những lối đi đó, chính là 
nghệ thuật yêu đương. Kẻ nào 
biết yêu thì tự hắn đẻ ra nghệ 
thuật này; kẻ nào không biết 
yêu phải học nghệ thuật đó để 
tiến đến tình yêu và hạnh phúc 
chân thật. Bởi vì con đường từ 
nhà đến chợ cũng chính là con 
đường dẫn ta từ chợ đến nhà 
vậy. Phải không cậu em?” 

  

Tôi trở mình, xoay qua phía 
ông Trọng, thấy ông vẫn còn 
ngồi im đó. Điếu thuốc trên tay 
ông chỉ cháy hơn một nửa. Cái 
miệng ông hãy còn nhép nhép. 
Tôi lẫn lộn, chẳng rõ là nãy giờ 
ông ta nói hay cái gã mặt thẹo 
lấp ló đâu đó đã nói. Ông ta 
đang nói hay đang nhai thứ gì? 
Mà những điều ông nói có vẻ 
lung tung quá. Cái tình yêu đó, 
cơn khát khao dục tình đó, cả 
ông và gã mặt thẹo đều nói 
một ý như nhau: lúc nào cũng 
ca ngợi, khuyến khích con 
đường chiếm hữu, hợp nhất với 
những đối tượng huyễn ảo của 
trần gian mà tôi từng gắng 
công vượt thoát. Tôi vỗ nhẹ đùi 
ông một cái, nói: 

“Thôi, đừng nói nữa chú. 
Nghĩ đi cho khỏe.” 

Ông Trọng há hốc, nhìn tôi: 
“Nãy giờ tôi có nói gì nữa 

đâu.” 
Tôi dụi mắt, nhìn kỹ lại 

miệng ông. Cái miệng không cử 
động, không nhóp nhép, nhưng 
há ra trong kinh ngạc. 

“Dạ… thì đừng nói nữa.” 
Tôi nhắm mắt lại. Có tiếng 

ông Trọng phủi bụi đất nơi chỗ 
nằm của ông để nằm xuống. 

Ngủ ngon nghe chú. Ừ, cậu cũng 
ngủ ngon. Đã đến giờ báo 
nghiêm. Trại giam im lặng. Ngon 
đèn trên trần cháy sáng suốt 
đêm. Tôi nghe như có những âm 
ba nào đó chạy rần rần theo 
những tia sáng chói chang của 
ngọn đèn tỏa xuống. 

Cái hạnh phúc trong tình yêu 
mà ông Trọng tự hào là ông tìm 
thấy, có phải là thứ hạnh phúc 
chân thật không? Ông có thực 
tìm thấy bình an và sự bất động 
trước những quấy nhiễu của khổ 
đau và hệ lụy của cuộc đời 
chăng? Tại sao ông ấy buồn khổ 
và đã khóc? Cái tình yêu trọn 
vẹn và thực sự mà ông nói 
không cứu thoát ông ra khỏi nỗi 
nhớ nhung, buồn thương khi 
chia cách với vợ con sao? 

“Nói gì thì nói, hình như chú 
vẫn phải đớn đau vì nỗi nhớ 
thương và buồn tủi khi phải xa 
cách vợ con mình. Đó là thực tế 
khổ đau nẩy sinh từ tình yêu 
chiếm hữu.” 

“Ha, nhớ nhung là sự vươn 
dài của tâm hồn một cách tha 
thiết cuồng nhiệt về quá khứ 
dấu yêu để ý thức và xác định 
sự bất diệt của tình yêu trong 
dòng biến thiên vô cùng của đất 
trời. Ta không thấy khổ đau gì 
trong nhớ nhung, bởi nhớ nhung 
là hưởng thụ, là sự múa nhảy 
cần thiết của trái tim để biểu lộ 
giá trị chan rưới, hòa hợp giữa 
những thực thể vẫn thường tự ly 
cách nhau bằng sự vây bọc của 
lớp vỏ bản ngã. Nhớ nhung là 
phút quay đầu và réo gọi của 
tình yêu hướng về dĩ vãng. Nó 
không là gì khác hơn tình yêu. 
Mà trong tình yêu, chẳng có cái 
gọi là khổ đau. Khi yêu, hãy hợp 
nhất với tình yêu; khi nhớ 
nhung, hãy hợp nhất với nhớ 
nhung.” 

“Nhưng rõ ràng là chú vẫn 
rơi nước mắt. Đó không phải là 
dấu hiệu của khổ đau sao?” 

“Khổ đau như trái ớt cay. Kẻ 
nào biết ăn, biết thưởng thức, 
biết hưởng thụ thì nó thấy ngon. 
Kẻ không biết thì hãi sợ. Đã yêu 
thực sự thì ngại gì khổ đau! Ta 
nhai nó ngấu nghiến, vui miệng 
chứ có hề hấn gì đâu nào!” 

“Vậy tâm hồn chú sẽ như thế 
nào nếu vĩnh viễn chia xa với vợ 
con? Cháu xin lỗi đã đặt giả thiết 
này. Cháu nói cụ thể hơn, nếu 
người tình chết đi, nó sẽ ảnh 
hưởng biết bao với đời sống của 
ta!” 

“Sống hết mình, yêu trọn 
vẹn, ta đã làm tròn ý nghĩa và 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022      61 

bổn phận của chính ta trên cuộc đời. 
Ta không ân hận, nuối tiếc, vì ta 
chẳng bao giờ phụ lòng người tình của 
ta. Nàng có chết đi, tình yêu của ta 
cũng không mất. Tình yêu bất diệt. Đó 
là điều kỳ thú. Vì tình yêu bất diệt, 
hạnh phúc cũng bất diệt…” 

Dù ông Trọng nói vậy, tôi vẫn nghi 
ngờ, cho đó là lời dụ hoặc quyến rũ 
của yêu ma trần tục. Tôi luôn thấy 
một cái gì giả trá, mộng huyễn trong 
cái mà người ta gọi là tình yêu. Tôi có 
rung động, có khát khao, có mơ 
tưởng, nhưng cứ nhìn lại, xét lại và 
thấy toàn bộ những thứ ấy chỉ là sự 
dấy động của dục vọng mà thôi. Tuy 
vậy, lúc này tôi chưa biết nói gì để bác 
bỏ luận điệu của ông Trọng. Vì dù sao, 
trong vấn đề tình yêu, tôi vẫn là kẻ 
thiếu thực nghiệm trong khi đó, ông 
ấy đã sống, đã yêu, bằng cả con 
người, bằng cả cuộc đời ông. 

 

Tôi vùng dậy tính nói với ông 
Trọng rằng dù tôi không cãi lý được 
với ông, tôi vẫn chưa hoàn toàn tán 
đồng quan điểm của ông về tình yêu 
và hạnh phúc. Nhưng rõ ràng là ông 
ấy đã ngủ khò. Tiếng ngáy của ông 
giống như tiếng rít qua điếu cầy của 
những người hút thuốc lào. Giống như 
có bong bóng nước sủi lên trong ấy. 
Ông đâu có nói chuyện với tôi. Tôi chỉ 
tưởng tượng ra đấy thôi. Hoặc là, 
chính tôi đã nói chuyện với gã mặt 
thẹo, cái thằng tôi đáng ghét thường 
bám sát theo tôi mà thôi.  

 

Tôi nằm xuống trở lại, cố dỗ giấc 
ngủ bằng cách niệm Phật. Nhưng tôi 
cứ nghe vang vọng những thứ âm 
thanh chung quanh. Có tiếng văng 
vẳng của một thiếu nữ nào đó vọng từ 
tim tôi vọng ra. Đừng bỏ em, nghe 
anh. Đừng bỏ em. Ồ, đó chỉ là ảo giác. 
Khang ơi, quên đi. Gợi lại chỉ thêm đau 
mà thôi. Nam mô A Di Đà Phật… 
Những tiếng bên ngoài vẳng vào mới 
thực. Nói vậy cũng không đúng. Phải 
nói là cả trong lẫn ngoài đều chẳng 
thực. Nhưng lại có hiện hữu. Giống 
như giấc mộng. Mộng cũng có, đâu 
phải không có, nhưng chẳng thực. Có 
tiếng la ơi ới của một tù nhân nào đó 
bên phòng giam tập thể. Ông Trọng 
hơi cựa mình một chút. Tiếng chó sủa 
xa xa. Con chuột cống dưới lỗ cầu cố 
gắng đẩy bung chiếc dép nhựa của 
ông Trọng ra khỏi miệng cầu để chui 
lên mà không thành công. Hai con dế 
hay thứ côn trùng không tên nào đó, 
kêu rúc rích rúc rích như cười giỡn với 
nhau. Chắc chúng phải nhỏ hơn cả con 
muỗi mới phát ra  tiếng kêu bé xíu 
thiếu âm lượng như vậy… 

 

(Hết Chương 12,mời đọc tiếp 

Chương 13 vào kỳ báo tới) 

TÌM MỘ 

 

Người tù trở về thăm đất Bắc 

Đồi sắn mênh mông ngã bóng chiều 

Con suối hình như giờ cạn lại 
Mỏi mòn mạch nước cũng khô theo 

 

Anh nằm giữa đỉnh đồi hoang vắng 

Mát rượi tàng cây dưới bóng sao 

Con suối vòng cung qua mấy trại 
Nhảy tung bọt sóng tháng mưa rào 

 

Sơn La nước độc ma rừng thiêng 

Sương muối chiều hôm phủ khắp triền 

Hơi thở tưởng chừng như đặc lại 
Nặng nề buồng phổi héo vành tim 

 

Anh đến Sơn La rồi ở lại 
Bạn bè sau đó cũng về Nam 

Chiều nay trở lại tìm anh đó 

Chớp mắt qua rồi mấy chục năm 

 

Cây sao cổ thụ giờ đâu mất 
Còn chỉ mênh mông sắn phủ đồi 
Cách ngã ba nầy trăm rưỡi thước 

Mồ hoang viễn xứ lạnh mưa rơi 
 

Gốc cây mục nát lên tầng nấm 

Càng quạnh hiu thêm lũ mối càng 

Cả khúc cây rừng còn gậm nát 
Huống hồ xương trắng gió mưa chan 

 

Năm xưa bẻ tạm ba nhánh nhỏ 

Làm nén hương lòng tiễn bạn đi 
Gạo muối cũng không lòng thấy trống 

Tủi thân manh chiếu rách đôi lề 

 

Tôi dắt con anh trở lại đây 

Mênh mông nghĩa tận khói hương dầy 

Về Nam hương hỏa mồ yên tịnh 

Chắc cũng còn hơn thổ trạch nầy. 
 

 

 

HỒ THANH NHÃ 



 

 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 125, THÁNG 4.2022 

While residing at the Veluvana monastery, the 
Buddha uttered Verses (338) to (343) of this 
book, with reference to a young sow. 
 

On one occasion, while the Buddha was on an 
alms-round at Rajagaha, he saw a young dirty 
sow and smiled. When asked by the Venerable 
Ananda, the Buddha replied, "Ananda, this young 
sow was a hen during the time of Kakusandha 
Buddha. As she was then staying near a refectory 
in a monastery she used to hear the recitation of 
the sacred text and the discourses on the 
Dhamma. When she died she was reborn as a 
princess. On one occasion, while going to the 
latrine, the princess noticed the maggots and she 
became mindful of the loathsomeness of the 
body, etc. When she died she was reborn in the 
Brahma (Archangel) realm as a puthujjana 
Brahma(Archangel) but later due to some evil 
kamma, she was reborn as a sow. Ananda! Look, 
on account of good and evil kamma there is no 
end of the round of existences." 
 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 

Verse 338: Just as a tree with roots undamaged 
and firm grows again even though cut down, so 
also, if latent craving is not rooted out, this 
dukkha/suffering (of birth, ageing and death) 
arises again and again. 
 

Verse 339: That man of wrong views, in whom 
the thirty-six streams (of craving) that flow 
towards pleasurable objects are strong, is carried 
away by his many thoughts connected with 
passion. 
 

Verse 340: The stream of craving flows towards 
all sense objects; the creeper of craving arises (at 
the six sense-doors) and fixes itself (on the six 
sense objects). Seeing that creeper of craving 
growing, cut off its roots with Magga Insight. 
 

Verse 341: In beings, there flows happiness that 
is smeared with craving; those beings attached to 
pleasure and seeking pleasure are, indeed, 
subject to birth and ageing. 
 

Verse 342: People beset with craving are 
terrified like a hare caught in a snare; held fast by 
fetters and bonds they undergo dukkha/suffering 
(round of rebirths) again and again, for a long 
time. 

 

The Story of a Young Sow 
 

Dhammapada, Verses 338 – 343 

Verse 343: People beset with craving are terrified 
like a hare caught in a snare. Therefore, One who 
wishes to free himself from craving should 
eradicate craving. 
 

 

Translated by Daw Mya Tin, M.A.,  
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma. 


