


 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      1 
Báo Chánh Pháp số 105, tháng 08 năm 2020, do Chùa Quang Minh (Chicago, 
IL) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. 
Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng long, an lạc để hoằng truyền và 
hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  
 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trương của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:  pixabay.com 

 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 

     (714) 638-0989 

    (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thường trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước mong 
pháp mầu của Phật sẽ được lưu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi người sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hương vị. 

  
 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 
baivochanhphap@gmail.com 

 
Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.:  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  105 

THÁNG 08.2020 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƢ TÕA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 3 

 BIỆN TRUNG BIÊN LUẬN TỤNG 
THÍCH, t.t. (HT. Thích Thắng Hoan), 
trang 9 

 TAM DANH (thơ Đồng Thiện), tr. 12 

 CÓ NHỮNG CÁI CHẾT (ĐNT Tín 
Nghĩa), trang 13 

 TIẾNG ĐÀN GIEO (thơ Mặc Phương 
Tử), trang 15 

 Ý NGHĨA SỰ THỰC HÀNH TRÍ HUỆ 
BÁT NHÃ (Nguyễn Thế Đăng), trang 
16 

 HIỆN ẢNH (thơ TN Tịnh Quang), 
trang 19 

 VÔ CẢM XÃ HỘI VÀ THÁI ĐỘ CỦA 
NGƢỜI PHẬT TỬ (Chúc Phú), trang 
20 

 CỤ GIÀ TU MƢỚN (Ns. Thích Nữ 
Như Thủy), trang 23 

 ĐỨC PHẬT A DI ĐÀ TRONG KINH 
BẢN DUYÊN... (HT. Thích Như 
Điển), trang 24 

 GẶP THẦY (thơ Minh Đạo), trang 28 

 CHỌN LỌC MÔI TRƢỜNG SỐNG 
(Nguyễn Minh Tiến), trang 29 

 WAKA 94 (thơ Saigyô Hòshi, Pháp 
Hoan dịch), trang 31 

 TÌM VÀNG DƢỚI NƢỚC – Câu 
Chuyện Dƣới Cờ (Thị Nguyên 
Nguyễn Đình Khôi), trang 32 

 CÔNG CUỘC CHẤN HƢNG Ở BẮC 
KỲ, t.t. (Nguyễn Lang), trang 33 

 ĐỌC THÊM VÀI Ý VỀ BÁT NHÃ 
TÂM KINH (Nguyên Giác), trang 38 

 HARRIET BEECHER STOWE VÀ 
―TÖP LỀU CHÖ TOM‖ ĐANG CHÁY 
(Huỳnh Kim Quang), trang 44 

 SÁNG TRÊN ĐỒI, MANG MANG... 
(thơ Nguyễn Đức Sơn), trang 49 

 VỀ THÔI (TN Diệu Phúc), trang 50 

 SUỐI NGUỒN / VÔ CÙNG TIẾC 
THƢƠNG CHỊ (thơ Tâm Tấn & TM 
Vương Thúy Nga), trang 54 

 HOA CỦA NGƢỜI HÀNG XÓM 
(Lam Khê), trang 55 

 NỬA ĐÊM DÂNG MẸ BÀI THƠ / 
TINH ANH ĐỂ LẠI (thơ Vĩnh Hữu 
& Đồng Thiện), trang 57 

 NƢỚC TRÀ (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 58 

 ĐOẠN ĐƯỜNG THỈNH KINH (thơ 
Hồ Thanh Nhã), trang 61 

 HÀNH TRÌNH ĐI THỈNH KINH 
CỦA ĐƢỜNG HUYỀN TRANG 
(Hồ Thanh Nhã), trang 62 

 NGƢỜI ÁO TRẮNG (thơ Diệu 
Viên), trang 63 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N.), 
trang 64 

 MỘT NGÀY CHUNG CUỘC BỐN 
BỀ HOA BAY (Du Tâm Lãng Tử), 
trang 66 

 KHÖC NGÂM PHÓNG CUỒNG 
(thơ Cuồng Từ), trang 68 

 STORY OF THOSE WHO SUF-
FERED FOR THEIR EVIL DEEDS 
(Daw Tin), trang 69 

 DANH SÁCH ỦNG HỘ VẬT LIỆU 
Y TẾ TIẾP TRỢ CHỐNG DỊCH 
COVID-19 (Thư Ký Chánh Pháp), 
trang 70 

 VÀNG NGỌC PHẢI CHĂNG LÀ 
HẠNH PHÖC (Truyện cổ Phật 
giáo), trang 72 

 CHÁNH NIỆM TỈNH GIÁC (thơ 
Thục Uyên), trang 73 

 TÂM ĐỘNG TÂM TỊNH (Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 74 

 NỖI BUỒN CỦA THẦN CHẾT 
(Đào Văn Bình), trang 76 

 TRÊN LẦU MÀI DAO (thơ TM. Ngô 
Tằng Giao) trang 80 

 NÖI XANH MÂY HỒNG – chƣơng 
8 (Vĩnh Hảo), trang 81 

 NẤU CHAY: BÖN XÀO CHAY (Vy 
Trân) trang 88 



 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Thö  Toøa  Soaïn 

THỐNG KHỔ TRẦN GIAN 

Khổ đau bao trùm cả nhân loại, cả thế giới. Đó là một sự thật, không ai có thể 
chối cãi. Chính vì không ai có thể tránh khỏi, khổ đau trở nên bình thường trong cảm 
nhận chủ quan của mỗi người; và nó chỉ khởi hiện rõ rệt khi bị đẩy lên vượt mức. 
Đến lúc ấy, người ta mới gục đổ và chịu nhìn nhận sự thật. 

Chúng ta vờ quên đi rằng có một sự khổ, nhỏ hay lớn, luôn chực sẵn để đến với 
mình, bất cứ lúc nào. Chúng ta ngoảnh mặt với khổ đau, cố bám lấy những niềm vui 
tạm bợ để vượt qua đời sống này; hoặc giả, chúng ta đã tập quen chấp nhận, chịu 
đựng khổ đau. 

Ngoảnh mặt hay chịu đựng không phải là cách giải quyết khổ đau. Trên thực tế, 
khổ đau đã theo chúng ta suốt chặng đường từ khi sinh ra cho đến khi lìa đời. Các 
tôn giáo đã hướng dẫn chúng ta phương cách thoát khổ. Nhưng dù là bằng phương 
cách nào, trước tiên phải nhận chân được nguyên nhân gây nên khổ đau mới có thể 
tìm ra con đường trị liệu thích hợp. 

Những thống khổ từ nghèo đói, bệnh hoạn, bất công xã hội, chiến tranh, thiên 
tai... chỉ là những hiện tượng mà ai cũng có thể thấy được, và có thể góp công sức 
hay tiền bạc để làm giảm thiểu hoặc xoa dịu. Nhưng nếu chiêm nghiệm sâu sắc hơn, 
sẽ thấy nguồn gốc khổ đau của con người là do tham và ái. Tham cầu những gì mình 
chưa có, hoặc có rồi mà không thấy đủ; yêu bản thân, yêu những gì thuộc về bản 
thân, yêu những gì bản thân muốn chiếm hữu hoặc đã chiếm hữu, yêu cả những gì 
đã được bản thân đồng hóa (như gia đình, nơi sinh ra, nơi sinh sống, dân tộc, màu 
da, tôn giáo, đảng phái, chủ thuyết, lý tưởng...). Nếu tham và ái luôn được đáp ứng 
thỏa đáng, và thành quả của chúng là thường hằng thì sẽ không có khổ đau, thống 
hận. Nhưng đó chỉ là thành quả (hay hạnh phúc, thỏa mãn) của chính cá nhân ấy, 
chưa kể là sẽ tác hại đến người khác như thế nào. Sự tham lam, chiếm hữu vô độ của 
một cá nhân chắc chắn sẽ gây thiệt thòi, tổn hại đến bao nhiêu người khác, trong gia 
đình, ngoài xã hội. Ngoài ra, kết quả của tham và ái này luôn bị tác động, chi phối 
bởi tính chất bất định, biến hoại của mọi sự mọi vật, và kể cả tâm lý. Do đó, hạnh 
phúc của cá nhân tham ái sẽ thay đổi, và thành quả vật chất mà cá nhân ấy thu đạt 
được cũng sẽ thay đổi. Sự thay đổi và luôn chuyển dịch của mọi hiện tượng tâm lý, 
vật lý trên thế gian này kết thành nỗi thống khổ chung, phổ cập toàn nhân loại và 
sinh chúng. 

Đặc tính của biến hoại cũng chính là đặc tính của khổ đau con người. 
Hành giả dấn thân vào đời, chỉ có mỗi tâm nguyện là trang trải lòng thương của 

mình đến tất cả, không phân biệt màu da, sắc tộc, giàu-nghèo, đẳng cấp... Máu và 
nước mắt của con người, dù ở quốc gia hay địa vực nào, cũng đỏ và mặn như nhau 
(*), và vẫn là kết tinh của nỗi khổ sinh-tử. Thống khổ của con người và chúng sinh là 
vô tận; cho nên chí nguyện ban vui cứu khổ cũng vô tận. Trải nghiệm niềm đau nỗi 
khổ của chính mình mà thương tưởng đến tất cả chúng sinh. Dùng cái tâm ban đầu 
và đôi mắt tràn ngập thương yêu để ứng xử với cuộc đời. Không đứng bên này, bên 
kia, mà đứng từ nơi vũng lầy thống khổ của thế gian để cất bước đi của những kẻ 
khiêm cung, siêu xuất.  

 
_________ 
 
(*) Hình ảnh và ý này mượn từ một châm ngôn Phật giáo.  
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

có thể phản ứng nhanh 
chóng với các sự kiện quan 
trọng trong lịch sử của thời 
đại,” bài đăng nói. 

(Big News Netwwork – 
July 1, 2020) 

 
ẤN ĐỘ: Lễ kỷ niệm dài 

một năm nhân sinh nhật 
thứ 85 của Đức Đạt Lai 

Lạt Ma 
Một năm tròn dành cho 

các lễ kỷ niệm và các sự 
kiện kỷ niệm trên toàn thế 
giới đã được lên kế hoạch 
như là một phần của ―Năm 
của Lòng biết ơn‖ để đánh 
dấu ngày sinh của nhà lãnh 
đạo tinh thần Tây Tạng, Đức 
Đạt Lai Lạt Ma thứ 14, tròn 
85 tuổi vào ngày 6-7-2020. 

Từ ngày 1-7-2020 đến 
ngày 30-6- 2021, theo 
Chính quyền Trung ương 
Tây Tạng (CTA) - chính phủ 
lưu vong Tây Tạng - một 
loạt các sự kiện ảo sẽ được 
tổ chức dành cho Đức Đạt 
Lai Lạt Ma ―để đánh giá cao 
tất cả những đóng góp nổi 
bật của ngài‖ nhằm ― nỗ lực 
để chia sẻ, quảng bá và tôn 
vinh những giáo lý và sự 

nghiệp trọn đời của Đức Pháp 
vương.‖  

Trong số các sự kiện khác 
để đánh dấu dịp này, một bộ 
phim tài liệu mới mang tên ― 
Đạt Lai Lạt ma - Nhà khoa 
học‖ - đã ra mắt thế giới tại 
Liên hoan phim quốc tế Ven-
ice lần thứ 76 vào tháng 8 
năm ngoái -  sẽ được phát 
trực tuyến miễn phí từ ngày 
6-7-2020 .  

Với các cảnh quay hiếm 
hoi và chưa từng thấy trước 
đây, bộ phim dài này được 
cung cấp để ghi nhận những 
đóng góp nổi bật của Đức đạt 
lai Lạt ma trong việc thúc 
đẩy đối thoại và hợp tác giữa 
khoa học phương Tây và trí 
tuệ Phật giáo.    

(Buddhistdoor Global – 
July 2 , 2020) 

Đức Đạt Lai Lạt Ma 
Photo: Ven Tenzin Jamphel 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

HOA KỲ: Trung tâm Thiền 
Upaya tổ chức hội nghị 

các nhà lãnh đạo phụ nữ 
về công lý 

Santa Fe, New Mexico -  
Vào ngày 21-6-2020, Trung 
tâm Thiền Upaya đã tổ chức 
một hội nghị trực tuyến gồm 
các nhà lãnh đạo phụ nữ để 
thảo luận về mối quan hệ 
giữa công lý và tín ngưỡng.  

Hội nghị, được gọi là 
―Hành động Giác ngộ: Các nữ 
lãnh đạo nói về Chủng tộc, 
Nghèo đói, Khí hậu và Đại 
dịch,‖ với sự tham gia của 
các diễn giả nổi bật như Jane 
Fonda, Dekila Chungyalpa, 
Joanna Macy, Rebecca Solnit, 
v.v. Trong một bài đăng trên 
blog Upaya, người sáng lập 
và trụ trì trung tâm, Roshi 
Joan Halifax, đã bày tỏ rằng 
dịp tốt này là đáng chú ý và 
hiếm có như thế nào để các 
nhà lãnh đạo phụ nữ và các 
nhà khoa học giải quyết mối 
quan hệ giữa nhiều loại bất 
công và những thách thức 
lịch sử đang diễn ra. ―Một 
trong những điều mạnh mẽ 
về Trung tâm Thiền Upaya 
nhỏ bé, có lương tâm và 
nhanh nhạy này là chúng tôi 

Các diễn giả của Hội nghị 
―Hành động Giác ngộ: Các 
nữ lãnh đạo nói về Chủng 
tộc, Nghèo đói, Khí hậu và 
Đại dịch” 
Photo: Tricycle 



 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

THÁI LAN: Triển lãm nhân 
kỷ niệm ngày sinh thứ 

150 của đại sƣ Luang Pu 
Mun 

Bangkok, Thái Lan - Để 
đánh dấu Ngày Asanha 
Bucha và Mùa Chay Phật 
giáo năm nay - trùng với kỷ 
niệm ngày sinh năm thứ 150 
của nhà sư Phra Ajarn Mun 
Bhuridatta Mahathera, tục 
danh Luang Pu Mun - khu 
mua sắm phức hợp Seacon 
Bangkae đang tổ chức cuộc 
triển lãm mang tên "Khao 
Phansa Maha Mongkhol: 150 
năm ngày sinh của Luang Pu 
Mun " tại Khu vực chính ở 
tầng thứ nhất, từ ngày 3 đến 
12-7-2020. 

Đây là một cơ hội hiếm 
có để chiêm bái bản sao bức 
tượng bằng ngọc trắng duy 
nhất trên thế giới của nhà sư 
đáng kính này. Sư Luang Pu 
Mun đã được UNESCO công 
nhận là một "nhân vật quan 
trọng" trong việc thúc đẩy 
hòa bình thế giới. 

Triển lãm trưng bày các 
thánh tích và tóc cùng với 
các vật dụng cần thiết của 
ông - mượn từ bảo tàng của 
chùa Wat Pa Sutthawas ở 
Sakon Nakhon, nơi ông là trụ 
trì và viên tịch. 

Các bản sao tượng của 
nhiều vị tôn sư vốn là đệ tử 
của ngài Luang Pu Mun cũng 
sẽ được đưa đến sự kiện này 
để các Phật tử chiêm bái.  

(Bangkok Post – July 2, 
2020) 

 
Đại sư Phra Ajarn Mun Bhuri-
datta Mahathera - Luang Pu 
Mun—Photo: Bangkok Post 

ẤN ĐỘ: Thông điệp của 
Đức Phật nổi bật tại Lễ 
Chuyển Pháp luân Đầu 

tiên của Ấn Độ 
Ngày 7-7-2020, Liên đoàn 

Phật giáo Quốc tế (IBC), hợp 
tác với Bộ Văn hóa Ấn Độ, đã 
tổ chức ngày lễ đánh dấu 
những lời dạy đầu tiên của 
Đức Phật sau khi Ngài giác 
ngộ, được Phật giáo gọi là 
―Chuyển Pháp luân‖ ( tiếng 
Pāli là Dhammacakkappavat-
tana). Sự kiện này có sự góp 
mặt của Tổng thống Ấn Độ, 
Ram Nath Kovind, cùng với 
các nhà lãnh đạo Phật giáo 
và chính trị từ Ấn Độ và các 
nơi khác. 

Được tổ chức tại Rash-
trapati Bhavan, nơi cư trú 
chính thức của Tổng thống 
tại New Delhi, buổi lễ đã diễn 
ra sau Tuần lễ Vesak và Cầu 
nguyện Ảo Toàn cầu từ ngày 
7 đến 16 - 5, cũng do IBC tổ 
chức. 

Do đang có đại dịch 
COVID-19 nên sự kiện này 
chỉ tổ chức theo từng nhóm 
nhỏ tập trung tại từng địa 
điểm, với những người tham 
dự đeo khẩu trang và được 
phát trực tiếp cho mọi người 
trên khắp thế giới tham gia. 

(Buddhistdoor – July 7, 
2020)   

Tổng thống Ấn Độ (người thứ 
hai từ bên trái) tại Lễ Chuyển 

Pháp luân Đầu tiên của Ấn 
Độ-Photos: tribuneindia.com 

HOA KỲ: Trung tâm Lƣu 
trữ Kỹ thuật số Phật giáo 
ra mắt Thƣ viện Phật giáo 

trực tuyến mới 
Trung tâm Lưu trữ Kỹ 

thuật số Phật giáo (BDRC) 
có trụ sở tại Cambridge, 
Massachusetts, đã hoạt 
động hơn 20 năm để bảo 
tồn, phân loại, số hóa và 
phổ biến các tài liệu về các 
truyền thống đang bị nguy 
cơ biến mất của Phật giáo. 

Trung tâm hiện đã sẵn 
sàng ra mắt một trang web 
hoàn toàn mới, cập nhật 
giúp các tác phẩm quý giá 
này có thể truy cập được 
miễn phí cho tất cả mọi 
người. 

Trang web mới của 
BDRC, dự định làm nguồn 
kỹ thuật số cho cả ba  Phật 
tông là Đại Thừa, Nam Tông 
và Mật Tông, sẽ giới thiệu 
một bộ sưu tập các văn bản 
Phật giáo Hoa ngữ, tiếng 
Pali, tiếng Phạn và tiếng Tây 
Tạng, cũng như các công cụ 
tiên tiến cho tìm kiếm thư 
viện mở rộng và xem các 
tác phẩm. Trang web mới 
này theo kế hoạch sẽ ra mắt 
chính thức vào ngày 1-8-
2020 

(HOME: Buddhistdoor - 
July 1, 2020)  

Hoạt động khảo sát các văn 
bản Phật giáo của BDRC tại 
Mông Cổ (ảnh trên) và tại 

Thái Lan (ảnh dưới) 

Photos: khyentsefounda-
tion.org 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      5 

NHẬT BẢN: Tour du lịch 
thực tế ảo của chùa Nin-
naji trình chiếu 33 bức 

tƣợng của các vị thần Phật 
giáo 

KYOTO - Chùa Ninnaji 
đang tổ chức một tour du lịch 
thực tế ảo 3-D  giới thiệu 33 
vị thần Phật giáo, mang đến 
cho du khách cái nhìn cận 
cảnh về bộ sưu tập các bức 
tượng hàng thế kỷ vốn 
thường đóng cửa đối với công 
chúng. 

Đoạn video dài 13 phút 
trình chiếu pho tượng chính 
của chùa - tượng thiên thủ 
Quán Thế Âm Bồ Tát - và 
hàng ngàn bức tượng khác 
được tôn trí  trong Chánh 
điện Kannondo. 

Các bức tượng này được 
tạo tác vào đầu Thời kỳ Edo 
(1603-1867). 

"Chúng tôi hy vọng nhiều 
người nhất có thể tìm hiểu về 
sự quyến rũ của các pho 
tượng Phật giáo trong chánh 
điện Kannondo thông qua các 
cảnh quay VR", Shoyu Yo-
shida, trưởng phòng hành 
chính của chùa nói. 

Một số bức tượng, bao 
gồm Fujin và Raijin, có thể 
được nhìn thấy không chỉ từ 
phía trước mà còn từ hai bên 
và mặt sau. Người xem có 
thể cảm thấy như mình đang 
ở thật gần những pho tượng 
trong chánh điện Kannondo, 
các vị chức sắc bản tự cho 
biết. 

Tour tham quan VR này 
mở cửa cho công chúng tại 
chùa cho đến ngày 31-7-
2020. 

(Asahi Shimbun – July 8, 
2020) 

Tour du lịch thực tế ảo của 
chùa Ninnaji trình chiếu hình 
ảnh 3D những pho tượng chư 

thần Phật giáo 

Photos: Asahi Shimbun 
 

ÚC ĐẠI LỢI: Phật tử 
chăm sóc bụi cây để tôn 
vinh Đức Đạt Lai Lạt Ma 

Năm nay, lễ kỷ niệm 
sinh nhật của Đức Đạt Lai 
Lạt Ma bởi cộng đồng Tây 
Tạng Blue Mountains đã 
chuyển hướng do các hạn 
chế vì COVID-19. 

Đáp lại yêu cầu của Đức 
Đạt lai Lạt ma là kỷ niệm 
sinh nhật ngày 6 tháng 7 
của ngài bằng cách làm sạch 
môi trường, hơn 40 thành 
viên của cộng đồng Tây 
Tạng Blue Mountains đã 
tham gia một hội thảo chăm 
sóc bụi cây tại Katoomba 
Cascades (New South 
Wales, Úc). 

Buổi sáng đã được tổ 
chức đặc biệt cho họ bởi đội 
ngũ tài sản tự nhiên của hội 
đồng. 

Nhà tổ chức cộng đồng 
Samzin Kalsang nói: "Làm 

sạch môi trường cho tất cả 
chúng sinh là một trong 
những mối quan tâm lớn 
nhất của Đức Đạt lai Lạt ma. 
Trong thời gian dịch COVID, 
đó là một cơ hội tuyệt vời để 
làm điều này đặc biệt là khi 
đang sống ở vùng Blue 
Mountains." 

Các hoạt động buổi sáng 
bao gồm làm cỏ, giảm tải 
nhiên liệu, trồng và tưới nước 
cây dương xỉ và cọc, và phủ 
rơm. 

Đó là một trải nghiệm 
chăm sóc bụi cây đầu tiên 
đối với cộng đồng này. Trong 
khi trẻ em chơi ở khu dã 
ngoại, các tình nguyện viên 
chăm sóc bụi cây mới có độ 
tuổi từ thanh thiếu niên đến 
người già đã nhiệt tình làm 
công tác. 

(bluemountainsgazette.co
m.au – July 9, 2020)  

Cộng đồng Tây Tạng Blue 
Mountains tham gia hoạt 
động chăm sóc bụi cây tại 
Katoomba Cascades (New 

South Wales, Úc) 

Photos: bluemountainsga-
zette.com.au 



 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

NEPAL: Cảnh sát bắt giữ 
sáu ngƣời đàn ông đang 
cố bán „kinh cổ chữ vàng 

của Phật giáo‟ 
Ngày 8-7-2020 cảnh sát 

đã bắt giữ sáu người tại thủ 
đô Kathmandu trong khi 
nhóm này cố gắng bán hiện 
vật được cho là những trang 
kinh Phật giáo cổ được viết 
bằng chữ vàng. 

―Chúng tôi đã thu hồi 16 
trang kinh điển Phật giáo 
được viết bằng mực vàng từ 
các nghi phạm,‖ Phó Giám 
đốc Cảnh sát Rajkumar Kc, 
phát ngôn viên của Cảnh sát 
Thủ đô Kathmandu. Chúng 
tôi vẫn chưa xác định được 
nơi mà các nghi phạm lấy 
những trang đó, là hiện vật 
mà chúng tôi tin là cổ xưa và 
có tầm quan trọng tôn giáo.‖ 

Cảnh sát đã xác định 
được danh tính của 6 người 
đàn ông này, có tuổi từ 31 
đến 64 và đến từ các địa 
phương khác nhau. 

Họ bị cáo buộc là đang cố 
bán di tích nói trên với giá 50 
triệu rupee. 

(kathmandupost.com - 
July 9, 2020) 
 
CAM BỐT: Trang trại tu sĩ 
Phật giáo sản xuất lƣơng 
thực hữu cơ vì cuộc sống 

bền vững 
Khi nhu cầu về lối sống 

bền vững ngày càng tăng rõ 
rệt, nhiều nhà sư Phật giáo ở 
Campuchia đã thiết kế lại các 
đền chùa của họ với không 
gian vườn để các tu sĩ thường 
trú có thể tự trồng lương 
thực. 

Chùa Serei Sakor Daun 
Sdoeung, tọa lạc tại xã Sena-
reach Udom Village Snay 
Proem Village ở quận Preah 
Sdach, đã dành ra một 
không gian xanh trong đó 
chư tăng bản tự trồng nhiều 
loại lúa, trái cây và rau quả. 

Được khởi xướng bởi sư 
trưởng Ven. Im Teang 
khoảng 10 năm trước, các 
nhà sư đã trồng hơn 3,000 
cây trên vùng đất xung 
quanh, cũng như tuân theo 
các thói quen thân thiện với 

môi trường khác, chẳng hạn 
như việc tuyệt đối tránh sử 
dụng túi nhựa. 

Quan tâm đến sự bền 
vững cho sức khỏe, nền 
kinh tế và môi trường, các 
nhà sư chỉ sử dụng phân 
bón tự nhiên trong nông 
nghiệp của họ. 

Chùa Serei Sakor Daun 
Sdoeung giúp người dân địa 
phương trồng thực phẩm 
hữu cơ, chia sẻ cây lúa với 
họ khi mùa mưa bắt đầu. 
Chùa  cũng cung cấp các 
kho gạo và rau quả của bản 
tự cho người nghèo. 

(NewsNow – July 10, 
2020) 

Các nhà sư Chùa Serei Sa-
kor Daun Sdoeung đã trồng 
hơn 3,000 cây và lúa, rau 

quả 

Photos: phompenhpost.com 
 

NHẬT BẢN: Chùa  Nis-
shinkutsu ở Tokyo cung 
cấp cho công nhân Việt 
Nam bị ảnh hƣởng đại 
dịch một nơi trú ẩn an 

toàn 
Ngôi chùa Phật giáo ba tầng 
Nisshinkutsu đã trở thành 
nơi lưu trú cho những người 
lao động nhập cư trẻ tuổi 
người Việt Nam, một trong 
những nhóm bị ảnh hưởng 
nặng nề nhất bởi sự suy 
thoái kinh tế xảy ra do dịch 
coronavirus mới ở Nhật Bản. 

Bình thường, công việc của 
các nữ tu ở chùa là cầu 
nguyện cho người quá cố. 
Nhưng với coronavirus đang 
thúc ép nền kinh tế, bây giờ 
họ dành thời gian để làm các 
gói chăm sóc cho người Việt 
Nam ở rải rác khắp đất nước. 
Nhiều công nhân Việt Nam 
đến Nhật Bản với tư cách là 
sinh viên hoặc thực tập sinh, 
khiến họ phụ thuộc vào chủ 
lao động và do đó dễ bị lạm 
dụng và bóc lột. 
Bên trong chùa Nisshinkutsu, 
những người lao động trẻ Việt 
Nam cơ nhỡ này học tiếng 
Nhật, nấu các món ăn Việt 
Nam, tìm việc làm hoặc đặt 
chuyến bay về nhà. 
(Tipitaka Network – July 12, 
2020) 

Các tình nguyện viên người 
Việt chuẩn bị những gói thực 

phẩm và khẩu trang cho 
đồng hương nghèo khó đang 
tạm cư tại chùa Nisshinkutsu 

(Tokyo) 

Một công nhân nhập cư người 
Việt chuẩn bị bữa tối cho 

người Việt gặp khó khăn tại 
chùa  Nisshinkutsu ở Tokyo 

Photos: Reuters 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      7 

TRUNG QUỐC: Ngôi chùa 
Phật giáo 700 tuổi đứng 

vững trƣớc lũ sông Dƣơng 
Tử 

Khi nước lũ đạt mức kỷ 
lục trên khắp miền trung và 
miền nam Trung Quốc, video 
xuất hiện vào ngày 14-7 cho 
thấy một ngôi chùa 700 tuổi 
kiên cường đứng trước mọi 
thứ mà sông Dương Tử có 
thể xô vào. 

Nhà hoạt động nhân 
quyền Jennifer Zeng đã đăng 
một đoạn video cho thấy 
Chùa Quán Thế Âm ở thị trấn 
Ngạc Châu của tỉnh Hồ Bắc - 
nằm cách Vũ Hán khoảng 80 
km về phía hạ lưu - hoàn 
toàn bị bao quanh bởi lũ dữ 
của con sông Dương Tử. Mực 
nước lũ đã tăng cao đến mức 
mọi vật kiến trúc thấy được 
đều bị nhấn chìm ngoại trừ 
ngôi chùa cổ này. 

Chùa Quán Thế Âm - 
được xây dựng lần đầu tiên 
vào thời nhà Tống và  xây 
dựng lại vào thời nhà Nguyên 
- nằm trên một đảo đá ở rìa 
sông và đã tồn tại qua nhiều 
thế kỷ lũ lụt, gần đây nhất là 
lũ vào năm 1998 và 2017.  

Trận lũ lụt mới nhất đang 
thử thách ngôi chùa này, vì 
mức độ lũ đã bắt đầu vượt 
qua những gì đã thấy vào 
năm 1998, với dự báo mưa 
vẫn nhiều hơn trong mùa hè 
năm nay. 

(Taiwan News – July 15, 
2020) 

Chùa Quán Thế Âm khi sông 
ở mực nước thấp hơn 

Photos: Taiwan News & indi-
atimes.com 

ẤN ĐỘ: Các nhà sƣ Phật 
giáo yêu cầu để UNESCO 
khai quật Ram Janmab-

hoomi 
Các nhà sư Phật giáo đã 

tổ chức một cuộc tuyệt thực 
ngồi ở Ayodhya vào ngày 14
-7-2020, tuyên bố rằng cơ 
sở Ram Janmabhoomi là 
một địa điểm Phật giáo.  

Trong cuộc biểu tình bên 
ngoài văn phòng của thẩm 
phán quận Ayodhya, chư 
tăng yêu cầu những hiện vật 
tìm thấy trong quá trình san 
lấp vùng đất của địa điểm 
Ram Janmabhoomi phải 
được công khai. 

Một linh vật shivalinga, 7 
trụ đá đen, 6 cột đá sa 
thạch đỏ, một chóp hoa và 
4 tượng của các vị thần và 
nữ thần bị vỡ đã được tìm 
thấy vào tháng Năm trong 
quá trình san lấp mặt bằng 
một ngôi đền Ram. 

Các nhà sư Phật giáo 
yêu cầu việc khai quật địa 
điểm này phải được thực 
hiện bởi UNESCO, cho rằng 
các hiện vật được thu hồi 
thuộc về văn hóa Phật giáo. 

Họ yêu cầu công việc 
xây dựng đền Ram phải 
dừng lại ngay lập tức. 

Các tín đồ của Phật giáo 
coi Ayodhya là thành phố cổ 
Saket, là trung tâm của 
Phật giáo thời cổ đại. 

(PTI - July 15, 2020 )   
 

HÀN QUỐC: Bảo tàng Quốc 
gia mở cửa trở lại với các 
khu triển lãm mở rộng, 

bao gồm cả những bảo vật 
Phật giáo 

Bảo tàng Quốc gia Hàn 
Quốc mở cửa trở lại theo lịch 
trình vào ngày 22-7-2020, 
với cuộc triển lãm bảo vật 
quốc gia lớn nhất từ trước 
đến nay. Một trong ba phần 
của triển lãm là dành cho các 
hiện vật liên quan đến Phật 
giáo. Chín ngôi chùa Phật 
giáo liên kết với Tông phái 
Jogye, Phật phái lớn nhất 
Hàn Quốc, đã đóng góp các 
tác phẩm cho cuộc triển lãm 
này. 

Triển lãm có tiêu đề là 
―Các Bảo vật Quốc gia Mới 
của Hàn Quốc‖, sẽ diễn ra 
đến ngày 27-9. 

Các hiện vật được trưng 
bày sẽ bao gồm các hiện vật 
được chỉ định là bảo vật từ 
năm 2017- 2019.  Tổng cộng 
có 196 hiện vật được trưng 
bày, sẽ được trình bày qua 
các video clip và phát trực 
tuyến bắt đầu ngày 21-7. 

Để tuân thủ các quy định 
của Bộ Y tế về giãn cách xã 
hội, bảo tàng sẽ giới hạn 
khách tham quan là 200 
người mỗi hai giờ, chiếm 
khoảng 30% công suất. Tất 
cả khách tham quan phải đặt 
chỗ trực tuyến trước và đeo 
khẩu trang trước khi vào 



 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

phòng triển lãm. Phí vào xem sẽ là 5,000 
Won (US $ 4.20). 

(Buddhistdoor Global – July 21, 2020)  

Giới truyền thông thưởng lãm các hiện vật 
trước khi khai mạc triển lãm 

Hiện vật triển lãm: Tượng Quán Thế Âm 
bằng gỗ từ chùa Buram-sa ở Namyangju, 

tỉnh Gyeonggi 
Photos: koreaherald.com 

 
 
PAKISTAN: Bốn ngƣời bị bắt vì đập phá 

pho tƣợng thời Phật giáo 
Ngày 18-7-2020, cảnh sát đã bắt giữ 4 

người với tội danh đập phá một pho tượng 
lớn thời Phật giáo cổ xưa tại quận Mardan 
(tỉnh Khyber Pakhtunkhwa - KP).  

Đoạn video vụ đập vỡ pho tượng lan 
truyền trên mạng xã hội và sau đó chính 
quyền đã ra lệnh hành động. Qua video ghi 
hình tại công trình xây dựng một kênh nước 
tại khu vực Jamal Bagh ở Sarho Shah, có thể 
thấy một người đang đập vỡ pho tượng trong 

khi những người khác chứng kiến sự việc 
này.  

Cảnh sát Quận Mardan cho biết các mảnh 
vỡ của pho tượng đã được cất giữ. Và nhóm 
tội phạm đập phá pho tượng Phật giáo 
Gandhara cổ đại nói trên đã bị cảnh sát tỉnh 
KP bắt giữ vì vi phạm Đạo luật Cổ vật 2016.  

(thenews.com.pk – July 19, 2020) 
 
 
NHẬT BẢN: Các bích họa từ chùa Horyuji 
trƣớc khi cháy vào năm 1949 đƣợc chiếu 

trực tuyến 
Hình ảnh số hóa của 363 tấm ảnh thủy 

tinh nguyên bản cho thấy những bức bích 
họa thế kỷ thứ 7 từ chùa Horyuji trước khi 
chúng bị hư hại trong một vụ hỏa hoạn vào 
năm 1949 sẽ có sẵn trực tuyến từ ngày 22-7
-2020. 

Việc số hóa các tấm ảnh, có bề mặt được 
phủ bằng vật liệu nhạy cảm, đã được lên kế 
hoạch bởi chùa Horyuji ở Nara - một di sản 
thế giới – và Bảo tàng quốc gia Nara cùng 
các tổ chức khác. 

Vào tháng 5, nhà tổ chức triển lãm đã 
quyết định sẽ trình chiếu trực tuyến các hình 
ảnh này để thông tin cho công chúng về các 
giá trị lịch sử và nghệ thuật của các bức bích 
họa. 

Benrido Inc., một xưởng vẽ nghệ thuật 
lâu đời ở Kyoto, đã sử dụng các tấm kính để 
chụp 12 bức tranh kích thước thật của các 
bức bích họa của chánh điện Kondo vào năm 
1935 (trước khi chúng bị thiêu rụi trong đám 
cháy năm 1949) bằng cách chia chúng thành 
nhiều phần. Các tấm ảnh này được chỉ định 
là tài sản văn hóa quan trọng vào năm 2015. 

Các bức bích họa lớn và nhỏ bên trong 
chánh điện Kondo có từ cuối thế kỷ thứ 7 đến 
đầu thế kỷ thứ 8 đã được vẽ bằng những 
màu sắc phong phú và được xem là một 
trong những kho tàng tranh Phật giáo Đông 
Á cổ đại. 

(The Asahi Shimbun – July 20, 2020) 

Ảnh thủy tinh nguyên bản của những bức 
bích họa thế kỷ thứ 7 từ chùa Horyuji 

Photos: The Asahi Shimbun 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      9 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

c)- Biệt Chướng:  
c/1- Mƣời Thứ Chƣớng Thiện Pháp:  
Bài Tụng: 
“Không gia công hành trì, chẳng 

phải chỗ, không nhƣ lý. Không sanh, 
không khởi Chánh Tƣ Duy, tƣ lƣơng chƣa 
viên mãn. Thiếu chủng tánh, thiện hữu, 
Tâm tánh rất mệt mỏi chán 
ghét. Và quan hệ nơi chánh 
hạnh, thô bỉ và hung ác đồng 
cƣ. Đến thô trọng, ba dƣ thừa, 
Bát Nhã chƣa thành thục. Và 
bản tánh thô trọng, biếng 
nhác, tánh buông thả. Trƣớc 
hữu, trƣớc tƣ tài, và tâm tánh 
thấp hèn. Không tin, không 
thắng giải, nhƣ nói mà suy 
nghĩ nghĩa lý. Khinh pháp, 
trọng danh lợi, nơi hữu tình 
không bi. Thiếu nghe và ít 
nghe, không tu quản lý diệu 
định. Thiện, bồ đề, nhiếp thọ, 
có huệ, không loạn chƣớng, 
hồi hƣớng, không khiếp sợ, keo kiệt, tự 
tại gọi là thiện, v.v... Nhƣ thế Thiện, 
v.v... có mƣời thứ, mỗi thứ đều có ba 
chƣớng.”  

Giải Nghĩa: 
Bài Tụng đây là giải thích chướng của 

mười thứ pháp thiện. Mười pháp thiện gồm 
có: 1- Thiện, 2- Bồ Đề, 3- Nhiếp thọ, 4- Có 
Huệ, 5- Không Loạn, 6- Không chướng, 7- 
Hồi hướng, 8- Không sợ, 9- Không keo kiệt, 
10- Tự tại.  

1. Mười thứ pháp thiện đây, mỗi thứ có 
ba chướng, như trong Thiện có ba chướng 
ngại là không chịu gia công hành trì, có 
chướng ngại là gia công hành trì không phải 

chỗ, có chướng ngại là gia công hành trì 
không đúng như lý.  

 *- Không Gia Công Hành Trì đây, nghĩa 
là nguyên do tất cả pháp thiện phát sanh 
phải nhờ cậy nơi sự gia công hành trì, như 
chúng ta nghe giảng Phật Pháp, đây không 
phải là mỗi lần nghe giảng là mỗi lần hạt 
giống thiện căn phát sanh, mà muốn hạt 
giống thiện căn phát sanh thì phải từ trước 

đến nay nhiều lần gia công hành 
trì tu tập tích lũy, nếu không gia 
công hành trì thì tu tập trở nên 
lười biếng mà không thể thành 
tựu.  
*- Chẳng Phải Chỗ đây, nghĩa là 
gia công hành trì không chánh 
đáng, như đối với những việc 
không tốt thì lại rất tinh tấn, đây 
chính là gia công hành trì chẳng 
phải chỗ.  
*- Không Như Lý đây, nghĩa là 
chỉ cho phương pháp thực hiện 
gia công hành trì, chỗ pháp lý thì 
không rõ ràng và lại rất nhiều sai 
trái, cho nên cũng không thể 

thành tựu.      
2. Trong Bồ Đề có ba thứ chướng: 

không sanh pháp thiện, không khởi Chánh Tư 
Duy, Tư lương chưa viên mãn. Ba thứ đây 
đều có thể chướng ngại thành tựu vô thượng 
Bồ Đề.  

*- Không Sanh Pháp Thiện, nghĩa là 
không thể  dùng gia công hành trì để sanh 
khởi pháp thiện.  

*- Không Khởi Chánh Tư Duy, nghĩa là 
không thể sanh khởi tư duy về nhơn không 
pháp không đúng như lý. Chỗ sanh khởi là 
chấp trước đích thật không đúng như lý, đây 
tức là do không có trí tuệ.  

*- Tư Lương Chưa Viên Mãn, nghĩa là 

BIỆN TRUNG BIÊN LUẬN 

TỤNG THÍCH  
  

(Giải thích những bài Tụng của bộ luận Biện Minh Trung Đạo 
và Nhị Biên, trích từ trong Thái Hư Toàn Thư) 

  

 Dịch Giả: THÍCH THẮNG HOAN  

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

trên quả Phật, tư lương phước trí chưa viên 
mãn, cho nên không thể đắc quả vô thượng 
Bồ Đề.  

3. Trong Nhiếp Thọ cũng có ba thứ 
chướng: *- Thiếu chủng tánh, *- Thiếu thiện 
hữu, *- Tâm tánh mệt mỏi chán nản. Nghĩa 
của Nhiếp thọ là phát tâm Bồ Đề, dùng phát 
tâm để thâu nhiếp và quản lý tất cả pháp 
thiện, nếu như không phát tâm thì tất cả 
pháp thiện bị tiêu mất. Trong đây thiếu chủng 
tánh làm chướng ngại, nghĩa là có thứ người 
nơi chủng tánh Bồ Tát còn chưa đầy đủ cho 
nên không thể phát khởi Tâm Bồ Đề.  Thiếu 
Thiện Hữu nghĩa là phạm vi thiện hữu rất 
rộng, như Thánh giả hai Thừa là Phật và Bồ 
Tát, cho đến các bậc tri thức có thể thuyết 
chánh Pháp đều gọi là thiện hữu; không có 
Thiện Hữu thì thiếu duyên tăng thượng. Tâm 
tánh rất mệt mỏi chán nản nghĩa là biếng 
nhác không chuyên cần, không thể kiên nhẫn 
lao động chịu khổ tu hành độ chúng sanh. 
Cho nên có ba thứ chướng đây thì không thể 
phát tâm Bồ Đề.  

4. Có Huệ bên trong cũng có ba 
chướng: *- Thiếu Chánh Hạnh, *- Chung ở với 
kẻ thấp hèn đê tiện, *- Chung ở với kẻ hung 
ác. Lý do chướng ngại thứ nhất là thiếu chánh 
hạnh tức là thiếu thật hành hợp lý, chỗ phát 
khởi thật hành đều là tà hạnh tham lam, 
v.v..., khiến cho Chánh Huệ không thể phát 
sanh. Lý do chướng ngại thứ hai là cho nhiều 
người thấp hèn xấu xa vô tri ở chung, thường 
sanh kiêu mạn. Lý do chướng ngại thứ ba là 
luôn luôn ở chung cùng làm việc không tốt, 
không hiểu sẽ bị họ nội kết ô nhiễm. Như 
ngạn ngữ nói rằng: ―Cùng ở chung với người 
ác như vào quán bào ngư, lâu ngày không 
nghe mùi hôi của nó.‖ Bồ Bát vì thường cầu 
sanh Tịnh Độ cùng ở chung các bậc thiện tri 
thức có thể làm trợ duyên cho chánh hạnh. 
Như thế ba thứ đây đều là chướng ngại cho 
Chánh Huệ.  

5. Trong Không loạn cũng có ba 
chướng: *- Điên đảo thô trọng, *- Còn lại, *- 
Bát Nhã chưa thành thục. Lý do phiền não 
điên đảo thô thiển trầm trọng gọi là điên đảo 
thô trọng, đây là chỉ cho thấy điên đảo, như 
vô thường chấp cho là thường, không an lạc 
chấp cho là an lạc, vô ngã chấp cho là ngã, 
v.v... thường khiến cho tâm tán loạn không 
định. Ba còn lại đây, nghĩa là ba thứ còn lại 
như phiền não, nghiệp, báo là những thứ còn 
lại chưa đoạn trừ để đươc thanh tịnh, những 
thứ này rốt ráo có thể làm chướng ngại khi 
tâm không tán loạn. Bát Nhã chưa thành thục 
đây, nghĩa là trí tuệ làm nhân có thể chứng 
đặng Niết Bàn Bồ Đề, nhưng chưa đầy đủ 
thành thục, cho nên khiến tâm không thể 
không loạn.  

 6. Trong Không chƣớng cũng có ba 
chướng. Không chướng đây nghĩa là không có 

hai chướng Phiền Não và Sở Tri, hoặc là 
Phục Diệt, hoặc là Đoạn trừ, hoặc là Nhất 
Phần, hoặc là Toàn Phần thảy đều không 
chướng ngại và không chướng ngại tức là có 
thể chứng đặng vô thượng Bồ Đề. Trong đây 
có ba chướng như là:  

*- Bản Tánh thô trọng chướng, nghĩa là 
chỉ cho câu sanh phiền não chướng và sở tri 
chướng, đây là chúng sanh sanh ra đã có mà 
không phải do phân biệt sanh khởi.  

*- Tánh biếng nhác, nghĩa là không thể 
tinh tấn đối với pháp thiện, mặc dù đối với 
thế lực của pháp ác cũng không thể tinh 
tấn.  

*- Tánh buông thả, tánh biếng nhác ở 
trước đã giải thích chỉ là không chuyên cần, 
nhưng tánh buông thả ở đây là không cẩn 
trọng, tức là nghĩa phóng túng không bị trói 
buộc. Như có người bình thường rất siêng 
năng tinh tấn, nhưng hành vi sơ suất, đối 
với tế hạnh không cẩn trọng cũng là khuyết 
điểm, cho nên cần phải không cho thiện nhỏ 
mà không làm, không cho ác nhỏ mà lại 
làm, như thế mới thích hợp.  

7. Trong Hồi Hƣớng cũng có ba 
chướng: Hồi Hướng đây, nghĩa là chỗ có 
công đức, chỗ tu pháp thiện phổ biến hồi 
hướng tất cả hữu tình và vô thượng Bồ Đề. 
Ba thứ chướng đây:  

*a. Trước Hữu, nghĩa là tham trước 
nhân quả ba cõi, như đem chỗ tu thiện 
mong cầu quả báo nhơn thiên thì không thể 
hồi hướng vô thượng Bồ Đề.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      11 

*b. Trước Tư Tài, nghĩa là tham trước 
tiền của, không thể bố thí lợi ích cho chúng 
sanh để hồi hướng vô thượng Bồ Đề.  

*c. Tâm tánh thấp hèn, nghĩa là tâm 
lượng nhỏ hẹp không thể đem chỗ tu pháp 
thiện hồi hướng vô thượng Bồ Đề và hồi 
hướng cho chúng sanh, chỉ tự lợi riêng tư, 
cho nên không thể khiến công đức được 
rộng lớn.  

8. Trong Không khiếp sợ cũng có ba 
chướng: Không khiếp sợ đây, nghĩa là trí 
đức đã được thành tựu viên mãn, như người 
chưa từng tạo qua ác nghiệp, cho nên trên 
tâm lý không khiếp sợ bị đoạ vào ba đường 
ác, Phật Pháp gọi là không lo sợ, không 
giống như người thế tục gần nơi phóng túng, 
nghĩa là không kiêng dè nể nang. Trong đây 
có ba chướng:  

*a. Không tin, chính là đối với Phật và 
Bồ Tát không tin có phước trí vô biên, không 
tin mình đây cũng có thể tu Bồ Tát Hạnh và 
chứng quả Phật, cho nên không thể không 
khiếp sợ.  

*b. Không thắng giải, nghĩa là đối với 
Phật Pháp không hiểu rõ, không có kiên 
quyết, không hành động, không thể biện 
biệt để phủ định nào chân nào ngụy, nhân vì 
không thể phát sanh kiến giải thiền định.  

*c. Như nói mà nghĩ bàn, nghĩa là 
không thể thấu đạt được ý nghĩa chỗ Phật 
thuyết pháp mà chỉ chấp trên ý nghĩa văn tự 
mà cho Phật thuyết pháp nhất định là như 
thế, do đó đối với địa phương lời nói của 
Phật có rất nhiều tương phản, vì tương phản 
mà sanh ra khiếp sợ, rốt cuộc đối với Bồ Tát 
Hạnh không dám  tu tập; thí dụ như đã tu 
thì phải bố thí cũng giống như cho vay lấy 

lãi, rốt cuộc phải đền bù trả lại. Khiếp sợ là 
chướng ngại của sự giải thoát, đây chính là 
chấp trước sai lầm trên văn tự.  

9. Trong Không keo kiệt cũng có ba 
chướng:  

*a. Khinh Pháp, nghĩa là đối với chánh 
pháp không sanh kính trọng cho nên không 
thể hiểu rõ chánh pháp để bố thí phổ thông.  

*b. Trọng danh lợi, nghĩa là chạy theo 
sự quý trọng danh lợi cung kính của thế gian, 
cho nên không thể sử dụng tất cả lợi ích đi bố 
thí cho mọi người.  

*c. Nơi hữu tình không có lòng bi, nghĩa 
là không thể cứu tế sự thống khổ của hữu 
tình, như thấy hữu tình thế gian có khổ không 
thể phát tâm cứu tế, đây cũng là chướng ngại 
của không keo kiệt.  

10. Trong Tự tại cũng có ba chướng:  
*a. Thiếu Nghe, nghĩa là đối với Phật 

Pháp chưa từng nghe qua cho nên không kính 
trọng Phật Pháp, cũng không thể tiếp nhận 
Phật Pháp, vì thế đối với Phật Pháp không 
được tự tại.  

*b. Ít Nghe, nghĩa là chỉ nghe một chút 
ít Phật Pháp, hiểu được một tí cho là đủ, mặc 
dù có thể tự tu, nhưng không thể độ người, 
muốn độ người tất nhiên phải học rộng biết 
nhiều.  

*c. Không tu quản lý diệu định, nghĩa là 
không tu Định thì không thể phát huy thần 
thông thiền định, v.v... cho nên cũng là 
chướng ngại của kẻ được tự tại.  

 
Như thế mười thứ thiện pháp, mỗi thứ 

đều có ba chướng đã được giải thích hoàn 
toàn, nơi trong Thích Luận lại đề cử mười 
năng tác (mười khả năng tiến hành) làm thí 
dụ, đây không trả lời rườm rà, có thể tự tham 
cứu.  

Thứ lớp của mười pháp thiện như thế, 
nghĩa là trước hết gieo trồng thiện căn; thứ 
đến mong cầu chứng quả Bồ Đề thì cần phải 
thực hiện Tứ Hoằng Thệ Nguyện của hạnh 
phát tâm Bồ Đề, nhờ đó mới có trí tuệ thông 
đạt chân lý; có trí tuệ mới có thể đối trị tán 
loạn, gọi là không loạn, có trí tuệ mới có thể 
đối trị các chướng Câu Sanh, gọi là không 
chướng; đem chỗ tu thiện có thể hồi hướng 
vô thượng Bồ Đề; thành tựu chỗ tu phước trí 
nhờ đó nên không khiếp sợ; cần yếu ở chỗ là 
nhờ thâu nhiếp các pháp rộng độ chúng sanh, 
trong đó nhờ dùng pháp bố thí cho nên không 
có keo kiệt; như là chín thứ đã viên mãn, nơi 
tất cả pháp công đức mới được tự tại.  

Như thế mười pháp thiện, mỗi pháp đều 
có ba chướng, cộng ba mươi chướng lại và 
thường loại trừ hết những chướng đây thì 
mười pháp thiện sẽ được viên mãn mà chứng 
đặng đạo quả Phật Thừa. 

 
(còn tiếp) 



 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

TAM DANH 
 
(Tƣởng niệm HT. Thích Quảng Độ,  
Tƣớng Lê Minh Đảo, Ca sĩ Thái Thanh) 
 
Danh tăng quảy gót về tây 
Bao nhiêu kinh kệ tháng ngày dịch xong 
Bây chừ vô tận thong dong 
Thân về cát bụi thức trong đất trời 
Kê vai gánh vác việc đời 
Kế sách, thỉnh nguyện vì người khổ đau  
Ngàn xưa cho chí ngàn sau 
Sa-Bà này vẫn nguyên màu ban sơ 
 
Tướng tài thất thế sa cơ 
Hai mươi năm lẻ một giờ súng buông 
Rồi ra cách cội xa nguồn 
Lưu vong thân xác thần hồn xót xa 
 
Ngọc khua khánh chạm danh ca 
Thanh âm trong trẻo người ta nhớ hoài 
Nước nhà loang lở sóng bồi 
Xứ người rong ruổi lạc loài tháng năm  
 
 
 
 

ĐỒNG THIỆN 
 

Ất Lăng thành, 2020 

Đại lão Hòa thượng 

THÍCH QUẢNG ĐỘ 

(1928—2020) 

Cựu Tƣớng LÊ MINH ĐẢO 
Quân Lực VNCH 

(1933—2020) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      13 

ói đến cái chết là nói đến sự vĩnh biệt 
cõi đời, vĩnh biệt tất cả những gì trên 
thế gian nầy đối với cá nhân đón nhận 
cái chết... 

Có những cái chết âm thầm không một 
ai biết đến, có những cái chết oai hùng ở 
ngoài trận mạc hay trong cung cấm. Nó diễn 
ra thiên hình vạn trạng mà con người chúng 
ta trên cõi đời nầy không ai có thế tránh 
khỏi. Chết một mình, chết tập thể, chết tức 
tưởi, chết tự nhiên,... thôi thì vô số cách chết 
khác nhau. Theo nhà Phật có biệt nghiệp, 
nhưng cũng vẫn có cọng nghiệp. Tuy thế, 
trong cọng nghiệp lại cũng có biệt nghiệp. 

Ví dụ cùng một chuyến du lịch bằng một 
chuyến xe, hay tàu, ... Khi ngộ nạn, có người 
chết tại chỗ, có người chết sau đó vài phút 
giây, hoặc đưa đến nhà thương rồi mới chết, 
... Hoặc giả, trong chuyến du lịch ấy một đôi 
khi có hai ba người chết, nhưng, người thì 
chết bể đầu, máu me chảy lung tung; có 
người chết thấy không thương tích bên ngoài, 
nhưng nội tạng bị trầm trọng,... Đó gọi là 
trong cọng nghiệp còn có biệt nghiệp là vậy. 
Cái chết đứng hàng thứ tư trong tứ mà trong 
nhà Phật đã hướng dẫn về cái khổ đó là: 
Sanh, lão, bệnh và tử. 

Khi nói về chết là không còn bàn luận đến 
nữa, dù như thế nào rồi cũng qua đi; nếu còn 
chăng là những thanh âm của những bậc vĩ 
nhân đã đem hết mạng sống của mình để đổi 
lấy hạnh phúc cho muôn người, đem tấm 
thân để che chở cho nhân loại được sống còn 
thì hậu thế còn ghi khắc công ơn dưới nhiều 
hình thức khác nhau. Vì chết tức là hết, là 
chấm dứt cuộc sống với trần gian,... Đặc biệt 
trong Phật giáo, những vị tu hành đắc đạo 
khi xả báo thân (chết) một cách nhẹ nhàng; 
biết trước giờ chết và có thể lưu lại một cái gì 
đó (thường gọi là xá lợi),... mà chúng ta đã 
từng nghe, từng thấy qua nhiều hình thức 
khác nhau,... Các vị Lạt Ma muốn tái thế độ 
sanh, đến ngày xả báo thân cũng có những 
lời nguyện. 

Luận về cái chết thật rất khó. Chết có 
nhiều loại khác nhau. Cụ Sào Nam Phan Bội 
Châu đã ca tụng:  

―Chết mà vì nước, chết vì dân, 
Chết đấng nam nhi trả nợ trần. 
Chết bởi Đông Chu hồi thất quốc, 
Chết vì Tây Hán lúc tam phân. 
Chết như Hưng Đạo, hồn thành thánh, 
Chết tựa Trưng Vương, phách hóa thần. 
Chết cụ Tây Hồ danh chẳng chết, 
Chết mà vì nước, chết vì dân.‖ 
 
Nhà thơ Cù Huy Cận thì quan niệm về cái 

chết như sau: 
―Chân quấn quít rồi đến ngày nghỉ bước; 
Miệng trao lời rồi đến buổi làm thinh; 
Thân có đôi chờ lúc ngủ một mình, 
Không bạn lứa cũng không mền ấm nóng; 
Tai dưới đất để nghe chừng tiếng sống 
Ở trên đời; - đầu ấy ngửng lên cao 
Sẽ nằm im! Ôi đau đớn chừng nào: 
Thân bay nhảy giam trong mồ nhỏ tí, 
Một dáng điệu suốt trăm nghìn thế kỷ! 
 

Ngày sẽ về, gió sẽ mát, hoa tươi, 
Muôn trai tơ đi hái vạn môi cười, 
Làn nắng ấm vào khua trong lá sắc; 
Nhưng mắt đóng trong đêm câm dằng dặc 
Còn biết gì trời đất ở bên kia; 
Bướm bay chi! tay nhậy đã chia lìa; 
Tình gọi đó, nhưng lòng thôi bắt mộng. 
 

Bỏ chung chạ để nằm khô một bóng; 
Chẳng ai vào an ủi nắm bàn tay: 
Khổ bao nhiêu cho một kẻ hằng ngày 
Tìm thế giới để làm khuây lẻ chiếc!‖  

(Nguồn: Huy Cận, Lửa thiêng, NXB Đời 
nay, 1940) 

 

Tác giả Đinh Kim Chung kết thúc cái chết 
bằng hai câu thơ: 

... ―Ô kìa! Tình chết ô kìa! 
Chôn tình ai đắp mộ bia chôn tình!‖ ...  
 

Tác giả ―Trái Tim Hóa Đá‖ của Phạm Thái 
Vinh thì mở đầu qua bài “Ân Tình Chết 
Lặng”:  

―Ân tình chết lặng giữa triền sông, 
Gãy thệ sầu duyên nát cả lòng,‖  ... 

CÓ NHỮNG CÁI CHẾT 
  

Điều ngự tử Tín Nghĩa 

  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Rồi thì, có một tác giả kết thúc về cái 
chết:  

Kết thúc cuộc đời 
Ta không gọi cái chết là kết thúc cuộc 

đời, 
Đó là sự chia tay với cuộc đời, 
Giữa chúng ta sự vĩnh hằng chẳng có, 
Mà chỉ là ly biệt tạm thời thôi. 
 

Vua Lê Thánh Tông khi đi tham quan, đi 
đến bờ sông Hoàng Giang, thuộc làng Vũ 
Điện, huyện Nam Xương (nay thuộc huyện Lý 
Nhân, tỉnh hà Nam), thấy miếu vợ chàng 
Trương trên bờ sông, nhà vua hỏi lại lịch của 
miếu thờ. Vua Lê Thánh Tông cảm kích tấm 
lòng trinh tiết của bà, nên đề thơ tặng đế tán 
dương tấm lòng của bà như sau: 

 
Miếu Vợ Chàng Trƣơng 
Nghi ngút đầu ghềnh toả khói hương, 
Miếu ai như miếu vợ chàng Trương. 
Bóng đèn dầu nhẫn đừng nghe trẻ, 
Cung nước chi cho luỵ đến nàng. 
Chứng quả đã đôi vầng nhật nguyệt, 
Giải oan chẳng lọ mấy đàn tràng? 
Qua đây mới rõ nguồn cơn ấy, 
Khá trách chàng Trương khéo phũ 

phàng. 
 
Nói về Chết thì sử liệu, Thi ca đều có ca 

tụng hoặc là thương tiếc, hoặc có những lời 
bình luận khác nhau tùy theo góc độ của cái 
chết và tùy theo sự nhận thúc của mỗi người, 
... không thể đồng nhất. Tuy nhiên, ở dây, 
tác giả cũng ghi lại một cái chết có vẻ hài 
hước, tiếu lâm, được đọc và còn nhớ lại để 
ghi vào đây đọc giả tường lãm cho vui. 

Số là, có một chàng thanh niên độ tuổi 
40, có gia đình bà con hẳn hoi. Sống vào thời 
quân chủ nên cũng chịu nhiều luật lệ khắt 
khe của triều đình 

Cậu ta được chọn vào làm một chức nhỏ 
trong triều đình như chức ―Chấp Kích Lang‖ 
của Hàn Tín ngày xưa. 

Làm việc chấp lao phục dịch được vài 
năm. Một hôm vì duyên nghiệp như thế nào, 
bị phạm húy án tru diệt. Luật triều đình, luật 
tru diệt có nhiều loại: 

Xử trảm, tức chém đầu, 
Lăng trì, tức bị nhúng vào nước dầu sôi 
Voi chà, tức là tội nhân nằm xuống rồi 

cho voi chà xác, dậm đạp lên thân thể, 
Ngựa kéo, tức là tội nhân nằm xuống tứ 

chi bị buộc dây bằng bống con ngựa, nghe 
hiệu lệnh thì cho ngựa chạy ra bốn hướng (xé 
xác). 

Đó là những tội cực hình, còn những tội 
nhỏ chắc nhiều lắm, nhưng không thấy nhắc 
đến. Nhà vua trị nước đương thời cũng có 
chút lòng nhân. Nên khi vị chuyên trách luật 
hình sự của tội nhân trình tấu nhà vua, nhà 

vua đọc bản án liền cho tội nhân vào quỳ 
trước điện để nghe lệnh. 

Nhà vua phán: 
―Nay ngươi bị tội như thế, bệ hạ lấy lòng 

từ cho về quê quán thăm vợ con, làng nước, 
họ hàng, ... Sau một tháng trở lại triều đình 
để chịu tội và cho nhà ngươi tự chọn cái 
chết...‖ 

Tội nhơn đứng dậy tung hộ vạn tuế nhà 
vua và triều đình, rồi thối lui. 

Trên đường về, ông ta suy nghĩ miên 
man và phá lên cười òa. Về nhà gặp vợ con, 
làng nước ông cũng cười và làm một bữa tiệc 
để giã biệt tất cả. Trong bữa tiệc, ông đứng 
dậy nói cùng vợ con làng xóm cũng phá lên 
cười, mọi người kể cả người thân cũng không 
biết chuyện gì mà từ khi trở về nhà lúc nào 
cũng cười. 

Trước bữa tiệc, ông ta nói: 
―Tôi sắp bị chết vì phạm tội với triều 

đình. Nhà vua gia hạn trong một tháng về 
quê thăm rồi trở lại nhận cái chết.‖ Ông vừa 
nói vừa cười mà cà bàn tiệc người thân đều 
ngơ ngác, khóc lóc, ... Bà con ai nầy bùi 
ngùi, lo lắng và nói lên câu giã biệt; riêng 
ông ta thì tỉnh táo xem như không có chuyện 
gì. 

Đến ngày từ giã lên đường, ông ta còn 
mang theo một chiếc quan tài. 

Ngày từ giã vợ con cùng bằng hữu đi 
theo đưa tiễn. 

Ngày đón nhận cái chết bắt đầu. Ông 
vào gặp vị chuyên trách hình sự để trình 
diện. 

Tất cả đều đã soạn sẵn những cực hình 
cho tội nhân như đã nói trên. 

Tội nhơn quỳ trước điện tiền, ba hồi 
trống vang lên và được chấm dứt sau tiếng 
trống. 

Nhà vua phán: 
―Nhà ngươi đã sẵn sàng chưa?‖ 
―Muôn tâu bệ hạ, hạ thần đã sẵn sàng.‖ 
―Thế thì tất cả các cái chết, nhà ngươi 

nhận cái chết nào?‖ 
―Dạ, muôn tâu thánh thượng, trong tất 

cả các cái chết hạ thần xin chọn cái ‗Chết 
Già‘...‖ 

Nhà vua ngẩn ngơ, vì trong các tội hành 
hình làm gì có tội chết già! Nhưng ta đã phán 
một cách Dân chủ là: Trong tất cả các cái 
chết, nhà ngươi chọn cái chết nào? Thật sự, 
chết già trong luật lại không ghi rõ, bởi vậy 
ông đã chọn và ta cũng áp dụng tinh thần 
dân chủ để ông được sống còn.‖ 

 
Câu chuyện chỉ có thế. Chúng tôi chỉ kể 

ra để quý đọc giả tùy duyên lượng định của 
những câu chuyện như trên câu chuyện. 

 

Mạnh thu Canh tý, July, 10 2020 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      15 

TIẾNG ĐÀN GIEO  

 
Một tiếng đàn gieo tự bấy nay 
Vẫn rơi nhịp xuống thế gian nầy. 
Non sầu đá dựng tình sương khói  
Sông vắng chiều nghiêng mộng nước mây. 
 
Ý thoáng, chưa phai mùa dĩ vãng 
Đêm tàn, còn thức mộng tương lai. 
Tà dương bóng ngả hồn cô tịch, 
Thế sự miên man chuyện tháng ngày... 
 
Chuyện tháng ngày qua, ý những đâu 
Bao phen đời lắm nỗi cơ cầu! 
Áo cơm đắp đổi tình nhân thế, 
Danh lợi tan tành mộng vó câu. 
 
Sương rụng mới hay vầng nguyệt lạnh 
Đàn buồn đâu biết phím cung sầu! 
Dẫu trăm năm nữa, ngàn năm nữa, 
Đạo-Nghĩa nào phai nghĩa nhiệm mầu. MẶC PHƢƠNG TỬ 



 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 

au đây chúng ta tìm hiểu đường lối và 
công hiệu của việc thực hành trí huệ 
Bát-nhã. Trí huệ Bát-nhã soi thấy tánh 
Không nhằm chủ yếu vào những hiệu 

quả nào? Người ta đạt đến cái thấy tánh 
Không bằng cách nào? 

Kinh Đại Bát-nhã nói mục đích của kinh 
là đạt đến thực tại bổn nguyên và tối hậu là 
tánh Không. Tánh Không này còn được gọi 
bằng nhiều tên khác như ―thật tướng của tất 
cả các pháp, chân như, pháp giới, pháp tánh, 
pháp trụ, pháp định, thật tế, tánh chẳng hư 
dối, tánh chẳng biến khác, tánh bình đẳng, 
hư không giới, bất tư nghì giới.‖ Nhưng kinh 

nói nhiều nhất về tánh Không và trí huệ Bát-
nhã nhìn thấy và tương ưng với tánh Không. 

 
1. Phá tƣớng để hiển tánh 
Sanh tử là do tướng và tưởng. Giải 

thoát khỏi sanh tử là thoát khỏi hay phá trừ 
các tướng và tưởng. Người ta thấy thực tại 
tánh Không khi cởi bỏ được những tướng và 
tưởng che đậy trạng thái thật của chính mình 
và của tất cả mọi sự. Sự che đậy này là vô 
minh. Trạng thái thật của mình và của mọi 
sự là không có tự tánh hay là tánh Không. 

Thế nên kinh nói: Sắc thọ tưởng hành 
thức là Không, vô tự tánh, vô sở hữu, bất 
khả đắc. Điều đó áp dụng cho tất cả các 
pháp, kể cả những pháp để thực hành và 
những pháp là mục đích của sự thực hành. 

Chúng ta trích một đoạn để thấy điều 
này: 

―Sắc bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. 
Thọ tưởng hành thức bất khả đắc vì rốt ráo 
tịnh vậy. Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý bất khả 
đắc vì rốt ráo tịnh vậy… 

―Địa, thủy, hỏa, phong, không, thức giới 
bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. Dục giới, sắc 
giới, vô sắc giới bất khả đắc vì rốt ráo tịnh 
vậy. Bốn thánh đế bất khả đắc vì rốt ráo tịnh 
vậy. Vô minh bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. 
Hành, thức, danh sắc, cho đến sanh, lão, tử 
bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. 

―Bốn thiền, bốn vô lượng, bốn vô sắc 
định bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. Bốn 
niệm xứ bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. Ba 
mươi bảy phẩm trợ đạo bất khả đắc vì rốt 
ráo tịnh vậy. Bố thí, trì giới cho đến bát-nhã 
ba-la-mật bất khả đắc vì rốt ráo tịnh vậy. Tu
-đà-hoàn cho đến A-la-hán bất khả đắc vì rốt 
ráo tịnh vậy. Như Lai bất khả đắc vì rốt ráo 
tịnh vậy. 

―Các pháp chẳng xuất chẳng sanh, 
chẳng mất chẳng diệt, vô nhiễm vô tịnh, vô 
đắc vô vi. Như vậy gọi là nghĩa rốt ráo tịnh. 

―Đại Bồ-tát khi học như vậy, là đối với 

Ý NGHĨA SỰ THỰC HÀNH 

TRÍ HUỆ BÁT NHÃ 
 

Nguyễn Thế Đăng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      17 

tất cả pháp đều vô sở học. Vì sao thế? Các 
pháp vốn là vô sở hữu. Nếu đối với pháp vô 
sở hữu như vậy, chẳng có thể thấu hiểu thì 
gọi là vô minh‖ (Phẩm Bát-nhã hành tướng, 
hội thứ 1). 

Chúng ta thấy, trong đoạn kinh này, 
Không không có nghĩa là phủ định tất cả. 
Những cái bị phủ định ở đây là các tướng và 
tưởng bám che ―thật tướng của tất cả các 
pháp‖. Kinh vẫn đồng thời khẳng định thực 
tại tối hậu là tánh Không thanh tịnh, không 
bị che phủ bởi vô minh, không có sanh tử, 
không sanh không diệt, ―vì rốt ráo tịnh vậy.‖ 

Khi nói về tánh Không, kinh lập đi lập 
lại đầy đủ không bỏ sót một pháp nào. 
Chẳng hạn nói, ―các Bồ-tát chẳng nên trụ từ 
sắc thọ tưởng hành thức, cho đến mười hai 
xứ, mười tám giới, đất nước lửa gió, bốn 
thánh đế, mười hai nhân duyên sanh, bốn 
thiền, sáu ba-la-mật, bốn niệm xứ, mười lực, 
mười tám pháp bất cọng cho đến nhất thiết 
trí tướng,‖ thậm chí cho đến chẳng nên trụ 
chân như, pháp giới, pháp tánh, thật tế… 

Tiếp đó kinh nói thêm: ―Nếu Bồ-tát tu 
hành bát-nhã ba-la-mật-đa mà không có 
phương tiện thiện xảo, thì bị chấp ngã và ngã 
sở ràng buộc quấy nhiễu, nên tâm bèn trụ 
sắc, trụ thọ tưởng hành thức… cho đến trụ 
tất cả tam muội.‖ 

Rồi tiếp theo, ―Sắc chẳng nên nhiếp 
thọ, thọ tưởng hành thức chẳng nên nhiếp 
thọ.‖ Lại nói ―Tất cả các pháp chẳng nên 
nhiếp thọ, từng nhóm pháp một‖. Và kết luận 
đoạn này, “Vì sao thế? Vì tất cả pháp tự 
tướng đều Không, năng thủ sở thủ đều bất 
khả đắc vậy‖ (Phẩm Vô trụ, hội thứ 1). 

Với sự lập đi lập lại từng pháp một, 
không bỏ sót pháp nào, kinh triệt hạ, quét 
sạch tất cả tướng và tưởng tạo ra chấp trước 
mà một con người như chúng ta có thể có. 

Những phá nát, cắt đứt (Năng đoạn Kim 
cương), triệt hạ tất cả tướng và tưởng của vô 
minh che phủ, làm bày lộ thực tại tánh 
Không, vô tướng, vô niệm, vô trụ, vô sở, vô 
sở hữu, bất khả đắc… 

 
2. Trí huệ tánh Không phối hợp với 

các hạnh 
Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định, các hạnh ba-la-mật này đều được 
phối hợp với bát-nhã, tức là trí huệ tánh 
Không. Cho đến ―tịnh Phật quốc độ, thành 
tựu chúng sanh,‖ hạnh tổng quát và cao nhất 
của Bồ-tát cũng được phối hợp với trí huệ 
tánh Không. 

―Như Lai nói trang nghiêm cõi Phật, tức 
chẳng phải là trang nghiêm, đó gọi là trang 
nghiêm‖. ―Tu-bồ-đề! Ý ông thế nào? Các ông 
chớ nói Như Lai có tưởng như vầy: ‗Ta phải 
độ chúng sanh.’ Tu-bồ-đề, chớ tưởng như 
vậy. Vì sao thế? Bởi thật không có chúng 

sanh nào để Như Lai độ cả‖ (Kinh Kim 
Cương). 

Như chính đầu đề kinh, kinh Đại Bát-
nhã, kinh Đại Trí huệ, hệ thống các kinh Bát-
nhã lấy Trí huệ tánh Không làm Nền tảng, 
Con đường, và Quả. Trí huệ tánh Không là 
Nền tảng cho mọi hạnh của Con đường Bồ-
tát. Cuộc đời Bồ-tát diễn tiến trên Nền tảng 
trí huệ tánh Không. 

Bát-nhã gắn liền với sinh hoạt hàng 
ngày. Đi đứng nằm ngồi, nói nín, quét sân, 
làm ruộng, thắp hương, tụng kinh, ngồi 
thiền… đều gắn liền với trí huệ Bát-nhã. 
Thiền tông là sự thể hiện trí huệ Bát-nhã 
trong đời sống hàng ngày. Bởi thế nên Thiền 
tông vẫn phát triển mạnh mẽ trong đời sống 
ngày nay. 

Trí huệ Bát-nhã có thể thể hiện trong 
mọi sinh hoạt hàng ngày. Có một nơi nào mà 
không có sắc thọ tưởng hành thức, có một 
nơi nào mà không có sắc thanh hương vị xúc 
pháp…? Như vậy, có một nơi nào mà không 
có sắc thọ tưởng hành thức Không, có một 
nơi nào mà không có sắc thanh hương vị xúc 
pháp Không. 

Thực hành trí huệ Bát-nhã là tương ưng 
với tánh Không trong bất kỳ thời gian nào 
không gian nào. Cho đến lúc toàn bộ đời 
sống là sự hiện bày của tánh Không. 

 
3. Đi đến vô trụ, vô tƣớng, vô niệm, 

không hý luận 
Vô sở trụ, vô tướng, vô niệm, không hý 

luận là những từ thường được lập đi lập lại 
trong kinh. 

―Đức Phật dạy: Đại Bồ-tát nghe thuyết 
Bát-nhã ba-la-mật-đa sâu xa như thế mà 
tâm chẳng kinh, chẳng sợ, chẳng hãi, chẳng 



 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

chìm, chẳng đắm, cũng chẳng lui bỏ việc cầu 
giác ngộ vô thượng, với Bát-nhã ba-la-mật-
đa sâu xa vui mừng muốn nghe, thọ trì đọc 
tụng, thông hiểu rốt ráo, buộc niệm suy nghĩ, 
tinh tấn tu hành, tâm không nhàm mỏi. Đại 
Bồ-tát này luôn luôn tùy thuận tiếp nối, 
hướng đến nhập vào Nhất thiết trí trí. Nên 
thật hành Bát-nhã ba-la-mật-đa sâu xa như 
thế‖ (Phẩm Điều phục tất cả tham, hội thứ 
2).  

―Vui mừng muốn nghe, thọ trì đọc tụng, 
thông hiểu, buộc niệm suy nghĩ, tinh tấn tu 
hành, tâm không nhàm mỏi,‖ nghĩa là Văn, 
Tư, Tu tánh Không. Hơn nữa sự Văn, Tư, Tu 
này là liên tục trong từng niệm niệm: ―luôn 
luôn tùy thuận tiếp nối, hướng đến nhập 
vào.‖ Với sự càn quét đi, càn quét lại các 
tướng và tưởng, tánh Không sẽ không còn bị 
che ngăn, dần dần hiện bày, vì tánh Không 
thì luôn luôn hiện tiền từ vô thủy đến vô 
chung. 

Trong đời sống hàng ngày, với sự tùy 
thuận, tương ưng thường xuyên trí huệ Bát-
nhã người ta đi vào tánh Không vô tướng, vô 
trụ, vô niệm, không hý luận. 

Khi không còn chấp trước, phân biệt với 
các tướng, tâm người ta đạt đến vô tướng, 
hay là tánh Không. Vô tướng không có nghĩa 
là không có tướng nào cả, một màn hình hay 
một tấm gương trống không, mà vô tướng 
nghĩa là màn hình hay tấm gương vẫn có các 
tướng, nhưng các tướng ấy có bản chất là 
tánh Không, vô tự tánh, nghĩa là các tướng 
ấy vốn là giải thoát. 

Khi không còn trụ vào các tướng, tâm 
người ta được tự do, trở thành vô trụ như 
tánh Không. 

Khi không còn các niệm phân biệt của 
thức hư vọng (biến kế sở chấp) tâm người ta 
trở thành vô tâm, vô niệm như tánh Không. 
Vô niệm không có nghĩa là không có tư 
tưởng. Mà vô niệm vì bản tánh của tâm vốn 
là thanh tịnh, vốn là tánh Không, không thể 
bị ô nhiễm bởi những tư tưởng: 

―Tâm này vì sao bản tánh của nó là 
thanh tịnh? – Bản tánh tâm này chẳng tương 
ưng với tham sân si và mọi thứ tâm niệm, 
mà cũng chẳng phải chẳng tương ưng. Xá-lợi 
tử, Tâm này bản tánh thanh tịnh như 
thế‖ (Phẩm Khuyến học, hội thứ 2). 

Đạt đến tánh Không vốn thanh tịnh của 
tâm, khi những tư tưởng sanh khởi từ một 
tâm thanh tịnh không ô nhiễm như thế, thì 
chính những tư tưởng cũng thanh tịnh không 
ô nhiễm. Khi ấy những tư tưởng cũng chính 
là tánh Không, cũng chính là giải thoát. 

Với một tâm vô tướng, vô trụ, vô niệm 
như thế, người ta tương ưng và an trụ trong 
tánh Không. Đó là sự giải thoát. Tâm hoàn 
toàn bình an, tự do và giải thoát, không còn 
vẩn vơ ràng buộc vào một ý niệm vi tế nào. 

Nó không còn nghĩ ngược nghĩ xuôi, trôi nổi 
theo những ý niệm vi tế, những quan điểm 
thế này thế nọ. Đây là một tâm ―vô hý luận.‖ 

Hý luận là những bàn luận chơi, những lý 
luận suông một cách vô ích về những điều 
không có thật. Chẳng hạn lý luận về lông rùa 
sừng thỏ là sanh hay diệt, dơ hay sạch, tăng 
hay giảm, một hay nhiều… là hý luận. Suy 
nghĩ bàn luận về bốn câu: có, không, vừa có 
vừa không, không có không không, là hý 
luận. Người xưa nói: lìa bốn câu, dứt tuyệt 
một trăm cái phủ định (ly tứ cú, tuyệt bách 
phi), đây là một tâm vô niệm hay tâm vô hý 
luận. 

Ở trong chân lý tuyệt đối (chân đế) thì 
sắc thọ tưởng hành thức cho đến tất cả các 
pháp đều là hý luận. Do đó, sanh tử chỉ là hý 
luận. 

Một tâm không hý luận là một tâm dứt 
bặt với mọi ý niệm sanh tử, một tâm hoàn 
toàn Niết-bàn. 

 
4. Tánh Không cứu thoát tất cả 
Phẩm Ma ha tát, hội thứ 1, nói: 
―Khi ấy Xá-lợi tử hỏi Tu-bồ-đề rằng: Nếu 

tâm Nhất thiết trí trí là chân vô lậu, chẳng 
đọa ba cõi như vậy, thì tất cả tâm chúng 
sanh, Thanh văn, Độc giác cũng phải là chân 
vô lậu chẳng đọa ba cõi. Vì sao thế? Vì tất cả 
các tâm ấy cũng là bản tánh Không. Bởi vì 
sao? Vì pháp bản tánh Không là chân vô lậu 
chẳng đọa ba cõi. 

Tu-bồ-đề đáp: Như vậy, như vậy. Thật 
đúng như lời ngài nói. 

Xá-lợi tử nói: Sắc cũng phải là chân vô 
lậu, chẳng đọa ba cõi; thọ tưởng hành thức 
cũng phải là chân vô lậu chẳng đọa ba cõi. Vì 
sao thế? Vì sắc thọ tưởng hành thức bản tánh 
đều Không vậy. Bởi vì sao? Vì pháp bản tánh 
Không là chân vô lậu chẳng đọa ba cõi. 

Tu-bồ-đề đáp: Như vậy, Như vậy. Thật 
đúng như lời ngài nói.” 

Bản tánh của tâm Nhất thiết trí trí, tức là 
tâm Phật, là tánh Không. Bản tánh của tâm 
của tất cả chúng sanh và các bậc thánh 
Thanh văn, Độc giác cũng là tánh Không. Do 
đó, tâm của chư Phật, chư Thanh văn, chư 
Độc giác và của tất cả chúng sanh đều bình 
đẳng đồng nhất một bản tánh là tánh Không, 
vốn là chân vô lậu chẳng đọa ba cõi. Nói một 
cách cụ thể, nếu đi vào và chứng ngộ bản 
tánh Không của tâm mình thì tâm ấy là tâm 
Nhất thiết trí trí, tâm Phật. 

Tánh Không là sự bình đẳng của tất cả 
chúng sanh và chư Phật. 

Sự bình đẳng ấy không chỉ trong bản 
tánh, mà còn trong không gian và thời gian 
khác biệt: ngay lúc này đây hay bất cứ lúc 
nào khác, tâm chúng sanh của chúng ta vẫn 
cùng một bản tánh Không với tâm chư Phật. 
Đây là sự bình đẳng tuyệt đối, xóa hẳn mọi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      19 

nhân duyên điều kiện. Nói cách 
khác, tánh Không đồng nhất ấy 
bất chấp mọi nhân duyên điều 
kiện, bất chấp không gian và thời 
gian, nghĩa là nó luôn luôn hiện 
tiền và thường trụ. 

Sắc thọ tưởng hành thức, đất 
nước lửa gió cho đến vô minh, tất 
cả các pháp cũng đều là chân vô 
lậu chẳng đọa ba cõi, vì bản tánh 
đều Không. Sanh tử là chân vô 
lậu chẳng đọa ba cõi thì sanh tử 
ấy xưa nay vốn là Niết-bàn vậy. 

Đây là điều Đại thừa thường 
nói, sanh tử tức Niết-bàn. 

―Khi ấy Xá-lợi tử hỏi Tu-bồ-
đề rằng: Nếu tất cả các pháp tâm 
sắc của tất cả chúng sanh, Thanh 
văn, Độc giác, Bồ-tát, Như Lai vì 
bản tánh đều Không như vậy, là 
chân vô lậu chẳng đọa ba cõi như 
vậy, thì bậc thánh và chúng 
sanh, nhất thiết trí và chẳng phải 
nhất thiết trí, đều phải là bình 
đẳng, không sai khác? 

Tu-bồ-đề đáp: Như vậy, như 
vậy. Thật đúng như lời ngài nói. 

Xá-lợi tử nói: Nếu các phàm 
thánh nhất định không sai khác 
như vậy, thì vì sao Như Lai thu-
yết phàm thánh có đủ thứ sai 
khác? 

Tu-bồ-đề đáp: Đây cũng là 
Như Lai tùy theo lời nói thế tục 
thi thiết mới có các thứ sai khác 
này, chớ chẳng phải do thật 
nghĩa‖ (Phẩm Ma ha tát, hội thứ 
1). 

Sự sai khác sở dĩ có, đó là do 
hý luận của thế tục. Trong tánh 
Không, phàm thánh không cách 
hở, đồng một bản tánh Không. 
Nói theo kinh Viên Giác thì 
―chúng sanh bổn lai thành Phật.‖ 

 
Như thế chúng ta thấy tánh 

Không cứu thoát tất cả tâm sắc, 
tất cả sanh tử. Đây là sự giải 
thoát trọn vẹn. 

Như thế chúng ta thấy tánh 
Không đưa đến sự rốt ráo của Đại 
thừa: ―Sanh tử tức Niết-bàn‖, 
―Chúng sanh bổn lai thành Phật‖. 

 
 

 
 

HIỆN ẢNH 
 
 
Trời ửng sáng 
nụ cười treo đỉnh vắng 
Sương còn ôm 
đầu ngọn nắng long lanh 
Xuân vừa qua 
Gió hè reo một dãi 
Phả bụi mờ  
theo mãi gót vòng quanh. 
Nửa đời mây  
quên mình con nước lạnh 
Dưới vầng trăng  
bàng bạc mảnh rêu phong 
Và vội vã 
dong bờ tung bọt trắng 
Đùa trăm năm  
sóng vỗ cát tang bồng. 
Ngày sắp qua 
mây mù xa thăm thẳm  
Gốc thông già  
lẳng lặng giữa cô liêu  
Nắng dần nhạt 
rải hoàng hôn vàng óng 
Đường tịch nhiên  
lan một bóng dưới chiều. 
 

 
 
 
 

THÍCH NỮ TỊNH QUANG 



 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

VÔ CẢM XÃ HỘI VÀ 

THÁI ĐỘ CỦA NGƯỜI PHẬT TỬ 
  

Chúc Phú 

hìn dáng mặt khắc khổ và ánh mắt 
khẩn cầu xin lại bằng lái xe của chàng 
thanh niên bị kẻ gian móc túi trên xe 
buýt [i], mà báo chí đã liên tục thông 

tin trong những ngày gần đây, trong tôi chợt 
dâng lên một cảm xúc uất nghẹn và thương 
cảm đến nao lòng. Lần ngược lại những thông 
tin cũ từ các báo trong nước, chuyện hiệp sĩ 
Minh Tiến ham bắt cướp nên bị mất trộm xe; 
chuyện những đứa trẻ đánh nhau và người lớn 
chỉ đứng nhìn, chuyện những người hôi của từ 
những tai nạn giao thông thương tâm… đã 
cho thấy một sự dửng dưng, không động 
lòng, mà ngôn ngữ ngày nay gọi là thái độ vô 
cảm xã hội, đã và đang hiện diện trong dòng 
sống sinh động của xã hội hôm nay. Trong 
khuôn khổ của một người học Phật, chúng tôi 
muốn sẻ chia thêm về thái độ cũng như cách 
hành xử cần có của người Phật tử nói chung, 
trước những hiện tượng này. 

 
Sống là sống với 
Cần phải thấy rằng, sống là sống với, 

không thể ở đâu bạn có thể sống một mình. 
Với cái nhìn liên hệ duyên sinh, sự hiện hữu 
của mỗi con người, của mỗi sự vật, hiện 
tượng… có quan hệ và liên hệ thâm thiết đến 
nhau. Do cái này có mặt, cái kia hiện hữu. Do 
cái này sanh, cái kia sanh [ii]. Chân lý liên hệ 
duyên sinh này đã được văn học Phật giáo 
hiện đại khái quát hóa theo kiểu văn chương 
như: một con bướm đập cánh ở rừng rậm 
Amazon thì ở Philippine có gió mùa. Bằng cái 
nhìn tương tức và liên hệ đó, trong một không 
gian xã hội thu nhỏ, có thể thấy rõ sự khổ 
đau hay bất hạnh của ai đó, có sự liên đới 
trách nhiệm đến thái độ sống cũng như hành 
vi của mỗi người, trong đó có bản thân ta. Do 
vậy, đừng bàng quan giương mắt làm ngơ 
trước cái xấu, cái ác đang diễn ra trong xã 
hội, vì tưởng rằng chuyện đó không liên quan 
đến bản thân mình. Cần phải hiểu rằng, cũng 
do tư duy của mình, do thái độ sống của 
mình, do cách hàng xử ích kỷ của mình… mà 
cái xấu, cái ác đó có cơ sở để nảy sinh. 

Không chỉ trên phương diện liên hệ 
duyên sanh, trong mối liên hệ, tác động 
giữa nghiệp chung (cộng nghiệp) của nhiều 
người và nghiệp riêng (biệt nghiệp) của từng 
người, đã góp phần tạo ra những nỗi bất 
hạnh hoặc cái xấu, cái ác. Vì lẽ, do nhân 
như vậy, duyên như vậy nên ta đã gặp nhau 
trên cõi đời này, trong cuộc sống này, tại 
không gian này, với bối cảnh xã hội như 
vậy. Không thể đơn phương trách đời, trách 
người, trách nhà chức trách theo dạng thức 
Chí Phèo thời nay. Ở đây, cần phải thấy 
rằng, tập tính sinh hoạt, không gian và bối 
cảnh xã hội có sự liên hệ sâu xa đến phước 
báo cũng như dẫn nghiệp, hành động của 
mỗi con người. Ngành khoa học nghiên cứu 
về tâm lý tội phạm cho thấy, có sự ảnh 
hưởng và liên hệ sâu xa về dấu ấn tuổi thơ, 
không gian gia đình, bối cảnh giáo dục, môi 
trường sống… có tác động rất lớn đến hành 
vi phạm tội của một cá nhân. Thấy rõ mối 
liên hệ và bối cảnh sống cụ thể, để chúng ta 
nỗ lực để hoàn thiện mình, góp phần hoàn 
thiện xã hội và đặc biệt trước mắt, là luôn 
giữ tâm rung cảm, trước những khổ đau cụ 
thể của mỗi con người. 

 
Sự rung cảm trƣớc khổ đau 
Lòng thương được xem là thuộc tính cơ 

bản của con người. Ở đâu có con người, nơi 
ấy có tình thương. Làm người đúng nghĩa, 
yêu cầu bắt buộc là phải có tình yêu thương 
đồng loại. Không có tình yêu thương đồng 
loại và không rung cảm trước nỗi khổ đau 
của tha nhân, thì chưa phải là một con 
người đúng chuẩn và đúng nghĩa.  

Đạo Phật là tôn giáo tiêu biểu cho tình 
thương. Là một người phật tử, lẽ tất nhiên 
tình thương dành cho con người bao giờ 
cũng lớn hơn người bình thường. Vì lẽ, tình 
thương của một người phật tử đúng nghĩa 
không chỉ dừng lại ở tình thương đồng loại, 
mà còn mở rộng thương cả vạn loại sinh 
linh. Trước những bất hạnh, khổ đau của tha 
nhân, cũng như khi đối diện với cái xấu, cái 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      21 

ác đã và đang len lõi xuất hiện trong hiện 
thực sống này, người con Phật cần phải giữ 
tâm rung cảm như là chuyện của chính bản 
thân mình. Mắt thương nhìn cuộc đời là hạnh 
nguyện của mười phương chư Phật mà tiêu 
biểu là hạnh nguyện của Bồ tát Quán Thế 
Âm. Hạnh nguyện đó, đã là người phật tử thì 
phải nỗ lực noi theo và thực hiện. 

Trước mắt, phải giữ tâm rung cảm, 
không xơ cứng, chai lỳ trước nỗi khổ đau 
của đồng loại, tha nhân. Dẫu biết rằng, chỉ 
giữ được tâm rung cảm như thế thôi cũng đã 
là một điều rất khó, trong dòng chảy phức 
tạp của đời sống này. Bởi lẽ, một khi năng 
lực bảo hộ và quản lý của nhà chức trách 
vẫn tồn tại những giới hạn, một khi tham 
dục lên ngôi và thói quen thụ hưởng tăng 
dần, một khi cái xấu, cái ác luôn đoanh vây 
và xuất hiện hằng ngày, một khi sự mưu 
mô, lừa lọc hiện diện khắp nẻo và niềm tin 
giữa con người và con người đang tụt hạng 
ngay cả trong những mối liên hệ, quan hệ 
với người thân… thì thái độ vô cảm sẽ lặng 
lẽ, âm thầm xuất hiện và tạo nên những hệ 
lụy kéo theo trong cuộc sống này. 

Ở đây, theo quan điểm xuyên suốt của 
Phật giáo, không rung cảm trước nỗi khổ 
đau của đồng loại, tha nhân thì chưa phải là 
người phật tử đúng nghĩa. Vì lẽ, không rung 
cảm trước đau khổ của con người, đó chính 
là tội ác. Do đó, với cái nhìn tích cực và chủ 
động, người phật tử phải xem việc giữ con 
tim rung cảm trước nỗi khổ đau và bất hạnh 
của con người là một hạnh tu. Một khi hạnh 
tu này thuần thục, khi nhân duyên chín 
muồi và hoàn cảnh sống đủ điều kiện, người 
phật tử dễ dàng biến lý tưởng sống cao đẹp 
của hạnh tu trở thành hành động hiện thực, 
góp phần giải quyết từng nổi khổ đau cụ thể 
trong đời. 

 
Phụng sự và dấn thân, hạnh tu ở 

mọi thời đại 
Với Phật giáo, phụng sự tha nhân được 

xem là hạnh tu của mọi thời đại. Ngay bản 
thân Đức Phật là cả một bài học sáng ngời 
về hạnh phụng sự, dấn thân. Đọc lại trang 
sử Phật hào hùng qua các thời đại, có thể 
thấy rõ hạnh nguyện cứu người, giúp đời của 
các thế hệ tiền nhân trong Phật giáo luôn 
được hậu thế ngưỡng vọng và tôn xưng. 

Trong tư duy tục đế, lẽ tất nhiên, 
chúng ta còn rất lâu mới thành Phật và con 
đường cao tột đó, ta chưa thể bước vào 
chặng cuối của hành trình. Mặc dù vậy, đã là 
con Phật, ít nhiều chúng ta cũng hội tụ 
những tố chất như Phật, và một trong 
những tố chất đó, chính là tinh thần tự 
nguyện phụng sự và nỗ lực, dấn thân. Ở 
đây, điều cần phải minh định trước tiên là sự 
phụng sự và dấn thân trên cơ sở hoàn cảnh 

sống và nghiệp lực của riêng mỗi con người. 
Tùy theo điều kiện của mình mà ta có 

thể lựa chọn một sự phụng sự, dấn thân thích 
hợp. Thái độ đó cần phải hành xử như việc 
cứu người đuối nước. Phải ý thức rằng năng 
lực của mình ra sao và sức nặng của kẻ kia 
thế nào để cả hai không bị chìm xuống nước. 
Nói rõ hơn, phụng sự tha nhân phải có sự 
quán sát của trí tuệ. Bởi lẽ, với hoàn cảnh 
sống của một người phật tử bình thường, có 
những rủi ro và hạn chế nhất định, trong sự 
dấn thân và phụng sự tha nhân. 

Tư duy rõ ràng về điều này để có thể lựa 
chọn cho mình một phương cách sống dấn 
thân và phụng sự phù hợp. Đừng e ngại việc 
nhỏ hay việc to. Nhặt một cây đinh có khả 
năng phá hỏng ruột xe trên quốc lộ, gọi một 
cú điện thoại khi thấy ai đó cần cấp cứu trên 
đường, ra tay chở che và hỗ trợ trong những 
tình huống phù hợp ở đời thường… là những 
việc cần làm, thể hiện cho hạnh tu thiết thực 
của một người cư sĩ trong thời đại hôm nay.  

Hơn đâu hết, đã là một cư sĩ trong đời, 
phải sống làm sao để sự hiện hữu của mình 
ngoài ý nghĩa với người thân, vợ con, còn phải 
có ý nghĩa với những hoàn cảnh thương tâm 
khác. 

Với một đất nước có trên 45 triệu người 
theo đạo Phật như đất nước Việt nam [iii], 
nếu như mỗi người cư sĩ phật tử đều ý thức 
và rung cảm trước khổ đau của đồng loại, tha 
nhân và nỗ lực dấn thân, phụng sự, thì đó là 
một tín hiệu đáng mừng cho đạo đức xã hội 
hôm nay. Trong khuôn khổ những nỗ lực 
trước mắt, người cư sĩ phải sống làm sao 
đừng bao giờ để xảy ra tình trạng, ngày đến 
chùa tụng kinh đều đặn, nhưng khi gặp 
chuyện bất hạnh của người thì ngoảnh mặt, 
quay lưng. Kinh Phật, ta có thể bắt gặp ở thực 
tế đời thường và bản kinh đó có ý nghĩa 
không những cho bạn, cho tôi và cho tất cả 
những ai đang cầu mong vơi khổ. 

 
(Nguồn: Thư Viện Hoa Sen) 

 
 
 
 
 
 
 
 

_______________ 
 
[i] Xem clip trên youtube tại đây: http://

www.youtube.com/watch?v=JDO8MhAifig 
[ii] Kinh Tiểu Bộ, kinh Phật tự thuyết, chương 

1, phẩm Bồ đề. 
[iii] Theo, Hòa thượng Thích Thiện Nhơn, Báo 

cáo của Ban thường trực Hội đồng trự sự trung 
ương giáo hội Phật giáo Việt nam, mục Hướng dẫn 
Phật tử, năm 2007. 



 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

CỰC LẠC HOA KHAI 
 

Chúng tôi vừa nhận đƣợc tin thân mẫu của nhà văn Vĩnh Hảo là: 

Bà quả phụ Nguyễn Phƣớc Bửu Đáo 

Nhũ danh Nguyễn Thị Nuôi, 

Pháp danh TÂM TẤN, bút hiệu TRINH TIÊN 

đã mãn phần vào lúc 13:45 pm ngày 13.7.2020 tại Nha Trang, Việt Nam, 

thƣợng thọ 100 tuổi. 

 

Nữ sĩ Tâm Tấn là một nhà thơ Phật giáo, từng cọng tác 
với nguyệt san Liên Hoa Huế từ thập niên 1950, đặc san 
Bát Nhã giữa thập niên 1960; xuất bản thi phẩm ―Hương 
Đạo Hạnh” năm 1974, thi phẩm ―Cuối Đời Lọc Những 
Tinh Sương‖ năm 2004. Ngoài việc sáng tác thơ văn trên 
sách báo Phật giáo, nữ sĩ còn có sự giao tiếp rất sâu rộng 
và gần gũi với các bậc cao Tăng và danh Ni Việt Nam 
khắp miền Trung và miền Nam Việt Nam. Nữ sĩ có thơ 
văn đăng trên các báo Trong Khuê Phòng, Tiểu Thuyết 
Thứ Năm, Đàn Bà, Tam Bảo, Giác Ngộ, Tự Do, Tiếng 
Dội... với các bút hiệu Tố Liên, Trinh Nữ, Lan Xuân, 
Diễm Bút, Tần Ngọc. Nữ sĩ lập gia đình với nhà văn Bửu 
Đáo – Ái Mỹ và sinh hạ những cây bút tiếng tăm ngoài 
đời, trong đạo như: Nhà thơ Thanh Nhung (Tôn Nữ Nha 

Trang), nhà thơ Phù Du, nhà văn Vĩnh Hảo, nhà văn Vĩnh Hữu, nhà văn Tôn Nữ Thanh Yên.  

Sự gắn bó của Nữ sĩ Tâm Tấn đối với văn học và Phật giáo suốt gần một thế kỷ qua khiến cho 
sự ra đi của bà để lại niềm kính tiếc của nhiều Tăng Ni và phật-tử Việt Nam, trong cũng nhƣ 
ngoài nƣớc. 

Xin thắp nén tâm hƣơng, nguyện cầu hƣơng linh Nữ sĩ Tâm Tấn tiêu diêu miền lạc cảnh, 
đồng thời kính chia buồn cùng nhà văn Vĩnh Hảo, Chủ bút Nguyệt san Chánh Pháp, và toàn 
thể tang quyến. 

Đồng kính phân ưu: 

 HT. Thích Thắng Hoan, HT. Thích Tín Nghĩa, HT. Thích Nguyên Trí 

 Ban Chủ Trƣơng & Ban Biên Tập Nguyệt san Chánh Pháp 

 Hội Thân Hữu Già Lam 

 Tổng Hội Cƣ Sĩ Phật Giáo Việt Nam tại Hoa Kỳ 

 Phan Tấn Hải, Nguyễn Thanh Huy, Huỳnh Kim Quang, Nguyễn Tiến Quỳnh Giao, 
Nguyễn T. Hằng, Đoàn Ngọc Đa, Hoàng Mai Đạt, Đào Văn Bình, Trần Việt Long, Phan 
Duy Chiêm, Trần Trung Đạo, Hoàng Văn Chƣơng, Hoàng Văn Minh, Nguyễn Phú Hùng, 
Nguyễn Huy Sỹ, Trần Quý Hùng, Tô Xuân Thế, Nguyễn Quốc Hƣng, Bùi Ngọc Đƣờng, 

Huỳnh Phƣớc, Huỳnh Tấn Lê, Trần Triết. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      23 

hiền sư Bạch Ẩn Huệ ở Nhật Bản có 
một tục gia đệ tử. Ông đệ tử này 

thường đến than phiền rằng cha già của 
y, dù tuổi đã cao, vẫn cứ mải mê làm 

việc kiếm tiền chứ không chịu tu hành gì 
ráo. Mỗi lần y nhắc nhở thì ông cụ quả 
quyết khẳng định: 

- Nếu chuyện tu hành mà té tiền té bạc 
thì hãy nói với ta, bằng không thì đừng 
hòng!  

Hôm nọ nghe xong nỗi băn khoăn của 
người đệ tử, thiền sư bảo: 

- Chiều nay con hãy về bảo với cha 
con rằng: Hòa thượng Bạch Ẩn bận bịu công 
việc quá đỗi nên không thể tu hành như 
ý muốn được. Ngài nhờ con tìm một người tu 
mướn. Cứ 10 chuỗi niệm Phật là một quan 
tiền. Cần chọn người trung hậu làm ăn sòng 
phẳng để ký giao kèo trao đổi. Người làm 
mướn có thể lãnh tiền mỗi ngày hoặc hàng 
tuần cũng được.  

Ông đệ tử y lời, trở về thưa với cha 
mình. Nhận thấy rằng đây quả là một công 
chuyện làm ăn té tiền té bạc hẳn hoi, ông 
lão sốt sắng nhận lời. Thêm vào đó, ngoài 10 
xâu chuỗi niệm Phật ăn tiền ông còn hoan 
hỷ biếu không cho Hòa thượng hai xâu nữa.  

Giao kèo đã ký kết, ông cụ cứ đến chùa 
lãnh tiền hàng ngày. Về sau để khỏi mất thì 
giờ, cụ để dồn hằng tuần mới lãnh.  

Bẵng đi một thời gian không thấy ông cụ 
đến lãnh tiền. Người con theo lời dạy của Hòa 
thượng, cứ để cha già làm theo ý 
muốn. Ngoài ba bữa ăn ông cụ ngồi ngay 
ngắn trước điện Phật và làm mướn. Cho 
đến một hôm, thấy cha mình cơ hồ đã ngưng 
lần chuỗi, mắt khép nhẹ, hơi thở điều hòa, 
nhẹ nhàng. Người con liền đến báo tin 
cho Hòa thượng hay.  

Thiền sư Bạch Ẩn đến tận nơi quan 
sát. Thấy cụ già dáng ngồi có hơi nghiêng, do 
tuổi tác chất chồng, nhưng mặt mũi hồng 
hào. Gương mặt ông phảng phất một niềm 
bình thản khinh an.  

Hòa thượng nói khẽ với người con, nhẹ 
như một hơi gió thoảng: 

- Cha con đã nhập định.  
Thiền sư đã dạy thiền cho ông cụ bằng 

cách này. 
 
 

(trích tác phẩm Hư Hư Lục 
của Ni sư Thích Nữ Như Thủy) 

Cuï giaø tu möôùn 
 

TN. NHƯ THỦY 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 

i tìm nguồn cội của những việc cần tìm 
hiểu quả là điều rất hữu ích và cần 
thiết cho những người học Phật như 

chúng ta ngày nay. Tuy 
trong hiện tại chúng ta có quá 
nhiều phương tiện để tìm hiểu, 
đọc tụng cũng như học hỏi, 
nhưng cũng không phải muốn 
tìm gì là có ngay lời giải đáp 
đúng như ý ta mong đợi, mà 
vẫn cần phải qua những trải 
nghiệm của bản thân cũng 
như sự tu học hành trì, nghiên 
cứu lâu ngày, chúng ta mới 
thẩm thấu được lời Phật dạy. 
Vì lẽ lời dạy của Đức Phật nằm 
rải rác khắp nơi trong ba tạng 
của Nam Truyền và ba tạng 
của Bắc Truyền, có cả hàng 
triệu triệu chữ và nhiều nhà 
phiên dịch, chú giải khác 
nhau, nên không phải ai cũng 
có cơ duyên để trì tụng, 
nghiên cứu hết ba tạng Kinh 
điển này. Riêng bản thân tôi 
không dám làm việc gì quá 
khả năng, chỉ cố gắng gom 
góp lại những chỗ đã đọc qua, 
nhằm cống hiến cho quý vị 
một sự hiểu biết căn bản về 
Đức Phật A-di-đà, để chúng ta 
không còn nghi ngờ gì nữa khi 
trì tụng các Kinh A-di-đà, Kinh Vô Lượng Thọ 
hay Kinh Quán Vô Lượng Thọ. Đó là điều căn 
bản, bởi lẽ cũng có một số quý vị không tin 
có một Đức Phật như thế và một cảnh giới 
như thế. Sau đây là những lời giải bày. 

Tôi vốn xuất thân từ truyền thống Thiền 
Lâm Tế, phái Chúc Thánh, xuất phát ở Hội 

An, Quảng Nam, nhưng khi vào chùa từ năm 
1964 đến nay (2020), cũng đã trên 55 năm 
rồi, tôi thấy các chùa thuộc Thiền Phái Chúc 

Thánh ít ngồi Thiền mà tụng 
Kinh A-di-đà, Địa Tạng, Pháp 
Hoa, Hoa Nghiêm, Đại Bát Niết
-bàn v.v..., khác với chủ 
trương Thiền như Ngài Lâm Tế 
Nghĩa Huyền ở Trung Hoa, vị 
Sơ Tổ của Thiền Lâm Tế có 
mặt từ thế kỷ 9 (866/867) vào 
đời Tống. Từ đó đến nay đã 
hơn 1.000 năm lịch sử, việc 
truyền thừa ấy không còn 
nguyên thủy nữa, mà đã pha 
trộn quá nhiều. Lý do thì 
không phải là không có, nhưng 
ở đây tôi không muốn phản 
biện lại điều này, vì lâu nay đã 
có nhiều người giải thích rồi. 
Chỉ có điều, những người tu 
Thiền mà đổi qua tu Tịnh Độ 
như vậy, căn cứ vào đâu để 
giải thích rằng trong kinh điển 
Nam Truyền đã có đề cập đến? 
Đây là câu hỏi mà nhiều người 
muốn tìm cho rõ ngọn ngành 
của vấn đề.  
Câu hỏi này, một số quý vị 
Giáo Sư Phật tử tại Học Viện 
Phật giáo Linh Sơn ở Paris 
cũng đã hỏi tôi cách đây mấy 

năm về trước. Lúc ấy, cũng may là tôi đã đọc 
xong tất cả những phần Trường A Hàm, 
Trung A Hàm, Tạp A Hàm cũng như Tăng 
Nhất A Hàm và đã bắt đầu đọc đến Bộ Bản 
Duyên (Bản Sanh) thì mới đọc được việc Đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni nhắc đến danh hiệu 
của Đức Phật A-di-đà. Và nếu đọc hết quyển 

ĐỨC PHẬT A-DI-ĐÀ 

TRONG KINH BẢN DUYÊN 

VÀ CÁC KINH ĐIỂN KHÁC 
  

HT. Thích Như Điển 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      25 

thứ 17 của Linh Sơn Pháp Bảo Đại Tạng Kinh, 
trong hơn 13.000 trang Kinh ấy, chúng ta chỉ 
thấy duy nhất hai lần Đức Phật Thích Ca đề 
cập đến việc này. Lần thứ nhất là trong bộ 
Bản Duyên thứ nhất, quyển thứ 10, trang 
474, phần sau của Kinh thứ 55, tiêu đề Đức 
Phật Thuyết Giảng Kinh Thí Dụ. Nếu Quý vị 
muốn tìm nguyên bản chữ Hán thì vào Đại 
Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh (Taisho Shinshu 
Daizōkyō) Tập 3, kinh số 154, trang 107, tờ 
c, từ dòng 1 đến dòng 14, nội dung bản Việt 
dịch như sau: 

―Ngài Thủ Đạt tuổi cao đáng kính, giáo 
hóa được năm ngàn người. Ngài Duy Tiên 
tuổi trẻ, trí tuệ sâu rộng, đi tới nhiều nước, 
giáo hóa được sáu vạn người. Lần lượt trên 
con đường đi du hóa, hai vị này gặp nhau, 
các đệ tử của Ngài Thủ Đạt thấy Ngài Duy 
Tiên trí tuệ dũng mãnh thảy đều muốn đến 
để tỏ lòng sùng bái. Ngài Thủ Đạt gọi các đệ 
tử lại bảo: 

- Ông Duy Tiên tuổi còn nhỏ, trí tuệ cạn 
cợt, ít ỏi. Ngài Duy Tiên nghe được lời nói đó, 
bèn nghĩ: ―Người tu hạnh Bồ Tát, phải nên 
cúng dường nhau, du hóa đến các nước gặp 
nhau, coi như gặp được Phật. Nay ta thật 
không muốn ủng hộ Ngài Thủ Đạt, nhưng 
vẫn luôn nghĩ về tình đồng đạo. (1) Ngài Duy 
Tiên ngay trong đêm đó lặng lẽ bỏ sang nước 
khác. Vì sao thế? Là vì muốn cho các đệ tử 
kia vẫn tiếp tục cúng dường Ngài Thủ Đạt. 

Ngài Thủ Đạt do đã bài báng Ngài Duy 
Tiên, nên phải bị đọa vào loài Ma Ha Nê Lê 
(2) đến sáu mươi kiếp, khi đã thoát được ra 
làm người thì phải chịu sáu mươi kiếp làm 
người không có lưỡi. Tại sao thế? Là vì Ngài 
đã không tự chế ngự được ba nghiệp thân, 
khẩu, ý, làm mất đi pháp hạnh của Bồ Tát. 
Về sau, tội lỗi hết, nhờ công đức đã vun 
trồng từ trước và nỗ lực tự tu tập nên được 
thành Phật hiệu là Thích Ca Văn. Đức Phật 
bảo các đệ tử: 

- Ông Thủ Đạt kia chính là bản thân Ta, 
Ngài Duy Tiên hiện nay là Đức Phật A-di-đà. 
Tất cả các vị ngồi ở đây đều nói: 

- Lỗi lầm kia nhỏ, mà tội phải gánh chịu 
thì quá lớn! 

Đức Phật bảo mọi người trong pháp hội: 
- Thân, khẩu, ý, ba nghiệp ấy không thể 

không quyết chế ngự, giữ gìn. Những ai trọn 
tin điều này và phụng hành thì đắc đạo. Nếu 
có phạm lỗi xấu ác tự biết ăn năn sửa đổi thì 
lỗi đó trở nên nhẹ bớt đi!‖   

(Trích từ trang 474 đến 475 trong bản 
Việt dịch). 

Đến quyển thứ 16, thuộc Bộ Bản Duyên 
thứ 7, trang 386 đến trang 389 thuộc Linh 
Sơn Pháp Bảo Đại Tạng Kinh, phần kinh văn 
số 206 cũng có thêm một câu chuyện liên 
quan đến cảnh giới Cực Lạc của Đức Phật A-
di-đà, mà Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh 
(Taisho Shinshu Daizōkyō), Tập 4, kinh số 
206, trang 521, từ dòng 9 thuộc Bộ Bổn 
Duyên Bộ hạ, tập thứ 4, trang 510 thuộc về 
phần Cựu Tạp Thí Dụ Kinh, chuyện thứ 60 
như sau:  

―Ngày xưa có một người tuổi trẻ nghèo 
khổ, đi đến nước khác được một quả cam 
(3), nó vừa thơm vừa đẹp, ở đời ít có. Anh ta 
mến tiếc, không dám nếm thử. Nghĩ đến cha 
mẹ, muốn đem quả cam về dâng cúng, nên 
liền đi trở về thành Tỳ Da Ly (Tỳ Xá Ly). 

Khi ấy Đức Phật vào thành cùng với chư 
Bồ Tát và các đệ tử lớn, đến nhà trưởng giả 
thọ trai. Thấy Đức Phật đi qua, người tuổi trẻ 
chưa về nhà, tay cầm quả cam trong ý muốn 
dâng cúng nhưng chưa thực hiện kịp. Vì từ 
nhỏ tới lớn chưa từng nghe nói về Phật, thấy 
dấu chân Đức Phật vừa đi qua in trên đất 
giống như hình bánh xe đang quay, rõ ràng 
các đường chỉ nhỏ cũng không thiếu sót. Lấy 
làm lạ, anh ta liền ngồi lên dấu chân nhìn 
xem không chán. Anh ta cảm nhận như gặp 
được điều may mắn, quên cả buồn vui. Anh 
suy nghĩ: ―Dấu chân trên đất còn như thế, 
huống gì thân của vị ấy ở đời ít có. Ta ở đây 
đợi Ngài trở về, nên đem luôn phần của cha 
mẹ, chờ vị ấy trở lại sẽ đem quả cam dâng 
cúng.‖ 

Khi Đức Phật chưa trở về, anh ta ngồi 
bên dấu chân, buồn suy nghĩ rơi nước mắt. 
Người đi đường thấy vậy hỏi: 

- Vì sao anh cầm quả cam ngồi đây mà 
buồn bã vậy? 

Anh ta đáp: 
- Tôi ngồi đây với dấu chân của Bậc Tôn 

Quý, mong mỏi Ngài sẽ trở lại, muốn đem 
quả cam này tự dâng cúng, đợi thấy Tôn 
nhan mà chưa được như nguyện. Tự xét thân 
phận hèn mọn, ít ai quan tâm, nên cảm thấy 
buồn. 

Người đi đường thấy lạ, đến hỏi thăm, 
xem coi rất đông, đều bàn tán với nhau cho 
anh ta là kẻ cuồng si. Vì sao biết được vị ấy 
có trở lại hay không mà ngồi chờ đợi? 

Khi Đức Phật đã đến nhà vị trưởng giả an 



 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

tọa, chúng Tăng rửa chân, theo thứ lớp ngồi 
vào xong, vị trưởng giả và tất cả thân quyến 
đem các món ăn dâng cúng đầy đủ. Khi thọ 
trai xong, Đức Phật chú nguyện cho trưởng 
giả và cả người nghèo ở xa đang chiêm 
ngưỡng dấu chân, cầm quả cam đợi dâng 
cúng Phật. 

Khi Đức Phật và chúng Tăng đã thọ trai 
xong, vị trưởng giả suy nghĩ: ―Đức Thế Tôn 
chú nguyện pháp thí không 
bình đẳng. Chỉ chú trọng 
người ở xa, việc cúng dường ở 
đây không xứng đáng sao?”  

Đức Phật dạy Tôn Giả A-
nan: 

- Việc cúng dường của 
trưởng giả phước như thế 
nào? 

Đức Phật dạy tiếp: 
- Việc cúng dường của 

trưởng giả rất rộng rãi, nhưng 
vị ấy còn mong mỏi, nên 
dụng tâm còn so sánh quanh 
co, nhưng kết cuộc cũng được 
tốt đẹp, an lạc. Trái lại, bên 
ngoài ở xa có một thiếu niên 
tay cầm quả cam, một lòng 
không nghĩ gì khác, ngồi bên 
dấu chân hiền từ chờ đợi, suy 
nghĩ muốn dâng quả cam 
cúng dường, vận dụng lòng 
thành phát tâm rộng lớn. Do vậy, nên Ta 
ngồi ở đây, vì người ở xa mà chú nguyện.  

Vị trưởng giả suy nghĩ: ―Người kia muốn 
cúng quả cam không khác đồ ăn của ta. Đức 
Phật tán thán công đức của người kia là cao 
tột. Ta tuy giàu có, đồ cúng đầy đủ, nhưng ý 
chấp vào việc cúng ít nhiều nên Đức Phật dạy 
phước không bằng người kia, ta muốn theo 
hầu Đức Phật đến thăm người ấy.‖  

Khi ấy Đức Phật rời khỏi chỗ ngồi, đi 
đến nơi người ngồi chiêm ngưỡng dấu chân. 
Các Bồ Tát, đệ tử, trưởng giả, cư sĩ... Tất cả 
hợp lại theo thứ bậc tháp tùng theo Đức 
Phật. Người kia từ xa thấy Đức Phật đi đến, 
thân tướng tốt đẹp, hào quang sáng hơn cả 
mặt trăng, mặt trời, liền bước tới nghênh đón 
Đức Phật, rồi cúi đầu đảnh lễ. Nhân đó anh ta 
quỳ xuống, đem quả cam dâng cúng Đức 
Phật và liền khi đó phát tâm Vô Thượng bình 
đẳng độ thoát chúng sanh. 

Đức Phật phóng ánh sáng chiếu khắp 
không cùng tận. Ba ngàn thế giới đều chấn 
động lớn. Mười phương chư Phật và chư vị Bồ 
Tát kịp thời đều hiện ra như hình hiện ở trong 
gương, xa gần đều thấy rõ. Đức Phật vì vị ấy 
thọ nhận quả cam rồi chuyển quả ấy cúng 
dường mười phương chư Phật, chỉ một quả 
cam ấy mà biến ra để cúng dường khắp 
không cùng tận.  

Mười phương chư Phật và chư vị Bồ Tát 

thân mang ca sa, duỗi cánh tay vàng sáng 
chói, phóng ra ngàn muôn ức tia sáng, trong 
mỗi tia sáng kia tự nhiên đều có hoa sen 
châu báu nối tiếp giăng quanh tòa sư tử. Trên 
Bảo tòa có chư Phật và chư vị Bồ Tát đều 
cầm bát báu thọ nhận quả cam, cùng dùng 
quả cam ấy chuyển biến cúng dường... Đức 
Thích Ca cũng lại như vậy, ở thế giới này 
chiếu sáng mười phương, khắp trong hư 

không, chư Thiên, Quỷ Thần 
đều đầy đủ, tám hướng trên 
dưới cũng không có khoảng 
trống, đều hoan hỷ đến tán 
dương, hỗ trợ, các Bồ Tát 
trong ba cõi đều được nhờ ân. 
Khi ấy người cúng quả cam 
được pháp Vô Sinh Nhẫn. Đức 
Phật thọ ký cho vị ấy sau này 
sẽ được làm Phật, hiệu là Quả 
Tôn Vương Vô Thượng Chánh 
Giác. Quốc độ kia sẽ giống 
như cảnh giới Cực Lạc của 
Phật A-di-đà. Khi vị ấy được 
nghe Đức Phật thọ ký cõi nước 
riêng, tự nhiên thân tâm 
thanh tịnh, liền được quả vị 
Nhất Sanh Bổ Xứ. Trưởng Giả, 
Cư Sĩ, cả đến ngàn người, 
nương nhờ phước ấy mà phát 
đạo tâm và được vào địa vị 

Bất Thoái Chuyển. 
Công đức của người nghèo kia được lợi 

ích rộng lớn đến như vậy.‖ 
(Trích từ trang 386 đến 389 trong bản 

Việt dịch.) 
Trên đây là hai đoạn kinh được trích ra 

từ bộ Bản Sanh thứ 10 và thứ 16 của Linh 
Sơn Pháp Bảo Đại Tạng Kinh, xuất bản tại Đài 
Bắc, Đài Loan khi cố Hòa Thượng Thích Tịnh 
Hạnh còn sanh tiền.  

Ngoài ra trong Trường Bộ Kinh (Dīgha 
Nikāya) do Hòa Thượng Thích Minh Châu dịch 
ra Việt ngữ vào năm 1991 -Phật Lịch 2535; 
phần thứ 17. Kinh Đại Thiện Kiến Vương 
(Mahàsudassana Sutta) cũng đã có đề cập rất 
rõ về một cảnh giới của Vua Đại Thiện Kiến, 
rất giống với cảnh giới Tây Phương Cực Lạc 
của Đức Phật A-di-đà. Vị Vua này chính là 
tiền thân của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni.  

Kế tiếp là trong Kinh Trung A Hàm (4), 
ở phẩm thứ 6 thuộc Phẩm Vương Tương Ưng, 
kinh thứ 68 thuộc Kinh Đại Thiện Kiến Vương. 
So sánh hai Kinh này ở Nikaya và Kinh Trung 
A Hàm không khác nhau mấy về nội dung 
của một cõi trang nghiêm như Tây Phương 
Tịnh Độ của Đức Phật A-di-đà, mà Vua Đại 
Thiện Kiến trong quá khứ là tiền thân của 
Đức Phật Thích Ca Mâu Ni.  

Thiền Sư Thích Nhất Hạnh trong 
quyển: Thiết lập Tịnh Độ - Kinh A-di-đà Thiền 
Giải, chú giải dưới cái nhìn của Thiền học. 

HT. Thích Như Điển 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      27 

Trong quyển  này, phần Thiết Lập Tịnh Độ 
(trang 7), Thiền Sư Nhất Hạnh đã đề cập đến 
một cảnh giới Cực Lạc như trong Kinh Đại 
Thiện Kiến Vương về cõi Tịnh Độ (Cực Lạc) 
của Đức Phật A-di-đà. Thật ra cõi Cực Lạc 
(Sukkhavatti) chỉ có một, do Đức Phật A-di-
đà làm giáo chủ, nhưng có vô số cõi Tịnh Độ 
của chư Phật trong mười phương vô biên 
quốc độ. 

Hòa Thượng Thích Thánh Nghiêm, 
người Đài Loan, tốt nghiệp Tiến Sĩ Phật Học 
tại Đại Học Risso Nhật Bản, sau về sáng lập 
Pháp Cổ Sơn tại Đài Bắc và Ngài chủ trương 
có bốn loại Tịnh Độ. Đó là Nhân Gian Tịnh 
Độ, Thiên Quốc Tịnh Độ, Phật Quốc Tịnh Độ 
và Tự Tánh Di Đà Tịnh Độ. Do vậy dưới mắt 
các Thiền Sư thì Tịnh Độ không nhất thiết 
phải ở cõi Tây Phương, mà ở đây và bây giờ, 
nơi quốc độ này cũng có thể là Nhân Gian 
Tịnh Độ như trong phẩm Kinh Đại Thiện Kiến 
Vương vậy. Người ta cũng có thể nói đến 
Đông Phương Tịnh Độ của Đức Phật Dược Sư 
hay ở những cõi khác nữa. Bởi vì thế giới vô 
cùng, không gian vô tận, nên cõi nước và cõi 
Phật cũng không có ngằn mé vậy. 

Bây giờ nếu có ai muốn truy tìm dấu 
vết kinh văn thì cũng không khó như ngày 
xưa. Chúng ta nên biết rằng: Trường Bộ 
Kinh, Trung Bộ Kinh, Tương Ưng Bộ Kinh, 
Tăng Chi Bộ Kinh và Tiểu Bộ Kinh bên Nam 
Truyền (Việt dịch từ tiếng Pali) tương ứng với 
các Kinh Trường A Hàm, Trung A Hàm, Tạp A 
Hàm, Tăng Nhất A hàm và Bộ Bản Sanh bên 
Bắc Truyền (Hán dịch từ tiếng Sanskrit). Các 
dịch giả dịch thẳng từ tiếng Pali sang tiếng 
Việt chỉ có 13 tập và tất cả độ dày của 13 
quyển này cũng trên dưới 10.000 trang. 
Riêng phần Bắc Truyền từ chữ Hán được dịch 
sang tiếng Việt có đến 17 quyển; mỗi quyển 
cũng trên dưới 1.000 trang và tổng cộng 17 
quyển này cũng khoảng từ 12 ngàn đến 13 
ngàn trang. Vì sao vậy? Vì bên văn bản chữ 
Hán rất đa dạng và có nhiều bản dịch từ 
tiếng Phạn sang có số chữ nhiều hơn, có 
nhiều kinh giống nhau nhưng được cho vào 
cùng thể loại, khiến cho  những bộ kinh căn 
bản của Bắc Truyền nhiều hơn số chữ của các 
kinh bên Nam Truyền là vậy. 

Bây giờ nếu quý vị nào còn nghi ngờ gì 
nữa thì quý vị cũng có thể giở ra những trang 
kinh đã được giới thiệu để đọc, tìm hiểu và 
thẩm thấu lời Phật dạy về những cảnh giới 
khác, không phải như cảnh giới của chúng ta 
đang ở và cũng có nhiều vị Phật, chứ không 
phải chỉ có một Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là 
Đức Phật lịch sử ở cõi Ta Bà này. Phần tôi, 
không vì tranh luận với bất cứ ai về Đức Phật 
A-di-đà hay cảnh giới Tây Phương Cực Lạc, 
mà chỉ muốn càng làm sáng tỏ vấn đề thì độ 
nghi ngờ càng ít đi, để khi chúng ta hành trì 
được phước báu nhiều hơn là tự mình suy 

nghĩ theo sự hiểu biết nông cạn của mỗi 
người mà tự kết luận rằng: Một thế giới như 
thế không có, hay một Đức Phật như thế 
không có. Đây là điều không nên lặp lại đối 
với những người muốn nghiên cứu kinh điển 
của cả hai truyền thống Nam Truyền cũng 
như Bắc Truyền một cách nghiêm chỉnh để 
được lợi mình và lợi người. 

 
Thích Nhƣ Điển 

(Viết xong vào lúc 16:00 ngày 28 tháng 3 
năm 2020 tại Thư Phòng của Tổ Đình Viên 
Giác, Hannover Đức Quốc trong mùa dịch 
cúm Corona đang hoành hành khắp cả thế 

giới) 
 
 

______________ 
 
 
1) Phần Việt dịch được chúng tôi trích 

nguyên văn từ bản dịch Linh Sơn Pháp 
Bảo như đã nêu. Tuy nhiên, xét câu văn 
này ý nghĩa không xứng hợp hoàn toàn 
với văn cảnh nên chúng tôi đã tra cứu từ 
nguyên bản (trang 107, tờ c, dòng 7), 

thấy chép là: “今我無護，而起同法之意。- 
Kim ngã vô hộ, nhi khởi đồng pháp chi ý.‖ 
Theo đây lẽ ra phải hiểu là: ―Nay ta 
không giúp đỡ được thì cũng phải nghĩ 
đến tình đồng đạo.” Nếu hiểu là “nay ta 
thật không muốn ủng hộ‖ e rằng không 
đúng văn kinh. 

2) Tương tự như trên, chúng tôi đã tra cứu 
nguyên bản (trang 107, tờ c, dòng 9-10), 

thấy chép là “墮摩呵泥梨 - đọa ma-ha nê-
lê‖. Chúng tôi chưa thấy kinh luận nào nói 
đến loài Ma Ha Nê Lê. Câu này phải hiểu 
là ―đọa vào đại địa ngục‖, vì ma-ha nê-lê‖ 
là phiên âm chữ ―mahāniraya‖, nghĩa là 
đại địa ngục. 

3) Nguyên bản kinh văn chữ Hán (trang 521, 

tờ b, dòng 9) là “得一甘果 - đắc nhất cam 
quả‖. ―Cam quả‖ không phải là quả cam, 
mà chỉ một loại quả rất đặc biệt có vị 
ngon ngọt. Dòng kinh tiếp theo (dòng 10) 

mô tả: 香美且大世所希有 - hương mỹ thả 
đại, thế sở hy hữu” (vừa thơm, vừa đẹp 
lại rất lớn, hiếm có trong đời), vì vậy chắc 
chắn không phải là quả cam. Loại quả lạ 
quý hiếm đến nỗi anh nhà nghèo này có 
được nhưng không biết tên gọi của nó. 

4) Kinh Trung A Hàm (Đại Chánh Tạng, Tập 
1, kinh số 26), bản Hán dịch của ngài Cù-
đàm Tăng-già-đề-bà, Hòa thượng Thích 
Tuệ Sỹ Việt dịch và hiệu chú, xem từ 
trang 515, tờ b, dòng 3 đến trang 518, tờ 
b, dòng 29. 

 



 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

 

 
  

GẶP THẦY  
 
Hương ngàn thoảng ngát cả trời đông 
Vạn kiếp duyên vần đã thỏa mong 
Mở lối sông thiền yên tánh lặng 
Khơi dòng biển giác rạng tâm không 
Kinh thâm diễn giải soi mờ tắc 
Pháp diệu đem đường thấu rõ thông 
Cảm được ân nầy, vun trí Nhã 
Bên đời sống đạo có chân tông. 
  
  
Vạn sắc xuân tràn ánh rạng đông 
Qui nguồn tỉnh giấc rõ cùng mong 
An vui chẳng vướng tâm thường lặng 
Thấu đáo năng trì pháp vốn không 
Sống đạo đầy, vơi ươm nghiệp tác 
Xây tình vững, để hiểu đời thông 
Ngàn thu sự lý Thầy căn dặn 
Lập hạnh vun niềm biết chánh tông. 
 

 

MINH ĐẠO 
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      29 

CHỌN LỌC 
MÔI TRƯỜNG SỐNG 

  
(Phần 7, trong tác phẩm “Hạnh phúc là điều có thật”) 

  

Nguyễn Minh Tiến 
   

húng ta không tồn tại một cách độc 
lập, cá biệt, mà bao giờ cũng tồn tại 
trong một môi trường nhất định. Tôi 
muốn nói đến tất cả những gì bao 

quanh ta, các điều kiện vật chất lẫn tinh 
thần mà chúng ta thường xuyên tiếp xúc. 
Những thứ ấy tác động tích cực hoặc tiêu 
cực đến chúng ta, phần lớn là tùy thuộc vào 
phương thức mà ta nhận hiểu, chọn lọc và 
tiếp xúc với chúng. 

Để có được một tâm hồn yên tĩnh, người 
ta thường tìm đến một nơi yên tĩnh. Điều đó 
cũng đúng thôi, và trong một số trường hợp 
cũng mang lại hiệu quả. Tôi nói một số 
trường hợp, là vì có những trường hợp khác 
khi mà việc tìm đến một nơi yên tĩnh cũng 
không giúp ích gì cho ta. Cơn sóng gió 
không nằm ở bên ngoài mà nằm ngay trong 
chính nội tâm. Chúng ta cần phải biết ngăn 
ngừa từ những nguyên nhân làm cho nó sinh 
khởi lên, hơn là tìm cách trốn tránh không 
đối mặt. 

Trong xã hội văn minh công nghiệp ngày 
nay, nhiều khi việc chọn một nơi yên tĩnh để 
sống là vượt quá khả năng của nhiều người. 
Chúng ta cần công việc làm. Chúng ta cần 
tiện nghi đời sống. Con cái chúng ta cần học 
hành... Và chúng ta buộc phải sống ở bất cứ 
nơi nào mà ta có thể xoay xở để kiếm ra 
được trong một thành phố dân cư đông đúc, 
chen chúc lẫn nhau. Trong những trường 
hợp ấy, ta cần có những phương thức chọn 
lọc để bảo vệ chính mình trong một môi 
trường có nhiều độc hại cả về vật chất lẫn 
tinh thần. 

Khi chúng ta tiếp xúc với môi trường 
sống, các giác quan của ta mở ra như những 
cánh cửa sổ mở ra của một căn phòng. Căn 
phòng cần có cửa sổ, để qua đó ta có thể 
đón được ánh sáng, những cơn gió mát, 
nắng ấm ban mai, hoặc hương thơm hoa cỏ 
trong vườn... Nhưng có những lúc ngoài trời 
giông gió, mưa bão, ta cần phải kịp thời 

đóng các cửa sổ lại. Nếu không, mọi thứ trong 
phòng sẽ bị gió lùa vào thổi tung lên, hoặc 
nước mưa lạnh sẽ tạt vào phòng...  

Các giác quan của ta cũng vậy, cũng có 
những lúc cần được đóng lại, để bảo vệ tâm 
hồn ta khỏi những cơn gió độc từ bên ngoài. 

Tôi đã tiếp xúc với nhiều người và thấy là 
họ không biết đóng các cửa sổ lại khi cần 
thiết. Đôi khi, vài ba người trò chuyện với 
nhau trong tiếng nhạc ầm ĩ, và thay vì tắt 
máy đi, họ lại cố nói to hơn để có thể nghe rõ 
nhau. Tôi không sao hiểu nổi họ thưởng thức 
được gì nơi âm nhạc trong những trường hợp 
như thế. 

Rất nhiều khi chúng ta thấy cô đơn, buồn 
bã, và thay vì tìm hiểu nguyên nhân vấn đề, 
chúng ta lại tìm đến một nơi ồn ào náo nhiệt 
nào đó để ―giải buồn‖. Những khi ấy, thường 
thì sau đó ta lại càng cảm thấy cô đơn, buồn 
bã hơn. 

Khi có một nhóm người gặp nhau và trò 
chuyện, họ nói bất cứ chuyện gì thuận tiện. 
Những câu chuyện ồn ào không nhắm đến 
mục đích nào cụ thể, hoặc phê phán, chỉ trích 
người này người nọ... Những câu chuyện vô 
bổ không chỉ là hoang phí thời gian, chúng 
còn làm cho đầu óc chúng ta không được ngơi 
nghỉ. Nhưng chúng ta rất ít khi quan tâm đến 
việc chọn lọc những câu chuyện mà mình nói 
hoặc nghe, cho dù chúng có thể chiếm những 
khoảng thời gian khá lớn trong ngày của ta. 

Đôi khi chúng ta mở ti-vi lên và chẳng 
xem gì cả, nhưng chúng ta không chịu tắt đi. 
Chúng ta sợ trong nhà sẽ vắng vẻ, buồn bã 
nếu không có một âm thanh nào đó. Các 
chương trình ti-vi được phát sóng cho hàng 
triệu người xem, không phải riêng mình ta. 
Khi thấy thích hợp, chúng ta xem. Khi không 
thích hợp, hãy tắt máy đi. Không phải tất cả 
phim ảnh được trình chiếu đều thích hợp với 
chúng ta hoặc gia đình ta, chúng ta hoàn toàn 
có quyền chọn lọc và cần phải biết chọn lọc. 

Nếu chúng ta nhớ lại rằng thời gian là vốn 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

quý như thế nào, chúng ta sẽ không phí 
những giây phút vô vị trước màn ảnh ti-vi 
khi thật sự không có hứng thú để xem 
những gì trên đó. 

Chúng ta có những khả năng lựa chọn 
khác giúp ích nhiều hơn cho tâm hồn. Đọc 
một vài chương sách về chủ đề mình cần 
học hỏi, nghe một khúc nhạc mình thật sự 
yêu thích... hoặc đơn giản hơn chỉ cần ngồi 
yên và tập thở. 

Cuộc sống thường ngày của chúng ta sôi 
động quá, đầy những âm thanh náo nhiệt ồn 
ào và những hoạt động diễn ra xôn xao, 
căng thẳng. Quay cuồng trong một môi 
trường như thế quá lâu, ta dễ cảm thấy sợ 
sệt, trống vắng khi ngồi yên để tập thở. 

Thật ra, chỉ cần ngồi yên và chú tâm vào 
hơi thở, ta có thể dừng lắng lại những sôi 
động trong tâm tưởng, và nhận thức rõ được 
sự tồn tại đầy ý nghĩa của mình trong hiện 
tại. 

Khi chúng ta tỉnh táo nhận thức được sự 
tồn tại của mình trong từng giây phút hiện 
tại, ta dễ dàng nhận ra được những gì có lợi 
và những gì độc hại trong môi trường chung 
quanh. Ta tiếp xúc một cách chọn lọc với 
những gì tươi mát, sinh động và tránh xa 
những gì độc hại, vô bổ. Nói cách khác, ta 
biết cách đóng các cửa sổ giác quan của 
mình lại vào những khi cần thiết. 

Trong chừng mực giới hạn của môi 
trường mình đang sống, ta cũng có thể chọn 
lọc những gì tốt nhất. Một ngày chủ nhật 
dành cho cả gia đình sẽ có ý nghĩa hơn khi 
ta đưa các con đến một công viên thoáng 
mát hay về một vùng quê có không khí 
trong lành. Ta đã có quá đủ những náo nhiệt 
của một đời sống công nghiệp hiện đại, ta 
cần bổ sung một chút gì đó yên lắng hơn, 
gần gũi với thiên nhiên hơn. Và trẻ con càng 

đặc biệt cần đến điều đó hơn cả chính bản 
thân ta. 

Trong sinh hoạt gia đình chúng ta cũng 
cần có những giây phút dừng nghỉ trong 
ngày. Điều này là quan trọng, vì nó sẽ giúp 
cho mọi thành viên trong gia đình trở nên 
gần gũi nhau hơn và có những cơ hội thuận 
tiện để chia sẻ tâm tư tình cảm với nhau. 
Không nên tập cho trẻ con có thói quen 
nghe nhạc ầm ĩ suốt ngày. Chỉ mở nhạc lúc 
nào có thể dành thời gian để thưởng thức 
âm nhạc thật sự. Cả gia đình cần ý thức 
được sự cần thiết của những giây phút yên 
tĩnh và biết tôn trọng sự yên tĩnh của nhau. 

Thỉnh thoảng có những dịp chúng ta mời 
khách đến nhà để chiêu đãi. Điều đó là cần 
thiết trong giao tiếp xã hội. Nhưng có rất 
nhiều khi chúng ta làm việc này vì thói quen 
hơn là sự cần thiết. Chúng ta nên biết rằng, 
nếu vượt quá giới hạn của sự cần thiết thì 
những dịp như thế sẽ làm tổn hại đến sinh 
hoạt gia đình. Và thường thì ta rất khó lòng 
kiểm soát được những phiền toái nào đó có 
thể xảy ra trong và sau một bữa tiệc. 

Việc nói chuyện điện thoại cũng là một 
trong những điều kiện tiếp xúc với môi 
trường mà đôi khi chúng ta không quan tâm 
đến. Chúng ta có thói quen hối hả lao đến 
nhấc ống nghe như thể sợ rằng sẽ không kịp 
đón nhận một tin quan trọng nào đó. Làm 
như vậy, chúng ta tự tạo ra cho mình một 
sự căng thẳng không cần thiết. Và nếu ta 
đang dùng cơm hoặc trò chuyện với mọi 
người khác trong gia đình, sự căng thẳng ấy 
sẽ lan sang tất cả những thành viên khác. 

Nếu nghĩ lại một chút, ta sẽ thấy rõ sự 
vô lý của mình. Nếu người gọi đến có 
chuyện gì cần trao đổi với ta, họ sẽ đủ kiên 
nhẫn để chờ đợi năm ba hồi chuông, không 
có gì là quá đáng. Hãy bình thản khi nghe 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      31 

chuông điện thoại, chậm rãi nhấc ống 
nghe. Với tâm trạng đó, chắc chắn ta 
sẽ sáng suốt hơn khi trao đổi một 
chuyện gì đó qua điện thoại. 

Và nếu đủ điều kiện, ta nên lắp một 
máy điện thoại có chức năng tự trả lời. 
Trong trường hợp đó, ta có thể chọn 
nghe hoặc không nghe vào từng thời 
điểm. Không gì bực dọc hơn cho những 
người khác trong gia đình khi đang bữa 
cơm ta phải bỏ đi nghe điện thoại, và 
nếu cuộc điện đàm kéo dài chừng năm 
mười phút, sự bực dọc sẽ càng tăng 
thêm. Chúng ta có thể chọn giải pháp 
không nhận điện thoại vào lúc đó. Nếu 
là việc quan trọng, sau giờ ăn ta sẽ gọi 
lại cho người kia. Nếu chỉ là một 
chuyện tán gẫu bình thường, ta có thể 
bỏ qua. Chỉ một thay đổi nhỏ này, cuộc 
sống trong gia đình ta sẽ yên tĩnh hơn 
và mọi người được gần gũi nhau hơn. 

Chúng ta cũng nên hạn chế việc gọi 
cho người khác khi không có gì quan 
trọng. Bên kia đầu dây, ta thường 
không thể biết được người ấy đang làm 
gì và có thuận tiện để tiếp chuyện cùng 
ta hay không. Ngoài ra, những cuộc nói 
chuyện như thế thường chỉ xảy ra khi 
ta không biết làm gì khác. Điều này 
càng làm cho môi trường sống của ta 
thêm căng thẳng, vì ta đã đánh mất đi 
chút thời gian có thể dành để sống yên 
tĩnh hơn. Ta có thể dành thời gian ấy 
cho những hoạt động hữu ích, hoặc 
thậm chí không làm gì cả mà chỉ ngồi 
yên và chú tâm vào hơi thở. Hiểu được 
điều này, trước khi nhấc máy gọi cho 
ai, bạn nên nghĩ lại xem có thật sự cần 
thiết hay không rồi hãy gọi. Tôi tin là 
bạn sẽ thấy hóa đơn thanh toán tiền 
điện thoại trong tháng tới giảm đi đáng 
kể. 

Môi trường chung quanh tác động 
trực tiếp đến tâm hồn ta qua những 
phương thức mà ta tiếp xúc và giao 
tiếp. Chúng ta không thể chọn lựa nơi ở 
tùy theo ý thích, vì điều đó thường khi 
đòi hỏi một khả năng tài chánh rất cao. 
Nhưng chúng ta có thể thay đổi cách 
sinh hoạt trong môi trường, cách nhận 
thức về sự việc chung quanh, và cũng 
có thể tiếp nhận hoặc từ chối một số 
những yếu tố từ môi trường. Ý thức 
được điều này, chúng ta có thể tự mình 
sáng suốt quyết định nên làm gì và làm 
như thế nào. Cuộc sống này là của 
chúng ta và thời gian đang trôi qua 
nhanh chóng. Nếu biết làm cho cuộc 
sống có ý nghĩa hơn, chúng ta sẽ có 
được nhiều hơn những niềm vui và 
hạnh phúc. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Waka (94) 

(SAIGYŌ HŌSHI  西行法師) 
 
Chúng ta đã cùng nhau 
ngắm nhìn vầng trăng sáng 
trong những tháng mùa thu 
nếu như người quá vãng 
mình ta buồn lắm ru. 
 
morotomo ni 
nagame nagamete 
aki no tuki 
Fitori ni naramu 
koto zo kanasiki  
 
Together 
Have we gazed and gazed again 
Upon the Autumn moon; 
To do it alone 
Will be sad indeed. 
_____ 

 
 
 

PHÁP HOAN  
 
dịch từ bản dịch tiếng Anh, nguyên tác thơ của 

Saigyō Hōshi (Tây Hành Pháp Sƣ, 西行法師, 
1118-1190). 
Artwork: Moon and Torii by Koho Shoda 



 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

 

TÌM VÀNG DƯỚI NƯỚC 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

hàm ở đời, người ta cho rằng tiền tài, 
địa vị đem lại công danh, sự nghiệp có 

thể đem lại hạnh phúc cho con người. Cho 
nên người ta hì hục để kiếm tiền, để tạo uy 
tín, hầu đạt địa vị cao trong xã hội, tài sản 
chồng chất, và không có cái gì họ từ nan, 
nên đã tạo biết bao nghiệp chẳng lành.  

Đời người hạn cuộc trong năm, bảy chục 
năm, hay trăm năm trở lại. Khi nhắm mắt lìa 
đời thì chỉ có hình hài nầy đơn lẻ đi vào lòng 
đất lạnh. Nào có còn đem theo một thứ gì để 
tiếp tục xài dùng ở một thế giới mới, một 
quốc độ mới được đâu.  

Kinh Bách Dụ gọi những nỗ lực của người 
đời để xây dựng hạnh phúc không khác kẻ 
tìm vàng dưới nước trong câu chuyện sau 
đây:  

Thuở xưa có một người đi trên bờ ao, 
nhìn xuống nước, anh thấy dưới đáy ao có 
thỏi vàng lấp lánh, mừng rỡ quá anh vội lội 
xuống nước để nhặt nhưng lại không mò tìm 
thấy được. Nhưng lên bờ, đợi nước trong anh 
lại thấy thỏi vàng như cũ. Nhiều lần lặn 
xuống rồi trèo lên, mệt phờ ngồi nghỉ. Lâu 
sau người cha đi tìm con, qua đấy thấy anh 
mệt lã bèn hỏi. Anh đem tự sự kể lại rồi dẫn 
cha lại bờ ao chỉ cho cha xem. Người cha 
xem xong biết chắc thỏi vàng dưới nước là 
cái bóng, còn thỏi vàng thật sự là ở trên cành 
cây cạnh bờ ao. Ông bảo con:  

- Hãy trèo lên cây tìm vàng thử sao?  
Người con không hiểu hỏi cha rằng:  
- Rõ ràng vàng ở dưới nước sao cha bảo 

con tìm ở trên cây?  
Người cha nói:  
- Trong nước chỉ có cái bóng của thỏi 

vàng. Còn vàng nhất định ở trên cây. Chắc 
một chú chim nào đó, tưởng thỏi vàng là một 
thứ trái cây nên tha để trên cành cây mổ ăn, 
nhưng ăn không được nên bỏ lại.  

Người con nương theo bóng mình dưới 
nước, vừa leo lên cây, vừa tiến gần đến thỏi 
vàng và kết quả anh đã tìm ra thỏi vàng.  

 
- Vàng dưới nước chỉ là bóng dáng của 

thỏi vàng thật.  
- Hạnh phúc chỉ có ở trên cây công đức. 

Đó là thứ cây thành tựu báo những công việc 
thiện lành.  

- Lội xuống ao là xuôi theo dòng đời, 
theo ngũ dục, theo tham lam, sân hận, si 
mê. Nó khuấy động phiền não dục vọng, 
bóng dáng của hạnh phúc còn không thấy 
được đừng nói chi đến một thứ hạnh phúc an 
lạc thật sự.  

Hãy suy gẫm mà chọn cho mình một 
hướng đi về nguồn. Đức Phật là đấng cha 
lành đã dạy cho ta con đường trở về tự tánh 
thâm mật vi diệu ấy vậy. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ—Thị Nguyên 

Nguyễn Đình Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      33 

ƢU THIÊN BÙI KỶ 
Bên cạnh Trần Trọng Kim ta thấy có Bùi 

Kỷ. Nhà học giả này cũng đứng về phía phục 
hưng Phật giáo mà làm việc. 
Ông đã đăng nhiều thiên khảo 
cứu của ông trên Đuốc Tuệ. 
Đặc sắc nhất là bài “Nghĩa 
Chữ Không Trong Đạo Phật.‖ 
Trong bài này, ông đề cập tới 
nghĩa ngã không và pháp 
không trong đạo Phật để đi tới 
quan niêm giả ngã và giả 
pháp, và cuối cùng kết luận 
rằng đạo lý Không có mục 
đích cởi bỏ những mối chấp 
trước của con người chứ 
không phải là để nói rằng tất 
cả là không. Theo ông, chỉ khi 
nào phá được chấp ngã và 
pháp chấp mới tìm được lối 
thoát đích thực cho kiếp 
người, nếu không thì dù có 
hành động mấy đi nữa thì cũng 
còn là nằm trong vòng kiềm tỏa 
của danh lợi. Ông viết: 

―Đời vốn chuộng học thuật, mà học 
thuật lại hóa ra diễn đàn của trò quỷ quyệt, 
lợi khí của mối phân tranh có phải đó là cái 
lưu tệ ghê gớm của ngã chấp và pháp chấp 
không? Xưa nay đã có biết bao nhiêu nhà 
hiền triết từng tổn hao bao nhiêu gan óc, 
từng phí phạm bao nhiêu mồ hôi nước mắt vì 
đời người mà hết lòng vun đắp, ra công dạy 
dỗ… song dầu giáo dục hoàn bị thế nào thì 
cũng chỉ là những phương pháp tạm thôi, 
như gió chiều nào che chiều ấy, chứ vẫn 
chưa có cách nào giải quyết rõ ràng được 
những lý do của đời người mà tìm phương bổ 
cứu cho được lâu dìa. Ai là người đã có lòng 
sốt sắng, con mắt cao xa, mà lại chẳng muốn 

lo tính cho đời? Song cứu đời ở trong ngã 
chấp và pháp chấp khác nào như gọi người ở 
trong hòm kín mà nắp hòm vẫn đóng, thì 

người vẫn không có lối ra. 
Phật tổ biết rõ bệnh căn của 
đời là ở hai chỗ ấy, cho nên 
mới đem thuyết nhị không để 
phá tan hai cái chấp, tức là 
mở nắp hòm cho người có lối 
thoát ra vậy‖ (81). 
Những học giả trong ban 
Nghhiên Cứu Phật Học đã làm 
việc với hội Bắc Kỳ Phật Giáo 
rất bền bỉ cho tới khi tình thế 
bắt đầu hết ổn định. Một số 
cũng đã từng công bố thành 
quả của sự nghiên cứu của họ, 
như ông Nguyễn Văn Ngọc với 
tập Thuyết Nghiệp Báo của 
ông, do nhà in Đuốc Tuệ xuất 
bản sau này. 
  

TĂNG SĨ VÀ CÔNG TÁC XÃ 
HỘI 

Cũng như ở Nam và ở Trung, nữ giới đã 
góp nhiều trong phong trào chấn hưng đạo 
Phật miền Bắc. Những bài diễn thuyết của 
các ni sư như Huệ Tâm (Hà Đông) và các nữ 
cư sĩ như bà Đinh Chí Nghiêm (Ninh Bình) đã 
có ảnh hưởng lớn trong quần chúng. Nhu cầu 
mở trường Phật học cho ni giới được phản 
ảnh trong bài viết của ni cô Tâm Nguyệt 
(82). 

Về phương diện xã hội, tiếng nói của giới 
Phật tử miền Bắc cũng rất rõ ràng. Ngoài 
những công tác nuôi dạy trẻ mồ côi, cứu trợ 
nạn nhân đói, Phật tử có thể làm được gì? 
Nguyễn Văn Cảnh đề nghị tất cả các vị tăng 
sĩ trú trì các tu viện sử dụng một hành lang ở 
chùa mình để làm ký nhi viện, và động viên 

 CÔNG CUỘC CHẤN HƯNG 

Ở BẮC KỲ 
  

(Chương XXIX, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP III) 
   

Nguyễn Lang 

(tiếp theo) 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

CƢ SĨ ƢU THIÊN BÙI KỶ 
(1888-1960) 



 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

một số nữ Phật tử tình nguyện đến dạy dỗ, 
chăm sóc và chữa bệnh đau mắt cho trẻ em. 
Những đứa nào suốt ngày đã la cà nơi xó chợ 
sân đình đều nên đem về ký nhi viện ―hành 
lang‖ ấy (83). Thiền sư Thích Thanh Đặc 
nhận thấy tăng sĩ không nên sống trên sự 
cung dưỡng của tín đồ mà phải chọn một 
―sinh nghiệp của xã hội‖ để tự nuôi sống 
mình và hành đạo (84). Những nghề tăng sĩ 
có thể làm, theo ông, là dạy học, làm thuốc, 
làm nhà in, nhà xuất bản, nhà dệt, nhà khâu, 
in kinh, cắt chữ v.v… Thiền sư Thanh Đặc có 
thể nói là vị tăng sĩ đầu tiên xướng kế hoạch 
kinh tế tự lực cho tăng sĩ bằng những sinh 
nghiệp mới (85). Lời kêu gọi của Thanh Đặc 
bắt đầu từ năm 1950 mới thực sự có ảnh 
hưởng. 

Về phương diện thiếu nhi, hội Bắc Kỳ 
Phật Giáo đã tổ chức nhiều ban Đồng Ấu, thể 
thức cũng giống như các ban Đồng Ấu ỏ 
Trung Kỳ. Nhiều tỉnh hội đã thành lập ban 
Đồng Ấu, và nghi thức lễ Phật của các em đã 
được sáng tác toàn bằng Việt ngữ. Cư sĩ 
Công Chân là người có công nhất trong sự 
dạy dỗ và huấn luyện tuổi trẻ. Cá ban Đồng 
Niên và Đồng Nữ ở các chi hội Khoái Châu và 
Hải Phòng là những ban hoạt động nhất. 

Đuốc Tuệ đình bản vào năm 1945. số 
chót là số 257-258, ra ngày 15.8.1945. điều 
đáng ghi nhớ là từ số trước, danh xưng Bắc 
Kỳ Phật Giáo Hội đã được thay thế bằng danh 
xưng Việt Nam Phật Giáo Hội. 

Từ năm 1934 đến 1945, hội Bắc Kỳ Phật 
Giáo đã lập được nhiều thành tích. Sự có mặt 
đông đảo của giới trí thức đã tạo nhiều sinh 
sắc cho hội. Lúc ban đầu, sự cộng tác của các 
sơn môn hãy còn lỏng lẻo vì có một ít điểm dị 
đồng giữa các tổ đình và ông hội trưởng 
Nguyễn Năng Quốc, nhưng sau đó thì hai bên 
lại bắt đầu cộng tác chặt chẽ. Các vị tăng 
hữu tâm và hữu học của các tổ đình đã 
không ngần ngại tham dự vào việc hội. Các 
thiền sư Tâm Băng, Tâm Lĩnh, Tâm Bác, Thọ 
Cầu, Tâm Bảo, Thanh Hoán, Thanh Hậu, Tâm 
Tấn, Trí Hải, Tố Liên, Tuệ Chiếu v.v… đều là 
những người đã hoạt động đắc lực cho Phật 
sự ở trung ương cũng như ở các chi hội. 

  
SƠN MÔN LINH QUANG VÀ TẠP CHÍ 

TIẾNG CHUÔNG SỚM 
Sự bất đồng tình giữa các sơn môn và 

hội Bắc Kỳ Phật Giáo xảy ra rất sớm, trước 
khi Đuốc Tuệ mới ra đời. Hội Bắc Kỳ Phật 
Giáo thành lập vào tháng Mười một năm 
1934, nhưng mãi đến tháng Chạp năm 1935 
tạp chí Đuốc Tuệ mới ra đời. Trong khi đó thì 
các sơn môn Linh Quang và Hồng Phúc đã 
đặt cơ sở cho một tạp chí Phật học Tiếng 
Chuông Sớm từ cuối năm 1934. Ngày 
31.1.1935 thì có nghị định cho phép xuất bản 
Tiếng Chuông Sớm. Chủ nhiệm sáng lập ra 

tạp chí này là thiền sư Đỗ Văn Hỷ, Tăng 
cương chùa Linh Quang (Bà Đá), và quản lý 
là thiền sư Thanh Tường, trú trì chùa Trầm ở 
Hà Đông và chùa Vũ Thạch ở Hà Nội. Một 
nhân vật thứ ba nữa làm nòng cốt cho công 
việc này là thiền sư Đặng Văn Lợi, tăng 
trưởng chùa Trần Quốc (86). Chủ bút của tờ 
báo là thiền sư Bảo Giám, trú trì chùa Đông 
Lâm ở Bắc Ninh, và phó chủ bút là thiền sư 
Nguyễn Quang Độ trú trì chùa Bảo Phúc ở Hà 
Đông. Số đầu của Tiếng Chuông Sớm ra ngày 
15.6.1935. 

Trong bài ―Tình Hình Phật Giáo Trong 
Nước‖ đăng ở số này, ký giả H.S. nhắc đến 
công trình chấn hưng Phật giáo ở Nam Kỳ và 
Trung Kỳ và sự thành lập hội Bắc Kỳ Phật 
Giáo tại chùa Quán Sứ. ―Hiện nay nhờ thế lực 
của các quan đại thần và của các bậc thượng 
lưu, hội đã lan ra hầu khắp Bắc Kỳ, đâu đâu 
cũng có chi bộ, lại được tổ Vĩnh Nghiêm, một 
vị trưởng lão trong Tùng Lâm Bắc Kỳ chủ 
trương mọi việc ở Hội Chính. Tiếng Chuông 
Sớm này do Cổ Sơn Môn Hồng Phúc và Bà Đá 
cũng xin góp phần phục vụ…‖ 

Chùa Bà Đá là một cổ tự được xây dựng 
trễ nhất là vào đầu thế kỷ thứ mười tám. Tục 
truyền rằng chùa được xây dựng từ đời Hậu 
Lê vào niên hiệu Hồng Đức (1470-1497) sau 
khi dân làng đào thấy một tượng Phật Bà 
Quan Âm bằng đá. Có lẽ vì vậy mà chùa 
được gọi là chùa Bà Đá. Nguyên danh của 
chùa là Tự Pháp Linh Quang Tự, tọa lạc ở 
làng Tự Tháp, huyện Thọ Xương (sau này là 
Hàng Trống). Năm Bính Ngọ (1786), khi 
Nguyễn Huệ đem quân từ Phú Xuân ra Bắc 
Hà để dứt họ Trịnh, thì chùa bị binh lửa thiêu 
rụi. Dân làng Tự Tháp thấy tượng Phật bằng 
đá vẫn còn nguyên vẹn liền hợp nhau dựng 
chùa. Năm 1793, thiền sư Khoan Giai từ 
Hồng Phúc đến trú trì chùa này. Đến năm 
1821 khi ông tịch thì thiền sư Giác Vượng 
thay thế ông, và trùng tu lại thành một ngôi 

Tiền đường chùa Bà Đá—Linh Quang tự, Hà Nội 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      35 

chùa lớn. Thiền sư Phổ Sĩ kế vị Giác Vượng và 
biến chùa Linh Quang thành một tùng lâm lớn 
có hàng trăm tăng sĩ tu học. Sau thiền sư Phổ 
Sĩ là thiền sư Nguyễn Văn Hợp. Các thiền sư 
Đỗ Văn Hỷ và Nguyễn Văn Khánh đều thuộc 
thế hệ kế tiếp. Chùa lại bị cháy mất một phần 
trong thời gian gần đây và thiền sư Đỗ Văn 
Hỷ đã có công trùng tu lại những nơi ấy. Ông 
được chính phủ Nam Triều ban hiệu làm Tăng 
Cương hòa thượng của chùa (87). 

Để ủng hộ cho Tiếng Chuông Sớm, thiền 
sư Thanh Tường đã mời một số các vị tăng sĩ 
có uy tín vào làm cố vấn cho tạp chí: Thiền 
sư Thanh Phán (chùa Triệu Khánh, Hà Đông), 
thiền sư Nguyễn Duy Trinh (chùa Hưng 
Khánh, Hà Đông), thiền sư Ngô Công Bốn 
(chùa Hàm Long, Hà Nội), thiền sư Nguyễn 
Văn Thi (chùa Hương Tuyết, Hà Đông), thiền 
sư Thạch Điều (chùa Đế Thích, Hà Nội) và 
thiền sư Thanh Trọng (chùa Mễ Sơn, Hà 
Đông). Ông lại còn mời các ông Mai Đăng Đệ, 
Trịnh Đình Rư, Nguyễn Khắc Hiếu và Nguyễn 
Tiến Lãng vào ban biên tập. Nguyễn Tiến 
Lãng thì phụ trách phần tiếng Pháp và 
Nguyễn Khắc Hiếu (Tản Đà) thì phụ trách 
phần chữ Hán. 

Số ra mắt Tiếng Chuông Sớm gây ảnh 
hưởng khá lớn trong Phật học giới, nhưng ông 
Nguyễn Năng Quốc hội trưởng Bắc Kỳ Phật 
Giáo không được hoan hỷ, bởi vì ông nghĩ 
rằng một Phật sự như thế phải nằm trong 
phạm vi hoạt động của hội. Ngày 25.6.1935 
ông gửi một lá thư cho Tiếng Chuông Sớm 
trách rằng chùa Bà Đá đã không chịu hợp tác 
với hội Bắc Kỳ Phật Giáo, lại cho ra ―báo 
riêng.‖ Một hành động như thế, theo ông, là 
một hành động ―đối lập,‖ trái với tinh thần lục 
hòa. Ban Quản Trị hội Bắc Kỳ Phật Giáo trong 
một buổi họp ngày 23.6.1935, nghĩa là trước 
đó hai hôm, đã quyết định “không đồng ý cổ 
động cho Tiếng Chuông Sớm, việc làm của 
hội Bắc Kỳ Phật Giáo không được phù hợp với 
truyền thống Phật giáo ở nhiều điểm: 

1- Ban Trị Sự của hội chỉ toàn là cư sĩ. 
Thiền gia Pháp Chủ Thanh Hanh tuy ngồi đó 
nhưng chỉ có hư vị. 

2- Hội lập trường Phật học theo ―lối mới‖ 
để đào tạo một thế hệ “sư mới,” như vậy là 
phủ nhận truyền thống học tập trong mùa kết 
hạ của thiền môn. 

Tiếng Chuông Sớm ra điều kiện: nếu hội 
Bắc Kỳ Phật Giáo sửa chữa lại Điều Lệ, bầu 
lên một Ban Trị Sự gồm toàn các thành phần 
tăng sĩ, với thiền sư Thanh Hanh làm hội 
trưởng, đem trụ sở về chùa Hòa Giai hay là 
chùa Bà Đá, thì Tiếng Chuông Sớm sẽ xin tự 
hiến mình làm cơ quan ngôn luận của hội 
(88) . 

Sự bất đồng ý kiến kéo dài từ giữa năm 
1935 cho đến cuối năm 1935. Trong thời gian 
đó, các tổ đình Bà Đá, Hồng Phúc và Hòa Giai 

phối hợp với các chùa chi nhánh tại Hà Nội và 
các tỉnh để tổ chức Bắc Kỳ Phật Giáo Cổ Sơn 
Môn, đường lối là phát triển Phật giáo trong 
tinh thần duy trì truyền thống sinh hoạt cổ 
điển của thiền môn. 

Tuy vậy, sơn môn Vĩnh Nghiêm đã không 
để cho sự chia rẽ trở nên trầm trọng. Sau 
những cuộc thăm viếng liên tiếp giữa các tổ 
đình Vĩnh Nghiêm và Linh Quang do thiền sư 
Thanh Hanh chủ trương, sự bất đồng ý kiến 
kia dần dần nhường chỗ cho sự cộng tác. 
Đầu tháng Chạp năm 1935, Đuốc Tuệ ra mắt 
Phật học giới. Tiếng Chuông Sớm số 14 ra 
ngày 26.12.1935 mở lời chào mừng Đuốc Tuệ 
và đăng những bài có tinh thần hòa giải và 
cởi mở. 

Tiếng Chuông Sớm lại mời thêm một số 
nhà văn vào ban biên tập, như Nguyễn Mạnh 
Bổng và Nguyễn Trung Như, nhưng đến cuối 
tháng Năm 1936 thì báo đình bản vì lý do tài 
chính. Số chót của Tiếng Chuông Sớm là số 
24, ra ngày 21.5.1936. Vào thời gian này, 
những dị biệt giữa Bắc Kỳ Phật Giáo Cổ Sơn 
Môn và hội Bắc Kỳ Phật Giáo không còn nữa, 
cho nên sự suy tôn thiền sư Thanh Tường lên 
ngôi thiền gia pháp chủ được thực hiện một 
cách dễ dàng. Thiền sư Thanh Tường vốn là 
vị tôn túc cao niên nhất trong pháp phái Lâm 
Tế lúc bấy giờ và được tất cả các tổ đình Linh 
Quang và Hồng Phúc quy ngưỡng. 

  
THIỀN SƢ THANH TƢỜNG 
Thiền sư Thanh Tường tên đời là Đinh 

Xuân Lạc, sinh năm 1958. Ông được 78 tuổi 
vào năm 1936 tức là năm ông được suy tôn 
làm Thiền Gia Pháp Chủ. Ông thường được 
gọi là Tổ Võ vì ông trú trì chùa Võ Thạch ở 
đường Gia Long Hà Nội. Ông cũng là trú trì 
chùa Huỳnh Cung ở phủ Thường Tín và động 
Tiên Lữ chùa Tử Trầm Hà Đông. Ông đã tiếp 
thiền sư Thiện Chiếu trong chuyến ra Bắc của 
ông này và đã hứa giúp đỡ cho Thiện Chiếu 
trong việc tiếp xúc với các nhân vật lãnh đạo 
Phật giáo của miền Bắc. Các thiền sư Tâm 
Ứng, Tâm Lai và Tâm Bảo, những người có 
công nhiều trong việc xúc tiến thành lập Bắc 
Kỳ Phật Giáo đều có theo học với ông. 

Từ khi thiền sư Thanh Tường lên làm 
Thiền Gia Pháp chủ, sự hợp tác giữa các sơn 
môn và hội Bắc Kỳ Phật Giáo trở thành chặt 
chẽ. Các thiền sư Thanh Ất (chùa Trung Hậu, 
Phúc Yên), Trung Thứ (chùa Bằng Sở, Hà 
Đông), Doãn Hài (chùa Tế Cát, Hà Nam), 
Quang Nghiễm (chùa Phú Ninh, Nam Định) 
và Thanh Triệu (chùa Đồng Bắc, Ninh Bình) 
đều là những bậc tôn túc hỗ trợ mạnh mẽ 
cho Phật sự. Trong số các thiền sư hữu tâm 
hữu học cộng tác với hộ ta thấy có các vị 
Tâm Băng, Tâm Lĩnh, Tâm Bác, Thanh Hoán, 
Thông Thỉnh, Tâm Tấn, Thanh Hậu, Tố Liên, 
Trí Hải, Giải Ngạn và Tuệ Chiếu. 



 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Thuộc về Sơn môn Linh Quang có 
khoảng 200 vị tăng sĩ hành đạo trong các 
chùa, từ thành thị đến thôn quê, và cứ mỗi 
mùa hạ, đều trở về an cư và học tập. Thiền 
sư Thanh Tường đích thân đứng ra giảng dạy 
cùng với thiền sư Đỗ Văn Hỷ và những vị tôn 
túc khác có khả năng. Chùa Linh Quang đã 
từng tổ chức khắc bản in kinh. Bộ Đại Bảo 
Tích cũng đã được chùa khắc bản. 

Tổ đình Vĩnh Nghiêm là nơi quy tụ đông 
dảo nhất mỗi mùa kết hạ, có năm, số tăng sĩ 
về kết hạ lên tới 220 vị. 

Tổ đình Hồng Phúc là một tổ đình xưa 
nhất của Phái Tào Động, năm nào cũng có tổ 
chức kết hạ, an cư theo truyền thống. Tổ 
đình này do thiền sư Pháp Minh chủ trì. 

  
TRUYỀN THỪA TÀO ĐỘNG THEO BIA 

CHÙA HỒNG PHÚC 
Thiền sư Pháp Minh tên đời là Dương 

Tâm Viên, hiệu là Thiền Lâm. Năm 1932, ông 
đã dựng một tấm bia ở chùa Hồng Phúc liệt 
kê hành trạng các vị tổ sư trú trì ngôi tổ đình 
này của phái Tào Động. Ông là đệ tử của 
thiền sư Nhân Từ, tổ đời thứ 47 của tông Tào 
Động. Sách Kế Đăng Lục của thiền sư Như 
Sơn (89) chỉ ghi được hai vị tổ Tào Động đầu 
tiên ở chùa Hồng Phúc: đó là các thiền sư 
Thủy Nguyệt và Chân Dung. Bia của thiền sư 
Pháp Minh ghi đủ pháp danh của những vị kế 
thế trú trì chùa Hồng Phúc, xin ghi ra đây để 
bổ túc cho Chương XXIII của Việt Nam Phật 
Giáo Sử Luận, Tập II, phần nói về Tào Động 
Ở Đàng ngoài (trang 127): 

Tổ thứ nhất: thiền sư Thủy Nguyệt, đời 
thứ 36 Tào Động. 

Tổ thứ nhì: thiền sư Chân Dung, đời thứ 
37 Tào Động. Đây là đoạn văn viết về thiền 
sư Chân Dung trong bia: ―Tổ thứ hai là Chân 
Dung, nối lửa pháp đăng được một thời thì 
vào niên hiệu Vĩnh Trị (90) triều Lê bỗng có 
lệnh vua phế bỏ tăng lữ. Đệ nhị tổ của ta 
kiên trì tâm nguyện làm Phật, bảo rằng: 
―Đạo Phật không theo đường thế gian mà có 
thịnh có suy, mà phép Vua phải cùng phép 
Phật đùm bọc lấy nhau. Việc này chẳng qua 

là tâm của vua chưa giác ngộ, chưa có người 
vén màn mây che lấp mặt trời cho nên giáo 
lý của Phật mới khó tỏ tường; bây giờ có ai 
quét sạch sương mù che lấp bầu trời cho 
được?” Bèn từ giã pháp tọa sư tử, thân hành 
đến thành Thăng Long, lấy bút mực thảo biểu 
dâng lên, và được mời vào bệ kiến chốn đan 
trì. Ngài đem pháp học mà xiển dương Phật 
pháp, dùng bối diệp mà cởi mở tâm Vua, 
dựng lại tông phong, thêm sáng tuệ nhật. 
Được lệnh ở lại chốn thần kinh, rộng mở đạo 
tràng mà thuyết pháp. Chốn phạm vũ lại 
được trùng tu để làm địa vức tham thiền. 
Giúp nước hộ đạo, được vua sắc phong, làm 
hưng thịnh những gì đã suy, nối tiếp lại 
những gì đã đứt.‖ 

Tổ thứ ba: thiền sư Tịnh Giác; đời thứ 38 
Tào Động. Ông được vua Lê (91) ban hiệu là 
Tăng Thống Tịnh Giác Hòa Thượng. Pháp 
danh ông là Từ Sơn, tự là Hành Nhất. 

Có nhiều lý do khiến cho ta nghĩ rằng 
Tịnh Giác chính là thiền sư Như Sơn tác giả 
sách Kế Đăng Lục. Trước hết, Kế Đăng Lục 
chỉ ghi tiểu sử hai vị tổ Tào Động người Việt: 
hai người này là Thủy Nguyệt và Chân Dung. 
Thiền sư Chân Dung tịch năm 1709, ai là 
người thừa kế, nếu không phải là ông? Lý do 
thứ hai: sách Kế Đăng Lục có ghi tên một vị 
sa di, đệ tử của ông, tên là Tinh Chú, người 
đã giúp ông về việc thẩm duyệt tác phẩm. 
Theo bia của thiền sư Pháp Minh thì Tính 
Chúc lại là tổ thứ tư của chùa Hồng Phúc. 
Như vậy bổn sư của Tính Chúc là ông. Tại sao 
không phải là tổ thứ ba? Nhưng pháp danh 
của tổ thứ ba là Từ Sơn, chứ không phải là 
Như Sơn. Tại sao? Tác phẩm Kế Đăng Lục do 
Như Sơn viết năm 1734 lại có lời ca tụng vua 
có lòng hộ đạo và những dòng chữ ở đầu 
sách ―Hồng Phúc Tự Sa Môn Như Sơn trước 
thuật‖; những chi tiết này cho ta thấy Như 
Sơn tức là Từ Sơn, trú trì chùa Hồng Phúc từ 
năm 1709, và đã truyền đăng cho đệ tử ông 
là Tính Chúc, tổ thứ tư. 

Tổ thứ tư: thiền sư Tính Chúc, đời thứ 39 
Tào Động. Ông được sắc phong là Ban Lai 
Hòa Thượng. Pháp tự ông là Thiện Thuận, 
hiệu là Đạo Chu. Sau lại được tặng phong là 
Phổ Hóa Độ Sinh Đại Bồ Tát. Ông đã giúp 
thiền sư Như Sơn thẩm duyệt tác phẩm Kế 
Đăng Lục. 

Tổ thứ năm: thiền sư Hải Điện, đời thứ 
40 Tào động. Ông được sắc phong là Viên 
Thông Tăng Thống Lại Nguyên Hòa Thượng. 
Pháp hiệu của ông là Mật Đa. Đời thứ 40 còn 
có các vị sau đây: 

* Thiền sư Hải Hoằng, pháp tự là Tịnh 
Đức, hiệu là Nhu Nhã. 

* Thiền sư Khoan Nhân, pháp tự là Phổ 
Tế, hiệu là Thanh Từ. 

Tổ thứ sáu: thiền sư Đạo Nguyên, đời thứ 
41 Tào Động, Ông pháp danh là Khoan Dực, 

Tổ đình Vĩnh Nghiêm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      37 

pháp tự là Phổ Chiếu được sắc phong là Tăng 
Thống Đạo Nguyên Hòa Thượng. Pháp hiệu 
của ông là Thanh Lãng. Ông là thầy của thiền 
sư Thanh Đàm (xem Việt Nam Phật Giáo Sử 
Luận, Tập II, trang 327). 

Đời thứ 41 còn có các vị sau đây: 
* Thiền sư Khoan Giáo, pháp tự là Nhu 

Hòa, pháp hiệu là Thiện Căn. 
* Thiền sư Khoan Thông, pháp tự là 

Chính Trí, pháp hiệu là Thanh Quang. 
* Thiền sư Giác Bản, pháp tự là Minh 

Nam, pháp hiệu là Thanh Nguyên. Ông là bạn 
với thiền sư Thanh Đàm và có làm bài kệ tán 
dương sách Pháp Hoa Đề Cương (93) của 
bạn. 

Tổ thứ bảy: thiền sư Thanh Đàm, đời thứ 
42 Tào Động. Ông pháp danh là Giác Đạo, 
pháp tự là Minh Chính, pháp hiệu là Hoằng 
Quang. Ông được triều đình ban giới đao và 
độ điệp (94). Ông là tác giả sách Pháp Hoa 
Đề Cương và Bát Nhã Trực Giải (xem Việt 
Nam Phật Giáo Sử Luận, Tập II, trang 327). 

Tổ thứ tám: thiền sư Giác Lâm, đời thứ 
43 Tào Động. Ông pháp tự là Minh Liễu, pháp 
hiệu là Lục Hòa. 

Tổ thứ chín: thiền sư Đạo Sinh, đời thứ 
44 Tào Động. Ông pháp tự là Minh Đạt, pháp 
hiệu là Thanh Như. 

Tổ thứ mười: thiền sư Quang Lự, đời thứ 
45 Tào Động. Ông pháp tự là Đường Đường, 
pháp hiệu là Như Như, cũng gọi là Hồng Phúc 
Sa Môn. 

Tổ thứ mười một: thiền sư Chính Bỉnh, 
đời thứ 46 Tào Động. Ông pháp tự là Bình 
Bình, pháp hiệu là Vô Tưởng. Lại có hiệu là 
Hòa Thái Sa Môn. 

Tổ thứ mười hai: thiền sư Tâm Nghĩa, đời 
thứ 47 Tào Động. Ông pháp tự là Nhân Từ. 

Theo thiền sư Pháp Minh, tác giả bài bia 
―Danh Thùy Bất Hủ‖ ở chùa Hồng Phúc thì 
chùa này đổ nát rất nhiều dưới thời vua Tự 
Đức và chính là các vị tổ sư thứ chín (Đạo 
Sinh) và thứ mười (Quang Lư) đã trùng tu lại 
và làm cho chùa trở thành một ―danh lam 

thắng cảnh ở thành Thăng Long.‖ 
Năm 1938, chùa Thiên Tích ở Hà Nội cho 

xuất bản một tờ nguyệt san lấy tên là Quan 
Âm Tạp Chí. Chủ bút của tờ này là sa môn Võ 
Chiêm Khôi, trú trì chùa Thiên Tích. Số đầu 
ra mắt ngày 24.10.1938. Quan Âm Tạp Chí 
ra được đến tháng Hai năm 1943 thì đình 
bản, số chót là số 34. Tạp chí này không có 
gì đặc sắc và ảnh hưởng không được là bao 
trong Phật giới.  

______________________ 
 
 
(81) Bùi Kỷ: Nghĩa Chữ ―Không‖ trong đạo 
Phật. Đăng lại trong Nguyệt san Phật giáo 
Việt Nam, từ số 16 đến số 21, 1958. 
(82) Đuốc Tuệ số 60 (1.5.1937) 
(83) Đuốc Tuệ số 11 (25.2.1936) 
(84) Đuốc Tuệ số 108 (15.5.1939) 
(85) Trong thiền viện truyền thống, tăng sĩ 
thường tự túc bàng cách canh tác, bắt đầu từ 
nguyên tắc ―bất tác bất thực‖ của thiền sư 
Bách Trượng. 
(86) Chùa Trấn Quốc đầu tiên được dựng ở 
đời Lý Nam Đế (544-548) gọi là chùa Khai 
Quốc, tọa lạc tại bãi An Hoa giáp sông Hồng 
Hà. Năm 1615 bãi sông bị lỡ, chùa được dời 
tới làng Yên Phụ cạnh Hồ Tây, dựng trên nền 
cũ cung Thúy Hoa đời Lý (cũng là nền cũ điện 
Hàm Nguyên đời Trần). Theo bia ―Trần Quốc 
Tự Bi Ký‖ của thiền sư Đạo Khang dựng năm 
1639 thì trong năm đó chùa đã được trùng tu 
rất tráng lệ. ―Quy mô lớn, sức lực nhiều, so 
với người trước, công đức gấp trăm lần‖, đó 
là lời trong bia. Trong cuộc tấn công của vua 
Nguyễn Huệ ra Bắc, chùa bị binh lửa tàn phá. 
Thiền sư Khoan Nhân huy động trùng tu lại 
chùa vào năm 1813. Đến năm 1815 thì hoàn 
thành. Thiền sư Khoan Nhân, theo bia ―Tái 
Tạo Trấn Bắc Tự Bi‖ là người huyện Thụy 
Anh, phủ Thái Ninh, trấn Sơn Nam nay là tỉnh 
Thái Bình.  
Năm 1844 vua Thiệu Trị đổi tên chùa là chùa 
Trấn Bắc nhưng dân chúng vẫn tiếp tục gọi là 
chùa Trấn Quốc, chỉ có chữ Quốc trên bia bị 
đục bỏ để chữa thành chữ Bắc mà thôi. 
(87) Tiếng Chuông Sớm số 2 (1.7.1935) 
(88) Tiếng Chuông Sớm số 2 (15.7.1935) 
(89) Xem Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, Tập 
II, trang 140. 
(90) 1676-1680. 
(91) Có thể là Lê Thuần Tông (1732-1735) 
(93) Xem Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, Tập 
II, trang 342. 
(94) Năm 1830 vua Minh Mạng cấp giới đao 
và độ điệp cho 53 vị cao tăng trong nước sau 
khi bộ Lễ đã xét hạch học lực và đức hạnh 
của họ. Thiền sư Phúc Điền, chùa Liên Tông ở 
Bạch Mai, người san khắc Đại Nam Thiền 
Uyển Truyền Đăng Tập Lục cũng được ban 
giới đao và độ điệp vào năm này. 

Chùa Trấn Quốc, Tây Hồ, Hà Nội 



 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

ài viết này để nói thêm một số ý trong 
Bát Nhã Tâm Kinh, cũng có thể xem 
như nối tiếp bài ―Suy Nghĩ Từ Bát Nhã 
Tâm Kinh‖ (1), nhưng cũng có thể đọc 

như độc lập, vì phần lớn sẽ dựa vào đối chiếu 
với một số Kinh Tạng Pali. Bài viết cũng 
không có ý tranh luận với 
bất kỳ quan điểm nào 
khác, chỉ thuần túy muốn 
đưa ra một số cách nhìn 
thiết yếu cho việc tu học 
và thiền tập. Bài Bát Nhã 
Tâm Kinh từ nhiều thế kỷ 
được đưa vào Kinh Nhật 
Tụng Bắc Tông chủ yếu là 
để cho mọi thành phần, 
kể cả bậc đại trí thức và 
người kém chữ, biết lối 
thể nhập vào Bản Tâm 
(nói theo Thiền) hay vào 
Tánh Không (nói theo 
Trung Quán Luận). Nghĩa 
là, để văn, để tư và để tu. 
Không để tranh biện kiểu 
thế trí. Bài này cũng sẽ 
nhìn theo cách truyền 
thống của Phật Giáo Việt 
Nam. 

 
KHÔNG PHẢI KHÔNG, 

KHÔNG PHẢI CÓ 
Trước khi đọc chú giải 

của một số cổ đức, nơi 
đây xin tóm lược lược bài 
phân tích kỳ trước. Tất cả 
các pháp đều duyên khởi, nên gọi là không. 
Na Tiên Tỳ Kheo nói rằng không có cái gì là 
Na Tiên, vì sắc thọ tưởng hành thức của Na 
Tiên đều rỗng rang không tự tánh (chỉ nương 
gá nhau theo luật duyên khởi); và không có 
cái gì là cỗ xe, vì gọng xe, trục xe, mui xe… 
không phải là xe, chỉ tạm gọi là xe (tức, nói 
theo Kinh Kim Cương: tất cả các pháp đều 
như mộng, huyễn, bào, ảnh).  

Tới đây, chúng ta phải nhắc rằng lý luận 
(dựa vào ngôn ngữ và suy luận) sẽ không 
cho thấy thực tướng. Dẫn thí dụ trên, sẽ thấy 
rằng khi cỗ xe tới, cỗ xe là cái được thấy 
trước mắt chúng ta, âm thanh cỗ xe chạy là 
cái được nghe bên tai chúng ta, vân vân… khi 

xe chạy qua xong, cái 
được thấy là cái vắng-
ảnh, cái được nghe là cái 
vắng-tiếng, nhưng cái 
vắng đó vẫn là đối tượng 
của mắt và tai. Tất cả, dù 
có hay không, dù có ảnh 
hay không ảnh, dù có 
tiếng hay không tiếng, 
đều được bao trùm trong 
Gương Tâm Rỗng Rang 
Vắng Lặng Chiếu Sáng, 
nghĩa là một sân khấu nơi 
hữu và vô đóng vai trình 
diễn kịch nghệ. Chúng ta 
gọi ảnh là khi có và khi 
không, gọi tiếng là khi có 
và khi không, nhưng 
không gọi Gương Tâm 
bằng bất kỳ chữ gì được, 
vì Gương Tâm là bất 
động, là không tăng và 
không giảm, là không 
sạch và không dơ. Tạm 
gọi là Tánh Không. 
  

VƯỢT NGOÀI LÝ LUẬN, 
XA LÌA 62 TÀ KIẾN 

Đức Phật trong Kinh DN 1 
(Kinh Phạm Võng) nói rằng không dùng lý 
luận mà dò ra được: "Các sư, có những pháp 
khác, sâu thẳm, khó thấy, khó hiểu, bình an 
và tối thắng, VƯỢT QUA CẢNH GIỚI CỦA LÝ 
LUẬN, vi tế, chỉ được nhận ra bởi bậc trí 
tuệ..." (2)  

Có nghĩa là, chúng ta không dùng ngôn 
ngữ lý luận mà dò được. Kinh này Đức Phật 
chỉ ra 62 tà kiến để bác bỏ. Và khi nói có, nói 

ĐỌC THÊM VÀI Ý 

VỀ BÁT NHÃ TÂM KINH 
  
Nguyên Giác 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      39 

không, dù là thường hay đoạn trong quá khứ, 
hiện tại, vị lai đều trật. Do vậy, nếu có ai tự 
hào là thông minh, giỏi nhiều ngôn ngữ, giỏi 
biện luận cũng không thể thấy được. Cách 
thấy an toàn nhất là: giữ tâm vô sở trụ, 
không vương vào bất kỳ pháp nào. Vua Trần 
Nhân Tông còn gọi là ―chớ dựng lập có hay 
không‖ (hữu, vô câu bất lập). Đức Phật dạy 
pháp đơn giản nhưng siêu xuất trong Kinh 
Bahiya là ―cái được thấy chỉ là cái được thấy, 
cái được nghe chỉ là cái được nghe…‖ như thế, 
sẽ không vướng vào lưới 62 tà kiến.  

  
KHÔNG HỀ CÓ MẮT TAI MŨI LƯỠI THÂN Ý 

Trong Bát Nhã Tâm Kinh có câu: 
―Không hề có Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, 

Ý; Không hề có cái được thấy, không hề có cái 
được nghe, không hề có cái được ngửi…‖ 

Câu này trong Tạng Pali nằm trong Kinh 
Tương Ưng SN 4.19, trích dịch: 

―… nhưng, Ác Ma, nơi không có mắt, nơi 
không có cái được nhìn thấy, nơi không có 
nhãn xúc và nơi không có chỗ tựa của [nhãn] 
thức – sẽ không có chỗ cho người nơi đó, hỡi 
Ác Ma (tương tự với tai, mũi, lưỡi, thân…)… 
Tâm là cái của ngươi, hỡi Ác Ma, cái đối tượng 
được tâm nhận ra là cái của ngươi…; nhưng, 
hỡi Ác Ma, nơi không có tâm, nơi không có đối 

tượng của tâm, nơi không có xúc chạm của 
tâm và nơi không có chỗ tựa cho thức của 
tâm – sẽ không có chỗ cho ngươi nơi đó, hỡi 
Ác Ma.‖ (3) 

Ngắn gọn, Đức Phật nói rằng trong cảnh 
giới của người giải thoát, dù là đang đi đứng 
nằm ngồi, dù là đang thuyết pháp, đang nói 
cười… vẫn không hề có mắt tai mũi lưỡi thân 
ý… Nơi này, Đức Phật đã dạy Bát Nhã Tâm 
Kinh hay tuyệt vời như thế. 

Như thế, nơi tất cả mắt tai mũi lưỡi thân 
ý đều là cửa giải thoát, đều là tức khắc xa 
lìa Ác Ma. Và đó là ý nghĩa của 84 ngàn 
pháp môn, tức là 84 ngàn cửa giải thoát. 
Nhìn đâu cũng thấy giải thoát, nghe đâu 
cũng thấy giải thoát… Nếu cứ dựa thuần 
ngôn ngữ lý luận sẽ không bao giờ tới được 
cửa vào của Tâm Kinh, vì Tâm Kinh này phá 
gỡ tất cả 62 tà kiến. Than ôi, Bát Nhã Tâm 
Kinh tuyệt vời như thế, không lo tu đi, sao 
cứ dựa vào ngôn ngữ lý luận hạn hẹp mà 
vặn chữ. Lý luận chỉ có thể nhận ra Có và 
Không, chớ hề nhận ra cảnh giới của xa lìa 
mọi lý luận, cảnh giới của xa lìa mọi ngôn 
thuyết. 

  
BÁT NHÃ TÂM KINH LÀ TÂM THƯỜNG ĐỊNH 

Tại sao các tổ sư Trung Hoa và Việt 
Nam gọi rằng Bát Nhã Tâm Kinh là cảnh giới 
của đại định, của thường định,  của không 
hề dính tí bụi nào? 

Có một số vị nói rằng khi vào Sơ Thiền, 
Nhị Thiền… sẽ phải ngồi, sẽ không nghe gì 
dù là 500 cỗ xe chạy trước mặt? Vậy, ý 
nghĩa đại định của Tâm Kinh ở đâu? 

Đức Phật nói trong Kinh AN 3.63 rằng đi 
đứng nằm ngồi đều có thể ở trong đại định, 
trong 4 tầng Thiền của chư Thiên, trong định 
Tứ Vô Lượng Tâm của Phạm Thiên, và trong 
Trí Tuệ Giải Thoát của bậc Thánh. Tóm gọn 
kinh này thành ba đoạn như sau. 

Đức Phật vào tấng Thiền thứ nhất, vào 
tầng Thiền thứ hai, vào tầng Thiền thứ ba, 
vào tầng Thiền thứ tư... "trong trạng thái 
như vậy, nếu ta đi kinh hành (tuần tự: 
đứng, nằm, ngồi), thời trong lúc ấy, chỗ 
kinh hành (đứng, nằm, ngồi) của Ta thuộc 
chư Thiên..."  

Rồi Đức Phật nhập định tuần tự, Từ, Bi, 
Hỷ, Xả... "trong trạng thái như vậy, nếu ta 
đi kinh hành (đứng, nằm, ngồi), thời trong 
lúc ấy, chỗ kinh hành (đứng, nằm, ngồi) của 
Ta thuộc Phạm Thiên..." 

Rồi Đức Phật tuần tự biết rõ, đoạn tâm 
Tham, đoạn tâm Sân, đoạn tâm Si... "trong 
trạng thái như vậy, nếu ta đi kinh hành 
(đứng, nằm, ngồi), thời trong lúc ấy, chỗ 
kinh hành (đứng, nằm, ngồi) của Ta thuộc 
bậc Thánh..."  

Xin mời xem bản Anh dịch của Bhikkhu 
Bodhi và bản Việt dịch của Hòa Thượng 

Bát Nhã Tâm Kinh, thủ bút của Hạnh Tuệ, Chùa Phật Đà 



 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Thích Minh Châu ở link 
(4). 

Câu hỏi nơi đây: Do 
duyên nào mà tâm không 
định? Khi đã thấy vắng bặt 
mắt tai mũi lưỡi thân ý thì 
lấy chỗ nào cho tâm động?  

Do vậy, Bát Nhã Tâm 
Kinh là đi đứng nằm ngồi 
đều ở trong đại định, và 
thực sự là đại thần chú, là 
đại minh chú, là vô thượng 
chú, là vô đẳng đẳng chú, 
là hay trừ được hết thảy 
khổ, là chơn thật không hề 
hư dối. Tuyệt vời là như 
thế. 

 
TRƯỚC MẮT, BÊN TAI BẢN 

NHIÊN THANH TỊNH 
Tới đây, một lẽ thường 

được nêu ra, rằng chúng 
ta thường được nghe rằng 
cõi này là cõi khổ, nhìn 
đâu cũng thấy bất như ý, 
nghe gì cũng thấy bất 
toàn, mà hễ khởi tâm 
thuận nghịch là tức khắc 
vướng liền. Tức là, Tứ Diệu 
Đế là bốn sự thật tuyệt vời  
được Đức Phật tuyên thu-
yết để giúp chúng ta tu 
hành, để vượt bể khổ. Chư 
Tổ còn gọi đó là Sanh Diệt 
Tứ Đế. 

Do vậy, thắc mắc là, 
tại sao Bát Nhã Tâm Kinh 
có câu ―Vô Khổ Tập Diệt 
Đạo”…    

Nghĩa là, tại sao Bát 
Nhã Tâm Kinh dám viết là 
―không hề có cái gì gọi là 
Khổ Đế, không hề có cái gì 
gọi là Tập Đế, không hề có 
cái gì gọi là Diệt Đế, không 
hề có cái gì gọi là Đạo 
Đế”… bởi vì, không lẽ 
không vướng vào sắc 
thanh hương vị xúc pháp?  

Có vị Thầy khi giảng Bát Nhã Tâm Kinh 
đã nói với học trò rằng cái gì trói buộc 
ngươi, thử nhìn ngó xem… học trò tức khắc 
thấy được chỗ không bị trói buộc. Tuyệt vời 
là như thế. Cho nên, Thiền Tông lấy Bát Nhã 
Tâm Kinh làm kinh nhật tụng vì đây thực sự 
là pháp qua bờ bên kia. Tức khắc. Đốn ngộ. 
Đốn nhập. Vượt qua vô số kiếp. Chư Tổ gọi 
pháp này là Vô Sanh Tứ Đế, hay là Vô Tác 
Tứ Đế, vì khi đã ngộ nhập Gương Tâm Rỗng 
Rang Lặng Chiếu xong là không thấy có 
pháp nào để tu nữa. 

Trong Tương Ưng Bộ, 
Kinh SN 35.191 - Kotthi-
ta Sutta có ghi lời của 
ngài Sariputta giải thích 
cho ngài Maha Kotthita 
rằng, trích dịch: 
―… mắt không phải là 
gông xiềng của cái được 
thấy; cũng vậy, cái được 
thấy không phải là gông 
xiềng của mắt. Bất cứ 
tham ái và mê đắm nào 
khởi lên dựa vào hai cái 
đó (mắt và cái được 
thấy): nơi đó chính là 
gông xiềng. Tai không 
phải là gông xiềng của 
cái được nghe… (tương 
tự, mũi lưỡi thân ý)… Nếu 
mắt là gông xiềng của cái 
được thấy, hay nếu cái 
được thấy là gông xiềng 
của mắt, thì đời sống 
thánh hạnh để kết thúc 
sầu khổ phiền não không 
thể nào có được…‖ (5) 

 
TỪ TƯỞNG TỚI VÔ 

TƯỞNG 
Tới đây, chúng ta chú ý 
câu: Thị cố không trung 
vô sắc, vô thọ, tưởng, 
hành, thức. 
Hiểu là: Do vậy trong cái 
Không này vốn không hề 
có cái được thấy, không 
hề có cái được cảm thọ, 
không hề có cái gì gọi là 
tưởng, là hành, là thức. 
Nơi đây, chúng ta chú ý 
về ―tưởng‖ – tiếng Anh là 
―perception,‖ định nghĩa 
theo Bhikkhu Bodhi là:  
―Đặc tính của tưởng là 
nhận biết các phẩm chất 
của một vật (hay một 
pháp, một đối tượng). 
Chức năng của nó là 
nhận ra đặc tướng như 

điều kiện để nhận biết lần nữa rằng “đây cùng 
là vật đó,‖ hay là chức năng của nó là nhận 
biết những gì trước dó đã nhận biết. Nó hiển 
lộ như sự diễn giải về một vật… bằng các đặc 
tướng trước đó được nhận biết.‖ (6) 

Ngắn gọn: tưởng là nhận biết các đặc 
tướng để khi thấy lại ABC sẽ biết đó chính là 
ABC mà không phải XYZ. 

Tới đây, sẽ thấy trong Kinh AN 9.16, Đức 
Phật dạy phải tu 9 pháp tưởng tất sẽ giải 
thoát, tất sẽ vào Niết Bàn (ghi chú: tưởng về 
xả ly món ăn, nên hiểu là 4 loại thực phẩm -- 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      41 

đoàn thực thô hoặc tế, xúc thực, tư niệm 
thực và thức thực). 

Bản dịch của Hòa Thượng Thích Minh 
Châu như sau, trích toàn văn: 

―—Này các Tỷ-kheo, có chín tưởng này 
được tu tập, được làm cho sung mãn, có quả 
lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, lấy 
bất tử làm cứu cánh. Thế nào là chín? 

Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng ghê 
tởm đối với các món ăn, tưởng không ưa 
thích đối với tất cả thế giới, tưởng vô 
thường, tưởng khổ trên vô thường, tưởng vô 
ngã trên khổ, tưởng đoạn tận, tưởng ly 
tham. 

Này các Tỷ-kheo, chín tưởng này được 
tu tập, được làm sung mãn, có quả lớn, có 
lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, lấy bất tử 
làm cứu cánh.‖ (7) 

Theo Kinh vừa dẫn, tu bất kỳ pháp nào 
trong 9 pháp tưởng trên cũng có thể giải 
thoát, dù là tưởng về vô thường, hay tưởng 
về vô ngã, hay tưởng về bất tịnh… 

Tuy nhiên, tuyệt vời là Bát Nhã Tâm 
Kinh, nhìn thấy tận gốc của Tánh Không, 
của Gương Tâm Rỗng Rang Lặng Chiếu, nơi 
đó tất cả các tưởng đều tan vào biển của 
Niết Bàn Diệu Tâm. Bởi vì nơi đó, không hề 
có cái gì gọi là sắc thọ tưởng hành thức nữa. 

Chúng ta nơi đây sẽ dẫn ra Kinh Nhật 
Tụng Sơ Thời Snp 4.9 trong nhóm Kinh Tập 
của Kinh Tiểu Bộ, trích dịch như sau: 

Đối với người đã xa lìa tưởng, sẽ không 
còn gì trói buộc, 

đối với người đã đạt trí tuệ giải thoát, sẽ 
không còn mê lầm gì, 

nhưng những người nắm giữ lấy tưởng 
và kiến, 

họ lang thang trên thế giới này, cứ xung 
đột mãi.   

 
Bản Anh dịch của Khantipalo là: 
For one detached from perception, 

there exist no ties, 
for one by wisdom freed, no delusions 

are there, 
but those who have grasped percep-

tions and views, 
they wander the world stirring up strife. 

(https://suttacentral.net/en/snp4.9) 
 
Nếu nghi ngờ bản dịch vừa dẫn, chúng 

ta có thể đối chiếu nhiều bản Anh dịch ở đây 
(http://www.realbuddhaquotes.com/people-
with-opinions-just-go-around-bothering-
each-other/) là thấy rõ, trước khi Đức Phật 
dạy các pháp Thiền Nam Tông, là dạy pháp 
Thiền của Bồ Đề Đạt Ma.  

Trong trường hợp này, Bát Nhã Tâm 
Kinh là bản kinh có thể được xem là Đức 
Phật dạy trước rất nhiều bản Kinh khác của 
Tạng Pali. 

GHI CHÚ: 
 
(1) Suy Nghĩ Từ Bát Nhã Tâm Kinh. 

https://thuvienhoasen.org/a28857/suy-nghi-
tu-bat-nha-tam-kinh  

(2) ―There are, bhikkhus, other 
dhammas, deep, difficult to see, difficult to 
understand, peaceful and sublime, beyond the 
sphere of reasoning, subtle, comprehensible 
only to the wise..." https://suttacentral.net/
en/dn1  

(3) Kinh SN 4.19, Đức Phật nói: ―...but, 
Evil One, where there is no eye, no forms, no 
eye-contact and its base of consciousness—
there is no place for you there, Evil One.... 
The mind is yours, Evil One, mental phenom-
ena are yours, mind-contact and its base of 
consciousness are yours; but, Evil One, where 
there is no mind, no mental phenomena, no 
mind-contact and its base of consciousness—
there is no place for you there, Evil One.‖ 
https://suttacentral.net/en/sn4.19  

(4) Kinh AN 3.63. Tiếng Anh: https://
suttacentral.net/en/an3.63 và tiếng Việt: 
https://suttacentral.net/vn/an3.63  

(5) Kinh SN 35.191: ―…the eye is not 
the fetter of forms, nor are forms the fetter of 
the eye. Whatever desire & passion arises in 
dependence on the two of them: That is the 
fetter there. The ear is not the fetter of 
sounds... If the eye were the fetter of forms, 
or if forms were the fetter of the eye, then 
this holy life for the right ending of stress & 
suffering would not be proclaimed.‖ - https://
www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn35/
sn35.191.than.html  
(6) Bhikkhu Bodhi giải thích về tưởng: The 
characteristic of perception is the perceiving 
of the qualities of the object. Its function is to 
make a sign as a condition for perceiving 
again that "this is the same," or its function is 
recognizing what has been previously per-
ceived. It becomes manifest as the interpret-
ing of the object...by way of the features that 
had been apprehended.  
(https://en.wikipedia.org/wiki/Sa%E1%B9%
83j%C3%B1%C4%81)  
(7) HT Thích Minh Châu. Kinh AN 9.16: 
https://suttacentral.net/vn/an9.16  

 

https://suttacentral.net/en/snp4.9
http://www.realbuddhaquotes.com/people-with-opinions-just-go-around-bothering-each-other/
http://www.realbuddhaquotes.com/people-with-opinions-just-go-around-bothering-each-other/
http://www.realbuddhaquotes.com/people-with-opinions-just-go-around-bothering-each-other/
https://thuvienhoasen.org/a28857/suy-nghi-tu-bat-nha-tam-kinh
https://thuvienhoasen.org/a28857/suy-nghi-tu-bat-nha-tam-kinh
https://suttacentral.net/en/dn1
https://suttacentral.net/en/dn1
https://suttacentral.net/en/sn4.19
https://suttacentral.net/en/an3.63
https://suttacentral.net/en/an3.63
https://suttacentral.net/vn/an3.63
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn35/sn35.191.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn35/sn35.191.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn35/sn35.191.than.html
https://en.wikipedia.org/wiki/Sa%E1%B9%83j%C3%B1%C4%81
https://en.wikipedia.org/wiki/Sa%E1%B9%83j%C3%B1%C4%81
https://suttacentral.net/vn/an9.16


 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

háng 6 năm 2020 đánh dấu 209 năm 
chào đời của nữ văn sĩ người Mỹ Harriet 

Beecher Stowe (sinh ngày 14 tháng 6 
năm 1811), và 169 năm ra đời của cuốn 

tiểu thuyết đi vào lịch sử ―Uncle Tom‘s Cab-
in‖ [Túp Lều Của Chú Tom] (được đăng báo 
vào tháng 6 năm 1851). Cuốn tiểu thuyết này 
lần đầu tiên mô tả về nỗi khốn khổ và sự 
chống đối của người Mỹ gốc Phi Châu và làm 
bùng nổ phong trào chống chế độ nô lệ tại 
Miền Nam nước Mỹ, mà ngay cả Tổng Thống 
Abraham Lincoln cũng phải khen rằng, ―Bà là 
một phụ nữ bé nhỏ nhưng lại là người viết 
cuốn sách tạo ra cuộc chiến tranh thật lớn 
này,‖ theo www.en.wikipedia.org 

Không phải chỉ cách nay trên 200 năm 
nước Mỹ mới chìm đắm trong hận thù và kỳ 
thị chủng tộc, mới hôm 25 tháng 5 năm 
2020, một người Mỹ da đen, Goerge Flyod, đã 
bị các cảnh sát da trắng đè cổ tới chết tại 
thành phố Minneapolis, kéo theo đó là nhiều 
cuộc biểu tình khắp nước Mỹ xảy ra nhiểu 
ngày chống lại sự bạo hành của cảnh sát mà 
trong đó vẫn còn phản ảnh mầm mống của 
kỳ thị chủng tộc. 

 
(được phép tác giả lược bớt một đoạn 

—Chánh Pháp) 
 
Muốn biết sự kỳ thị chủng tộc đã ăn sâu 

gốc rễ như thế nào trong xã hội Mỹ cách nay 
gần 200 năm thì có thể đọc cuốn tiểu thuyết 
―Uncle Tom‘s Cabin‖ của nữ văn sĩ Harriet 
Beecher Stowe. 

 
 Cuộc đời của nữ văn sĩ Harriet 
Beecher Stowe (1811-1896) 

Harriet Elisabeth Beecher Stowe sinh ra 
tại thành phố Litchfield thuộc Connecticut vào 
ngày 14 tháng 6 năm 1811. Bà là người con 
thứ 6 trong gia đình 11 anh chị em. Cha bà là 
nhà truyền giáo đạo Tin Lành Calvin Lyman 

Beecher. Mẹ của bà, Roxana, là vợ cả, một 
phụ nữ sùng đạo đã qua đời khi bà mới lên 
5. Ông ngoại của bà Roxana là Tướng An-
drew Ward trong Chiến Tranh Cách Mạng. 
Chị của Harriet, Catharine Beecher cũng là 
nhà văn. Những người anh của bà là các nhà 
truyền giáo gồm, Henry Ward Beecher, nhà 
truyền giáo và đòi bãi bỏ chế độ nô lệ nổi 
tiếng, và Charles Beecher và Edward Bee-
cher. 

Harriet vào học trong Nữ Chủng Viện 
Hartford do người chị Catharine điều hành. 
Ở đó Harriet đã nhận được một vinh dự rất 
lớn và hiếm có, một nền giáo dục học viện 
truyền thống, tập trung vào các môn Nhạc 
Cổ Điển, ngôn ngữ, và toán học. Bạn học 
của bà tại trường này là Sarah P. Willis, sau 
đó đã trở thành nhà văn với bút hiệu Fanny 
Fern. 

Năm 1832, lúc 21 tuổi, Harriet dời tới 
thành phố Cincinnati thuộc Ohio, đi theo 
người cha, là viện trưởng của Chủng Viện 
Thần Học Lane. Ở đó bà cũng tham gia Câu 
Lạc Bộ Semi-Colon Club, là câu lạc bộ thẩm 
mỹ và xã hội. Thương mại và kinh doanh 
chuyên chở hàng hóa của Cincinnate trên 
Sông Ohio lúc đó đang bùng nổ, thu hút 
nhiều di dân từ nhiều vùng khác của nước 
Mỹ đến, gồm nhiều người nô lệ chạy trốn, 
những người đi săn tìm nô lệ có tiền thưởng, 
và di dân Ái Nhĩ Lan làm việc trên các kênh 
rạch và đường rầy xe lửa. Năm 1829, người 

Harriet Beecher Stowe vaø 

“Tuùp Leàu Chuù Tom” ñang chaùy 
  

HUỲNH KIM QUANG 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Bìa cuốn ―Uncle Tom‘s 
Cabin.‖ (nguồn: 
www.commons.wikim
edia.org) 

http://www.en.wikipedia.org/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      43 

Ái Nhĩ Lan tấn công những người da đen, 
phá hủy nhiều khu vực của thành phố, cố 
đẩy các đối thủ này ra để lấy việc làm. Bà 
Beecher gặp một số người Mỹ gốc Phi Châu 
là những người bị tổn thương trong các vụ 
tấn công đó, và kinh nghiệm của họ đã đóng 
góp cho bà sau đó để viết về nô lệ. Các cuộc 
bạo loạn diễn ra từ năm 1836 tới 1841, cũng 
được thúc đẩy bởi những người bản xứ 
chống người đòi bãi bỏ chế độ nô lệ. 

Harriet cũng bị ảnh hưởng bởi những 
cuộc Tranh Luận tại Lane về Nô Lệ. Một sự 
kiện lớn nhất từ trước tới lúc đó diễn ra tại 
Lane là hàng loạt cuộc tranh luận được tổ 
chức trong 18 ngày trong tháng 2 năm 
1834, giữa thực dân và những người bảo vệ 
người đòi bãi bỏ chế độ nô lệ. Theodore 
Weld và những người đòi bãi bỏ nô lệ khác 
đã chiến thắng quyết định. Harriet có mặt 
tại hầu hết các cuộc tranh luận. 

Ở câu lạc bộ văn học tại Lane, Harriet 
đã gặp Mục Sư Tin Lành Calvin Ellis Stowe, 
một người góa vợ là giáo sư về Văn Học 
Thánh Kinh tại chủng viện. Hai người đã kết 
hôn tại Chủng Viện vào ngày 6 tháng 1 năm 
1836. Ông là nhà phê bình hăng hái về nô 
lệ, và gia đình Stowes đã ủng hộ phong trào 

Underground Railroad, làm nơi tạm cư cho 
nhiều người nô lệ chạy trốn ở trong nhà của 
họ. Hầu hết người nô lệ tiếp tục ở miền bắc 
được bảo đảm tự do tại Canada. Gia đình 
Stowes có 7 người con cả thảy, gồm một cặp 
chị em song sinh. 

Sau cái chết của người chồng, Calvin 
Stowe, năm 1886, sức khỏe của Harriet 
Stowe nhanh chóng suy sụp. Năm 1888, báo 
Washington Post tường thuật rằng do kết quả 
của bệnh mất trí nhớ ở tuổi 77 Stowe đã bắt 
đầu viết lại “Uncle Tom’s Cabin.” Bà tưởng 
rằng bà đã viết tác phẩm gốc, và trong vài 
giờ mỗi ngày, bà chăm chỉ dùng bút và giấy, 
ghi những đoạn của cuốn sách gần như chính 
xác từng chữ. Điều này được thực hiện một 
cách vô thức từ ký ức, tác giả tưởng tượng 
rằng bà sáng tác vấn đề khi bà tiến hành. Đối 
với tâm trí bị bệnh của bà, câu chuyện hoàn 
toàn mới, và bà thường xuyên kiệt sức với 
việc làm mà bà coi là mới được tạo ra. 

Nhà văn Mark Twain, người hàng xóm 
của Stowe tại Hartford, nhớ lại những năm 
cuối đời của bà trong đoạn hồi ký của ông 
như sau. 

―Tâm trí bà đã suy nhược, và bà là một 
nhân vật thống thiết. Bà thơ thẩn suốt ngày 
trong sự chăm sóc của một người phụ nữ Ái 
Nhĩ Lan khỏe mạnh. Trong số những người 
dân thuộc địa của khu phố chúng tôi, những 
cánh cửa luôn mở trong thời tiết dễ chịu. Bà 
Stowe bước vào nhà họ theo ý muốn tự do 
của mình, và vì bà luôn luôn đi nhẹ nhàng và 
nói chung là hưng phấn tự nhiên, bà có thể 
đối phó với những điều ngạc nhiên, và bà 
thích làm điều đó. Bà sẽ lẻn ra đằng sau một 
người chìm đắm trong giấc mơ và trầm ngâm 
và la lên để khiến người đó giật mình tỉnh ra. 
Và bà ấy đã có tâm trạng khác. Đôi khi chúng 
tôi sẽ nghe thấy âm nhạc nhẹ nhàng trong 
phòng vẽ và sẽ thấy bà ấy ở đó bên cây đàn 
piano hát những bài hát cổ xưa và u buồn với 
hiệu ứng vô cùng cảm động.‖ 

Các nhà nghiên cứu hiện nay cho rằng 
vào cuối đời Harriet Stowe đã mắc phải chứng 
bệnh Alzheimer‘s. 

Nữ văn sĩ Harriet Beecher Stowe qua đời 
vào ngày 1 tháng 7 năm 1896, tại thành phố 
Hartford thuộc tiểu bang Connecticut, 17 
ngày sau sinh nhật 85 của bà. Bà đã được an 
táng tại nghĩa trang lịch sử Phillips Academy 
tại thành phố Andover thuộc tiểu bang Massa-
chusetts, bên cạnh người chồng và người con 
Henry Ellis của họ. 

 
„Uncle Tom‟s Cabin‟ 

Với Cuộc Nội Chiến Ở Mỹ  
Vào năm 1850, Quốc Hội Hoa Kỳ đã thông 

qua Luật Nô Lệ Chạy Trốn, cấm hỗ trợ cho 
những người chạy trốn và tăng cường trừng 
phạt ngay cả trong các tiểu bang tự do. Lúc 

Nữ văn sĩ Harriet Beecher Stowe. 
(nguồn: www.commons.wikimedia.org)  

https://vietbao.com/images/file/jJU0Q-0I2AgBAKVY/tup-leu-chu-tom-02.jpg
http://www.commons.wikimedia.org/


 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

đó, Stowe đã dời gia đình bà tới thành phố 
Brunswick thuộc Maine, nơi chồng bà đang 
dạy tại Trường Bowdoin College. Nhà của họ 
gần trường hiện được bảo vệ như là Ngôi 
Nhà Lịch Sử Quốc Gia. 

Stowe cho rằng việc nhìn thấy một người 
nô lệ đang hấp hối trong buổi lễ hiệp thông 
tại Nhà Thờ Giáo Xứ Đầu Tiên của Bruns-
wick, đã truyền cảm hứng cho bà viết câu 
chuyện về ông ấy. Tuy nhiên, còn một điều 
khác khiến bà đồng cảm với những người nô 
lệ là sự mất mát người con trai 18 tháng tuổi 
của bà, cậu Samuel Charles Stowe. Bà sau 
đó đã phát biểu rằng, ―Qua kinh nghiệm mất 
mát người thân thiết đối với tôi, tôi có thể 
đồng cảm với tất cả những người nô lệ 
nghèo, không có thế lực tại những cuộc đấu 
giá bất công. Các bạn sẽ luôn luôn là Samuel 
Charles Stowe trong trái tim tôi.‖ 

Vào ngày 9 tháng 3 năm 1850, Stowe đã 
viết cho Gamaliel Bailey, chủ bút của tuần 
báo chống nô lệ The National Era, rằng bà đã 
có kế hoạch viết một câu chuyện về vấn đề 
nô lệ: ―Tôi cảm thấy bây giờ đã đến lúc dù 
một phụ nữ hay một đứa trẻ có thể nói đến 
một chữ cho tự do và nhân bản thì nhất định 
nên nói… Tôi hy vọng mọi người phụ nữ có 
thể viết thì sẽ không im lặng.‖ 

Ngay sau tháng 6 năm 1851, khi bà 40 
tuổi, phần đầu tiên của tác phẩm ―Uncle 
Tom‘s Cabin‖ của bà đã được đăng trong tờ 
báo The National Era. Ban đầu bà sử dụng 
tựa đề phụ ―The Man That Was A Thing,‖ 
nhưng ngay sau đó nó đã được đổi thành 
―Life Among the Lowly.‖ Các phần của cuốn 
tiểu thuyết đã được đăng hàng tuần từ ngày 
5 tháng 6 năm 1851 đến ngày 1 tháng 4 
năm 1852. Stowe đã được trả $400 cho việc 
đăng báo cuốn tiểu thuyết này. 

―Uncle Tom‘s Cabin‖ đã được xuất bản 
thành sách từ ngày 20 tháng 3 năm 1852, 
bởi John P. Jewett với số lượng in đợt đầu 
5,000 bản. Mỗi 2 tập của bộ sách gồm 3 
hình minh họa và một trang bắt đầu cuốn 
sách ghi tên sách, tên tác giả và nhà xuất 
bản, và thông tin về việc xuất bản, được 
thiết kế bởi Hammatt Billings. Chưa đầy một 
năm, cuốn sách đã được bán chạy bất ngờ 
với 300,000 bản. Vào tháng 12, sách đã bắt 
đầu bán yếu lại, Jewett đã đưa ra ấn bản rẻ 
tiền với giá 37 xu rưỡi cho mỗi cuốn để 
khuyến khích người mua. Sách cũng đã được 
bán rất chạy tại Anh Quốc, nhưng bà Stowe 
đã không được gì cả vì không có thỏa thuận 
bản quyền vào thời đại đó. 

Theo Daniel R. Lincoln, mục đích của 
cuốn sách là để giáo dục người miền Bắc về 
những điều kinh khủng hiện thực của những 
việc đã xảy ra tại miền Nam. Mục đích khác 
của cuốn sách là cố gắng làm cho người 
miền Nam cảm thấy đồng cảm hơn với 

những người mà họ bị ép buộc làm nô lệ. 
Cuốn sách miêu tả cảm xúc về ảnh 

hưởng của chế độ nô lệ đối với các cá nhân 
đã thu hút sự chú ý của cả nước. Stowe cho 
thấy chế độ nô lệ đã chạm đến tất cả xã hội, 
vượt ra ngoài những người trực tiếp tham 
gia với tư cách là chủ nhân, thương nhân và 
nô lệ. Cuốn tiểu thuyết của bà đã thêm vào 
cuộc tranh luận về việc bãi bỏ và nô lệ, và 
làm dấy lên sự chống đối ở miền Nam. Tại 
miền Nam, Stowe bị mô tả là mất liên lạc, 
kiêu ngạo và có tội vu khống. 

Trong một năm, 300 trẻ em sơ sinh tại 
thành phố Boston được đặt tên Eva (một 
trong những tên của nhân vật trong cuốn 
tiểu thuyết), và vở kịch dựa trên cuốn sách 
đã được mở ra tại New York vào tháng 11. 
Những người miền Nam đã nhanh chóng đáp 
ứng với nhiều tác phẩm về điều mà hiện nay 
được gọi là các tiểu thuyết chống Tom, tìm 
kiếm chân dung xã hội và chế độ nô lệ miền 
Nam trong nhiều thuật ngữ tích cực. Nhiều 
tác phẩm là loại sách bán chạy nhất, dù 
không có cuốn nào nổi tiếng bằng cuốc của 
Stowe, đã đạt được tới số lượng ấn bản kỷ 
lục. 

Sau khi bắt đầu cuộc Nội Chiến, Stowe 
đã đến Thủ Đô Hoa Thịnh Đốn, nơi bà đã 
gặp Tổng Thống Abraham Lincoln vào ngày 
25 tháng 11 năm 1862. Người con gái của 
Stowe là Hattie, đã tường trình về việc này 
rằng, ―Đó là giây phúc rất vui vẻ khi chúng 
tôi đã có mặt tại Bạch Ốc tôi quả quyết với 
bạn như thế… Bây giờ tôi sẽ chỉ nói rằng đó 
là lúc rất vui – và chúng tôi đã thực sự bùng 
vỡ với tiếng cười.‖ Điều mà TT Lincoln nói là 
một bí mật nhỏ. Người con trai của bà sau 
đó tường thuật rằng Lincoln đã chào đón bà 
bằng câu nói rằng, ―như thế bà là một phụ 
nữ bé nhỏ là người đã viết cuốn sách khởi 
động cuộc chiến tranh vĩ đại này.” Các tác 
phẩm của bà thì không nói rõ về điều này, 
gồm lá thư tường trình cuộc gặp mặt với phu 
quân của bà: ―Em đã có một cuộc hội kiến 
thật sự vui vẻ với Tổng Thống.‖ 

Cuộc nội chiến Mỹ diễn ra từ năm 1861 
tới 1865 đánh nhau giữa Hiệp Chúng Quốc 
Miền Bắc (trung thành với Liên Minh) và 
Hiệp Chúng Quốc Miền Nam (tách ra khỏi 
Liên Minh và thành lập Liên Bang). Nội chiến 
bắt đầu chủ yếu là kết quả của sự bất đồng 
kéo dài về sự nô lệ của người da đen. Cuộc 
chiến bùng nổ vào tháng 4 năm 1861 khi 
các lực lượng ly khai tấn công Fort Sumter 
tại South Carolina ngay sau khi Abraham 
Lincoln tuyên thệ nhậm chức Tổng Thống 
Hoa Kỳ. Những người trung thành với Liên 
Minh tại Miền Bắc, cũng gồm một số tiểu 
bang Miền Tây và Miền Nam, đã tuyên bố 
ủng hộ Hiến Pháp. Họ đương đầu với những 
người ly khai của Liên Bang tại Miền Nam, là 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      45 

những người hậu thuẫn quyền của các tiểu 
bang duy trì chế độ nô lệ. 

Cuộc nội chiến đã chấm dứt vào ngày 9 
tháng 4 năm 1865, khi Tướng Liên Bang 
Robert E. Lee đầu hang Tướng Liên Minh 
Ulysses S. Grant tại Chiến Trường Appomat-
tox Court House. Các tướng lãnh Liên Bang 
khắp các tiểu bang Miền Nam đã đầu hàng 
theo, cuộc đầu hàng sau cùng xảy ra vào 
ngày 23 tháng 6. Phần lớn hạ tầng cơ sở tại 
Miền Nam đều bị phá hủy, đặc biệt các 
đường rầy xe lửa. Liên Bang sụp đổ, chế độ 
nô lệ bị bãi bỏ, và 4 triệu người nô lệ da đen 
đã được tự do. 
  

Câu chuyện của „Uncle Tom‟s Cabin‟ 
Cuốn tiểu thuyến mở đầu với người 

nông dân tại Kentucky có tên Arthur Shelby 
đối diện với việc bị mất nông trại vì nợ nần. 
Dù ông và vợ, Emily Shelby tin rằng họ có 
mối quan hệ tử tế với những người nô lệ của 
họ, Shelby quyết định gây quỹ cần thiết 
bằng cách bán 2 người nô lệ là Uncle Tom, 
một người đàn ông trung niên với người vợ 
và đứa con, và Harry, con trai của người 
giúp việc Emily Shelby cho ông Haley, một 
thương buôn nô lệ lỗ mãng. Emily Shelby 
không thích ý định này bởi vì bà đã có hứa 
với người giúp việc rằng đứa con của người 
này sẽ không bao giờ bị bán. Người con trai 
của bà Emily là George Shelby thù ghét phải 
trông thấy Tom ra đi bởi vì đứa trẻ này xem 
ông Tom như là bạn và thầy. 

Khi Eliza tình cờ nghe Ông Bà Shelby 
bàn tính chuyện bán Tom và Harry, Eliza 
quyết định bỏ trốn cùng với đứa con trai của 
bà. Cuốn truyện kể rằng Eliza quyết định bởi 
vì bà sợ mất người con sống sót duy nhất 
(bà đã sẩy thai 2 đứa con). Eliza bỏ nhà vào 
đêm đó, để lại lời nhắn xin lỗi bà chủ của 
mình. 

Khi Tom bị bán, Ông Haley dẫn anh ấy 
tới chiếc ghe đậu trên Sông Mississippi và từ 
đó Tom được chở tới chợ nô lệ. Trong lúc 
ngồi trên ghe, Tom gặp Eva, một nữ thiên 
thần da trắng bé nhỏ và rồi họ nhanh chóng 
trở thành bạn. Eva rớt xuống sông và Tom 
lặn xuống để cứu mạng cô bé. Cảm kích 
Tom, cha của Eva là Augustine St. Clare 
mua anh ấy từ Haley và đem về nhà họ ở 
New Orleans. Tom và Eva bắt đầu khắng 
khít nhau bởi vì họ chia xẻ với nhau niềm tin 
Thiên Chúa Giáo sâu xa. 

Quay lại chuyện bỏ trốn của bà Eliza, 
tiểu thuyết kể rằng bà gặp người chồng là 
ông George Harris, vốn đã bỏ trốn trước đó. 
Họ quyết định cố gắng tới Canada. Tuy 
nhiên, họ bị Tom Loker, kẻ chuyên đi săn nô 
lệ đã được Haley mướn. Cuối cùng Loker và 
đám người của ông đã gài bẫy bắt được Eliza 
và gia đình của bà, khiến cho ông George đã 

bắn ông này tại chỗ. Sợ Loker có thể chết, 
Eliza thuyết phục George mang kẻ săn tìm 
nô lệ này tới khu định cư Quaker gần đó để 
điều trị thuốc men. 

 
Trở lại New Orleans, tiểu thuyết nói 

rằng St. Clare tranh luận về chế độ nô lệ với 
người chị em họ miền Bắc là Ophelia là 
người, trong khi chống nô lệ, có thành kiến 
với người da đen. Tuy nhiên, St. Clare tin 
rằng ông ấy không thiên vị, dù ông là chủ nô 
lệ. Trong nỗ lực cho Ophelia thấy quan điểm 
của bà về người da trắng là sai, St. Slare đã 
mua Topsy, một nô lệ da đen trẻ, và nhờ 
Ophelia dạy cho cô này. 

Sau khi Tom đã sống với gia đình ông 
St. Clares 2 năm, bệnh tình của Eve càng 
trầm trọng. Trước khi qua đời cô đã nhìn 
thấy thiên đường, mà cô chia xẻ với người 
chung quanh. Do cái chết và thấy của cô, 
các nhân vật khác quyết định thay đổi cuộc 

Tay buôn nô lệ Harley đang kiểm tra một người nô 
lệ để đấu giá. Hình được vẽ trong lần xuất bản sớm 
có lẽ vào năm 1870 của cuốn ―Uncle Tom’s      
Cabin.‖ (nguồn: www.britannica.com)  

http://www.britannica.com/
https://vietbao.com/images/file/u4ZZJO0I2AgBADh4/tup-leu-chu-tom-03.jpg


 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

sống của họ, với việc Ophelia hứa buông bỏ 
thành kiến cá nhân của bà về người da đen, 
Topsy nói bà sẽ tốt hơn, và St. Clare cam kế 
sẽ trả tự do cho Tom. 

Tuy nhiên, trước khi St. Clare có thể thực 
hiện lời hứa của mình, ông đã chết sau khi bị 
đâm bên ngoài một quán rượu. Vợ ông từ bỏ 
lời hứa của người chồng quá cố và bán Tom 
tại cuộc đấu giá cho một chủ đồn điền xấu ác 
tên là Simon Legree. Tom được đem về miền 
quê Louisiana với những người nô lệ mới khác 
gồm Emmeline là người mà Simon Legree đã 
mua để sử dụng làm nô lệ tình dục. 

Legree bắt đầu thù ghét Tom khi Tom từ 
chối lệnh của Legree để khai báo bạn nô lệ. 
Legree đánh Tom một cách tàn nhẫn và quyết 
tâm đè bẹp niềm tin vào Thượng Đế của 
người nô lệ mới này. Mặc dù sự tàn bạo của 
Legree, Tom từ chối việc ngừng đọc Kinh 
Thánh và an ủi những nô lệ khác một cách tốt 
nhất có thể. Khi ở đồn điền, Tom gặp Cassy, 
một nô lệ khác mà Legree dùng làm nô lệ tình 
dục. Cassy kể câu chuyện của mình cho Tom 
nghe. Trước đây cô đã bị tách khỏi con trai và 
con gái của mình khi chúng được bán. Cô lại 
mang thai lần nữa nhưng đã giết chết đứa trẻ 
vì không thể chịu đựng được một đứa trẻ 
khác sẽ bị tách lìa khỏi cô. 

Tới lúc này thì Tom Loker trở lại câu 
chuyện. Loker đã thay đổi vì được chữa lành 
bởi những người ở khu định cư Quakers. 
George, Eliza, và Harry cũng đã được tự do 
khi Tom Loker giúp họ vượt biên vào Canada 
từ ngả Hồ Erie. Tại Louisiana, Chú Tom gần 
như không chịu nổi sự tuyệt vọng khi niềm tin 
vào Thượng Đế được thử thách bởi những khó 
khăn của đồn điền. Tuy nhiên, ông có hai lần 
nhìn thấy, một của Chúa Giêsu và một của 
Eva, điều này làm mới quyết tâm của ông vẫn 
là một tín đồ Thiên Chúa Giáo trung thành, 
thậm chí cho đến chết. Ông khuyến khích 
Cassy bỏ trốn, điều mà cô này làm, mang 
Emmeline đi cùng. Khi Tom từ chối khai với 
Legree nơi Cassy và Emmeline đã đi, Legree 
ra lệnh cho các giám thị của mình giết Tom. 
Khi Tom sắp chết, ông tha thứ cho những 
người giám thị đã đánh đập ông dã man. 
Khiêm tốn trước tính cách của người đàn ông 
họ đã giết, cả hai người đều trở thành tín đồ 
Thiên Chúa Giáo. Rất lâu trước cái chết của 
Tom, George Shelby (con trai của Arthur 
Shelby) đến để mua sự tự do của Tom nhưng 
nhận thấy anh đã quá muộn. 

Đoạn cuối của cuốn tiểu thuyết kể rằng 
trên chuyến đi thuyền đến tự do, Cassy và 
Emmeline gặp chị gái Madame de Thoux của 
George Harris và cùng bà đến Canada. Mad-
ame de Thoux và George Harris bị tách ra từ 
thời thơ ấu. Cassy phát hiện ra rằng Eliza là 
cô con gái đã mất từ lâu của bà vì bị bán đi 
khi còn nhỏ. Bây giờ gia đình họ lại ở đoàn tụ 

một lần nữa, họ đi du lịch đến Pháp và cuối 
cùng là Liberia, quốc gia Châu Phi được tạo 
ra cho những người nô lệ Mỹ trước đây. 
George Shelby trở về trang trại Kentucky, 
nơi sau cái chết của cha anh, anh giải phóng 
tất cả nô lệ của mình. George Shelby kêu 
gọi họ nhớ về sự hy sinh của Tom mỗi khi 
họ nhìn vào túp lều của ông. ông quyết định 
sống một cuộc sống của tín đồ Thiên Chúa 
Giáo ngoan đạo giống như chú Tom đã làm. 
  

„Túp Lều Chú Tom‟ đang cháy  
Đến nay đã 169 năm kể từ ngày cuốn 

tiểu thuyết ―Túp Lều Chú Tom‖ được phổ 
biến và 155 năm kể từ ngày chấm dứt Cuộc 
Nội Chiến tại Mỹ. Nhưng ngọn lửa hận thù 
và kỳ thị chủng tộc vẫn còn âm ỉ và trong 
mấy ngày qua đã bùng cháy trở lại. 

Điều lạ là, những tổ phụ của nước Mỹ 
khi viết Tuyên Ngôn Độc Lập và Hiến Pháp 
đều tuyên dương và bảo vệ quyền bình đẳng 
của mọi người, mọi công dân. Nhưng nước 
Mỹ cũng là nơi có cuộc nội chiến bi thảm 
nhất vì sự kỳ thị chủng tộc đối với người da 
đen. Trải qua nhiều thời kỳ lịch sử của nước 
Mỹ, đã có nhiều nỗ lực lớn lao để hàn gắn 
vết thương chia rẽ và hận thù vì chủng tộc, 
như Tuyên Ngôn Giải Phóng Nô Lệ của Tổng 
Thống Albraham Lincoln vào năm 1863, như 
tinh thần bất bạo động của Mục Sư Martin 
Luther King Jr. trong cố gắng thức tỉnh 
lương tri người Mỹ trước thảm họa kỳ thị 
chủng tộc vào thập niên 1960s. Dù tình 
trạng kỳ thị chủng tộc có khi lắng xuống 
nhưng vẫn không bao giờ hoàn toàn lịm tắt, 
chỉ cần một cơ hội hay một sự kiện nào đó 
là bùng phát trở lại dữ dội, như mấy ngày 
qua. 

Có lẽ nói như Đạo Phật rằng khi tâm 
chưa bình thì thế giới chưa an. Đúng vậy, 
khi mầm mống của hận thù và phân biệt giai 
cấp còn trong tâm thì con người sẽ không 
bao giờ cư xử với nhau bình đẳng và hòa 
bình thật sự. Nhưng nhận ra được điều đó 
đã không phải là dễ, làm được điều đó còn 
khó khăn hơn. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      47 

  
  SÁNG TRÊN ĐỒI 

  
Song thưa lùa gió thơm vào 
Có đàn chim lạ đến chào ánh dương 
Ngất ngây chùm trái đang hườm 
Thản nhiên nhìn xuống bản mường ngủ say 
Đêm thanh nằm mộng giấc đầy 
Sáng ra tôi gặp những ngày rất thơ 
Cỏ lau mùa trước rụng ngừa 
Ước mơ tôi lại bây giờ thêm xanh. 
  
  

NHẮN 
  
Đời sau người có thương ta 
Từ lâu xuống lỗ làm ma mất rồi 
Đường xa thôi miễn bồi hồi 
Mả hoang nhảy đại lên ngồi đi cha. 

 MANG MANG 
  
Mang mang trời đất tôi đi 
Rừng im suối lạnh thiếu gì tịch liêu 
Tôi về lắng cả buổi chiều 
Nghe chim ăn trái rụng đều như kinh 
Còn một mình hỏi một mình 
Có chăng hồn với dáng hình là hai 
Từng trưa nằm nghĩ đất dài 
Phiêu phiêu nhẹ cái hình hài bay lên 
Mù sương âm vọng tiếng huyền 
Có con dơi lạ bay trên cõi đời 
Sau xưa mắt đã ngợp rồi 
Tôi nghe tôi chết giữa trời thinh không. 
  
  

KHÔNG ĐỀ 
  
Kiếp trước ta là du đãng 
Kiếp này ta đi lảng vảng 
Bên cầu tử sinh lỗ tai nghễnh ngãng. 
 

NGUYỄN ĐỨC SƠN 
   



 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Veà thoâi 
  

TN. DIỆU PHÚC 
  

―Cội nguồn ơi...!!! 
Chiếc lá lại quay về.‖ 

 
 

Anh đã từng là chú tiểu 
ở chùa. Một chú tiểu quét lá 
đa thật sự, lá khô rụng trong 
vườn chùa nhiều vô số quét 
gom đống lại để ông Hộ đun 
nước. Vì chùa ở thôn quê nên 
lúc nào cũng phảng phất mùi 
hương lúa, mùi rơm rạ và cả 
mùi phân bò. 

Thầy của anh đã viết 
một câu của Tổ Bách Trượng 
treo ngay nhà trù (trừ những 
ai không ăn cơm thì không 
đọc): ―Nhất nhật bất tác, 
nhất nhật bất thực‖ (Một 
ngày không làm là một ngày 
không ăn). Từng hạt lúa, 
ngọn rau, khoai, bắp… đều 
có trong vườn chùa. Anh nhớ 
đến những lu tương ông Hộ 
làm rất ngon, Thầy đánh số 
thứ tự trên những lu tương 
ấy bằng vôi trắng. 

Những ngày rằm, mồng 

một ngoài xóm thường 
mang bát đến xin tương 
chùa. 

Bổn sư anh rất nghiêm 
và mẫu mực nhưng thương 
chúng điệu như con. Có 
những chú tiểu không có cha 
như anh sẽ cảm nhận một 
tình cha ấm áp từ Thầy. 
Tâm từ của Thầy như hoa 
bưởi, hoa chanh lan tỏa từ 
trong vườn chùa ra thôn 
xóm, ai cũng nhận nơi Thầy 
nụ cười độ lượng và sự giúp 
đỡ sẻ chia những gì Thầy có 
thể. Đặc biệt nhất là Thầy 
giỏi kinh văn chữ Hán với 
nét chữ tài hoa. Anh thừa 
hưởng một chút tài hoa của 
Thầy truyền dạy là viết chữ 
Hán khá đẹp, từ ngọn bút 
lông mềm mại chấm mực xạ 
khiến anh mê vẽ lúc nào 
không hay. Tuổi mới lớn, 
theo bạn bè anh mê cả văn, 
thơ, nhạc. Thầy vẫn thường 
nhắc chừng: ―Đức Phật dạy 
người xuất gia lấy việc giải 

thoát sanh tử là chính mà 
con lại đam mê nhiều thứ 
quá, rồi đời con sẽ khổ… lo tu 
học đi con.‖ 

Mẹ ngạc nhiên khi thấy 
con trai về với dáng vẻ phờ 
phạc. Anh cho mẹ biết lý do 
tại sao anh trốn Thầy đi. 

Mẹ giận quá, quất cho 
anh một trận rồi vứt cây roi 
xuống đất quay mặt vào 
vách mà khóc. Anh đứng 
nhìn đôi vai rung lên từng 
chặp khá lâu, cuối cùng tới 
ôm vai mẹ: ―Con xin lỗi, mẹ 
cho con ở lại nhà một bữa 
thôi. Ngày mai con sẽ trở về 
chùa, con hứa với mẹ sẽ tu 
tập đàng hoàng. Xin mẹ 
đừng buồn con”. Mẹ nghẹn 
ngào ôm anh vào lòng, vừa 
cười vừa đưa tay quẹt nước 
mắt, những giọt nước mắt 
vừa mặn vừa ngọt kịp thấm 
vào môi anh - cả hai mẹ con 
cười xòa. 

Mẹ đích thân dẫn anh 
đến chùa xin sám hối Thầy. 
Vẫn là nét điềm đạm cố hữu, 
Thầy từ tốn: ―Con có biết tội 
bất hiếu là tội nặng nhất 
không? Sao con cứ ham chơi 
để mẹ con phải đau khổ nhọc 
nhằn?‖ Thấy mẹ chú vẫn 
quỳ, Thầy ôn tồn: ―Thôi đạo 
hữu về đi, để Thầy sẽ trị 
phạt chú.‖ 

Rồi những cám dỗ ma mị 
lại kéo anh đi. Lần này thì 
anh đi thật, mặc cho lời dạy 
của Thầy và khuyên can của 
huynh đệ. Anh khẽ đặt chiếc 
y Sa di trên tấm phản chỗ 
Thầy ngồi, cúi đầu lạy Thầy 
ra đi. Lúc đó anh không dám 
ngẩng mặt nhìn, anh sợ mình 
không đủ can đảm dứt khoát 
với ánh nhìn sâu thẳm, vời 
vợi ân giáo dưỡng Thầy đã 
dành cho anh mười mấy năm 
trời. Anh cũng không dám về 
gặp mẹ. 

Và anh trở thành kẻ lãng 
du từ đó. 

Biết bao sự kiện dồn dập 
cuốn trôi đời anh càng xa bờ 
bến cũ. Nỗi đau đầu tiên là 
người con gái anh yêu bỏ đi 
lấy chồng. Nhớ hôm đám 
cưới cô ấy, anh đã lại cầm 
cây đàn guitar lén Thầy mua 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      49 

năm nào để hát bài ―Tôi đưa 
em sang sông‖.  

Các bạn anh la lên: ―Ê 
mày, đám cưới là ngày Song 
Hỷ mà hát gì buồn vậy? Mày 
tụng một bài kinh siêu độ 
luôn cho rồi‖. Anh mỉm cười 
hát tiếp: ―Nếu xưa trời không 
mưa…‖ 

Thế mà ngày mẹ mất 
anh không kịp về thọ tang. 
Anh bây giờ đã có một mái 
ấm gia đình, đã có một chút 
hư danh với đời. Để có được 
như vậy, anh trải nghiệm 
biết bao thăng trầm vinh 
nhục, hạnh phúc phù du, khổ 
đau chồng chất… Anh đánh 
đổi với giá khá đắt khi lìa xa 
mái chùa và xa người mẹ 
kính yêu. 

―Nhớ lại đòn roi, lại nhớ 
người 

Chợ đời trăm cảnh có gì 
vui 

Thế nhân quất làn roi 
cay nghiệt 

Đâu có roi mềm như Mẹ 
tôi 

Phải chi lại có lằn roi Mẹ 
Roi đời không quất đến 

tả tơi 
Thèm Mẹ, thèm cây roi 

thơ ấu 
Roi vẫn còn đây, Mẹ 

vắng rồi‖ (*) 
 
Nhìn quạt gió chầm 

chậm quay, quay mãi không 
ngừng - giống cuộc đời anh 
hay của cả kiếp người trong 
vòng luân hồi vô thỉ vô 
chung. Ngồi lặng lẽ trên con 
sông quê, nhìn đám trẻ nô 
đùa, cát xốp mịn ôm lấy 
những bàn chân bé con khi 
chúng chạy theo cánh diều 
no gió, lồng với tiếng cười 
trong vắt hồn nhiên, anh lại 
nhớ về những cánh diều bằng 
giấy đầy chữ học trò, anh 
cùng các chú tiểu trong chùa 
chạy trên bờ ruộng chân lấm 
đầy sình. Cánh diều của anh 
đã đứt dây và bay mãi, bay 
mãi như tuổi thơ anh. Anh 
thoáng giật mình khi tiếng 
thằng nhóc vang lên: 

- Chú ơi, bộ chú ở xa 
mới tới hả? 

- Ừ, hồi trước nhà chú ở 

đây. Mẹ chú cũng từng gánh 
nước trên bến sông này. 

Anh đứng tần ngần 
ngay ngưỡng cửa tam quan 
bằng gỗ, nhìn lại mái chùa 
xưa. Giếng nước ngọt trong 
vắt ngày nào, bây giờ rêu 
xanh phủ dày, có mấy bụi 
bạc hà mọc lưa thưa xung 
quanh thềm giếng. Anh 
thảng thốt khẽ gọi: ―Thầy 
ơi!‖ 

Lá rụng đầy sân. Dẫu 
bước nhẹ anh vẫn nghe âm 
thanh xào xạc, khô khốc. 

Mấy chú tiểu khúc khích 
cười lấp ló sau ngạch cửa 
Thiền thất. Bỗng một chú 
đưa tay lên môi: “Suỵt!” Có 
tiếng nói nghèn nghẹn trầm 
đục: “Bạch Thầy, con có tội 
rất nhiều. Tội phản Thầy, 
bất hiếu với cha mẹ. Nếu 
như…‖ Vị Sư già đưa bàn tay 
gầy đặt lên đầu của người 
đàn ông cao lớn có mái tóc 
bồng đang quỳ dưới chân 
người: ―Cũng là ―nếu như,‖ 
với bây giờ thì có nghĩa gì? 
Nghiệp chướng con tạo, con 

hãy tự sám hối với đức Phật, 
với lòng mình. Con trở về là 
Thầy mừng rồi. Thôi, đứng 
dậy đi ăn cơm đi.‖ 

Mấy chú tiểu chạy ra sân 
hí hửng: ―Thì ra ông này 
ngày trước cũng làm chú tiểu 
giống như tụi mình, vui quá 
héng! Một chú cất cao giọng: 
―Tôi yêu chú tiểu ngây thơ áo 
màu lam chú mặc ở chùa, 
chén cơm dưa muối tương 
rau nhưng tấm lòng các chú 
thanh cao.‖ Cả nhóm cùng 
hát vang: ―Mong sao chú tiểu 
an vui bên mái chùa ngày 
đêm tinh tấn, để đem tiếng 
mõ câu kinh, trải tâm từ cầu 
an cho đời.‖ 

Anh xuống nhà trù, dòng 
chữ Thầy viết vẫn còn trên 
khung giấy ố vàng như tóc 
Thầy giờ bạc trắng. 

Cảm xúc thương Thầy 
tràn ngập tâm anh. Và anh 
rất vui vì được TRỞ VỀ. 

 
_______________ 
 
(*) Thơ Trần Kiêu Bạc 



 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

 
THÀNH KÍNH CẢM TẠ SAU TANG LỄ NỮ SĨ TÂM TẤN 

 

Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch chƣ Tôn Hòa thƣợng, Thƣợng Tọa, Đại Đức Tăng Ni 
Kính thƣa quý đạo hữu, thân hữu,  văn thi hữu, trong và ngoài nƣớc, 
Thân mẫu của chúng con/chúng tôi, là bà quả phụ Nguyễn Phƣớc Bửu Đáo, nhũ 

danh Nguyễn Thị Nuôi, pháp danh Tâm Tấn, bút hiệu Trinh Tiên, đã mãn phần, thƣợng 
thọ bách tuế vào ngày 13 tháng 7 năm 2020 (nhằm ngày 23 tháng 5 năm Canh Tý).  

Tang lễ của thân mẫu chúng con/chúng tôi đã đƣợc cáo phó và tổ chức tại gia đƣờng 
từ ngày 14 đến 17 tháng 7 năm 2020 với sự quang lâm chứng minh, tụng kinh, hộ niệm 
của chƣ tôn Hòa thƣợng, Thƣợng tọa, Đại đức Tăng Ni thành phố Nha Trang và các vùng 
phụ cận.  

Tại Tu viện Vạn Hạnh, Canberra, Úc Đại Lợi, lễ cầu siêu và phát tang đã đƣợc Hòa 
thƣợng Thích Quảng Ba và chƣ Tăng Ni chứng minh, thiết lễ cho con gái là Công Huyền 
Tôn Nữ Quy Hồng và cháu ngoại Nguyễn Phƣớc Nghi Dung vào ngày 17 tháng 7 năm 
2020. 

Tại Hoa Kỳ, lễ cầu siêu và phát tang tại Tu viện Pháp Vƣơng, Escondido, Califor-
nia, cũng đƣợc Hòa thƣợng Thích Nguyên Siêu và Thƣợng tọa Thích Tâm Tƣờng chủ trì, 
tụng niệm và phát tang cho con gái là Công Huyền Tôn Nữ Hƣơng Diễm, con trai Vĩnh 
Hảo, con dâu Lê Thị Chiêu Hà, con trai Vĩnh Thanh Bình, cháu ngoại Trần Đình Diễm 
Ngọc, và cháu nội Nguyễn Phƣớc Bảo Tạng vào ngày 18 tháng 7 năm 2020.  

Trong thời gian đau buồn vì sự ra đi của thân mẫu, chúng con/chúng tôi đã nhận 
được sự huấn thị, tụng kinh cầu nguyện, hộ niệm, chia buồn, phúng điếu của chư tôn đức 
Tăng Ni, thân quyến, bằng hữu và đạo hữu trong nƣớc ngoài nƣớc, trực tiếp quang lâm 
hoặc gián tiếp gọi điện thoại, gửi điện thƣ phân ƣu. Sự ân cần thƣơng tƣởng của quý ngài 
và chƣ liệt vị đã xoa dịu nỗi đau mất mát của chúng con/chúng tôi trong suốt thời kỳ thọ 
nhận đại tang này, và sẽ là niềm tri ân ghi khắc mãi trong lòng đến mai sau. 

Cảm niệm ân đức của chƣ tôn Thiền đức, toàn thể gia đình nội ngoại, con cháu 
chúng con/chúng tôi xin thành kính đảnh lễ tri ân:  

Tại Hoa Kỳ và Canada: Ht. Thích Thắng Hoan, Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo 
Phẩm Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ; Ht. Thích Tín Nghĩa, Chủ tịch 
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK; Ht. Thích Nguyên Trí, Phó Chủ tịch Nội vụ 
HĐĐH; Ht. Thích Đỗng Tuyên, Tổng vụ trƣởng Tổng vụ Giáo Dục; Ht. Thích Nguyên 
Siêu, Tổng Thƣ Ký HĐĐH; Ht. Thích Tâm Hạnh, Viện chủ Tu viện Đạo Tâm, Riverside; 
Ht. Thích Minh Dung, Tổng vụ trƣởng TV Văn Hóa; Ht. Thích Nhựt Huệ, Tổng vụ 
trƣởng TV Tăng Sự; Thƣợng tọa Thích Tâm Hòa, Tổng vụ trƣởng TV Hoằng Pháp 
GHPGVNTNHN Cananda; Tt. Thích Tâm Tƣờng, Tổng vụ Phó TV Tăng Sự; Tt. Thích 
Nguyên Lạc, Chủ tịch Hội Đồng Giám Sát GHPGVNTNHN Canada; Tt. Thích Nhật Trí, 
Tổng vụ trƣởng TV Nghi Lễ GHPGVNTNHK; Tt. Thích Nhật Quán, Tổng vụ trƣởng TV 
Văn Hóa GHPGVNTNHN Canada; Tt. Thích Chúc Hiền, Tu viện An Lạc, Calif.; Đại đức 
Thích Quảng Hiếu, Chùa Bát Nhã Calif.; Sƣ Bà Thích Nữ Giới Châu, Tổng vụ trƣởng TV 
Ni Bộ; Sƣ Bà Thích Nữ Chân Đạo, Viện chủ Chùa Thiền Quang, Calif.; Ni sƣ Thích Diệu 
Tánh, Tổng Thủ quỹ HĐĐH; Ni sƣ Thích Nữ Nguyên Thiện, Tổng vụ trƣởng TV Từ 
Thiện Xã Hội; Ni sƣ Thích Nữ Hạnh Thanh, trụ trì Tổ Đình Từ Đàm Hải Ngoại, Dallas; 
Ni sƣ Thích Nữ Huệ Chiếu, Chùa Bát Nhã, Calif.; Ni sƣ Thích Nữ Giới Định, Chùa Bát 
Nhã Calif.; Ni sƣ Thích Nữ Huệ Thảo, Chùa Ƣu Đàm, Las Vegas; Sƣ cô Thích Nữ Hằng 
Nhƣ, Calif.; Sƣ cô Thích Nữ Huệ Trân, Calif.; Sƣ cô Thích Nữ Tuệ Nhƣ, Chùa Thiền 
Quang, Calif.; và chƣ Tăng Ni, Phật tử cầu siêu hộ niệm tại các đạo tràng. 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      51 

 
Tại Úc châu và Á châu: Ht. Thích Quảng Ba, Phó Hội Chủ Điều Hành HĐĐH Giáo 

Hội PGVN Thống Nhất Úc Đại Lợi – Tân Tây Lan, Viện chủ Tu viện Vạn Hạnh; Tt. Thích 
Tâm Phƣơng, Tổng vụ trƣởng TV Từ Thiện Xã hội, Viện chủ Tu viện Quảng Đức Úc châu; 
Tt. Thích Thiện Hiền, Tổng vụ trƣởng TV Nghi Lễ; Tt. Thích Nguyên Tạng, Tổng Thƣ Ký 
HĐĐH; Tt. Thích Giác Tín, trụ trì Chùa Giác Hoàng, Úc; Tt. Thích Nhuận Phổ và Đại đức 
Thích Đức Trí, Chùa Đại Nam, Nhật Bản; và chƣ Tăng Ni, Phật tử tụng kinh hộ niệm tại 
các đạo tràng. 

Tại Âu châu: Ht. Thích Quảng Hiền, Tổng vụ trƣởng TV Hoằng Pháp, GHPGVNTN 
Âu châu, trụ trì Chùa Trí Thủ (Thụy Sỹ); Tt. Thích Thông Trí, Tổng vụ trƣởng TV Thanh 
Niên, Chùa Vạn Hạnh, Hòa Lan; Tt. Thích Nguyên Lộc, Viện chủ Chùa Vạn Hạnh, Nante, 
Pháp quốc; Ni sƣ Thích Quảng Trạm, trụ trì Chùa Khánh Anh, Bagneux, Pháp. 

Chúng con/chúng tôi cũng xin bày tỏ nơi đây lòng tri ân đối với các hội đoàn, cơ 
quan truyền thông báo chí và trang mạng toàn cầu, cùng chƣ vị thiện hữu tri thức, đạo hữu, 
văn thi hữu: Ban Chủ Trƣơng Nguyệt san Chánh Pháp; Hội Thân Hữu Già Lam; Tổng Hội 
Cƣ Sĩ PGVN tại Hoa Kỳ; Ban Hƣớng Dẫn GĐPTVN tại Hoa Kỳ; Ban Biên Tập Sen Trắng 
GĐPTVN; các trang mạng Quảng Đức (Úc Châu), Hoa Vô Ƣu (Hoa Kỳ), Pháp Vân 
(Canada), Thƣ Viện Hoa Sen (Hoa Kỳ), Lotus Media Inc., Tinh Tấn (Hoa Kỳ); các nhật 
báo Viễn Đông, Việt Báo, Đài phát thanh Hƣơng Sen (Hoa Kỳ), Ban Biên Tập Báo Giác 
Ngộ Online; quý pháp hữu Quảng Thành BNĐ, Quảng Phƣớc HTL, Nguyên Giác PTH, 
Tâm Huy HKQ, Nhƣ Hùng, Nguyên Thể, Không Hải, Thị Giới; quý văn thi hữu: nhà văn 
Nhã Ca, nhà văn Nguyễn Vy Khanh, nhạc sĩ Đặng Kính, nhà thơ Luân Hoán, nhà văn Đào 
Văn Bình, nhà văn Trần Việt Long, nhà văn Trần Trung Đạo, nhà thơ Bắc Phong, nhà văn 
Hoàng Mai Đạt, nhà thơ Nguyễn Thị Minh Thủy, nhà thơ Nguyễn Thị Khánh Minh, nhà 
thơ Lê Giang Trần, nhà thơ Nguyễn Man Nhiên, nhà thơ Trần Yên Hòa, nhà thơ Tâm 
Nhiên, nhà thơ Nguyễn Tiến Quỳnh Giao, nhà thơ Trịnh Gia Mỹ, nhà thơ Chim Hải, nhà 
thơ Diêu Linh, nhà thơ Hoa Cỏ, nhà văn Uyên Nguyên, nhà thơ Bạch Xuân Phẻ, nhà thơ 
Pháp Hoan, nhà thơ Tiểu Lục Thần Phong, nhà thơ Mỹ Huyền; quý nhà báo Nguyễn Thanh 
Huy, Phan Trung Kiên...; quý huynh trƣởng Gia Đình Phật Tử: Phan Duy Chiêm, Vƣơng 
Thúy Nga, Tôn Nữ Dung Kiều, Hồng Diệp, Lê Quang Dật, Nguyễn Quốc Hƣng, Đoàn 
Tâm Thuận, Nguyễn Văn Hà, Trần Mai Thy, Nguyễn Sung, Phạm Thanh-Trúc, Nguyễn 
Mùi, Nguyễn Dzũng, Quảng Pháp; quý thân hữu Phƣớc Kim & Diệu Ngọc, Diệu Tịnh, 
Hoàng Văn Chƣơng, Hoàng Văn Minh, Nguyễn Phú Hùng, Nguyễn Huy Sỹ, Trần Quý 
Hùng, Tô Xuân Thế, Huỳnh Phƣớc, Viên Minh & Minh Hậu (Sakya Care Foundation), 
Diệu Yến Nguyễn Kim Oanh, Diệu Nguyệt, Đức Diệu Tƣờng, Nguyễn T. Hằng, Đoàn 
Ngọc Đa, Toàn Tâm Từ Nguyễn Ngọc Quý, Trần Kim Anh, Lê Thị Chiêu Hoàng; v.v... 
cùng rất nhiều bằng hữu, đạo hữu đã cầu nguyện, gửi vòng hoa, phúng điếu, chia buồn 
bằng điện thoại, điện thƣ, tin nhắn, không sao ghi lại hết nơi đây.  

Trong lúc tang gia bối rối, chắc chắn không tránh khỏi những thiếu sót trong việc tổ 
chức, tiếp đón, trả lời điện thoại, điện thƣ; vậy xin một lần nữa, thay mặt toàn thể tang 
quyến, chúng con/chúng tôi thành kính tri ân và rất mong nhận đƣợc sự cảm thông, lƣợng 
thứ của chƣ tôn Thiền đức Tăng Ni cùng quý liệt vị. 

Nam Mô Hoan Hỷ Tạng Bồ tát Ma ha tát. 
 

Tang gia đồng cảm tạ: 
Con gái, con trai, con rể, con dâu: Công Huyền Tôn Nữ Nha Trang & Larry Pensinger (rể) / Công 
Huyền Tôn Nữ Hương Diễm & Trần Đình Hoàng (rể) / Vĩnh Chu / Công Huyền Tôn Nữ Quy 
Hồng / Công Huyền Tôn Nữ Bạch Liên / Phan Thị Ngọc Anh (dâu) / Vĩnh Hậu & Nguyễn Thị Bạch 
Tuyết (dâu) / Công Huyền Tôn Nữ Hạnh Thuần / Vĩnh Hiếu & Lê Ngọc Lam (dâu) / Vĩnh Hảo & Lê 
Thị Chiêu Hà (dâu) / Vĩnh Hữu & Nguyễn Thị Hồng Phương (dâu) / Công Huyền Tôn Nữ Thanh 
Yên / Công Huyền Tôn Nữ Chương Khuê & Trần Đình Hải (rể) / Vĩnh Thanh Bình & Nguyễn Thị 
Kiều Diễm (dâu); cùng tất cả cháu chắt nội, ngoại, toàn gia tang quyến. 



 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

SUỐI  NGUỒN 
 

Từ Tâm Minh khởi ươm mầm tuệ đức 
Nguồn Hương Giang, Thiên Mụ, núi Thiên Thai 
Nửa trăm năm dây thân ái nối dài 
Bao thế hệ trẻ truyền tâm hướng thiện. 
 
Người bước trước phất cờ Lam đại nguyện 
Người đi sau Sen Tám Cánh siêu hương 
Anh chị tiền phong Kim Cúc, Đình Cƣờng 
Người cư sĩ đầu đàn gương dẫn dắt   
 
Gió đất thần kinh bung ngàn hương sắc 
Mấy phương trời oanh vũ rộn mầm xanh 
Biển núi Nha Trang hưởng ứng điềm lành 
Lớp trai tráng quyết luyện rèn tâm đức 
Hàng nữ lưu thêm dịu dàng hiền thục: 
Đạo vào tâm nếp sống đẹp hoà ca. 
 
Năm mươi năm nào chỉ có thăng hoa 
Mà gai góc dẫm chân đau mỗi bước 
Có máu lệ bởi hung tàn bạo ngược 
- Khi lửa thiêng bừng dậy nóng năm châu ! 
 
Vai kề vai vẫn khuyến nhủ cho nhau 
Vòng tay nối tín tâm vào Đạo lực. 
Bậc tiền bối đã mở đường trí đức 
Hàng con, em giữ vững bước thiện chân: 
Bồi búp sen non hương tỏa tinh thần. 
―Dây thân ái‖ nối thêm vòng thế hệ. 
―Trầm hƣơng đốt‖ tán ca lời mỹ lệ 
―Ngát mƣời phƣơng‖ ấn diệu lý thâm uyên 
Sen ngát trong hồ, hay hực lửa vô minh 
Ân Điều Ngự suối nguồn tươm Phật sử. 
 
Tiếp tiếp hành trang ―Gia đình Phật tử‖  
Nửa trăm năm xin đẹp mãi ngàn năm 
Như cội cành xanh hút ánh trăng rằm 
Như hoa nở trong vườn thiền cổ tự - 
Nguyền luân kiếp báo thâm ân Từ Phụ. 

 
 

TÂM TẤN 
 

(Thân mến tặng GĐPT Thừa Thiên và Khánh Hoà 
Kỷ niệm 60 năm ngày thành lập GĐ Phật Hóa Phổ  

Và 50 năm GĐPT Nha Trang- Khánh Hoà) 
 

VÔ CÙNG 

THƯƠNG TIẾC CHỊ 
 
VÔ tình được đọc bài thơ  
CÙNG muôn tình tự mộng mơ đầu đời  
THƢƠNG thương mấy chữ Hương Giang 
TIẾC thay Chị đã rời xa dương trần 
CHỊ ơi em nhớ rõ ràng  
TÂM đẹp, tâm sáng là trang điểm mình  
TẤN tinh chất liệu anh minh  
Hành trang cần thiết Gia Đình thêm đông. 
 
 
Kính bái biệt Chị, hẹn gặp lại Chị và các 
Anh Chị tiền bối kính yêu bên kia thế giới. 
 
 

TÂM MINH 

VƢƠNG THÚY NGA 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      53 

Hoa cuûa ngöôøi haøng xoùm 
  

LAM KHÊ 

gười láng giềng mang 
về chậu hoa hồng tiểu 
muội đặt bên ngoài lan 
can, cạnh hai chậu hoa 

nhỏ có lá màu tím hình cánh 
bướm mà đám trẻ gọi là hoa 
bướm. Hoa bướm cao lêu 
nghêu cứ đung đưa mấy sợi 
tơ trời ngả nghiêng theo 
chiều gió. 

Người láng giềng và tôi 
sống cùng trên một tầng gác 
có vách ngăn đôi. Suốt hai 
năm lên xuống chung một 
cầu thang, một lối đi nhỏ 
phía ngoài, nhưng bất đắc dĩ 
lắm mới phải mở miệng nói 
với nhau vài câu, còn thì 
đường ai nấy bước, phòng ai 
nấy về. Và lẽ tất nhiên chưa 
bao giờ chúng tôi tặng cho 
nhau một nụ cười để gọi là 
giữ tình thân hảo xóm giềng 
sớm hôm chung ngõ… 

 
Người hàng xóm của tôi 

thuộc loại người… bất khả 
thuyết. Từ bà tổ trưởng tổ 
dân phố, cho đến đứa bé mới 
bập bẹ biết nói… hễ nghe đến 
tên cô là phát hoảng. Người 
ta sợ không phải vì cô có uy 
quyền thế lực… mà bởi cái 
bản chất sân si dữ dằn hay 
chửi bới người hết sức tùy 
tiện vô cớ. Công việc của cô 
là giữ chìa khóa mở đóng 
cổng cho cả khu nhà tập thể. 
Những ai đi sớm về khuya 
hay có chuyện ra ngoài trái 
giờ quy định đều bị cô nổi 
xung thiên mắng mỏ bằng đủ 
loại ngôn từ khó nghe. Dù 
không thoải mái nhưng ai 
nấy cũng ráng chiều lòng cô 
cho yên việc lẫn yên chuyện. 

Có người tỏ ý thương hại. 
Có người xuề xòa cho rằng 
cô không được bình thường 
nên không thèm chấp. Tôi 
thì giữ thái độ mặc nhiên 
không cười không nói và 
tránh đi lại những giờ khắc 
trái thời để khỏi mang phiền 
lụy vào thân. Thấy mọi 
người sợ hãi kiêng nể mình 
quá, cô đâm ra lấn lối để tỏ 
rõ ta đây là người có quyền 
uy tối thượng… 

 
Chậu hoa nằm chếch 

ngang cửa phòng tôi. Mỗi 
sáng mở cửa, nhìn mấy 
bông hoa đỏ thắm tươi xinh, 
tôi chợt nhớ lâu rồi mình 
không còn cái hứng thú 
được ngắm hoa. Trước kia, 
khi mấy dãy nhà cao tầng 
chưa xây lên, xung quanh 
chỗ tôi ở cũng có nhiều cây 

xanh bóng mát. Trên các ngõ 
qua lại các dãy hành lang, 
trên bậu cửa, sân thượng… 
nơi đâu cũng hiện diện vài ba 
chậu lan, xương rồng, hoa 
sứ… Người ta còn trồng cả 
nha đam, cải rổ… Mỗi cây 
mỗi sắc, góp thành một chuỗi 
hương hoa làm mát dịu suốt 
những ngày hè oi ả. Nhưng 
rồi, khi phong trào nhà cao 
tầng rầm rộ phát triển, thì 
mọi khoảng xanh còn lại của 
bầu trời bị chiếm đoạt che 
chắn gần hết. Hoa không 
còn. Mấy cây mận cây tùng 
phủ lá trước ngõ chùa cũng 
biến đâu mất. Lâu dần, tôi 
quen dần với sự việc ngắm 
nhìn mấy bức tường cao ngất 
ngưởng để ước lượng giá trị 
cho mỗi công trình mang tầm 
vóc thời đại.  

 
Buổi sáng tôi thường ra 

góc hành lang sưởi nắng, 
thấy cô tỉ mỉ bên chậu hoa 
thì buột miệng khen hoa đẹp. 
Cô ngước lên, thoáng nhìn 
tôi… rồi cúp mắt xuống cười 
nụ. Tôi cũng cười, lòng tự 
nhủ: Nếu hằng ngày cô cứ 
tươi cười với mọi người như 
thế thay vì chửi bới thì cuộc 
sống đời người có ý vị biết 
bao. Nhưng mà biết đâu 
chừng… cô đang nắm giữ một 
sứ mạng mà người ta thường 
nói là thử thách lòng chịu 
đựng của tha nhân. Cả khu 
nhà tập thể gần như cùng 
hành trì theo pháp môn nhẫn 
nhục. Nhẫn mãi rồi thành 
quen. Đã quen nên khi nghe 
những lời cô chửi mắng 
chẳng khác gì nghe một giai 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

điệu lạ lẫm êm tai. Kể ra như 
vậy cũng tránh được những 
lời qua tiếng lại không đáng. 

Từ khi có thêm chậu 
hoa, người hàng xóm cũng có 
đôi chút tư duy thay đổi. 
Sáng chiều cô ra tưới hoa, 
ngồi săm soi vạch lá tìm sâu, 
có khi ngoảnh cổ nghiêng 
đầu ngắm nghía mấy bông 
hoa bé xíu ra chiều thích ý. 
Người yêu hoa. Hoa tác động 
lòng người, nên cái dáng vẻ 
khắt khe khó chịu thường 
ngày của cô chừng như giảm 
bớt. Mà cái kiểu chăm hoa 
của cô thật khác người… cứ y 
như bà mụ chăm sóc cho đứa 
trẻ sơ sinh. Cô nâng niu cành 
hoa nhỏ bé bằng đôi tay dịu 
dàng, bằng ánh mắt chứa 
chan niềm xúc cảm và bằng 
cả tấm lòng quý yêu trân 
trọng. 

―Cành hoa là tứ đại 
Mà tỏa hương tinh thần. 
Mắt em là tứ đại 
Mà rạng ngời yêu 

thương…‖ 
 
Dưới ánh nắng mai, tho-

ang thoảng một làn hương 
dịu nhẹ. Làn hương tinh 
thần. Mặt người dưới hoa thì 
rạng ngời như soi cả hồn 
hoa vào tận đáy lòng. Ý thơ 
và cảnh tượng ảnh hiện một 
điều rất thật. Cái thật và cái 
đẹp mong manh của bông 
hoa, phần nào phản ảnh 
tính cách bất thường của 
người hàng xóm. Lát nữa 
đây khi rời khỏi mấy chậu 
hoa yêu quý của mình, cô sẽ 
trở về với bản chất hung 
hăng cố hữu. Hình ảnh đẹp 
mà tôi và mọi người chứng 
kiến rồi sẽ tan biến như 
chưa từng hiện hữu. Ôi! Tội 
nghiệp cho những bông hoa 
bé nhỏ. Sắc hương là vậy 
mà vẫn chưa thể lay chuyển 
được lòng người trong nẻo u 
minh. 

 
Chơi hoa cũng là cách 

để chuyển tải ý đạo. Người 
xưa đã nói và sống như thế. 
Người hàng xóm của tôi 
chắc là không có khái niệm 
gì về hoa đạo. Và những 
người đến với cô cũng chỉ 

mong muốn tạo chút hòa khí 
yên bình trong khu phố. 
Cảnh vật và tình người thẫm 
vẻ lung linh như một bức 
tranh siêu thực. Nhìn thấy cô 
cắm cúi bên chậu hoa, ai đi 
ngang qua cũng dừng lại trò 
chuyện hỏi han đôi câu. Có 
người còn nhiệt tình chỉ vẽ cô 
điều này điều nọ. Có người 
mang cho cô cả một lô đĩa 
nhạc và băng giảng pháp để 
cô thưởng thức lúc rỗi rảnh… 
Dưới mắt mọi người, cô 
không còn là một hung thần 
nóng nảy phải tránh xa, mà 
là một con người cần an ủi 
giúp đỡ. Ai cũng muốn làm 
thiện tri thức của cô. Ai cũng 
thích nói với cô vài lời để 
giúp cô bớt đi cái vẻ khắc 
khổ tẻ nhạt. Cô đón nhận sự 
tử tế của mọi người cũng tự 
nhiên như hoa cỏ mùa xuân 
đón nhận trận mưa rào phủ 
xanh êm ả. 

Tôi tự xét mình cũng có 
phần khắt khe cố chấp. Lâu 
nay tôi luôn cho cô là hạng 
người không đồng điệu nên 
chẳng muốn giao tiếp, dù chỉ 
một nụ cười xã giao chiếu lệ. 
Người trong khu phố hơn hẳn 
tôi về điểm này. Từ khi có 
chậu hoa, tâm hồn tôi cũng 
rung cảm theo làn hương tĩnh 
lặng nên thầm tri ân sự hiện 
diện của hoa và người chơi 
hoa. Những lúc vắng tiếng la 
lối của người hàng xóm, cảm 
giác bình yên làm sống dậy 
bao nguồn cảm hứng miên 
man. Chỉ cần một giây phút 
bình yên như thế thôi cũng 
đủ để ta suy ngẫm và nuôi 
dưỡng đạo tâm cho cả một 
quãng đời đi tới. 

Trong sự tịch mịch của 
ngày mới, tôi ngồi bên bàn 
viết yên lặng ngắm hoa và 
hít thở thật sâu. Dư vang của 
cuộc sống đang bắt đầu. 
Lòng người xa thẳm là vậy 
mà cũng gần gũi biết bao. 
Trên lối qua lại hành lang bây 
giờ không chỉ có hoa mà còn 
có những nụ cười. Những 
bông hoa mang đến sự tỉnh 
thức và những nụ cười mang 
lại niềm tin tưởng bình yên 
cho cuộc sống. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      55 

NỬA ĐÊM DÂNG MẸ BÀI THƠ 
 
 
Nửa đêm con ngồi hầu 
Trước cửa phòng Mẹ yêu 
Không khóc cũng không sầu 
Cung kính chữ Tiêu Diêu 
 
Con mới hẹn khi trưa 
Để chiều con hớt tóc 
Hẹn vậy mà vẫn chưa 
Đã nghe anh, chị khóc... 
 
Đi nhẹ nhàng thanh thoát 
Văng vẳng tiếng nam mô 
Sen hồng hương thơm ngát 
Sinh tử nhập một bờ 
 
Con ngồi hầu không ngủ 
Thổn thức nhìn trống trơ 
Trăm năm tròn cuộc lữ 
Dâng Mẹ hiền bài thơ... 
 
Mẹ vẫn còn, còn mãi 
Lưu lại đời hạnh tu 
Vàng soi khắp đại hải 
Miên trường ánh trăng thu. 
 
 
 
 

VĨNH HỮU 
 
Nha Trang 14/7/2020 
Con trai thứ 11 

TINH ANH ĐỂ LẠI 
 
(Kính viếng hƣơng linh pt. Tâm Tấn -  
nữ sĩ Trinh Tiên, thân mẫu của nhà văn Vĩnh Hảo 
và Vĩnh Hữu) 
 
 
Hoa sen rụng hạt xuống đời 
Hương thơm thoang thoảng cõi người Việt Nam 
Đã tròn một cuộc trăm năm 
Trinh Tiên nữ sĩ khói trầm phất phơ 
Đạo - đời hai nẻo dòng thơ 
Tài hoa đến độ có ngờ gì không 
Ngày xưa xuân sắc má hồng 
Phải lòng công tử theo chồng về dinh 
Một đời Tâm Tấn trung trinh 
Rằng con nhà Phật trọn tình thế nhân 
 
Bây giờ Người bỏ xác thân 
Tinh anh để laị bội phần thiết tha 
Những lời ai điếu gần xa 
Đồng tham đạo hữu cùng là cháu con 
Người đi đức hạnh hãy còn 
Người về Phật quốc vuông tròn phước duyên 
Ngưòi mau nhập cảnh Thánh Hiền 
Hồng liên hoa nở ở miền Lạc Bang 
Tiễn người có cánh hạc vàng 
Tâm hương bái vọng ngoài ngàn dặm xa. 
 
 
 

ĐỒNG THIỆN 
 

Ất Lăng thành, 072020 

―Cuối đời lọc những tinh hương 
Mai sau ôm cánh sen vàng mà đi.‖ 

(thơ Tâm Tấn) 



 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

ước Trà là loại nước uống rất phổ biến 
với số tiêu thụ dứng vào hàng thứ nhì 
trên toàn thề giới, sau nước thiên 

nhiên. 
Nước Trà được chế biến từ lá của một 

loại thực vật có tên khoa học là Camellia 
sinensis. 

Người châu Á biết thưởng thức hương vị 
của trà từ nhiều ngàn năm về trước. Mãi đến 
thế kỷ thứ 17, trà mới được dân chúng Âu 
châu biết tới mà dùng. Các quốc gia sản xuất 
trà nhiều nhất trên thế giới hiện nay là Ấn 
Độ, Trung Hoa, Sri Lanka. 

Phẩm chất của nước trà tùy thuộc giống 
trà, nơi trồng trà, khí hậu tại địa phương, 
thời gian thu hái trà, tuổi của trà, cách hái 
trà và cách chế biến trà. 

Sau khi chế biến, trà được nhà sản xuất 
gửi cho chuyên viên về trà của các quốc gia 
tiêu thụ để phân định phẩm chất và ước định 
giá cả. Trà càng ngon thì giá càng cao. 

  
Chế biến:  
Lá trà tươi mới hái về đều được rửa 

sạch rồi phân loại. Thường thường chỉ có nụ 
trà vá mấy lá ở phía trên được hái, các lá già 
ở phía dưới rất ít hương vị trà. 

Cho tới nay, công việc hái trà vẫn là 
bằng tay, tuy tốn nhiều nhân lực nhưng có 
thể phân loại ngay lá trà tốt, xấu. Máy hút để 
thu hái lá trà thường được dùng cho các loại 
trà hạng thường. 

Sau khi hái, trà được đưa qua nhiều giai 
đoạn chế biến, với hai cách: 

a- ―Ép, xé nát rồi cuộn‖ bằng máy. Máy 
sẽ ép chất dầu từ lá trà ra, xé nhỏ, cuốn gọn 
lại thành từng cục nhỏ, rồi sấy khô. Cách này 
dùng cho trà hạng thường và  khi muốn sản 
xuất nhiều. 

b- Cách cổ điển thì phức tạp hơn và 
thực hiện bằng tay với ba giai đoạn chính: 

- Trải lá trà dưới bóng mát để lá héo 
khô tự nhiên cho dễ cuộn và  không làm rách 
lá; 

- Cuộn chặt lá lại để các hóa chất trong 
trà hòa lẫn với nhau. Có thể cuộn bằng tay 

hoặc bằng máy. 
- Để lá trà oxy hóa hoặc lên men với 

các hóa chất có chứa sẵn trong lá. Sự oxy 
hóa này phân chia trà ra làm ba loại: trà 
Xanh không oxy hóa, trà Đen, oxy hóa lâu 
khoảng vài ba giờ và trà Ô Long chỉ oxy hóa 
trong một thời gian rất ngắn. Ngoài ra còn 
trà Trắng: lá trà thu hoạch về được hấp rồi 
xấy khô. 

Trà cũng được ướp với các hương vị 
thơm của các loại hoa hoặc trái cây như trà 
sen, trà hoa nhài... 

Sự lên men tạo ra một số tinh dầu cho 
trà, đồng thời cũng thay đổi một chút về các 
thành phất hóa chất của lá. Chẳng hạnTrà 
Đen được để oxy hóa lâu thời gian nên còn 
lại rất ít hóa chất cathechin và  nước trà có 
mầu xanh hoặc đỏ hồng. Trà Xanh không qua 
giai đoạn oxy hóa nên có tỷ lệ hóa chất này 
cao hơn. 

Trà cần được cất giữ trong đồ chứa kín 
hơi, có mầu đục để tránh ánh sáng, để ở nơi 
mát mẻ, khô ráo. Không nên giữ trà quá lâu 
vì trà sẽ bay mất mùi thơm. Người Trung Hoa 
có kinh nghiệm về sự cất giữ trà với câu nói: 
―Tửu việt trần việt hương, trà việt tồn việt 
thứ‖ - rượu càng để lâu càng ngon, trà càng 
để lâu càng dở. 

Trên thị trường, còn thấy bán một loại 
nước uống gọi là thảo-trà (Herbal tea hoặc 
tisanes). Đây không phải nước uống làm từ lá 
của cây trà Camellia sinensis, mà là từ lá, 
cành, củ hoặc vỏ của  nhiều thực vật khác 
nhau, như là bạc hà, lá thìa là, lá chanh, 
gừng, nước gạo rang, cam thảo, hồng mai.... 
nên không có hương vị của trà và không có 
chất caffein. Thảo-trà hiện nay rất được ưa 
chuộng và được giới thiệu là có tác dụng vừa 
kích thích vừa làm thư giãn cơ thể, có khả 
năng loại trừ độc chất trong các bộ phận, 
giúp giảm cân... 

  
Thành phần hóa học 
Trà không cung cấp năng lượng, không 

có chất béo, muối natri, chất đạm mà chỉ có 
một ít carbohydrat, vài muối khoáng 

 
NƯỚC TRÀ 
 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

https://vietbao.com/images/file/K9g7jRaa1wgBAMIb/bs-nguyen-y-duc-nguyen-y-du.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      57 

như  kali và mangnesium 
Trong trà có một số hóa chất thuộc 

nhóm Polyphenols với flavanols, flavandiols, 
flavonoids, phenelic acid, tannins, ca-
thechin... 

Trà còn có caffein, theobromin, theo-
phyllin. Hàm lượng caffein trong trà xanh là 
30mg/ 180ml trà; trà đen có 40mg/ 180ml 
trà. Sau khi loại bỏ caffein thì trà chỉ còn từ 2
-3mg caffein/ 180ml trà. 

  
Những ích lợi đƣợc nêu ra  
Ngoài giá trị dinh dưỡng như một loại 

nước uống, nước trà đã được người thường 
xuyên dùng ca tụng vì có nhiều tác dụng tốt 
với sức khỏe của cơ thể, như là: 

- Tăng sức đề kháng của cơ thể với 
nhiều bệnh tật 

- Tăng máu huyết lưu thông trong cơ 
thể 

- Giúp cơ thể bớt mệt mỏi, làm tinh 
thần sảng khoái, trí tuệ minh mẫn hơn 

- Tăng sự chuyển hóa thực phẩm, giúp 
cho sự tiêu hóa được dễ dàng 

- Kéo dài tuổi thọ con người 
- Phòng chống hư răng 
- Làm thị giác rõ ràng hơn  
- Giải nhiệt, giúp tránh tai nạn gây ra 

do nóng nắng 
- Giúp bài tiết rượu, nicotin trong thuốc 

lá ra  khỏi cơ thể mau hơn 
- Lợi tiểu tiện, làm nước tiểu trong hơn 
- Giúp giảm bớt đau nhức xương khớp... 
Trung Hoa là quốc gia dùng trà như một 

thứ nước uống đầu tiên trên thế giới. Y học 
Trung Hoa coi trà là một dược phẩm hảo 
hạng. Sách Bản Thảo Di của Trần Tàng Khí 
đời Đường viết” Trà ví vạn bệnh chi dược”- 
trà là loại thuốc trị được cả vạn thứ bệnh. 
Danh y Trung Hoa xưa kia là Hoa Đà cũng 
từng có nhận xét: ―Dùng trà đắng có thể làm 
con người thông minh, lanh lợi‖. Người Nhật 
cũng xem trà như một linh dược trị được 
nhiều bệnh. 

Người dân Hy lạp xưa kia coi trà như 
một loại ―lá siêu phàm‖ - divine leaf - đặc 

biệt chữa được cảm lạnh, ho suyễn, viêm 
cuống phổi... 

Vào thế kỷ thứ 19, các khoa học gia 
nước Nga  gọi trà là ―thuốc trường sinh bất 
lão‖-elixir of life- vì những tác dụng tốt cho 
sự tuần hoàn, tiêu hóa, thần kinh và mang 
lại sinh lực cho con người. 

  
Kết quả nghiên cứu khoa học 
Vì số người uống nước trà ngày một gia 

tăng đồng thời cũng có nhiều ý kiến khác 
nhau về tác dụng của trà với sức khỏe, nên 
trong những thập niên vừa qua đã có nhiều 
nghiên cứu khoa học về trà. Kết quả một số 
nghiên cứu cho hay các hóa chất thuộc nhóm 
polyphenols trong trà có thể có một số tác 
dụng bảo vệ cơ thể chống lại một số bệnh. 

Bác sĩ Jeffrey Blumberg, Trưởng phòng 
Nghiên Cứu về chất chống oxy hóa của Đại 
học Tuffs, Hoa Kỳ phát biểu: ―Ngày nay, 
không phải là ta chỉ lưu tâm tới sinh tố, 
khoáng chất trong thực phẩm, mà cần để ý 
tới những chất dinh dưỡng thực vật- phyto-
nutrients -chẳng hạn chất chống oxy hóa fla-
vonoid. Trà với nhiều flavonoid và không 
cung cấp năng lượng là món giải khát lý 
tưởng cho mọi người muốn có một sức khỏe 
lành mạnh.‖ 

a) Chống ung thư 
Quan sát cho hay, trà có khả năng ngăn 

chặn sự phát triển của tế bào ung thư nhờ có 
các hóa chất gọi là polyphenol trong trà, như 
tannins, catechins... 

Năm 1993, bác sĩ Chung S Yang, Đại 
học Rutgers ở New Jersy, Hoa Kỳ cho hay là 
trà với chất polyphenols có khả năng ngăn 
chặn sự thành hình và tăng trưởng của tế 
bào ung thư. 

Kết quả nghiên cứu tại viện ung thư 
British Columbia bên Canada cho hay tannins 
của trà có thể ngăn chặn sự thành hình của 
hóa chất gây ung thư nitrosamin. 

Vào tháng 12 năm 2005, nhóm nghiên 
cứu tại viện Karolinska bên Thụy Điển cho 
biết phụ nữ uống một ly trà mỗi ngày có thể 
giảm nguy cơ ung thư buồng trứng tới 50%. 
Đó là do tác dụng của các chất polyphenols 
trong trà. 

b) Chống virus 
Một số nghiên cứu tại Hoa Kỳ vào thập 

niên 1940 cho hay chất tannins trong trà với 
vị chát của nó, có tác dụng chống lại các vi-
rus gây ra bệnh cúm. 

Nghiên cứu tại Ấn độ cho hay tannins có 
thể vô hiệu hóa các tác hại của virus bệnh 
mụn róp-herpes simplex. 

Nước trà được dùng ở Liên Bang Sô Viết 
xưa kia để chữa bệnh kiết lỵ. 

c) Chống hư răng 
Khả năng này là do tác dụng của chất 

fluor trong trà. Đây là một lợi điểm cho 



 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

những người tiêu thụ nước không có đủ chất 
fluor, như nước giếng... Tại nhiều quốc gia, 
nước cung cấp cho dân chúng được cho thêm 
fluor và nhờ đó tỷ lệ hư răng giảm xuống rất 
nhiều.     

Kết quả nghiên cứu tại Đại học Nha 
khoa Illinois cho hay hóa chất tannins trong 
trà cũng có khả năng diệt cácvi khuẩn gây 
viêm nớu răng. 

Nhật Bản có sản xuất loại kem đánh 
răng có chứa hóa chất tannins. 

d) Trà với bệnh tim mạch 
Chất catechins trong trà có thể có tác 

dụng hạ cholesterol trong máu, do đó giảm 
nguy cơ vữa xơ động mạch. Chất này cũng có 
khả năng giảm cao huyết áp, làm huyết quản 
bền mạnh hơn. 

Kết quả một nghiên cứu ở Hà Lan cho 
hay uống hai, ba ly nước trà một ngày có thể 
làm giảm nguy cơ vữa xơ động mạch tới 
45%. 

Tiến sĩ sinh hóa học Joe Vinson thuộc 
Đại học Scranton, Philadelphia, khám phá ra 
rằng nồng độ cholesterol  và LDL trong máu 
của loài chuột nuôi với trà xanh và trà đen 
giảm xuống rất nhiều. 

Tháng 2 năm 2005, các khoa học gia tại 
Viện Sức Khỏe Nhi Anh Quốc công bố một kết 
quả nghiên cứu, theo đó hóa chất trong trà 
xanh có khả năng bảo vệ đối với các tổn 
thương gây ra vì cơn suy tim và tai biến 
mạch máu não. 

Giám đốc Viện Tim Anh quốc Belinda 
Linden cho hay trà xanh đã được coi như có 
khả năng làm giảm nguy cơ bệnh động mạch 
tim nhờ có nhiều chất chống oxy hóa trong 
trà. 

Tháng 9 năm 2002, Joseph Judd, Giám 
đốc Trung Tâm Dinh Dưỡng Beltsville, tiểu 
bang Maryland, cho biết uống nước trà liên 
tục trong 3 tuần lễ có thể làm giảm choles-
terol LDL tới 10%. 

e) Tránh khô nước 
Uống nhiều nước trà cũng là một 

phương thức để mang nhiều nước vào cơ thể, 
tránh tình trạng khô nước.Tuy nhiên, trà là 
chất lợi tiểu nhẹ, nên tác dụng có thể không 
hữu hiệu như uống nước thiên nhiên. Thành 
ra phải uống hai ly trà thì mới bằng uống một 
ly nước tự nhiên. 

g. Tác dụng trên trí nhớ 
Tháng 2 năm 2004, nhóm nghiên cứu 

tại Đại học Newcastle, Anh quốc, công bố 
rằng uống trà đều đều mỗi ngày có thể làm 
tăng trí nhớ. Các nhà khoa học đang nghiên 
cứu xem liệu các hóa chất trong trà có tác 
dụng tốt nào cho bệnh nhân bị sa sút trí tuệ 
như bệnh Alzheimer. 

 
 Mấy điều cần lƣu ý  
- Uống quá nhiều nước trà, thí dụ 2 lít 

một ngày, có thể gây táo bón, giảm hấp thụ 
sắt trong thực phẩm đưa đến bệnh thiếu 
máu. Vì thế không nên cho em bé uống nhiều 
nước trà. 

- Uống nhiều trà đậm tăng bài tiết nước 
tiểu; 

- Caffein trong trà có thể gây mất ngủ ở 
một số người. 

- Trà kích thích niêm mạc dạ dầy tiết ra 
nhiều acid, có thể đưa tới loét bao tử. 

- Caffein trong trà kích thích thần kinh, 
làm cho tim đập nhanh, mạnh; 

- Trà làm răng đổi mầu; 
- Phụ nữ có thai không nên uống nhiều 

nước trà vì trà có nhiều caffein, có thể ảnh 
hưởng tới sự tăng trưởng của thai nhi. 

- Bệnh nhân nóng sốt cao không nên 
uống trà đậm, vì chất thein trong trà kích 
thích trung tâm phát nhiệt trong cơ thể, làm 
cho thân nhiệt lên cao hơn. 

- Uống trà quá nóng sẽ gây kích thích 
niêm mạc miệng, thực quản và bao tử và đưa 
tới tổn thương cho các cơ quan này; 

- Không nên uống trà quá đặc khi uống 
nhiều rượu vì các hóa chất trong trà và rượu 
gây kích thích cho cả hệ tim mạch lẫn hệ 
thần kinh. 

- Mỗi ngày chỉ nên uống khoảng từ 4-5 
chén trà loãng hoặc 2-3 chén trà đậm. 

- Sữa uống với nước trà có điểm lợi và 
bất lợi: sữa sẽ vô hiệu hóa một số lượng chất 
chống oxy hóa tannins và khoáng fluor của 
trà. Nhưng đây lại là lợi điểm cho người bị 
loét dạ dày, vì bớt tannin thì bao tử ít bị kích 
thích và giảm tiết ra acid. 

  
Kết luận  
Trà là một thứ nước uống được ưa 

chuộng và hầu như đã trở thành một nhu yếu 
phẩm mà con người phụ thuộc vào. 

Cứ tự nhiên dùng nước trà để thỏa mãn 
một phần nhu cầu nước của cơ thể hoặc như 
là một thú tiêu khiển trong lúc ―trà dư tửu 
hậu‖,  thì ít phải suy nghĩ hơn là khi xem trà 
như một linh dược trị bá bệnh. Vì cho tới nay, 
kết quả các nghiên cứu về công dụng y học 
của trà cũng chưa được hoàn toàn xác định. 

Điều đáng lưu ý là, người dành thì giờ 
để thưởng thức trà có thể có đời sống lành 
mạnh hơn, không hút thuốc, uống rượu, 
không tiếp cận với các hóa chất có hại, dinh 
dưỡng cân đối nhiều thực phẩm khác nhau, 
vận động cơ thể đều đặn... Cho nên họ có 
sức khỏe tốt. Và đó là điều mà mọi người nên 
áp dụng. 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

Texas- Hoa Kỳ. 
www.bsnguyenyduc.com 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      59 

Đường Huyền Trang dẫn ba đệ tử 
Đi Tây Trúc thỉnh kinh 
Chuyến đi xuyên sơn 
Qua sông qua suối gập ghềnh 
Trải qua lớp lớp nạn tai 
Gặp trùng trùng yêu quái 
Đoàn lữ hành bền dạ bền gan 
Suốt đường dài vạn dặm gian nan 
Diễn viên tài năng là Lục Tiểu Linh Đồng 
Thủ vai chính Tôn Ngộ Không 
Chúa động Hoa Quả Sơn 
Một thuở náo Thiên cung 
Sau hối cải 
Vâng lời Phật phò Đường Tam Tạng 
Đi Tây Trúc thỉnh kinh nguyên bản 
Về Trung Nguyên truyền lại nhân gian 
Hai tiểu đệ là Sa Tăng – Bát Giới 
Ba đệ huynh đồng hội đồng thuyền 
Phò sư phụ trên đường vạn lý 
Trong vai diễn  
Cả ba là huynh đệ 
Ngoài đời thường họ là bạn tâm giao 
Buổi diễn vừa xong 
Họ là bạn vườn đào 
Khi ăn uống lúc vui chơi họ vẫn vái chào huynh đệ 
Hoàn tất cuốn phim 
Họ chia tay mỗi người mỗi lối 
Người đóng vai Trư Bát Giới 
Một hôm lâm bịnh nặng 
Gọi điện thoại hàng ngày xin gặp sư huynh 
Lục Tiểu Linh Đồng còn đang bận đóng phim 
Về không kịp gặp người em kết nghĩa 
Trư Bát Giới mê man trong bịnh viện 
Thều thào nhắn lời từ giã sư huynh 
Hẹn gặp nhau lần nữa kiếp lai sinh 
Lục Tiểu Linh Đồng về đến Bắc Kinh 
Chỉ kịp đưa tiễn lão Trư ra nghĩa trang hiu quạnh 

Cũng bùi ngùi nửa thực nửa hư 
Đường thỉnh kinh dẫn đến kinh sư 
Nước nhỏ Tây Lương nữ quốc 
Cô Nữ vương gặp Tam Tạng lần đầu 
Yêu say đắm nhà sư phong độ 
Trằn trọc thâu đêm ngày ngày nhung nhớ 
Cậy nữ quan mai mối se duyên 
Đường Huyền Trang một dạ một niềm 
Đúng bậc chân tu lòng không lay chuyển 
Tôn Hành Giã bày mưu kế hiến 
Thầy cứ giả vờ kết mối lương duyên 
Nhờ Nữ vương đưa tiễn ngoài biên 
Rồi từ chối giữa đường ranh lân quốc 
Nữ vương cuối cùng đành lau nước mắt 
Để người yêu trong mộng đi luôn 
Vai diễn vừa xong 
Nữ vương trở lại đời thường 
Mang hình bóng người thương trong mộng 
Rồi từ đấy một mình một bóng 
Nàng diễn viên từ giã phim trường 
Sống hiu quạnh một mình trong căn phòng nhỏ 
Chờ đợi mỏi mòn 
Nhà sư đi Tây trúc thỉnh kinh 
Mỗi sáng đến chùa nghe tiếng mõ tiếng chuông 
Cho đến hôm nay tuổi cũng quá lục tuần 
Vẫn chờ đợi người thỉnh kinh năm ấy 
Hư cũng là hư  
Mà thực như là thực 
Trộn lẫn vào nhau trong cõi vô thường 
Ai đã một lần vào bóng tối mù sương 
Giống như gở một cuồn chỉ rối … 
 
 
 

HỒ THANH NHÃ  

ĐOẠN ĐƯỜNG THỈNH KINH 

Mời đọc bài tóm lƣợc cuộc hành trình của Đại sƣ Huyền Trang ở trang kế tiếp —> 



 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

HÀNH TRÌNH ĐI THỈNH KINH 

CỦA NHÀ SƯ ĐƯỜNG HUYỀN TRANG 
 

Hồ Thanh Nhã 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

ường Huyền Trang (595-664) là một vị 
cao tăng đời Đường, tên thật là Trần 
Huy (có sách gọi là Trần Vĩ), đi tu từ 
thuở nhỏ. Ngoài ra Ngài được vua 

Đường Thái Tôn nhận làm em, cho mang họ 
hoàng tộc nên thiên hạ gọi Ngài là Đường 
tăng hay Đường Tam Tạng vì Ngài còn thông 
hiểu 3 Tạng kinh là  Kinh Tạng (Sutra), Luật 
Tạng (Vinaya) và Luận Tạng (Abhidharma). 
Lúc đó Phật Giáo đã lan truyền đến Trung 
Hoa từ lâu. Đường Huyền Trang 
nhận thấy những kinh sách nầy 
nguyên bản bằng tiếng Phạn do 
các thương nhân mang về qua 
những chuyến buôn bán đến 
các nước vùng Trung Á. Kinh 
sách được in ấn từ nhiều nước 
khác nhau, bản dịch ra tiếng 
Trung Quốc cũng không đồng 
nhất, nhiều đoạn có nghi vấn 
không biết tra cứu ở đâu. Vì 
những lý do trên nên nhà sư 
Trần Huyền Trang quyết định 
đích thân đi Tây Trúc thỉnh kinh 
sách nguyên bản vế Trung 
Quốc dịch lại. Ý định trên được 
vua Đường Thái Tôn và các 
quan lại trong triều hoan 
nghinh vì họ cũng có những 
nghi vấn tương tự nhà sư Trần Huyền Trang. 
Vua Đường triệu Huyền Trang vào triều, 
phong nhà sư làm ngự đệ, cho mang họ 
hoàng tộc tức Đường Huyền Trang. Ngoài ra 
nhà vua còn cấp lộ phí và Quốc thư cho nhà 
sư mang theo trình cho các nước duyệt khán 
trên đường đi.  Năm 628 nhà sư Đường 
Huyền Trang một người một ngựa men theo 
con đường tơ lụa mải miết đi về hướng Tây 
tầm sư học đạo. Ngẫm nghĩ lại chắc nhà sư 
không thể đi một mình, ít ra cũng phải có vài 
ba người tùy tùng đồng hành để khuân vác 
hành lý, lương thực, nấu nướng, tạp dịch… 
trên đường đi hàng vạn  dặm xa. Chuyện nầy 
xét ra hợp lý hơn là chuyện về 3 đệ tử thần 
thông biến hóa của Đường tăng là Tôn Ngộ 
Không, Trư Bát Giới và Sa Tăng, mà nhà văn 

Ngô Thừa Ân vào giữa  thế kỷ thứ 16 dưới 
triều nhà Minh hư cấu thành bộ truyện Tây 
Du Ký. Nhưng điều chắc chắn là đám tùy 
tùng nầy phải có sức mạnh hoặc giỏi võ nghệ 
mới có thể theo bảo vệ nhà sư trên đường dài 
đầy bất trắc, trộm cướp... giống như một 
toán bảo tiêu. Vua Đường phái đi thỉnh kinh 
xa, chắc phải nghĩ đến chuyện an ninh lộ 
trình cho nhà sư. Đường Huyền Trang đã đi 
trên 5 vạn dặm đường, vượt qua bao nhiêu 

ngọn núi cao, sông dài, thác 
ghềnh, sa mạc… vô cùng gian 
khổ. Cuộc hành trình kéo dài 
trên 2 năm trời, vượt qua các 
nước như: Mông Cổ, Tây Vực 
(tức Tân Cương), Thổ Nhĩ Kỳ, 
Afghanistan... mới tới được Ấn 
Độ. Đi tới đâu Ngài cũng tìm 
cách thuyết giảng Phật pháp. 
Nhờ vậy phong trào Phật giáo 
vùng Trung Á có cơ hội phát 
triển. Trong bộ ký Đại Đường 
Tây Vực Ký, nhà sư có kể về 2 
pho tượng Phật điêu khắc trên 
núi đá vào thế kỷ thứ 6 ở Af-
ghanistan. Sau nầy 2 pho 
tượng nầy đã bị phong trào Hồi 
giáo cuồng tín Taliban phá hoại, 
nay đang được Liên Hiệp Quốc 

phục chế lại. 
Tới Ấn Độ, Đường Huyền Trang tìm đến 

Phật học viện Nalanda để học kinh kệ và 
được vị cao tăng tại đó là Giới Hiền đại sư 
nhận làm đệ tử và tu học ở học viện nầy 
nhiều năm sau đó. Đến khi thấy việc tu học 
đã viên mãn, sư Đường Huyền Trang xin sư 
phụ cho trở về Trung Quốc . Có nghĩa là từ 
khi ra khỏi nước và đến khi Ngài trở về là 17 
năm trời. Khi ra đi, Ngài mới có  33 tuổi và 
khi trở về Ngài được 50 tuổi. Lúc trở về Ngài 
mang theo 657 bộ kinh nguyên bản bằng chữ 
Phạn. Đường Huyền Trang đã để lại hậu thế 
một tập sử liệu quý giá là tập Đại Đường Tây 
Vực ký gồm 12 quyển. Trong bộ bút ký nầy 
Đường Huyền Trang kể lại tỉ mỉ về địa lý, lịch 
sử xã hội, tập quán, tình hình Phật giáo của 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      61 

110 nước lớn nhỏ mà Ngài đã đi 
qua. Đây là một bộ sử liệu quan 
trọng về các nước Trung Á và Ấn 
Độ thời cổ xưa. Bộ ký nầy còn là 
kim chỉ Nam sau nầy cho các  đoàn 
thương nhân từ Trung Quốc đến Ấn 
Độ dọc theo con đường tơ lụa.  

 
Về đến Trung Quốc, Ngài được 

vua Đường Thái Tôn đón tiếp trọng 
thể và lưu lại kinh đô để lo dịch 
thuật các bộ kinh mang về. Trong 
ngày tái ngộ giữa vua Đường và 
nhà sư trở về từ Tây Trúc, nhà vua 
đã xa giá ra khỏi kinh đô Tràng An 
10 dặm để chờ đón Đường tăng và 
đoàn lạc đà chở kinh trở về. Điều 
đó nói lên sự trọng vọng của nhà 
vua đối với Đường tăng và thành 
quả sau chuyến thỉnh kinh của 
Ngài. Cuộc gặp gỡ giữa 2 con người 
xuất chúng đó diễn ra ở một trạm 
quán bên đường với nghi thức rất 
long trọng của triều đình. Một bên 
là vị vua anh hùng xuất chúng đã 
lừng lẫy chiến chinh thống nhất 
thiên hạ sau mấy chục năm dài 
loạn lạc cuối đời vua nhà Tùy. Còn 
một bên là một nhà sư dành trọn 
đời cho đạo pháp, kiên gan bền chí 
vượt qua 5 vạn dăm đường đầy khó 
khăn, nguy hiểm, đem về nước trọn 
vẹn tinh hoa Phật pháp để phổ độ 
chúng sanh. Thật là một cuộc gặp 
gỡ còn để lại tiếng thơm cho lịch sử 
văn hóa Phật giáo Trung Hoa cho 
mãi đến tận ngày nay, hậu thế vẫn 
còn nhớ ơn 2 người kiệt xuất nầy. 
Ở lại một ngôi chùa lớn ở kinh đô, 
Đường Huyền Trang đã dành trọn 
quảng đời còn lại để lo việc dịch 
thuật kinh kệ từ tiếng Phạn sang 
tiếngTrung Quốc. Cứ xem bộ Bát 
Nhã tâm kinh bằng chữ Phạn mà 
Ngài tóm lược gọn lại còn 260 chữ 
chứa đựng hết ý cốt lõi của toàn bô 
6 trăm quyển kinh nguyên bản, 
mới thấy tài trí siêu việt về Phật 
học của sư Đường Huyền Trang. 
Cũng nhờ Tâm kinh nầy, nhiều đệ 
tử Thiền học sau nầy đã ngộ đạo. 
Thật đúng là một tinh hoa bậc nhất 
của Phật Giáo Trung Quốc vậy. 
Ngài mất năm 664 hưởng thọ 69 
tuổi. Ngài đã để lại cho hậu thế 
một gia tài kinh sách đồ sộ. Cũng 
nhờ công đức của Ngài mà Phật 
Giáo đời Đường trở thành cực thịnh 
và lan truyền sang các nước lân 
cận như Triều Tiên, Nhật Bản, Việt 
Nam… 

NGƯỜI ÁO TRẮNG 
  
Tôi với Cô vốn người không quen biết 
Cũng không họ hàng thân thích bao giờ 
Thế mà sao ngay từ buổi ban sơ 
Cô tận tụy chăm lo hơn bạn thiết. 
  

Cô ái ngại nhìn bệnh nhân rên siết 
Cô ân cần chăm sóc như người thân 
Corona làm thế giới hoảng kinh 
Khi chứng kiến bao nhiêu người gục chết! 
  

Ôi đau đớn khi thân này rũ liệt 
Từng ngày qua số bệnh nhiễm tăng lên 
Và hằng đêm Cô khấn nguyện ơn trên 
Xin cứu khổ! Xin cho người hết bệnh! 
  

Nhiều bệnh viện không còn nơi để chứa 
Khi bệnh nhân được tới tấp đưa vô 
Khi thân này đang ở giữa hai bờ 
Sanh và tử chỉ cách nhau gang tấc! 
  

Là nhân chứng cho bao người hấp hối 
Cô hiểu rằng định mệnh không thể thay 
Quên cả thân, Cô tận tụy đêm ngày 
Những giọt lệ âm thầm rơi trên má. 
  

Cô là ai? Người dịu hiền áo trắng 
Là chư Thiên là Bồ tát tới đây? 
Xin cho tôi được bày tỏ lòng này 
Lời tán thán! Lời cám ơn tha thiết! 
  

Y sĩ người giầu lòng nhân ái 
Sen ngào ngạt giữa bùn đời cay nghiệt! 
  
  

DIỆU VIÊN 
  

(viết trong mùa dịch bệnh 
San Jose, 6.2020) 



 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Truyeän cực ngaén  
 
 

STEVEN N. 

ĐƠN GIẢN 
 

Nghe giảng pháp trên 
mạng, anh Phật tử trẻ bảo 
rằng thích nhưng nhiều chỗ 
không hiểu, cuối tuần lên 
chùa tham vấn. 

- Bạch thầy, bài pháp hay 
và thầy trên mạng giảng vui 
vẻ nhưng con vẫn mơ hồ cái 
gì là thể? cái gì là dụng? 

Thầy cười: 
- Anh là Phật tử, ắt biết 

người và vật vốn cấu tạo từ 
đất, nước, gió, lửa!  

Anh ta bảo cái ấy thì con 
hiểu, thầy laị nói: 

- Đấy là thể, mỗi chúng 
sanh đều có tánh giác là thể. 
Cái tướng người và vật sai 
biệt nên chỗ dùng cũng khác 
nhau, giờ thì hiểu được chưa? 

- Thì ra đơn giản vậy 
thầy! 

Thầy vẫn cười: 
- Đơn giản như đang giỡn 

nhưng học cả đời chứ chẳng 
giản đơn! 

 
DỤNG TRÍ 

 
Thời đaị 4.0, 5G… có ông 

thầy trên mạng nói pháp 
được nhiều người bấm nút 
―like‖. Một hôm nọ thầy ấy 
giảng bài mà nội dung có 
câu: 

- … Phật không đến, 
không độ chúng ta nếu chúng 
ta không buông bỏ tham, 
sân, si…! 

Một người nêu thắc mắc: 
- Chúng sanh làm sao mà 

không tham, sân, si? nếu 
không tham, sân, si thì đâu 

cần Phật độ. Thầy giảng thế 
hoá ra Phật chỉ lựa người 
hoàn thiện để độ sao? 

Thầy cười mím chi: 
- Ông thầy giảng trên 

mạng ấy có lý, không buông 
tam độc thì Phật không độ 
được, nhưng anh hỏi cũng 
có lý, cái tâm giảng bài pháp 
ấy là tâm của ông thầy 
không phải tâm của ông 
Phật! 

- Vậy thì con biết làm 
sao? 

Thầy không cười nữa: 
- Dụng trí không dụng 

cảm tình! 
 

NHANH HAY CHẬM 
 

Chú Bảy chở vợ đi chợ, 
về nhà càm ràm: 

- Thời gian chậm như 
rùa, ngồi chờ bả mà bực 
mình. 

Lúc ấy thằng Tí đi học 
về, loi nhoi: 

- Thời gian nhanh như 
tên lửa tía ơi, con loay hoay 
chưa xong bài thì hết giờ. 

Cuối tuần lên chùa nghe 
thầy giảng: 

- Thời gian không thật, 
lục căn mê mờ, cái tâm 
vọng tưởng nên mới thấy 
nhanh, chậm, trước, sau… 

Buổi tối ti vi có chương 
trình: ―Khoa học và đời 
sống‖, hôm ấy có vị tiến sĩ 
tâm lý học phân tích: Thời 
gian vật lý khác với thời gian 
tâm lý, cảm nhận nhanh hay 
chậm ấy là ảo giác của nhận 
thức. 

Chú Bảy lẩm bẩm: 

- Các căn mê mờ với ảo 
giác nhận thức, thầy nói sao 
giống nhà khoa học vậy!  

 
KHÔNG AI LÀM ĐƢỢC 

 
Tháng rồi xứ nọ kỷ niệm 

ngày báo chí rầm rộ lắm, nào 
là cờ, hoa, biểu ngữ, tiệc 
tùng… Một vị chức sắc đọc 
diễn văn: 

- Chúng ta có một nền 
báo chí khủng (1), đó là nhờ 
tài lãnh đạo sáng suốt của 
triều đình. Báo chí chúng ta 
làm được những điều mà cả 
thế giới không ai làm được… 

Thế rồi tiếng vỗ tay lộp 
bộp, sâm banh khui lốp bốp, 
tiếng cười nói hô hố, âm 
thanh ăn uống rào rào… thật 
nhộn. 

Ký giả có người thấy 
lương tâm cắn rứt, thì thầm 
với kẻ kế bên: 

- Cụ tổ họ Trương học 
theo văn minh Tây, tính từ tờ 
báo đầu tiên đến nay cũng đã 
hơn trăm bảy mươi năm, giờ 
cắt gốc lấy ngọn, kỷ niệm 
mấy mươi năm báo chí nghĩa 
là sao? Ăn ở vậy sao khá nổi?  

Người bạn cười ruồi: 
- Báo chí ta làm được 

những điều thế giới không ai 
làm được kia mà!  

 
TOÀN GIẢ CẢ 

 
Quán karaoke tối ấy thật 

đông vui, qúy bà sồn sồn 
cũng nhậu tới bến, hát ca 
giàn trời luôn. Men thấm thì 
lời bốc, ngoài ca hát còn xỏ 
xiên người này, đá xéo người 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      63 

kia, lý sự lung tung. Một bà 
cao hứng: 

- Đời bây giờ không có 
tình yêu chân thật, toàn đồ 
sở khanh, chơi hoa rồi quất 
ngựa truy phong. Ai tin tình 
thật là bị thiệt! 

Chủ quán góp vui: 
- Tại các bà không nhìn 

laị mình, gỡ lông mi giả, tóc 
giả, ngực giả, độn mông, lau 
phấn son… thì còn cái gì 
thật? toàn đồ giả mà đòi tình 
thật sao được?  

Cả đám cười sằng sặc, có 
một vị nữ lưu xem ra có vẻ 
sâu sắc: 

- Thời đaị đồ đểu, toàn 
xài đồ giả, văn hoá đồ xạo, 
nghệ thuật đồ sao chép, 
chính trị đồ nhái, kinh tế đồ 
―treo dê bán chó‖… 

 
VI TRÙNG WUHAN 

 
Sau khi hoành hành ở 

Wuhan, con vi trùng theo 
chân những di dân, du khách 
chú Ba (2) lan tràn khắp thế 
giới. Hàng chục triệu người 
nhiễm bệnh, hàng triệu người 
chết, kinh tế đình đốn, xã hội 
phong toả, người sợ người 
hơn sợ giặc. Không ai dám 

bắt tay, đứng gần và càng 
chẳng dám ôm hay hôn 
nhau. Thế giới là vậy mà xứ 
mình laị tương đối bình yên, 
nhiều thuyết tung ra nằo là: 
nhờ nghiêm ngặt ngăn 
ngừa, nhờ gene kháng thể 
mạnh, hoặc quá dơ nên 
miễn nhiễm… Người xứ mình 
có kẻ tếu, viết: 

Nam tính nữ tính dị tính 
đồng tính không sao hết cả 

Khó tính gian tính ác tính 
dương tính mọi chuyện xảy 
ra 

Không biết ai đó viết trên 
tường một toà nhà nơi có 
những tiệm mát xa: 

Yêu hoa mê hoa trồng 
hoa quảng bá sắc hương với 
đời 

Trêu hoa chơi hoa hái 
hoa lây truyền vi trùng Vũ 
Hán. 

 
XỨ THAM 

 
Nam Thiệm Bộ châu có 

một xứ sở lạ lùng, người xứ 
ấy tham vô độ, nhất là thèm 
muốn đất đai của kẻ khác. 
Xứ ấy đất đai cũng mênh 
mông nhưng chưa bao giờ 
biết đủ. Tổ tiên cho chí cháu 

con bây giờ, luôn tìm cách 
lấn chiếm, xà xẻo, cưỡng 
đoạt… đất những quốc độ 
chung quanh. Nay bọn hậu 
sinh còn ghê hơn: ngụy tạo 
cổ vật, di dời cột mốc, vẽ 
đường lưỡi bò… Thiên hạ bốn 
bên phản đối và khinh bỉ 
nhưng bọn họ chẳng những 
không xấu hổ mà còn to 
mồm lu loa: 

- Đây là lợi ích cốt lõi của 
chúng tôi, những nước nhỏ 
xâm xỉa và vu cáo chúng tôi!  

Tuy vậy trong bọn họ 
cũng có người công tâm, khí 
khái và dũng cảm. Người ấy 
phản đối việc phi pháp của 
đồng loại: 

Cốt cách bần tiện lòng 
tham vô độ 

Lương tâm tối đen mồm 
mép điêu toa. 

 
____________ 
 

(1) Chữ của báo chí quốc nội 

(2) Chú Ba, khách trú, các 

chú… chỉ người Hoa. 

 
 

STEVEN N  
Georgia, 072020 



 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Moät ngaøy chung cuoäc 

boán beà hoa bay 
  

DU TÂM LÃNG TỬ 

uốt cuộc hành trình sanh tử của mình, 
con người luôn đau đáu về thân phận 
hình hài, không biết bao lần chúng ta tự 

hỏi: ―Tại sao ta laị đến nơi này? đến đây 
để làm gì? Mai này sẽ về đâu?”… Dòng tử 
sanh vẫn bất tận, kẻ trước người sau, hết thế 
hệ này đến thế hệ khác, hết hình thái xã hội 
này đến hình thái xã hội khác… thay đổi liên 
miên nhưng câu hỏi ấy vẫn không có lời đáp. 

Con người vẫn mò mẫm mơ một chốn 
bình an, mưu cầu hạnh phúc, vẫn tìm một 
phương pháp nào đó sao cho thân an tâm 
lạc… nhưng càng tìm thì càng hụt hẫng, có lúc 
tưởng chừng như chạm đến nhưng rồi vỡ 
mộng, việc ấy giống như người thấy trăng đáy 
nước, thò tay xuống vớt, nào ngờ chưa vớt thì 
bóng trăng đã vỡ tan! 

Con người mơ một cõi địa đàng, thiên 
đàng, cực lạc… nhưng không làm sao để kiến 
tạo một địa đàng ngay chốn trần gian này, 
bởi thế con người hôm nay chẳng khác con 
người muôn năm trước, vẫn mơ một cõi địa 
đàng bướm hoa, một cõi bình an vô sanh bất 
diệt… Ở nơi đấy không có chiến tranh, chết 
chóc, khổ đau, áp bức, bất công… 

Thời đaị hôm nay khoa học công nghệ đã 
phát triển cao độ, kỹ thuật lượng tử, điện 
toán… làm cho mọi người trên thế gian này có 
thể thấy nhau, nói với nhau trong tích tắc. 
Khoa học kỹ thuật tạo cho mọi người một 
cuộc sống sung túc, thoải mái… nhưng giấc 
mơ thân an tâm lạc vẫn xa vời và càng ngày 
càng xa, giấc mơ vô sanh bất tử vẫn như 
bóng trăng dưới nước.  

Trong đêm trường tăm tối, con người 
may thay gặp được ánh dương. Phật ra đời, 
mở đường chỉ lối cho con người thoát khỏi vô 
minh. Phật ba lần chuyển pháp luân: Đã thấy, 
đã biết, đã tu, đã chứng! Đây là khổ, đây là 
nguyên nhân, đây là con đường thoát khổ, 
đây là kết quả… Phật khai mở con đường đi 
đến an vui, hạnh phúc cho con người. Phật 
dạy cho cách sống an lạc ngay trong hiện tại 

và tại nơi này (hiện pháp lạc trú). Khi thân, 
khẩu, ý hiền thiện và thanh tịnh thì:  

―Chính là ngày cát tường 
Là giờ phút hanh thông 
Là thời khắc hưng vượng‖ 
(Kinh Thắng Hạnh)  
Mùa xuân muôn hoa nở, mùa hạ biếc ao 

sen, mùa thu lá vàng bay, mùa đông tinh 
khiết tuyết: 

―Xuân du phương thảo địa 
Hạ thưởng lục hà trì 
Thu ẩm hoàng hoa tửu 
Đông ngâm bạch tuyết thi”  
Bốn mùa thay đổi, sanh diệt nối nhau, 

nếu mình không cưỡng cầu, không chấp 
trước… thì mình an vui; nếu mìnhchấp nhận 
sự thật tự nhiên của nó như thế, bản thể nó 
như vậy mà không áp đặt cái thiên kiến chủ 
quan của mình thì làm sao có bực bội, bất 
hoà! Không chỉ bốn mùa thay đổi mà mọi 
thay đổi của thế gian này, mọi khác biệt của 
con người.  

 Đời sống con người chỉ trong vòng trăm 
năm, ấy là nói văn vẻ, là biểu trưng đaị khái 
thế thôi. Thật sự thì mấy ai đủ trăm năm, 
thật sự thì mạng sống con người vốn mong 
manh giữa hai làn hơi thở, nó có thể dừng 
bất cứ lúc nào, bất cứ nơi nào và với vô vàn 
lý do.  

Tử sanh là thế nhưng con người chỉ 
thích nói đến sanh mà kỵ nói đến tử. Con 
người ai cũng thích sanh sợ tử nhưng con 
người laị luôn thích làm haị nhau, tàn sát 
nhau, giết chóc nhau cho đến haị cả muôn 
loài động vật, thực vật, thiên nhiên… Chung 
quy cũng vì mê muội vô minh, con người 
chấp chặt vào cái ―tôi‖ (ego, self) mà sự 
thật chẳng có một cái tôi độc lập (cứ thử lột 
bẹ chuối thì biết). Con người tham sống sợ 
chết, tránh né nói đến cái chết nhưng chết 
vẫn cứ chết, chết chẳng kiêng nể ai hay bất 
cứ thời gian nào, chết chẳng chê quyền quý 
hay bần hèn, chẳng nệ trí hay ngu… chết 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      65 

thế nào thì vẫn phải chết thế ấy. Nó chỉ phụ 
thuộc vào phước đức của bản thân mình, có 
những cái chết kinh hoàng, quằn quaị, đớn 
đau nhưng cũng có những cái chết nhẹ tựa 
lông hồng, hoặc êm đềm như một hơi thở, 
một giấc ngủ say, thậm chí có những cái chết 
đẹp như cổ tích: 

―Một ngày chung cuộc bốn bề hoa bay‖ 
(thơ TLTP) 
Nếu con người muốn có một cái chết êm 

đềm, đẹp và thanh tịnh thì hãy chuẩn bị từ 
bây giờ. Dân gian vẫn nói ―Gieo gì gặt nấy,‖ 
nhà Phật thì dạy ―Tâm tưởng sự thành‖ hoặc 
―Tâm tạo tác.‖ Trong nhà Phật có vô số 
những tấm gương, những chuyện thật về 
những cái chết êm đềm, thanh thản đầy khí 
vị giải thoát. Thiền sư Shoun khi biết mình 
sắp ra đi, ông cho gọi đệ tử laị, thắp nhang 
cho mẹ xong, ông viết bài thơ: 

―... Ta đã sống hết sức ta 
Ta đã tạo ra con đường riêng của ta 

trong cõi trần gian này 
Bây giờ mưa đã hết, mây trời quang 

đãng 
Bầu trời xanh có một mặt trăng tròn‖ 
Viết xong ông quăng bút và tịch 
Trong hàng cư sĩ cũng có những tấm 

gương tu học và ngộ đạo. Họ đã sống ―hết 
sức ta‖ trong cõi đời này và ra đi như cánh 
hạc bay. Cư sĩ Bàng Long Uẩn là một hình 
ảnh mà ―Ngày chung cuộc đầy hoa bay.‖ 
Tương truyền khi ông sắp tịch, bèn bảo cô 
con gái: ―Con ra xem thử đúng ngọ chưa?‖ 
Cô gái bảo: ―Đúng ngọ rồi nhưng có nhật 
thực.‖ Ông ra cửa xem thì con gái lên bồ 
đoàn ngồi mà tịch, ông quay vào thốt lên: 
―Con gái ta lanh lợi quá‖ và nán laị bảy ngày 
sau mới tịch. Khi bà vợ ông hay tin, bèn đi 

tìm con trai: ―Ông già ngu si và con gái vô tri 
đã bỏ chúng ta đi rồi.” Cậu con trai thưa: 
―Vậy hả mẹ‖ rồi cũng tịch luôn. Bà mẹ sau 
khi lo hậu sự mới tịch sau cùng. Câu chuyện 
đẹp quá, hay quá như huyền thoại, như cổ 
tích Đông phương, những cái chết nhẹ 
nhàng, kỳ diệu như cuộc du hí nhân gian:  

Cuộc chơi khi đã đến hồi 
Đứng đi với laị nằm ngồi sá chi 
Rỗng rang nhắm mắt cười khì 
Xác thân này hoá xanh rì cỏ cây 
(thơ TLTP) 
Con người chỉ có nhục nhãn nên không 

thể thấy những gì không có sắc chất, bởi thế 
những cái chết ung dung, tự taị như vậy có 
khi đầy trời hoa trắng rơi. Những loại hoa 
Mạn Thù Sa, Mạc Đà La… ngập hư không.  

Chết không phải là hết, chết là bắt đầu 
một cuộc tử sanh khác (khi mà chưa chứng 
đắc được A La Hán). 

 Nếu mình đã hiểu vô thường, nhìn nhận 
rõ ràng cái thân tứ đại ngũ uẩn này là giả 
hợp thì khi nó tan hoại thì có gì phải tiếc, bởi 
thế mà gã du tử chưa chết nhưng đã chuẩn 
bị đón nhận nó một cách tự nhiên: 

Tôi đã đến và sẽ đi như trùng khơi sóng 
nước 

Một ngày đẹp trời đang chờ phía trước 
(Nếu có yêu tôi – thơ TLTP) 
Gã du tử đã sống hết mình, tuy hiểu rõ 

vô thường nhưng không làm sao biết vô 
thường xảy ra lúc nào, bởi vậy gã du tử luôn 
sẵn sàng đón nhận vô thường. Khi sanh ra là 
đã có yếu tố tử rồi, cái sanh, cái tử có mặt 
trong từng sát na. 

Tôi sẽ  đi giữa khung trời mùa hạ 
… 
Tôi sẽ  đi trong một sớm mùa thu 



 

   66     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

… 
Tôi sẽ đi khi tuyết trắng mùa đông 
… 
Tôi sẽ đi khi mùa xuân bất tận 
(Em vẫn là nỗi đau đời – thơ TLTP) 
Thế đấy! Người học Phật tuy chưa tinh 

tấn, chưa chứng đắc gì nhưng ít ra cũng có 
được những phút giây an lạc, phỉ phong; 
cũng nhờ học Phật mà biết được ít nhiều sự 
thật của thế giới này, cuộc đời này, cái thân 
và cái tâm này! Không biết có một danh 
nhân nào đó đã từng nói (đaị ý là thế chứ 
không phải nguyên văn): ―Cái chết không 
đáng sợ, sợ cái chết mới đáng.” 

Lịch sử hiện đaị chúng ta đã chứng kiến 
một cái chết rất bi hùng, chấn động lương 
tâm nhân loại một thời. Bồ Tát Thích Quảng 
Đức ngồi trong biển lửa vẫn bình thản cho 
đến phút cuối. Thi sĩ Vũ Hoàng Chương thốt 
lên: ―Lửa, lửa cháy rực ba ngàn thế giới,‖ 
―chỗ ngài ngồi một tuyệt tác thiên thu.‖ 

 Nếu trong đạo có những cái chết 
(ngôn từ nhà Phật gọi là tịch) đầy khí vị giải 
thoát, những cái chết tựa như du hí nhân 
gian thì ngoài đời cũng có những cái chết 
nhẹ tựa lông hồng, những cái chết vì dân, 
vì nước. Trần Bình Trọng hiên ngang quát 
vào mặt quân Nguyên: ―Ta thà làm ma 
nước Nam chứ không thèm làm vương đất 
Bắc.‖ 

 Khi toà nhà World Trade Center bị bọn 
khủng bố đâm máy bay vào, toà nhà đang 
dần sụp đổ nhưng ba trăm lính cứu hoả vẫn 
xông vào và tất cả bị chôn vùi trong ấy. 
Những cái chết vì sự sống của đồng loại đầy 
ý nghĩa cao cả.  

 Một nhà thơ từng viết: ―Có cái chết 
hoá thành bất tử.‖ Đúng thế! những cái 
chết vì đồng loại, vì dân, vì nước, vì đạo 
pháp, vì sự tồn vong của dân tộc… thì cái 
chết ấy là bất tử; còn nếu chết vì mê muội 
cuồng tín, vì lý tưởng điên rồ lệch lạc, chết 
vì phe đảng băng nhóm… cái ấy vô nghĩa 
biết bao.  

 Mùa xuân về nói chuyện tử sanh 
không khỏi có người sanh lòng áy náy, 
chuyện tử sanh vốn bất tận như bản thân 
của vấn đề, mình có nói hay né tránh thì nó 
vẫn hiển hiện bên mình như hình với bóng, 
sanh ra là đã có tử rồi, sanh tử - tử sanh 
như hai mặt của bàn tay. Mình học Phật 
không cao vọng chứng đắc nọ kia, chỉ đơn 
giản là biết mình là ai, vì sao mình đến nơi 
này? Học Phật là để mỗi ngày giảm bớt 
tham lam, sân hận, si mê; học Phật là để 
mở lòng ra với người và với muôn loài; học 
Phật là để biết sống với từng phút giây hiện 
taị này và nếu một lúc nào đó bất ngờ sẽ:  

 
―Một ngày chung cuộc bốn bề hoa 

bay.‖ (thơ TLTP) 

KHÚC NGÂM PHÓNG CUỒNG 
 

say ngâm  
chưa hết khúc cuồng 
đã nghe gió nổi  
dị thường cuộc chơi 
giang hồ  
mỏi tận chân trời 
phù sinh vân cẩu  
gặp thời đảo điên 
 
văn chương  
là cõi chẳng hiền 
chết từ sơ ngộ , 
muộn phiền trầm luân 
tuổi xanh  
mặc áo hoa rừng 
hồn nhiên máu nhuộm , 
phóng cuồng tình thơ 
súng gươm  
tàn cuộc bất ngờ 
văn chương chữ nghĩa 
hững hờ máu xương 
 
đã thôi 
ủ mộng sa trường 
đã thôi 
môi sẽ phải hường  
thủy chung 
đã thôi 
say gọi vô cùng 
đã thôi 
uất hận  
mắt trừng ngàn năm 
đã thôi 
ngậm ngãi tìm trầm 
đã thôi 
ngóng đợi 
tri âm ngàn trùng 
 
ba đào ngọn bút hãi hùng 
văn tao  
tao ngộ  
vô cùng biệt ly 

 
 

CUỒNG TỪ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      67 

  

  

The Story of Those Who Suffered for Their Evil Deeds 

  Dhammapada, Verse 306 
   

While residing at the Veluvana monastery, the Buddha uttered Verse (307) of this 
book, with reference to some petas. 
 
Once, the Venerable Maha Moggallana was coming down the Gijjhakuta hill with 
Thera Lakkhana when he saw some petas. When they were back at the monastery, 
Thera Maha Moggallana told Thera Lakkhana, in the presence of the Buddha, that he 
had seen a peta who was just a skeleton. Then he added that he had also seen five 
bhikkhus with their body burning in flames. On hearing the statement about those 
bhikkhus, the Buddha said, "During the time of Kassapa Buddha, those bhikkhus had 
done much evil. For those evil deeds they had suffered in niraya/hell and now they 
are serving out the remaining term of suffering as petas." 
 
Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 
Verse 307: Many men wearing the yellow robe up to their necks who have an evil 
disposition and are unrestrained in thought, word and deed are reborn in niraya/hell 
on account of their evil deeds. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Translated by 

Daw Mya Tin, M.A., 
 

Burma Pitaka Association, 
Rangoon, Burma. 



 

   68     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

hời Phật tại thế, có một 
vị Quốc vương tên là 

Ða Vị Tả kính thờ cả 69 
dòng ngoại đạo. Bỗng 

một ngày vua phát thiện tâm 
muốn bố thí rất nhiều, bao 
nhiêu của báu chất đầy như 
núi, rao rằng hễ ai đến xin 
đều cho bốc đi một nắm. 

Vì số người đến xin đã 
dài ngày mà núi báu vẫn 
chưa suy suyển. 

Ðức Phật biết Quốc 
vương có nhiều phước duyên 
về trước có thể hóa độ, liền 
hóa làm một vị Phạm Chí đến 
thăm. Vua rất mừng rỡ, làm 
lễ xong hỏi rằng: 

- Ngài muốn cần dùng gì 
xin cho tôi biết? Tôi vui lòng 
cúng dường. 

Vị Phạm Chí đáp: 
- Tôi từ xa đến đây, cốt 

xin nhà vua ngọc báu để đổi 
lấy vật liệu làm nhà ở. 

Vua đáp: 
- Tôi rất vui lòng xin 

Ngài bốc lấy một nắm. 
Vị Phạm Chí bốc một 

nắm, đi bảy bước, trở lại trả 
chỗ cũ. 

Vua hỏi: 
- Cớ sao Ngài không lấy? 
- Với số báu ấy thật đủ 

làm nhà, nhưng khốn cho tôi 
về sau còn phải cưới vợ nữa, 
thì không đủ dùng, nên tôi 
không lấy. 

- Thôi, Ngài lấy thêm ba 
nắm. 

Vị Phạm Chí bốc ba nắm, 
đi bảy bước trở lại trả chỗ cũ. 

- Sao Ngài lại thế? 
- Với số báu vật ấy thật 

đủ cả cưới vợ, nhưng lấy gì 
sắm ruộng đất, đầy tớ, trâu 

ngựa, tôi tính không đủ, nên 
thôi là hơn. 

- Thôi, Ngài lấy thêm 
bảy nắm. 

Vị Phạm Chí lấy xong, 
đi bảy bước lại trở lại trả chỗ 
cũ. 

- Cớ gì Ngài vẫn chưa 
vừa ý? 

Nếu tôi có con cái phải 
lo cưới gả, sắm sửa, lại còn 
việc nhà đám kỵ, giao tiếp 
thân bằng, tôi tính vẫn cứ 
thiếu, nên không lấy. 

- Tôi vui lòng cúng tất 
cả, Ngài lấy về dùng cho đủ! 

Vị Phạm Chí bước lên 
núi báu rồi trở xuống không 
nhận. 

Nhà vua rất quái lạ thưa 
rằng: 

- Ý Ngài thế nào, tôi 
thật không hiểu. 

- Bản ý tôi đến xin Ngài 
để mưu cầu sự sống. Xong 
tôi xét lại mạng con người 
sống chẳng bao lâu, muôn 
vật cũng không thường sáng 
còn tối mất, khó giữ lâu 
bền. 

Dầu tôi được cả núi 
báu, vị tất đã lợi ích hoàn 
toàn cho bản thân. Lo toan 
tham muốn bao nhiêu, 
luống công nhọc nhằn bấy 
nhiêu, chẳng bằng dứt bỏ 
dục vọng, cầu đạo giải 
thoát, rèn luyện các đức tính 
tốt cho bản thân, cho gia 
đình, cho xã hội, đều hướng 
về mục đích từ bi, trí tuệ là 
hơn, nên tôi không lấy. 

Khi đó nhà vua tỉnh 
ngộ, tâm ý sáng suốt cầu 
được nghe pháp. 

Vị Phạm Chí liền nói bài 

Vaøng ngoïc phaûi chaêng laø haïnh phuùc 
       

Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 

kệ rằng: 
Tuy được núi vàng báu 
Chất cao đến trời xanh. 
Thế gian nhiều như thế 
Chẳng bằng thấy nguồn 

đạo. 
Ðời không lành tưởng 

lành, 
Ưa mà thấy như ghét 
Lấy khổ dùng làm vui, 
Cuồng phi bị tai hại. 
 
Nói bài kệ xong, Ngài đã 

hiện Phật thân phóng hào 
quang sáng rực rỡ, vua và 
quần thần vui mừng hớn hở 
xin thọ ngũ giới, chứng quả 
Tu Ðà Hoàn. 

 
Viên Minh 

―Ðời người ngắn ngủi lắm, 
thoáng qua lẹ làng như bóng 
chớp. Không ai sống mãi mà 
khỏi chết, thì con người có 
trường thọ được đâu. Vậy 
nên ta diệt lòng tham lam và 
bố thí cho kẻ nghèo. Sự giàu 
sang phong phú không phải 
thuộc về ta mãi mà thường 
thường vì nó mà ta lụy thân.‖ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      69 

  
  

CHÁNH NIỆM TỈNH GIÁC  
  
Chánh niệm trong tỉnh giác, 
Quán chiếu lời Phật dạy,  
Trong nếp sống hàng ngày, 
Mọi sự là Nhân Duyên. 
―Tất cả Pháp Hữu Vi, 
Nhƣ Mộng huyễn bào ảnh‖ 
Dù thuận cảnh, nghịch cảnh 
Thiện duyên hay ác duyên, 
Ta đều phải buông bỏ. 
Trở về Thanh Tịnh Tâm, 
An nhiên và  tỉnh giác. 
  
  
  

THẾ GIAN PHÁP  
  
Quán chiếu Thế Gian Pháp, 
Như Sóng Biển hợp tan, 
Như Sương đọng trên Hoa 
Như Mây giăng đầu núi  
Như Tuyết phủ ngàn cây 
Đến hội tụ rồi tan... 
Do hợp giả nhân-duyên 
Không bản ngã chủ thể... 
Nên không hề bền chắc.  
Trong sinh hoạt hằng ngày  
Phan duyên rồi hợp duyên 
Vui như thuyền lướt gió 
Như Mai nở trên cây... 
Gặp phải trăm vấn đề 
Tất cả là vọng tưởng, 
Tất cả là hư giả 
Rồi cũng lại hợp tan. ! 

 TRỞ VỀ CHÂN TÂM 
  
Tất cả Pháp Thế Gian,  
Ta cần phải buông bỏ,  
Tín-Nguyện-Hạnh ghi nhớ. 
Thu nhiếp các Lục Căn, 
Giữ Tâm luôn thanh tịnh,  
Chú Tâm vào danh hiệu, 
NAM MÔ A DI ĐÀ 
Tịnh niệm phải tương tục  
Vọng niệm dần tiêu tan 
Tương ưng Cõi Niết Bàn .. 
  
Ta Bà sống an nhiên  
Hỷ xả bao muộn phiền  
Thực hành Bát Chánh đạo.  
Tâm luôn được bình yên.... 
 

THỤC UYÊN  
  



 

   70     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

 Taâm ñoäng taâm tònh 
  

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

uốt cuộc trăm năm, con 
người ta hầu hết sống 
trong sự lăng xăng, có 

mấy ai sống được trong 
sự thư thái, bình an của nội 
tâm. Cái tâm con người như 
chú khỉ trong rừng, chuyền 
cành liên lục, nhảy nhót, níu 
bám không phút giây ngừng 
nghỉ. Nó cũng còn được ví như 
ngựa hoang trên thảo nguyên, 
suốt ngày rông rỡ chạy tứ 
tung. Tâm con người không 
lúc nào yên, ngay cả lúc ngủ, 
các cơ quan khác tạm nghỉ 
nhưng ý thức (tâm) vẫn họat 
động không ngừng, bởi vậy 
mà có mộng mị tùm lum (có 
thể là mộng đẹp, ác mộng hay 
cả mộng du…). Cái tâm lăng 
xăng, vọng tưởng, loạn động 
như thế thì cái thân sao có thể 
an, thế giới xung quanh cũng 
khó mà hòa được vì: ―Vạn 
pháp quy tâm,‖ ― Nhất thiết 
duy tâm tạo‖ kia mà!  

Từ một tâm lưu xuất ra 
muôn vạn pháp trần, từ tâm 
bám víu, dính chặt vào sáu 
trần nên mới sanh ra: đẹp-
xấu, ngon-dở, thô-tế, thích-
chán, yêu-ghét… Và cũng từ 
đó con người quay cuồng 
trong ―Điên đảo, vọng 
tưởng‖ (chữ trong Tâm Kinh). 

Cái tâm không hình 
tướng, không sanh diệt ấy vậy 
mà có thể sanh ra muôn hình 
vạn trạng, sanh ra sanh-diệt 
bất tận. Có người ví việc điều 
phục tâm cũng giống như 
huấn luyện thú trong nghề 
xiếc vậy. Những con khỉ loạn 
động; bọn heo tham lam, mê 
đắm; những con gấu mê mờ, 
và mấy con cọp cực kỳ hung 
tợn… sẽ tuân theo sự hướng 
dẫn của những tay huấn luyện 

cừ khôi. Những người yếu 
kém sẽ không điều phục 
được bọn chúng và sẽ bị 
bọn chúng làm cho mệt dài 
dài. 

Một ngày có hai mươi 
bốn giờ nhưng có được mấy 
phút ngồi tĩnh tâm? Một 
tháng có ba mươi ngày, một 
năm có ba trăm sáu mươi 
lăm ngày, một đời có ba 
vạn sáu ngàn ngày nhưng 
có được bao phút giây mà 
ngồi xuống tịnh tâm? Bởi 
vậy cho nên khổ, đời khổ, 
người khổ, cả bọn cùng 
khổ. Có nhiều người trong 
chúng ta, bảo họ ngồi yên 
năm hoặc mười phút quả là  
khó khăn vô cùng. Họ bảo: 
―Thà rằng làm nặng, đập đá 
vá đường, giặc giũ nấu 
nướng… suốt cả ngày cũng 
không sao nhưng bảo ngồi 
yên mười phút là chịu hổng 
nổi.‖ Một khi ngồi xuống 
được rồi nhưng bảo đếm hơi 
thở hay niệm Phật từ một 
đến mười, nghe qua tưởng 
dễ, ấy vậy mà cứ lộn tới lộn 
lui, đếm xuôi đếm ngược 
vẫn không làm sao cho 
đúng được, ấy là vì cái tâm 
nó vọng tưởng và loạn động 
quá lâu rồi! Hoặc giả có 
người chịu ngồi yên nhưng 
chỉ vài phút điều hơi, điều 
tâm là lập tức ngủ gà ngủ 
gật. Ngược laị cũng có 
người vừa ngồi xuống năm 
hoặc ba phút là bao nhiêu 
chuyện đông–tây, kim-cổ; 
chuyện ơn-oán, ghét-
thương… ùn ùn trỗi dậy. Từ 
đó mới biết rằng, ngồi yên 
với tâm an lạc, thảnh thơi 
không dễ chút nào. Cũng vì 
vậy mà người ta mới ví điều 

phục tâm ý cũng giống như 
thuần phục thú hoang.  

 Nhà Phật bảo: Tâm an 
vạn sự an, tướng tòng tâm 
sanh, tướng tuỳ tâm 
chuyển… Có thể không phải 
ai cũng đồng ý nhưng nếu 
bình tâm mà quán xét một tí 
thì sẽ thấy ngay thôi! Điển 
tích nhà Phật hay ngoài đời 
cũng đều có nhiều chứng cứ 
lắm. Chuyện xưa kể về 
Khuất Nguyên, một trung 
thần nổi tiếng, một danh sĩ 
lẫy lừng, một văn tài trác 
tuyệt… Ấy vậy mà khi tâm 
bất an, thần khí bất bình làm 
cho hình tướng cũng suy 
hao. Lão ngư phủ trông thấy 
phải thốt lên: ―Ngài làm sao 
mà để phóng khí đến nông 
nỗi này? hình sắc suy vi, râu 
tóc phạc phờ!‖ Giả sử khi ấy 
Khuất Nguyên giữ được tâm 
bình khí hoà, dụng tâm sáng 
suốt mà nhìn nhận vấn đề 
thì chuyện hôn quân cũng là 
lẽ thường trong thiên hạ, thì 
cũng đâu đến nỗi phải tự vận 
ở dòng Mịch La.  

Ngày hôm nay thế giới 
chúng ta vẫn cứ tranh cãi 
hoài chuyện giới tính… Nếu 
tâm bình khí hoà , trí sáng 
suốt thì đâu có gì phải cãi 
nhau các vấn đề của nhóm 
LGBT. Những người ấy vì cái 
tâm hướng về đó nên họ 
mang hình tướng như thế 
đó. Bọn họ có cùng sở thích, 
cùng tâm nguyện nên họ hội 
tụ laị với nhau, tìm đến 
nhau… Có gì mà phải tranh 
cãi, chống báng hay kỳ thị 
cho thêm mệt tâm mình và 
cả tâm người. Đã tham dục 
thì không cứ đàn ông, đàn 
bà hay giới LBGT. Cái tâm 

ĐOẢN VĂN / TÙY BÚT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      71 

tham dục thì nó đâu có can 
hệ gì đến vàng, đen, trắng 
hay cái hình tướng mà họ 
mang. 

Kinh điển Nam Tông có 
câu: ―Tâm dẫn đầu các 
pháp, tâm tạo tác các 
pháp…‖ thì Bắc Tông cũng 
có: ―Duy tâm tịnh độ.‖ Rõ 
ràng tất cả đều không ngoài 
một tâm! Hiện nay trên 
mạng cũng như trong đời 
sống vẫn có nhiều vị cực 
đoan cứ một mực bảo: 
Không có Tây Phương Cực 
Lạc, không có Phật A Di Đà. 
Đã bảo tất cả từ một tâm, 
vậy mà cho thế giới này có 
thế giới khác không thì liệu 
có còn ―Nhất thiết duy tâm 
tạo‖? Việc an trụ vào hơi thở, 
an trụ vào câu Phật hiệu 
đem laị lợi lạc biết bao, có 
cần phải tranh cãi Phật A Di 
Đà và Tây Phương Cực Lạc là 
có thật hay không thật? Việc 
phủ nhận này lại làm hoang 
mang rất nhiều người. 
Những ông già bà cả, những 
người ít học, ít chữ… cả đời 
niệm Phật, an lạc và tin 

tưởng vào câu Phật hiệu… 
Giờ phủ nhận không có 
khiến cho họ mất niềm tin, 
mất sự bình an vốn có được 
từ việc tin tưởng và hành trì 
bấy lâu nay! Các trường 
phái Phật giáo vốn có nhiều 
khác biệt vì truyền thống, vì 
văn hoá bản địa, vì căn cơ 
cư dân Phật tử… nhưng tất 
cả cùng thống nhất ở: Tứ 
Diệu Đế, Bát Chánh Đạo, 
Thập Nhị Nhân Duyên, Ba 
mươi bảy phẩm trợ đạo… 
Vậy hà tất phải tranh luận 
là có hay không, là thật hay 
giả, là cứu cánh hay phương 
tiện làm gì. Việc tranh cãi, 
phủ nhận này chỉ khiến cho 
tâm con người thêm bất an 
mà thôi! Tâm con người 
luôn vọng, nếu phương 
pháp nào mà giúp an định 
được thì cũng đều tốt cả, 
không cứ phải thiền minh 
sát, mà có thể sổ tức, niệm 
Phật… Thậm chí chỉ đơn 
giản là ngồi yên.  

 Khi Phật còn taị thế, có 
lần trên đường hoằng dương 
Phật pháp, Đức Phật gặp 
một anh thanh niên và anh 
ta hỏi: ―Bạch đức Thế Tôn, 
nếu con đi đường mà bị 
chết bất đắc kỳ, vậy thì con 
sẽ thác sanh về đâu?‖ Đức 
Phật không bảo thẳng mà 
ngài tỷ dụ rằng: ―Nếu một 
cái cây thường ngày nó 
nghiêng về hướng nào thì 
khi bị ngã nó sẽ đổ về 
phương đó!‖ Rõ ràng là tâm 
thế nào thì tướng thế đó, 
tâm tạo tác, tâm chủ tể… 
Tất cả từ một tâm mà ra!  

Thế giới chúng ta có 
những người mê tiền, có 
người mê sắc, có người mê 
đàn ca hát xướng… thậm chí 
có người mê đánh nhau. Ấy 

cũng không ngoài một tâm, 
tâm họ hướng tới đó và cũng 
vì tâm nó hướng họ vào 
những nhóm cùng tâm ý. Cái 
tâm nó tương tục, nó liền lạc 
nhau, những ý niệm nó sanh 
diệt liên miên không ngừng 
nghỉ, nó khởi lên trùng trùng 
kể từ khi vào đời cho đến khi 
lìa đời.  

Những nhà làm phim bộ, 
những người viết tiểu thuyết… 
là những tay sành tâm lý. Bọn 
họ thắt mở câu chuyện, đưa 
đẩy lên cao hoặc cho hạ 
nhiệt… và kéo dài mãi ra. 
Người xem cứ theo tình tiết 
câu chuyện mà quên cả thời 
gian. Có người xem cả đêm 
mà không buồn ngủ, không 
mệt; nhưng khi bảo ngồi tịnh 
tâm vài phút là ngủ ngay. 
Những người chế máy đánh 
bạc cũng thế, họ biết cái tâm 
lý con bạc: thắng muốn thắng 
thêm, thua muốn gỡ gạc, cho 
nên những cái máy ấy cứ thu 
một số tiền nhất định là lại 
nhả ra vài giải thưởng. Con 
bạc bị dụ khị, không thể rời ra 
được, cứ thế mà chơi đến xu 
cuối cùng. Có kẻ còn vay 
thêm để chơi, khó có ai thắng 
được cái tâm mình để dứt ra 
khỏi cái cuốn hút của dòng 
chảy.  

Thế đấy, lên xuống cũng 
một tâm này, cao thấp cũng 
nó, tốt xấu cũng từ đó, buộc 
ràng hay giải thoát cũng từ 
đây, tất cả tự cái tâm của 
mình! Bởi thế năm xưa ngài 
Huệ Khả lên non tham vấn. 
Bồ Đề Đạt Ma quắc mắt quát: 
―Ai ràng buộc ngươi?‖ 

Kẻ viết bài này bất chợt 
giật mình, cái tâm mình cũng 
miên man chảy không dừng 
bèn vứt bút đứng dậy bước ra 
vườn.  

 
 

 
Địa chỉ liên lạc tác giả: 

Quảng Phƣớc—Huỳnh Tấn Lê, DPA 
Tổng Hội Cư Sĩ Phật Giáo 

1612 N. Spurgeon St. 
Santa Ana, CA 92701 

Mobile: (714) 878-3739 



 

   72     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

Noãi buoàn cuûa Thaàn Cheát 
  

(Truyện tâm linh giả tưởng) 
  

ĐÀO VĂN BÌNH 
  

hiên đại triều của Thiên 
Đình cứ trăm năm một 
lần kỳ này diễn ra trong 

bầu không khí thật hoang 
mang, mệt mỏi. Thái Bạch 

Kim Tinh nay đã già yếu lắm 
rồi. Cụ tâu trình quên trước 
quên sau khiến Ngọc Hoàng 
Thượng Đế chau mày rồi cũng 
phải thông cảm, khoát tay ra 
hiệu cho qua. Nam Tào, Bắc 
Đầu tai đã nghễnh ngãng, gầy 
ốm hom hem, vầng trán nhăn 
nheo vì quá căng thẳng với 
chuyện của trần gian. Bà Lê 
Sơn Thánh Mẫu có lẽ nhờ 
Vườn Đào và biết sửa sang 
sắc đẹp cho nên trông vẫn trẻ. 
Thiên Lôi tuy còn khoẻ nhưng 
kể từ khi loài người chế ra cột 
thu lôi thì ông chỉ còn ― vớ ‖ 
được một vài người ngu ngơ 
chẳng may lang thang ngoài 
đồng ruộng trong lúc trời mưa 
gió. Ngoài ra uy quyền của 
ông còn bị sứt mẻ vì Ngọc 
Hoàng Thượng Đế vừa bổ 
nhiệm thêm Ông Cuồng Phong 
Tornado để lâu lâu ra oai cho 
trần thế biết tay. Còn Long 
Vương vì là mình rồng cho nên 
không biết ông ta có ―lão hóa‖ 
đi không. Nhưng tính tình ông 
này hay ―nổ sảng‖, mưa nắng 
bất thường cho nên hạ giới 
đốt sớ tâu trình tai ương lụt lội 
về Thiên Đình không ngớt. 
Còn Thiên Binh, Thiên Tướng 
cũng chẳng có gì để báo cáo. 
Sau cuộc Đại Náo Thiên Cung 
của Tôn Ngộ Không, Thiên 
Đình êm ru, chẳng có cuộc 
phản loạn nào khiến Thiên 
Binh, Thiên Tướng, Thác Tháp 
Thiên Vương và Na Tra Thái 
Tử không có chuyện gì làm, 

tối ngày uống rượu, đánh cờ 
giải khuây, lính tráng để lè 
phè, đi phép liên miên. 

Sau khi các quan đã lần 
lượt tâu trình đâu vào đó thì 
một người bước ra, quỳ 
mọp dưới sân rồng. Thân 
hình  ông này khô đét, mắt 
sâu hoắm và được phủ kín 
bằng chiếc áo choàng đen 
rách bươm cho nên ông ta 
trông giống như một bộ 
xương biết đi. Tay ông ta 
cầm chiếc lưỡi hái, có lẽ vì 
xử dụng quá lâu ngày cho 
nên mòn trơ như chiếc lưỡi 
liềm. Nhìn thấy ông ta Ngọc 
Hoàng Thượng Đế ngạc 
nhiên hỏi: 

- Ngươi là ai vậy? 
Nghe hỏi thế, có lẽ vì 

quá bi lụy, ông ta bật khóc 
hu hu, đáp: 

- Muôn tâu Thượng Đế, 
kẻ hạ thần là Tử Thần đây! 

- Thần Chết đấy hả, 
mới có trăm năm mà ta 
không nhận ra nhà ngươi! 
Tại sao hình dung ngươi 
tiều tụy quá vậy?  

Nghe Ngọc Hoàng 
Thượng Đế hỏi thế Tử 
Thần  cảm thấy an ủi phần 
nào nhưng vẫn chưa trấn áp 
được niềm xúc động cho 
nên sụt sùi tâu: 

- Hạ thần là kẻ khốn 
khổ nhất trong cái vũ trụ 
này. Kể từ lúc khai thiên lập 
địa tới giờ, Thiên Đình mới 
chỉ có vài ngàn năm nhưng 
hạ giới đã vài triệu năm. 
Chúng nó bây giờ đẻ đái 
nhiều quá, nhất là cái thằng 
Trung Hoa và thằng Ấn Độ. 
Cả thằng Việt Nam cũng 

thế. Năm 1954 mới có 45 
triệu thế mà bây giờ 
đã 96 triệu ! Dân số thế giới 
giờ đây đã trên sáu tỉ. Chúng 
nó sinh đẻ nhiều dĩ nhiên 
phải chết nhiều. Mỗi khi 
chúng nó chết thì hạ thần 
phải cầm cái lưỡi hái này đi 
rước linh hồn chúng nó về 
Âm Phủ. Dù là sức thần 
thông nhưng hạ thần cũng 
không làm sao cho xuể. Suốt 
mấy triệu năm qua hạ thần 
một mình phải chạy đôn 
chạy đáo khắp nơi. Thần 
không bao giờ được ăn uống 
nghỉ ngơi đàng hoàng vì cái 
chết không bao giờ báo 
trước, cho nên  hình hài cứ 
mỗi ngày mỗi tiều tụy đi!  

Nói xong, có lẽ vì quá 
cảm khái cho nên Thần Chết 
lại bật khóc thút thít. Như 
thông cảm, Ngọc Hoàng 
Thượng Đế  gật gù, vuốt râu, 
nói: 

- Vậy nhà ngươi muốn 
ta làm cái gì ? 

- Hạ thần mạo muội xin 
Ngọc Hoàng cho nâng cơ 
quan của hạ thần lên cấp 
Phủ và cho tuyển thêm phụ 
tá cùng nhân viên thì hạ 
thần mới có thể chu toàn 
trách nhiệm mà Nhà Trời 
giao phó. 

Sau vài giây suy nghĩ, 
Ngọc Hoàng Thượng Đế 
phán: 

- Diêm Vương còn có 
Phán Quan, Quỷ Sứ và đầu 
trâu mặt ngựa phụ tá lẽ nào 
ngươi mang trọng trách như 
thế mà không có ai phụ giúp. 
Được rồi, ta chuẩn tấu nâng 
cơ quan của nhà người lên 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      73 

cấp Phủ, từ nay chỗ ngươi 
làm việc gọi là Diêm Phủ, vậy 
ngươi còn có gì để tâu nữa 
không? 

- Khải tấu Ngọc Hoàng, 
còn chuyện này nói ra có thể 
phạm đến uy danh Nhà Trời. 
Nếu bệ hạ tha tội chết thì 
thần mới dám tâu trình. 

- Chuyện gì ghê gớm 
vậy? Ngươi cứ nói cho trẫm 
rõ. 

- Khải tấu Ngọc Hoàng. 
Trước đây chuyện sống chết 
là do bệ hạ quyết định. 
Nhưng kể từ ngày chúng nó 
chế ra bom nguyên tử và vũ 
khí giết người hàng loạt thì 
muốn giết cả triệu người 
cũng dễ như trở bàn tay. Khi 
tụi nó bấm nút rồi thì thực ra 
hạ thần chỉ làm cái công 
chuyện hợp thức hóa mà 
thôi. Lúc đó chuyện sống 
chết chẳng còn là chuyện của 
Trời Đất nữa mà là chuyện 
của con người với nhau. Bây 
giờ dưới trần gian chúng nó 
đang “cải số Trời” dữ lắm. 

Nghe Thần Chết nói thế 
Ngọc Hoàng Thượng Đế đập 
bàn, giận dữ quát: 

- Cha chả, đứa nào dám 
cãi lại ý Trời? Ngươi nói lại 
cho rõ nếu không ta bỏ vào 
Lò Bát Quái giống như con 
khỉ già Tôn Ngộ Không năm 
xưa đó nghe! 

Thấy Ngọc Hoàng 
Thượng Đế nổi trận lôi đình, 

Thần Chết run run quỳ mọp 
xuống sân rồng rồi thu hết 
can đảm nói tiếp: 

- Tâu Bệ Hạ, chuyện đó 
chưa ghê gớm bằng chuyện 
phá thai dưới trần thế bây 
giờ. Năm xưa chúng nó phá 
thai bằng thủ thuật nạo cho 
nên mỗi khi thấy chúng nó 
mang chậu, kẹp, muỗng ra 
thì hạ thần chờ đó để rước 
linh hồn  đứa hài nhi về 
Diêm Phủ. Thế nhưng bây 
giờ chúng nó chế ra thuốc 
phá thai. Người mẹ uống 
viên thuốc nhẹ nhàng giống 
như viên kẹo mà hạ thần 
cũng không biết đó là thuốc 
gì. Hài nhi trong bụng mẹ 
chết một cách êm thấm và 
bị trục ra ngoài lúc nào 
không hay. Nam Tào Bắc 
Đẩu chưa xóa sổ, thần chưa 
đến rước đi mà Con Người 
đã đưa một mạng người về 
Âm Phủ rồi. Bệ Hạ có thấy 
quyền uy của chúng nó mỗi 
ngày mỗi ghê gớm không ? 

- Cha chả! Tại sao Thái 
Bạch Kim Tinh không khải 
tấu ta vụ này sớm để trần 
gian làm loạn cả đất trời? 

- Tâu bệ hạ. Cụ Thái 
Bạch Kim Tinh có ém nhẹm 
vụ này thì chẳng qua cũng 
là để Nhà Trời được yên ổn. 
Theo thần nghĩ dù có tâu 
trình thì cũng chẳng giải 
quyết được gì cả! 

Nghe nói thế, Ngọc 
Hoàng Thượng Đế nổi trận 
lôi đình: 

- Cha chả! Ngươi cũng 
cả gan về hùa với hạ giới để 
hạ uy linh của Nhà Trời phải 
không? Thiên Binh, Thiên 
Tướng, Nhị Lang Thần đâu, 
đem Tử Thần bỏ vào Lò Bát 
Quái cho ta! 

Ngay lúc đó, Cụ Thái 
Thượng Lão Quân từ trong 
đại chúng, lật đật bước ra 
qùy tâu: 

- Muôn tâu Bệ Hạ, Tử 
Thần đáng tội chết! Tử Thần 
đáng tội chết! Nhưng xin Bệ 
Hạ bớt cơn thịnh nộ cho hạ 
thần sáng tỏ đôi lời. Tâu Bệ 
Hạ, Tử Thần làm cái công 
việc gớm ghiếc, chẳng học 
hành chữ nghĩa chi cả cho 

nên hắn  mới ăn nói lỗ mãng. 
Thực ra cái tội này mà khéo 
nói thì đó là tội của hạ giới 
chứ không phải tội của Thần 
Chết. Tâu Bệ Hạ, hạ thần 
nghe Táo Quân tâu trình 
nhiều chuyện khác còn động 
Trời hơn cả chuyện mà Thần 
Chết vừa nói, xuất phát 
từ  xứ Giao Chỉ  mà cũng 
không dám tâu trình. 

- Lại chuyện động Trời 
nữa! Thái Thượng Lão Quân 
mà cũng có chuyện phỉ báng 
Nhà Trời sao? 

- Khải tấu Ngọc Hoàng. 
Không hiểu phát xuất từ năm 
nào mà xứ Giao Chỉ chúng nó 
có câu hát ―Con cóc là cậu 
Ông Trời‖. Cứ thử tưởng 
tượng con cóc mà cậu của Bệ 
Hạ thì uy quyền Nhà Trời còn 
gì chứ! Lại nữa, uy quyền của 
đàn bà xứ Giao Chỉ không 
hiểu sao lại quá lớn, đàn ông 
phần lớn đều râu quặp cho 
nên người dân xứ này mới có 
câu vè ―Nhất vợ nhì Trời!‖ 

- Trời ơi là Trời! 
Ngọc Hoàng Thượng Đế 

chỉ thốt lên được như thế rồi 
mặt rồng đỏ gay, mắt long 
lên sòng sọc. Ngài đứng dậy, 
ôm đầu lảo đảo, té xỉu xuống 
ngai vàng khiến các Tiên Nga 
phải xúm lại để đỡ ngài lên. 
Rồi các tay tiên ra sức quạt 
liên tu bất tận, một hồi sau 
Ngọc Hoàng Thượng Đế mới 
lai tỉnh. Thấy Ngọc Hoàng 
Thượng Đế đã tỉnh lại, trăm 
quan mừng rỡ, đồng loạt quỳ 
xuống tung hô: 

- Thánh Thượng vạn tuế! 
Vạn, vạn tuế! 

Thấy quần thần khó 
nhọc vì mình, Ngọc Hoàng 
Thượng Đế dù chưa tỉnh táo 
hẳn nhưng cũng gượng gạo 
nói: 

- Cám ơn các khanh, các 
khanh hãy bình thân. Trẫm 
đây là Đấng Chí Tôn dĩ nhiên 
không thể suy nghĩ và hành 
động hồ đồ được. Nay dưới 
trần gian có nhiều chuyện 
xáo trộn như thế âu cũng là 
quy luật biến thiên của vạn 
vật mà trẫm và các khanh 
đây cũng không sao hiểu biết 
hết. Qua kỳ đại hội này trẫm 



 

   74     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

mới biết uy quyền của Nhà 
Trời không hẳn tuyệt đối như 
người ta tưởng. ―Ngoài Trời 
Lại Có Trời” không hiểu dưới 
hạ giới tên nào nói câu đó 
thế mà linh thiêng! 

Nói tới đây Ngọc Hoàng 
Thượng Đế ngừng lại, nhìn 
Bà Lê Sơn Thánh Mẫu, ngao 
ngán hỏi: 

- Thánh Mẫu là người hiểu 
hết lý lẽ cùng thông của Tạo 
Hóa, Thánh Mẫu có ý kiến gì 
không? 

Là người duy nhất ở Cõi 
Trời hiểu thấu nhân tình, thế 
thái ở trần gian, Bà Lê Sơn 
Thánh Mẫu nghe thế vội vàng 
bước ra giữa điện, quỳ tâu: 

- Muôn tâu Bệ Hạ, thần 
trộm nghĩ có lẽ dưới hạ giới 
bây giờ âm thịnh dương suy, 
đàn bà, nhất là đàn bà ở Mỹ 
nhiều uy quyền quá. Có thể 
đó là nguyên do làm đảo lộn 
Đất Trời chăng? 

Nghe Bà Lê Sơn Thánh 
Mẫu nói thế cả triều đình đều 
lặng thinh không có ý kiến 
chi cả nhưng Ngọc Hoàng 
Thượng Đế còn bán tín bán 
nghi nên hỏi: 

- Tại sao Âm thịnh Dương 
suy lại làm loạn Đất Trời? 

Bà Lê Sơn Thánh Mẫu 
đáp: 

- Đêm là Âm và ngày là 
Dương. Nếu đêm dài quá tức 
Âm thịnh thì vạn vật cây cỏ 
thiếu ánh sáng, u sầu ảm 
đạm không sao tươi tốt được. 
Ở Xứ Giao Chỉ chúng nó có 
câu hát  rất thịnh hành ―Có 
khi đời hoa chóng già vì thiếu 
mặn mà.” Ngược lại nếu ánh 
sáng nhiều quá tức Dương 
thịnh thì tiết trời như sa mạc, 
cây cối khô cằn giống như 
một thằng cha thi sĩ nào đó 
nói ―Đời vắng em rồi say với 
ai!” Vắng đàn bà thì cuộc đời 
này giống như sa mạc vậy. 
Do đó mới có quy luật Âm 
Dương điều hòa. Nay đàn bà 
dưới hạ giới nhiều quyền quá 
cho nên đàn ông con trai sợ 
không dám lấy vợ. Rủi lấy vợ 
mà nó ly dị một cái thì chỉ có 
nước ra homeless. Mà đàn 
ông con trai sợ không dám 
lấy vợ thì các bà các cô chỉ có 

nước ―chổng mông mà gào‖ 
hoặc du hí với những cô gái 
khác cho nên nạn Bê Đê và 
Lesbian ở hạ giới ngày càng 
gia tăng khủng khiếp, làm 
đảo lộn cả truyền thống gia 
đình đã mấy ngàn năm nay! 

Nghe Thánh Mẫu nói thế 
mọi người ngơ ngác không 
hiểu gì cả vì Thiên Đình đã 
trừ tuyệt ái-dục cho nên 
không hiểu chuyện Bê Đê và 
Lesbian ra làm sao. Tuy 
nhiên lời tâu trình đó cũng 
làm giảm nhẹ tội cho Thần 
Chết và tự ái của Ngọc 
Hoàng được vuốt ve cho nên 
mặt rồng tươi tỉnh trở lại: 

- Thôi, vì đức hiếu sinh 
trẫm tha tội cho Thần Chết 
và cho phép tâu trình lần 
cuối trước khi quay về hạ 
giới làm phận sự. 

Nghe Ngọc Hoàng 
Thượng Đế phán thế, Thần 
Chết mừng rỡ dập đầu thưa: 

- Cảm ơn uy đức trời 
biển của Bệ Hạ. Nhưng hạ 
thần vẫn còn oan ức lắm. 
Thần làm cái công việc điều 
hòa sự sống sự chết trong 
Trời Đất đáng lẽ phải được 
mọi người thương mến quý 
trọng mới phải. Thế nhưng 
hạ thần toàn gặp chuyện bẽ 
bàng. Trần gian sợ hãi xa 
lánh thần đã đành nhưng 
Thiên Đình cũng chẳng ai 
muốn gặp thần. Cô Thần, 
Qủa Tú còn có vợ con. Còn 
hạ thần thì không những 
không vợ con mà cũng 
chẳng có ai thân thích họ 
hàng. Bất công hơn nữa, các 
Hung Thần, Ác Sát gieo tai 
họa cho loài người thì được 
loài người tạc tượng, lập đền 
thờ, cầu nguyện, khấn vái, 
cung phụng đủ thứ. Còn Táo 
Quân hằng năm chỉ về Trời 
báo cáo vu vơ cũng được lễ 
vật cúng kiếng, tiễn đưa 
long trọng. Xét ra hạ thần 
cũng đã phục vụ Nhà Trời 
lâu lắm rồi. Nay tuổi đã già, 
sức đã yếu, cúi xin bệ hạ 
rộng xét cho thần vài năm 
nữa được nghỉ ngơi, hưu trí. 

Nghe Tử Thần tâu thế, 
Ngọc Hoàng Thượng Đế  vội 
vã khóat tay, nói: 

- Không được ! Không 
được! Uy quyền của Nhà Trời 
nằm trong Sự Chết. Nếu con 
người không chết nữa thì 
Nhà Trời cũng giống như cây 
củi mục. Ngoài ra nếu nhà 
ngươi về hưu bây giờ thì trần 
gian đại loạn ngay. Với cái 
nhịp đẻ đái như thế này mà 
loài người không chết thì lấy 
gạo đâu mà ăn? Lấy nhà đâu 
mà trú? Lấy đất đâu mà ở? 
Tuy nhiên ngươi khỏi lo. 
Khoảng một tỷ năm nữa - 
tức mười triệu năm trên 
Thiên Đình thì Thần Thái 
Dương tuyệt mệnh. Mặt Trời 
tắt rồi thì loài người sẽ tận 
thế, đương nhiên ngươi sẽ về 
hưu, về hữu vĩnh viễn, muốn 
có việc làm cũng chẳng được. 
Không có Sinh thì làm gì có 
Tử? Loài người chết hết rồi 
thì lưu giữ Thần Chết để làm 
gì? Thôi ngươi quay trở về 
trần gian ngay đi. 

Nói xong, Ngọc Hoàng 
Thượng Đế ra lệnh bãi chầu 
và được các Tiên Nữ dìu vào 
hậu cung. Còn các quan thì 
cũng lục tục rút lui. Điện 
Diêu Trì phút chốc vắng tanh 
để lại một mình Thần Chết 
vẫn còn phủ phục trước sân 
rồng. 

Giây phút sau, nặng nề 
chống chiếc lưỡi hái đứng 
dậy, vén mây nhìn xuống thế 
gian, Tử Thần sùi sụt: 

- Thân phận mình cũng 
giống như thân phận thằng 
cha nhà đòn dưới hạ giới vậy! 

Văng vẳng từ Cung 
Quảng Hàn, tiếng sáo của 
Hằng Nga vọng đến một điệu 
nhạc buồn xa vắng, kể lể nỗi 
buồn của người con gái ngàn 
năm lẻ bóng, như để chia xẻ 
với bao nỗi niềm cô đơn và 
bẽ bàng của Thần Chết - 
người làm chuyện hữu ích 
nhất cho thế gian nhưng 
cũng là chuyện mà thế gian 
kinh hoàng và thù ghét nhất. 

 
 
Đào Văn Bình 

(Trích trong tuyển tập Mê 
Cung do Ananda Viet Foun-
dation xuất bản, Amazon 

phát hành 2019) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      75 

Có chàng nọ thuở xa xưa 
Từ lâu phục dịch cho vua của mình 
Quả là khổ sở thật tình 
Tâm tư mỏi mệt, thân hình tang thương 
Nhà vua bèn thưởng cho chàng 
Lạc đà vừa chết để mang về nhà. 
Món quà vua quý ban ra 
Chàng mang về tính lột da tức thì 
Tiếc thay dao lụt quá đi 
Lưỡi kia không sắc dễ chi đứt nào. 
Chàng đi tìm đá mài dao 
Thấy viên đá ở lầu cao trên cùng 
Chàng leo lên mài dao xong 
Quay lui trở xuống đem dùng dao kia 
Lột da. Dao lại lụt đi 
Mới dùng chốc lát có gì dài lâu 
Thế là chàng lại leo lầu 
Đem dao mài nữa rồi mau xuống liền 
Lột da. Dao lụt. Lại lên 
Xuống lên nhiều lượt cho nên mệt người 
Chàng bèn nảy ý lạ đời: 
―Lạc đà ta vác lên nơi tầng lầu 
Vừa lột da vừa mài dao 
Thật là thuận tiện. Ai nào khôn hơn!‖ 
Nghĩ xong chàng thực hiện luôn 
Cho là mình quả vô ngần thông minh. 
Xa gần lên tiếng phẩm bình: 
―Rất chi ngu xuẩn, thật tình dở hơi!‖ 
  
Truyện này tỉ dụ ở đời 
Bao nhiêu giới cấm lắm người không theo 
Rồi vung tiền của thật nhiều 
Để đem bố thí mong gieo phước lành 
Mong sao cho bản thân mình 
Sau này sẽ được tái sinh cõi Trời 
Giống người đần độn trên thôi 
Nào đâu kết quả! Nực cười lắm thay! 

  
  
  

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 
(Thi hóa Kinh Bách Dụ) 

  
   

 
 

 Grind A Knife Upstairs 
  
    Once upon a time there was a poor man 
who had to work very hard in the king's ser-
vice. As time went on, he became emaciat-
ed. Out of pity, the king gave him a dead 
camel. Having received it, the poor man be-
gan to flay it. His knife being very blunt, he 
looked for a whetstone to grind it. At last, 
he found one upstairs where he sharpened 
the knife. 
     He then went back downstairs to skin 
the camel. He ran up and down the stairs 
doing the sharpening and skinning frantical-
ly for a while and finally he felt so tired that 
he could not go on any longer. Then he had 
to hang the camel upstairs to be closer to 
the whetstone. People guffawed at him. 
     A stupid man who, by breaking the strict 
commandments gathers plenty of money 
and uses it on offering in the hope that he 
will be born in Heaven. This stupid man is 
just like the poor man who worked hard for 
little gain in hanging his camel upstairs and 
sharpening his knife. 
  

(Phần tiếng Anh trích dẫn trong  
―Sakyamuni‘s One Hundred Fables‖ 

của Tetcheng Liao) 

TRÊN LẦU MÀI DAOTRÊN LẦU MÀI DAO  



 

   76     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

CHƢƠNG TÁM 
 

Đôi khi đời sống diễn ra 
trong một trình tự nào đó, 
gần như là một định mệnh, 
mà cũng gần như một ngẫu 
nhiên.  Người ta không hiểu 
nổi.  Người ta chỉ cảm nghe 
rằng mình đi trong dòng đời 
như một chiếc lá, vàng hoặc 
xanh, trôi theo con nước biền 
biệt xa nguồn. 

Luật tắc thế gian cơ hồ 
bất định, khiến người ta một 
lúc nào đó, trở nên hoang 
mang, muốn xét lại mọi giá 
trị. Có lẽ mọi người, có lẽ tôi, 
đang đi tìm những giá 
trị. Nhưng giá trị đích thực 
của đời sống hình như người 
ta chỉ cảm nhận được khi họ 
dừng chân hẳn trên một mốc 
thời-không tâm lý, khi mà 
tâm hồn họ như tâm hồn một 
đứa trẻ thơ, như một mảng 
mây thưa trôi qua vô tư trên 
nền trời vô tận. Chỉ lúc đó, 
chỉ trong khoảnh khắc tuyệt 
vời đó, giá trị là thiên thu.  

Thư hồi âm của Đức cho 
tôi hay rằng chú sẽ rời Nha 

Trang trong vòng vài ngày 
tới. Vì như lời Đức nói ngày 
trước, chú không thể sống 
cô đơn trong một thành phố 
đầy kỷ niệm. Đời người tu 
sĩ, đã xa vắng tình cảm gia 
đình, và vì chưa thực sự 
thoát ly thế gian, nên tình 
bạn của họ là một thứ tình 
tình thiêng liêng, keo sơn và 
khắng khít như là chất liệu 
cần thiết để quân bình đời 
sống tâm lý. Đó là bệnh 
chung. Tôi xếp thư Đức bỏ 
vào túi và cùng lúc, tôi cũng 
nhận ra rằng tôi cũng có 
những nhu cầu tình cảm 
tương tợ như chú ấy. 

Tôi đi qua đi lại trong 
căn phòng vuông nhỏ. Đứa 
cháu gái tôi ngồi dưới đất 
bày biện những đồ chơi của 
nó bỗng ngước nhìn tôi bằng 
con mắt ngạc nhiên. Nó 
không hiểu vì sao tôi lại đi 
quanh mãi trong một 
khoảnh không gian chật 
hẹp, bằng những lối bước cố 
định trên những khuôn gạch 
bông. Tôi yêu nét ngạc 
nhiên thiên thần của bé 

quá. Và tôi bỗng bật cười. 
Chúng ta sinh ra và bước 

quen trên những lề thói, 
những khuôn thước sắp sẵn 
của cuộc đời. Đó là những 
bước quanh quẩn, đổi dời mà 
lại cố định; bước tới mãi mà 
vẫn quay lại lối cũ; vùng vẫy 
và phấn đấu vươn lên mãi mà 
vẫn như dậm chân trên một 
khoảnh đất ngục tù. Đó là 
điều khôi hài của chúng ta 
trong cuộc sống. Tôi quỳ 
xuống bên cạnh đứa bé và 
hỏi rằng có phải nó thấy tôi 
điên khùng chăng. Nhưng 
đứa bé lại khóc ré lên làm tôi 
lúng túng chẳng biết phải dỗ 
nó bằng cách nào.  

 
Do sự đề nghị của Huân 

và Thiện, đã là những Đông y 
sĩ có tiếng tăm, kết hợp với ý 
hướng phục vụ bệnh nhân 
được hàm dưỡng trong tôi 
vào những ngày nằm bệnh 
không thuốc chữa mà việc 
học châm cứu của tôi được 
hình thành. 

Mỗi sáng tôi mượn xe 
đạp của anh tôi để đến chùa 

Nuùi xanh maây hoàng 
  

Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      77 

học châm cứu. Đây là khóa 
học đặc biệt về lý thu-
yết. Lớp học chỉ có năm 
người mà bốn người kia đều 
đã biết châm cứu và đang 
phục vụ bệnh nhân nơi các 
phòng mạch miễn phí tại 
nhiều chùa ở Sài Gòn. Tôi đi 
học đều đặn mỗi ngày và 
cảm thấy phấn khích trong 
sự thâu thập những kiến 
thức mới lạ và bao la của 
ngành y học Đông phương. 

Tuy nhiên, đôi lúc trên 
đường đi học hay trên đường 
về nhà, tôi vẫn có cảm giác 
như đang mang đôi dép trái 
vậy. Cũng có khi khó chịu 
hơn, tôi nghe chừng như cái 
đầu mình bị vặn ngược ra 
phía sau một cách khôi hài; 
và tôi bật cười một mình 
trong cảm giác ngược ngạo 
ấy. Có lẽ trong tôi, tình 
thương tràn đầy đối với cuộc 
đời, nhưng nó không muốn 
thể hiện bằng công việc của 
một y sĩ. Hình như tôi sinh ra 
không phải để làm một y 
sĩ. Tôi phải tự khẳng nhận 
điều này, dù rằng đối với tôi, 
y nghiệp là một nghề cao 
quý. Tôi nghĩ đến Đức. Có lẽ 
mẫu người như Đức thích 
hợp với nghề này hơn tôi. Tôi 
ước có chú ấy vào để cùng đi 
học hoặc có thể chú sẽ thay 
chỗ của tôi để tôi nghỉ hẳn 
và tìm môn học khác cho 
tôi. Bởi tôi đã dần dần cảm 
thấy rằng tôi chẳng thiết tha 
gì lắm trong việc học châm 
cứu này dù cho hai ông thầy 
Đông y của tôi có khen tôi 
thông minh, chóng hiểu, và 
gợi cho tôi những viễn ảnh 
đầy hứa hẹn trong tương 
lai. Tôi nghĩ, không biết 
chừng tôi học vẽ, học nhạc 
mà hợp với sở thích và năng 
khiếu của tôi hơn. Nhưng 
nhạc và họa đã bị cấm kị từ 
lâu đời trong chốn thiền 
môn; chúng thường gây 
những ấn tượng không đẹp 
cho những tu sĩ chuyên trì 
giới luật. Ngay trong qui luật 
nền tảng của chùa đã có cấm 
đoán hẳn hoi việc uổng phí 
thời giờ cho những ngành 
chuyên môn này. Trong hoàn 

cảnh của tôi bây giờ, sự câu 
thúc của những qui luật có 
cơ hội để được nới lỏng; 
nhưng đúng hơn, hiện trạng 
đau thương cùng nhu cầu 
thiết thực của bao nhiêu 
người khổ nạn trên đất nước 
đã không cho phép tôi dành 
nhiều thời giờ cho nhạc, 
họa. 

Thế thì tôi nên học cái gì 
đây? Tôi tự hỏi mình mãi 
mà vẫn không sao tìm được 
một môn học thích hợp. Tôi 
như chàng trai ngu ngốc 
không tìm được cho mình 
một công việc, một lối đi, 
dù rằng tiêu đích đã có thể 
nhìn thấy. Tôi chỉ cảm nhận 
được điều tôi khát khao mà 
không thấy được con đường 
nào chính xác nhất cho tôi 
để đạt tới nó. Biết được 
mình muốn gì là có thể tìm 
được lối đi cho mình. Đàng 
này, tôi chưa tìm được cái gì 
rõ rệt cả. Không phải người 
ta lúc nào cũng có thể tự 
tìm được lối thoát.  

Nỗi thao thức và sự khắc 
khoải của con người trước 
cuộc sống thường thường là 
một cái gì bí ẩn, không thể 
nói được, cũng không thể 
hiểu được. Nó sẽ như con 
nước dâng tràn, còn những 
lối chảy của nó chỉ là phụ 
thuộc. Động cơ của nó là 
một, nhưng động lực mở 
cửa cho nó thì muôn 
vẻ. Tuy thế, khi người ta 
nhìn thấy nó rồi thì lối đi lại 
trở thành vấn đề chính 
yếu. Nó thôi thúc người ta 
phải đi tìm một cửa ngõ 
thích hợp. Và khi chưa tìm 
được cửa ngõ đó, nó khiến 
người ta trở thành nạn nhân 
của những băn khoăn, ho-
ang mang và dằn vặt điên 
cuồng. Có lẽ tôi đang là nạn 
nhân của nó, ít nhất là 
trong lúc này.  

 
Sáng nay, vẫn trong 

thong thả, tôi đạp xe đi 
học. Tôi biết sự thong thả 
đó rất cần thiết cho một con 
người sống giữa sự quay 
cuồng náo động chung 
quanh. Xe cộ ồn ào qua lại. 

Những bộ mặt hớt hãi tránh 
xe. Tiếng thắng rít ở các ngã 
tư đường. Những đèn xanh 
đỏ ban vui chuốc khổ. Tất cả 
những âm thanh, những 
bóng động, quyện lấy nhau 
trong sứ mệnh làm điên đầu 
nhân loại. Người ta khó lòng 
đi chậm và thư thới khi tất cả 
sinh động vật cùng những 
tiện nghi cơ khí của chúng 
chung quanh luôn luôn như 
đua nhau trong một tốc độ 
kinh hoàng. Người ta đi cướp 
không gian và thời 
gian. Người ta rút ngắn con 
đường bằng tốc độ; rút ngắn 
thời gian bằng tốc độ. Người 
ta luôn luôn sợ bị chậm 
trễ. Cho nên, sự thong thả 
quả thật cần thiết. Nó kìm 
hãm một cái gì như muốn 
vùng dậy trong tôi. Tốc độ và 
sự huyên náo của âm thanh 
kích thích sự bạo động và 
đập phá. Tôi giữ cho mình 
một nụ cười điềm tĩnh và đôi 
chân đạp thật nhẹ, thật chậm 
giữa phố thị xoay 
mòng. Trong tâm trạng đó, 
tôi mới nhìn rõ chính mình 
hơn. 

Và cũng chính điều này 
khiến tôi bỏ học sáng nay để 
đạp xe đi suốt hai giờ đồng 
hồ hết từ đường này sang 
đường khác để nhìn vào lòng 
mình, tìm hiểu chính 
mình. Tôi thấy tôi phải trả tự 
do cho chính tôi. Khi chưa 
đạt đến tự do tuyệt đối, ít 
nhất tôi cũng không nên tự 
ràng buộc mình bằng những 
yếu tố phương hại đến quyền 
tự do tương đối của 
tôi. Nghĩa là, tôi phải chọn 
một công việc thích hợp cho 
con người của tôi, hoặc là 
không chọn gì hết. Không thể 
chạy theo những điều kiện 
bất xứng ý. Công việc của tôi 
không phải là công việc làm 
thuốc trị bệnh. 

Tôi trở về nhà, nằm, suy 
nghĩ rất nhiều về việc học 
thuốc và châm cứu. Chiều 
đó, Thiện, người dạy châm 
cứu cho tôi, đến thăm tôi tại 
nhà. Thiện tưởng tôi bệnh 
hoặc gặp bất trắc gì mà nghỉ 
học. Khi biết tôi nghỉ học vì 



 

   78     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

một lý do rất mơ hồ, không 
chính đáng, Thiện tỏ vẻ 
buồn. Im lặng hồi lâu, Thiện 
khuyên tôi gắng học, vì theo 
anh, muốn có tiền dư dả để 
sống thì phải học một nghề 
cho thật xuất sắc và phải học 
cho đến nơi đến chốn như 
anh vậy, nghĩa là phải thành 
một Đông y sĩ đàng 
hoàng. Thế thì phải nỗ lực 
học ngày học đêm, nghiên 
cứu thật nhiều tài liệu và 
phải chết sống với nghề 
nghiệp, không thể học một 
cách tài tử lơ mơ như tôi 
được. Nghe Thiện nói thế, tôi 
hơi sững người và buồn khôn 
tả. Phải học thành tài để 
kiếm sống! Tôi thấy thất 
vọng ê chề. Tôi và Thiện ngồi 
im lặng cho đến khi chia tay. 

Thiện lo lắng cho tôi thực 
tình. Anh muốn tôi có một sự 
nghiệp hẳn hoi. Sự nghiệp ở 
đây là một cái nghề tạo ra 
được đồng tiền căn bản để 
nuôi thân. Sống ở Sài Gòn 
trong hoàn cảnh tự lập thì 
phải thế. Có một nghề thì 
tạm ổn định cuộc sống. 

Hoàn cảnh không làm 
thay đổi con người mà chỉ tác 
động phần nào vào đời sống 
con người thôi. Có thay đổi 
chăng là do con người chưa 
vạch được cho chính mình 
một hướng đi, hoặc đã có 

hướng đi mà lòng người 
không kiên định. Lý tưởng 
cần được nuôi dưỡng cũng 
như cây vườn cần được 
chăm bón: bỏ quên nó, nó 
sẽ khô héo, èo uột. Thường 
khi, người ta chỉ vạch ra lý 
tưởng và thực hiện nó trong 
thời gian đầu để rồi sau đó 
chỉ còn là những tác động 
của thói quen, gần như vô 
thức. Nghề thuốc là một 
nghề lý tưởng, cao đẹp và 
biểu hiện tình thương vời vợi 
đối với kiếp người đầy khổ 
bệnh. Nhưng nếu người thầy 
thuốc không thường vun 
quén, tô bồi cho lý tưởng 
phục vụ của mình bằng chất 
liệu tình thương thì dần dà, 
công việc của họ nghiễm 
nhiên trở thành một lối mưu 
sinh. Oái ăm hơn nữa, là 
mưu sinh một cách tàn 
nhãn, vô tình, trên vết 
thương trầm thống của 
những con người khổ bệnh, 
nghèo đói trên đời. 

Hành động không bắt 
nguồn từ tình thương là 
hành động phi nhân; lý 
tưởng không tình thương là 
lý tưởng phi lý. Bởi vì, cuộc 
sống như miếng vải được 
dệt nên bởi những sợi chỉ 
tình thương. Người ta hòa 
hợp và tương quan trong 
tình thương và kình chống 

nhau cũng bởi thiếu tình 
thương. Xã hội được kết 
thành trong tình thương và 
trách nhiệm cũng được phát 
sinh từ tình thương. Trách 
nhiệm của một cá nhân đối 
với cộng đồng xã hội là trách 
nhiệm được khởi phát từ tình 
thương, thiếu tình thương thì 
trách nhiệm đó chỉ là một sự 
bó buộc, một sự cưỡng ép bị 
kềm thúc bởi ý thức hệ, bởi 
chủ nghĩa, hay bởi quyền 
lực. Và trách nhiệm như thế, 
nghĩa là trách nhiệm được 
dẫn dắt bởi một quyền lực 
hay bị lôi kéo bởi quyền lợi, 
thì chẳng phải là trách nhiệm 
gì cả. Trách nhiệm phải là 
một sự tự phát. Sự bắt buộc 
giết chết trách nhiệm và 
nghĩa vụ. Thiếu tình thương, 
trách nhiệm không bền bĩ: nó 
sẽ chết theo thời gian, chết 
theo sự sụp đổ của quyền lực 
hay chết bởi sự phán đoán và 
thay đổi bất tận của ý thức 
con người. Lý tưởng như 
ngọn đèn sáng được thắp 
bằng chất dầu của tình 
thương. Người ta phải luôn 
châm dầu để giữ cho ngọn 
đèn bất diệt.  

Khi Thiện khuyên tôi phải 
gắng học tới nơi tới chốn để 
được vững vàng cho vấn đề 
cơm gạo, thì đối với tôi, đó 
quả thật là một bài học đáng 
giá, minh họa về thực tế của 
đời sống. Tôi không thể sống 
mơ mộng, lang bang mãi 
được. Tôi cảm ơn Thiện đã 
dạy cho tôi điều đó. Và đồng 
thời, bài học thực tế kia cũng 
làm tôi đau khổ. Nó dí gót 
chân tàn bạo của nó lên trên 
mảnh đất tràn trề lý tưởng 
và tin yêu của tôi. 

Nghề thuốc đối với Thiện 
là một nghề lý tưởng. Anh 
đeo đuổi nó, ham thích nó từ 
lúc còn ở Hội An. Tôi nhớ có 
dạo tôi với anh đi vào một 
xóm nghèo, trông thấy một 
đứa bé bụng ỏng, đầu đầy 
ghẻ chóc, anh lấy tay xoa 
nhẹ lên những mụt ghẻ của 
đứa bé, làm phép trên đó rồi 
mới tiếp tục đi. Anh nói đùa 
với tôi rằng bàn tay anh là 
bàn tay của Dược Vương 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020      79 

(ông vua ngành thuốc – tên 
một vị Bồ Tát trong kinh 
Phật), xoa đến đâu, bệnh 
tiêu đến đó. Tôi không tin 
anh làm được điều ấy ngay 
lúc đó, nhưng tôi rất cảm 
phục nghĩa cử và tâm hồn vị 
tha của anh (*). 

Ước mơ của anh nay đã 
thành. Vừa vào Sài Gòn, năm 
1976, anh lập tức đi tìm học 
một vị Đông y sĩ nổi danh, và 
chỉ trong vòng một năm nỗ 
lực, anh đã trở thành một 
Đông y sĩ đáng nể trong giới 
Đông y Sài Sòn. Anh thành 
công là phải, vì anh sống 
chết với hoài bão của 
anh. Nghề thuốc là nghề lý 
tưởng của anh, là sự nghiệp 
của anh. Còn phần tôi, anh 
ấy bảo tôi gắng học để kiếm 
sống. Sao mà phũ phàng thế! 

Tôi không dám nghĩ rằng 
anh ấy cũng đang kiếm sống 

với nghề thuốc, vì rõ ràng 
nó là lý tưởng của anh, phù 
hợp với cá tính và sở thích 
của anh, là cái mà anh đã 
ấp ủ từ thuở bé. Nhưng qua 
lời khuyên của anh ấy, tôi 
nhận ra một sự thực rằng 
trong xã hội này, giới tu sĩ 
chúng tôi phải trực tiếp đối 
diện với vấn đề sinh kế để 
mua được chút tự do nào 
đó; nhưng cũng chính vì 
sinh kế, chúng tôi phải đánh 
mất chúng tôi trên một khía 
cạnh nào đó. 

Riêng tôi, tôi phải trả tự 
do lại cho tôi. Tôi không thể 
buộc mình phải làm việc 
bằng tay trái. Tôi không thể 
cưỡng ép mình làm một y sĩ. 

Bổn phận của mỗi người 
là tự tìm ra chính mình sẽ 
đóng góp cho cuộc đời 
những gì và bằng cách 
nào. Và như vậy, trước tiên 

hắn phải tìm cho ra hắn. Tôi 
phải tìm thấy tôi, và tôi phải 
là tôi. Tôi phải tiếp tục đi tìm 
ngõ thoát cho nỗi khắc khoải 
trong lòng. 

 
Tôi nghỉ học Đông y từ 

đó. 
 
 

(đón đọc tiếp Chương 9) 
 

_____________ 
 

(*) Thiện tên thật là Nguyễn 
Thiện Đức, pháp danh 
Nguyên Luận; hoàn tục năm 
1980; qua Pháp năm 1984; 
sinh hoạt phật-sự ở Chùa 
Khánh Anh, soạn tử vi cho 
chùa trong nhiều năm. Đến 
năm 2000 thì mất trên đất 
Pháp, không có người thân 
bên cạnh. 



 

   80     CHÁNH PHÁP SỐ 105, THÁNG 08.2020 
 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

BÚN XÀO CHAY 

NẤU CHAY 

Món bún xào chay với vị thanh mà giòn ngọt rất 
dễ ăn, không chỉ dùng vào ngày ăn chay mà 
những ngày thường bạn cũng có thể đổi món 
để bổ sung chất xơ cho mình và cả nhà.  
 
Nguyên liệu: 

 100g (khoảng 1 chén) bún khô 

 50g (khoảng 1/2 chén) mộc nhĩ 

 1 củ cà-rốt nhỏ 

 100g (khoảng 1 chén) bắp cải tím 

 1 trái ớt chuông xanh 
1 trái ớt chuông đỏ 

Gia vị:  

 10g (khoảng 2 muỗng cà-phê) nước tương 

 5g (khoảng 1 muỗng cà-phê) dầu mè 

 3g (khoảng 1 muỗng cà-phê) hạt nêm 
30ml (khoảng 2 muỗng canh) dầu ô-liu 

Thực hiện: 
 
1. Bắp cải tím, cà-rốt, ớt, nấm rửa sạch, cắt sợi. 
2. Bún chần sơ qua nước sôi rồi đổ ra rổ cho 

ráo nước, sau đó rưới chút dầu ô-liu vào bún, 
trộn đều. 

3. Chuẩn bị một chảo nóng với một ít dầu, cho 
bún vào xào nhanh tay. 

4. Xào đến khi bún hơi vàng thì bạn cho ra đĩa, 
để riêng. 
5. Làm nóng chút dầu trong chảo rồi cho tất cả 
các nguyên liệu bạn đã xắt sợi vào. 

6. Xào đến khi các loại rau củ chín khoảng 
80% thì cho bún vào xào nhanh tay. 

7. Nêm nếm lại với nước tương, dầu mè, hạt 
nêm cho vừa miệng. 
 
8. Xào thêm 2 - 3 phút cho các nguyên liệu 
thấm gia vị thì tắt bếp, lấy bún xào chay ra 
tô, dùng nóng. 
 
Nếu có nhiều thời gian hơn, bạn có thể thêm 
cả đậu hủ chiên hay váng đậu ngâm mềm vào 
xào cùng để món bún xào chay có thêm sắc 
màu và hương vị. 
 

(Vy Trân / Ảnh: BSC) 


