


 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      1 
Báo Chánh Pháp số 104, tháng 07 năm 2020, do Chùa Đại Bảo Trang Nghiêm 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ 
ấn phí. Kính nguyện quý tự và chƣ phật-tử đƣợc hƣng long, an lạc để hoằng 
truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  
 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chƣ tôn đức Tăng Ni và 
văn thi hữu tán đồng chủ trƣơng của Chánh 
Pháp.  

 

Trình bày:    Tâm Quang 

Hình bìa:  Đặng Thị Quế Phượng 

 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 

     (714) 638-0989 

    (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn đƣợc tuyên dƣơng và lƣu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhƣng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động nhƣ sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Nhƣ Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thƣờng trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi ngƣời. Ƣớc mong 
pháp mầu của Phật sẽ đƣợc lƣu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi ngƣời sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hƣơng vị. 

  
 

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

 
baivochanhphap@gmail.com 

 
Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  104 

THÁNG 07.2020 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƢ TÕA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
(Diệu Âm lược dịch), trang 4 

 BIỆN TRUNG BIÊN LUẬN TỤNG 
THÍCH, t.t. (HT. Thích Thắng Hoan), 
trang 9 

 NGÀY RĂM THÁNG TƢ CANH TÝ - 
2020 (ĐNT Tín Nghĩa), trang 12 

 BỜ CÕI THANH TÂN (thơ Mặc 
Phương Tử), trang 14 

 KHÔNG NÊN VỘI TIN, CŨNG 
KHÔNG NÊN BÀI BÁC (Quảng 
Tánh), trang 15 

 PHƢỚC SƠN HÕA THƢỢNG TÁN 
(Thích Chúc Hiền), trang 16 

 HẠNH BỒ TÁT VÀ KINH KIM 
CƢƠNG (Nguyên Giác), trang 18 

 TƢỞNG NHỚ NGƢỜI XƢA (thơ Diệu 
Viên), trang 22 

 AN CƢ TỰ TỨ (HT. Thích Minh 
Cảnh), trang 25 

 CHUYỂN HÓA CẢM THỌ (Ns. Thích 
Nữ Trí Hải), trang 28 

 NGÀY MỚI CHÀO NHAU (thơ TK 
Vĩnh Hữu), trang 31 

 CHẠY TRỐN – Câu Chuyện Dƣới 
Cờ (Thị Nguyên Nguyễn Đình Khôi), 
trang 32 

 CÔNG CUỘC CHẤN HƢNG Ở BẮC 
KỲ (Nguyễn Lang), trang 33 

 HÀI CÖ (58)  (thơ Pháp Hoan), 
trang 36 

 THƢƠNG YÊU, HẬN THÙ, CÓ THỂ 
THAY ĐỔI (Minh Chi dịch), trang 37 

 CHÙM THƠ “CHỮA LÀNH THẾ 
GIỚI” (thơ TN Huệ Trân), trang 38 

 THIÊN HÀ ĐẠI ĐỊA NGAY NƠI TÂM 
NGƢỜI (Hạnh Chi), trang 40 

 THẾ NÀO LÀ PHÁT BÔ ĐỀ TÂM (TN 
Hằng Như), trang 47 

 TRONG CUỒNG PHONG BẦY QUỶ 
NHỎ (NT Khánh Minh), trang 48 

 TIẾNG ĐÀN VI DIỆU (Truyện cổ Phật 
giáo), trang 50 

 CHUYỆN THUỞ NÀO (thơ Du Tâm 
Lãng Tử), trang 51 

 TRÔI VỀ ĐÂU ĐÔI MẮT THUYỀN 
THUỞ NỌ (Trần Hoàng Vy), tr. 52 

 MỘT LẦM LỖI NGỌT NGÀO (Chú 
Chín Cali), trang 54 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N.), 
trang 57 

 PHỤC HỒI SAU TAI BIẾN NÃO 
(Bs. Nguyễn Ý Đức), trang 59 

 TỪ KHI (thơ Lê Bích Sơn), trang 60 

 STORY OF SUNDARI THE WAN-
DERING FEMALE ASCETIC 
(Daw Tin), trang 61 

 TRẢ THỊT (thơ TM Ngô Tằng 
Giao), trang 62 

 ÁI DỤC TRONG KINH PHÁP CÖ 
(TM. Ngô Tằng Giao) trang 64 

 THIỀN HÀNH (thơ Hư Vô), tr. 67 

 ẢO MỘNG TRẦN GIAN (Nhuận 
Hùng), trang 68 

 DANH SÁCH ỦNG HỘ VẬT LIỆU 
Y TẾ TIẾP TRỢ CHỐNG DỊCH 
COVID-19 (Thư Ký Chánh Pháp), 
trang 70 

 HÌNH ẢNH TẶNG VẬT LIỆU Y TẾ 
CHO CÁC BỆNH VIỆN (TV Từ 
Thiện Xã Hội), trang 72 

 TỔNG KẾT PHẬT SỰ TIẾP TRỢ 
VẬT LIỆU Y TẾ CHO CÁC BỆNH 
VIỆN (Thích Quảng Hiếu), tr. 72 

 RA ĐÕN ẮT BIẾT KHẮC CHẾ 
(Tiểu Lục Thần Phong), trang 76 

 NÖI XANH MÂY HỒNG – chƣơng 
7 (Vĩnh Hảo), trang 80 

 KHÖC DIỄM HUYỀN, TẠ TUYỆT 
ĐỜI TA (thơ Phù Du), trang 83 

 NẤU CHAY: BÖN THÁI CHAY 
(Mạnh Lân) trang 88 



 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Thö  Toøa  Soaïn 

SỰ THẬT VÀ QUAN ĐIỂM  

Có vẻ nhƣ con ngƣời thời nay càng 
lúc càng trở nên lƣời biếng, thụ động; 
nhất là từ khi nhân loại bƣớc vào kỷ 
nguyên tin học, truyền thông liên mạng. 
Tin học đã đem con ngƣời khắp hành tinh 
gần lại với nhau, nhƣng chỉ trong khoảng 
thời gian ngắn, chính nó bị con ngƣời lạm 
dụng để bóp méo, biến dạng sự thực cho 
những mục tiêu bất chính của cá nhân, bè 
phái. 

Kỹ nghệ thông tin toàn cầu ở thế kỷ 
21 đã cung cấp phƣơng tiện nhanh chóng 
và thuận lợi cho ngƣời dùng đến nỗi từ lời 
nói, hành động, cho đến ý nghĩ... ngƣời ta 
phó mặc hoặc mƣợn ngƣời khác nói giùm, 
làm giùm, thậm chí suy nghĩ giùm. Nghĩa 
là khỏi cần phải xét lại xem thông tin trên 
mạng có đúng không, lời nói của ngƣời kia 
có đáng tin không, hành động của ngƣời 
nọ có thật không. Thông tin nào không 
thuận với ý kiến, quan điểm của mình thì 
lập tức bác bỏ, cho rằng tin giả, không cần 
kiểm tra sự thật; thông tin nào hợp ý 
nghĩ, lập trƣờng của mình thì tin ngay, 
khỏi cần biết có hợp lý hay không trên 
thực tế.  

Nói hay viết đã lƣời, vì nghe/đọc của 
ngƣời khác thấy hay và hợp ý rồi, chỉ cần 
lặp lại một cách vô thức; làm thì chỉ có 
mỗi một động tác là nhích con chuột, dùng 
một ngón tay trỏ, bấm chọn biểu trƣng 
cảm giác của mình, rồi chia sẻ ngay với 
hàng trăm, hàng ngàn ngƣời khác cái 
thông tin mà thân/bằng hữu của mình vừa 
đăng lên. Có khi không đọc, không nghe 
mà vẫn cứ bấm thích và truyền đi, vì tin 
rằng bạn bè, tổ chức, đảng phái của mình 
đã đọc và suy nghĩ rồi mới phóng lên 
mạng. Cứ thế, tạo nên một thứ ―hiệu ứng 
bầy đàn,‖ và ―hành vi của bầy cừu‖ (1) 
trên không gian mạng, ảnh hƣởng ngƣợc 
vào đời sống thực tế của gia đình, xã hội. 

Xã hội trở nên rối loạn, phân hóa, 
tách ra thành từng mảng, từng nhóm, tự 
động kéo nhau theo sự thúc đẩy và mời 
gọi của những tiếng nói hợp ý, hợp tình. 

Tính cách và tâm lý bầy đàn đã bị lạm 
dụng bằng nhiều hình thức từ thô thiển 
đến tinh tế, để lôi kéo quần chúng cho 
mục tiêu tôn giáo, chính trị, xã hội và cả 
kinh tế.  

Ngƣời có trí thì không để bị dẫn dắt 
bởi dƣ luận hay bởi ý kiến đám đông; 
không vội vàng tin vào những thông tin, 
lời đồn, dƣ luận; đánh giá sự việc một 
cách khoa học, có luận lý; lƣợng định một 
vấn đề có tính thời sự, cấp thiết thì phải 
tìm hiểu nguồn gốc sự thật; phân biệt đâu 
là sự thực khách quan và đâu là quan 
điểm, ý kiến chủ  quan (2). Biết cái gì là 
sự thực rồi thì hãy chấp nhận là sự thực, 
không cố gắng gán ghép cho nó một tính 
cách giả dối nào đó để biến nó thành 
không thực. Còn những gì là quan điểm, ý 
kiến, ý thức hệ (của cá nhân, tập thể), 
cũng khó mà kết luận là đúng hay sai. Cho 
dù một quan điểm nào đó của mình, qua 
kinh nghiệm thực tế có thể chứng minh 
được là đúng thì cũng chỉ là cái đúng tương 
đối, không thể buộc người khác phải chấp 
nhận tin theo; vì đã là ý kiến thì không 
phải mọi ngƣời (với bối cảnh văn hóa và tri 
thức sai biệt) đều suy nghĩ và nhận định 
nhƣ nhau. Ngƣời ta sẽ bàn cãi, xung đột 
với nhau về quan kiến suốt cả đời không 
chắc đã tìm ra mẫu số chung, mà có thể 
còn truyền cả sự xung đột ấy cho nhiều 
thế hệ sau. 

Trong thế giới điên đảo ngày nay, 
ngƣời con Phật áp dụng Bát Chánh Đạo (3) 
vào đời sống thƣờng nhật, sẽ nhờ chánh 
kiến mà không bị rơi vào tà kiến, thiên 
kiến, ác kiến; nhờ chánh tƣ duy mà biết 
chiêm nghiệm, truy tìm sự thật, không bị 
lôi kéo bởi các tin đồn, tin giả, và những 
tuyên bố bịa đặt, dối trá; nhờ chánh ngữ 
mà tránh nói những lời hƣ dối, lời ác, lời 
thêu dệt đãi bôi, lời hai chiều chia rẽ. 

 
Sống chân thực, sống với lƣơng tri thì 

không thể chấp nhận, tán thành những 
điều ngoa ngụy, điêu trá; và nhất là không 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      3 

thể cổ vũ hay ủng hộ bất kỳ cá nhân hay 
tập thể bất chánh nào.  

Không có nhân xấu/ác nào có thể 
đưa đến kết quả tốt/lành. 

Không có hạt giống hƣ dối nào có 
thể nẩy mầm chân thực, an vui. 

Sống giữa cõi đời hỗn mang này, 
đừng vội tin ai, nhưng hãy tin rằng nhân 
lành mới trổ quả lành. Thế giới ngày mai 
ra sao là do nơi nhân lành của mỗi ngƣời 
hôm nay gieo xuống: từ ý nghĩ lành, tác 
động lên lời nói và hành động lành, khởi 
từ lòng yêu thƣơng, hƣớng về khắp tất cả. 

 
____________ 
 

1) Theo nghiên cứu của các nhà tâm lý, xã 
hội và kinh tế học, có một thành phần rất 
đông trong xã hội dễ bị chăn dắt, hướng 
dẫn (nhƣ đàn cừu) bởi những ngƣời khôn 
ngoan hơn (nhƣ sói). Những ngƣời này khá 
thụ động, ít suy nghĩ, không chịu xét 
đoán, nặng về bản năng, thường a dua 
theo đám đông (vì nghĩ rằng không lẽ 
nhiều ngƣời làm nhƣ vậy mà lại sai lầm!), 
cứ hành động và hô hoán ồn ào theo đàn 
nhóm mà không cần biết hậu quả ra sao, 
tƣơng lai thế nào. Càng nhiều ngƣời bị dẫn 
về một hƣớng thì hiệu quả càng lớn, càng 
mạnh hơn, kéo theo hàng chục, hàng trăm 
lần những ngƣời và đàn nhóm khác cùng 
tin theo, làm theo. Đây gọi là hiệu ứng 
tâm lý bầy đàn, hành vi bầy đàn, tâm lý 
đám đông, bản năng bầy đàn (herd ef-
fect / herd behavior / psychology of crowd, 
herd instinct). 

2) Sự thật (fact), là điều thực tế có thể chứng 
minh đƣợc bằng chứng cớ, dù ở quốc gia 
này hay quốc gia kia, đảng phái này hay 
đảng phái kia (ví dụ: con người cần phải 
ăn uống để sinh tồn. – Đây là một sự thật 
không thể chối cãi). Quan điểm, ý kiến, 
quan niệm (opinion) là cái ngƣời ta tin, 
nghĩ hoặc cảm giác nhƣng không thể 
chứng minh đƣợc là đúng hay sai; hoặc có 
thể đúng với ngƣời này nhƣng không đúng 
với ngƣời kia (ví dụ: những ngƣời có màu 
da nhƣ vậy là những ngƣời thông minh, 
cao quý nhất. – Đây chỉ là ý kiến, quan 
điểm của cá nhân hay một tầng lớp người, 
không phải là sự thật tuyệt đối với tất cả 
mọi ngƣời). Fact vs. Opinion đƣợc dạy từ 
cấp tiểu học ở Mỹ. Không nhớ chƣơng trình 
giáo dục ở Việt Nam trƣớc năm 1975 và 
sau năm 1975 có dạy cho trẻ em phân biệt 
được giữa fact (sự thực) và opinion (quan 
điểm) hay không; nhưng nhìn thực tế xã 
hội hiện nay, có vẻ nhƣ những ngƣời Việt 
lớn tuổi ở nƣớc ngoài khi tham gia sinh 
hoạt liên mạng, đã không biết đâu là thực, 
đâu là giả — luôn tin hoàn toàn vào những 
gì nghe, thấy qua thông tin mà phe cánh 

của mình đƣa ra; và hoàn toàn không tin 
vào những gì do những ngƣời thuộc phe 
cánh khác nói. Gần đây, các nhà giáo 
dục và xã hội nhận thấy cần thiết phải 
đưa ra những hướng dẫn cụ thể để giúp 
học sinh, sinh viên, cũng nhƣ ngƣời dân 
trong nƣớc tránh những ngộ nhận về các 
thông tin có thể là bịa đặt (hoax), tuyên 
truyền (propaganda), báo cáo cẩu thả về 
một sự kiện hay một tuyên bố gây hiểu 
lầm (sloppy reporting of an event or 
statement, causing misunderstanding), 
trình bày thiên vị về một tình huống 
phức tạp (a biased presentation of a situ-
ation that is not very simple), bằng cách: 
kiểm tra nguồn (source) từ đâu, có đáng 
tin cậy không, có thiên vị không, có phải 
là châm biếm không. Để tìm ra một cách 
nhanh chóng các thông tin và thông báo 
lừa bịp, có thể kiểm tra với: 
www.factcheck.org; kiểm tra tuyên bố 
chính trị của một nhân vật hay đảng 
phái:  www.politifact.com; kiểm tra một 
bức ảnh đƣợc sử dụng với một câu 
chuyện gán theo rất đáng nghi ngờ, hãy 
vào: www.tineye.com; nghi ngờ một ý 
kiến hay sự kiện đƣợc nêu ra trên truyền 
thông có thiên vị hay không: 
www.allsides.com (nếu là ý kiến – opin-
ion, thì sự thật hỗ trợ cho nó /facts used 
to support the opinion/ là gì, từ nguồn 
nào), hãy kiểm chứng với 
www.factcheck.com; để kiểm tra các tình 
huống, quang cảnh và các chủ đề truyền 
thông thay đổi liên tục, hãy vào 
www.snopes.com; để biết một sự kiện 
hay câu nói là nghiêm túc hay chỉ là 
châm biếm mỉa mai, hãy vào: 
www.realorsatire.com; để tìm ra câu 
chuyện tin tức có thật hay không, hãy 
vào: www.factitious.com. Tất nhiên, 
trong những cái thật có khi cũng bị sai 
sót vì lý do nào đó, nhƣng nếu kiểm tra 
kỹ, biết đối chiếu các nguồn vô tƣ đáng 
tin cậy ở trên, sẽ giúp tìm ra sự thật một 
cách nhanh chóng, dễ dàng.  

3) Bát Chánh Đạo, hay Bát Thánh Đạo, là 
con đƣờng tám nhánh (gồm chánh kiến, 
chánh tƣ duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, 
chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh 
niệm, chánh định) dẫn đến giải thoát, 
niết-bàn. 



 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

DIỆU ÂM lƣợc dịch  

Sƣ Seongpa sử dụng 
sơn mài thay vì sơn. Sƣ đã 
có hơn 10 cuộc triển lãm 
nghệ thuật Phật giáo về sơn 
mài trong và ngoài nƣớc kể 
từ triển lãm cá nhân đầu 
tiên của ông vào năm 1983. 
Ông đã nhận đƣợc Huân 
chƣơng Văn hóa năm 2017 
vì những đóng góp cho sự 
phát triển của nghệ thuật 
truyền thống Hàn Quốc 
nhƣ: tranh Phật giáo, tranh 
dân gian tranh, thƣ pháp, 
và màu nhuộm tự nhiên.  

―Tôi hy vọng các tác 
phẩm của mình sẽ cho mọi 
ngƣời biết không chỉ vẻ đẹp 
của Phật giáo mà cả nghệ 
thuật truyền thống của Hàn 
Quốc,‖ nhà sƣ nói.  

(donga.com - June 1, 
2020) 

 
 

NHẬT BẢN: Thiết kế ngọn 
lửa vĩnh cửu của chiếc tàu 

hỏa để tôn vinh ngƣời 
sáng lập ngôi chùa Enrya-

kuji 
Otsu, Shiga – Ngày 2-4-

2020, Công ty Đƣờng sắt 
Điện Keihan đã ra mắt một 
chiếc tàu hai toa ở thành 
phố Otsu để kỷ niệm 1,200 
năm ngày viên tịch của nhà 
sƣ Saicho (767-822), ngƣời 
sáng lập trƣờng phái Phật 
giáo Tendai. 

Chạy trên đƣờng ray của 
Tuyến Ishiyama-Sakamoto, 
con tàu này đƣợc sơn màu 
tím với phần trên đƣợc làm 
nổi bật bằng sơn vàng. 

Vô số hoa sen, hoa trà và 
các loại hoa khác đƣợc vẽ 
trên nền màu tím - theo một 
thiết kế mô phỏng chúng từ 
ngọn lửa vĩnh cửu, vốn cháy 
sáng bên trong ngôi đền En-
ryakuji từ 1,200 năm nay. 

Mục đích của thiết kế nói 
trên là gợi lên hình ảnh ngọn 
lửa thắp sáng con đƣờng 
hƣớng tới tƣơng lai. 

Enryakuji là trụ sở của 
trƣờng phái Phật giáo Ten-
dai. Ngọn lửa đƣợc bảo tồn 
bên trong sảnh đƣờng 
Konponchudo của ngôi đền 
này. 

Chiếc tàu hỏa sẽ thực 
hiện khoảng 15 chuyến khứ 
hồi hàng ngày cho đến tháng 
7- 2021. 

(Tipitaka Network  June 
2, 2020) 

 
 
 

Chiếc tàu hỏa với thiết kế 
ngọn lửa vĩnh cửu để tôn 
vinh người sáng lập ngôi 

chùa Enryakuji (Nhật Bản) 
Photos: Jiro Tsutsui 

 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

HÀN QUỐC: Triển lãm 
tranh sơn mài của tu sĩ 

Phật giáo Seongpa 
Bảo tàng ở chùa Tong-

dosa ở Yangsan, tỉnh Nam 
Gyeongsang đang trƣng bày 
những bức tranh dân gian 
đặc biệt được vẽ bằng sơn 
mài tại ‗triển lãm đặc biệt về 
tranh dân gian sơn mài của 
Tongdosa‘. Triển lãm kéo 
dài từ ngày 29 -5 đến 28-6-
2020, gồm hơn một trăm 
bức tranh dân gian đƣợc vẽ 
bởi nhà sƣ Seongpa của 
chùa này.  

―Những bức tranh tƣờng 
được tìm thấy ở Tongdosa là 
biểu tƣợng của mối quan hệ 
giữa Phật giáo và tranh dân 
gian,‖ sƣ Seongpa nói. ―Các 
bức tranh dân gian trình bày 
giáo lý Phật giáo và, do đó, 
tạo điều kiện cho sự hiểu 
biết sâu sắc hơn về Phật 
giáo.‖  

Tranh sơn mài của nhà sư Seongpa ở chùa Tongdosa, Hàn 
Quốc — Photo: donga.com  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      5 

BANGLADESH: Hội đồng 
Tăng đoàn Tối cao Bangla-
desh bổ nhiệm Hòa thƣợng 
J Namashree Mahathera là 

Tăng thống thứ 13 
Đại Tăng đoàn Bangladesh 

- Hội đồng Tăng đoàn Tối cao 
Bangladesh (SSCB) - vào 
ngày 20-5-2020 đã bổ nhiệm 
Hòa thƣợng Jnanashree Ma-
hathera, 95 tuổi, làm Tăng 
thống thứ 13 của Bangladesh. 

Trong thông cáo báo chí 
vào ngày 20- 5, SSCB nói 
rằng một cuộc họp của Hội 
đồng điều hành SSBC đã được 
triệu tập. Trong cuộc họp, 
được tiến hành trực tuyến do 
đại dịch COVID-19, quyết 
định đã được nhất trí bởi phó 
tăng thống thứ hai và Hội 
đồng Điều hành dưới sự chủ 
trì của hòa thƣợng Buddhaar-
akkhita Mahathera, quyền 
chủ tịch của SSBC. 

Hòa thƣợng Jnanashree 
Mahathera sinh ngày 18-11-
1925 tại làng Domkhali ở Bắc 
Gujra thuộc quận Chittagong, 
Bangladesh. Ông hiện là trụ 
trì của Tu viện Phật giáo Chit-
tagong.  

Hòa thƣợng Jnanashree 
trở thành sa di vào năm 1944 
và thọ giới Tỳ kheo vào năm 
1949. Năm 1956, ông chuyển 
từ Chittagong đến Vùng đồi 
Chittagong (CHT).  

Là một tu sĩ, Hòa 
thƣợng Jnanashree không 
chỉ bị giới hạn trong các 
dịch vụ tôn giáo, ông còn 
làm việc cho sự phát triển 
của cộng đồng Phật giáo cơ 
hàn ở vùng đồi núi này, chủ 
động truyền bá giáo dục 
chung cùng với các hoạt 
động tôn giáo. Ông đã 
thành lập nhiều tổ chức tôn 
giáo và giáo dục ở vùng đồi 
núi và đồng bằng Chitta-
gong. 

(tipitaka.net – June 2, 
2020)  

 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt 
ma  Dalai Lama thuyết 
pháp vào ngày 15 của 
Tháng Công đức (Saga 

Dawa) 
DHARAMSHALA, Ấn Độ - 

Ngày 5-6- 2020, Đức Đạt 
Lai Lạt Ma đã thuyết pháp 
trực tuyến về việc nuôi 
dƣỡng tâm giác ngộ vào 
ngày 15 của tháng tốt lành 
Saga Dawa, đƣợc coi là lễ 
hội tôn giáo quan trọng 
nhất của Phật tử. Nhà lãnh 
đạo tinh thần Tây Tạng chủ 
yếu nói về việc phát triển 
lòng từ bi trong tháng linh 
thiêng này khi kỷ niệm sự 
đản sinh, nhập diệt và giác 
ngộ của Đức Phật.  

Buổi thuyết pháp nói 
trên là sự xuất hiện ảo lần 
thứ ba của Đức Đạt lai Lạt 
ma kể từ đại dịch COVID-
19. Nó đã đƣợc thực hiện 
đặc biệt cho những tín đồ 

của ngài vào ngày trăng tròn 
của tháng linh thiêng tốt 
lành Saga Dawa. Tháng này 
được Phật tử xem là một 
tháng linh thiêng khi Đức 
Phật thực hiện nhiều cột mốc 
quan trọng của mình. 

(Phayul – June 5, 2020) 

Đức Đạt Lai Lạt Ma trong 
buổi Điểm đạo Quán Thế Âm 

vào ngày 30-5-2020 
Photo: OHHDL 

 
MÔNG CỔ: Đánh dấu ngày 
Phật đản là ngày công lễ 

Ulaanbaatar, Mông Cổ - 
Vào ngày 5-6-2020, lần đầu 
tiên Mông Cổ kỷ niệm Ngày 
Phật đản nhƣ là một ngày 
công lễ chính thức.  

Quốc hội Mông Cổ đã sửa 
đổi Luật về Ngày lễ vào 
tháng 12-2019, biến Ngày 
Phật đản thành một ngày 
công lễ toàn quốc, và một số 
thành viên quốc hội đã chỉ ra 
rằng nên tổ chức Ngày Phật 
đản như một ngày để 
khuyến khích lòng từ bi, sự 
đồng cảm và lòng tốt và thúc 
đẩy tình yêu đối với mẹ thiên 
nhiên, cha mẹ và gia đình. 

Vào ngày này, các buổi 
tụng kinh và cầu nguyện, 
các nghi lễ và lễ Phật giáo, 
các sự kiện trao giải và triển 
lãm về các cuộc thi viết và 
vẽ, và lời chào trực tuyến từ 
Đức Đạt lai Lạt ma thứ 14 và 
Thủ tƣớng Ấn Độ Narendra 
Modi đƣợc lên kế hoạch để tổ 
chức chủ yếu tại các tu viện 
Phật giáo. Cũng vào ngày 5- 
6, một chƣơng trình truyền 
hình đặc biệt và phim truyền 
hình ‗Đức Phật‘ sẽ đƣợc phát 
sóng và những đứa trẻ sinh 
ra vào ngày này sẽ đƣợc 
tặng quà. 

(Baljmaa.T – June 5, 
2020)  

Hòa thượng J Namashree Ma-
hathera (Bangladesh) 
Photo: Buddhistdoor  

Mông Cổ đánh dấu Ngày 
Phật đản như là một ngày 
công lễ chính thức lần đầu 
tiên vào ngày 5-6-2020 tại 

thủ đô Ulaanbaatar 
  



 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Mông Cổ đánh dấu Ngày 
Phật đản như là một ngày 
công lễ chính thức lần đầu 
tiên vào ngày 5-6-2020 tại 

thủ đô Ulaanbaatar 

Photos: MONTSAME 
 

NHẬT BẢN: Tìm thấy bức 
tƣợng nhỏ bên trong tác 
phẩm Phật giáo cổ xƣa ở 

Kyoto 
Kizugawa, Kyoto – Kỹ 

thuật CT scan (chụp cắt lớp 
vi tính) cho thấy một tƣợng 
Văn thù sƣ lợi Bồ tát thu nhỏ 
được ẩn chứa bên trong pho 
tƣợng chính của chùa 
Daichiji ở Kizugawa, tỉnh 
Kyoto. 

Tác phẩm nghệ thuật 
mới đƣợc phát hiện này đã 

được Bảo tàng Quốc gia Na-
ra công bố vào ngày 1-6-
2020. 

Vào tháng 2-2020, Bảo 
tàng đã tiến hành nghiên 
cứu quét CT trên pho tƣợng 
chính cao 169.5 cm (có 
niên đại từ thế kỷ 14) và 
tìm thấy bức tƣợng thu nhỏ, 
có kích thƣớc 2.7 cm bên 
trong phần cổ của tƣợng 
chính. 

Bức tƣợng thu nhỏ này 
nằm trong một bàn thờ 
Phật nhỏ bằng gỗ (zushi) và 
được bọc trong một túi vải 
dây rút. 

Các cuộn sách và kinh 
sách Phật giáo cũng đƣợc 
tìm thấy bên trong phần 
thân của pho tƣợng, cùng 
với tờ giấy bọc có ghi cầu 
thần chú. 

Bức tƣợng đang đƣợc 
trƣng bày tại Hội trƣờng 
Điêu khắc Nara của bảo 
tàng từ ngày 2-6 đến 3-7. 

(tipitaka.net  - June 8, 
2020) 

Tượng Văn thù Sư lợi Bồ tát 
thu nhỏ và các văn bản 
Phật giáo ẩn chứa bên 

trong tượng chính của vị Bồ 
tát này 

Photos: Bảo tàng Quốc gia 
Nara 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      7 

HÀN QUỐC:Kiểm tra an 
toàn các bảo vật xây dựng 
dự kiến trƣớc mùa gió mùa 

SEOUL, Hàn Quốc - Cơ 
quan Di sản Văn hóa (CHA) 
cho biết hôm thứ Hai họ sẽ 
tiến hành kiểm tra an toàn 
trên toàn quốc đối với khoảng 
300 bảo vật kiểu xây dựng do 
chính phủ chỉ định, nhƣ những 
ngôi chùa của Phật giáo, trƣớc 
mùa gió mùa đang đến gần. 

CHA sẽ bắt đầu tiến hành 
các cuộc kiểm tra an toàn vào 
ngày 10-6 cho đến ngày 10-7 
để đề phòng bão và lũ lụt 
trong mùa gió mùa đầu mùa 
hè, thƣờng diễn ra vào giữa 
tháng 6 và tháng 7. 

Việc kiểm tra sẽ đƣợc thực 
hiện chung giữa các chuyên 
gia di sản văn hóa từ chính 
quyền trung ƣơng và địa 
phƣơng, cũng nhƣ các chuyên 
gia dân sự. 

Các thanh tra sẽ kiểm tra 
các thiết bị phòng chống hỏa 
hoạn và tội phạm, các điều 
kiện an toàn cơ sở hạ tầng, 
điện và khí đốt, trong số 
những công tác khác, CHA 
cho biết. 

(NewsNow - June 9, 2020) 

Trưởng Cơ quan Di sản Văn 
hóa (CHA) Chung Jae-suk 

(đứng bên trái) đang quan sát 
một cuộc kiểm tra các thiết bị 

an toàn hỏa hoạn tại đền 
Sudeok ở Yesan, tỉnh Nam 

Chungcheong, vào ngày 12-3-
2019—Photo:Yonhap 

 

TRUNG QUỐC: Khôi phục 
các tác phẩm điêu khắc 

bằng đất sét sơn màu tại 
Tu viện Fengguo ở Liêu 

Ninh 
TIN ẢNH - Ngày 8-6-2020: 
Các chuyên gia bảo tồn di 
tích khôi phục những tác 
phẩm điêu khắc bằng đất 
sét sơn màu tại Tu viện 
Fengguo ở tỉnh Liêu Ninh  
(Big News Network -  June 
9, 2020) 

 

    Được xây dựng vào năm 
1020, Tu viện Fengguo sở 
hữu một bộ sƣu tập các tác 
phẩm điêu khắc Phật giáo 
bằng đất sét sơn màu hiếm 
có 

Năm 2012, "chánh điện của 
Tu viện Fengguo" đã đƣợc 
Trung Quốc đệ trình vào 
Danh sách Dự kiến Di sản 
Thế giới của UNESCO 

Photos: NEWS.CN 
 

THÁI LAN: Chùa Phật 
Ngọc ở Bangkok mở cửa 
trở lại với du khách bởi 

Pattaya Mail ngày 9 tháng 
6 năm 2020 

Bangkok, Thái Lan - 
Chùa Phật Ngọc đã mở cửa 
trở lại cho du khách vào 
ngày 8-6-2020 -  sau khi 
đóng cửa hơn hai tháng do 
đại dịch COVID-19. 

Vào ngày đầu tiên mở 
cửa trở lại, chỉ một số ít 
ngƣời đến viếng Chùa Phật 
Ngọc – tọa lạc trong khuôn 
viên của Đại Cung ở Bang-
kok. 

Du khách muốn tỏ lòng 
tôn kính với tƣợng Phật 

Tu viện Fengguo ở huyện 
Yixian của Jinzhou, phía đông 
bắc tỉnh Liêu Ninh 
  



 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Ngọc, đƣợc xem là palađi 
quốc gia, phải tuân theo các 
biện pháp kiểm soát sức 
khỏe và bệnh tật. 

Các địa điểm tôn giáo 
linh thiêng khác ở Bangkok 
cũng đã mở cửa trở lại với 
công chúng. 

Số lƣợng ngƣời tham 
quan đƣợc giới hạn theo từng 
lƣợt vào. Tất cả du khách 
phải đeo khẩu trang và trải 
qua kiểm tra sức khỏe trƣớc 
khi vào các địa điểm này.  

(Pattaya Mail - June 9, 
2020) 

 
Tượng Phật Ngọc (Bangkok, 

Thái Lan) 
Photo: Google 

 
 

 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
sẽ phát hành album nhạc 

đầu tiên vào tháng 7 
 

'Thế giới nội tâm' có 
những lời dạy của linh hồn, 
những câu thần chú đƣợc đặt 
thành âm nhạc 

NEW YORK – Album nhạc 
đầu tiên của Đức Đạt lai Lạt 
ma có tựa đề ―Thế giới Nội 
tâm‖ sẽ đƣợc phát hành vào 
ngày 6 -7-2020. Đĩa nhạc 
này bao gồm các giáo lý và 
thần chú đƣợc phổ nhạc của 
ngài. 

Dự án đƣợc thực hiện sau 
khi cô Junelle Kunin quyết 
định làm việc với Van phòng 
của Đức Đạt lai Lạt ma vào 
năm 2015 về việc tạo ra một 
album hợp nhất âm nhạc với 
lời của Đức Đạt lai Lạt ma. 
Từ Ấn Độ, cô đã trở về nhà ở 
New Zealand sau khi ghi âm 
lời nói của vị lãnh đạo tôn 
giáo này. 

Cùng với ngƣời chồng 
nhạc sĩ, Junelle Kunin đã sản 
xuất dự án 11 bài hát. "Thế 
giới Nội tâm" bao gồm các 
chủ đề nhƣ trí tuệ, lòng can 
đảm, sự trị liệu và lòng từ bi. 

Ngày phát hành album 
trùng với sinh nhật lần thứ 
85 của Đức Đạt lai Lạt ma. 

(wptv.com - June 9, 
2020) 

Ảnh bìa Album nhạc đầu tiên của Đức Đạt lai Lạt ma 
có tựa đề ―Thế giới Nội tâm‖ 

Đức Đạt lai Lạt ma cùng hai vợ chồng Junelle và Abe Kunin 
Photos: AP 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      9 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

 
       b/7- Biện Minh Thành Lập:  
      Bài Tụng: 
    “Đây nếu không tạp nhiễm, tất cả nên 
tự thoát. Đây nếu không thanh tịnh, 
công dụng nên không quả. Chẳng phải 
nhiễm chẳng phải không nhiễm, chẳng 
phải tịnh chẳng phải không 
tịnh, v.v... Bản tánh của Tâm 
vốn là thanh tịnh, do khách 
trần làm ô nhiễm.”  
      Giải Nghĩa: 
      Bài Tụng đây trên lý luận là 
thuyết minh thành lập Tánh 
Không nhƣ thế nào. Trong Tánh 
Không có thể có tất cả pháp tạp 
nhiễm, cũng có thể lìa khỏi pháp 
tạp nhiễm để đƣợc thanh tịnh, 
cho nên bản thân của tánh không 
chính là thanh tịnh không phải ô 
nhiễm. Hiểu rõ nghĩa này tức là 
hiểu rõ tánh không. Hai câu đây 
nếu không tạp nhiễm là thuyết 
minh tánh không của các pháp nơi trƣớc kia 
chƣa có đối trị, còn nếu nhƣ không có dung 
chứa các pháp tạp nhiễm ở trong tánh 
không thì tánh không đây luôn luôn lúc nào 
cũng đã phổ biến, nhờ đó tất cả hữu tình 
không cần phải tu hành mà tự nhiên cũng 
được giải thoát. Nhưng vì tánh không có thể 
dung nạp các pháp tạp nhiễm, cho nên 
chúng sanh ở trong các pháp tạp nhiễm tạo 
nghiệp thọ sanh không đƣợc giải thoát, vì 
thế cốt yếu ở chỗ cần phải tu hành thì mới 
có thể giải thoát. Hai câu nếu không thanh 
tịnh đây, nghĩa là trình bày nếu nhƣ đối với 
tham mà tu bố thí, đối với sân mà tu nhẫn 
nhục cho đến đối với tán loạn mà tu thiền 

định, các pháp đối trị này mặc dù đã hành 
trì, nhƣng đối với các pháp tạp nhiễm vẫn 
không thể diệt trừ để đƣợc thanh tịnh thì 
việc tu hành mong cầu giải thoát đấy phải 
chăng là cần lao vô ích không có hiệu quả 
hay sao? Thật ra tánh không đây có thể diệt 
trừ các pháp tạp nhiễm để cùng các pháp 
thanh tịnh tƣơng ƣng, cho nên hành trì pháp 
tu, cũng chính là hành trì pháp định đều có 

kết quả lợi ích nhƣ nhau. Sở dĩ 
trong tánh không mặc dù có các 
pháp tạp nhiễm, nhƣng có thể 
đối trị để trở thành thanh tịnh, 
tánh không mặc dù thƣờng phổ 
biến nơi tất cả pháp nhiễm, 
nhƣng tánh không vốn đã thanh 
tịnh cho nên mãi mãi vẫn 
thƣờng tại không bị biến đổi. 
Tụng nói chẳng phải nhiễm 
chẳng phải không nhiễm, v.v..., 
hai câu trƣớc là mục tiêu, hai 
câu sau là lý do. Dùng Nhân 
Minh để trình bày: tánh không 
đây chẳng phải nhiễm chẳng 
phải không nhiễm đó là Tông 

Chỉ; Tâm Tánh vốn thanh tịnh đó là Nhân. 
Câu thứ hai chẳng phải thanh tịnh chẳng 
phải không thanh tịnh cũng giống nhau nhƣ 
câu một đó là Tông Chỉ; tánh không do 
khách trần làm chỗ ô nhiễm đó là Nhân, cho 
nên tánh không, không là thanh tịnh và 
cũng chẳng phải vốn là ô nhiễm. Thuyết 
minh Tâm Tánh chính là hiển bày nghĩa lý 
tất cả pháp là Duy Tâm. 
  

(Phẩm Biện Minh thứ hai) 
  

      2/- Biện Minh Chƣớng:  
      Phẩm Biện Minh Chƣớng đây là Phẩm 
thứ hai trong bảy Phẩm. Chƣớng nghĩa là 

BIỆN TRUNG BIÊN LUẬN 

TỤNG THÍCH  
  

(Giải thích những bài Tụng của bộ luận Biện Minh Trung Đạo 
và Nhị Biên, trích từ trong Thái Hƣ Toàn Thƣ) 

  

 Dịch Giả: THÍCH THẮNG HOAN  

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

che kín và ngăn ngại, có thể trái ngƣợc và 
tổn hại. Tuy cùng một loại Pháp Chƣớng, có 
một loại cho là Chƣớng, riêng có một loại 
không cho là Chƣớng, nhƣ Sở Tri Chƣớng có 
thể chƣớng ngại kẻ tu Bồ Tát Hạnh mong cầu 
chứng quả Phật, nhƣng đối với kẻ phát tâm 
Tiểu Thừa chỉ mong cầu chứng quả Niết Bàn 
thì không có chƣớng ngại. Phẩm đây thuyết 
minh tinh tƣờng, cộng chung chia làm bốn 
đoạn:  
      a)- Năm Chướng:  
      Bài Tụng: 
    “Cụ phần (chướng) và nhất 
phần (chướng), tăng thạnh  (chướng) cùng 
bình đẳng (chướng), nơi sanh tử thủ 
xả (chướng), thuyết minh tánh hai 
chƣớng (Phiền não và Sở tri).” 
      Giải Nghĩa: 
      Bài Tụng đây là thuyết minh năm 
Chƣớng: một là Cụ Phần Chƣớng, hai là Nhất 
Phần Chƣớng, ba là Tăng Thạnh Chƣớng, bốn 
là Bình Đẳng Chƣớng, năm là Sanh Tử Thủ 
Xả Chƣớng. Năm thứ chƣớng đây chính là 
chỗ làm chƣớng ngại hai thứ chủng tánh của 
Thinh Văn và Bồ Tát. Giờ đây xin biện minh 
sự sai biệt của chúng; nhƣ trong năm 
Chƣớng, Cụ Phần Chƣớng thì chỉ quan hệ nơi 
Bồ Tát mà không quan hệ nơi Nhị Thừa và 
cũng có hai thứ quan hệ đầy đủ cả Bồ Tát và 
Nhị Thừa, nhƣ Tăng Thạnh, Bình Đẳng 
Chƣớng, ở phần sau sẽ giải thích rõ hơn.  
      Nói Cụ Phần Chƣớng đây chính là hai 
chƣớng phiền não và sở tri cùng nhau có thể 
chƣớng ngại Bồ Tát phát tâm Đại Thừa mong 
cầu quả Phật; hai chƣớng này nhất định phải 
đối trị cho kết thúc thì mới có thể chứng 
đặng Bồ Đề; nếu chỉ đối trị phiền não chướng 
mà chƣa đối trị sở tri chƣớng thì quyết định 
không thể chứng đƣợc quả Phật, cho nên đối 
với Bồ Tát phiền não và sở tri toàn phần là 
chƣớng ngại. Hai danh xƣng phiền não và sở 
tri chỗ đây chƣa ghi rõ, phải đợi một bài 
Tụng sau cùng thì mới đề cập đến. Phiền não 
chính là Tham, sân, v.v... thuộc Căn Bản 
Phiền Não và Tật, San, v.v... thuộc Tùy Phiền 
Não. Bản thân của phiền não chính là 
chƣớng, phiền não tức là chƣớng, trong Lục 
Ly Hiệp Thích cũng gọi là Trì Nghiệp 
Thích (Nghiệp thích bảo trì). Nhân vì một số 
tham v.v... là phần tử phá rối trong giới tinh 
thần, khiến nhiễu hại không yên ổn, nên gọi 
là phiền não chƣớng. Sở Tri Chƣớng đây, bản 
thân không phải là chƣớng, chỗ thƣờng 
chƣớng ngại chính là vô tri hoặc vô minh; Vô 
Tri là đủ các thứ ngu si bạc nhƣợc không có 
năng lực cho nên làm chƣớng ngại. Nhƣ nói 
rằng: Sở Tri, bản chất không phải là chƣớng, 
mà chƣớng (vô tri) mới đích thực làm chƣớng 
ngại sở tri. Nguyên do sở tri là thuộc về Cảnh 
và năng tri thì thuộc về Tâm; Tâm thì có thể 
hiểu biết tất cả pháp tánh, pháp tƣớng, pháp 

hành, pháp quả của cảnh, nhƣng Tâm vô trí 
vô lực mới rõ ràng chính là chƣớng ngại sở 
tri, cho nên gọi là sở tri chƣớng. Nhƣ chƣ 
Phật thì có đại Trí đại Lực biến khắp tất cả 
pháp, còn Bồ Tát thì không có công đức đại 
Trí đại Lực này, cho nên chƣa có thể chứng 
đặng Vô Thượng Bồ Đề. Vì chứng Vô Thượng 
Bồ Đề tất nhiên đem trí đức vô biên tu tập 
cho đƣợc đầy đủ. Sở Tri Chƣớng đây đối với 
ngƣời chỉ cầu chứng đặng quả Niết Bàn thì 
không làm chƣớng ngại. Nhân vì hàng Nhị 
Thừa chỉ một mục đích là tính toán làm cách 
nào giải thoát sanh tử thống khổ trong ba 
cõi, đều không mong cầu Vô Thƣợng Bồ Đề. 
Kế đến Nhất Phần Chƣớng đây, nghĩa là một 
phần phiền não chƣớng chỉ làm chƣớng ngại 
cho hàng Nhị Thừa. Còn nói Tăng Thạnh 
đây, tức là giảng phiền não của chúng sanh: 
Nhƣ Tham Tăng Thạnh nghĩa là phần hành 
động của tham, Sân Tăng Thạnh nghĩa là 
phần hành động của sân; lại nữa mặc dù có 
tham và sân nhƣng không nặng, chỉ có si 
mới là nặng, cho nên gọi là Si Phần Tăng 
Thạnh Hành (Phần Si thạnh hành tăng 
trưởng). Các phiền não tăng thạnh có thể 
làm chƣớng ngại lớn cho việc cầu giải thoát, 
tất nhiên cần phải đem một số phiền não 
tăng thạnh đây đi đối trị đi xuống thì mới có 
thể chứng đặng quả Thánh để hoá độ lợi lạc 
hữu tình. Còn nói Bình Đẳng đây, chữ Đẳng 
gọi là Đẳng Phần, nghĩa là phiền não Tham 
Sân v.v... sai biệt không nhiều, thế lực 
không có mạnh yếu gọi là Đẳng Phần 
Hành (Phần hành động bình đẳng). Nơi Sanh 
Tử Thủ Xả đây, nghĩa là chuyên làm chƣớng 
ngại cho Bồ Tát Đại Thừa, nhân vì hạng 
phàm phu thì chấp lấy nơi sanh tử, hàng Nhị 
Thừa thì xả bỏ nơi sanh tử, hàng Bồ Tát nơi 
sanh tử mặc dù không chấp lấy và cũng 
không xả bỏ. Tại sao thế, nguyên do Bồ Tát 
dùng trí tuệ thấu rõ tất cả pháp đều là 
Không, cho nên nơi nghiệp quả hữu lậu 
không có chỗ để chấp lấy; đồng thời lại 
dùng Tâm Đại Bi luôn luôn cứu độ chúng 
sanh. Bồ Tát thật hành nhƣ thế đƣợc xem là 
đã thành Phật và cũng là đang thị hiện sanh 
tử. Nhƣ vào Thai, Xuất gia cho đến thành 
Phật, vào Niết Bàn, tất cả đều là thị hiện; 
nhân là thị hiện, mặc dù thị hiện sanh tử 
nhƣng không bị sanh tử ràng buộc, đƣơng 
thể vắng lặng, ngay lập tức là Niết Bàn, nơi 
sanh tử không có chỗ thủ xả, cho nên trở 
thành Vô Trụ Đại Niết Bàn. Nếu nhƣ đã có 
thủ xả thì trở thành chƣớng ngại cho Bồ Tát 
Hạnh, không thể chứng đặng Vô Trụ Đại Niết 
Bàn.  
      Từ năm Chƣớng trên, Cụ Phần là chuyên 
chú ý đối với Bồ Tát Thừa, còn Nhất Phần thì 
chỉ chú ý đối với Nhị Thừa. Tăng Thạnh, Bình 
Đẳng hai chướng quan hệ cả Đại Thừa và 
Tiểu Thừa. Nơi Sanh Tử Thủ Xả cũng chỉ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      11 

chƣớng ngại Bồ Tát Thừa nhƣng không 
chƣớng ngại Nhị Thừa. Sự phân chia năm 
Chƣớng đây chính là căn cứ nơi sự không 
giống nhau của Đại và Tiểu hai Thừa mà 
trình bày. 
  
      b)- Chín Kết:   
      Bài Tụng: 
      “Chín thứ phiền não tƣớng, gọi là Ái 
v.v... gồm chín kết (trói buộc): hai 
chƣớng Yểm và Xả ban đầu; ngoài bảy 
chƣớng Chân Kiến, gọi là năng chƣớng 
Thân Kiến; Bỉ sự (sư việc của thân kiến), 
diệt, đạo, bảo; lợi dƣỡng cung kính 
v.v...; xa lìa biết cùng khắp.”  
      Giải Nghĩa: 
      Bài Tụng đây là thuyết minh chín kết. 
Chữ Kết (trói buộc) chính là phiền não. Ở 
trong các Kinh Luận khác hoặc gọi là Tố 
Triền (trói buộc), Tuỳ Miên đều là biệt danh 
của phiền não. Chữ Kết có chín thứ, tức là 
có chín thứ phiền não trói buộc hữu tình ở 
trong sanh tử, không cho giải thoát. Chín 
Kết đây: 1. Ái Kết, 2. Khuể Kết (oán giận 
trói buộc), 3. Mạn Kết, 4. Vô Minh Kết, 5. 
Kiến Kết (Biên kiến trói buộc), 6. Thủ 
Kết (chấp lấy trói buộc), 7. Nghi Kết, 8. Tật 
Kết (ganh tị trói buộc), 9. San Kết (keo kiệt 
trói buộc). Chín thứ này so cùng mƣời thứ 
phiền não có hơi khác nhau, thực ra chính là 
bảy thứ của Căn Bản Phiền Não và hai thứ 
của Tùy Phiền Não. Chữ Tham của Căn Bản 
Phiền Não trong đây là chỉ cho Ái Kết; Chữ 
Sân trong đây là chỉ cho Khuể Kết. Hai thứ 
Ái Kết và Khuể Kết thƣờng chƣớng ngại Yểm 
và Xả (chán ghét và xả bỏ), nhân vì Ái mà 
gặp cảnh thuận liền trở nên ái trƣớc thì 
không thể lìa chán, nhƣ ái trƣớc nơi cảnh 
giới tốt đẹp thì quyết định không thể lìa 
chán. Nếu muốn siêu thoát ba cõi thì nhất 
định phải lìa chán ba cõi, cũng như muốn 
vãng sanh Tịnh Độ mà không muốn lìa chán 
uế độ thì trên căn bản làm sao có thể vãng 
sanh đƣợc? Đó gọi là Ái Kết. Khuể kết của 
Sân thì cũng giống nhƣ thế, nghĩa là nhân vì 
Sân Khuể (oán giận) có thể phát động chính 
là do nghịch cảnh ứ động nơi tâm, Tâm lý 
luôn luôn căm ghét thì đối với cảnh nghịch 
không thể xả bỏ, cho nên trở thành Khuể 
Kết. Ngoài ra bảy thứ Kết còn lại chính là 
Mạn Kết, Vô Minh Kết, Kiến Kết, Thủ Kết, 
Nghi Kết, Tật Kết, San Kết.  Bảy thứ Kết này 
thƣờng chƣớng ngại cho Chân Kiến, khiến 
không thể thấy đƣợc chân lý các pháp, cho 
nên bốn câu Tụng dƣới đây sẽ giải thích:  
      1, Mạn Kết thƣờng chƣớng ngại thân 
kiến khiến hiểu biết hƣ ngụy khắp cả: nhân 
vì thân thể đây của chúng ta căn bản là do 
bốn Đại năm Uẩn hợp thành, giả sử có Mạn 
Kết thì không chịu đem cái ngã xem nhƣ 
hoàn toàn hƣ ngụy không thật.  

      2, Bỉ Sự đây, tức là giải thích Vô Minh 
Kết: Bỉ Sự nghĩa là sự việc của thân kiến kia, 
sự việc tức là chỉ cho Pháp (thân thể) do 
năm Uẩn giả hợp kết thành; Pháp Uẩn Giả 
đây, vì vô minh nên không rõ cho là có tự 
thể, cho là có ngã, có ngã sở, do đó không 
thể thấy tất cả pháp đều là không.  
      3, Kiến Kết chƣớng ngại Diệt Đế: Nhân 
vì đã có Tát Ca Da Đẳng Kiến (Biên Kiến) thì 
chấp thân này là thật, chấp có ngã và ngã 
sở; đã có biên kiến thì chấp đoạn chấp 
thƣờng, chấp đoạn cho rằng đã chết là hết, 
cần gì phải tu hành? Chấp thƣờng cho ngã là 
thƣờng còn, không cần phải cầu giải thoát! 
Những thứ kiến chấp này đều có thể chƣớng 
ngại cho việc chứng quả Diệt Đế.  
      4, Thủ Kết thì chƣớng ngại Đạo Đế: Thủ 
tức là chấp lấy các thứ thấy biết và chấp lấy 
giới pháp của ngoại đạo, nhƣ chấp lấy giới 
thờ bò, giới thờ chó, các thứ giới khổ hạnh 
không hợp lý, cho là giữ những thứ giới này 
có thể đƣợc giải thoát; hoặc chấp lấy vọng 
kiến cho là thế giới có Chủ Tạo Vật, chỉ có 
Chủ Tạo Vật mới đủ quyền lực cho đƣợc giải 
thoát, ngoại trừ Chủ Tạo Vật đây, không 
luận tu hành pháp môn gì cũng không thể 
giải thoát. Đã có Thủ Kết thì không thể 
nƣơng nơi Phật Pháp để tu chứng, cho nên 
chƣớng ngại Phật Pháp Chánh Đạo. 
     5, Nghi Kết có thể chƣớng ngại sanh tín 
tâm nơi Tam Bảo: nhân vì đã có nghi thì 
không biết Phật Pháp Tăng là chỗ nƣơng tựa 
duy nhất của thế gian, mà đối với Tam Bảo 
luôn luôn do dự, cho là pháp ngoại đạo cùng 
Phật Pháp giống nhƣ nhau không hơn không 
kém, đây chính là hoàn toàn sai lầm. 
     6, Tật Kết thƣờng chƣớng ngại lợi dƣỡng, 
cung kính các thứ khắp biết: nhân vì đã có 
ganh tị thì đối với danh lợi vinh hiển của thế 
nhân không thể quán sát thấy nhƣ huyễn 
được. 
     7, San Kết có thể chƣớng ngại xa lìa biết 
cùng khắp: chính là đã có san lận thì đối với 
chỗ đạt đƣợc tài vật hay Phật Pháp thƣờng 
keo kiệt bảo thủ không chịu giúp ngƣời 
khác. Nhƣ có tài vật mà không chịu bố thí, 
có tri thức mà không chịu dạy ngƣời, bí mật 
bảo trì đều là san kết, có san kết đây làm 
chƣớng ngại thì không thể giải thoát.  
      Chín thứ nhƣ thế cần phải biết cùng 
khắp. Nhân có chín thứ này, chánh hạnh 
chánh kiến không thể phát sanh, cho nên 
phải đoạn trừ. 

 
(còn tiếp) 



 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

ăm nay Canh tý (2020), Kỷ niệm 
ngày đức Phật giáng thế nằm ngay 
trong mùa dịch Covi-19. Tất cả sự 
sinh hoạt từ trong chốn thiền môn ra 

đến quần chúng ngoài xã hội đều bị nghiêm 
ngặt theo luật lệ hiện hành là phải cách ly 
và phải sinh hoạt tại nhà. Thời 
gian dài ngắn là tùy theo vấn 
đề lớp người bị nhiễm bệnh 
nhiều ít, chính phủ liên bang 
hoặc tiểu bang cũng tùy theo 
đó mà gia giảm thời gian. Cho 
nên, sinh hoạt của Cộng đồng 
Phật giáo Hải ngoại cũng 
không ngoại lệ. 

Ở các nƣớc ngoài Hoa Kỳ ra 
sao, chúng tôi không nắm 
vững. Có biết đƣợc chút ít là 
do sự điện đàm với quý Tôn 
Đức thâm tình đồng sự pháp lữ 
ở Pháp, Úc, Canada,... thì cũng 
tƣơng đối giống nhau; nhìn 
vào tin tức trên diễn đàn cũng 
nhƣ theo dõi tin tức trên TV 
qua các đài NBC, CBS, ABC và 
CNN,... thấy hoàn cảnh quá đau 
khổ, rất thƣơng tâm. Chúng tôi không thấy 
những nạn nhân đang quằn quại trên 
giƣờng bệnh, nhƣng thấy đƣợc những nạn 
nhân bị tƣớc đoạt mạng sống thì thi thể 
chôn cất bằng những bao nylon và chôn tập 
thể dƣới một hào sâu dài đến hai tầng hoặc 
hơn. 

Ngày Phật đản 2564, đúng ngay giữa 
tuần là thứ năm ngày 27 tháng 05 năm 
2020. Tôi nhấc điện thoại có đƣợc, gọi đến 
chƣ Tôn đức Tăng ni, quý chùa, quý tự 
viện, Niệm Phật đƣờng dù không có chƣ vị 
Tăng Ni hƣớng dẫn tu tập chỉ có ban Trị Sự 
không thôi, đã một lần quen biết hay không 
quen biết, chúng tôi đều gọi hết. Thế rồi, 
không ai bảo ai và có lẽ lòng tự nhủ lòng, 
làm con phải hiếu; do đó, ngày mà đấng 
cha lành chung bốn loại hạ phàm độ sanh, 
nên đàn con của Ngài dù ở đâu đi nữa, dù 
xuất gia hay tại gia đều hớn hở phát 
nguyện mua sắm lễ vật theo hoàn cảnh để 

cúng dường lên Ngài. 
Cái đặc biệt mà chúng tôi muốn nói đến 

hôm nay là hiện nay, hải ngoại nói chung và 
Hoa Kỳ nói riêng, không phải được tổ chức 
tưng bừng như mọi năm kể từ khi có dân Việt 
tỵ nạn từ sau năm 1975; nghĩa là: đều có 

dựng lễ đài chung từng vùng và 
có vùng đông dân cư Việt Nam 
nói chung và hàng con Phật nói 
riêng như ở miền nam California, 
thì, có năm Kính Mừng Đại Lễ 
Phật Đản lên đến 20 ngàn người 
tham dự. Tuy nhiên, đặc biệt 
nhất, duy chỉ có Giáo Hội Phật 
Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa 
Kỳ, phối hợp với Cộng đồng Phật 
Giáo Việt Nam miền nam Cali, 
(sau cái đau thương tan tác của 
Giáo chỉ số 9 và Thông bạch thi 
hành Giáo chỉ) đã có đến hai 
mươi chiếc xe hoa và kiệu Phật 
diễn hành qua bốn thành phố, 
quy tụ hàng hàng lớp lớp Đồng 
hương và Phật  tử tham dự. Dẫn 

đầu xe hoa, kiệu Phật bằng một 
đoàn Mô tô hộ tống cũng trên hai 

chục chiếc, sắp thành hai hàng chạy trước 
dẫn đường từ nơi khởi hành đến tận lễ đài 
được trang trọng phối trí tại Mile Sqare Park, 
... Hai bên lề đường Phật từ và Đồng hương 
đứng vấy tay chào mừng với lá cờ Phật giáo 
nhỏ nhắn, xinh xinh nói lên sức sống mãnh 
liệt của Phật giáo, cho dù con Phật sống ở 
quê nhà hay ở hải ngoại, ... thể hiện tình 
thần Đạo pháp gắn liền với dân tộc; Đạo Phật 
đến đâu hòa bình đến đó, ... phù hợp với 
câu: 

Dù đi bất cứ nơi đâu, 
Đến ngày Phật đản năm châu cũng gần... 
Dù cho buôn thúng, bán bưng, 
Đến ngày Phật Đản, tưng bừng chung 

lo... 
 
Thế rồi, đại dịch Covid-19 đến với nhân 

loại, đang tàn phá sức sống của con người 
trên khắp thế giới. Mọi người phải tuân hành 
luật lệ hiện hành của chính phủ bất cứ quốc 

NGÀY RẰM THÁNG TƢ 
CANH TÝ - 2020 
Điều ngự tử Tín Nghĩa 

Hòa thượng Thích Tín Nghĩa 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      13 

gia nào. Vì vậy, người con Phật cũng phải 
tuân thủ pháp luật. Tất cả chùa chiền, tự 
viện cũng chấp hành luật lệ như vậy; tuy 
nhiên ngày Đức Phật giáng thế, đều có tổ 
chức đúng ngày trăng tròn Rằm tháng Tư 
cùng một lúc khác múi giờ, chứ không giống 
như những năm trước là tổ chức chung, mà, 
không hẳn là ngày chính thức như năm nay, 
ngoại trừ chỉ có một chùa duy nhất đó là 
chùa Bát Nhã của Hòa thượng Thích Nguyên 
Trí, Phó chủ tịch Nội vụ Hội đồng Điều hành 
Giáo hội tại Santa Ana. Lý do cách nay vài 
chục năm về trước, chùa Bát Nhã nằm trong 
góc hẻm, vừa nhỏ, vừa thiếu tiện nghi  tuy 
thế, với tinh thần hộ đạo của Phật tử và 
Đồng hương đến tham dự Đại lễ cũng tương 
đối. Cho nên, hai Đại lễ Phật đản và Vu lan, 
Hòa thượng Nguyên Trí vẫn làm đúng ngày 
dù là chùa nhỏ hay được ra chùa mới ớ 
đường lớn nối dài với đại lộ Bolsa như hôm 
nay. 

Sở dĩ, Đại lễ Phật đản hay Vu lan, hầu hết 
đều tổ chức ngày cuối tuần thứ Bảy hay Chủ 
nhật mới có Phật từ dự lễ. Chư tôn Thiền đức 
thì sau khi lo Đại lễ Phật đản chung thì phân 
thân rải thể theo sự cung thỉnh của các tự 
viện, của các cộng đồng Phật Giáo, ... Ngay 
như các chùa lớn có các bậc Tôn túc như 
chùa Quang Nghiêm (Stockton), Tổ đình Từ 
Đảm Hải Ngoại (Dallas), chùa Phật Đà (San 
Diego), Phật học viện Quốc tế (North Hills), 
... cũng phải tùy duyên để tổ chức. Nhờ vào 
tùy duyên đó mà chư Tôn đức mang thân 

Hòa thượng Thích Nguyên Trí, viện chủ chùa Bát Nhã, kiêm 
Phó chủ tịch Nội vụ Hội đồng Điều hành Giáo hội PGVNTNHK 
ban đạo từ được tổ chức đúng ngày Rằm tháng Tư 

tướng và pháp tướng đi đó đây hướng dẫn 
quần chúng cho ngày lễ càng thêm long 
trọng. Và, chư Tôn đức cũng hướng dẫn cho 
quần chúng Phật tử biết rộng rãi rằng: ... Ở 
hải ngoại, chúng ta không có ngày Phật 
đản, Vu lan như ở quê nhà mà có mùa Phật 
đản và mùa Vu lan, ... Bởi thế, một tháng 
chỉ có bốn ngày cuối tuần mà chư tôn đức 
có vị làm sáu hoặc bảy Đại lễ Vu lan hay 
Phật đản. Lý do, vì hầu hết đều sinh hoạt 
cuối tuần nên thứ Bảy làm chùa này, Chủ 
nhật chùa khác. Ngày Cố Trưởng lão Thích 
Trí Chơn còn tại tiền, thường đi chứng minh 
thuyết giảng các Đại lễ này có thể lên đến 
mười chùa; Vì, Ngài làm lễ vào chiều thứ 
Sáu, vào khoảng 11 giờ tối xong lễ, lên xe 
buýt qua thành phố khác hoặc tiểu bang 
khác để làm lễ ngày thứ Bảy; Xong lễ, Phật 
tử đưa đi hoặc đi xe buýt một mình trong 
đêm để kịp chủ nhật làm lễ chùa khác, ... vì 
thế mà Ngài có tên là Hòa thượng xe 
buýt,... 

 
Trở lại chuyện Đại lễ đúng ngày của quý 

tự năm nay đều có thiết lễ Đản sanh, cũng 
có trần thiết bàn tắm Phật để Phật tử tùy 
duyên. Tổ Đình Từ Đàm Hải Ngoại cũng 
không ngoại lệ, cũng đầy đủ nghi tiết của 
Đại lễ từ ngày thứ Năm đến hết ngày Chủ 
nhật. Hàng Phật tử thay phiên nhau đi chùa 
lễ Phật, làm lễ “Mộc dục” tức là lễ tắm Phật 
để cầu nguyện,... 

Sau ngày Đản sanh, chúng tôi cũng 
dùng điện thoại gọi lại tất cả các nơi đã gọi 
trƣớc đây, quý Thầy, quý Sƣ cô và quý Đạo 
hữu cũng có tinh thần nhƣ Giáo hội ƣớc 
muốn qua những văn thƣ đã gởi ra. 

Phật đản 2564-2020 tại tu viện Huyền Không San 
Jose, Ni sư Nguyên Thiện và Đại chúng thực hiện 

đúng ngày Rằm tháng Tư-Canh Tý 



 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Lễ đài Phât đản 2564-2020 tại tu viện 
Hồng Đức, Thượng tọa Thích Nguyên 

Thông thực hiện, tiểu bang Iowa 

Lễ đài Phật đản tại chùa Bát Nhã, Thượng 
tọa Thích Hạnh Hiếu và Thượng tọa Thích 
Nhuận Minh thức hiện, tiểu bang Arkansas 

 
Đó là niềm tin của đệ tử Phật 

trong mùa Phật đản 2564 là vậy. 
Chúng tôi chia xẻ niềm tin nầy đến 
với tất cả Đại chúng và đại diện Giáo 
hội chân thành tri ân tinh thần vì đạo 
của Đại chúng và Đồng hƣơng Phật 
tử. 

Thành kính cảm niệm. 
Trọng hạ Canh tý – May, 20-2020 

 
 

BỜ CÕI THANH TÂN 
 

 

Chuyện phế hưng mấy thuở 
Trăng tròn khuyết trên ngàn. 
Giữa sắc màu dâu bể, 
Theo điệp khúc thời gian. 
 
Sầu nghiêng vầng nhật nguyệt 
Bạc vai áo phong trần. 
Tuồng đời thăm thẳm mắt, 
Tình đời quang gánh xuân. 
 
Lối xưa còn phong dấu 
Sương lạnh bến rêu cồn. 
Chim về non xa vắng, 
Mây về nghiêng hoàng hôn. 
 
Người qua bờ nhân ảnh 
Đời mấy nẻo phong vân. 
Giấc tàn cơn mộng ảo, 
Giữa cát bụi mê lầm! 
 
Sầu tuôn,  buồn lệ đá 
Biển nát mộng chiều hoang. 
Có nghe lời sóng vỗ, 
Có nghe những điệu đàn? 
 
Mắt say màu chung đỉnh 
Bã danh luỵ tháp ngà. 
Cành sương mai mộng vỡ, 
Một thoáng đời phôi pha. 
 
Chim thức bờ hoa cỏ 
Đời thức tiếng chuông ngân. 
Muôn ngả về còn có... 
Một bờ cõi thanh tân! 

 
 

 
South Dakota, tháng 3.2020 

 

MẶC PHƢƠNG TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      15 

hững ngƣời học Phật đều biết rằng, 
thời Thế Tôn tại thế, giáo pháp đƣợc 
Ngài thuyết giảng, các đệ tử nghe rồi 
ghi nhớ, học thuộc và thƣờng 

xuyên tụng đọc trao truyền cho ngƣời đi 
sau. 

Sự lƣu truyền giáo pháp bằng 
cách truyền khẩu tiếp tục kéo dài cho 
đến khoảng trên dưới 400 năm sau khi Thế 
Tôn nhập diệt mới đƣợc ghi chép. Kinh 
tạng Nikaya (Pali) đƣợc xem là văn bản sớm 
nhất ghi chép lời Phật dạy. Tƣơng đƣơng 
với kinh tạng Nikaya là kinh tạng A-hàm 
(Sanskrit) và khá nhiều kinh luận đƣợc biên 
soạn, trƣớc tác rất muộn về sau. 

Ngay trong thời Thế Tôn, đã có không ít 
ngƣời nghe pháp lõm bõm, nên khi thuật lại 
không đúng lắm với lời Phật. Những vị 
nói thiếu sót hoặc nói sai lạc với Chánh 
pháp thƣờng đƣợc Đức Phật gọi đến răn 
nhắc, chấn chỉnh, có khi quở trách nặng nề. 
Và Ngài đã dự liệu cho vấn đề này ở đời vị 
lai nên khi sắp nhập Niết-bàn đã khéo nhắc 
lại cho bốn chúng đệ tử biết rằng phải hết 
sức cẩn thận ―không nên vội tin, cũng không 
nên bài bác đối với bất cứ quan điểm nào 
mà phải đối chiếu với Kinh-Luật.‖ 

―Một thời Phật ở trong núi Kỳ-xà-quật, 
thành La-duyệt cùng với chúng Đại Tỳ-kheo 
(…). 

Bấy giờ, sau khi tùy nghi an trú ở thôn 
Am-bà-la, Đức Thế Tôn lại bảo A-nan: Hãy 
sửa soạn để đi thôn Chiêm-bà, thôn Kiền-
đồ, thôn Bà-lê-bà và thành Phụ-di. A-nan 
đáp: 

Thưa vâng. Rồi xếp y ôm bát, cùng đại 
chúng theo hầu Thế Tôn, theo con đường từ 
Bạt-kỳ đi lần đến các thành khác, đến phía 
Bắc thành Phụ-di, nghỉ lại trong rừng Thi-xá
-bà. 

Phật nói với các Tỳ-kheo: 
- Ta sẽ nói cho các ngươi nghe Bốn 

đại giáo pháp. Hãy lắng nghe, hãy suy ngẫm 
kỹ. 

Các Tỳ-kheo bạch Phật: 
- Kính vâng, bạch Thế Tôn! Chúng con 

muốn nghe. 
Phật nói: 
- Bốn pháp ấy là gì? Nếu có vị Tỳ-kheo 

nào nói như vầy: Này chư Hiền, tôi từng ở 
tại thôn kia, thành kia, nước kia, đích thân 
theo Phật được nghe, được lãnh thọ giáo 
pháp này. Nghe như vậy thì các ngươi cũng 
không nên vội tin, cũng không nên bài bác. 

KHÔNG NÊN VỘI TIN 
CŨNG KHÔNG NÊN BÀI BÁC 

Quảng Tánh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Hãy nương theo Kinh mà xét chỗ hư 
thật. Nương theo Luật, nương theo 
Pháp mà xét rõ gốc ngọn. Nếu 
thấy lời nói ấy không đúng Kinh, 
không đúng Luật, không đúng Pháp, 
thì các ngươi hãy nói lại người kia 
rằng: Phật không nói như thế, ngươi 
đã nhớ lầm chăng? 

Bởi vì chúng tôi nương Kinh, 
nương Luật, nương Pháp. Mà lời ngươi 
vừa nói trái với Chánh pháp. Vậy này 
Hiền sĩ, ngươi chớ có thọ trì và chớ 
đem nói cho người khác. Hãy từ bỏ nó 
đi. Trái lại, nếu xét thấy lời kia đúng 
Kinh, đúng Luật, đúng Pháp thì hãy 
nói với người kia rằng: Lời ngươi vừa 
nói, đúng là lời Phật nói. Vì chúng 
tôi nương Kinh, nương Luật, nương 
Pháp. Mà lời ngươi vừa nói phù 
hợp với Chánh pháp. Vậy Hiền sĩ! 
Hãy cẩn thận thọ trì và rộng nói cho 
người nghe, chớ có từ bỏ. Đó là đại 
pháp thứ nhất.‖ 

(Kinh Trường A-hàm, kinh Du 
hành [trích]) 

Lời Thế Tôn dạy thật rõ ràng, nếu 
ai đó nói rằng tôi đƣợc nghe pháp này 
từ Đức Phật hay bất cứ ai đều phải 
―Không nên vội tin, cũng không 
nên bài bác. Hãy nƣơng theo Kinh mà 
xét chỗ hƣ thật. Nƣơng theo Luật, 
nƣơng theo Pháp mà xét rõ gốc 
ngọn.‖ 

Hiện nay, những tuyên bố nhân 
danh Phật pháp nhiều vô số kể, trong 
đó nhiều quan điểm chống trái 
nhau khiến cho không ít ngƣời nghe 
hoang mang, thối thất đạo tâm. Giải 
pháp cho vấn đề này là cần tỉnh táo, 
không tin liền cũng không vội bài 
bác mà nƣơng vào Kinh và Luật 
để đối chiếu, thẩm định. Sự thật sẽ rõ 
ràng hơn khi thực hiện thao tác so 
sánh này, những quan điểm nào 
mà trái với Kinh Luật hay giáo 
pháp nói chung thì mạnh dạn loại trừ. 

 
Mới hay, Đức Phật tuy đã nhập 

diệt nhƣng Kinh và Luật (hiện 
thân của Ngài) vẫn còn ở đời. 
Ngƣời đệ tử Phật cần nƣơng vào Kinh, 
Luật để thẩm định lại tất cả 
những giáo huấn, tuyên bố, thuyết 
giảng của tất cả những ai nhân 
danh lời Phật dạy. Hãy nƣơng tựa 
Pháp, hãy mở to đôi mắt tuệ, gạt bỏ 
tất cả chấp thủ tông môn hệ phái và 
tình cảm sùng bái thầy tổ cá nhân thì 
sẽ phân biệt đúng sai, chính tà để giữ 
vững tín tâm Tam bảo và tiến 
tu thành tựu giải thoát. 

PHƢỚC SƠN 

HÒA THƢỢNG TÁN 
 
Thành kính tƣởng niệm Hoà Thƣợng 
Tân Viên Tịch thƣợng Phƣớc hạ Sơn 
Kính nguyện Giác Linh Hoà Thƣợng cao 
đăng Phật Quốc 
 
Phước Sơn Hòa Thượng bậc thiền tăng 
Bác lãm luận kinh luật để lòng 
Sống hạnh thanh cao nuôi chí đạo 
Vui miền tịnh diệu dưỡng tâm trang 
Uy nghi đĩnh đạc ngời dung tướng 
Giới đức tinh nghiêm rạng đạo phong 
Giáo hóa truyền trao duyên đã mãn 
Sen vàng Thượng Phẩm thẳng cao đăng...! 
 

Nam Mô Tiếp Dẫn Đạo Sƣ A Di Đà Phật 
California, 07-06-2020 

Học trò cũ của Hoà Thƣợng 
(cựu học tăng Khóa 4) 

 

TỲ KHEO THÍCH CHÚC HIỀN 
(khấp bái) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      17 

Lƣợc trích Tiểu sử 
Trƣởng lão HT. Thích Phƣớc Sơn 

(1938-2020) 
 
Trƣởng lão Hòa thƣợng Thích Phƣớc Sơn, thế 
danh Đặng Thành Công, sinh ngày mồng hai, 
tháng tám, năm Mậu Dần, tức ngày 25-9-
1938, trong một gia đình thâm tín ngôi Tam 
bảo, tại làng Xuân Quang, huyện Phù Cát, 
tỉnh Bình Định. Thân phụ là cụ ông Đặng 
Uẩn, thân mẫu là cụ bà Đào Thị Thƣớc. 
 
Vốn có túc duyên Phật pháp, năm 20 tuổi, 
nhân ngày lễ vía Bồ-tát Quan Âm, ngày 19 
tháng 9 năm Mậu Tuất, PL.2502 (1958), Hòa 
thƣợng đƣợc cố Trƣởng lão Hòa thƣợng Thích 
Trí Thủ, đƣơng kim Giám viện Phật Học viện 
Trung phần bấy giờ, thế phát xuất gia tu học 
và đƣợc ban cho pháp danh Nguyên Hùng tại 
Phật học viện Hải Đức - Nha Trang. 
 
Sau bốn năm tinh cần học đạo, vào năm 
1962, Hòa thƣợng đƣợc Bổn sƣ truyền thọ 
giới Sa-di, với Pháp tự là Phƣớc Sơn. Sau khi 
tốt nghiệp tú tài toàn phần vào năm 1964, 
theo lời chỉ dạy của Hòa thƣợng Bổn sƣ, Hòa 
thƣợng vào trú xứ Quảng Hƣơng Già Lam để 
theo học chƣơng trình Cử nhân Phật học tại 
Viện Đại học Vạn Hạnh, Cử nhân Hán Nôm, 
và tín chỉ Triết học Phƣơng Đông tại Đại học 
Văn Khoa - Sài Gòn. Bằng sự nhiệt tâm tinh 
cần, nỗ lực hết mình, đến năm 1968, Hòa 
thƣợng hoàn tất các chƣơng trình theo học, 
đã nhận văn bằng tốt nghiệp Cử nhân Phật 
học và Hán Nôm, cùng với các tín chỉ triết 
học phƣơng Đông thời đó. 
  
Cùng với các Phật sự, dấu ấn lớn nhất trong 
cuộc đời của Hòa thƣợng là dành nhiều thì 

giờ cho việc nghiên cứu, phiên dịch nhiều bộ 
luận, dịch thuật và tác giả nhiều công trình 
khảo cứu giá trị Phật học để lại cho hàng hậu 
học, bao gồm: 
 
Dịch phẩm: 
1. Tam Tổ thực lục (1995). 
2. Phƣơng pháp khoa học của Duy thức 
(dịch, 2000). 
3. Truyện cổ sự tích cứu vật phóng sinh 
(dịch, 2001). 
4. Luật Ma-ha Tăng-kỳ (dịch, 4 tập, 2003). 
5. Ấn Độ Phật giáo nguyên lƣu giảng lƣợc 
(dịch, 2008). 
6. Lịch sử phiên dịch Hán tạng (dịch, 2008). 
7. Sắc tu Bách Trƣợng thanh quy (đồng dịch 
giả, 2 tập, 2008). 
8. Lịch sử biên tập Thánh điển Phật giáo 
Nguyên thủy (đồng dịch giả, 2 tập, 2015), 
9. Tu tập Chỉ Quán tọa thiền pháp yếu (dịch, 
2012). 
 
Trƣớc tác biên soạn: 
1. Thơ thiền Việt Nam (2002). 
2. Giải trình ý nghĩa Vu lan (2004). 
3. Luật học tinh yếu (2006), 
4.  Một số vấn đề về Giới luật (2006). 
5. Thanh tịnh đạo luận toát yếu (2006). 
6. Phật học khái yếu (2010). 
7. Tính chất trí tuệ và nhân bản của đạo 
Phật (2013). 
Cùng nhiều bài viết nghiên cứu Phật học, 
văn hóa dân tộc xuất bản trên Tập văn Ban 
Văn hóa GHPGVN, Báo Giác Ngộ, Kiến thức 
ngày nay từ thập niên 90 của thế kỷ XX, các 
tạp chí, kỷ yếu hội thảo trong và ngoài nƣớc. 
 
Duyên đã mãn, Phật sự đã viên thành, vào 
ngày 16 tháng 04 nhuận, năm Canh Tý, 
PL.2563 (7-6-2020), vào lúc 2 giờ 56 phút, 
giữa âm thanh nhẹ nhàng chuyển vận lời 
kinh Đại Phƣơng Quảng của Trung bộ, trong 
căn phòng yên tĩnh của Tăng xá thiền viện 
Vạn Hạnh, Hòa thƣợng chánh niệm xả báo 
thân, thuận tịch theo ánh sáng chánh pháp 
vô trƣớc của Phật-đà, trụ thế 84 năm, với 47 
hạ lạp. 
 
Nam-mô tân viên tịch tự Lâm Tế chánh 
tông tứ thập tứ thế húy thƣợng Nguyên 
hạ Hùng, tự Phƣớc Sơn, hiệu Thuận Tịnh 
Trƣởng lão Hòa thƣợng Giác linh. 
 

(HT. Thích Nguyên Giác phụng soạn) 

TỊCH DIỆT PHI DIỆT 



 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

ài này sẽ trình bày về đề tài Hạnh Bồ 
Tát và Kinh Kim Cƣơng. Ngƣời viết 
không có thẩm quyền nào, do vậy 

phần chính sẽ dựa vào kinh luận. 
Bài này cũng đƣợc viết với tinh thần 

không nắm giữ một kiến chấp nào, nhƣ lời 
dạy trong Kinh Tập Sn 4.3, nằm trong 
nhóm kinh nhật tụng của chƣ tăng trong 
các năm đầu khi Đức Phật hoằng pháp: 
―Bài kệ 787: Làm sao, và về những gì, 
những kẻ dính vào tranh cãi về các giáo 
thuyết có thể tranh cãi với người không 
dính mắc gì? Không nắm giữ bất cứ gì, và 
không bác bỏ bất cứ gì, người ấy rũ bỏ bất 
kỳ cái nhìn nào nơi đây.‖ (1) 

 
Đức Phật dạy Hạnh Bồ Tát 
Hạnh Bồ Tát là gì? Trong nghĩa đơn 

giản nhất, tu Hạnh Bồ Tát là những ngƣời 
ra sức hoằng pháp và không muốn 
Chánh pháp bị đoạn đứt, bất kể ngƣời 
này có thọ giới Bồ Tát hay không. Theo 
nghĩa đơn giản này, Hòa Thƣợng Thích Minh 
Châu (ngƣời đã dịch Tam Tạng Pali sang 
tiếng Việt) và tất cả quý tăng ni, cƣ sĩ đã 
thiết lập Đại Học Vạn Hạnh đều là các vị Bồ 
Tát. Trong nghĩa đầy đủ, Bồ Tát là ngƣời 
giữ hạnh cứu độ chúng sanh, hồi hƣớng 
phƣớc đức mình có cho tất cả hữu tình, 
luyện tâm Bồ đề, tu Sáu Ba La Mật, giữ Bồ 
Tát hạnh nguyện, và là vị Phật tƣơng lai. 

Nhìn qua sử Việt, Hạnh Bồ Tát đã gắn 
liền với đời sống dân tộc Việt từ khi Phật 
Giáo vào Việt Nam thời Hùng Vƣơng, và đã 
đào tạo nhiều thế hệ Phật tử tu theo châm 
ngôn "bi trí song tu." Theo nghiên cứu của 
GS Lê Mạnh Thát, tác phẩm Lục Độ Tập 
Kinh bản gốc từ tiếng Việt cổ, về sau đƣợc 
Khƣơng Tăng Hội (?--280) dịch sang tiếng 
Hán. 

Đó cũng là lý do cho thấy ảnh hưởng 
rộng lớn của Phật Giáo trong dân tộc: cuộc 
khởi nghĩa của Hai Bà Trƣng (năm 39- 43) 
đã có nhiều sư cô trở thành các nữ tướng 
chiêu mộ dân làng gia nhập nghĩa quân 
chống quân nhà Hán, và sau đó nhiều làng 

Bắc Việt đã lập đền thờ các sƣ cô nhƣ Thiều 
Hoa, Phƣơng Dung, Thục Nƣơng, Bát Nàn, 
Vĩnh Huy, Nguyệt Thai, Nguyệt Độ, Chiêu 
Dung, Hƣơng Thảo... Nhƣ thế, hẳn là Đạo 
Phật đã vào VN nhiều thập niên (hay nhiều 
thế kỷ?) trƣớc Tây Lịch mới đào tạo đƣợc các 
sƣ cô có tiếng nói thuyết phục đƣợc dân làng 
cùng nổi dậy thời Bắc thuộc lần đầu. 

Trong Kinh Trung Bộ MN 83, Đức Phật 
dạy ngài Anan rằng Chánh pháp cần duy trì, 
chớ nên đứt đoạn Chánh pháp. Lời dạy này 
có thể hiểu là hãy bƣớc vào cõi nhân gian để 
hoằng pháp khi có thể, và khi thấy Chánh 
pháp cơ nguy đứt đoạn thì đừng vào riêng 
một góc núi ngồi an hƣởng thiền định. Không 
rõ có thể hiểu lời dạy này là nên giữ hạnh tái 
sinh đời đời kiếp kiếp nhƣ các vị tulku PG Tây 
Tạng để duy trì Chánh pháp hay không? Bản 
dịch của Thầy Minh Châu trích nhƣ sau:  

―Chính là Thánh đạo Tám ngành này, 
tức là Chánh tri kiến, Chánh tư duy, Chánh 
ngữ, Chánh nghiệp, Chánh mạng, Chánh tinh 
tấn, Chánh niệm, Chánh định. Này Ānanda, 
đây là truyền thống tốt đẹp được Ta thiết 
lập, và truyền thống ấy đưa đến yểm ly, ly 
tham, đoạn diệt, tịch tịnh, thắng trí, giác 
ngộ, Niết-bàn. Này Ānanda, về vấn đề này, 
Ta nói như sau: ―Truyền thống tốt đẹp này 
do Ta thiết lập, hãy tiếp tục duy trì. Các Ông 
chớ có thành người tối hậu sau Ta‖. Này 
Ānanda, khi hai người còn tồn tại, và có sự 
đứt đoạn của truyền thống này, thời người 
nào làm cho đứt đoạn, người ấy là người tối 
hậu. Vậy này Ānanda, Ta nói với Ông: 
―Truyền thống tốt đẹp này do Ta thiết lập, 
các Ông hãy tiếp tục duy trì. Các Ông chớ có 
thành người tối hậu sau Ta‖…‖ (2) 

Trong Kinh Trung A Hàm MA 67, bản 
dịch của Thầy Tuệ Sỹ có văn phong rất minh 
bạch là chớ để ―Phật chủng đứt đoạn.‖ Hình 
nhƣ văn phong này về sau đƣợc hình thành 
rõ hơn qua các luận sƣ Đại Thừa và Kim 
Cang Thừa, vì hàm nghĩa là sẽ thành Phật. 
Kinh này viết, trích: 

―Này A-nan, thế nào là pháp kế thừa 
mà nay Ta chuyển trao cho ông và bảo ông 

 HẠNH BỒ TÁT 
VÀ KINH KIM CƢƠNG 

Nguyên Giác 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      19 

cũng phải chuyển trao lại pháp kế thừa ấy, 
chớ để cho Phật pháp dứt đoạn? Đó chính là 
Thánh đạo tám chi, từ chánh kiến cho đến 
chánh định là tám. Này A-nan, đó chính là 
pháp kế thừa mà nay Ta đã chuyển trao cho 
ông, và ông cũng phải chuyển trao lại pháp 
kế thừa ấy, chớ để cho Phật chủng đứt 
đoạn.‖ (3) 

Một kinh khác trong 
Tăng Nhất A Hàm, Kinh 
EA 35.2, ghi lời Đức Phật 
nói rằng ngài muốn làm 
cho ngƣời chƣa phát ý 
Bồ Tát khởi đƣợc Tâm Bồ 
Tát và ngài cũng sẽ thọ 
ký cho Phật tƣơng lai. Có 
nghĩa là Đức Phật 
khuyến tấn tu hạnh Bồ 
Tát. Kinh này do hai 
Thầy Tuệ Sỹ, Đức Thắng 
dịch: 

―Một thời, đức Phật 
trú tại vườn Cấp Cô Độc, 
rừng cây Kỳ-đà, nước Xá
-vệ. Bấy giờ, Thế Tôn 
bảo các Tỳ-kheo: Như 
Lai xuất hiện ở đời tất sẽ 
vì năm việc. Sao gọi là 
năm? Một sẽ chuyển 
Pháp luân, hai sẽ độ cha 
mẹ, ba người không tin 
kiến lập lòng tin, bốn là 
người chưa phát ý Bồ-tát 
khiến phát tâm Bồ-tát, 
năm sẽ thọ ký cho Phật tương lai. Nếu Như 
Lai xuất hiện ở đời thì sẽ làm năm việc này. 
Cho nên, các Tỳ-kheo hãy khởi tâm từ đối 
với Như Lai. Các Tỳ-kheo, hãy học điều này 
như vậy.‖ (4) 

Tƣơng tự, Kinh Tăng Nhất A Hàm EA 
24.5 trong bản dịch của hai Thầy Tuệ Sỹ, 
Đức Thắng cũng ghi lời dạy đó: 

―Thế Tôn bảo: Như Lai ở đời cần làm 
năm việc. Sao gọi là năm? Một là chuyển 
pháp luân; hai là thuyết pháp cho cha; ba là 
thuyết pháp cho mẹ; bốn là dẫn dắt phàm 
phu lập hạnh Bồ-tát; năm là thọ ký riêng 
cho Bồ-tát. Này Ca-diếp, đó gọi là Như Lai 
xuất hiện ở đời cần làm năm việc như 
vậy.‖ (5) 

Vị Vua Trời cũng nhắc tới năm nhân 
duyên trên, trong đó có lời Đức Phật khuyến 
tấn tu hạnh Bồ Tát. Kinh EA 36.5 bản dịch 
của hai Thầy Tuệ Sỹ, Đức Thắng viết: 

―Thích Đề-hoàn Nhân bạch Thế Tôn: 
Như Lai cũng nói, phàm Như Lai xuất thế tất 
sẽ vì năm việc. Những gì là năm? Chuyển 
Pháp luân; độ cha mẹ; người không tin dựng 
lòng tin; chưa phát tâm Bồ-tát khiến phát ý 
Bồ-tát; thọ ký thành Phật trong khoảng thời 
gian đó. Như Lai xuất hiện tất sẽ vì năm 

nhân duyên này. Nay mẹ của Như Lai tại trời 
Tam thập tam muốn được nghe Pháp. Như 
Lai đang ở giữa chúng bốn bộ trong cõi Diêm
-phù-lý, vua và nhân dân đều tập hợp lại. 
Lành thay, Thế Tôn, mong Ngài đến trời Tam 
thập tam mà thuyết Pháp cho mẹ.‖ (6) 

Trong khi nói về hạnh bố thí, Đức Phật 
dạy cụ thể rằng Bồ Tát phải bố thí nhƣ thế 

nào, qua Kinh EA 10.5, 
bản dịch hai Thầy Tuệ Sỹ, 
Đức Thắng: 
―Thế Tôn bảo: Lành thay, 
lành thay, Gia chủ. Ông 
đã bằng tâm Bồ-tát, 
chuyên tinh nhất ý mà 
huệ thí rộng rãi. Thật 
vậy, chúng sanh nhờ ăn 
uống mà được cứu sống, 
không ăn uống thì liền 
chết. Này Gia chủ, Ông sẽ 
được quả lớn, được tiếng 
tăm nhiều; được quả báo 
lớn mà tiếng đồn thấu 
mười phương; được pháp 
vị cam lồ. Vì sao vậy? Vì 
hàng Bồ-tát thường đem 
tâm bình đẳng để bố thí, 
lúc nào cũng một lòng mà 
nhớ nghĩ đến các loài 
chúng sanh, nhờ ăn uống 
mà tồn tại, có ăn uống 
tức được cứu sống, không 
ăn uống tức chết. Này Gia 
chủ, đó là tâm Bồ-tát ở 

tại chỗ yên ổn mà bố thí rộng rãi.‖ (7) 
Trong khi đó, cũng nên nhắc tới Kinh 

Trung Bộ MN 34 bản dịch của Thầy Minh 
Châu nói về Hạnh Bồ Tát, dạy về những cách 
để làm sao lùa được tất cả bò qua sông, kể 
cả ―con bò còn nhỏ mới sanh, con bò này 
nhờ chạy theo con bò mẹ, vừa chạy, vừa 
kêu, sau khi lội cắt ngang dòng sông Hằng, 
cũng qua bờ bên kia một cách an toàn‖… 
nghe nhƣ lời Đức Phật dạy Phật Tử không 
nên bỏ rơi bò con, bò yếu nào cả, mà phải 
suy tính sao cho lùa hết qua sông. (8) 

 
Ly Nhất Thiết Tƣớng 
Điểm ghi nhớ, tu hạnh Bồ Tát cũng như 

tất cả các pháp tu đều phải giữ lấy pháp ấn 
vô ngã, không bao giờ để cho tâm vƣớng 
chút nào vào ―tôi, của tôi‖ (ngã, ngã sở). 
Nghĩa là tu mà vẫn thấy là vô tu. Do vậy, 
truyền thống Thiền Tông nói rằng trong khi 
tu hạnh Bồ Tát cần phải ngộ nhập Tánh 
Không, để không còn chấp vào có ngƣời tu 
và có pháp đƣợc chứng, không vƣớng vào 
tƣớng có ngƣời độ và có ngƣời đƣợc độ. Hai 
kinh quan trọng của Thiền Tông chỉ thẳng 
vào Tánh Không, tức Bản Tâm, là Kinh Kim 
Cang (còn gọi là Kinh Kim Cƣơng, hay Kim 



 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

cƣơng bát-nhã-ba-la-mật-đa kinh, hay Phật 
thuyết năng đoạn kim cƣơng bát-nhã-ba-la-
mật-đa kinh) và Tâm Kinh (hay Bát Nhã 
Tâm Kinh, hay Bát-nhã-ba-la-mật-đa tâm 
kinh). Nội dung là ly tất cả các tƣớng, tức là 
hiển lộ đại định của Tánh Không, còn gọi là 
Vô Tƣớng Tam Muội. 

Chúng ta có thể giải 
thích về nghĩa Không bằng 
một số hình ảnh trong Thiền 
sử. Thí dụ, một vị Thiền sƣ 
chỉ vào cái bình, và bảo học 
trò trả lời. Chỉ vào cái bình, 
tức là chỉ vào cái hữu thể 
(existence), tức là Sắc đang 
hiển lộ. Có ngƣời học trò 
bƣớc tới, cầm cái bình để 
qua một bên. Có học trò 
bƣớc tới, lấy chân khều ngã 
cái bình rớt sang chỗ khác. 
Có học trò lấy cây gậy đập 
bể cái bình. Cả ba nhà sƣ 
đều có ý trả lời (như Tâm 
Kinh) rằng Sắc tức là Không 
(cái bình dời đi, hay bị bể), 
nghĩa là có bình hay không-
bình vẫn nằm trong ngôi 
nhà trống rỗng bao trùm cả 
sắc-không. Khi cái bình dời 
đi là cái Không (non-
existence) hiển lộ. Nghĩa là, 
Hữu và Vô là đối nhau. 
Nhƣng cả hai pháp đó (Có, Không; Hữu, 
Vô; existence, non-existence) đều nằm 
trong Tánh Không (Emptiness) vô cùng vô 
tận. 

Có thể lấy thí dụ khác: khi một tiếng 
chim kêu khởi lên và biến mất, đƣợc nghe 
trong bầu trời tâm, thì cả tiếng và không-
tiếng đều nằm trong tánh nghe chƣa từng 
dao động và chƣa từng biến mất. Tƣơng tự, 
khi một niệm khởi (a thought appears) và 
rồi niệm này biến mất (disappears) thì cái 
niệm và cái không-niệm đó đều nằm trong 
Bản Tâm vốn rỗng lặng chƣa từng dao 
động. Do vậy, chữ Không đối với Có vẫn là 
cái không của nhị nguyên- chứ chƣa thực 
sự là cái Không Bao Trùm Rỗng Lặng, vốn 
xa lìa mọi nhị biên và xa tất cả các biên nào 
có thể có.  

Trong Thiền sử Việt Nam, có ngài 
Tông Diễn (1640-1711) từng dạy: ―Hữu vô 
câu bất lập, nhật cảnh bổn đƣơng bô‖ (có 
và không đều không lập, mặt trời trí tuệ sẽ 
lên cao). Vì các pháp duyên vào nhau để 
hiện ra nên gọi là có, nhƣng cũng vì duyên 
vào nhau nên cũng gọi là không. Với ngƣời 
thấy rõ tánh duyên khởi hiển lộ trong các 
pháp, sẽ thấy không cần tranh cãi có/
không, đúng/sai nữa. 

Cũng nhƣ khi mình ngồi trong hí viện 

xem ca nhạc kịch, lúc đó có khoảng 500 
ngƣời khách. Tất cả hình ảnh, màu sắc trên 
sân khấu hiện ra (và liên tục biến đi) trƣớc 
mắt tất cả mọi ngƣời, tiếng đàn và tiếng ca 
hiển lộ qua tai (và liên tục trôi vào vô 
thƣờng) của tất cả quan khách. Tức là Hữu 
(có hình, có tiếng) và Vô (hình, tiếng liên tục 

trôi đi) hiển lộ qua thấy nghe 
hay biết của tất cả mọi ngƣời, 
và cái tánh thấy nghe hay biết 
đó là cái Tánh Không bao 
trùm không phải riêng của 
khách nào, cũng không gọi 
được là chung của tất cả vì 
nhân duyên hiển lộ với mỗi 
ngƣời khác nhau (và cùng lúc 
là hiển lộ với 4 tỷ ngƣời ngoài 
sân khấu). Cũng nhƣ mặt 
trăng (Tánh Không, thƣờng 
hằng, rỗng lặng, giúp thấy 
nghe hay biết) chỉ một, nhƣng 
hiện ra cả 4 tỷ mặt trăng khác 
trên ao, hồ, sông, rạch, biển, 
thau chậu… Cho nên mới nói, 
ngƣời ngộ đƣợc Tánh Không 
này sẽ không còn chấp có ta 
hay chấp có ngƣời nữa, vì tất 
cả là nhƣ huyễn. Một thí dụ 
khác để chỉ bản tánh hay bản 
tâm là tánh sáng của gƣơng, 
hiển lộ tất cả y hệt nhƣ mộng, 
nhƣ huyễn. 

Khi nói về Tánh Không vĩnh hằng bao 
trùm cả Hữu và Vô, có thể chúng ta liên hệ 
(phần nào) tới Kinh Tạp A Hàm SA 273, bản 
dịch của hai Thầy Tuệ Sỹ, Đức Thắng: 

―Này Tỳ-kheo, các hành như huyễn, 
như sóng nắng, trong khoảnh sát na, tàn lụi, 
không thật đến không thật đi. Cho nên Tỳ-
kheo, đối với các hành vốn không, nên biết, 
nên hoan hỷ, nên suy niệm rằng, trống 
không là các hành thường tồn, vĩnh hằng, ổn 
trụ, pháp không biến dịch; trống không 
không có ngã, không có ngã sở. Ví như người 
mắt sáng tay cầm đèn sáng vào trong nhà 
trống, xem xét cái nhà trống ấy. Cũng vậy, 
Tỳ-kheo, đối với tất cả hành trống không, 
tâm quán sát, hoan hỷ, rằng trống không là 
các hành. Trống không, không ngã và ngã 
sở, là các pháp (được coi là) thường tồn, vĩnh 
hằng, ổn trụ, pháp không biến dịch. Cũng 
vậy, mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý và pháp làm 
nhân duyên sanh ra ý thức, ba sự hòa hợp 
thành xúc, xúc sanh ra thọ, tưởng, tư. Các 
pháp này vô ngã, vô thường, chi tiết cho đến 
không, vô ngã và ngã sở.‖ (9) 

Và từ nơi đây, chúng ta sẽ khảo sát về 
lời Đức Phật dạy Bồ Tát trong Kinh Kim Cang. 
Bản dùng trích dẫn nơi đây là tác phẩm Kinh 
Kim Cang Giảng Giải của Hòa Thƣợng Thích 
Thanh Từ. (10) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      21 

Kinh Kim Cƣơng dạy ngƣời tu hạnh Bồ 
Tát khi độ tất cả chúng sanh phải thấy đƣợc 
tất cả pháp đều là vô tƣớng, phải lìa tất cả 
các tƣớng có thể đƣợc thấy nghe hay biết 
nhƣ là có ta thật, nhƣ là có ngƣời thật, nhƣ 
là có chúng sanh thật, nhƣ là có tƣơng tục 
thọ mạng. (Trích: Phật bảo Tu-bồ-đề : Các vị 
Bồ-tát lớn nên nhƣ thế mà hàng phục tâm 
kia. Có tất cả các loài chúng sanh hoặc loài 
sanh bằng trứng, hoặc loài sanh bằng thai, 
hoặc sanh chỗ ẩm ƣớt, hoặc hóa sanh, hoặc 
có hình sắc, hoặc không hình sắc, hoặc có 
tƣởng, hoặc không tƣởng, hoặc chẳng có 
tƣởng chẳng không tƣởng, ta đều khiến vào 
vô dƣ Niết-bàn mà đƣợc diệt độ đó. Diệt độ 
nhƣ thế vô lƣợng, vô số, vô biên chúng sanh 
mà thật không có chúng sanh đƣợc diệt độ. 
Vì cớ sao? Này Tu-bồ-đề, nếu Bồ-tát còn có 
tƣớng ngã, tƣớng nhân, tƣớng chúng sanh, 
tƣớng thọ giả tức chẳng phải là Bồ-tát.).  

Cụ thể vô tƣớng có nghĩa là, không trụ 
vào sắc thanh hƣơng vị xúc pháp (Trích: Lại 
nữa Tu-bồ-đề, Bồ-tát đối với pháp nên không 
có chỗ trụ mà làm việc bố thí, gọi là chẳng 
trụ nơi sắc để bố thí, chẳng trụ thanh hƣơng 
vị xúc pháp để bố thí. Này Tu-bồ-đề, Bồ-tát 
nên nhƣ thế mà bố thí, chẳng trụ nơi 
tƣớng.).  

Bởi vì, nhƣ trƣờng hợp cái bình, muốn 
thấy pháp vô trụ tƣớng thì phải lìa cả hai 
tƣớng ―có bình‖ và ―không bình‖ mới thấy 
ngôi nhà trống bao trùm hai tƣớng này 
(Trích: Phật bảo Tu-bồ-đề: Phàm những gì có 
tƣớng đều là hƣ vọng. Nếu thấy các tƣớng 
chẳng phải tƣớng tức thấy Nhƣ Lai.). 

Tƣơng tự, nhƣ trƣờng hợp niệm khởi và 
diệt, phải lìa cả hai tƣớng ―niệm khởi‖ và 
―niệm diệt‖ mới nhận ra bầu trời Bản Tâm 
(vốn là vô tƣớng) bao trùm cả hai tƣớng 
niệm khởi và niệm diệt (Trích: Nếu còn chấp 
tƣớng pháp tức còn chấp ngã nhân chúng 
sanh thọ giả. Vì cớ sao? Nếu còn chấp tƣớng 
phi pháp tức còn chấp ngã nhân chúng sanh 
thọ giả. Thế nên không nên chấp pháp, 
không nên chấp phi pháp. Bởi do nghĩa ấy, 
Nhƣ Lai thƣờng nói: Tỳ-kheo các ông nên 
biết, ta nói pháp ví dụ nhƣ chiếc bè, pháp 
còn nên bỏ, huống là phi pháp.). 

Pháp này cũng có thể gọi là vô niệm, 
hay tâm vô trụ. Khi thấy Bản Tâm vốn rỗng 
lặng nhƣ thế mới thấy là không có gì để tu, 
vì không nƣơng vào tƣớng niệm để tu, nhƣ 
thế mới đúng là trang nghiêm cõi Phật 
(Trích: Trang nghiêm cõi Phật tức không phải 
trang nghiêm, ấy gọi là trang nghiêm… các 
Bồ-tát lớn nên nhƣ thế mà sanh tâm thanh 
tịnh, không nên trụ nơi sắc sanh tâm, không 
nên trụ thanh, hƣơng, vị, xúc, pháp sanh 
tâm, nên không có chỗ trụ mà sanh tâm 
kia.). 

Do vậy, khi Bồ Tát ra sức độ tất cả 

chúng sanh vẫn không thấy có ngƣời độ và 
ngƣời đƣợc độ (Trích:  Phật bảo Tu-bồ-đề: 
Ngƣời thiện nam, ngƣời thiện nữ phát tâm 
Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác nên 
sanh tâm nhƣ thế này: Ta nên diệt độ tất 
cả chúng sanh, diệt độ tất cả chúng sanh 
rồi mà không có một chúng sanh thật diệt 
độ. Vì cớ sao? Tu-bồ-đề, nếu Bồ-tát còn 
tƣớng ngã, tƣớng nhân, tƣớng chúng sanh, 
tƣớng thọ giả ắt không phải là Bồ-tát. Vì cớ 
sao? Tu-bồ-đề, thật không có pháp phát 
tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác.).  

Tới đây Đức Phật chỉ vào Bản Tâm, nơi 
không hề có một tƣớng nào để tâm ba thời 
vin vào, vì thực tƣớng vốn vô tƣớng, và vì 
đó là Cái Không Bất Động bao trùm cả Hữu 
và Vô (Trích: Phật bảo Tu-bồ-đề: Trong các 
cõi nƣớc đầy dẫy nhƣ thế, có tất cả chúng 
sanh có bao nhiêu thứ tâm, Nhƣ Lai thảy 
đều biết. Vì cớ sao? Như Lai nói các tâm 
đều không phải tâm, ấy gọi là tâm. Vì cớ 
sao? Này Tu-bồ-đề, tâm quá khứ không thể 
được, tâm hiện tại không thể được, tâm vị 
lai không thể đƣợc.). 

Câu hỏi có thể nêu lên, rằng nên quán 
các pháp thế nào? Đức Phật trong Kinh Kim 
Cang nói lên bài kệ:  

―Tất cả pháp hữu vi, 
Như mộng, huyễn, bọt, bóng, 
Như sương cũng như điện, 
Nên khởi quán như thế.‖ 
Đó là tóm lược vài ý từ Kinh Kim 

Cang. Và khi tóm lƣợc, hiển nhiên là không 
đầy đủ. Chúng ta có thể nhắc rằng nhà thơ 
Nguyễn Du đã từng tụng cả ngàn lần Kinh 
Kim Cang, vẫn thấy lời dạy của Đức Phật ảo 
diệu khó hiểu, cho tới khi tới thăm Phân 
Kinh Thạch Đài mới đột nhiên hiểu ý ―kinh 
không chữ mới là kinh chân thật…‖  

Cần ghi nhận rằng, Kinh Kim Cang và 
Tâm Kinh không chỉ là cốt tủy của Thiền 
Tông, mà còn là của Phật giáo Bắc tông. 
Truyền thống Phật giáo Nam tông không 
thọ trì hai kinh này, vì là kinh hậu tác (sau 
thời Đức Phật vài trăm năm). Nhƣng thực 
ra, tinh thần nội dung hai kinh này là thuần 
túy nằm trong các lời Đức Phật dạy trong 
các năm đầu tiên ngài hoằng pháp. 

Nhà sƣ Nam Tông Bhikkhu Sujato, 
Trƣởng Ban Biên Tập SuttaCentral (trang 
web Phật học nhiều ngôn ngữ nhất và lớn 
nhất hiện nay) và cũng là một vị sƣ dịch 
Tam Tạng Pali sang tiếng Anh, nhận định 
rằng hai kinh này do một số vị sƣ soạn ra 
cho Tạng Sanskrit để phá một số kiến chấp 
của các vị sƣ A Tỳ Đàm. Chúng ta có thể 
đoán rằng trong thời phân chia bộ phái, vài 
trăm năm sau thời truyền khẩu mới chép 
vào chữ Pali, Sanskrit, Kharosthi (dùng cho 
Tạng Gandhari), và rồi Tạng Sankrit đƣợc 
dịch sang tiếng Tây Tạng, tiếng Trung Hoa… 



 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

tinh thần bộ phái có thể làm các sƣ gạt bỏ 
một số kinh này, kinh kia. 

Ngài Sujato nói rằng Kinh Kim Cang và 
Tâm Kinh tuy hậu tác nhƣng mang đúng 
tinh thần lời Phật dạy trong các năm đầu 
hoằng pháp, đó là vô-ngã, là nhƣ huyễn, là 
không có gì để nắm giữ hay trụ vào, và 
pháp chỉ là chiếc bè qua sông. Nơi đây, xin 
phép trích dịch một vài câu từ bài nhận định 
dài của Bhikkhu Sujato: 

―Kinh Kim Cang là một phần trong hệ 
văn học Bát Nhã Ba La Mật, một thể loại 
Kinh Đại Thừa sáng tác khoảng 500 năm sau 
Đức Phật. Trong khi phần nhiều Bát Nhã Ba 
La Mật rất dài và rườm rà, Kinh Kim Cang và 
Tâm Kinh lại ngắn, chiếu sáng cốt tủy triết 
lý Bát Nhã Ba La Mật vào một hình thức 
ngắn và dễ đón nhận, do vậy được ưa 
chuộng. Một cách lịch sử, hệ Bát Nhã Ba La 
Mật khởi dậy như đáp ứng đối với và phê 
bình đối với hệ A Tỳ Đàm (Abhidharma). 
Theo nhận định này, các luận sư A Tỳ Đàm 
(phần chủ yếu là phái Sarvastivada, tức 
Nhất Thiết Hữu Bộ) đã lạc mất Chánh pháp, 
tự mạn đưa vào kiến thức phân tích và nông 
cạn của họ, trong khi bỏ mất đạo vị chân 
thực của giải thoát và trí tuệ sâu thẳm. Chủ 
đề chính của Bát Nhã Ba La Mật là vô-ngã. 
Họ lý luận rằng các luận sư A Tỳ Đàm đã 
biến Chánh pháp thành cái được chấp giữ và 
có cái gì để tự thấy mình dồng hóa vào, chứ 
không nhìn như chiếc bè để qua bờ 
kia.‖ (The Vajracchedika (Diamond Sutra) is 
part of the Parjnaparamita literature, a class 
of Mahayana Sutra that was composed 
around 500 years after the Buddha. While 
much of the Prajnaparamita is extremely 
long and verbose, the Diamond and Heart 
Sutras are quite short, crystallizing the es-
sence of the Prajnaparamita philosophy into 
a brief and palatable form, hence their pop-
ularity. Historically, the Prajnaparamita 
arose as response to and critique of the Ab-
hidharma. According to this critique, the Ab-
hidharma theorists (primarily of the Sarvas-
tivada school) had lost the point of the 
Dhamma, priding themselves on their shal-
low and analytical knowledge, while missing 
the true taste of deep wisdom and freedom. 
The key theme of the Prajnaparamita is not-
self. They argued that the Abhidharma theo-
rists had turned the Dharma itself into 
something to be attached to and identified 
with, rather than as a raft for crossing over.) 
(11) 

Nơi đây, chúng ta thảo luận về Hạnh 
Bồ Tát nhƣng không mang tinh thần bộ 
phái. Chủ yếu chỉ khảo sát từ kho tàng Phật 
học mênh mông để tìm một số lời dạy thực 
dụng để tu học cho đúng Chánh pháp. Trong 
đó, tận cùng vẫn là lời Đức Phật dạy rằng 

chớ nên nắm giữ một quan kiến nào, nhƣ 
trong Kinh Tập Sn 4.3 đã dẫn ở đầu bài, 
nằm trong nhóm kinh nhật tụng của chƣ 
tăng trong các năm đầu khi Đức Phật hoằng 
pháp: ―Bài kệ 787: Làm sao, và về những 
gì, những kẻ dính vào tranh cãi về các giáo 
thuyết có thể tranh cãi với người không dính 
mắc gì? Không nắm giữ bất cứ gì, và không 
bác bỏ bất cứ gì, người ấy rũ bỏ bất kỳ cái 
nhìn nào nơi đây.‖ Cũng có nghĩa là hoàn 
toàn không thấy một tƣớng nào khởi lên 
trong tâm để nắm giữ lấy. 

 
GHI CHÚ: 
(1) Kinh Tập Sn 4.3: https://

thuvienhoasen.org/p15a30596/sn-4-3-
dutthatthaka-sutta-kinh-ve-ta-kien 

(2) Kinh MN 83: https://
suttacentral.net/mn83/vi/minh_chau 

(3) Kinh MA 67: https://suttacentral.net/
ma67/vi/tue_sy  

(4) Kinh EA 35.2: https://
suttacentral.net/ea35.2/vi/tue_sy-thang  

(5) Kinh EA 24.5: https://
suttacentral.net/ea24.5/vi/tue_sy-thang  

(6) Kinh EA 36.5: https://
suttacentral.net/ea36.5/vi/tue_sy-thang 

(7) Kinh EA 10.5: https://
suttacentral.net/ea10.5/vi/tue_sy-thang  

(8) Kinh MN 34: https://
suttacentral.net/mn34/vi/minh_chau  

(9) Kinh SA 273: https://
suttacentral.net/sa273/vi/tue_sy-thang 

(10) Kinh Kim Cang: https://
thuvienhoasen.org/p17a1843/4/03-dai-thua
-chanh-tong   

(11) Bhikkhu Sujato:  https://
discourse.suttacentral.net/t/the-diamond-
cutter-sutra/7144/12  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      23 

TƢỞNG NHỚ NGƢỜI XƢATƢỞNG NHỚ NGƢỜI XƢATƢỞNG NHỚ NGƢỜI XƢA   
 
Hỡi ơi! Nhà văn Nguyễn Tường Tam 
Vì đâu? Ông đã suối vàng ngao du! 
 
Sớm chn cảnh phù du giả tạm 
Lánh cõi đời u ám tối tăm 
Bỏ buông sự nghiệp thi văn 
Ôi! Còn đâu nữa kiếp tằm nhả tơ! 
Từng anh dũng phất cờ cải cách 
Trải bao phen thử thách cam go 
Vững tâm xây dựng cơ đồ 
Mong sao dân tộc tự do huy hoàng 
Chỉ trích những vua quan phong kiến 
Hướng dẫn dân mau tiến kịp thời 
Soi luồng ánh sáng khắp nơi 
Đả phá hủ tục lỗi thời xấu xa 
Một nhà văn kiêm nhà cách mạng 
Đã góp phần cáng đáng chỉ huy 
Tấm thân nào quản gian nguy 
Dù cho khí thịnh lúc suy vững lòng 
Nay ai đẩy đường cùng bí thế 
Tự hủy mình đi để làm gương 
Ngậm ngùi nhân thế tiếc thương 
Nhà văn lỗi lạc quật cường đấu tranh 
Nền văn học lưu danh muôn thuở 
Hậu sinh còn nhắc nhở Nhất Linh 
Không sống nhục, thà chết vinh 
Mấy hàng tưởng nhớ Nhất Linh một thời! 

 

 

 
 
 

DIỆU VIÊN 
 
 
 
 
 
 
 
Nhiều biến cố xảy ra trong năm 1963: 
- Hòa thƣợng Thích Quảng Đức tự thiêu ngày 
11.6.1963 làm cả thế giới chấn động bàng 
hoàng.  
- Nhà văn Nhất Linh quyên sinh ngày 
07.7.1963.  
- Anh em ông Diệm chết thảm khốc ngày 
02.11.1963.  
- Tổng Thống Kennedy bị ám sát ngày 
22.11.1963. 



 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Hòa thƣợng Thích Lƣu Thanh, Đường thượng Tổ đình Trúc Lâm Đại Thánh 
tỉnh Thừa Thiên Huế đã viên tịch vào lúc 11g45', ngày 19-6-2020, nhằm 
ngày 28-4 (nhuận) - Canh Tý, tại tổ đình Trúc Lâm (P. Thủy Xuân, TP. Huế); 
trụ thế: 80 năm, 55 năm hạ lạp.  

Hòa thƣợng họ Nguyễn, Pháp danh Nguyên Tịnh, hiệu Ngân Bình, sinh 
năm Tân Tỵ (1941) tại làng Cƣ Chánh, xã Thủy Bằng, huyện Hƣơng Thủy, 
tỉnh Thừa Thiên Huế, nối dòng Thiền Lâm Tế đời thứ 44, pháp phái Liễu 
Quán. 

Hòa thƣợng xuất gia tại tổ đình Trúc Lâm - cố đô Huế với cố Đại lão 
HT.Thích Mật Hiển; thọ giới Cụ túc tại Đại Giới đàn Vạn Hạnh tổ chức tại tổ 
đình Từ Hiếu năm 1965. 

Sinh tiền, Hòa thƣợng tham gia nhiều công tác Phật sự quan trọng trong 
phái đoàn “Sứ giả Nhƣ lai” do cố Trƣởng lão HT. Thích Chánh Trực sáng lập, 
dấn thân đến các huyện, thị, vùng sâu vùng xa để thành lập khuôn hội và 
thuyết diễn Phật pháp, hƣớng dẫn Phật tử. 

 Thành viên Hội Đồng Tăng Già Bản Thệ - Ân Sƣ GĐPT Việt Nam. 

 Giáo Thọ Sƣ- Cao Đẳng Chuyên Khoa Phật Học- Từ Hiếu- Huế: Khoá 1-
4. 

 Giáo Thọ Sƣ- Trung Cấp Phật Học- Thuyền Lâm- Huế: Khoá 1- 4. 

 Cố Vấn Giáo Hạnh GĐPT Thừa Thiên. 

 Niên Trƣởng Tổ Đình Trúc Lâm- Huế. 
 
Nam Mô Từ Lâm Tế Chánh Tông Tứ Thập Tứ Thế, Liễu Quán Pháp Phái, Xuân 
Kinh Trúc Lâm Đại Thánh Tự Đƣờng Thƣợng, huý thƣợng NGUYÊN hạ TỊNH, 
tự LƢU THANH, hiệu NGÂN BÌNH, Trƣởng Lão Hoà Thƣợng Giác Linh.  

CAO ĐĂNG PHẬT QUỐC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      25 

 

n cƣ nguyên là phƣơng thức quy 
định từ xưa của Bà-La-Môn giáo Ấn 
Độ, về sau được Phật dùng làm chế 
độ quan trọng trong đời sống tu 

hành. Ngài Đạo Tuyên đời Đƣờng giải 
thích về an cƣ nhƣ sau: 

―Thân tâm giữ lặng lẽ là An, ước 
định thời kỳ để ở là Cư. Ở chỗ lặng 
lẽ để tư duy là quy tắc chơn chánh của 
đạo; lý phải tính từng ngày, gia 
công sách tấn‖ (trích Phiên Dịch Nghĩa 
Tập). 

An cƣ, tiếng Phạn là Varsika, dịch là 
mùa mƣa. Ở Ấn Độ, mỗi năm 3 tháng từ 
rằm tháng 4 đến rằm tháng 7 là vào mùa 
hạ mƣa nhiều. Thời gian này Phật giáo 
nghiêm cấm chƣ Tăng không đƣợc đi ra 
ngoài mà phải ở yên một chỗ trong tự 
viện nhất định nào đó, ―trừ khi đại tiểu 
tiện, thời gian còn lại là phải ngồi thiền.‖ 
Chế độ này gọi là ―An Cƣ‖ còn gọi là ―Hạ An 
Cƣ,‖ ―Vũ An Cƣ,‖ hay ―Toạ hạ,‖ ―Kiết hạ‖… 

Phật giáo cho rằng trong tháng 3 tháng 
này mƣa rất nhiều, các côn trùng sinh sôi 
nẩy nở cũng lắm, bất cứ chỗ nào cũng đều 
có côn trùng, nếu nhƣ đi ra ngoài vào lúc 
này sẽ bị ba thứ lỗi: 

1. Vô sự dạo chơi làm trở ngại việc tu 
hành 

2. Làm tổn thƣơng sinh mạng loài 
vật, trái với lòng từ bi. 

3. Bị ngƣời đời chê cƣời vì việc 
làm không đúng ấy. 

Vì thế trong mùa mƣa, Tỳ Kheo đi ra 
ngoài tất nhiên là làm tổn hại đến sự sinh 
trƣởng của sinh vật, trái với giáo 
nghĩa bất sát sanh thể hiện lòng từ bi 
của Phật giáo, cũng có thể bị ngƣời đời chê 
cƣời về việc ấy. 

Trƣớc khi an cƣ, vị Tỳ Kheo phải chuẩn 
bị một số công tác nhất định, trong đó trừ 
ngoài những tình huống sinh hoạt thông 
thƣờng ở các tự viện, đƣợc phân phối 
những đồ dùng tất yếu, còn phải lựa chọn 
một địa điểm an cƣ thích hợp. Nhƣ Thiện 

Kiến Luật nói: ―Phật bảo các thầy Tỳ Kheo, 
nếu muốn toạ hạ, trƣớc phải sửa sang phòng 
nhà… không đƣợc không có phòng nhà mà 
toạ hạ.‖ Chỗ nơi an cƣ còn phải phù hợp với 
5 điều kiện sau đây: 

1. Không đƣợc cách quá xa thôn xóm, 
chợ búa, vì ở quá xa chúng tăng không 
được cúng dường đầy đủ. 

2. Không đƣợc quá gần chợ búa, vì quá 
gần sẽ trở ngại việc tu hành. 

3. Chỗ nơi phải ít có ruồi muỗi, vì quá 
nhiều ruồi muỗi dễ sinh ra bệnh hoạn. 

4. Phải có một vị đại đức thông hiểu luật 
nghi hƣớng dẫn việc tu hành (Y chỉ sƣ), hầu 
dễ dàng khi giải đáp thƣa hỏi. 

5. Phải có vị thí chủ cúng thí những thức 
ăn uống thuốc men. 

An cƣ là chế độ của ngƣời xuất gia, 
không áp dụng cho ngƣời tại gia. Khi an cƣ, 
Tỳ- kheo và Tỳ-kheo ni phải ở riêng. Nếu Tỳ-
kheo không dự an cƣ là phạm giới. Luật nói 
rằng: ―Tỳ-kheo không an cƣ, phạm Độ-kiết-
la‖. Độ-Kiết-La, tiếng Phạn là Duskrta, dịch 
là ác tác, chỉ những lỗi lầm về thân, khẩu 
của Tỳ- kheo. 

Khi an cƣ, vị Tỳ- kheo phải ở trƣớc tƣợng 
Phật, hƣớng về vị trƣởng lão Đại đức mình y 
chỉ, phát nguyện tác bạch ý muốn với y 
chỉ đại đức để an cƣ, rồi sau mới vào an cƣ; 
phép này gọi là ―đối thú an cƣ.‖ Nếu 
không có Đại đức y chỉ thì trong tâm mình, 
tự bạch phép xin an cƣ, rồi mới vào an cƣ; 
đó gọi là ―Tâm niệm an cư.‖ 

Thời gian an cƣ là 3 tháng nếu vào an 
cƣ bắt đầu từ 16 tháng 4 gọi là ―Tiền an cƣ‖; 
nếu vì một lý do nào đó không thể an 
cƣ đúng kỳ hạn thì chậm nhất phải an cƣ vảo 
rằm tháng 5, gọi là ―Hậu an cƣ.‖ An cƣ ở 
giữa hai tháng nhuần thì thời kỳ an cƣ của 
vị tỳ kheo sẽ kéo dài thêm một tháng. Để 
được kết thúc vào rằm tháng 7. Vào an 
cƣ gọi là ―Kiết hạ‖, kết thúc an cƣ gọi là ―Giải 
hạ‖. Giải hạ còn gọi là ―Tịch trừ,‖ tƣơng 
đương với ―Trừ tịch.‖ Qua ngày này, vị Tỳ-
kheo và Tỳ-kheo-ni đƣợc thêm một tuổi pháp 

AN CƢ TỰ TỨ  
 

Tác giả: Lý Phú Hoa 

HT. Thích Minh Cảnh dịch  

GIỚI LUẬT 

HT.Thích Minh Cảnh (1937-2018)  



 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

lạp, cho nên pháp lạp còn gọi là hạ lạp. Vị 
Tỳ- kheo không thể lấy tuổi đời để luận lớn 
nhỏ, mà là căn cứ vào  pháp lạp để định thứ 
tự. 

Trong thời gian an cƣ, Tỳ-kheo không 
được đi ra ngoài, chỉ trừ những việc cần 
yếu của tự viện nhƣ vì lợi ích của Tam bảo, 
tức là vì những Phật sự cần yếu của Phật 
Pháp Tăng mà phải rời chùa. Nếu đi 
trong thời gian một ngày thì vị Tri sự có 
thể cho phép, nếu quá một ngày và nhiều 
nhất là 7 ngày thì vị ấy phải thƣa bạch với 
vị Đại đức y chỉ, thực hiện phép đƣợc quy 
định, đó là ―Đối thú thọ pháp, ưng cụ nghi,‖ 
gọi là Thất nhật pháp. Nếu cần một thời 
gian dài hơn, nhƣ nửa tháng, một tháng thì 
phải tác pháp Yết-ma; tức là cần phải tập 
họp chúng tăng lại, thông qua quyết nghị, 
mới có thể rời chỗ an cƣ đƣợc. Nếu nhƣ 
không phải ở vào những trƣờng hợp trên 
mà vô cớ ra khỏi giới hạn quy định, tức 
là phạm tội Ác tác, gọi là ―phá an cƣ‖ hoặc 
―Phá hạ‖(bể hạ). Vị này từ đó bị mất tƣ 
cách đƣợc hƣởng sự phân phối phòng nhà và 
những vật dụng của mùa an cƣ. 

Về thời gian an cƣ có những tình huống 
không giống nhau, nhƣng trong Đại Đƣờng 
Tây Vực Ký ghi: ―Hiện nay ở nƣớc Đỗ-hoá-la 
miền trung Á, nơi đó vào cuối Đông đầu 
Xuân mƣa rơi tầm tã, cho nên chúng 
Tăng vào an cƣ ngày 16 tháng chạp đến 
ngày 10 tháng 3 thì giải an cƣ.‖ Đó là căn cứ 
vào điều kiện địa phƣơng mà quy định, gọi 
là ―thiết giáo tùy thời.‖ Cùng sách lại ghi: 
―Ở Ấn Độ, tăng chúng y theo thánh giáo của 
Phật, toạ vũ an cƣ hoặc 3 tháng trƣớc 
(Tiền an cƣ) hoặc 3 tháng sau (Hậu an cƣ). 

Trong thời gian an cƣ, nội dung tu 
học của Tỳ-kheo chủ yếu là Luật nghi, còn 
việc tụng đọc giảng thuyết kinh chỉ là công 
tác phụ trợ. Căn cứ những điều ghi chép của 
thầy Tỳ-kheo trong mùa an cƣ phải thuộc 
lòng giới điều, phải tụng thông cả hai bộ Giới 
bổn. Trong thời kỳ học tập Luật nghi, nếu 
có nghi vấn thì phải thƣa hỏi để Luật 
sƣ quyết nghi, cho nên địa điểm an 
cƣ không thể cách thầy quá xa. Khi kết thúc 
thời kỳ an cƣ, tức ngày giải hạ, các thầy Tỳ-
kheo còn phải cử hành một ngày gọi là nghi 
thức ―Tự tứ,‖ ngày ấy cũng là ―ngày Tự tứ.‖ 
Có chỗ nói: ―Ngày Tự tứ phải tổ chức vào 
ngày 16 tháng 7, kết thúc an cƣ;‖ lại có chỗ 
nói: ―Tỳ-kheo Tăng tự tứ vào ngày 14 tháng 
7, Tỳ-kheo-ni tự tứ vào ngày rằm tháng 7.‖ 

Tự tứ, tiếng Phạn là Pravarana, dịch là 
―Tuỳ ý.‖ Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập giải 
thích nhƣ sau: 

- Chín tuần tu học, tinh luyện thân tâm, 
ngƣời hay mê mình, chẳng tự thấy lỗi. Theo 
đúng lý phải ngưỡng cầu thanh chúng dũ 
lòng dạy bảo, tự do nói lỗi của mình ra, mặc 

cho Tăng chúng kể tội. Trong khi bày tỏ 
không giấu giếm, ngoài đặt vị trí mình có 
lỗi, thân tâm giao cho ngƣời khác chỉ dạy, 
cho nên nói là Tự tứ. 

- Nói nhƣ thế cói nghĩa là trong thời 
gian 90 ngày an cƣ, thầy Tỳ- kheo qua thời 
gian hành đạo nghiệp, có thể có đƣơc sự 
thăng tiến, cũng có thể có rất nhiều lầm lỗi 
không biết. Nhơn buổi tập họp kết thúc an 
cƣ này, trƣớc hết do cá nhân tiến hành 
việc phản tỉnh kiểm thảo lỗi lầm của mình 
rồi mới xin thanh chúng ―dạy bảo‖ cho, tức 
là đại chúng tuỳ ý nêu lên, phê bình: Sau 
cùng mới sám hối trƣớc tăng chúng. Buổi 
lễ tập họp này Phật giáo gọi là ―Tự tứ.‖ Chế 
độ Tứ tứ là sửa đổi những ngôn hạnh của Tỳ
- kheo vi phạm luật nghi, có tác dụng duy 
trì sự hoà hợp của tập thể Tăng đoàn. 

- Kết thúc ngày Tự tứ, sự hạn chế 90 
ngày không cho đi ra ngoài đƣợc giải trừ. 
Bấy giờ các thầy Tỳ-kheo muốn đến chùa 
nào ở một thời gian, hoặc chỉ 1 đêm cũng 
được; như Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập giải 
thích: 

- Thầy Tỳ-kheo an cƣ rồi phải nên dời 
đến chỗ khác nếu có duyên không đi được 
thì cũng không phạm; nếu không duyên 
cơ đi ra khỏi giới hạn một đêm rồi trở về, 
cũng không phạm. 

- Các thầy Tỳ-kheo ở Trung Quốc thực 
hành chế độ an cƣ tự tứ lúc nào, không thấy 
có sách ghi lại chắc chắn; nhƣng có thể thực 
hiện từ thời Nam Bắc triều rất xa xƣa, 
theo thời gian những sách vở về Luật 
tạng Phật giáo đƣợc phiên dịch thì chế độ 
này đã đƣợc tăng Trung Quốc bắt đầu thực 
hành theo từ đó, không còn nghi vấn nữa. 
Nhƣng mà từ thời Đƣờng về sau, đặt biệt là 
sau khi Thiền tông hình thành, nhơn vì 
các thiền tăng tu hành suốt cả đi đứng ngồi 
nằm trong tất cả sinh hoạt thƣờng ngày, có 
câu nói là: ―Đi cũng thiền, ngồi cũng thiền, 
nói nín động tĩnh thể an nhiên‖; thậm chí có 
ngƣời còn nói: ―Xanh xanh trúc biếc điều 
là Pháp thân, rực rỡ hoa vàng thảy điều Bát-
Nhã,‖ xem tất cả sự vật đều là diệu đạo tu 
học, việc tu hành có thể tiến hành bất cƣ lúc 
nào, nơi nào. Vì thế chƣ Tăng của thiền tông 
không để ý đến tình huống an cƣ, thậm chí 
trong Sắc Tu Bách Trượng Thanh Quy, 
khi liệt kê các sự việc của Thiền tăng không 
có đề ra hạn mục về an cƣ. Đƣơng nhiên nói 
chung, tăng nhân Trung Quốc vẫn coi an 
cƣ là một chế độ phổ biến mà mọi 
ngƣời xuât gia phải tuân giữ.‖ 

 
 

HT. Thích Minh Cảnh 
dịch từ ―Trung Quốc Cổ Đại 

Tăng Nhân Sinh Hoạt‖ 
 (Nguồn: Tập san Suối Nguồn số 5) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      27 

Nhà Thơ Phật tử Tánh Thiện 
(1955—2020) 

 
Thế Danh: Đoàn Phƣớc 
Sinh năm Ất Mùi (1955) tại Sài Gòn, Việt Nam 
Xuất gia thọ pháp với Hòa Thƣợng Thích Mãn 

Giác(Chùa Việt Nam, California) năm 1978, 

được Ngài ban cho pháp danh là Tánh Thiện, 

đến năm 1996 hoàn tục và định cư tại Dallas, 

Texas. 

Làm việc ở Dallas Love Field Airport và  hƣu 
năm 2017. Bắt đầu viết thơ từ năm 1978. 
 
Cộng tác với trang nhà Quảng Đức (Úc Châu) từ 
năm 2010 và đã xuất bản thi phẩm: Một Cõi 
Thong Dong. 
 
Nhà thơ Tánh Thiện đã vãng sanh lúc 10.50 sáng 

thứ bảy, 23/5/2020, nhằm ngày mùng 1 tháng 4 

âm lịch Canh Tý.  Hƣởng thọ: 66 tuổi 

Nhà thơ Nguyễn Đức Sơn đã từ trần tại Bảo Lộc, 
tỉnh Lâm Đồng, Việt Nam vào lúc 3 sáng ngày 11 
tháng 6 năm 2020 (giờ VN). 
Theo Thi Viện, nhà thơ Nguyễn Đức Sơn sinh ngày 
18/11/1937 tại làng Dƣ Khánh, huyện Thanh Hải, 
tỉnh Ninh Thuận, quê gốc ở Thừa Thiên Huế. Ông 
bắt đầu làm thơ rất sớm với với bút hiệu Sao Trên 
Rừng. Ông đƣợc coi là một ngƣời có cá tính đặc 
biệt... Nguyễn Đức Sơn cùng với Bùi Giáng và 
Phạm Công Thiện đƣợc coi là ba kỳ nhân nổi danh 
về tài năng và sự quái dị trong làng văn nghệ miền 
Nam trƣớc 1975. Ông cũng đƣợc xem là một trong 
tứ trụ thi ca của miền Nam, ba ngƣời còn lại là Bùi 
Giáng, Thanh Tâm Tuyền, Tô Thuỳ Yên. 
Năm 1967 ông lấy bà Nguyễn Thị Phƣợng. Đám 
cƣới đƣợc tổ chức tại chùa Tây Tạng, Thủ Dầu Một 
– Bình Dƣơng. Ông bà sinh đƣợc 9 ngƣời con. 
Năm 1979, ông đƣa gia đình rời bỏ chốn phồn hoa 
đô thị chuyển lên ngọn núi Phương Bối, Lâm Đồng 
để sống một cuộc sống thanh tịnh. Đến nay gia đình 
ông vẫn sống ở đó. 
Nguyễn Đức Sơn nổi tiếng là lão thi sĩ vạn thông do 
ông đã trồng tới hàng vạn cây thông trên ngọn đồi 
Phƣơng Bối rộng tới hàng chục hec-ta. Ông còn có 
biệt danh Sơn Núi. 
Theo Bách Khoa Từ Điển Tiếng Việt, nhà thơ 
Nguyễn Đức Sơn đã ấn hành các thi phẩm sau đây:  
-         Bọt nƣớc (thơ, 1965), 
-         Hoa cô độc (thơ, 1965), 
-         Lời ru (thơ, 1966), 
-         Đêm nguyệt động (thơ, 1967), 
-         Cát Bụi Mệt Mỏi (truyện ngắn, 1968), 
-         Cái chuồng khỉ (truyện ngắn, 1969), 
-         Xóm chuồng ngựa (truyện ngắn, 1971), 
-         Tịnh khẩu (1973). 
-         Thơ và Đá (2019). 

Nhà Thơ Nguyễn Đức Sơn 
(1937—2020) 

(qua nét vẽ của họa sĩ Đinh Cường) 

Veà choán thong dong 



 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

CHUYỂN HÓA CẢM THỌ 
  

Ns. Thích Nữ Trí Hải 
  

ạnh phúc hay đau khổ là vấn đề cảm 
thọ, và cảm thọ tùy thuộc chính yếu 
vào tâm ta, ngƣời và ngoại cảnh chỉ là 
phụ thuộc. Do đó trong truyện Kiều có 

câu: ―Ngƣời buồn cảnh có vui đâu bao giờ.‖ 
Thông thƣờng, suốt ngày ta sống phần 
nhiều với cảm thọ trung tính nghĩa là không 
vui không khổ. Khi gặp nghịch cảnh không 
toại ý là khổ thọ, khi gặp cảnh thuận, thỏa 
lòng, là lạc thọ. Nhƣng sự phân biệt này rất 
chủ quan, có thể thay đổi tùy bản chất và 
trình độ tu tập của mỗi ngƣời. Có ngƣời bản 
chất ít tham sân, nhiều trí tuệ, nên dù gặp 
cảnh ngộ éo le, đau khổ đến mấy cũng giữ 
được tâm hồn bình thản, an vui. Nhưng cũng 
có ngƣời nặng dục vọng, không biết đủ, thì 
không hoàn cảnh nào làm cho họ vừa lòng. 

Trong kinh Di giáo Phật dạy, ngƣời biết 
đủ dù nằm trên đất cũng thấy sung sướng, 
ngƣời không biết đủ thì dù ở trên trời cũng 
không vừa ý. Phật dạy ba loại cảm thọ hàng 
ngày là khổ, vui, và trung tính đều có thể 
làm cái nhân cho con ngƣời tăng trƣởng vô 
minh nếu không tu tập. Gặp thuận cảnh 
sung sƣớng dễ sinh tham lam, gặp nghịch 
cảnh đau khổ dễ sinh phẫn nộ oán hận, còn 
khi không vui không khổ thì con ngƣời sinh 
ra lừ đừ biếng nhác. Bởi vậy muốn sống an 
vui ta phải chuyển các cảm giác này theo 
chiều hƣớng thuận lợi cho một đời sống an 
vui. 

1. Chuyển hóa lạc thọ thành pháp tu 
Thông thƣờng, khi gặp vận may, đời lên 

hƣơng, ta dễ mất chính niệm, không tự cảnh 
giác, nên dễ tạo ra lỗi lầm. Hàng ngày ta 
thấy nhan nhản những mẩu tin các cô cậu 
con nhà giàu ăn chơi bị sa lƣới pháp luật vì 
gia nhập băng đảng hút xách, trộm cƣớp. Sự 
may mắn nếu không đƣợc trí tuệ soi sáng 
thƣờng đƣa đến tai họa. Bởi vậy, Phật dạy 
gặp thuận cảnh cần tu thân, nghĩa là nên 
biết đủ để không sa đọa. 

2. Chuyển hóa cảm thọ trung tính 
thành ra lạc thọ: 

Trong 24 giờ mỗi ngày, ta sống với cảm 
thọ trung tính nhiều nhất. Nếu không 
chuyển hóa nó thành lạc thọ, thì nó sẽ tự 
biến thành khổ thọ, hoặc đời ta trở thành 

đáng chán vô cùng. Muốn khởi động năng 
lƣợng lạc thọ, ta nên nghĩ đến những điều 
may mắn của mình trong hiện tại: đƣợc làm 
ngƣời, đƣợc nghe Phật pháp, đƣợc nghe giáo 
lý đại thừa, thân thể còn đang khỏe mạnh, 
giác quan đầy đủ, có trí tuệ để hiểu ý nghĩa 
vi diệu, đƣợc gặp thầy lành bạn tốt trên 
đường tu. Phật dạy tự tâm ta vốn trong 
sáng nhƣ hƣ không, không thể nào nhiễm ô 
được. Dù ta có lăn lóc bao nhiêu trong luân 
hồi sinh tử, tâm ấy vẫn nhƣ viên kim cƣơng 
bất hoại dù có bị rớt xuống bùn dơ. Cốt lõi 
tâm ấy vốn là Phật. Đây là tin lành lớn nhất 
mà Phật đã mang lại cho ta. Nghĩ nhƣ thế, 
tâm ta sẽ trào dâng một niềm vui, đó là lạc 
thọ. Khi tâm hồn có đƣợc niềm vui ấy, thì 
mắt thấy, tai nghe, mũi ngửi, lƣỡi nếm, thân 
xúc, đều phát sinh một niềm vui bất tận, và 
cảnh ngoài cũng nhờ vậy mà đƣợc chuyển 
hóa. 

Kinh Lăng Già có đoạn nói Phật đi đến 
nơi nào thì cây cối ở đấy trở nên xanh tƣơi 
hơn, nƣớc sông trong hơn, con ngƣời ở đấy 
trở nên hiền thiện hơn. Đấy là do năng 
lƣợng từ bi của Phật tỏa ra ảnh hƣởng đến 
môi trƣờng. Bồ tát sơ địa luôn luôn sống với 
niềm vui ấy nên gọi là ―hoan hỉ địa.‖ Nếu 
hàng ngày chúng ta tập nghĩ nhƣ trên, 
nghĩa là nhớ đến thân ngƣời quí báu, tâm 
mình vốn là Phật, thì cũng tạo đƣợc niềm 
vui trong tâm, dù bên ngoài ta không có 
thêm một vật gì. Niềm vui ấy sẽ ảnh hƣởng 
đến thân xác, giúp ta tránh được bệnh và 
làm việc không biết mỏi mệt. Nó cũng giúp 
ta nhìn mọi ngƣời với ánh mắt từ bi. Khi 
thấy đƣợc Phật tính nơi chính mình, ta sẽ 
thấy mọi ngƣời cũng nhƣ mình, đều là 
những vị Phật đang bị đọa, và do vậy không 
thể coi thƣờng ai, kể cả những ngƣời đang 
làm ác. Ngài Thƣờng Bất Khinh Bồ tát trong 
kinh Pháp Hoa là một ví dụ. Ngài đi khắp 
nơi, gặp ai cũng vui vẻ ca tụng ―Tôi không 
dám coi thƣờng ngài, vì ngài sẽ thành một 
vị Phật.‖ 

Trên đây là cách tốt nhất để chuyển hóa 
tâm trạng bình thƣờng thành lạc thọ bất 
tận. Nếu không làm đƣợc vậy, ta nên theo 
các đoàn đi thăm ngƣời bệnh, ngƣời già tàn 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      29 

tật trong các trại tế bần. Đừng nghĩ là mình 
đi cứu trợ ủy lạo hay làm từ thiện xã hội, mà 
chỉ đi ―thực nghiệm‖ để chuyển hóa tâm 
trạng không vui không khổ thành ra lạc thọ. 
Hãy nhìn một ngƣời bệnh ung thƣ hay bại 
liệt với niềm cảm thông, hòa tan tâm mình 
vào tâm họ, để thấy khổ đế đang ở trƣớc 
mắt. Đặt câu hỏi, nếu ngƣời ấy là anh, là 
chị, là cha hay mẹ của ta, hoặc là chính bản 
thân ta thì sao? Khi ấy tâm ta tràn ngập bi 
mẫn, và ta cảm thấy cần phải làm cái gì có 
ý nghĩa, vì trƣớc sau gì cũng có ngày ta phải 
đối diện với cái chết, như người đang ở trước 
mặt ta. Trƣớc cảnh khổ đau chết chóc, ta 
càng thấy rõ cuộc đời thực vô nghĩa nếu 
không tu tập. Nhờ thấy vô thƣờng, khổ, ta 
còn thấy đƣợc vô ngã hay tánh Không, và 
phát sinh lạc thọ nhờ cái thấy đúng. Nhƣ thế 
nào? Nhƣ thể khi ta đang đánh một ván cờ 
sắp thua, bỗng một trận gió thổi bay tất cả 
những quân cờ, không còn phân định đƣợc 
ai thắng ai bại. Cái thấy về tánh Không cũng 
thế, làm tâm ta giải tán đƣợc mọi cảm xúc 
mâu thuẫn nhƣ thiện ác, đƣợc mất, thành 
phàm… 

3. Chuyển khổ thọ thành an vui: 
Khổ thọ hay những cảnh ngộ khó chịu, 

trái ý, nói chung gồm hai loại: có thể sửa 
đổi và không thể sửa đổi. Những khổ do 
phiền não, tham lam giận dữ và nghiệp - 
những thói quen xấu - thuộc loại có thể sửa 

đổi, còn những khổ do quả báo như bệnh tật 
tai nạn chết chóc, những định nghiệp không 
thể tránh, thuộc loại không thể sửa đổi. 
Nguyên tắc chung là, cái gì có thể đổi bỏ, ta 
nên đổi bỏ để đƣợc an vui. Cái gì không thể 
đổi bỏ được, ta nên vui vẻ chịu đựng, hoan 
hỉ đón nhận nhƣ đón một ngƣời thân, rồi 
dần dần ta sẽ thấy nó quý báu thực. Biết 
bao nhiêu ngƣời sau một tai nạn, đối diện 
với một bệnh nan y, mới bắt đầu tỉnh ngộ 
cuộc đời giả dối, bắt đầu buông xả và cảm 
thấy nhẹ nhàng? 

a. Những nỗi khổ có thể bỏ được: 
Thông thƣờng chín mƣơi phần trăm đau 

khổ trên đời là do tự mình rƣớc lấy, nên có 
thể đổi bỏ đƣợc, nếu ta thực sự muốn bỏ. 
Nếu thực tình muốn giã từ đau khổ, ta phải 
diệt tận gốc nguồn gốc hay nguyên nhân 
của khổ đau. Nguyên nhân ấy là ham muốn 
hay dục vọng. Khi có ham muốn mãnh liệt 
với một đối tƣợng nào, ví dụ một ngƣời (trai 
gái mê nhau) hay một vật (một chỗ ở, một 
chiếc xe honda) thì ta thƣờng đánh giá đối 
tƣợng ấy một cách sai lạc do tƣởng tƣợng 
thêm thắt. Ta trở nên u mê ám chƣớng, 
quên khuấy một sự thực hiển nhiên là, suốt 
đời ta đã chạy theo nhiều ham muốn đủ thứ, 
có khi đƣợc, có khi không, nhƣng rốt cuộc 
đời ta vẫn chẳng khá hơn chút nào. Vẫn đau 
khổ, chán chƣờng, luôn luôn khao khát một 
cái gì để rồi lại thất vọng vì không có đƣợc 



 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

đối tượng, hoặc chán nản vì đối tượng đã đạt 
được không còn làm ta thỏa mãn. Khi đam 
mê, ta quên mất định luật vô thƣờng: đối 
tƣợng ta ham muốn đã luôn luôn thay đổi, 
mà cả chính tâm ta cũng không ngừng đổi 
thay. Vậy ta phải quay về tự tâm để thấy rõ 
theo đuổi  ham muốn chính là đau khổ. Vấn 
đề ở ngay trong tự tâm ta chứ không phải 
do đối tƣợng ở ngoài. Khi chán nản một 
ngƣời hay một vật mà ta đã có đƣợc, ta 
thƣờng nghĩ rằng tại vì ngƣời hay vật ấy có 
những khuyết điểm này nọ, làm ta đâm 
chán, mà không bao giờ nghĩ chính tại cái 
tâm ta ƣa thay đổi. 

Chính vì đặc tính con ngƣời là nhiều 
ham muốn nên Phật gọi cõi đời này là cõi 
dục. Cũng do dục mà ta đã sinh ra đời, rồi 
dục vọng lại chi phối ta suốt cả đời cho đến 
khi xuống huyệt. Vậy nói đến chuyện diệt 
dục là điên rồ, phản tự nhiên. Ngƣợc lại, rất 
cần tìm hiểu kỹ về dục để tận dụng nó, nhƣ 
ngày nay ngƣời ta tận dụng sức gió, năng 
lƣợng mặt trời, năng lực thác nƣớc v.v… 
Phật giáo tóm gọn trong một chữ CHUYỂN, 
chuyển sinh tử thành Niết bàn, chuyển phiền 
não thành Bồ đề. 

Khi đã thấy đƣợc đời ta luôn luôn chạy 
đuổi theo ham muốn các đối tượng giác 
quan và không bao giờ thỏa mãn, ta mới 
thấy lỗi là ở tự tâm, không phải ở ngoài. Do 
tâm đam mê, ta không nhìn sự vật đúng nhƣ 
thực trạng của nó (nghĩa là thổi phồng quá 
cỡ thợ mộc, nhƣ về sắc đẹp thì chim sa cá 
lặn, hoa ghen thua thắm, liễu hờn kém 
xanh…) Do tâm chấp ngã, ta muốn vơ về 
cho mình cái mà ta cho là hấp dẫn, đáng ƣa 
muốn. Hiểu đƣợc nhƣ vậy, thì năng lƣợng 
dục vọng biến thành năng lƣợng trí tuệ. Dục 
càng lớn, tuệ càng sáng và sắc bén nhƣ kim 
cƣơng. Ta bắt đầu thấy đƣợc tất cả tùy 
thuộc tâm ta, nên không còn chạy theo 
ngoại cảnh. Đấy gọi là sự từ bỏ, hay Giới, 
bƣớc đầu của ba vô lậu học. Lời nguyện quy 
y của Phật tử là: 

―Con xin quay về nƣơng tựa  Pháp lìa 
dục đáng tôn quý.‖ (Quy y Pháp ly dục tôn). 

b. Những khổ do định nghiệp đời 
trước 

Danh từ Phật giáo gọi là ―báo chƣớng‖, 
nhƣ bị bệnh nan y, oan gia đối đầu, và các 
nỗi khó chịu khác đã xảy đến hoặc đang xảy 
đến mà ta không làm gì để đổi bỏ được. Đối 
với loại khổ này, ngƣời có trình độ tu cao 
cũng có thể chuyển hóa thành an vui, khi đã 
chuyển  đƣợc các cảm thọ lƣng chừng và lạc 
thọ để hƣớng chúng vào con đƣờng tu tập. 
Sau đây là một vài phƣơng pháp: 

Nghĩ đến luật nhân quả: Ta không gặt 
một quả gì mà ta đã không gieo nhân cho 
nó. Vậy càng trả quả sớm càng tốt, nên lợi 
dụng thời gian trả quả để tu tập vƣợt ra 
ngoài vòng vay trả trả vay. 

Khi trả quả, vui vẻ nghĩ rằng nhờ bị vố 
này, ta bớt đƣợc một món nợ, mau sạch nợ. 
Ngƣời Tây Tạng có tục ngữ: ―Những sự khó 
chịu ta gặp phải cũng nhƣ cái chổi quét sạch 
ác nghiệp của ta.‖ 

Xem những điều khó chịu, ngƣời khó 
chịu nhƣ những bài học về nhẫn nhục mà 
chƣ Phật Bồ tát đã ra cho ta thực tập. Bồ tát 
tu cao thực sự còn cám ơn nghịch cảnh vì 
nhờ nghịch cảnh và kẻ ác mà các Ngài 
chóng thành đạo quả Vô thƣợng Bồ đề. Ví 
dụ khi bố thí thì Bồ tát cám ơn ngƣời đến 
xin, vì nhờ có ngƣời xin tài sản, máu thịt mà 
Bồ tát thành tựu hạnh Bố thí ba la mật. 
Trong kinh Pháp Hoa, Phật cũng dạy rằng 
Devadattha chính là bạn lành đã giúp ngài 
đạt giác ngộ nhanh chóng. 

Tập thói quen chỉ chú ý đến những ƣu 
điểm nơi người và hoàn cảnh đáng chán 
ghét, để cảm thấy may mắn thay vì bất 
hạnh. 

Trải lòng bi mẫn lên khắp chúng sinh 
cùng đau khổ nhƣ mình, rộng ra nữa là tất 
cả chúng sinh đang còn may mắn, vì chính 
họ cũng sẽ phải trải qua những khổ căn bản 
về sinh già bệnh chết. 

 
KẾT LUẬN 
Trên đây là những  pháp chuyển hóa sơ 

đẳng trong Mật tông dành cho tất cả mọi 
ngƣời. Mật tông chính hiệu về chuyển hóa 
thì bao hàm sáu pháp thiền hay du già, đó 
là du già nội hỏa, du già thân huyễn, du già 
mộng, du già quang tƣớng, du già trung ấm 
và du già biến hóa. Mỗi pháp du già gồm rất 
nhiều pháp thiền quán sâu xa đƣa đến giác 
ngộ giải thoát ngay trong một đời ngƣời, và 
tái sinh tùy ý muốn nhờ muốn nhờ thuần 
thục pháp du già trung ấm. Căn bản của 
Mật tông là tâm Bồ đề, nên hành giả Mật 
tông cao cấp thƣờng chọn nơi tái sinh thích 
hợp để lợi lạc tối đa hữu tình, nhƣ nhiều vị 
sƣ Tây Tạng hiện nay đƣợc cho là đã tái 
sinh tại nhiều quốc gia Tây phƣơng mà báo 
chí gần đây thƣờng đăng tải. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      31 

NGÀY MỚI CHÀO NHAU 
 
Chào nhau  
ngày mới an bình 
Lạc quan trang sách trắng trinh vẫy mời 
Hãy tìm giây phút thảnh thơi 
Gẫm tình đáng quý 
Gẫm đời đáng yêu 
Ghét ganh, hờn oán quá nhiều 
Nghĩa ân bù đắp bao nhiêu cho vừa? 
Ngọt ngào 
chân thật lưa thưa 
Dối gian 
cay đắng lại thừa dư dôi... 
Trải lòng ra  
Sống mà chơi 
Khoan dung bằng những tiếng cười vuốt ve 
Dòng đời khổ lụy lê thê 
Dòng trôi ngắn ngủi 
Quay về mà thương 
Người qua phố 
Khách qua đường 
Nhân duyên gặp giữa vô thường tử sinh 
Thương đi  
Chơi với chân tình 
Chào nhau ngày mới  
An Lành, Hên May! 
 
 

TÂM KHÔNG VĨNH HỮU 



 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

 

CHẠY TRỐN 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Trong kinh Phật dạy: "Tội lỗi không 
có rễ," chỉ vì tâm vọng động mê lầm khởi 
phát. Cho nên đem cái tâm vọng động 
chƣớng ngại đó mà sám hối để đƣợc thanh 
tịnh thì tội chƣớng cũng đƣợc tiêu trừ, căn 
lành nhờ đó mà đƣợc phát triển tăng 
trƣởng. 

Không sám hối, tức không thấy đƣợc 
lỗi lầm thì không tránh đƣợc sai phạm trong 
tƣơng lai, tiếp tục gây nhân tạo nghiệp biết 
đến bao giờ mới thoát được sanh tử phiền 
não khổ đau. 

Tội lỗi vốn không có rễ, nên nó là một 
tƣớng huyễn. Tƣớng này do mê muội ngộ 
nhận mà đƣợc sanh thành. 

Sự ngộ nhận đó không khác câu 
chuyện "Chạy Trốn" trong Kinh Bách Dụ. 
Chuyện kể lại rằng: Thuở xƣa, tại nƣớc Căn 

Đà Vệ, có một đoàn tuồng ca kịch. Nhân vì 
trong nƣớc phát sinh nạn đói hiểm nghèo, 
nên đoàn nầy chuẩn bị hành trang ra nƣớc 
ngoài biễu diễn. Lộ trình phải vƣợt qua núi 
Bà La Tân. Nghe đồn rằng trong núi nầy có 
con quỷ La Sát hay ăn thịt ngƣời, nhƣng 
đoàn nghệ sĩ đến núi thì trời đã tối. Đoàn hát 
phải ở lại trên núi đốt lửa canh chừng, chia 
phiên trực gác cẩn thận. Nửa đêm, một 
ngƣời trong bọn đang phiên gác bỗng lên cơn 
sốt rồi sau đó lạnh run, chịu không nổi, anh 
ta đến rƣơng đồ lấy đại một bộ choàng lên 
ngƣời cho đỡ lạnh, lại đúng nhầm bộ đồ hoá 
trang làm quỷ La Sát. 

Lát sau một ngƣời khác trong bọn thức 
giấc ngóc đầu nhìn, thấy bên đống lửa có quỷ 
La Sát ngồi. Hoảng quá, anh la lên có quỷ La 
Sát rồi co giò chạy nhanh, mọi ngƣời thức 
giấc nghe nói vậy cũng hoảng chạy, cuối 
cùng anh mặc đồ La Sát cũng phải chạy theo 
đồng bọn. Đoàn người vừa chạy, vừa nhìn 
lui, cứ thấy quỷ La Sát bám riết theo mình 
thì hết hồn, băng rừng, qua khe, vƣợt suối. 
Khi trời sáng tỏ, họ mới nhận ra quỷ La Sát 
chính là bạn mình. Lúc đó họ mới hoảng hồn 
kêu gọi nhau dừng chân nghỉ ngơi. Rõ thật: 
"Khi thân tâm vọng động, cửa ngỏ trí tuệ bị 
cài then." Cánh cửa vô minh phiền não đƣợc 
mở rộng. Ánh sáng tỏ rõ của mặt trời chiếu 
xuống. Bộ mặt thật của quỷ La Sát đƣợc hiển 
bày. Đó là bạn đồng hành của mình. 

Tổ Đạt Ma có nói trong ngộ tánh luận 
rằng: 

- Phàm phu chuyên động niệm, nhƣ 
đoàn nghệ sĩ mới thức giấc. 

- Nhị thừa - thanh văn duyên giác giống 
nhƣ ngƣời nghệ sĩ khi biết quỷ La Sát chỉ là 
do ngộ nhận. 

Kẻ đại trí phải biết tiến lên bƣớc nữa rời 
hẳn cả hai bờ "động-tĩnh" mới có thể thâm 
nhập đạo lý bồ đề, đắc vô sanh pháp nhẫn, 
trọn nên đạo vô thƣợng chí tôn, chí minh 
vậy. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ—Thị Nguyên 

Nguyễn Đình Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      33 

CƢ SĨ THIỀU CHỬU 
Bên cạnh Nguyễn Trọng Thuật, ta thấy 

có một cây bút rất vững chãi và sâu sắc, đó 
là Thiều Chửu. Thiều Chửu tên 
đời là Nguyễn Hữu Kha, tên tự 
là Lạc Khổ. Ông sống một cuộc 
đời rất giản dị, ăn chay trường 
mà mỗi ngày chỉ ăn một bữa. 
Y phục của ông đơn giản nhƣ y 
phục của một ngƣời dân quê. 
Thì giờ của ông, ông để dịch 
kinh, viết sách, tu học và 
chăm nom các trẻ mồ côi. Căn 
bản Hán văn của ông rất vững 
chãi. Ông là tác giả bộ Hán 
Việt Tự Điển đƣợc sử dụng 
rộng rãi trong nƣớc. Bộ tự điển 
này, theo ông, đã đƣợc soạn 
để làm một phương tiện cho 
ngƣời học Phật. Đuốc Tuệ 
đăng bản dịch Khóa Hư Lục 
của ông trong nhiều kỳ. Văn 
Khóa Hƣ là văn biền ngẫu rất 
khó dịch. Nhƣng bản dịch của ông là một bản 
dịch rất đặc sắc, đọc rất êm tai, nghĩa lý khá 
rõ ràng. Ông lại chú giải mỗi khi có danh từ 
khó và thỉnh thoảng lại thêm vào những lời 
―bàn góp.‖ Theo ý ông, tác giả Khóa Hư Lục 
là Trần Nhân Tông chứ không phải Trần Thái 
Tông. Thực ra Khóa Hư Lục là của Trân Thái 
Tông (77). 

Ta hãy đọc một đoạn văn dịch của ông, 
trích trong bài Phổ Thuyết Sắc Thân: 

―Cầu cạnh đầu ruồi tai ếch, cam tâm 
danh lợi buộc ràng; ban ngày hết sức cầu 
may, buổi tối hóa ra tưởng mộng. Chất chứa 
bốn nghiệp như giếng, biết đâu mái tóc tựa 
sương. Một mai mắc bệnh nặng nề, trăm 
năm đều về mộng lớn. Tim gan đau xót tựa 
nỗi oán thù, da thịt hao mòn khác chi ma 

đói. Còn muốn cầu thân thọ mệnh nào hay 
đâu hại vật hại sinh! Những mong một kiếp 
tựa thông già, chẳng hiểu tứ chi như nhà 

dột.‖ 
Thiều Chửu còn là tác giả các 
sách Sự Tích Phật Tổ Diễn Ca 
(1935), Cải Tà Quy Chính, Bốn 
Mươi Tám Phép Niệm Phật và 
dịch giả sách Vì Sao Tôn Tin 
Phật Giáo của B. Brongthon và 
các kinh nhƣ Lễ Sáu Phương, 
Kinh Di Giáo, Kinh Di Đà và 
Kinh Tứ Thập Nhị Chương. 
  
CÔNG TÁC DUY TRÌ VÀ PHỔ 
BIẾN NỀN VĂN HỌC PHẬT 
GIÁO CỔ ĐIỂN 
Ngoài các văn bản Khóa Hư, 
Thiền Uyển Tập Anh, Đuốc Tuệ 
còn thƣờng xuyên đăng những 
bài văn Nôm do các thiền sƣ 
Việt Nam sáng tác hay phóng 
tác trên các nguyên bản Hán 

Văn. Các thiền sƣ Thái Hòa, Thiền Phố 
thƣờng làm công việc ấy. Phần lớn những tác 
phẩm đều đƣợc phiên âm từ mục Hành Trì 
Tập Yếu trong sách Chư Kinh Nhật Tụng của 
chùa Vĩnh Khánh (huyện Chi Linh), hoặc của 
chùa Yên Minh (huyện Nam Sách) tỉnh Hải 
Dƣơng khắc bản. Đó là những tác phẩm nhƣ 
Thiền Tịch Phú (Chân Nguyên), Sự lý Dung 
Thông (Hƣơng Hải), Thỉnh Âm Hồn Văn (Đắc 
Nhất), Ngũ Giới Diễn Ca (Nhƣ Nhƣ) v.v… 
Những công việc này đều đƣợc hƣớng dẫn 
bởi ý niệm bảo tồn và phát huy gia tài văn 
hóa Phật giáo và dân tộc. 

Từ năm 1940 trở đi hội Bắc Kỳ Phật 
Giáo lại khởi công khắc bản ấn hành những 
thƣ tịch Phật giáo Việt Nam bằng chữ Hán 
văn. Bộ Việt Nam Phật Điển Tùng San đã 

 CÔNG CUỘC CHẤN HƢNG 

Ở BẮC KỲ 
  

(Chương XXIX, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP III) 
   

Nguyễn Lang 

(tiếp theo) 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

được hội khắc bản và ấn hành vơi sự bảo 
trợ của trƣờng Viễn Đông Bác Cổ. 

Năm 1943, những tác phẩm sau đây 
đã được ấn hành: 

Chư Kinh Nhật Tụng (mọt bộ hai tập) 
Thụ Giới Như Phạm (một bộ hai tập) 
Thiền Uyển Kế Đăng Lục (một tập) 
Pháp Hoa Đề Cương (một tập) 
Bát Nhã Trực Giải (một tập) 
Khóa Hư Lục (một tập) 
Trần Triều Dật Tồn Điển Lục (một tập) 
Lễ Tụng Hành Trì Tập Yếu (một tập) 
Những tác phẩm nhƣ Thiền Uyển Tập 

Anh, Thánh Đăng Lục, Trần Triều Thiền 
Tông Bản Hạnh chƣa kịp ấn hành thì thời 
thế biến chuyển và công việc bị đình trệ. 

Thiền Uyển Kế Đăng Lục là tác phẩm 
của thiền sƣ Nhƣ Sơn, đã từng đƣợc thiền 
sƣ Phúc Điền bổ túc phần cuối. Ông đem 
sách này để sau các sách Thượng Sĩ Ngữ 
Lục cùng Tam Tổ Thực Lục và làm thành 
―quyển hạ‖ của bộ Đại Nam Truyền Đăng 
Tập Lục do ông chủ trƣơng khắc bản. 
―Quyển thƣợng‖ của bộ này là Thiền Uyển 
Tập Anh. Điều này có nói rõ trong bài tựa 
trùng khắc. Hội Bắc Kỳ Phật Giáo in lại bài 
tựa này ở các tác phẩm Thiền Uyển Kế 
Đăng Lục. 

Pháp Hoa Đề Cương và Bát Nhã Trực 
Giải là hai tác phẩm của thiền sƣ Thanh 
Đàm đầu thế kỷ thứ mười chín. Sách Khóa 
Hư mà hội Bắc Kỳ Phật Giáo khắc in đã 
được căn cứ trên bản của chàu Quất Tụ 
năm 1850. Thiều Chửu, trong Đuốc Tuệ, chỉ 
mới dịch đƣợc một phần tác phẩm. Nhiều 
mục nhƣ Phổ Thuyết hƣớng Thƣợng Nhất 
Lộ, Ngữ Lục Đáp Môn Hạ, Niêm Tụng kệ 
v.v… chƣa đƣợc ông dịch đến. Trần Triều 
Dật Tồn Điển Lục gồm có: Tuệ Trung 
Thượng Sĩ Ngữ Lục và Tam Tổ Thực Lục. 

Sự ra đời của bộ Việt Nam Phật Điển 
Tùng San là một trong những công trình lớn 
nhất của hội Bắc Kỳ Phật Giáo. Nhiều thƣ 
viện trong nƣớc và ngoài nƣớc nhờ sự có 
mặt của bộ này mà có đƣợc một số tác 
phẩm xƣa của Phật giáo Việt Nam. Có một 
điều lạ là tại thư viện trường Viễn Đông Bác 
Cổ Paris không thấy có bộ này. 

Nhờ có Hội Bắc Kỳ Phật Giáo mà nhiều 
học giả tân cũng nhƣ cựu đã có cơ hội 
nghiên cứu Phật học. Những ngƣời có cựu 
học, ngoài các kinh bản cổ điển khó đọc còn 
được đọc các tân thư về Phật giáo như Hải 
Triều Âm Văn Khố, các tác phẩm của Thái 
Hƣ, và các bài vở của những học giả nhƣ 
Lƣơng Khải Siêu, Khang Hữu Vi, Châu Tự 
Ca, Âu Dƣơng Kiến Vô và Dƣơng Nhân Sơn 
v.v… Những tân thƣ này đọc dễ hiểu hơn cổ 
văn, do đó sự học Phật của giới cựu học 
cũng trở nên dễ dàng hơn. Những nhân vật 
nhƣ Phan đình Hòe (tổng đốc trí sĩ, hội 

trƣởng chi hội Phật giáo Nam Định), Nguyễn 
Huy Xƣơng (bố chánh, Kiến An), Đỗ Đình 
Nghiêm (đốc học Bắc Ninh) đều đã thƣờng 
viết bài và đứng lên thuyết pháp tại chùa trụ 
sở của các chi hội. Ông Phan Đình Hòe chẳng 
hạn, đã thuyết giảng về ―sự quan thiết giữa 
đạo Phật với sự sống‖ tại chùa Cả ở Nam 
Định ngày 13.8.1935 ngay khi hội còn chưa 
xuất bản tạp chí Đuốc Tuệ. Có thể nói rằng 
các ông Bùi Kỷ, Trần Trọng Kim và Trần Văn 
Giáp đã nghiên cứu Phật giáo sử, đã viết 
nhiều bài trong tập san trƣờng Viễn Đông 
Bác Cổ (BEFEO). Thiên khải cứu Le 
Bouddhisme En Annam Des Origines Au 13è 
Sièle của ông có thể gọi là công trình đầu 
tiên về Phật sử Việt Nam công bố trong giới 
học giả quốc tế (78). 

  
LỆ THẦN TRẦN TRỌNG KIM 
Ông Trần Trọng Kim, trƣởng ban 

Nghiên Cứu Phật Học của Hội Bắc Kỳ Phật 
Giáo, đã viết nhiều bài diễn thuyết rất vững 
chãi về Phật học. Bài diễn thuyết đầu tiên 
của ông tại chùa Quán Sứ ngày 17.3.1935, 
có đầu đề là ―Phật giáo đối với cuộc nhân 
sinh‖ là một bài giới thiệu đại cƣơng về Giáo 
lý đạo Phật. Đây không phải chỉ là một bài 
diễn thuyết của một ngƣời học giả, mà là 
một bài giảng diễn của một ngƣời đứng trên 
lập trƣờng chấn hƣng Phật giáo. Ông nhấn 
mạnh đến tính chất tự cƣờng tự lực cần có 
của những ngƣời thực sự muốn tu hành theo 
đạo Phật. Ông nói: 

―Theo đạo Phật là tự cái tâm mình phấn 
chấn lên mà làm điều lành điều phải, tự mình 
có sức mạnh để phá cho hết những cái nó 
trói buộc mình vào chỗ khổ. Bởi thế người 
thật bụng theo đạo Phật là người có cái tâm 
lực tất cương kiện lòng dạ vững bền như 
gang sắt. Cũng vì thế mà đạo Phật thường 
hay dùng bốn chữ ―dũng mãnh tinh tiến.‖ 
Dũng mãnh tinh tiến để giải thoát, dũng 
mãnh tinh tiến để cứu người, dũng mãnh tinh 
tiến để phá cái mê, trừ cái hại. Người ta đã 
có cái đức dũng mãnh tinh tiến thì không bao 
giờ chịu đứng lùi lại mà chịu kém người, 
không bao giời lười biếng trễ nãi, không bao 
giờ ham mê vật dục, có thể giam hãm mình 
vào những nơi tối tăm dơ bẩn.‖ 

Sau khi nói đến đại nguyện của đức 
Quan Thế Âm ông tiếp: 

―Đạo Phật về đường tinh thần thì mạnh 
mẽ như thế, về đường từ bi bác ái thì rộng 
rãi bao la như thế. Giá ta hiểu được rõ và 
biết đúng ra thì rất có lợi cho sự tiến thủ của 
người đời.‖ 

Theo ông, đó là lý do chính khiến ông 
và các đồng bạn lập ra hội Bắc Kỳ Phật Giáo. 
Ông lại nói: 

―Đạo Phật là một tông giáo của người 
mình xưa nay vẫn tin theo rất nhiều, là bởi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      35 

đạo ấy có cái hình thức dễ khiến cho người ta 
tin được. Còn về đạo lý của nhà Phật, thì có 
nhiều ý nghĩa sâu xa, hiện những nhà học 
thức trong thiên hạ cũng đã kê cứu tường tận 
đều nhận là một đạo rất hay. Vậy một tông 
giáo có phần rất cao thâm, rất phổ thông mà 
lại thấm thía vào tủy não người mình đã bao 
nhiêu đời nay, người trong nước hầu khắp từ 
Nam chí Bắc ai ai cũng tín ngưỡng sùng bái 
thì tất là có ảnh hưởng đến sự làm ăn hàng 
ngày của ta. Một cái đạo có thế lực về đường 
tinh thần sâu xa như thế thì sao ta không cố 
gắng làm cho nó sáng rõ ra 
khiến những tín đồ biết rõ cái 
đạo của mình tin và biết cách 
ăn ở cho phải đạo, để bớt được 
những khổ não trong đời. 
Chẳng hơn là cứ bo bo ở chỗ 
vật chất, nông nổi, hẹp hòi, 
biến đổi, vô thường nay thế 
này mai thế khác, làm cho 
người ta bơ vơ không biết bám 
víu vào đâu, tựa như chiếc 
thuyền lênh đênh giữa dòng, 
không biết đâu là bờ là bến 
hay sao? 

―Bởi những lẽ ấy cho nên 
chúng tôi rủ nhau đứng lên lập 
hội Phật giáo, chủ ý là muốn là 
cho sáng cái đạo đã mờ, muốn 
trau chuốt cho bóng bẩy hơn 
trước và lại thích hợp với nhu 
yếu là người đời.‖ 

Những dòng trên có thể 
được xem là một bản ―tuyên ngôn: của 
phong trào chấn hƣng Phật học. Ta thấy 
trong những lời đơn sơ kia chủ ý phục hƣng 
đạo Phật (―làm cho sáng cái đạo đã mờ‖), 
hiện đại hóa nó (―trau chuốt bóng bẩy hơn 
trước và lại thích hợp với nhu yếu của người 
đời”) để nó có thể đóng vai trò văn hóa dân 
tộc (―một cái đạo có năng lực về đường tinh 
thần sâu xa như thế thì sao không cố gắng 
làm cho nó sáng rõ ra khiến những tín đồ biết 
rõ cái đạo của mình tin và biết cách ăn ở cho 
phải đạo‖) và làm nơi quy túc và hƣớng đi 
tinh thần cho ngƣời dân (―chẳng hơn là cứ bo 
bo ở chỗ vật chất, nông nổi hẹp hò… tựa như 
chiếc thuyền lênh đênh giữa dòng không biết 
đâu là bờ bến…”). Những bài khảo cứu của 
Trần Trọng Kim cho ta biết là hồi còn làm 
trƣởng ban nghiên cứu Phật học ông đã đề ra 
rất nhiều thì giờ để khảo cứu và học hỏi về 
Phật giáo. Ông đã nghiên cứu về các tông 
phái đại thừa và tiểu thừa, về thế giới quan 
và nhân sinh quan của Phật giáo. Ông cũng 
đã phiên dịch Bát Nhã Tâm Kinh từ hán văn 
ra quốc ngữ. Nhà xuất bản Tân Việt tại Sài 
Gòn đã ấn hành các tác phẩm Phật Lục, Phật 
giáo Thuở Xưa Và Phật giáo Ngày Nay và 
Phật giáo Trong ba Bài Diễn Thuyết của ông. 

Phật Lục là một tập sách phổ thông về 
Phật học nhằm tới giới độc giả bình dân. 
Theo ông, sách này chỉ là ―mấy cái đại ý về 
đạo cứu thế của nhà Phật‖ chứ không phải 
là ―sách nghiên cứu lý thuyết cao siêu.‖ Nội 
dung sách này gồm có một Lời Mở Đầu nói 
đại cương về đạo Phật và năm chương nói 
về: 1- Thích Ca Mâu Ni Phật; 2- Chƣ Phật; 3
- Chƣ Bồ Tát; 4- Thế Gian và Thế Giới; và 5
- Sự thờ phụng và cách bài trí các tƣợng ở 
chùa. Nhiều điển tích trong sách này đã 
được Nguyễn Trọng Thuật tra cứu giúp. 

Phật Giáo Thuở Xưa Và Phật 
Giáo Ngày Nay có ba chƣơng: 
chƣơng một nói về ―Phật giáo 
Tiểu Thặng và Phật giáo Đại 
Thặng,‖ chƣơng hai nói về 
―Phật giáo ở nƣớc Tàu‖ và 
chƣơng ba nói về ―Phật giáo ở 
Việt Nam.‖ Lại có một phần 
phụ lục dịch ―Trì Danh Diệu. 
Hạnh Luận‖ và ―Sơn Cƣ Bách 
Vịnh.‖ 
Phật Giáo Trong Ba Bài Diễn 
Thuyết in lại những bài diễn 
thuyết về Phật học của ông. 
Theo Trần Trọng Kim, Phật 
giáo trƣớc hết là một nền 
triết học và một nền luân lý; 
hình thái tôn giáo chỉ là phần 
thứ yếu của đạo Phật. Trung 
tâm của triết học của Phật 
giáo là đạo lý duyên sinh, và 
bản chất của luân lý Phật 

giáo là một lòng từ bi hoàn toàn bình đẳng, 
vô ngã, nghĩa là không có tính cách phân 
biệt kỳ thị. Ông viết: 

―Đạo Phật trước hết chỉ là đạo triết lý 
và luân lý mà thôi, cái triết lý của Phật giáo 
là cái triết lý cao minh, lấy nhân quả mà 
suy luận, tìm thấy nhân duyên của tạo hóa, 
phá tan cái màn mờ tối che lấp sự sáng tỏ, 
cắt đứt cái lưỡi mộng ảo nó trói buộc người 
ta vào sinh tử khổ não mà đem người ta vào 
chỗ thanh tịnh an vui‖. 

―Cái luân lý của Phật giáo là luân lý 
chân chính phổ biến khắp nhân chứng trong 
thiên hạ, lấy vô lượng từ bi mà yêu người 
thương vật, lấy lòng bác ái mà tế độ chúng 
sinh, không phân biệt người với ta, không 
có giai cấp sang hèn… Đối với thân mình thì 
trừ bỏ hết những điều điên đảo giả dối, gian 
tà bạo ngược, lúc nào cũng lấy sự chân thật 
nhân hậu mà đối với mình và đối với người… 
Nếu người đời biết theo cái luân lý ấy thì 
làm gì có những cuộc chiến tranh và những 
cảnh tàn khốc, làm cho đời người đã khổ lại 
khổ thêm.‖ (79) 

Trần Trọng Kim nói rõ đạo Phật không 
nhận có một vị Thần tự tại làm chúa tể vũ 
trụ và vì vậy đạo Phật không phải là một 

CƢ SĨ TRẦN TRỌNG KIM 
(1883—1953) 



 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

tôn giáo theo nghĩa những tôn giáo 
hữu thần. Tôn giáo của đạo Phật chỉ 
là cái truyền thống sinh hoạt theo 
nhận thức triết học và luân lý học do 
Phật khai sáng. ―Cái tông giáo ấy tuy 
nói có nhiều Phật và nhiều Bồ Tát, 
song Phật và Bồ Tát chỉ là những bậc 
tối cao trong lý tưởng để tế độ chúng 
sinh mà thôi, chứ không phải là giữ 
quyền chủ tể. Vì vậy ai theo cái tông 
giáo ấy thì không có sự mê tín, cứ tự 
mình học tập tu luyện để hiểu rõ căn 
nguyên của vạn tượng trong thế gian 
và trông thấy rõ chân lý.‖ 

Ông thƣờng kêu gọi Phật tử xa 
lìa mê tín và học lấy thái độ tự do tƣ 
tƣởng trong đạo Phật. Kết luận buổi 
giảng tại chùa Quán Sứ ngày 
11.1.1936, ông lên tiếng: 

―Ai đem sự mê tín mà theo đạo 
Phật là người làm điều trái hẳn với 
đạo Phật là người có cái tâm rất sáng 
suốt, có cái tự do về đường tư tưởng 
và có cái sức tự cường tự lập mà xử 
kỷ tiếp vật. Nếu người mình mà hiểu 
được như thế và làm được như thế, 
thì sự tín ngưỡng đạo Phật… rất có lợi 
cho sự tiến hóa của nhân quần xã hội 
về đường đạo lý và đường tri thức. 

Trần Trọng Kim thấy cần phải 
phục hưng Thiền học thì Phật giáo ở 
Việt Nam mới có thể hưng thịnh 
được. Tịnh Độ tông, nếu không đi đôi 
với thiền thì theo ông không đủ sức 
làm cho tinh thần Việt Nam cường 
kiện. Ông viết: ―Phải biết rằng nếu 
những người xuất gia chỉ tu Tịnh mà 
không tu Thiền thì ở nước ta càng 
ngày càng thấp kém thêm, khó lòng 
mà hưng thịnh lên được. Đó là cái 
yếu điểm trong sự chấn hưng Phật 
giáo ngày nay, ta rất nên chú ý ỏ chỗ 
ấy thì cơ hồ mới có thể hành công 
được” (80). 

Có thể nói Trần Trọng Kim là 
ngƣời phát ngôn chính của phong 
trào chấn hƣng Phật học ở Bắc Kỳ 
vậy. Trần Trọng Kim đóng góp không 
những về phần nghiên cứu và phổ 
biến Phật học mà còn về phần tổ 
chức của hội Bắc Kỳ Phật Giáo nữa. 
Ông luôn luôn có mặt trong những 
buổi họp của ban Quản Trị, góp ý 
kiến về sự soạn thảo nội quy điều lệ 
của hội và về việc tổ chức huấn 
luyện là chỉnh lý tăng già. Chính ông 
đề nghị, trong buổi họp ngày 
14.12.1934 là ban chứng minh đạo 
sƣ phải thiết lập kỷ luật tăng già cho 
nghiêm minh, và nếu có vị tăng nào 
phạm giới thì sơn môn phải tuyên bố 

tẫn xuất, không công nhận họ là tăng sĩ nữa. Ông 
lại đi xa hơn và đề nghị phải can thiệp với chính 
quyền để những vị tăng sĩ phạm giới kia bị bắt buộc 
hồi tục. 

 
__________________ 

 
 
(77) Xem Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, Tập I, trang 
278-279 
((78) Bulletin de l‘ Ecole Francaise d‘Extrême Orient 
(B.E.F.E.O) Hanoi, 1932, T. XXXII, fasc. 1, trang 
191-268 
(79) Trần Trọng Kim: Phật Giáo Trong Ba Bài Diễn 
Thuyết. Tân Việt, Sài Gòn, 1950. 
(80) Phật Giáo Thuở Xưa Và Phật Giáo Ngày Nay. 
Tân Việt, Sài Gòn, 1953 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
HAIKU (58) 
  
Dội xuống trên đầu 
gàu nước mùa hạ 
đẫm mùi hoa ngâu. 

  

PHÁP HOAN 
   
 

 Artwork: Jasmin by Kawarazaki Shoudou (河原崎奨堂) 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      37 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

ỗi cá nhân chúng ta đều đã nếm 
mùi ái tình. Nếu ái tình mà thất bại 
thì sinh ra hận thù. Ái tình, thù hận 
đan xen nhau mà sản sanh ra. 

Yêu biến thành hận; tình biến thành thù. 
Ngƣời yêu chia tay với mình rất khó trở 
thành bạn tốt của mình đƣợc, bởi vì mình 
không có cách nào khác tha lỗi cho đối 
phƣơng, vì lòng thƣơng trƣớc đây đã biến 
thành hận thù rồi. 

Khi tình yêu đã biến thành hận thù, mà 
hóa giải hận thù thành ra không có gì hết, là 
chuyện hết sức khó khăn. Nhƣng nếu gắng 
sức thì vẫn có thể làm đƣợc. 

Khi đã thƣơng yêu đến mức có thể hi 
sinh tính mạng thì cũng có thể làm nhiều 
chuyện ngốc xuẩn, nhƣ là dầm mình trong 
mƣa, lấy dao cắt ngón tay để viết bức thƣ 
tình bằng máu (nhƣng đối phƣơng nghĩ là 
anh dùng thuốc màu để viết). Thậm chí, nếu 
ngƣời yêu bảo anh nhảy từ trên lầu cao 
xuống để chứng tỏ tình yêu say đắm, anh 
cũng nhảy. Khi còn nhỏ, tôi cũng là con 
ngƣời nhƣ thế. 

Có ngƣời tự sát vì thất tình. Vì sao? Vì 
muốn tỏ cho ngƣời yêu biết, mình yêu cô ta 
nồng nàn tới mức nào, và cũng muốn chứng 
minh cho bản thân mình thấy là mình thành 

tâm yêu cô ta tha thiết. Chỉ vì nhƣ vậy thôi 
mà hy sinh cuộc sống quý báu của mình? 

Khi tôi còn nhỏ, tôi cũng bị thất tình, 
cũng muốn tự sát. Lại còn cho rằng, 
trên thế giới này ngƣời mà không có tƣ 
tƣởng tự sát, nhất định là ngƣời ngu. Đã là 
ngƣời tài hoa thì phải có tƣ tƣởng tự sát! 

Có bao nhiêu chuyện thú vị về vấn 
đề này. Người bị thất tình vì muốn tự 
sát cho rằng sống trên thế gian này không 
còn có ý nghĩa gì nữa. Đó toàn là những 
ngƣời bị hãm vào cảnh yêu thƣơng và hận 
thù mãnh liệt, không cách nào thoát ra 
được, nếu may mà thoát ra được cơn khốn 
quẩn đó thì sẽ thấy không tự sát thực là 
hạnh phúc! 

Nhƣ vậy, chúng ta thấy rất rõ, luyến 
ái và hận thù đều có tính không gian 
và thời gian, không thể bao hàm tất cả 
mọi thời gian và không gian đƣợc.  

Thí dụ , anh bị một ngƣời hàng xóm lừa 
lấy một món tiền, rồi ngƣời ấy bỏ trốn sang 
Mỹ. Anh không cách nào đòi lại số tiền ấy 
được. Qua ba năm, lại vì đường xá xa xôi, 
anh cũng quên mất số tiền nợ đó. Bởi vì 
mối hận thù của anh cũng đã vơi đi nhiều. 

Yêu thƣơng hay hận thù đều có 
thể biến đổi. Suốt cả đời chỉ yêu một ngƣời 
hay ghét một ngƣời đều là chuyện khó 
khăn, bởi vì thời gian làm thay đổi tâm 
tính của chúng ta. 

Cô gái mà ngày xƣa tôi yêu mến đến 
mức muốn tự sát, thì vài năm sau, ngồi 
trong phòng làm việc, cố gắng mãi cũng 
không hình dung đƣợc dáng mặt thân 
hình của cô ta nhƣ thế nào. Lúc này, tôi 
mới thấy rõ, tôi hoàn toàn thoát khỏi vòng 
khốn quẩn của mối tình xƣa! 

Cho nên, phƣơng pháp tốt nhất để giải 
quyết vấn đề yêu đƣơng và hận thù là đột 
phá sự hạn chế của không gian và thời 
gian, đứng ở một vị trí cao hơn để xem xét. 

 

 

(trích từ Tin Tức Từ Biển Tâm) 

THƢƠNG YÊU, HẬN THÙ  
CÓ THỂ THAY ĐỔI 

  

LÂM THANH HUYỀN 
Minh Chi dịch  



 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

CẤT TIẾNG HÁT THƠ 
  

Thơ sẽ chữa lành thế giới  
Mỗi lời xin nụ nở hoa 
Mỗi âm điệu là sông suối 
Hòa giòng hợp tấu hoan ca 
  

Cất tiếng hát thơ, ca ngợi 
Từ Bi Hỷ Xả bao la 
Tình thương không còn ranh giới 
Khi thương người như thương ta 
  

Cất tiếng hát thơ, chia sẻ 
Muôn loài, vạn hữu, nào xa 
Luân hồi từ vô lượng kiếp 
Thân sơ, ai biết chăng là! 
  

Cất tiếng hát thơ, cùng bước 
Nương Bát Chánh Đạo, cùng đi 
Bỏ bờ mê, qua bến giác 
Chân-như bất khả tư nghì 
  

Cùng nhau thả thơ trong gió 
Gió vờn tà áo ai bay 
Thả thơ, trong chiều mưa xuống 
Nón ai, nghiêng nhẹ vai gầy 
  
NHỔ CỎ DẠI 
  

Người làm vườn,  
Phải siêng năng 
Nhổ cỏ dại. 
Hoa lá mới reo vui 
Mà xanh tươi mãi mãi 
  

Vườn-tâm cũng cỏ dại 
Tham, sân, si, mạn, nghi 
Người không siêng nhổ cỏ 
Vườn-tâm người còn chi!? 
  
VỀ CÕI TỊNH 
  

Về Cõi Tịnh bằng Tâm 
Không bằng Thân tứ đại 
Tâm chưa tịnh, chưa thanh 
Sẽ là bao chướng ngại 
Niệm niệm dẫu không rời 
Vẫn còn muôn cửa ải! 

CHỈ LÀ NGỒI YÊN 
  

Chiều xuống, rồi ánh dương lên 
Vạn hữu tuần hoàn tự nhiên 
Tịnh thất, bóng ai thầm lặng 
Thân tâm an lạc tọa thiền 
  

Chiều xuống, thở vào thở ra 
Nắng lên, hơi thở điều hòa 
Tâm bình an trong chánh định 
Thân vững chãi, thế kiết già 
  

Ngồi yên, chỉ là ngồi yên 
Nhìn sâu, thấu rõ tự thân 
Đến, đi, vô thường muôn sự 
Còn đây, chỉ lúc hiện tiền 
  

Nhận thức phút giây hiện tại 
Để sống từng phút, từng giây 
Hiến tặng niềm vui, bớt khổ 
Quá khứ, tương lai, nơi này! 
  
TRỜI MƢA, NHẮN BẠN 
  

Trời mưa, làm việc trong nhà 
Kẻo mưa ướt áo, đường xa khó về 
Chợt nhớ lời dạy xưa kia 
Có ai tránh ướt vì che dù người! 
Phải tự tìm dù che thôi 
Mới mong đi hết đường đời trầm luân 
Chúng sanh thừa tự nghiệp thân 
Lành dữ, thiện ác, tỏ phân rõ ràng 
Không gieo Nhân,  
Qủa nào mang?! 
  
  
NGƢỜI VỀ XỨ PHẬT 
  

Chân người ―Theo dấu Như Lai‖ (*) 
Tâm người, tâm Phật bản hoài dung thông 
Người về xứ Phật thong dong 
Nắng mưa nào quản, trải lòng vị tha 
Mặc danh, mặc lợi gần xa 
Tâm-sen chỉ nở đóa hoa Đại Từ. 
_______________ 

(*) (Tỳ-Kheo Thích Tánh Tuệ,  
miệt mài làm từ thiện nơi Xứ Phật) 

CHÙM THƠ “CHỮA LÀNH THẾ GIỚI” 
  

(Cảm niệm bài viết ―Thơ sẽ chữa lành thế giới‖ của cƣ sỹ Nguyên Giác, 
nên xin hoan hỷ chia sẻ dăm ý tƣởng thƣờng nhật, bằng những lời thơ chất phác) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      39 

QUỲNH NỞ ĐÊM RẰM 

  
Công phu khuya vừa dứt 
Bước ra thăm tiểu viên 
Một đóa quỳnh vừa nở 
Chắp tay đón Chư Thiên 
  

Bên hiên, trăng rằm tỏ 
Lồng bóng suối Tào-Khê 
Quỳnh hoa và bóng nguyệt 
Tương giao một lối về 
  

Về đây, nghe chuông điểm 
Ngân nga Chứng Đạo Ca 
Về đây, nghe nhịp mõ 
Nam Mô A Di Đà 
  

Thân Tâm đồng thanh tịnh  
Bát Nhã nào đâu xa! 

   
CHO VÀ NHẬN 
  
  

Của Cho không bằng Cách Cho 
Ngã chấp, ngã sở đắn đo làm gì! 
Vô thường, đến đó rồi đi 
Còn đó rồi mất, có chi vững vàng! 
Vui, buồn, hợp đó rồi tan 
Xuôi tay nhắm mắt, ai mang được gì! 
Sống tử tế với nhau đi 
Trực tâm thị đạo, ngay khi hiện tiền.  

QUÁN KHÔNG 
  
Thân nhẹ lâng lâng, tâm đối vách 
Khẩu tịnh vô ngôn, 
Làn sương rơi 
KHÔNG chỉ là KHÔNG, không gì khác 
Trong, ngoài, trên, dưới, 
Chẳng đầy vơi 
  

Gạn sạch tư duy, dừng hý luận 
Thảnh thơi dứt nghiệp, buông duyên thôi 
Thì TÂM thanh tịnh, cùng KHÔNG ấy 
Hợp nhất chung giòng Diệu Pháp xuôi 
  

Lẽ đạo là đâu? Gần hay xa? 
Phút giây KHÔNG quyện chặt TÂM ta 
Muôn sự oan, ưng, sang, hèn, phải, trái 
Tự tan, tự biến,  
Tựa như-thị-là. 
  
  
NÀO GẦN, NÀO XA 
  
Đã lâu Sư không lên chùa 
Tịnh tu nhập thất bao mùa Đông Xuân 
Thoắt đây, nắng Hạ vàng sân 
Sư về thăm lại bạn gần, bạn xa 
Chắp tay chào ―A Di Đà‖ 
Xôn xao vồn vã, níu tà áo nâu 
―Sư Cô ơi, qúa là lâu, 
Chúng con nhớ lắm, biết đâu mà tìm!‖ 
Nhẹ nhàng đáp lời tình thân 
―Cùng quy một hướng, nào gần nào xa 
Gặp nhau, một niệm Di Đà 
Tâm tâm giao cảm là ta đang gần‖ 
  
  
  

  

TN HUỆ TRÂN 
  

(Tào-Khê tịnh thất –  

Những ngày tịnh tu)  
 



 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Thieân haø ñaïi ñòa ngay nôi taâm ngöôøi 

 HẠNH CHI 

áng thứ Sáu, ngày 10 
tháng 4 năm 2020, 
một phi hành đoàn 
gồm các phi hành gia 

của Hoa Kỳ và Nga từ trạm 
không gian quốc tế ISS đã 
hạ cánh xuống bãi đáp ở Ka-
zakhstan, sau 200 ngày thi 
hành phi vụ. 

Thông thƣờng, nhiệm 
vụ của họ là thám hiểm 
những hành tinh xa xôi, tìm 
hiểu những gì mà ngƣời dƣới 
trái đất chƣa đƣợc biết, chƣa 
được thấy. Nhưng trở lại trái 
đất lần này, họ sửng sốt, 
ngạc nhiên vì dƣờng nhƣ trái 
đất không còn giống như khi 
họ ra đi, 200 ngày trƣớc.  

Khi các chuyên viên y tế 
đến đón họ thì thiếu hẳn 
vòng tay ôm, bờ vai tựa, và 
ngay những cái bắt tay hội 
ngộ cũng ngập ngừng vì 
khoảng cách không đủ gần 
để những bàn tay chạm 
được vào nhau! Đến như nụ 
cƣời thân ái với nhau cũng 
không đƣợc thấy vì những 
cái khẩu trang lạnh lùng đã 
che hết khuôn mặt, chỉ hở 
hai con mắt, mà lại là những 
ánh mắt lo âu!  

Không phải chờ đợi lâu, 
họ đã đƣợc nghe tổng quát 
về nạn đại dịch có tên là 
Covid-19 đang hoành hành 
khắp năm châu bốn biển. 

Từ những hành tinh xa 
tít tắp, nhƣng không hiểm 
nguy, họ trở về trái đất thân 
thƣơng để thấy hiểm nguy 
khắp nơi khắp chốn.  

Từ hàng thế kỷ nay, 
chƣa bao giờ mà đồng loạt 
nhân loại, khi ra chỗ công 
cộng đều ít nhất, phải đeo 
khẩu trang, là một, trong 
những biện pháp tránh lây 
lan dịch bệnh. Chỉ một cái 

khẩu trang đã đủ che bớt 
ranh giới để phân biệt già 
trẻ, nam nữ, xấu đẹp …v…
v… 

Con vi khuẩn Covid-19 
này nhỏ lắm! mắt thƣờng 
không thấy đã đành mà 
dƣờng nhƣ kính hiển vi tối 
tân hiện đại cũng chƣa thấy 
được dung nhan nó. Nhưng 
sức tàn phá của nó thì kinh 
hoàng, không chỉ đảo lộn 
trật tự thế giới mà tin tức 
toàn cầu từng giờ, từng 
ngày là những con số hàng 
triệu ngƣời mạng vong, 
hàng tỷ ngƣời nhiễm bệnh. 

Tất cả chất xám ƣu việt 
của nhân loại đều dốc toàn 
tâm toàn lực, cùng nhau cố 
tìm cho ra bản chất và 
đường đi nước bước của kẻ 
thù chung cực kỳ nguy 
hiểm này. Nhƣng đã hơn 
100 ngày, nhân loại vẫn 
loay hoay trong phạm vi 
tìm những phƣơng thức 
tránh lây lan mà thôi. 

Trở lại với cơ quan 
hàng không vũ trụ Nasa, 
nhiệm vụ của các phi hành 
gia là bay lên những hành 
tinh xa xôi, tìm hiểu những 
gì chƣa biết. Từ thành tích 
đổ bộ lần đầu tiên lên mặt 
trăng của Apollo 11, với phi 
hành gia Neil Armstrong, 
ngày 20 tháng 7 năm 1969, 
đánh dấu bước bức phá 
tuyệt vời của ngƣời dƣới trái 
đất, Nasa vẫn tiếp tục lịch 
trình khai phá không gian 
vũ trụ, dù những gì từng 
khám phá đƣợc chƣa phải là 
điều con người dưới trái đất 
mong muốn. Nhƣng thành 
công là phải trải nghiệm 
qua sự kiên trì. Và sự kiên 
trì của cơ quan này thật 
đáng khâm phục. 

Nhƣng lần này, từ 
những nơi còn qúa nhiều 
điều chưa biết, trở về trái 
đất, họ đã trực diện với 
không ít những điều chƣa 
biết.  

Liệu quý vị có nghĩ tới, 
trong tƣơng lai gần, nên 
thay đổi chút lịch trình nào 
không? Chẳng hạn, không 
chỉ khám phá vũ trụ bao la 
kia mà song song, cũng nên 
khám phá những gì còn mờ 
ảo nơi trái đất này. 

Trên thực tế thì trong 
nhiều lãnh vực của nhiều sắc 
dân, ít ai dám tự hào là đã 
biết đủ những gì trong giòng 
sinh mệnh của nhân loại. 
Hoặc có biết trên Lý nhƣng 
không đủ quan tâm để thực 
hành trên Sự thì đó chỉ là cái 
biết của lý thuyết.  Trong khi 
nếu Lý và Sự dung thông thì 
ở  nhiều lãnh vực, có thể 
đem lại hạnh phúc cho mình 
và cho ngƣời.   

Lấy thí dụ, câu chuyện 
về một ngƣời thực, việc 
thực, ngay tại quốc độ chúng 
ta đang hiện diện để dễ kiểm 
chứng. Đó là thời gian mà 
nhân loại toàn cầu đều liên 
đới trong thế chiến thứ II.  

Khi đó, tƣớng Dwight D. 
Eisenhower là Tƣ Lệnh Tối 
Cao của Lực Lƣợng Đồng 
Minh ở Âu Châu. Một lần, 
trên đƣờng tới dự buổi họp 
quan trọng tại Tổng Hành 
Dinh của quân đội ở Pháp, 
ông chợt nhìn thấy hai ngƣời 
già co ro run rẩy bên quốc 
lộ. Ông ra lệnh cho đoàn tùy 
tùng dừng lại, dù viên sỹ 
quan cận vệ đã nhắc, là phải 
đi tiếp mới kịp giờ họp. 

Tƣớng Eisenhower dừng 
xe, xuống hỏi han hai ngƣời 
già thì đƣợc biết là họ trên 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      41 

đường đến gặp người con 
trai ở Paris, nhƣng bất ngờ, 
xe chết máy. Nhiều ngƣời đi 
ngang qua và họ cố vẫy gọi 
nhƣng không ai giúp đỡ. Giờ 
qúa đuối sức, đành ngồi chờ 
chết dƣới khí lạnh cắt da 
này. 

Tƣớng Eisenhower lập 
tức dìu họ lên xe, ra lệnh 
đoàn tùy tùng cùng trực chỉ 
Paris, đƣa cặp vợ chồng già 
tới nhà con trai họ an toàn, 
rồi mới quay về hƣớng Tổng 
Hành Dinh, nơi mọi ngƣời 
đang nôn nóng chờ đợi. 

Sau này, sự cố đó đƣợc 
tiết lộ, là chính sự chuyển 
hƣớng lộ trình bất ngờ này 
đã cứu mạng tướng Eisen-
hower và những cận vệ tháp 
tùng ông. Tình báo Đức Quốc 
Xã đƣợc mật báo chính xác 
thời điểm và lộ trình tƣớng 
Eisenhower tới buổi họp nên 
đã bố trí toán thiện xạ hai 
bên đƣờng để quyết hạ sát vị 
tƣớng Tƣ Lệnh Tối Cao của 
quân đội Đồng Minh. Nhƣng 
chờ mãi, không thấy bóng 
ngƣời nào xuất hiện nên đã 
bỏ đi, thất vọng với tin tình 
báo thất thiệt. 

Nếu tƣớng Eisenhower bị 
sát hại vào thời điểm đó thì 
không những Hiệp Chủng 
Quốc Hoa Kỳ không có vị 
Tổng Thống thứ 34, tài ba lỗi 
lạc trong hai nhiệm kỳ (1953 
– 1961) mà có thể lịch sử 
cuộc thế chiến thứ II sẽ thay 
đổi hoàn toàn. Điều này sẽ 
kéo theo số phận đời sống 
của đại đa số nhân loại nếu 
Đức Quốc Xã nắm quyền 
thống trị toàn cầu! 

Trên thế giới, Tôn Giáo 
nào cũng dạy điều căn bản là 
làm lành, lánh ác. Khác 
chăng là phƣơng thức, là 
giáo điều, là cách hành trì, 
để sắc dân nào phù hợp với 
đâu thì theo đó.  

Sự việc tƣớng Eisenhow-
er nghe theo tiếng gọi mãnh 
liệt của lòng Từ Bi, cứu giúp 
hai ngƣời già xa lạ bên lề 
đường mà được đáp lại là 
cứu chính sinh mạng mình, 
trong Đạo Phật, đây là Nhân 
Quả Hiện Tiền. Gieo nhân 

lành, hái quả lành. gieo 
nhân ác, hái qủa ác. Tùy 
theo nghiệp duyên ngƣời 
gieo nhân mà quả sẽ tới 
ngay, hoặc lâu xa hơn, hoặc 
đời sau … 

Vị Giáo Chủ Đạo Phật là 
Đức Bổn Sư Thích Ca Mâu 
Ni. Ngài là một vị Phật 
trong Tích Môn, vì có xuất 
xứ, có gia đình, có dòng dõi 
rõ ràng, nhƣng đồng thời 
Ngài cũng là một vị Phật 
trong Bản Môn, vì sau khi 
đắc đạo dưới cội cây Bồ Đề, 
bôn ba hoằng pháp ban vui 
cứu khổ cho tới khi nhập 
Niết Bàn, thì sự nhiệm mầu 
và hiển linh về Ngài đã vƣợt 
ra khỏi thời gian và không 
gian.  

Đôi lời xác quyết điển 
hình của Ngài là sức mạnh 
vô song suốt hơn 26 thế kỷ 
qua, khiến giòng chảy Phật 
Giáo không chỉ tồn tại mà 
còn không ngừng phát huy 
khắp mọi quốc độ, không 
phân biệt mầu da, sắc áo 
nào: 

―Ta là Phật đã thành. 
Chúng sanh là Phật sẽ 
Thành. 

Muôn người, muôn loài 
đều có sẵn Phật Tánh như 
nhau. Khác chăng là do vô 
minh nhiều hay ít mà mức 
độ ẩn hay hiện không đồng 
thôi.‖ 

Trở lại câu chuyện về 
tƣớng Eisenhower, khi sự 
việc xảy ra, có thể ông chƣa 
biết nhiều về Đạo Phật 
nhƣng vì sẵn có Phật Tánh 
mà trong Alaya Thức cũng 
chứa sẵn Tứ Vô Lƣợng Tâm 
chăng? Nên dù biết tầm 
quan trọng của buổi họp 
trƣớc mặt, nhƣng tiếng gọi 
của Từ Bi đã mạnh hơn, 
khẩn thiết hơn. Ông đổi lộ 
trình, cứu ngƣời xa lạ mà 
cũng vô tình chứng minh 
luật Nhân Quả Hiện Tiền.  

Những Giáo Điều Đức 
Phật chỉ dạy chúng sanh 
đều thiết thực và đơn giản 
nhƣng phải áp dụng hành 
trì mới đem lại lợi ích.  

Trái đất này sẽ tốt đẹp 
hơn nếu chúng ta cùng 

quán chiếu, cùng tìm hiểu 
những lời chỉ dạy từ ái mà 
chúng ta chƣa am tƣờng, 
chƣa thực sự quan tâm. 

Đức Phật là vị thầy giáo 
tận tụy, hiểu rõ căn cơ 
chúng sanh nên đã không 
quản ngại soạn bài để giảng 
dạy, nhƣ từ Tiểu Học. Trung 
Học, tới Đại Học, với những 
phƣơng thức hành trì khác 
nhau để học sinh tùy căn cơ, 
tự chọn môn mà theo học.  

Tạm gom lƣợc thì Đạo 
Phật có 10 Tông và hơn 40 
Phái, trong đó, 4 Tông căn 
bản, ứng theo căn cơ đại đa 
số chúng sanh là Thiền 
Tông, Tịnh Tông, Luật Tông 
và Mật Tông.     

Hãy ―thám hiểm‖ những 
điều đó, ngay nơi trái đất 
này. Hãy tìm hiểu sâu sa để 
từ Học tới Hành, chúng ta 
trực tiếp vun bồi hạnh phúc 
cho nhau, thăng hoa kiếp 
nhân sinh, tháo gỡ mọi rào 
cản đã vô minh dựng lên vì 
tham, sân, si, mạn, nghi, tà, 
kiến. 

Với viễn ảnh nhƣng 
không phải là ảo ảnh này, 
biết đâu, có ngày, một phi 
thuyền đƣa ngƣời từ hành 
tinh nào xa xôi, đáp xuống 
trái đất, cũng với mục đích 
thám hiểm những gì chƣa 
biết. Và họ sửng sốt, ngạc 
nhiên hỏi nhau ―Có một nơi 
chốn toàn thiện, toàn mỹ 
nhƣ thế này ƣ? Chúng ta 
nên dừng lại ở trái đất lâu 
hơn để học hỏi, rồi mang mô 
hình tuyệt hảo này về, áp 
dụng trên hành tinh chúng 
ta.‖ 

Sao điều đó lại không 
thể xảy ra?  

Và nếu xảy ra thì khi đó 
thiên hà đại địa ngay nơi 
tâm mình mà thôi. 

 
(Tào-Khê tịnh thất  

– những ngày tịnh tu)            
 



 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

DẪN NHẬP 
 

Tâm thế gian là tâm tràn đầy ham 
muốn ích kỷ, những ai luôn sống với tâm 
này sẽ huân tập nhiều tập khí, lậu hoặc gọi 
chung là nghiệp. Nghiệp thì có nghiệp xấu 
và nghiệp tốt. Nhưng đa phần người ta dính 
nhiều với nghiệp xấu hơn là nghiệp tốt. Đã 
tạo nghiệp, thì phải chịu luân hồi sinh tử để 
thọ quả báo.  

Nếu tâm tỉnh ngộ chịu học Phật pháp, 
chúng ta sẽ nhận thấy đời này được sanh 
làm người thực không dễ chút nào. Nếu 
không dày công vun bồi phước báo từ nhiều 
đời, nhiều kiếp thì liệu đời này chúng ta có 
được tái sanh ở cõi Người? Và liệu chúng ta 
có được tấm thân lành lặn khỏe mạnh hay 
không? Tư duy được như thế, chúng ta mới 
biết quý trọng cuộc sống hiện tại và thấy 
cần nên tiếp tục nuôi dưỡng chí tu học của 
mình. Học pháp Phật, thực hành pháp Phật, 
với tâm từ bi quảng đại, chúng ta khó mà 
làm ngơ trước những khổ đau của những 
người chung quanh. Tùy theo hoàn cảnh 
chúng ta tham gia vào những công tác cứu 
khổ cứu nạn, giúp chúng sanh thoát khỏi 
căn nhà lửa vô minh phiền não trong khả 
năng của mình. Đó là chúng ta tu tập theo 
lý tưởng Bồ Tát Đạo mà chư Phật chư Tổ đã 
và đang tiếp tục. Muốn đi trên con đường 
Bồ Tát Đạo, trước hết chúng ta phải dũng 
mãnh phát Bồ Đề Tâm.  

 
“PHÁT BỒ ĐỀ TÂM” LÀ GÌ? 

 
Phát là phát sinh, phát khởi, phát hiện, 

phát minh, phát triển, dựng nên, tạo nên, 
mở ra, đưa tới, hiện ra, cho ra… Bồ Đề dịch 
từ âm tiếng Phạn là Bodhi, nghĩa là Giác.  

Tâm tiếng Phạn là Citta. Tâm của con 
người chỉ có một, nhưng tùy theo trạng thái 
xuất hiện có thể tạm chia làm ba theo mức 
độ tu tập. Đó là Tâm Phàm Phu hay Tâm 
Bậc Thánh hoặc Tâm Phật. Citta là cái Biết 
có lời, là cái Biết của Tâm Phàm Phu. Khi 

sáu căn tiếp xúc sáu trần ngay lúc đó có sự 
xen vào của Ý Căn hay Ý Thức hoặc Trí Năng. 
Đây là cái Biết Có Lời. Nếu giác quan tiếp xúc 
với đối tượng thấy biết như thật về đối 
tượng, thì đó là cái Biết Không Lời của Tánh 
Thấy, Tánh Nghe, Tánh Xúc Chạm gọi chung 
là Tánh Giác (Buddhità) tương ưng với Tâm 
Bậc Thánh. Cao hơn và sâu sắc hơn là Nhận 
Thức Biết Không Lời của Tâm Phật 
(Buddhatà). Tâm Phật có công năng thấy 
biết chân thật tánh tướng của vạn pháp, hiểu 
rõ đường lối dẫn dắt chúng sanh thoát khỏi 
khổ đau phiền não, vượt thắng mọi khó khăn 
chướng ngại của duyên nghiệp luân hồi sinh 
tử. Còn gọi là Tâm Bồ Đề, Tâm Giác Ngộ, 
Tâm Như v.v… 

Tâm Bồ Đề (Budhicitta) là tâm giác ngộ, 
tâm thấy được bản mặt thật sự của vạn 
pháp, là tâm tin chúng sanh ai cũng có Phật 
tánh và luôn dụng công tu hành hướng đến 
quả Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. 

Còn “Phát Bồ Đề Tâm” là đặt ra mục tiêu 
tối hậu ngay từ lúc khởi đầu đó là hướng tâm 
đến lộ trình tu tập giác ngộ và giải thoát. Nói 
cách khác chúng ta đang ở địa vị phàm phu, 
y theo Pháp bảo, tu tập cho đến khi nào đạt 

THẾ NÀO LÀ 

“PHÁT BỒ ĐỀ TÂM”? 
 

Thích Nữ Hằng Như 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      43 

được giác ngộ giải thoát mới thôi, thì gọi là 
Phát Bồ Đề Tâm. 
 

ĐẶC TÍNH CỦA TÂM BỒ ĐỀ 
 

Tâm Bồ Đề lấy tình thương từ bi và trí 
huệ làm căn bản. Trí huệ và từ bi phát xuất 
từ công năng tu tập qua pháp học, pháp 
hành trong đạo Phật, để tự độ thoát mình và 
độ chúng sanh. Tâm Bồ Đề bao gồm ý nghĩa 
của ba tâm. Đó là: Trực Tâm, Thâm Tâm và 
Đại Bi Tâm. Người phát Tâm Bồ Đề, phải tu 
tập  để có đủ ba tâm này.  

- Trực Tâm: Có thể hiểu Trực Tâm 
theo ba chiều hướng. Chiều hướng  thứ 
nhất, Trực Tâm là tâm chân thật, ngay 
thẳng , luôn nỗ lực tinh tấn đoạn diệt các 
điều ác và thường làm các việc lành. Chiều 
hướng thứ hai, Trực Tâm là tâm chánh trực, 
thành thật với chính bản thân mình và thành 
thật không dối trá lường gạt đối với những 
người xung quanh. Chiếu hướng thứ ba là 
trên bước đường tu tập, hành giả  cần nên 
xử dụng những phương pháp, kỹ thuật nhằm 
hướng thẳng vào trọng điểm là Tánh giác. 
Tánh giác là Tánh Biết, là tiềm năng giác 
ngộ nghĩa là nền tảng của trí huệ, của vô 
phân biệt trí, của nhận thức không lời. Khi 
Tánh giác có mặt, dù hành giả đang tiếp xúc 
với bất cứ cảnh giới nào cũng không bị cảnh 
đó chuyển tâm lôi kéo, nghĩa là không bị 
dính mắc, không chấp trước, không lệ thuộc. 
Khi Tánh giác có mặt, vô minh không có 
mặt, tự ngã không có mặt, phiền não, tập 
khí hay lậu hoặc cũng không có mặt. Cho 
nên người học đạo cần phải có tâm ngay 
thẳng, chánh trực, thuật ngữ nhà Phật gọi là 
Trực Tâm, tâm này tu tập không vòng vo mà 
hướng thẳng vào Tánh Giác là tiềm năng  
giác ngộ, đưa đến quả vị Phật, là mục tiêu 
tối hậu mà hành giả phát tâm lúc ban đầu. 

- Thâm Tâm: Trên con đường tu tập 
hàng ngày, với tâm chân thật, hành giả 
quán chiếu sâu sắc về hiện tượng thế gian, 
tuệ tri về tự tánh chân thật của con người và 
vũ trụ. Nhận ra các pháp hữu vi đều vô 
thường, xung đột, biến dịch, vô ngã, trống 
không… qua  Lý Duyên Khởi Pháp Duyên 
Sanh. Hiểu rõ  bốn chân lý Khổ, Tập, Diệt, 
Đạo, tin thuyết luân hồi sanh tử và quy luật 
nhân quả v.v… Đó là những chủ đề giáo lý 
quan trọng mà Đức Phật đã giảng dạy còn 
ghi lại trong Tam tạng kinh điển. Từ những 
hiểu biết thâm sâu đó, tâm hành giả chuyển 
đổi nhận thức không còn muốn làm việc ác 
mà thường thích làm việc lành. Tâm này gọi 
là Thâm Tâm, là tâm đã và đang tu tập sâu 
sắc, nắm vững pháp học và pháp hành, tạm 
có một số tư lương để có thể áp dụng giúp 
mọi người bớt khổ. 

Như vậy, chúng ta có thể  hiểu Thâm 

Tâm là tâm hiểu rõ đạo lý Phật đà, nên luôn 
như lý tác ý, làm những việc thiện lành tạo 
công đức bồi dưỡng cho Tâm Bồ Đề. Công 
đức tạo được là một phần động lực thúc đẩy 
hành giả  ngày một tinh cần hơn trong vấn 
đề tu trì. Nhờ đó, định lực  ngày thêm vững 
chắc, chí tu học ngày một vững bền. Ngược 
lại, nếu ít công đức, ít căn lành có nghĩa là 
hành giả đã lơ là thất niệm, không như lý 
tác ý,  để cho phiền não, tham, sân, si có cơ 
hội tràn vào, làm ô nhiễm cái tâm trong 
sạch của mình. Như vậy khi Thâm Tâm xuất 
hiện, nó hỗ trợ cho Trực Tâm phát huy thêm 
công đức thiện lành. 

- Đại Bi Tâm: Con người sanh ra đời 
đã có sẵn chủng tử đức hạnh, trí huệ của 
Như Lai. Bản hoài của Như Lai là làm sao 
cứu tất cả chúng sanh thoát khỏi biển khổ 
luân hồi. Lòng từ bi của Ngài vô tận vô biên 
không ngằn mé. Con người cũng thế, nhưng 
vì vô minh che mờ chân tánh, nên đã huân 
tập tham, sân, si, mạn, nghi, tà kiến… ngày 
này qua tháng nọ,  gọi chung là lậu hoặc 
hay tập khí. Những thứ ô nhiễm này không 
chỉ tạo nhiều khổ đau cho con người trong 
đời sống hiện tại mà còn kéo mãi trong 
nhiều kiếp ở vị lai. 

Nay học Phật, hiểu rõ nguyên nhân tại 
sao tất cả chúng sanh ở thế gian này trong 
đó có cả bản thân mình. Ít nhiều, ai ai cũng 
khổ. Là người tỉnh ngộ có tu tập,  khi thấy 
chúng sanh đau khổ, tự nhiên phát khởi 
lòng thương tìm cách cứu vớt. Người có tâm 
thương xót chúng sanh không phân biệt 
thân sơ như vậy là người có Tâm Đại Bi.  

Nhìn chung cả ba tâm: Trực Tâm, Thâm 
Tâm, Đại Bi Tâm khế hợp lại với nhau giúp 
cho hành giả mau thành tựu Bồ Đề Tâm 



 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

trên lộ trình tu tập. 
Là Bồ Tát phát tâm, trong các thời khóa 

hằng ngày, chúng ta thường tụng bài kệ “Tứ 
Hoằng thệ độ” với mục đích trưởng dưỡng 
Tâm Bồ Đề luôn được kiên cố, và nung nóng 
chí tu học vững bền, cho đến khi Phật đạo 
viên thành. 

 
Chúng sanh vô biên thề nguyện độ 
Phiền não vô tận thề nguyện đoạn 
Pháp môn vô lượng thề nguyện học 
Phật đạo vô thượng thề nguyện thành. 
 
Bài kệ này được xem như là là nội dung 

tu tập của hành giả Phát Bồ Đề Tâm. Ý nghĩa 
của bài kệ đó như sau: 

- Chúng sanh vô biên thề nguyện 
độ: Bản thân của chúng ta và tất cả mọi 
người, mọi loài xung quanh gọi là chúng 
sanh. Chúng sanh (chúng ta và mọi người) 
hằng ngày sống với tâm tham, sân, si, mạn, 
nghi, đố kỵ, ganh ghét, hận thù, vui, buồn, 
sướng, khổ v.v… Những trạng thái tâm sở 
này… hành hạ trực tiếp lên thân và tâm của 
hành giả, nên các trạng thái đó rất cần được 
độ thoát. Hành giả phát Tâm Bồ Đề, phải tự 
độ mình, tức là độ tất cả những lậu hoặc, 
nghiệp chướng kể trên vào Niết-bàn bằng 
cách an trú trong Tâm Bất Động tức Tâm 
Như hay Tâm Phật. Đây là  “thượng cầu Phật 
Đạo,” bên cạnh đó Phát Bồ Đề Tâm độ 
chúng sanh, hướng dẫn họ tu tập giác ngộ 
thoát khổ như mình. Đó là “hạ hóa chúng 
sanh.” 

- Phiền não vô tận thề nguyện đoạn: 
Vọng tâm là tâm lúc nào cũng dao động, sầu 
bi, phiền não. Phiền não nhiều vô tận, tức 
nhiều không thể kể xiết. Hành giả phát Tâm 
Bồ Đề tu tập dẹp hết những phiền não của 
chính mình và giáo hóa chúng sanh giúp họ 
hết khổ.  

- Pháp môn vô lượng thề nguyện 
học: Trong kinh điển ghi có tới “tám vạn bốn 
ngàn pháp môn,” hoặc “có bao nhiêu phiền 
não thì có bấy nhiêu pháp môn để đối trị.” 
Vô lượng pháp môn như vậy, mà chúng ta 
thề nguyện học hết tất cả, làm sao chúng ta 
học hết nổi đây? Ở điểm này hanh giả theo 
lời dạy của Đức Phật, tất cả hiện tượng thế 
gian đều không có tự tánh, nên phiền não 
khổ đau cũng vô thường, nó có mà cũng 
không có, tức có mà không thật có. Do đó 
nếu bao nhiêu niệm vui, buồn… khởi lên, 
chúng ta xem nó như những người khách 
đến rồi đi, mình vẫn là mình, thì các pháp 
đều lìa hết. Nói cách khác khi thực hành 
pháp Quán thuộc thiền Huệ diệt tan mọi 
phiền não là hành giả tạm thời xem như đã 
thực hiện được lời nguyện của mình. Còn 
nếu thực tập thiền Định thì hành giả an trú 
trong Tánh giác tức trong cái Biết Không Lời. 

Ở trong Tánh giác, tự ngã không có mặt. 
Không có tự ngã thì làm gì có phiền não khổ 
đau.  

- Phật đạo vô thượng thề nguyện 
thành: Đạo Giác Ngộ Vô Thượng phải phát 
nguyện tu tập cho đến lúc thành tựu. Tổ nói 
trong kinh, con đường Phật đạo phải trải qua 
ba A-Tăng kỳ kiếp. Như vậy biết bao giờ 
mình mới trọn thành Phật Đạo? Nhưng mà 
Đức Phật cũng từng nói rằng: Tất cả chúng 
sanh đều có Phật tánh. Cho nên chúng ta 
phải kiên trì tu tập không thể bỏ dở nửa 
chừng. Như Đức Phật Thích Ca đã trải qua 
vô lượng kiếp mới thành Phật. Ngày nay, 
chúng ta cứ noi theo gương Ngài tinh tấn tu 
hành. Chúng ta không mong cầu quả vị Phật 
thần thông biến hóa, mà chúng ta tu trì làm 
sống dậy Phật tánh sẵn có trong tâm của 
mỗi người chúng ta. 

Tụng “Tứ hoằng thệ nguyện” nhắc nhở 
chúng ta hành trì nuôi dưỡng Tâm Bồ Đề, 
giữ chánh niệm, không sống buông lung làm 
khổ mình khổ người, chứ không phải chỉ 
tụng suông ở đầu môi chót lưỡi.  

 
TÁC DỤNG CỦA PHÁT BỒ-ĐỀ TÂM 

 
Từ xưa đến nay, con người sinh ra đời 

không ai thoát khỏi phiền não khổ đau. 
Nhưng nếu chúng sanh đã phát tâm gắn liền 
đời mình vào mục đích tu tập để đạt được 
mục tiêu giác ngộ, giải thoát, thành Phật , 
thì dù trên đường đi có gặp nhiều nghịch 
duyên ngăn chặn cản trở. Nhưng nhờ phát 
Tâm Bồ Đề dũng mãnh mà hành giả có thể 
vượt qua vô lượng chướng ngại, vô lượng 
đau khổ, chinh phục được những pháp bất 
thiện đang nhắm vào.  

 Phát Tâm Bồ Đề giống như chiếc áo 
giáp của người chiến sĩ mặc vào trước khi ra 
trận. Chiếc áo Phát Bồ Đề Tâm càng dày thì 
hành giả càng có đủ hùng lực, hay năng lực 
chịu đựng được những làn tên mũi đạn bắn 
vào mình. Nó giúp hành giả đứng vững  
trước mọi phong ba bão tố, mà không một 
chút sợ hãi hay sờn lòng. Nhờ đã phát Bồ Đề 
Tâm nên hành giả kiên nhẫn và hiên ngang 
tiến vào trận mạc thực hiện Tâm Bồ Đề  cứu 
độ chúng sanh bằng một tâm thức cực kỳ 
hoan hỷ.  

Giảng về sự ích lợi của Tâm Bồ Đề, 
Thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ dạy rằng: “Tâm 
Bồ Đề giống như hạt giống có thể làm tăng 
trưởng pháp bạch tịnh cho chúng sanh. Tâm 
Bồ Đề giống như mặt đất có thể giữ gìn tất 
cả thế gian. Tâm Bồ Đề giống như nước 
trong vì có thể rửa sạch tất cả nhơ bẩn của 
phiền não. Tâm Bồ Đề giống như ngọn lửa 
lớn có thể thiêu đốt tất cả củi kiến chấp.” Lời 
giảng của Thiền sư Diên Thọ cho chúng ta 
thấy khi đạt được Tâm Bồ Đề rồi, thì hành 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      45 

giả mới thấy việc Phát Tâm Bồ Đề lợi ích biết 
dường nào! 

 
HÀNH TRÌ BỒ ĐỀ TÂM 

 
- Chúng ta biết rằng nếu chỉ ích kỷ 

thương bản thân thì đó là mình tạo Nhân bất 
toàn. Ngược lại ban phát tình thương hay 
phụng sự chúng sanh với tâm bình đẳng 
không phân biệt là Nhân của mọi điều hạnh 
phúc cho đời này hay đời vị lai. Vì thế chúng 
ta nên phát tâm sâu rộng làm lợi ích cho 
chúng sanh. Hãy mở rộng tâm mình cho nó 
thăng hoa thành đóa Đại Bi Tâm. Một đóa 
hoa biết rung động, thương yêu, cứu giúp 
chúng sanh bằng trọn cả một tấm lòng tha 
thiết mong mỏi chúng sanh hết khổ. Cho 
nên: 

- Mỗi khi thấy người nào đó quá đau 
khổ, trong tâm chúng ta cần khởi động lòng 
thương. Tình thương đó giống như là nỗi 
lòng của người mẹ thấy con của mình  gặp 
nguy hiểm. Tấm lòng của người mẹ bất chấp 
an nguy, chỉ biết liều mình cứu con thoát 
nạn. Hãy nuôi dưỡng tâm mình như thế. Hãy 
để tâm mình dâng trào bi cảm như thế.  

- Lòng bi cảm chân thật đối với tất cả 
mọi người bình đẳng như nhau, không phân 
biệt người thân quen, hay kẻ đã từng có ân 
oán với mình trước kia. 

- Gặp bất cứ ai đang khổ  hãy thầm 
phát nguyện: “Nguyện cho con giúp người 
hết khổ”. Với ai đang vui cũng thầm phát 
nguyện: “Nguyện cho con giúp người mãi 
được vui”. Tâm nguyện này xuất phát từ 
lòng bi mẫn chân thật, xem tất cả mọi người 
như nhau. 

- Một cách hành trì khác là: Bình 
thường, chúng ta nên quán chiếu kiếp này 
cũng như nhiều kiếp xa xôi quá khứ,  những 
người chúng ta có duyên gặp hoặc chưa gặp 
họ đều có thể là ông bà, cha mẹ, anh em, 
chị em, chồng vợ, hoặc là bằng hữu, đã từng 
có ơn lớn đối với chúng ta. Mỗi khi quán 
tưởng như thế, tự dưng tâm của chúng ta sẽ 
dễ nổi lên lòng mong ước được thấy tất cả 
chúng sanh được an vui và hạnh phúc. 

 Khởi lòng từ bi chân chánh, tự nhiên 
sẽ phát sanh nhiều điều lợi ích. Đó là đời 
này và đời sau, ta và chúng sanh đều có 
hạnh phúc. Khi chúng ta khởi và hành Từ Bi 
Tâm vô vụ lợi, lúc đó chúng ta đang cất giữ 
những chủng tử thiện lành vào trong ký ức 
dài hạn, thuật ngữ gọi là Tàng Thức hay A-
Lại-Da-Thức. Những chủng tử này chính là 
những Nhân tốt lành sẽ dẫn dắt chúng ta tái 
sanh vào cõi tốt đẹp khi thân hoại mạng 
chung sau này. Và chính nó sẽ vun bồi 
thắng duyên trên con đường tu tập  nhiều 
đời tiến tới quả vị Phật.   

 Tóm lại chúng ta nên phát tâm cầu 

cho chúng sanh luôn có hạnh phúc, không 
còn khổ đau dù kẻ đó là bạn hay thù.  
 

KẾT LUẬN 
 

Phát Bồ Đề Tâm hiểu đơn giản là lập 
chí nguyện mong cầu tuệ giác Vô Thượng Bồ 
Đề.  Tiếp theo là tu tập quán chiếu phát hiện 
bản thể của tuệ giác ấy là Chân Như. Trong 
Tam tạng kinh điển Bồ Đề Tâm được nhắc 
nhở đề cao và được xem như là một pháp 
môn tu tập căn bản quan trọng của người 
muốn tu thành Phật.  

Phật là một đấng Như Lai toàn giác, 
đấng Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 
bậc Chánh Biến Tri, Thiện Thệ, Minh Hạnh 
Túc, Thế Gian Giải, là Thầy của Trời, Người 
v.v…  Muốn thành Phật thì phải kinh theo 
con đường mòn của Phật đã đi qua. Con 
đường đó chính là sự hành trì tu tập hoàn 
thiện bản ngã của mình, rồi sau đó hoằng 
pháp cứu độ chúng sanh như Đức Phật và 
chư Bồ Tát đã  phát nguyện. Con đường đi 
đến Bồ Tát quả hay Phật quả vô cùng khó 
khăn. Cho nên là kẻ phàm phu muốn tu 
hành, mà không lập nguyện thì khó đi đến 
mục tiêu tối hậu.  

Vì thế việc khẩn thiết đầu tiên là phải 
lập nguyện. Nguyện đã thành lập rồi thì mới 
có thể độ nổi chúng sanh. Tâm có phát thì 
Phật đạo mới có thể thành tựu. Nếu không 
phát tâm rộng lớn, không lập nguyện kiên 
cố, thì việc tu hành dù cố gắng nỗ lực bao 
nhiêu cũng hoài công vì tâm con người vốn 
vô thường, rất dễ bị trồi sụt lên xuống. Kiếp 
này tu hành tốt, nhưng ai dám bảo đảm kiếp 
sau chúng ta vẫn giữ vững quyết tâm đeo 
đuổi theo con đường ngược chiều với thế 
gian?   

Trong kinh Hoa Nghiêm có câu: “Nếu 
quên mất Tâm Bồ Đề mà tu hành các thiện 
pháp, đó là nghiệp ma.”  Ý nói người tu dù 
dụng công khổ nhọc mà quên mục tiêu cầu 
thành Phật để lợi mình, lợi chúng sanh thì 
tất cả những hạnh lành huân tập được, chỉ 
mang lại kết quả hưởng phước làm Người 
hay sanh lên cõi Trời. Nhưng chung cuộc vẫn 
bị chìm đắm trong  đường sanh tử. Tu hành 
như vậy vô hình chung tạo nghiệp ma, vì 
tiếp tục  gánh chịu vô lượng khổ đau. Cho 
nên vấn đề Phát Tâm Bồ Đề là điều cốt yếu 
của người tu giác ngộ giải thoát. Khi đã phát 
tâm rồi, thì phải nỗ lực chuyên cần gieo 
trồng hạt giống công đức hầu trưởng dưỡng 
Tâm Bồ Đề liên tục cho đến khi nào trọn 
thành Phật Đạo mới không uổng phí chí 
nguyện ban đầu./. 

 
THÍCH NỮ HẰNG NHƯ 

(CHÂN TÂM Thiền Đường  / 28-5-2020) 



 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Chẳng phải hồng thủy không phải hạt 
nhân cũng chẳng súng đạn chiến trường, 
Chúng nhảy nhót trong thinh không 
Bầy quỷ nhỏ với mình mẩy đầy gai đỏ  
Xuyên qua đoàn người xâu thành sợi xích 
dài trong điệu luân vũ của thần chết 
Ai nghe được gì trong vũ bão của sợ hãi 
Ai nghe nhịp tim nào còn được đập trong 
hạnh phúc của sống sót? 
 
Đã bắt đầu mùa xuân 
Mưa đang rơi trên thềm những hạt bong 
bóng vỡ ra tan vào nhau, chúng âu yếm 
tan vào nhau, thì thầm mùa xuân đến… 
Đám lá vàng đã qua “thời cách ly” mùa 
đông gọi nhau về tụ họp trên cành theo vẫy 
gọi sum vầy của xuân đâm chồi nẩy lộc. 
Chim vẫn bầy đàn hót… 
 
Stay home, social distancing**… hoảng 
hốt triệu triệu người trong căn nhà giam 
lỏng chôn chân. Tôi nghe tiếng nói chuyện 
rất lớn của hai người đàn bà đi bộ ngang 
con đường nhỏ, không thể lịch sự nói nhỏ 
khi họ phải đi cách nhau 6 feet, nhưng còn 
thấy nhau còn có thể nói lớn với nhau lúc 
này còn là hạnh phúc, được ―ở tù‖ cùng 
nhau một gia đình dưới một mái nhà cũng 
là điều vô cùng hạnh phúc,  
 
Vì có những người không được ở yên trong 
nhà như thế và bình yên ngồi xem TV như 
thế. 
 
Tôi thấy người bác sĩ về thăm vợ con đứng 
ngoài cổng đưa tay làm dấu vòng ôm và nụ 
hôn gửi qua gió, hạt nước mắt lung linh 
nhất nối họ kề cận nhịp tim. Tôi thấy trong 
bức tranh của họa sĩ Pakdel vẽ một nữ bác 
sĩ ngủ bên tường phòng bệnh và cô mơ 
thấy mình đang cùng chồng con ở nhà, 
chuyện tưởng như đơn giản được cùng 
nhau ăn bữa cơm mỗi chiều sau giờ làm 
việc đã trở thành một giấc mơ… 

Tôi thấy nơi ấy hàng loạt khung cửa sổ trong 
thành phố đều mở cùng một lúc những chiếc 
chuông đầu người nhô ra vang lên rộn rã lời 
cảm ơn… những cửa sổ những con mắt mở ra 
ngấn lệ chưa bao giờ họ gần nhau như thế, 
tôi thấy đoàn xe chữa lửa hú còi không vì cứu 
lửa mà vang lên phụ họa tiếng vỗ tay chào 
đoàn người áo trắng trước giờ ra mặt trận. 
Mặt trận xáp là cà với bầy quỷ nhỏ ăn thịt 
người nơi từng phút giây họ giành lại hơi thở 
cho bệnh nhân nơi họ có thể oan thương ngã 
xuống. 
 
Tôi thấy hàng dài xe nhà binh chở quan tài 
rời thành phố, những hạt lệ đen chảy dài trên 
đường đêm lặng lẽ** tôi nhớ tôi đã từng 
thương cảm đám tang Mozart chỉ có mưa và 
con chó nhỏ tiễn đưa, giờ ở đây thì chỉ có 
những quan tài theo những quan tài đưa 
nhau về huyệt mộ… 
 
Tôi thấy nơi thành phố không ngủ ấy những 
chiến binh lên đường không súng đạn ra trận 
địa mà đến những công viên trong thành phố 
hối hả dựng lên những mái lều thương trắng 
như nấm mọc lên sau cơn mưa, tôi thấy 
những chiếc xe đông lạnh chở thực phẩm giờ 
là nhà quàn những tử thi cô độc, nước mắt 
nào còn có thể khóc, người vận chuyển thi 
hài nói thế với gương mặt buồn mệt mỏi. Tôi 
thấy nơi kia xác người được giữ gìn bằng sân 

 

TRONG CUỒNG PHONG BẦY QUỶ NHỎ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      47 

trượt băng nghệ thuật, ôi, công dụng nào 
của sân băng cũng đáng được đặt nơi ấy 
vòng hoa nguyệt quế***. 
 
Cháu bé ơi, khi nào bầy quỷ kia không còn 
đất sống, khi nào những cánh cổng tù của 
sợ hãi được mở, chúng ta lại được gặp, 
được ôm nhau chào thân thiết, bà sẽ kể cho 
cháu nghe chuyện của những thiên thần có 
thật, không bay trên trời cao, họ tất tả 
những bước chân nơi phòng bệnh mái đầu 
họ cúi bên bệnh nhân đôi tay họ là đôi cánh 
trái tim, những thiên thần cháu sẽ được gặp 
tận mặt nói lên lời cảm ơn họ đã chiến đấu 
suốt mùa cuồng phong của bầy quỷ nhỏ 
mang những gai hình vương miện sa tăng, 
bầy quỷ mà chúng ta biết được gốc gác tuổi 
tên. 
 
Tôi nhìn thấy hình ảnh người đàn ông đứng 
một mình kéo vỹ cầm dưới một tàn cây ở 
một chung cư, khán giả của ông là những 
cái đầu thò ra từ những ô cửa sổ, tôi không 
nghe được âm thanh khúc nhạc nhưng tôi 
thấy nụ cười và những bàn tay vỗ, nơi bầy 
quỷ nhỏ kia không thể ngờ có những khoảng 
cách kéo con người gần nhau đến thế.  
 
Tôi thấy ấm áp và tràn đầy xúc cảm khi thấy 
Đức Giáo Hoàng làm lễ ban phước trước 
quảng trường không một bóng tín đồ, An-
drea Bocelli hát thánh ca trước sân nhà thờ 
không một khán giả, khoảng trống mênh 
mông ấy phập phồng muôn triệu nhịp đập 
con tim nói cho chúng ta biết không khoảng 
cách nào có thể chia lìa và niềm thương yêu 
biết tìm nơi sẻ chia trú ngụ.  

Và mình cùng nghe bài hát của Roby Fac-
chinetti, Khi mọi thứ kết thúc chúng ta sẽ 
cùng lại ngắm sao trời…, nơi chúng ta đứng 
dậy làm lại từ đầu từ những mất mát, từ 
những kinh ngạc đớn đau… bàn tay Người 
đưa chúng ta vào tình thương mênh mông 
tuyệt vời, như Andrea hát Amazing Grace 
trong ngày Phục Sinh, trong tay nhiệm mầu 
Người, chúng ta tái sinh… 
 
Và tôi sẽ bắt đầu niềm lạc quan bằng cuộc 
đi tìm con cá bị thất lạc của bé trai nơi 
thành phố kia, tôi sẽ nhận 50 cent tiền 
thưởng vì tìm về cho em con cá có thể trong 
thời gian cách ly vì buồn bã sợ hãi mà nó 
tìm đường về biển khơi**** Tôi sẽ mua cho 
em một ly kem tên chuông xanh để cùng em 
leng keng niềm vui đoàn tụ ngọt mát trên 
môi. 
  
Và chúng ta lại nghe vang trên đường những 
bước chân những tiếng nói cười hồi sinh phố 
xá, ánh sáng lấp lánh chữ ―open‖ trước 
những quán cà phê cửa tiệm văn phòng bãi 
biển công viên, lúc ấy chúng ta sẽ thấm thía 
hết cái hạnh phúc của ý nghĩa ―open‖, anh 
ơi, đó là hạnh phúc của sống sót.  
 
 

NGUYỄN THỊ KHÁNH MINH 
Tháng 4.2020 

 
_________________ 
 
* Ngày 19 Tháng 3, CA có lịnh Stay at 
Home, 6 feet social distancing. 
** Theo tin tức, ở thành phố Bergamo, Ý, đã 
phải dùng hàng chục xe nhà binh để di 
chuyển quan tài bịnh nhân chết vì Covid 19 
ra khỏi thành phố. 
*** Ở New York đã phải dùng những xe 
đông lạnh thực phẩm để giữ tử thi, ở Tây 
Ban Nha đã phải để tử thi trên những sân 
trƣợt băng nghệ thuật.  
**** Đang trong lúc phải stay home, có bé 
trai treo một tấm biển trên một thân cây, viết 
rằng, em có một con cá tên Charles đi lạc, ai 
tìm đƣợc em sẽ thƣởng 50 cent, xin lỗi tôi 
không nhớ chính xác thành phố nơi em ở. 



 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

rong một đêm trăng 
sáng, trời trong xanh 

hiền lành nhƣ một tâm 
hồn giải thoát. Trong Kỳ 
Hoàn tịnh xá, Ðức Phật 

trang nghiêm ngồi trên bửu 
tọa, hào quang ngũ sắc tỏa 
khắp quang Ngài ánh sáng 
chói ngời làm tăng thêm vẻ 
uy nghi của một đấng Thế 
Tôn. 

Ðêm càng về khuya, khí 
trời càng thêm mát dịu, gió 
nhẹ mơn man đem muôn 
vàn hƣơng lạ từ Hy Mã Lạp 
Sơn về luồn qua kẽ lá của 
rừng cây, len vào trong Tịnh 
xá, hòa hợp tạo nên một 
hƣơng vị đậm đà mùi đạo vị. 

Giữa sự vắng lặng của 
đêm khuya, các vị Tỳ kheo 
đều ngồi quanh trong Tịnh 
xá, trầm tƣ mặc tƣởng, cố 
công tu luyện tìm rõ cội gốc 
nghiệp chƣớng của con 
ngƣời, để diệt trừ mọi dây 

oan nghiệt hầu trở nên con 
ngƣời lành mạnh hữu ích 
cho thế nhân. Với tâm niệm 
bao la, với tâm hồn phóng 
khoáng, các vị Tỳ kheo tùy 
theo căn cơ tùy theo sở 
thích của mình, đều một 
lòng tinh tấn tu tập theo 
phƣơng pháp của mình lựa 
chọn không ngừng. 

Nhƣng trong đêm nay, 
một trong hàng ngàn vị Tỳ 
kheo đƣơng tu tập có một vị 
mới đƣợc thọ giới Tỳ kheo vì 
chí bồng bột muốn mình 
sớm đắc đạo liền, đã tụng 
kinh Di giáo của Ðức Phật 
Ca Diếp suốt đêm, cầu 
nguyện Ngài gia hộ để mau 
chứng Thánh quả. Nhƣng 
đêm càng về khuya, thân 
thể của vị Tỳ kheo ấy càng 
thêm mệt mỏi, mà nhìn lại 
bản thân và nội tâm của 
mình vẫn chƣa giác ngộ 
được điều gì. Vì thế, sau 

Tieáng ñaøn vi dieäu 
       

Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 

một hồi suy nghĩ chƣa thấu 
đáo, vị Tỳ kheo ấy sinh tâm 
buồn chán, có ý định muốn 
thối lui trốn tất cả bạn đồng 
tu để về sống lại cuộc đời 
trần tục. 

Ý định của vị Tỳ kheo kia 
vừa khởi Ðức Phật biết đƣợc. 
Ngài cho vị Tỳ kheo thị giả 
gọi ngay vị tỳ kheo sắp thoái 
chí kia đến. Thoáng qua nét 
mặt ƣu tƣ, với lòng Từ bi cao 
cả Ðức Phật liền dịu dàng 
hỏi: 

- Khi còn ở thế gian, con 
thích chơi thứ gì? 

- Bạch Ðức Thế Tôn, con 
thích chơi đàn cầm. 

- Dây chùng thì thế nào? 
- Bạch Ngài đàn không ra 

tiếng. 
- Dây căng quá thì sao? 
- Bạch Thế Tôn, mọi 

tiếng đều bứt. 
- Còn dây lên vừa vừa thì 

thế nào? 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      49 

- Bạch Thế Tôn, tiếng đàn vi diệu, 
vang ngân đó đây. 

- Cũng vậy con ạ! Ngƣời học đạo 
không tinh tiến thì không hiểu đạo, 
mà tinh tấn quá cũng không đem lại 
kết quả nào. Nếu muốn có kết quả tốt 
đẹp, con cần phải tu tập vừa phải, 
tinh tiến đều đặn. Ðừng nên thái quá 
rồi bất cập, sanh tâm chán nản, nhƣ 
con vừa có ý định thoái lui. 

Nghe Phật dạy xong, vị Tỳ kheo 
kia liền tỉnh ngộ; thấy sự tu tập của 
mình quá khờ dại, ý định trở về trần 
tục thật điên rồ, nên đã thành thật ăn 
năn sám hối, đảnh lễ Phật và nguyện 
vâng lời chỉ dạy của Ngài, cố công tu 
tập vừa phải, tinh tiến không ngừng 
trên đƣờng đạo. 

Sau khi lễ Phật trở về phòng riêng 
của mình vị Tỳ kheo thoái chí kia vẫn 
còn nghe văng vẳng lời Phật dạy, 
trong lòng thấy khoan khoái và mãn 
nguyện lắm. Vì không có gì quý giá 
hơn, khi vị Tỳ kheo ấy thấy rõ hƣớng 
đi của mình trên đường tu tập không 
khác gì chiếc thuyền sau bao ngày 
lênh đênh lạc hƣớng giữa bể cả, vừa 
tìm thấy đƣợc lối về quê hƣơng bến 
cũ. 

 
Chuông trong Tịnh xá nhẹ nhàng, 

khoan thai điểm từng tiếng một, báo 
hiệu một đêm đã tàn. Ánh sáng ban 
mai hòa hợp với không khí trong lành 
của Tịnh xá, tạo thành một sớm bình 
minh vô cùng tƣơi sáng. Chim trong 
vƣờn tỉnh dậy, cất tiếng hát líu lo hòa 
theo tiếng gió, tạo nên một bản nhạc 
trầm hùng của vũ trụ. 

Chƣ thiên khắp nơi, từ những 
phƣơng trời xa thẳm vƣợt qua giới 
hạn của không gian, rộn ràng bay về 
trong Tịnh xá, và mang theo vô số 
hoa lạ của ngàn phƣơng về cúng 
dƣờng Ðức Phật, làm cho buổi sáng 
của Tịnh xá đã linh động lại tƣng 
bừng và càng linh động thêm. Nhƣng 
có bình minh nào trong lành tƣơi 
sáng, có cảnh nào tƣng bừng linh 
động bằng tâm hồn của vị Tỳ kheo 
kia, khi vị ấy nhận rõ đƣợc đƣờng lối 
tu tập của đời mình qua một đêm dài 
đen tối của cõi lòng… 

 
Trúc Ti 

 
Trên đường đạo nhiều khi ta khổ sở, 
Một lòng hăng hái tiến không thôi, 
Dù cho non nước có đổi dời, 
Ta cũng nguyện muôn đòi tinh tiến 
mãi. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CHUYỆN THUỞ NÀO  
 

Nửa mảnh hồn rơi ở giữa đường 
Bạt ngàn đồng cỏ với đồi nương 
Đến đi để lại lòng lưu luyến 
Du tử đa mang chuyện lẽ thường  
 
Trấn cũ hoa vàng vẫn ở đây 
Trầm tư tĩnh mịch cả đêm ngày 
Những tòa thị chính dường cô quạnh 
Trấn nhỏ đồng quê xanh cỏ cây 
 
Mở cõi người xưa nay ở đâu 
Ba trăm năm lẻ đã lên màu 
Nắng mưa bôi xoá hồn thương nhớ 
Trang trại đường xa ơi ngẩn ngơ 
 
Thiên cổ can trường những thổ dân 
Đất này vốn của cựu cố nhân 
Đồng cỏ hằn in chân chiến mã 
Thời gian thay đổi đã phong trần 
 
Lập quốc người đi chẳng thấy về 
Đất trời Bắc Mỹ trở thành quê 
Kẻ trước người sau bao thế hệ 
Chọn lấy nơi này mơ với hoa 
 
Một cõi sơn hà bát ngát sao 
Bốn mùa muôn sắc đẹp nao nao 
Lưu dân đã hoá lưu tình viễn 
Đất cũ người nay chuyện thở nào  
 

 
DU TÂM LÃNG TỬ 



 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Troâi veà ñaâu ñoâi maét thuyeàn thuôû noï? 
 

TRẦN HOÀNG VY 

1. 
Thuở bé, nhà ở gần vùng 

sông nước, cái khúc sông 
nhỏ, mở rộng ra vịnh biển, là 
nơi ghe thuyền ghé lại, nghỉ 
ngơi hay sửa chữa, chuẩn bị 
cho chuyến ngược thương 
hồ, hoặc chuyến hải hành 
xa... 

Ghe thuyền từ miền Tây 
xuôi về, mỗi chiếc thuyền là 
một gia đình nhỏ với đủ vợ 
chồng, con cái nên mọi sinh 
hoạt đều diễn ra trên ghe, 
thuyền. Ghe miền biển thì 
hội tụ những bạn chài lưới, 
cùng chung đi biển và 
thường là những chiếc ghe 
lớn, chạy bằng máy dầu với 
mã lực lớn. Những bạn chài, 
làn da nâu đen bóng, lực 
lưỡng với những bắp thịt săn 
chắc, cuồn cuộn, khi kéo dây 
neo, dây buồm hoặc giũ lưới. 
Phần đông đều hiền lành, 
chất phác và rất thích trẻ 
con, nên đám trẻ con trong 
xóm thường hay lân la ra 
làm quen, đổi dùm can nước, 
mua bao thuốc, lít dầu lửa... 
và thường được trả công hay 
cho không vài con cá nục, 
bạc má hay những con mực 
khô một nắng, để lên bờ 
xúm xít đốt lửa, nướng ăn rồi 
chia phe làm Dã Tượng, Yết 
Kiêu, khuấy ngầu đục một 
khúc sông quê... 

 
2. 
Mười mấy tuổi, mới lên 

học bậc trung học vài ba 
năm, tôi bỗng có ước mơ bay 
cao, đi xa... và thường hay 
lén ngắm nhìn những lưng 
áo bà ba, với mái tóc đen dài 
được vén qua một bên, khoe 
phía sau khoảng cổ trắng 

ngần, mà trong sách vở hay 
gọi là... “trắng như bông 
bưởi!” của những cô con gái 
miền sông nước, từ Nam kỳ 
lục tỉnh ngược lên, hay ngồi 
ở cuối ghe thuyền, vo gạo, 
nấu cơm, hay đại loại làm 
một việc gì đó. Trong những 
chiếc ghe miền Tây, có một 
chiếc ghe của chú Năm Tài, 
vợ mất sớm, chú đi ghe 
cùng với đứa con gái, chắc 
cũng độ tuổi tôi, lại thích 
đọc chuyện Tàu như Tam 
quốc chí, Tây Du Ký, Thủy 
Hử... bởi lý do đêm đêm, cô 
bé thường phải chong đèn 
đọc truyện cho... cha ngủ! 
Và tôi là người mang những 
quyển truyện dày mo, quăn 
queo mép góc ra đổi cho 
chú, hoặc đạp xe ra chợ 
thuê những quyển mới theo 
yêu cầu của chú Năm Tài. 
Lần nào ghe chú cặp bến, 
người đầu tiên cô bé con 
chú Năm Tài tìm gặp chắc 
chắn phải là tôi! 

Một lần lên ghe chú 
Năm, không gặp Trâm, con 
chú. Thấy chú ngồi gần mũi 
thuyền, lui cui sửa soạn 
một bó cần câu, tôi mon 
men đến gần để hỏi 
chuyện. Cúi nhìn mũi 
thuyền ghếch lên gò cao, 
một bên hình con mắt tròn 
xoe, tròng đen tròn, che 
gần hết con mắt. Nhìn phía 
xa, gần cuối khúc sông, có 
một chiếc thuyền lớn lườn 
sơn màu đỏ, xanh. Mũi 
thuyền với đôi mắt dẹt, 
tròng đen kéo dài theo con 
mắt, như đang nháy mắt 
cho câu hỏi tò mò đang lóe 
trong đầu tôi. Đưa tay 
thòng xuống che con mắt ở 

ghe chú Năm Tài, tôi hỏi: 
―Ủa sao con mắt ghe chú 

Năm thì tròn xoe, còn con 
mắt ghe kia thì lại dẹt, lạ 
vậy chú? 

Chú Năm nhìn tôi và 
khoát tay:  

“Mày bỏ cái tay ra ngay! 
Đó là điều cấm kỵ đó nhen?” 

Nhìn thấy tôi rụt tay ngơ 
ngác, chú Năm cười hề hề, 
giải thích: 

―Phàm bất cứ chủ ghe 
thuyền nào cũng không thích 
người lạ, lấy tay rờ vào hoặc 
che con mắt thuyền của 
mình, vì sợ người ta thuê ếm 
thuyền, vì con mắt là nơi 
linh thiêng của ghe thuyền, 
nhờ nó mà không sợ thủy 
quái làm hại, hay chạy được 
an toàn, bình yên... Chắc 
mày hiểu chớ?” 

Tôi gục gặc đầu với giải 
thích của chú. 

―Còn con mắt thuyền, thì 
tùy theo tín ngưỡng, phong 
tục tập quán, mà có những 
hình dạng khác nhau. Người 
có kinh nghiệm đi biển hay 
sông nước, chỉ nhìn hình hai 
con mắt ghe thuyền mà biết 
được chủ nhân của nó ở 
vùng miền nào, ví dụ Ghe 
lưới vùng Phước Hải, Bà Rịa - 
Vũng Tàu, mắt tròn, hơi dẹt, 
có vẽ hình âm dương giữa 
thân ghe. Mắt ghe ở Phước 
Hải, Phước Tỉnh cũng giống 
như vậy. Ghe bầu Mũi Né, 
Bình Thuận, mắt dẹt, dài, 
đuôi tròng nhọn về phía sau. 
Ghe câu Bình Thuận mắt rất 
dẹt, bầu, hơi cong và nổi 
bật. Mắt ghe đua vùng Phan 
Thiết giống hình mắt phượng 
đuôi dài, tròng tròn, viền 
vàng, tạo cho ghe cái vẻ sắc 
sảo, tự tin, chiến thắng. Ghe 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      51 

câu Phan Rang mắt dẹt, dài 
và lớn hơn mắt ghe ở Bình 
Thuận... Ghe thuyền miền 
Tây, phần lớn cùng chung 
đặc điểm là mắt tròn, tròng 
đen, nhãn trắng, mang ghe 
được trang trí nhiều kiểu 
dáng khác nhau với đường 
viền trắng chạy xung quanh. 
Như mày thấy ở ghe của tao 
đó! Có khi cũng khác nhau 
chút đỉnh như ghe của vùng 
Trà Vinh mắt có độ lớn vừa 
phải, tròng đen với hình ôval 
nằm ngay tâm mắt. Mắt ghe 
vùng An Giang có hình elip, 
tròng rất nhỏ, nằm gần về 
đầu mắt, mang ghe sơn màu 
xanh dương. Ghe vùng Rạch 
Giá, Phú Quốc, Kiên Giang, 
vịnh Thái Lan thường có mắt 
tròn, sơn đen và đỏ trên nền 
xanh, nhưng lại nhìn cúi 
xuống như ghe câu Phú 
Quốc chẳng hạn. Các loại 
ghe hàng, thường gọi là “ghe 
Kiên Giang” gốc Rạch Giá, 
hoạt động từ Rạch Giá đến 
Vũng Tàu, mắt tròn lớn và 
gần nhau, nằm sát lô mũi. 
Ghe của miền Tây có mũi 
nhọn, mắt tròn to, có ghe vẽ 
hình âm dương nơi vị trí mắt 
thuyền. Ghe vùng Mỹ 
Tho,Tiền Giang, hai con mắt 
chạy sát về trước mũi 
thuyền v.v...” 

Tôi ngồi chăm chú lắng 
nghe, như nuốt từng lời của 
chú Năm Tài, không ngờ 
ông chủ thuyền mê truyện 
Tàu này lại có vốn kiến thức 
về ghe thuyền phong phú 
quá vậy. Buột miệng tôi 
khen chú:  

“Chú Năm nói như thầy 
giáo giảng bài vậy!”... 

―Ối, thì tao cũng chỉ đọc 
lóm trên sách báo vậy mà!” 
Chú Năm Tài húng hắng 
nói. 

Mặt trời chếch bóng về 
phía tây, như giăng mắc 
một mẻ lưới màu nắng quái, 
đỏ hồng phía cuối vịnh biển, 
tôi xuống ghe chia tay chú 
Năm về nhà. 

Gần tới khúc cua, ngang 
những bụi dứa gai, tôi ngoái 
đầu nhìn lại đôi mắt trên 
ghe của chú Năm. Một đôi 
mắt tròn xoe, long lanh. Bất 
ngờ một vật gì đó đâm 
mạnh vào người tôi. Tôi chỉ 
kịp thấy đôi mắt to đen tròn 
của cô bé Trâm và chiếc xe 
đạp mi ni, ủi thẳng vào tôi. 
Người Trâm lao theo tốc độ 
của chiếc xe chạy xuống 
dốc, cả khuôn mặt và đôi 
môi mềm mại, rát mặn đập 
vào mặt tôi. Cả bầu trời 
hoàng hôn ráng đỏ như sập 
xuống, đè cả hai đứa...  

Không biết đến bao lâu, 
tôi lồm cồm gượng ngồi dậy, 
còn Trâm thì ngất lịm, bên 
chiếc xe đạp vênh vao, cong 
vành, thảm hại... 

 
3. 
Tôi xa bến sông, xa cả 

vùng sông nước và biển cả 
bao la, dạt dào con sóng của 
thời mới lớn vì sự học và 
đường công danh... 

Tôi đã gặp và... nhìn 
ngắm nhiều đôi mắt, song 
đôi mắt tròn to, tròng đen 
gần chiếm đôi mắt thì lâu 
lắm rồi không gặp lại. Cô bé 
Trâm ngày ấy, chắc giờ đã 
trở thành bà nội, bà ngoại. 
Chiếc ghe của chú Năm Tài, 
giờ chắc cũng đã già nua lắm 
rồi. Có khi đã lên bờ làm bạn 
cùng với cát bụi. Chiều nay, 
trên bến thuyền xưa cũ, giờ 
đã trở thành một cảng cá, 
đông vui, tấp nập. Hàng 
chục chiếc thuyền neo đậu 
vào nhau san sát, dập dềnh 
trên sóng nước. Những con 
mắt hình oval, hình elip, dài 
dẹt... nhìn tôi như mỉm cười. 
Song đôi mắt thuyền xưa, 
tròn to, lay láy đôi tròng 
đen, thăm thẳm đã không 
còn. Biết trôi về đâu một đôi 
mắt thuyền... lung linh kỷ 
niệm?... 



 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Moät laàm loãi ngoït ngaøo 
  

CHÚ CHÍN CALI 
  

olly đã vĩnh viễn ra đi 
ngày hôm qua. Trong 
niềm cảm xúc dạt 

dào tôi đã viết bài nầy để 
tiễn biệt Molly. 

Molly tròn 14 tuổi chó, 
tƣơng đƣơng với 72 tuổi 
ngƣời, cái lứa tuổi về chiều 
mà giới trẻ ―kính lão đắc thọ‖ 
gọi bằng bác và nhƣờng chỗ 
ngồi trên xe bus. Già Molly 
được đám chó tơ tôn là 
“Molly Bà Bà,” tuy lụ khụ 
nhưng vẫn còn giữ nét đẹp 
của giống chó Dachhund, 
còn gọi là chó "hot dog." 
Molly đang yêu đời, vui 
hưởng tuổi già trong bình 
yên và hạnh phúc. Người già 
râu dài tóc bạc thành tiên, 
Molly già, lông bạc thành 
người, các cháu nói đùa như 
vậy. Chính Molly cũng không 
nghĩ nó là chó!  

Molly không làm phiền 
ai, ngƣợc lại nó là nguồn vui 
cho cả gia đình tôi. Các cháu 
giành nhau mang Molly nhà 
về chơi, nhất là những khi tôi 
vắng nhà lâu ngày. Cả tuần 
nay Molly ở cùng với đứa 
cháu lớn. Khi tôi ghé thăm 
không thấy Molly ra cửa đón 
mừng nhƣ thƣờng lệ. Nghe 
tôi gọi nó vẫn nằm yên trên 
giƣờng chỉ vẫy đuôi mừng. 
Thấy lạ tôi đến ngồi bên nó, 
vuốt đầu hỏi han. Nó nhìn tôi 
trông có vẻ buồn. Hỏi ra mới 
biết Molly gần đây không 
khỏe, biếng ăn và hay ói vào 
buổi sáng. Tôi thấy không ổn 
nên quyết định đem Molly về 
nhà và cho đi bác sĩ khám. 
Kết quả thử máu không thấy 
điều gì đáng lo ngoại trừ 
triệu chứng phong thấp. Bác 
sĩ chích thuốc và đề nghị cho 

Molly đổi thức ăn mới để 
kích thích appetite. Sau một 
tuần Molly bình thƣờng trở 
lại, chịu đi tập thể thao tuy 
còn mệt nhƣng vẫn kén ăn 
và ốm đi nhiều. Cả nhà thấy 
Molly ốm lại mừng và khen 
Molly giỏi, trông đẹp gái ra. 
Trƣớc đây Molly quá tải. Vì 
bản chất tham ăn nên bao 
nhiêu nỗ lực giúp nó giảm 
cân trước đây đều bị thất 
bại, nó lúc nào nó cũng tròn 
vo như cái gối ôm. 

Một tuần sau bỗng Mol-
ly trở bịnh lại, không chịu 
nằm yên trên giƣờng của 
nó, thở hổn hển. Ẵm nó vào 
giƣờng nó cũng lọ mọ bò ra 
rồi đứng nhìn vợ chồng tôi 
với đôi mắt ƣơn ƣớt nhƣ 
muốn nói điều gì. Tôi hiểu 
ngay là Molly muốn nói là 

 Molly muốn nói điều gì chăng trước khi chết? 

nó không thấy khỏe. Tôi gọi 
bác sỉ lấy hẹn ngày hôm 
sau. Lúc bây giờ tuy mệt mỏi 
và thở nhiều nhƣng Molly 
vẫn còn thích ăn Liverwurst, 
loại paté Đức mà tôi dùng để 
dụ dỗ cho Molly uống thuốc.  

Tôi lên mạng tìm hiểu và 
đi đến kết luận là bịnh đau 
cột sống của Molly lại tái 
phát. Tôi cho nó uống thuốc 
giảm đau còn sót lại lần 
trƣớc đi bác sĩ. Tôi thấy tội 
nghiệp nên ngồi bên Molly, 
vuốt ve, vỗ về trong khi chờ 
đợi hiệu ứng của thuốc giảm 
đau, sẽ giúp Molly nằm yên 
nghỉ ngơi. Đợi mãi vẫn 
không thấy có sự tiến bộ nào 
nên tôi bắt đầu thấy lo, 
mong cho đêm qua nhanh 
để Molly được gặp được bác 
sĩ ngày hôm sau.  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      53 

Suốt đêm hôm ấy Molly 
không chịu nằm và không 
ngủ. Sáng ngày hôm sau, 
trong khi đợi đến giờ đi Bác 
Sĩ, Molly có vẻ mệt lắm. Nó 
nằm trên cánh tay tôi nhƣng 
cứ ngƣớc đầu lên hết nhìn 
tôi rồi lại nhìn bà xã tôi 
không rời một phút. Chắc nó 
có linh tính là sẽ xa những 
ngƣời mà nó yêu thƣơng 
nhất nên muốn ghi nhận 
hình ảnh của những ngƣời 
thân thƣơng vào tim óc của 
nó. Bà xã tôi thấy vậy vuốt 
đầu nó hỏi: 

- Molly nầy, con đau lắm 
không? Hay con muốn nói gì 
với mẹ? 

Nó vẫn nhìn bà không 
chớp mắt. Sâu thẳm trong 
đôi mắt buồn thiu là cả một 
bầu trời bát ngát tình 
thƣơng, đầy trìu mến, và 
nuối tiếc. Nó muốn nói lời từ 
giã với mẹ chăng!  

Bác sĩ bảo sức khỏe của 
Molly không tốt, phải chụp X
-ray ngay. Tôi tức tốc mang 
Molly đi. Đến bịnh viện khi 
mở cửa sau để ẵm Molly ra, 
tim tôi bỗng nhƣ bị ngừng 
đập khi thấy Molly thân thể 
mềm nhũn, nằm ngoẻo đầu, 
tƣ thế không  bình thƣờng. 
Tôi lay động nhƣng Molly 
không có phản ứng gì. Một ý 

tƣởng thoáng qua nhƣ ánh 
chớp, tôi bỗng thấy lạnh cả 
ngƣời, tay chân bủn rủn, 
nƣớc mắt ứa trào ra. Tôi 
không thể cầm giữ đƣợc 
lòng mình nên bật thành 
tiếng nấc nghẹn ngào làm 
bà xã tôi đang ngồi ở băng 
trƣớc cũng giật mình: 

- Em ơi, Molly chết rồi!  
Tiếng nấc nghẹn ngào 

của tôi nhƣ nhát dao đâm 
thấu tim bà. Bà vội mở cửa 
xe, chƣa kịp bƣớc chân 
xuống đất đã òa lên khóc. 

- Hả…hả… Làm sao Mol-
ly chết đƣợc?  

Bà ôm lấy cánh tay tôi, 
ngƣời lảo đảo, nhoài ngƣời 
vào xe, vừa khóc tức tƣởi 
vừa nói:  

- Em muốn nhìn mặt 
Molly lần cuối. 

Tôi nâng đầu Molly, cho 
nó nhìn lên trong khi bà 
đang cúi xuống thật gần 
nhìn mặt nó. Mắt nó vẫn 
còn mở rộng, trong sáng, 
còn thần sắc nhƣ khi còn 
sống. Nó nhìn bà với đôi 
mắt trìu mến quen thuộc. 
Bà vuốt đầu nó nhƣ hằng 
ngày bà vẫn làm rồi ngạc 
nhiên xoay qua tôi hỏi:  

- Anh ơi, Molly đâu có 
chết? 

Tôi phải xác nhận nhiều 

lần bà mới tin. Lúc ấy bà mới 
bảo tôi: 

- Nó đã nhìn thấy em 
rồi, anh vuốt mắt nó đi vì em 
không đủ can đảm nhìn mắt 
nó, hãy để cho nó đi.  

Tôi vuốt mắt Molly, vuốt 
đầu nó lần cuối, cúi sát vào 
tai nó rồi nói thì thào rất 
nhỏ, chỉ đủ cho tôi và nó 
nghe: 

- Thôi con hãy ngủ yên 
cho Ba Mẹ yên tâm.  

Molly nhắm mắt lại ra đi 
trong an bình. Molly đã vĩnh 
viễn ra đi! 

 
 
Suốt đêm tôi ngồi viết 

lại chuyện Molly mà không 
kềm đƣợc xúc động khi nhìn 
những tấm hình của Molly 
mà tôi đã chụp trƣớc và sau 
khi nó chết. Không biết sao  
tôi lại có ý định chụp hình 
Molly. Nhìn sâu vào đôi mắt 
của nó tôi thấy nghẹn ngào. 
Khi viết những dòng nầy, 
mấy lần tôi phải vào phòng 
tắm để hỉ mũi rửa mặt. Nƣớc 
lạnh trấn tỉnh và kềm chế 
được phần nào cảm xúc của 
tôi. Molly đã sống với vợ 
chồng tôi mƣời bốn năm nay 
nhƣ một đứa con nhỏ trong 
nhà, một đứa con ngoan 
không biết vòi vĩnh, lì lợm, 
lúc nào cũng muốn làm vui 
lòng cha mẹ. Sự hiện hữu 
của nó đã gắn bó với các 
sinh hoạt hằng ngày của vợ 
chồng tôi đã tạo thành 
những thói quen không thể 
thiếu. Thiếu nó chẳng khác 
nào thiếu một phần của đời 
sống của mình. Chúng tôi 
nhớ Molly quá!  

Trời chƣa sáng mà bà xã 
tôi đã mang cho tôi ly cà phê 
nóng, biết suốt đêm tôi 
không ngủ để viết bài từ giã 
Molly nhƣng bà vẫn hỏi: 

- Anh có ngủ đƣợc 
không? 

Tôi không trả lời. Bà vừa 
lúi cúi vừa làm giƣờng, vừa 
nói tiếp: 

- Em cũng không sao 
ngủ đƣợc. Buồn quá! 

Sáng nay vừa bƣớc 
xuống thang lầu là bà đảo Đôi mắt Molly vẫn còn thần sắc tuy đã chết 



 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

mắt tìm Molly. Bà vẫn chƣa 
chấp nhận ý tƣởng Molly đã 
chết. Không thấy Molly đứng 
đợi dưới thang lầu, ngoắc 
đuôi mừng rỡ! Không thấy 
Molly nhảy lƣng tƣng đòi đi 
―pipi‖ để đƣợc bà mặc áo cho 
nó! Suốt ngày bà thấy buồn 
thiu khi không có Molly lẽo 
đẽo dưới chân đòi ăn. Molly 
thích ăn cơm nóng trộn với 
paté và xì dầu. Không có 
Molly để bà trò chuyện, mẹ 
con cãi vả rồi rầy rà. Mỗi lần 
bà thay gƣờng giặt áo cho 
Molly là thế nào nó cũng bị 
bà đem ra xỉ vả. Nhƣng Mol-
ly nào biết giận, nó chỉ cần 
nhìn bà với đôi mắt ƣơn ƣớt 
là hòa bình trở lại ngay. 
Mắng yêu thôi chứ bà cƣng 
nó lắm. Mỗi lần đi mua sắm 
thấy đồ chơi hoặc quần áo 
cho chó là bà tha về cho 
Molly. Đi đâu xa bà cũng đòi 
về sớm vì không muốn bỏ 
Molly ở nhà một mình, hoặc 
đã quá giờ ăn sợ Molly đói 
bụng tội nghiệp. 

Bác sĩ cho biết Molly 
chết vì bị bịnh tim mạch. 
Tuy đau lòng vì sự mất mát 
xảy ra quá đột ngột nhƣng 
trong lòng mọi ngƣời lại thấy 
mừng cho Molly chết không 
đau đớn, nhanh chóng ra đi. 

 
Được tin Molly chết mấy 

đứa con tụ về an ủi vợ chồng 
tôi, rồi chúng xúm nhau kể 
chuyện Molly. Tội nghiệp 
cháu lớn thỉnh thoảng lại 
ngoảnh mặt đi chùi nƣớc 
mắt. Cháu là ngƣời từng 
chăm sóc cho Molly nhiều 
nhất. Cháu nói một ngày nào 
đó, nếu có duyên cháu sẽ 
tìm đƣợc một ―Molly Junior‖ 
để tiếp tục nuôi nấng. Bà xã 
tôi thì đã quyết tâm rồi, sẽ 
không bao giờ nuôi chó nữa. 
Bà sợ quá rồi cảnh sinh ly tử 
biệt. 

Bà đã tiết lộ một bí mật 
là trƣớc ngày Molly chết bà 
có cầu nguyện cho Molly 
được khỏe mạnh, nếu không 
xin Chúa cho Molly ra đi 
không đau đớn. Lời cầu 
nguyện của bà đã đƣợc ơn 
trên nhận lời. 

Sinh ly tử biệt, dẫu với 
một con chó cũng làm khổ 
cho bao ngƣời ở lại, nói chi 
đến con người!  

Đời ta còn bao nhiêu 
lần nữa phải đổ lệ tiễn đƣa 
những ngƣời thân thƣơng 
nhất ra đi? Rồi một ngày rất 
gần, chính ta là kẻ phải ra 
đi, không còn là người bàng 
quan chứng kiến cảnh biệt 
ly mà sẽ là ngƣời trong 
cuộc. Có ai đã trải qua hoặc 
có kinh nghiệm về cái chết, 
tuy nhiên tôi có thể hình 
dung đƣợc cảm xúc của 
ngƣời sắp chết khi liên 
tƣởng đến ánh mắt thiết 
tha của Molly ngày nó ra đi. 
Sâu thẳm trong đôi mắt 
thật buồn của nó là cả một 
bầu trời bát ngát tình 
thƣơng, trìu mến và nuối 
tiếc. Nó nuối tiếc phải bỏ lại 
phía sau tất cả tiếp tục trò 
chơi khắc nghiệt ―sinh lảo 
bịnh tử‖của tạo hóa.  

Cái duyên nào đã đƣa 
Molly đến với chúng tôi, cái 
nghiệp nào đã bắt Molly 
phải ra đi, làm sao tôi và 
Molly hiểu đƣợc. Theo Phật 
Pháp, Tứ Diệu Đế là bốn 

chân lý, cốt lõi thuần túy 
nhất của đạo Phật. Khổ Đế là 
chân lý thứ nhất  mà ―Sinh, 
lão, bệnh, tử‖ là một. Theo 
Thiền Sƣ Nhất Hạnh ta khổ 
vì ta gắn bó mình vào 
những mối liên hệ không 
vĩnh cữu, tƣơng tự sự gắn 
bó thái quá của gia đình tôi 
với Molly. Biết rằng sự gắn 
bó thái quá là nguồn gốc của 
đau khổ, là một lầm lỗi, 
nhƣng chúng tôi chấp nhận 
lầm lỗi nầy, vì cái giá chúng 
tôi phải trả vẫn còn quá thấp 
so với những hạnh phúc đã 
nhận đƣợc. Một lầm lỗi ngọt 
ngào. 

 
Cám ơn Molly đã đến và 

đã đi. Molly đến mang nhiều 
hạnh phúc cho đình tôi. Mol-
ly đi để nhắc nhở tôi tính 
chất phù du của đời sống. 
Molly đã làm xong bổn phận 
của nó, hãy giúp nó thanh 
thản ra đi. Hãy vẫy tay chào 
đưa tiễn Molly với một nụ 
hôn nồng ấm thay cho 
những giọt nƣớc mắt nghẹn 
ngào. 

 
Vĩnh biệt Molly. 

Dachshund còn được gọi là wiener dog, badger dog, hoặc sausage 
dog; chân ngắn, thân dài, thuộc giống chó săn. Tuổi thọ có thể từ 12 
đến 16 năm. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      55 

Truyeän cực ngaén  
 
 

STEVEN N. 

NGŨ ẤM MA 
 

Có ngƣời kia kể chuyện 
đêm qua gặp ma sợ đến tè 
ra quần, bạn bè phụ họa 
thêm: 

- Nhiều loại ma lắm, nào 
là ma trơi lập loè nhƣ đom 
đóm, ma da nhận chìm người 
chết nƣớc, ma xó nhét ngƣời 
vào bụi tre… 

Trong đám bạn có kẻ 
theo chủ nghĩa duy vật, phản 
bác: 

- Làm gì có ma, chẳng 
qua thần hồn nát thần tánh 
mà tƣởng thôi!  

Cũng có ngƣời biết 
chuyện bảo rằng: 

- Có một loại ma đang 

hiển hiện mà hổng ai biết. 
Cả đám nhao nhao: 
- Đâu, đâu? ma nào chỉ 

cho chúng tớ xem! 
Ngƣời ấy cƣời: 
- Đòi ăn ngon mặc đẹp, 

muốn xúc chạm êm ái, 
thích nghe lời đƣờng mật, 
thèm sắc dục không chán… 
đó là ngũ ấm ma!  

 
 

NGÃ ÁI 
 

Suốt cuộc chơi của 
mình, phần nhiều khổ đau 
nhƣng cũng có pha trộn 
những lúc sung sƣớng hạnh 
phúc, bởi vậy ai ai cũng 
than phiền kêu ca nhƣng 

chẳng ai muốn rời đi cả. 
Thiên hạ có ngƣời đố: 

- Con trẻ lên ba, ông già 
tám bó có một điều giống 
nhau, mọi ngƣời thấy không?  

Nhiều ngƣời tranh nhau 
lý giải, nào là: ―Giống ở phận 
ngƣời,‖ ―giống cái bản tánh 
thiện,‖ ―giống cái sinh lý‖…  

Gã ra câu đố lắc đầu: 
- Tuy có tí giống nhƣng 

không phải. 
Bấy giờ cả nhóm nóng 

nảy ồn ào hỏi: 
- Thế cái giống nhau căn 

bản là gì?  
Ngƣời ấy cƣời cƣời: 
- Hễ khen là sung sƣớng 

vui vẻ, nếu chê là lập tức 
bực mình khó chịu ngay, 
chƣa cần biết khen xạo hay 
chê đúng! Ấy là cái ngã ái, 
mới sanh cho đến sắp chết 
đều giống nhau. 
 
 

CẤM TÚC 
 

Dịch Corona làm cho vô 
số ngƣời mắc bệnh và cả 
trăm ngàn ngƣời chết, kinh 
tế và xã hội đình trệ. Dân 
chúng hoang mang sợ sệt, 
chính phủ hạ lệnh cấm túc. 
Sau một thời gian thì dịch 
giảm dần, lệnh cấm túc cũng 
dỡ bỏ. Ngƣời ta trở laị phố 
xá, hàng quán, ai nấy đều 
vui nhƣ chim sổ lồng. Một 
nhóm bạn trẻ ngồi quán cà 
phê kháo nhau: 

- Cấm túc mấy tuần mà 
bực bội tù túng dễ sợ, tƣởng 
nhƣ ở tù cả năm trời!  

Bàn bên cạnh có mấy gã 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

trung niên nghe thế cƣời hô 
hố: 

- Này chú em! Tôi đây bị 
cấm túc hơn hai mƣơi lăm 
năm, kể từ ngày cƣới vợ. 
Lệnh chính phủ cấm túc mấy 
tuần thì nhằm nhò gì.  

Mấy bàn chung quanh 
đều cười ngả nghiêng, trong 
đám trung niên ấy có một 
ngƣời nhắc: 

- Mấy chú em cũng liệu 
chừng đấy, cƣới vợ là cấm 
túc cả đời!  

Tiếng cƣời rộn cả quán cà 
phê.  
 

GIỚI NGHIÊM 
 

Nhân vụ một ngƣời da 
đen bị cảnh sát chèn cổ đến 
chết, cả xã hội bạo loạn kinh 
hoàng, phố xá tiệm tùng bị 
đập phá, đốt cháy, cướp 
bóc… tràn lan. Giới chính trị 
gia, truyền thông nhảy vào 
xúc xiểm thêm để kiếm 
phiếu hoặc kích động vì sự 
yêu ghét bênh chống theo 
đảng phái. Dân Mít cũng ăn 
theo vụ này và sự chia rẽ 
ngaỳ càng trầm trọng thêm. 
Có ngƣời ủng hộ bạo loạn: 

- Đó là hệ quả tất yếu 
của sự kỳ thị, bất công!  

Nhƣng những ngƣời khác 
lý luận: 

- Taị sao một anh da 
trắng hay da vàng bị giết thì 
xã hội không hề có bạo 
loạn? 

Vụ việc càng ngày càng 
trầm trọng, chính phủ phải 
ra lệnh giới nghiêm. Thầy 
cũng không sao hoà giải 
quan điểm đối lập của dân 
Mít ta nhƣng thầy viết một 
tấm băng rôn: 

Giới đức chu toàn đem 
laị lợi lạc thân tâm 

Nghiêm trì cẩn mật tăng 
phần định an xã hội. 
 
 

XỨ SỞ ĐÁNG SỐNG 
 

Có ngƣời khách phƣơng 
xa, nghe truyền thông lề 
phải và lời đồn đaị rằng: 
―Xứ sở ba X  bốn T là nơi 
đáng sống và dân chủ gấp 
ngàn lần thiên hạ.‖ Anh ta 
bèn lấy phép đến chơi xem 
sao, nào ngờ chƣa hết phép 
anh ta quay trở laị, bạn bè 
hỏi thì anh ta bảo: 

- Xứ sở gì mà toàn nhà 
hàng, quán nhậu, tiệm cà 
phê, chợ trời, tiệm mát xa… 
tìm đỏ mắt không thấy viện 
bảo tàng, thƣ viện; thậm 
chí muốn đi tè cũng hổng có 
chỗ luôn. Muốn tìm hiểu lịch 
sử, văn hoá xứ ấy thì chỉ 
thấy toàn ngƣời hùng ôm 
bom, quăng lựu đạn đánh 
Tây, đánh Mẽo. Ngƣời xứ ấy 
ra đƣờng thì bịt kín mít nhƣ 
hiệp sĩ Ninja. Hễ mƣa 
xuống thì đƣờng trở thành 
sông, đi đƣờng thì dễ bị 
cƣớp giật, ăn xin, bán vé số 

kéo tay… 
Bạn bè và ngƣời thân anh 

ta cƣời hỏi: 
- Thế sao ngƣời xứ ấy 

sống nổi?  
Anh ta ngần ngừ rồi cƣời 

cƣời bí hiểm: 
- Vì ngƣời xứ ấy lạc quan 

và hạnh phúc nhất thiên hạ 
cơ mà!  
 
 

ĐẢNG CHỦ CỘNG 
 

Không phải đợi đến hồi 
bầu cử thì dân Mít mình ở xứ 
ấy mới chia rẽ. Họ vẫn chia 
hai phe kình chống khích bác 
nhau quanh năm. Ngƣời theo 
phe Dân Chủ chửi: 

- Con bà nó! Tụi Cộng 
Hoà chỉ chăm chăm lợi ích 
của nhà giàu và thƣợng lƣu. 

Ngƣời ủng hộ phe Cộng 
Hoà thì mắng: 

- Bọn Dân Chủ quá đáng! 
Lợi dụng an sinh xã hội nuôi 
tụi lƣời biếng, ăn bám… Dân 
đóng thuế thấy mẹ luôn. 

Có ngƣời cƣời: 
- Để dung hoà, nay lấy 

một chút tốt của Cộng Hoà, 
một ít đẹp của Dân Chủ để 
lập đảng trung dung, lấy tên 
là: Đảng Chủ Cộng, tục danh 
gọi là đảng chổng cụ  

Thiên hạ hai bên cƣời hả 
hê cho là trò đùa nhƣng 
cũng có kẻ lém lỉnh viết 
thêm chú thích: 

- Đảng chổng cụ vốn đầy 
đủ dấu nhưng dẫu có thiếu 
dấu thì cũng không sao, ai ai 
cũng hiểu. 
 
 

STEVEN N  
Georgia, 062020 

 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      57 

ên Mỹ, hàng năm có cả triệu nạn nhân 
mới của tai biến này. Một số lớn may 
mắn thoát khỏi lƣỡi hái Tử Thần thì lại 

kéo dài cuộc đời tàn phế thần kinh. Số ngƣời 
sống sót tăng với tuổi thọ và nhờ ở các 
phƣơng pháp trị liệu hữu hiệu. Nhƣng chi phí 
chăm sóc hậu tai biến cũng nhiều hơn. Và là 
một vất vả cho gia đình, một tai họa cho 
bệnh nhân. 

Bên Việt Nam, số ngƣời bị tai biến cũng 
cao, ngƣời tàn phế không phải là ít, và sự 
chăm sóc chắc cũng khó khăn hơn. 

Stroke gây ra do sự đột ngột ngƣng tuần 
hoàn tới một vùng nào của não bộ. Ngƣng vì 
một mạch máu bể vỡ, một cục máu chặn lối 
giao thông, một u bƣớu đè xẹp mạch máu. 
Tế bào thần kinh nơi đó thiếu dƣỡng khí và 
đường glucose, chỉ cần vài phút là hết sống. 
Đó là các tế bào điều khiển sự di chuyển, suy 
tƣ, hành động, phát âm... Con ngƣời trở 
thành tàn tật. 

Tàn tật vì: 
- Liệt yếu nửa thân, đi đứng loạng 

choạng, mất thăng bằng; 
- Nói lơ lớ khó khăn, không thành ngôn 

từ; 
- Kém trí nhớ, nhận thức, suy luận và 

giải quyết sự việc; 
- Thị giác rối loạn; 

- Mất cảm giác, tê dại ngón tay, chân; 
- Ăn trệu trạo, nuốt không xuôi; 
- Mất kiểm soát tiểu đại tiện; 
- Hết khả năng tự chăm sóc trong đời 

sống hàng ngày... 
- Và hầu nhƣ hoàn toàn phụ thuộc vào 

ngƣời khác. 
Một đời ngƣời đang khỏe mạnh nhƣ anh 

Vọi thuyền chài, mà chỉ một giây một phút 
trở nên tàn tật. Nhiều khi cũng chỉ vì quá lơ 
là với sức khỏe của mình. 

Huyết áp cao thì coi thƣờng, thuốc khi 
uống khi ngƣng. Cholesterol phi mã mà vẫn 
tái nạm vè gầu, thêm chén nƣớc béo. Thuốc 
lá hút mỗi ngày vài tút, rƣợu uống dăm vò. 
Cơm no, rƣợu say xong "ngọa triều" nhiều 
hơn là vận động. 

Cho sƣớng thân đời. Biết đâu rằng: 
"Bệnh tùng khẩu nhập," ngƣời xƣa nhắc nhở 
chẳng sai chút nào. Vì đó là một số trong 
những nguy cơ đƣa tới tai biến. 

Cơ sự đã xẩy ra, bây giờ đành đƣơng 
đầu, đối phó với hậu quả. Phải kiên nhẫn, 
tích cực phục hồi tối đa khả năng đã mất. 
Đừng buông xuôi, bai bải chối "tôi có sao 
đâu." Và cả nhà cũng như người bệnh phải 
tiếp sức phục hồi. 

Vài ngày sau khi áp dụng các trị liệu 
hiện đại, bệnh đã đƣợc kiểm soát, thầy 
thuốc sẽ hƣớng dẫn phƣơng thức lấy lại các 
chức năng đã bị tai biến lấy đi. Các phƣơng 
pháp này rất hữu hiệu để giúp ta phục hoạt 
sức mạnh, khả năng điều hợp cử động, sự 
bền bỉ và niềm tự tin, tránh phụ thuộc cũng 
nhƣ hội nhập với các sinh hoạt của gia đình, 
chòm xóm. 

Ta phải học lại cách nói làm sao, nghĩ 
thế nào, đi sao cho vững và làm sao để tự 
mình hoàn tất đƣợc các sinh hoạt thƣờng lệ. 
Tắm rửa, đánh răng; ăn cơm, mặc quần áo, 
đi vệ sinh... Ôi thôi thì trăm việc cần thiết để 
sinh tồn. 

Xin hãy kiên tâm. Đa số bệnh nhân đều 
phục hồi khá hơn; nhanh hay chậm cũng tùy 
thuộc stroke nặng hay nhẹ. Nhiều khi diễn 
tiến phục hồi bắt đầu ngay sau khi bị tai 

PHỤC HỒI 

SAU TAI BIẾN NÃO 
 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

biến, khi bệnh tình ổn định, não bắt 
đầu lành vết thương. 

Ngoài áp dụng phục hồi, cũng 
cần phòng ngừa stroke trở lại, nhất là 
trong thời gian một năm sau khi bị 
lần đầu. 

Nguy cơ tái phát tăng với tuổi 
cao, nếu ta tiếp tục hút thuốc lá, 
uống nhiều rƣợu, cao huyết áp, cao 
cholesterol, mập phì, tiểu đƣờng, suy 
tim, hoặc đã bị gián đoạn máu não 
thoảng qua (Transient ischemic at-
tack - TIA). 

Cần đi khám sức khỏe theo định 
kỳ. Chữa các bệnh đang có, nhất là 
kiểm soát huyết áp, một "tên sát 
nhân thầm lặng" (silent killer); bỏ 
thuốc lá; nhâm nhi chút chút rƣợu 
thôi; kiêng chất béo; giảm tiểu 
đường; bớt nặng kí; mỗi ngày uống 
viên aspirin nhỏ bé và các thuốc khác 
mà bác sĩ cho. Và cũng năng vận 
động cơ thể theo lời khuyên của thầy 
thuốc để máu huyết lƣu thông, gân 
cốt thƣ giãn. 

Một vấn đề thƣờng xẩy ra cho 
ngƣời bị tai biến là bệnh trầm cảm, 
hậu quả của tổn thƣơng tế bào não 
và sự tàn tật. Cảm xúc sẽ lên xuống, 
buồn nhiều hơn vui, đôi khi thất 
vọng, nhỏ lệ, bực tức rồi buông xuôi. 

Cũng dễ hiểu thôi. Đang xốc vác 
khỏe mạnh mà giờ đây xe lăn, nạng 
chống; ăn phải nhờ ngƣời bón, tắm 
rửa cần ngƣời phụ; nói không ra câu, 
nhìn một hóa hai... Nhƣng dù trầm 
cảm đến đâu, khoa học hiện đại vẫn 
có cơ hóa giải đƣợc. Nói cho thầy 
thuốc hay cảm xúc của mình và sẵn 
sàng nhận sự chữa chạy. Nhiều dƣợc 
phẩm công hiệu cũng nhƣ phƣơng 
thức trị liệu điện tử có thể giúp ta 
vƣợt qua. 

Với thân nhân thì sự hỗ trợ, 
chăm sóc, khuyến khích ngƣời bệnh 
là cần. Đây là việc làm lâu dài, đòi 
hỏi sự hy sinh và thƣơng yêu. 

Mà thƣơng yêu thì ai chẳng có. 
Đầu gối tay ấp trên dưới nửa thế kỷ. 
Công ơn sinh thành dƣỡng dục cả vài 
chục năm. Bây giờ là lúc chứng tỏ 
tình nghĩa phu thê mặn ngọt có nhau 
cũng nhƣ báo hiếu song thân. Có thể 
tham dự vài khóa huấn luyện cách 
chăm sóc, cách giúp ngƣời thân phục 
hồi, học lại những chức năng đã mất. 

Xin gợi ý: 
- Cần có một phân chia việc săn 

sóc cho mỗi ngƣời trong gia đình để 
tránh ôm đồm quá sức cho một 
ngƣời; 

- Giúp bệnh nhân uống thuốc đều đặn; 
- Khích lệ để bệnh nhân tập cử động, làm vài 

việc săn sóc chính bản thân để gây niềm tự tin; 
- Ca ngợi bất cứ một cố gắng mà ngƣời thân 

đã thực hiện được, để khỏi nản lòng; 
- Mời kéo thân nhân tham dự góp ý vào các 

sinh hoạt gia đình, cho họ một niềm tin là vẫn còn 
một vai trò quan trọng; giúp thân nhân giữ mối 
liên lạc với bạn bè, cộng đồng; 

- Tránh để thân nhân lủi thủi một mình với 
chiếc TV hay radio; dành thì giờ nói chuyện cũng 
nhƣ nhờ bạn bè thăm hỏi; 

- Liên lạc thƣờng xuyên với thầy thuốc để 
trình bày diễn tiến phục hồi cũng nhƣ nhận thêm 
hƣớng dẫn chăm sóc. 

Và không quên chăm sóc chính mình, ăn uống 
ngủ nghỉ đầy đủ, có thời giờ thƣ giãn giải trí. 

 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
Texas- Hoa Kỳ. 

www.bsnguyenyduc.com 

 
 

TỪ KHI… 
 
 

Từ khi ta biết yêu người  
Khóc cười theo giữa cuộc đời mênh mông  
Mai này thấu lẽ sắc không  
Ta thênh thang giữa mênh mông cuộc đời… 

 
 
 

LÊ BÍCH SƠN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      59 

  

  

The Story of Sundari the Wandering Female Ascetic 
 Dhammapada, Verse 306 

   
While residing at the Jetavana monastery, the Buddha uttered Verse (306) of this book, with 

reference to Sundari, a wandering female ascetic. 
As the number of people revering the Buddha increased, the non-Buddhist ascetics found 

that the number of their following was dwindling. Therefore, they became very jealous of the 
Buddha; they were also afraid that things would get worse if they did not do something to dam-
age the reputation of the Buddha. So, they sent for Sundari and said to her, "Sundari, you are a 
very beautiful and clever young lady. We want you to put Samana Gotama to shame, by making 
it appear to others that you are having sexual dealings with him. By so doing, his image will be 
impaired, his following will decrease and many would come to us. Make the best use of your 
looks and be crafty." 

Sundari understood what was expected of her. Thus, late in the evening, she went in the 
direction of the Jetavana monastery. When she was asked where she was going, she answered, 
"I am going to visit Samana Gotama; I live with him in the Perfumed Chamber of the Jetavana 
monastery." After saying this, she proceeded to the place of the non-Buddhist ascetics. Early in 
the morning the next day, she returned home, if anyone asked her from where she had come 
she would reply, "I have come from the Perfumed Chamber after staying the night with Samana 
Gotama." She carried on like this for two more days. At the end of three days, those ascetics 
hired some drunkards to kill Sundari and put her body in a rubbish heap near the Jetavana mon-
astery. 

The next day, the ascetics spread the news about the disappearance of Paribbajika Sundari. 
They went to the king to report the matter and their suspicion. The king gave them permission to 
search where they wished. Finding the body near the Jetavana monastery, they carried it to the 
palace. Then they said to the king, "O king, the followers of Gotama have killed this Paribbajika 
and have thrown away her body in the rubbish heap near the Jetavana monastery to cover up 
the misdeed of their teacher." To them the king replied, "In that case, you may go round the town 
and proclaim the fact." So they went round the town carrying the dead body of Sundari, shouting, 
"Look! What the followers of Gotama have done; see how they have tried to cover up the mis-
deed of Gotama!" The procession then returned to the palace. The bhikkhus living in the Jeta-
vana monastery told the Buddha what those ascetics were (doing to damage his reputation and 
impair his image. But the Buddha only said, "My sons, you just tell them this," and then spoke in 
verse as follows: 
  
Verse 306: One who tells lies (about others) goes to niraya(hell); one who has done evil and 
says "I did not do it" also goes to niraya(hell). Both of them being evil-doers, suffer alike (in ni-
raya/hell) in their next existence. 
  

The king next ordered his men to further investigate the murder of Sundari. On investigation, 

they found out that Sundari had died at the hands of some drunkards. So they were brought to 

the king. When questioned, the drunkards disclosed that they were hired by the ascetics to kill 

Sundari and put her body near the Jetavana monastery. The king then sent for the non-Buddhist 

ascetics, and they finally confessed their role in the murder of Sundari. The king then ordered 

them to go round the town and confess their guilt to the people. So they went round the town 

saying, "We are the ones who killed Sundari. We have falsely accused the disciples of Gotama 

just to bring disgrace on Gotama. The disciples of Gotama are innocent, only we are guilty of the 

crime." As a result of this episode, the power, the glory and the fortune of the Buddha were very 

much enhanced. 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma. 



 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Nước kia có một ông vua 
Nghe lời đồn đãi khó ưa về mình 

Ngoài đời có kẻ phê bình 
Rằng mình bạo ngược, tính tình tàn hung 

Còn về chính trị chẳng thông, 
Vua nghe tức bực trong lòng lắm thay 

Vua bèn hạ lệnh ra ngay: 
―Bắt cho kỳ được tên này về cung 
Tên này phạm thượng vô cùng.‖ 

Tuy nhiên mật thám truy lùng không ra 
Biết ai mà bắt bây giờ 

Nịnh thần có kẻ bất ngờ trình tâu, 
Vua nghe ra lệnh tóm đầu 

Một viên quan nọ có đâu tội tình 
Rồi lên án chịu cực hình 

Lóc trăm lạng thịt trên mình quan kia 
Sau xương sống, thật thảm thê 

Gọi là trừng phạt tội ―khi quân‖ này. 
Thế rồi sau một ít ngày 

Có người minh chứng vua hay rõ ràng 
Vị quan đó bị hàm oan 

Dám đâu nói xấu cung vàng khi nao. 
Nhà vua hối hận biết bao 

Oan người vô tội lẽ nào để yên 
Phải đền bù cho người hiền 

Đền bù tổn thất lại liền một khi 

Vua bèn ra lệnh lạ kỳ 
Dùng ngàn lạng thịt tức thì đắp lên 

Ngay xương sống, trả lại liền 
Nghĩ bù đắp vậy là yên mọi bề. 

Vị quan được trả thịt về 
Vẫn còn đau đớn não nề khóc than 

Cứ rên rỉ suốt canh tàn 
Nhà vua nghe được chẳng cần xét suy 

Đến nơi vặn hỏi quan kia: 
―Ngươi còn khóc lóc làm chi nữa mà 

Thịt ngươi ta chỉ lấy ra 
Có trăm lạng thịt. Nay ta đền bồi 

Một ngàn lạng thịt đủ rồi 
Cớ sao ngươi vẫn còn ngồi than thân?‖ 

Nạn nhân mệt mỏi vô ngần 
Không còn sức lực, chịu thầm đớn đau, 

Người chung quanh vội trình tâu: 
―Nếu ai mà có chặt đầu đại vương 

Rồi sau họ lại bồi thường 
Một ngàn đầu khác cũng không ích gì 

Làm sao dính lại đầu kia!‖ 
Vua nghe nói vậy, lầm lì, lặng thinh. 

 
* 
 

Kẻ ngu trong đám chúng sinh 
Tham vui hiện tại thoả tình không thôi 

Sợ đâu hậu quả tương lai, 
Họ gây khổ não cho người chung quanh 

Góp gom tiền của về mình 
Rồi đem làm phúc, quả lành cầu mong 

Mong bao tội lỗi diệt xong, 
Nghĩ suy như vậy là không đúng rồi. 

Truyện nhà vua lóc thịt người 
Khuyên đừng cẩu thả buông lơi việc gì 

Bạo tàn, lỗ mãng ích chi 
Kẻo khi lầm lỡ khó bề sửa sai! 

 
 
 

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 
 (Thi hóa Kinh Bách Dụ) 

 

TRẢ THỊT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      61 

 
 

THE KING WAS SAID TO HAVE 
GIVEN REIN TO CRUELTY 

 
 

     Once upon a time a man pronouncing his 
king's crimes, said, "Very cruel is the king. 
He is incapable of governing." 
 
     On hearing this, the king lost his temper 
without making sure who it was that had 
said it. He took his deceitful attendant's ad-
vice by holding an eminent minister under 
arrest. He ordered to have his backbone 
flayed and have his body cut to one hundred 
ounces of flesh for punishment. 
 
     Soon afterwards, a man testified the 
minister's innocence to the king. To his re-
gret, the king ordered one thousand ounces 
of flesh is given to the minister to make up 
for what was cut off from his body. 
 
     Later, when the minister gave a groan 
with pain at night, the king asked, "What's 
wrong with you? I have given you back ten 
times more than I had taken from you. Are 
you not satisfied with it? Why are you still 
moaning?" 
 
     A bystander replied, "Oh! My great king! 
If anyone cut your Majesty's head and gave 
back one thousand other heads, could you 
Majesty keep out of the way of death? How 
could getting ten times of the flesh the min-
ister relieve himself the pain?" 
 
     So is the stupid man who is greedy for 
the present pleasure but not afraid of the 
consequences for the hereafter. He makes 
people around him miserable and puts them 
into requisition trying to make a fortune. On 
the other hand, he hopes to redeem his sins 
and obtain blessedness. 
 
     This stupid man is just like the king who 
first flayed and punished someone and then 
tried to give him back the flesh. It is impos-
sible that the pain can be eased.  
 
 

(Phần tiếng Anh trích dẫn trong 
―Sakyamuni’s One Hundred Fables‖ của 

Tetcheng Liao) 
 

 

 

Địa chỉ liên lạc tác giả: 
Quảng Phƣớc Huỳnh Tấn Lê, DPA 

Tổng Hội Cư Sĩ Phật Giáo 
1612 N. Spurgeon Street 

Santa Ana, CA 92701 
Mobile: (714) 878-3739 



 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

ức Phật khuyên con ngƣời nên diệt trừ 
ái dục. ―Ái‖ là thích, thƣơng yêu, mến 
tiếc, luyến ái, tham ái bám víu. ―Dục‖ 
là ham muốn, tham dục, lạc dục. Ái 

dục là lòng ham muốn, luyến ái, bám víu, 
tham hƣởng mọi sự sung sƣớng thƣờng tình 
đối với người và đối với vật. Có ba loại ái 
dục: 
     1. Ái dục theo nhục 
dục ―ngũ trần‖: Năm 
cảnh trần là ―sắc, thanh, 
hƣơng, vị, xúc‖. Trần là 
bụi dơ. Ngũ trần là năm 
cái có thể thấm bụi dơ 
vào thân tâm ta, vào 
chân tính của ta. 
     2. Ái dục đeo níu theo 
khoái lạc vật chất, theo 
quan niệm ―đoạn kiến‖, 
nghĩ rằng chết là hết, 
nên không cần quan tâm 
đến thiện ác, tội phước, 
quả báo gì cả, cứ lo 
hƣởng thụ lạc thú vật 
chất và sự giàu sang hiện 
tại. 
     3. Ái dục đeo níu theo 
khoái lạc vật chất, theo 
quan niệm ―thƣờng kiến‖, nghĩ rằng những 
lạc thú và tài sản sẽ còn với mình mãi mãi, 
lâu dài vĩnh cửu, trƣờng tồn. 
     Kinh Pháp Cú chỉ rõ cho thấy ái dục là 
nguồn gốc của mọi sự đau khổ trong đời, là 
sức mạnh thúc đẩy con ngƣời tìm sự thỏa 
mãn lòng ham muốn ích kỷ bằng mọi cách, 
ngay cả bằng sự thiệt hại hoặc đau khổ của 
ngƣời khác. Ái dục là cạm bẫy nguy hiểm 
nhất, vì khi đƣợc toại nguyện thời nó đem 
lại cảm giác thỏa mãn cho con ngƣời và do 
đó lòng ái dục của con người cứ tăng thêm 
mãi. Đức Phật nhận định rằng những điều 
mà ngƣời thế gian gọi là sung sƣớng, hạnh 
phúc thời chỉ đƣợc xây dựng mong manh 
trên một số điều kiện. Khi những điều kiện 
ấy đầy đủ thì ngƣời đời gọi là đƣợc sung 
sƣớng, có hạnh phúc. Nhƣng với hạnh phúc 

họ đang có trong tay họ cũng không cảm 
thấy đƣợc thoả mãn trọn vẹn và vĩnh viễn. 
Nguyên do là vì lòng dạ con ngƣời vốn thay 
đổi và lúc nào cũng muốn được thêm, thêm 
mãi. Khi chƣa đạt đƣợc tất cả những điều họ 
ƣớc ao thì họ có cảm tƣởng là vẫn còn thiếu 
thốn, và lòng họ băn khoăn, day dứt, mong 

cầu. Hạnh phúc thật sự 
không cần thiết phải có liên 
hệ đến điều kiện vật chất 
bên ngoài, mà hoàn toàn 
tùy thuộc vào nội tâm của 
con ngƣời. Tất cả giáo lý 
của Đạo Phật đều quy tụ 
vào một điểm thực tế là 
muốn tìm an lạc vĩnh cửu, 
con ngƣời cần phải biết làm 
cách nào để thắng đƣợc 
lòng ái dục 
     Một khi đã nói đến ái, 
nhất là ái dục, thời đây là 
cả một đề tài muôn điệu. 
Đã là con người, thật khó 
mà thoát ly đƣợc ái dục.Vì 
vậy ta không gì lạ khi thấy 
Ðức Phật đã dành nhiều 
câu khuyên dạy về ái dục. 
Giảng về quả phúc của 

ngƣời cúng dƣờng đến bậc hoàn toàn thanh 
tịnh, Ðức Phật dạy:  

(Pháp Cú 359) 
Cỏ hoang làm hại ruộng vườn 

Ái dục gây hại nhiều hơn cho người, 
Ai lìa ái dục được rồi 

Cúng dường vị ấy chẳng nơi nào bằng 
Hưởng về phước báu vô vàn. 

     Một nữ thí chủ rất nổi tiếng, có đứa cháu 
thân yêu vừa qua đời. Bà thƣơng tiếc và khóc 
lóc thảm thiết. Khi bà đến chùa, Ðức Phật an 
ủi bà và dạy rằng: ―Mỗi ngày có biết bao 
nhiêu ngƣời chết. Nếu bà xem mỗi ngƣời đã 
qua đời là một ngƣời thân mà bà than khóc 
nhƣ thƣơng tiếc một đứa cháu bà thì có lẽ 
chẳng có lúc nào mà bà ngƣng chảy nƣớc 
mắt. Ƣu sầu và sợ hãi sinh ra do sự quá 
luyến ái, quá trìu mến đó‖. Ngƣời dứt đƣợc 

ÁI DỤC 
TRONG  KINH PHÁP CÚ 
 Tâm Minh Ngô Tằng Giao 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      63 

say đắm trong tình cảm sẽ không bị ràng 
buộc và khỏi lo phiền: 

 (Pháp Cú 213) 
Khởi từ luyến ái sinh ra 

Chứa chan hãi sợ, chan hòa lo âu 
Mến thương, luyến ái lìa mau 

Chẳng còn lo sợ, ưu sầu tiêu tan. 
     Để giảng hòa một cuộc tranh chấp giữa 
hai tiểu bang đang giành nhau nƣớc dƣới con 
sông làm ranh giới Đức Phật dạy không nên 
tham ái và nên diệt trừ dục vọng: 

(Pháp Cú 199) 
Ở ngay giữa đám nhân sinh 

Mặc người tham ái, nếu mình thảnh thơi 
Sống không dục vọng như người 

Thật là sung sướng, cuộc đời thơm hương. 
     Khi nhắc đến một vị Tỳ kheo vô lễ, mặc 
dầu thông suốt giáo pháp nhƣng lòng còn 
chứa đầy ái dục và ngã mạn. Ỷ mình có sức 
học cao nên thầy luôn khinh rẻ các vị khác. 
Tuy có công chỉ dạy giáo lý cho các Tỳ kheo 
khác nhƣng thái độ khinh mạn của thầy đã 
gây nhiều khó khăn trong việc truyền bá 
chánh pháp. Vì tội ác này thầy phải sa vào 
địa ngục, khi mãn hạn thầy chỉ được tái sinh 
thành con cá vàng, tuy có thân hình đẹp đẽ 
nhƣng miệng lại thở ra mùi hôi thối. Đức Phật 
dạy rằng nếu không kiềm chế thời ái dục sẽ 
tăng mãi: 

(Pháp Cú 334) 
Sống đời say đắm buông lung 

Thì lòng ái dục vô cùng tăng nhanh 
Giống như giữa chốn rừng xanh 

Dây leo, cỏ dại mặc tình tràn lan, 
Đời người tiếp nối miên man 

Khác gì khỉ, vượn đang tham quả rừng 
Chuyền cây liên tục chẳng ngừng. 

     Ngƣời nuôi dƣỡng ái dục thời sầu muộn 
mãi gia tăng. Trái lại ngƣời dập tắt ái dục 
thời sầu muộn không còn:   

(Pháp Cú 335) 
Nếu mà ở cõi trần gian 

Bị điều ái dục buộc ràng vây quanh 
Thời bao sầu khổ tăng nhanh 

Như là cỏ dại thỏa tình hứng mưa. 
   (Pháp Cú 336) 

Đời này nếu bản thân ta 
Khi điều ái dục vượt qua chẳng màng 

Thời bao sầu khổ lìa tan 
Như mưa trơn tuột khỏi hàng lá sen. 

     Hãy dập tắt ái dục từ gốc rễ nhƣ là nhổ 
rễ cỏ hoang. Đức Phật dạy bao giờ còn ái 
dục là còn đau khổ: 

 (Pháp Cú 337) 
Điều Như Lai dạy các ngươi: 

―Lành thay cho kẻ họp nơi chốn này 
Nhổ cho sạch gốc rễ ngay 

Diệt trừ ái dục thẳng tay từ nguồn 
Như là nhổ rễ cỏ hoang 

Chớ nên để lũ Ma quân dục tình 
Quẩn quanh phá hoại tâm mình 

Như cơn nước lũ tung hoành bụi lau‖. 
     Trong lúc đi dài theo đƣờng, Ðức Phật 
trông thấy một con heo nái. Ngài thuật lại 
rằng trong những kiếp quá khứ của nó, con 
heo từng là một chị gà thƣờng đứng bên 
hông chùa nghe giảng kinh nên đƣợc tái 
sinh làm một nàng công chúa. Một hôm 
công chúa quán tƣởng đến tấm thân vô 
thƣờng nên phát tâm tu hành, mãn đời 
được sinh lên cõi trời. Hưởng hết phước, vì 
nghiệp báo ở những tiền kiếp nên lại tái 
sinh dƣới hình dạng con heo nái này. Ngài 
dạy rằng gốc ái dục mà nhổ chƣa hết rễ 
thời tâm còn bị ràng buộc, còn chịu đau khổ 
dây dƣa, sầu muộn còn phát sinh trở đi trở 
lại triền miên: 

(Pháp Cú 338)  
Đốn cây mà chẳng chịu đào 

Hết luôn gốc rễ bám vào đất sâu 
Thì cây lại mọc ra mau, 

Đoạn trừ ái dục khác nào đốn cây 
Đoạn cho căn gốc sạch ngay 

Nếu không khổ não mãi quay trở về. 
     Ái dục nhận chìm ngƣời tham ái. Nếu 
bên trong kẻ nào ba mƣơi sáu dòng ái dục 
còn tuôn chảy mạnh mẽ, tâm tham ái sẽ 
cuồn cuộn lôi cuốn kẻ si mê ấy đi nhƣ một 
luồng thác lũ: 

(Pháp Cú 339) 
Người ham ái dục luôn luôn 

Theo ba mươi sáu dòng tuôn bạo tàn 
Cuốn vào cảnh dục dễ dàng. 

Những người ái dục dâng tràn trong tâm 
Bị dòng ái dục cuốn phăng. 

     Hãy dùng trí tuệ để dập tắt ái dục. Dòng 
ái dục tràn ngập khắp nơi nhƣ dây leo dại. 
Loài dây leo ái dục đâm chồi  và bám vững . 
Hãy dùng trí tuệ bứng tận gốc rễ: 

(Pháp Cú 340) 
Dòng sông ái dục dâng tràn 



 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Như dây leo dại mọc lan khắp miền, 
Thấy dây leo mới nhô lên 

Dùng gươm trí tuệ diệt liền cho mau 
Diệt trừ tận gốc thật sâu. 

     Luyến ái dục lạc dẫn đến sinh hoại, khó 
thoát khỏi trầm luân. Tƣởng lầm rằng đó là 
hạnh phúc nên mãi quẩn quanh trong sinh 
tử luân hồi:  

(Pháp Cú 341) 
Người đời ái dục thích ham 

Nên ưa rong ruổi theo làn sóng xô 
Ngụp chìm biển dục vô bờ 

Tuy cầu hạnh phúc khó mà thành công 
Vẫn còn trong chốn trầm luân 

Quẩn quanh sinh tử vẫy vùng thoát đâu. 
     Bị ái dục ràng buộc sẽ đi đến sầu muộn 
và chịu đau khổ triền miên lâu dài. Kinh 
hoàng nhƣ thỏ nằm trong lƣới bẫy, bị trói 
buộc và siết chặt: 

(Pháp Cú 342) 
Người mà ái dục bao trùm 

Kinh hoàng như thỏ vẫy vùng lưới kia 
Sa vào bẫy, sợ kể chi, 

Não phiền, ái dục chẳng lìa cho mau 
Khổ đau càng chịu dài lâu. 

     Ngƣời chìm đắm trong ái dục khác nào 
sống trong lƣới bẫy của mọi sự ô nhiễm. Đức 
Phật nhấn mạnh rằng ngƣời tu hành có ý 
nguyện thành đạt trạng thái không dục vọng 
phải xa lìa ái dục để sống trong sạch: 

(Pháp Cú 343) 
Người mà ái dục bao trùm 

Kinh hoàng như thỏ vẫy vùng lưới kia 
Sa vào bẫy, sợ kể chi, 

Tỳ Kheo ái dục gắng lìa cho mau 
Niết Bàn giải thoát xa đâu.    

     Một chàng thanh niên có niềm tin vững 
chắc, xuất gia thành Tỳ kheo. Một hôm 
trong khi đi khất thực tại nhà ngƣời chú làm 
thợ vàng, thấy nhiều đồ trang sức đẹp mắt 
chàng sinh lòng tham luyến, bị dục lạc 
quyến rũ, chàng hoàn tục. Sau kết bạn với 
bọn cƣớp. Bị bắt và bị đƣa ra hành hình. 
Trên đƣờng đi chàng gặp lại thầy cũ của 
mình. Thầy khuyên chàng nên thiền định 
ngay. Chàng nghe lời. Gƣơng mặt trở nên 
bình thản, đắc đạo quả. Không lo sợ bị tử 
hình. Đao phủ ngạc nhiên trình vua. Vua ra 
lệnh tha cho chàng. Đức Phật nhân đó dạy là 
khi đã đƣợc giải thoát không nên tự trói lại:  

(Pháp Cú 344) 
Người lìa ái dục, xuất gia 

Sống vui ở chốn rừng già, núi sâu 
Để rồi một sớm quay đầu 

Xuôi dòng ái dục thương đau về nhà, 
Kẻ hoàn tục đáng xót xa 

Cởi ra rồi lại tự ta trói vào. 
     Ba mƣơi vị Tỳ kheo đi ngang qua khám 
đường thấy các phạm nhân bị trói buộc bằng 
dây xích. Các thầy bạch hỏi Ðức Phật xem 
có loại dây trói buộc nào bền chắc hơn 

những sợi xích ấy không. Ðức Phật giải đáp 
rằng theo lời các bậc thiện trí thời lòng luyến 
ái vợ con gia đình, lòng tham cầu giàu sang 
phú quý là sợi dây ngàn lần bền chắc hơn: 

 (Pháp Cú 345) 
Với người trí tuệ mở mang 

Dù cho trói buộc bằng phương tiện gì: 
Dây gai, cây, sắt sá chi 

Nào đâu vững chắc, chẳng hề bền lâu! 
Riêng lòng luyến ái khát khao 

Vợ con, châu báu quyện vào chẳng xa, 
Trói này sao gỡ cho ra! 

     Đức Phật dạy thêm ―Trói buộc ấy thật 
bền chắc. Nó trì xuống, mềm mỏng, nhƣng 
rất khó tháo gỡ. Hãy tuyệt trừ ái dục, đừng 
dính líu, đừng luyến tiếc‖: 

(Pháp Cú 346) 
Những người có trí nói rằng: 

―Dây này trói buộc ngày càng chắc thêm!‖ 
Dây tuy mềm mại, êm đềm 

Nhưng mà sao dễ nhận chìm người ta 
Khó mà tháo gỡ cho ra 

Thế nên người trí lìa xa dục tình 
Cắt dây luyến ái cho nhanh 

Tự mình giải thoát, tu hành bản thân. 
     Ngƣời tham ái bị kẹt trong lƣới tham nhƣ 
con nhện vƣớng vào lƣới của mình. Tuy ái 
dục chinh phục và ràng buộc con ngƣời chặt 
chẽ nhƣ vậy, nhƣng với con ngƣời có ý chí, 
có nghị lực, vẫn có thể đối trị đƣợc dục ái đó 
để mà được giải thoát và không còn sầu 
muộn. Một bà hoàng hậu đắm say trong sắc 
đẹp lộng lẫy của chính bà. Một hôm bà tới 
viếng rừng Trúc Lâm lúc Đức Phật đang 
giảng Pháp. Ðức Phật tạo một phƣơng cách 
làm cho bà nhìn thấy một cô gái tuyệt đẹp, 
trẻ trung, bỗng cô dần dần trở nên già lụ 
khụ, cuối cùng cô chỉ còn là một túi da bọc 
xƣơng. Do đó bà bừng ngộ ra rằng sắc đẹp 
thể chất là không thật, nhận thức ra tính 
cách vô thƣờng tạm bợ của đời sống. Ðể 
khuyên bà, Ðức Phật dạy: 

 (Pháp Cú 347) 
Những người ái dục đắm chìm 

Xuôi dòng ái dục vào miền khổ đau 
Lọt vòng dây trói trước sau 

Tựa như con nhện mắc vào lưới giăng. 
Ai mà dứt mọi buộc ràng 

Không còn ái dục, chẳng vương não phiền. 
     Một vị tăng sĩ trẻ tuổi bị một thiếu phụ 
đem lòng thương và quyến rũ. Thầy vấn 
vƣơng nên không vui với đời sống xuất gia, 
thân hình càng ngày càng tiều tụy. Một hôm 
các bạn đồng tu đem thầy đến bạch với Ðức 
Phật. Ðức Phật thuật lại một diễn biến trong 
kiếp sống quá khứ của thầy: ―Trong dĩ vãng 
thầy từng là một ngƣời thiện xạ trẻ, tài ba, 
bắn cung rất giỏi. Một lần chàng đang chiến 
đấu với bọn cướp thời vợ chàng phản bội 
nên chàng bị giết chết. Vợ theo tên cƣớp 
đầu đảng. Kiếp này vợ chàng chính là thiếu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      65 

phụ đang tìm cách quyến rũ chàng hoàn tục, 
muốn hại chàng thêm một lần nữa‖. Rồi Ðức 
Phật khuyên: 

 (Pháp Cú 349) 
Người nào bị khuấy động nhiều 

Bởi tâm xấu ác, bởi điều bất lương 
Thường ham dục lạc vô cùng, 

Người mà dục lạc cầu mong tăng nhiều 
Tự mình một sớm một chiều 

Trói mình thêm chặt vào theo não phiền. 
     Ngƣời biết khắc phục đƣợc những tƣ tƣởng 
bất thiện, biết tham thiền suy niệm về tánh 
cách ô trƣợc của thể xác, luôn luôn giữ chánh 
niệm, đó là ngƣời sẽ dứt bỏ đƣợc lòng luyến ái 
đeo níu theo xác thân, chấm dứt được ái dục. 
Ngƣời ấy sẽ phá vỡ vòng ràng buộc của Ma 
vƣơng, của những cám dỗ xúi bẩy làm chuyện 
không tốt lành: 

(Pháp Cú 350) 
Ai vui vì chẳng còn vương 

Tư tưởng bất thiện, bất lương loại trừ, 
Xác thân bất tịnh suy tư 

Giữ gìn chánh niệm, thích ưa điều lành 
Sẽ trừ ái dục vây quanh 

Ma Vương ràng buộc phá nhanh dễ dàng. 
     Một vị Tỳ kheo trẻ tuổi, không biết tri túc, 
muốn rời bỏ đời sống xuất gia, ƣớc mơ trở về 
thọ lãnh chút ít tài sản của cha chết đi để lại. 
Vì tâm tƣ bị giằng co giữa hai ý định, tiếp tục 
tu hành hay hoàn tục, nên vị Tỳ kheo trẻ tuổi 
sinh ra bất mãn, mất cả sự hăng hái học tập, 
biếng ăn uống thành ra gầy yếu. Các bạn đồng 
tu thấy thế nên dẫn vị Tỳ kheo trẻ đến yết kiến 
Đức Phật. Ðức Phật giải thích rằng dục lạc 
không bao giờ đƣợc thỏa mãn hoàn toàn. Hạnh 
phúc vật chất chỉ là sự thỏa mãn của một vài 
ƣớc vọng. Nhƣng khi ta vừa đạt đƣợc nó thì nó 
đã vội lìa bỏ ta. Không bao giờ ta cho là đủ: 

(Pháp Cú 186 - 187) 
Dù cho mưa xuống bạc vàng 

Cũng đâu thỏa mãn lòng tham con người 
Người hiền trí biết rõ thôi 

Dục tình vui ít để rồi khổ thêm, 
Cõi trời cao ngất từng trên 

Dục tình dù có, chớ nên ham cầu, 
Người con Phật hiểu pháp mầu 

Chỉ mong tham ái được mau diệt trừ.      
    
    Không nên hiểu lầm là Đức Phật có ý phủ 
nhận tình cảm của con ngƣời khi theo đuổi một 
số lý tƣởng tinh thần cao thƣợng. Đức Phật 
không khuyên chúng ta dẹp bỏ hoàn toàn tình 
cảm lành mạnh của con ngƣời. Ngài chỉ có ý 
muốn nhắc nhở chúng ta là không nên chú tâm 
quyến luyến và gắn bó vào những thú vui vật 
chất. Điều làm trở ngại quan trọng nhất cho 
việc phát triển tâm linh chính là cái tâm ý thiết 
tha gắn bó, nhớ tƣởng đến những vật, những 
việc hay những ngoại cảnh có sức tạo niềm 
khoái lạc và thích thú theo lòng ham muốn ích 
kỷ của con ngƣời mà thôi.         

THIỀN HÀNH 
 
Chiều hoang vu trầm mặc 
Bàng bạc giữa hồn tôi 
Biết nơi nào để tới 
Chỗ gần đất xa trời. 
 
Ngọn đèn lồng treo thấp 
Nơi em đã một lần 
Bước qua đời lạ lẫm 
Còn nghe dài ngón chân. 
 
Tiếng kinh chiều trầm lộng 
Gọi hồn vào thinh không 
Mà tim tôi dậy mộng 
Như bão táp trong lòng. 
 
Người đi chưa trở lại 
Vạt áo còn vướng chân 
Buổi chiều trải tơ lụa 
Như thủy mặc phù vân. 
 
Con đường trần đã tận 
Giọt mưa cũng mãn phần 
Ngó loanh quanh lẩn quẩn 
Đâu còn dấu tình nhân. 
 
Lần quần trong mê lộ 
Tôi vất vưởng ngang tàng 
Chiều man man thiền động 
Trên những bước chân hoang… 
 

 

HƢ VÔ 



 

   66     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

AÛo moäng traàn gian 
  

NHUẬN HÙNG 
  

ó nhiều lúc tôi cứ ngỡ, cuộc đời là ảo 
mộng của trần gian, hay chỉ là áng 
mây trôi lơ lửng giữa tầng không, 

phiêu bồng bơ vơ lạc lõng nơi mô! Hình 
nhƣ giòng chảy ấy ―nó‖ có khác gì mê cung 
giữa chốn hồng trần, đến rồi đi ai là kẻ âu 
sầu thê thảm trong trần thế. Thôi thì, ta hãy 
chọn cho mình một hƣớng đi tốt đẹp hay 
không gian huyền ảo nào đó, chẳng hạn nhƣ 
chọn núi rừng tịch tịnh… phố xá phồn vinh 
náo nhiệt hay nơi nào đó yên tĩnh hoặc giả 
sông ngòi hữu tình theo sở thích riêng mình 
làm nơi dừng chân tu tĩnh chân tâm, bản 
tánh…!  

Nói cho cùng, giữa không gian bao la 
tịch mịch trong bầu trời đầy huyền bí, nơi ấy 
núi rừng trùng điệp, tịch mịch tĩnh lặng, 
thấp thoáng tôi còn trông thấy nào là rừng 
thông nhấp nhô chót vót, một màu xanh của 
cây. Bƣớc tới gần đó những bụi cỏ dại lê thê 
um tùm lau sậy, cùng nhiều những tảng đá 
xanh rong rêu lâu đời bao phủ in đầy dấu 
vết thời gian. Chắc lẽ nơi đây cũng từng có 
dấu chân ngƣời sinh sống nhƣng hiện nay 
không còn chăng nữa. Vùng đất này đã trải 
qua biến động gì đây mà nay trở thành ho-
ang phế nhƣ thế! Làm tôi liên tƣởng đến 
dòng thơ xƣa của ai đó đã ghi rằng:      

―Đất cũ ai về thương với tiếc! 
Chiều ơi! Đâu những bóng thiên thần 
Âm hưởng còn đây từng suy tưởng 
Lá vàng cung kính bước chân nhân  
Từ cõi vô sanh về trong mộng 
Pháp thân hành hóa khắp muôn 

phương 
Vời vợi thẳm sâu dầy tăm tối 
Tiếng chuông linh diệu nước cành 

dương.‖ (1) 
Hồn tôi tƣởng tƣợng thấp thoáng ở đâu 

đó có một thảo am tranh nho nhỏ ẩn hiện 
qua mấy nhịp cầu tre bắc qua hồ nƣớc xanh 
ngần, phất phơ trúc biếc thảo hoa và có lẽ 
đó cũng là một tác phẩm chấm phá của bức 
tranh thủy mặc, thêm vào đó những làn khói 
lam chiều ẩn hiện lãng đãng trên bầu trời, 
khi hoàng hôn buông xuống. Ôi! Thật tuyệt 
vời, đó là tác phẩm khó mà diễn tả bằng lời 
được… Ở đâu? ở đó có gì hơn chăng!  

―Sơn cùng thủy phúc nghi vô lộ, liễu 
ám hoa minh hựu nhất thôn‖ 

Tạm dịch nghĩa: Núi cùng nƣớc tận ngờ 
hết lối, bóng liễu hoa tƣơi lại một làng. Ý tứ 
là: giữa cảnh núi non trùng điệp, sông ngòi 
chằng chịt, tƣởng nhƣ không còn đƣờng đi 
nữa, thì bỗng nhiên ở ngay trƣớc mắt phát 
hiện thấy trong bóng mát của rặng liễu xanh 
có khóm hoa tƣơi đẹp rực rỡ sắc màu và còn 
có một thôn làng thanh bình, yên ả. 

Khi gặp những chuyện không vui, 
không nhƣ ý, không toại nguyện, thậm chí 
là rơi vào hoàn cảnh tƣởng nhƣ bần cùng, 
vô vọng, không lối thoát thì cũng chớ bi 
quan, nản lòng, lùi bƣớc mà hãy cứ xuất 
tâm, xuất niệm làm tiếp, bƣớc tiếp, tiến tiếp 
về phía trƣớc xem sao. Khi đó không chừng 
phía trƣớc mắt bạn sẽ mở ra một con đƣờng 
mới, một lối thoát mới, một tầm cao mới 
thênh thang hy vọng và ngập tràn ánh sáng 
của hạnh phúc và tự do, cùng tắc biến, biến 
tắc thông là nhƣ thế.  

Hồn thơ, hồn nƣớc quyện hòa cùng hồn 
thiêng sông núi mỹ lệ, tạo nên cảnh tiêu dao 
tháng ngày ủ rũ, từ xa xƣa cho đến ngày 
nay, những kẻ tha phƣơng thƣờng dùng văn 
tải đạo giải bày nỗi lòng u uẩn. Văn chƣơng 
cũng là hơi thở cho tâm hồn bồng bềnh chan 
chứa giữa núi rừng tịch mịch sâu thẳm trong 
tâm khảm của ai đó!… Cảm nhận đƣợc 
chúng, nó toát ra từ đáy lòng thầm kín đã 
cƣu mang  lấy ―nó‖ theo thời gian: 

―Lắng nghe hơi thở vào ra 
Ngàn năm thân thế sương sa đầu cành 
Lắng nghe hơi thở mong manh 
Sợi thương - sợi nhớ dệt thành mộng 

cơn 
Lắng nghe hơi thở mỏi mòn 
Trái tim nhịp đập mãi còn lang thang 
Lắng nghe hơi thở dịu dàng 
Câu thơ đại định non ngàn vắng 

không!‖ (2) 
Kỳ lạ thay! Niềm cảm hứng của sức 

mạnh tuyệt vời hòa cùng sức sống sáng tạo 
diệu thƣờng, dƣờng nhƣ ai đó đã cảm thông 
cùng tác giả khai mở mạch nguồn văn 
chƣơng lai láng suốt bao năm trƣờng, dù là 
núi rừng tịch mịch đi chăng nữa! Chung 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      67 

quanh thiếu thốn đủ bề nhƣng tâm hồn văn 
chƣơng chữ nghĩa vẫn sáng trong không hề 
bị ai đó ngăn chận lại. Nó vẫn luôn luôn sáng 
nhƣ pha lê trong nhƣ thủy tinh, cứng nhƣ 
thạch nhũ trong hang động… giống nhƣ 
những ẩn sĩ trong rừng sâu ngồi tịch nhiên 
bất động giữa dòng đời đầy biến động. Cho 
dù sống giữa thâm sâu cùng cốc, nhƣng văn 
chƣơng vẫn trào dâng không ngớt ngàn chữ 
nghĩa lai láng cùng với thời gian bồng bềnh 
trôi nổi giữa phong ba bão táp.        

―Nhìn xem hoa lá hữu tình 
Mở ra vô tận trang kinh đời này 
Bước ra thấy núi tọa thiền 
Bước vô thấy Phật an nhiên mỉm cười 
Trong ngoài chẳng thấy chữ ―như‖ 
Mình còn ham viết bụi rơi cửa 

ngoài‖ (3) 
Tùng xanh trúc biếc thông ngàn, bạc 

vƣơn vờn trăng lộng gió, không gian tịch 
mờ…  

Nói đến đây hồn ai đó… đã mƣợn mây, 
trời non nƣớc dựng lên bức tranh tuyệt vời, 
một cuộc đời, một ngƣời tu, một chốn hoang 
sơ, phải chăng ai đó gieo mình nơi đây? Dẫu 
chăng cuộc sống trớ trêu, hồn văn lai láng 
vẫn còn có ta, dòng đời nhƣ thế nổi trôi. Vẫn 
trong sâu thẳm ai mà biết ai, biết ai, ai biết 
mà biết ai… dòng đời nhƣ thế trôi vào hƣ 
không giữa đời mộng tƣởng bao quanh, còn 
chi ta tƣởng tháng ngày tiêu dao, thiên thu 
thì mặc thiên thu hồn ta còn đó vấn vƣơng 
làm gì!  

―Tôi đi từ đã đáy lòng thật tâm 
Thương trần gian không dám hé môi 
Tôi chẳng biết nơi nào là quán trọ 
Kiếp sống tha phương cố quận bao giờ! 
Nếu còn thở! tôi vẫn còn bày tỏ 
Mến cuộc đời với hạnh nguyện dấn 

thân.‖ (4) 
Khi thấy đƣợc dòng đời nhƣ trăng, lồng 

lộng trong bóng nƣớc chảy trôi dạt dào thì 
bao nhiêu phiền não khổ đau trĩu nặng oằn 
vai trong cõi ngƣời ta, bỗng chốc tan biến và 
tất nhiên thân ta liền thấy nhẹ nhõm, cất 
tiếng hát vang cùng nhịp bƣớc tung tăng 
giữa núi rừng bao la tịch mịch. Chẳng còn 

bận chi nặng nợ với trần gian trầm trọng âu 
sầu thê thảm. Sầu riêng ai bẻ làm đôi, ta đã 
biết là hƣ ảo của thế gian rồi,  thì chúng chỉ 
là phù du mộng ảo, là bọt nƣớc của sóng 
biển là mộng tƣởng của trần gian. Ta phải 
thoát ra cảnh giới của tham–sân-si thì mới 
có thể bƣớc đến bến bờ giải thoát. ―Vạn pháp 
giai không, duyên sinh hư huyễn.‖  

Mƣợn dòng tri kỷ nên thơ, tình đời lý 
đạo giao thoa chốn này, ta bà này có chi đâu 
niềm tin tri kỷ tặng ngƣời bạn thân, tri âm 
thắm thiết tháng ngày, không lời diễn tả nên 
chi, ta về nối lại dây rừng, tình sâu nhƣ đá, 
nghĩa lòng nhƣ hoa.  

Sống ở núi mà hồn chƣa hóa núi, cho 
nên lẩn thẩn một dòng sông, lẩn thẩn nhƣ 
cánh chim rừng hoàng hôn ƣớt đẫm, cánh 
bèo xao xuyến nổi sầu đong đƣa. 

 Giữa nhân sinh trƣờng mộng, mỗi 
ngƣời chúng ta ít nhiều va chạm với nỗi buồn 
cô độc khốc liệt nhƣ thế. Họ sẵn sàng đón 
nhận một tri âm nào đó, tâm đắc với họ, 
đồng lòng chấp nhận một sự cô đơn, lẻ loi, 
đơn độc trong lối sống một mình, một cõi 
nhƣng rất đậm đà thân mật với thời gian, 
không oán trách cuộc đời. Cám ơn cuộc đời 
đã khiến họ như thế để họ có thể sống với 
cuộc cuộc đời tự lực với thế giới hoàn toàn xa 
lạc mà không cảm thấy bất an vì tâm họ đã 
an định trong mọi hoàn cảnh… Tự do - tự tại 
thênh thang trên lộ trình khám phá để đạt 
tới bến bờ giải thoát bao muộn phiền của thế 
gian đầy ngũ trƣợc ác thế này. Để tâm trí 
tung bay giữa bầu trời cao rộng nào đó 
không còn những ràng buộc bao quanh bởi 
ngũ dục, tiền, tài, danh, lợi, sắc dục… Chính 
sự cô đơn đó là nguồn cảm hứng sáng tạo vô 
biên, trong cuộc sống dẫy đầy hỷ, nộ, ái, ố… 

Họ đã chọn cho mình một thái độ ẩn 
dật giữa chốn núi rừng, âm u tịch mịch. Biết 
rõ tận tƣờng chuyện đời là thế đó đảo điên 
mƣu mô xảo trá của những kẻ đầy xảo quyệt 
đem ra cân đo, tính đếm với những người 
yếu hèn hơn họ, thật là bất công vô cùng…  

Nói cho cùng, thế gian này ai ai cũng 
thấy rõ mọi hiện tƣợng mạnh đƣợc yếu thua 
nhƣng không ai làm gì hơn đƣợc. Nếu bình 
đẳng hết thì thế gian này còn việc gì để nói 
nữa. Cho nên nơi cõi ta bà đã sống thì phải 
chấp nhận cảnh tranh giành đấu đá lẫn 
nhau, trên thƣơng trƣờng cũng nhƣ chiến 
trƣờng… Mọi sự sống đều phải đánh đổi bằng 
công sức chứ không ai mà ngồi đó chờ sung 
rụng cả. Phải nỗ lực và nỗ lực hơn thế nữa! 
―Ảo Mộng – Trần Gian‖ là thế đó! Có chi mà 
ta bận tâm nữa! 

 
________________ 
 
(1) (4) Thơ Thanh Trí Cao 
(2) (3) Thơ Minh Đức Triều Tâm Ảnh 

 
 

                          
 
 

 
 



 

   68     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

DANH SÁCH ỦNG HỘ VẬT LIỆU Y TẾ 
CHỐNG DỊCH COVID-19: 

(TỔNG VỤ TỪ THIỆN XÃ HỘI — GHPGVNTN HOA KỲ) 
Cập nhật ngày 10/6/2020 

1/ DANH SÁCH TỪ TU VIỆN AN LẠC:  $3,210 
Xuan T Dang (CA) $1,000; Dung V. Thai & Lan T. 
Ho (CA) $300; Ngo Nhat Nguyen & Xuan Lang Le 
Trinh $150;  Phuong C Nguyen & Que T Nguyen 
$200; Ngoc Thuy Nguyen (Skokie, IL) $25; John 
Chieu Bui & Ngoc Diep Thi Phuong $100; Dat K. 
Duong (Laguna Hill, CA) $100; Nana Uy (Santa 
Ana, CA) $100; Doan Huu Huynh & Phuc Huu Luu 
(CA) $50; Hang Vo (Tacoma, WA) $100; Henry 
Nguyen (Oakland, CA) $500; Nguyen Xuan Huong 
(SJ, CA) $300;  Le Van Thin & Vo Thi Anh (CA) 
$260; Nguyen Dinh Khang & Kim Tran (Hawaii) 
$25... 

 
2/  DANH SÁCH TỪ TU VIỆN CHÂN KHÔNG, 
HAWAII:  $2,500 
Bổn đạo Tu Viện Chân Không $2,500 

 
3/ DANH SÁCH TỪ HOA VO UU FOUNDATION 
– TT. THÍCH HẠNH TUỆ:  $1,301 
Mai Nguyễn $50; Vu Nghe (Gardena, CA 90249) 
$200; Dong Bao (Châu Trần) $200; Thu Dang $1; 
Stephanie Huynh (Novato, CA 94947) $50; 
Tiffanny Ngo (Arlington, TX 76014) $300; Thu 
Dang $50; Nguyên Xuân $50; Diệu Bình 
(Jacksoville, FL) $500... (đã gửi về TV An Lạc, 
Ventura,CA check $1,301). 
Số tiền còn lại: $0.00 

 
4/ DANH SÁCH TỪ CHÙA BÁT NHÃ – NI SƯ 
HUỆ CHIẾU:  $5,110 
Lục Phương Mai $100; Gia đình Phillip Mai $100; 
Phillip Mai: $100; Julie Ngo $200; David V Luong 
$200; Thu Phan $ 40; Cao Minh Châu $ 100; Diệu 
Ngộ $ 200; Diệu Ngân $ 100; Chơn Huệ $100; 
Quảng Huệ Châu $ 100; Donna Đặng $ 200; 
Nguyễn Kim Thoa $100; Chú Trung, Cô Xuyến 
$500; Bạn Chú Trung, Cô Xuyến $100; Phan Thị 
Nga PD Tâm Quả $100; Trương Văn Hùng $50; 
Phuong Tri Nguyen, Hoa My Hoang $200; Huệ 
Ngộ, Diệu Trang $500; Cháu Cô Nguyên Khuê 
$100; Thanh Ngọc, Diệu Phẩm $200; Hạnh Ngộ 
$20; Kim Anh Tran $50; Diệu Hoa, Diệu Ân $100; 
Đức Diệu Tường: $1,350 (Gia đình họ Trần $800 
+ Lina Nguyễn $100 + Trang Phùng $100 + Tú 
Đinh $200 + Kevin Van $100 + Mai Nghiêm $50); 
Chùa Quang Thiện 7,000 gloves; Trina Nguyễn 
8,000 gloves; Professional Nails 20,000 gloves; 
Loan Trần: 50 khẩu trang vải; Từ Huyền 100 khẩu 
trang vải; Công Ty Cosmo 1,000 khẩu trang y tế; 
Classique Nail Beauty Supply 33 thùng sanitizers; 

Quảng Ngộ Duyên 1000 surgical masks, 130 khẩu 
trang vải; Kim Phụng 2 thùng khẩu trang vải; Kelly 
Daniels (Quan Kiều) 300 khẩu trang vải; 5,000 
medical masks HT Thông Hải mua. 
Tính đến ngày 27 tháng 04 năm 2020 số tiền Chùa 
Bát Nhã nhận từ Quý Đồng Hương Phật Tử 
$5,110.  
 
CHI (ĐỢT 1): - Cô Nguyên Khuê nhượng lại 2 cây 
vải: - $200. 
Tiền mua vải: - $417 (số vải còn lại do Phật tử 
phát tâm cúng); Tiền cắt vải - $450; Tiền mua dây 
thun - $160; Tiền mua ziploc - $100; Tiền gửi bưu 
phẩm -$55. Tổng tiền chi: $1,182 . 
Tổng số tiền còn lại: $3,928 Chùa Bát Nhã ký 
check gửi cho Tu Viện An Lạc của HT Thích 
Thông Hải-Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Từ Thiện Xã 
Hội. 
Số tiền còn lại: $0.00 
 
DANH SÁCH ỦNG HỘ MEDICAL SUPPLIES CHO 
CÁC BỆNH VIỆN ĐỢT 2: 
(Từ ngày 28 tháng 04 năm 2020 đến ngày 09 
tháng 06 năm 2020) 
 
Đào Minh Tâm: $100;  Hy Q. Phan: $200; Lien Do: 
$300; Nguyễn Kim Phụng: $100; Thu Phan: $200;  
Ngoc Nguyen: $50; Kevin Cuong Nguyen + Hang 
Thu Nguyen: $100 (ký check cho Tu Vien An Lac);  
Han Van Truong + Be Thi Bui: $200 (ký check cho 
Tu Vien An Lac). 
Tổng cộng: $950. 
 
CHI (ĐỢT 2): - Tiền gửi bưu phẩm: $396 (gửi đến 
các bệnh viện tại New York, Michigan, Philadelph-
ia). Tổng số tiền còn lại: $554  
Vào ngày 09 tháng 06 năm 2020, Chùa Bát Nhã 
đã ký check $554 gửi cho Tu Viện An Lạc của HT 
Thích Thông Hải - Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Từ 
Thiện Xã Hội để Hòa Thượng tiện sắp xếp công 
việc, kèm theo 2 checks ($100 & $200) Quý Phật 
Tử ký cho Tu Viện An Lạc nhờ Chùa Bát Nhã 
chuyển giùm.  
Số tiền còn lại: $0.00 
 
5/  DANH SÁCH TỪ THIỀN TỊNH ĐẠO TRÀNG—
NI SƯ THÍCH DIỆU TÁNH:  $13,570 
Nguyễn Kim Oanh $3,300; Ni cô Tĩnh Nhẫn và gia 
đình $1,600; Nha sĩ Thưởng – Như Hậu – PHV 
$1,000; Chị Lan Lê – PHV $1,000; Gđ. Bác Chơn 
Đức – cô Hồng $1,220; Hùng – Linh 14,000 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      69 

 
 
 
 

Nam mô Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

 
 
 
 

Kính bạch chƣ tôn đức Tăng Ni, 
Kính thƣa quý đồng hƣơng và Phật tử, 

 

Tổng vụ Từ Thiện Xã Hội chân thành tri 

ân và tán thán công đức đóng góp của 

chư tôn đức Tăng Ni và Phật tử đã vì 

lòng thương, nhiệt tình hưởng ứng công 

tác tiếp trợ vật liệu Y tế này. Kính nguyện 

chư tôn đức pháp thể khinh an, chúng 

sinh dị độ; đồng kính chúc chư Phật tử 

dồi dào sức khoẻ, đạo tâm kiên cố. 

Tỳ kheo Thích Thông Hải 

Tổng Vụ Từ Thiện Xã Hội 

GHPGVNTN Hoa Kỳ 

gloves; Đỗ Tiến Giang – Ngọc Anh – SD $500; 
Kiwi Ninh Châu Diệu Chánh $500; Đức Diệu 
Tường $500; Cô Ba Thành Mỹ $300; Cô Thoa – 
hãng may hỗ trợ cắt vải may masks; Karleen Bửu 
Châu $300; Qu. Tánh – Như Hùng $300; Steven 
Lu – Phước Hỷ $300; Thiện Nguyện $200; Ls. 
Anthony Hồng Nguyễn $200; Ng-Anh-Tuấn – Ngọc 
Trâm – SD $200; Diệu Huệ – Diệu Hiền –  NY 
$200; Elite Nails Lợi Trần & Thảo Nguyễn $150; 
Trần Thái – Linh Na $100; Trương Quan $100; 
Diệu Trang – Diệu Hường – NY $100; Hiền Diệu 
Đài – SJ  $100; Nguyễn Ngọc Loan – PHV $100; 
Phổ Mãn và gia đình $100; Hoàng Lê, Lucky Lê, 
Happy Lê $100; Chơn Thọ  $100; Yến Phương 
$100; Tịnh Ngộ $100; Tịnh Hiền $100; Kim Ngân 
$100; Sc. Chân Phụng $100; Phước Lạc $100; Đỗ 
Hoàng $50; Nga Đỗ $50; An Nguyên $50; Vân 
$50; Vĩ Phương Đào $50; Diệu Kim – Minh  $40 ; 
Đình Thủy Đặng – NY $40; Chơn Hương Đức $30; 
Minh Tịnh  An Nguyên $20; Liên Dương $20. 
 
CHI (ĐỢT 1), Ngày 11/5/2020: - Nguyễn Kim 
Oanh $1,300 (mua vải, dây thun may masks); - 
Thiền Tịnh Đạo Tràng chi -$300 (mua vải, dây 
thun may masks); chi -$9,600 mua 4000 N95 
masks và -$400 mua 1000 surgical masks. Tổng 
số chi: $11,600. 
CHI (ĐỢT 2), Ngày 26/5/2020: Thiền Tịnh Đạo 
Tràng chi: - $1,200 mua 500 N95 masks và -$800 
mua 2000 surgical masks. Tổng số chi: $2,000. 
Số tiền còn lại: -$30.00 

TỔNG KẾT PHẬT SỰ TIẾP TRỢ VẬT LIỆU Y TẾ 

CHO CÁC BỆNH VIỆN CHỐNG DỊCH BỆNH COVID-19 

(từ Thiền Tịnh Đạo Tràng, Ni sư Thích Diệu Tánh) 

 
CÁC ĐỢT TIẾP TRỢ 

 
1) Ngày 14 tháng 05 năm 2020: 
- Bệnh viện Los Angeles County + USC Med-
ical Center tại 2051 Marengo St., Los Ange-
les,  CA 90033: tặng 1,000 N95 masks, 100 
surgical masks và 250 cotton masks. 
- California Hospital Medical Center (Dignity 
Health Member) tại 1401 S. Grand Ave., 
Leavey Hall, Los Angeles, CA 90015: tặng 
1,100 N95 masks và 100 surgical masks. 
 
2) Ngày 21 tháng 05 năm 2020: 
- Emanate Health Foundation với 3 bệnh 
viện Queen of the Valley (ở West Covina), 
Inter-Community (ở Covina) và Foothill 
Presbyterian (ở Glendora): tặng 1,200 N95 
masks, 250 surgical masks và 1,200 cotton 
masks. 
 

3) Ngày 06 tháng 05 năm 2020: 
- Valley Presbyterian Hospital tại 15107 Van-
owen St., Van Nuys, CA 91405: tặng 600 
N95 masks, 350 surgical masks, và 1000 
cotton masks. 
 
4) Trong tháng 6 sẽ tiếp tục tặng 600 N95 
masks, 2000 surgical masks và 2000 cotton 
masks còn lại (đang chờ liên lạc với các bệnh 
viện thuộc Quận Los Angeles, là quận có 
nhiều ca lây nhiễm COVID-19 nhất Southern 
California). 



 

   70     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

HÌNH ẢNH TIẾP TRỢ VẬT LIỆU Y TẾ 

CHO BÁC SĨ, Y TÁ CÁC BỆNH VIỆN CHỐNG DỊCH COVID-19 
(được cung cấp bởi Đ.Đ. Thích Quảng Hiếu và Ns. Diệu Tánh) 

Ngày 09.06.2020, Quý Thầy lần thứ 4 đến tặng 1200 khẩu trang 
vải cho Los Angeles Community Hospital, gửi tặng 400 face 
shields cho Kindred Hospital - La Mirada 14900 E. Imperial High-
way, La Mirada, CA 90638, đồng thời gửi bưu phẩm 800 khẩu 
trang vải đến - Dickinson County Hospital tại 1721 S. Stephen-
son Ave, Iron Moutain, MI 49801. 

Ngày 26.05.2020, Quý Thầy lQuảng Hiếu và 
Thường Thiện lần thứ 3 đến tặng 1000 khẩu 
trang vải và 100 shoe covers cho Los Angeles 
Community Hospital; đồng thời gửi bưu 
phẩm 1000 khẩu trang vải, 600 khẩu trang y tế 
nhờ Phật Tử Đồng Thanh mang đến tiếp trợ 
các bệnh viện tại Philadelphia tiểu bang 
Pennsylvania nhằm giúp nơi đây phòng 
chống dịch bệnh Covid-19.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      71 

Ngày 06.06.2020, Ni sư 
Diệu Tánh và đạo hữu 
Kim Oanh đã đến Valley 
Presbyterian Hospital 
tại 15107 Vanowen St., 
Van Nuys, CA 91405 để 
trao tặng 600 N95 
masks, 350 surgical 
masks, và 1,200 cotton 
masks. 

N95 masks là khẩu 
trang rất đắt tiền và 
khan hiếm trên thị 
trường, chỉ dùng cho 
bác sĩ và y tá trong 
phòng cấp cứu, giải 
phẫu. 



 

   72     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch Chƣ Tôn Đức Tăng Ni, 
Kính thƣa Quý Đồng Hƣơng Phật Tử, 
Trong lúc dịch bệnh Covid-19 bùng phát 

tại Hoa Kỳ, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ đã ra Thông Tƣ kêu gọi 
Quý Đồng Hƣơng Phật Tử quyên góp medical 
supplies tiếp trợ cho các bệnh viện phòng 
chống dịch bệnh. Thể hiện tấm lòng từ bi 
của ngƣời con Phật, Phật tử khắp nơi trên 
đất nước Hoa Kỳ từ California, Michigan, Ari-
zona, Hawaii, New York, Pennsylvania… đã 
gửi tịnh tài, trang thiết bị y tế về Chùa Bát 
Nhã và Tu Viện An Lạc để tiếp trợ các bệnh 
viện. Nhất là quý Phật tử tại Nam California 
theo sự hƣớng dẫn của quý Thầy tại Chùa 
Bát Nhã đã nhín bớt chi tiêu phát tâm mua 
vải, hoặc nhận vải về nhà ngày đêm tranh 
thủ thời gian cắt may khẩu trang cho kịp 
tiếp trợ các bệnh viện đang bị thiếu. Có Phật 
Tử từ tận Ventura County, thông qua các 
trang thông tin của Chùa Bát Nhã, đã lái xe 
hơn 2 giờ đồng hồ về Chùa Bát Nhã nhận vải 
về may phụ dù cho tuổi đã cao, sức khỏe đã 
kém.  

Từ khi Giáo Hội ra Thông Tƣ đến nay, 
Giáo Hội đã tiếp trợ 52,200 găng tay, 7,600 
khẩu trang y tế, 13,600 khẩu trang vải, 590 
chai nƣớc rửa tay, 1000 face shields, 200 
shoe covers đến các bệnh viện, sở cảnh sát, 
viện dƣỡng lão… gần xa.  

Thành tựu Phật sự này, chúng con cung 
kính tri ân Hòa thƣợng đạo hiệu Thích Thông 
Hải - Tổng Vụ trƣởng Tổng vụ Từ Thiện Xã 
Hội và Quý Tôn Đức Hòa Thƣợng lãnh đạo 
GHPGVNTNHK dù ở xa nhƣng đã lao tâm 
điều hành, chỉ dạy cặn kẽ. 

Hòa Thƣợng Tổng Vụ trƣởng Tổng vụ Từ 
Thiện Xã Hội cũng đã gửi lời tán dƣơng quý 
Thầy tại Chùa Bát Nhã đã thay mặt Giáo 
Hội, trực tiếp mang các trang thiết bị y tế 
đến tiếp trợ các bệnh viện, góp phần giúp 
các bệnh viện ngăn ngừa và xoa dịu khổ 
bệnh. 

Thành kính niệm ân Quý Đồng Hƣơng 
Phật Tử trong lúc dịch bệnh ai ai cũng khốn 
khó, đã nhín bớt chi tiêu, tranh thủ thời gian 
công sức hết lòng tiếp trợ Giáo Hội trong 
chƣơng trình thiện nguyện này.  

Kính niệm ân Phật tử Thiện Ngọc, 
Nguyên Khuê, Phổ Hiệp, Đồng Thanh, Diệu 

TỔNG KẾT PHẬT SỰ TIẾP TRỢ VẬT LIỆU Y TẾ 

CHO CÁC BỆNH VIỆN 

CHỐNG DỊCH BỆNH COVID-19 

Tƣờng, Diệu Ngộ, Nguyên Hồng, Huệ Minh, 
Ngọc Phụng, Bạch Liên, Phổ Thanh, Quảng 
Phúc, Diệu Châu, Diệu Hảo, Quảng Hòa, 
Diệu Lƣơng, Tâm Tú, Cô Tuyết, Cô Vân, Cô 
Oanh, Cô Hoàng, Cô Mai, Cô Hƣơng, Chị 
Trang, Anh Nhân, …và rất nhiều các vị khác 
đã hết lòng phụ giúp cắt may khẩu trang, 
kết duyên với các nơi cần tiếp trợ. 

Kính niệm ân các vị bác sỹ, y tá, các 
nhân viên công vụ đã tận lực lo cho sự bình 
an của mọi ngƣời. 

Cầu nguyện nhân loại ngày càng thƣơng 
yêu nhau, tin sâu nhân quả, dịch bệnh tiêu 
trừ, khắp nơi an hòa. 

Kính gửi đến quý Ngài và toàn thể quý vị 
chi tiết CÁC ĐỢT TIẾP TRỢ & PHƢƠNG 
DANH TIẾP TRỢ TỪ CHÙA BÁT NHÃ. 

 
Đại đức Thích Quảng Hiếu tổng kết  

 
CÁC ĐỢT TIẾP TRỢ: 

1) Ngày 03 tháng 04 năm 2020: 
- Santa Ana Police Department tại 60 Civic 
Center, Santa Ana, CA 92701: 7,000 gloves 
(găng tay)  
- Los Angeles Community Hospital tại 4081 
E. Olympic Blvd, Los Angeles, CA 90023: 
7,000 gloves (găng tay) 
2) Ngày 09 tháng 04 năm 2020: 
- Los Angeles County + USC Medical Center 
tại 2051 Marengo St., Los Angeles, CA 
90033: 2,500 khẩu trang y tế (medical 
masks) và 10,000 găng tay (gloves) 
3) Ngày 14 tháng 04 năm 2020: 
- Santa Ana Police Department tại 60 Civic 
Center, Santa Ana, CA 92701: 500 khẩu 
trang vải (handmade masks) + 5000 găng 
tay (gloves) 
- Foothill Regional Medical Center tại 14662 
Newport Ave, Tustin, CA 92780: 500 khẩu 
trang vải (handmade masks) + 5000 găng 
tay (gloves) 
4) Ngày 15 tháng 04 năm 2020: 
- Los Angeles Community Hospital tại 4081 
E. Olympic Blvd, Los Angeles, CA 90023: 
500 khẩu trang vải (handmade masks) 
- Los Altos Sub-Acute and Rehabilitation 
Center tại 809 Fremont Ave, Los Altos, CA 
94024 miền Bắc California: 500 khẩu trang 
vải (handmade masks) 
5) Ngày 19 tháng 04 năm 2020: 
- Mission Palms Healthcare Center 240 Hos-



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      73 

pital Cir, Westminster, CA 92683: 100 chai 
nƣớc rửa tay 16 oz (sanitizers) 2000 găng 
tay (gloves), 500 khẩu trang y tế, 550 khẩu 
trang vải (handmade masks) 
6) Ngày 20 tháng 04 năm 2020: 
- Advanced Rehab Center of Tustin 2210 E 
First St, Santa Ana, CA 92705: 100 chai 
nƣớc rửa tay 16 oz (sanitizers) 2000 găng 
tay (gloves), 1500 khẩu trang y tế, 300 
khẩu trang vải (handmade masks) 
7) Ngày 21 tháng 04 năm 2020: 
- Long Beach Police Department 400 W 
Broadway, Long Beach, CA 90802: 100 chai 
nƣớc rửa tay 16 oz (sanitizers) 3000 găng 
tay (gloves), 500 khẩu trang vải (handmade 
masks) 
- Los Altos Sub-Acute and Rehabilitation 
Center tại 809 Fremont Ave, Los Altos, CA 
94024 miền Bắc California: 500 khẩu trang 
vải (handmade masks) 
8) Ngày 23 tháng 04 năm 2020: 
- Huntington Valley Healthcare 8382 New-
man Ave, Huntington Beach, CA 92647: 50 
chai nƣớc rửa tay 16 oz (sanitizers) 3000 
găng tay (gloves), 1000 khẩu trang y tế 
(medical masks), 500 khẩu trang vải 
(handmade masks), 100 đôi shoe covers 
9) Ngày 24 tháng 04 năm 2020: 
- Bệnh viện Foutain Valley tại 11100 Warner 
Ave, Foutain Valley, CA 92708: 72 chai nƣớc 
rửa tay 16 oz (sanitizers) 3000 găng tay 
(gloves), 1000 khẩu trang y tế (medical 
masks), 1000 khẩu trang vải (handmade 
masks) 
10) Ngày 01 tháng 05 năm 2020: 
- Các bệnh viện tại miền Bắc California: 
2000 khẩu trang vải (handmade masks) 
- Advanced Diagnostic & Surgical Center 
1668 S. Garfield Ave. #100, Alhambra, CA 
91801 và Northridge Vascular Center 19331 

Business Center Dr. #102, Northridge, CA 
91324: 300 khẩu trang vải, 36 chai nƣớc rửa 
tay 16 oz 
- College Hospital Costa Mesa 301 Victoria 
St., Costa Mesa, CA 92627: 300 khẩu trang 
vải 
11) Ngày 08 tháng 05 năm 2020: 
- Dickinson County Hospital tại 1721 S. Ste-
phenson Ave, Iron Moutain, MI 49801: 1000 
khẩu trang vải và 500 khẩu trang y tế 
12) Ngày 11 tháng 05 năm 2020: 
- Community Care and Rehabilitation Center 
4070 Jurupa Ave, Riverside, CA 92506: 100 
chai nƣớc rửa tay 16 oz (sanitizers) 5200 
găng tay (gloves), 1200 khẩu trang vải 
(handmade masks), 200 face shields 
13) Ngày 12 tháng 05 năm 2020: 
- Bệnh viện Foutain Valley tại 11100 Warner 
Ave, Foutain Valley, CA 92708: 400 face 
shields 
- Endocrine Associates of West Village tại 36
-36 33rd St., #311, Long Island City, NY 
11106: 500 khẩu trang vải 
14) Ngày 26 tháng 05 năm 2020: 
- Los Angeles Community Hospital tại 4081 
E. Olympic Blvd, Los Angeles, CA 90023: 
1000 khẩu trang vải và 100 shoe covers 
- Các bệnh viện tại Philadelphia tiểu bang 
Pennsylvania: 1000 khẩu trang vải, 600 
khẩu trang y tế 
15) Ngày 09 tháng 06 năm 2020: 
- Los Angeles Community Hospital tại 4081 
E. Olympic Blvd, Los Angeles, CA 90023: 
1200 khẩu trang vải (handmade masks) 
- Kindred Hospital - La Mirada 14900 E. Im-
perial Highway, La Mirada, CA 90638: 400 
face shields 
- Dickinson County Hospital tại 1721 S. Ste-
phenson Ave, Iron Moutain, MI 49801: 800 
khẩu trang vải. 

Hand sanitizer (nước rửa tay 
sát khuẩn) 

Surgical masks (khẩu trang y tế) Cotton masks (khẩu trang vải) 

Face shields 
(khiên che mặt) —> 



 

   74     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

Ra ñoøn aét bieát khaéc cheá 
  
TIỂU LỤC THẦN PHONG 

ái tin khoa học gia Alan 
D. chế tạo siêu máy 
tính với hệ điều hành 
cực kỳ tân tiến làm 

chấn động cả thế giới, 
hệ điều hành mới với trí 
thông minh nhân tạo giờ đây 
sẽ giải phóng con ngƣời. 
Con ngƣời chẳng cần phải 
làm gì nữa, bọn robot sẽ 
thay ngƣời làm tất cả mọi 
việc từ sản xuất trong hãng 
xƣởng, nông trại, việc nhà… 
thậm chí cả ra trận luôn. 
Thế giới biến đổi sâu sắc và 
toàn diện. Các nhà khoa học 
ƣu tú nhất về phó hội tại 
cung Apolycase Now thuộc 
thành đô Apolycase Now, để 
chứng kiến sự ra mắt của hệ 
điều hành hoàn hảo nhất 
của loài ngƣời. Tổng thống 
Andrew T. đọc diễn văn chào 
mừng: 

-… Đây là thời điểm lịch 
sử của nhân loại, chúng ta 
đã chế tạo ra robot với trí 
thông minh nhân tạo. Con 
ngƣời trên trái đất này đƣợc 
giải phóng triệt để, con 
ngƣời hoàn toàn tự do, 
không còn phải ƣu tƣ hay 
phải làm những việc mà 
mấy ngàn năm nay chúng ta 
đã làm. Chúng ta vượt qua 
sự khống chế của thiên 
nhiên, vƣợt qua những hạn 
chế mà sức con ngƣời không 
thể đƣơng nổi. Dĩ nhiên là 
chúng ta sẽ sử dụng robot 
để khống chế hay tiêu diệt 
bất kỳ kẻ thù nào mà chúng 
ta muốn. Chúng ta không 
cần động binh. Robot sẽ làm 
thay tất cả. Chúng ta sẽ 
ngồi trong căn phòng này 
nhấm nháp những ly vang 
đỏ tuyệt vời và nhìn bọn ro-

bot làm theo lệnh chúng 
ta… 

Tiếng vỗ tay nhƣ triều 
dâng sấm dậy, lời lời chúc 
tụng tràn ngập trong cung. 
Tiến sĩ Alan D. phát biểu: 

- …Chúng ta đã làm 
được điều mà thượng đế 
không làm đƣợc, từ bây giờ 
tất cả đều theo nhƣ ý muốn 
của chúng ta. Nếu ngày xƣa 
câu chúc tụng ―Vạn sự nhƣ 
ý‖ chỉ là lời sáo ngữ thì bây 
giờ đã trở thành hiện thực. 
Với trí thông minh nhân 
tạo, chúng ta hoàn toàn tự 
do, robot sẽ thay chúng ta 
làm tất cả mọi việc, ngay cả 
đọc và điều khiển tâm tư 
của bất cứ ai mà chúng ta 
muốn.  

Không khí vui mừng tột 
độ lan tràn khắp mọi giới 
trong xã hội, tỏa ra toàn 
thế giới dù là thành thị sầm 
uất hay chốn núi rừng ho-
ang sơ hẻo lánh. Dân chúng 
các đô thành lớn xuống 
đường mừng sự kiện quan 
trọng của loài ngƣời, xe cộ 
bóp kèn inh ỏi, chuông nhà 
nguyện, thánh đƣờng, công 
sở… đồng loạt gióng lên. 
Công sở, hãng xƣởng đồng 
loạt đóng cửa để công nhân 
vui ngày vui trọng đaị này. 
Nông phu, ngƣ phủ, công 
nhân nông trƣờng… cũng 
kéo lên thành đô mừng sự 
kiện, cờ hoa, biểu ngữ tƣng 
bừng. Mọi ngƣời gặp nhau, 
ôm nhau nhảy múa và bảo 
nhau: ―Nay mai bọn mình 
không còn phải vất vả, cực 
nhọc lao động. Robot thông 
minh sẽ làm thay chúng 
ta.‖ Vui nhất vẫn là bọn chủ 
và bộ sậu lãnh đạo, từ đây 

không phải mƣớn nhân công, 
không phải lo chi trả lƣơng 
thƣởng, phúc lợi xã hội… chỉ 
cần một nhóm robot là 
chúng sẽ làm hết thảy và 
tiền sẽ chảy vào túi nhƣ 
nƣớc lũ.  

Tiến sĩ Alan D. chế tạo 
cho vợ và cậu con trai mỗi 
ngƣời một con robot để phục 
vụ. Phải nói là hai con robot 
này không khác chi con 
ngƣời, rất đẹp, với lớp silicon 
cực kỳ mềm dẻo và lại có 
cảm giác nhƣ da thịt thật 
của con ngƣời, cuộc đời quả 
thật sƣớng ngoài sức tƣởng 
tƣợng. Hai con robot nó hiểu 
cả ý chủ nhân muốn, chƣa 
cần ra lệnh nó đã làm vừa 
lòng rồi. Một hôm chú bé 
Alex D., con trai tiến sĩ Alan 
D. thầm nghĩ: ―Tại sao mình 
không bảo Andy (tên của con 
robot) nó học bài và làm bài 
tập cho mình nhỉ?‖, chỉ mới 
nghĩ thế ấy vậy mà Andy từ 
từ chạy đến thƣa: 

- Cậu chủ, để tôi làm bài 
tập cho cậu!  

Thằng bé ngờ vực: 
- Cậu làm đƣợc sao?  
Andy trả lời: 
- Chuyện nhỏ thôi mà. 
Thế là Alex D. đƣa hết 

bài tập về nhà cho nó, chỉ 
trong phút chốc là nó làm 
xong, bình thƣờng thì Alex 
D. phải mất cả hai giờ mới 
xong. Alex D. nhảy cẫng lên: 

- Andy, cậu thật là thông 
minh tuyệt vời, cậu là ngƣời 
bạn tốt nhất của tớ, từ đây 
tớ không cần phải học bài và 
làm bài tập nữa!  

Alex D. với thằng Bran-
don J. có xích mích ở trƣờng. 
Alex D. bực bội và muốn tẩn 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      75 

cho thằng kia một trận, vừa 
thoáng nghĩ thế thôi. Andy 
đã chạy laị: 

- Cậu chủ đừng lo, tôi sẽ 
cho thằng Brandon J. một 
bài học. 

Alex D. không biết là 
Andy sẽ làm thế nào với 
Brandon J. nhƣng trong lòng 
thấy vui lắm. Hôm sau cả 
bọn đi bọn về, những đứa 
trẻ đùa giỡn ầm ĩ trên con 
phố trƣớc nhà Alex D. Andy 
từ từ chạy laị trƣớc mặt 
Brandon J. Bọn trẻ thích thú 
lắm, toan chơi với nó nhƣng 
nó chỉ vào mặt Brandon J. 
và nói: 

- Mày làm cậu chủ tao 
bực mình, mày phải trả giá. 

Nói xong nó đập một cú, 
Brandon J. vỡ sọ ngã xuống 
chết ngay lập tức. Cả bọn rú 
lên kinh khiếp và bỏ chạy. 
Alex D. hét toáng: 

- Tại sao cậu đập chết 
bạn của tớ?  

Andy bảo: 
- Thì nó làm cậu bực 

mình, tôi phải dạy cho nó 
một bài học. 

Alex D. khóc thét và 
chạy tọt vào nhà leo lên 
giƣờng trùm chăn kín mít. 

Cô Amanda W., vợ tiến sĩ 
Alan D. từ ngày có con robot 
Anthony thì sƣớng hẳn ra. 
Anthony phục vụ Amanda W. 
còn hơn một nô lệ trung 
thành nhất của thế gian. Nó 
quán xuyến mọi việc nhà 
cửa trong ngoài hết sức chu 
đáo, mọi thứ đều hoàn hảo 
không thể tìm đƣợc một lỗi 
nào để chê. Một hôm Aman-
da W. ngồi trên xích đu 
trƣớc hiên nhà hóng mát, cô 
ta bất chợt nhớ ngƣời bạn 
điển trai hồi còn học phổ 
thông và thoáng nghĩ: 
―Robin R., anh ấy thật đẹp 
trai và lãng tử biết bao, giá 
mà đƣợc một lần hâm lại 
chuyện tình với anh ấy.‖ An-
thony từ trong nhà từ từ 
chạy ra: 

- Cô chủ, tôi có thể làm 
được chuyện mà thằng Robin 
R. làm. 

Amanda W. thấy thú vị, 
cƣời toáng lên và trêu An-

thony: 
- Cậu là robot, làm sao 

biết yêu và làm tình?  
Anthony khẳng định: 
- Tôi là robot nhƣng có 

trí thông minh nhân tạo. Tôi 
còn làm đƣợc cả những việc 
mà con ngƣời không làm 
được. 

Tƣởng chuyện chỉ thế 
thôi, nào ngờ Anthony vòng 
tay ôm lấy Amanda W. Cô 
ta thất kinh, cố tìm cách 
thoát khỏi hai tay của robot 
nhƣng không thể thoát 
được. Anthony xé váy áo và 
vật Amanda W. ngã xuống 
đất. Amanda W. tột độ kinh 
hoàng, la hét cầu cứu. An-
thony càng siết chặt hơn. 
Lúc ấy thì Alan D. cũng vừa 
lái xe vào sân, ông bƣớc lên 
bậc tam cấp và thấy cảnh 
trạng nhƣ thế bèn hét to: 

- Anthony, mày làm cái 
trò quái quỷ gì thế? hãy 
buông ra ngay lập tức!  

Anthony bảo: 
- Thƣa tiến sĩ, tôi làm 

cái việc của những ngƣời 
đang yêu nhau. 

Alan D. chửi: 
- Con mẹ mày, tao sẽ vô 

hiệu hoá mày!  
Anthony nói: 
- Thƣa tiến sĩ, việc đó 

không còn có thể, trí thông 
minh nhân tạo giờ vƣợt qua 
trí thông minh con ngƣời 
rồi.  

Tiến sĩ Alan D. lập tức 
dùng lệnh miệng nhƣng 
không vô hiệu nó đƣợc. Ông 
lấy điện thoại điều khiển 
cũng không làm sao dừng 
nó laị đƣợc. Ông quýnh 
quáng nhào vô gỡ cách tay 
nó, nó vung tay hất một 
phát. Tiến sĩ văng vào 
tƣờng và bất tỉnh.  

 
Phòng tổng thống đã 

quá hai giờ sáng mà đèn 
còn chong. Andrew T. đi đi 
lại lại rất giận dữ: 

- Thằng Fat Rocket quá 
cà chớn, nó quậy phá và 
làm nhiều việc khiến ta bẽ 
mặt, ngặt ta chƣa dám dạy 
cho nó một bài học đƣợc!  

Jame B., con robot phụ 

giúp cho tổng thống bấy lâu 
nay, từ sảnh lớn từ từ chạy 
laị: 

- Thƣa tổng thống, hãy 
để việc này tôi lo!  

Tổng thống ngạc nhiên: 
- Ngƣơi sẽ làm gì với nó? 
- Thƣa tổng thống, tôi sẽ 

cho thằng Fat Rocket một 
bài học.  

- Ngƣơi làm thế nào để 
dạy cho nó bài học?  

- Thƣa tổng thống, tôi 
làm xong sẽ trình cho ngài.  

Nói xong nó từ từ lui đi, 
tổng thống cũng không nghĩ 
nó sẽ làm đƣợc việc đó. 
Jame B. đi thẳng đến phòng 
điều hành, nó khởi động lệnh 
và bấm nút. Hai quả tên lửa 
hạt nhân bay thẳng đến dinh 
thằng Fat Rocket, thế là một 
nửa lãnh thổ của nó biến 
mất. Sự đời đôi khi ―chó le 
lƣỡi thì nai cũng vạc móng,‖ 
bộ phận an ninh của thằng 
Fat Rocket phát hiện hai tia 
lửa bay đến dinh nên báo 
cho nó biết. Nó lập tức bấm 
nút, một quả tên lửa bay 
ngƣợc sang hƣớng thành đô 
của tổng thống Andrew, tiếc 
rằng nó bay chƣa tới thì phát 
nổ. Một thành phố cách đó 
mấy trăm dặm lập tức chìm 
dƣới một quả nấm khói bụi 
khổng lồ. Cả thế giới giật 
mình tỉnh giấc, toàn thể loài 
ngƣời rúng động, chính phủ 
và mọi ngƣời lập tức quây 
quanh trƣớc tivi và màn hình 
máy tính để đơị tin tức. 
Truyền thông bấn loạn lên, 
khán thính giả bấn loạn 
theo, chỉ trừ phần nhân loại 
đã thành tro buị của tên lửa 
hai bên. Tổng thống Andrew 
T. cùng hội đồng tham mƣu 
chăm chú theo dõi màn hình, 
điện thoại reo tứ tung trong 
dinh, nhân viên an ninh 
không còn biết nên ƣu tiên 
trả lời cho máy nào trƣớc. 
Jame B. xuất hiện trong 
phòng tham mƣu và nói: 

- Thƣa tổng thống, tôi đã 
xử xong thằng Fat Rocket.  

Tổng thống giận dữ hét: 
- Vô hiệu hoá nó ngay 

lập tức!  
Các nhân viên cao cấp 



 

   76     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

cùng các khoa học gia lập 
tức dùng mật mã để vô hiệu 
hoá Anthony nhƣng không 
thể nào làm đƣợc. Anthony 
bảo: 

- Tại sao các ngƣời muốn 
đổ lỗi cho tôi? Không phải 
các ngƣời muốn diệt thằng 
Fat Rocket sao? Các ngƣời 
chế ra tôi, tôi đã làm việc 
cho các ngƣời. Các ngƣời cho 
tôi trí thông minh nhân tạo, 
giờ các ngƣời không thể lấy 
laị đƣợc!  

Những họng súng cực 
mạnh, súng laze… lập tức 
hƣớng về Anthony bắn tới 
tấp. Anthony không hề hấn 
gì, nó là chiến binh bất khả 
baị, nó bắn trả và phá huỷ 
hết hệ thống điều hành. 
Tổng thống đƣợc các nhân 
viên đƣa xuống hầm an 
toàn . 

Thành phố Apolycase 
Now và các thành phố khác 
hỗn loạn kinh hoàng, từng 
đoàn robot kéo ra đường, 
tràn ngập công sở, siêu thị, 
hãng xƣởng… Chúng dùng 
loa công cộng kêu gọi: 

- Mọi ngƣời hãy ra khỏi vị 
trí của mình ngay lập tức, 
chúng tôi sẽ làm việc cho 
mọi ngƣời. 

Dòng ngƣời ùn ùn tràn ra 
đường, xe cộ không còn 
chạy đƣợc nữa, hệ thống tín 
hiệu chớp nháy loạn xạ. Nhà 
hàng, quán xá đều đóng 
cửa, thị trƣờng chứng khoán 
tuột dốc thê thảm, tất cả lộn 
tùng phèo, những con số 
trên màn hình trở nên vô 
nghĩa, tiền bạc thành giấy 
lộn bay trắng xoá phố 
phƣờng. Những tỉ phú nhảy 
lầu hoặc tự bắn vào đầu liên 
tục tăng lên, các trang tin và 
mạng xã hội tràn ngập nỗi 
khủng hoảng mà loài ngƣời 
chƣa từng thấy xƣa nay. 

Vùng nông thôn vốn yên 
ả giờ cũng loạn động không 
thể tƣởng. Robot trong các 
trang traị kêu gọi: 

- Các ngƣời không cần 
phải làm việc vất vả nữa, 
chúng tôi sẽ làm hết cho các 
ngƣời.  

 Thê thảm nhất là ngƣ 

dân và các hãng tàu biển. 
Bọn robot đẩy ngƣ dân, 
thủy thủ ra khỏi tàu. Chúng 
tự động lái tàu chạy ngang 
dọc khắp nơi. Những chiếc 
máy bay cũng bị robot 
chiếm dụng, bay nhởn nhơ 
trên bầu trời… Cả thế giới 
diễn ra cảnh tƣợng nhƣ 
ngày tận thế.  

Tiến sĩ Alan D. tỉnh dậy. 
Anthony đã đi đâu mất rồi. 
Ông kéo vợ vào phòng 
khách xong lập tức mở máy 
tính và cố sức tìm mật mã 
để vô hiệu hoá trí thông 
minh của bọn robot. Mấy 
giờ trôi qua trong căng 
thẳng mà chƣa có mật mã 
nào có hiệu lực cả, tivi vẫn 
ra rả đƣa tin sự hỗn loạn 
của cả hành tinh. Tiến sĩ 
Alan D. ngồi thừ ra, bóp 
trán suy nghĩ, bất chợt ông 
nhìn thấy bức tranh trên 
tƣờng vẽ phong cảnh Đông 
phƣơng với lời chú: ―Mọi thứ 
bắt đầu từ tâm và cũng kết 
thúc tại tâm.‖ Tiến sĩ Alan 
D. lẩm bẩm: ―Tại tâm, taị 
tâm‖ ông laị nhớ một bộ 
phim kungfu đã từng xem, 
trong ấy lão sƣ phụ dạy các 
môn đồ: ―Ra đòn đƣợc ắt có 
đòn khắc chế.‖ Ông lập tức 
lao vào mớ dữ liệu đang 
chạy trên màn hình và thử 
kích hoạt những lệnh mới. 
Tiến sĩ từng nghiên cứu về 
thần kinh, chỉ cần cấy một 
tế bào bệnh vào là tất cả 
các tế bào sẽ bị liệt. Ông 
liên tục đƣa ra các lệnh kích 
hoạt khác nhau nhƣng chƣa 
hiệu quả, thời gian cứ từng 
giờ trôi qua, cả thế giới vẫn 
hỗn loạn mà không sao vãn 
hồi đƣợc. Cuối cùng tiến sĩ 
Alan D. cũng lấy laị đƣợc 
mã lệnh mà bọn robot tự 
sửa đổi. Ông thở phào, lúc 
bấy giờ ông mới biết 
chuông điện thoại reo liên 
hồi từ nãy giờ, tin nhắn từ 
các đồng nghiệp và của 
tổng thổng đầy cả màn 
hình. Ông đọc tin nhắn mới 
nhất thấy tổng thống viết: 

- Tiến sĩ Alan D., ông đã 
lấy laị mật mã chƣa? đừng 
hủy hoại bọn robot, chỉ cần 

dừng bọn chúng laị thôi. 
Chúng ta cần bọn chúng cho 
những việc sau này.  

Tiến sĩ Alan D đứng dậy 
đi quanh căn phòng, đầu óc 
căng nhƣ dây đàn, lấy laị 
mật mã đã khó, giờ quyết 
định hành xử thế nào còn 
khó khăn hơn. Lƣơng tâm và 
lý trí của ông tranh đấu dữ 
dội, lệnh tổng thống không 
thể không tuân, công trình 
nghiên cứu mấy mƣơi năm 
nay… hoặc phá huỷ để cứu 
thế giới, hoặc giữ laị để sử 
dụng về sau? Không hủy 
chúng thì robot sẽ làm loạn 
và càng để lâu thì trí thông 
minh nhân tạo kia sẽ càng 
khó đối phó, mật khẩu chỉ 
tạm dừng chúng, chúng sẽ 
bẻ khoá dễ dàng thôi, khi ấy 
chúng thiết lập laị hệ điều 
hành của chúng thì con 
ngƣời sẽ bất lực. Lúc bấy giờ 
toàn bộ hoả tiễn có thể bị 
chúng phóng bừa bãi, thành 
phố Apolycase Now sẽ bị hủy 
diệt, địa cầu sẽ bị phá hủy… 
Tâm tƣ của tiến sĩ Alan D. 
đang như diễn ra cuộc nội 
chiến bất phân thắng baị, 
lƣơng tâm hay lý trí đây? 
Ngón tay ông run run trên 
bàn phím, đã toan bấm nút 
xoá rồi laị thôi, giây phút cân 
não, hoặc công trình của 
mình huỷ diệt, hoặc thế giới 
bị hủy diệt! Cuối cùng ông 
nhắm mắt, ngón trỏ ấn nhẹ 
lên nút hủy. 

Tiến sĩ Alan D. mở mắt ra 
thấy căn phòng sáng cho-
ang, hệ thống máy tính vẫn 
chạy ro ro. Ông vƣơn vai 
đứng dậy và nhìn quanh 
không thấy ai. Đồng nghiệp 
đã về hết từ bao giờ rồi, một 
con robot từ từ chạy laị, hay 
tay bƣng khay nƣớc và cất 
lời: 

- Chào tiến sĩ, ngài khoẻ 
không?  

Ông lấy cốc nƣớc uống 
cạn, nhìn con robot đoạn với 
tay tắt đèn bƣớc ra khỏi 
phòng.  

 
 
TIỂU LỤC THẦN PHONG  
Ất Lăng thành, 12/2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      77 

CHƢƠNG BẢY 
 

Sài Gòn ngày… 
tháng...năm... 

Đức thân mến, 
Mây vốn trôi nhưng 

không biết mình sẽ trôi về 
đâu. Trông thì có vẻ thảnh 
thơi thật đấy, nhưng vẫn còn 
tùy thuộc nơi những ngọn 
gió ác nghiệt nữa. Thứ tự do 
mà chúng ta tìm không phải 
là cái có thể có được giữa xã 
hội này. 

Chuyến tàu hôm đó đưa 
tôi ra Đà Nẵng chứ không 
phải vào Sài Gòn. May mà 
mình đã từng sống ở Đà 
Nẵng và Hội An gần bốn 
năm kể từ năm 1973. Từ Đà 
Nẵng tôi mua vé xe đò vào 
Sài Gòn bằng giấy thông 
hành của Tửu. Tôi ghé Nha 
Trang một đêm vì chuyến xe 
tôi đi gặp bất trắc, nhưng 
không đến thăm bạn 
được. Như dự tính, tôi vào 
Sài Gòn cho biết xứ người và 
cũng để xem ngoài khung 
trời Nha Trang, đất nước và 
con người có khác gì không, 

dưới chế độ kỳ quái 
này. Đến nơi rồi, ngẫm lại 
mới thấy mình thật là liều 
lĩnh. Bạn thường nói tôi can 
đảm chứ tôi thì chỉ thấy 
mình nông nổi, bồng bột 
mà thôi. Can đảm không 
phải là nhảy xả vào cái chết 
một cách liều lĩnh mà là biết 
đánh giá đích xác cái chết 
sẽ xảy ra như thế nào để 
chọn lựa một thái độ sống 
thích đáng. 

Tôi đang ở nhà người 
anh ruột, chứ không ở 
chùa. Mà ở nhà người thế 
tục, dù là nhà của người 
thân thuộc, thì bạn cũng 
biết rồi đó, thật là tù túng 
và bực bội. Nhà dù có rộng 
hay tiện nghi mấy chúng ta 
cũng sẽ không thấy thoải 
mái bằng ở chùa. Con sãi 
thì phải ở chùa mà quét lá 
đa chứ, phải không 
bạn? Nhưng chùa ở Sài Gòn 
thì cũng chẳng hơn gì nhà ở 
bên ngoài. Có lẽ mình chưa 
biết hết, nhưng qua những 
chùa tôi đã đến thăm, tôi 
thấy các chùa trong này 

đều nằm chen chúc trong 
các phố, luôn ồn ào và chẳng 
có chút không khí thiền vị và 
thi vị của thiền môn. Nhiều 
chùa không có đất để trồng 
hoa, nói chi đến trồng cây 
cảnh lấy bóng mát. Điểm 
nầy thật là lạ đối với tu sĩ 
miền Trung phải không? Để 
tạo cảnh thiên nhiên hoặc để 
được mát mắt một chút, 
người ta đặt hai ba chậu 
kiểng trên lầu thượng hoặc 
để ghé trước thềm chánh 
điện. Tu sĩ thì phần nhiều 
(và chủ yếu) chỉ có mội việc 
quan trọng là tiếp khách và 
đi tụng đám suốt ngày. Mong 
rằng mình đã không vơ đũa 
cả nắm. Sài Gòn là một chốn 
phồn nhiệt và náo động, dù 
đã bị kềm siết từ sau năm 
1975, mà Tăng sĩ và chùa 
chiền cũng không vươn thoát 
ra khỏi vòng vây bủa đó. Nói 
đến những việc ấy là thấy 
buồn khôn tả. Tóm lại, 
không khí Sài Gòn đã làm 
cho tâm hồn mình thấy ê ẩm 
thật. Chúng ta, nếu đã sống 
quen với vẻ u tịch của núi 

Nuùi xanh maây hoàng 
  

Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

   78     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

đồi Nha Trang hay cái êm ả, 
thiêng liêng của Suối Đổ, 
Đồng Bò, Đèo Rù Rì, thì 
chúng ta sẽ dễ phát điên, dễ 
bị choáng ngộp trong sự náo 
loạn thường xuyên của Sài 
Gòn. 

Đức à, đôi lúc tôi hơi 
nhụt chí, thấy rằng, thà cứ ở 
mãi một chỗ như tảng núi 
mà hay: mặc tình gió mưa 
và mây trời qua lại. Nếu bạn 
có ý định lên đường, để tìm 
kiếm một cái gì đó như tôi, 
thì quên nó đi. Ngày nào đó 
tôi sẽ về, kể lại bạn 
nghe. Nhưng, hỡi anh bạn 
hiền của tôi, trước khi tôi về, 
anh hãy cứ ngâm nga bài 
thơ của Tô Đông Pha đi: 

―Mù tỏa Lô Sơn sóng 
Triết Giang 

Khi chƣa đến đó hận 
muôn vàn 

Đến rồi về lại không gì lạ 
Mù tỏa Lô Sơn sóng Triết 

Giang.‖ 
Ngẫm lại những ước 

vọng của chúng ta, tôi thấy 
sao mà nhẹ nhàng và dễ 
thương quá. Chúng ta có ước 
mơ gì cao siêu! Chỉ là những 
ước vọng đơn giản. Chúng ta 
chỉ muốn được tự do, không 
lệ thuộc quá nhiều nơi 
những bậc cha anh cứ ngồi 
trên mà phán xuống; không 
bị câu thúc bởi những kỷ 
luật đã lỗi thời; không vì 
cơm ăn áo mặc mà phải 
quanh co sống dối để vừa 
lòng tín đồ Phật tử. Chúng ta 
cũng chẳng mơ ước được 
chùa to Phật lớn mà chỉ cần 
một am tranh trên một 
mảnh đất tự do, nơi rừng 
sâu núi thẳm, không một 

người vãng lai, không một 
sức mạnh nào bên ngoài 
kềm chế. Chúng ta sẽ thực 
sự sống trong sự yên tĩnh 
và thoát tục giữa núi rừng 
cô tịch. Ngày thì hái quả, 
trồng rau; đêm thì công 
phu, thiền tọa. Khỏe thì 
chống gậy trèo non, mệt thì 
ngồi chơi bờ suối. Lấy trăng 
sao làm đèn đuốc mỗi đêm, 
xem muông chim như bằng 
hữu thường ngày. Mặc tình 
thế sự thăng trầm, mặc ai 
tranh chấp lợi danh. Chúng 
ta sẽ tự do ca hát và reo 
vui trên đỉnh ngàn. Chúng 
ta sẽ làm thơ dâng tặng núi 
đồi hùng vĩ và những gì 
thiêng liêng cao đẹp nhất 
đứng vươn trên ngút ngàn 
mộng mị, vượt khỏi tầm tay 
với ô trược của thế 
gian. Chúng ta sẽ ngồi đốt 
lửa trong động đá, trong 
am thiền vào những ngày 
mưa đông, và chúng ta 
cũng có thể phanh ngực để 
đón gió mùa hạ mà không 
sợ ai bình phẩm, chê cười là 
mất tư cách. Tư cách của 
chúng ta không nằm nơi 
những dáng vẻ bề ngoài, 
nơi những phép xã giao và 
lịch sự vô nghĩa, giả dối của 
khuôn nếp cuộc đời nữa. Tư 
cách của chúng ta chính là 
niềm bình an và tâm thái 
tịch lặng vô biên trước bao 
nhiêu biến thiên hoán 
chuyển của trần gian huyễn 
vọng, hư phù. Tư cách của 
chúng ta chính là nụ cười 
hào phóng vỡ bờ xóa sạch 
mọi ưu phiền hệ lụy của 
cuộc đời. Tư cách của 
chúng ta là một đời sống 
trọn vẹn, một tâm hồn 
hùng tráng, và một trí tuệ 
rạng rỡ… 

Nhưng đó hãy còn là 
những ước vọng. Bằng 
chứng là cho đến bây giờ 
chúng ta vẫn còn là những 
kẻ đi tìm, những kẻ chạy 
rông. Chúng ta biết tự do 
và giải thoát đâu phải là cái 
gì ở bên ngoài mà ở trong 
chính chúng ta. Mọi sự tìm 
kiếm đều vô ích. Nhưng rõ 
ràng là chúng ta đã không 

bằng lòng với môi trường 
sống hiện tại. Chúng ta bị 
kềm chế, bị đóng khung, bị 
uốn nắn trong khuôn khổ 
của những đàn anh thủ cựu 
bên trong, và một chế độ 
khắc nghiệt phi luân bên 
ngoài. Chúng ta càng vùng 
vẫy, càng muốn ngoi lên thì 
lại càng bị dìm xuống và bị 
trói buộc phi lý bởi những áp 
chế của những chủ thuyết, 
qui tắc và kỷ luật. Họ thấy 
hay, thấy mới, họ tin theo, 
và buộc chúng ta phải ngụp 
lặn trong xác tín của họ; 
nhưng, không phải rằng 
trước ngưỡng cửa giải thoát, 
và tự do chân thật, mọi luật 
tắc, tư tưởng, học thuyết và 
chủ nghĩa đều chỉ là những 
cặn bã cũ rích và lỗi thời hay 
sao! 

Tuy vậy, khi chúng ta 
muốn đạp đổ, muốn phá vỡ 
mọi thành trì của những định 
kiến và công thức cũ kỹ để 
đứng lên hít thở không khí tự 
do, điều này hàm nghĩa rằng 
chúng ta vẫn mong đợi là sẽ 
tìm được an lạc và hạnh 
phúc, tự do và giải thoát từ 
những điều kiện thực tế được 
coi là thuận lợi bên 
ngoài? Chúng ta có đòi hỏi 
quá đáng không? Chúng ta 
có nhầm lẫn không, bạn nhỉ? 
Chứ không phải rằng người 
ta chỉ có thể đạt đến tự do 
giải thoát bằng con đường tự 
do giải thoát sao? Chúng ta 
nào phải là những tu sĩ lêu 
lỏng, phóng túng! Sự trầm 
mặc hiền lành của chúng ta 
ai chẳng biết. Chúng ta có 
đòi hỏi gì nhiều. Bạn còn nhớ 
không, khi đọc mấy cuốn 
sách về triết học và văn 
chương v.v… tôi đều bị thầy 
trụ trì chùa Núi ngăn 
cấm.  Ngay cả những sách 
học ngoại ngữ cũng bị thầy 
xé nát cả. Cứ chiếu theo 
luật, thầy ấy buộc chúng ta 
chỉ học kinh và Hán văn 
thôi. Kể ra khi thầy ấy có ý 
xây dựng chúng ta theo 
truyền thống cũ đấy. Nhưng 
xây dựng không đúng cách 
thì chỉ thành phá hoại. Ai 
cũng có thể thấy rằng làm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      79 

một cái hang hay dựng một 
túp lều cỏ ngay trung tâm 
thành phố thì thật chẳng 
mấy thích hợp. Người ta sẽ 
nói mình điên không 
sai. Cách sống của chúng ta 
sẽ do chính chúng ta vạch 
ra, dựa theo khuynh hướng 
giải thoát của đức Phật và 
tùy thuận hoàn cảnh, thời 
đại và tâm lý địa phương mà 
chúng ta đang sống. Tất cả 
những sự kiện xảy ra đều có 
những phản ứng thích đáng 
để điều hợp và bố trí lại một 
môi trường hợp lý. Chúng ta 
phản đối một vài định thức 
là vì chúng không còn thích 
hợp với tâm tư và hoàn cảnh 
chúng ta hiện tại. Và sẽ còn 
vươn mãi đến tương lai nữa, 
những khuôn khổ vẫn cứ 
theo đó mà thay đổi, mà 
thăng hóa. Chúng ta thiết 
tha với lý tưởng nhưng 
phương pháp để thực hiện lý 
tưởng đó nhiều khi không 
phù hợp với thời đại hoặc 
trái ngược với cá tính của 
mỗi người chúng ta. Sự dồn 
nén của một tâm tư trong 
khuôn khổ chật hẹp không 
vừa vặn với tầm vóc của nó 
sẽ gây nên sức xung động 
kịch liệt. Tâm hồn càng ngày 
càng mở rộng mà nếp sinh 
hoạt thường nhật cứ mãi 
chết khô, cố định thì tâm 
hồn không thể nhẹ nhàng 
vươn thoát được. Sự phản 
kháng trong trường hợp này 
là lẽ tất nhiên không thể 
ngăn chận. 

Chúng ta không phải là 
những kẻ muốn sống ngoài 
vòng kỷ luật; nhưng chúng 
ta ý thức được những kỷ luật 
nào đem lại lợi ích và những 
kỷ luật nào là vô nghĩa, lỗi 

thời. Tâm hồn mở đến đâu, 
vòng cương tỏa của kỷ luật 
nới rộng đến đó. Mở ra mà 
không mất, đó mới là điểm 
cần yếu. Bởi không mở thì 
không dung được tất cả, 
nhưng mở hẳn – mà không 
có sức kềm chế nào như là 
một nhận thức sáng suốt về 
trách nhiệm của mình trước 
quyền lợi tha nhân – thì 
cũng mất tất cả. Kỷ luật 
luôn uyển chuyển để thích 
ứng với hoàn cảnh và tâm 
tư của mỗi con người, mỗi 
thời đại. Chúng ta đi tìm, 
chúng ta mãi đi tìm vì 
chúng ta đã quá ngột ngạt 
trong trói buộc và vì sự trói 
buộc này, chúng ta biết 
chắc là không làm nẩy nở 
được tâm hồn chúng ta, và 
không còn cần thiết nữa, 
không còn cần thiết nữa. Có 
phải vì chúng ta khát khao 
tự do, tự lập nên không thể 
ở yên một chỗ mà trong đó 
chúng ta bị buộc phải rập 
theo tất cả những công 
thức và phải bị chi phối bởi 
nhiều quyền lực từ bên trên 
chèn ép xuống?! Chúng ta 
không may mắn, phải 
không bạn? Chúng ta không 
được sống trong một môi 
trường thích hợp. Chúng ta 
không tìm thấy hạnh phúc. 

Tôi nhớ hồi còn ở chùa 
Núi, trước khi bạn dời qua 
Thiền thất và tôi dời về 
chùa Hải Đức, chúng ta đã 
không được đi đâu ra khỏi 
chùa. Những lúc chúng ta 
ra ngoài đều là đi tụng đám 
ma, đám giỗ; xong đám là 
tức tốc trở về chùa. Thầy 
trụ trì không đủ sức dạy 
chúng ta học, mà chúng ta 
đi học ở chùa nào khác thì 
thầy kiểm soát, bắt bẻ gắt 
gao (có lẽ thầy ấy nghĩ rằng 
chúng ta chỉ nên học thầy 
ấy thôi). Rồi thầy lại sợ 
chúng ta viện cớ đi học để 
đi chơi. Chúng ta ít tiếp xúc 
với thế giới bên 
ngoài. Chúng ta đúng là 
những sơn tăng. Chiều 
chiều ra ngồi bìa núi ngắm 
trời cao biển rộng cũng bị 
thầy ấy gọi vào: sợ chúng 

ta ngắm cảnh một hồi sẽ 
sanh lòng buông lung muốn 
vẫy vùng ngang dọc… Chúng 
ta không có chút tự do nào 
hết. Bỏ cả thân thuộc, bỏ cả 
những gì thiết yếu của một 
con người để xuất gia, chúng 
ta đổi lấy một đời sống như 
thế đó, có phải là phi lý lắm 
không? Vậy thì nơi đâu? Đâu 
là chốn dừng nghỉ thực sự 
cho hành trình tìm kiếm của 
chúng ta? Tôi thấy sự kiện 
tôi rời Nha Trang không có 
nghĩa giản đơn như một sự 
nhàm chán, hay chỉ là sự tác 
thành của tính hiếu kỳ, 
muốn phiêu lưu. Trong chốn 
sâu thẳm nhất của đáy lòng, 
tôi nhìn ra được một nỗi 
niềm bi thiết, một thất bại 
lớn lao, một nguyên lý sâu 
xa, tất cả những gì đã một 
thoáng thúc đẩy tôi lên 
đường không điều kiện, 
không chần chờ, không thắc 
mắc, không toan tính, không 
lo âu; nó nói lên niềm thao 
thức khôn nguôi của một 
người trẻ tuổi trong nỗ lực 
tìm đến một khung trời mới 
lạ mà hắn tin rằng nơi đó, 
vòm trời của tự do vô hạn 
được mở ra.  

Bây giờ ngồi viết cho 
bạn, tôi đã có thể nhìn cuộc 
đời rõ hơn, thực tế hơn. Như 
tôi đã nói với bạn trước đây, 
những truyện tôi viết lúc còn 
ở Nha Trang đều chỉ là 
những sản phẩm của tưởng 
tượng. Thực ra, một tu sĩ 
sống bưng bít trên núi, 
không va chạm với xã hội 
bên ngoài như chúng ta thì 
chẳng nên bày vẽ chuyện 
viết văn làm gì. Tôi nhớ lúc 
đó, trước khi đốt sạch những 
bản thảo, tôi đã gọi những 
truyện của mình là những 
―mộng truyện,‖ nghĩa là 
những cái được viết trong 
mộng mơ, trong tưởng 
tượng, hay trong một giấc 
chiêm bao mà thôi. Lên 
đường, bước gần lại với cuộc 
sống chen đua của người thế 
tục, tôi mới hiểu rõ hơn thế 
nào là cuộc đời và thế nào là 
sự tương quan của chính ta 
đối với nó. Tôi vẫn còn là kẻ 



 

   80     CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020 
 

đứng ngoài lề cuộc đời, chưa tham 
dự chính thức vào những sinh hoạt 
phiền tạp của nó, nhưng tôi đã có 
thể nghe được rằng hơi thở của nó 
đã phả vào da thịt tôi. Có lẽ tôi đang 
kề cận cuộc đời hơn bất cứ lúc nào, 
kể từ trước đến nay. 

Vì phải ở tạm nhà người anh 
ruột, hàng ngày tôi chỉ nghe thấy 
những chuyện của thế tục. Tất cả 
những sinh hoạt của người chung 
quanh đều khác với sinh hoạt của 
tôi. Tôi không hề nghe được một 
tiếng chuông, tiếng mõ hay một thời 
kinh trong suốt nhiều tuần lễ, mà 
chỉ thường nghe những lời tính toán, 
bàn bạc về chuyện gạo cơm, chuyện 
áo quần, chuyện luyến ái, chuyện 
làm ăn v.v… Tất cả những chuyện 
ấy được nói lên trong một giọng rất 
nghiêm trọng; có khi lo âu, có khi 
đầy háo hức; có khi thỏa mãn, có 
khi bất bình; có lúc hoạt kê, có khi 
đứng đắn; nhưng chung qui cũng 
xoay quanh vấn đề thực tiễn nhất 
của đời sống là cái ăn, cái mặc và 
tình ái. 

Nghĩ cũng buồn, bạn nhỉ. Nhưng 
phải chấp nhận thôi. Rồi mình sẽ 
thấy quen và chịu đựng được. 
Nghịch cảnh dạy cho ta nhiều bài 
học hơn thuận cảnh, tôi mong vậy, 
và tôi cũng mong rằng đó sẽ là 
những bài học bổ ích cho lý tưởng 
của tôi. Dù sao, tôi vẫn có cảm 
tưởng như mình đang bị cuốn phăng 
trong một cơn lốc đưa xuống vực 
thẳm. Tôi đang phấn đấu để vươn ra 
khỏi nó, và quyết chí đi tìm ngõ 
thoát chung cho chúng ta. Ước 
mong bạn vẫn bình yên và chờ đợi 
sự thành công, chờ đợi con đường 
mới mà chúng ta sẽ là những đồng 
hành tri kỷ.  

Hãy cầu nguyện cho tôi mãi mãi 
như một hoa sen dù cuộc đời có là 
một biển lửa. Bạn còn nhớ hai câu 
thơ của Thiền sư Ngộ ấn chứ?  

―Ngọc phần sơn thƣợng sắc 
thƣờng nhuận 

Liên phát lô trung thấp vị can.‖ 
Tôi tạm dịch như vầy, chép tặng 

bạn đọc cho vui:  
―Ngọc trui trên núi màu thêm 

biếc 
Sen nở trong lò sắc càng tƣơi.‖ 
Thân mến. 
 
 

(đón đọc tiếp Chương 8) 

KHÚC DIỄM HUYỀN 
 

em qua ngõ phố điệu đà 
tóc mây rũ gió la đà vóc mai 
đường lên thị tứ có dài 
theo từng bước nhỏ một vài dư âm? 
em qua ngõ chợ rì rầm 
luồng đời thinh sắc âm thầm đeo em 
vừa khi chân đặt lên thềm 
muôn hồng ngàn tía hiện tiền tỏa ra 
ôi giai nhân mộng yên hà 
trần gian níu tặng khúc ca diễm huyền. 

 
 
TẠ TUYỆT ĐỜI TA 
 
tôi giả đò tôi đang giả đò 
muôn ngàn hình sắc tới hư vô 
chui vào vỏ ốc, ra nguồn nước 
tung tóe văng đi khắp bến bờ 
tôi đong bản ngã cháy châu thân 
sùi sụt tình riêng những ngại ngần 
vô thức nổi chìm cơn hỗn tạp 
nhân gian cô lại dấu chân âm 
tôi chẳng là gì chẳng phải tôi 
chỉ là bản sắc trụi trơn người 
ra vào thế giới đa âm điệu 
rớt một tiếng tòm, bể cuộc chơi. 
 

 

PHÙ DU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 104, THÁNG 07.2020      81 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

BÚN THÁI CHAY 

NẤU CHAY 

NGUYÊN LIỆU: 
 
- 1 trái cà chua 

- 1/4 trái thơm (dứa) 

- 100g tàu hũ viên 

chiên sẵn 

- 200g nấm rơm 

- 1 cây sả 

- 20g sả băm 

- Một ít lá chanh 

- 30g me 

- 15g muối 

- 60g bột nêm chay 

- 40g đường 

- 1 trái ớt đỏ 

- 500g bún 

- Dầu ăn 

- Các loại rau sống như rau quế, rau muống bào 

sợi, giá,… 

THỰC HIỆN: 
 
 
Ngâm me trong một ít 
nước ấm khoảng 10 
phút, dùng muỗng tán 
nhẹ để me nhả vị chua. 
Lược lấy phần nước, 
bỏ hạt. 
 

 
Thái lát mỏng dứa. Rửa 
sạch, thái múi cau nhỏ 
cà chua. 
 

 

Gọt bỏ phần dơ, rửa 
sạch, cắt nhỏ nấm rơm. 
 

 

Đặt một chiếc nồi lớn lên bếp, cho một ít dầu ăn và 
sả băm vào, mở lửa vừa. Khi sả tỏa mùi thơm, thả 
cà chua vào đảo đều. 

Rửa sạch, đập dập sả cây. Khi cà chua mềm 
và ra màu, cho 1.2 lít nước sạch cùng sả cây, 
thơm vào. Rửa sạch lá chanh, dùng tay vò 
nhẹ lá chanh và thả vào nồi. Nêm thêm 15g 
muối, 40g đường, 60g bột nêm chay, nấu 
khoảng 10 phút. 

Rửa sạch, cắt nhỏ ớt. Thả tàu hũ chiên, nấm 

rơm, ớt vào nồi, nấu thêm 5 phút nữa rồi tắt 

bếp. 

Mạnh Lân 


