


Báo Chánh Pháp số 97, tháng 12.2019, do Thiền Tịnh Đạo Tràng (California) và 
Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro (California) ấn tặng. 
Kính nguyện quí tự và chƣ phật-tử đƣợc hƣng long, an lạc để hoằng truyền và 
hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thƣ ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chƣ tôn 
đức Tăng Ni và văn thi hữu 
tán đồng chủ trƣơng của 
Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Chen Victor (Pixabay.com) 

 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 

     (714) 638-0989 

    (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn đƣợc tuyên dƣơng và lƣu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhƣng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động nhƣ sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Nhƣ Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy chỉ 
còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố gắng 
một cách thƣờng trực, tinh tiến mà tu tập, 
đừng để đời mình trôi qua một cách vô ích, 
và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi ngƣời. Ƣớc mong 
pháp mầu của Phật sẽ đƣợc lƣu chuyển qua 
những trang báo nhỏ này, mỗi ngƣời sẽ tùy 
theo căn tánh và nhân duyên mà tiếp nhận 
hƣơng vị. 

  
Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

baivochanhphap@gmail.com. 
 

Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  97 

THÁNG 12.2019 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƢ TÕA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 CHUÔNG TỈNH THỨC, THIỀN TRÀ... (thơ 
Thắng Hoan), trang 8 

 BỐN BÀI THI KỆ QUA HAI THỜI ĐẠI 
(ĐNT. Tín Nghĩa), trang 10 

 THÔNG TƢ LỄ TRUY TÁN CÔNG HẠNH 
ĐLHT THÍCH TRÍ QUANG 
(GHPGVNTNHK), trang 12 

 TIỂU TRUYỆN TỰ GHI (Thích Trí Quang), 
trang 13 

 ĐIẾU VĂN KÍNH DÂNG ĐỨC CỐ ĐLHT 
THÍCH TRÍ QUANG (Thích Chúc Hiền), 
trang 16 

 CHÍN MƢƠI SÁU PHÖT VỚI TT. THÍCH 
TRÍ QUANG (Ngô Thế Vinh), trang 18 

 TRÍ QUANG ĐẠI SĨ ĐI XA (thơ Tâm 
Nhiên), trang 23 

 CÂU ĐỐI CÖNG DƢỜNG ĐLHT THÍCH 
TRÍ QUANG (Thích Nguyên Hiền), tr. 24 

 HT. THÍCH TRÍ QUANG VÀ MỘT CHẶNG 
ĐƯỜNG LỊCH SỬ (Huỳnh Kim Quang), 
trang 25 

 TRÍ QUANG - NGƢỜI CON CỦA MẸ, 
NGƢỜI HÙNG CỦA CHÍNH ÔN... (Thích 
Nguyên Siêu), trang 30 

 SƠ LƢỢC TIỂU SỬ HÕA THƢỢNG 
THÍCH TRÍ QUANG (Môn đồ pháp 
quyến), trang 31 

 THIỀN SƢ KHÁNH HÕA VÀ CÔNG 
CUỘC VẬN ĐỘNG Ở NAM KỲ (Nguyễn 
Lang), trang 33 

 NHỚ ÔN, NGỌN LỬA TRÀ TỲ (thơ Thích 
Giác Tâm), trang 37 

 BẬC ĐẠI TRÍ ĐẦY DUNG DỊ (Thích Viên 
Thành), trang 38 

 MẸ HIỀN LINH CẢM (thơ Tâm Ngọc – Thư 
Hoàng), trang 40 

 SỰ THÀNH CÔNG CỦA MỘT NGƢỜI 
THẤT BẠI (TN. Huệ Trân), trang 41 

 HÌNH ẢNH TANG LỄ ĐLHT THÍCH TRÍ 
QUANG Ở HUẾ (giacngo & phattuvi-
etnam), trang 43a 

 THẦY ĐÃ RA ĐI (thơ & nhạc Tuệ Minh), 
trang 45 

 THIỀN TÔNG NHƢ BÈ PHÁP QUA SÔNG 
(Nguyên Giác), trang 46 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N.), tr. 50 

 RONG CHƠI HOÀI VIỄN XỨ (thơ Du 
Tâm Lãng Tử), trang 51 

 TÔN KÍNH BẬC ĐÁNG KÍNH (Thích 
Thanh Thắng), trang 52 

 SÁNG NGỜI BIỂN TRÍ (thơ Tâm 
Quang), trang 53 

 NHẬN XÉT VỀ MỘT CÂU TRẢ LỜI 
CỦA ĐỨC DALAI LAMA (Tâm Cảnh 
Nguyễn Ngọc Cảnh), trang 54 

 SÖC SẮC TẨM ĐỘC (thơ TM Ngô Tằng 
Giao), trang 55 

 BỆNH DÃN TĨNH MẠCH CHÂN (Bs. 
Nguyễn Ý Đức), trang 56 

 NẤU CHAY: HÁ CẢO (mevaobep), 
trang 57 

 PHẬT PHÁP CÓ THỂ GIÖP GÌ CHO 
TRẺ EM? (Diệu Liên Lý Thu Linh dịch) 
trang 58 

 NGÔI SAO SÁNG TRÊN NỀN TRỜI 
PHẬT GIÁO... (thơ Tánh Thiện), tr. 61 

 LỄ TRUY TÁN CÔNG HẠNH ĐLHT 
THÍCH TRÍ QUANG (Bình Sa), tr. 62 

 HÌNH ẢNH LỄ TRUY TÁN CÔNG 
HẠNH ĐLHT THÍCH TRÍ QUANG TẠI 
CHÙA BÁT NHÃ... (Bình Sa), trang 64 

 ĐỐI DIỆN VÔ THƯỜNG (Diệu Huyền), 
trang 66 

 STORY OF THE BADDIYA BHIKKHUS 
(Daw Tin), trang 69 

 GIẾT NGƢỜI DẪN ĐƢỜNG – Câu 
Chuyện Dƣới Cờ (Thị Nguyên 
Nguyễn Đình Khôi), trang 70 

 TÔN GIẢ PHÖ LÂU NA... (Truyện cổ 
Phật giáo), trang 71 

 ĐI TÌM TIẾNG VỌNG (Nguyên Cẩn), 
trang 74 

 NHUỘM, VỀ CỘI, NGỘ... (thơ Mãn 
Đường Hồng), trang 75 

 BỤI ĐƢỜNG – chƣơng 15, t.t. (Vĩnh 
Hảo), trang 76 

 GIẤC MỘNG ĐẦU ĐÔNG (thơ Pháp 
Hoan), trang 79 



 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Thö  Toøa  Soaïn 

BẤT ĐỘNG TRÍ QUANG 

TRÍ bất hữu-vô, bi nguyện rộng 
QUANG phi sinh-diệt, trùm thái-không 
Hành vô-hành hạnh tâm vô-trước 
TRÍ HẢI thậm thâm chiếu vô cùng. 
 
Thị-hiện ta-bà khua trống Pháp 
Phụ-chánh tồi-tà gióng chuông Tâm  
Bạt vía ma quân lừng thiên cổ 
Văn bút nhà thiền rạng viên-âm. 
 
Một thoáng canh tàn nơi liêu vắng 
Nghiên mực gác lại bên thư-song 
Cười vỡ trăm năm cơn đại-mộng 
Bạch hạc bay về chốn vô tung. 
 
Trí Quang đạt giả vô danh tướng 
Tiêu-sái cõi ngoài bước thong dong 
Bất-động như như tâm kiên-cố 
Vô-vi tịch-lặng không hoàn không. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     3 

DIỆU ÂM lƣợc dịch  

Triều Tiên vốn là tù binh của 
Nhật. 

(Yonhap – October 15, 
2019) 

Tranh chân dung và nguyên 
bản các tác phẩm thƣ pháp 
của Hòa thƣợng Samyeong 

(1554-1610)— 
Photos : Yonhap 

 
HOA KỲ: Diễn đàn Phật 
giáo tại Liên Hiệp Quốc 
New York, Hoa Kỳ - Ngày 

12-10-2019, đại diện các cộng 
đồng Phật giáo từ Trung Quốc, 
Hoa Kỳ và Gia Nã Đại đã tổ 
chức một diễn đàn tại trụ sở 
Liên Hiẹp Quốc ở New York để 
thảo luận về những nỗ lực để 
xây dựng một cộng đồng 
tương lai chung cho nhân loại. 

Diễn đàn Phật giáo Trung 
Quốc-Hoa Kỳ-Gia Nã Đại năm 
2019 là lần thứ hai, sau lần tổ 
chức đầu tiên thành công tại 
Ga Nã Đại vào năm 2017.  

Trong sự kiện diễn ra 
trong một ngày này, các diễn 
giả khách mời đã chia sẻ quan 
điểm về cách mở rộng tác 

động tích cực của cộng đồng 
Phật giáo của 3 nước. Các bài 
thuyết trình và các cuộc thảo 
luận đã thúc đẩy sự hiểu biết 
lẫn nhau và học hỏi lẫn nhau 
giữa Phật giáo và nền văn minh 
hiện đại. 

(Big News Network – Octo-
ber 15, 2019) 

Đại diện các cộng đồng Phật 
giáo từ Trung Quốc, Hoa Kỳ và 
Gia Nã Đại tại diễn đàn ở trụ sở 
Liên Hiệp Quốc (New York, Hoa 

Kỳ)—Photo: Hong Xiao 
 

THÁI LAN: Đài BBC Anh 
Quốc ghi tên Dhammananda 

Bhikkhuni – nữ tu sĩ Phật 
giáo đầu tiên của Thái Lan – 
trong danh sách 100 phụ nữ 
có ảnh hƣởng của năm 2019 

Đài BBC Anh Quốc ghi tên 
Dhammananda Bhikkhuni – nữ 
tu sĩ Phật giáo đầu tiên của 
Thái Lan – trong danh sách 100 
phụ nữ truyền cảm hứng và có 
ảnh hưởng nhất của năm 2019, 
dựa trên những thành tích và 
thành tựu của những người phụ 
nữ có ảnh hưởng và đáng chú ý 
trên toàn cầu. 

Ni sư Dhammananda xuất 
gia tại Tích Lan vào năm 2003, 
trở thành Tỳ kheo ni đầu tiên 
của Thái Lan trước sự phản đối 
của công chúng – do đất nước 
này chưa bao giờ chính thức 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

HÀN QUỐC: Triển lãm các 
tác phẩm thƣ pháp của vị 

anh hùng Phật giáo 
Samyeong 

Từ ngày 15-10 đến 17-11-
2019, Viện Bảo tàng Quốc gia 
Hàn Quốc triển lãm nguyên bản 
5 tác phẩm thư pháp của Hòa 
thượng Samyeong (1554-
1610), nhà sư nổi tiếng của 
Triều đại Joseon (1342-1910) 
cả Triều Tiên. 

Trong chuyến đi đến Kyoto, 
sư Samyeong đã lưu trú tại 
chùa Koshou ở Uji, và ông đã 
để lại chùa này 5 tác phẩm nói 
trên. 

Viện Bảo tàng Quốc gia Hàn 
Quốc nói rằng viện tổ chức cuộc 
triển lãm các tác phẩm của sư 
Samyeong - mượn từ chùa Ko-
shou - là để làm nổi bật nỗ lực 
giảng hòa của ông với Nhật Bản 
và cứu người dân Triều Tiên bị 
nạn trong cuộc chiến tranh 7-
năm giữa 2 nước vào thế kỷ thứ 
16. 

Hòa thượng Samyeong, 
pháp danh Yujeong, đã lãnh 
đạo một đội quân tăng sĩ để 
chống quân xâm lược Nhật. Sau 
chiến tranh, sư Samyeong theo 
lệnh vua đã đến Kyoto vào năm 
1605 để ký hiệp định hòa bình 
Nhật-Triều với Tướng quân To-
kugama Ieyasu. Ông đã trở về 
quê hương cùng 3,000 người 



 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

công nhận việc xuất gia hoàn 
toàn của phụ nữ, và các Tỳ kheo 
ni thường không được hưởng 
mức độ chấp nhận thuộc xã hội 
như các đồng đạo nam của họ. 

Trước đó ni sư Dhammanan-
da được biết đến với tục danh 
Chatsumarn Kabilsingh, một tác 
giả và là giáo sư đại học về 
nghiên cứu tôn giáo và triết học.  

Và bây giờ, là trụ trì của Tu 
viện Songolhammakalyani – tu 
viện Phật giáo toàn nữ đầu tiên 
của Thái Lan, ni sư 
Dhammananda nói đơn giản về 
trường hợp của mình, và với một 
logic nhẹ nhàng, bà lưu ý rằng 
chính Đức Phật đã thành lập 
tông phái tỳ kheo ni, trong đó có 
mẹ nuôi của Ngài. 

(Buddhistdoor Global – Octo-
ber 17, 2019)  

Dhammananda Bhikkhuni – nữ 
tu sĩ Phật giáo đầu tiên của Thái 

Lan 

Photos: youtube.com & 
bbc.co.uk 

 
MIẾN ĐIỆN: Học viện 

Phật giáo Quốc tế Sitagu 
tặng Nepal 30 tƣợng Phật 
Yangon, Miến Điện – Ngày 18

-1902019, Học viện Phật giáo 
Quốc tế Sitagu (SIBA) tại Yan-
gon đã tặng Nepal 30 tượng Đức 
Phật bằng kim loại ớ các tư thế 

khác nhau, thông qua nữ 
Tổng thống Bidya Devi 
Bhandari của Nepal.  

Bà Bhandari cùng phái 
đoàn Nepal đang có mặt tại 
Miến Điện trong chuyến thăm 
cấp nhà nước kéo dài 5 ngày. 

Nhân dịp này, một đại 
biếu của phái đoàn là Bộ 
trưởng Ngoại giao Pradeep 
Bidya Devi đã nói rõ rằng 
những pho tượng này tượng 
trưng cho mối quan hệ bền 
vững giữa Nepal và Miến 
Điện. Ông nói rằng hòa bình, 
từ bi, hữu nghị và không bạo 
lực – những nguyên lý của 
triết học Phật giáo – vẫn còn 
có liên quan trong xã hội hiện 
tại. Ông kêu gọi người dân 
Miến Điện đến thăm Nepal và 
đặc biệt là viếng Lâm Tì Ni 
trong ‗Năm Viếng thăm Nepal 
2020‘. 

(The Himalayan Times – 
October 19, 2019)  

Nữ Tổng thống Bidya Devi 
Bhandari (áo xanh) dẫn đầu 

một phái đoàn Nepal đến 
Miến Điện trong chuyến thăm 
cấp nhà nƣớc kéo dài 5 ngày 

Photo: RSS 
 

ẤN ĐỘ: Tàu lửa Đặc biệt 
Mạng mạch Phật giáo từ 

Ấn Độ đến Nepal 
Tàu lửa Đặc biệt Mạng 

mạch Phật giáo của Hỏa xa 
Ấn Độ bắt đầu hành trình của 
mình từ ngày 19 đến 26-10-
2019. Tàu sẽ đi đến các địa 
điểm kết nối với Đức Phật Cồ 
Đàm trải dài khắp Ấn Độ và 
Nepal. 

Theo Công ty kinh doanh 
Dịch vụ ăn uống và Du lịch Ấn 
Độ (IRCTC), tàu lửa này sẽ 
bao gồm hầu hết các di tích 
quan trọng của Phật giáo. 

Tàu sẽ khởi hành từ Ga Xe 
lửa Safdarjung ở New Delhi 
và kết thúc hành trình cũng 

tại ga này sau khi đi đến 
những nơi gắn liền với cuộc 
đời Đức Phật Cồ Đàm. 

Tour trọn gói của tàu lửa 
mạng mạch Phật giáo sẽ bao 
gồm chỗ ở trong các khách 
sạn sang trọng, vận chuyển 
bằng xe buýt máy lạnh tại 
nhiều nơi khác nhau và có 
hướng dẫn viên du lịch của các 
ngôn ngữ khác nhau cùng 
đồng hành với hành trình 
đường sắt này.  

(jagranjosh.com – October 
19, 2019) 

Tàu lửa Đặc biệt Mạng mạch 
Phật giáo của Hỏa xa Ấn Độ 

Photos: jagranjosh.com & Ne-
pali Sansar 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     5 

(Buddhistdoor Global October 
22, 2019) 

Đức Đạt lai Lạt ma và các 
thành viên của Mạng lƣới 
Phật tử Dấn thân Quốc tế 

(INEB)—Photos: INEB 
 

ANH QUỐC: Triển lãm 
„Khám phá Nguồn gốc và 

Sự liên quan của Phật 
giáo‟ tại Thƣ viện Anh 

Quốc 
Từ ngày 25-10-2019 đến 

23-2-2020, Thư viện Anh 
Quốc tổ chức một cuộc triển 
lãm mang tính bước ngoặt: 
khám phá các nguồn gốc của 
truyền thống tâm linh Phật 
giáo, cung cấp những hiểu 
biết sâu sắc về lịch sử và các 
nền tẳng triết học của Phật 
giáo, và xem xét sự liên quan 
mà giáo lý nhà Phật tiếp tục 
giữ được cho đến ngày nay 
đối với hàng trăm triệu tín đồ 
trên khắp thế giới. 

Triển lãm bao gồm sách, 
bản thảo, cuộn sách, và các 
đồ vật quý hiếm từ 20 quốc 
gia trong hơn 2,000 năm của 
3 trường phái Phật giáo. Các 
hiện vật gồm có những tác 
phẩm kinh và văn học cổ xưa, 
cũng như những bài bình luận 
và những câu chuyện lịch sử, 
những bản thảo viết trên vỏ 
cây và lá cọ cho đến văn học 
thế kỷ 20 từ các truyền thống 

Tiểu Thừa, Đại Thừa và Kim 
Cương Thừa. 

(Buddhistdoor Global – Oc-
tober 24, 2019)  

 
ẤN ĐỘ: Bảo tháp Phật giáo 
bị sập sau những trận mƣa 

Visakhapatnam, Andhra 
Pradesh – Mưa lớn trong 24 
giờ đã khiến một di tích Phật 
giáo 2,000 năm tuổi bị sụp đổ 
vào ngày 23-10-2019. 

Mái vòm của Đại Bảo tháp 
tại di tích ở khu phức hợp Phật 
giáo tại Thotlakonda bị hư hại 
do mưa.  

Đây là một di tích được Cục 
Khảo cổ bang Andhra Pradesh 
bảo vệ ở vùng ngoại ô của 
thành phố Visakhapatnam. Cục 
đã phát hiện và khai quật di 
tích này vào những năm 1980. 
Một khu phức hợp Phật giáo 
được cho là đã phát triển tại 
đây vào khoảng 2,000 năm 
trước. 

Di tích này từng bị hư hại 
nhiều lần nhưng mỗi lần như 
vậy đều được xây dựng lại. 
Các viên chức kỹ thuật của 
Cục Khảo cổ bang đang đến 
Visakhapatnam để đánh giá 
thiệt hại và phác thảo kế 
hoạch tái thiết mái vòm này. 

(Deccan Chronicle – Octo-
ber 24, 2019)  

Mái vòm của Đại Bảo tháp tại 
di tích ở khu phức hợp Phật 

giáo tại Thotlakonda bị hƣ hại 
do mƣa lớn 

Photo: Deccan Chronicle 
 

NHẬT BẢN: Phát hiện phần 
nền móng của ngôi đền 

Phật giáo thế kỷ thứ 9 tại 
Kyoto 

Ngày 24-10-2019, các 
quan chức thành phố Kyoto 
công bố đã khai quật đá nền 
đá của một giảng đường Phật 
giáo tại di tích ngôi đền Saiji – 
vốn bị phá hủy cách đây nhiều 
thế kỷ. 

ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
gặp gỡ các thành viên của 

Mạng lƣới Phật tử Dấn thân 
Quốc tế 

Ngày 21-10-2019, tại tu 
viện Thekchen Choling ở 
Dharamsala, bắc Ấn Độ, Đức 
Đạt lai Lạt ma đã tổ chức một 
buổi tiếp kiến các thành viên 
của Mạng lưới Phật tử Dấn thân 
Quốc tế (INEB), do nhà hoạt 
động Phật giáo nổi tiếng Sulak 
Sivaraksa dẫn đầu.  

Các thành viên INEB từ 
khắp nơi trên thế giới vân tập 
tại tu viện Thekchen Choling để 
gặp gỡ Đức Đạt lai Lạt ma. 

Cộng đồng Phật giáo quốc 
tế INEB được thành lập tại Thái 
Lan vào năm 1989 bởi nhà hoạt 
động, nhà hoạt động xã hội và 
nhà phê bình nổi tiếng người 
Thái Sulak Sivaraksa và một 
nhóm các nhà tư tưởng Phật 
giáo và phi-Phật giáo và các 
nhà hoạt động xã hội. Mục đích 
của INEB là kết nối các Phật tử 
dấn thân trên khắp thế giới và 
quảng bá sự thông cảm, hợp 
tác và kết nối giữa các nhóm 
liên-Phật giáo và liên-tôn giáo 
để giải quyết các vấn đề toàn 
cầu như: quyền con người, giải 
quyết xung đột và các vấn đề 
môi trường. 

Các thành viên của INEB 
bao gồm chư tăng ni, các nhà 
hoạt động, học giả và nhân 
viên xã hội từ hơn 25 quốc gia 
ở Úc, Á châu, Âu châu và Bắc 
Mỹ. 

Tranh Đức Phật A Di Đà bằng 
vàng trong cuộn sách kinh 
Pháp Hoa (Nhật Bản, 1636) 
được triển lãm tại Bảo tàng 

Anh Quốc—Photo: bl.uk 



 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Nền móng của những gì 
được cho là một ngôi chùa 5-
tầng cũng đã được tìm thấy.  

Theo cơ quan bảo vệ tài 
sản văn hóa của Kyoto, đây là 
lần đầu tiên các tàn tích cấu 
trúc của các tòa nhà chính của 
ngôi đền Saiji bị biến mất này 
được phát hiện.  

Những viên đá nền nói trên 
là tàn tích xây dựng đầu tiên 
từng được tìm thấy từ thủ đô 
Heian-kyo cổ đại trong thời kỳ 
Heian (794-1185) của Nhật 
Bản – nay là Kyoto. 

Ngôi đền Saiji đã bị phá 
hủy trong thời Kamakura (thế 
kỷ 12 - 14). 

(Maichini Japan – October 
26, 2019)  

Cảm nhận của một họa sĩ về 
khu phức hợp đền thờ Saiji 

thời Heian 

Nền móng của những gì đƣợc 
cho là một ngôi chùa 5-tầng 

tại khu đền Saiji 

Nền đá của một giảng đƣờng 
Phật giáo tại di tích ngôi đền 
Saiji—Photos: Maichini Japan 

 

NEPAL: Chƣ ni Ấn Độ luyện 
tập Kung Fu tại Ni viện ở 

Nepal 
Hơn 700 nữ tu sĩ Phật 

giáo thuộc dòng truyền thừa 
Drukpa đến từ Thung lũng 
Spiti và vùng Ladakh (Ấn Độ) 
- trong độ tuổi từ 8 đến 80 - 
đã ở lại Ni viện Núi Druk 
Amitabha tại Nepal. 

Những người trong độ tuổi 
từ 8 đến 35 đến lưu trú và 
rèn luyện, và đặt niềm tin 
vào việc luyện tập và sử 
dụng chuyên môn võ thuật 
để thử thách các vai trò về 
giới tính.   

Trong nhiều thế kỷ, chư 
tăng Phật giáo chiếm vị trí 
quyền lực trong tôn giáo này 
– để lại cho chư ni thực hiện 
các công việc mang tính chất 
đàn ông. 

Nhưng Đức Pháp vương 
Gyalwang Drukpa, vị lãnh 
đạo tinh thần và là người 
sáng lập tông phái Drukpa, 
đã khuyến khích các ni cô 
luyện tập Kung Fu để tạo 
dựng sự tự tin với tư cách là 
những người lãnh đạo. 

Và những ni cô này đang 
phá vỡ khuôn mẫu, vượt ra 
ngoià việc cầu nguyện và 
thiền định để điều hành các 
phòng khám sức khỏe, giải 
cứu và chữa trị cho các động 
vật bị thương, học về lắp đặt 
hệ thống ống nước và điện, 
lái xe va đi xe đạp; đấu tranh 
với nạn buôn người, và bảo 
vệ sự bền vững môi trường 
bằng cách dọn hàng ngàn kg 
rác nhựa trên khắp dãy Hy 
Mã Lạp Sơn bằng thủ công. 

Các nữ tu sĩ này sống 
khắng khít trong cộng đồng 
tu tập và quyết tâm đưa ra 
các lựa chọn có ảnh hưởng 
đến toàn bộ cách sống của 
họ.  

(Financial Express – Octo-
ber 27, 2019)  

Các ni cô Drukpa luyện võ thuật 
Photos: Financial Express 

 
HOA KỲ: Trung tâm Cứu trợ Từ 
bi của Hội Từ Tế khánh thành 

tại thành phố New York 
Hội Phật giáo Từ Tế Hoa Kỳ đã 

tổ chức lễ khánh thành Trung tâm 
Cứu trợ Từ bi mới tại thành phố 
New York vào ngày 13-10-2019. 

Trung tâm mới tọa lạc tại 229E 
đường 60 ở bờ đông Thượng Ma-
hattan, gần trụ sở Liên Hiệp Quốc.  

Sự kiện này bao gồm một lễ 
khai mạc và phần phát biểu của 
các diễn giả quan trọng và chư đại 
sư đến từ Đài Loan. Buổi lễ cũng 
kỷ niệm 30 năm thành lập của Từ 
Tế tại Hoa Kỳ. 

Trung tâm Từ Tế New York có 
không gian rộng mở, các khu vực 
bán lẻ dành cho Nhà sách Jing Si 
và các sản phẩm Công nghệ 
DA.AI thân thiện với môi trường, 
các khu triển lãm trưng bày về 
lịch sử và về các nỗ lực cứu trợ 
trên khắp thế giới của hội Từ Tế, 
và một không gian thiền định 
công cộng . 

(tipitaka.net – November 1, 
2019) 

Trung tâm Cứu trợ Từ bi mới của 
Hội Từ Tế tại thành phố New 

York—Photo: Peter Chu 

Đức Pháp vương Gyalwang 
Drukpa (ngƣời đeo mắt kính) và 

chƣ ni dòng Drukpa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     7 

PAKISTAN:Phái đoàn Phật 
giáo từ Thái Lan hành lễ tại 

Haripur và Khanpur 
Ngày 2-11-2019,  Sư 

trưởng Arayawangso của Thái 
Lan cùng một phái đoàn gồm 9 
thành viên đến từ Thái Lan đã 
viếng Bảo tháp Bhamala ở 
thành phố Khanpur, tỉnh Pun-
jab, để hành lễ và cầu nguyện 
cho hòa bình và thịnh vượng 
của khu vực. 

Trước đó, ngày 1-11, sư 
Arayawangso cùng phái đoàn 
cũng đã hành lễ tại thành phố 
Haripur ở tỉnh Khyber-
Pakhtunkhwa (KP). 

Sư trưởng Arayawangso 
cho biết ông sẽ nói chuyện với 
khoảng 39 quốc gia có tín đồ 
Phật giáo về các di tích thiêng 
liêng của đạo Phật tại Pakistan. 
Ông tin rằng điều đó sẽ giúp gia 
tăng số lượng tu sĩ Phật giáo 
đến viếng đất nước này.  

Tỉnh KP có hơn 2,000 thánh 
địa Phật giáo. Chính quyền liên 
bang Pakistan và các tỉnh cung 
cấp nhiều khoản kinh phí để 
bảo tồn các di tích này. 

(tribune.com.pk – Novem-
ber 2, 2019)  

Sƣ trƣởng Arayawangso nói về 
tầm quan trọng của Bảo tháp 
Bhamala (Khanpur, Pakistan) 

Photos: tribune.com.pk & tipita-
ka.net 

.VƢƠNG QUỐC ANH: Cảnh 
sát ở Anh và xứ Wales áp 
dụng thiền định lấy cảm 

hứng từ Phật giáo 
Có đến 200,000 sĩ quan và 

nhân viên cảnh sát tại Anh và 
xứ Wales sẽ sớm được tiếp cận 
với những bài học thiền định 
nhằm cải thiện hạnh phúc, sự 
hài lòng về cuộc sống, khả 
năng phục hồi và hiệu suất 
làm việc. Động thái này diễn 
ra sau một chương trình thử 
nghiệm với hơn 600 sĩ quan và 
nhân viên trong 5 lực lượng, 
bao gồm Avon&Somerset, 
Bedfordshire, Cambridgeshire, 
Hertfordshire và South Wales. 

Thử nghiệm ngẫu nhiên có 
kiểm soát đã diễn ra trong 6 
tháng, và những người tham 
gia thực hành chánh niệm đã 
trải nghiệm ‗những cải thiện 
đầy ý nghĩa’ theo tiêu chí đo 
lường. 

Trong tháng này, bản báo 
cáo ―Chánh niệm trong Cảnh 
sát‖ đã được Trường Cao đẳng 
Cảnh sát phát hành. 

Các thử nghiệm tương tự 
đã được tiến hành tại Hoa Kỳ 
và Gia Nã Đại với những hiệu 
quả tích cực. Ngay từ năm 
2003, cảnh sát ở Hoa Kỳ đã 
làm việc với nhà hoạt động 
hòa bình và là tác giả Phật 
giáo Thích Nhất Hạnh để giúp 
đỡ sĩ quan cảnh sát đối phó với 
căng thẳng và giận dữ, thất 
vọng không đúng chỗ.  

Cảnh sát tại Vƣơng quốc Anh 
tham gia thiền định 

Photo: theguardian.com 
 

TÍCH LAN: Ủy ban Nhân 
quyền Tích Lan kêu gọi Ủy 
ban Bầu cử bảo vệ quyền 

bầu cử của chƣ ni 
Colombo, Tích Lan - Ủy 

ban Nhân quyền Tích Lan 
(HRCSL) đã viết thư cho Ủy 
ban Bầu cử, yêu cầu bảo đảm 
quyền bầu cử của khoảng 

HÀN QUỐC: Bức tranh Phật 
giáo Hàn Quốc thế kỷ 19 về 
lại bản quốc sau khi bị mất 

cách đây hơn nửa thế kỷ 
 
Một bức tranh Phật giáo 

Hàn Quốc thế kỷ 19 đã trở về 
bản quốc sau khi bị mất cách 
đây hơn 50 năm. 

Ngày 5-11-2019, Tông phái 
Jogye của Phật giáo Hàn Quốc 
đã trưng bày bức tranh nói 
trên tại Đại sảnh Kỷ niệm Lịch 
sử và Văn hóa Phật giáo Hàn 
Quốc. 

Bức tranh khổ lớn ―Chư Hộ 
pháp của Chùa Beomeosa‖ mô 
tả nhiều vị hộ pháp này do 
Thượng tọa Minkyu, nhà sư-
họa sĩ thời Joseon, vẽ vào năm 
1891.  

Ban đầu thuộc sở hữu của 
chùa Beomeosa tại Busan, họa 
phẩm nói trên đã bị đưa ra 
khỏi Hàn Quốc giữa những 
năm 1950-1960. 

Vào ngày 6-10-2019, Quỹ 
Di sản Văn hóa Hàn Quốc 
(OKCHF) đã thắng phiên đấu 
giá bức tranh này trong một 
cuộc đấu giá tại Los Angeles, 
Hoa Kỳ.   

Tranh ―Chư Hộ pháp của 
Chùa Beomeosa‖ đã trở về 
Hàn Quốc vào ngày 30-10 và 
trải qua việc bảo tồn tại Bảo 
tàng Phật giáo Trung ương, 
sau đó được trả lại cho chùa 
Beomeosa vào ngày 6-11.  

(heraldcorp.com – Novem-
ber 5, 2019) 

Bức tranh ―Chƣ Hộ pháp của 
Chùa Beomeosa‖ do Thƣợng 
tọa Minkyu, nhà sƣ-họa sĩ 

thời Joseon, vẽ vào năm 1891 
Photo: Yonhap 



 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

8,000 nữ tu sĩ Phật giáo, những 
người không thể bỏ phiếu trong 
cuộc bầu cử Tổng thống. 

Trong một lá thư gởi Chủ 
tịch Ủy ban Bầu cử Mahinda 
Deshapriya, HRCSL thông báo 
rằng một tình huống đã phát 
sinh khi hàng ngàn ni cô không 
thể bỏ phiếu trong cuộc bầu cử 
tổng thống năm 2019, do Bộ 
Đăng ký Người đã không cấp 
Thẻ Căn cước Quốc gia cho họ 
như những ―Tỳ Kheo Ni‖. 

(ColomboPage – November 
11, 2019)  

Biểu trƣng của Ủy ban Nhân 
quyền Tích Lan (HRCSL) 

Photo: ColomboPage 
 

VƯƠNG QUỐC ANH: Các nhà 
sư Tây Tạng trình diễn tụng 
niệm và múa tại Quay Arts 

Các nhà sư Tây Tạng từ Tu 
viện Tashi Lhupo (nam Ấn Độ) 
sẽ viếng Trung tâm Quay Arts 
tại Newport, đảo Wight, vào 
ngày 16-11-2019 – điểm dừng 
chân cuối cùng của chuyến lưu 
diễn tai Vương quốc Anh của 
họ. 

Các sư sẽ trình diễn các bài 
tụng niệm và các điệu vũ mặt 
nạ nghi lễ cổ xưa, cũng như 
trình bày nghệ thuật Mạn đà la 
Cát – tạo ra các biểu tượng 
Phật giáo từ hàng ngàn hạt cát 
màu. 

Trong khi âm thanh của họ 
bị cấm bởi Apple Music tại 
Trung Quốc, Tu viện Tashi 
Lhunpo lại đón nhận cuộc sống 
ở thế kỷ 21, và các nhà sư 
đang phát trực tuyến một al-
bum mới về thiền định hướng 
dẫn, tạo nhạc chuông cho điện 
thoại thông minh từ tiếng kèn 
xương đùi người, và nghiên cứu 
khoa học cùng với kinh sách. 

(countypress.co.uk – No-
vember 10, 2019) 

 
Các nhà sƣ Tây Tạng từ Tu viện 
Tashi Lhupo (nam Ấn Độ) sẽ 
viếng Trung tâm Quay Arts 
Photo: countypress.co.uk 

MIẾN ĐIỆN: Mandalay tổ 
chức lễ cúng dƣờng 30,000 

nhà sƣ 
Để tôn vinh Phật giáo, 

chính quyền vùng Mandalay 
sẽ tổ chức lễ cúng dường 
30,000 tăng sĩ lần thứ 3 vào 
tháng tới, như một phần của 
Lễ Dâng Y. 

Lễ cúng dường sẽ diễn ra 
vào ngày 8-12-2019 tại phi 
trường Chan Mya Tharsi trên 
đường Yangon-Mandalay.  

Trong buổi lễ, mỗi nhà sư 
sẽ nhận K30,000 (US$20) 
tiền mặt, và người dân có thể 
cúng dường những phẩm vật 
khác. Sẽ có 30 đoàn tăng sĩ, 
mỗi đoàn 1,000 vị, nhận vật 
phẩm cúng dường cùng một 
lúc. 

Người dâng cúng được yêu 
cầu mặc quần áo trắng và có 
mặt tại vị trí trước khi buổi lễ 
bắt đầu 30 phút.  

(Myanmar Times – No-
vember 8, 2019)  
 
AFGHANISTAN: Anh quốc 
trả lại cổ vật cho Afghani-

stan sau 17 năm 
Ngày 11-11, cảnh sát Anh 

cho biết một số tác phẩm 
điêu khắc Phật giáo, vốn được 
chuyển từ Afghanistan sang 
Anh cách đây gần 20 năm để 
tránh bị chế độ Taliban hủy 
diệt, sẽ được đưa trở lại bản 
quốc.    

Các tác phẩm này có từ 
thế kỷ thứ 4 đến thứ 6 sau 
Công nguyên, khi Afghanistan 
là một quốc gia có đa số dân 
theo đạo Phật. 

Số tác phẩm điêu khắc nói 
trên sẽ được trả lại cho Bảo 
tàng Kabul vào cuối tháng 12 

sau khi được trưng bày tại 
Luân Đôn. 

Kể từ năm 2009 2,345 cổ 
vật – hầu hết trong số đó đã bị 
buôn bán bất hợp pháp – đã 
được Bảo tàng Kabul giúp trả 
lại cho Afghanistan, Iraq và 
Uzbekistan. 

(DW – November 11, 
2019)   

Viện Bảo tàng Kabul, Afghani-
stan— Photo: DW 
 

ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
tƣơng tác với các sinh viên, 
các nhà lãnh đạo cộng đồng 

từ tiểu bang Washington, 
Hoa Kỳ 

Dharamshala, Ấn Độ - 
Ngày 11-11-2019, Đức Đạt lai 
Lạt ma đã tổ chức một cuộc 
trò chuyện tương tác về ‗Tu 
tập Từ bi trong thế hệ tiếp the-
o‘ với các đại biểu, gồm các 
sinh viên và các nhà lãnh đạo 
cộng đồng từ tiểu bang Wash-
ington, Hoa Kỳ. Có hơn 1,500 
thành viên đã tham gia cuộc 
thảo luận này thông qua các 
hội nghị video từ 6 trường đại 
học và học viện khác nhau. 

Cuộc trò chuyện đã chạm 
đến các vấn đề chính như: 
giảm thiểu biến đổi khí hậu, 
khắc phục bất bình đẳng và cải 
thiện diễn ngôn dân sự trong 
chính trị. 

Phái đoàn đã kết thúc 
chuyến thăm 5-ngày của họ tại 
nơi cư trú của Đức Đạt lai Lạt 
ma ở Dharamshala cùng ngày. 

(Phayul – November 11, 
2019) 

Đức Đạt lai Lạt ma tương tác 
với phái đoàn sinh viên và các 
nhà lãnh đạo cộng đồng đến từ 
tiểu bang Washington, Hoa Kỳ 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     9 

CHUOÂNG TÆNH THÖÙC 
 

Ta coù töø voâ thæ 

Ta laø cuûa muoân phöông 

Ra ñi bao giôø nhæ 

Laïc maõi giöõa ñöôøng traàn. 

 

Qua roài bao theá heä 

Ñoåi thay maáy lôùp hình 

Töø coân truøng nhoû beù 

Chuyeån sang kieáp nhaân sinh. 

 

Mang thaân ngöôøi ngheä só 

Ñaày tim uû men thô 

Nhaïc thieâng veà trong gioù 

Hoaø caûm ta say mô. 

 

Boân ba ñôøi aûo moäng 

Thaân gaày mang thôøi gian 

Daïi khôø ñua baét boùng  

Thaát theåu ngaõ ba ñaøng. 

 

Coâ thoân chuoâng chuøa ñoå 

Tieáng chuoâng quyeän hoàn thô 

Ngaân leân lôøi giaùc ngoä 

Ta quay veà queâ xöa. 

 

TA VÔÙI TA... 

  

Vò Thieàn khoâng thanh saéc 

Höông Thieàn khi nôû hoa 

Thieàn nhaân vaøo tænh thöùc 

Thì ñaây, Ta vôùi Ta... 

  

 

THIEÀN TRAØ 
 

Ta ngoài ñaây beán giaùc 

Saün beân kyû thieàn traø 

Vôùi traàm höông giaûi thoaùt 

Thöôûng thöùc Öu Ñaøm hoa. 

 

Bôø kia tröôøng bieån moäng 

Vaïn vaät khoâng ngöøng troâi 

Treân doøng ñôøi di ñoäng  

Hoï töôûng raèng an vui. 

 

Phuø sinh bao theá heä 

Bieán thieân maáy nhòp caàu 

Saàu bieät ly ñaãm leä 

Rôi thaám kieáp ngaøn daâu. 

 

Tuy hoï veà quaù khöù 

Nhöng ta vaãn ngoài ñaây 

Ra ngoaøi voøng sanh töû 

Coøn chi coù ñoåi thay. 

 

Ta ngoài töø voâ thæ 

Nôi bôø giaùc uoáng traø 

Saùng soi traêng trí tueä 

Ñoäc taáu baûn thieàn ca. 

 

 

 

THẮNG HOAN 

(trích từ Thắng Hoan Thi Tập) 



 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

ằng năm cứ vào ngày mồng Hai tháng 
Mười âm lịch là ngày giổ Tổ Giác Tiên, 
khai sơn Tổ Đình Trúc Lâm Đại Thánh. 
Tổ Giác Tiên là Một trong Chín vị mang 
chữ Giác (Cửu Giác - chúng tôi đã trình 
bày trong bài ―Tôi Có Duyên Với Sư Bà Đại 

Lão THÍCH NỮ DIỆU-LÝ‖, Chánh pháp số 94 
tháng 09 – 2019, trang số 9 hoặc vào trang nhà 
Tổ Đình Từ Đàm Hải Ngoại, mục Thƣ tịch của 
Hòa thƣợng Thích Tín Nghĩa, thì sẽ rõ hơn...), tất 
cả là đệ tử của Tổ Tâm Tịnh, khai sơn Tây Thiên 
Di Đà Tổ Đình. Và Tổ Giác Tiên cũng có Năm vị 
đệ tử mang chữ Mật là:  

*.- Thiền sư Mật Tín, trưởng tử của Tổ, mất 
sớm. 

*.- Thiền sư Mật Khế, Tổng thƣ ký và là 
phóng viên trẻ tuổi nhất của Hội An Nam Phật 
Học. 

*.- Thiền sư Mật Hiển, với lời khẳng định: 
―Làm thầy tu thì đừng sợ chết, mà sợ chết thì 
đừng làm thầy tu.” 

*.- Thiền sư Mật Nguyện, với lời khẳng khái: 
―...Giáo hội Tăng già là đoàn ngƣời thực hiện và 
tƣợng trƣng cho giáo chế của đấng Giáo chủ 
Phật giáo. Từ khi Phật giáo có mặt trên lãnh thổ 
Việt Nam đến nay, đã hơn 18 thế kỷ, trải qua 
các thời đại Đinh, Lê, Lý, Trần, ... khi thịnh cũng 
nhƣ khi suy, Giáo hội vẫn luôn luôn đƣợc công 
nhận là một tổ chức lãnh đạo của một tôn giáo 
thuần túy. Do đó, Giáo hội không bị ràng buộc 
bởi thể chế của một hiệp hội. Công nhận sự có 
mặt của Phật giáo là công nhận sự hiện hữu của 
Tăng già. 

  Trách nhiệm truyền thống của đạo pháp 
không một tổ chức nào khác có thể chịu mọi 
trách nhiệm và Phật giáo trƣớc quần chúng, 
trƣớc lịch sử nếu không phải là Tăng già, ...‖ 

*.- Thiền sư Mật Thể, tác giả của ―Việt Nam 
Phật Giáo Sử Lƣợc‖. 

Hai vị Tỳ kheo ni đó là Trưởng lão Thích nữ 
Diệu Huệ và Trưởng lão Thích nữ Diệu Không 
(hai vị này là chị em ruột, con gái của Đại thần 
Hồ Đắc Trung, ngƣời đã đứng ra viết thƣ bảo 
chứng và can gián với Pháp khi Vua Duy Tân bị 
bắt và bị đày xa xứ) và một vị tại gia Bồ tát giới, 
đó là Bác sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám (linh hồn 
dịch thuật bộ Lăng Nghiêm Trực Chỉ). 

Tổ Giác Tiên, trước khi chính thức đặt tên 
cho Tổ Đình Trúc Lâm, ngài ra núi Yên Tử, 
tham thiền và tìm hiểu tường tận của ba vị Tổ 
Trúc Lâm Yên Tử gần một năm. Sau đó trở lại 
chùa đặt tên là Trúc Lâm và được triều đình 
nhà Nguyễn sắc phong là Trúc Lâm Đại Thánh. 

Tổ đã tự thân vào tận Bình Định để thỉnh 
Quốc sư Phước Huệ ra chủ giảng, tổ Giác Tiên 
làm Đốc giáo cho Phật học Đường Trúc Lâm, đó 
là Đại học Phật Giáo đầu tiên (1935), gồm các 
học tăng: Quảng Huệ, Trí Thủ, Thiện Trí, Chánh 
Thống, Mật Hiển, Mật Nguyện và Mật Thể được 
đào tạo tại Trúc Lâm Đại Thánh. Sau đó, dời về 
Phật Học Đường Báo Quốc và năm 1944, được 
dời về Tu viện Kim Sơn ở làng Liễu Bảo. Nơi 
đây đã phát xuất ra lớp Cửu Trí mà Cố đô Huế 
cũng như miền Trung xưng tụng lớp bác học 
Cửu Trí là vậy. Chúng tôi không nhớ được hết, 
nhưng tạm ghi ra đây quý ngài mà chúng tôi 
biết rõ như: Thiền sư Trí Đức (tức ôn Thiện 
Siêu, gốc Huế), thiền sư Trí Quang (gốc Quảng 
Bình), Thiền sư Trí Nghiễm (tức ôn Thiện Minh 
gốc Quảng Trị), thiền sư Trí Thuyên (gốc Quảng 
Ngãi), Thiền sư Trí Hữu (tức ôn Lƣơng Sơn, gốc 
Đà Nẵng), Thiền sư Trí Tịnh (gốc Gài Gòn), 
thiền sư Trí Thành (gốc Phú Yên), ... 

Chư Tăng Ni trẻ và Phật tử hậu bối cũng 
nên biết thêm, Phật giáo có hai vị Thiền sư lỗi 
lạc đương thời: 

*.- Thiền sư Phước Huệ, làm Tọa chủ chùa 
Thập Tháp Di Đà, Bình Định. Năm 1901, được 
triều đình nhà Nguyễn ban giới đao và độ điệp, 
làm Tăng Cang cho chùa Thập Tháp. Năm 
1908, được các vua Thành Thái, Duy Tân và 
Khải Định mời thuyết giáo, giảng kinh; cũng là 
lúc trực tiếp giảng dạy cho lớp Đại học Phật 
Giáo tại Tổ Đình Trúc Lâm qua sự cung thỉnh 
của Tổ Giác Tiên. Ngoài ra, ngài còn trực tiếp 
giảng dạy các cấp Trung học tại Tường Vân và 
Tây Thiên; Vì vậy được tôn xưng là quốc sư. 

*.- Thiền sư Phước Huệ (Huế), Tọa chủ 
chùa Hải Đức, Huế, cách Tổ đình Ấn Tôn Từ 
Đàm khoảng 800 mét về hướng bắc và Tọa chủ 
chùa Hải Đức, Nha Trang. Sau này ngài cúng 
dường cho Tăng già để làm nơi đạo tạo tăng 
tài, đó là Phật học Viện Hải Đức Nha Trang bây 
giờ. Ngài có một người con Mỹ trắng của tiền 

BỐN BÀI THI - KỆ 

QUA HAI THỜI ĐẠI 
 

Điều ngự tử Tín Nghĩa 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     11 

kiếp. Năm 1960, người con tiền kiếp nầy nằm 
mộng, thấy cha mình ở Việt Nam, ông xin 
chính phủ Việt Nam Cộng Hòa đến Việt Nam để 
tìm cho biết tông tích. Bức ảnh ngài Phước Huệ 
và người con tiền kiếp hiện còn treo nơi hậu tổ 
chùa Hải Đức, Huế và Hải Đức, Nha Trang. 

Tổ Giác Tiên là vị có công tạo dựng trường 
sở các cấp để đào tạo Tăng tài, song song Tổ 
còn cung thỉnh quý ngài Giác Nhiên, Giác 
Nguyên, Tịnh Hạnh, Tịnh Khiết cùng đứng ra 
xiển dương và quần chúng hóa bằng cách 
thành lập hội An Nam Phật Học. Nhưng sự 
thành tựu lớn lao này là nhờ vị đệ tử lớn là 
thiền sư Mật Khế cùng với đệ tử tại gia Bồ tát 
giới là Bác sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám hết lòng 
vì Phật pháp. Khi ngài viên tịch, đệ tử gồm ôn 
Mật Hiển, ôn Mật Nguyện và sư bà Diệu Không 
cùng với bác sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám đứng 
ra lo xây cất bảo tháp để phụng thờ. Trong lúc 
tức cảnh nhớ người, Nữ sĩ Diệu Không nhớ sư 
phụ, đã thốt lên thành thơ: 

―Đêm qua trăng sáng cả vƣờn Thông (*), 
Thử hỏi vì sao nay lại không? 
Hay bởi đám mây làm chƣớng ngại? 
Để người trường da luống ngồi trông”. 

(Diệu Không) 
(*) Tổ có Pháp danh là Trừng Thành, tự 

Chí Thông hiệu Giác Tiên, là sư phụ của của 
những vị trên đây đang trông coi xây tháp. Chữ 
Thông trong bài thơ là Chí Thông vậy,. 

Sư bà nữ sĩ Diệu Không tức cảnh nhớ thầy 
nên đã thốt lên thành thơ như vậy. Ôn Mật 
Nguyện thì cười, rồi im lặng. Riêng ôn Mật Hiển 
la sư bà và bảo: 

Tu là phải thoát tục, phải hiểu vạn pháp 
duy tâm tạo. Đang xây tháp không lo chú tâm 
mà còn hướng vào mê lộ, vọng cảnh. Khóc lóc, 
thương tiếc thì đâu có phải là đệ tử của Thầy 
Không đúng chánh pháp! ... 

Ngay lúc đó, ôn Mật Hiển liền sửa lại rất 
trong sáng và giải thoát theo lý Kim Cang Bát 
nhã như sau: 

―Nhìn trăng trực nhận thể viên thông, 
Vạn pháp không ngoài lý diệu không, 
Ai dám bảo rằng không với có? 
Có không, không có bởi ngƣời trông‖.  
(Mật Hiển họa nguyên vận). 
 
Sau khi chúng tôi được Sư phụ dạy cho rõ 

thế nào là Tiệm tu và Đốn tu, thế nào là thoát 
tục. 

Do đó, chúng tôi hoát nhiên liễu triệt và 
nhớ lại hai bài kệ của Thượng tọa Thần Tú và tổ 
Huệ Năng cùng là đệ tử thâm tín của đức Ngũ 
tổ Hoằng Nhẫn đã làm để trình lên sư phụ. 

 
Bài của Thượng tọa Thần Tú: 
 
Âm: 
Thân thị Bồ đề thọ, 
Tâm nhƣ minh cảnh đài, 
Thời thời thƣơng phất thức, 
Vật sử nhạ trần ai? 

Dịch: 
Thân là cây bồ đề, 
Tâm nhƣ đài gƣơng sáng, 
Hằng ngày siêng lau chùi, 
Chớ cho dính bụi trần. 
Bài của Tổ Huệ Năng: 
 
Âm: 
Bồ đề bổn vô thọ, 
Minh cảnh diệc phi đài, 
Bổn lai vô nhứt vật, 
Hà xứ nhạ trần ai? 
 
Dịch: 
Bồ đề vốn chẳng phải cây, 
Gƣơng sáng chẳng phải đài, 
Xƣa nay vốn không một vật, 
Chỗ nào bám đƣợc bụi trần? 
 
Hai bài kệ của hai ngài chúng tôi chỉ ghi 

lại, trước là để nhớ mà tu; đồng thời, thấy rõ 
pháp tu qua hai kệ, cũng như sự nhận thức của 
hai bài thơ cũng có phần tương đồng ý nghĩa. 
Tất cả đã được chư tôn đức và quý thức giả đã 
từng dịch giải và phổ biến qua sách vở cũng 
như đã đăng tải trên diễn đàn hay google rất 
nhiều. 

Kính mong tất cả đều hoan hỷ. 
 

 Trọng đông Kỷ hợi, Nov. 01, 2019 

THIỀN SƯ THÍCH MẬT HIỂN 
(1907—1992) 

Tọa chủ Tổ Đình Trúc Lâm, Huế 
Giám Luật Hội Đồng Lưỡng Viện GHPGVNTN 



 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 
COUNCIL OF MANAGEMENT 

CENTRAL OFFICE 

Phật Lịch 2563                                                                                                                         Số 40/HĐĐH/TT/CT 

 
THÔNG TƯ 

 
Kính gửi: Chư tôn Trưởng Lão, chư Hòa Thượng, Thượng Tọa, Đại Đức Tăng, Ni, quý Cư sĩ thành viên, 
các cơ sở tự viện thuộc GHPGVNTNHK, Ban Hướng Dẫn GĐPT Việt Nam tại Hoa Kỳ 
 
Trích yếu: V/v Tổ chức Lễ Truy Tán Công Hạnh của Đức Cố Đại Lão Hòa Thƣợng Thích Trí Quang 

 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

 
Văn Phòng Thường Trực Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK vừa nhận được ai tín: Đại Lão Hòa 

Thượng Đạo hiệu THÍCH TRÍ QUANG, húy thượng NHẬT hạ QUANG, pháp tự TRÍ HẢI, nguyên Chánh 
Thư Ký Viện Tăng Thống; nguyên Cố Vấn Ban Chỉ Đạo Viện Hóa Đạo GHPGVN Thống Nhất; đã thâu 
thần thị tịch vào lúc 09 giờ 45 tối thứ Sáu, ngày 08 tháng 11 năm 2019 (nhằm 12 tháng 10 năm Kỷ Hợi) 
tại Chùa Từ Đàm, Huế, Việt Nam, trụ thế 97 năm, 72 hạ lạp. 

Đại lão Hòa thượng là bậc Hùng Sư trí tuệ của Phật giáo Việt Nam, đã từng lãnh đạo cuộc đấu tranh, 
sẵn sàng hy sinh thân mệnh để bảo vệ Đạo Pháp; chấp bút soạn thảo Hiến Chương GHPGVNTN và là 
một trong những bậc lãnh đạo tài đức sáng lập nên Giáo Hội nầy. Với trí tuệ uyên thâm và văn tài lỗi lạc, 
Ngài cũng đã dành trọn đời cho việc trước tác, phiên dịch, để lại nhiều dịch phẩm và tác phẩm giá trị cho 
kho tàng kinh điển và văn học Phật giáo Việt Nam. 

Tri ân và kính tiếc bậc Thầy kỳ vĩ của nhiều thế hệ Tăng Ni Việt Nam, toàn thể thành viên 
GHPGVNTNHK, nhất tâm đảnh lễ Giác Linh Đức Cố Đại Lão Hòa Thượng, và xin thành kính phân ưu 
cùng chư tôn đức môn đồ pháp quyến. 

Mặc dù với Di Huấn của Đại lão Hòa thượng dặn dò chỉ lo một hậu sự đơn giản, Giáo Hội xin tâm 
lĩnh tôn ý, nhưng Giáo Hội cũng xin được trân trọng tổ chức một buổi lễ Truy Tán Công Hạnh của Đức 
Cố Đại Lão Hòa Thượng để hàng Tăng Ni và Phật tử hậu bối tại Hoa Kỳ có cơ hội cùng tựu về tri ân, 
đảnh lễ.  

Lễ Truy Tán Công Hạnh Đức Cố Đại Lão Hòa Thƣợng Thích Trí Quang sẽ được Giáo Hội long 
trọng tổ chức vào lúc 02 giờ chiều, ngày thứ Bảy, ngày 16 tháng 11 năm 2019 (nhằm ngày 20 tháng 
10 năm Kỷ Hợi), tại Chùa Bát Nhã, Văn Phòng Thƣờng Trực Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 
(4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703). 

Giáo Hội thành tâm cung thỉnh toàn thể thành viên hai Hội Đồng cùng quang lâm dự lễ truy tán; đồng 
thời Giáo Hội cũng kính mong chư tôn đức Giáo Phẩm Hòa Thượng, Thượng Tọa, Đại Đức Tăng, Ni 
hành đạo tại Hoa Kỳ, xin tùy hoàn cảnh sở tại thiết lễ cầu nguyện và truy niệm công đức lớn lao mà Đức 
Cố Đại Lão Hòa Thượng đã một đời cống hiến cho Đạo Pháp và Dân Tộc. 

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật 
Nay thông tư, 

California, ngày 08 tháng 11 năm 2019, 
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ tịch, 
(ấn ký) 

Sa Môn Thích Tín Nghĩa 
 

Nơi nhận:  
-  Chư tôn túc trưởng lão Hòa Thượng Chứng Minh để “kính thẩm tường,” 
-  Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHK để “kính tường,” 
-  Chư tôn đức Tăng, Ni và quý Cư sĩ thành viên các Hội Đồng, các Tổng Vụ để “tri hành,” 
-  Hồ sơ lưu. 

4717 W. First Street , Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 571-0473  *  Fax: (714) 568-1009 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     13 

TIỂU TRUYỆN TỰ GHI 
 

Thích Trí Quang 

ruyện của tôi không đáng gì mà phải ghi. 
Chỉ vì truyện ấy, hơn vài thập kỷ trước 

thập kỷ 2530 (1975-1985), có liên quan 
đến Phật giáo VN, lại bị hư cấu truyện và 
phim sai quá nên phải ghi. Nhưng ghi như 
dưới đây thì chỉ là có còn hơn không mà 

thôi. 
Sinh chính quán của tôi là làng Diêm Điền, 

thuộc khu vực phía tây sông Nhật Lệ, nằm phía 
Bắc con đường cái quan nối liền cổng Quảng 
Bình, trung tâm thành phố Đồng Hới, đến tận 
của Vũ Thắng, ven chân dãy núi Hoành Sơn. Cả 
làng gốc Bắc, có lẽ di cư thời kỳ tiếp thu đất 
sính lễ công chúa Huyền Trân, giọng nói đặc 
biệt, không như cả vùng Quảng Bình gốc Nghệ 
Tĩnh. Gia đình theo Phật tử đời Cố. Cha pháp 
danh Hồng Nhật, mẹ pháp danh Hồng Trí, cùng 
là đệ tử của ngài Đắc Ân, Quốc Ân Tự, Huế, 
nguyên người Đức Phổ, đồng hương mẹ tôi. 
Cha tôi từng là nhân viên mật của một trong 
hai quân thứ Phan Đình Phùng ở Quảng Bình. 

Tôi sinh giờ thìn, ngày 14-11 Quí Hợi 2467 
(21-12-1923). Xuất gia vào giờ giao thừa vía 
Đức Di Lặc năm Bính Tý 2480 (1936). Bổn sư là 
ngài Hồng Tuyên, đồng sư với cha mẹ tôi, sáng 
lập và trụ trì Phổ Minh Tự, nơi được kể như tổ 
đình của Phật giáo Quảng Bình mà ngày nay 
hầu như không có gì. 

Xuất gia một năm, năm sau Đinh Sửu 2481 
(1937) tôi nhập học Phật Học Viện của Tổng Trị 
Sự Hội Phật Học, Huế. Thân giáo sư là ngài Trí 
Độ, trưởng giả Tâm Minh Lê Đình Thám cũng 
như một vị giáo sư nữa. Ngài Trí Độ thọ giáo 
với ngài Phước Huệ, Thập Tháp Tự, Bình Định, 
thọ Bồ tát giới với ngài Đắc Quang, Quốc Ân 
Tự, Huế - hai ngôi chùa này cùng do ngài 
Nguyên Thiều, vị Tổ khai sơn Phật giáo Nam Hà 
thời Trịnh Nguyễn phân tranh, sáng lập. 

Nhập học Phật Học Viện từ năm 2481 
(1937) đến năm 2487 (1943) thì có một kỳ thi 
khác thường. Phật Học Viện có học trình 10 
năm : ba năm sơ đẳng, ba năm trung đẳng, hai 
năm cao đẳng, hai năm siêu đẳng. Mỗi năm có 
một kỳ thi, đề tài lấy trong kinh sách đã học 
năm đó. Kỳ thi 2487 (1943) là tốt nghiệp trung 
đẳng, đột nhiên có quyết định thi hết kinh sách 
đã học từ năm ấy trở lui. Có vài môn thi vốn 
không học như thi viết luận Hoa văn, thi nói 
Nghi lễ mà các điệu tán là chính. Viện cho biết 

thi tuyển sẽ khó khăn, và trúng tuyển kỳ thi 
này là trúng tuyển tốt nghiệp. Học trình hai 
năm cao đẳng và hai năm siêu đẳng sẽ dồn lại 
làm một và không thi nữa. Kỳ thi này tôi có số 
điểm cao nhất. Và hai năm sau, Ất Dậu 2489 
(1945) tại Đại Tòng Lâm Kim Sơn, cách một 
con sông sau chùa Thiên Mộ, cơ sở mới của 
Phật Học Viện, lễ tốt nghiệp được tổ chức, chỉ 
vài ngày trước ngày Nhật đảo chính Pháp trên 
toàn cõi Đông Dương. 

Sau kỳ thi 2487 (1948), Phật Học Viện tổ 
chức lễ phát nguyện cho Sa Di giới do ngày Đắc 
Quang chứng minh, ngài Trí Độ cho mỗi người 
một pháp hiệu với chữ Trí đứng đầu. Cái tên Trí 
Quang có từ đó. Mùa hè năm ấy, ngài Hồng 
Tuyên chính thức cho tôi pháp danh Nhật 
Quang, pháp tự Trí Hải, lại tập chúng cử tôi làm 
Trú trì của Phổ Minh. Mùa hè 2489 (1945), sau 
khi làm lễ tốt nghiệp, tôi về Phổ Minh thì đến 
Vu Lan xảy ra Cách Mạng Tháng Tám. Giao 
thừa vía Đức Di Lặc năm sau, Bính Tuất 2490 
(1946), ngài Hồng Tuyên tổ chức truyền thọ Tỷ 
Kheo giới và đắc pháp cho tôi với hiệu Thiền 
Minh. Mùa xuân năm ấy, lần đầu tiên, tôi thảo 
đề án thống nhất Phật Giáo VN, kèm theo một 
hiến chương cũng được dự thảo, gửi đến Chủ 
Tịch Hồ Chí Minh qua đường bưu điện. Nhưng 
mùa hè năm ấy, ngài Trí Độ được Phật giáo Bắc 
mời ra lập Phật Học Viện. Tôi cũng được mời đi 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

với ngài. Khi ra Quán Sứ, việc đầu tiên là thầy 
Tổ Liên cho tôi biết Chủ Tịch Hồ Chí Minh có 
mời thầy và trao đề án nói trên. Nhưng lúc bấy 
giờ đang tiến hành thành lập Phật Học Viện 
nên chưa ai có thì giờ và cơ hội làm gì về đề án 
đó. 

Phật Học Viện của Phật giáo Bắc thành lập 
cũng khá qui mô, đặc biệt tuyển sinh chu đáo, 
trên một tháng mà đã khai giảng được hai lớp 
chính. Tăng Ni tu học thật đáng trọng. Nhưng 
không mấy chốc mà đến tháng 9 kháng chiến 
toàn quốc. Tôi về quê nhà Quảng Bình, có tin 
chắc chắn Pháp sẽ đổ bộ nên mồng 8 tháng 2 
năm sau, Đinh Hợi 2491 (1947), tôi xin ngài 
Hồng Tuyên truyền thọ Bồ tát giới. Bấy giờ 
đang tản cư, người chạy giặc, đồ dấu giặc, nên 
một thầy một trò trước bàn Phật chỉ còn tượng 
Ngài với bát nhang mà thôi, ngài Hồng Tuyên 
truyền thọ Bồ tát giới cho tôi, với lời kết thúc 
buổi lễ như vầy : Nguyện rằng đời đời kiếp kiếp 
tôi với thầy được làm thầy làm bạn với nhau, 
truyền thọ cho nhau Bồ tát giới của Phật. 

Thọ Bồ tát giới rồi, không đầy một tháng 
sau Pháp đổ bộ Đồng Hới, tôi tham gia kháng 
chiến. Nhưng tháng 10 năm ấy, mẹ tôi bịnh 
nặng, bốn anh em tôi đều đi kháng chiến, 
người thứ ba tử trận một tuần sau ngày Pháp 
đổ bộ, hai người thứ nhất và thứ tư ở xa, tôi ở 
gần nhà nhất nên phải về nuôi mẹ. Hôm tôi về 
đúng vào ngày 23 tháng 10, mãn tang cha tôi 
mất từ năm Ất Dậu. Năm sau, Mậu Tý 2492 
(1948), tôi vào Huế, giảng dạy cho Phật Học 
Viện Báo Quốc. Năm sau nữa, Kỷ Sửu 2493 
(1949), lần đầu tiên có quyết định Tăng sĩ đảm 
nhận Tổng trị sự Hội Phật Học, thầy Đôn Hậu 
hội trưởng, tôi phó. Cuối năm ấy, lần đầu tiên 
tôi vào Sài Gòn, ăn Tết Canh Dần 2494 (1950) 
tại đây. Dịp này cũng làm được vài việc: chung 
sức vận động hợp nhất ba Phật Học Đường Liên 
Hải, Mai Sơn và Ứng Quang (sau đổi Ấn 
Quang), thành lập Phật Học Viện Nam Việt, lại 
chung sức vận động thành lập Hội Phật Học 
Nam Việt. Rồi về Huế, làm chủ bút tạp chí Viên 
Âm tái bản. Cuối năm ấy bắt đầu vận động 
thống nhất Phật Giáo VN, có một phần do kích 
thích tố Phật Giáo Đồ Thế Giới Hữu Nghị thành 
lập tại Tích Lan, Phật Đản Tân Mão 2495 
(1951), Đại Hội Phật Giáo Toàn Quốc, gồm cả 
hai tập đoàn Tăng sĩ và cư sĩ của ba miền, họp 
tại Từ Đàm, Huế, và Tổng Hội này gặp đủ thứ 
ma chướng: trong nhà có ba tập đoàn thiếu 
hoan hỷ, ở ngoài thì chính quyền Trần Văn Hữu 
làm khó, chính quyền Nguyễn Văn Tâm sau đó 
càng làm khó hơn; bảng hiệu văn phòng bị hạ, 
ngài Hội chủ Thích Tịnh Khiết bị buộc nạp 
khuôn dấu, nhân viên Quản Trị Trung Ương 
người phải lánh, người bị tù. Tôi mạo hiểm nắm 
việc. Sau một năm xuôi ngược, đầu năm Quí T?
2497 (1953), Tổng Hội được thừa nhận và 
đúng 10 năm sau, chính Tổng Hội này là chủ 
chốt trong Pháp nạn Quí Mão 2507 (1963). 
Trong khi vận động cho Tổng Hội Phật Giáo VN 
được thừa nhận, có sự đề phòng không thành 

nên Giáo Hội Tăng Già Toàn Quốc được thành 
lập bởi ba tập đoàn Tăng sĩ của ba miền, họp 
tại Quán Sứ, Hà Nội, năm Nhâm Thìn 2496 
(1952). 

Giáp Ngọ 2498 (1954), kháng chiến chống 
Pháp kết thúc. Miền Nam ông Ngô Đình Diệm 
đứng ra. Việc này được biết rõ khi hội nghị Ge-
nève sắp kết thúc. Lần chót, trước khi Nam Bắc 
phân cách, mẹ con tôi đã nói chuyện với nhau 
khá nhiều. Rốt cuộc mẹ tôi bảo, vậy là miền 
Nam "quạ lang" vẫn hoành hành! Thôi thì con 
đi mà lo báo bổ cho Phật. Tôi đi, và Ất Mùi 
2499 (1955), nhận chức vụ Hội Trưởng Tổng 
Trị Sự Hội Phật Học, vận động đổi tên Phật Học 
ra Phật Giáo, đưa Tổng Hội Phật Giáo VN vào 
đặt trụ sở ở Sài Gòn. Rồi nghỉ việc cho đến Quí 
Mão 2507 (1963) nhận lại chức vụ nói trên. Với 
chức vụ này, Phật Đản năm ấy tôi phát động, 
và chung sức lãnh đạo, việc chống chế độ Ngô 
Đình Diệm. 

Ông Ngô Đình Diệm muốn Thiên Chúa Giáo 
của ông độc tôn, muốn anh của ông là Tổng 
Giám Mục Ngô Đình Thục làm Hồng Y giáo chủ, 
nên ông kỳ thị đàn áp Phật Giáo. Ấp chiến lược 
chỗ thì rào chùa vào trong để hạn chế đi lại, 
chỗ thì rào chùa ra ngoài để tự do bắn phá. 
Khu trù mật thì bắt cán bộ cơ sở của Phật Giáo 
phá nhà bỏ của mà đi. Quân địch thì bắt Tăng 
sĩ Phật Giáo làm những chức vụ nguy hiểm mà 
vô quyền, để tu sĩ Thiên Chúa ra mà nắm 
quyền chỉ huy ngay từ hạ tầng. Giải thưởng 
văn chương thì thưởng cho cuốn văn chương 
bình dân nội dung cốt chống Phật Giáo. 
Chương trình tú tài C thì đổi toàn lý thuyết 
thượng đế và nhân vị, lại thêm một bằng ban D 
với cổ ngữ La Tinh. Sát hại Phật tử thì có tập 
thể lên đến 36 người ở một nơi cùng một lúc, 
không cò lẻ tẻ nữa. Cả gan huy bỏ ngày Phật 
Đản trong danh sách ngày lễ được nghỉ của 
công tư chức, và danh sách này bao giờ Thiên 
Chúa Giáo cũng gấp đôi Phật Giáo cả ngày và 
giờ nghỉ. Dụ số 10 được thêm dụ bổ túc, tăng 
cường sự hạ giá và kềm chế đối với Phật Giáo. 
Rồi sửa điện Thái Hòa của hoàng thành Huế thì 
có lưỡng long mà không có nhật nguyệt để 
phòng cắm thành giá. Mọi việc xuôi xả thì tòa 
Hồng Y giáo chủ sẽ đặt ở đó. Cái làm cho 
không xuôi là cờ Phật Giáo. Vatican điều tra 
thấy Huế, địa phận của Tổng Giám Mục Ngô 
Đình Thục sao mà Phật Giáo nhiều quá : Phật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     15 

Đản thì cờ Phật Giáo đầy hai bên đường từ Huế 
ra La Vang, kiệu đức Mẹ thì từ La Vang vào Huế 
không có cờ của Vatican. Ông Ngô Đình Diệm 
bèn bắt công chức Huế kê tên cả nhà để đưa 
cho anh mình báo cáo là giáo dân, và Phật Đản 
2507 (1963) thì triệt hạ cờ Phật Giáo để Vati-
can thấy dân Huế theo anh mình hết rồi. Phật 
Giáo thì suốt thời Pháp thuộc cho đến lúc đó 
chồng chất bao nhiêu chịu đựng. Nay thì không 
chịu nữa. Ngay sau khi tuyên bố như vậy, tôi 
gửi đến Tổng Thư Ký Liên Hiệp Quốc một điệp 
văn nêu lên tình hình vi phạm nhân quyền và 
kỳ thị tín ngưỡng của chế độ Ngô Đình Diệm. 
Từ đó cho đến ngày ông bị lật đổ, mọi hoạt 
động trong và ngoài nước ai cũng biết không 
nhiều thì ít, không thể kể cho hết được. Có điều 
phải nói, trước và sau 1963, cho đến 1975, 
Phật Giáo VN không bao giờ nằm trong túi ai 
cả, mặc dầu suốt thời gian này việc gì nổi lên 
mà không có sự khai thác theo ý riêng. Như 
bản thân tôi đây, vì ngài Quảng Đức tự thiêu 
nên ông Ngô Đình Diệm phải mời phái đoàn 
Phật Giáo mở hội nghị với phái đoàn chính phủ, 
tôi phải vào Sài Gòn để cùng quyết định tại chỗ 
những gì phái đoàn họp, theo tư thế của tôi và 
theo sự ủy nhiệm, phải chung quyết thay ngài 
Hội Chủ. Chuyến đi có ngài, có thầy Thiện Minh 
và tôi, đi xe từ sân chùa Từ Đàm thẳng xuống 
sân bay Phú Bài. Ai cũng nghĩ tôi đi tiễn, khi 
máy bay sắp cất cánh mới biết tôi đi thì phản 
ứng không kịp, và việc này chỉ do sự sắp đặt 
khéo léo một chút của một Phật tử. Nhưng phi 
cơ thay vì vào Sài Gòn lại lên Kontum, đậu ở đó 
đến ba tiếng. Nhân viên phi hành đoàn bí mật 
cho tôi hay vì tôi, và đang chờ Sài Gòn quyết 
định. Sài Gòn đã quyết định để bay về đây, coi 
như không có việc gì. Đại hoại như thế, chưa 
bao giờ tôi thoát hiểm bởi ai mà tôi không quen 
biết. Ngay như tài liệu tôi gởi Liên Hiệp Quốc, 
nhiều đến một valy phải vài người khiêng, 
nhưng từ Xá Lợi đi ra và qua thấu Liên Hiệp 
Quốc là do chính ông Bửu Hội, người của ông 
Ngô Đình Nhu, khi gặp tôi thì tình nguyện giúp 
bất cứ việc gì giúp được. 

Nhưng ông Ngô Đình Diệm đổ rồi, đúng 
như tôi dự đoán, vấn đề Phật Giáo không phải 
kết thúc mà là bắt đầu. Từ đây sắp đi, Phật 
Giáo ở trong tình trạng cây muốn lặng mà gió 
không ngừng ; mặt khác, cường độ chiến tranh 
khiến Phật Giáo phải chống chiến tranh. Chỉ nói 
vắn tắt hai câu như vậy cũng thừa để thấy vấn 
đề Phật Giáo ngang trái đến mức nào. Những 
cái gọi là Thượng Hội Đồng Quốc Gia, Quốc Hội 
Lập Hiến hay thành phần đối lập, cùng những 
sự lên xuống của bao chính phủ, toàn không có 
gì đáng nói. Công bình mà nói thì cũng có sự 
toan họa hổ mà lại loại cẩu. Cho đến Bính Ngọ 
2510 (1966), vấn đề đã lên cao độ. Sau một 
cuộc họp của Phật Giáo, tôi nói với người Mỹ 
rằng Phật Giáo phải chính thức vận động hòa 
bình, người Mỹ nói với tôi rằng hòa bình là 
chiến tranh tàn rụi dần đi. Quan điểm tương 
phản đến mức đó nên phải có vụ 1966; có vụ 

ám sát thầy Thiện Minh (mà không chết); có 
vụ âm mưu lừa tôi ra đi mà từ 1965 đã được 
bàn lén; có vụ cầm tù tôi ở dưỡng đường Duy 
Tân; có vụ Viện Hóa Đạo của Việt Nam Quốc 
Tự; có vụ hủy bỏ hiến chương Phật Giáo; có vụ 
ra giá nếu tôi chịu cho thu thanh một lời lên án 
việc tấn công nhân Tết Mậu Thân thì trả hiến 
chương, bỏ Tâm Châu, biếu tặng quyền lợi thật 
hấp dẫn; có vụ bắt tôi sau đó; có vụ ly gián 
Phật Giáo lần nữa theo kế hoạch Thiệu Trung; 
có vụ một viên tướng tưởng mình đàn áp được 
Phật Giáo năm 1966 nhưng sau nhờ một viên 
tướng đàn anh đến vận động tôi ủng hộ cho 
ứng cử Tổng Thống, vì, cho đến nay, vẫn cho 
rằng mình làm Tổng Thống thì miền Nam 
không bại trận mà còn chiến thắng. Tuy có lắm 
vụ mà có vụ chỉ là trò bắng nhắng như vậy, 
nhưng từ tháng 9-1966, tôi đã biết đích xác 
Hoa-Mỹ sẽ quan hệ bình thường, cuộc chiến 
Việt Nam sẽ thương thuyết kết thúc, mọi cường 
độ quân sự chỉ là áp lực tranh thắng. 

Ấy thế, mọi việc diễn ra có lúc đến chóng 
mặt. Cho đến mùa xuân 2519 (1975) thì một 
ngày mà có người ba lần đến vận động tôi 
đừng chống việc ông Dương Văn Minh đứng ra, 
"vì chính quyền của ông ấy sẽ có bảy phần 
mười là người tiến bộ." Tôi không nói lại gì cả, 
chỉ quan tâm lời thầy Trí Thủ nói, rằng chim cá 
còn mua mà phóng sinh, lẽ nào đồng bào mà 
không hy sinh cấp cứu. Rồi ông Dương Văn 
Minh gặp tôi, đưa ra hai mảnh giấy báo cáo 
mật cho thấy ngân hàng trống rỗng và quân sự 
nguy ngập, và nói ông không vụ lợi vì lợi không 
còn gì, không cầu danh vì danh đến quốc 
trưởng là cùng, ông chỉ không nỡ ngồi nhìn 
chết chóc. Tôi nói, nếu lòng ông như thế là ông 
làm như lời thầy Trí Thủ nói, và có nghĩa ông 
thay người khác mà vác cờ trắng! Sau đó mấy 
tháng, tôi trả lời một thầy Phật Giáo cấp Tỉnh, 
rằng nay Phật Giáo VN bước qua một giai đoạn 
khác. 

Tổng chi, tôi có tham vọng không? Có, mà 
có đến nỗi có người đã nói hơi chướng nữa. 
Tham vọng của tôi không mơ mộng Phật Giáo 
trở lại vị thế quốc giáo như thời xa xưa, càng 
không mong muốn Phật Giáo thành một Thiên 
Chúa Giáo thứ hai. Tôi chỉ mong ước, trong cơn 
nghiêng ngửa của đất nước, ai nhìn vào Phật 
Giáo cũng nghĩ rằng đất nước này còn có cái 
ấy. 

Nhưng tôi không chế ngự nổi hoàn cảnh 
đó, sự mong ước như vậy thể hiện cho thật vừa 
ý. Truyện của tôi là truyện buồn cho tôi, ở 
chính cái điểm này. Truyện của tôi đúng là 

Cao cao sơn thượng hành thuyền, 
thâm tâm hải đề tẩu mã: 
ngựa phi dƣới nƣớc, 
thuyền chèo trên non. 

 
(Trích từ Bài Tiểu Truyện Tự Ghi của Hòa 

thượng Thích Trí Quang, nguyên là Phụ lục 3 
trong bản thảo của cuốn Bồ Tát Giới của Hòa 

thượng in sau năm 1975 tại Việt Nam) 



 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 
 

Ñieáu vaên 
 

Thành kính tưởng niệm Trưởng Lão Hoà Thượng 
Tân Viên Tịch thượng TRÍ hạ QUANG 

 

 
Than ôi! 
Trời Cố Đô sao mờ trăng khuyết, 
Đất Thành Kinh mây phủ mưa giăng 
Chùa Từ Đàm cây lặng gió yên 
Dòng Hương Giang sóng lan hình quyện 
Thế là: Củi hết lửa tắt, nhựt vãng nguyệt lai 
Tử biệt sanh ly, Ta Bà cõi tạm, Tịnh Độ quê chơn. 
Sống gởi thác về, Tịch nhi phi tịch. 
 
Nhớ giác linh xưa: 
Tại làng Diêm Điền bên bờ Tây dòng Nhật Lệ: tùy duyên xuất thế, 
Ở nước Việt Nam nơi miền Bắc tỉnh Quảng Bình: hiện hạnh sanh thân 
Thơ ấu thông minh đĩnh ngộ, tánh nết ngoan hiền,  
Lớn lên mẫn tuệ khiêm từ, tâm tư thuần hậu 
Gia đình mộ Phật, nương Tôn sư Thích Đắc Ân học đạo 
Thân phụ thương dân, dựa chí sĩ Phan Đình Phùng phò nghiệp.  
 
Gia cảnh trong ấm ngoài êm. Sớm hôm được cha thương mẹ quý, anh em đùm bọc chở che, 
láng giềng bầu bạn thân gần, bà con nội ngoại khen ngợi. Bỗng dưng, vào một ngày lành, đêm 
giao thừa năm Bính Tý nọ, lễ vía Đức Di Lặc, túc duyên hồi khởi, nguyền lực quay về, hoa 
giác ngộ bừng nở, trí Bát Nhã chiếu soi, quyết lìa bỏ thế tục, tịnh hướng thiền môn Quốc Ân, 
nương Bổn Sư Hồng Tuyên thế phát, xuất gia học đạo, sớm kệ chiều kinh, cơm rau đạm bạc 
qua ngày, áo vải nâu sồng trải tháng, tấn đạo nghiêm thân, thúc liễm oai nghi, trau dồi đức 
hạnh, nên được thầy thương bạn mến, bổn đạo nể vì.  
 
Khi vào Phật Học Viện, nhận Tôn Sư Trí Độ làm thân giáo Sư, Trưởng giả Tâm Minh làm 
thiện tri thức. Kể từ đó, đêm ngày miệt mài cần mẫn, chăm chỉ nghiên tầm bối diệp, sôi kinh 
nấu sử, trải qua sơ đẳng rồi đến trung đẳng, đèn sách ứng thi, điểm đạt đứng đầu, dự vào cao 
đẳng siêu đẳng.  
 
Thế rồi lần lượt Sa Di đàn giới Đại Tòng Lâm Phật Học Viện Kim Sơn nạp thọ, được Đức Tôn 
Sư Đắc Quang chứng minh, Thân Giáo Sư Trí Độ truyền đăng cho pháp hiệu Trí Quang. 
Cũng vào năm ấy, Bổn Sư Hồng Tuyên ban cho pháp danh Nhật Quang, pháp tự Trí Hải; vâng 
lời Bổn Sư đảm nhiệm trú trì Phổ Minh tự, dắt dìu Phật tử tu học.  
 
Tết Nguyên Đán năm Bính Tuất vía Đức Di Lặc được Tôn Sư Hồng Tuyên truyền Cụ Túc giới 
ban hiệu Thiền Minh. Từ đó, giới thể châu viên, đèn tâm tỏ rạng, hạnh đức sáng ngời, đạo 
phong rực rỡ. Sau khi tốt nghiệp Cao Đẳng Siêu Đẳng tại Phật Học Đường, thì cũng là lúc 
chiến tranh loạn lạc, bom đạn bủa vây, vận nước chao nghiêng, nhân sanh điên đảo, thân phụ 
qua đời, anh em ly tán, kẻ mất người còn, đau lòng xót dạ, Ngài một lòng thọ tang Cha để đền 
ân, sớm hôm hầu cận Mẹ nhằm đáp nghĩa. Để giúp cho ngôi nhà Phật Giáo Việt Nam đứng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     17 

 
 

 

vững, Ngài đã ra công soạn thảo Hiến chương. 
Nhằm tiếp dẫn hậu lai, báo ân Phật Tổ, Ngài đã 
cùng với các bậc kỳ túc chăm lo thành lập và 
tham gia giảng dạy tại các Phật Học Đường Bắc 
Trung Nam. 
 
Gặp khi pháp nạn sáu ba, gia đình nhà Ngô độc 
tài kỳ thị mưu cầu tham vọng, ra tay đàn áp Phật 
Giáo, Tăng ni bị bắt bớ, chùa viện bị phong toả, 
Ngài đã vị pháp quên mình, chung lưng đấu cật 
cùng với các bậc thạch trụ cao tăng, quyết bảo 
tồn ngọn cờ Chánh Pháp, xứng danh là bậc long 
tượng đầy đủ chí khí của bậc đại hùng, đại lực, 
đại trí, đại bi.  
 
Khi đất nước thanh bình, Ngài lui về sống hạnh 
độc cư, tinh chuyên tu tập, đêm ngày lặng lẽ 
chuyển ngữ kinh văn, sớm tối âm thầm biên dịch 
luật luận. Ngài đã để lại cho nền văn hoá Phật Giáo Việt Nam kho tàng pháp bảo đồ sộ làm 
kim chỉ nam con đường tu tập nghiên cứu, học thuật cho Tăng Ni tín đồ và cho những ai 
muốn tìm hiểu đạo Phật. 
 
Những tưởng: 
TRÍ tuệ nhiệm mầu mãi xua tan màn hôn ám, dìu chúng sanh thoát khỏi bến mê 
QUANG huy huyền diệu hằng rạng chiếu cõi vô minh, dắt hữu tình quay về bờ giác.  
 
Nào ngờ: 
Gió vô thường thổi đến, sóng sanh tử gợn xô. Đèn lưu li chợt tắt, hương mạt lị thơm lừng. 
Giờ Tuất năm Hợi nơi thiền thất, bóng lạnh phòng không, chốn Từ Đàm Già Lam cây lặng 
gió yên. Trời Cố Đô thành nội mưa tuôn mây phủ. Bốn biển môn đồ học chúng ngậm ngùi xót 
thương lãnh thọ di ngôn chu toàn hiếu sự, năm châu Giáo Hội Tăng Ni bàng hoàng tưởng 
niệm khấp bái tiễn biệt. 
 
Thế là: Từ nay, môn đồ pháp quyến mất đi người Thầy khả kính, Thiền gia mất đi một thạch 
trụ, Phật Giáo Việt Nam khăp năm châu mất đi một bậc long tượng kỳ túc thâm uyên. Nhưng 
hoa đàm tuy rụng vẫn còn hương. Hoà Thượng đi vào cõi vô tung bất diệt. Gương hạnh sáng 
ngời và đạo phong trác việt của Ngài mãi còn rạng soi cho hàng Tăng-tục trong khắp năm 
châu bốn biển. 
 
Kính nguyện Giác Linh Ngài thượng phẩm cao đăng, nơi Tịnh Độ tùy duyên dạo bước vân 
du, chốn Ta Bà thùy nguyện tiêu dao hoá độ. 

 
Nam Mô Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật 

 
Nam Mô Từ Lâm Tế Chánh Tông Tứ Thập Nhất Thế, Nguyên Thiều Pháp Phái, Phổ 
Minh Môn Hạ, Huý Thượng NHẬT Hạ QUANG, Tự TRÍ QUANG, Hiệu THIỀN 
MINH, Trưởng Lão Hoà Thượng Giác Linh thùy từ chứng giám. 

 
11-11-2019 

Hậu Học Thích Chúc Hiền (khấp lễ cẩn bút) 



 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

CHÍN MƢƠI SÁU PHÖT VỚI  

THƢỢNG TỌA THÍCH TRÍ QUANG 

[05.05.1966] 
  
Ngô Thế Vinh  

Tiểu sử Nhà văn Ngô Thế Vinh, trích lại từ trang Văn Học Nghệ Thuật của thi sĩ Phạm Cao Hoàng: 
 
Ngô Thế Vinh, cũng là bút hiệu, chánh quán Hà Nội, sinh năm 1941 tại Thanh 
Hoá. Tốt nghiệp Đại học Y khoa Sài Gòn 1968.Trong ban biên tập, nguyên tổng 
thư ký rồi chủ bút báo sinh viên Tình Thương trường Y khoa Sài Gòn từ 1964 
tới 1967 [khi báo bị đình bản]. Nguyên y sĩ Liên Đoàn 81 Biệt Cách Dù. Tu 
nghiệp ngành Y khoa Phục hồi tại Letterman General Hospital San Francisco. 
Sau 1975, tù ba năm qua các trại tù cải tạo. Tới Mỹ cuối 1983, bác sĩ nội trú rồi 
thường trú các bệnh viện Đại học SUNY Dowstate Brooklyn, New York. Tốt 
nghiệp ngành Nội khoa, bác sĩ điều trị và giảng huấn tại một bệnh viện miền 
nam California. 

 
Tác phẩm đã xuất bản: 

 
Tiếng Việt 
Mây Bão (Nxb Sông Mã Sài Gòn 1963, Nxb Văn Nghệ 
California 1993), Bóng Đêm (Nxb Khai Trí Sài Gòn 
1964), Gió Mùa (Nxb Sông Mã Sài Gòn 1965), Vòng Đai 
Xanh (Nxb Thái Độ Sài Gòn 1971, Nxb Văn Nghệ Cali-
fornia 1987), Mặt Trận ở Sài Gòn (Nxb Văn Nghệ Califor-
nia 1996), Cửu Long Cạn Dòng Biển Đông Dậy Sóng
(Nxb Văn Nghệ California 2000, Nxb Văn Nghệ Califor-
niatái bản 2001, Việt Ecology Press & Giấy Vụn VN tái 
bản 2014), Mekong Dòng Sông Nghẽn Mạch (Nxb Văn 
Nghệ Mới California 2007, Nxb Văn Nghệ Mới tái bản 
2007, Nxb Giấy Vụn VN tái bản 2012), Audiobook Me-
kong Dòng Sông Nghẽn Mạch (Nxb Văn Nghệ Mới 2007, 
Việt Ecology Press & Nxb Nhân Ảnh 2017). 
 
Tiếng Anh 
The Green Belt (Ivy House 2004), The Battle of Saigon 
(Xlibris 2005), Mekong The Occluding River (iUniverse, 
Inc. 2010), The Nine Dragons Drained Dry, The East Sea 
in Turmoil (Việt Ecology Press & Nxb Giấy Vụn 2016). 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     19 

LỜI DẪN NHẬP: Đã 44 năm sau cuộc Chiến 
tranh Việt Nam, vẫn còn những câu hỏi chƣa có 
lời giải đáp. Chỉ riêng tên tuổi Thích Trí Quang 
đã gây ra rất nhiều tranh cãi (1).(1) Có nhiều 
nhãn hiệu gán cho ông: với một số ngƣời Việt 
chống cộng thì cả quyết Thích Trí Quang là 
cộng sản đội lốt tu hành hoạt động với sự chỉ 
đạo của Hà Nội; nhưng ngay với giới chức cộng 
sản cũng đã từng coi Trí Quang là một loại CIA 
chiến lƣợc; còn theo tài liệu giải mật của CIA 
thì đánh giá Trí Quang không phải cộng sản, 
mà là một nhà tu hành đấu tranh cho hòa bình 
và muốn sớm chấm dứt chiến tranh. Thêm 
nguồn tài liệu còn lƣu trữ về những cuộc đàm 
luận giữa Trí Quang và các giới chức Hoa Kỳ, 
cho rằng Trí Quang chống cộng mạnh mẽ và 
hiểu đƣợc sự việc xử dụng quân đội Hoa Kỳ để 
chống lại Cộng sản Bắc Việt và Trung cộng. 
Và trong phần trả lời phỏng vấn của báo 
Sinh viên Tình Thương 1966, cách đây 53 
năm, khi "đề cập tới sự nguy hiểm của 
Cộng sản, TT Trí Quang đã so sánh họ với 
những chiếc lá vàng có đóng đinh, phải 
cần tới một cơn gió lốc cách mạng thổi 
đúng hướng, không phải làm bay những 
niềm tin mà là bốc sạch đám lá vàng có 
đóng đinh là Cộng sản." 
Vậy thì đâu là sự thật? Đâu là con ngƣời thật 
của Thích Trí Quang? Nhƣ câu hỏi trong phim 
Rashomon, một kiệt tác điện ảnh của Nhật 
Bản. Ngƣời viết sẽ không đƣa ra một kết luận 
nào về chân dung TT Thích Trí Quang, nhƣng 
muốn trở lại bối cảnh chính trị xã hội của thập 
niên 1960s, khi mà tên tuổi Trí Quang hầu nhƣ 
gắn liền với những biến động thời bấy giờ. 
Từ sau 1975, TT. Trí Quang sống lặng lẽ 
những năm tháng cuối đời trong ngôi chùa 
Già Lam ở Gò Vấp Sài Gòn, rồi sau đó trở 
về chùa Từ Đàm Huế. Và mới đây, khi tin 
Thích Trí Quang vừa viên tịch ngày 
8.11.2019 ở tuổi 96 (ông sinh năm 1923) 
cũng tại chùa Từ Đàm Huế – nơi chúng tôi 
thực hiện cuộc phỏng vấn ngày 5 tháng 5, 
1966 cách đây cũng đã hơn nửa thế kỷ. 
Trên báo chí truyền thông và dư luận 
trong và ngoài nước lại dấy lên những ý 
kiến rất khác nhau về ông, nhưng các 
thông tin về ông thì lại rất ít. 
Nhìn lại thập niên 1960s, trong khi tin tức về 
các phong trào Phật giáo tranh đấu ngoài miền 
Trung rất nhiễu loạn, thì tại Sài Gòn, ngoài một 
cuộc phỏng vấn hiếm hoi dành cho tuần báo 
TIME ngày 22.04.1966 với hai ký giả McCulloch 
và James Wilde (2); TT Trí Quang sau đó trở ra 
Huế và rất ít khi dành cho báo giới Tây phƣơng 
những cuộc tiếp xúc nào khác. Riêng với TÌNH 
THƢƠNG tuy chỉ là tờ báo của Sinh viên Y khoa 
nhƣng lại rất quan tâm theo dõi thời cuộc, nên 
hai phóng viên Phạm Đình Vy (5) và Ngô Thế 
Vinh được sự chỉ định của Toà soạn, đã bay ra 
Huế, đƣợc gặp và thực hiện cuộc phỏng 
vấn Chín mươi sáu phút với Thượng Toạ 
Thích Trí Quang buổi chiều ngày 5-5-1966 

tại Chùa Từ Đàm Huế. Và bài phỏng vấn này 
đã được đăng ngay trên báo Tình Thương số 
29, 1966, và đã đƣợc phóng viên của US News 
& World Report xin dịch sang tiếng Anh nhƣng 
rồi không rõ lý do, bài báo đã không đƣợc phổ 
biến sau đó. 
Và nay qua bộ báo Tình Thƣơng mà Thƣ quán 
Bản Thảo của nhà văn Trần Hoài Thƣ (4) mới 
tìm lại đƣợc từ Thƣ viện Đại Học Cornell, trong 
đó có số báo TT 29, với 4 trang 2-3-4-5 đăng 
trọn vẹn cuộc phỏng vấn đã thực hiện từ hơn 
nửa thế kỷ trƣớc. Chúng tôi cho phổ biến bài 
báo này – với không bình luận, không ngoài 
mục đích chỉ muốn cung cấp tới các bạn trẻ và 
các sử gia tƣơng lai có thêm một sử liệu hiếm 
quý về TT Trí Quang tƣởng nhƣ đã thất 
lạc. Ngô Thế Vinh 

 
*** 

 
CHÍN MƢƠI SÁU PHÚT VỚI 

THƢỢNG TOẠ THÍCH TRÍ QUANG 
[05.05.1966] 

 
NGÔ THẾ VINH & PHẠM ĐÌNH VY 
 
ĐỘNG CƠ THÚC ĐẨY 
Với những rối loạn chính trị trong tuần lễ 

vừa qua, có một hiện tượng TRÍ QUANG trên 
khắp các báo chương ngoại quốc. Tuần báo 
Time coi ông như xuất hiện một Machiavel mới, 
trong khi báo L'Express gán cho ông là mẫu 
người đang làm rung động cả Mỹ quốc, đó là 
chưa kể tới những bài báo nói về ông đăng trên 
US News and World Report và Newsweek... 
Hiện tượng trên cũng được các báo Việt ngữ 
toa rập theo, thích thú đem ra phiên dịch và 
đăng tải; nhiều người coi đó như một khám 
phá mới lạ về một nhà tu hành tài ba, nhiều 
quyền lực nhưng cũng rất bí ẩn và khó hiểu. 

Đã từ lâu chúng tôi vẫn có thành kiến với 
các nhà báo ngoại quốc khi họ nhận định về 
các vấn đề Việt Nam và chúng tôi thành thật 
tin tưởng rằng không một người ngoại quốc 
nào am hiểu vấn đề Việt Nam bằng chính 
những người Việt. Cái thái độ dễ dàng tin cậy 
vào mấy ông nhà báo ngoại quốc trong công 
việc tìm hiểu đất nước mình nếu không bắt 
nguồn từ một thái độ ỷ lại của báo chí Việt thì 
cũng đang coi là một hiện tượng quái gở. 

Trở lại trường hợp Thích Trí Quang, từ 
nhận định bảo ông là cộng sản đến ý nghĩ một 
tay quốc gia cực đoan, hình như chỉ cần một 
chút ngộ nhận. Nghĩ rằng tôn giáo sẽ còn đóng 
một vai trò quan trọng trong tương lai chính trị 
miền Nam, việc tìm hiểu mẫu một nhà tu-hành
-dấn-thân đang có nhiều ảnh hưởng là điều cần 
thiết, đó là lý do cuộc gặp gỡ Chín mươi sáu 
phút với Thượng Toạ Thích Trí Quang buổi 
chiều ngày 5-5-1966 tại Chùa Từ Đàm Huế. 

NHỮNG SAI LẦM CỦA TIME 
Hình như có một sự khác biệt rất xa giữa 

thực trạng miền Trung và các tin tức thổi 



 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

phồng trên báo chí. Sau hơn bốn tuần lễ tranh 
đấu, Huế đã có một khuôn mặt sinh hoạt bình 
thường ngoại trừ những biểu ngữ khẩu hiệu 
còn treo dán rải rác, các chữ Bãi Khoá Bãi Thị 
kẻ sơn còn lưu vết trên nền tường; các cô nữ 
sinh Quyết tử đã lại tóc thề áo dài trắng tới 
trường đi học, súng ống cũng được trả lại cho 
quân đội, đài phát thanh cho đọc thông cáo 
kêu gọi tất cả sinh viên họp đại hội để bàn về 
bình thường hoá sinh hoạt Đại học. 

Nơi bến Toà Khâm, ngay trước khu Đại 
học, các tàu Há Mồm của Mỹ đang đổ lên bến 
chồng chất những thực phẩm và đạn dược, 
đám trẻ con xúm quanh đùa rỡn với những anh 
lính Thuỷ quân Lục chiến Mỹ. Trước trụ sở 
Thông tin ngoài các khẩu hiệu đòi bầu cử Quốc 
hội, chống chánh phủ Trung ương, còn có khẩu 
hiệu lên án Việt cộng pháo kích vào Thành nội 
sát hại dân chúng... 

Dấu vết những ngày máu lửa chỉ có vậy. 
Trên dốc tới Nam Giao, chùa Từ Đàm vẫn 

yên tĩnh nằm đó. Ngoài một số đệ tử đi lễ 
chùa, trong sân không có chút náo nhiệt của 
những phút tranh đấu. Nơi nhà Trai, trong bộ 
đồ rộng trắng, Thượng toạ Trí Quang đang ngồi 
bình thản đánh cờ với một cụ già, ngồi cạnh đó 
là một nhà sư trẻ Thích Mẫn Giác. 

Khi chúng tôi tới ván cờ đã mãn với phần 
thắng về phía Thượng Toạ, dĩ nhiên. Tuy chưa 
giáp mặt ông lần nào, chúng tôi đã biết mặt 
Thượng toạ qua hình ảnh báo chí, và đặc điểm 
đầu tiên để nhận ra ông là đôi mắt vô cùng sắc 
sảo. Không với một cử chỉ xa cách nghiêm 
trọng, không với cả tia nhìn mãnh liệt như thôi 
miên, Thượng toạ vui vẻ tiếp chúng tôi qua 
những nụ cười dễ gây thiện cảm và những cử 
chỉ tự nhiên thoải mái. 

Vào đề ngay, chúng tôi nhắc tới những lời 
tuyên bố của Thượng toạ trên các báo chí 
ngoại quốc, đặc biệt là bài của tuần báo TIME 
(2). Thượng Toạ cho biết: 

- Họ có tới gặp tôi hỏi ý kiến, tôi cũng có 
trả lời họ một số những câu hỏi, nhƣng khi bài 
đăng có cả những ý kiến mà tôi không hề nói, 
tính tôi không bao giờ muốn đính chính, bởi 
vậy trong các bài báo đó có những điều sai lạc. 

Chẳng hạn tuần báo TIME gán cho tôi óc 

bài ngoại gay gắt và nhất là muốn quay lại thời 
Hoàng kim của đời nhà Lý là một điều hoàn 
toàn bịa đặt. 

Không bao giờ tôi chủ trƣơng nhƣ vậy; 
hơn nữa công thức đời nhà Lý với những thày 
chùa hăng hái nắm quyền chính hoàn toàn 
không còn thích hợp với thời đại bây giờ, mơ 
ƣớc điều đó là vô lý. Cũng nhƣ khi hỏi tôi về 
Quốc hội, tôi chỉ nhấn mạnh với họ ở mấy 
điểm: số người đi bầu, sự xâm nhập của Việt 
cộng và cách bầu gián tiếp ngƣời lãnh đạo 
hành pháp qua một Quốc hội trung gian. 

Còn về tiểu sử Thượng tọa, ông cho rằng 
đó chỉ là tài liệu không xác thực của Công an. 

Xem ra bài báo TIME đã mô tả nhiều điều 
không đúng ý Thượng toạ nhưng chúng tôi 
không muốn đi sâu vào thêm. 

 
CHIẾN TRANH HAY HOÀ BÌNH 
Từ những nhận định cho ông có óc bài 

Mỹ, nhiều người e sợ rằng Quốc hội đầu tiên 
được thiết lập với ảnh hưởng của Phật giáo sẽ 
biểu quyết yêu cầu Mỹ rút lui khỏi Việt Nam để 
đi tới thương thuyết và chấm dứt chiến tranh. 
Thượng toạ cho rằng: 

- Bây giờ còn quá sớm để nói tới nên 
thƣơng thuyết hoặc tiếp tục chiến tranh. Chỉ 
biết rằng chính quyền hiện tại chẳng đại diện 
cho một ai và hậu quả là tình trạng vô cùng bi 
thảm về chính trị cũng nhƣ quân sự. Nói chiến 
tranh thì chẳng ra chiến tranh, nói thƣơng thu-
yết thì lại càng nhục nhã, chỉ có Mỹ với Hà Nội 
mà không ai đếm xỉa tới chính phủ Sài Gòn. Bởi 
vậy, chúng ta bắt buộc phải có một Quốc hội, 
một chính quyền dân cử, tạo một khuôn mặt 
quốc gia cho đúng nghĩa một Quốc Gia, việc 
chiến hay hoà là do nơi Quốc hội. Nếu tiếp tục 
chiến tranh thì lúc đó mới đúng nghĩa là một 
cuộc chiến tranh và nếu thƣơng thuyết thì đó 
đúng là một cuộc thương thuyết nghĩa là chúng 
ta đã có một ƣu thế. 

Phải ngồi trên chiếc xe lúc đó mới nói tới 
chuyện lái tới hoặc lui. Đó là phải cho có một 
Quốc hội. Và tôi cũng không dại gì đính chính là 
không muốn thƣơng thuyết để mang lấy tiếng 
hiếu chiến. 

Khi nhắc đến giải pháp Trung Lập mà có 
người nghĩ rằng đó là chủ trương tương lai của 
Phật giáo, Thượng toạ Trí Quang nói: 

- Nếu có thƣơng thuyết để tiến tới giải 
pháp trung lập thì nền trung lập đó phải nhƣ 
thế nào. Ngƣời liều lĩnh nhất cũng không thể 
chấp nhận một hoàn cảnh nhƣ Lào. Pathet Lào 
trƣớc đó là một phe nổi loạn, hiệp ƣớc đình 
chiến 62 ở Lào là một công khai chấp nhận 
cuộc chiến tranh đó, Pathet Lào đƣơng nhiên 
được hợp thức hoá và lại tiếp tục chiến đấu và 
thực sự không có một nền trung lập ở Lào. 

Nhƣ Việt Nam với tình trạng hiện giờ, một 
ký kết nhƣ thế là đƣơng nhiên chấp nhận Việt 
Cộng và chỉ trong sáu tháng là miền Nam rơi 
vào tay họ. Bởi vậy tôi vẫn nghĩ phải có chiếc 
xe cái đã, một Quốc hội đƣợc đa số dân chúng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     21 

đi bầu, đến lúc đó hãy tính xa hơn. Mọi dự đoán 
trƣớc theo tôi là quá sớm. 

 
MỘT QUỐC HỘI KHÓ KHĂN 
Khi đề cập tới những khó khăn của một 

Quốc hội sắp tới: Cộng sản, Chính quyền hiện 
tại và người Mỹ; Thượng toạ cho rằng: 

- Hơn ai hết, ngƣời dân quê Việt Nam đã 
có kinh nghiệm Cộng sản là thế nào rồi và họ 
biết rõ ai là Cộng sản ai không. Bởi vậy không 
đáng lo ngại sự xâm nhập của Việt cộng vào 
Quốc hội. 

Còn về phía chính quyền, Phật giáo đã giữ 
đúng lời hứa và để cho chính quyền có cơ hội 
thực hiện lời cam kết của mình với dân chúng 
về vấn đề Quốc hội. Nếu là một chính quyền 
thiện chí họ hãy tỏ thiện chí đó trong việc đi tới 
một Quốc hội. Nếu chính quyền phản bội thì 
không những lịch sử sẽ phán xét họ mà chính 
dân chúng sẽ có ngay phản ứng. Việc duy trì 
chính phủ hiện thời cho tới ngày bầu Quốc hội 
cũng là một cách để những tƣớng lãnh phản bội 
âm mƣu phá hoại không có cơ hội lẩn tránh hèn 
nhát những trách nhiệm mà họ gây ra trƣớc 
lịch sử. 

Còn ngƣời Mỹ thực tâm muốn miền Nam 
có một Quốc hội hay họ muốn ngăn cản, điều 
đó chưa thể đo lường được, nhưng điều quan 
trọng là chúng ta phải tin ở mình và không nên 
có những hành động làm cho ngƣời Mỹ khiếp 
sợ. 

 
CÁC TƢỚNG LÃNH SAU QUỐC HỘI 
Khi đề cập đến vai trò các tướng lãnh hiện 

thời và sau ngày có Quốc hội, Thượng toạ Trí 
Quang nhận định: 

- Nào là tình trạng chiến tranh, nguy cơ 
của Cộng sản, các tƣớng lãnh kêu gọi dân 
chúng, tôn giáo, đảng phái phải đoàn kết thì 
chính họ lại chia rẽ hơn ai hết. Họ tranh giành 
quyền hành, thanh toán nhau vì quyền lợi và 
loại dần những tƣớng lãnh có công khác. Nhƣng 
trƣớc sự chống đối của dân chúng, trƣớc hiểm 
hoạ đe doạ họ liên kết chặt chẽ hơn ai hết để 
bảo thủ quyền lợi và lũng đoạn dân chủ. Bởi 
vậy mối băn khoăn chính của nhiều ngƣời là 
làm sao trả họ về vị trí thuần tuý quân sự, gây 

lại sức mạnh uy tín và kỷ luật quân đội cùng 
phục hồi danh dự cho những tƣớng lãnh có 
công khác. 

Hiện thời ngƣời ta phải chứng kiến một 
trung ƣơng các tƣớng lãnh chỉ âm mƣu thanh 
toán nhau để tự đi đến chỗ đào thải. Tại các địa 
phƣơng dân chúng vẫn dành nhiều cảm tình 
cho các tƣớng lãnh trong sạch có công với cách 
mạng tháng 11. Nhƣ trung tƣớng Đính đƣợc 
dân chúng miền Trung chấp nhận cũng ở trong 
trƣờng hợp đó. 

 
VỚI NGƢỜI MỸ 
Cuộc tranh đấu cho Quốc hội vừa qua có 

pha mùi Bài Mỹ khiến cho nhiều e ngại và tự 
đặt ra nhiều giả thuyết về sự lợi dụng của Cộng 
sản. Với vai trò của người Mỹ ở Việt Nam, 
Thượng toạ Trí Quang cho rằng: 

- Sau cuộc cách mạng 63, ngƣời Mỹ đƣợc 
hƣởng ở Việt Nam vô số lợi lộc: gia tăng gấp 
bội quân số, chiếm đƣợc những căn cứ tốt nhƣ 
Đà Nẵng, Cam Ranh; được thêm cả nước Thái 
Lan. Không chắc ngƣời Mỹ thực tâm muốn 
chống cộng tại Việt Nam, họ muốn duy trì Cộng 
sản, duy trì cuộc chiến tranh này để thủ lợi. Vì 
nếu thực tâm ngƣời Mỹ muốn, họ có thể làm 
khá hơn nhiều cục diện bây giờ bằng cách trợ 
giúp Việt Nam vừa chống cộng vừa xây dựng 
những căn bản dân chủ hơn là nâng đỡ những 
chính phủ tay sai. Điển hình là vụ Đà Nẵng vừa 
qua. 

 
MỘT TRƢỜNG HỢP ĐÀ NẴNG 
Theo Thượng toạ thì nhờ phƣớc ông 

bà mới không xảy ra vụ đổ máu tại Đà Nẵng. 
Ngoài trách nhiệm lỗi lầm của ông Kỳ trước lịch 
sử còn những trách nhiệm lớn lao của Mỹ. Việc 
người Mỹ xử dụng những chiếc C130 để chở 
những tiểu đoàn Thủy quân Lục chiến và xe 
tăng ra đàn áp phong trào dân chúng đấu tranh 
tại miền Trung là một lỗi lầm không thể tha 
thứ, Thượng toạ nói: 

- Chỉ cần một chút nữa là xẩy ra đổ máu 
lớn lao với trách nhiệm nặng nề về phía ngƣời 
Mỹ. Lịch sử Mỹ Thế kỷ Hai Mƣơi sẽ có ba vết 
nhơ: ném bom nguyên tử xuống Nhật Bản, đàn 
áp nền cộng hoà San Domingo và vết nhơ thứ 
ba là vụ Đà Nẵng. 

 
MỘT CHÍNH PHỦ PHẬT GIÁO 
Khi nhắc tới nhận định của Tuần báo 

Newsweek cho rằng sở dĩ Thượng toạ Trí Quang 
đòi bầu cử gấp rút một Quốc hội vì ông tin rằng 
tổ chức Phật giáo sẽ thắng thế trong cuộc bầu 
cử đó và chính phủ tương lai sẽ là một chính 
phù Phật giáo với bàn tay chi phối trực tiếp của 
Chùa chiền, Thích Trí Quang đã phủ nhận mạnh 
mẽ ý kiến đó và bày tỏ rằng: 

- Quan niệm đó không những không có lợi 
gì mà còn làm mất Danh Dự của Phật giáo. Tôi 
hoàn toàn không mong muốn nhƣ vậy. Kinh 
nghiệm cho thấy với những chính phủ tạm thời 
dù đƣợc hậu thuẫn của tôn giáo này hay tôn 



 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

giáo khác chỉ cần những cuộc biểu tình vài 
trăm ngƣời cũng đủ sụp đổ. Nhƣ một chính phủ 
thành lập do hậu thuẫn của Phật giáo sẽ gặp 
ngay những khó khăn với các tôn giáo bạn, 
không làm đƣợc việc gì mà chính Phật giáo lại 
mang tiếng. Bởi vậy Phật giáo không bao giờ 
muốn tái diễn nhƣng lỗi lầm của thời ông 
Diệm. 

Tranh đấu cho Quốc hội, Phật giáo chỉ 
muốn xây dựng một cái gì thực sự cho quốc gia 
dân tộc trong đó không phải chỉ có những Phật 
tử mà là cả những thành phân Tôn giáo bạn và 
các tầng lớp dân chúng. 

Quốc hội, Chính phủ sẽ không đại diện 
cho một ƣu thế riêng nào mà là đại diện xứng 
đáng của dân chúng. 

 
CHIẾN TRANH TÔN GIÁO 
Rối loạn tháng Tám năm 1964 với những 

vụ thảm sát trong thành phố vẫn lá ám ảnh 
đen tối trong đầu óc nhiều người. Sự cọ sát 
giữa hai tôn giáo trong những ngày gần đây 
làm thức dậy nỗi ám ảnh đó. Viễn tượng một 
cuộc chiến tranh tôn giáo đã được một số báo 
chí e ngại nhắc tới. Theo ý Thượng toạ sự thật 
sự đe doạ đó như thế nào. Thích Trí Quang cho 
rằng: 

- Sự e ngại đó quá đáng và không thể 
nào có. Những đáng tiếc hồi tháng Tám là do 
âm mƣu của Nguyễn Khánh, hoàn toàn ngoài ý 
muốn của các vị lãnh tụ Tôn giáo. Khi phải tiếp 
xúc cới những vị lãnh đạo tôn giáo bạn, tôi có 
nói rằng chẳng thà thực sự có một cuộc chiến 
tranh tôn giáo vì quyền lợi hai phía; nhƣng 
mâu thuẫn quyền lợi đó hoàn toàn không có. 
Bởi vậy không vì lý do gì để xảy ra những điều 
đáng tiếc mà nguyên nhân chỉ tại một anh 
tƣớng Kaki đứng ở giữa. 

 
TÍN ĐỒ HAY CÔNG DÂN 
Việc tiến tới Quốc hội Lập hiến một cách 

nhanh chóng là công của Phật giáo, nhiều 
người nghĩ như vậy. Đó là điều mà Thượng toạ 
Trí Quang không muốn. Ông nói: 

- Một phong trào đấu tranh có màu tôn 
giáo sẽ gặp nhiều khó khăn, tự nó gây ra 
những mặc cảm thắng bại nơi các tôn giáo bạn. 
Bởi vậy tôi vẫn muốn các phong trào tranh đấu 
dân chủ phát xuất tự quần chúng không mang 
màu sắc tôn giáo, nếu có lợi cho tổ quốc, Phật 
giáo sẽ đứng sau hậu thuẫn. Trong cuộc xáo 
trộn vừa qua, khi gặp các Đại diện Hội đồng Đô 
Thành, tôi có nói: quý vị là đại diện cho các 
tầng lớp dân chúng, nếu chính quý vị đứng ra 
tranh đấu cho Quốc hội, Phật giáo sẽ đứng sau 
ủng hộ quý vị. Và trong thâm tâm tôi mong 
muốn nhƣ vậy. 

Sau khi tỏ ý không tin tưởng vào thực lực 
các đảng phái quốc gia, Thượng toạ cho rằng 
vai trò tranh đấu cho tự do dân chủ chính là 
bổn phận của thanh niên sinh viên chứ không 
phải của Phật giáo hay một tôn giáo nào. 
Thượng toạ nói: 

- Tôi hiểu rằng khi các anh em sinh viên 
tham dự cuộc tranh đấu chống ông Diệm năm 
1963, anh em nhìn các vị Thƣợng tọa hồi đó 
khác bây giờ. Tôi muốn đƣợc giữ nguyên cái 
nhìn lúc trƣớc, bởi vậy tôi muốn Phật giáo 
cũng như các tôn giáo bạn được trở về vị 
trí của mình. Phật giáo bất đắc dĩ phải đứng 
ra lãnh đạo các cuộc đấu tranh là một điều tôi 
thấy rất chƣớng 

Hình 1: Nguyệt san Sinh Viên Y Khoa Tình Thương số 
29, 1966: trang 1, Mục Lục. [tư liệu Ngô Thế Vinh] 
Hình 2: Nguyệt san Sinh Viên Y Khoa Tình Thương số 
29: 1 trang trong số 4 trang, 2-3-4-5 đăng trọn vẹn 
cuộc phỏng vấn 96 phút với Thượng Tọa Thích Trí 
Quang ngày 05.05.1966 tại Chùa Từ Đàm Huế. [tư 
liệu Ngô Thế Vinh] 

 
NIỀM TIN TẤT THẮNG 
Trái hẳn với triết lý nhà Phật hiểu theo 

nghĩa thông thường là xuất thế và yếm thế, 
Thượng toạ Thích Trí Quang mang khuôn mặt 
của một nhà tu hành mới: một Nhà-Sư-Dấn-
Thân, dấn thân vào tất cả những biến động xã 
hội, dùng tất cả những uy tín và quyền năng 
sẵn có để lèo lái tới một cảnh đời thích hợp với 
sự phát triển của đạo giáo. 

Với con mắt nhận xét tinh tế về thời cơ 
đúng lúc, với niềm kiêu hãnh cao độ về nhân 
cách Á Đông của mình cộng thêm với tinh thần 
quốc gia cực đoan cố hữu, triết lý hành động kỳ 
lạ của Thích Trí Quang ở nơi niềm tin sắt đá về 
sự tất thắng trong mọi mưu lược tranh đấu. 
Tên ông đồng nghĩa với những âm mưu nhưng 
chính ông muốn đối thủ phải kính trọng cái 
nhân cách Á Đông của mình nên mọi hành 
động của ông đều được báo trước. Thượng toạ 
nói: 

- Nhiều ngƣời gán cho tôi mối liên hệ mật 
thiết với ông Lodge, sự thật không có. Với ông 
Lodge hay Taylor (3) cũng vậy, mỗi lần tranh 
đấu tôi đều gặp, nói cho họ biết lập trường của 
Phật giáo thế nào, còn ngƣời Mỹ muốn sao tuỳ 
họ. Tôi hành động đều có báo trƣớc ít nhất là 
24 tiếng. Nhƣ vụ tranh đâu gần đây tôi chỉ gặp 
ông Lodge có một lần, nói rõ lập trƣờng của 
Phật giáo về Quốc hội. Ông ta nói Thƣợng toạ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     23 

nên nghĩ lại. Tôi chỉ cƣời và trả lời đã nghĩ rồi. 
Có vậy thôi. Còn dƣ luận cho rằng ông Kỳ đã 
gặp tôi trƣớc vụ hạ Trung tƣớng Thi là hoàn 
toàn bịa đặt. Tôi chƣa hề gặp ông Nguyễn 
Cao Kỳ một lần nào. 

 
LÁ VÀNG VÀ GIÓ LỐC 
Có lá vàng thì phải có gió lốc. Đó là câu 

so sánh của Thượng toạ Trí Quang với hiện 
tình người Mỹ và Cộng sản: 

- Lá vàng đó là Cộng sản, và gió lốc 
chính là người Mỹ. Muốn chống Cộng thì 
phải cần tới người Mỹ, thế thôi. Đối với 
tôi, những ảnh hưởng ngoại lai chỉ nên 
dùng như những phương tiện chứ bảo 
chấp nhận thì không. 

Đề cập tới sự nguy hiểm của Cộng sản, 
ông nói họ không phải chỉ là những chiếc lá 
vàng làm nhớp nhà mà là những chiếc lá vàng 
có đóng đinh. 

Vì khía cạnh chống Mỹ trong các phong 
trào tranh đấu vừa qua của Phật giáo, có báo 
ngoại quốc cho rằng Thượng toạ Trí Quang 
muốn đuổi Mỹ. Thượng toạ nói: 

- Ngƣời Mỹ rất ngờ nghệch, họ không 
phân biệt đƣợc giữa Bài Mỹ và Chống Mỹ. Bài 
Mỹ là một thái độ thù ghét đƣơng nhiên, dù 
ngƣời Mỹ có làm hay đến đâu cũng vẫn bị 
ghét bỏ, có khi lại còn thù ghét hơn. Trong 
khi Chống Mỹ là một thái độ phản kháng xây 
dựng. Bởi quan niệm hai ngƣời cùng ngồi trên 
một chiếc xe, thấy ngƣời kia lái bậy thì ngƣời 
nọ phải giành lấy mà lái nếu không muốn rớt 
xuống hố. Các phong trào vừa qua không 
mang tính chất bài Mỹ mà là chống Mỹ; chống 
Mỹ đã ngăn cản việc đi tới Quốc hội, chống 
Mỹ đã hậu thuẫn những chính phủ tay sai thối 
nát, chống Mỹ đã giúp phƣơng tiện đàn áp Đà 
Nẵng. 

Thì ra thái độ của Thƣợng toạ là 
muốn cảnh giác ngƣời Mỹ. Cơn gió lốc 
phải đƣợc thổi đúng hƣớng, không phải 
làm bay những niềm tin mà là bốc sạch 
đám lá vàng có đóng đinh là Cộng sản. 

 
NGÔ THẾ VINH 
PHẠM ĐÌNH VY 

Chùa Từ Đàm, Huế 05.05.1966 
[Trích Nguyệt san Tình Thƣơng, số 29, 1966] 

 
Ghi chú: 
1/ Only Religions Count in Vietnam: Thich Tri 
Quang and the Vietnam War. James McAllis-
ter; Department of Political Science, Williams Col-
lege, Williamstown, MA 01267 
2/ A Talk with Thich Trí Quang. McCulloch, James 
Wilde. Time Magazine, April 22, 1966 | Vol. 87 No. 
3/ Henry Cabot Lodge, Đại sứ Hoa kỳ tại Việt Nam 
1963-1964. Maxwell D. Taylor, Đại sứ Hoa kỳ tại 
Việt Nam 1964-1965 
4/ Hành Trình Tình Thƣơng. Trần Hoài Thƣ, Thƣ 
Quán Bản Thảo, số 74, Tháng 4, 2017 
5/ Phạm Đình Vy, nguyên chủ nhiệm Tình Thƣơng 
1964-1967, bác sĩ Thuỷ Quân Lục chiến VNCH, sau 
tù cải tạo 3 năm vƣợt biển, sang định cƣ và hành 
nghề y khoa tại Pháp. 

 
 

TRÍ QUANG ĐẠI SỸ ĐI XA 
 
Gặp Thầy bữa nọ Già Lam 
Rồi thôi bái biệt Từ Đàm hôm nay 
Vèo trăm năm thoáng mộng này 
Giật mình tỉnh lại mới hay rằng là 
  
Trí Quang đại sỹ đi xa 
Qua chơi cõi khác giang hà chảy trôi 
Trôi tan cả đạo lẫn đời 
Chỉ còn tịch lặng chẳng nơi chốn nào 
  
Dặm trình linh diệu tiêu dao 
Bóng vô hình tướng bay vào Chơn Không 
Chơn Không mà Diệu Hữu đồng 
Chưa từng sinh diệt giữa thông tánh huyền 

 
 
 

TÂM NHIÊN 



 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

慧 若 矢 冲 口 闊 山 高 日 照 南 天 

名 曰 智 

志 含 小 界 一 言 地 厚 儿 稱 北 斗 

號 爲 光 
 
Âm: 
 
Tuệ nhược thỉ xung, khẩu khoát sơn cao, nhật 
chiếu Nam thiên danh viết Trí. 
Chí hàm tiểu giới, nhất ngôn địa hậu, nhân 
xưng Bắc đẩu hiệu vi Quang. 
 
Nghĩa: 
 
Tuệ bén nhƣ tên, khẩu vút cao sơn, nhật chiếu 
trời Nam nên gọi Trí. 
Chí hàm tiểu giới, lời nhƣ địa hậu, ngƣời xƣng 
Bắc đẩu xứng danh Quang. 
 
(Trí tuệ bén nhạy nhƣ mũi tên bắn lên trời, 
khẩu khí vút đỉnh non cao, nhƣ mặt trời chiếu 
sáng cõi trời Nam nên gọi là Trí. 
Chí nguyện bao hàm cả tiểu thiên thế giới, một 
lời nói ra vững vàng nhƣ mặt đất sâu dày, mọi 
ngƣời tôn xƣng là Bắc đẩu nên gọi là Quang). 
 
 
 
 
 
 
____________________ 
 
 
Chú thích: 
 

Câu đối này là cách chiết tự hai chữ Hán 智 光 

(Trí Quang). Chữ Trí (智) gồm 3 bộ, bộ thỉ (矢) 

có nghĩa là mũi tên, bộ khẩu (口) có nghĩa là 

lời nói, bộ nhật (日) có nghĩa là mặt trời. 
 

Câu sau, chữ Quang (光) cũng gồm 3 bộ, bộ 

tiểu (小) nghĩa là nhỏ, bộ nhất (一) nghĩa là 

một, bộ nhân ở bên dưới (儿) nghĩa là người. 

CÂU ĐỐI CÚNG DƯỜNG 

ĐẠI LÃO HÕA THƢỢNG THÍCH TRÍ QUANG 

CỦA TĂNG CHÚNG 

VĨNH MINH TỰ VIỆN 
 

Thích Nguyên Hiền chấp bút 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     25 

HÒA THƯỢNG THÍCH TRÍ QUANGHÒA THƯỢNG THÍCH TRÍ QUANG  

và Một Chặng Đƣờng 

Lịch Sử Phật Giáo Việt Nam 
HUỲNH KIM QUANG 

Lời Dẫn 
Phật Giáo Việt Nam có sự gắn bó như nước 

và sữa với dân tộc và đất nước Việt Nam suốt 
quá trình lịch sử tồn tại và phát triển trên hai 
ngàn năm qua. Đó là sự thật lịch sử không thể 
phủ nhận. Trong quá trình tồn tại và phát triển 
đó, Phật Giáo Việt Nam đã trải qua nhiều cơn 
thăng trầm, vinh nhục. Nhưng chưa bao giờ 

Phật Giáo Việt Nam đánh mất bản nguyện 
hoằng dương Chánh Pháp giải khổ quần sanh 
và góp phần giữ nước và phát triển đất nước. 

Trong thời cận và hiện đại, từ đầu thế kỷ 
20 đến nay, Phật Giáo Việt Nam cùng với dân 
tộc bước vào một khúc quanh mới để bắt kịp 
trào lưu tiến bộ, hiện đại hóa, kỹ nghệ hóa, và 
toàn cầu hóa của toàn thể nhân loại. Chính 
trong bối cảnh và nhu cầu thời đại đó, Phật 
Giáo Việt Nam đã chuyển mình để trở thành cơ 
cấu tổ chức với các danh xưng Giáo Hội. Giáo 
Hội là hình thái sinh hoạt mới không còn và 
cũng không thể mang sắc thái thuần túy khép 
kín trong thiền môn, trong nội bộ Tăng Già, mà 
mở rộng phạm vi hoạt động ra nhiều lãnh vực 
trong cộng đồng xã hội. Đó vừa là đáp ứng 
đúng nhu cầu thời đại và vai trò của một tôn 
giáo có bề dày trên hai mươi thế kỷ trong lòng 
dân tộc, vừa là thách thức đối với sự tồn tại và 
phát triển của truyền thống tâm linh lâu đời của 
chính Phật Giáo Việt Nam, cũng như bao nhiêu 
nghịch cảnh và chướng duyên từ bên trong lẫn 
bên ngoài. 

Chính vì nghịch cảnh và chướng duyên, 
không ít bậc lãnh đạo của Phật Giáo Việt Nam, 
dù muốn hay không, đã bị cơn lốc thị phi va 
chạm. Một trong những vị lãnh đạo Phật Giáo 
Việt Nam bị nhiều thị phi nhất là Hòa Thượng 
Thích Trí Quang. Chỉ một mình Hòa Thượng 
Thích Trí Quang mà từ mấy thập niên qua thiên 
hạ đã tốn không biết bao nhiêu giấy mực để dệt 
nên vô số bài viết, nghiên cứu, biên khảo, sách 
báo với đủ mọi sắc thái khen, chê. Thậm chí 
gần đây còn có cả những âm mưu lợi dụng 
chuyện về Hòa Thượng Thích Trí Quang để ngụy 
tạo, bóp méo, và xuyên tạc lịch sử với ý đồ bôi 
nhọ Phật Giáo Việt Nam. Nhận thức được nguy 
cơ này, Hòa Thượng Thích Trí Quang, dù không 
muốn, đã phải viết tự truyện để soi sáng sự 
thật lịch sử. 

Người viết nhân đọc ―Tự Truyện‖ của Hòa 
Thượng Thích Trí Quang nên có cảm khái viết 
đôi điều suy nghĩ về Hòa Thượng và một chặng 
đường lịch sử Phật Giáo Việt Nam. 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

―Tự Truyện‖ được Hòa Thượng Thích Trí 
Quang cho in trong nước vào khoảng thời gian 
gần cuối năm 2011, dày 220 trang, khổ nhỏ 
hơn khổ sách bình thường một chút, bìa trắng 
đen, không có hình ảnh. Điểm đặc biệt của “Tự 
Truyện‖ là Hòa Thượng Thích Trí Quang đã kể 
lại nhiều điều liên quan tới bản thân của ngài, 
tới lịch sử đất nước và Phật Giáo Việt Nam mà 
lâu nay chưa ai nói tới. Bài viết này xin tập 
trung nói đến những điểm đặc biệt mới này. 

 
I- Biết Mình, Biết Ngƣời 
Từ năm 1940 đến 1944, tức là khoảng thời 

gian cuộc chiến tranh Việt Pháp do Việt Minh 
khởi xướng mới bắt đầu, khi nhận định về thế 
cuộc thời đó, Hòa Thượng Thích Trí Quang đã 
viết trong Tự Truyện rằng, ―Tôi khẳng định vị 
trí ‗Tăng sĩ Phật giáo‘ của tôi. Nhƣng tôi suy 
nghĩ sự đô hộ của ngƣời Pháp.‖ Rồi Hòa 
Thượng viết tiếp khi đọc ―bản tƣờng trình sự 
cần thiết thành lập Mặt trận Việt minh của 
Trƣờng Chinh, nội dung nói rõ quan điểm ‗giải 
phóng dân tộc‘ làm tôi chú ý. Tôi thừa hiểu giải 
phóng dân tộc rồi không phải ngƣng ở đó.‖ 

Đoạn trích trên cho thấy 3 điểm đáng chú 
ý: 

1- Hòa Thượng Thích Trí Quang biết rõ và 
khẳng định mình là ai, đó là một Tăng sĩ Phật 
Giáo. Biết và khẳng định vị thế Tăng Sĩ Phật 
Giáo đồng nghĩa với sự khẳng định lý tưởng tu 
hành giác ngộ và giải thoát cũng như sứ mệnh 
truyền thừa nhiệm vụ hoằng dương Phật Pháp 
của đức Phật và Thầy Tổ. Biết rõ như vậy thì sẽ 
không thể nào đi lạc hướng. 

2- Hòa Thượng Thích Trí Quang nhận thức 
rõ về hiểm họa xâm lược của thực dân Pháp và 
nguy cơ mất nước nên đã không ngần ngại 
tham gia kháng chiến chống Pháp. Đó là trách 
vụ thiêng liêng của người công dân nước Việt 

trước cơn nguy biến của sơn hà xã tắc. Chê 
trách việc làm đó là đồng nghĩa với phủ nhận 
bổn phận của người dân khi đất nước lâm 
nguy. 

3- Hòa Thượng Thích Trí Quang biết rõ 
phong trào Việt Minh sẽ không dừng lại ở chỗ 
‗giải phóng dân tộc‘ mà còn đi xa hơn. Điều 
Hòa Thượng không nói ra trong Tự Truyện 
chính là sự lộ diện nguyên hình của Đảng Cộng 
Sản Việt Nam với việc thực thi chủ nghĩa Cộng 
Sản của họ tại Việt Nam sau đó. Biết rõ như 
vậy cho nên, Hòa Thượng đã bỏ kháng chiến 
mà về lại Chùa tiếp tục sứ mệnh của người 
Tăng Sĩ Phật Giáo. 

Trước ngày 1 tháng 11 năm 1963, tức 
trước cuộc đảo chánh lật đổ chế độ Tổng Thống 
Ngô Đình Diệm, lúc còn tị nạn trong Tòa Đại Sứ 
Mỹ ở Sài Gòn, Hòa Thượng Thích Trí Quang đã 
đoán trước là thế nào cũng có đảo chánh. Điểm 
đáng lưu ý là khi nghĩ tới chuyện đảo chánh thì 
Hòa Thượng viết trong Tự Truyện rằng, ―… khi 
đoán chắc sẽ có đảo chánh, tôi lại lo như tình 
trạng Hàn Quốc: Lý thừa Vãn đổ rồi, đảo chánh 
hoài. Nhƣ thế thì làm đƣợc cái gì. Ông Diệm bị 
đảo chánh rồi, tôi cáo từ ra về, người Mỹ nói, 
nếu có thể, tôi nên góp ý kiến với chế độ mới, 
tôi nói, nhƣng không nên đảo chánh nữa. 
Ngƣời Mỹ không nói gì hết.‖ 

Trích đoạn trên cho thấy Hòa Thượng Thích 
Trí Quang không tán đồng việc đảo chánh để 
rồi đưa đất nước vào những cơn biến động, 
những cuộc đảo chánh liên tiếp gây khủng 
hoảng và làm suy yếu sức mạnh đoàn kết dân 
tộc để xây dựng và phát triển quốc gia. 

 
II- Lập Trƣờng Đấu Tranh 
Như vậy có nghĩa là bản thân Hòa Thượng 

nói riêng và Phật Giáo nói chung không chủ 
trương đảo chánh lật đổ chế độ nhà Ngô. Điểu 
này đã được viết rõ trong Tự Truyện. Trong Tự 
Truyện kể rằng Bác sĩ Lê Khắc Quyến được ông 
Diệm mời gặp taị Sài Gòn. Trước khi đi Sài 
Gòn, BS Quyến đến gặp Hòa Thượng Thích Trí 
Quang để hỏi xem Hòa Thượng có muốn nói gì 
với Tổng Thống Diệm không. Hòa Thượng Thích 
Trí Quang nói với BS Quyến rằng, ―Ông hỏi tôi 
muốn ông nói gì, tôi nói, xin nói rất thật thâm 
tâm của tôi. Tôi không mưu đồ gì cả, chỉ phản 
ứng vì hết mức chịu đựng sự xúc phạm quá 
đáng đến đức Phật và Pg của tôi, mà thôi. Vấn 
đề như vậy quá dễ giải quyêt cho Tổng thống 
chứ không thương tổn gì.‖ 

Một chỗ khác trong Tự Truyện, Hòa 
Thương Thích Trí Quang viết lại 5 nguyện vọng 
của Phật Giáo trong vụ tranh đấu 1963 đã được 
hoạch định ngay từ lúc đầu. Trong 5 nguyện 
vọng đó nói rằng, ―Một, Pg tự giới hạn, chỉ 
phản đối chính sách ngƣợc đãi Pg của chính 
phủ. Pg không bƣớc qua những địa hạt khác, 
nhất là địa hạt quyền chức chính quyền. Hai, 
tuyệt đối sử dụng phƣơng cách ‗bất bạo động.‘ 
Ba, Pg không mƣu độc tôn, không cầu đặc tôn, 
nên không thấy ai, kể cả Tcg, là đối nghịch. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     27 

Bốn, Pg không mƣu hại ai, không thiên ai để 
hại ai. Nếu thất bại, Pg coi là sự thất bại của 
chân lý trƣớc bạo lực, không phải thất bại nhƣ 
bạo lực kém bạo lực. Năm, sau hết, nhƣng 
quan trọng nhất, là Pg thỉnh cầu các bậc lãnh 
đạo 2 thực thể đối trận, đừng khai thác gì về 
cuộc vận động của Pg. Vì làm nhƣ vậy thì đối 
phƣơng quý vị lấy cớ để hại Pg mà thôi.‖ 

Hai trích đoạn trên nêu bật một số điểm 
đáng chú ý sau đây: 

1- Cuộc đấu tranh của Phật Giáo năm 
1963 là vì không ―chịu đựng sự xúc phạm quá 
đáng đến đức Phật và Phật giáo” của chính 
quyền nhà Ngô qua việc cấm treo cờ Phật Giáo 
trong các Chùa, các cơ sở Phật Giáo, việc thủ 
tiêu, bắn giết, bỏ tù và trù dập hàng ngũ Tăng, 
Ni và cư sĩ Phật tử trên khắp miền Nam từ năm 
1951, như Tự Truyện ghi rằng, ―Năm ngoái, 
2495 (1951), khi vào họp Đại hội, hòa thƣợng 
Tâm châu có đƣa cho tôi 2 tài liệu bằng hình 
ảnh. Tài liệu 1 là thƣ tuyệt mệnh của 1 gia 
đình nếu tôi nhớ không lầm là 7 người, đau 
lòng vì tín ngƣỡng của mình bị kỳ thị, và gia 
đình mình bị bức tử. Tài liệu 2 là 3 ngôi chùa 
mái cổ có mặt nhật bị đập, và thay vào là hình 
chữ thập. Các vị ni sƣ bị mặc áo mão bà sơ.‖ 
Đó là cuộc vận động đòi quyền bình đẳng tôn 
giáo. 

2- Cuộc đấu tranh của Phật Giáo năm 
1963 ngay từ đầu phía Phật Giáo đã khẳng 
định là bất bạo động, có nghĩa là không sử 
dụng đến phương thức bạo động để đòi quyền 
bình đẳng tôn giáo. Trong bối cảnh khi mà Liên 
Hiệp Quốc đã công bố Bản Tuyên Ngôn Nhân 
Quyền vào ngày 10 tháng 12 năm 1948, thì 
vấn đề tôn trọng quyền bình đẳng tôn giáo, tôn 
trọng quyền làm người là quyền lợi tất yếu của 
người dân và bổn phận phải có của các thể chế 
chính quyền. Chính vì vậy, Hòa Thượng Thích 
Trí Quang kể trong Tự Truyện: ―Bắt đầu việc 
gửi điệp văn đến LHQ, mật và gấp. Nội dung 
tôi nói Nam Việt nam ―vi phạm nhân quyền.‖ 
Sự vi phạm ấy gồm có xúc phạm Phật đản 
2507, triệt cờ Pg Thế giới, khủng bố trắng Phật 
tử bất bạo động bằng chiến xa. Thỉnh cầu ngài 
Tổng thƣ ký LHQ tra xét và bảo vệ ―hiến 
chƣơng nhân quyền.‖ 

3- Cuộc đấu tranh của Phật Giáo năm 
1963 không có mưu đồ lấn sang địa hạt quyền 
chức chính quyền, không mưu đồ độc tôn tôn 
giáo, hay chống Thiên Chúa Giáo. Khẳng định 
ngay từ đầu như thế cho nên, Phật Giáo nói 
chung và bản thân Hòa Thượng Thích Trí 
Quang nói riêng không hề có ý đồ chen lấn vào 
các vấn đề chính trị thế quyền. Và cũng vì vậy 
mà các thế lực chính trị với quyền lợi cá nhân, 
gia đình, đảng phái, chủ nghĩa, hay tôn giáo 
riêng đã xem Phật Giáo là thế lực cần phải triệt 
hạ. Nhưng xác định thế đứng vượt lên trên 
đảng phái, khuynh hướng chính trị và chủ 
nghĩa là đúng với con đường dẫn đạo tâm linh 
cho con người trong mục đích giác ngộ vô minh 
và giải thoát mọi khổ đau của đạo Phật. Cũng 

chính ở vị thế vượt lên trên đó, đạo Phật đã đi 
sâu vào lòng người, sống trong trí tuệ và tình 
thương của nhân loại, để có thể tồn tại và phát 
triển ở mọi quốc gia, mọi thời đại. Nếu Phật 
Giáo chọn đứng chung hàng ngũ với các thể 
chế chính trị, các chế độ chính quyền, hay các 
chủ nghĩa thế tục thì đã có lúc bị buộc phải trở 
thành thế lực chống lại dân tộc và làm hại cho 
quốc gia xã tắc. 

4- Nguyện vọng thứ 5 của Phật Giáo là 
điểm quan trọng nhất vì nó cho thấy viễn kiến 
chính xác của những nhà lãnh đạo Phật Giáo 
Việt Nam ngay từ lúc bắt đầu công cuộc đấu 
tranh đòi quyền bình đẳng tôn giáo và nhân 
quyền. Nguyện vọng đó: ―là Pg thỉnh cầu các 
bậc lãnh đạo 2 thực thể đối trận, đừng khai 
thác gì về cuộc vận động của Pg. Vì làm nhƣ 
vậy thì đối phƣơng quý vị lấy cớ để hại Pg mà 
thôi.‖ Quả thật không sai. Cuộc vận động cho 
quyền bình đẳng tôn giáo của Phật Giáo đã bị 
các thế lực chính quyền ở 2 miền Nam Bắc lợi 
dụng để gây tại hại không lường cho Phật Giáo 
Việt Nam mà mãi đến ngày nay, sau gần 50 
năm, vẫn còn những di chứng đáng sợ. Chế độ 
Quốc Gia ở Miền Nam thì chụp mũ Phật Giáo là 
Cộng Sản, trong khi chế độ Cộng Sản ở Miền 
Bắc thì kết án Phật Giáo là CIA, là ―tay sai của 
Mỹ Ngụy,‖ là ―Phật Giáo phản động,‖ v.v… 

 
III- Theo Ai? 
Vậy đâu là sự thật? Hòa Thượng Thích Trí 

Quang là người của CIA, là người quốc gia 
chống Cộng Sản, hay là người của Cộng Sản 
chống Mỹ, chống Quốc Gia? 

Trong tác phẩm ―Only Religions Count in 
Vietnam: Thich Tri Quang and the Vietnam 
War,‖ (Chỉ Có Tôn Giáo Là Đáng Kể Tại Việt 
Nam: Thích Trí Quang và Chiến Tranh Việt 
Nam) của Giáo sư Trường Cao Đẳng Tư Wil-
liams College ở Tiểu Bang Massachusetts, Hoa 
Kỳ, và là nhà nghiên cứu chuyên về Phật Giáo 
Việt Nam và nhân vật Thích Trí Quang là James 
McAllister, được Nhà Xuất Bản Modern Asian 
Studies ấn hành năm 2007, bản dịch Việt do 
Trần Ngọc Cư thực hiện. Trong đó tác giả 
James McAllister sau khi nghiên cứu nhiều tài 
liệu từ các nguồn khác nhau gồm cả tài liệu của 



 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Bộ Ngoại Giao Hoa Kỳ đã đưa ra 
khẳng định rằng, ―Tuy nhiên, 
nhƣ chính Moyar cũng nhìn 
nhận, các quan chức của chính 
phủ Mỹ, những ngƣời có đủ mọi 
lý do tự lợi (self-interested) để 
kết luận Trí Quang là Cộng sản, 
lại trƣớc sau nhƣ một đã bác bỏ 
cách đánh giá này. Nhƣ các nhà 
phân tích của CIA đã kết luận 
tháng Chín 1964: ―Không một ai 
trong số nhiều ngƣời Việt thù 
ghét Trí Quang, những kẻ chỉ 
chờ cơ hội để bôi nhọ ông, hay 
thậm chí những kẻ hoài nghi về 
động lực chính trị của ông, có 
thể đƣa ra bằng chứng vững 
chắc về bất cứ liên kết nào hiện 
có giữa ông và Cộng sản‖.‖ 

Hòa Thượng Thích Trí Quang viết trong Tự 
Truyện rằng, ―Nhƣng rồi tôi chữa lửa mà bị cho 
là đốt nhà. Bao nhiêu chuyện xảy ra, ở Huế 
cũng nhƣ ở Sàigòn, do các ông Tƣớng ai cũng 
thấy mình có thể làm nên chuyện. Quần chúng 
Pg bị cuốn hút là vì cái tính ―giữa đƣờng thấy 
chuyện bất bình mà tha,‖ nên bị lợi dụng có khi 
thật phiền.‖ Hay ở một đoạn khác Hòa Thượng 
viết: ―Bằng cái gọi là Quốc hội lập hiến, tôi 
mong quần chúng có cơ cấu sinh hoạt chính trị, 
Pg có thể rút mình ra.‖ Một đoạn khác Hòa 
Thượng viết rằng, ―Nhƣng thực sự có 3 bên 
không muốn tôi sống. Họ muốn Pg không còn 
là mối bận tâm cho họ nữa.‖ Trong đoạn cuối 
của Tự Truyện, Hòa Thượng Thích Trí Quang 
viết rằng, ―Rốt cuộc, tôi không biết gì, không 
có ý định gì cả, nên cuộc đời tôi ‗không vẫn 
hoàn không,‘ không có gì đáng nhớ, đáng nói. 
Ngay nhƣ sự tự truyện này, vì không thể không 
có nên phải viết và phải in, mà thôi. ‗Không 
vẫn hoàn không‘ là Phật cho, tôi mới đƣợc nhƣ 
vậy.‖ 

Trong các đoạn trích dẫn trên, xin lưu ý ở 
một chỗ Hòa Thượng Thích Trí Quang nói rằng 
―Nhƣng thực sự có 3 bên không muốn tôi sống. 
Họ muốn Pg không còn là mối bận tâm cho họ 
nữa.‖ Ba bên là ai thì chắc người đọc có quan 
tâm đến tình hình Việt Nam thời bấy giờ đều 
biết rõ, đó là Mỹ, Chính Quyền Miền Nam và 
Cộng Sản. Như vậy thì làm sao Hòa Thượng 
Thích Trí Quang lại là người đi theo một trong 3 
bên đó. Không đi theo bên nào cho nên phải 
gánh chịu thảm nạn là bị cả ba bên chống phá 
và kết án. 

Những ai không liễu ngộ, không thực hành 
Phật Pháp đúng mức, không thấu triệt giáo 
nghĩa ―Không‖ của nhà Phật thì sẽ không làm 
sao hiểu được điều Hòa Thượng Thích Trí 
Quang viết trong câu cuối của trích đoạn trên, 
rằng, ―‘Không vẫn hoàn không‘ là Phật cho, tôi 
mới đƣợc nhƣ vậy.‖ 

Tại sao, Phật cho cái ―Không‖ mà Hòa 
Thượng lại tâm đắc như được điều gì quý giá 
nhất trong đời?  

Cứu cánh của một người tu sĩ 
Phật Giáo hay một người con 
Phật không phải là đạt được điều 
gì đó về danh vọng, về quyền 
hành, về chức tước, về phẩm vị, 
về đẳng cấp, về của cải vật chất, 
mà đích thực và tối thượng là có 
thể buông xả mọi việc, mọi thứ, 
mọi điều, không nắm bắt, không 
chấp trước, không bị buộc trói 
bởi bất cứ điều gì trên thế gian 
này. Đó là sự giác ngộ tận cùng 
bản chất ―vô sở đắc,‖ hay ―thật 
tánh không‖ của tất cả các pháp 
và giải thoát mọi phiền não và 
triền phược. 
Với sự thực chứng như thế thì 
không một thế lực chính trị nào, 
không một thể chế chính quyền 

nào, không một chủ nghĩa nào đáng để cho 
người con Phật đúng nghĩa nói chung và Hòa 
Thượng Thích Trí Quang nói riêng để tâm tới, 
chứ đừng nói là bị trói buộc vào. Trong ý nghĩa 
đó, Hòa Thượng Thích Trí Quang chỉ đơn giản là 
một tăng sĩ Phật Giáo Việt Nam. Nhưng vì sinh 
ra trong một hoàn cảnh đất nước ngửa 
nghiêng, dân tộc bị vùi dập bởi các thế lực 
chính trị, Phật Giáo bị kỳ thị, bị bách hại, cho 
nên Hòa Thượng Thích Trí Quang và các vị lãnh 
đạo Phật Giáo phải ra tay lèo lái con thuyền 
đạo pháp để vượt qua cơn bão táp pháp nạn và 
quốc nạn. 

Như thế đã quá rõ là Hòa Thượng Thích Trí 
Quang và những nhà lãnh đạo Phật Giáo Việt 
Nam chỉ theo Phật. 

 
IV- Ƣớc Nguyện Bình Sinh Và Nỗi Oan 

Khó Nói 
Dù là nhà lãnh đạo Phật Giáo có thẩm 

quyền quyết định cao nhất, nhưng không phải 
việc gì Hòa Thượng Thích Trí Quang cũng có 
thể kiểm soát hết. Như Hòa Thượng đã viết 
trong Tự Truyện đã được trích ở trên rằng, 
―Nhƣng rồi tôi chữa lửa mà bị cho là đốt nhà. 
Bao nhiêu chuyện xảy ra, ở Huế cũng nhƣ ở 
Sàigòn, do các ông Tƣớng ai cũng thấy mình có 
thể làm nên chuyện. Quần chúng Pg bị cuốn 
hút là vì cái tính ―giữa đƣờng thấy chuyện bất 
bình mà tha,‖ nên bị lợi dụng có khi thật 
phiền.‖ 

Điều phiền nhất mà Hòa Thượng ghi trong 
Tự Truyện là chuyện về việc đem bàn thờ Phật 
ra đường trong biến cố xảy ra tại miền Trung 
năm 1966. Hòa Thượng kể rằng, ―Một đoàn 
chiến xa và thiết giáp khá hùng hậu, đƣợc điều 
động từ Quảng trị vào Huế. Khi sắp qua cầu An 
hòa, viên sĩ quan chỉ huy ra lịnh ngừng lại để 
anh đi thám sát đã. Anh đến chùa của khuôn 
hội Pg Phú thạnh, miệng hét, tay làm, hối thúc 
Phật tử khuôn hội, có anh phụ lực, khiêng bàn 
Phật ra đặt giữa đƣờng, lại thúc hối tƣ gia Phật 
tử làm theo. Viên sĩ quan quay lại, báo cáo 
đường bị cản trở. Rồi đợi lịnh. Nhưng bàn Phật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     29 

được đưa ra càng nhiều. Khuôn hội Phú thạnh 
đã chạy vào Diệu đế thông báo cho tôi và hỏi ý 
kiến. Tôi hỏi Ôông (Ôn) Thiện siêu đang có 
mặt. Ôông nói, ‗thụ động chứ biết làm sao.‘ 
Thực tế tôi cũng không thể bảo ngƣng đƣợc 
nữa. Bàn Phật đã có sau trong thành phố rồi. 
Chƣa bao giờ, mà bây giờ, tôi phải xúc phạm 
sự tôn nghiêm đến mức này!‖ 

Đó là điều tất yếu phải xảy ra cho mọi 
phong trào quần chúng. Khi một phong trào đã 
phổ biến ra quần chúng thì không một nhà lãnh 
đạo quân sự, chính trị, xã hội, hay tôn giáo nào 
có đủ sức để kiềm chế, hay kiểm soát hết mọi 
tình hình. Cũng chính ở nhược điểm này mà 
Phật Giáo Việt Nam đã không ngừng bị lợi 
dụng, bị chụp mũ, và bị kết án. 

Nhưng, như thế, trong cõi tận cùng của 
con người Hòa Thượng Thích Trí Quang, đâu là 
ước nguyện bình sinh của ngài? 

Hòa Thượng Thích Trí Quang viết trong 
phần đầu của Tự Truyện rằng, ―Dầu chƣa phải 
lúc, ở đây vẫn nên nói rõ về sự biên dịch kinh 
sách Phật giáo của tôi. Vì điều này mới đích 
thực là thị hiếu và chí hƣớng bình sinh của đời 
tôi, là lòng mong ƣớc của mẹ tôi. Nên, dầu cơ 
hội có chùa lớn và đệ tử nhiều, tôi có không ít, 
nhƣng tôi khƣớc từ không đắn đo. Chỉ tạm trú 
hết Từ đàm thì Ấn quang, thì Già lam, ở đâu, 
đầu óc tôi chỉ nghĩ đến, ngay trong lúc ăn, phải 
dịch chữ này, câu kia, đoạn nọ, sao cho đúng ý 
và nghe đƣợc. Tôi không dạy học, vì không 
thích bằng sự biên dịch. Khởi sự hơn 1 năm 
trƣớc ngày tốt nghiệp, tôi đã chuẩn bị đầy đủ 
để biên tập “Từ điển Phật học” và biên dịch 
―Đại tạng kinh.‖ Nhƣng công việc lúc đó, công 
việc góp sức ―Vận động thống nhất Phật giáo 
VN‖ khiến tôi xếp cất lại chí nguyện của mình.‖ 

Vận động thống nhất Phật Giáo Việt Nam 
mà Hòa Thượng nói đến là vận động thành lập 
Tổng Hội Phật Giáo Việt Nam vào năm 1951 và 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất vào 
năm 1964. 

 
Kết Luận 
Ngày xưa, đức Phật thừa biết Ngài có thể 

làm Chuyển Luân Thánh Vương để dùng vương 
đạo mà an bang tế thế. Nhưng, Ngài đã không 

làm? Vì sao? Vì Ngài biết rõ hơn ai hết rằng cái 
khổ sanh, già, bệnh, chết và muôn vàn phiền 
não sân si khác mà chúng sinh trong vô lượng 
kiếp, ở mười phương thế giới phải gánh chịu 
không thể nào được chữa trị tận gốc bởi 
Chuyển Luân Thánh Vương, mà duy chỉ có bậc 
Giác Ngộ Viên Mãn là Phật mới làm được. Đức 
Phật cũng biết rõ rằng liên hệ tới chính trị là 
phiền lắm cho nên, đời Ngài chỉ đi khất thực để 
sống và ngủ ở gốc cây, mà không can dự vào 
chính sự của các bậc vua chúa công hầu. 

Những nhà lãnh đạo Phật Giáo Việt Nam 
thời cận đại và Hòa Thượng Thích Trí Quang 
cũng ý thức tinh tường về những hệ lụy thế 
tục, nhưng vẫn phải xông pha vào công cuộc 
vận động đòi bình đẳng tôn giáo và nhân 
quyền, vẫn phải liên hệ tới chính trị trong 
chừng mức nào đó, chính là vì không thể quay 
lưng với bổn phận và trách nhiệm đối với đạo 
pháp và dân tộc. Đó là hạnh nguyện dấn thân 
và hy hiến vì đạo của bồ tát. Nếu không phải 
thế thì Phật Giáo Việt Nam hơn hai ngàn năm 
qua đã không có những tấm gương sáng ngời 
của Thiền sư Pháp Thuận, Thiền sư Vạn Hạnh, 
Phật Hoàng Trần Nhân Tông, Tuệ Trung 
Thượng Sĩ, Bồ Tát Thích Quảng Đức, v.v… 

 
Riêng đối với trường hợp Hòa Thượng 

Thích Trí Quang, người viết bài này rất tâm đắc 
ở câu nói cuối cùng trong Tự Truyện của ngài, 
rằng, “Rốt cuộc, tôi không biết gì, không 
có ý định gì cả, nên cuộc đời tôi „không 
vẫn hoàn không‟, không có gì đáng nhớ, 
đáng nói… ‘Không vẫn hoàn không’ là Phật 
cho, tôi mới được như vậy.” 

Nếu không phải suốt đời hành đạo bằng 
tâm Phật thì cuối đời ở tuổi 89 (năm 2011), 
Hòa Thượng Thích Trí Quang không thể nào 
cảm nhận được ân đức lớn như vậy từ nơi Phật. 

Đó là chỗ khác nhau giữa người thế gian 
chỉ muốn nhận vào mà không dám bỏ, với 
người tăng sĩ Phật Giáo làm bao nhiêu việc cho 
đời cho đạo mà không thấy có việc gì làm và ai 
làm. Giác ngộ và giải thoát là ở chỗ này. 

 
Huỳnh Kim Quang 



 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

TRÍ QUANG – NGƢỜI CON CỦA MẸ;  
NGƢỜI HÙNG CỦA CHÍNH ÔN;  

BẬC THƢỢNG NHÂN CỦA THỜI ĐẠI 
  Thích Nguyên Siêu 

Đọc Trí Quang Tự Truyện, chúng ta thấy 
tình Mẹ như là một hạnh nguyện Bồ Tát để Ôn 
thành bậc Cao Tăng. Mẹ là chất liệu yêu thương 
xây thành đài hoa rực rỡ để Ôn ngự tọa suốt một 
đời làm Thầy tu. Ôn thường nhắc đến Mẹ. Ôn 
thường canh cánh về Mẹ bên lòng khi còn sanh 
tiền. Trước khi ―chết‖ Ôn về quê thăm Mẹ, lạy tình 
thương của Mẹ từ thuở ấu thơ. 

Đọc Trí Quang Tự Truyện, nghe như hương 
nguyền của một thời xưa. Mẹ con bên chiếc đèn 
dầu leo lét trong đêm mà tư duy: ―Thƣa, Mẹ mới 
nói chậm rãi, ―giữa một Thầy tu mà Mẹ đã mơ 
ƣớc, với một Thầy cúng quê mùa nhƣ ai, Mẹ phân 
vân hết sức.‖ Mẹ đã gom góp từng hạt tư duy ấy 
để xâu kết thành ước mơ Ôn là một Thầy tu. Mẹ 
của Ôn là vậy đó. Mẹ của Ôn mà cũng là Bồ Tát 
của Ôn. Bồ Tát Mẹ đã hướng dẫn Ôn đi, đã cho Ôn 
xuất gia đầu Phật để tu thành Bậc Xuất Trần 
Thượng Sĩ. Bậc Long Tượng Thạc Đức trong chốn 
nhà Thiền.  Chúng ta có thể nói Mẹ là tất cả trong 
trái tim của Ôn. 

Đọc Trí Quang Tự Truyện, để chúng ta cảm 
nhận hai nguồn năng lượng truyền cho nhau giữa 
Mẹ và Ôn như hai khối tình bất tuyệt: ―Thế là đã 
rõ. Nhƣng Thầy đã rõ trƣớc.  Thầy ra nhà lúc mới 
xế bóng. Mẹ chào hỏi. Thầy nói nhẹ nhàng. ―Chị 
ơi, xƣa, ngƣời ta có con Thừa Tƣớng dễ hơn có 
con Cao Tăng.‖ Mẹ thƣa liền: ―Tôi không biết bàn 
tính với ai.  Định chiều vào Thầy thì Thầy đã ra, 
và đã có ý kiến. Có thể không có gì phải phân vân 
nữa.‖ 

Mẹ và Ôn đồng tình cho Ôn đi tu để làm Cao 
Tăng mà không màng đến Thừa Tướng để hưởng 
bổng lộc triều đình, mũ cao áo rộng, huyễn tướng 
của thế tục. Kể từ đấy, Mẹ là Bồ Tát của Ôn và Ôn 
là Cao Tăng của Mẹ. 

Đọc Trí Quang Tự Truyện, để khẳng định và 
minh chứng một lần nữa hạnh nguyện xuất trần 
của bậc Thượng Sĩ không bị mờ nhạt bởi hương 
hoa phù phiếm của thế gian. ―Đêm đó, tôi trang 
trọng thƣa Mẹ: ―Lấy vợ, làm Thầy cúng, quá dễ. 
Nhƣng không dễ, hoàn toàn không dễ, cho Mẹ con 
mình. Con đi tu là lời nguyền của Mẹ, bây giờ nói 
khác đi sao đƣợc?‖ 

Đã nguyền rồi thì phải giữ ―thệ hải minh sơn,‖ 
thề non hẹn biển làm sao có thể tan được. Nhất là 
lời “Nguyền” của Bồ Tát, mang hạnh nguyện xây 
dựng đời con thành bậc Cao Tăng trong hàng 

Chúng Trung Tôn – Tăng Bảo. Từ đó, ai có thấy chí 
xuất trần khi còn là thời măng tơ, non trẻ. Cho đến 
hôm nay, qua hình ảnh Tang lễ của Ôn. 

Nói đến cái Hùng của Ôn là cái Đại Hùng, Đại 
Bi, Đại Trí. Cái Hùng của Bồ Tát Phổ Hiền vì hạnh 
nguyện độ sinh mà mang áo giáp nhẫn nhục vào 
đời 5 trược. Cái Bi cứu khổ trầm luân cho chúng 
sinh mà Bồ Tát Quan Âm phát nguyện tầm thinh 
cứu độ. Cái Trí xuất trần của Bồ Tát Văn Thù soi 
sáng mà suốt một đời Ôn đã dùng cái Trí đó để soi 
tỏ từng bước chân đi. Vậy Hùng, Bi, Trí là chất liệu 
tác thành mà qua bao nhiêu thế đạo nhiễu 
nhương, thăng trầm, thành bại, Ôn đã vượt qua và 
đi trên tất cả, để nghe lời Di Huấn của Ôn. Lời Di 
Huấn của bậc Thượng Nhân đơn sơ, mộc mạc, 
nhưng đầy tình đời nghĩa đạo. Di Huấn rằng: 
1) Sau giờ chết rồi độ 6 giờ là liệm. 
2) Liệm rồi các Pháp tử lạy ba lạy rồi là đƣa ra xe 

tang. 
3) Không bàn thờ, bát nhang, báo tang, thành 

phục, đƣa đám, phúng điếu. 
4) Chuyển đến lò thiêu, thiêu rồi đem về chùa 

làm tuần, chung thất, trăm ngày, Tiểu tƣờng 
và Đại tƣờng. 

5) Mỗi lễ chỉ tụng một trong các kinh: Địa Tạng, 
Kim Cƣơng, Bồ Tát Giới, Pháp Hoa vả Thủy 
Sám. 

6) Mỗi lễ đều không thông báo và mời ai dự cả. 
Sáu điều Di Huấn như là một Bản Thanh Quy 

trong chốn nhà Thiền để cho người sau noi dấu. 
Chính là cái Trí và Bi của bậc Thượng Nhân đã 
thẩm thấu, liễu tri được lòng nhân thế mà không 
rườm rà, hình thức tốn kém, giữa một đất nước 
đang cần tích cực xây dựng hơn nữa để cho có 
được chiếc áo, chén cơm đến với người dân cùng 
khổ.   

Cuối cùng, bằng kinh nghiệm các Bậc Tổ Đức 
Thiền Sư thường để lại bài Kệ Ấn Chứng Sở Ngộ 
của mình, thì nơi đây, trong lò thiêu Bộ Xương Sọ 
đã được đốt lại ba lần nhưng vẫn không bị thiêu 
hủy. Thượng Nhân Trí Quang đã để lại Bộ Xương 
Sọ trắng tinh tuyền, như Kim Cương Bất Hoại. Kết 
tinh một trí tuệ siêu việt, vượt thoát nơi chốn trần 
lao. 

Nhất tâm đảnh lễ Đức Trí Quang Thượng Nhân 
Bồ Tát. 

San  Diego, ngày 14 tháng 11, 2019 
Khể thủ. 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     31 

 SƠ LƢỢC TIỂU SỬ 
 

ĐẠI LÃO HÒA THƯỢNG THÍCH TRÍ QUANG 

1/ Thân Thế: 
Đại Lão Hòa thượng Thích Trí Quang, thế 

danh Phạm Quang, sinh vào giờ Thìn ngày 
21/12/1923 (Quý Hợi) tại làng Diêm Điền, tỉnh 
Quảng Bình. Ngài là người con thứ tư trong gia 
đình gồm 6 anh chị em. Thân Phụ Ngài pháp 
danh Hồng Nhật, Thân Mẫu pháp danh Hồng Trí. 
Thân Phụ của Ngài từng là nhân viên mật vụ 
nghĩa quân Phan Đình Phùng ở Quảng Bình, về 
sau Cụ ông xuất gia với Đại Sư Đắc Quang, là vị 
Tăng Cang Chùa Linh Mụ, Huế. 

 
2/ Xuất gia tu học: 
Ngài xuất gia năm 1938 (Mậu Dần) với Đại 

sư Hồng Tuyên ở chùa Phổ Minh, Tỉnh Quảng 
Bình, thuộc dòng Thiền Lâm Tế Thiên Đồng Đạo 
Mân. 

Từ năm 1939 đến 1944, Ngài được Bổn Sư 
cho theo học tại Trường An Nam Phật Học do Hội 
An Nam Phật Học thành lập năm 1932 tại Cố đô 
Huế được Đại Sư Giác Tiên làm giám đốc và Đại 
Sư Trí Độ làm đốc giáo, Giáo Thọ còn có Bác Sĩ 
Tâm Minh Lê Đình Thám. Phật Học Đường có học 
trình 10 năm: ba năm sơ đẳng, ba năm trung 
đẳng, hai năm cao đẳng và hai năm siêu đẳng. 
Kỳ thi tốt nghiệp vào năm 1944, Hòa Thượng  đạt 
số điểm cao nhất. 

 
3/ Thời Kỳ Hành đạo: 
Sau kỳ thi năm 1944 (Phật Lịch 2487), Phật 

Học Viện tổ chức lễ phát nguyện cho Sa Di giới do 
Đại Sư Đắc Quang chứng minh, Đại Sư Trí Độ cho 
mỗi vị một pháp hiệu với chữ Trí đứng đầu. Đạo 
hiệu Trí Quang của Ngài được dùng từ đó. Mùa hè 
năm ấy, Đại Sư Hồng Tuyên ban cho Ngài pháp 
tự là Trí Hải, và tập chúng cử Ngài làm Trú trì 
Chùa Phổ Minh. 

Năm 1946 (Bính Tuất, PL 2490), Đại Sư 
Hồng Tuyên tổ chức truyền thọ Tỷ Kheo giới và 
truyền giới cho Ngài với pháp hiệu là Thiền Minh. 
Cùng năm này, Ngài bắt tay soạn thảo đề án 
thống nhất Phật Giáo VN. Mùa hè năm 1946, Đại 
Sư Trí Độ và Ngài được Phật giáo Bắc phần mời ra 
giúp đỡ thành lập Phật Học Viện tại Chùa Quán 
Sứ. Trường Phật Học này cũng khá qui mô, mới 
mở trên một tháng mà đã khai giảng được hai lớp 
chính, nhưng chỉ sau một tháng  phải đóng cửa vì 
chiến tranh nổi dậy. 

Năm 1947, Ngài trở về quê nhà Quảng Bình, 
và được báo tin là Pháp sắp chiếm Quảng 
bình.  Ngài nghĩ là mình sẽ chết vì chiến tranh mà 

chưa kịp thọ giới Bồ Tát, nên cầu thỉnh Bổn Sư là 
Đại Sư Hồng Tuyên truyền thọ Bồ tát giới vào tối 
28/02/1947.  Bốn ngày sau khi thọ Bồ Tát giới, 
lính Pháp đổ bộ vào Đồng Hới, Ngài cùng dân làng 
chạy giặc Pháp lên vùng kháng chiến. Nhưng 
tháng 10 năm ấy, mẹ bịnh nặng, nên ngài xin về 
nuôi mẹ và làm lễ mãn tang Cha. 

Năm 1948 (Mậu Tý, PL 2492) Ngài vào Huế 
giảng dạy tại Phật Học Đường Báo Quốc. 

Năm 1949 (Kỷ Sửu, PL 2493), lần đầu tiên 
có quyết định Tăng sĩ đảm nhận chức vụ Tổng trị 
sự Hội Phật Học, HT Thích Đôn Hậu  làm Hội 
Trưởng, Ngài được cử làm Hội Phó. 

Năm 1950 (Canh Dần, PL 2494) Ngài vào Sài 
gòn góp sức vận động hợp nhất ba Phật Học 
Đường Liên Hải, Mai Sơn và Ứng Quang (về sau 
đổi thành Ấn Quang), thành lập Phật Học Viện 
Nam Việt, và chung sức vận động thành lập Hội 
Phật Học Nam Việt. Rồi về Huế, làm chủ bút tạp 
chí Viên Âm. Cuối năm 1950, Ngài được cử làm 
chủ tọa phiên họp sơ bộ để thành lập Tổng Hội 
Phật Giáo Việt Nam, do Ngài Tố Liên đề xướng 
sau khi đi Tích Lan về. Ngài bắt đầu vận động 
thống nhất Phật Giáo Việt Nam, có một phần do 
yếu tố tác động của ―Hội Liên hữu Phật giáo Thế 
giới ‖ thành lập tại Tích Lan vào năm 1950. 

Năm 1952, Hòa Thượng đến Tokyo, Nhật Bản 
tham dự Đại Hội kỳ 2 của Hội Liên hữu Phật giáo 
Thế giới. 

Năm 1953 (Quí Tỵ, PL 2497), Tổng Hội được 
chính quyền thừa nhận và đúng 10 năm sau, 
chính Tổng Hội này đã lãnh đạo công cuộc chống 
kỳ thị Phật Giáo năm 1963. 

Năm 1955 (Ất Mùi, PL 2499), Ngài nhận chức 
vụ Hội Trưởng Tổng Trị Sự Hội Phật Học, vận 
động đổi tên Phật Học thành Phật Giáo, đưa Tổng 
Hội Phật Giáo VN vào đặt trụ sở ở Sài Gòn. Rồi 
nghỉ việc cho đến 1963 nhận lại chức vụ nói trên. 
Với chức vụ này, Phật Đản năm ấy Hòa Thượng 
phát động, và chung sức lãnh đạo, việc đòi hỏi 
công bằng xã hội và bình đẳng tôn giáo vốn bị 
chế độ Ngô Đình Diệm luôn áp đặt để tàn phá 
Phật Giáo. 

Năm 1963, Ngài là một trong những vị Tăng 
Sĩ nòng cốt lãnh đạo phong trào đấu tranh bất 
bạo động chống chính sách kỳ thị, đàn áp Phật 
giáo của chính quyền Ngô Đình Diệm. Vì muốn 
Thiên Chúa Giáo độc tôn và muốn anh ruột Tổng 
Giám Mục Ngô Đình Thục làm Hồng Y sớm , nên 
ông Diệm xuống tay đàn áp Phật Giáo.  Dụ số 10 
được thêm Dụ bổ túc, tăng cường sự hạ giá và kỳ 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

thị Phật Giáo. Chính quyền cho sửa điện Thái Hòa 
trong Hoàng Thành Huế, có lưỡng long mà không 
có nhật nguyệt để cắm Thánh Giá. Mọi việc suôn 
sẻ thì tòa Hồng Y sẽ đặt ở đó. Cao trào nhất là 
mùa Phật Đản 2507 (tháng 5 năm 1963), ông 
Diệm chính thức ra lệnh triệt hạ cờ Phật Giáo để 
Vatican thấy hầu hết dân Huế theo đạo Chúa, và 
tang thương nhất là chính Ngài và Hòa Thượng 
Mật Nguyện chứng kiến giết sát hại của 8 Phật tử 
tại Đài Phát Thanh Huế vào đêm  ngày 8 tháng 5 
năm 1963. Vì thế, Hòa Thượng đã công bố Tuyên 
Ngôn 5 điều sau đây: 

1/ Phật Giáo tự giới hạn, chỉ phản đối chính 
sách ngƣợc đãi Phật Giáo của chính phủ. Phật 
Giáo không bƣớc qua những địa hạt khác, nhất là 
địa hạt quyền chức chính quyền. 

2/ Phật Giáo tuyệt đối sử dụng phƣơng cách 
―bất bạo động‖. 

3/ Phật Giáo không mƣu độc tôn, không cầu 
độc tôn, nên không thấy ai, kể cả Thiên Chúa 
Giáo là đối nghịch. 

4/ Phật Giáo không mƣu hại ai, không thiên 
ai để hại ai. Nếu thất bại, Phật Giáo coi là sự thất 
bại của chân lý trƣớc bạo lực, không phải thất bại 
nhƣ bạo lực kém bạo lực. 

5/ Sau hết, nhƣng quan trọng nhất, là Phật 
Giáo thỉnh cầu các bậc lãnh đạo thực thể đối trận, 
đừng khai thác gì về cuộc vận động của Phật 
Giáo. Vì làm nhƣ vậy thì đối phƣơng quí vị lấy cớ 
để hại Phật Giáo mà thôi. 

Năm 1964, Đại Hội Thống Nhất Phật Giáo tại 
Sài Gòn, Ngài được bầu làm Chánh Thư Ký Viện 
Tăng Thống của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất. 

Năm 1966, Hòa Thượng bị bắt giam và quản 
thúc tại Sàigòn, ngài đã phản đối và phát tâm 
tuyệt thực 100 ngày, ngài tuyên bố: ―chúng tôi 
nguyện đem xƣơng máu để trang trải cho Phật 
Pháp và nếu chết là chết nhƣ cái chết của Chân 
Lý trƣớc bạo lực, chứ không phải bạo lực này chết 
vì kém bạo lực khác‖. 

Sau vụ Sắc Luật 23/67,  Hòa Thượng  trở về 
ẩn tu, nỗ lực phiên dịch Kinh sách và hướng dẫn 
Tăng Ni tu học. 

Từ năm 1975 đến năm 2012, Đại lão Hòa 
Thượng tịnh tu, trước tác, biên dịch kinh điển tại 
Chùa Ấn Quang và Tu Viện Quảng Hương Già 
Lam. 

Năm 2013, ở tuổi 91, sau hơn 50 năm lưu 
trú ở Sàigòn, Đại lão Hòa thượng đã trở về thăm 
quê nhà Quảng Bình, nơi chôn nhau cắt rốn, nơi 
được Bổn sư thế độ xuất gia, thăm lại mộ phần 
của song thân, và sau đó, Ngài quyết định lưu lại 
chốn cũ là Tổ Đình Từ Đàm, tiếp tục việc dịch 
thuật kinh điển và chuyên tâm hành trì cho tới 
ngày viên tịch. 

Sau vài ngày pháp thể khiếm an Đại lão Hòa 
thượng đã thuận thế vô thường an nhiên viên tịch 
tại phương trượng Tổ Đình Từ Đàm, Cố đô Huế 
lúc 21 giờ 45 phút ngày 8 tháng 11 năm 2019 
(nhằm ngày 12 tháng 10 năm Kỷ Hợi), trụ thế 97 
năm, 72 hạ lạp. 

Theo thông báo của Tỳ kheo Thích Hải Ấn, 
Trụ Trì Tổ Đình Từ Đàm, gởi đi ngày 8 tháng 11 
năm 2019, di huấn của Cố Hòa Thượng Trưởng 
Lão là: 

1/Sau giờ chết rồi độ 6 giờ là liệm. 
2/Liệm rồi các Pháp tử lạy 3 lạy rồi là đƣa ra 

xe tang. 
3/ Không bàn thờ, bát nhang, báo tang, 

thành phục, đƣa đám, phúng điếu. 
4/ Chuyển đến lò thiêu; thiêu rồi đem về 

chùa làm tuần, chung thất, trăm ngày, tiểu tƣờng 
và đại tƣờng. 

5/Mỗi lễ chỉ tụng một trong các kinh: Địa 
tạng, Kim cƣơng, Bồ tát giới, Pháp hoa và Thủy 
Sám. 

6/Mỗi lễ đều không thông báo và mời ai dự 
cả. 

 
4/ Phiên dịch Kinh Điển: 
Trong cuộc đời của Đại Lão Hòa thượng Thích 

Trí Quang, điều quan trọng nhất đối với Ngài là 
dành nhiều thời giờ cho việc phiên dịch, biên soạn 
và in ấn Kinh điển để giúp Tăng, Ni, Phật tử có 
thêm tài liệu nghiên cứu, tu tập mà chính Ngài đã 
bày tỏ trong Tiểu Truyện Tự Ghi rằng ―Sự biên 
dịch Kinh Sách của tôi mới đích thực là thị hiếu và 
chí hƣớng bình sinh của đời tôi và là mong ƣớc 
của Mẹ tôi‖. Dưới đây là một số tác phẩm và dịch 
phẩm của Hòa Thượng: Về Kinh Tạng:  Kinh Duy-
ma, Kinh Vu Lan. Kinh Kim Cƣơng, Kinh Ánh Sáng 
Hoàng Kim, Kinh Viên Giác, Kinh Giải Thâm Mật, 
Kinh Hoa Sen Chánh Pháp, Kinh Thắng Man, Thủy 
Sám, Lƣơng Hoàng Sám, Dƣợc Sƣ Kinh Sám, Kinh 
Địa Tạng, Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Ba Ngàn Danh 
Hiệu Phật.. Về Luật Tạng: Bồ-tát giới Phạn võng, 
Tỳ-kheo giới, Tỳ-kheo-ni giới, Thức-xoa-ma-na-ni 
giới, Sa-di và Sa-di-ni giới, Quy Sơn Cảnh Sách… 
Về Luận Tạng: Luận Khởi Tín, Luận Đại Trƣợng 
Phu, Dị bộ tông luận, Luận Chỉ Quán, Nhiếp đại 
thừa luận. Và những tác phẩm khác:  Cao Tăng 
Pháp Hiển, Ngọn lửa Quảng Đức, Ngƣời Xuất Gia, 
Vua Lƣơng Võ Đế, Ngƣời Phật tử tại gia, Tâm Ảnh 
Lục…. 

Trải suốt cuộc đời gần một thế kỷ, từ khi 
xuất gia, hành đạo cho đến lúc viên tịch, Đại Lão 
Hòa Thượng Thích Trí Quang đã nỗ lực không 
ngừng trong công cuộc xiễn dương đạo pháp. 
Cuộc đời Ngài là một tấm gương sáng ngời về đạo 
hạnh và sự nghiệp hoằng hóa của Ngài xứng đáng 
cho Tăng ni và Phật tử noi theo. Mặc dù sắc thân 
của Ngài không còn nữa nhưng đạo hạnh và sự 
nghiệp hoằng hóa của Ngài sẽ mãi mãi là ngọn 
đuốc soi đường cho Tăng Ni Phật tử Việt Nam ở 
mai sau. 

 
Nam Mô Tân Viên Tịch Tự Lâm Tế, Thiên Đồng 
Thiền Phái, Phổ Minh Môn Hạ, Nguyên Thiều Pháp 
Hệ, Tứ Thập Nhất Thế, Từ Đàm đƣờng thƣợng, 
Việt Nam Phật Giáo Thống Nhật Giáo Hội, Nguyên 
Viện Tăng Thống Chánh Thƣ Ký, húy thƣợng Nhật 
hạ Quang, tự Trí Hải, hiệu Thiền Minh, đạo hiệu 
Trí Quang, Đại Lão Hòa Thƣợng Giác Linh thùy từ 
chứng giám. 

 
(Môn đồ pháp quyến phụng soạn 

 - Nguồn: quangduc.com) 
 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     33 

THIỀN SƢ TRÍ THIỀN 
Việc thiền sư Liễu Như lãnh đạo một số 

tăng sĩ gia nhập chiến khu chống Nhật đã có 
ảnh hưởng lớn trên đường lối hoạt động của hội 
Phật Học Kiêm Tế. Vào khoảng cuối năm 1939, 
chùa Tam Bảo bị đóng cửa, thiền sư Trí Thiền 
bị bắt và đày đi Côn Đảo. Các vị cộng sự của 
ông đều bị bắt. Thiện Chiếu nhờ may mắn trốn 
được về Sài Gòn. 

Vai trò của Thiện Chiếu trong hội Phật 
Học Kiêm Tế đã rõ ràng, nhưng Thiện Chiếu đã 
chuyên về lý thuyết nhiều hơn là hành động. 
Chính Trí Thiền và các người đồng chí của ông 
đã chấp trì phần thực hành. 

Thiền sư Trí Thiền, tên tục là Nguyễn Văn 
Đồng, sinh năm 1882 tại Rạch Giá. Ông xuất 
gia tại chùa Tam Bảo ở Rạch Giá. Chưa biết bổn 
sư của ông là ai và ông đã được học Phật tại 
chùa nào. Ông thuyết pháp rất dễ hiểu và rất 
trôi chảy. Ngoài việc trùng tu chùa Tam Bảo, 
ông còn tạo lập được chùa Tam Bảo Từ Tôn tại 
Sóc Xoài cách Rạch Giá chừng mười lăm cây số 
và một ngôi chùa chưa rõ tên ở Hòn Quéo, một 
hòn đảo sát ven biển Vịnh Xiêm La, không xa 
Sóc Xoài là mấy. Ông đã bắc một cây cầu đúng 
một trăm nhịp từ bán đảo Hòn Me ra tới Hòn 
Quéo. 

Năm 1932, lúc làm cố vấn cho hội Nam 
Kỳ Nghiên Cứu Phật Học ông đã 50 tuổi. Ông 
rất tán đồng lập trường tiến bộ của Thiện 
Chiếu, và vui lòng xem Thiện Chiếu là một 
người đồng chí. Trong thời gian vận động xin 
phép thành lập hội Phật Học Kiêm Tế, ông được 
tiếp xúc với đồng chí của ông Vũ Ngọc Hoành 
từ Sa Đéc tới (Ông Vũ Ngọc Hoành là nho sĩ 
trong phong trào Đông Kinh Nghĩa Thục, có cử 
nhân Hán học, bị thực dân Pháp giam lỏng tại 
Sa Đéc). Đây là một trong những lý do khiến 
cho chùa Tam Bảo trở thành một căn cứ kháng 

chiến bí mật. Chính Thiện Chiếu và những 
người đồng chí của ông đã đem đường lối xã 
hội chủ nghĩa tới cho căn cứ này. Để tỏ hết 
lòng ủng hộ đường lối của hội Phật Học Kiêm 
Tế, Trí Thiền đã làm giấy cúng hết chùa chiền 
và tài sản của chùa cho Hội. 

Những người cộng sự của Trí Thiền và 
Thiện Chiếu là ai, ngoài một vị tăng sĩ tên là 
Thiện Ân bị bắt trong năm 1939, ta hiện chưa 
sưu khảo được. Tiến Hóa số 1 có đăng một 
danh sách của ban Trị Sự hội Phật Học Kiêm 
Tế, trong đó những vị sau đây phục trách về 
giảng dạy tại chùa Tam Bảo, có thể cũng đã bị 
bắt một lần với Trí Thiền: Phan Thanh Hà, Lê 
Văn Các, Nguyễn Văn Phò, Lê Văn Điệu, 
Nguyễn Minh Được, Giang Minh Xinh. 

Khi chùa Tam Bảo bị đóng cửa, ít ai dám 
nói ―chuyền tai‖ về vụ này, và ở Rạch Giá bây 
giờ ít người biết nhiều chi tiết về vụ chùa Tam 
Bảo. Năm 1945 có người từ Côn Đảo về cho 
biết thiền sư Trí Thiền đã chết vì bệnh tại Côn 
Đảo. Sau Cách Mạng Tháng Tám, chùa Tam 
Bảo mới được mở cửa trở lại và một lễ cầu siêu 
lớn đã được tổ chức tại chùa để cầu nguyện cho 
Trí Thiền và các đồng chí của ông. 

  
THIỀN SƢ THIỆN CHIẾU 
Trốn được về Sài Gòn, Thiện Chiếu bỏ 

hẳn việc theo đuổi phụng sự Phật giáo mà chỉ 
tiếp tục hoạt động cho cách mạng chống Pháp. 
Năm 1940 ông tham dự vào phong trào Nam 
Kỳ Khởi Nghĩa ở Hóc Môn, Bà Điểm. Năm 1942, 
ông bị mật thám Pháp bắt được, đày đi Côn 
Đảo. Ông bị tra tấn đến bại xuội. Sau Cách 
Mạng Tháng Tám 1945, ông được trở về đất 
liền. Trong thời kháng Pháp ông làm Tỉnh ủy 
tỉnh Gò Công. Năm 1954, ông đi tập kết ra Bắc. 
Năm 1956, ông làm ở Viện Triết Học Ủy Ban 
Khoa Học Xã Hội. Năm 1965 ông về hưu 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

THIỀN SƢ KHÁNH HÕA 
VÀ CÔNG CUỘC VẬN ĐỘNG 
Ở NAM KỲ 
  

(Chương XXVII, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP III) 
   

Nguyễn Lang 

(tiếp theo) 



 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

trí.Ông mất ở Hà Nội ngày 6 tháng Bảy âm lịch 
(năm 1974) thọ 76 tuổi. 

Thiện Chiếu là một người đầy nhiệt huyết, 
vừa yêu mến đạo Phật vừa có lý tưởng cách 
mạng. Tiếc là ông đã không tìm được con 
đường khác để có thể sử dụng được tiềm lực 
của đạo Phật và đi xa hơn. Ta hãy đọc những 
dòng sau đây mà ông viết hồi ông còn bắt đầu 
thất vọng về hội Nam Kỳ Nghiên Cứu Phật Học. 

―Đau đớn thay! Lạ lùng thay! Muốn bênh 
vực cho rằng Phật giáo không phải là một đạo 
mê tín hoang đƣờng, thì sờ sờ ra đó biết bao 
nhiêu là việc huyền hoặc dị đoan! Muốn bào 
chữa cho Phật giáo không phải là một đạo hữu-
thần, thì nhan nhản ra đó cũng cầu xin cũng 
chuộc tội, có khác nào những kẻ ỷ lại thần 
quyền! Muốn khoe Phật giáo là một đạo cứu 
đời thì hàng Phật tử {nếu} không phải chán đời 
mà lên non ẩn dạng ắt cũng ích kỷ chỉ lo quanh 
quẩn trong gia đình, chớ không biết gì đến 
công ích xã hội cả! Muốn nói Phật giáo là đạo 
thoát khổ, thì ngƣời có theo đạo có làm đạo 
cũng buồn rầu khiếp sợ, cũng theo hoàn cảnh 
mà đổi dời, cũng cực khổ lầm than, chỉ cứ 
trông đợi kiếp sau chớ không biết ra tay mà cải 
tạo! Nhƣ vậy bảo sao Phật giáo không tiêu diệt 
theo các tôn giáo trƣớc khi thế giới đại đồng 
cho đƣợc? Thế thì ngƣời có nhiệt tâm với nhân 
loại quần sanh – phải lo tìm phƣơng bổ cứu, 
duy trì, hay chỉ khoanh tay ngồi ngó và than 
vắn thở dài mà thôi? 

―Nếu thiệt có lòng muốn bổ cứu, duy trì 
Phật giáo là một chiếc thuyền tế độ ở giữa biển 
khổ sông mê, không nỡ để cho tiêu diệt theo 
các tôn giáo khác, thì chẳng những giáo hội 
(hay hạng ngƣời xuất gia), phải nghiên cứu 
Phật giáo, phát dƣơng những ý hay nghĩa lạ ra 
cho thích hợp với chỗ nhu yếu của nhơn sanh, 
dẹp bỏ hết các việc mơ hồ trái lẽ, chớ quá chấp 
nê theo hủ tục, mà tín đồ (hay hạng ngƣời tại 
gia) cũng phải làm cho tròn cái bổn phận của 
một ngƣời tín ngƣỡng Phật giáo, một cách chơn 
chánh, cũng phải kiểu chánh lại những chỗ sai 
lầm của Giáo Hội (vì Giáo Hội hiện thời là một 
Giáo Hội hƣ hèn, không có trật tự), chớ nên vì 
ý riêng, vì tình cảm mà chia phe lập đảng, tin 
bƣớng theo càn. Đƣợc nhƣ vậy thì cái yến sáng 
Phật giáo mới mong chói lọi ở Đại Đồng thế giới 
sau này‖ (42). 

Những dòng trên ông viết vào ngày 
1.4.1932, nghĩa là chỉ đúng một tháng sau 
ngày ra đời của tạp chí Từ Bi Âm. Lúc ấy ông 
cư trú tại chùa Hưng Long ở quận IV thành phố 
Chợ Lớn. Ông không đồng ý với cách thức và 
tinh thần làm việc của những người như Trần 
Nguyên Chấn đã đành, ông lại bất mãn cả với 
thiền sư Khánh Hòa và những vị khác lúc ấy 
đang cộng tác với Nam Kỳ Nghiên Cứu Phật 
Học như Bích Liên và Liên Tôn nữa. Trong số 
các vị tôn túc có mặt, ông chỉ mến chuộng một 
người là thiền sư Trí Thiền, lúc ấy làm cố vấn 
cho hội Nam Kỳ Nghiên Cứu Phật Học, mà ông 
cho là tri kỷ. Ông cho rằng cái cách ―nghiên 

cứu‖ của hội Nam Kỳ Nghiên Cứu Phật Học 
không phải là thứ ―nghiên cứu‖ đúng đắn. Ông 
viết: ―Nói rằng nghiên cứu là phải lấy phƣơng 
pháp thiệt nghiệm của khoa học làm căn bản, 
lấy sự thiệt trên lịch sử làm chứng cứ, thì mới 
có thể phát huy đƣợc nghĩa mầu trong sách 
Phật, và mới tránh khỏi những sự hoang đƣờng 
vô lý của ngƣời sau thêm vào, chớ không phải 
cứ theo sách mà dịch càn rồi cũng xƣng là 
Nghiên Cứu Phật Học! Và phải làm thế nào cho 
tín đồ có sự hiểu biết thông thƣờng về Phật giáo 
thì ngƣời ta mới biết cái bổn phận của ngƣời tại 
gia, mới biết chỗ sai lầm của Giáo Hội‖ (43). 

Chữ Giáo Hội mà Thiện Chiếu vừa dùng có 
nghĩa là giới tăng sĩ. Quan niệm về nghiên cứu 
của ông là một quan niệm đúng đắn, nhưng 
đứng trong hoàn cảnh ấy, ông rất đơn thương 
độc mã, vì vậy không ai nghe lời ông và ông 
không hề đóng góp một bài nào cho tạp chí Từ 
Bi Âm. Nhất quyết bất hợp tác với hội Nam Kỳ 
Nghiên Cứu Phật Học, ông trở về biên soạn 
những cuốn sách về Phật học mà ông tự xuất 
bản lấy với sự ủng hộ của một số các bạn ông, 
trong đó có các ông Phạm Đình Vinh, Nguyễn 
Văn Thiện và cố nhiên là Thích Trí Thiền. Ông 
viết và in trên mười cuốn sách. Trong số các 
sách ấy, có sách bán mà cũng có sách tặng. 
Những người nào mua sách thì gửi tiền về chùa 
Hưng Long, những người nào hảo tâm muốn ấn 
tống kinh sách thì gửi tiền về cho Nguyễn Văn 
Đồng tức là thiền sư Trí Thiền ở chùa Tam Bảo 
Rạch Giá. Sách của ông rất được giới công, tư 
chức có tân học rất hoan nghênh. Tuy vậy theo 
các tạp chí Viên Âm và Duy Tâm thì các sách 
này chưa chín chắn và đúng mức. Sự thực cũng 
có như vậy, bời vì ông đã căn cứ trên sách vở 
Tây phương hơn là điển tịch Đông phương để 
sáng tác và dịch thuật. Ông đã căn cứ hơi nhiều 
trên những sáng tác và những bản dịch ngoại 
ngữ. 

Tìm kiếm mãi mà không gặp được người 
đồng chí, và va chạm mãi với những phần tử 
bảo thủ và lạc hậu trong giới tăng sĩ, ông trở 
thành bất đắc chí, liền cởi bỏ áo tăng sĩ của 
mình. Năm 1936 ông về Rạch Giá, ở lại chùa 
Tam Bảo, và cùng Trí Thiền vận động thành lập 
hội Phật Học Kiêm Tế. Lúc này ông đã hoàn 
toàn bất mãn với tất cả hội Phật giáo. Ông 
muốn làm một cái gì thật khác biệt, thật tiến 
bộ. Hội Phật Học Kiêm Tế đã tổ chức rất khôn 
khéo. Tuy tư tưởng và hành động của hội có 
tính chất tả khuynh, hình thức của hội được hóa 
trang rất kỹ. Ta thấy trong những chức vụ quan 
trong của hội những nhân vật có tính cách bảo 
thủ như Tông Quang Huy, đốc phủ sứ hồi hưu; 
Đỗ Khôn Mậu, đại thương gia; nguyên đại 
thương gia; Nguyễn Đức Huệ, nghiệp chủ; Đỗ 
Kiết Triệu, đốc phủ sứ hồi hưu; Huỳnh Văn Yến, 
đốc học; Nguyễn Văn Phụng, thương gia v.v… 
Nhiều người trong số này dã bật ngữa khi hành 
tung cách mạng của hội bị Nhà nước Lang Sa 
phát giác. Nếu hội Nam Kỳ Nghiên Cứu Phật 
Học đại diện cho phái cực hữu của phong trào 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     35 

chấn hưng Phật giáo thì hội Phật Học Kiêm Tế có 
thể được nhận địch là đại diện cho phái cực tả 
của phong trào. 

Thiện Chiếu tên đời là Nguyễn Văn Sáng (có 
lúc thì tên Nguyễn Văn Tài). Ông có bí danh là 
Xích Liên ―bông sen đỏ.‖ Ông sinh năm 1898 tại 
Gò Công. Hồi 8 tuổi ông đã được theo hầu ông 
nội, hồi đó là thiền sư Huệ Tịnh trú trì chùa Linh 
Tuyền ở xã Long Hựu, tỉnh Gò Công. Thiền sư 
Huệ Tịnh rất tinh thâm nho học. Thiện Chiếu học 
chữ Nho rất mau chóng và lúc 12 tuổi đã có thể 
―trùng tuyên‖ Sa Di Luật Giải một cách thông 
thạo. Từ năm 16 tuổi ông đã đọc được văn quan 
thoại, và tuy chỉ tự học, ông cũng đọc được sách 
Pháp dù ông nói tiếng Pháp không trôi chảy. 
Năm 21 tuổi ông lên Sài Gòn để tìm học thêm 
và đến năm 1926 về làm trú trì chùa Linh Sơn ở 
số 146 Douaumont Sài Gòn. Tại Sài Gòn ông 
được đọc nhiều tân thư của Trung Hoa và biết 
nhiều về những biến chuyển về chính trị và tôn 
giáo tại Trung Quốc. Ông được đọc Duy Vật Biện 
Chứng Pháp trong tân thư bạch thoại. Ông được 
làm quen với thiền sư Khánh Hòa vào khoảng 
năm 1926. Ông qua đời năm 1974 tại Hà Nội, 
thọ 76 tuổi. 

Những chi tiết trên về cuộc đời Thiện Chiếu 
do thiền sư Hiển Chơn, một cao đệ của thiền sư 
Khánh Hòa cung cấp. Theo thiền sư Hiển Chơn, 
Thiện Chiếu có ba người con. Người con lớn là 
Nguyễn Văn Đức đã cùng cha đi tập kết ra Bắc 
năm 1954. Hai người còn lại ở với mẹ, một 
người làm y sĩ quân đội miền Nam và một người 
làm giáo sư Anh văn. Bà sương phụ vẫn còn 
sống tại Phú Nhuận, Gia Định. Cũng theo thiền 
sư Hiển Chơn, trong thời gian ở Bắc, Thiện Chiếu 
đã tỏ ra bất mãn {…}, khi thấy có những người 
không thực sự muốn cho Phật giáo phát triển 
{…}. 

Ngoài Phật Học Vấn Đáp và Phật Hóa Tân 
Thanh Niên, Thiện Chiếu còn viết các tập Cái 
Thang Học Phật, Phật Học Tổng Yếu, Phật Pháp 
là Phật Pháp, Tranh Biện, Tôn Giáo, và Tại Sao 
Tôi Cám Ơn Đạo Phật. Ông còn dịch Kinh Lăng 
Nghiêm, Kinh Pháp Cú, Phật Giáo Vô Thần Luận 
của thiền sư Thái Hư ở Trung Quốc. Tất cả các 
sách này đều đã được xuất bản tại Sài Gòn. 

  
TẠP CHÍ PHÁP ÂM VÀ HỘI TỊNH ĐỘ CƢ 

SĨ 
Không phải chỉ có hội Phật Học Kiêm Tế và 

tạp chí Tiến Hóa là tổ chức có màu sắc thiên tả 
duy nhất. Ở Nam Kỳ hồi ấy còn có hội Tịnh Độ 
Cư Sĩ, và tạp chí Pháp Âm do hội xuất bản cũng 
là một tổ chức đã từng bày tỏ lập trường thiên 
tả. Trong hội này có những cư sĩ cùng thế hệ với 
Thiện Chiếu, trong số đó có những người là bạn 
của ông như các ông Phan Hiền Đạo và Phạm 
Đình Vinh. Hội Tịnh Độ Cư Sĩ được thành lập 
sớm hơn hội Phật Học Kiêm Tế và tạp chí Pháp 
Âm ra đời sớm hơn Tiến Hóa đúng một năm. 
Thiện Chiếu không viết bài báo này, có lẽ là vì 
trong những số đầu, Pháp Âm không có lập 
trường mạnh dạn và dứt khoát như ông mong 

muốn. Nhưng từ số 7, Pháp Âm lấy lập trường 
ủng hộ đường lối phục hưng của các tổ chức 
Phật giáo lúc bấy giờ. Ký giả Đông Giao (tháng 
Bảy 1937) lên án các hội là chỉ chú trọng tinh 
thần mà bỏ quên thực tế, chỉ biết nghĩ về vị lai 
mà bỏ quên hiện tại, chỉ nói suông mà không 
biết thực hành(44). Các cây bút Ngộ Không và 
Quốc Tri cũng lên tiếng chủ trương rằng chấn 
hưng Phật giáo phải nhằm vào mục đích ―gây 
thành một thế lực mà ứng phó với thời 
cơ‖ (45), rằng sở dĩ các hội Phật giáo không 
được quần chúng ủng hộ mạnh mẽ là tại vì “đi 
trái với nhu cầu của nhân loại‖ (46). Từ số 13 
trở đi, Pháp Âm lên tiếng ủng hộ lập trường của 
Tiến Hóa. Hội Tịnh Độ Cư Sĩ vốn là hội của 
những người cư sĩ tu theo Tịnh Độ Giáo: đối với 
hội, sự có mặt của tu sĩ không cần thiết mấy, vì 
vậy Pháp Âm đã ―hết sức ủng hộ việc bỏ cái lối 
đầu trọc áo vuông” do Tiến Hóa đề nghị. Pháp 
Âm viết: ―Hòa Thượng Huệ Đăng chùa Thiên 
Thai Bà Rịa, hòa thượng Từ Phong chùa Giác 
Hải Chợ lớn, sự cụ Đỗ Văn Hỷ chùa Bà Đá v.v… 
đối với Phật giáo thế giới có ảnh hưởng bằng 
các vị ―thế gian‖ như Âu Dương Kiến Vô, Dương 
Nhân Sơn, Khang Hữu Vi, Lương Khải Siêu, Syl-
vain Lévi, Rhys David không?‖ (47). Pháp Âm 
lại hô hào ―thủ tiêu chế độ của riêng‖ trong nhà 
chùa, kêu gọi chư tăng theo gương hòa thượng 
Nguyễn Văn Đồng trú trì chùa Tam Bảo cúng 
hết chùa và tài sản cho hội Phật Học Kiêm Tế. 

Hội Tịnh Độ Cư Sĩ đặt cơ sở ở chùa Tân 
Hưng Long, xã Phú Định, Chợ Lớn, dựa bên 
đường Rạch Cát. Tuy không có hội viên tăng sĩ 
nhưng hội đã tôn một tăng sĩ tên là Minh Trí 
làm tông sư chứng minh. Chủ nhiệm Pháp Âm 
là ông Lê Văn Hậu, chủ bút là Trần Quỳnh, 
người đã từng cộng tác với tạp chí Duy Tâm 
của hội Lưỡng Xuyên Phật Học (48). 

Phạm Đình Vinh, một cộng tác viên của 
Pháp Âm, cũng như Thiện Chiếu đã chấp nhận 
đường lối phục hưng Phật giáo theo tinh thần 
xã hội chủ nghĩa. Ngày 15.8.1937, diễn thuyết 
tại trụ sở hội An Nam Phật Học ở Huế về đề tài 
―Luân lý của đạo Phật, ông đã tuyên bố: ―Luân 
lý cũng nhƣ nghệ thuật, triết học, pháp luật, tƣ 
tƣởng, văn tự, ngôn ngữ…. đều là ―ý thức hình 
thái‖ (ideologie) của xã hội mà ta thƣờng gọi là 



 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

tinh thần văn hóa cũng phải thay đổi hết. Theo 
ý tôi thì chỉ có hai cách. Một là nếu muốn cho 
xã hội tín ngƣỡng và thực hành luân lý đạo 
Phật thì phải làm cho công bình, đừng cho ai lợi 
dụng. Hai là phải vận động khắp thế giới thủ 
tiêu hết các chế độ tài sản tƣ hữu… mới thực 
hiện đƣợc tinh thần vô ngã của đạo Phật‖. Và 
ông nói rằng cách thứ hai hữu hiệu hơn (49). 

Tạp chí Pháp Âm không hề tường thuật nội 
dung bài diễn thuyết có màu sắc biện chứng 
hay duy vật này. 

Sau khi ra được mười sáu số, tạp chí Pháp 
Âm đình bản. Tuy vậy, hội Tịnh Độ Cư Sĩ vẫn 
tiếp tục hoạt động cho đến ngày nay. Tại miền 
Nam, tỉnh nào cũng có chùa của hội, nhất là tại 
các tỉnh Cần Thơ, Ba Xuyên, An Xuyên và Gia 
Định. Phần lớn những chùa này đều có tăng sĩ 
trú trì và hướng dẫn nghi lễ tụng niệm. Một 
trong những công trình hành đạo đáng kể của 
các chùa Tịnh Độ Cư Sĩ là cung cấp thuốc Nam, 
mỗi chùa mở một phòng thuốc Nam, và vào 
rừng hái thuốc. Thuốc hái được đem phơi tại 
sân chùa và mỗi thứ được cất giữ trong một 
hộc lớn. Phòng thuốc nào cũng biết phối hợp 
các thứ lá cây này để làm thành những thang 
thuốc chữa các bệnh phổ thông như cảm, cúm, 
rét rừng, ho, đi tiêu v.v… Hầu hết các chùa 
Tịnh Độ Cư Sĩ ở miền quê đều có mở một 
phòng thuốc như vậy. 

Ngoài các tổ chức đã kể, tại Nam Kỳ hồi đó 
còn có những hội Phật giáo sau đây được thành 
lập: 

– Hội Thiên Thai Thiền Giáo Tông Liên 
Hữu, do thiền sư Huệ Đăng sáng lập năm 
1934, trụ sở đặt tại chùa Thiên Thai, Bà Rịa. 

– Hội Phật giáo Tương Tế do vị trú trì chùa 
Thiên Phước tên là Lê Phước Chi ở Sóc Trăng 
sáng lập vào khoảng 1934 

Những hội này không có chi hội tại các 
tỉnh, không có xuất bản tạp chí và không có 
ảnh hưởng gì đáng kể. 

  
PHẬT HỌC TÙNG THƢ 
Vào khoảng 1932, tại Sài Gòn cư sĩ Đoàn 

Trung Còn thành lập một nhà xuất bản ấn hành 
thư tịch Phật học bằng quốc ngữ. Nhà xuất bản 
này lấy tên là Phật Học Tùng Thư. Phần lớn 
những tác phẩm của Phật Học Tùng Thư đều do 
từ tay ông trước dịch. Từ năm 1931, ông đã 
cho ra các sách Chuyện Phật Đời Xưa, Văn 
Minh Nhà Phật Qua Tàu, và Triết Lý Nhà Phật. 
Những sách này lần đầu được nhà Agence Sai-
gonnaise de Publicité ấn hành. Tiếp theo, ông 
cho xuất bản các sách truyện Truyện Phật 
Thích Ca (1932), Tăng Đồ Nhà Phật (1934) và 
Các Tông Phái Đạo Phật Ở Viễn Đông (1935). 
Đoàn Trung Còn là một cư sĩ có tân học và 
những sách ông được biên soạn hoặc phiên 
dịch thường căn cứ trên những thư tịch Phật 
giáo Tây phương. Sách của Đoàn Trung Còn 
được lưu hành rộng rãi: ở Bắc Kỳ và Trung Kỳ 
cũng có nhiều người gửi mua sách của Phật 
Học Tùng Thư. Để phổ biến rộng rãi các tác 
phẩm của mình, Phật Học Tùng Thư kêu gọi 
độc giả “phát tâm ấn tống” nghĩa là mua sách 
của Phật Học Tùng Thư với giá đặc biệt để tặng 
không cho những người muốn học Phật. Chủ 
nhiệm của Phật Học Tùng Thư viết: 

―… Trong các việc bố thí, chỉ có bố thí 
pháp, ấn tống kinh điển là cao quý hơn hết. 
Ngƣời thí pháp chẳng những đƣợc yên ổn 
phƣớc lạc nơi nhà cửa họ hàng hiện tại mà cho 
đến cửu huyền thất tổ cũng được hưởng phước 
đức mà siêu thăng” (50). 

Phật Học Tùng Thư đã xuất bản được 39 
tác phẩm, tính đến 1965, và có cuốn đã được 
tái bản nhiều lần. Ngoài những bản dịch các 
kinh như Diệu Pháp Liên Hoa. Na Tiên Tỳ Kheo, 
Pháp Bảo Đàn, Vô Lƣợng Thọ, Quán Vô Lƣợng 
Thọ, Địa Tạng, Di Lặc, Bồ Tát Giới, Kim Cang 

Tông Sư Minh Trí (giữa) và hai ông Lương Văn Đường, 
Lâm Văn Hậu (nguồn: tinhdocusiphathoi.vn) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     37 

v.v…, Phật Học Tùng Thư còn xuất bản 
những sách như Truyện Phật Thích Ca, 
Du Lịch Xứ Phật, Đạo Lý Nhà Phật, 
Chuyện Phật Đời Xƣa, Văn Minh Nhà 
Phật, Triết Lý Nhà Phật, Pháp Giáo 
Nhà Phật, Tăng Đồ Nhà Phật, v.v… 
Đáng kể nhất là những tập đầu của bộ 
Phật Học Tự Điển (do Đoàn Trung Còn 
và Huyền Mặc Đạo Nhân biên soạn) đã 
được bắt đầu xuất bản. Năm 1965, 
Phật Học Tùng Thư đã cho ấn hành 
Yến Sáng Á Châu, bản dịch bằng thơ 
lục bát của tác phẩm The Light Of 
Asia, nguyên tác của Sir Edwin Arnold, 
biên soạn về cuộc đời Đức Phật (51). 
Rất tiếc văn lục bát của Đoàn Trung 
Còn không đủ sức chuyên chở chất liệu 
thi vị của nguyên tác. Phật Học Tùng 
Thư đã đóng góp đáng kể vào công 
trình phổ thông Phật Học. Cư Sĩ Đoàn 
Trung Còn sau này còn sáng lập một 
tổ chức lấy tên là Tịnh Độ Tông Việt 
Nam có cơ sở rải rác ở miền Nam. Hội 
này được thành lập năm 1955 và đặt 
trụ sở tại chùa Giác Hải ở Phú Lâm, 
Chợ Lớn. Sau đó, hội được dời về chùa 
Liên Tông, 145 đường Đề Thám, Sài 
Gòn. Cộng tác với ông Đoàn Trung 
Còn, có các ông Nguyễn Văn Vật, Ngô 
Trung Hiếu, Nguyễn Văn Thiện. 
  
______________________________ 
 
(42) Thiện Chiếu: Phật Giáo Vấn Đáp, chùa 
Hưng Long Chợ Lớn xuất bản, 1932. 
(43) Sách đã dẫn. 
(44) Pháp Âm số 7 (tháng Bảy 1937). 
(45) Pháp Âm số 10 (tháng Mười 1937). 
(46) Pháp Âm số 12 (tháng Chạp 1937). 
(47) Pháp Âm số 13 (tháng Hai 1938). 
(48) Hội Tịnh Độ Cư Sĩ là hậu thân của một 
hội khác tên là hội Lễ Bái Lục Phương 
thành lập trên căn bản kinh Thi Ca La Việt. 
Hội có một trú sở nhánh tại chùa Hưng an 
ở Cà Mau, khánh thành vào ngày 
24.2.1937. Những nhân vật chính của hội 
là các ông: Lương Văn Đường, Nguyễn Văn 
So, Lê Văn Chim, Lại Văn Giáo, Phạm Đình 
Vĩnh, Trương Văn Thủ, Trần Văn Nhân, 
Đặng Văn Thìn, Ngô Quang Minh, Ngô Văn 
Thắng và Nguyễn Văn Thiên. 
Thiền sư Minh Trí tên đời là Nguyễn Văn 
Bồng, sinh năm 1885 tại Sa Đéc. Ông xuất 
gia năm 33 tuổi và thường hay vân du tìm 
hái những cây lá có được tính để cứu bệnh 
cho người. Hội Tịnh Độ Cư Sĩ được thầnh 
lập năm ông 48 tuổi. Chùa Tân Hưng Long 
làm lễ khánh thành vào năm 1936. Chính 
vào năm đó ông được tín đồ xưng là Tông 
Sư Minh Trí. 
(49) Tiến hóa số 2 (Tháng Hai 1938). 
(50) Lời kêu gọi này thường được in vào 
cuối sách. 
(51) Tác phẩm này cũng đã được Võ Đình 
Cường sử dụng để viết cuốn Ánh Đạo 
Vàng. 

 
 

NHỚ ÔN 
 
Cuộc đời không vẫn hoàn không 
Thịnh suy, suy thịnh hoài mong điều gì? 
Chỉ còn hai chữ Từ Bi 
Sớm khuya thiền quán thọ trì Tâm kinh 
Lòng con tạc dạ đinh ninh 
Nhớ lời di huấn Kim Cang để đời 
Đại thừa tuyên thuyết muôn nơi 
Vô thường đến hoa mặt trời nở tung. 
 
Sông Hương nuối tiếc ngưng dòng.... 
Ngự Bình chùng xuống với lòng nhớ thương 
Ôn đi về cõi Chân Thường 
Để lời di huấn soi đường cõi đây. 
 
(Ngày 09/11/2019) 
 
 

NGỌN LỬA TRÀ TỲ 
 
Lửa đốt, niềm đau của chúng con 
Ôn không quản ngại chuyện mất còn 
Chẳng chút bận tâm nơi hình thức 
 
Canh cánh bên lòng chuyện nước non 
Dòng chảy đục trong trên sông hương 
Cơn mưa rả rích cõi vô thường 
Từ Đàm lá rụng lòng quạnh vắng 
Ôn đã đi về cõi khói sương 
Đạo pháp ngửa nghiêng lòng quặng thắt 
Đem Bi Trí Dũng hiến dâng đời 
Lửa Từ Bi cháy, lòng dao cắt [1] 
Cắm cúi dịch kinh quên thế thời 
Ngọn lửa năm xưa Ôn đã quên 
Lòng không bỉ thử, ân đáp đền 
Với tuổi gần trăm về cõi Phật 
Ngọn lửa trà tỳ soi bóng đêm. 
 
(Ngày rằm tháng 10 năm Kỷ Hợi) 

 
 

THÍCH GIÁC TÂM 

 
_______________ 
 
[1] Năm 1963, Hòa thượng Thích Quảng Đức tự thiêu, và 
được Hòa thượng Thích Trí Quang lần đầu tiên tôn xưng 
danh hiệu Bô-tát. 



 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 BẬC ĐẠI TRÍ - ĐẦY DUNG DỊ 
Đáng trân trọng và noi theo 

  
Thích Viên Thành 

  

Thành tâm kính lễ Đại Lão Hoà Thượng Thích 
Trí Quang – Con người của Dân Tộc & Đạo 
Pháp, tân viên tịch 

 
Còn đâu nữa bậc chân tu trí sáng (Trí 

Quang) 
Suốt cuộc đời vì đại nghĩa hy sinh 
Cho Đạo Pháp Dân Tộc mãi an bình 
Sống dung dị cùng quê hƣơng Pháp lữ. 
 
Đúng như vậy, Ôn đúng là bậc Long Tượng 

Thiền Môn, là Nhân Tài Dân Tộc với cuộc sống 
Đầy Dung Dị (người viết) (1) 

Ôn Thích Trí Quang là ngƣời của Dân 
Tộc: Sau những năm tháng ―nếm mật nằm gai‖ 
để lãnh đạo cuộc đấu tranh chống lại sự “đàn 
áp và muốn tiêu diệt Phật Giáo‖ của gia đình trị 
Ngô Đình Diệm — họ muốn biến Việt Nam 
thành nước Chúa, như Phi Luật Tân, khiến từ 
quân chí dân đều bất mãn, đồng loạt đứng lên, 
làm Cách mạng 1/11/1963 thành công, nhưng 
tiếp theo đó là những năm tháng bất ổn chính 
trị, do tham quyền, rồi tham nhũng, khiến cho 
Dân Tộc phải liên tục chứng kiến hàng loạt 
cuộc đảo chính khác (2). 

Từ đó Thượng Hội đồng Quốc gia Việt Nam 
Cộng hòa được thành lập để chuyển dần quyền 
lực chính quyền Việt Nam Cộng hòa từ các 
tướng lĩnh quân đội về sang các chính trị gia 
dân sự (2). Nhưng vận nước vẫn chưa thoát 
khỏi nạn độc tài, hết gia đình trị Ngô Đình Diệm 
đến chế độ Diệm-không-Diệm của Tướng 
Nguyễn Văn Thiệu. Dưới sự ảnh hưởng của 
Ngài Trí Quang và sự lãnh đạo của Chư Tôn 
Đức trong Hội Đồng Lưởng Viện (Viện Tăng 
Thống và Viện Hoá Đạo) GHPGVNTN lại phải 
tiếp tục đấu tranh và Ôn Trí Quang phải đồng 
lao cộng khổ với đồng bào và dân tộc cho đến 
30/4/1975 và mãi đến bây giờ.  

Khẩu hiệu tranh đấu của Phật Giáo lúc bấy 
giờ, có thể thay đổi tùy thời điểm, nhưng nói 
chung đều xoay quanh hai chủ đề chính: 1) Yêu 
cầu chính quyền sinh hoạt dân chủ và nhân 
quyền; và 2) Chống chế độ độc tài kỳ thị tôn 
giáo. 

Tất cả đều đứng trên tinh thần Dân Tộc mà 
đấu tranh, chống lại bạo quyền ngay cả đôc tài 

Cộng sản và đòi hỏi Tự Do Dân Chủ cho quê 
hương, đất nước, chứ không đứng về phe phái 
hay chế độ chính trị nào. Từ đó Phật Giáo Đồ 
nói chung và Ngài Trí Quang nói riêng, đều bị 
cả 2 bên Quốc Gia và Cộng sản chụp mũ. 

Ôn Trí Quang là ngƣời của Đạo 
Pháp: Suốt cuộc đời của Ôn đã hiến thân cho 
Đạo và lo phụng sự chúng sanh, từ khi bắt tay 
vào lãnh đạo Giáo Hội và linh hồn cho các cuộc 
đấu tranh, cho đến bây giờ Ôn Trí Quang không 
lo việc riêng, mà chỉ lo Phật sự chung với toàn 
đại chúng và chuyên tâm vào hành trì, phiên 
dịch những Kinh, Luật, Luận căn bản để làm 
giàu kho tàng Pháp bảo và cho Tăng Ni Phật Tử 
có đủ tư liệu mà tu học. 

Ôn Trí Quang là ngƣời Dung Dị: Người 
viết được biết khá rõ về Ôn, từ khi còn ở tại 
Chùa Ấn Quang, nhờ có một vài huynh đệ cùng 
lứa, đang thường trú tại đây, nơi đây cũng là 
trung tâm phát xuất các cuộc biểu tình, nên 
Chú Kỉnh của ngày nào cũng thường xuyên có 
mặt và cũng hân hạnh hay được diện kiến Ôn 
Trí Quang, mỗi khi Ôn bách bộ chung quanh 
Chùa hay khi Ôn gặp gỡ với nhiều thành phần. 
Từ tướng tá, thân hào nhân sĩ, doanh nhân, 
cho đến những công, nông, binh. Nhưng Ôn rất 
thích gặp, nói chuyện với những ―bà già trầu‖ 
và điều mà Viên Thành nhớ nhất là lời dạy của 
Ôn: Này các con ―Hãy trân quý và thân thiện, 
hướng đến những người công nông dân lao 
động, họ rất thuần thành, chất phác, tuy với 
chân lấm tay bùn, nhưng là những người hy 
sinh mình, hăng say sản xuất tạo ra của cải vật 
chất để nuôi sống xã hội và cũng rất nhiều tín 
tâm, thường phát tâm rộng rãi làm phước cúng 
dường; chứ đừng thấy những người bên ngoài 
mang kiếng có vẻ ―trí thức‖ mà ham, chỉ tốn 
nước trà và phải nhọc lòng nghe chuyện ―thị 
phi‖ với những ―sở tri chướng‖ của họ mà thôi, 
khó nhận được sự phát tâm nào cho Phật sự 
nơi họ cả…‖ 

Ôn Trí Quang là yếu nhân của Phật Giáo và 
Dân Tộc, là chứng nhân của lịch sử thời cận 
đại, nhưng không có Chùa và đệ tử riêng, Ôn 
chỉ sống bình dị trong phép ―lục hoà‖ của đại 
chúng. Hết Ấn Quang, đến Quảng Hương Già 
Lam, rồi về lại Từ Đàm, Ôn cũng sống hài hoà 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     39 

cùng tất cả. Thấy vậy có những ―thế lực nhiều 
tiền lắm của‖, muốn Ôn viết ―Hồi Ký‖ nghe nói 
lại rằng: họ sẽ mua lại với giá rất cao (mấy 
chục triệu Mỹ kim), nhưng Ôn vẫn yên lặng và 
từ chối. 

Đến giờ phút cuối đời, Ôn vẫn chọn cho 
mình một cuộc sống và cái chết đơn giản với di 
huấn là: ―không tổ chức tang lễ, không báo 
tang, không lập bàn thờ, không có bát nhang, 
không đƣa đám, không phúng điếu. 6 giờ sau 
khi viên tịch thì liệm, liệm xong chuyển đến lò 
thiêu, thiêu xong mang về chùa làm một số lễ, 
mỗi lễ cũng làm đơn giản, không thông báo, 
không mời ai dự cả. 

Có người hỏi GSTS Lê Mạnh Thát về di 
huấn này, thầy Thát bảo ―thầy Trí Quang hết 
sức cẩn trọng trong hậu sự của mình, thầy yêu 
cầu làm đúng các quy tắc trong Kinh Niết Bàn. 
Người chết không làm phiền người sống, đó 
cũng là tinh thần của đạo Phật." 

Ôn từ chối các hình thức bề ngoài nhiều 
tốn kém, tổn phước, không lợi ích gì, mà mong 
đại chúng hãy lo hành trì và trau dồi kinh luật 
luận. Tuy vậy, với tầm cỡ con người của thế 
giới, của thời đại, đã từng làm ―rung chuyển 
nước Mỹ‖ và rất nhiều bình luận, trang giấy viết 
về Ôn, Ôn sống bình dị gần gũi với quần chúng, 
cho nên Lễ Tang của Ôn đã được Chư vị lãnh 
đạo Phật Giáo trong và ngoài nước với nhiều 
Giáo hội, nhiều Tông phái và rất đông đồng bào 
đến viếng lễ. 

Đặc biệt Chư Tôn Đức thuộc Giáo Hội Thừa 
Thiên Huế, lúc đầu dự định sẽ ―trà tỳ‖ nhục 

thân của Ôn tại Lò Hoả Thiêu ở Đà Nẵng. 
Nhưng cuối cùng quý Ngài ở Huế đã quyết định 
về Vườn Địa Đàng tại vùng núi phía Tây thuộc 
phường Thủy Dương và xã Thủy Bằng (thị xã 
Hương Thủy, Thừa Thiên Huế (3). Quý Ngài đã 
khẩn trương trong 2 ngày dựng một lò thiêu 
thủ công đầu tiên tại Huế (do nghệ nhân đúc 
đồng Nguyễn Văn Sính thực hiện) và dựng một 
―rạp‖ cao, rộng, lớn để che một Lò thiêu bằng 
củi có ống dẫn gas thổi đốt Kim Quan, cũng 
như có nơi cho Chư Tôn Đức hành lễ trước khi 
Trà Tỳ. 

Thời gian đi trà tỳ, mặc dầu trời mưa mỗi 
lúc một nặng hạt, nhưng hàng vạn người dân 
Huế, cũng đã dầm mưa để chạy nhiều loại xe 
từ Chùa Từ Đàm đến Khu Kim Bằng, thành một 
hàng dài nhiều cây số, để tiễn đưa Kim Quan 
Ôn đến nơi ―trà tỳ‖, trên đường di chuyển Kim 
Quan Ôn, các Chùa đã lập bàn thờ vọng, Chư 
Tôn Đức và Phật Tử đã chí thành đảnh lễ mỗi 
khi Kim Quan của Ôn đi ngang qua. 

Thật là một Đại Nhân Trí Quang, với nhiều 
điều Dung Dị trong suốt cuộc đời, với hành xử 
đầy Trí Tuệ, đậm đà trong tình yêu Dân Tộc và 
sự dấn thân cho Đạo Pháp phụng sự chúng 
sanh. 

Trang sử của nhục thân Ôn tuy khép lại, 
nhưng ―Xá Lợi Sọ‖ (4) tượng trưng cho TRÍ TUỆ 
và tinh thần ―buông xả‖, ―không dính mắc danh 
lợi‖, với đời sống ―dung dị‖ và cung cách sống, 
cũng như ―lễ tang‖ của Ôn, lại khiến cho các 
nhà nghiên cứu, các nhà viết sử, phải tốn rất 
nhiều thời gian và giấy mực để viết về Ôn, thật 
đáng trân trọng, xứng đáng cho hàng hậu học 
phải chân thành đảnh lễ và hành theo. 

 
Viết tại Chùa Pháp Hoa – Nam Úc, ngày 

12/11/2019 (16/10/Kỷ Hợi) 
Hậu học, TK Thích Viên Thành, khể thủ 

 
____________ 
  
(1) (Ngƣời viết (1) Thích Viên Thành, trƣớc 

đây là Chú Thị Kỉnh, đệ tử của TLHT Thích Như 
Huệ trƣớc đây là Tuyên Úy Trƣởng Không Quân 
Viêt Nam; sau 1975 vƣợt biên qua Úc bây giờ 
là Cố Hội Chủ GHPGVNTNHN UĐL-TTL. Viên 
Thành đã đƣợc Sƣ Phụ cho về tu học ở Chúng 
Nguyên Thiều tại PHV Huệ Nghiêm, An Dƣỡng 
Địa, năm 1967 (nơi Hoả thiêu nhục thân Bồ Tát 
Thích Quảng Đức và đây cũng có một Phật Học 
Viện lớn nhất miền Nam lúc bấy giờ), có nhiều 
lớp, từ Sơ Trung nhất đến Cao Cấp, (Nguyên 
Thiều, Liễu Quán, Thế Thân, Vô Trƣớc, Vạn 
Hạnh, Huyền Trang… tƣơng đƣơng từ Lớp 1 đến 
lớp 12, học cả nội điển Kinh Luật Luận, đến 
một số môn ngoại điển, với tổng cộng trên 300 
vị, nên là lực lƣợng nòng cốt, mỗi khi có các 
cuộc biểu tình, Giáo Hội đều vận dụng lực 
lƣợng này. Nơi đây đã đào tạo một số vị lớn, đã 
thành danh, đóng góp rất lớn cho sự nghiệp 
hoằng dƣơng Chánh Pháp lợi lạc quần sanh ở 
khắp nơi). Ngƣời viết Thích Viên Thành đã từng 



 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

hân hạnh đƣợc biết về Ôn Trí Quang qua 
những ngày tuyệt thực đấu tranh tại Chùa 
Tỉnh Hội (Pháp Bảo) Hội An, Quảng Nam – 
Đà Nẵng, năm 1966 và gần gũi Ôn tại Chùa 
Ấn Quang, cùng các huynh đệ đồng lứa 
trong những ngày tham gia ―biểu tình Phản 
Đối Sắc Luật 23/67, biểu tình xuất phát từ 
về Chùa Ấn Quang, bằng mọi phƣơng tiện 
tập trung về Trƣờng Bồ Đề Sài Gòn, y hậu 
sẵn sàng với hàng ngũ chỉnh tề, keó ngang 
qua Công Trƣờng Quách Thị Trang (Chợ Bến 
Thành), Quốc Hội rồi tiến về Dinh Độc Lập 
và nhiều lần biểu tình tiến chiếm lại VNQT 
vào năm 1967. 

(2) Các cuộc đảo chánh sau 1/11/1963: 
nhƣ chỉnh lý tháng 1 năm 1964, binh biến 
tháng 9 năm 1964, đảo chính tháng 12 năm 
1964, đảo chính tháng 2 năm 1965, đảo 
chính tháng 6 năm 1965... rồi các chính phủ 
dân sự nhƣ: Lúc đầu Bác sĩ Hồ Văn Nhựt 
sau đó là GS Trần Văn Hƣơng, rồi đến Ông 
Nguyễn Xuân Oánh và Phan Huy Quát đến 
Quốc trƣởng Phan Khắc Sửu, đều vẫn không 
được ổn định. Kết thúc nhiều cuộc dàn xếp 
và nhiều buổi họp, Hội đồng Quân lực đồng 
ý để tƣớng Kỳ làm thủ tƣớng với danh xƣng 
Chủ tịch Ủy ban Hành pháp Trung ƣơng, còn 
Nguyễn Văn Thiệu là Chủ tịch Ủy ban lãnh 
đạo quốc gia. Lãnh đạo quốc gia qua nhiều 
thay đổi, nhƣng Nền Dân Chủ vẫn chƣa thực 
hiện đƣợc, rất dễ bị Cộng Sản mìền Bắc lấy 
cớ sách động dân chúng chống lại chế độ 
Cộng Hoà miền Nam. 

(3) ―Đây là nghĩa trang đầu tiên tại tỉnh 
Thừa Thiên Huế đƣợc quy hoạch bài bản, có 
đầy đủ các dịch vụ chăm sóc, an táng và 
đặc biệt là dịch vụ hỏa táng. Một chi nhánh 
của Thiền viện Trúc Lâm Bạch Mã cũng sẽ 
được xây dựng trong khuôn viên Vườn Địa 
Đàng làm nơi du khách thập phương thăm 
viếng, cầu an chiêm bái, tu tập. Đồng thời 
tổ chức các lễ cầu siêu, dâng hƣơng vài các 
dịp lễ lớn trong năm. Mục tiêu của Dự án 
công viên nhằm mang lại 1 nơi an nghỉ vĩnh 
hằng cho ngƣời đã khuất cùng dịch vụ chăm 
sóc chu đáo, tận tình, góp phần chia sẻ 
trách nhiệm an sinh xã hội đồng thời tạo 
thêm một địa điểm du lịch tâm linh‖) 

(4) Đƣợc biết sau khi ―trà tỳ‖ nhục thân 
của Bồ Tát Thích Quảng Đức để lại ―TRÁI 
TIM TỪ BI‖. Bây giờ Ôn,Trí Quang Tro Cốt 
Xá Lợi chỉ còn lại răng và xƣơng sọ màu 
trắng bạch ―CÁI ĐẦU TRÍ TUỆ đƣợc phân 
chia và tôn thờ 5 tự viện sau đây: 

1/ Chùa Đại Giác tại Quảng Bình 
2/ Chùa Từ Đàm tại Cố đô Huế 
3/ Tu Viện Quảng Hƣơng Già Lam tại 

Sàigòn 
4/ Chùa Phật Ân tại Long Thành (đệ tử 

của Ôn là HT Thích Minh Tâm) 
5/ Chùa Linh Thái tại Sài gòn (đệ tử Ôn 

là HT Thích Trung Hậu). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
MẸ HIỀN LINH CẢM 
 
Con cúi đầu trước uy linh Mẹ 
Hạnh Mẹ hiền cứu khổ ban vui 
Khách trần xuôi ngược lòng thành kính 
Ngự cả hồn thiêng mây trắng trôi. 
 
Chim muông khẽ gọi rì rào trong gió 
Dậy hoa cười nở rộ trời mơ 
Trở về đây nghe nội tâm thanh tịnh 
Quán trọ dựng bến đượm lời thơ. 
 
Hương từ bi lòng hòa quyện mát 
Lượng âm thanh là ngọc quý lưu ly 
Mỗi hơi thở ra vào trong sanh diệt 
Mỗi tiếng cười giọng nói hòa từ bi. 
 
Đường trần gian tinh cầu xa vạn lối 
Bước chân ta say ngủ gọi sơn hà 
Tiếng chuông ngân bồ đề tâm vẫn niệm 
Cây bốn mùa xuân kết trái đơm hoa. 
 
Em tôi hỡi! hãy về ôm lấy Mẹ 
Đem an vui trải rộng đến muôn nơi 
Hình ảnh Mẹ hóa thân gieo cùng khắp 
Ấm lòng người tinh tấn dậy trùng khơi. 

 
 

TÂM NGỌC 

THƯ HOÀNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     41 

 

Thấy được nguyên nhân gây ra 
khổ đau thì Tập Đế chính là 
Nhân và Khổ Đế là Quả. 
Thấy Nhân và Quả rồi, hành 
giả nào mà không muốn bước 
vào Diệt Đế là sự tịch tĩnh, an 
lạc khi đã diệt trừ mọi khổ 
đau. 
Muốn tới được Diệt Đế cần phải 
biết và thực hành những 
phương pháp diệt khổ. Đó 
chính là sự thật thứ tư. Đó là 
Đạo Đế.  
Trong tiến trình này, Đạo Đế là 
Nhân và Diệt Đế là Qủa. 
Giáo lý đã minh bạch, sáng rỡ 
như trăng rằm, nhưng với lòng 
bi mẫn vô biên, Đức Phật còn 
ân cần thương xót mà chỉ dạy 
thêm về Tam Chuyển Pháp 

Luân Tứ Đế gồm Thị Chuyển, Khuyến Chuyển 
và Chứng Chuyển để chúng sanh vững tin mà 
vững bước. 

Thị Chuyển: Là khởi đầu, Đức Phật chỉ bảo 
cho biết: 

―Đây là Khổ, có tánh bức bách 
Đây là Tập, có tánh chiêu cảm 
Đây là Diệt, có tánh khả chứng 
Đây là Đạo, có tánh khả tu” 
Khuyến Chuyển: Là khi đã chỉ cho biết 

Bốn Sự Thật, Đức Phật khuyến tấn chúng sanh 
hãy tu học pháp này mới mong thoát khổ: 

―Đây là Khổ, con nên biết 
Đây là Tập, con nên dứt 
Đây là Diệt, con nên chứng 
Đây là Đạo, con nên tu” 
Chứng Chuyển: Khuyến tấn chúng sanh tu 

tập rồi, Đức Phật lại chỉ bày cho thấy kết quả 
của sự tu tập: 

―Đây là Khổ, ta đã biết 
Đây là Tập, ta đã dứt 
Đây là Diệt, ta đã chứng 
Đây là Đạo, ta đã tu” 
Đạo Đế - sự thật thứ tư – con đường dẫn 

tới sự chấm dứt khổ đau chính là Bát Chánh 
Đạo, là con đường Trung Đạo chân chánh, vi 

ơn một thế kỷ trước, 
một người quốc tịch Anh 
đã thất bại trong việc 
nghiên cứu về Giáo Lý 
Đạo Phật. 

Đó là giáo sư Rhys Da-
vids, con của một mục sư Cơ 
Đốc Giáo. Ông đã bỏ ra nhiều 
năm học tiếng Pali, kiên nhẫn 
tìm tòi, nghiên cứu các kinh 
điển Phật Giáo chỉ để mong đạt 
mục đích là chứng minh giáo lý 
Đạo Phật thua xa giáo lý Cơ 
Đốc. 

Nhưng Rhys Davids đã 
thất bại với công việc này! 

Sau nhiều năm miệt mài 
tìm hiểu Đạo Phật, ông đã trở 
thành một Phật tử thuần 
thành, hết lòng ca ngợi Tứ 
Diệu Đế và Bát Chánh Đạo là những gì ông áp 
dụng cho chính bản thân và đạt được suối 
nguồn an lạc đích thực, sâu sa, trong suốt 
quãng đời còn lại, cho tới ngày bình an lìa bỏ 
cõi nhân gian… 

Là Phật tử, không mấy ai không nhớ Tứ 
Diệu Đế là những gì, vì đó là Bốn Sự Thật mà 
Đức Phật đã thấy rất rõ ràng, rất mầu nhiệm 
nhưng dường như không một giáo lý ngoại đạo 
nào từng chỉ dạy minh bạch cho tín đồ của 
mình để cùng thoát khổ. 

Bốn Sự Thật đó là: 
 Khổ Đế: Sự có mặt của khổ đau 
 Tập Đế: Sự có mặt của nhng nguyên nhân 

gây ra khổ đau 
 Diệt Đế: Sự chấm dứt khổ đau 
 Đạo Đế: Con đường dẫn tới sự chấm dứt 

khổ đau. 
Hiểu nghĩa đơn giản theo từ ngữ chỉ là 

thế, nhưng hành giả thực tâm cầu học phải 
nhẫn nại, siêng năng, từng bước tiến sâu vào 
từng lãnh vực, từng lời dạy, để nhận diện 
những gì là Tam khổ, Bát khổ trong Khổ Đế mà 
thấy ra nguyên nhân nơi Tập Đế là những sự 
tích tập, chứa nhóm từ tham, sận, si, mạn, 
nghi, ác, kiến… 

SỰ THÀNH CÔNG 
CỦA MỘT NGƢỜI THẤT BẠI 

 
TN Huệ Trân 

Thomas William Rhys Davids 
(1843-1922) 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

diệu đưa tới sự thánh thiện 
vẹn toàn. 

Bát Chánh Đạo gồm: 

 Chánh Kiến: Thấy biết và 
nhận thức chân chánh, rõ 
ràng. 

 Chánh Tư Duy: Tư tưởng 
thiện lành, suy nghĩ và 
phán đoán chân chánh.   

 Chánh Ngữ: Nói lời chân 
thật, ngôn ngữ chân 
chánh. 

 Chánh Nghiệp: Làm 
những việc tốt đẹp, hành 
động ngay thẳng, tránh 
những nghề nghiệp dẫn 
tới hại mình, hại người. 

 Chánh Mạng: Thân tâm 
trong sạch, buông bỏ và 
lánh xa những gì có thể 
khiến tinh thần bị mê mờ, 
ám tối. 

 Chánh Tinh Tấn: Khi đã 
nhận định rõ tốt, xấu, 
chánh, tà, để có niềm tin chân chánh thì 
quyết tinh tấn thăng hoa, hướng thiện. 

 Chánh Niệm: Ghi nhớ những gì xứng đáng, 
chánh đáng. 

 Chánh Định: Giữ tâm thuần nhất, an tịnh 
để phát triển tuệ giác. 

 
Với tám phương pháp để chấm dứt khổ 

đau, hành giả thực tâm tìm cầu học đạo thường 
nghiêm túc suy ngẫm sâu sa nội dung lời dạy 
từng phần, quán chiếu tác dụng tương quan 
giữa những lời dạy, để có thể áp dụng với căn 
cơ mình mà đạt được lợi ích. 

Chẳng hạn như - theo chủ quan - có hành 
giả nắm vững sự liên hệ giữa Chánh Kiến và 
Chánh Tư Duy là cảm thấy những phần sau 
hiển lộ tự nhiên. 

Hành giả đó thấy, trong Bát Chánh Đạo, 
Chánh Kiến đứng đầu và ngay sau đó là Chánh 
Tư Duy. Sự sắp xếp như vậy phải chăng Chánh 
Kiến và Chánh Tư Duy có liên hệ chặt chẽ với 
nhau. 

Theo đạo lý Duyên Khởi thì cái nọ vì cái kia 
mà có, nên dù tên gọi có khác nhau nhưng 
thực chất thì mọi hiện tượng đều là Nhân và 
đồng thời là Quả. Không có cái gì thuần túy chỉ 
là Nhân hay Quả.  

Khi được xếp đứng đầu, với tư cách là 
Nhân, Chánh Kiến nuôi dưỡng bẩy phần kia; 
nhưng nếu với tư cách là Quả thì Chánh Kiến lại 
được bẩy phần kia nuôi dưỡng lại.     

Khi khởi niệm, Chánh Kiến chỉ là những 
kiến thức có tính cách khái niệm bên ngoài, 
nhưng khi có Chánh Tư Duy cùng làm việc thì 
Chánh Kiến bắt đầu có sự phát triển ở bên 
trong; tức là Chánh Tư Duy giúp Chánh Kiến có 
cái nhìn sâu hơn. 

Hành giả dùng hình ảnh chiếc lá để hướng 

dẫn sự quan sát. 
Khi nhìn chiếc lá, ta thường 
thấy lá là một phần nhỏ của 
cây, lá là con của cây (kiến 
thức lúc đầu của Chánh Kiến). 
Nhưng nếu nhìn sâu sắc hơn 
thì lá cũng là mẹ của cây vì 
ngay thời gian lá ở trên cây, 
lá đã góp phần biến những 
nhựa nguyên thành nhựa 
luyện để không chỉ nuôi lá mà 
còn trở về nuôi cây (Có Chánh 
Tư Duy làm phong phú thêm 
Chánh Kiến) 
Chánh Tư Duy gồm 2 phần là 
Tầm và Tư. 
Tầm là ghi lại, nhớ lại những 
gì đã nhận biết (chẳng hạn, 
biết lá là một phần của cây. 
Cái biết này là cái biết đúng, 
như Chánh Kiến). 
Từ là sự quán sát sâu sa hơn 
(sau khi ghi nhận lá là con 
của cây, còn triển khai sự suy 
tưởng sâu sắc hơn để thấy lá 

cũng là mẹ của cây vì lá đã góp phần nuôi 
cây). 

Nhưng khi Chánh Tư Duy đi vào phần Tư 
(phần quán chiếu sâu hơn) thì phải quán chiếu 
bằng sự từ bi, bằng tình thương rộng lớn mới 
được gọi là Chánh Tư Duy. Nếu chỉ suy tư tìm 
lợi ích và hạnh phúc cho riêng mình thì đây là 
phản ảnh của sự không có Chánh Tư Duy, là 
người đang suy tư cũng không có Chánh Kiến 
vì không biết điều mình tìm kiếm có gây tác 
hại cho ai không. 

Khi Chánh Kiến và Chánh Tư Duy giữ được 
sự liên hệ chặt chẽ, phối hợp và hành động 
chính xác như thật thì Chánh Ngữ, Chánh 
Nghiệp, Chánh Mạng, Chánh Tinh Tấn, Chánh 
Niệm và Chánh Định sẽ như những đoàn tầu đã 
được đặt bánh trên đường rầy, sẽ an lạc lăn 
bánh tới sân ga. 

Hơn một thế kỷ trước, Rhys Davids đã ngộ 
ra những gì từ Tứ Diệu Đế và Bát Chánh Đạo, 
mà từ mục đích nghiên cứu, cốt vạch lá tìm 
sâu để chê bai, lại thành công trong sự giác 
ngộ qua những giáo lý khổ công nghiên cứu 
đó. 

Còn chúng ta là Phật tử, là những người 
con của Phật, thừa hưởng gia tài giáo pháp 
nhiệm mầu vi diệu từ kim khẩu Cha Lành, tin 
tưởng lời Cha dạy, tuân lời Cha ―Hãy tự thắp 
đuốc lên mà đi!” thì lẽ nào chúng ta lại thất bại 
trên con đường tìm cầu Giác Ngộ! 

Có phải vậy không, thưa quý hành giả gần 
xa, đang cùng dõng mãnh bước đi trong ánh 
đuốc tự lực và tha lực! 

Nam Mô Thường Tinh Tấn Bồ Tát. 
 

TN Huệ Trân 
(Tào-Khê tịnh thất, những ngày lập đông) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     43 

HÌNH ẢNH LỄ CUNG TỐNG KIM QUAN 
ĐỨC CỐ TLHT THÍCH TRÍ QUANG TẠI CHÙA TỪ ĐÀM, HUẾ  

NGÀY RẰM THÁNG 10 KỶ HỢI (NHẰM 11/11/2019) 
Photos: giacngo.vn & phattuvietnam.net 



 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

NƠI TRÀ-TỲ TẠI CÔNG VIÊN 
VĨNH HẰNG, THUỘC XÃ THỦY 
BẰNG, THỊ XÃ HƯƠNG THỦY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     45 



 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

THIEÀN TOÂNG 

nhö beø phaùp qua soâng 
  

Nguyên Giác 

ài này ghi lại một số lời dạy về Thiền 
Tông – để thấy rằng trong tận cùng, tất 
cả các phương tiện chư Tổ sử dụng khi 
truyền pháp chỉ là các bè pháp để lìa 
tham sân si, bằng cách nhận ra bản tâm 

vốn đã tròn đầy giới định huệ. Khi nhận ra sợi 
chỉ đỏ xuyên suốt các lời Đức Phật dạy qua 
nhiều thời kỳ khác nhau, sẽ thấy tất cả đều 
tương thông, trong tận 
cùng là không dị biệt, 
không trái nghịch giữa các 
truyền thống, dù là Nam 
Tông hay Bắc Tông. Với 
người đã sống được trong 
các pháp ấn vô thường, 
vô ngã… lúc đó không 
thấy còn bè pháp nào 
nữa, vì sẽ thấy tất cả các 
phương tiện tu học chỉ là 
sản phẩm của tâm quá 
khứ, chỉ là thêu dệt từ 
những ngũ uấn của ngày 
hôm qua và hôm kia, 
trong khi cái hiện tiền 
chảy xiết ngay bây giờ là 
cái dòng tịch lặng vô 
thường bất khả ngôn thu-
yết. Cũng y hệt như khi 
đã nắm được bâu áo tràng 
(cổ áo tràng), tự động chiếc áo sẽ xuôi một 
dòng, phẳng lì, không rời tay mình bất kể khi 
đi đứng nhanh hay chậm, lúc đó cũng chẳng 
bận tâm tới tay áo nghiêng về phía Nam hay 
Bắc, cũng không thắc mắc chuyện tà áo cách 
tân kiểu phát triển hay lướt thướt kiểu trưởng 
lão. 

Lời dạy thường nhật của Thiền Tông là 
nhận ra tự tánh các pháp vốn rỗng rang vô 
tự tánh. Đó là lý do các chùa tụng hàng ngày 
bài Bát Nhã Tâm Kinh, với lời dạy: Sắc tức thị 
không, không tức thị sắc. 

Nghĩa là, sắc (cái được thấy, được nghe, 
được cảm thọ…) chính thực là rỗng rang vô tự 
tánh. Chính những gì chúng ta thấy nghe hay 
biết đã và đang hình thành thế giới này, và khi 
nhận ra gương tâm vốn tịch lặng rỗng rang đó, 

tự động các bụi sẽ rơi rụng dần. 
Thí dụ, như khi gặp một cô ca sĩ xinh đẹp 

hát với giọng ca quyến rũ (một hoàn cảnh 
chúng ta có thể gặp thường trực, hàng tuần 
qua lễ hội hay hàng ngày qua truyền hình), hễ 
chúng ta thấy nghe hay biết qua trần, tâm sẽ 
dao động, ô nhiễm; hễ thấy nghe hay biết qua 
thức, tâm sẽ sinh biện biệt phan duyên; và chỉ 

khi thấy nghe hay biết qua 
tự tánh rỗng rang của 
gương tâm, sẽ nhận ra tất 
cả những cái gọi là mình 
và thế giới cũng chỉ là rỗng 
rang Như Thị. Nghĩa là, 
người và giọng ca hiện lên 
là trong sanh diệt, sẽ tới 
rồi đi; trong khi tánh 
gương sáng là lìa sanh 
diệt, là vô sanh diệt, trong 
ba thời vẫn luôn là như 
thế. 
Y hệt như thế, trong Tiểu 
Bộ của Tạng Pali, có Kinh 
Sn 5.15 trong nhóm Kinh 
Tập, trích như sau: 
―1118. Do vậy, con xin hỏi 
vị Có Mắt Tối Thƣợng: Nên 
nhìn thế giới nhƣ thế nào 
để Thần Chết không nhìn 
thấy mình? 

1119. [Đức Phật] Hỡi Mogharaja, hãy luôn 
luôn tỉnh thức và nhìn thế giới nhƣ rỗng rang, 
với cái nhìn về tự ngã đã bứng gốc, ngƣời đó sẽ 
vƣợt qua sự chết. Thần Chết không thể thấy 
ngƣời đã nhìn thế giới này nhƣ thế.‖ (1) 

Tương tự, trong Kinh SN 35.242 (Kinh 
Đàn Tỳ Bà), Đức Phật kể về một nhà vua nghe 
tiếng đàn tỳ bà, nhận ra tiếng đàn khả ái, khả 
lạc, mê ly, say đắm, hấp dẫn nên ra lệnh triều 
đình đi tìm tiếng đàn, chẻ cây đàn tỳ bà làm cả 
trăm mảnh, nhưng cũng không tìm ra, vì tiếng 
đàn là do nhiều nhân duyên mới thành. (2) 

Một lời dạy thường gặp khác của Thiền 
Tông là vô sở trụ. Tức là tâm không chỗ trụ, 
tức là không để tâm dính vào bất kỳ sắc thanh 
hương vị xúc pháp nào. 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     47 

Theo Thiền sử, Ngài Bồ Đề Đạt Ma từ Ấn 
Độ sang Trung Hoa, mang theo Kinh Lăng Già 
để dạy Thiền. Kinh này là ly tứ cú, tuyệt bách 
phi – nghĩa là, không dính vào bất kỳ mệnh đề 
nào trong bốn câu và dứt bặt một trăm mệnh 
đề về không. Nhiều thập niên sau, Ngũ Tổ 
Hoằng Nhẫn dạy Thiền qua Kinh Kim Cang, 
tông chỉ là ƣng vô sở trụ nhi sinh kỳ tâm, 
tức là không để tâm trụ vào bất kỳ nơi nào 
(dù là 5 uẩn, 12 xứ, 18 giới)  thì Niết bàn 
diệu tâm sẽ hiển lộ. 

Lời dạy vô sở trụ trong tiếng Anh là ―no 
clinging‖ – có khi dịch là không nắm giữ, 
không chấp thủ ―no grasping‖… Trong bản Anh 
ngữ Diamond Sutra (Kinh Kim Cương), James 
M. Ford dịch là "Without clinging they find the 
boundless mind.‖ 

Trong sách Đốn Ngộ Nhập Đạo Yếu Môn 
Luận của Đại Sư Huệ Hải, bản Việt dịch của 
Thầy Thích Thanh Từ, giải thích:  

―Chẳng trụ tất cả chỗ là: Chẳng trụ nơi 
lành dữ, có không, trong ngoài, chặng giữa, 
chẳng trụ không, cũng chẳng trụ chẳng không, 
chẳng trụ định, cũng chẳng trụ chẳng định, tức 
là chẳng trụ tất cả chỗ. Chỉ cái chẳng trụ tất cả 
chỗ, ấy là chỗ trụ. Ngƣời đƣợc nhƣ thế, gọi là 
tâm không trụ. Tâm không trụ là tâm 
Phật.‖ (3)  

Tâm không chỗ trụ cũng có nghĩa là 
không trụ tâm vào quá khứ hay tương lai, chỉ 
an tâm vào hiện tại, nhưng vì hiện tại chảy 
xiết như hoa đốm trong mơ, cũng có nghĩa là 
tâm không trụ vào cả ba thời quá, hiện, vị lại. 
Như thế là tức khắc Niết bàn. 

Trong Kinh Sn 5.11 thuộc nhóm Kinh Tập 
ở Tạng Pali, Đức Phật dạy: 

―1098. [Đức Phật] Hỡi Jatukanni, hãy gỡ 
bỏ lòng tham ái dục, hãy nhìn thấy an toàn 
trong hạnh xuất ly. Chớ để trong tâm khởi lên 
ý muốn nắm giữ hay xua đẩy gì. 

1099. Hãy để khô héo tất cả những gì 
của quá khứ, và chớ hề có chút gì dính tới 
tƣơng lai. Nếu con không nắm giữ gì trong 
chặng giữa (hiện tại), con sẽ sống trong bình 
an.‖ (4) 

Vô sở trụ cũng được giải thích trong Thiếu 
Thất Lục Môn của Bồ Đề Đạt Ma: ―Ngoại tức 
chư duyên, nội tâm vô đoan, tâm như tường 
bích, khả dĩ nhập đạo.‖ (Bên ngoài dứt bặt 
muôn duyên, bên trong không còn tư lường 
tăm hơi manh mối gì, tâm y hệt như tường 
vách không chỗ bấu víu, lúc đó mới có thể vào 
đạo.) Vô sở trụ còn có nghĩa là buông bỏ, là 
phóng hạ -- trong ý chỉ Tào Động là buông bỏ 
thân tâm, phóng hạ thân tâm. Là, không dính 
vào bất kỳ chút gì trong năm uẩn của thân 
tâm trong ba thời quá, hiện, vị lai. Cũng có 
hình ảnh tâm vô sở trụ là: trâu bùn qua sông. 

Tới đây, một người quen đọc Kinh Pali sẽ 
có thể có câu hỏi: Tâm không chỗ trụ nhƣ 
thế có liên hệ gì tới sơ thiền… có liên hệ gì 
tới đoạn tận lậu hoặc để chứng quả A La 
Hán? 

Câu trả lời sẽ gồm 2 phần: Tâm không 
chỗ trụ là một lối vào sơ thiền… nhẫn tới 
vào tứ thiền, nhẫn tới chứng quả A La Hán. 

Trả lời phần thứ nhất, rằng vô sở trụ sẽ 
vào sơ thiền, cho tới tứ thiền… Có hai Kinh – 
Kinh SN 48.9, Kinh SN 48.10 -- trong nhóm 
Kinh Tương Ưng Bộ, ghi rằng vô sở trụ là cách 
vào sơ thiền, vào nhị thiền, vào tam thiền, vào 
tứ thiền… Nơi đây, chúng ta sẽ dẫn Kinh SN 
48.10, cho thấy tâm vô sở trụ là sẽ hoàn tất 
các pháp định. Ý chỉ Vô sở trụ trong Kinh SN 
48.10 được Thầy Thích Minh Châu dịch là ―từ 
bỏ pháp sở duyên sẽ được định… ly dục, ly bất 
thiện pháp sẽ chứng đạt và an trú Thiền thứ 
nhất‖… 

Bản dịch này trích như sau: 
―Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử, 

sau khi từ bỏ pháp sở duyên, được định, 
được nhứt tâm. Vị ấy ly dục, ly bất thiện 
pháp, chứng đạt và an trú Thiền thứ nhất, 
một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, có tầm, 
có tứ … an trú Thiền thứ hai … an trú Thiền thứ 
ba … từ bỏ lạc, từ bỏ khổ, chấm dứt hỷ ƣu đã 
cảm thọ từ trƣớc, chứng đạt và an trú Thiền 
thứ tƣ, không khổ không lạc, xả niệm thanh 
tịnh. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là định 
căn.‖ (5) 

Nên đọc thêm nơi ghi chú (5) sẽ trích từ 
cả 2 bản Anh dịch của Sujato và Thanissaro để 
nghĩa này sáng tỏ hơn. 

Trả lời phần thứ nhì, rằng vô sở trụ sẽ 
tận cùng đi tới giải thoát. Có rất nhiều Kinh 
trong Tạng Pali nói như thế. 

--- Như trong Kinh Sn 3.12 bản Anh dịch 
của Thanissaro Bhikkhu, viết rằng sau khi Đức 
Phật giải thích về một số câu hỏi, thì ―the 
minds of 60 monks, through lack of clinging, 
were fully released from fermentation‖ (tâm 
của 60 vị sƣ, nhờ tâm không trụ vào bất kỳ 
pháp nào, đã đƣợc hoàn toàn giải thoát khỏi 
các lậu hoặc). (6) 

Bản Anh dịch của Bhikkhu Sujato viết: 
―And while this explanation was being spoken 
the minds of sixty bhikkhus were freed from 
the corruptions without grasping.‖ (Và trong 
khi giải thích này đƣợc nói lên, tâm của 60 nhà 
sƣ đoạn tận lậu hoặc nhờ không nắm giữ bất 
cứ gì). (6) 

 
Tâm vô sở trụ là giải thoát – ý này còn 

được nói minh bạch trong Kinh SN 22.63 của 
Tương Ưng Bộ, khi một nhà sư tới bạch Đức 
Phật, xin một lời ngắn gọn để sư này lui về một 
góc rừng sống đơn độc, tu tới khi giải thoát. 

Kinh SN 22.63, bản dịch của Thầy Thích 
Minh Châu, trích: 

―—Lành thay, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy 
thuyết pháp tóm tắt cho con. Sau khi nghe Thế 
Tôn thuyết pháp, con sẽ sống một mình, tịnh 
cƣ, không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần. 

—Ai chấp trƣớc, này Tỷ-kheo, ngƣời ấy bị 
Ma trói buộc. Ai không chấp trước, người ấy 
được giải thoát khỏi Ác ma.‖ (7) 



 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Kinh SN 22.63, bản Anh dịch của Bhikkhu 
Bodhi viết: ―Bhikkhu, in clinging one is bound 
by Mara; by not clinging one is freed from 
the Evil One.‖ (7) 

Kinh SN 22.63, bản Anh dịch của Bhikkhu 
Sujato viết: ―When you grasp, mendicant, 
you‘re bound by Māra. Not grasping, you‟re 
free from the Wicked One.‖ (7) 

Đó chính là Kinh Kim Cương. Là vô sở trụ, 
là tông chỉ Thiền Tông, là không một pháp để 
làm, là không cửa để vào. 

Có một lời dạy cũng thường nói trong 
Thiền Tông là hãy sống với sát na sinh diệt. 
Cũng có nghĩa là cảm thọ vô thƣờng trong 
từng khoảnh khắc. Một số công án thường 
nói ―nghĩ ngợi là trễ rồi‖… Nhưng cái gương 
tâm cảm thọ vô thường dó vẫn là vô sinh diệt. 
Không phải vì có tiếng chim kêu thì tánh nghe 
mới sinh, không phải vì tiếng chim lặng mà 
tánh nghe diệt mất. Nhận ra sát na sinh diệt 
cũng là nhận ra bản tâm vốn bất sinh bất diệt 
và trong cái sát na sinh diệt đó đã sẵn lìa tham 
sân si. 

Trong Kinh Pháp Bảo Đàn, Phẩm Cơ Duyên 
Thứ Bẩy, bản dịch của Thầy Thích Duy Lực,  
ghi lời Lục Tổ Huệ Năng dạy ngài Chí Đạo, 
trích: 

―...chơn lạc của Niết Bàn, sát na chẳng có 
tƣớng sanh, sát na chẳng có tƣớng diệt, cũng 
chẳng có sanh diệt để diệt, ấy tức là tịch diệt 
hiện tiền. Đang lúc hiện tiền, cũng chẳng có số 
lƣợng hiện tiền, nghĩa là chẳng có một tí khái 
niệm nào về không gian, thời gian, và số lƣợng 
của tịch diệt hiện tiền, mới gọi là thƣờng đức, 
lạc đức, nghĩa là chơn vui. Vui này chẳng có kẻ 
thọ dụng, cũng chẳng có kẻ không thọ 
dụng...‖ (8) 

Trong khi sống với cái sát na sinh diệt đó, 
sẽ thấy ―không hề có ai‖ và sẽ thấy ―không hề 
có cái của ai‖… Chỉ duy nhận ra cái dòng chảy 
vô thường được cảm thọ trên thân tâm đang 
sinh diệt từng khoảnh khắc. 

Nơi đây, chúng ta dẫn ra một câu chuyện 
Thiền, ngài Mã Tổ đi trên đường cùng với đệ tử 
là ngài Bách Trượng. Thấy một con vịt trời bay 
lên vì nghe động.  

Mã Tổ hỏi Bách Trượng: Cái gì vậy? 
Bách Trượng đáp: Con vịt trời. 
Mã Tổ hỏi:  Đâu rồi? 
Bách Trượng đáp: Bay mất rồi. 
Ngài Mã Tổ đưa ta véo mũi ngài Bách 

Trượng một cái.  
 Bách Trượng la lớn: Đau quá. 
Mã Tổ nói: Đã bay mất rồi, thì làm sao đau 

được. 
Tóm gọn nội dung chuyện Thiền này có 

thể viết như sau: Cái được thấy (tức là, con vịt 
trời) đã bay mất là quá khứ, nhưng cái cảm thọ 
đau (khi bị véo mũi) là cái gương tâm thấy 
nghe hay biết vẫn luôn luôn hiện tiền, và phải 
sống với cái hiện tiền này, tức là tâm phải 
tỉnh thức không lìa cái thấy nghe hay biết 
của bây giờ và ở đây, trong cái sinh diệt 

hiện tiền. Đó cũng là 
sống cái vô sinh diệt. 

Tương tự, trong Kinh SN 
56.11, ngài Koṇḍañño đắc 
pháp nhãn thanh tịnh ngay 
khi được nghe Đức Phật dạy 
rằng cái gì có sinh là phải có 
diệt. Có nghĩa là, nhận ra 
pháp ấn vô thường đang 
chảy xiết, và như thế thấy 
ngay là không có gì có thể 
chấp thủ.   

Kinh SN 56.11, bản dịch 
của Thầy Minh Châu, trích 
như sau: 

―Trong khi lời dạy này 
được tuyên bố, Tôn giả 
Koṇḍañño khởi lên pháp 
nhãn thanh tịnh, không cấu 
uế nhƣ sau: ―Phàm vật gì 
được tập khởi, tất cả pháp 
ấy cũng bị đoạn diệt.‖ (9) 

Hình ảnh sát na sinh 
diệt còn được ngài Xá Lợi Phất (Sariputta) ghi 
lại trong bài thơ ―Guhatthaka-suttaniddeso: Up-
on the Tip of a Needle‖ mô tả rằng tất cả các 
pháp chảy xiết qua các khoảnh khắc thời gian, y 
như điểm tiếp giáp của một hạt đậu rất nhỏ đặt 
lơ lửng trên đầu một mũi kim. Nội dung bài thơ 
của ngài Xá Lợi Phất, nơi đây sẽ viết lại như văn 
xuôi cho dễ đọc, có thể dịch nghĩa như sau: 

―Đời sống, thọ mạng, niềm vui, nỗi đau đều 
buộc chung vào một khoảnh khắc của tâm, một 
khoảnh khắc nhanh chóng trôi đi. Ngay cả các 
vị phi nhơn sống lâu tới 84 ngàn tỷ năm cũng 
không sống đƣợc 2 khoảnh khắc nào trong tâm 
y hệt nhau. Cái ngƣng lại nơi ngƣời đã chết hay 
cho ngƣời còn đứng nơi đây đều là cùng các 
uẩn, khi biến đi là vĩnh viễn không nối lại đƣợc. 
Các trạng thái đang biến mất bây giờ và các 
trạng thái sẽ biến mất trong các ngày tƣơng lai 
đều có đặc tướng y hệt như các đặc tướng đã 
biến mất trƣớc đây. Khi không tạo tác gì nữa, 
sẽ không có sinh ra; chỉ với hiện tại này, 
chúng ta đang sống. Khi đã nắm đƣợc nghĩa 
tối thƣợng, thế giới chết ngay khi tâm ngƣng 
lại. Không cất giữ gì đƣợc những gì đã biến mất, 
không để gì đƣợc cho tƣơng lai. Những ngƣời đã 
sinh ra trong đời này đang đứng y hệt nhƣ hạt 
đậu rất nhỏ trên đầu mũi kim. Sự biến mất của 
tất cả các trạng thái này đã không hề đƣợc ho-
an nghênh, mặc dù hiện tƣợng khoảnh khắc tan 
rã nhƣ thế đã có từ thời ban sơ. Từ nơi chƣa 
được nhìn thấy, các trạng thái này hiện ra và 
biến đi, đƣợc nhìn thấy chỉ khi chúng đang trôi 
đi vào quá khứ. Y hệt tia chớp trên bầu trời: tất 
cả các pháp khởi lên và rồi biến hẳn đi.‖ (10) 

 
Có một bạn hỏi về pháp niệm hơi thở… Xin 

trả lời theo một Kinh rằng, Đức Phật từng dạy 
pháp niệm hơi thở như một công cụ, như một 
bè pháp, trước khi yêu cầu các sư quán vô 
thường. Nghĩa là, quán vô thường, hay sống với 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     49 

sát na sinh diệt, là pháp tận cùng để phá trừ vô 
minh. Trong Kinh dẫn sau, niệm hơi thở là để 
quán bất tịnh, để lắng tâm, sau đó là phải 
quán vô thường.  

Trong Kinh Phật Thuyết Như Vậy (Như Thị 
Ngữ) - Itivuttaka - Chương 3, bản dịch của 
Thầy Thích Minh Châu, trích: 

―(LXXXV) (Tik. IV, 6) (It. 80) --- Này các 
Tỷ-kheo, hãy sống tuỳ quán bất tịnh trên thân, 
hãy khéo an trú niệm hơi thở vô hơi thở ra, đặt 
niệm trƣớc mặt, hƣớng về nội tâm; hãy sống 
tùy quán vô thƣờng trong tất cả các hành.  

Này các Tỷ-kheo, khi sống tùy quán bất 
tịnh trên thân tham tùy miên đối với tịnh giới 
được đoạn trừ; khi khéo an trú niệm hơi thở vô 
hơi thở ra, đặt niệm trƣớc mặt, hƣớng về nội 
tâm, thời các tâm hƣớng ngoại, dự phần vào 
tổn hại không có; khi sống tùy quán vô thƣờng 
trong tất cả hành, thời vô minh trừ diệt, minh 
được khởi lên.‖ (11) 

Kinh này trong bản tiếng Anh của Ireland 
ghi rằng niệm hơi thở là quán bất tịnh của thân 
để lìa tham dục đối với cái đẹp, niệm hơi thở tới 
khi các niệm lăng xăng biến mất thì hãy 
quán vô thƣờng, bấy giờ mới đoạn tận vô 
minh được, trích: 

―For those who live contemplating foulness 
in the body, the tendency to lust with regard to 
the element of beauty is abandoned. When 
mindfulness of breathing is inwardly well estab-
lished before one, the tendencies of extraneous 
thoughts to produce vexation of mind remain 
no more. For those who live contemplating the 
impermanence of all formations, ignorance is 
abandoned and knowledge arises.‖ (11) 

Có một bạn thắc mắc rằng: Tứ Niệm Xứ 
có liên hệ gì tới Thiền Tông hay không? 

Xin trả lời: Kinh ghi là có. Trong Kinh MN 
10 (Kinh Niệm Xứ), Đức Phật dạy rằng sau các 
pháp Niệm Thân, Thọ, Tâm, Pháp… là phải nắm 
lấy tông chỉ Thiền Tông là vô sở trụ. Nghĩa là, 
phải giữ tâm không nương tựa, không chấp 
trước.  

Nơi đây, xin trích Kinh MN 10, bản Việt 
dịch của Thầy Thích Minh Châu: 

―…vị ấy sống an trú chánh niệm nhƣ vậy, 
với hy vọng hƣớng đến chánh trí, chánh niệm. 
Và vị ấy sống không nương tựa, không chấp 
trước một vật gì trên đời...‖ (12) 

Bản của Bhikkhu Sujato: ―They meditate 
independent, not grasping at anything in 
the world...‖ (12) 

Bản của Thanissaro Bhikkhu: ―And he re-
mains independent, unsustained by [not 
clinging to] anything in the world…‖ (12) 

Bản của Nyanasatta Thera: ―…and he lives 
detached, and clings to nothing in the 
world…‖ (12) 

Như thế, khi đã nói là vô sở trụ, tất nhiên 
các kỹ thuật hay phương pháp chỉ là công cụ, 
là bè pháp. Và đó là lý do trong Kinh Kim 
Cương, Đức Phật nói rằng ―Chánh pháp còn 
phải bỏ, huống là phi pháp‖… Nguyên văn câu 

vừa dẫn, lời Đức Phật nói là Chánh pháp còn 
phải bỏ… cũng ghi trong Kinh MN 22 của Tạng 
Pali. (13)  

Rời bỏ bè pháp… Dù vậy, cách diễn tả của 
một số vị sư trong Thiền Tông có thể là quá 
mạnh bạo, có lẽ chỉ thích nghi khi dạy cho một 
số môn đệ thân cận, thí dụ như khi bảo học trò 
chẻ tượng Phật để sưởi ấm…  

Một điều chắc chắn nên thấy rằng: Khi đã 
thấy được sợi chỉ đỏ xuyên suốt các Kinh Phật, 
dù Nam Truyền hay Bắc Truyền, sẽ không còn 
bị vướng vào những ngờ vực hay tranh luận vô 
ích.   

  
GHI CHÚ: 

(1) Kinh Sn 5.15: https://thuvienhoasen.org/
p15a30626/sn-5-15-mogharaja-manava-puccha-cac-cau-
hoi-cua-mogharaja  

(2)  Kinh SN 35.242: https://suttacentral.net/
sn35.242/vi/minh_chau  

(3) Đốn Ngộ Nhập Đạo: https://thuvienhoasen.org/
images/file/T-QYop1G0QgQAJ0b/
donngonhapdaoyeumon.pdf 

(4) Kinh Sn 5.11: https://thuvienhoasen.org/
p15a30622/sn-5-11-jatukanni-manava-puccha-cac-cau-hoi
-cua-jatukanni  

(5) Kinh SN 48.10, Việt dịch: https://suttacentral.net/
sn48.10/vi/minh_chau  

Bản Anh dịch của Bhikkhu Sujato: ―It‘s when a noble 
disciple, relying on letting go, gains immersion, gains 
unification of mind. Quite secluded from sensual pleasures, 
secluded from unskillful qualities, they enter and remain in 
the first absorption…‖ ---  https://suttacentral.net/
sn48.10/en/sujato  

Bản Anh dịch của Thanissaro Bhikkhu: ―There is the 
case where a monk, a disciple of the noble ones, making it 
his object to let go, attains concentration, attains sin-
gleness of mind. Quite withdrawn from sensuality, with-
drawn from unskillful mental qualities, he enters & remains 
in the first jhana...‖ --- https://www.accesstoinsight.org/
tipitaka/sn/sn48/sn48.010.than.html  

(6)  Kinh Sn 3.12, bản Thanissaro:  
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/snp/

snp.3.12.than.html  
Bản Sujato: https://suttacentral.net/snp3.12/en/sujato  
(7) Kinh SN 22.63, bản Việt dịch: https://

suttacentral.net/sn22.63/vi/minh_chau  
Bản Bhikkhu Bodhi: https://suttacentral.net/sn22.63/

en/bodhi  
Bản Bhikkhu Sujato: https://suttacentral.net/sn22.63/

en/sujato 
(8) Kinh Pháp Bảo Đàn: https://thuvienhoasen.org/

p16a687/pham-co-duyen-thu-bay 
(9)  Kinh SN 56.11: https://suttacentral.net/sn56.11/

vi/minh_chau 
(10) Bài thơ trong bài Các Pháp Vào Định: https://

thuvienhoasen.org/a28417/cac-phap-vao-dinh 
Upon the Tip of a Needle, bản tiếng Anh:  
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/nm/

nm.2.04.olen.html  
(11) Kinh Phật Thuyết Như Vậy, bản Việt:  
https://thuvienhoasen.org/p15a1541/chuong-03  
Bản dịch của Ireland:  https://suttacentral.net/iti85/en/

ireland  
(12) Kinh MN 10, bản của Thầy Minh Châu:  
https://suttacentral.net/mn10/vi/minh_chau  
Bản của Bhikkhu Sujato: https://suttacentral.net/

mn10/en/sujato  
Bản Thanissaro Bhikkhu: https://

www.dhammatalks.org/suttas/MN/MN10.html  
Bản Nyanasatta Thera:  
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/

mn.010.nysa.html  
(13) Kinh MN 22:  https://suttacentral.net/mn22/vi/

minh_chau 

https://thuvienhoasen.org/p15a30626/sn-5-15-mogharaja-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-mogharaja
https://thuvienhoasen.org/p15a30626/sn-5-15-mogharaja-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-mogharaja
https://thuvienhoasen.org/p15a30626/sn-5-15-mogharaja-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-mogharaja
https://suttacentral.net/sn35.242/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn35.242/vi/minh_chau
https://thuvienhoasen.org/images/file/T-QYop1G0QgQAJ0b/donngonhapdaoyeumon.pdf
https://thuvienhoasen.org/images/file/T-QYop1G0QgQAJ0b/donngonhapdaoyeumon.pdf
https://thuvienhoasen.org/images/file/T-QYop1G0QgQAJ0b/donngonhapdaoyeumon.pdf
https://thuvienhoasen.org/p15a30622/sn-5-11-jatukanni-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-jatukanni
https://thuvienhoasen.org/p15a30622/sn-5-11-jatukanni-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-jatukanni
https://thuvienhoasen.org/p15a30622/sn-5-11-jatukanni-manava-puccha-cac-cau-hoi-cua-jatukanni
https://suttacentral.net/sn48.10/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn48.10/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn48.10/en/sujato
https://suttacentral.net/sn48.10/en/sujato
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn48/sn48.010.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn48/sn48.010.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/snp/snp.3.12.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/snp/snp.3.12.than.html
https://suttacentral.net/snp3.12/en/sujato
https://suttacentral.net/sn22.63/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn22.63/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn22.63/en/bodhi
https://suttacentral.net/sn22.63/en/bodhi
https://suttacentral.net/sn22.63/en/sujato
https://suttacentral.net/sn22.63/en/sujato
https://thuvienhoasen.org/p16a687/pham-co-duyen-thu-bay
https://thuvienhoasen.org/p16a687/pham-co-duyen-thu-bay
https://suttacentral.net/sn56.11/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/sn56.11/vi/minh_chau
https://thuvienhoasen.org/a28417/cac-phap-vao-dinh
https://thuvienhoasen.org/a28417/cac-phap-vao-dinh
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/nm/nm.2.04.olen.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/kn/nm/nm.2.04.olen.html
https://thuvienhoasen.org/p15a1541/chuong-03
https://suttacentral.net/iti85/en/ireland
https://suttacentral.net/iti85/en/ireland
https://suttacentral.net/mn10/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/mn10/en/sujato
https://suttacentral.net/mn10/en/sujato
https://www.dhammatalks.org/suttas/MN/MN10.html
https://www.dhammatalks.org/suttas/MN/MN10.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.010.nysa.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.010.nysa.html
https://suttacentral.net/mn22/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/mn22/vi/minh_chau


 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Truyeän cực ngaén  
 
 

STEVEN N. 

CẢNH TRẦN (*) 
 

Sau thời kinh, mấy anh 
Phật tử trẻ thưa: 

- Bạch thầy, giáo lý và kinh 
điển phần nhiều là từ Hán-Việt, 
khó hiểu quá, xin thầy giảng 
cho chúng con.  

Thầy từ bi cười: 
- Các con đi công viên chơi, 

thấy bông hoa đẹp, đấy là 
cảnh nhưng khi thò tay định 
hái thì biến thành trần. Khi gặp 
cô gái đẹp, ấy mới chỉ là cảnh, 
nhưng khi về rồi mà tâm tư 
còn mơ tưởng thậm chí có ý 
muốn này nọ với cô ta, lúc ấy 
cảnh đã thành trần. 

Cả nhóm đồng thanh: 
- Dạ, cảm ơn thầy, mình 

học Phật là để đừng biến cảnh 
thành trần. 

Thầy cười vô cùng hoan hỷ. 
 
(*) Trần lao phiền não, xin 

chớ lầm với căn trần. 
 

KHỔ KHỔ 
 

Mỗ được cơ quan cho đi du 
lịch bên Tây, chứng kiến cảnh 
vật xinh đẹp bình an, kinh tế 
sung túc, xã hội văn minh… Mỗ 
hâm mộ lắm. Mỗ tận mắt thấy 
những người mù được sự hỗ 
trợ của gậy dò đường, kiếng 
cảm ứng và các phương tiện 
hiện đaị khác. Mỗ thầm than: 
―Tuy tàn tật nhưng có sự trợ 
giúp của chính phủ và các công 
cụ hiện đaị thì cũng đỡ bất 
hạnh phần nào.‖ 

 Khi về nước, nhìn laị 
những người mù, người tàn tật 
xứ mình mỗ động tâm: 

 - Cùng là nghiệp bất 
hạnh nhưng những người bên 
Tây còn có dư phước nên 
không đến nỗi đói rét và còn 
có trợ giúp của phương tiện 
hiện đaị. Người mù và tàn tật 
xứ mình quả là khổ chồng 
thêm khổ. 

 Vợ mỗ trêu: 
 - Anh đã thuộc giáo lý 

Phật pháp.  
  

TƢ DUY VIỆT 
 

Ngày nghỉ, vợ chồng mỗ 
dắt nhau đi chơi, ngang qua 
một trung tâm thương maị có 
tiệm nails. Mấy người thợ 
ngồi chơi ở trước cửa nhìn 
lom lom, có kẻ thì liếc xéo… 
Trong bọn có người cất giọng 
bâng quơ: 

-  Dòm dỏ ngó treo. 
Rồi một người khác từ 

trong bước ra, có vẻ như là 
quản lý thì phải:  

- Coi ngó rồi về phá giá, 
giựt khách.  

Vợ mỗ nóng mặt, toan cự 
laị nhưng mỗ nắm tay kéo đi 

- Kệ họ, hơi đâu mà 
tranh chi cái móng! 

Đi một quãng rồi mà vẫn 
còn gai gai người vì cái nhìn 
của mấy đồng hương. 
 

CỤC MỒI 
 

Hai nhà ở cạnh nhau lâu 
nay an vui lắm, từ khi cơn sốt 
đất xảy ra laị sanh chuyện 
lớn. Hai bên tranh nhau tấc 
đất chung mà cự cãi rồi đánh 
nhau: 

- Đất này của tôi, ông bà 

tôi để laị nên tôi phải giữ bằng 
mọi giá!  

Người kia cũng quyết liệt 
không kém: 

- Khi tôi mua mảnh đất 
này, người ta bảo bao gồm cả 
tấc đất ấy, quyền lợi cốt lõi nên 
tôi phải tranh đấu đến cùng!  

Quan toà ăn tiền cả hai bên 
nên cứ xử nhì nhằng. Bạn 
chung của hai nhà nhờ thầy nói 
giúp cho một lời, thầy kể: 

- Có hai con cá tham mồi, 
cắn nhau rách miệng đổ máu. 
Lão ngư câu dính cả hai, đã thế 
lão còn cười: ―Hai đứa bay chỉ 
vì cục mồi mà chết, chỉ nhớ cái 
lợi nhỏ trước mắt mà không 
nhớ vô thường‖.  

 
AI HƠN AI 

 
Hai người vốn là bạn học từ 

nhỏ, sau thời gian lưu lạc. Một 
người trở nên giàu có và hợm 
hĩnh vì tiền. Người kia thì chọn 
làm anh đồ, ngày ngày dạy chữ 
cho bọn trẻ trong làng, laị còn 
viết sách làm thơ…  Anh nhà 
giàu ỷ thế thường hay cà khịa: 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     51 

- Giáo chức dứt cháo, thầy giáo 
tháo giày. 

Anh bạn nghèo im lặng, không 
tranh cãi chi. Anh kia được thể làm 
tới, cứ khoe giàu và chê bai bạn 
mình. Một lần trong tiệc anh ta 
khoác lác: 

- Có ngàn quyển sách không đổi 
nổi một viên kim cương. 

Người kia bèn cho anh ta một 
bài học: 

- Cả vạn quan tiền không viết 
được một áng văn chương.  

Bạn bè cười rần rần, vỗ tay tán 
thưởng anh giáo nghèo. 
 

ELNINO 
 

Năm rồi bão lũ kinh hoàng làm 
cho dân chúng điêu đứng, năm này 
thì hạn hán cháy rừng còn kinh 
khủng hơn, bao nhiêu người chết, 
nhà cháy… Elnino nói với Lanina: 

- Ngày xưa chúng ta ít có cơ hội 
đến viếng cõi Sa Bà, có khi năm 
hay mười năm mới có dịp, giờ thì 
chúng ta đến thường xuyên. 

Thiện thần phàn nàn: 
- Các ngươi đến đây gây tai họa 

cho người và vật quá!  
Hai đứa cãi: 
- Nào phải lỗi chúng tôi, bọn họ 

tham lam và si mê quá! Họ cào phá 
sạch núi rừng, khai thác huỷ hoại 
thiên nhiên, môi trường ô nhiễm, 
tầng ozone thủng, hiệu ứng nhà 
kiếng, trái đất nóng lên, băng tan 
tuyết chảy, sa mạc hoá… vì vậy 
chúng tôi mới đến được, khi xưa 
chúng tôi đâu có cơ hội này!  

Thiện thần trầm ngâm: 
- Bọn ngươi nói cũng có lý, một 

phần cũng tại con người hôm nay 
mà ra.  
 

 
STEVEN N  

Georgia, Nov. 2019  

RONG CHƠI HOÀI VIỄN XỨ 
 

Nếu hỏi rằng: Ta từ đâu đến? 
Biết nói sao khi chẳng đến từ đâu 
Ở nơi này mình tồn taị đã lâu 
Rồi sẽ đi về đâu?  
Có đi đâu mà lại phải về! 
Chơi đã chán chê 
Mình nằm nghe sương khói thở 
Chút tàn hơi 
Cũng đủ để đam mê. 
Cõi nhân gian lắm chuyện bộn bề 
Đúng với sai, đấu tranh hoài chẳng thể  
Cơn mộng mị mệt nhoài 
Cũng thế thôi! 
Cuộc mưu sinh đủ cực nhọc lắm rồi 
Mỗi chiều về ngồi nghe lá hát chim ca  
Rồi sẽ qua 
Nào ai hay biết được 
Như lá rơi, như nước chảy mây bay 
Ta chẳng đếm tháng ngày dài ngắn 
Chỉ biết phút giây ngay lúc này. 
Tình vĩnh viễn bướm hoa tuyệt mỹ 
Người về đây thủ thỉ chuyện liêu trai 
Tàn đêm trăng chan chứa mộng hình hài 
Ngày đang lên rong chơi hoài viễn xứ 
Chẳng hề phụ tình người trong lữ thứ 
Mắt biếc nào ngơ ngác mãi tương tư. 
 
 
 

DU TÂM LÃNG TỬ 
 

Ất Lăng thành, 2019  



 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

TÔN KÍNH BẬC ĐÁNG KÍNH 
Thích Thanh Thắng 

ay mắn trong thời gian công tác trong 
Ban Văn hoá Trung ương Giáo hội, anh 
em tôi thỉnh thoảng được nghe Hòa 
thượng Thích Trung Hậu, Trưởng Ban Văn 
hóa TW, cũng là trưởng pháp tử của Ôn 

kể về Ôn, kể về những công việc thường ngày 
liên quan đến kinh sách mà 
Ôn đã và đang dịch. 

Cứ mỗi quyển kinh, 
sách của Ôn mới in hay tái 
bản, gần như anh em chúng 
tôi đều là những người đầu 
tiên được Hoà thượng Thích 
Trung Hậu gửi tặng. Đó là tất 
cả những gì vinh dự nhất mà 
anh em tôi từng được đón 
nhận cho đến hôm nay. 

Ôn có sức nhiếp phục 
và thu hút đặc biệt, nên 
những ai dù chỉ một lần được 
diện kiến đảnh lễ Ôn đều 
xem đó là một phước duyên, 
may mắn lớn trong đời, anh 
em tôi cũng không ngoại lệ. 

Cũng như bao người 
khác, nghĩ về phong trào 
Phật giáo 1963, nghĩ về ngọn 
lửa Bồ tát Thích Quảng Đức, 
không thể không nghĩ tới Ôn 
như một huyền thoại trong 
những huyền thoại, khi một 
thời khắc nào đó lịch sử đặc 
biệt cần đến. 

Được gần gũi cộng tác 
với những trí thức Phật tử 
Huế như anh Cao Huy Thuần, chị Thái Kim Lan, 
anh Trần Đình Sơn, anh Nguyễn Tường Bách..., 
chúng tôi càng nhận thấy ở họ có một đức tin 
kiên cố đối với Ôn. 

Có lẽ sự kính ngưỡng tri thức Phật học 
uyên bác của Ôn chỉ là một phần, trong họ Ôn 
như một nguồn trầm tích sâu lắng, chỉ cần Ôn 
ngồi vững đó trong im lặng cũng đủ lực để phù 
nghiêng đỡ lệch cho mọi chống chếnh, chông 
chênh trong thời cuộc vốn bất an này. 
Cá nhân tôi cảm nhận mức độ tôn kính mà tăng 
ni, trí thức Phật tử Huế dành cho Ôn đặc biệt 
hiếm thấy, gần như không nơi nào ở Việt Nam 
xuất hiện thêm một sự tôn kính đồng nhất lạ kỳ 
đến như vậy. 

Chúng tôi đọc gần như mọi loại sách báo 
viết về Ôn, phản đối thoá mạ có, ca tụng có, 
nhưng Ôn vẫn hiện diện như một ẩn số lịch sử, 
thử thách mọi luận bàn, và gần như không luận 
bàn nào chạm đến được sự im lặng hùng tráng 
kia từ nơi Ôn. 

Và chúng tôi cũng là những 
người trong hàng vạn người 
mong muốn nghe được Ôn kể 
lại những gì đã trải qua trong 
cuộc đời mình, những gì là 
biến cố, là pháp nạn của Phật 
giáo... 
Có lẽ, nhiều người muốn nghe 
nhiều hơn nữa những sự thật 
từ chứng nhân lịch sử, nhưng 
để làm gì khi tâm thế thời đại 
vẫn không thể hàn gắn nổi 
những thù hận trong lòng 
người, giữa những thăng trầm 
của thời cuộc, giữa hư vọng 
kẻ thắng người thua. 
 
Tự truyện Trí Quang đã 
xuất hiện như thế này: 
―Truyện của tôi không đáng gì 
mà phải ghi. Chỉ vì truyện ấy, 
hơn vài thập kỷ trƣớc thập kỷ 
2530 (1975-1985), có liên 
quan đến Phật giáo Việt Nam 
lại bị hƣ cấu truyện và phim 
sai quá nên phải ghi. Nhƣng 
ghi nhƣ dƣới đây thì chỉ là có 
còn hơn không mà thôi.‖ 
Và cách Ôn tự kết luận về 

cuộc đời mình như sau: ―Rốt cuộc, tôi không 
biết gì, không có ý định gì cả, nên cuộc đời tôi 
―không vẫn hoàn không‖, không có gì đáng 
nhớ, đáng nói. Ngay nhƣ tự truyện này, vì 
không thể không có nên phải viết và phải in, 
mà thôi. ―Không vẫn hoàn không‖ là Phật cho, 
tôi mới đƣợc nhƣ vậy.‖ 

Kết luận kia thấp thoáng bóng dáng ngôn 
từ của những Khuông Việt, Vạn Hạnh, Mãn 
Giác, Từ Đạo Hạnh và nhiều hơn thế... 

Lịch sử Phật giáo dù thịnh suy, vẫn sẽ tiếp 
tục sứ mệnh của mình, không thể khác được... 

 
Kính lễ Giác linh Ôn, nơi pháp thân thường 

tại! 

  
  

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     53 

  
  

SÁNG NGỜI BIỂN TRÍ 
 
Kính dâng Ôn Trí Quang 
  
Ngài từ quảy dép về Tây 
Thiền môn vắng bóng vị Thầy từ nghiêm 
Đêm Từ Đàm lặng yên tịch diệt 
Dân cố đô tiễn biệt người đi 
Đồng chơn nhập đạo từ bi 
Gặp cơn Pháp nạn uy nghi giúp đời 
Trước bạo quyền rạng ngời dũng khí 
Năm nguyện vọng kiến nghị rõ ràng 
Làm cho Đạo Pháp vững vàng 
Làm nơi y cứ cho hàng tín tâm 
Dầu vận nước thăng trầm biến đổi 
Vững tay chèo Giáo Hội dung thông 
Ba miền chung một tâm đồng 
Bắc Nam Trung một tấm lòng thiết tha 
Cùng xây đắp ngôi nhà Phật Giáo 
Những lời Kinh uyên áo dịch ra 
Phật xưa lời dạy sâu xa 
Giảng bày diệu lý, mở ra chơn thừa 
Nay trở về quê xưa Cực Lạc 
Chúng môn đồ xao xác tiếc thương 
Tiễn hàng long tượng lên đường 
Phụng hành di giáo tâm hương chân thành 
Thầy về cõi tịnh thanh sen nở 
Úc, Mỹ, Âu thương nhớ vô vàn 
Nhớ từ Xá Lợi, Ấn Quang, 
Từ Đàm xứ Huế, vào hàng thượng nhơn 
Nhớ từ khi tầm chơn xả tục 
Khi giang san gặp lúc qua phân 
Kiên trì vận động bao lần 
Lập thành Giáo Hội ân cần thiết thi 
Tăng Ni có chốn tu trì 
Tại gia cư sĩ đồng quy hướng về 
Thầy thong dong trở về quê cũ 
Vẫn còn đây Pháp nhũ nghiêm từ 
Thầy đi vào cõi vô dư 
Trang Kinh còn đó như như lời Thầy 
Hương lòng vọng bái bậc Thầy 
Ôn nhu khiêm hạ đức dầy độ sanh. 
 
Nam Mô từ Lâm Tế Chánh Tông tứ thập nhất thế, Nguyên Thiều Pháp Phái, Phổ Minh môn hạ, 
Huý thượng NHẬT hạ QUANG, Tự TRÍ HẢI-TRÍ QUANG, Hiệu THIỀN MINH, tân viên tịch 
Hoà Thượng thượng TRÍ hạ QUANG. 
  

TÂM QUANG 
Brisbane, ngày Sám Hối tháng Mười có trăng năm Kỷ Hợi 2019 



 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 

rằng Đức Đạt Lai Lạt Ma nghĩ Ngài là một người 
Marxist khi chỉ nói trên bình diện lý thuyết về 
công bình kinh tế-xã hội mà thôi. Không lý nào 
Ngài có thể tin vào chủ nghĩa vật chất vô thần 
vô giai cấp của Karl Marx. 
Ngày nay mọi người đã chứng kiến sự thất bại 
của Marxism từ Liên Bang Sô Viết đến Trung 
Hoa Lục Địa, Việt Nam, Bắc Hàn, Cuba trong thí 
nghiệm đẫm máu của các cuộc cách mạng vô 
sản nhằm mục đích đem lại công bằng xã hội 
và bình đẳng kinh tế. Lý do chính của sự bế tắc 
của chủ nghĩa Marx-Lenin là nó đi ngược lại với 
tự do. Mới nghe chúng ta có thể đồng ý là 
phương pháp quân bình kinh tế này có vẻ công 
bình và hợp lý để xóa bỏ cảnh người có dư thừa 
phung phí trong khi bao nhiêu người khác nỗ 
lực lao động đổ mồ hôi sôi nước mắt mà vẫn 
nghèo đói. Nhưng trong thực tế trên bình diện 
chính trị và kinh tế, chỉ có chính phủ độc tài 
chuyên chế mới cưỡng bách lấy càn tài sản của 
cá nhân đem chia đều cho cộng đồng. Phương 
pháp này vi phạm tự do cá nhân và vì vậy mà 
nó vi phạm đạo đức nhân bản phân biệt con 
người và thú vật. 

Đạo đức nhân bản bao gồm ba yếu tố nòng cốt 
là lý trí, tự do, trách nhiệm. Cả ba đều có trong 
Phật Pháp. Hơn nữa, như Phật đã nói, lý do 
chính gây ra cái khổ của con người mà mình 
thường lầm nghĩ là vì sự bất công trong xã hội 
và sự bất bình đẳng về kinh tế không gì khác 
hơn là ái dục và nghiệp báo. Khi mọi người 
trong xã hội hết vô minh và thực hành đúng 
theo con đường diệt khổ bát chánh đạo thì trên 
đời này mới có công bằng xã hội và bình đẳng 
kinh tế. Và đó là khi mọi người đã gội rửa tâm 
của mình sạch hết tham sân si và đạt đến niết 
bàn.    

 
 
_____________ 
 
(1) His Holiness the Dalai Lama, The Dalai 

Lama's Book of Happiness. How to Live in Free-
dom, Compassion, and Love, edited by Renuka 
Singh. New York: MJF Books, 2016, pp. 151. 

TƢ TƢỞNG PHẬT HỌC 

hân đọc bài dịch của Tuệ Uyển đăng trong 
Báo Chánh Pháp Số 95, tháng 10 năm 
2019 (các trang 16-19) tôi tìm đọc đối 
thoại trong Phần 1, Chương III của cuốn 
sách The Dalai Lama's Big Book of Happi-

ness, và thấy Đức Đạt Lai Lạt Ma có trả lời 
rằng, "Ngay cả bây giờ khi chỉ nói riêng về 
những lý thuyết kinh tế-xã hội mà thôi, tôi là 
một người Marxist." (―Even now, as far as socio
-economic theories are concerned, I‘m a Marx-
ist.‖) (1)  

Mới thoạt đọc qua câu trả lời này tôi hấp 
tấp nghĩ sao Ngài lại nói như vậy! Tôi dừng một 
phút đề suy gẫm về  giáo lý của Như Lai Sid-
dhartha Gautama rồi nghĩ rằng Ngài không thể 
nào chấp nhận Chủ nghĩa Cọng sản của Karl 
Marx. Ở đây Ngài chỉ nói đến lý thuyết kinh tế-
xã hội của Marx biện minh cho công bình xã hội 
và bình đẳng kinh tế bằng cách chia đồng đều 
tài sản cho mọi người. 
Trước khi tiếp tục nhận xét về câu trả lời của 
Đức Đạt La Lạt Ma ở trên, tôi xin bàn đến một 
câu phát biểu khác của Ngài cũng trong bài đối 
thoại này khi Ngài nói về các tôn giáo (non-
theistic religions) như Phật giáo hay Jainism 
(thành lập ở Ấn Độ vào Thế kỷ VI trước Tây 
lịch). Các tôn giáo này không công nhận có 
một Đấng Tạo Hóa tự tại toàn năng. Ngài dùng 
danh từ "non-theistic" chứ không dùng danh từ 
"atheistic" tức là vô thần. Marxism là chủ nghĩa 
vật chất vô thần (atheistic materialism) chối bỏ 
đời sống tinh thần trong khi Phật giáo lấy đời 
sống tinh thần và nội tâm làm căn bản (non-
theistic spiritualism). Phật giáo không duy vật 
như Marxism. Hơn thế nữa, Phật giáo cho rằng 
vật chất như con người thường thấy và hiểu chỉ 
là ảo ảnh, không phải là sự thật cuối cùng của 
vũ trụ như khoa học lượng tử (quantum phys-
ics) ngày nay đã chứng minh. Trong khi đó Karl 
Marx cho vật chất miếng ăn manh áo là sự thật 
cuối cùng trong đời sống của con người cho 
nên kinh tế kiểm soát và điều khiển thế giới 
chứ không phải Thượng Đế hay cái tâm của ta. 
Khi chúng ta thấy sự khác nhau giữa chủ nghĩa 
vật chất vô thần như Marxism và các tôn giáo 
đặt căn bản ở tinh thần và không công nhận có 
một Đấng Tạo Hoá tự tại và toàn năng như 
Phật giáo thì chúng ta có thể có ý kiến cho 

NHẬN XÉT VỀ MỘT CÂU TRẢ LỜI 

CỦA ĐỨC DALAI LAMA 
 

Tâm Cảnh - Nguyễn Ngọc Cảnh, Ph. D. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     55 

Ở Ba La Nại thời xưa 

Có nhà giàu nọ rất ưa bạc bài 

Ông thường chơi với một người 

Cũng mê bài bạc, tứ thời ăn thua 

Nhưng người này tính lọc lừa 

Đã nhiều mưu mẹo lại thừa tinh ma 

Ông nhà giàu vốn thật thà 

Tuy ham đánh bạc nhưng mà hiền thay, 

Họ chơi súc sắc lâu nay 

Được thua nhờ ở vận may do trời. 

Người kia tính toán sành đời 

Khi ăn, tiếp tục cuộc chơi chẳng dừng 

Khi thua, thời hắn gian hùng  

Muốn ngưng lúc xấu, muốn ngừng vận xui 

Lén cầm súc sắc đang chơi 

Một quân ngậm miệng nuốt trôi xuống liền 

Thế rồi hắn lại la lên:  

“Quân bài không đủ ta nên tạm dừng.” 

Cái trò bịp bợm bất lương 

Khó mà qua mặt gạt ông nhà giàu 

Cho nên chỉ được ít lâu 

Ông bèn dạy hắn trước sau một lần, 

Ông đem thuốc độc vô ngần 

Bôi vào súc sắc để dần khô đi 

Nhìn vào không khác lạ chi 

Tưởng như vô hại dễ gì nhận ra 

Rồi ông một bữa tìm qua 

Rủ người bài bạc như là trước đây 

Chơi gieo súc sắc cầu may 

Trò chơi diễn tiến như ngày trước thôi. 

Thoạt tiên hắn thắng cuộc chơi 

Gieo quân súc sắc nhờ trời thật hên, 

Chẳng bao lâu hắn thua liền 

Thế là tới lúc bạc tiền trôi ra 

Hắn bèn giở thói tinh ma 

Lấy quân súc sắc ngậm và nuốt luôn 

Thật kín đáo, thật tinh khôn, 

Ông nhà giàu mới ôn tồn nói ngay: 

“Ai mà nuốt súc sắc này 

Sẽ mau gánh lấy chuyện đầy tang thương 

Điều gian xảo, chuyện bất lương 

Luôn luôn mang lại trăm đường hiểm nguy.” 

Sau khi nuốt súc sắc kia 

Kẻ gian lừa lọc tức thì ngã ra 

Người đau đớn, miệng rên la 

Rõ ràng súc sắc quả là hiểm nguy, 

Ông nhà giàu vốn từ bi 

Nghĩ thầm đã dạy kẻ kia đủ rồi 

Giờ đây phải cứu hắn thôi 

Để lâu thuốc độc ngấm thời chết ngay 

Thế là ông vội ra tay 

Chế pha một loại thuốc hay gia truyền 

Uống vào nôn mửa ra liền 

Đưa cho hắn uống quả nhiên tốt lành 

Anh chàng nôn mửa thật nhanh 

Kìa quân súc sắc rành rành hiện ra. 

Khi cơn nguy hiểm đã qua 

Ông nhà giàu giúp hắn ta phục hồi 

Pha đường ngọt trộn sữa tươi 

Cho người ngộ độc uống thời khỏe thêm 

Xong rồi ông khẽ nhủ khuyên: 

“Bạn thân đối xử phải nên thật tình 

Đừng lừa bịp kẻ tin mình 

Con đường gian xảo có thành công đâu 

Chỉ mang lại những khổ đau 

Tu tâm, sửa tính cho mau là vừa.” 

 

*** 

 

NHẬN DIỆN TIỀN THÂN 

Ông nhà giàu ham chơi súc sắc là tiền thân Đức Phật. 

 

 

 

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 
(thi hóa, phỏng dịch theo bản văn xuôi POISON 

DICE của Ven. Kurunegoda Piyatissa & 

Tod Anderson) 

SÚC SẮC TẨM ĐỘC 



 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 Dãn tĩnh mạch chân và bàn chân là bệnh 
thường xảy ra và bất cứ một tĩnh mạch nào 
cũng bị dãn, đặc biệt là tĩnh mạch nổi dưới 
chân và bàn chân. Lý do là con người thường 
xuyên đi đứng, đôi khi ngồi lâu, cho nên có áp 
lực lên dòng máu từ tĩnh mạch chảy ngược lên 
phần trên của cơ thể. 

Bình thường, dãn tĩnh mạch rất nhỏ, nom 
như cái màng nhện trên da nhưng cũng có 
trường hợp tĩnh mạch dãn quá lớn, nom giống 
như những con giun ngoằn ngoèo bám vào 
chân. 

 
Nguyên nhân 
Người tuổi cao thường hay bị dãn tĩnh 

mạch vì tĩnh mạch giảm tính đàn hồi, dãn ra 
thêm vào đó các van tĩnh mạch yếu, không 
đóng kín cho nên máu dội ngược xuống phần 
dưới làm cho tĩnh mạch ứ nhiều máu. 

Ngoài ra, phụ nữ có thai cũng hay bị bệnh 
này, vì thai lớn ép vào thành bụng, gây trở 
ngại cho máu từ chân lên phía trên cơ thể, do 
đó máu cũng tụ lại dưới chân. Tương tự, người 
mập quá ký cũng hay bị bệnh. 

Nữ giới thường bị bệnh hơn nam giới. 
 

Biến chứng 
Vì máu tụ lại phía chân, lâu ngày đưa tới 

tổn thương tế bào khiến cho da chân hay bị 
loét. Đồng thời máu giảm lưu thông cũng tạo 
ra các huyết cục trong tĩnh mạch. 

 
Điều trị 
May mắn là bệnh Dãn tĩnh mạch hạ chi 

cũng dễ dàng điều trị tại phòng mạch và bệnh 
nhân cũng có thể tự mình giảm thiểu rủi ro 
gây ra bệnh này. 

 
Về phía bệnh nhân: Năng vận động cơ 

thể, giảm cân, không mặc quần áo quá chặt ở 
vùng bụng trở xuống dưới; khi ngồi năng nâng 
chân cao nhất là tránh đừng đứng hoặc đi lại 
quá nhiều. 

Bệnh nhân cũng có thể mang tất đàn hồi 
ôm chặt chân, tránh máu ứ đọng làm căng 
tĩnh mạch. 

Về phía bác sĩ 
Có nhiều cách để chữa bệnh này, như là: 
1- Chích thuốc làm teo mạch máu bị dãn; 
2- Dùng tia laser đốt tĩnh mạch bị dãn; 
3- Cắt bỏ tĩnh mạch dãn nổi ở chân; 
4- Với tĩnh mạch dãn lớn, bác sĩ có thể đưa 

một dụng cụ vào tĩnh mạch, dùng nhiệt để đốt 
chỗ dãn quá lớn. 

Thêm vào đó, phụ nữ không nên mang giày 
guốc với gót quá cao và không nên ngồi chéo 
chân để máu lưu thông dễ dàng. 

 Xin để ý là trong bệnh dãn tĩnh mạch, các 
tĩnh mạch nằm sâu dưới da chân vẫn làm việc 
như thường lệ: các van tĩnh mạch vẫn khép 
kín, chặn không cho máu dội ngược xuống phía 
dưới. 

Nổi gân ở cổ tay có thể cũng là do các tĩnh 
mạch bị dãn ra, máu tụ nhiều, gây ra hơi nặng 
và đau đau. Nên nói với bác sĩ làm siêu âm 
hoặc khám coi xem có bị bệnh nào khác ngoài 
dãn tĩnh mạch 

Làm siêu âm là để coi xem các van tĩnh 
mạch có hoạt động tốt hơn cũng như để coi 
xem có cục máu nằm trong đó. Siêu âm không 
gây đau và được thực hiện dễ dàng bởi một 
người chuyên về xét nghiệm này. Trong khi 
chở đợi, nên thực hiện các phương thức cá 
nhân tự chữa như đã nói ở trên. 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.nguyenyduc.com 

BỆNH DÃN 

TĨNH MẠCH CHÂN 
 Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

Nguồn ảnh: vinmec.com 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     57 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

HÁ CẢO CHAY 

Món chay chắc hẳn không xa lạ gì với ngƣời 
Việt chúng ta. Các bạn đã từng ăn qua món há 
cảo với phần nhân có thành phần chính từ thịt 
heo băm nhuyễn, cùng một số loại rau củ phụ 
để tăng mùi vị. Vậy bạn đã ăn qua há cảo chay 
đặc biệt được làm từ rau củ và nấm chưa? Mặc 
dù không đƣợc làm từ thịt heo, nhân bánh vẫn 
có mùi vị rất đặc biệt và thơm ngon, đảm bảo 
chất dinh dƣỡng cho ngƣời ăn chay. Cách làm 
cũng vô cùng đơn giản nhƣ sau: 
  
Thành phần nguyên liệu: 

  1 muỗng dầu thực vật 

 3 củ tỏi 

 2 củ hành lá 

 1 bắp cải thảo 

 1 củ cà rốt nhỏ 

 50 gram nấm đông cô 

 450 gram măng tƣơi 

 1 muỗng nƣớc tƣơng 

 ½ muỗng cà phê muối 

 30 lá bột gow gee (để gói bánh) 
 
Chuẩn bị:  
Tỏi bóc vỏ, băm nhuyễn. Hành lá rửa sạch, bóc 
vỏ và cắt lát mỏng. Bắp cải bào sợi nhỏ và rửa 
sạch. 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

Nấm đông cơ cắt hạt lựu. Măng tƣơi cắt sợi nhỏ. 
  
Cách thực hiện: 
Bƣớc 1: Bắt chảo dầu lên bếp, vặn lửa vừa. Cho 
tỏi và hành vào phi thơm và chín vàng, sau đó, 
cho cà rốt và nấm vào chảo và xào trong khoảng 
5 phút. 
Bƣớc 2: Cho bắp thảo vào hỗn hợp rau củ và 
tiếp tục xào thêm 5 phút để bắp thảo chín đều. 
Gia vị ½ muỗng cà phê muối và nƣớc tƣơng vào 
chảo. Trộn đều và tắt bếp. Để nguội trong vòng 
10 phút. 
Bƣớc 3: Xếp các lá bột gow gee lên mâm hoặc 
đĩa lớn. Cho 2 muỗng cà phê nhân há cảo trên 
½ lá bột. Gấp đôi lá bột lại để tạo thành hình 
bán nguyệt. Thoa nƣớc vào các góc của miếng 
há cảo và nén chặt lại để cố định nhân của 
bánh. Đặt các miếng há cảo đã gói vào vỉ hấp đã 
được lót giấy nướng bánh. 
Bƣớc 4: Cho nƣớc vào nồi hấp, lƣợng nƣớc bằng 
¼ thể tích của nồi. Bắt nồi hấp lên bếp và nấu 
trong khoảng 15 phút cho đến khi các miếng lá 
cảo đƣợc nấu chín, bột bánh chuyển sang màu 
trắng trong, có thể nhìn thấy nhân bên trong mờ 
mờ. 
Bƣớc 5: Thƣởng thức món bánh há cảo chay với 
nƣớc tƣơng, pha ít giấm và ớt tƣơng cay. 
 

(Nguồn: mevaobep) 

Há cảo hấp là món ăn chay đƣợc rất nhiều ngƣời yêu thích vì vị ngon đậm đà lạ miệng. 

https://monchay.com/
https://sgp1.digitaloceanspaces.com/monchay/wp-content/uploads/2017/12/29215956/cuonnroll-cach-lam-ha-cao-hap-chay1.jpg


 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

 

nhau mỗi tuần hay mỗi 
tháng để cùng nhau tu 
học. Thay vì chỉ dẫn con 
đến trường học đạo và 
để người khác dạy 
chúng, thì việc cùng 
nhau thực hành sẽ mang 
đến cơ hội để cha mẹ và 
con cái với thời khóa 
biểu bận rộn của 
mình, vẫn có thể trải 
qua những khoảng thời 
gian yên tĩnh bên 
nhau. Ngoài ra, việc 
làm này cũng giúp 
các gia đình Phật tử có 
thể gặp gỡ và hỗ trợ lẫn 
nhau. Một số hoạt 

động có thể chuẩn bị cho trẻ như là tập các bài 
hát Phật giáo, các bài kinh chú, học lạy Phật và 
dâng cúng phẩm vật trên bàn thờ, và tập thiền 
quán niệm trong một thời gian ngắn. 

Cha mẹ và con cái ở tuổi đi học có thể chơi 
đóng tuồng với nhau, tạo ra những hoạt cảnh 
trong đó tất cả các nhân vật chỉ nghĩ đến hạnh 
phúc riêng của mình hơn là của người khác, sau 
đó lặp lại vở tuồng với một trong những nhân 
vật nghĩ đến hạnh phúc của người khác. 
Các hoạt động như thế dạy các em cách giải 
quyết vấn đề và giúp chúng thấy được kết quả 
của những hành động khác nhau. Các gia 
đình cũng có thể đến các chùa và trung 
tâm Phật giáo ở trong cộng đồng với nhau. 

Đọc các sách về Phật giáo dành cho trẻ em 
và xem các video về Phật giáo là những hoạt 
động khác mà cha mẹ có thể chia sẻ với con 
cái. Có rất nhiều phim hoạt hình về cuộc 
đời của Đức Phật và nhiều sách Phật giáo dành 
cho trẻ em. Thảo luận một cách thân mật với 
trẻ em vừa có tính giáo dục, vừa mang lại 
không khí vui vẻ, và cha mẹ sẽ khá ngạc 
nhiên khi thấy con cái họ cởi mở như thế nào 
đối với các quan niệm như là tái sinh, nghiệp, 

iáo lý của Đức 
Phật căn bản là để 
dạy ta tránh làm 
hại và giúp đỡ 

người khác càng 
nhiều càng tốt. Đây là 
những giá trị mà các 
bậc cha mẹ - dù là Phật 
tử hay không - đều 
muốn dạy dỗ cho con cái 
để chúng có thể 
sống hòa thuận với 
người. Vì trẻ em phần 
lớn học theo gương 
người lớn, nên cách tốt 
nhất để cha mẹ dạy con 
cái các phẩm hạnh là tự 
họ phải sống như thế. Dĩ 
nhiên, điều này không phải luôn dễ dàng! 
Nhưng nếu cha mẹ thực hành tốt điều ấy thì 
con cái họ sẽ được hưởng lợi trực tiếp từ đó. 

Được lớn lên trong một gia đình Phật 
giáo rất có ích cho trẻ em. Nếu trong gia 
đình có bàn thờ Phật, con cái có thể giữ vệ 
sinh bàn thờ và dâng cúng hoa quả. Cô bạn tôi 
và đứa con gái ba tuổi của cô mỗi sáng đều lạy 
ba lạy trước bàn thờ Phật. Cô bé sau đó dâng 
cúng lên Phật bánh trái và người mẹ cũng lấy 
trên bàn thờ Phật cho lại bé cái bánh hay viên 
kẹo (thường là phẩm vật cúng ngày hôm 
trước). Cô bé rất thích nghi thức này. 

Con trẻ thích âm nhạc, và sự trầm bổng 
của những lời kinh, câu chú và các bài hát Phật 
giáo có thể thay thế các bài hát và lời ru thông 
thường. Nhiều bậc phụ huynh đọc các bài chú 
cho con nghe khi đứa trẻ quấy hay buồn ngủ, 
thì thấy đứa trẻ phản ứng rất tích cực. Trong 
một gia đình khác mà tôi biết, trước khi ăn, cậu 
con trai năm tuổi của họ sẽ là người xướng 
kinh. Đây là những phương cách đơn 
giản nhưng hữu hiệu để giúp cho cha mẹ và 
con cái chia sẻ cuộc sống tâm linh. 

Các gia đình Phật tử cũng có thể họp mặt 

PHẬT PHÁP CÓ THỂ GIÖP GÌ 
CHO TRẺ EM? 

 

THUBTEN CHODRON  
DIỆU LIÊN LÝ THU LINH chuyển ngữ 

Ni sư Thubten Chodron, người Mỹ, 
xuất gia theo truyền thống Phật giáo Tây Tạng. 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

https://thuvienhoasen.org/author/post/51/1/dieu-lien-ly-thu-linh
https://thuvienhoasen.org/images/file/JKQaRsys0wgBAK9s/thubten-chodron.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     59 

và lòng từ bi đối với thú vật. 
Nhiều bậc cha mẹ than phiền, ―con tôi 

không thể ngồi yên!‖ Tôi đoán là những đứa trẻ 
này cũng ít khi thấy cha mẹ chúng ngồi 
yên! Khi con trẻ thấy người lớn ngồi một cách 
yên lặng, chúng cũng có thể làm theo. Đôi khi 
con cái và cha mẹ có thể cùng chia sẻ 
khoảng thời gian yên tĩnh ấy. Thí dụ, đứa trẻ 
có thể ngồi trên đùi cha mẹ khi họ đọc kinh. 
Lúc khác, khi hành thiền có thể cha mẹ không 
muốn bị quấy rầy, và con cái phải biết tôn 
trọng ý muốn được yên tĩnh của cha mẹ. 

Đối với trẻ vị thành niên thì tổ chức thảo 
luận nhóm sẽ tốt hơn. Người lớn có thể điều 
khiển một buổi thảo luận về tình bạn hay 
những đề tài khác liên quan đến tuổi vị thành 
niên. Điểm đặc biệt của Phật giáo là giáo 
lý của Đức Phật có thể áp dụng cho mọi khía 
cạnh của đời sống. Con cái càng thấy sự quan 
trọng của các giá trị đạo đức và tình 
thương yêu trong cuộc sống của chúng, thì 
chúng càng tôn trọng các đức tính này hơn. 

Có lần tôi điều khiển một cuộc thảo 
luận nhóm cho hai mươi thanh thiếu niên về sự 
quan hệ giữa trai gái. Mỗi em đều lần 
lượt bày tỏ ý kiến, và mặc dù chúng chỉ nói 
về cuộc đời và tình cảm của chúng, nhưng có 
rất nhiều pháp trong những điều chúng nói. Thí 
dụ, chúng nêu ra sự quan trọng của việc sống 
có đạo đức. Là người điều khiển, tôi không có 
dạy hay giảng pháp. Tôi chỉ lắng nghe và tôn 
trọng những điều chúng nói. Sau đó một vài 
em đã đến nói với tôi, ―đây là lần đầu tiên 
chúng con nói những chuyện này với một sư 
cô!‖. Không chỉ là chúng có thể nói một cách 
cởi mở về một đề tài nhạy cảm trước sự chứng 
kiến của một người lớn, nhưng chúng cũng hiểu 
rằng các vị thuộc tôn giáo cũng ý 
thức và thông cảm với các mối quan tâm của 
thanh thiếu niên. Hơn nữa, chúng cũng thấy 
những gì là quan trọng trong cuộc đời của 
chúng. 

 
Làm thế nào để hướng dẫn trẻ hành 

thiền? 
Trẻ em thường tò mò khi thấy cha mẹ của 

chúng hàng ngày hành thiền. Đây có thể là cơ 
hội để dạy chúng hành thiền quán sát hơi 
thở một cách đơn giản. Trẻ em thường 
thích ngồi yên lặng bên cha mẹ trong 

khoảng năm hay mười phút. Khi sự chú 
tâm của chúng giảm, chúng có thể nhẹ 
nhàng đứng dậy và qua phòng khác trong 
khi cha mẹ tiếp tục hành thiền. Nếu cha 
mẹ cảm thấy việc bỏ đi của con làm phiền 
mình, họ có thể thực hiện việc hành thiền hàng 
ngày một cách kín đáo và hành thiền chung với 
con cái ở một lúc khác. 

Trẻ em cũng có thể tập thiền bằng cách 
mường tượng (visualization). Phần lớn trẻ em 
thích giả bộ và có thể dễ dàng mường tượng sự 
vật. Cha mẹ có thể dạy con cái nghĩ 
tưởng đến Đức Phật làm bằng ánh sáng. Sau 
đó, khi ánh sáng tỏa ra từ Đức Phật đến chúng 
và tất cả những người quanh chúng, chúng có 
thể trì tụng kinh chú. Nếu đứa trẻ có bạn, 
người thân, hay thú cưng bị bệnh, hay một 
người bạn có vấn đề, đứa trẻ có thể đặc 
biệt nghĩ đến người đó và mường tượng 
rằng Đức Phật chiếu ánh sáng đến bạn nó. 
Bằng cách đó, trẻ em tăng trưởng tâm từ bi 
và cảm thấy quan tâm đến việc giúp đỡ những 
người mà chúng thương yêu. 

Nếu con cái không quan tâm đến Phật 
giáo thì sao? Có nên cho phép chúng đi nhà 
thờ với bạn chúng không? 

Không nên áp đặt tôn giáo đối với ai. Nếu 
con cái không quan tâm đến Phật giáo, cứ để 
chúng tự nhiên. Chúng vẫn có thể học làm 
người tử tế như thế nào bằng việc quán 
sát cách cư xử và hành vi của cha mẹ. 

Bạn bè thường rủ nhau đi nhà thờ. 
Vì chúng ta sống trong một xã hội đa văn hóa, 
đa tôn giáo, để con cái được biết về các truyền 
thống khác khi đi lễ ở nhà thờ hay chùa với 
bạn bè cũng là điều tốt. Khi điều đó xảy 
ra, chúng ta cần chuẩn bị cho con cái bằng 
cách nói cho con biết là người ta có 
những niềm tin khác nhau, vì thế việc tôn 
trọng và chấp nhận tôn giáo của nhau là điều 
quan trọng. Con cái của chúng ta cũng có thể 
mời bạn đến các trung tâm Phật học hay 
các hoạt động tôn giáo, qua đó tạo sự hiểu 
biết và tôn trọng lẫn nhau. 

Nếu bạn nghĩ rằng con mình bị rủ rê 
hay áp lực phải chuyển đạo theo bạn chúng, 
thì bạn cần can thiệp sớm. Giải thích với chúng 
người Phật tử tin vào điều gì và tại sao. 
Hãy mô tả các phương cách qua đó niềm tin và 
các giá trị Phật giáo có thể giúp con cái giải 
quyết các vấn đề trong cuộc sống của chúng. 
Hướng dẫn chúng cách trả lời các câu hỏi 
về Phật giáo của bạn bè, cũng như dạy chúng 
cách đặt câu hỏi về niềm tin của các tôn 
giáo khác. Tóm lại, dạy con bạn phương 
cách để tự phán xét. 

 
Làm thế nào để quan hệ tốt với con 

cái, nhất là khi chúng bước vào tuổi vị 
thành niên? 

Có được mối liên hệ cởi mở đối với con cái 
ở độ tuổi mới lớn rất quan trọng. Điều này phụ 
thuộc vào cách cha mẹ đã đối xử như thế nào 



 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

với chúng khi chúng còn nhỏ. Và cách đối xử 
này, ngược lại, tùy theo thời gian cha mẹ dành 
cho con cái cũng như có thái độ tích cực đối với 
chúng như thế nào. 

Khi cha mẹ luôn bận rộn, họ thường coi 
con cái là gánh nặng - một công việc khác phải 
đảm nhiệm trước khi họ kiệt lực sau một ngày 
làm việc mệt nhọc. Con cái cảm nhận được 
điều này, thường có cảm giác là cha 
mẹ không quan tâm đến mình hay không 
có thời gian dành cho mình dầu sự thật không 
phải thế. 

Cần khẳng định điều gì là ưu 
tiên trong vấn đề thiết lập một mối quan hệ tốt 
đẹp với con cái. Điều này có thể có nghĩa 
là chấp nhận một công việc với lương thấp 
nhưng không phải làm nhiều giờ hay từ bỏ việc 
thăng chức có nhiều tiền hơn cho gia 
đình nhưng phải chịu nhiều áp lực hơn và 
ít thời gian ở nhà hơn. 

Đối với con trẻ, tình thương yêu quan 
trọng hơn những sở hữu vật chất. Con cái 
cần tình thương và sự quan tâm của cha 
mẹ nhiều hơn là việc sở hữu máy tính riêng, 
iPod hay truyền hình. Chọn công việc có nhiều 
tiền hơn dầu mất đi những mối liên hệ tốt 
trong gia đình có nghĩa là sau này chúng ta có 
thể phải bỏ nhiều tiền hơn cho trị liệu và tư 
vấn cho cả hai: cha mẹ và con cái! 

Hãy trao đổi, tâm sự với các cô cậu 
thanh thiếu niên đó về những điều chúng quan 
tâm, dầu những thứ đó bạn không màng tới. 
Đừng chỉ nói với chúng việc phải học giỏi, 
phải giữ gìn nhà cửa sạch sẽ. Hãy nói với 
chúng về thể thao hay thời trang hiện đại. Hãy 
để cánh cửa truyền thông rộng mở. 

 
Trẻ con có cần kỷ luật không? Ta phải 

kỷ luật chúng như thế nào mà không 
có thái độ nóng giận? 

Con cái thường tạo cho chúng ta những 
cơ hội tốt nhất - mà cũng khó nhất - để thực 
hành kham nhẫn! Vì lý do đó, các bậc cha 
mẹ thường được khuyên phải biết các phương 
cách đối trị sân giận mà Đức Phật đã dạy. 

Kham nhẫn không có nghĩa là để mặc con 
cái muốn làm gì thì làm. Thực ra, làm thế là ác 
với con cái, vì điều đó khiến chúng sinh ra 
những tật xấu, khiến chúng khó hòa hợp với 
người khác. Một trong những khả năng giá 
trị nhất mà cha mẹ có thể dạy cho con trẻ là 
ứng xử như thế nào khi không có được điều 
mình muốn. Khi các yêu cầu của chúng không 
được thỏa mãn, chúng cần phải học chấp 
nhận điều đó. Chúng cần được hướng dẫn để 
biết các giới hạn và biết vị trí của mình. 
Chúng cần phải biết hậu quả của các hành 
động, và biết cách phân biệt tốt, xấu. Cha 
mẹ cần tránh để bị con trẻ gây áp 
lực trong việc phải mua những thứ chúng 
không cần hay tham gia vào các hoạt động mà 
chúng chưa đủ sức làm. Tuy nhiên, nếu ta chỉ 
nói ―không‖, là ta đã bỏ qua cơ hội để dạy trẻ 

biết suy nghĩ trong những trường hợp như thế. 
Khi trẻ đủ lớn, bạn phải giải thích cho chúng 
hiểu lý do. 

Biết đủ là một nguyên tắc cốt yếu 
trong Phật giáo. Làm thế nào chúng tôi có thể 
dạy cho con cái điều này? 

Biết đủ, biết bằng lòng, giúp ta thấy an 
vui với cuộc sống hơn và trải nghiệm được 
nhiều hạnh phúc hơn. Tôi nghĩ một trong 
những lý do khiến trẻ con không biết bằng 
lòng, không biết chấp nhận là vì chúng được có 
quá nhiều lựa chọn trong các dục lạc. Từ nhỏ, 
chúng đã được hỏi: ―Con uống nước táo hay 
nước cam?‖, ―Con muốn xem đài này hay đài 
kia trên truyền hình?‖, ―Con muốn loại xe đạp 
này hay loại kia?‖, ―Con muốn món đồ chơi 
màu đỏ hay màu xanh?‖… 

Trẻ em - còn chưa nói đến người lớn - trở 
nên lúng túng khi dồn dập có quá nhiều lựa 
chọn. Thay vì tập bằng lòng với bất cứ thứ gì 
mình có, chúng luôn buộc phải nghĩ, ―Thứ nào 
sẽ đem lại cho tôi hạnh phúc hơn? Tôi còn cần 
gì thêm nữa để được hạnh phúc?‖. Kết quả là 
ta làm tăng thêm tâm tham, tâm si của chúng. 

Để sửa đổi điều này không có nghĩa là cha 
mẹ phải trở nên độc đoán. Thay vào đó, cha 
mẹ nên tránh đặt nặng những vấn đề này 
trong gia đình. Dĩ nhiên, điều này còn tùy 
thuộc vào việc cha mẹ có thay đổi thái độ đối 
với các dục lạc và sở hữu vật chất. Nếu cha 
mẹ biết vun trồng tính biết đủ, biết bằng lòng, 
con cái của họ sẽ thấy dễ dàng hơn khi làm 
theo. 

 
Con cái ở tuổi vị thành niên thường về 

nhà không đúng giờ giấc. Là cha mẹ, 
tôi biết mình không kiểm soát được chúng, 
nhưng làm sao để tôi không tự trách rằng 
đó là hậu quả của những hành động 
thiếu trách nhiệm của mình? 

Là cha mẹ, bạn đã dưỡng nuôi con cái từ 
lúc chúng không biết gì, phải hoàn toàn dựa 
vào bạn. Lúc đó, bạn chịu trách nhiệm về mọi 
khía cạnh trong cuộc sống của đứa trẻ. Nhưng 
khi con bạn đã lớn, trở nên tự lập hơn, 
chúng dần dần nhận lãnh trách nhiệm của 
riêng chúng và bạn không còn phải chịu trách 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     61 

nhiệm cho mọi khía cạnh trong cuộc 
đời của con. Biết buông bỏ cũng là 
một thử thách trong vai trò làm cha 
mẹ. 

Làm cha mẹ, ai cũng muốn con 
mình được hạnh phúc, không phải 
khổ. Vì thế bạn dạy chúng các kỹ 
năng để đối phó với mọi hoàn cảnh. 
Nhưng bạn không thể theo 
chúng suốt đời để bảo vệ chúng khỏi 
khổ đau. Điều đó là không tưởng, và 
cũng khá đau đớn nữa! Bạn có 
muốn đi theo canh chừng con suốt 
24 tiếng một ngày không? Cha 
mẹ ta cũng muốn ta được hạnh 
phúc, nhưng họ cũng phải để ta 
sống cuộc đời của mình. Họ đã dạy 
ta các kỹ năng, nên dẫu ta có làm 
bao lầm lỗi, ta vẫn sống còn. Chúng 
ta đã biết đối phó với các lỗi lầm, 
biết học hỏi từ chúng, và rồi bước 
tới. Con cái chúng ta cũng phải như 
thế. 

Thật đau lòng khi thấy người ta 
thương - con cái, người yêu, cha 
mẹ, bạn bè - phạm sai lầm. Đôi 
khi chúng ta không thể làm gì 
để ngăn cản điều đó. Chúng ta chỉ 
cần có mặt ở đó, và giúp họ học 
hỏi từ sai lầm của mình. 

Đôi khi cha mẹ đi tới chỗ cực 
đoan khi dạy dỗ trẻ vị thành 
niên ương bướng. Đó là họ trở 
thành giống như một huấn luyện 
viên trong quân đội, chất vấn con 
cái họ với bao câu hỏi như đi đâu với 
ai, về nhà mấy giờ. Trẻ vị thành 
niên coi đó như xâm phạm quyền tự 
lập của chúng và dễ trở nên ương 
ngạnh hơn nữa. 

Một cực đoan khác nữa là để 
cho con muốn đi hay về tùy ý, coi 
nhà như khách sạn, để cha mẹ phải 
giặt đồ, dọn dẹp nhà cửa, cơm nước 
cho chúng. Muốn tránh điều này, 
ta cần phải dạy con từ lúc nhỏ rằng 
các thành viên trong gia đình phải 
nương tựa lẫn nhau. Phải giao chúng 
làm việc nhà. Khi chúng lớn hơn, 
hãy để chúng tự giặt đồ, vệ sinh nhà 
cửa, nấu ăn. Các bổn phận này 
không chỉ giao riêng cho con gái. 
Con trai cũng cần phải biết tự chăm 
sóc bản thân. 

 
 

Thubten Chodron 
Diệu Liên Lý Thu Linh chuyển ngữ 
(theo sách Dealing With Life‘s Issues 

- A Buddhist Perspective) 

 
 NGÔI SAO SÁNG 
TRÊN NỀN TRỜI 
PHẬT GIÁO 
 

Kính dâng Giác Linh 
ĐLHT Thích Trí Quang 
 

Ngôi sao sáng trên nền trời Phật Giáo 
Suốt thời gian tĩnh lặng chốn Từ Đàm 
Giờ đây Ngài vĩnh biệt cõi trần gian 
Về thế giới của muôn vàn tịnh cảnh. 
 

Bao Tăng Ni đều nhớ thương kính lặng 
Một nén hương xin nguyện kính dâng Ngài 
Chẳng cần chi phúng điếu giữa thời nay 
Sống đơn giản chết nhẹ nhàng thoáng đẹp. 
 

Khí phách Ngài một thời như sắc thép 
Nhớ những ngày tranh đấu sáu mươi ba 
Tâm nguyện Ngài muốn dẹp kẻ ác ma 
Một chế độ phải dừng chân lùi bước. 
 

(Dallas Texas, 8-11-2019) 
 
 

NGƯỜI LÀM 
RUNG RINH NƯỚC MỸ 
 

Thành kính dâng lên Giác Linh Ôn Trí Quang 
tân viên tịch 
 

Người Làm Rung Rinh Nước Mỹ 
Một đời trải nghiệm niềm tin 
Sống không mưu cầu lợi dưỡng 
Chết không màng đến hiển linh. 
 

Người làm rung rinh nước Mỹ 
Suốt đời sống đạo hy sinh 
Tăng Ni muôn người thương kính 
Hướng theo hạnh nguyện chí tình. 
 

Người làm rung rinh nước Mỹ 
Dấn thân cứu khổ sinh linh 
Nguyện vì Pháp nạn Phật Giáo 
Sá gì những chuyện nhục vinh. 
 

Người về rũ bỏ Sắc Không 
Thảnh thơi cùng với mây hồng nhẹ bay. 
 

(Dallas Texas, 10-11-2019) 

TÁNH THIỆN 

https://thuvienhoasen.org/author/post/122/1/thubten-chodron
https://thuvienhoasen.org/author/post/51/1/dieu-lien-ly-thu-linh


 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ 

Tổ Chức LỄ TRUY TÁN CÔNG HẠNH 

CỦA HÒA THƯỢNG THÍCH TRÍ QUANG 

SANTA ANA (Bình Sa) -- Tại Chánh Điện 
Chùa Bát Nhã, Văn Phòng Thường Trực Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK (4717 W. First 
Street, Santa Ana, CA 92703) vào lúc 02 giờ 
chiều, thứ Bảy, ngày 16 tháng 11 năm 2019, 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa 
Kỳ (GHPGVNTNHK) đã long trọng Tổ chức Lễ 
Truy Tán Công Hạnh của Đức Cố Đại Lão Hòa 
Thượng Thích Trí Quang, nguyên Chánh Thư Ký 
Viện Tăng Thống; nguyên Cố Vấn Ban Chỉ Đạo 
Viện Hóa Đạo GHPGVN Thống Nhất, đã viên 
tịch vào lúc 09 giờ 45 tối thứ Sáu, ngày 08 
tháng 11 năm 2019 tại Chùa Từ Đàm, Huế, 
Việt Nam, trụ thế 97 năm, 72 hạ lạp. 

Tham dự lễ truy tán gồm có hơn 150 chư 
tôn giáo phẩm, chư tôn đức tăng ni và hàng 
trăm đồng hương Phật tử. 

Chư tôn Giáo Phẩm có: Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Thắng Hoan, Chánh Văn Phòng 
Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHK; Trưởng 
Lão HT. Thích Chơn Thành, Phó Thượng Thủ 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Trên Thế Giới; HT. 
Thích Tín Nghĩa, Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK; HT. Thích Nguyên Trí, Phó Chủ 
Tịch Nội Vu Hội Đồng Điều Hànhï GHPGVNT-
NHK; HT. Thích Minh Tuyên, Phó Chủ Tịch 
Ngoại Vụ, Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK; 
HT. Thích Nguyên Siêu, Tổng Thư Ký Hội Đồng 
Điều Hành GHPGVNTNHK; HT. Thích Chơn Trí, 
Phó Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành, Tăng Đoàn 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hải 
Ngoại; HT. Thích Minh Dung, Phụ Tá Chánh 
Thư Ký Hội Đồng Giáo Phẩm GHPGVNTNHK; 
HT. Thích Minh Mẫn, Thành Viên Hội Đồng Giáo 
Phẩm GHPGVNTNHK; HT. Thích Như Minh, 
cùng quý HT. phụ trách các Tổng Vu, các chùa 
và tự viện đến từ Bắc Cali, San Diego và Nam 
California trong đó có quý HT. Thích Thiện 
Long, HT. Thích Thích Huệ Minh, HT. Thích Tâm 
Vân, HT. Thích Giác Pháp, HT. Thích Minh Trí, 
HT. Thích Minh Hồi, HT. Thích Quảng Mẫn, HT. 
Thích Tuệ Uy, HT. Thích Nhật Huệ… Ni Trưởng 
Sư Bà Thích Nữ Như Hòa, Ni Sư Diệu Tánh, Ni 
Sư Chân Thiền, NS. Chân Diệu cùng quý chư 
tôn đức Tăng, Ni cùng quý huynh trưởng các 
cấp Gia Đình Phật Tử, ông Chánh Án Nguyễn 
Trọng Nho và phu nhân, cùng các vị nhân sĩ trí 

thức Phật giáo, một số các cựu viên chức chính 
quyền Việt Nam Cộng Hòa, một số quý vị đại 
diện hội đoàn, đoàn thể, các cơ quan truyền 
thông. 

Điều hợp chương trình buổi lễ do HT. Thích 
Nguyên Siêu, HT. Thích Minh Dung, Cư Sĩ 
Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê. 

Trước khi vào lễ chính thức tất cả cùng 
đứng lên niệm hồng danh Đức Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni Phật. 

Tiếp theo HT. Thích Nguyên Trí thay mặt 
ban tổ chức lên tuyên bố lý do buổi lễ, mở đầu 
HT. ngỏ lời chào mừng và cảm ơn Chư Tôn 
Giáo Phẩm, chư tôn đức Tăng Ni đã quang lâm 
chứng minh tham dự buổi lễ, cảm ơn đồng 
hương Phật tử cùng qúy quan khách, các cơ 
quan truyền thông. Trong dịp nầy HT. cũng đã 
nhắc lại công hạnh của Cố Đức Đại Lão HT. 
Thích Trí Quang. 

Sau đó HT. Thích Minh Dung và Đạo Hữu 
Huỳnh Tấn Lê lên giới thiệu thành phần tham 
dự. 

Tiếp theo HT. Thích Tín Nghĩa, Chủ Tịch Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTN/HK lên cung tuyên 
tiểu sử của Cố Đại Lão HT. Thích Trí Quang 
trong đó có đoạn cho biết: 

1/ Thân Thế: 
Đại Lão Hòa thượng Thích Trí Quang, thế 

danh Phạm Quang, sinh vào giờ Thìn ngày 
21/12/1923 (Quý Hợi) tại làng Diêm Điền, tỉnh 
Quảng Bình. Ngài là ngƣời con thứ tƣ trong gia 
đình gồm 6 anh chị em. Thân Phụ Ngài pháp 
danh Hồng Nhật, Thân Mẫu pháp danh Hồng 
Trí. Thân Phụ của Ngài từng là nhân viên mật 
vụ nghĩa quân Phan Đình Phùng ở Quảng Bình, 
về sau Cụ ông xuất gia với Đại Sƣ Đắc Quang, 
là vị Tăng Cang Chùa Linh Mụ, Huế. 

2/ Xuất gia tu học: 
Ngài xuất gia năm 1938 (Mậu Dần) với Đại 

sƣ Hồng Tuyên ở chùa Phổ Minh, Tỉnh Quảng 
Bình, thuộc dòng Thiền Lâm Tế Thiên Đồng 
Đạo Mân. 

Từ năm 1939 đến 1944, Ngài đƣợc Bổn Sƣ 
cho theo học tại Trƣờng An Nam Phật Học do 
Hội An Nam Phật Học thành lập năm 1932 tại 
Cố đô Huế đƣợc Đại Sƣ Giác Tiên làm giám đốc 
và Đại Sƣ Trí Độ làm đốc giáo, Giáo Thọ còn có 

TIN TỨC / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     63 

Bác Sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám. Phật Học 
Đường có học trình 10 năm: ba năm sơ đẳng, 
ba năm trung đẳng, hai năm cao đẳng và hai 
năm siêu đẳng. Kỳ thi tốt nghiệp vào năm 
1944, Hòa Thƣợng  đạt số điểm cao nhất. 

3/ Thời Kỳ Hành đạo: 
Sau kỳ thi năm 1944 (Phật Lịch 2487), Phật 

Học Viện tổ chức lễ phát nguyện cho Sa Di giới 
do Đại Sƣ Đắc Quang chứng minh, Đại Sƣ Trí 
Độ cho mỗi vị một pháp hiệu với chữ Trí đứng 
đầu. Đạo hiệu Trí Quang của Ngài được dùng từ 
đó. Mùa hè năm ấy, Đại Sư Hồng Tuyên ban 
cho Ngài pháp tự là Trí Hải, và tập chúng cử 
Ngài làm Trú trì Chùa Phổ Minh. 

(xem tiểu sử trang 31) 
 
Tiếp theo, HT. Thích Minh Dung lên tuyên 

đọc Điếu Văn do Đại Đức Thích Chúc Hiền soạn 
để kính dâng lên cố Đại Lão HT. Thích Trí 
Quang với lời văn như sau: 

 
Than ôi! 
Trời Cố Đô sao mờ trăng khuyết, 
Đất Thành Kinh mây phủ mưa giăng 
Chùa Từ Đàm cây lặng gió yên 
Dòng Hƣơng Giang sóng lan hình quyện 
Thế là: Củi hết lửa tắt, nhựt vãng nguyệt lai 
Tử biệt sanh ly, Ta Bà cõi tạm, Tịnh Độ quê 

chơn. 
Sống gởi thác về, Tịch nhi phi tịch. 
Nhớ giác linh xƣa: 
Tại làng Diêm Điền bên bờ Tây dòng Nhật 

Lệ: tùy duyên xuất thế, 
Ở nƣớc Việt Nam nơi miền Bắc tỉnh Quảng 

Bình: hiện hạnh sanh thân 
Thơ ấu thông minh đĩnh ngộ, tánh nết 

ngoan hiền, 
Lớn lên mẫn tuệ khiêm từ, tâm tƣ thuần 

hậu 
Gia đình mộ Phật, nƣơng Tôn sƣ Thích Đắc 

Ân học đạo 
Thân phụ thƣơng dân, dựa chí sĩ Phan Đình 

Phùng phò nghiệp. 
... 
Gặp khi pháp nạn sáu ba, gia đình nhà Ngô 

độc tài kỳ thị mưu cầu tham vọng, ra tay đàn 
áp Phật Giáo, Tăng ni bị bắt bớ, chùa viện bị 

phong toả, Ngài đã vị pháp quên mình, chung 
lƣng đấu cật cùng với các bậc thạch trụ cao 
tăng, quyết bảo tồn ngọn cờ Chánh Pháp, xứng 
danh là bậc long tƣợng đầy đủ chí khí của bậc 
đại hùng, đại lực, đại trí, đại bi. 

Khi đất nƣớc thanh bình, Ngài lui về sống 
hạnh độc cƣ, tinh chuyên tu tập, đêm ngày 
lặng lẽ chuyển ngữ kinh văn, sớm tối âm thầm 
biên dịch luật luận. Ngài đã để lại cho nền văn 
hoá Phật Giáo Việt Nam kho tàng pháp bảo đồ 
sộ làm kim chỉ nam con đƣờng tu tập nghiên 
cứu, học thuật cho Tăng Ni tín đồ và cho những 
ai muốn tìm hiểu đạo Phật. 

Những tƣởng: 
TRÍ tuệ nhiệm mầu mãi xua tan màn hôn 

ám, dìu chúng sanh thoát khỏi bến mê 
QUANG huy huyền diệu hằng rạng chiếu cõi 

vô minh, dắt hữu tình quay về bờ giác. 
Nào ngờ: 
Gió vô thƣờng thổi đến, sóng sanh tử gợn 

xô. Đèn lƣu li chợt tắt, hƣơng mạt lị thơm lừng.  
Giờ Tuất năm Hợi nơi thiền thất, bóng lạnh 

phòng không, chốn Từ Đàm Già Lam cây lặng 
gió yên. Trời Cố Đô thành nội mƣa tuôn mây 
phủ. Bốn biển môn đồ học chúng ngậm ngùi 
xót thƣơng lãnh thọ di ngôn chu toàn hiếu sự, 
năm châu Giáo Hội Tăng Ni bàng hoàng tƣởng 
niệm khấp bái tiễn biệt. 

Thế là: Từ nay, môn đồ pháp quyến mất đi 
ngƣời Thầy khả kính, Thiền gia mất đi một 
thạch trụ, Phật Giáo Việt Nam khăp năm châu 
mất đi một bậc long tƣợng kỳ túc thâm uyên. 
Nhƣng hoa đàm tuy rụng vẫn còn hƣơng. Hoà 
Thƣợng đi vào cõi vô tung bất diệt. Gƣơng 
hạnh sáng ngời và đạo phong trác việt của Ngài 
mãi còn rạng soi cho hàng Tăng-tục trong khắp 
năm châu bốn biển. 

… 
(xem Điếu Văn trang 16) 
 
Sau đó là lời cảm từ của Trưởng Lão Hòa 

Thượng Thích Thắng Hoan. 
Tiếp theo nghi thức Tiến Cúng Giác Linh, 

cuối cùng lời cảm tạ của Ban tổ chức. 



 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

HÌNH ẢNH LỄ TRUY TÁN CÔNG HẠNH 
ĐỨC CỐ ĐLHT THÍCH TRÍ QUANG 

TẠI CHÙA BÁT NHÃ, SANTA ANA, NGÀY 16.11.2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     65 



 

   66     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

ĐỐI DIỆN VÔ THƢỜNG 
 

Diệu Huyền 

―Nhƣ ảo ảnh, nhƣ chiêm bao, nhƣ ánh 
chớp, nhƣ hạt sƣơng rơi‖... đời người phù du 
như thế đấy, lời của Kinh Kim Cang còn in sâu 
trong tâm thức, nhưng khi đối diện vô thường 
không ai là không chao đảo. Trong tháng sáu 
vừa rồi, sự ra đi bất ngờ của người thầy 
thương kính như một cơn địa chấn rung 
chuyển cuộc sống bình lặng. Những ngày cuối 
cùng ngài đã thị hiện cho chúng ta điều đáng 
sợ nhất không ai muốn nghĩ tới, nhưng sớm 
muộn gì cũng phải đối đầu không thể nào 
tránh được. Đó là sự hoại diệt của thân tứ đại 
quen thuộc bao lâu nay đã là cái ta độc nhất 
vô nhị, trong đó ta đã sống, đã cảm nhận 
những hỷ nộ ái ố, những kinh nghiệm cuộc đời 
trong vòng trời đất xoay vần, với cỏ cây hoa 
lá, thời tiết bốn mùa xuân hạ thu đông. Sự qua 
đời của một người thân, hơn thế nữa của một 
người thầy là sự mất mát lớn lao nhất không gì 
có thể bồi đắp lại được. Làm sao diễn tả 
được nỗi buồn thấu tận tâm can của sinh ly tử 
biệt? Sự ra đi của ngài như một tiếng chuông 
cảnh tỉnh cho thấy cái chết là một điều gì rất 
gần gũi, đi liền với đời sống và có thể đến bất 
cứ lúc nào. Hơn lúc nào hết ta phải trở về 
nương tựa nơi Pháp Phật để thấy tất cả chỉ là 
duyên hợp giả tạm, và luyện tập để có được 
một tâm tỉnh giác, một thái độ vững vàng 
trong mọi tình huống có thể xẩy ra, không chỉ 
cho sự sinh tử của chính mình, mà còn cho 
những người thân thương. 

Con người ngày nay đã phát triển kiến 
thức khoa học đến mức thần kỳ, nhưng cái 
chết vẫn mãi là một bí ẩn không gì có thể kiểm 
chứng được. Chỉ có đạo Phật với phương pháp 
tu như Mật tông đã cho con người một cái nhìn 
thoáng qua về quá trình diễn biến của sự chết, 
như được nói đến trong ―Tử Thư Tây Tạng‖ 
hoặc quyển ―Sinh và Tử Thư Tây Tạng‖ (The 
Tibetan Book of Living and Dying) của đại sư 
Sogyal Rinpoche. Trong quyển Tử Thư Tây 
Tạng, danh từ ―Bardo‖ được dùng đến để diễn 
tả một trạng thái trung gian của tâm thức giữa 
lúc chết và lúc tái sinh, thường được dịch ra 
tiếng Việt là ―Thân trung ấm‖. Tuy nhiên, trong 
quyển ―Sinh và Tử Thư Tây Tạng‖, bardo được 
định nghĩa như trạng thái tâm thức hay linh 
thức trong mọi giai đoạn của sinh tử, được chia 
làm bốn loại bardo, hay có thể nói là 4 trạng 

thái trung gian của thức con người trong quá 
trình sinh tử. 

1- Bardo tự nhiên của đời sống (the 
“natural” bardo of this life):  

Bardo tự nhiên trong hiện kiếp của chúng 
ta kéo dài  từ lúc sống cho đến lúc chết. Tâm 
thức của chúng ta không chỉ bắt đầu từ lúc mới 
sinh ra đời, mà là sự  nối tiếp của linh thức 
trong kiếp trước. Do đó, tuy trạng thái trung 
gian này là dài nhất, nhưng nếu so với thời gian 
vô tận của kiếp sống luân hồi, khoảng thời gian 
trải qua trong hiện kiếp cũng chỉ là một khoảng 
cách ngắn ngủi. Những gì ta làm trong đời này 
có ảnh hưởng trực tiếp đến đời sau. Vì vậy, khi 
còn ở trong hiện kiếp,  ta phải tận dụng tu tập 
tạo nhân tốt lành, xả bỏ tham sân si và chuyển 
hóa tâm linh, nhằm đạt đến mục đích  giác ngộ 
Phật Tánh, thoát ly luân hồi sinh tử.  

2- Bardo “đau khổ” của cận tử (the 
“painful” bardo of dying): 

Bardo cận tử bắt đầu từ giây phút mang 
bệnh nan y hay ở trong trạng thái sắp chết tới 
giây phút tắt thở. Người sắp chết cần một bầu 
không khí yên tịnh, chan hòa tình thương, và 
nhất là có sự cầu nguyện để trợ lực. Giây phút 
cận tử là tối quan trọng vì lúc ấy tâm trí rất yếu 
đuối và dễ bị cuốn trôi theo những tư tưởng và 
cảm xúc cuối cùng. ―Cận tử nghiệp‖ nói đến 
ảnh hưởng quyết định của niệm khởi cuối cùng 
đối với nghiệp tái sinh, tùy theo trạng thái tâm 
thức yên ổn hay xao động lúc đó mà sinh về cõi 
xấu hay tốt, bất kể đến những điều thiện hay 
điều ác đã làm trong quá khứ. Người sắp chết 
phải buông bỏ hết tất cả những ràng buộc 
luyến tiếc, những nỗi xúc cảm khởi lên từ tham 
sân si.. và nương nhờ nơi sự tiếp dẫn của Phật 
lực. Trong trạng thái này, có thể cảm thấy sự 
đau khổ vì chúng ta không biết được điều gì sẽ 
xẩy ra cho mình. Ngay cả một người có tu tập 
cũng không thoát được điều đó, vì mất đi thân 
xác, xa lìa cuộc đời là cả một kinh nghiệm rất 
khó khăn. Tiến trình cái chết được bắt đầu qua 
sự ngừng hoạt động của các căn thức, sau đó là 
sự tan rã của các yếu tố ngũ đại trong thân: 
Đất, Nước, Gió, Lửa và Hư Không (quan niệm 
của Tây Tạng cho là ngũ đại, thay vì tứ đại). Đó 
là một tiến trình  khó khăn, nhưng nếu chúng 
ta được chỉ dẫn về ý nghĩa của sự chết, ta sẽ 
biết rằng có rất nhiều hi vọng được giải thoát 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     67 

khi thấy được ―Nền Ánh Sáng Nguyên Thủy‖ 
tỏa chiếu xuống trong giai đoạn tiếp theo. 

3- Bardo chiếu sáng của Tự tánh  hay 
Pháp thân (the “luminous” bardo of Dhar-
mata):  

 Trong giai đoạn này, sau khi những yếu tố 
vật chất của thân xác đã tan rã, những yếu tố 
tinh thần còn tồn đọng trong tâm bình thường 
của chúng ta như những điều yêu ghét, những 
cảm xúc tiêu cực của tham sân si v.v..cũng bị 
tiêu tan theo. Cuối cùng không còn lại dấu vết 
gì để che khuất nền tảng Tự Tánh nguyên thủy 
mà khi còn sống đã bị chìm lấp trong những lớp 
vỏ sâu dầy của vọng tưởng vô minh. Lúc ấy 
hiện ra Tự Tánh nguyên thủy, hay Pháp Thân 
trong một  ―Nền Ánh Sáng Nguyên 
Thủy‖ (Ground Luminosity) trong suốt chói lòa, 
hiển thị với âm thanh, mầu sắc, và ánh sáng. 
Đây chính là thời điểm giải thoát khỏi luân hồi 
sinh tử, nếu linh thức có thể hòa nhập toàn 
diện vào Nền Ánh Sáng Nguyên Thủy không 
rỗng chói lòa ấy. Nhưng Nền Ánh Sáng Nguyên 
Thủy này hiện ra rất chớp nhoáng, hầu hết 
những người bình thường không nhận ra được, 
chỉ có những vị đã có kinh nghiệm giác ngộ, 
từng cảm nghiệm được Tự Tánh nguyên thủy 
mới có thể thấy được. Điều khó khăn là trong 
khi Nền Ánh Sáng Nguyên Thủy chói lòa này 
chiếu xuống, cũng có những luồng ánh sáng 
khác êm dịu hơn, quyến rũ hơn với những âm 
thanh và mầu sắc mờ ảo như mầu xám, vàng, 
xanh lục, xanh da trời, đỏ và trắng. Những mầu 
sắc mờ ảo ấy chính là do tập khí trong nghiệp 
thức đã kết tụ để tạo thành. Mầu xám là địa 
ngục, do lòng sân tạo ra, mầu vàng là cảnh giới 
của ngạ quỷ, do lòng tham , mầu xanh lục là 
cảnh giới của súc sinh, do lòng si mê, mầu 
xanh da trời là cảnh giới của người, do lòng 
dục, mầu đỏ là cảnh giới a-tu-la, do lòng ghen 
tỵ , và mầu trắng là cảnh giới trời, do lòng kiêu 
ngạo. Khi ở trong Nền Ánh Sáng Nguyên Thủy, 
nếu không có đạo lực, ánh sáng chói lòa dễ làm 
người ta sợ hãi và bị thu hút bởi những ánh 
sáng êm dịu hơn, và như thế lại tiếp tục trôi lăn 
trong vòng luân hồi lục đạo.  

4- Bardo theo nghiệp hình thành (the 
“karmic” bardo of becoming):  

Khi không nhận ra được Pháp Thân hay 
Nền Ánh Sáng Nguyên Thủy, giai đoạn bardo 
trung gian của ánh sáng Tự Tánh hay Pháp 
Thân lướt qua rất nhanh, và sau đó linh thức 
tỉnh dậy trong trạng thái ―Bardo theo nghiệp 
hình thành‖ của nghiệp lực tái sinh, thường 
được gọi là Thân Trung Ấm, trạng thái trung 
gian kéo dài từ lúc chết cho đến giây phút tái 
sinh. Trong trạng thái này, những yếu tố tinh 
thần của linh thức sống dậy mạnh mẽ, không 
còn bị cản trở bởi xác thân vật chất, nên phát 
triển tự do, rất bén nhậy, nhanh nhẹn và sáng 
tỏ. Tiến trình tan rã của cái chết nay được đổi 
ngược lại: Ngũ Đại (Đất Nước Gió Lửa Hư 
Không) xuất hiện, cùng với đó là những trạng 
thái tâm thức tồn đọng của tham, sân, si. Và 

rồi ký ức tạo nghiệp trong quá khứ còn rõ nét 
đã tạo nên một “thân tinh thần”với những tập 
khí thói quen cũ . 

Thân tinh thần có một số đặc điểm là: đầy 
đủ căn thức, nhẹ bổng và lưu chuyển không 
ngừng. Khả năng nhận thức của thân này có 
thể nói là nhanh gấp bẩy lần hơn lúc còn sống. 
Ngoài ra nó còn có năng lực tiên tri tự nhiên, 
khiến cho thân tinh thần có thể đọc được tâm 
người khác. Thân tinh thần này có hình dạng 
tương tự như thân trong kiếp vừa qua, nhưng 
không có một khuyết điểm nào và ở trong một 
tình trạng đẹp đẽ nhất. Ngay cả trong kiếp vừa 
qua nếu có  bị tật nguyền hay ốm đau, bạn 
cũng mang một thân tinh thần thật toàn hảo 
trong giai đoạn Thân Trung Ấm này. 

Thân tinh thần vốn do lực của vọng tưởng 
tạo nên, cũng được gọi là ―gió nghiệp‖, không 
thể nào dừng yên lại một chỗ, lúc nào cũng 
chuyển động không ngừng tùy theo niệm khởi. 
Và bởi vì không có một thân vật chất, nó có thể 
đi xuyên qua bất cứ nơi nào, kể cả xuyên 
tường vượt núi . Và cũng vì có sẵn 5 yếu tố ngũ 
đại, nên linh thức tưởng chừng như đang ở 
trong một thân vật chất, và vẫn cảm thấy đói. 
Giáo lý bardo dạy rằng thân tinh thần sống nhờ 
hương khói từ những phẩm vật cúng, nhưng 
chỉ có thể thụ hưởng được những đồ cúng cho 
chính mình. 

Trong trạng thái thân trung ấm, linh thức 
sống lại tất cả những kinh nghiệm trong kiếp 
vừa qua, ôn lại những kỷ niệm và về thăm lại 
những nơi chốn cũ. Mỗi 7 ngày linh thức lại 
phải trải qua kinh nghiệm chết thêm một lần, 
với tất cả những cảm giác đã trải qua. Nếu cái 
chết an bình, trạng thái an bình ấy sẽ được lập 
lại. Nếu có cái chết đau khổ, cảm giác đau khổ 
lại đến một lần nữa. Nên nhớ là kinh nghiệm 
chết được lập lại này trong linh thức có cường 
độ mạnh gấp 7 lần khi còn sống, và trong 
khoảng thời gian chớp nhoáng của thân trung 
ấm tất cả những nghiệp xấu của các tiền kiếp 
đều trở lại như cơn bão dữ. Nhưng mỗi lần quá 
trình chết này được lập lại cũng cho một tia hy 
vọng rất lớn để được giải thoát, khi Nền Ánh 
Sáng Nguyên Thủy trở lại chiếu sáng cho 
những người đã tu tập giác ngộ có cơ hội hòa 
nhập vào nền Pháp Thân nguyên thủy này. 

Cuộc hành trình lang thang đầy bất an của 
linh thức qua cõi giới của thân trung ấm có thể 
ví như một cơn mộng, và cũng như trong 
mộng, ta nghĩ rằng ta có một thân vật chất 
thực sự hiện hữu. Nhưng tất cả những kinh 
nghiệm trong thân trung ấm này đểu chỉ là 
hiện tướng của những gì khởi lên từ tâm thức, 
được tạo nên do nghiệp lực mà thôi. Toàn thể 
những cảnh giới chung quanh được kết hợp 
bằng nghiệp lực, cũng như những hình ảnh dễ 
sợ như ác mộng trong thân trung ấm là do ảo 
tưởng của chúng ta tạo nên. Một người có đời 
sống đạo đức tốt đẹp lúc sinh tiền sẽ kinh 
nghiệm niềm vui hạnh phúc, còn nếu có cuộc 
đời bất lương xấu ác, sẽ kinh nghiệm sự đau 



 

   68     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

khổ sợ hãi. Tất cả những gì đã làm trong kiếp 
sống vừa qua đều được phơi bầy, và linh thức 
sẽ gánh chịu trực tiếp hậu quả khổ đau mình 
đã gây ra cho người khác.  

Thời gian của thân trung ấm kéo dài trung 
bình trong vòng 49 ngày, và nhanh nhất là một 
tuần. Nhưng thời gian này có thể biến đổi tùy 
theo nghiệp nặng hay nghiệp nhẹ. Linh thức 
phải ở lại trong tình trạng thân trung ấm này 
cho tới khi có duyên nối kết với cha mẹ tương 
lai của kiếp sau. 

Trong tình trạng thân trung ấm, linh thức 
rất nhẹ nhàng, năng động và mong manh, nên 
bất cứ tư tưởng nào khởi lên, xấu hay tốt, cũng 
đều có mãnh lực và ảnh hưởng rất sâu đậm. 
Không có thân vật chất để chế ngự, tư tưởng 
trở thành thực tại. Hãy tưởng tượng nỗi buồn 
hay cơn giận sẽ nổi lên mạnh mẽ như thế nào 
khi thấy đám tang được cử hành một cách cẩu 
thả, những người thân trong họ cãi vã nhau 
tranh dành tài sản, hay những người bạn thân 
thương giờ đây nói xấu hay coi thường ta. 
Những tình huống như thế rất nguy hiểm, vì 
phản ứng dữ dội trong linh thức có thể đưa đến 
một sự tái sinh bất hạnh. 

Như vậy, năng lực áp đảo của tư tưởng là 
vấn đề chủ chốt trong tình trạng thân trung 
ấm. Trong thời điểm quan trọng này những tập 
khí và khuynh hướng huân tập trong quá khứ 
khởi lên tràn ngập. Nếu trước đây những tập 
khí và khuynh hướng này không được kiểm 
soát và ngăn chận, ở trong tình trạng thân 
trung ấm linh thức sẽ trở thành nạn nhân bất 
lực, bị xô đẩy theo sự cuốn hút của chúng. Chỉ 
trong một niệm, năng lực của tư tưởng có thể 
đưa người ta đến chỗ lành hay chỗ dữ.  Do đó, 
sự tu tập trong lúc còn sinh tiền là rất quan 
trọng. Trong trạng thái thân trung ấm, bất cứ 
lúc nào có sự tỉnh giác trong linh thức, dù chỉ là 
thoáng qua, hoặc một niệm tập trung hướng về 
Phật, ta cũng có thể ra khỏi được những cảnh 
giới không tốt. 

  
Tái Sinh: 
Trong thân trung ấm, khi thời điểm tái sinh 

đến gần hơn, linh thức càng ngày càng thèm 
muốn có được một thân xác vật chất, và đi tìm 
kiếm cơ hội tái sinh nơi một người nào đó. 
Những dấu hiệu khác nhau bắt đầu hiện ra báo 
cho biết cảnh giới có thể tái sinh. Những mầu 
sắc khác nhau chiếu sáng từ sáu cõi luân hồi, 
và linh thức có thể bị thu hút vào một cảnh giới 
tùy theo cảm tính tiêu cực nào đang dâng cao 
lúc đó. Một khi đã bị cuốn vào một trong những 
ánh sáng này, rất khó mà quay trở lại được. 

 Thế rồi những hình ảnh bắt đầu hiện ra, 
liên kết với các cõi giới khác nhau. Có những lý 
giải khác nhau về những hình ảnh đó, tùy theo 
giáo lý khác nhau. Ví dụ như có lý giải cho rằng 
nếu được sinh vào cõi trời, bạn sẽ thấy mình 
đang đi vào một tòa lâu đài tráng lệ có nhiều 
từng. Nếu tái sinh vào cõi súc vật, bạn sẽ thấy 
mình đang ở trong một cái hang, một cái lỗ 

dưới đất, hoặc một tổ rơm.  Nếu tái sinh vào 
cõi địa ngục sẽ thấy đang bị kéo đi vào trong 
một hố đen xuống một con đường đen, một 
vùng đất ảm đạm với những nhà mầu đen hay 
đỏ, và tiến về một thành phố sắt. 

Cũng có những dấu hiệu khác như là cách 
linh thức nhìn hay cử động như thế nào để 
đoán biết cảnh giới đang hướng đến. Nếu sẽ 
được tái sinh nơi cõi trời người, linh thức sẽ 
nhìn lên; nếu vào cõi súc sinh, sẽ nhìn thẳng 
như con chim, và nếu vào cõi ngạ quỷ hay địa 
ngục sẽ nhìn xuống, giống như là đang lao 
xuống vậy. Nếu bất cứ dấu hiệu nào như vậy 
hiện ra, phải cẩn thận để không rơi vào những 
cảnh giới xấu. 

Cũng có trường hợp là  linh thức có một 
ước muốn mãnh liệt đến một cảnh giới nào đó, 
và bị cuốn hút vào đó theo cảm tính. Những lời 
dạy cảnh cáo rằng ở thời điểm này có nguy cơ 
rất lớn là trong ước muốn nồng nhiệt được tái 
sinh, linh thức có thể hấp tấp đi vào bất cứ một 
cảnh giới nào trông có vẻ an lành, để rồi nếu 
không được như vậy, cơn giận dữ nổi lên sẽ 
làm cho linh thức ra khỏi tình trạng thân trung 
ấm một cách đột ngột và bị lôi cuốn vào sự tái 
sinh bởi làn sóng xúc cảm tiêu cực ấy.  Như vậy 
ta thấy tái sinh được quyết định trực tiếp bởi 
lòng ước muốn (tham), sự giận dữ (sân) và si 
mê. 

Cũng có khi linh thức muốn thoát ra khỏi 
tình trạng thân trung ấm và vội vã đi tìm một 
nơi trú ngụ nào đó, để rồi trong sự sợ hãi, đành 
cam chịu tái sinh bất cứ ở đâu. Cũng có khi linh 
thức trở nên lẫn lộn, tưởng lầm nơi tái sinh tốt 
là xấu, hay nơi xấu là tốt, hoặc nghe những lời 
kêu gọi, nghe tiếng hát lôi cuốn, để rồi thấy 
mình bị dụ dỗ xuống cảnh giới xấu hơn. Phải 
cẩn thận để không bước vào một trong những 
cảnh giới không tốt. Nhưng cũng như đang ở 
trong mộng chợt biết rằng đó là mộng liền ra 
khỏi mộng, điều tuyệt vời là ngay khi chợt tỉnh 
trước những gì đang xẩy ra trước mắt,  linh 
thức sẽ có năng lực chống trả và thay đổi vận 
mệnh của mình. 

Bị cuốn theo cơn gió nghiệp, linh thức sẽ 
đến được một nơi chốn trong đó cha mẹ tương 
lai đang giao hợp. Khi thấy họ, linh thức bỗng 
cảm thấy xúc động, và do những nhân duyên 
nghiệp quả trong quá khứ, có thể dâng trào 
cảm giác thương hay ghét. Nhưng nếu để 
những tình cảm mãnh liệt chi phối, linh thức sẽ 
bị tái sinh vào nơi cõi giới thấp hơn. 

  
Làm thế nào để thoát ly sinh tử hay lựa 

chọn sự tái sinh của mình? 
Giáo lý thân trung ấm dạy rằng, có hai 

cách: một là ngăn chận sự tái sinh, hai là nếu 
làm điều đó không được, chọn cõi giới tốt để tái 
sinh. 

1- Thoát ly sinh tử: cách tốt nhất là buông 
xả hết những cảm xúc như tham sân si, ghen 
tỵ v.v.. và nhận ra rằng tất cả những kinh 
nghiệm thân trung ấm đều không có thực. Nếu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     69 

có thể làm được như vậy và an trụ 
tâm nơi tự tánh không rỗng, điều này 
sẽ ngăn ngừa được sự tái sinh. Tử Thư 
Tây Tạng viết: 

―Than ôi! Nào cha nào mẹ, cơn 
bão dữ, cơn lốc điên cuồng với những 
sấm sét, những cảnh tƣợng đáng sợ 
hiện ra đều chỉ là huyễn hóa trong bản 
chất. Dù chúng hiện ra nhƣ thế nào đi 
nữa, cũng đều là không thật. Tất cả 
mọi hiện tƣợng trƣớc mắt đều là giả 
tạo và không thật. Chúng giống nhƣ 
những ảo ảnh, không thƣờng tồn, và 
không kiên cố. Ham muốn làm gì? Sợ 
hãi làm gì? Đó chỉ là thấy cái không 
thật nhƣ có thật...‖ 

Nếu không làm được điều đó, cách 
thứ hai để ngăn ngừa sự tái sinh là 
thấy cha mẹ sắp tới của mình như là 
Phật hay Bồ Tát. Ít nhất bạn phải cố 
chống lại những ham muốn dâng trào 
và nhất tâm quán chiếu về cõi tịnh độ 
của chư Phật. Điều này có thể như 
ngăn được sự tái sinh trong luân hồi 
và đưa đến sự vãng sinh vào một cõi 
giới Phật. 

2- Nếu không thể an trụ tâm để 
làm được những điều trên, chỉ còn 
cách là chọn sự tái sinh vào cõi giới 
tốt. Nếu phải tái sinh, hay muốn được 
tái sinh để thực hiện một đại nguyện, 
cõi giới duy nhất để chọn tái sinh là 
cõi người. Chỉ ở nơi cõi người mới có 
những nhân duyên thuận lợi cho sự 
thăng tiến tâm linh. Nếu bạn được tái 
sinh về cõi người với nhiều thuận lợi, 
bạn sẽ cảm thấy như đang đến một 
tòa nhà đẹp lộng lẫy, hay ở trong một 
thành phố, giữa một đám đông, hay 
thấy một đôi nam nữ đang làm tình 
với nhau. 

Khi đã vào được tử cung của mẹ, 
bạn đã đi trọn một vòng luân hồi, ra 
khỏi thân trung ấm và sẵn sàng cho 
bardo tự nhiên của đời sống kế tiếp. 

Nếu có phải tái sinh vào cõi giới 
xấu hơn, cũng không còn sự chọn lựa 
nào khác. Chúng ta bị nghiệp lực cuốn 
trôi vào cõi giới tái sinh không có cách 
gì chống trả, như con chim bị lùa vào 
trong chuồng, như cỏ khô bén lửa, hay 
như con vật bị lún sâu vào sình lầy. 

Nhưng theo như lời dạy, niềm hy 
vọng lúc nào cũng còn đó. Nếu chúng 
ta biết thiết tha nguyện cầu với một 
tâm chân thành, dù có phải tái sinh 
vào một cõi giới nào đó, ước nguyện 
được giải thoát cũng sẽ đưa đến cơ 
duyên nhiệm mầu chuyển đổi được 
vận mệnh sau này. 

  
Diệu Huyền 

 

 

The Story of 

the Baddiya Bhikkhus 
 

Dhammapada Verses 292 and 293 
 
 

While residing near the town of Baddiya, the Buddha 
uttered Verses (292) and (293) of this book, with 
reference to some bhikkhus. 
Once, some bhikkhus who were staying in Baddiya 
made some ornate slippers out of some kinds of 
reeds and grasses. When the Buddha was told about 
this he said, "Bhikkhus, you have entered the Bud-
dhist Order for the sake of attaining Arahatta Phala. 
Yet, you are now striving hard only in making slip-
pers and decorating them." 
 
Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 
Verse 292: In those who leave undone what 
should indeed be done but do what should not 
be done, who are conceited and unmindful, 
moral intoxicants increase. 
 
Verse 293: In those who always make a good 
effort in meditating on the body, who do not do 
what should not be done but always do what 
should be done, who are also mindful and 
endowed with clear comprehension, moral 
intoxicants come to an end. 
At the end of the discourse, those bhikkhus 
attained arahatship. 
 
RIGHT DIRECTION 
They who are devoted to meditation on the body, 
who leave undone, what should not be done, 
who diligently do, what should be done, 
who by so paying rational & well directed attention, 
will gradually clear themselves of all impurity. 

 
 Translated by Daw Mya Tin, M.A., 

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

  
 



 

   70     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

GIẾT NGƢỜI DẪN ĐƢỜNG 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

Ngày nay biết bao kẻ đi chùa lễ Phật, in 
kinh đúc tượng, bỏ ra một số tài sản rất lớn để 
xây chùa dựng tháp để mong cầu phúc lợi thọ 
trường; nhưng trong cuộc sống lại không từ 
nan một việc gì nếu nó đem lại cho họ tiền tài, 
công danh và địa vị. Thật đáng thương.  

Kinh Bách Dụ có câu chuyện giết người dẫn 
đường. Xin kể lại để đoàn sinh cùng huynh 
trưởng suy gẫm.  

Thuở xưa, có một đoàn thương gia dự định 
đến phương xa để tìm thị trường buôn bán làm 
ăn. Lộ trình đi phải vượt qua một cánh đồng 
hoang vu khó có thể xác định được phương 
hướng. Đồng hoang nhiều thú dữ và thảo 
khấu, cướp của giết người. Nên sau khi thảo 
luận học mướn được một thổ dân địa phương 
rất rành đường làm kẻ hướng đạo.  

Cuộc hành trình bắt đầu. Sau một thời gian 
họ gặp một miểu thần nằm sâu trong hoang 
mạc. Theo tục lệ ở đây, các đoàn lữ hành đều 
phải giết một người tế thần thì cuộc đăng trình 
mới bình an vô sự.  

Trước tình thế như vậy họ hội kiến với nhau 
và chọn người dẫn đường làm vật tế phải giết 
đi. Kết quả họ đã lòng vòng trong hoang mạc 
và không còn ai sống sót để trở về hay vượt 
được hoang mạc đến vùng đất hứa như mong 
ước.  

Tu đạo là chọn cho mình một người thầy 
dẫn đường (bậc đạo sư). Bậc đạo sư phải là kẻ 
từ bi, hoà ái đầy đủ trí tuệ. Hành động bạc ác 
bạo ngược tham đăm mê chấp là mở lối vào ba 
đường ác là khoá cửa nẻo về cực lạc an vui, là 
tự giết kẻ dẫn đường như bọn thương nhân ngu 
xuẩn vậy. Lại nữa, bàng an tự tại vô nhiễm là 
Phật.  

Dấy động tâm tà, đắm say ngũ dục, tà kiến, 
bạc ác, hung hăng là giết Phật, bởi niệm lành 
không đến.  

Suy nghĩ cạn mỏng không hướng về mục 
đích cao cả, thoát ly sanh tử mê lầm tìm đến 
cội nguồn giải thoát giác ngộ là Phá Pháp.  

Không có tâm tam quy, sám hối, ăn năn, 
đến lúc sắp mạng vong cũng không hồi đầu cải 
hoá đó là kẻ Giết Tăng.  

Bọn thương nhân và người tà kiến không 
học không tu, giết Phật Pháp, phá hại tăng nào 
có khác chi nhau.  

Phật tử muốn là kẻ xứng đáng nên người 
chân chánh chớ có thân gần những hạng người 
như vậy. Ít nhất là trong giai đoạn sơ tâm học 
đạo hành đạo như chúng ta hôm nay. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dƣới Cờ—Thị Nguyên Nguyễn 

Đình Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     71 

ùa Ðông đã tàn, khí trời 
dần dần ấm áp. Dưới 
ánh sánh bình minh, 
muôn cánh hoa đang 
vươn mình phô sắc. 

Trên cành, chim chóc đã rời tổ 
cất tiếng hát trong trẻo, như 
để chào mừng ánh sáng đã trở 
về, hay để tiễn chân nhà Ðạo 
sĩ sắp lên đường quên mình vì 
Ðạo. 

Trong thành Ba La Nại 
ngôi Tịnh xá Trúc Lâm kiến 
trúc trên một canh đồi rộng 
rãi, cây cối um tùm tĩnh mịch 
dần dần hiện rõ trong đám 
sương mù. 

Lúc bấy giờ Ðức Thế Tôn 
đang an tọa trong Tịnh xá 
Trúc Lâm, dùng đạo nhãn thấy 
dân chúng ở nước Rô-Na-Ba-
Răn-Ta đang chịu nhiều điều 
thống khổ dưới quyền thống 
trị của nhà cầm quyền Kê-Hoa
-Ðà người Bà La Môn giáo. 
Người ấy đã dùng bạo thế lực 
sẵn có trong tay, ép buộc dân 
chúng phải tôn thờ Phạm 
Thiên và ngược đãi bắt bớ 
những người chống đối lại. 

Trước hành động bạo ác 
và bất công ấy, Ðức Thế Tôn 
thương hại cho Kê-Hoa-Ðà là 
một nhà trí thức mà hiện tại 
không có người hướng dẫn 
sáng suốt, tương lai không 
tránh khỏi ác báo trong ba 
đường. 

Bấy giờ Ðức Thế Tôn thấy 
trong hàng đệ tử, chỉ có Tôn 
giả Phú Lâu Na là người có 
thiện duyên với Kê Hoa Ðà và 
dân chúng xứ ấy nên sai đến 
đó để giáo hóa. 

Ðức Thế Tôn biết rằng: 
Trên con đường truyền bá 

Chánh Pháp dắt người trở về 
con đường tươi sáng của ánh 
đạo Từ bi, tôn giả Phú lâu Na 
sẽ gặp nhiều trở ngại thử 
thách của đối thủ. 

Biết vậy, nên Ðức Thế 
Tôn gọi Tôn giả Phú lâu Na 
đến dạy rằng: 

- Dân xứ ấy và Kê-Hoa-
Ðà độc ác lắm, ta sợ ngươi 
không đủ can đảm để chịu 
đựng. 

- Bạch Thế Tôn, con 
nguyện đem hết năng lực để 
làm tròn sứ mạng. 

- Nếu đến đó bị chửi 
mắng, thì ngươi nghĩ sao? 

- Con nghĩ: những lời 
chửi mắng kia cũng như 
những tặng phẩm nếu họ 
đem đến tặng cho con, con 
không nhận, họ sẽ mang về; 
và con nghĩ rằng: những 
người ấy còn hiền từ lắm, vì 
họ chỉ chửi mắng mà không 
nhận nước con. 

- Nếu họ đem nhận nước 
ngươi? 

- Con nghĩ rằng: họ là 
những người tối dạ, và chỉ 
nhận nước mà không lấy đá 
ném vào đầu con. 

- Nếu họ dùng đá ném 
vào đầu ngươi? 

- Con nghĩ rằng: họ rất 
tốt vì chỉ lấy đá ném vào đầu 
mà không dùng gậy đập con. 

- Nếu họ dùng gậy đập 
ngươi? 

- Con nghĩ rằng: họ rất 
hiền từ vì chỉ dùng gậy đập 
mà không giam cầm, ngăn 
cản bước đường truyền đạo 
của con. 

- Nếu họ giam cầm 
ngươi? 

Toân giaû Phuù Laâu Na - Tinh taán vì Ñaïo 
     

Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 

- Con nghĩ rằng: những 
người ấy rất tử tế, vì họ giúp 
con có thời gian tịnh dưỡng 
tinh thần để nung luyện thêm 
ý chí, mà không dùng gươm 
đâm chém con. 

- Nếu họ lấy gươm đâm 
chém ngươi? 

- Con nghĩ rằng: họ rất tốt 
dạ, vì chỉ đâm chém mà không 
giết chết con. 

- Nếu họ giết chết ngươi? 
- Bạch Thế Tôn, con rất 

vui mừng, vì những người kia 
đã dùng tâm từ bi giúp cho con 
sớm thoát khỏi tấm thân giả 
tạm đau khổ này, để chóng 
thành quả vị Vô Thượng Giác. 

Ðức Thế Tôn dạy: ―Hay 
thay! Hay thay! Phú Lâu Na 
ngươi đã có một ý chí mạnh 
mẽ. Ngươi đã biết khinh 
thường thân mạng để phụng 
sự chân lý. Ngươi thật là một 
người đệ tử trung kiên của ta, 
đáng thay ta đến xứ ấy truyền 
bá Chánh pháp hướng mọi 
người trở về con đường sáng 
đầy an lạc và giải thoát.” 

Tôn giả Phú Lâu Na đảnh 
lễ, vâng lời Phật dạy rồi từ giã 
lên đường sang xứ Rô-Na-Ba-
Răn-Ta. 

 
 

Thiện Bình 
 

―Chúng sanh cần con đến 
Ðạo pháp cần con đi 
Không nề gian lao, 
không từ khó nhọc, 

Quyết tâm làm tròn nhiệm vụ 
của vị NHƢ LAI SỨ GIẢ.‖ 

 



 

   72     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Ñi tìm tieáng voïng 
  

NGUYÊN CẨN 

HT Trí quang là một nhân vật lịch sử. Cuộc 
đời và hành trạng cũng như quan điểm của ông 
vẫn là một chủ đề gây nhiều tranh luận trước, 
trong và sau cuộc chiến .Giờ đây người đã viên 
tịch , thôi thì hãy gác sang một bên những thị 
phi, nhớ lại những công trình mà ông đã để lại 
cho Phật giáo về mặt trước tác và phiên dịch. 
Riêng người viết có một lần gặp gỡ HT tại chùa 
Già Lam và cuộc trò chuyện đã gợi cảm hứng 
cho tác phẩm "Đi tìm tiếng Vọng" in năm 2018. 
Xin đặng lại đây lời phi lộ cho tác phẩm ấy. 

 
LỜI PHI LỘ 

(cho Đi tìm tiếng vọng) 
 

Trong một buổi chiều được hầu chuyện Hòa 
Thượng Thích Trí Quang, cách đây dễ chừng 
hơn 10 năm, người viết trong câu chuyện lan 
man nhiều chủ đề, được nghe bậc tôn đức 
truyền đạt một số kinh nghiệm về dịch thuật. 
HT nói: ―Anh có biết ngày trước, khi chúng tôi 
dịch kinh, phải nhập thất 3 tháng ròng rã, tập 
trung tinh thần, ý lực để dịch vì thân và tâm 
đều phải “tịnh.” Tôi nói ví dụ, có lần câu nói 
―Tất cả những pháp ấy đều là đạo cả.‖ Chữ ‗cả‘ 
ở đây bị hiểu sai là trạng từ, nghĩa là cũng là cả 
hai, trong khi chữ ‗cả‘ đúng ra phải hiểu là tính 
từ với nghĩa ‗chính yếu, bao trùm cả vũ trụ vạn 
hữu, nhưng không ngoài bản tâm thanh tịnh.‘ 
Ngoài ra có lần chính tôi đã phải cho in lại cả 
5000 cuốn kinh chỉ vi sai phần luận giải vì cái 
câu ‗Dĩ khổ vi lương,‘ lấy đau khổ làm lương 
thực. Mình nói thế ai hiểu được, phải sửa lại, 
xem như ‗phương tiện, chất liệu để tu tập, 
chuyển hóa thăng hoa, là lấy khổ đau làm lẽ 
sống, làm lý tưởng phấn đấu để vượt lên chính 
mình và cứu giúp cuộc đời.‘ Thế nên tôi phải 
cho in lại.‖ 

Như vậy thì xem ra dịch không phải là công 
việc đơn giản như một số người trong chúng ta 
nghĩ. Lại càng không thể nghĩ rằng với phương 
tiện hiện đại như Google, máy dịch thì có gì làm 
rào cản giữa các dân tộc nếu họ muốn hiểu 
nhau. Còn nói đến phiên dịch văn chương mà 
có người từng khẳng định: ―Không bao giờ bản 
dịch lột tả hết cái thần thái, cái uyên áo, súc 
tích của nguyên bản, chỉ may lắm là tiệm cận, 
còn không thì hời hợt ngoài da thôi. Nghĩa là 
qua một phương tiện khác để hiểu về ý thôi chứ 
cái hay của bản dịch làm sao lột tả được. 

Những vần Bằng trong thơ Bích Khê: 
Nàng ơi! Tay đêm đƣơng giăng mềm 
Tay đan qua cành muôn tơ êm 
Hay ―chơi chữ‖ như Bùi Giáng: 
Đi về đi ở đi đi 
Đi là đi biệt từ khi chưa về 
Thì sự trùng âm ấy làm sao chuyển tải nổi! 

Nhưng chúng ta chớ nên bi quan quá vì văn 
hóa có những không gian giao thoa với nhau vì 
chính Bích Khê đã từng viết ―Vài chút trăng say 
mọng ở làn môi‖ nghe mơ hồ như câu thứ 14 
trong bài ―Les Vaines Danseuses‖ của Valéry 
―Un peu de lune dort sur lèvres pieuses‖ hay 
hai câu thơ Xuân Diệu: 

Biết bao hoa đẹp trong rừng thẳm 
Đem gửi hương cho gió phũ phàng 
(Gửi hương cho gió) 
Nghe có chút gì của Thomas Gray (1716-

1771) 
Full many a flower is born to blush unseen 
And waste its fragrance on the desert air 
(Elegy) 
Như vậy Đông Tây xem chừng người thơ 

hay nhà thơ cũng có thể gặp nhau vượt qua 
không gian và cả thời gian như có người khẳng 
định. Khi đọc bài “Thi vị” của Bích Khê, chúng 
ta liền liên tưởng đến bài ―La Bonne Chanson‖. 
Còn trong bài ―Tỳ Bà‖ chúng ta nhận thấy có cả 
Verlaine với ―Romances sans Paroles‖ lẫn Bau-
delaire với ―Harmonie du soir,‖ 
―Reservisibilité‖ (Bích Khê – Nhà thơ tiền chiến 
– Hòang Diệp) 

Trước đó những nhà thơ Đường đã có 
những câu như: 

Sơ nghi táp táp lƣơng phong động 
Hựu tự tiêu tiêu mộ vũ linh 
Cận nhƣợc lƣu truyền lai bích chƣớng 
Viễn nhƣ huyền hạc hạ thanh minh 
(Cầm - Đường thi) 
Nghe phảng phất như Nguyễn Du tả tiếng 

đàn Thúy Kiều: 
Trong nhƣ tiếng hạc bay qua 
Đục như tiếng suối mới sa nửa vời 
Tiếng khoan nhƣ gió thoảng ngoài 
Tiếng mau sầm sập nhƣ trời đổ mƣa 
Vậy thì chúng ta hãy cùng nhau làm một 

cuộc hành trình vào cõi thơ và xem đây như 
một cuộc chơi gai góc và đầy hào hứng, khi 
phải vượt qua hàng rào không chỉ ngôn ngữ mà 
âm thanh và văn hóa! 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     73 

NHUỘM 
 

Một thời đã nhạt yêu đương 
Mang về ngâm với đậu tương, xì dầu 
Một mai tóc đã trắng đầu 
Một thời đen nhánh nhuộm màu hồi sinh! 
 

VỀ CỘI 
 

Đất cha vườn tổ chưa về 
Bóng cây lẻ bạn chiều quê mơ màng 
Nấp nương dưới ánh đạo vàng 
Ngày mai quẫy gánh lên đàng vượt qua... 
 

TIỀN 
 

Tiếng trầm nghe nhỏ Mì Fa 
Tiếng thăng nghe rõ Đô La đồng tiền 
Tiếng trầm nghe hiểu chết liền 
Tiếng thăng nghe mãi muốn ghiền quanh năm. 
 

NGỘ 
 

Thắp đèn xem truyện Tây Du 
Xem xong ngộ thấy mình ngu lâu ngày 
Trí tâm bừng sáng nhờ Thầy 
Vô ngôn mật ý đắp đầy kiến tri! 

GỌI 
 

Xứ buồn trăng lạnh triền miên 
Gọi thơ không đến, gọi duyên không ừ 
Gọi em, em lại chần chừ 
Trùm chăn tôi ngủ từ từ đến mai… 
 

HÓA THÂN 
 

Chảy từ sâu thẳm miên man 
Dòng trôi trầm lắng qua ngàn mạch yêu 
Máu tươm mực chảy đã nhiều 
Hóa thân cỏ dại hoa bèo tha phương. 
 

TRI TÚC 
 

Đời trôi theo nước xuôi dòng 
Nhà quê đất thấp phập phồng bờ ven 
Tình người ấm áp nước lên 
Dõi trông hỉ nộ lềnh bềnh thoáng qua. 
 

TÍN 
 

Tín thời Chánh Tín ghi tâm 
Mê thời mê muội bái Thần lễ Ma 
Trí Tuệ rõ biết gần xa 
Bước chân vững chãi khỏi sa nẻo mù! 
 

BAO GIỜ? 
 

May thay buông xả vẫn còn 
Buông tâm xả thủ, lưu tồn làm chi? 
Bụng còn ghim gút chua cay 
Bao giờ thanh thản đạp mây phiêu bồng? 
 

BƯƠI TRO 
 

Tìm xưa, tìm cái lỗi thời 
Mắt sâu hoài cổ nhìn đời tân trang 
Tìm xưa, bươi đống tro than 
Hữu duyên nhặt được miếng vàng biết đâu?! 
 

OAN CHƯỚNG 
 

Oan khiên ngang trái trên đường 
È lưng mà gánh khổ buồn trả vay 
Nửa đời đi, sống lất lây 
Trả xong nghiệp chướng nhẹ bay giang hồ. 

MÃN ĐƯỜNG HỒNG 



 

   74     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

Chương Mười Lăm 
 

(tiếp theo và  hết) 
 
 

Tắm xong, tôi thấy thật 
tỉnh táo và tươi mát trong 
lòng, không còn sợ hãi hay ớn 
lạnh giấc mộng kinh tởm vừa 
qua. Ngang qua phòng khách 
của viện, thấy đồng hồ chỉ 
năm giờ chiều, tôi nhớ đến giờ 
hẹn bảy giờ tối nay với Như 
Như tại phòng. Cái hẹn này, là 
một sự thực, không phải là 
mộng nữa. Nó sắp đến với tôi 
rồi. Tôi phấn khởi về phòng, 
lau quét, dọn dẹp sơ. Rồi tôi 
leo lên gác trên, kiểm tra lại 
xem nơi đây còn cần gì nữa 
không, vì đêm nay, Như Như 
và tôi sẽ ngồi nói chuyện bên 
nhau, sau đó tôi xuống đi-
văng để nàng ngủ trên gác 
này hay ngược lại. Mà cũng có 
thể là hai đứa nằm chung trên 
gác. Gác này đâu có bàn ghế 
hay vật dụng gì nên rộng rinh, 
đứa góc này, đứa góc kia, có 
sao đâu. Nằm nói chuyện suốt 
đêm, suốt ngày. Đói, tôi đi 
kiếm thức ăn. Có thể hai đứa 
ăn chung một tô cơm, uống 
chung một ly nước. Chẳng gì 
thú vị bằng. 

Xong xuôi mọi sắp đặt cần 
thiết cho cuộc gặp gỡ thơ 
mộng trên căn gác, tôi ra ngồi 
chơi ở cột cờ. Nơi đây, đã lâu 
rồi, từ khi nghe thầy Tuệ Sỹ 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

đọc câu thơ trong Đằng 
Vƣơng Các Tự của Vương Bột, 
tôi đã không còn ngồi nhìn 
ngắm, theo dõi những con cò 
trắng bay qua cánh đồng 
rộng mỗi chiều. Lúc đó, tôi sợ 
hãi cô đơn, muốn trốn chạy 
cô đơn. Câu thơ ấy, hình ảnh 
con nhạn lẻ ấy, làm tăng 
thêm nỗi cô đơn trong tôi, 
thúc đẩy tôi tìm kiếm những 
gì tôi không nên tìm kiếm. 
Bây giờ, tôi biết tôi sắp có 
Như Như đêm nay, tôi không 
còn biết sợ cô đơn là gì. Tôi 
mạnh dạn ngồi đây, chờ đợi 
những đàn cò và con cò 
nghịch ngợm cô lẻ lúc nào 
cũng bay muộn màng phía 
sau. Bao rộn rã bừng dậy làm 
tươi mát trái tim khắc khổ vì 
nếp sống kinh viện của tôi, 
tràn lấp hết mọi hãi sợ. Tôi sẽ 
có Như Như đêm nay. Trong 
vòng hơn một giờ đồng hồ 
nữa, khi màn đêm buông 
xuống, nàng sẽ đến bên tôi. 
Tháp trống kia, cái tháp cổ 
gần trăm năm phơi mình giữa 
nắng sương để lắng nghe 
ngàn lần kinh kệ sớm chiều 
kia, đêm nay sẽ là nơi tình tự 
của đôi trẻ, sẽ như cái chuồng 
bồ câu, hay như cái tổ của 
một cặp uyên ương… 

Vừa nghĩ đến đó, bất 
chợt, một nỗi rạo rực kỳ lạ 
bốc dậy trong tôi. Tôi rùng 
mình, nhớ lại giấc mơ ban 
nãy. Ôi, gã thanh niên vô lại 

xấu xa kia, hắn là ai, sao lại 
đến quấy phá tôi trong giấc 
mộng vậy kìa? Gương mặt 
hắn thật là đáng sợ. Ngôn ngữ 
hắn thật táo bạo. Nhưng… 
hình như hắn có nét gì phảng 
phất giống tôi. Ừ, phải rồi, đôi 
mắt hắn, cái mũi hắn, cái 
miệng hắn, giống tôi y hệt, chỉ 
khác là da mặt hắn nhăn 
nheo, đầy thẹo và hắn hay 
liếc dọc liếc ngang, khịt mũi, 
nhếch miệng, bĩu môi, liếm 
môi… Hắn là ai vậy? Phải 
chăng tôi đã bắt gặp hắn ít 
nhất một lần trên đời nên mới 
trông thấy hắn rõ ràng trong 
giấc mộng? Tôi không sao nhớ 
nổi đã gặp hắn lúc nào và ở 
đâu. Thôi, không cần nghĩ đến 
hắn nữa, Như Như sắp đến 
rồi. Và, ô kìa, tôi nhớ rồi, tôi 
thật xấu hổ nhớ lại là trong 
giấc mơ, tôi và Như Như đã 
làm cái chuyện bậy bạ ấy… Ồ, 
không thể được! Không thể 
được!  

Tôi vùng đứng dậy, quay 
vào trong. Đi đi lại lại trước 
thềm chánh điện. Không thể 
để cho chuyện ấy xảy ra được. 
Điều đó, không phải chỉ vì vấn 
đề giới luật, mà còn là một lý 
do khác nữa: để giữ cho cái 
mộng kia không bao giờ có 
thẻ trở thành sự thực. Như 
Như cứ đến, vâng, dù sợ hãi, 
tôi vẫn muốn nàng đến với tôi 
đêm nay, nhưng tôi sẽ cố 
gắng giữ sao cho cuộc gặp gỡ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     75 

này là một sự thực trôi trên 
một giấc mộng đẹp, sẽ không 
có gì quá đáng và phàm tục 
xảy ra. 

Tôi bước trở lại về phía 
cột cờ. 

Hay là, tốt hơn hết, Như 
Như đừng đến. Như Như, xin 
đừng đến. Em sẽ bị trở ngại và 
em không đến được. Vậy đi, 
vậy sẽ tốt hơn cho chúng ta. 
Em cứ hẹn nhƣng em đừng 
đến nhé (1). Ô, nắng chiều 
sắp tắt và đàn cò trắng đang 
bay ngang cánh đồng ruộng 
xanh ngắt. Và kìa, con cò 
ương ngạnh, kiêu kỳ, một 
mình bay sau kéo theo cả một 
khung trời cô tịch xám ngắt. 

Như Như ơi, hãy đến, 
vâng hãy đến. Anh không chịu 
đựng nổi niềm cô đơn khủng 
khiếp này. Hãy đến, Như Như. 
Em đã hẹn và anh cũng đã 
chờ đợi ba ngày rồi. Đêm nay 
sẽ là đêm quan trọng nhất, 
quyết định cái chung cục của 
cuộc tình chúng ta. Anh sẽ trả 
lời với em ngay trong đêm nay 
những gì em mong đợi. Anh 
cũng sẽ nói với em ba chữ mà 
anh mắc nợ em. Tất cả sẽ 
được trả lời, được quyết định 
trong đêm nay mà thôi. Vậy 
thì em hãy đến. Có thể anh 
được em, em được anh, có thể 
chúng ta sẽ chia tay mãi mãi 
để anh lại tiếp tục vỗ cánh 
trên vòm trời mênh mông hiu 
quạnh của đời anh. Đến đi 
Như Như, vì dù sao, cả anh và 
em đều sẵn sàng chấp nhận 
bất cứ cái giá nào cho cuộc 
gặp gỡ đêm nay. 

 
Còn một giờ đồng hồ nữa 

nàng sẽ đến. Tim tôi đập bấn 
loạn. Lật một cuốn kinh, tôi xé 
trang cuối có hình vị hộ pháp, 
đem lên gác, dán lên vách. Tôi 
chắp tay bái ông hộ pháp một 
cái, rồi cười nói: ―Ngài phải 
canh chừng nhắc nhở giùm tôi 
đó nha. Nếu có chuyện gì 
đáng tiếc xảy ra nơi tháp này 
thì khổ cho tôi suốt đời, nhưng 
ngài cũng chịu trách nhiệm 
một phần đó.‖ 

Còn nửa giờ đồng hồ nữa 
nàng sẽ đến. Tôi bắt đầu run. 
Như Như ơi, có phải em sẽ đến 
với anh đêm nay không? Phải, 
em sẽ đến. Anh nhớ rồi, em 

đã sắp đặt mọi thứ, và em 
nhất quyết sẽ đến, trong chốc 
lát nữa thôi. Rồi chúng ta sẽ 
nói gì, chúng ta sẽ làm gì, 
suốt một đêm và một ngày kế 
tiếp? Chúng ta sẽ ôm nhau, 
sẽ hôn nhau, như những cặp 
tình nhân mông muội của 
trần gian, như trong giấc 
mộng ban trưa mà anh đã 
thấy. Sau đó, chúng ta sẽ dìu 
nhau đến chiếc đi-văng này. 
Và rồi chúng ta nghe lời cái 
tên lưu manh kia, quấn lấy 
nhau, thực hiện khát vọng 
đồng nhất bằng xúc cảm nhục 
dục.  

 
Không, không thể được. 

Như Như, chưa bao giờ anh 
hiểu được anh như lúc này. 
Anh hiểu được rằng, anh sẽ 
không có một chút sức lực 
hay ý chí nào để cưỡng chống 
lại cơn đói khát dục vọng điên 
cuồng của anh. Anh sẽ không 
thể nào kềm chế được anh 
đâu. Nhất là trong một hoàn 
cảnh thuận lợi như thế này, 
sẽ không sức nào ngăn cản 
được anh, dù có cả ngàn vị hộ 
pháp dán đầy trên bốn vách… 

 
Hốt nhiên, trong một 

khoảnh khắc bừng sáng của 
trí tuệ, tôi sực hiểu, sực biết 
rằng, cái gã mặt thẹo nham 
nhở kia, thực ra, chẳng phải 
ai xa lạ: hắn chính là tôi, là 

dục vọng của tôi, là cái bản 
ngã của tôi mà thôi. Tôi kinh 
hãi chộp vội cái đãy, vơ quần 
áo và tấm ca-sa, cây bút và 
tập thơ, hấp tấp nhét cả vào. 
Rồi tôi đóng cửa, khóa lại. 
Chạy. 

 
Như những người vượt 

biên, trốn khỏi đất nước dưới 
sự kềm chế của một thế lực 
mà mình không đủ sức chống 
lại, tôi trốn ra khỏi một cuộc 
tình mê muội của mình. Tôi 
không muốn chuốc lấy thất 
bại. Tôi cũng không cần sự 
chiến thắng vinh quang nào 
trong cuộc tình ấy cả. Tôi chỉ 
muốn tồn tại. 

Và tôi chạy thục mạng 
trên con đường Hoàng Hôn 
ngoằn ngoèo giữa lưng đồi Trại 
Thủy. Màn đêm lúc ấy đã 
buông. Con đường đá lởm 
chởm làm tôi suýt vấp té mấy 
lần. Khi đã cách xa căn gác 
của mình gần nửa dặm chim 
bay rồi, tôi mới dừng chân 
đứng lại giữa lưng đồi, thở 
hồng hộc. 

 
Từ vị trí này, tôi có thể 

nhìn thấy ngôi chùa Linh 
Phong xa xa phía trái, ẩn mình 
dưới những cây me cổ thụ, và 
cùng một khoảng cách ấy ở 
phía phải là ngôi chánh điện 
chùa Hải Đức với hai cái tháp 
vươn lên giữa những tàng cây 



 

   76     CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019 
 

sứ. Một trong hai cái tháp quét 
vôi trắng ấy là căn gác nhỏ 
của tôi, sáng lên nhờ nhờ 
trong bóng đêm. Tôi bỗng bật 
cười lên một mình. Vô trú. Đi 
về phƣơng Nam. Tiếc thay, cái 
nhỏ nhốt cái lớn! Chẳng phải 
thầy tôi đã từng ngấm ngầm 
dạy tôi thực hiện con đường 
thoát ly qua những ẩn ngữ ấy 
sao? Trên thực tế đời sống 
cũng như trong áo nghĩa của 
con đường giải thoát, nếu 
đứng dừng lại một chỗ tất sẽ 
có chỗ vướng mắc. Không cần 
thƣờng trú, không cần tạm 
trú. Phải vô trú. 

 
Giã từ ngôi viện Hải Đức 

thân yêu với thầy bổn sư, 
người cha uy nghiêm đạo hạnh 
đã dẫn dắt tôi từng bước trên 
đường học đạo và mở cho tôi 
con đường vô trú đêm nay. 

Giã từ ngôi chùa Linh 
Phong và vị Bồ tát mật hạnh 
Trừng Hùng đã từng bảo vệ 
tôi, nuôi lớn chất liệu nhẫn 
nhục trong tôi bằng bao thử 
thách và sự nghịch ý. 

Và em nữa, Như Như, vĩnh 
biệt tình em. Nếu em hiểu 
rằng con đường dấn thân của 
anh không thể khởi đầu bằng 
một đêm chìm đắm, có thể em 

sẽ tha thứ cho anh. Riêng 
anh, mỗi khi nghĩ đến nỗi đau 
khổ tột cùng của dân tộc, của 
chúng sinh, anh sẽ không bao 
giờ quên rằng đã nhiều lần 
anh cam tâm làm khổ em, và 
bỏ em đứng lại trên đồi Trại 
Thủy đêm nay mà không một 
lời giã từ hay giải thích… 

Tôi vừa dợm chân bước 
thì tự dưng nhớ sực rằng vì 
Như Như đã nghịch ngợm bắt 
tôi phải mắc nợ nên đến tận 
giây phút này, tôi hãy còn ba 
chữ chưa kịp nói ra với nàng. 
Bây giờ, quyết định rời bỏ 
thành phố Nha Trang, tôi sẽ 
không sao có thể trả được cái 
nợ ấy. Tôi tần ngần đứng yên 
một lúc. Cuối cùng, hướng về 
phía ngôi tháp cổ, căn phòng 
nhỏ của tôi mà có lẽ giờ này 
Như Như đang tiến đến, tôi 
bụm hai tay lên miệng gọi 
lớn: 

―Như Như ơi…!‖ (2) 
 
Gọi xong, tôi bắt đầu cất 

bước. Và khi bước đi, tôi có 
cảm tưởng là tiếng gọi ấy đã 
dội mạnh trong lòng tôi làm 
rung cả phần ngực phía trái. 
Tôi ôm ngực, lầm lũi bước vào 
đêm đen. Sau lưng tôi, âm 
hưởng của tiếng gọi ấy va vào 

vách núi, lan đi qua lá cỏ cây 
rừng như những đợt sóng 
trùng trùng nối tiếp nhau, lấn 
xô nhau, xé toang màn đêm 
mịt mùng để rồi vỡ nát và tan 
vụn dần thành những hạt bụi li 
ti, lãng đãng rơi vào vô cùng. 

  
HẾT 

 
 

Vĩnh Hảo 
North Hills, California, 1995. 

  
 ____________ 

  
(1) Câu mở đầu bài thơ 

Ngập Ngừng của thi sĩ Hồ 
Dzếnh. 

(2) Như Như là tên gọi 
khác của Chân Như, Chân 
Tâm, Phật Tâm, Phật Tánh, 
Như Lai Tạng Tánh... 

 
*** 

 
 

(mời đón đọc truyện vừa Núi 
Xanh Mây Hồng — một giai 
đoạn đời của chú Vĩnh Khang 
khi rời Chùa Hải Đức Nha 
Trang. Tác phẩm gồm 8 
chƣơng, của Vĩnh Hảo viết từ 
năm 1980 tại Tu viện Quảng 
Hƣơng Già Lam, Gò Vấp) 

C
h
ù
a
 H

ả
i 
Đ

ứ
c
 n

h
ìn

 t
ừ
 đ

ƣ
ờ
n
g
 H

o
à
n
g
 H

ô
n
 

(ả
n
h
 V

õ
 V

ă
n
 T

ƣ
ờ
n
g
) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 97, THÁNG 12.2019     77 

GIẤC MỘNG ĐẦU ĐÔNG 

 

Thiên nhiên nhẹ nhàng chuyển động 
Mặt trời chậm chạp quay vòng 
Trong cái bóng quá lớn của mùa thu 

Bên cửa sổ, 
Hướng vào khu vườn bóng tối 
Ánh sáng tinh khiết lạ thường 
Tôi thiếp ngủ 

Ngoài xa một người chăn ngựa đi đến 
Chàng mở cửa chiếc chuồng của những giấc mơ 
Bầy ngựa trắng tự do 
Lao ra ngoài thế giới 
Với tiếng hí vang vọng tới bên kia vùng thảo 
nguyên rộng lớn 
Kêu gọi giờ phút nghỉ ngơi cho cuộc đời 

Có tiếng sấm động trên bầu trời 
Bầy ngựa trắng vội vàng quay trở lại 
Bên trong những giấc mơ 
Nhưng con bé nhất chậm chân không về kịp 
Trước khi tôi thức giấc 

Nó chồm lên trong dáng vẻ hãi hùng 
Rồi hoá thành bông tuyết đầu tiên rơi vào bầu 
trời mùa đông 

  

PHÁP HOAN 
Deutschland, từ Lịch Mùa (Ajar press 2016) 

AN EARLY WINTER 
DREAM 
 
Gently the seasons turn 
Slowly the sun revolves 
Beneath a giant shadow of Fall 
 
By a window 
Facing a garden dark 
The light oddly translucent 
A slumber I start 

From afar a horse handler comes 
He opens the gate to the cage of 
dreams 
Freed white horses 
Launch themselves into the world 
Across a vast steppe their whinnying 
is heard 
Calling for a brief respite from life 
 
Distant thunders rumble 
The hurried horses return 
Back into dreams they go 
But the smallest, its legs too slow 
Gets left behind 
As I wake 
 
It lunges forth in fright 
Then falls down from the sky 
As winter’s first snowflake 
 

- transl. by IAN BUI 

10.2019 


