


 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 4 

 NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA, 
t.t. (HT. Thích Thắng Hoan), trang 9 

 TỊNH (thơ Diêu Linh), trang 10 

 KỶ NIỆM PHẬT ĐẢN 2019 (ĐNT. Tín 
Nghĩa), trang 11 

 TÔN SƯ TRỌNG ĐẠO (thơ Tánh Thiện), 
trang 14 

 THÔNG TƯ CẦU AN CHO HT. THÍCH 
NGUYÊN TRÍ (Hội Đồng Điều Hành), 
trang 15 

 GIỚI LÀ BẬC THẦY CAO CẢ NHẤT (HT. 
Thích Thiện Siêu), trang 16 

 NĂM PHÁP HỦY NHỤC TƯ CÁCH 
NGƯỜI XUẤT GIA (Quảng Tánh), tr. 19 

 TẬN DỤNG KHI ĐƯỢC THÂN NGƯỜI & 
BÍ QUYẾT TU HÀNH (Thích Viên Thành), 
trang 20 

 THƯ MỜI AN CƯ KIẾT HẠ VÀ ĐẠI HỘI 
THƯỜNG NIÊN GHPGVNTNHK (Hội 
Đồng Điều Hành), trang 22 

 THÔNG BÁO AN CƯ SỐ 3 (Hội Đồng 
Điều Hành), trang 23 

 QUAN ÂM TU VIỆN PHÚ (thơ Chúc Hiền), 
trang 24 

 SEN VÀ CÁ (Mặc Phương Tử), trang 25 

 TU NGỒI, TU NẰM (thơ TM Ngô Tằng 
Giao), trang 27 

 KHOA HỌC, NGHỆ THUẬT VÀ TÍNH 
TÂM LINH (Nguyễn Thế Đăng), trang 28 

 THIỀN ĐI BỘ (Huỳnh Kim Quang dịch), 
trang 30 

 THẦN THÔNG VÀ TU CHỨNG – Câu 
Chuyện Dưới Cờ (Nhóm Áo Lam), tr. 32 

 VẤN ĐỀ TÂM VẬT TRONG ĐẠO PHẬT – 
Lá Thư Đầu Tuần (Nhóm Áo Lam), tr. 33 

 KHÁI QUÁT VỀ CÔNG CUỘC CHẤN 
HƯNG PHẬT GIÁO TỪ 1930 ĐẾN 1945 
(Nguyễn Lang), trang 35 

 NGHIỆP VÀ GIẢI NGHIỆP THEO CHÁNH 
PHÁP (Nguyên Giác), trang 38 

 THÔNG BẠCH SỐ 1 & PHIẾU GHI DANH 
THAM DỰ KHÓA TU HỌC PHẬT PHÁP 
BẮC MỸ LẦN 9 (HT. Thích Đỗng Tuyên), 
trang 41-45 

 TẬP TRUNG TÂM THỨC (Dalai Lama - 
Tuệ Uyển dịch), trang 48 

 THĂM TU VIỆN KIM SƠN (thơ Thục 
Uyên), trang 50 

 TRUYỆN CỰC NGẮN (Steven N.), 
trang 52 

 DÁNG THIỀN XƯA (thơ Tuệ Nha), 
trang 53 

 CUNG CẤP NHIÊN LIỆU CHO CƠ THỂ 
(Bs. Nguyễn Ý Đức), trang 54 

 STORY OF MAHADHANA, A MER-
CHANT (Daw Mya Tin), trang 56 

 NẤU CHAY: BÚN CHAY KIỂU HUẾ 
(Hoàng thị Tố Hà), trang 57 

 ÁO HẠ VÀNG – TÂM KINH THỜI ĐẠI 
(Toại Khanh), trang 58 

 ÁO HẠ VÀNG (thơ Hư Vô), trang 59 

 CÓ THỂ TU THEO NGÀI PHỔ HIỀN 
ĐƯỢC KHÔNG? (Đào Văn Bình), 
trang 60 

 THÔNG BÁO THỰC HIỆN BỘ 2 CỦA 
“VĂN HỌC PHẬT GIÁO VIỆT NAM 
HẢI NGOẠI – SƯU KHẢO” (Ban Chủ 
Trương Văn Học Sưu Khảo), trang 63 

 BƯỚC ĐI THEO CÕI TÂM HƯƠNG 
(Hạnh Chi), trang 64 

 BỆNH TẬT, CẦU NGUYỆN VÀ CÚNG 
KIẾNG (Thanh Thị), trang 69 

 VÀNG HỜI (Tiểu Lục Thần Phong), 
trang 71 

 CUỘC CHƠI BẤT TẬN (thơ Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 73 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 12, t.t. (Vĩnh 
Hảo), trang 74 

 PHÙ DU (thơ Diệu Viên), trang 78 

 GẦN PHẬT VÀ XA PHẬT (Truyện cổ 
Phật giáo), trang 79 

Báo Chánh Pháp số 91, tháng 06 năm 2019, do Tổng Hội Cư Sĩ PGVN 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ 
ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý hội và chư phật-tử 
được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Google Image 
 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo / Phát hành: 

     (714) 638-0989 

    (714) 266-4171 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

  
Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

baivochanhphap@gmail.com. 
 

Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  91 

THÁNG 06.2019 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 



 

   2     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Thö  Toøa  Soaïn 

Thử nhìn con người qua những giai tầng xã hội: 
Chí lớn mà tài kém, cả đời chẳng làm nên đại sự gì. 
Chí nhỏ tài cao, vào đời chỉ biết dọn đường mở lối cho tiểu nhân cầm cờ đứng lên.  
Chí nhỏ không tài, nhờ ranh ma qua mặt kẻ dưới, lòn cúi dua nịnh người trên, có 

thể được thành công (trên thương trường hay chính trường), chễm chệ ngồi trên chóp 
đỉnh vinh quang. 

Chí lớn tài cao mà không gặp thời vận, cũng trở thành kẻ bất đắc chí, lất lây một 
đời với nghèo khổ, bất hạnh; cố gắng bon chen để tìm một nấc thang nào đó trong xã 
hội thì bị đày đọa chèn ép bởi những kẻ bất tài, vô đức. 

 
Nhưng chí lớn là chí như thế nào?  
Kiếm tiền, làm giàu, bủn xỉn chắt mót từng xu để dành cho được số tiền lớn; mỗi 

ngày nhìn số tiền trong tài khoản ngân hàng tăng dần mà toại chí thành công? 
Khổ nhọc học hành, quên ăn bỏ ngủ cho có được bằng cấp để hãnh diện, khoe 

khoang với người; không có thì tìm cách mua cho có… mới hài lòng, thỏa chí? 
Lao tâm, khổ trí, dua nịnh kẻ có quyền, bợ đỡ đảng cầm quyền, dùng miệng lưỡi 

ru ngủ, dối gạt người để trèo lên đỉnh cao danh vọng quyền thế, hầu mặc sức nhũng 
lạm lợi ích cho cá nhân và gia đình bè phái, có phải chí lớn? 

 
Chí lớn của kẻ sĩ ở đời, từ xưa đến nay, thực ra, không phải ở chỗ có được danh 

vọng, quyền thế, cũng không nhất thiết phải nắm được quyền bính để “trị quốc, bình 
thiên hạ” (1), vì không phải ai cũng có cơ hội này. Cốt lõi của trị quốc, an dân, cũng là 
chỗ mà chí lớn vươn tới, chính là mang lại lợi ích cho số đông, cho nhân quần xã hội. Có 
thể mượn hình ảnh của những nhà từ thiện vĩ đại như tỷ phú Bill Gates, Ni sư Chứng 
Nghiêm (2), v.v… làm biểu trưng cho chí nguyện lớn lao trên trần thế này. Tất nhiên 
nhờ có tài sản lớn mà họ có thể thực thi được nhiều điều ích lợi cho hàng triệu người 
trên trái đất; nhưng không phải ai có tiền cũng làm được điều họ làm. Điều to tát vĩ đại 
họ đem lại cho con người và cuộc đời được khởi đi từ Lòng Thương Rộng Lớn - Đại Bi 
Tâm. Họ không nắm quyền lực chính trị, không điều hành guồng máy quốc gia (theo 
nhiệm kỳ, hay độc tài vô thời hạn), nhưng ảnh hưởng của họ là rộng khắp, dài lâu, 
không có giới hạn thời gian. 

Còn như nói chí lớn của kẻ trị quốc, theo quan điểm Phật giáo, không phải ở chỗ 
quốc gia đó lớn hay nhỏ, có tầm hạn cục khu vực hay tầm quốc tế, mà chính là ở chỗ vị 
“quân vương” đó có tâm chí và thuật trị quốc an dân như thế nào để xứng đáng được 
tôn xưng là “Chuyển Luân Thánh Vương.” (3) Vị quân vương ấy trước hết phải có từ tâm 
của bậc Thánh, hành xử của bậc Thánh, truyền rộng Chánh Pháp khắp nơi, mang lại lợi 
ích an vui cho toàn thế giới. 

 
Và bây giờ, hãy nói về chí lớn của người tại gia và xuất gia đệ tử Phật. 
Mục tiêu tối hậu của tất cả pháp hành là giải thoát, giác ngộ; giải thoát tự thân, 

giải thoát cho người; giác ngộ tự thân, giác ngộ cho người. Tâm nguyện hướng về mục 
tiêu ấy là chí lớn. Chí lớn ấy cũng khởi phát từ bi-nguyện cứu khổ chúng sinh. Vì khổ 
não của thế gian mà đem cả thân tâm, hướng về giải thoát, giác ngộ. Nói rõ hơn thì chí 
lớn của người tu Phật là thành Phật, tức là được giải thoát và giác ngộ hoàn toàn như 
Đức Phật để có thể cứu độ tất cả chúng sinh. 

CHÍ NHỎ, CHÍ LỚN 

   2    CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     3 

Không nuôi dưỡng và thực hiện chí nguyện cao xa này thì dù tại gia hay xuất gia, 
cũng chỉ là lạm xưng: không thể là kẻ “thừa tự Chánh pháp” (4). 

Đừng nói chí lớn là tạo dựng chùa chiền nguy nga “hoành tráng” hay những kỷ 
lục quốc gia, châu lục, thế giới… (trong khi muôn dân đói rách lầm than). 

Đừng nói chí lớn là nỗ lực leo hết những thang bậc giới phẩm trong giáo hội hay 
chức vụ trong thế quyền (mà không nhớ rằng tất cả danh vọng, quyền lợi của thế gian 
đối với bậc hiền trí vô tham đều phù phiếm như đôi dép bỏ). 

Đừng nói chí lớn là gán ghép Đức Phật song hành với một lãnh tụ chính trị, hoặc 
hệ thống tổ chức Phật giáo đồng hành với một đảng phái thế tục bất nhân, bất cận 
nhân tình. (Song hành và đồng hành thế nào được giữa Phật và Ma, giữa Chánh và Tà, 
giữa Thiện và Ác… trong khi sinh linh rên siết thống khổ mà người con Phật thờ ơ, 
không khởi lên được chút từ tâm để dang tay cứu độ!)  

 
Chí nguyện của người con Phật, đặc biệt là người xuất gia, thật phi thường, cao 

viễn; không có thước đo hay bằng khen thưởng nào của thế gian có thể chạm đến 
được. Chí nguyện thâm thiết ấy đã được cất lên từ khi mới bước vào thiền môn, cạo bỏ 
tóc xanh, tham dự hàng ngũ xuất trần: 

“Hủy hình thủ khí tiết 
Cát ái từ sở thân 
Xuất gia hoằng Phật đạo 
Thệ độ nhất thiết nhân.” (5) 
Dù đã trải qua 20 năm, 30 năm, cho đến nửa thế kỷ hay gần một thế kỷ tu tập, 

những vị trưởng tử Như Lai cũng cần khắc ghi và thắp sáng chí nguyện ban sơ này.  
Vì lợi ích cho số đông mà hoằng truyền Chánh Pháp. Vì thương chúng sinh mê 

mờ khổ ách mà nguyện dấn thân độ khắp. Chí nguyện như vậy, trùm khắp nhân gian, 
có đâu mà lẩn quẩn trong lợi danh, quyền thế bé nhỏ tầm thường. 

 
__________________ 
 

1) “Tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” (4 trong 8 mục để thực hiện cương lĩnh 
của Nho giáo - gồm có: Cách vật, Trí tri, Thành ý, Chính tâm, Tu thân, Tề gia, Trị 
quốc, Bình thiên hạ, do Khổng Tử đề ra trong sách Đại Học - một trong Tứ Thư). 

2) Pháp sư Chứng Nghiêm, 1937, vị danh Ni của Phật giáo Đài Loan, đệ tử của Đại Sư 
Ấn Thuận. Pháp Sư Chứng Nghiêm thành lập Hội Công Đức Từ Tế vào năm 1966 
với 30 thành viên là các phụ nữ nội trợ và số tiền dành dụm ít ỏi. Hiện nay thành 
viên của Hội Từ Tế đã lên đến 5 triệu người trên 30 quốc gia từ Đông sang Tây; 
hoạt động rộng khắp cho công ích xã hội với việc cứu trợ nghèo đói, thiên tai, đóng 
góp to lớn cho y tế, giáo dục quốc gia và quốc tế. 

3) Theo kinh Phật, Chuyển Luân Thánh Vương là vị vua “…trị vì quả đất này cho đến 
hải biên, dùng Chánh pháp trị nước, không dùng trượng, không dùng kiếm…” Ở 
một đoạn khác, khi vị thái tử nối ngôi Chuyển Luân Thánh Vương hỏi vua cha ‘Thế 
nào là Thánh Vương Chánh Pháp?’ thì được trả lời: “Này thái tử thân yêu, con y cứ 
vào Pháp, kính trọng Pháp, cung kính Pháp, đảnh lễ Pháp, cúng dường Pháp, tôn 
trọng Pháp, tự con trở thành Pháp tràng, Pháp kỳ, xem Pháp là thầy, tự trở thành 
người bảo vệ hợp pháp cho thứ dân, cho quân đội, cho Sát đế lỵ, cho quần thần, 
cho Bà la môn, cho gia chủ, cho thị dân, thôn dân, cho Sa môn, Bà la môn, cho 
các loài thú và loài chim. Chớ có làm gì phi pháp trong quốc độ của con… Con hãy 
ngăn chận họ khỏi sự bất thiện và khuyến khích họ làm điều thiện. Này con thân 
yêu, như vậy là Thánh vương Chánh pháp.” (Trường Bộ Kinh – Digha Nikaya, 26. 
Kinh Chuyển Luân Thánh Vương Sư Tử Hống, HT. Thích Minh Châu dịch) 

4) “Thừa tự Chánh pháp” là thừa kế sự nghiệp của Đức Thế Tôn bằng cách thực hành 
Chánh Pháp. Kinh Bất Đoạn trong Trung Bộ Kinh – Majjhima Nikaya, có câu tán 
thán Thánh giả Sariputta (Xá-lợi-phất) như sau: "Người này là con chánh tông của 
Thế Tôn, sanh ra từ miệng, sanh ra từ Pháp, do Pháp hóa thành, thừa tự Chánh 
pháp, không thừa tự vật chất." 

5) Hủy hình giữ khí tiết / Cát ái, xa người thân / Xuất gia hoằng Phật đạo / Thề độ 
hết chúng sinh. 

 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019      3 



 

   4     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

DIỆU ÂM lược dịch  

buổi cầu nguyện và cầm nến 
diễn hành dành cho các nạn 
nhân của loạt đánh bom ngày 
21-4 tại Tích Lan. 

“Nhiều thường dân đã thiệt 
mạng trong vụ tấn công 
khủng bố tại Tích Lan. Tôi 
nghĩ rằng khủng bố không nên 
có chỗ đứng trên thế giới này. 
Buổi cầu nguyện này là dành 
cho sự bình an của linh hồn 
những người đã chết trong vụ 
tấn công,” một tu sĩ Phật giáo 
nói. 

Đã xảy ra 8 vụ nổ tại các 
nhà thờ và khách sạn ở các 
thành phố Colombo, Negom-
bo, Kochchikade và Batticaloa 
của Tích Lan khi cộng đồng 
Kitô giáo tổ chức lễ Chủ nhật 
Phục Sinh, nhằm ngày 21-4-
2019.  

(ANI – April 22, 2019) 

Chư tăng tại Bồ đề Đạo tràng 
cầu nguyện cho nạn  nhân của 
các vụ đánh bom ở Tích Lan 

Photo: ANI 
 
HOA KỲ: Tu sĩ Phật giáo đi 

bộ khắp nước Mỹ trên 
Tuyến đường 66 nhằm mục 
đích truyền bá thông điệp 

hòa bình 
Amarillo, TX – Một tu sĩ 

Phật giáo đi bộ khắp nước Mỹ 
trên Tuyến đường 66 với hy 
vọng truyền bá thông điệp 
hòa bình đang đi qua Amarillo, 
Texas. 

Sutham Nateetong, 59 
tuổi, là nhà sư xuất gia đã 5 
năm. Ông dành thời gian để đi 
bộ đường dài với hy vọng 

truyền bá một thông điệp về 
hòa bình và sự cảm thông. 

“Tôi nghĩ rằng bây giờ trên 
thế giới, chúng ta có nhiều 
cuộc chiến tranh, bom đạn, 
nhiều người thiệt mạng,” ông 
nói. “Tôi nghĩ nếu mọi người 
có hòa bình, chúng ta sẽ có 
một thế giới hạnh phúc”. 

Hiện tại, sư Nateetong 
đang trên hành trình xuyên 
nước Mỹ trên Tuyến đường 66. 
Ông đã khởi hành vào ngày 2-
3-2019 tại Bến tàu Santa Mon-
ica và dự định có mặt tại 
Thành phố New York vào 
tháng 7 để hoàn tất hành trình 
dài 3,000 dặm. 

(newschannel10.com – 
April 26, 2019)  

Sư Nateetong đang trên hành 
trình xuyên nước Mỹ trên 

Tuyến đường 66 
Photo: newschannel10.com 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

HÀN QUỐC: Các công sứ tìm 
hiểu ý nghĩa của thực phẩm 

nhà chùa Hàn Quốc 
Seoul, Hàn Quốc - Khám 

phá các loại rau đa dạng có 
sẵn ở Hàn Quốc là một trong 
nhiều điều mà các công sứ của 
các ngoại giao đoàn tại đây đã 
học được, khi họ tập nấu thực 
phẩm mà các nhà sư Hàn Quốc 
ăn vào ngày 18-4-2019 tại 
Trung tâm Đồ chay Hàn Quốc 
tại Quận Jongno ở trung tâm 
Seoul. 

Có 14 vị khách mời (thuộc 
các sứ quán như Ai Cập, Bỉ, Ro-
mania, Brazil, Bờ Biển Ngà, Phi 
Luật Tân), cùng với phu nhân 
của Thị trưởng Seoul, đã tham 
dự sự kiện này để tìm hiểu thêm 
về một phong cách ẩm thực Hàn 
Quốc – vốn gần đây đang được 
chú ý trên khắp thế giới. Theo 
sự hướng dẫn, họ phải làm 2 
món ăn trong khi tìm hiểu về 
những ý tưởng cơ bản cho văn 
hóa ẩm thực nhà chùa. 

Một trong những lý do lớn 
nhất khiến nhiều người tò mò về 
đồ ăn chay là vì họ nghĩ rằng nó 
tốt cho sức khỏe. 

(Korea Joongang Daily – 
April 22, 2019)  

Khách mời từ các sứ quán tìm 
hiểu ý nghĩa của thực phẩm 

nhà chùa Hàn Quốc 
Photos: Park Sang-moon 

 
ẤN ĐỘ: Chư tăng tại Bồ đề 
Đạo tràng cầu nguyện cho 
các nạn  nhân của vụ đánh 
bom hàng loạt ở Tích Lan 

Tối 21-4-2019, các tu sĩ 
Phật giáo tại chùa Đại Giác ở 
Bồ đề Đạo tràng đã tiến hành 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     5 

ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
đã bình phục hoàn toàn sau 

khi điều trị tại New Delhi 
Dharamshala, Himachal 

Pradesh - Ngày 7-4-2019, Đức 
Đạt lai Lạt ma đã được đưa 
đến một bệnh viện tư nhân ở 
New Delhi sau khi ngài cho 
biết cảm thấy khó chịu.  

Tenzin Taklha, thư ký riêng 
của ngài nói rằng: Đức Đạt lai 
Lạt ma được chẩn đoán bị 
nhiễm trùng ngực và sẽ nhập 
viện để điều trị. 

Đến ngày 26-4, Đức Đạt lai 
Lạt ma đã trở lại Dharamshala. 
“Tôi đã hoàn toàn bình phục. 
Không có vấn đề gì. Bệnh tình 
hơi nghiêm trọng, nhưng bây 
giờ tôi đã bình phục hoàn 
toàn”, ngài nói với giới truyền 
thông tại đây. 

(ANI – April 27, 2019) 

Đức Đạt lai Lạt ma trở lại 
Dharamshala sau khi điều trị 

tại New Delhi 
Photo: Phayul 

 
NHẬT BẢN: Thế giới kỷ 

niệm ngày Phật Đản 
Kato, Hyogo - Hàng chục 

ngàn người, bao gồm các vị 
chức sắc khác nhau từ châu 
Phi, đã tổ chức lễ Phật Đản vào 
ngày 8-4-2019  tại chùa 
Sampozan Muryojuji, ngôi 
chùa chính của Phật phái 
Nenbutsushu của Nhật Bản. 

Đề cập đến sự tham gia 
của các chức sắc châu Phi, Chủ 
tịch Hội nghị Thượng đỉnh Phật 
giáo Gabju Choijamts Dember-
el từ Mông Cổ cho biết trong 
một cuộc họp báo rằng ánh 
sáng của Phật giáo đã được 
ngời lên trên lục địa châu Phi. 

Năm nay, khoảng 107.000 
người đã tham dự lễ phật Đản 
tại chùa, bao gồm những người 
đến từ Thái Lan, Việt Nam, Ấn 
Độ, Hoa Kỳ, Canada, Philip-

pines, Úc, Pháp và Đức. 
(tipitaka.net – April 27, 

2019) 

Đại lễ Phật Đản được tổ chức 
với sự hiện diện của nhiều vị 
chức sắc khác nhau tại chùa 
Sampozan Muryojuji ở Kato, 
tỉnh Hyogo vào ngày 8-4-

2019 
Photo: Masaaki Kameda 

 
 

ẤN ĐỘ: Khai quật tượng 
bằng vữa có kích thước 
bằng người thật tại địa 

điểm Phật giáo Phanigiri 
Một tác phẩm điêu khắc 

bằng vữa, có kích thước bằng 
người thật, đã được khai quật 
tại địa điểm Phật giáo Phani-
giri, bang Telangana ở miền 
nam Ấn Độ. Đây là di tích 
Phật giáo có từ thế kỷ thứ 1 
trước Công nguyên. 

“Tác phẩm điêu khắc độc 
đáo được phát hiện trong các 
cuộc khai quật này là mẫu vật 
lớn nhất và quan trọng nhất, 
và là một phát hiện hiếm có 
không chỉ ở Telangana mà 
còn cả ở trong nước”, ông 
Sunita Bhagwat, giám đốc 
cục Di sản địa phương cho 
biết. 

Việc khai quật địa điểm 
này cũng đã tiết lộ các công 
trình kiến trúc hình vòm được 
gọi là bảo tháp, các hội 
trường có cột trụ, môt tu 
viện, các sân nền và cầu 
thang với các dòng chữ 
Brahmi có niên đại từ thế kỷ 
thứ 1 trước Công nguyên đến 
thế kỷ thứ 4 sau Công 
nguyên.   

(NewsNow – May 1, 
2019)  

Tượng bằng vữa có kích thước 
bằng người thật được khai 
quật tại địa điểm Phật giáo 

Phanigiri—Photos: TNM 
 
HÀN QUỐC: Một ngày nghỉ 
của các tiểu tăng tại công 

viên giải trí ở Yonhin 
Yonhin, Gyeonggi - Nhìn 

thấy trẻ em đi xe tại một công 
viên giải trí là điều bình 
thường, nhưng điều gây tò mò 
nhất là khi các em này lại mặc 
áo tu sĩ Phật giáo. 

Có thể đây là điều lạ đối 
với nhiều người, nhưng trẻ em 
trong trang phục tăng sĩ là 
phong tục ở Hàn Quốc vào 
thời điểm này trong năm. 

Các tiểu tăng nói trên là 
một phần của lễ ‘Trẻ em Trở 
thành Tăng sĩ Phật giáo’ được 
tổ chức hàng năm. 

Trong những tuần trước lễ 
Phật Đản (năm  nay nhằm 
ngày 12-5 Dương lịch), trẻ em 
được gởi đi để tham gia 
chương trình này. Các em cạo 
đầu, mặc đồ tu và nhận chuỗi 
hạt cầu nguyện trong một 
buổi lễ như một phần của 
chương trình ở- lại-chùa đặc 
biệt. Với tư cách là những sa 
di, các em sẽ học đạo pháp và 
trải nghiệm cuộc sống của các 
nhà sư trong 2 tuần. 

Nhưng không phải tất cả 
chỉ có kinh kệ, vì các tiểu tăng 
tại thành phố Yongin vẫn có 
được một ngày nghỉ để tham 
quan công viên giải trí Ever-
land. 



 

   6     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

(The Straits Times – May 3, 
2019)  

Một ngày nghỉ của các tiểu 
tăng tại Yonhin, Hàn Quốc 

Photos: AFP 
 

HÀN QUỐC: Chính thức 
khánh thành ngôi chùa 

bằng đá cổ xưa nhất của 
đất nước sau gần 2 thập kỷ 

trùng tu 
Ngày 30-4-2019, cơ quan 

di sản văn hóa của Hàn Quốc 
đã chính thức khánh thành 
ngôi chùa bằng đá cổ xưa nhất 
của đất nước sau một nỗ lực tu 
sửa kéo dài gần 2 thập kỷ qua. 

Chùa đá Iksan Mireuksaji 
thuộc khu đền thờ Mireuksa cổ 
đại ở tỉnh Bắc Jeolla là ngôi 
chùa đá lâu đời nhất ở Hàn 
Quốc, được xây dựng vào thời 
vương quốc hùng mạnh Baekje 
(18 BC – 660 AD). 

Nằm ở phía tây của khu 
đền thờ Mireuksa, ngôi chùa 

đá được phục hồi này cao 
14.5 m, rộng 12.5 m và nặng 
khoảng 1,830 tấn, được chỉ 
định là Bảo vật Quốc gia số 
11. 

Quá trình phục hồi bao 
gồm việc tháo dỡ và xây dựng 
lại chùa đá có chi phí 20.3 
triệu USD. 

(Buddhistdoor Global – 
May 5, 2019) 

Ngôi chùa đá được khôi phục 
tại khu đền Mireuksa đã chính 
thức khánh thành vào ngày 

30-4-2019—Photo: yna.co.kr 

Chùa đá Iksan Mireuksaji 
trước khi trùng tu. 

Photo: wikipedia.org 

Một tấm bảng bằng vàng 
khắc chữ ghi chi tiết nguồn 

gốc của chùa đá 
đã được phát hiện trong quá 

trình phục hồi chùa 
Photo: wikipedia.org 

ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
đóng góp cho các nỗ lực 

cứu trợ nạn nhân trận bão 
Fani 

Dharamshala, Ấn Độ - Sau 
trận bão Fani, Đức Đạt lai Lạt 
ma đã viết thư gởi Thống đốc 
bang Odisha, Naveen Patnaik, 
bày tỏ tình đoàn kết với những 
người bị ảnh hưởng và đóng 
góp 1 triệu Rupees từ Quỹ Đạt 
lai Lạt ma cho nỗ lực cứu trợ. 

Trong thư, Đức Đạt lai Lạt 
ma ca ngợi chính quyền bang 
về việc đã làm giảm số thương 
vong nhờ nhanh chóng sơ tán 
người dân. 

Hơn 1 triệu người từ 
khoảng 15,000 ngôi làng và 46 
thị trấn đã được sơ tán. 

Đức Đạt lai Lạt ma gởi lời 
chia buồn đến những gia đình 
đã mất người thân trong trận 
bão Fani (đổ bộ vào quận Puri 
vào ngày 3-5-2019) và cầu 
nguyện cho sự an toàn của 
mọi người. 

(Phayul – May 6, 2019) 
 

NHẬT BẢN: Triển lãm 
“Nghệ thuật của Jishu: Một 
Phật phái Mới vào Thời đại 

Kamakura” 
Kyoto, Nhật Bản – Khoảng 

130 hiện vật, bao gồm 12 
tranh cuộn bảo vật quốc gia 
“Ippen Hijiri-e” của chùa Sho-
jokoji (ngôi chùa chính của 
tông phái Jishu ở Fujisawa, 
tỉnh Kanagawa) được trưng 
bày tại triển lãm “Nghệ thuật 
của Jishu: Một Phật phái Mới 
vào Thời đại Kamakura (1192-
1333)”, đợt đầu tiên bắt đầu 
từ ngày 13-4 đến 12-5-2019 
tại Bảo tàng Quốc gia Kyoto. 
Triển lãm đợt hai sẽ bắt đầu từ 
ngày 14-5 đến 9-6-2019. 

Bộ tranh cuộn “Ippen Hijiri
-e” mô tả nhà sư Ippen (1239-
1289), người từng đi khắp 
nước Nhật để truyền bá đạo 
Phật bằng cách vừa tụng kinh 
vừa múa, và là người sáng lập 
tông phái Jishu vào thời đại 
Kamakura. 

Triển lãm cũng kỷ niệm 
700 năm ngày viên tịch của sư 
Shinkyo (1237-1319), đệ nhị 
sư tổ của phái Jishu, người kế 
thừa các hoạt động của sư Ip-
pen. 

(Tipitaka Network – May 
7 , 2019) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     7 

Một số tranh thuộc bộ tranh 
cuộn bảo vật quốc gia “Ippen 
Hijiri-e” đang được trưng bày 
tại Bảo tàng Quốc gia Kyoto, 

Nhật Bản 

Photos: Shimbun Asahi  
 

ẤN ĐỘ: Phát hiện cột trụ 
Phật giáo có niên đại từ thế 

kỷ thứ 1 
Prakasam, Andhra Pradesh 

- Dân làng Chandaluru ở khu 
Janakavaram Ponguluru đã 
phát hiện một cột trụ Phật 
giáo, được cho là có niên đại từ 
thế kỷ thứ 1.      

Theo ông E Sivanagi Red-
dy, một học giả Phật giáo và là 
Tổng giám đốc Trung tâm Văn 
hóa Vijayawada và Amaravati 
(CCVA), cột trụ này được chạm 
khắc trên đá vôi Palnadu, loại 
đá điển hình được sử dụng 
trong kiến trúc Phật giáo. 

Ông Reddy nói đây là một 
trụ Aryaka, vốn được xem là 
cao quý trong đạo Phật. Nó là 
một trong 5 cột được dựng 
theo 4 hướng chủ yếu của một 
bảo tháp Phật giáo. Năm trụ 

cột này mang ý nghĩa tượng 
trưng cho 5 giai đoạn của 
cuộc đời Đức Phật. 

Ông nói thêm rằng cột trụ 
nói trên có thể có nghĩa là  
trong khu vực này đã từng có 
một bảo tháp Phật giáo có 
niên đại từ thời kỳ Satava-
hana.  

(Big News Network – May 
8, 2019) 

Phát hiện cột trụ Phật giáo có 
niên đại từ thế kỷ thứ 1 tại 
huyện Prakasam, bang An-

dhra Pradesh (Ấn Độ) 
Photo: bignewsnetwork.net 

 
NHẬT BẢN: Triển lãm đặc 
biệt tại ngôi chùa Di sản 

Thế giới Horyuji 
Ikaruga, Nara – Các bảo 

vật không thường được trưng 
bày trước công chúng là điểm 
thu hút chính tại cuộc triển 
lãm đặc biệt ở chùa Horyuji, 
một Di sản Thế giới ở Ikaru-
ga, tỉnh Nara. 

Chương trình gồm 2 phần 
(xuân-thu) này quy tụ 146 
hiện vật, bao gồm các tượng 
Phật và các tài liệu lịch sử 
được lưu truyền tại bản tự.  

Trong số này có 59 bảo 
vật được chính phủ chỉ định là 
tài sản văn hóa quan trọng. 

Triển lãm còn có phần 
trưng bày hiếm có của tất cả 
16 bức tranh trong loạt tranh 
16 vị La Hán thuộc thời đại 
Muromachi (1338-1573). 

Phiên bản mùa xuân của 
triển lãm kéo dài đến ngày 31
-5, và phiên bản mùa thu sẽ 
diễn ra từ 22-9 đến 30-11-
2019. 

(The Asahi Shimbun – 
May 9, 2019) 

Triển lãm bảo vật Phật giáo tại 
ngôi chùa Di sản Thế giới 

Horyuji (Nhật Bản) 

Photos: The Asahi Shimbun 
 

SINGAPORE: Tín đồ Phật 
giáo và Ấn giáo tặng gạo 
cho người Hồi giáo trong 

tháng chay Ramadan 
Nhằm nhấn mạnh và khẳng 

định sự hòa hợp liên tôn giáo 
tại đất nước Singapore đa văn 
hóa, Ban thường trực Phật giáo 
và Hội đồng Lạc quyên Ấn giáo 
đã tặng nhiều tấn gạo cho các 
đền thờ Hồi giáo trên toàn 
quốc. 

Số gạo này sẽ được dùng 
để nấu cháo và các bữa ăn tối 
khác mà các nhóm người 
nghèo trong cộng đồng Hồi 
giáo sẽ ăn trong 30 ngày lễ 
Ramadan. 

Ngày 3-5 Hội đồng Lạc 
quyên Ấn giáo đã tặng 2 tấn 
gạo cho 4 đền thờ Hồi giáo. 

Trước đó, vào tháng 4, Ban 
thường trực Phật giáo Singa-

http://www.asahi.com/ajw/articles/photo/AS20190507001774.html
http://www.asahi.com/ajw/articles/photo/AS20190507001775.html


 

   8     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

pore tặng 35 tấn gạo cho các 
đền thờ khác nhau của đạo 
Hồi. Thành lập vào năm 1934, 
Ban thường trực Phật giáo Sin-
gapore là một tổ chức Phật 
giáo nhằm truyền bá đạo Phật 
và tham gia các hoạt động từ 
thiện, bao gồm Trung tâm 
Phục vụ Gia đình và các Phòng 
khám miễn phí của người Hoa.  

(Buddhistdoor Global – 
May 9, 2019) 

Ban thường trực Phật giáo Sin-
gapore tặng 35 tấn gạo cho 
các đền thờ khác nhau của 

đạo Hồi 
Photo: straitstimes.com 

 
 

HÀN QUỐC: Chùa chiền 
trên toàn quốc mừng lễ 

Phật Đản 
Ngày 12-5-2019 (nhằm 

ngày mùng 8-4 âm lịch) chùa 
chiền trên khắp Hàn Quốc đã 
tổ chức các sự kiện đánh dấu 
lễ Phật Đản năm thứ 2563. 

Tại chùa Jogye ở trung tâm 
thành phố Seoul, một buổi lễ 
được tổ chức với sự tham dự 
của khoảng 10,000 tu sĩ Phật 
giáo và Phật tử. Đại lễ bắt đầu 
với lễ tẩy trần và dâng các vật 
phẩm như trái cây, cơm và trà 
cúng dường Đức Phật. 

Trong diễn văn chúc mừng, 
Hòa thượng Wonhaeng, trưởng 
tông phái Jogye của Phật giáo 
Hàn Quốc, nhấn mạnh tầm 
quan trọng của sự hòa hợp và 
thống nhất. Ông nói rằng sự 
hòa hợp sẽ giải thoát mọi 
người khỏi những khổ đau 
không cần thiết và dẫn đến sự 
an lạc. 

Bộ trưởng bộ Văn hóa, Thể 
thao và Du lịch Park Yang-woo 
đã tham dự sự kiện này và đọc 
thông điệp chúc mừng lễ Phật 
Đản của Tổng thống Moon Jae
-in. 

(KBS WORLD Radio – May 
12, 2019) 

Lễ Phật Đản tại Seoul, Hàn 
Quốc—Photo: Yonhap 

 
HÀN QUỐC: Quảng bá 

chương trình ở-lại-chùa tổ 
chức tại các tu viện trên 

núi có tên trong danh sách 
UNESCO 

Đoàn ngoại giao Văn hóa 
Phật giáo Hàn Quốc đang 
quảng bá chương trình Ở Lại 
Chùa tại 7 tu viện trên núi, 
vốn đã được chỉ định là Di 
sản Thế giới UNESCO vào 
tháng 6-2018. 

Các tu viện trên núi nói 
trên đã tồn tại như là những 

nơi tu tập trong hơn 1,700 
năm - từ thế kỷ thứ 4 khi Phật 
giáo lần đầu tiên du nhập vào 
Triều Tiên. 

Các sơn tự trong danh sách 
UNESCO này cùng với nhiều 
chùa chiền Hàn Quốc tổ chức 
chương trình ở-lại-chùa , một 
chương trình trải nghiệm văn 
hóa truyền thống cho phép 
người tham gia trải nghiệm 
cuộc sống khổ hạnh hàng ngày 
tại một đền chùa nằm sâu 
trong núi, nơi chứa đầy lịch sử 
và di sản Phật giáo Hàn Quốc. 

Hiện tại có tổng cộng 137 
tự viện trên cả nước tổ chức 
các chương trình Ở Lại Chùa, 
bao gồm 27 chùa đang cung 
cấp các chương trình bằng 
tiếng Anh và có các phiên dịch 
viên nói tiếng Anh. 

(Travel Daily News – May 
13, 2019)  

Tu sĩ Phật giáo với đồ chay Hàn Quốc 
Sơn tự Bogeunsa, một trong 7 chùa núi được chỉ định là Di sản 

Thế giới UNESCO 
Photos: Travel Daily News 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     9 

(tiếp theo) 
 

PHỤ BẢN II 
 

XUẤT XỨ VÀ LỊCH SỬ 
PHIÊN DỊCH: 

I.- XUẤT XỨ: 
Kinh Pháp Hoa là bộ kinh 

mà Phật tử ai cũng đều biết là 
chính kim khẩu của đức Phật 
Thích Ca thuyết minh khi Phật 
còn tại thế. Theo lịch sử Phật 
Giáo cho biết, đức Phật Thích Ca 
gần nhập Niết Bàn liền giảng bộ 
kinh này cùng với bộ kinh Đại 
Niết Bàn. Theo Tông Thiên Thai 
phân định, giáo lý của chính đức 
Phật Thích Ca thuyết pháp trong 
năm mươi năm độ sanh được chia thành năm 
thời: 

1) Thời Hoa Nghiêm: (gồm 21 ngày) 
Sau khi thành đạo nơi cội Bồ Đề, đức Phật 

Thích Ca giảng kinh Hoa Nghiêm bằng Thiền 
Định Thuyết Pháp trong 21 ngày để độ cho các 
vị Bồ Tát Đại Thừa Thánh Quả. Theo Tông Hoa 
Nghiêm, đức Phật giảng Kinh Hoa Nghiêm nhằm 
khai triển nguyên lý "Nhất Tâm Chân Như và 
Pháp Giới Duyên Khởi," nghĩa là Pháp Tánh của 
vạn hữu vũ trụ trùng trùng duyên khởi đều do 
nhất tâm của Chân Như sanh ra. Kinh Hoa 
Nghiêm chủ trương: "Pháp Tánh của tam giới 
đều do Pháp Thân Tỳ Lô Giá Na Phật (Đại Nhật 
Phật) biểu hiện qua hình thức trùng trùng duyên 
khởi." 

2) Thời A Hàm: (gồm 12 năm) 
Sau thời Hoa Nghiêm, đức Phật Thích Ca 

giảng Thời A Hàm bằng Đạo Tràng Thuyết Pháp. 
Trong mười hai năm đức Phật thiết lập và khai 
triển đạo lý Tứ Đế của pháp thế gian thuộc Tiểu 
Thừa nhằm thuyết minh nguyên lý Vô Ngã để đả 
phá bệnh Chấp Ngã của phàm phu và ngoại đạo. 
Cũng từ đây về sau, ngài luôn luôn giảng kinh 

bằng Đạo Tràng Thuyết pháp. 
3) Thời Phương Đẳng: (gồm 8 
năm) 
Sau thời A Hàm, đức Phật Thích 
Ca trong 8 năm thường giảng 
những kinh thuộc Phương Đẳng, 
như Kinh Duy Ma, Kinh Tư Ích, 
Kinh Lăng Già v.v... đức Phật 
giảng các kinh này là khai triển 
tư tưởng Đại Thừa Bồ Tát có 
quan hệ với hàng Tiểu Thừa 
Thinh Văn Duyên Giác nhằm 
mục đích đưa hạng Tiểu Thừa 
lên bậc Đại Thừa. 
4) Thời Bát Nhã: (gồm 22 năm) 
Sau thời Phương Đẳng, đức Phật 
Thích Ca suốt 22 năm chuyên 
giảng các kinh thuộc Bát Nhã, 

nhằm khai triển trí tuệ Ba La Mật của Tạng Như 
Lai làm mục đích. Chỉ có Trí Tuệ Ba La Mật của 
Tạng Như Lai là có khả năng hóa giải mọi căn 
nguyên của vô minh nghiệp chướng từ vô lượng 
kiếp về trước và chứng ngộ được tri kiến của 
Phật. Trong mỗi chúng sanh, Trí Tuệ Ba La Mật 
của Tạng Như Lai chính là chỉ cho Thức Tạng 
(Thức Alaya), vì nó là biến tướng của Tạng Như 
Lai. Trí Tuệ này không phải thứ Trí Tuệ Diệu 
Quán Sát của Ý Thức thuộc vọng tâm, vì thứ Trí 
Tuệ của Ý Thức chỉ có khả năng hiểu biết vạn 
pháp qua ảo giác. Về quan niệm vạn pháp, Bát 
Nhã chủ trương: "Pháp Tướng của tam giới là 
do vọng tâm duyên khởi" và lập trường của Bát 
Nhã là "Ngã Pháp đều không," đồng thời lấy Trí 
Tuệ Ba La Mật làm căn bản để đả phá ngã chấp 
và pháp chấp đưa vào nguyên lý Trung Không 
Diệu Hữu. Pháp hành của Bát Nhã lấy Lục Độ 
Ba La Mật làm chuẩn tu tập. 

5) Thời Pháp Hoa và Niết Bàn: (gồm 8 
năm) 

Trong hai thời kinh này: 
a. Thời Pháp Hoa: 
Nơi thời Pháp Hoa, đức Phật Thích Ca trình 

NỘI DUNG 
KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 

 

HT. Thích Thắng Hoan 
 

(trích từ tác phẩm YẾU CHỈ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA) 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

   10     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

bày mục đích sự ra đời của ngài 
là: 

*.- Mở bày tri kiến của Phật, 
*.- Chỉ bày tri kiến của Phật, 
*.- Tỏ ngộ tri kiến của Phật, 
*.- Chứng nhập tri kiến của 

Phật. 
 
b. Thời Niết Bàn: 
Nơi thời Niết Bàn, đức Phật 

trình bày trong lúc đức Phật nhập 
Niết diệt và ghi chép lại những lời 
dạy cuối cùng của ngài. Theo Kinh 
Đại Niết Bàn, nhục thân phương 
tiện của ngài mặc dù không còn, 
nhưng Pháp Thân thường trú của 
ngài thì bất diệt. Dẫu rằng ngài 
không còn hiện hữu trong thế 
gian, các đệ tử của ngài sau này 
phải lấy giới luật làm thầy. Giới 
luật của ngài còn nghiêm túc là 
đạo của ngài còn tồn tại trong thế 
gian. 

Qua những lời phân loại giáo 
điển Phật Giáo của Tông Thiên 
Thai, Kinh Pháp Hoa là bộ kinh vô 
cùng trọng yếu thuộc Tối Thượng 
Thừa mà các bậc học giả uyên 
thâm đều tôn vinh, vì đó là tri 
kiến của Phật và nó hoàn toàn 
không phải là tri kiến của chúng 
sanh. Xuất xứ của Bộ kinh này là 
do chính đức Phật Thích Ca thuyết 
minh khi Phật gần nhập Niết Bàn. 

 
(còn tiếp) 

  
 

TỊNH 
 

Tịnh 1 
Lối về tâm tịnh nở sen 
Nghe chuông chùa đổ thân quen lạ thường 
Miệng cười một đóa trầm hương 
Diệu kỳ thay phút tịnh thường - chân tâm. 
 
Tịnh 2 
Như vầng nguyệt rạng đêm rằm 
Như lắng lòng giữa thăng trầm bể dâu 
Nghe từng nhịp thở chậm sâu  
Nghe trong giây phút nhiệm mầu tĩnh không 

 

Tịnh 3 
Buột tâm một thủa đi rong 
Quay về tự tánh tịnh lòng Chân Như 
Có khi giọt nước huyễn hư 
Cũng vun một nhánh tâm từ trổ hoa. 
 

Tịnh 4 
Ta về gội rửa tâm ta 
Bằng dòng tịnh thủy dịu xoa muộn phiền 
Rưới thêm một chút hương thiền 
Tẩy trôi đi những đảo điên vọng cuồng 

 

Tịnh 5 
Gióng lên tiếng tỉnh - thức - chuông 
Dộng tan tội chướng khởi nguồn tâm thân 
Nghe từ đáy thẳm tham sân 
Vọng lời tự tánh tịnh chân gọi về 

 

Tịnh 6 
Lắm khi những tiếng khen chê 
Cuốn ta vào những u mê huyễn lời 
Về tịnh khẩu nghiệp đi thôi 
Môi thơm sen chớm nụ cười khai hoa. 
 
 

DIÊU LINH 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     11 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Kỷ Niệm Phật Đản 2019 
  

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
  

ăm nay, Giáo Hội trang 
trọng tổ chức Đại lễ 
Phật đản 2563 – 2019 
sớm hơn nửa tháng so 
với những lần trước kể 

từ khi Giáo Hội hiện hữu sau 
Giáo chỉ số 9 và Thông bạch 
thi hành Giáo chỉ. 

Tương lai ra sao thì chưa 
biết được, nhưng kể từ khi 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ ra đời, thì 
đây là lần đầu tiên tự thân về 
dự Đại lễ Phật đản vào sáng 
thứ Sáu, còn đa phần là sáng 
thứ Bảy và về lại Từ Đàm Hải 
Ngoại chuyến máy bay tối 
nhất. 

Lý do, số là Hòa thượng 
Thích Nguyên Trí, đương kim 
Phó chủ tịch Nội vụ Hội đồng 
Điều hành của Giáo hội và là 
Viện chủ chùa Bát Nhã, ngài 
đang tại bệnh. 

Trước Tết vào ngày 26 
tháng Chạp - Mậu Tuất, tôi gọi 
điện thoại báo tin cho ngài 
hay là Hòa thượng Nguyên 
Tịnh, đồng hương Phú Yên ở 
Vancouver, Canada, vừa viên 
tịch. Gọi mãi mà không thấy 
trả lời, cứ gọi mãi như thế đến 
gần ba giờ chiều cùng ngày 
mới được tiếp điện thoại, tôi 
hỏi: 

- Đi đâu mà từ sáng đến 
giờ, gọi phone không được? 

Hòa thượng trả lời: 
- Đi bác sĩ. 
- Bệnh tình ra sao đó mà 

cứ đi hoài vậy? 
- Nó hơi khó thở, có chi 

không Hòa thượng? 
- Hòa thượng Nguyên Tịnh 

ở Canada viên tịch rồi. 
- Chà, làm sao hè! Để tui 

gọi cô đệ tử Diệu Tánh xem 
sao! 

- Có chi cho hay với 
nghe! 

Năm phút sau, Hòa 
thượng Nguyên Trí gọi và 
bảo: 

- Nó chưa tính gì cả. 
Tôi nói: 
- Thôi, chắc có chư sơn 

bên đó cũng biết, thế nào 
cũng phụ một tay. 

Nói chưa xong, thì Hòa 
thượng kêu vang tức ngực 
khó thở, xin gác máy; Tín 
Nghĩa tôi thưa: 

- Thầy lo chuyện sức 
khỏe của thầy trước nhất, 
thầy mà có chuyện gì không 
những chỉ mệt cho chùa Bát 
Nhã mà Giáo hội cũng mệt 
theo đủ chuyện. 

 
* * * 

 
Thế rồi, Hòa thượng 

Nguyên Trí đi khám, nhập 
viện luôn và ngày nào tôi 
cũng phone qua hỏi thăm 
bệnh tình. Khi thì tôi gọi ni sư 
Huệ Chiếu, Ni sư Giới Định, Ni 

sư Chơn Viên, ... khi thì tôi gọi 
cho sư cô Chơn Hiển (vị túc 
trực lo thức ăn uống và hầu hạ 
bên cạnh Hòa thượng trước khi 
chưa ngã bệnh); hỏi để biết, 
nhưng các Ni sư và Sư cô cũng 
không biết chính xác bệnh tình 
của Hòa thượng Nguyên Trí, cứ 
trả lời bác sĩ bảo lục phủ ngũ 
tạng của Sư phụ chúng con 
dính chùm, bệnh tùm lum nên 
cấm không được ăn thứ này, 
uống thức nọ, ... Tôi nghe mà 
nhức đầu xót ruột, thì Hòa 
thượng Nguyên Siêu gọi cho 
hay là sẽ lên họp chương trình 
Phật đản với giáo sư Quảng 
Phước Huỳnh Tấn Lê và Ban tổ 
chức Đại lễ. Tôi nói tiếp theo: 

- Nhớ ghé thăm thầy 
Nguyên Trí, ông vào nhà 
thương rồi. 

Hòa thượng Nguyên Siêu 
hỏi: 

- Sao vậy? 
- Thì thầy cứ lên họp rồi 

lái xe thẳng vào bệnh viện sẽ 
rõ và cho Tín Nghĩa hay với. 

Sáng thứ Sáu, bản thân 



 

   12     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

tôi đã có mặt và nhờ thầy 
Quảng Hiếu lên đón ở phi 
trường LAX về thẳng chùa Bát 
Nhã cũ để ở lại qua đêm.  

10 giờ sáng, nhà văn 
Vĩnh Hảo lên thăm để bàn 
thêm về tờ Chánh Pháp của 
Giáo hội. Thăm hỏi nhau vài 
câu chuyện thường tình như 
sức khỏe, có ai đóng góp bài 
cho tờ báo nhân Mùa Phật 
Đản, ... 

Vĩnh Hảo thưa:  
- Ôn khỏe, về sớm? 
Tôi cười và nói: 
Vì Hòa thượng Nguyên 

Trí bệnh, Ôn chưa biết ra sao, 
chỉ nghe quý Ni sư, Sư cô trình 
bày qua điện thoại cũng mù 
mờ, đành lấy vé về sớm một 
ngày để biết thêm bệnh tình 
của Hòa thượng. Chắc độ vài 
giờ nữa thì đi ra biển, nơi Hòa 
thượng dưỡng bệnh. Nói đến 
đây, Vĩnh Hảo thưa: 

- Thưa Ôn, theo con thì 
Ôn Bát Nhã vừa là Phó chủ 
tịch Nội vụ vừa là Chủ nhiệm 
của tờ báo, lại là Văn phòng 
Thường trực của Giáo hội, tòa 
soạn ở đâu thì đưa báo về đó 
mới chính danh có giá trị của 
nó, mặc dầu Ôn bệnh; còn 
chuyện gởi báo đi, từ từ sẽ tìm 
người giúp,... 

Hai chúng tôi thăm hỏi 
nhau vài câu chuyện, rồi anh 
Vĩnh Hảo xin kiếu từ. Trước 
khi chia tay, anh Vĩnh Hảo còn 
thưa thêm rằng: 

- Không khí chùa cũ sao 
u tịch và buồn quá ôn hí! Tôi 
cười: 

- Ông chủ không có nhà 
là vậy. 

Sáng sớm thứ Bảy nhờ 
Hòa thượng Nhật Huệ chở qua 
thăm Ôn Thắng Hoan, rồi ra 
thẳng chùa Bát Nhã mới để 
gặp quý ngài thành viên của 
Giáo hội; đồng thời, chuẩn bị 
cho ngày họp và lễ Hiệp kỵ. 
Vừa bước vào chùa, lạy Phật, 
xuống phòng khách thì, Ni sư 
Huệ Chiếu thưa: 

- Trưa nay, lễ Hiệp kỵ cổ 
bàn để cúng như thế nào Ôn? 
(Phải thành thật mà nói : Hòa 
thượng Nguyên Trí rất có 
phước báo có được một người 
cháu sáng giá như Ni sư Huệ 
Chiếu. Thân nữ nhỏ nhoi mà 
chu tất những công việc như 

một vị Tăng trú trì lão luyện 
không khác, như: ngoài việc 
điều hành công việc bếp núc, 
ban trai soạn gồm chư Ni và 
Phật tử rất thuận buồm xuôi 
gió, còn tụng kinh bái sám 
hướng dẫn học viên trong 
những khóa tu niệm Phật, đi 
cúng đám, lại phải chạy ra 
chạy vào với Hòa thượng để 
lo những việc hệ trọng khác 
nữa,...). 

Tôi nói: 
- Cứ như thường lệ khi 

có thầy con vậy. 
Ngày họp đầu năm của 

Giáo hội cũng như lễ Hiệp kỵ 
chư Tôn đức ngày thứ Bảy: 
Cố Hòa thượng Chủ tịch Trí 
Chơn, Hòa thượng Đức Niệm, 
Hòa thượng Thuyền Ấn, Hòa 
thượng Nguyên Lai, Hòa 
thượng Hạnh Đạo, Hòa 
thượng Thiện Hương; đồng 
thời, nhân đây, Giáo hội cũng 
hồi hướng đến Hòa thượng 
Nguyên Trực vừa thuận tịch 
cách nay mấy tháng. Chủ 
nhật, là giỗ thường niên Hòa 
thượng Thích Đức Niệm tại 
Phật Học Viện Quốc Tế. 

Ngày hiệp kỵ, chư Tôn 
đức Giáo phẩm cùng quý 
thành viên của Giáo hội tề 
tựu; không ai nói với ai, 
nhưng nhận ra bầu không khí 
không mấy vui. Tôi nhìn đạo 
hữu Tâm Huy Huỳnh Kim 
Quang, nói:  

- Hòa thượng Nguyên 
Trí mới nằm bệnh viện mà 
văn phòng thường trực tự 
nhiên như trống vắng. 

Tâm Huy cười nhẹ, tiếp 
lời: 

- Con cũng thấy như 
vậy.  

Nhà báo Thanh Huy bồi 
thêm: 

- Hòa thượng Nguyên 
Trí là vị thầy năng động 
không những trong lãnh vực 
của Giáo hội mà còn lan tỏa 
ra ngoài cộng đồng nữa. Cho 
nên vắng ngài từ trong Tết 
tới nay, ai ai cũng thấy như 
vậy. Ngày trọng đại Tết 
Nguyên Đán mà ngài chỉ xuất 
hiện đêm Giao thừa chưa 
được mấy phút rồi cũng phải 
cáo lui xin tịnh dưỡng. 

Lễ xong, tôi, Hòa 
thượng Nhật Huệ, Hòa 

thượng Định Quang đồng ra 
thăm Hòa thượng Nguyên Trí 
đang dưỡng bệnh ở một căn 
nhà gần bờ biển để hít thở bầu 
không khí tương đối tươi mát 
hơn, bác sĩ bảo như vậy. 

Giỗ Ôn Đức Niệm xong, 
tôi trở về Từ Đàm. Hai tuần 
sau cũng thứ Sáu, tôi lại qua 
sớm ở phi trường Santa Ana và 
nhờ cô Phật tử Thu Trang đón 
về chùa cũ (vì Ni sư Huệ Chiếu 
nói về chùa cũ mới có thức 
ăn). 

 
* * * 

 
Cũng nhờ về lại chùa cũ 

nên được gặp lại Hòa thượng 
Nhuận Hải là anh em cô cậu 
ruột với cố Hòa thượng 
Nguyên Trực và Hòa thượng 
Nguyên Trí; và chúng tôi cũng 
đã từng quen biết nhau nhiều 
năm ở hai chùa Bát Nhã cũ, 
mới và cùng an cư kết hạ tại 
trường hạ Phật Học Viện Quốc 
Tế. 

Vào bàn ăn sáng, tôi thưa: 
- Ngài qua lúc nào rứa? 
- Mới qua gần tuần nay. 

Trong người không khỏe, 
nhưng ráng qua vì chỉ còn hai 
anh em, không biết ra sao, ai 
cũng bệnh hết. Mấy bữa nay, 
tôi cứ ra vào với Thầy ở ngoài 
biển. 

Tôi nói: 
- Từ ngày Thầy Nguyên Trí 

lâm bệnh cho đến nay, điện 
thoại tôi cũng làm việc liên 
miên nhưng đâu có được gặp 
để hỏi chuyện cùng thầy, may 
lắm, lâu lâu được quý thầy cô 
túc trực săn sóc thì chỉ cho 
biết lờ mờ vậy thôi. Nên bữa 
nay tôi phải lấy vé về sớm một 
ngày để ở với Thầy ít bữa, xa 
xôi quá, sự đi lại khó khăn, ... 

Lần này thì không ra nơi 
thầy đang tịnh dưỡng để thăm, 
mà cứ chầu chực khi bác sĩ và 
nhân viên bệnh viện khám 
nghiệm, lọc máu xong, đưa về 
phòng, mới được vào thăm. Cứ 
thế là phải nằm chờ ở Bát Nhã 
mới. Ăn, đọc báo, đi vô, đi ra, 
... 

Gần ba giờ chiều, tôi và 
thầy Nhật Huệ được sư cô 
Hạnh Thiện đưa ra thăm, vào 
trong phòng có Ni sư Huệ 
Chiếu, Ni sư Chơn Viên cùng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     13 

quý sư cô. Tôi cùng lên giường 
bệnh của thầy Nguyên Trí, hai 
anh em cùng cưòi và chụp 
hình lưu niệm. Tôi làm đùa 
như thế để tặng Hòa thượng 
Nguyên Trí có nụ cười, cô 
Hạnh Thiện cười và đùa thêm: 

- Ôn chụp hình với sư phụ 
con chưa thân mật lắm. Phải 
ôm bệnh nhân mới tình nghĩa 
chứ! 

Tôi nói: 
- Con nói tào lao. Ôm ông 

một cái là bệnh trở lại đó, vì 
Sư phụ con quá vui... 

Mấy thầy trò đang nói 
những mẫu chuyện tếu để 
tăng sức sống tinh thần cho 
bệnh nhân, thì nhân viên vào 
và mang theo một số thuốc 
cùng máy lọc máu vào phòng, 
họ bảo: 

- Bây giờ chúng tôi áp 
dụng thử loại thuốc vào máy 
lọc nầy trong vòng bảy ngày, 
một ngày lọc hai lần; giá như 
bệnh nhân chịu được loại 
thuốc nầy thì sẽ không còn 
tiếp tục nữa. Nhưng, nếu bệnh 
nhân không hạp loại thuốc nầy 
thì sẽ áp dụng phương pháp 
cũ xưa như các bệnh nhân đã 
thường dùng và lọc suốt đời. 

Họ yêu cầu tất cả phải ra 
khỏi phòng để nhân viên làm 
việc. Chúng tôi một số ra về, 
một số ở lại nhưng không 
được vào ít nhất là một giờ. 

Khi chúng tôi rời bệnh 
viện thì có phái đoàn của Hòa 
thượng Tịnh Từ vào thăm, 
nhưng không được vào phòng 
vì lý do đang lọc máu cho Hòa 

thượng Nguyên Trí và Tín 
Nghĩa tôi cũng không được 
diện kiến để thăm hỏi ngài 
Tịnh Từ. Tiếc thật, ... 

Ở lại bệnh viện gần tối 
mới từ giã về chùa nằm chèo 
queo. Hai ghế xô-pha ở 
phòng khách, một dành cho 
thầy Định Quang, một dành 
cho thầy Giác Ngọc (Thầy nầy 
mới qua, rất thật thà. Công 
việc thường nhật là ngủ trực 
tại chùa mới. Đóng cửa, mở 
cửa chùa. Sáng năm giờ rưỡi 
là công phu khuya). Tất cả 
quý thầy khác phần lo chu 
toàn những phần vụ của lễ 
đài Phật đản, ban đêm còn 
phải vào ngủ trực bên cạnh 
Thầy, ban ngày đã có chư Ni, 
... 

Trưa thứ Bảy, tôi, thầy 
Nhật Huệ, thầy Định Quang 
nhờ Ni sư Nguyên Bổn đưa ra 
lễ đài. Mới vào gần lễ đài, đạo 
hữu Thanh Huy, phóng viên 
của Việt Báo, tay cầm máy 
hình, vừa cười vừa nói một 
câu xanh dờn: 

- Con nghe Ôn về mấy 
bữa nay, bây giờ mới gặp. 
Con và anh Lê đang đặt vấn 
đề. 

Tôi cười, và bấm phone 
lên cho nhà báo thấy hình 
ảnh chụp chung với bệnh 
nhân Nguyên Trí. 

Thanh Huy cười và tiếp: 
- Có vậy con mới tin. Vì 

những lần trước con thấy Ôn 
với anh Lê tả xung hữu đột 
khắp cả gần nửa Mile Square 
Regional Park, nay chỉ một 
mình anh cáng đáng thật tội 
nghiệp. 

Tôi nói với anh Thanh 
Huy: 

- Anh Quảng Phước 
Huỳnh Tấn Lê là một vị Bồ tát 
tại gia. Giáo hội chúng ta 
không có anh, chắc gì tổ chức 
ngày Đức Phật giáng trần độ 
sanh được như thế nầy. Chỉ 
có năm nay, đặc biệt là Ôn ở 
với Hòa thượng Nguyên Trí, 
nên không cùng với anh Lê 
để cùng chịu đựng những khó 
khăn khi nhân viên của Park 
vào khám xét. 

Thật đáng mến phục bản 
tâm, bản tánh của giáo sư Lê. 
Hết lo việc Giáo hội, lo giấy 
tờ cho chư Tăng Ni không 

những chi trong nội bộ Giáo 
hội mà khắp cả toàn Hoa Kỳ 
(nơi nào cần mà biết đến anh, 
gọi điện nếu ở xa, hoặc thân 
lâm tìm gặp là anh tận tình lo 
liệu. Có nhiều lúc Anh phải 
cúng dường tịnh tài, vì những 
vậy ấy mới qua, dù Tăng hay 
Ni quá nghèo); lại còn phải 
gánh vác cho chùa Bát Nhã 
dưới mọi hình thức, nhất là về 
mặt pháp lý. 

 
* * * 

 
Ba ngày làm Trú trì giả ở 

chùa Bát Nhã. 
Phật đản năm nay, tôi ngủ 

tại phòng của Hòa thượng 
Nguyên Trí, thầy Định Quang 
thì ngủ ở xô-pha và thầy Nhật 
Huệ ngủ ghế bố đặt gần phòng 
tôi. 

Sáng dậy, chỉ có thầy Giác 
Ngọc ra mở cửa và chúng tôi 
cũng đi qua chùa của Ni sư 
Nguyên Bổn ăn sáng với Ôn 
Thắng Hoan. Đến khoảng 5 giờ 
chiều, nhiều phái đoàn ra nhà 
thương thăm Hòa thượng 
Nguyên Trí trong đó có đủ Hội 
đồng Giáo phẩm và Hội đồng 
Điều hành. 

 
* * * 

 
Chủ nhật Đại lễ Phật đản 

hoàn mãn và chuyển qua mục 
văn nghệ, tôi từ từ gọi cô đệ 
tử Quảng Nguyên chuẩn bị đưa 
ra phi trường để trở lại Từ 
Đàm. Ra khỏi các lều bán thức 
ăn thì vợ chồng đệ tử Hoàng 
Văn Chương xuất hiện cùng 
quý đệ tử tiễn đưa tôi như 
Quảng Huệ Vi, Kim Anh với vài 
Phật tử thân quen ra về. Cô vợ 
của Chương là đệ tử pháp 
danh Quảng Nhã đã được quy 
y với tôi mấy năm trước ở Từ 
Đàm, tôi bảo: 

- Ôn cho Quảng Nguyên ở 
lại phụ với Ban tổ chức, có hai 
đệ tử đưa Ôn ra phi trường 
được rồi. 

Quảng Nguyên, Quảng 
Huệ Vi và Kim Anh đảnh lễ lui 
ra, vợ chồng Chương cùng tôi 
lên xe và thẳng đường về phi 
trường. 

Đến phi trường, tôi lấy 
boarding pass xong xuôi, vào 
phòng đợi. Gần một tiếng đồng 



 

   14     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

hồ thì phone tôi báo lên từ 
hãng American Ailine cho hay 
là toàn bộ các chuyến bay 
chiều ấy đều hủy bỏ và còn 
báo tiếp rằng hoặc quý vị gọi 
lên tổng đài của hãng hoặc 
xuống nơi chỗ làm tickets 
flight để biết. 

Tôi cũng như bao nhiêu 
người cùng chuyến bay hay 
khác chuyến bay mà cùng 
hãng đều chịu chung một số 
phận. 

Đến sắp hàng trễ sau 20 
người. Đến lượt tôi, họ cho biết 
chuyến có được để về Dallas 
tại phi trường John Wayne, 
sớm lắm là chiều thứ Ba. Tôi 
hỏi: 

- Có chuyến nào vào chiều 
thứ Hai không? 

Cô làm vé bảo: 
- Ngày thứ Hai, phi 

trường San Diego có một 
chuyến tối 7 giờ 30.  

Tôi gọi cho Hòa thượng 
Nguyên Siêu thì không được 
bắt máy. Tôi bảo: 

- Ở phi trường này 
không có người đưa đón.  

Cô nói: 
- Ở phi trường Ontario 

có một chuyến 10 giờ 30 Am, 
sáng thứ Ba.  

Tôi gọi phone Hòa 
thượng Minh Dung thì máy 
trả lời: 

“Đây là chùa Quang 
Thiện và Tu viện Sơn Tùng, 
xin quý vị cho số phone và lời 
nhắn, ...” Nghe đến đó, bó 
tay, gác máy và gọi lên Hòa 
thượng Thiện Long để đi phi 
trường Long Beach, cũng gặp 
hoàn cảnh như hai vị trên. 
Đang suy nghĩ vẩn vơ, Ni sư 
Hạnh Thanh từ Dallas gọi 
qua, thưa: 

- Con lấy vé và lấy luôn 
boarding pass cho thầy đi phi 
trường Los Angeles, chuyến 
sớm nhất sáng thứ ba là 6 giờ 
30 Am.  

Tôi lấy phone gọi 
quanh quý đệ tử thân quen: 
Quỳnh Giao, Thu Trang, 
Quảng Nguyên và thầy 
Quảng Hiếu. Vị nào cũng bảo, 
con sẽ cố gắng đưa ôn lúc 4 
giờ sáng thứ Ba, xong con về 

đi làm cũng kịp. 
Suy nghĩ một hồi và 

quyết định gọi cô đệ tử gần 
phi trường Los xuống Bát Nhã 
đưa tôi về nhà để sáng sớm ra 
phi trường cho tiện, vì chỉ tốn 
khoảng 20 phút. Tuy thế, 
trước khi quyết định lên Los, 
tôi cùng Hòa thượng Nguyên 
Siêu và đạo hữu Tâm vào nhà 
thương thăm một lần nữa và 
cũng được ôn Nguyên Trí tâm 
sự về chùa Bát Nhã đôi điều, 
... 

Thế là Đại lễ Phật đản 
năm nay tôi gặp một chuyến 
bay lao đao không khác 
chuyến bay từ Úc về Mỹ khi đi 
dự Đại lễ Khánh thành chùa 
Trúc Lâm của Thượng tọa Tâm 
Minh. 

Tôi đã làm Trú trì tạm 
chùa Bát Nhã ba ngày hai 
đêm, vừa làm thầy, vừa làm 
điệu thấy cũng vui vui. 

 
 

ĐNT Tín Nghĩa 
Trọng hạ Kỷ hợi – 

Apr. 14, 2019 

 

TÔN SƯ TRỌNG ĐẠO 
 
Kính thân tặng Thầy Thích Chúc Hiền 
 
Biển đời như hạt mai sương 
Tình thương là Đạo ngát hương cõi lòng 
Ngẫm suy cuộc sống dương trần 
Trăm năm trước mặt tiến dần nghĩa trang 
Dẫu cho gặp cảnh trái ngang 
Bình tâm niệm Phật thân càng nhẹ vơi 
Phút giây còn lại ở đời 
Tu hành hướng thiện trở về Chánh Tâm 
Tôn sư trọng đạo nghĩa ân 
Phước lành nối kết tình thân với người. 

 

TÁNH THIỆN 
Dallas Texas, 30-4-2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     15 



 

   16     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

GIỚI LÀ BẬC THẦY 

CAO CẢ NHẤT  
 

HT. Thích Thiện Siêu 

L.T.S.: Nhân mùa an cư kết hạ của Tăng Ni 
Việt Nam trong nước, ngoài nước, tòa soạn 
Chánh Pháp xin được kính cẩn trích đăng bài 
“Khai Đạo giới tử” của Cố Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Thiện Siêu, để cùng ôn tập và 
ghi nhớ chí nguyện cao cả của những bậc xuất 
trần thượng sĩ. Bài này được Cố Trưởng Lão 
Hòa Thượng tuyên dạy cho giới tử tại giới 
đàn Vĩnh Gia (tổ chức tại Chùa 
Tỉnh Hội và Phật học viện Phổ Đà – Đà Nẵng, 
từ ngày 18 đến 22 tháng 9 năm Canh Tuất, tức 
17 đến 21-10-1970). 

 
*** 

 
Các vị Sa-di,  
Đã một lần, quý vị quỳ trước các vị Tam 

sư thất chứng để lãnh thọ mười giới Sa-di. 
Ngay từ giờ phút đó, các vị đã trở nên những 
người xuất gia chính thức, những mầm non 
của Đạo pháp, những hạt giống Bồ-đề, 
những hạt giống Thánh nhân. Trong giờ 
phút thiêng liêng đó, các vị đã không kể gì đến 
xác thân, tính mạng hay bất cứ gì đi nữa 
trên thế gian này. Các vị đã xả thân để cầu 
Giới, vì biết rằng, chính Giới pháp mới là pháp 
môn viên mãn nhất để giải thoát chúng ta 
ra khỏi khổ triền phược, khỏi kiếp luân hồi vô 
minh. Vì nghĩ đến sự cao quý của Giới 

pháp như thế, nên đã có những phút chúng 
ta đem hết thành tâm thiện chí để lãnh thọ. 
Chính những Giới pháp đó đức Phật đã thành 
tựu viên mãn và sau bao nhiêu công phu tu 
hành, đạt chánh quả. Ngài đem Giới pháp đó 
dạy lại cho chúng ta, coi như là pháp thân huệ 
mạng của chính Ngài. Bởi thế, sau khi 
Ngài viên tịch, Giới pháp ấy vẫn tồn tại để dẫn 
dắt những kẻ hảo tâm xuất gia, và trước khi 
sắp nhập Niết-bàn, đữc Phật đã đinh ninh dạy 
bảo: “Sau khi Ta diệt độ, các ngươi hãy tôn 
trọng, trân quý Ba-la-đề-mộc-xoa, như người đi 
trong đêm tối được gặp ánh sáng, như 
người nghèo khó được gặp châu báu. Giới 
luật chính là đức Thầy cao cả của các ngươi, dù 
Ta có ở đời cũng không gì khác.” 

Giả sử chúng ta được duyên may mắn, 
sinh vào thời đức Phật, thì chắc chắn chúng 
ta được nghe những lời dạy ấy, tuân giữ 
giới pháp của Ngài và tôn Ngài làm đấng Đạo 
sư. Nhưng vì bạc đức vô duyên, chúng ta phải 
sinh vào thời mạt pháp, mặc dù không gặp 
Phật, chúng ta vẫn còn được phước duyên có 
những giờ phút được nghe Giáo pháp Ngài đã 
dạy, biết những Giới luật Ngài đã truyền 
để chúng ta tôn thờ Giới pháp làm đấng Đạo 
sư như Phật ở đời không khác. Một người đi 
trong đêm tối, muốn khỏi sa hầm sỉa hố, cần 
được ánh đèn bao nhiêu thì khi gặp được ánh 
đèn, họ sẽ quý báu bấy nhiêu. Như kẻ nghèo 
khó đói rách cần tiền của bao nhiêu, thì khi gặp 
tiền bạc sẽ giữ gìn cẩn trọng bấy nhiêu. Chúng 
ta, những người tối tăm vì vô minh, đói khổ 
vì thiếu thốn sự giác ngộ, sự giải thoát, cho 
nên chúng ta sẽ quý Giáo pháp của Phật không 
khác gì những người đi trong đêm tối gặp được 
ánh sáng, chắc chắn sẽ không để mất; kẻ 
nghèo gặp được châu báu sẽ bảo tồn quý 
trọng nó. Thì người hảo tâm xuất gia cũng vậy, 
khi đã biết Giới luật là phương pháp cao quý để 
ta nương theo, thì chắc chắn chúng ta sẽ đem 
hết thành tâm thiện chí cầu lãnh thọ, bảo 
trì cho bằng được. Huống chi đã là con người, 
không ai không mang trong mình bao nhiêu tật 
xấu, bao nhiêu phiền não, tội lỗi. Nhưng tội lỗi 

GIỚI LUẬT 

P
h

o
to

: 
g

ia
cn

g
o

.v
n

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     17 

phiền não ấy, nếu không nhờ những pháp môn, 
những giới luật ngăn ngừa thì chắc chắn đời 
đời chúng ta vẫn là những con người quê 
hèn nghèo nàn, không bao giờ bước 
lên được con đường giải thoát giác ngộ.  

Nên yếu điểm đầu tiên của Phật chế 
Giới luật là muốn cho ta gạt bỏ tục tình quê 
hèn, tạo đức tốt, lập chí nguyện lớn lao. Ở đời, 
những vị quân tử thánh nhân hằng mong 
mỏi lập ba điều bất hủ: “Lập công, lập đức, lập 
ngôn,” vậy thì người xuất gia chúng ta chắc 
chắn cũng muốn lập những công đức sự nghiệp 
lớn lao. Nhưng dù muốn lập những sự 
nghiệp lớn lao mà không giữ Giới luật, cứ bê 
tha theo tục tình, thả lỏng thân khẩu ý theo 
thói thấp hèn thì biết bao giờ chúng ta mới có 
thể lập được chí nghiệp, bao giờ mới xả bỏ 
được những tục tình quê kịch, đã bấy nay nhận 
chìm trong thói đời? Cho nên, một người đã 
có thành tâm thiện chí muốn làm đệ tử của đức 
Phật, thì trước hết phải giữ Giới để ngăn 
ngừa tội lỗi, xả bỏ tục tình để trở thành một 
người toàn thiện. Khi cá nhân đã trở nên toàn 
thiện toàn mỹ, mới có thể đặt lên đó những 
hạnh nghiệp giải thoát, cầu Bồ-đề đạo, cứu 
độ chúng sinh.  

Yếu điểm thứ hai là, người đệ tử xuất 
gia của Phật, sống trong một đoàn thể 
không phải một người, hai người, mà ngay 
trong thời Phật tại thế đã có đến 1.250 
người tùy tùng xuất gia. Với một số đông đệ tử 
như thế, nếu không có Giới luật thì biét căn cứ 
vào đâu để hòa hợp với nhau, tương ưng với 
nhau và tu học với nhau? Mỗi người khi ấy sẽ 
hành động mỗi cách, ngôn ngữ mỗi cách, thì 
làm sao tạo thành một giáo đoàn gương 
mẫu để truyền bá Giáo pháp, để tiến tu đạo 
nghiệp? Nếu chúng Tăng không có một kỷ 
luật giới pháp để mỗi người răn dè tuân giữ, 
thì chúng Tăng sẽ trở thành một chúng Tăng ô 
hợp. Khi đã là một chúng Tăng ô hợp thì cá 
nhân đã không được tu học, mà đoàn thể ấy 
cũng không ích lợi gì? Huống chi một đoàn thể 
cầu giải thoát mà lại có thể ô hợp được 
chăng? Chắc chắn là không.  

Vì vậy, mười hai năm sau khi thành đạo, 
với một số đồ chúng xuất gia và tại gia đã 
đông, đức Phật đã tùy căn cơ chúng 
sinh mà lần lượt chế ra những Giới luật. Sau 
khi Phật nhập Niết-bàn, những Giới luật ấy đã 
được Tôn giả Ưu-ba-li kết tập thành Ngũ 
giới, Bát giới, Bồ-tát tại gia giới, và 10 giới, 250 
giới cho hàng xuất gia Tỳ-kheo và 348 giới cho 
Tỳ-kheo-ni. Những Giới luật đó trải qua thời 
gian và không gian đến nay vẫn còn tồn tại, 
cho chúng ta có thể nghe thấy một phần nào 
những gì đức Phật đã dạy lúc sinh thời. 
Những giới pháp đó, hàng tại gia cũng như 
xuất gia, ai tuân giữ được thì đều xứng đáng là 
con Phật. Sự thành tâm thiện chí của đệ 
tử Phật đối với Giới pháp của Ngài chính là 
sự cúng dường cao quý nhất, bởi vì khi một 
người xuất gia có tác phong tề chỉnh, gương 

mẫu thì có thể thay thế Phật ở cõi Ta-bà. 
Giữa thời mạt pháp, giáo pháp của Phật nhờ đó 
mà tồn tại mãi. Giới luật tạo cho con người trở 
thành đức hạnh, giải thoát, gương mẫu. Chính 
thời đức Phật cũng nhờ một vị Sa-môn oai 
nghi tề chỉnh, dáng điệu giải thoát, cảm kích 
được sự xuất gia của Ngài. Vậy thì ngày nay, 
nếu một vị xuất gia tề chỉnh, biểu hiện sự giải 
thoát ly trần, chắc chắn sẽ gây được nhiều ấn 
tượng giải thoát trong lòng nhiều người. Do 
đó đức Phật đã nhiều phen dạy chúng 
ta phải tôn sùng quý trọng Giới luật, như 
trong Thiện kiến luật, Ngài đã dạy Tôn giả A-
nan: “Có 5 điều làm cho Giáo pháp Như Lai tồn 
tại lâu bền; ấy là : 

Thứ nhất, hàng đệ tử biết tuân giữ Tì-
ni giới luật.  

Thứ hai, tịnh Tăng thành chủng. Dù 
chỉ có năm người xuất gia mà giữ 
giới thanh tịnh, thì đó là một yếu tố quan 
trọng để giáo pháp tồn tại lâu bền.  

Thứ ba là truyền thọ bất diệt. Nếu 
ở trung quốc có người lập giới 
đàn truyền thọ giới xuất gia, ở biên 
quốc năm người, sự truyền thọ như thế 
dưới hình thức mười người hay năm người, 
từ chỗ này đến chỗ khác, quốc độ này 
đến quốc độ khác, cũng là yếu lố 
khiến Phật pháp trụ thế lâu dài.  

Thứ tư là hạnh nghiệp thanh tịnh. Khi 
đã lãnh thọ giới pháp, thì giới pháp chính 
là những mối ưu tư những mục tiêu tuân 
hành. Nếu chúng Tăng phạm giới mà liền 
biết sám hối, tập chúng 20 người theo 
Luật định, để xuất tội nặng những vị Tỳ-
kheo phạm giới, khiến cho những vị ấy 
cũng được thanh tịnh như bao nhiêu vị Tỳ-
kheo khác, thì đó là yếu tố làm cho Giới 
pháp tồn tại lâu bền.  

Thứ năm là trú trì vĩnh cửu.  
Tóm lại, nếu có năm người cho đến nhiều 

hơn nữa mà đều nhất tâm giữ luật, biết 
sợ phạm giới, sám hối những điều đã phạm, thì 
đó là những yếu tố quan trọng khiến Phật 
pháp tồn tại trong thời gian 5.000 năm. Năm 
ngàn năm mà từ trước tới nay chúng ta thường 
nghe nhắc đến trong các buổi lễ Phật, chính 

P
h

o
to

: 
g

ia
cn

g
o

.v
n

 



 

   18     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

là căn cứ vào các yếu tố căn bản giữ giới, tu 
giới, xuất giới khi phạm tội, thanh tịnh tập 
chúng ấy. Giữ được những yếu tố ấy một 
cách viên mãn tức là bảo vệ Phật 
pháp được vững bền trong thế gian này.  

Các vị đã thọ Sa-di từ lâu, có người hai 
năm, có người năm bảy năm. Trong thời gian 
ấy, còn nhỏ, song các vị cũng đã ở trong 
dòng Phật pháp, cũng như chúng tôi, như bao 
nhiêu vị Thượng tọa, Đại đức khác. Hôm nay 
sắp thọ Tỳ-kheo giới, rời khỏi tuổi thiếu 
niên để trở nên một người thanh niên trong 
hàng xuất gia, thành một vị Đại đức, một 
người lớn trong Phật giáo, tất nhiên các vị 
phải thành tâm chú ý tuân hành nhiều hơn nữa 
những giới pháp mà Phật đã dạy. Đó là 250 
giới mà tam sư thất chứng sẽ truyền trao cho 
các vị chốc nữa đây. Hai trăm năm mươi giới 
luật tuy nhiều, nhưng căn bản không 
ngoài mười giới mà các vị đã thọ trong lần thọ 
Sa-di giới, mà nói tóm lại, cũng không ngoài 
bốn tánh giới “Sát, Đạo, Dâm, Vọng.” Bốn tánh 
giới ấy là chính yếu, 250 giới là những điều 
luật tạo thành vị Tỳ-kheo gương mẫu đầy 
đủ oai nghi trong các việc “ăn, mặc, ở” của 
người xuất gia. 

Với thành tâm thiện chí, 10 giới Sa-di các 
vị đã giữ được, thì 250 giới, các vị cũng sẽ giữ 
được dễ dàng. Một khi các vị đã dõng 
mãnh phát tâm xả thân cầu giới như Tổ 
sư đã xả thân cầu giới, thì chắc chắn các vị sẽ 
giữ trọn Giới pháp của Phật không gì khó khăn. 
Mà khi đã giữ giới một cách viên mãn thì tất 
nhiên chúng la sẽ trở nên những trưởng 
tử của đức Phật, hà đảm Như Lai huệ mạng. 
Một người trưởng tử như thế, nhiều 
người trưởng tử như thế, sẽ khiến Phật 
pháp được bền lâu, báo đáp thâm ân của đức 
Phật một cách viên mãn.  

Khi trở thành những vị Tỳ-kheo, Đại đức, 
sẽ có những Giới luật mà các vị cần phải chú 
hết tâm ý để tuân hành. Do đó, khi sắp đến 
trước thập sư để lãnh thọ giới pháp, các vị sẽ 
qua một lần hạch hỏi về những già nạn, 
nghĩa là những điều mà nếu mắc phải, sẽ là 
những chướng ngại khiến cho các vị không thọ 
giới được.  

Những già nạn ấy, các vị phải chú 
tâm trả lời một cách thành thật. Phần lớn 
những già nạn ấy đều dễ hiểu, chỉ có vài điều 
cần chỉ trước để khi hỏi tới, các vị có thể hiểu 
và trả lời một cách mau chóng. Các Ngài sẽ hỏi 
các vị có phạm “biên tội” không? Trong đây, 
danh từ “biên tội” có nghĩa là Phật pháp được ví 
như biển lớn, nếu kẻ nào phạm phải bốn giới 
trọng: Sát, Đạo, Dâm, Đại vọng ngữ thì sẽ bị 
coi như đã bị loại ra ngoài biển Phật pháp. Một 
già nạn khác: các vị có phải tặc trụ thọ 
giới không? Có nghĩa là những kẻ chưa thọ 
giới, giả vờ đã thọ để vào làm giặc, phá 
hoại trong Phật pháp. Những kẻ ấy, không 
vì mục tiêu giải thoát mà vì một dụng tâm tầm 
thường nhỏ hẹp, nên khi vào Đạo thì không 
có tư cách,phá giới, phá kiến, làm cho Phật 
pháp vì họ mà bị hủy hoại. Nếu các vị quả 
thật nhất tâm cầu Giới, vì muốn giải thoát, 
muốn trở nên một ông “Thầy” chân chính, thì 
các vị hãy mạnh mẽ trả lời “Không.” Một già 
nạn khác nữa là: Các vị có phải là nội ngoại 
đạo phá giới không? (có nghĩa là kẻ ngoại đạo, 
giả xuất gia thọ giới rồi trở về ngoại đạo, sau 
một thời gian, gặp cơ hội thọ giới, cũng xin vào 
thọ lại, ấy là kẻ nội giáo mà lại là ngoại đạo). 
Còn nhiều già nạn khác nữa... Các già nạn trên 
đây là những điều có thể hơi khó hiểu với các 
vị. Tựu trung thâm ý của đức Phật là muốn một 
vị Tỳ-kheo tiêu biểu Phật ở thế gian, là trưởng 
tử của Phật, phải là một người hoàn 
toàn mang tâm niệm chính đáng xuất gia; với 
lòng tôn thờ Phật pháp, hoài bão hoằng dương 
Chánh pháp, chứ không thể là một kẻ xuất 
gia với tâm niệm tặc trú.  

Các vị sẽ thành thật trả lời những già 
nạn ấy trước Thập sư. Khi qua những già nạn 
ấy rồi, tức là các vị đã hết chướng ngại, đã đủ 
tư cách thọ lãnh giới pháp để trở thành những 
vị Tỳ-kheo tương lai của Phật giáo.  

Giờ thọ giới sắp bắt đầu. 
 
 

(trích CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT 
của Cố Trưởng Lão HT. Thích Thiện Siêu) 

 
 

P
h

o
to

: 
g

ia
cn

g
o

.v
n

 

P
h

o
to

: 
g

ia
cn

g
o

.v
n

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     19 

NĂM PHÁP HỦY NHỤC 

TƯ CÁCH NGƯỜI XUẤT GIA 
  

Quảng Tánh 
  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

gười xuất gia mang trên mình pháp 
tướng đầu tròn, áo vuông, nguyện hủy 
hình để khác biệt với thế thường, sống 
đời thoát tục. Chưa nói đến tâm giải 
thoát hay tuệ giải thoát vốn ẩn tàng, sâu 

kín bên trong, hãy xem các hình thức bên ngoài 
như uy nghi và ứng xử trong đời sống hàng 
ngày thì phần nào cũng biết được công phu của 
hàng xuất sĩ. 

Thực hành uy nghi đúng như pháp có vai 
trò rất quan trọng với người xuất gia. Nhiều 
khi, người xuất gia chỉ cần thể hiện uy 
nghi thật vững chãi thì đó cũng là những pháp 
thoại vô ngôn tuyệt vời. Và cũng lắm khi, 
sự chểnh mảng hay sơ thất về uy nghi sẽ khiến 
cho người xuất gia tự đánh mất mình, người tại 
gia mất lòng tin, thậm chí khiến cho người 
đời chê cười. 

Khi người xuất gia có sơ thất về uy 
nghi và ứng xử, Thế Tôn gọi đó là pháp hủy 
nhục; tự mình hủy hoại thanh danh và hạ thấp 
phẩm giá của mình. Có năm pháp hủy nhục dễ 
dàng hiện hữu trong đời sống xuất gia, đó là 
“tóc dài, móng tay dài, y phục bẩn thỉu, chẳng 
biết thời nghi, nói năng nhiều.” 

“Một thời Phật ở nước Xá-vệ, rừng Kỳ-đà, 
vườn Cấp Cô Độc. 

Bấy giờ Thế Tôn bảo các Tỳ-kheo: 
- Sa-môn xuất gia có năm pháp hủy nhục. 

Thế nào là năm? Đầu tóc dài, móng tay dài, y 
phục bẩn thỉu, chẳng biết thời nghi, nói năng 
nhiều. 

Vì sao thế? Tỳ-kheo có nhiều luận thuyết 
lại có năm việc. Thế nào là năm? Người chẳng 
tin lời, chẳng nhận lời dạy, người chẳng ưa gặp, 
nói láo, cãi lộn kia đây. 

Đó là người nói năng nhiều có năm việc 
này. Tỳ-kheo nên từ bỏ năm điều này. Chớ có 
tưởng tà. Như thế, các Tỳ-kheo, nên học điều 
này. 

Bấy giờ các Tỳ-kheo nghe Phật dạy xong, 
vui vẻ vâng làm.” 

(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập II, phẩm 34, 
Đẳng kiến, VNCPHVN ấn hành, 1998, tr. 328) 

Mới hay, có những thứ thuộc về hình 
thức rất bình thường, với một số người thực 
chẳng đáng để bận tâm, ấy vậy mà Thế 
Tôn lại quan tâm, khẳng định đó là pháp hủy 
nhục Sa-môn. Như người xuất gia mà đầu tóc 
dài. Nói là dài nhưng kỳ thực vẫn ngắn nhưng 
vì hàng nửa tháng không cạo, khiến đầu không 
“tròn” nên kém khuyết hảo tướng xuất gia, 
giống với thế tục hơn. 

Rồi người xuất gia mà để móng tay 
dài, ăn mặc thì bẩn thỉu, rách rưới như các đạo 
sĩ lang thang khổ hạnh, những hình thức này 
không phù hợp với phép “hủy hình” của Sa-
môn. Thực tế thì Thế Tôn luôn khuyến tấn 
hàng đệ tử sống thiểu dục, tri túc chứ không 
khuyến khích khổ hạnh hay chạy theo các hình 
thái dị thường, vì đó chính là pháp hủy nhục. 

Lại nữa, người xuất gia mà không biết 
thời nghi, ra vào đến đi hay làm các việc một 
cách tùy tiện, không hợp thời, chẳng phải lúc 
cũng là tự hủy nhục. Nếu không tu tập chánh 
ngữ thì càng nguy hơn. Nói nhiều mà 
không chánh ngữ, thiếu ái ngữ thì thà không 
nói hoặc kiệm lời, ít nói. Vì sao? Nói nhiều thì 
lỗi nhiều. Khi chưa đạt đến biện tài thì sự nói 
nhiều rất dễ rơi vào các lỗi “người chẳng tin lời, 
chẳng nhận lời dạy, người chẳng ưa gặp, nói 
láo, cãi lộn kia đây.” 

 
Ai cũng biết tướng tự tâm sinh. Cho nên 

luôn tự điều chỉnh, rèn luyện về uy nghi, ứng 
xử, nói năng cho chuẩn mực là pháp 
hành quan trọng của người xuất gia. Chỉ trừ 
một vài trường hợp đặc biệt, các bậc 
Thánh hiển bày phương tiện phá tướng để tùy 
duyên giáo hóa, còn lại tất cả chúng ta đều cần 
nương vào tướng để sửa tâm. Tướng hư thì 
tâm hoại, nên Thế Tôn thường căn dặn “Tỳ-
kheo nên từ bỏ năm điều này. Chớ có tưởng 
tà.” 



 

   20     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

TẬN DỤNG 

KHI ĐƯỢC THÂN NGƯỜI 

& BÍ QUYẾT TU HÀNH 
 
Thích Viên Thành 

rong kinh A Hàm Phật dạy rằng: “Thân 
người khó được khó tu! Giống như biển 

cả, rùa mù lâu nay, mênh mông trôi dạt lưu 
đày, biết bao giờ gặp bộng cây chui vào?” 
Đúng là một việc vô cùng gian khó. 

Nhưng tại sao lại khó như vậy? Có phải 
chăng, vì muốn được thân người, phải cả đời 
giữ gìn ngũ giới nghiêm nhặt: (1/ không sát 
sanh, 2/ không trộm cướp, 3/ không tà dâm. 
4/ không nói dối, 5/ không uống ruợu). Nhưng 
vì sự hấp dẫn của “ngũ dục” (tài, sắc, danh, 
thực, thuỳ) để rồi thuận theo dòng vô minh: 
xem những tiện nghi vật chất trên thế gian 
này là trường tồn vĩnh viễn, là hạnh phúc 
muôn đời; xem những thành công về hình 
tướng là sự thành tựu chí nguyện, nên mặc sức 
để cho dòng đời lôi cuốn vào đường “thị  phi,” 
“danh lợi”; xem việc hưởng thụ “ngũ dục” là lẽ 
đương nhiên, là vinh dự và hạnh phúc. Từ đó 
lơ đểnh năm điều cấm giới. Một khi sức giữ 
năm giới cấm, một cách lơ là, mãi “lang thang 
làm kiếp phong trần, quê nhà ngày một muôn 
lần dặm xa” thì cơ hội kiếp sau làm lại được 
thân người, rất khó là như vậy đấy! 

Khi còn nằm trong vòng “lục đạo” (Trời, 
người, Atula, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh) như 
một ai trôi trong dòng sông, nếu không quyết 
lội vào bờ, thì sẽ bị cuốn trôi ra biển khổ; cũng 
vậy, nếu được làm người, mà ta không quyết 
tu hành tinh tấn, để thoát ly sanh tử, thì vẫn 
phải bị sống chết, luân hồi trong sáu con 
đường này. Xuôi dòng dễ hơn bơi ngược vào 
bờ, thoả mãn dục vọng dễ hơn phải giữ gìn giới 
hạnh, và khi thoải mái hưởng thụ “ngũ dục” thì 
tha hồ mà phạm giới: tham tài, tham sắc, 
tham danh, tham ăn, tham ngủ, để rồi sẵn 
sàng sát hại chúng sanh, phục vụ món ngon 
vật lạ cho vừa cái miệng, hay hãm hại người 
này, người nọ để tranh danh đoạt lợi… “gieo 
nhân phải gặt quả”, giết chúng sanh phải đền 
mạng, gây thù, chuốc oán cũng phải trả quả, 
cho nên hầu hết khó được lại “thân người” mà 

đều đoạ vào cõi tam đồ ác đạo là như vậy.  
Lòng “tham” nặng thì “nghiệp thức” đoạ 

vào cõi ngạ quỷ (quỷ đói), lang thang vất 
vưởng, phải lo kiếm ăn, không ai khai thị, 
hướng dẫn để biết cách thoát ra, tâm “sân” hận 
nặng thì vào cõi địa ngục khổ đau, với những 
hình phạt ghê gớm, không có thời gian để tu; 
ngu “si” nặng, thì u mê ám chướng, không 
phân biệt trắng đen, sống điên đảo, chẳng rõ 
chánh tà thì đến cõi súc sanh, phải chìm đắm 
mãi trong quả báo. “Nợ máu phải đền nợ máu,” 
“oán thù phải trả bằng oán thù” cứ thế chất 
chồng lên mãi, nên rất khó trở lại được thân 
người, là vậy. 

“Hơi nước” gặp nóng bốc hơi bay lên 
thành mây, mây gặp lạnh đông lại thành mưa 
rơi xuống, ao, hồ, sông, suối… cuối cùng chảy 
ra biển cả, và tiếp tục hành trình như cũ. 
“Nghiệp thức” của chúng sanh cũng giống như 
“hơi nước,” nếu không “Tu” để thoát ra khỏi 
vòng sinh tử, thì cũng phải trôi lăn mãi trong 
sáu nẻo luân hồi.  

Tam độc phiền não: tham, sân, si chính 
là nghiệp nhân của tam ác đạo, cho nên Phật 
chỉ dạy cho chúng ta nhất định phải cắt đứt 
tham sân si. Nhưng tham sân si là do ở “chấp 
ngã,” do “cái tôi” của mỗi chúng ta mà tạo ra 
cả. Còn “cái tôi” là còn tham sân si, nên việc 
“Tu” của chúng ta, điều tiên quyết là phải 
“quán chiếu nội tâm,” không chạy theo ngoại 
cảnh, thấy rõ được “khổ” và sự “vô thường” của 
vạn vật, để không ham muốn và dính mắc, mà 
“diệt trừ cái tôi.” 

Theo như Albert Einstein đã nói: “Cái tôi 
và sự hiểu biết, tỷ lệ nghịch với nhau, Hiểu biết 
càng nhiều, cái tôi càng bé, hiểu biết càng ít, 
cái tôi càng có to” cho nên Đức Phật khi mới 
sinh ra đời, đã truyền đi ‘thông điệp’: “Trên 
Trời dưới Trời, cái “Ta” này là quan trọng nhất,” 
rồi suốt thời gian truyền đạo, Ngài đã phải dẫn 
đệ tử đi xin ăn khắp đó đây, cũng không ngoài 
mục đích là diệt “cái tôi” ấy và dạy rằng: Hãy 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     21 

“lấy trí tuệ làm sự nghiệp.” Như vậy, là người 
con Phật, muốn có “trí tuệ” thì “cái tôi” phải 
nhỏ hoặc không có.  

“Luôn quán chiếu nội tâm, triệt tiêu bản 
ngã” mới tu hành đạt kết quả và có nhiều công 
đức, cũng giống như muốn trồng hoa hay 
những cây hữu ích, thì phải diệt trừ “cỏ cú” hay 
bứng hết gốc rễ của những loài cây dại, thì hoa 
mới phát triển đơm bông kết trái được, bèn chỉ 
lo “hướng ngoại tìm cầu” sẽ bị ngoại cảnh tác 
động, chi phối và bón bao nhiêu phân vào, sẽ 
bị rễ hay cỏ dại ăn hết, thì cũng tốn công vô 
ích. “Không có cái tôi” mới hy vọng hết tham 
sân si và chuyển hoá được nghiệp lực của 
mình, hầu tiến lên con đường giải thoát, giác 
ngộ (gốc của việc Tu và diệt tham sân si là ở 
chỗ này, đây cũng là “bí quyết tu hành”!).  

Biết được thân người là khó, và được làm 
người với đầy đủ lục căn, là một phước báu rất 
lớn. Nhưng nếu ta không biết vận dụng thân 
người này để mà tu, chỉ lo ham muốn dục lạc 
thế gian thì: mắt-tai-mũi-lưỡi-thân-ý của 
chúng ta sẽ thành sáu tên giặc vì “…mắt ưa 
xem huyển cảnh hằng ngày, tai thích tiếng mật 
đường dua nịnh, mũi quen ngữi mùi thơm bất 
tịnh, luỡi dệt thêu lắm chuyện gay go, thân 
ham dùng gấm vóc sa sua, ý mơ tưởng bao la 
vũ trụ, bởi lục dục lòng tham không đủ, lấp che 
đầy trí tuệ từ lâu…” cho nên từ đó có thể giết 
người, phá nhà, cướp của, để rồi đoạ lạc.  

Nhưng khi ta biết vận dụng thân người 
để tu và tạo phước lành, sống “ít muốn, biết 
đủ” thì sẽ chuyển hóa, thân tâm thanh tịnh 
trong chánh niệm, lúc đó sáu căn cũng là sáu 
thần thông diệu dụng không thể nghĩ bàn. Mà 
cụ thể trong Kinh Pháp Hoa, phẩm Pháp Sư 
Công Đức: “…Nếu có thiện nam tử, thiện nữ 
nhơn thọ trì kinh Pháp Hoa này, hoặc đọc, hoặc 
tụng, hoặc giải nói, hoặc biên chép, người đó 
sẽ đặng tám trăm công đức nơi mắt, một nghìn 
hai trăm công đức nơi tai, tám trăm công đức 
nơi mũi, một nghìn hai trăm công đức nơi lưỡi, 

tám trăm công đức nơi thân, một nghìn hai 
trăm công đức nơi ý, dùng những công đức này 
trang nghiêm sáu căn đều được thanh tịnh.” 

Khi tôn giả Phú-Lâu-Na thỉnh Phật chỉ 
dạy pháp yếu tu hành, Phật đã bảo: "Chỉ cần 
sáu căn không dính mắc với sáu trần, ngay đó 
là giải thoát." Kinh Lăng Nghiêm mô tả lời giải 
đáp cho nghi vấn của Ngài A-Nan, bằng lời dạy 
đồng thanh của mười phương Chư Phật: 
"Nguồn gốc của trầm luân sanh tử là sáu 
căn của ông; nguồn gốc của Niết-Bàn giải thoát 
cũng là sáu căn của ông chứ không đâu khác.” 

Nếu chúng ta được thân người, đầy đủ 
sáu căn, gặp được Phật Pháp, để hiểu rõ được 
luật nhân quả và sự vô thường, khổ, không của 
vũ trụ, hầu tiến vào tám con đường chánh 
(chánh kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh 
nghiệp, chánh mạng, chánh tính tấn, chánh 
niệm, chánh định) thì từ thân người này sẽ 
vượt lên thành Thánh, thành Bồ Tát và thành 
Phật.  

Trong “lục đạo,” cõi Trời sung sướng quá, 
nên không lo tu, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh 
thì tham lam, khốn khổ và mê muội quá, nên 
cũng không biết đường tu; chỉ có loài người, 
mới có khả năng và nhiều điều kiện thuận lợi 
nhất để tu thành Phật mà thôi.  

Đạo Phật là đạo giác ngộ, là đạo của của 
tình thương và sự hiểu biết, nên khi được làm 
người, ta nên luôn tỉnh thức, lắng đọng tâm tư 
qua các pháp tu tịnh thiền, để được thân an 
tâm lạc, hoặc thường quán chiếu nội tâm, hay 
cắt đứt các duyên, để không bị ngoại cảnh chi 
phối, hầu thoát khỏi những mê lầm, dùng sáu 
giác quan của mình, thấm đượm và hoằng 
truyền Phật Pháp đến với mọi người được sống 
an lạc, thanh thoát mà đem hạnh phúc lại cho 
nhau, chứ không tỉnh giác, thì sẽ dễ bị vô minh 
sai sử, biến thành kẻ cuồng tín, với máu lạnh, 
giết người không gớm tay, hay ôm bom tự sát, 
thì khổ đau cho nhân loại quá rồi.  

Cho nên, muốn được an lạc, để tiến lên 
con đường giải thoát, giác ngộ, hầu thành Phật, 
thành Bồ Tát mà cứu độ chúng sanh, ta phải 
giữ gìn cấm giới, biết làm chủ bản thân, qua 
mắt-tai-mũi-lưỡi-thân-ý, không cho sáu căn 
dính mắc sáu trần, vận dụng thân người, với 
sáu căn đầy đủ này, trong tinh thần “vô ngã” 
để có sự khiêm cung và hoan hỷ, dùng “tứ 
nhiếp pháp” tận tuỵ, phụng sự, hầu bảo toàn 
công đức, mà dễ nhiếp phục và hoá độ chúng 
sanh. Nên nhớ, với triết lý cao siêu của đạo 
Phật, biết rõ rằng: “chơn không, diệu hữu,” nên 
hãy hân hoan, phấn khởi khi thấy mình không 
là gì cả, lúc đó ta sẽ thành “vô ngã” với biết 
bao sự “diệu hũu” của thân tâm, tha hồ mà phổ 
độ! 

 
Pháp Hoa – Nam Úc, ngày 8/5/2019 

Kính Mừng Vesak 2643 và đóng góp cho Mùa 
An Cư năm 2019 của Giáo Hội 

tại Chùa Thiên Ấn, Sydney. 
Thích Viên Thành 



 

   22     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

   22    CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     23 
CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019      23 

 

THÔNG BÁO AN CƯ SỐ 3 
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

Kính bạch Chư Tôn Đức Tăng Ni, 

Mùa An Cư Kiết Hạ năm nay được tổ chức tại Như Lai Thiền Tự và 
Chùa Phật Đà thành phố San Diego, California. Ban Tổ Chức thành tâm kiền 
thỉnh Chư Tôn Đức Tăng Ni vì tinh thần hòa hợp, thanh tịnh Tăng mà sắp xếp 
Phật sự tại bổn tự quang lâm về Đạo tràng An Cư từ ngày 16 đến 26 tháng 6 
năm 2019 để cùng tu, cùng học với đại chúng. 

Ban Tổ Chức cũng thành tâm kêu gọi tinh thần phát tâm cúng dường 
Trai Tăng, công quả ngoại hộ trường Hạ, thính pháp, văn kinh của toàn thể 
quí Phật tử để có được sinh khí trang nghiêm, thiền vị của tứ chúng đệ tử 
Phật. Kính mong quí Phật tử hoan hỷ phát tâm. 

Tịnh nghiệp Đạo tràng An Cư năm nay được thành tựu viên mãn là nhờ 
năng lực tu tập của Đại Tăng cùng sự công quả của quí nam nữ cư sĩ Phật tử. 

Ban Tổ Chức chân thành kính chúc Chư Tôn Đức:  

Phước Trí Nhị Nghiêm 

Đạo Quả Viên Thành 

Đồng hồi hướng công đức cho quí Đạo hữu Phật tử: 

Vô Lượng An Khang 

Cát Tường Như Ý 

Nam Mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát 

San Diego, ngày 19 tháng 04 năm 2019 

Ban Tổ Chức 

HT Thích Minh Hồi - HT Thích Nguyên Siêu 



 

   24     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

  

QUAN ÂM TU VIỆN PHÚ 
 
Kính chúc mừng Thượng Toạ Thích Đồng Lưu 
nhân ngày Khánh thành  
Pháp Đường Tu Viện Quan Âm-Florida, Hoa Kỳ 
 
 

Xa cha xa mẹ lòng dặt dìu bao nỗi nhớ thương, 
Cách bạn cách thầy dạ da diết bấy niềm hoài cảm! 
Quê người xứ lạ một mình một bóng chấn tích khai sơn 
Đất khách tâm thành cô thân độc ảnh cất am phá thạch 
Nắng táp mưa sa chẳng nề khó nhọc nhẫn nại bền tâm 
Sương rơi giá buốt không ngại gian lao tinh cần dốc chí 
Sáng tối chuyên lòng quyết xây đạo nghiệp cốt để báo đền ân sâu 
Mai chiều gắng sức chăm dựng chùa thiền hầu mong thù đáp nghĩa cả 
Cơm rau đạm bạc áo vải nâu sồng, ngày ngày lặng lẽ huân tu 
Núi rừng chằng chịt cây gai sỏi đá, khắc khắc âm thầm dọn dẹp 
Quan Âm Tu Viện nhựt nhựt trang nghiêm đồng hương quy hướng 
Bát Nhã Thiền Môn thời thời thanh tịnh Phật tử tựa nương 
Biến uế độ thành tịnh độ đó thực là pháp thức độ sanh 
Chuyển mê tâm hướng chơn tâm đây mới chính phương châm giáo hoá 
Tâm thành nguyện thiết ứng cảm nơi nơi 
Chí vẹn nguyền tròn giao hòa chốn chốn 
Pháp Đường hoàn thiện khánh lễ tạ ơn  
Tăng Tục hân hoan một lòng chúc nguyện: 
Đạo Pháp hưng long Già Lam vĩnh thạnh tuệ nguyệt hằng soi 
Đồng Lưu Thượng Tọa (*) pháp thể thường an từ tâm mãi rạng...! 
 

 
California, 25-04-2019 

 

TRÚC NGUYÊN-THÍCH CHÚC HIỀN 
cảm đề 

 
_________________ 
 
Ghi chú: (*) Đồng Lưu Thượng Toạ: Thượng Toạ Thích Đồng Lưu trú trì Quan Âm Tu 
Viện tại Tampa, Florida, Hoa Kỳ (Thượng Toạ là người bạn học cùng khoá với Chúc 
Hiền dưới mái trường Học Viện Vạn Hạnh thân yêu, niên khoá 1997-2001). 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     25 

hiều nay, một chiều thật an bình, dưới 
bóng râm mát diệu của những tàng cây 
xanh, lồng lộng tiếng chim như trĩu thanh 
âm vào phòng khách bên trong một ngôi 
đạo tràng. Bình trà đã rót nhiều lần, 

nhưng hương vị trà hãy còn thấm đậm theo 
dòng thế sự hoài niệm cổ kim. 

Chúng tôi, mấy huynh đệ và đạo hữu trong 
buổi gặp gỡ, thường là không hẹn truớc, bởi 
giấc đi miên man thì biết đâu mà hẹn cuộc 
tương phùng. Bây giờ ngồi tính lại thời gian đã 
hơn năm mươi năm (50) trôi xa và rồi sẽ còn 
trôi xa hơn thế nữa. Hôm nay ngày nầy năm 
xưa, Bồ Tát Quảng Đức đã thắp lên ngọn lửa “vị 
pháp thiêu thân,” một trái tim đã ươm mầm 
cho hằng triệu triệu trái tim, hồng lên cho 
muôn trùng cõi vô minh của một thời hoang vu 
bạo tàn của dòng tâm thức con người. Thế rồi, 
trái tim xưa vẫn tươi sắc hồng bất diệt, mà 
dòng đời thì cứ nặng nề lê mình qua từng khúc 
quanh nắng quái chưa tan. Vẫn biết rằng: 

“Chỗ người ngồi một thiên thu tuyệt tác 
Trong vô hình sáng chói nét Từ Bi” 
(Vũ Hoàng Chương) 
 
Có người lại hỏi: “Bây giờ trái tim của Bồ 

Tát ở đâu, vì sao…?” Ở đâu và vì sao! Câu hỏi 

ấy lại dâng lên một nỗi mang mang của màu 
khói sương ảo hóa, khi đã trôi xa, và đã trôi đi 
hơn năm mươi năm của ngày xưa ấy…! 

…………………… 
 
Thế rồi, câu chuyện được chuyển sang một 

cung bậc khác, một ý thức sống thực trong 
cuộc đời. Một đạo hữu kể rằng: “Có vị sư nhờ 
tìm cho một ít loài sen trắng để trồng, để điểm 
vào không gian của ngôi chùa với sắc màu tinh 
trắng của sen, vẫn biết rằng loại sen nầy khó 
trồng hơn những loại sen hồng, sen xanh. 

Thời gian nghĩ quanh đây đó, chợt nhớ và 
vội tìm đến nơi ấy, thì ra khung cảnh hồ xưa, 
nay chỉ còn là một trũng nhỏ còn đọng lại một 
ít nước, trông thấy lúc nhúc mớ cá lon con còn 
xót lại trong hồ, phần diện tích hồ đã san lấp 
gần đầy.  

Nỗi buồn giây phút khi biết ra nay sen 
không còn, lại tiếp nỗi lòng trắc ẩn khi phát 
hiện sự sống mong manh của một số cá con 
còn lại nơi trũng nước nhỏ kia. Không câu nệ 
bùn dơ, từng cái thau nhỏ múc đổ dần vào cái 
sô to, rồi nhọc nhằn đem ra thả xuống dòng 
sông lớn cho cá được tiếp tục sự sống mới, 
thoát đi cái cảnh ao tù, chắc chắn rằng chúng 
được tự do hơn, thoải mái hơn nơi bến rộng 

Sen và Cá 
  
MẶC PHƯƠNG TỬ 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

   26     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

sông dài. Ơn ấy, công ấy, cá biết đâu mà đền 
mà trả, nhưng chỉ mong rằng cá lo sống tốt 
cho đời của cá mà thôi. Chuyện kể là như thế! 

Vấn đề là đi tìm sen trắng đem về trồng 
trong ao vườn chùa. Vâng! vì rằng sen có nhiều 
đặc tính thanh cao, sự thanh cao ấy mà chư 
Phật và chư Thánh, những bậc hiền thiện 
thường ca ngợi tự ngàn xưa cho đến cả ngàn 
sau, cái đạo lý vô nhiễm vẫn trang nghiêm tịnh 
hóa giữa cuộc đời tạp nhiễm. Trước đây, đức 
Phật đã cho chúng ta thấy rằng: 

 
 “Như giữa đống rác nhớp 
 Quăng bỏ trên đường lớn 
 Chổ ấy hoa sen nở 
 Thơm sạch, đẹp ý người”  
(Kinh Pháp Cú, Câu 58) 
 
Trồng sen là chọn lấy, khắc họa một biểu 

tượng cho cái sống thanh cao của tâm hồn, cái 
đẹp, cái thẩm mỹ, sự trong sáng vượt thoát 
không phải từ đầu non đỉnh núi, mà phải từ cõi 
lạc thú phàm tâm. Chính vì vậy, Đức Phật xác 
chứng qua lời dạy tiếp: 

 
 “Cũng vậy, giữa quần sanh 
 Uế nhiễm, mù, phàm tục 
 Đệ tử bậc Chánh Giác 
 Sáng ngời với tuệ trí.”  
(Kinh Pháp Cú, Câu 59) 
 
Ngoài sự ca ngợi của chư Phật, chư Thánh 

đệ tử và các bậc Thiền Tổ, v.v… còn có sự ca 
ngợi trong kho tàng Ca dao, Dân ca Việt Nam, 
đã được truyền tụng qua bao đời của Ông, Cha 
và rồi cũng sẽ truyền đi bất tận cho đến tận 
mai sau. Bởi: 

 
 “Trong đầm gì đẹp bằng sen 
 Lá xanh, bông trắng lại chen nhụy vàng 
 Nhụy vàng bông trắng lá xanh 
 Gần bùn mà chẳng hôi tanh mùi bùn” 
(Ca Dao VN) 
 
Thanh cao quá! Như một câu kinh huyền 

nhiệm, như một tâm hồn không vết xước trầm 
luân. Nhưng có xa rời đâu cái “Thực-hữu” ở đây 

và cả bây giờ! 
Chuyện của cái ao (đời) dù nay có bị lấp 

cạn đi, và cho dù hiện nay, nơi chốn ấy đã 
không còn sen nữa, không thỏa mãn được 
những ước mong tìm sen về trồng. Thế nhưng, 
điều gì lại giúp cho chúng ta có một cung nhịp 
mới, một cơ hội mới cho việc đi tìm một hướng 
đi trong muôn vàn hướng đi, một sự ẩn trú 
bình an trong muôn vàn sự ẩn trú. Đó là, chợt 
thấy sự sống mong manh của một ít cá còn lại 
nơi trũng nước đục cạn. Điều ấy, nếu không 
phải “thực” là gì ? Thay vì ta phải thênh thang 
đi tìm một “chơn lý, lý tưởng” đôi khi những ý 
niệm ấy lại rơi vào ảo hư mơ hồ vô vọng, phi 
thực… 

Nếu như ta cố son phấn cho việc làm, thì 
việc làm sẽ chỉ là son phấn. Đạo lý cuộc sống 
đâu nhất thiết phải cần đến chất liệu son phấn 
giả tạm ấy! Và trái lại, loại chất liệu son phấn 
cũng không cần phải vẽ lên sắc màu đạo lý của 
bậc Thánh Hiền. 

Đến đây, chúng ta còn nhớ đến một sự 
việc khác nữa, qua một câu chuyện sống đẹp 
được kể rằng: “… Có một cậu bé, một hôm dọc 
theo bờ biển, cậu nhặt từng con sao biển trên 
tay rồi lần lượt quăng từng con ra biển xa, cứ 
như thế, mỗi khi cậu có dịp ra bờ biển.  

Một lần nọ, có người trông thấy cậu làm 
như vậy và bảo với cậu rằng: trông cậu làm 
một việc không ích lợi gì cả, vì sau đó sóng 
biển cũng sẽ đưa chúng trở lên bãi cát khô. 
Thế nhưng, cậu bé kia trả lời rằng ít ra cậu 
cũng giúp cho chúng có thêm một ít thời gian 
sống dưới biển…” 

Như vậy, tất cả việc làm là cốt để phát 
sinh thêm sự sống sao cho được tươi mát lành 
mạnh là cần, sự sống được nuôi dưỡng tốt bởi 
những chất liệu có ý thức, có thiết thực đạo lý, 
có nhân tính, v.v… Chính điều đó, ở đây và bây 
giờ là sự tồn tại thanh cao, sự hướng thượng 
trong sáng, sự an bình mầu nhiệm một cách 
nghiễm nhiên hơn bao giờ hết. 

 
Vì vậy, một chiều bình an, không phải là 

một chiều chỉ cho khái niệm, không phải là cầu 
an lẩn tránh, nhưng lại càng không phải là một 
mơ hồ đề cao những ý tưởng xa xôi, cũng 
không phải là sự mệt mỏi, chán chường trong 
bùn đục của thói đời, để rồi phải chịu bao khổ 
lụy. Nếu như có những ý niệm hành động trên, 
thì khác gì như một tâm hồn hoang mạc, ho-
ang vu cọc còi tư duy, mục nát với thời gian. 

Trái lại, có một chiều thật sự tìm và trồng 
sen và thật sự có giúp cho bao nhiêu con cá 
nơi trũng nước cạn đục kia được tự do thong 
dong ngược xuôi nơi bến rộng sông dài. Điều 
ấy có khác gì đã và đang tưng bừng bởi những 
sắc hương hoa và lá của sen. Đi và tìm bao “kỳ 
hoa dị thảo,” thế nhưng trên vạn nẻo đời, ở 
đâu lại không có (hoa thơm cỏ lạ) vẫn nở muôn 
trùng trong ta và trong cả cuộc đời. 

 
MẶC PHƯƠNG TỬ  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     27 

Ngày xưa có một ông thầy 
Tu hành ngồi mãi cả ngày thật chăm 
Lạ thay thầy chẳng thích nằm 
Trụ trì chùa lớn, tiếng tăm vang rền, 
Bao nhiêu đệ tử kề bên 
Chẳng ai có được cơ duyên trọn đầy 
Học theo khổ hạnh của thầy 
Ba oai nghi giữ hàng ngày mãi thôi 
Chỉ đi, chỉ đứng, chỉ ngồi 
Không nằm chi cả. Mọi người gắng theo 
Thật là khó biết bao nhiêu 
Tuy nhiên đệ tử sớm chiều quản chi. 
 
Một hôm có chú sa di 
Từ xa lưu lạc xin về đây tu 
Và xin ở lại trong chùa 
Thầy nghe biểu lộ tâm từ nhận ngay, 
Chú xin hầu cận bên thầy 
Để hòng học được cái hay đạo mầu 
Hạnh tinh tấn đứng hàng đầu, 
Thầy vui chấp thuận! Trước sau đẹp lời! 
Nhưng hằng đêm khi thầy ngồi 
Suốt cho tới lúc sáng trời, rất chăm! 
Thì trò kia cũng cứ nằm 
Suốt cho tới sáng, cũng hăng vô cùng! 
Thầy lưu ý thấy lạ lùng 
Nhưng mà thấy chú cũng không chây lười 
Luôn luôn tỉnh táo đáp lời 
Thầy vừa sai bảo, chú thời làm ngay 

Chu toàn bổn phận tốt thay 
Thầy đâu có cớ la rầy trò đâu! 
Ông thầy thầm nghĩ trong đầu 
Tiếc cho đệ tử trước sau tận tình 
Lại thêm rất mực thông minh 
Cứ nằm ỳ mãi! Tu hành uổng thay! 
 
Cuối cùng rồi đến một ngày 
Ông thầy phải dạy chú hay biết rằng: 
"Chớ nên tu cái hạnh nằm 
Nếu tu nằm mãi cũng bằng uổng thôi 
Coi chừng thành rắn mất rồi!" 
Sa di kính cẩn trả lời thầy ngay: 
"Bạch thầy! Suốt cả năm nay 
Nếu thầy ngồi mãi có ngày không xa 
Thân hình thầy sẽ biến ra 
Cũng thành con cóc thôi mà! Khác đâu!" 
Thầy nghe trò nói dứt câu 
Tức thời chợt ngộ đạo mầu! Lành thay! 
 
 

 
 

TÂM MINH 

NGÔ TẰNG GIAO 
 

(thi hóa theo Truyện Cổ Phật Giáo) 

TU NGỒI, TU NẰM 



 

   28     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

KHOA HỌC, NGHỆ THUẬT 

VÀ TÍNH TÂM LINH 
  

Nguyễn Thế Đăng 
  

Einstein đã nói khoa học mang trong 
mình nó một tính tôn giáo, tính tín ngưỡng vũ 
trụ: “Những nhà hoạt động nghiên cứu khoa 
học, dù bị người đương thời hoài nghi, nhưng 
đã chỉ ra con đường cho những người cùng tư 
tưởng sống rải rác ở các miền của thế giới và 
trải qua nhiều thế kỷ. 

Chỉ có ai cống hiến đời mình cho những 
mục đích tương tự mới có 
được một quan niệm sinh 
động về cái gì đã đem lại 
hồn và sức mạnh cho những 
bậc vĩ nhân này, mặc cho 
vô số thất bại nhưng vẫn 
trung thành với mục đích 
của họ. Đó chính là tính tín 
ngưỡng vũ trụ. Một người 
đương thời đã nói không 
phải không có lý rằng 
những nhà nghiên cứu 
nghiêm túc trong thời đại 
phổ biến tính vật chất chủ 
nghĩa của chúng ta chính là 
những người duy nhất có 
tính tín ngưỡng sâu xa. 

Hãy thử và thâm nhập 
những bí ẩn của vũ trụ với 
những phương tiện giới hạn của chúng ta, bạn 
sẽ thấy, đằng sau những chuỗi mắt xích có thể 
nhận ra, còn có cái gì tinh tế, không thể hiểu 
thấu đáo và giải thích được. Sự tôn kính trước 
sức mạnh này, ngoài những cái chúng ta có 
thể hiểu, đó là tôn giáo của tôi. Trong chừng 
mực này, thực tế, tôi là người có tín ngưỡng. 

Thật là một cảm giác tuyệt vời khi khám 
phá được tính thống nhất của một phức hợp 
các hiện tượng vốn biểu hiện trước giác quan 
như những sự vật hoàn toàn tách biệt nhau.” 

Và khi Einstein nói về nghệ thuật, ở đây 
là âm nhạc, chúng ta vẫn nghe thấy cái gì đó ở 
tầm mức vũ trụ: 

“Vivaldi, Bach và Mozart. Đặc biệt là Mo-
zart! Tôi tin rằng âm nhạc của Mozart đẹp và 
tinh khiết đến độ tôi xem nó như chính vẻ đẹp 
nội tâm của vũ trụ. Những gì tôi có thể nói về 
tác phẩm của Bach là: nghe, chơi, yêu, chiêm 

ngưỡng nó, và im lặng.” “Mozart đẹp lắm, dịu 
dàng không thể tả, ông luôn luôn như thế và 
mãi mãi như thế. Có một cái gì vĩnh cửu, thoát 
khỏi bàn tay định mệnh và tất cả sự mù quáng 
của con người” (Trích từ Einstein, tác giả 
Nguyễn Xuân Xanh, bản in lần 9, 2011). 

Với Einstein, khoa học và cả nghệ thuật 
luôn luôn đi tìm kiếm để tiếp xúc với cái mà 

ông gọi là “tín ngưỡng vũ 
trụ,” “tôn giáo vũ trụ,” “tính 
thống nhất của các hiện 
tượng,” “vẻ đẹp nội tâm của 
vũ trụ,” “có một cái gì vĩnh 
cửu, thoát khỏi bàn tay định 
mệnh và tất cả sự mù quáng 
của con người.” 
Cái đó, kinh Pháp hoa gọi là 
“thật tướng của tất cả mọi 
sự” (chư pháp thực tướng). 
Cái đó, “cái gì vĩnh cửu,” 
“tính thống nhất của các hiện 
tượng” được gọi là “chân lý 
tuyệt đối và tối hậu” so với 
chân lý tương đối và quy 
ước; là “nền tảng của mọi 
xuất hiện,” là “Như Lai tạng” 
từ đó mọi sự sinh khởi… 

Từ thời Hy Lạp (khoảng 500 năm trước 
Tây lịch), các triết gia và cũng là những nhà 
khoa học, đã đi tìm bản thể của vũ trụ. Thales 
cho rằng nguyên chất căn bản là Nước; Hera-
clite cho rằng vạn vật đồng nhất thể và tượng 
trưng chất thể nguyên sơ là Lửa; Anaximène 
cho rằng nguyên chất căn bản là đơn nhất và 
vô hạn; Pythagore nói rằng sự vật là những con 
số, và những con số ấy hòa âm với nhau tạo 
thành sự hòa âm của vũ trụ (kosmos)… 

Cái gì là bản chất của vũ trụ? Cái gì là nền 
tảng của mọi xuất hiện với các giác quan và ý 
thức? Câu hỏi ấy là một ám ảnh phải tìm hiểu 
ngay từ lúc khởi nguyên của văn minh Tây 
phương với các triết gia và các nhà khoa học vĩ 
đại. Cho đến bây giờ, ám ảnh ấy vẫn là động 
cơ thúc đẩy sự tiến bộ của khoa học. 

Tiến sĩ Francis S. Collins, Giám đốc Dự án 
Giải mã Gien Người, sau khi hoàn tất dự án đã 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     29 

viết cuốn Ngôn ngữ của Thượng đế (The Lan-
guage of God, 2006) nói về thứ ngôn ngữ (sinh 
học) mà Thượng đế đã sử dụng để sáng tạo 
nên sự sống. Về mặt vật lý, hạt Higgs được 
xem là “hạt của Thượng đế.” Nhà vật lý Leon 
Ledeman, Nobel Vật lý 1982, đã viết cuốn The 
God’s Particle: If the Universe is the Answer, 
What is the Question” (Hạt Thượng đế: Nếu vũ 
trụ là câu trả lời, thì Cái Gì là câu hỏi?). 

Khi nói tôn giáo là sự nối kết trở lại (re-
ligion) thì nối kết trở lại với Cái Gì? Cái Ấy có lẽ 
là cội nguồn của con người và vũ trụ, và luôn 
luôn bao bọc con người và vũ trụ. Nói thế 
nghĩa là cái ấy là nền tảng của cuộc đời con 
người và sự sống của vũ trụ, từ quá khứ, hiện 
tại, cho đến tương lai. Cái nền tảng cho mọi 
hình thức sống ấy hiện giờ đang có đây, vì thế 
nó là ám ảnh ghê gớm cho mọi hoạt động của 
con người. 

Nếu như khoa học tìm kiếm nền tảng của 
mọi hiện tượng như một cái gì khách quan, 
thậm chí ở bên ngoài, thì tất cả mọi văn 
chương, triết học, nghệ thuật… cũng đi tìm nền 
tảng ấy, nhưng qua những trải nghiệm của 
cuộc đời làm người bằng một tâm thức nghiêng 
nhiều về ‘trí thông minh cảm xúc.’ Đâu là ý 
nghĩa của cuộc đời làm người? Sống và chết để 
làm gì? Tôi là ai? Tôi hiện sống trên cái gì hay 
trên hư vô? Và chết sẽ đi về đâu? 

Những nhà văn lớn, qua trải nghiệm cuộc 
sống của mình, đã đi đến những vấn đề cốt lõi 
của thân phận con người. 

“Nếu không có cái gì cao hơn con người 
thì mọi sự đều được phép làm” (Tội ác và hình 
phạt - Dostoievski). “Cái Đẹp sẽ cứu rỗi thế 
giới” (Anh em nhà Karamazov) “Nếu trần gian 
này là một nơi chốn lưu đày thì đâu là quê nhà 
của con người?” (Lưu đày và quê nhà - Albert 
Camus). “Rốt cuộc, con người chỉ là một đam 
mê vô ích” (Hữu thể và hư vô - J.P. Sartre). 

 
“Trời xuân xanh xuống hẹn rằng  
Sớm sương đổi lục chiều trăng thay hồng 
Ngõ về em có nhớ không  
Bóng vang đầu nước hình lồng cuối hoa…  
…Mùa mây trên tháng năm còn  
Ngày vui thứ nhất trái tròn sơ nguyên  
Dâu Tần ngả nhánh nghiêng nghiêng  
Ôi người cố quận nhìn em phương nào.” 
(Đi tìm, Mưa nguồn - Bùi Giáng) 
 
Đi tìm cái chính thật là mình, tính tâm 

linh vốn có của mình, quê nhà đích thực của 
mình…, đây là động lực cho văn chương và thơ 
ca. Và cuộc hành trình tìm kiếm ấy đến bây giờ 
vẫn như mới bắt đầu. 

Quả thật con người đã bị thất lạc quê 
hương của mình, như kinh Pháp hoa nói câu 
chuyện chàng cùng tử quên mất quê nhà, như 
Kinh Thánh nói câu chuyện đứa con hoang 
đàng trở về. 

Nhìn qua một ngành nghệ thuật khác là 
hội họa. Các họa sĩ vẽ cái gì? Không phải vẽ 

cho giống, mà vẽ chính cái thấy của họ về thực 
tại. Nói cách khác, họ đi tìm thực tại qua những 
bức tranh vẽ của mình. Nghệ thuật là con 
đường để đi tìm thực tại, đi tìm lý lịch, bản thể 
của chính mình và vũ trụ. 

Chỉ nhìn qua vài ngành hoạt động của con 
người như vậy, chúng ta nhận ra là tất cả văn 
hóa và văn minh của con người là sự tìm về 
hay tìm đến cái thực tại tối hậu - mà trong bài 
này gọi là tính tâm linh. Chưa tìm ra nó, con 
người vẫn còn lạc lõng, còn hy vọng hão huyền 
và sợ hãi vô cớ; vẫn luôn luôn có những bất 
toại nguyện cấu thành một đời người. 

Nhưng chúng ta cũng thấy rằng những 
con đường khoa học, nghệ thuật chỉ mới tiếp 
xúc ở những bước đầu của con đường tâm linh, 
và việc chúng có thể vượt khỏi tầng ý thức để 
đi trọn con đường tâm linh hay không thì không 
thể biết chắc. 

Tất cả lịch sử loài người là tìm kiếm, dù có 
ý thức hay một cách vô thức, cái đời sống trọn 
vẹn, hoàn hảo, vượt khỏi phiền não khổ đau và 
những mâu thuẫn xung đột xảy ra từng phút 
từng giây trong tâm thức mình và hiện hình 
trong đời sống xã hội. Đời sống ấy Đức Phật đã 
tìm thấy và thể nhập trọn vẹn. Rồi sau đó có 
rất nhiều ngưởi khác ở mọi quốc gia đã đi theo, 
biết và sống đời sống hoàn hảo ấy. Các vị là 
những chứng nhân cho sự việc một đời sống 
Chân-Thiện-Mỹ có thể xuất hiện ở đời, và các vị 
đã nối tiếp nhau làm thành dòng sống, lịch sử 
tâm linh, của đạo Phật. 

Đạo Phật là con đường do Đức Phật đã đi, 
cho đến rốt ráo của tính tâm linh, và mỗi thế 
hệ về sau luôn có những người đi trên con 
đường ấy và mở rộng thêm, như số các Luận 
mỗi thế hệ lại có nhiều thêm ở các quốc gia 
trên thế giới cho thấy. Đức Phật đã từng nói: 
“Đây là con đường hoàn hảo ở chặng đầu, hoàn 
hảo ở chặng giữa, hoàn hảo ở chặng cuối 
cùng.” 

Đạo Phật giúp con người hoàn thành số 
phận làm người bằng cách hướng dẫn con 
người đi hết con đường tâm linh, hoàn tất tính 
tâm linh vốn có của mình. Vì lý do đó mà đạo 
Phật vẫn tồn tại ngày nào con người chưa hoàn 
tất định mệnh cao cả của mình, tính tâm linh 
của mình. Tính tâm linh ấy, nói theo kinh Đại 
Bát Niết-bàn, là Thường, Lạc, Ngã, Tịnh.  

 

(Nguồn: thuvienhoasen.org) 



 

   30     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

THIỀN HỌC 

THIỀN ĐI BỘ 
  

ARINNA WEISMAN và JEAN SMITH 
Huỳnh Kim Quang dịch 

  

LỜI GIỚI THIỆU CỦA NGƯỜI DỊCH: 
Ngày xưa Đức Phật trong suốt 45 năm 

giáo hóa tại khu vực rộng lớn dọc theo hai bên 
bờ Sông Hằng ngài chỉ sử dụng mỗi một 
phương tiện duy nhất là đi bộ. Trong Kinh nói 
Đức Phật lúc nào cũng ở trong đại định, như 
vậy thì lúc đi bộ Đức Phật cũng thiền.  

Cho nên, ngày nay khi chúng ta nói đến 
thiền đi bộ thì không là vấn đề mới mẻ gì cả. 
Nhưng đôi khi chúng ta lại ít để tâm thực tập 
đúng theo phương thức để mang lại sự an tịnh 
cho thân tâm trong cuộc sống hàng ngày.  

Về 2 tác giả Arinna Weisman và Jean 
Smith: 

Arinna Weisman là giáo sư hướng dẫn 
cho Lotus Sisters. Bà đã nghiên cứu về thiền 
minh sát kể từ năm 1979 và dạy thiền kể từ 
năm 1989. Thân giáo sư của bà là Ruth Den-
ison, là người được truyền thụ để dạy thiền bởi 
thiền sư U Bha Khin. Bà là người sáng lập 
Trung Tâm Thiền Insight Meditation Center of 
Pioneer Valley tại tiểu bang Massachusetts. Bà 
cũng là đồng tác giả của cuốn sách “A Begin-
ner’s Guide to Insight Meditation,” và là người 
chấp bút cho cuốn sách “Women Practicing 
Buddhism: American Experiences,” được hiệu 
đính bởi Peter Gregory và Susanne Mrozik. 

Jean Smith là nhà văn/người biên tập của 
nhiều cuốn sách về Phật Giáo, gồm cuốn “365 
Zen,” “A Beginner’s Guide to Insight Medita-
tion,” và “Breath Sweeps Mind.” Là thành viên 
lâu đời của Insight Meditation Society, bà là 
chủ tịch hội đồng điều hành của Mountain Re-
treat Center, tại Taos, New Mexico, nơi bà sinh 
sống.  

Hai tác giả Arinna Weisman và Jean Smith 
sẽ làm sáng tỏ cách thực tập thiền đi bộ rất 
phổ thông này, qua sự hướng dẫn chi tiết dưới 
đây. 

*** 
 
Việc đi bộ có thể là cơ hội kỳ diệu khác để 

thực hành chánh niệm. Từng giây phút có thể 
tăng cường sự tỉnh thức và đôi khi là đối tượng 
dễ tiếp cận thiền hơn hít thở. 

Các kỹ thuật thiền hành chính thống thì 
khác nhau trong những trường phái khác biệt 
của Phật Giáo Nguyên Thủy. Trong truyền 

thống Miến Điện và trong các khóa tu Thiền 
Minh Sát, các thiển giả thường đi bộ một mình, 
hơn là đi theo đoàn người, như đã được thực 
hành trong các truyền thống Phật Giáo khác.  

Lời khuyên là đi bộ lui và tới giữa khoảng 
cách từ 20 tới 30 feet [hay từ 6 mét tới 9 mét], 
sẽ giúp cho chúng ta không bị vướng vào “việc 
đi tới nơi nào đó.” Chúng ta thực tập việc đi bộ 
chỉ là để đi bộ. Việc chọn một nơi để thực tập 
từ lúc bắt đầu khoảng thời gian đi bộ cũng loại 
trừ việc mất thời gian quyết định nơi nào chúng 
ta phải đi bộ. Chúng ta nên cố giữ nơi mà 
chúng ta đã chọn bởi vì chúng ta thường đối 
diện với các ý muốn như “Chỗ này quá ổn sào. 
Tôi nên đi bộ phía sau nhà.” Nhưng phía sau 
nhà thì quá lạnh, như thế chúng ta phải tìm 
một nơi ấm áp. Nhưng hỡi ôi, thật là kinh 
khủng bởi vì những nơi ấm ấp thì đông người 
và chúng ta không thể thiền hành trừ ra chúng 
ta đơn độc. Những do dự đó đã làm mất 30 
phút do đó chúng ta quyết định bỏ.  

Khi quý vị đã chọn được một nơi rồi, thì 
hãy phân chia việc thiền hành ra làm 3 giai 
đoạn. Trong khoảng thời gian thứ nhất, có lẽ từ 
10 tới 15 phút, đi bộ chậm hơn một tí so với lúc 
quý vị đi bộ bình thường. Trong khoảng thời 
gian thứ hai, cũng từ 10 tới 15 phút, hãy đi bộ 
chậm hơn nữa. Trong khoảng thời gian thứ ba, 
hãy đi bộ thật chậm. 

Cũng tốt, thay vì chia việc đi bộ của quý vị 
ra làm 3 khoảng thời gian, thì chọn một trong 
những tốc độ và đi bộ lui và tới cùng tốc độ đó. 
Tất cả sự thực tập trong truyền thống này, 
cách nào quý vị cảm thấy thích hợp với mình, 
tùy theo các điều kiện, thì quý vị nên thực tập 
theo cách đó. 

Bây giờ hãy thực tập. Khởi đầu, như quý vị 
đã thực tập thiền tọa, qua sự nhận biết chú 
tâm của quý vị và hãy cam kết giữ chánh niệm 
trong suốt sự thực tập này.  

Trong phần đầu thiền hành, cho phép sự 
tỉnh thức của quý vị tập trung vào cảm nhận 
từng bước đi trên mặt đất. Nếu quý vị muốn 
đem thêm năng lực vào – và một trong những 
điều kỳ diệu về thiền hành là nó thực sự mang 
năng lực vào tâm quý vị -- nhấc đầu gối cao 
hơn một chút và bước ngắn lại, để quý vị đi 
những bước ngắn hơn. Ghi nhận cảm giảc của 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     31 

từng bước đi trên mặt đất: Bước đi, bước đi, 
bước đi… 

Trong phần kế tiếp, hãy đi chậm vừa đủ để 
quý vị ghi nhận từng nhấc chân lên và rồi từng 
bước chân đi trên mặt đất. Nhấc chân lên, bước 
đi -- nhấc lên, bước đi -- nhấc lên, bước đi. Quý 
vị sẽ ghi nhận, như khi ngồi thiền, rằng tâm 
chạy lung tung rất nhiều lúc. Không sao cả. Chỉ 
mang nó trở lại với cảm giác của việc nhấc 
chân lên và bước đi, và hãy nhận biết trình tự 
đó. Quý vị nhận biết mình đang nhấc chân lên 
khi quý vị nhấc chân lên, và quý vị nhận biết 
qúy vị đang bước đi khi quý vị bước đi.  

Trình tự sau cùng là nhấc chân, bước đi, di 
chuyển -- nhấc chân, bước đi, di chuyển. Trong 
giai đoạn này, hãy đi chậm vừa đủ để quý bị 
ghi nhận sự di chuyển của trọng lượng cơ thể 
và mức độ áp lực diễn ra từ chân này sang 
chân khác. Hãy bắt đầu ghi nhận chi tiết của 
kinh nghiệm này. Ghi nhận rằng khi bàn chân 
nhấc lên, các bắp thịt có thể hoạt động trong 
quý vị. Hãy quán sát cách mà bàn chân lướt 
qua mặt đất, cách bàn chân giở lên, rồi khi 
bước đi -- đừng di chuyển tức thì -- chỉ nhận 
biết việc bàn chân đặt lên mặt đất. Rồi hãy để 
trình tự tiếp tục diễn ra nữa, đừng đánh mất 
nhận biết đối với việc nhấc chân, bước đi, di 
chuyển -- nhấc chân, bước đi, di chuyển.  

Một số người thấy hữu ích trong việc ghi 
nhận -- chẳng hạn nói lời rất nhẹ trong tâm khi 
thực tập thiền hành. Khi họ đang nhấc chân thì 
nói, “Đang nhấc chân”; khi họ đang bước đi thì 
nói, “Đang bước đi”; khi họ đang di chuyển thì 
nói, “Đang di chuyển.” 

Cẩn thận đừng để những lời ấy chiếm ưu 
thế hay ngay cả làm chủ -- chúng nên mờ nhạt 
– nhưng sự ghi nhận có thể giúp quý vị thêm 
một chút hậu thuẫn trong việc tỉnh thức tiến 
trình đi bộ và có thể giúp quý vị tiếp tục tập 
trung.  

Bổ sung cho sự ghi nhận, việc đi bộ bằng 
cách tính -- tập trung vào sự phát triển an định 
và tập trung tinh thần – là sự thực tập khác có 
thể giúp quý vị khi tâm bị tán loạn. Trong sự 
thực tập này, quý vị có thể đi bộ ở một nơi bình 
thường. Khi quý vị bước thứ nhất, quý vị đếm 
1. Trên 2 bước kế tiếp, quý vị đếm 1, 2. Trên 3 
bước kế tiếp, quý vị đếm 1, 2, 3. Trên 4 bước 
tiếp theo là 1, 2, 3, 4, và cứ thế đếm cho đến 
bước thứ 10. Khi quý vị đếm tới bước thứ 10, 

rồi đếm 10, 9 cho 2 bước sau đó; rồi 10, 9, 8 
cho 3 bước tiếp theo, v.v… 

Bất cứ khi nào quý vị mất tập trung, thì 
quý vị hãy trở lại đếm số 1. Điều thường xảy ra 
là khi quý vị đang ở giữa trình tự và đếm tới 
10, rồi quý vị đếm 11 – quý vị không nhớ 
chuyển trở lại bởi vì quý vị bị tán tâm; quý vị 
theo thói quen. Nếu quý vị muốn di chuyển 
thân thể trong lúc chú tâm, thì việc đếm số là 
rất hữu ích. Quý vị có thể thực tập điều đó 
trong một không gian ngắn và cứ đi vòng lại, 
hay quý vị có thể thực tập điều đó trên cuộc đi 
bộ dài bằng cách thường xuyên bắt đầu đếm 
trở lại.  

Khi quý vị đang đi bộ, sự chú tâm ưu tiên 
của quý vị là vào các cảm nhận việc đi bộ. Đôi 
khi quý vị sẽ ghi nhận rằng quý vị không chú 
tâm vào việc đang đi bộ mà lại để ý đến việc 
đang thấy hay đang nghe – là kinh nghiệm rất 
bình thường. Khi điều đó xảy ra, chi ghi nhận, 
“Đang thấy” hay “đang nghe,” và trở lại đang đi 
bộ. Nếu, trong thời gian thực tập chính thức, 
quý vị muốn nhìn điều gì đó, hãy nhận biết sự 
chú tâm này, dừng đi bộ, nhìn điều gì quý vị 
muốn nhìn, rồi tiếp tục đi bộ với sự chú tâm 
vào các bước đi.  

Thực tập đi bộ nghiêm túc có thể không 
thích hợp trong cuộc sống hàng ngày của quý 
vị. Có lẽ thời gian duy nhất để quý vị thực tập 
đi bộ là khi quý vị dắt chó ra ngoài vào buổi 
sáng, và không có cách nào để quý vị có thể 
thực tập việc nhấc chân, bước đi, di chuyển. 
Không sao. Chỉ tỉnh thức toàn diện việc đi bộ 
và ghi nhận liên tục cơ thể của quý vị cảm giác 
thế nào trong lúc di chuyển. Hay quý vị có thể 
thấy dễ dàng hơn trong việc chú tâm vào bàn 
chân, ghi nhận việc đặt chân lên đất, tiếp xúc 
với mặt đất, và cảm nhận nhịp bước đi. Loại 
chánh niệm này là giá trị tương đương đi bộ 
nghiêm túc. Không có cách nào tốt hơn cách 
nào. Cả hai đều hữu ích theo cách riêng, như 
thế cách nào quý vị chọn để thực tập là tùy 
theo các hoàn cảnh trong cuộc sống của chính 
quý vị.  

Chạy bộ cũng có thể trở thành phương 
thức thực tập của chúng ta nữa -- cảm nhận sự 
chuyển động toàn thân, và đặc biệt nhịp bước 
chân trên mặt đất. Vận động cơ thể trong môt 
số cách thức như yoga hay từ cảm thức nội tại 
của chính chúng ta về động tác, việc tập thể 
dục, và thực tập yoga có thể là một phần của 
việc thực tập chánh niệm của chúng ta. 

 
 

Trích từ tác phẩm “The Beginner’s Guide to In-
sight Meditation” [Hướng Dẫn Thiền Minh Sát 
Cho Người Sơ Cơ] của 2 tác giả Arinna Weis-
man và Jean Smith, theo trang mạng Phật Giáo 
Lion’s Roar phổ biến ngày 2 tháng 4 năm 2019. 
Độc giả có thể đọc nguyên tác Anh ngữ ở đây: 
 

https://www.lionsroar.com/mindful-
walking-how-to-do-walking-meditation/  

https://www.lionsroar.com/mindful-walking-how-to-do-walking-meditation/
https://www.lionsroar.com/mindful-walking-how-to-do-walking-meditation/


 

   32     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

THẦN THÔNG VÀ TU CHỨNG 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do NHÓM ÁO LAM thực hiện) 

ước trong bốn biển chỉ có một vị là mặn. 
Đạo của Như Lai cũng chỉ có một vị đó là 
vị giải thoát. Mục đích của đạo Phật là 
giải thoát.  
Được thân người là quý, bởi đó là 

phương tiện diệu dụng để liễu chứng bồ đề 
đạo quả. Mười phương ba đời chư Phật thị hiện 
cũng chỉ vì một đại sự nhân duyên ấy. Khai thị 
chúng sanh ngộ nhập tri kiến Phật.  

Khai mở được lòng hoa Phật tánh là liễu 
đồng càn khôn vũ trụ. Đừng tham đắm thần 
thông biến hóa quỷ sự như yêu ma. Vì con 
người là nơi giao hợp giữa âm và dương, là nơi 
tụ hội của ngũ hành, là tử khí của quỷ thần.  

Ngày xưa ngài Pháp Dung ở trên núi Ngưu 
Đầu chuyên tâm tham thiền cho đến quên ăn 
bỏ ngủ, cảm đến cầm thú. Chúng mang hoa 
quả đến cúng dường ngài. Thế mà về sau phải 
nhờ Tổ Đạo Chí chỉ cho yếu pháp của Thiền 
Tông ngài mới thông ngộ tiếp tục tu trì. Lúc ấy 
ngài thu thần nhập chánh định, cầm thú đâu 
thấy ngài được nữa mà cúng dường, mới biết 
người đạt đạo nào khác đâu như kẻ bình 
thường.  

Lại như sư Phổ Nguyện ở núi Nam Tuyền, 
một hôm xuống núi thăm Trang Sở, được 
Trang chủ tiếp đón trọng thể, sư Phổ Nguyện 
tỏ bày sự ngạc nhiên. Trang chủ cho biết: “Khi 
hôm có thổ thần đến mách bảo nên con đâu 
dám không chuẩn bị để tỏ lòng tín kính.” Ngài 
Phổ Nguyện buồn rầu than “Ôi ta tu vô lực để 
quỷ thần biết tâm.”  

Thế mà ngày nay nhân giả tham thiền mà 
cầu mong được như quỷ thần đến độ cho ma 
chướng chiếm đoạt thân mình làm trò huyễn 
hóa mà cho là chứng đắc tự phụ, không đáng 
buồn lắm sao!  

Lại nữa Thiền sư Đạo Ưng đệ tử, đệ tử 
ngài Đông Sơn Lương Giới cất am trên đỉnh 
Tam Phong chuyên tu thiền định hàng ngày cứ 
đến giờ quá đường thì về chùa thọ trai cùng đồ 
chúng. Bỗng dư bảy ngày sư không xuống thọ 
trai. Đông Sơn cho người gọi sư xuống hỏi 
nguyên nhơn, ngài đáp: “Được thiên thần cúng 
dường.” Đông Sơn quở ông còn chỗ kiến giải. 
Đến chiều sư xuống. Đông Sơn hỏi: “Không 

nghĩ thiện không nghĩ ác. Cái gì là bản lai diện 
mục của am chủ?” Nghe lời dạy Đạo Ưng về 
am thấy im lặng mấy hôm, thiên thần không 
tìm ra sư để cúng dường.  

Được thiên thần cúng dường còn bị quở, 
còn chỗ kiến giải. Buông xả mới có thể mở gút 
thắt cột ta vào thuyền vọng hư dối.  

Cho nên khi Phật còn tại thế ngài cấm 
ngặt việc dùng thần thông để học đạo cũng 
như hộ đạo.  

Chúng ta thật đáng lưu suy, nghĩ cho tận 
cùng kỳ lý đường tu chứng mới hanh thông tinh 
tiến vậy. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ—Thị Nguyên 

Nguyễn Đình Khôi) 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     33 

VẤN ĐỀ TÂM VẬT TRONG ĐẠO PHẬT 

(Lá Thư Đầu Tuần — tài liệu tu học của GĐPTVN) 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

ạo Phật chủ trương nhất nguyên hay đa 
nguyên, duy tâm hay duy vật?  
Đứng ngoài đạo Phật thì "vọng tưởng" 
rằng đạo Phật là nhất nguyên, là đa 
nguyên, là duy tâm hoặc là duy vật. 

Nhưng bước vào trong đạo Phật, trong 
rừng giáo lý -- để quan sát, người ta sẽ thấy 
một hiện tượng kỳ lạ. Là khi đứng về hướng 
nầy, người ta thấy đạo Phật chủ trương nhất 
nguyên, nhưng khi đứng qua hướng kia, lại 
thấy rõ ràng đạo Phật chủ trương đa 
nguyên. Rồi đứng trên miếng đất nầy, người ta 
thấy đạo Phật chủ trương duy tâm, nhưng đứng 
sang miếng đất khác, thì rõ ràng là đạo Phật 
chủ trương duy vật.  

Quả thật là một sự kỳ lạ. Kẻ nóng 
tính nghe như thế sẽ bực mình và sẽ cho đó là 
một lối chủ trương ba phải. Nhưng không. Đứng 
về phương diện triết học, đạo Phật có những hệ 
thống lý thuyết rất phong phú, mà tất cả đều đi 
đến một sự nhất trí vô cùng hoàn mỹ.  

Nhiều người nghe câu kinh "tam giới duy 
tâm, vạn pháp duy thức" liền chỉ ngay đạo 
Phật mà bảo rằng: Ấy đấy, đạo Phật duy tâm rõ 
ràng, còn chối cãi gì nữa. Thực ra, đạo Phật có 
chối cãi đâu. Đạo Phật chỉ giảng giải rằng chữ 
Tâm của đạo Phật không phải như chữ Tâm 
của thế gian, của triết học. Phật học là một 
môn Tâm học. Nhưng tâm ở đây không phải 
là linh hồn, là tất cả những hiện tượng tâm lý, 
và "tâm học" của đạo Phật rất khác xa "tâm lý 
học" của triết học vậy.  

Cũng có kẻ thấy đạo Phật chủ trương bác 
bỏ thuyết linh hồn tồn tại độc lập (điểm này có 
thể làm nhiều bạn giật mình), không công 
nhận tạo hóa, thì lại chỉ vào đạo Phật mà bảo 
rằng: Ấy đấy, đạo Phật duy vật rõ ràng, còn 
chối cãi gì nữa. Thực ra, đạo Phật có chối cãi 
đâu. Đạo Phật chỉ giảng giải rằng cái mà người 
ta gọi là linh hồn ấy, đạo Phật gọi ý và thức, và 
khi xác thân tiêu hoại, ý và thức ấy không 
còn tác dụng nữa, nghĩa là không sinh hoạt như 
một hồn ma bóng quế như giới ít học hiểu lầm.  

Chủ nghĩa duy vật là một chủ nghĩa cho 
rằng thực tại chỉ là vật chất. Vũ trụ, nhân 
loại và sinh vật đều là vật chất, nói một 
cách tinh vi hơn, đều có một nền tảng chung 
là vật chất. Cả đến phần tinh ba nhất của 
loài động vật là tư tưởng, là cảm tình cũng đều 
do nền tảng vật chất mà có. Những tư tưởng và 
tình cảm ấy không thể phát hiện nếu 

không có vật chất. Tinh thần cũng là sản 
phẩm thượng hạng của vật chất, duy có tinh 
tế hơn những sản phẩm khác như đường, như 
mật, như sinh tố, như thần kinh hệ... mà thôi.  

Người chủ trương duy vật thường lý 
luận rằng: chỗ nào không có vật chất thì 
không thể có tinh thần, do đó tinh thần là do 
vật chật mà có, tinh thần là một thuộc tính 
của vật chất.  

Ta không cần phải mất thì giờ để bác 
bỏ cái quan niệm nông cạn và thiên lệch này 
trong khi mọi người đã thấy cái vô lý của nó 
rồi. Tuy nhiên cũng cần nói rằng duy vật 
luận chỉ chú trọng đến phần ngoại giới, xao 
lãng hẳn phần nội giới phong phú sâu xa mà ở 
đây nhà khoa học chỉ có thể rọi vào những tia 
sáng ngắn ngủi nhất. Mà dù người duy 
vật có để ý đến nội giới đi nữa thì vẫn xem nội 
giới như một đối tượng tầm thường như bao 
nhiêu đối tượng vật chất khác, dù nhà duy 
vật cho nó là "một hình thức tinh tế nhất của 
vật chất." Tinh thần tự đối tượng hóa đã là một 
việc khó làm, mà tinh thần tự cho mình là 
thuộc tính của vật chất lại là chuyện khó nghe. 
Đời thuở nào lại có một thứ thuộc tính kỳ quái 
có thể "biết" mình là thuộc tính của vật chất!  

Còn bảo rằng "chỗ nào không có vật 
chất thì không có linh hồn" cũng thật lạ lùng. 
Làm như tai mắt người có thể "thấy" được 
thứ tinh thần tồn tại độc lập vậy. Tai mắt ta chỉ 
nhận được sự hiện hữu của tinh thần nhờ 
những dấu hiệu vật chất. Tinh thần vẫn hiện 
hữu, nhưng ta không nhận được sự hiện hữu 
đó nếu ta không nhờ một vài dấu hiệu vật 
chất, cũng như lúc nào cũng có làn sóng điện, 
và những âm thanh chở trên các làn sóng điện 
ấy, nhưng ta chỉ nhận được sự hiện hữu của 
các âm thanh được chở trên các làn sóng kia 
nếu ta có một chiếc máy thu thanh.  

Vậy thì nhà duy vật đừng bắt ta đi tìm tinh 
thần ở chỗ không có vật chất. Nhưng nói thì 
nói thế thôi, chứ đạo Phật cũng không nhận 
rằng có thể có cái "hiểu biết" (cái mà thế 
gian gọi là cái hồn) tồn tại ngoài xác thân 
loài động vật. Lát nữa ta sẽ hiểu điểm này.  

Chủ nghĩa duy tâm chủ trương ngược lại 
rằng vật chất không phải thực có, vật 
chất không tồn tại ngoài ý thức chủ 
quan của con người. Chỉ có ý thức chủ 
quan là thực tại, còn bao nhiêu cái khác đều là 
sản phẩm của ý thức chủ quan, đều là 



 

   34     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

những biểu tượng của ý thức, gọi tắc là những 
"ý tượng." Duy tâm luận chủ trương ngoài tâm 
lý của mình không còn gì cả; vũ trụ, thế giới, 
những người khác và chính tâm ý của những 
người khác cũng không thực tại.  

Người duy tâm cũng như những người duy 
vật cố tình phủ nhận một mặt của sự thực; 
người duy tâm cố tình làm ngơ không nhận 
những ảnh hưởng và những tác động của vật 
chất của sinh lý trên tư tưởng và tâm lý của 
mình. Những loài hữu 
tình sống xung quanh ta 
cũng có những cảm tình, 
những tư tưởng, nói tóm 
lại, một tâm lý chủ 
quan của họ. Trong sinh 
hoạt thường nhật ai không 
nhận rõ điều đó. Ta không 
thể chỉ công nhận có 
sự tồn tại của tâm ý riêng 
ta.  

Đạo Phật không vướng 
vào duy tâm, không vướng 
vào duy vật, nhưng cũng 
không phải một nhị 
nguyên thuyết. Duy thức 
học đạo Phật chủ trương 
rằng ngũ uẩn tức là toàn 
thể những hiện tượng vật 
lý, tâm lý (sắc, thọ, tưởng, 
hành, thức), đều là những 
thứ phát hiện của "chủng tử" tiềm lại trong A 
Lại Gia Thức (Alaya - vinnana) mà thôi.  

Những hiện tượng tinh thần hay vật 
chất (sắc pháp hay tâm pháp) đều là đứng về 
thế hiển phát. Khi chưa hiển phát, chúng đứng 
về thế tiềm tàng. Đứng về thế tiềm tàng, 
chúng gọi là "chủng tử" (danh từ của duy thức 
học). Đứng về thế hiển phát chúng gọi là hiện 
hành. Chủng tử sinh hiện hành, hiện hành trở 
về chủng tử, chủng tử là hiện hành, hiện 
hành là chủng tử, sự phát hiện nầy được tiếp 
diễn không ngừng.  

Điểm này đòi hỏi chúng ta nhiều kiến 
thức về duy tâm học. Ở đây chúng ta chỉ lược 
qua đại cương. Chủng tử là một thứ "năng lực" 
làm bản chất cho tất cả mọi hiện tượng tâm 
lý và vật lý, nghĩa là cho mọi hiện hành. 
Mà toàn thể chủng tử nằm gọn trong A Lại Gia 
Thức, hoặc nói một cách khác, toàn thể chủng 
tử là A Lại Gia Thức. Vậy A Lại Gia Thức là căn 
bản cho mọi hiện tượng tâm và vật.  

Mỗi hiện tượng (tâm lý hay vật lý cũng 
vậy) khi tàn hoại thì trở về chủng tử để rồi 
phát sinh hiện hành khác. Nói thế cho dễ hiểu, 
kỳ thực vì mỗi hiện hành sinh diệt trong từng 
giây phút, nên hiện hành luôn luôn trở 
về chủng tử và chủng tử luôn luôn trở về hiện 
hành. Sự liên tục mau chóng quá đến nỗi ta 
không nhận ra kịp đó thôi.  

Các hiện hành sinh khởi cách nào? Sinh 
khởi theo luật tương quan tương duyên (loi 
d’interdépendance). Ví dụ: ý thức, lý trí, tình 

cảm sinh khởi nhờ nương vào các hiện 
tượng sinh lý vật lý. Nương vào để được phát 
sinh mà thôi, chứ không phải các hiện 
tượng sinh lý vật lý "sinh ra" các hiện 
tượng tâm lý. Hiểu như thế, ta không còn cho 
tâm sinh lý, hay vật sinh tâm nữa. Chúng 
nương vào nhau mà tương thân tương thành, 
và do chủng tử ở A Lại Gia. Chủng tử là "thân 
nhân duyên" nghĩa là những nhân chính, còn 
các hiện tượng giúp chúng phát sinh thì gọi là 

"tăng thượng duyên" nghĩa 
là các điều kiện thuận 
lợi giúp cho sự phát sinh 
ấy.  
Nguyên nhân chính của 
mọi hiện tượng, như thế, 
tức là chủng tử. Nhưng gọi 
là nguyên nhân cũng không 
đúng hẳn; phải gọi là bản 
chất. Vậy chủng 
tử trong duy thức 
học được xem như là một 
thứ "năng lực" làm nền 
tảng cho cả hai loại hiện 
tượng tâm và vật.  
Tất cả chủng tử, hiện 
hành gom góp chung lại gọi 
là A Lại Gia.  
Sau khi thân xác tiêu hoại, 
thiếu điều kiện để "hiện 
hành", các hiện tượng tâm 

lý trở về tiềm thức nơi A Lại Gia. Như thế, 
không có một linh hồn tồn tại ngoài thể xác. 
Cái tác dụng tinh thần kia, sự hiểu biết phân 
biệt yêu ghét kia không hiện hành nữa, thì sao 
gọi là có linh hồn được. Tuy nhiên A Lại Gia 
Thức sẽ biến chuyển, chín muồi, để đem tất 
cả năng lực chủng tử mà phát hiện ra một 
thế giới mới, một hoàn cảnh mới, một 
sinh mệnh mới.  

Nghe nói thế, có người sẽ cho rằng đạo 
Phật đã rơi vào duy tâm. Nhưng không, không 
có một A Lại Gia tồn tại độc lập. Mà có nhiều A 
Lại Gia của nhiều chúng sinh. A Lại Gia này tồn 
tại nhờ sự hiện tồn của A Lại Gia khác, và các A 
Lại Gia khác cũng tồn tại nhờ A Lại Gia này. Tất 
cả đều vâng theo luật tương quan tương duy-
ên mầu nhiệm.  

Ý thức chủ quan của ta nằm gọn trong A 
Lại Gia ta. Thế giới khách quan tồn tại ngoài ý 
thức ấy, nhưng không phải chỉ là một 
thế giới hiện hành của riêng A Lại Gia ta, mà 
là một thế giới hiện hành do vô số A Lại Gia 
cộng đồng kiến tạo. Điểm này ta sẽ thấy rõ 
ràng trong giáo lý tự biến cọng biến của duy 
nghiệp luận. Chỉ khi nào A Lại Gia trong 
sạch, sáng suốt do công phu tinh luyện mà trở 
thành Đại Viên Cảnh Trí, nó mới tách rời ra 
khỏi sự cộng đồng ấy và thể nhập về biển Bản 
Thể vô cùng rộng lớn thanh tịnh và sáng suốt. 

 
(trích từ tác phẩm “Đạo Phật Qua Nhận Thức 
Mới” của GS. Trần Thạc Đức) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     35 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

  
BỐI CẢNH CHÍNH TRỊ VÀ VĂN HÓA 
Từ giữa thế kỷ thứ mười sáu trở đi, bạo 

động và loạn lạc xảy ra liên tiếp khiến một 
mình Nho giáo không còn đủ sức làm chỗ 
nương tựa tín ngưỡng và nơi an tâm lập mệnh 
cho quần chúng nữa. Vì vậy ta thấy giới cầm 
quyền lại tìm về đạo Phật và giọng chống đối 
kỳ thị đạo Phật của nho gia cũng dịu dần đi. 
Dần dần, một số nho gia trở nên có cảm tình 
với đạo Phật. Nhưng phải đợi cho đến khi văn 
hóa Tây phương du nhập, Tây học chiếm chỗ 
của Nho học, ta mới thấy cảnh nho sĩ và tăng sĩ 
ngồi chung uống trà và đàm đạo nơi thiền viện 
trở thành một cảnh tượng phổ thông. 

Dưới triều Nguyễn, trong các đời vua Gia 
Long, Minh Mạng, Thiệu Trị và Tự Đức, tuy Phật 
giáo ít bị kỳ thị nhưng chủ lực chính trị vẫn 
nằm trong tay nho gia. Từ năm 1817 về sau, 
số đông nho gia cảm thấy có một sự liên kết 
giữa phong trào truyền đạo Cơ Đốc và sự phát 
triển của thế lực thực dân, cho nên đã bắt đầu 
chống đối Cơ Đốc giáo. Sự chống đối này phát 
triển mạnh từ khi vua Minh Mạng lên ngôi. Phật 
giáo thời bấy giờ một phần vì không có ảnh 
hưởng trực tiếp đến chính trị, một phần vì có 
tinh thần dung hợp không kỳ thị tôn giáo, nên 
đã không phải là động lực đưa tới những đạo 
dụ “cấm đạo” của vua Minh Mạng (1). Chính 
sách đàn áp kỳ thị Cơ Đốc giáo về phía chống 
lại chính quyền. Lực lượng Cần Vương mà phần 
chủ yếu là nho sĩ cũng tiếp tục xô đẩy một số 
người Công giáo vào thế đối lập (2). 

Cơ sở của Nho giáo trong kiến trúc hạ tầng 
của xã hội ngoài các thầy đồ và môn sinh của 
họ cùng các cuộc tế tự ở đình làng, thì không 
còn có gì đáng kể nữa. Vì vậy phong trào Cần 

vương phải tìm tới những cơ sở Phật giáo. Các 
chùa chiền trở nên cơ sở kháng chiến và tăng sĩ 
không ngần ngại đóng góp phần mình vào công 
trình cứu nước. Cuộc khởi nghĩa chống Pháp 
của Võ Trứ tại Phú Yên năm 1898 đã vận động 
được sự yểm trợ của rất đông tín đồ Phật giáo 
trong hai tỉnh Phú Yên và Bình Định. Lực lượng 
chủ yếu của cuộc khởi nghĩa này là Phật tử chứ 
không phải là nho sĩ, dù danh nho Trần Cao 
Vân cũng có mặt trong cuộc vận động. Khi cuộc 
khởi nghĩa thất bại, tất cả các chùa chiền trong 
hai tỉnh đều bị lục soát, và số tăng sĩ bị bắt 
giam rất là đông đảo. Theo Hành Sơn, tác giả 
Cụ Trần Cao Vân (3) thì hồi đó “trong hai tỉnh 
Bình Định và Phú Yên, khám đường nào cũng 
có mặt các thầy chùa.” Cuộc khởi nghĩa của Võ 
Trứ được gọi là “Giặc Thầy Chùa” cũng vì lẽ ấy 
(4). Cuộc vận động của hội “Thượng chí” do 
tăng sĩ Vương Quốc Chính lãnh đạo ở Bắc cũng 
là một cuộc vận động mà lực lượng chủ chốt là 
Phật tử. Vương Quốc Chính vốn là trú trì chùa 
Ngọc Long Động ở Chương Mỹ, gần Hà Nội. 
Nghĩa đảng của ông họat động rất sâu rộng 
trong quần chúng, và căn cứ họat động là hàng 
trăm ngôi chùa rải rác từ Nghệ An ra tới Bắc 
Ninh, quy tụ được hàng ngàn tăng sĩ và hàng 
vạn tín đồ. Nghĩa đảng họat động cả trong môi 
trường Công giáo và thu phục được vào đảng 
nhiều phần tử Công giáo yêu nước. Nhưng cuộc 
tấn công Hà Nội đêm 5.12.1898 đã thất bại và 
nghĩa quân tại các tỉnh Hà Đông và Sơn Tây 
cũng bị đàn áp kịch liệt. Từ Bắc Ninh trở vào 
Nghệ An, không biết bao nhiêu tăng đồ và cư sĩ 
Phật giáo bị bắt bớ, tù đày và xử tử. 

Một năm sau, tiếng súng kháng chiến ở Bãi 
Sậy cũng im bặt và nhà cách mạng Nguyễn 
Thiện Thuật trốn sang Trung Hoa. Các cuộc vận 
động khởi nghĩa Cần Vương đều bị tan rã vào 
cuối thế kỷ thứ mười chín. 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 KHÁI QUÁT VỀ CÔNG CUỘC 
CHẤN HƯNG PHẬT GIÁO 
TỪ 1930 ĐẾN 1945 
  

(Chương XXVI, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

   36     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Những người trí thức yêu nước lúc bấy giờ 
khám phá ra được một sự thực: muốn đánh 
đuổi xâm lăng Tây phương, phải vận động duy 
tân xứ sở và phải thay thế cuộc kháng chiến 
Cần Vương của nho sĩ thành một cuộc vận 
động toàn dân. Tư tưởng mới của Khang Hữu Vi 
và Lương Khải Siêu cùng công cuộc vận động 
cách mạng ở Trung Hoa đã làm sáng tỏ thêm ý 
thức ấy. Sự kiện Nhật Bản duy tân và đánh bại 
nước Nga càng làm cho đức tin kia thêm mãnh 
liệt. Phong trào Duy Tân và Đông Du do những 
nguyên cớ trên đã được phát sinh một cách 
mạnh mẽ. 

  
HAI NHÀ CHÍ SĨ HỌ PHAN 
Khi lực lượng nho sĩ Cần Vương kháng chiến 

bị tiêu hao mòn mỏi thì số nho sĩ thoạt đầu hợp 
tác với Nhà nước bảo hộ càng ngày càng đông. 
Những nhà nho chí sĩ, trong khi vận động 
phong trào cải cách duy tân trong quần chúng, 
bỗng nhận ra rằng lực lượng chống đối cách 
mạng lớn lao hơn hết lại là giới nho sĩ quan liêu 
thỏa hợp. Lui về tìm cơ sở trong quần chúng, 
họ phải dựa vào những cơ sở đạo Phật. Cơ sở 
nho sĩ như Lương Văn Can, Đào Nguyên Phổ, 
Võ Hoành, Phan Châu Trinh, Phan Bội Châu, 
Nguyễn Quyền… trong lúc họat động cho phong 
trào Đông Du và Đông Kinh Nghĩa Thục thường 
nhóm họp nhau tại các chùa như Trấn Quốc, 
Hòa Mã, Liên Phái v.v… để cho được kín đáo và 
tránh sự dòm ngó của nhà chức trách Pháp. Họ 
được sự ủng hộ mật thiết của giới tăng sĩ Phật 
giáo. 

Trong số những nhà chí sĩ lãnh đạo Đông 
Du và Đông Kinh Nghĩa thục, ta có thể nói rằng 
Phan Châu Trinh (5) là người tin tưởng nhiều 
nhất về sự đóng góp của một nền Phật giáo 
phục hưng. Ông thường hô hào việc chấn hưng 
đạo Phật để hỗ trợ cách mạng. Có lần trong 
một buổi họp, giữa các đồng chí, sau khi 
chuông mới rung. Ông lên tiếng: “Nước Đại 
Nam chúng ta ngày nay sở dĩ yếu hèn là vì 
thiếu tinh thần tôn giáo, chúng ta không biết 
cương cường xã thân vì nghĩa, chỉ bo bo giữ cái 
lối riêng của mình. Nay bà con thử xét, đời 
Trần sao dân tộc ta hùng dũng như vậy: quân 
Nguyên thắng cả Á cả Âu, nuốt trọn Trung Hoa 
mà qua đến nước ta thì bại tẩu; nào bị cướp 
sáo ở Chương Dương Độ, nào bị bắt trói ở Bạch 
Đằng, như vậy chẳng phải là nhờ đạo Phật ở ta 
thời đó rất thịnh ư? Nhờ cái tinh thần tôn giáo 
của ta ư?” (6) 

“Tinh thần tôn giáo” mà cụ Phan nói ở đây 
không phải là tinh thần Nho giáo mà là tinh 
thần Phật giáo, bởi vì ông đã nhiều lần lên 
tiếng cho rằng chính Nho học đã làm cho nước 
Việt suy nhược. Ông có soạn một bài nói về cái 
tệ của nho học, nhan đề là Bất Phế Hán Tự, Bất 
Túc Dĩ Cứu Nam Quốc (7), kết án chế độ khoa 
cử và kết luận là phải bỏ Hán tự, dùng quốc 
ngữ. Phan Châu Trinh không phải là một nhà 
nho cố chấp, thấy sao thì ông nói vậy. Sự tin 
tưởng của ông nơi Phật giáo không những bắt 

nguồn ở nhận thức về thời đại cực thịnh Lý-
Trần mà còn ở sự nhận thức về khả năng duy 
tân của một xã hội Phật giáo như quốc gia Nhật 
Bản nữa. Nhưng nhiều đồng chí của ông vì lòng 
yêu Nho giáo sâu đậm quá nên đã cực lực 
chống đối đường lối phế Nho hưng Phật của 
ông. Phục tùng đa số, ông đành bỏ những bài 
diễn văn hô hào phục hưng đạo Phật và phế bỏ 
Hán học, kể cả bài Bất Phế Hán Tự… vừa nói. 

Tuy nhiên, phần lớn những vị lãnh đạo 
trong các phong trào Duy Tân và Đông Kinh 
Nghĩa Thục đều nhận thấy rằng, trong thời đại 
họ, những phương thức tranh đấu bất bạo động 
là những phương thức tranh đấu thực tiễn và 
hữu hiệu hơn cả. Họ đã biết đến những nguyên 
tắc tranh đấu bất bạo động. Trong Hải Ngoại 
Huyết Thư, Phan Bội Châu (8) nói đến phương 
pháp đấu tranh này. Ông nói rằng: “Chỉ cần 
tranh đấu bất bạo động thôi, cũng đủ để đuổi 
Tây về nước. Họ chỉ có năm chục ngàn người, 
trong khi chúng ta một dân tộc hai mươi triệu. 
Chẳng cần gươm súng, chỉ cần đấu tranh hai 
tay không ta cũng đuổi được họ về nước. Điều 
cần thiết là ta phải một lòng một dạ. Chúng 
đến thu thuế, nếu ta đồng lòng không nạp, thì 
chúng làm gì được ta? Nếu chúng gọi lính bắt 
ta, thì ta kêu gọi lính đừng bắt ta, bởi vì lính 
cũng người Việt. Nếu chúng bắt một người 
trong chúng ta thì chúng ta kéo hàng chục 
ngàn người đi theo. Không có lý nó giết hết 
được? Cuối cùng chúng sẽ bỏ nước mình mà 
đi.” Những ý tưởng trên đây phản chiếu đúng 
đường lối tranh đấu bất bạo động. Một người 
đồng chí của Phan Bội Châu là Lê Đại (9) đã 
diễn dịch đoạn văn trên ra thơ song thất lục 
bát, như sau: 

Hai mươi triệu đồng bào đua sức 
Năm mươi nghìn giống khác được bao? 
Cùng nhau bên ít bên nhiều 
Lọ là gươm sắc súng kêu mới là 
Cốt trong nước người ta một bụng 
Nghìn muôn người cùng giống một người. 
Phòng khi sưu thuế đến nơi 
Bảo nhau không đóng nó đòi được chăng? 
Gọi đến lính không thằng nào chịu 
Bắt một người ta kéo muôn người 
Bây giờ có lẽ giết ai? 
Hẳn thời nó cũng chịu lui nước mình. 
  
Sức mạnh của bất bạo động là ở chỗ “đồng 

tâm,” cho nên Phan Bội Châu nhấn mạnh nhiều 
lần tới nguyên tắc này: 

“Thương ôi! Trăm sự tại người 
Chữ đồng ai dám ngăn rời chữ tâm?” 
“Người trong cho đến người ngoài 
Chữ tâm cốt phải ai ai cũng đồng.” 
“Gió nhanh thì sóng cũng mau, 
Chữ tâm một phút đâu đâu cũng đồng” 
  
Để đi tới đồng tâm phương sách duy nhất là 

giáo dục và tỉnh thức quần chúng. Đó là mục 
tiêu của phong trào Đông Kinh Nghĩa Thục. Thi 
ca, sách báo và giảng diễn là những phương 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     37 

tiện lần đầu để thức tỉnh quần chúng. Kế tiếp là 
hành động. Cuộc vận động kháng thuế năm 
1908 tại Trung Kỳ đã gây được ý thức sâu rộng 
trong quốc dân. Phong trào này phát khởi tại 
tỉnh Quảng Nam, quê của Phan Chu Trinh. 
Chiến dịch kháng thuế này đã mở đầu cho 
những cuộc biểu tình vĩ đại sau này. Tham dự 
vào cuộc phát khởi tại Quảng Nam có tới hàng 
vạn người; tất cả đều hớt tóc ngắn (không búi 
tóc, theo lời kêu gọi của Duy Tân, của Đông 
Kinh Nghĩa Thục) đến vây quanh tòa sứ Quảng 
Nam để yêu cầu chính phủ giảm thuế. Vị công 
sứ Pháp không nhận đơn và ra lệnh giải tán 
nhưng quần chúng không nghe. Lính được lệnh 
tấn công vào quần chúng làm cho nhiều người 
bị thiệt mạng. Vì vậy phong trào từ Quảng Nam 
đã nhanh chóng lan vào các tỉnh miền Nam 
Trung Kỳ (*). Chính phủ Bảo Hộ đổ tội cho bốn 
người Phan Châu Trinh, Phan Bội Châu, Trần 
Quý Cáp và Huỳnh Thúc Kháng. Phan Bội Châu 
lúc ấy còn ở Nhật thành ra không bị bắt. Trần 
Quý Cáp bị chính phủ Nam Triều lên án xử tử 
“chém ngang hông” tại Nha Trang. Huỳnh Thúc 
Kháng bị bắt tại làng Thạnh Bình tỉnh Quảng 
Nam. Phan Chu Trinh lúc ấy ở Hà Nội cũng bị 
chính phủ bảo hộ bắt giam ở tòa Khâm Sứ. Tại 
đây, ông thực hiện một chiến thuật bất bạo 
động khác: tuyệt thực. Cuộc tuyệt thực kéo dài 
bảy ngày khiến viên khâm sứ Pháp phải trao 
ông về cho Cơ Mật Viện của Nam Triều. Triều 
đình Huế bèn đổi án “trảm quyết” thành án 
“Côn Lôn ngộ xá bất nguyên” (10). Sở dĩ chính 
phủ Nam triều kết án ông nặng nề như thế là vì 
hai năm trước đó ông đã đánh một đòn bất bạo 
động cân não làm rung động cả dư luận quốc 
dân. Đó là một văn thư ông gửi cho toàn quyền 
Đông Dương đề ngày 15.8.1906. Bức thư 
khảng khái này tố cáo tính cách hủ bại của lớp 
quan lại Nam Triều, lên án chính phủ Bảo Hộ 
thực hiện chính sách ngu dân, chỉ muốn đưa 
lên chính quyền những phần tử thối nát và dối 
trá, đồng thời công kích chính phủ Bảo Hộ đã 
có thái độ khinh miệt giới sĩ phu Việt Nam 
khiến cho sự hiểu biết của hai phía càng lúc 
càng trở nên khó khăn. Bức thư này lưu hành 
rộng rãi trong quốc dân đã khiến cho Bảo Hộ 
lẫn Nam Triều căm tức đến tột độ. Ở Côn Lôn 
được hai năm, ông được tha về nhờ sự vận 
động của ký giả Ernest Babut và hội Nhân 
Quyền Pháp. Ông tiếp tục đấu tranh như thế 
cho đến khi chết, trong thời gian lưu trú tại 
Pháp cũng như sau khi hồi hương, rất trung 
thành với đường lối bất bạo động. Các đồng chí 
của ông có người họat động bí mật theo đường 
lối bất bạo động (vụ liên lạc với chiến khu của 
Đề Thám, vụ đầu độc quan binh Pháp ở Hà Nội 
năm 1908, v.v…) nhưng Phan Châu Trinh 
không tham dự vào những họat động này. Cuối 
cùng Đông Kinh Nghĩa Thục bị đóng cửa và các 
đồng chí người thì bỏ trốn, người thì bị bắt, 
người thì bị xử tử.  

(còn tiếp) 
______________ 

Ghi chú: 
(1) Đạo dụ cám Cơ Đốc lần thứ nhất có câu: 

“Đạo rỗi của người Tây làm mê hoặc lòng người ta. 
Giáo sĩ Gia Tô làm tà vạy nhân tâm, phá hoại mỹ 
tục, thật là một mối hại lớn cho nước nhà” (Đào 
Trinh Nhất trích dẫn trong Việt Nam Tây Thuộc Sứ, 
Sài Gòn, 1937) 

(2) Năm 1885, quân đội Pháp từ Vinh và 
Đồng Hới kéo ra bắn giết và tàn phá các chùa chiền 
Phật giáo rồi tập trung người Công giáo về gần 
thành để chiêu mộ vào binh ngũ. Các lãnh tụ Văn 
Thân đã ra lệnh đốt phá nhà thờ để trả thù quân 
Pháp xúi giáo dân đốt phá chùa chiền là những căn 
cứ kháng chiến của phong trào Cần vương. Nhiều 
người Công giáo vì phẫn uất quay lại chống đối 
kháng chiến. 

(3) Hành Sơn: Cụ Trần Cao Vân. Minh Tân 
Paris, 1952 

(4) Võ Trứ là đệ tử của một vị tăng sĩ được 
gọi là “thầy Đá Bạc.” Vị này tu tại một hang động 
trên dãy Trường Sơn gọi là hang Đá Bạc, ở vào 
khoảng giữa hai huyện Phù Mỹ và Phù Cát tỉnh Bình 
Định. Không biết “thầy Đá Bạc” pháp danh là gì, 
thuộc hệ phái nào, chỉ biết ông là một sơn tăng 
chuyên tu tịnh cốc, lúc đến tu ở hang Đá Bạc thì đã 
vào khoảng bảy mươi tuổi. Năm 1894 ở Bình định có 
nạn ôn dịch, người chết như rạ, “thầy Đá Bạc” rời 
hang Đá Bạc xuống chùa Chánh Danh núi Bà Chằn, 
bắt đầu trị bệnh cho thuốc. Ông chữa đến đâu lành 
đến đó, khiến danh tiếng ông nổi như cồn trong hai 
tỉnh Phú Yên và Bình Định. Hàng chục ngàn người đổ 
xô tới chùa Chánh Danh để xin thuốc. Trong số 
những đệ tử của ông, Võ Trứ là người hoạt bát hơn 
cả. Võ Trứ đã từng làm lý trưởng làng Nhân Ân, phủ 
Tuy Phước, Bình Định. Ta cũng không biết pháp 
danh của ông là gì. Chắc hẳn “thầy Đá Bạc” đã đóng 
một vai trò quan trọng trong cuộc vận động khởi 
nghĩa, vì sau đó chính quyền ra lệnh cấm tụ tập ở 
chùa Chánh Danh và tróc nã ông. Năm 1895 người 
ta tìm được thi thể ông trên núi Bà Chằn. Chính 
quyền an tâm khi nghe tin ấy, nhưng chính từ đó về 
sau Võ Trứ mới bắt đầu tự thân điều khiển cuộc vận 
động. Cuộc khởi nghĩa năm 1898 là kết quả của một 
buổi họp bí mật tổ chức vào rằm tháng Bảy năm 
Đinh dậu (1897) tại chùa Từ quang ở núi Đá Trắng, 
Sông Cầu, với sự hiện diện của các tăng sĩ , các vị 
thân hào và nho sĩ Trần cao Vân. 

(5) Hiệu Tây Hồ, người tỉnh Quảng Nam 
(1872-1926) 

(6) Nguyễn Hiến Lê: Đông Kinh Nghĩa Thục. 
Lá Bối, Sài Gòn, 1974 

(7) “Không bỏ chữ Hán thì không cứu được 
nước Nam.” 

(8) Hiệu Sào Nam, người tỉnh Nghệ An (1867-
1940) 

(9) Hiệu là Tử Long, người tỉnh Hà Đông 
(1875-1952) 

(*) Phong trào thực tế còn là ra Nghệ – Tĩnh 
và bùng lên dữ dội ở đây vào năm 1908. Người cầm 
đầu phong trào là Nguyễn Hàng Chi (Can Lộc, Hà 
Tĩnh) bị xử chém. Một người khác ít biết tên tuổi hơn 
là Trịnh Khắc Lập (Nghi Xuân, Hà Tĩnh) cũng bị xử 
chém. Còn các vị khác như Ngô Đức Kế, Đặng 
Nguyên Cẩn, Lê Văn Huân đều bị bắt đi đày cùng với 
Huỳnh Thúc Kháng ở Quảng Nam (N.H.C). 

(10) “Đi đày Côn Lôn gặp kỳ đại xá cũng 
không được về.” 

(*) Theo Huỳnh Văn Tòng: Lịch sử báo chí 
Việt Nam. Trí Đăng, Sài Gòn, 1973, thì tờ báo này ra 
số 1 ngày 1-8-1901 (N.H.C). 

 



 

   38     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

NGHIỆP VÀ GIẢI NGHIỆP 

THEO CHÁNH PHÁP 
  

Nguyên Giác 
  

Xây nhiều chùa lớn, dựng nhiều tượng 
Phật khổng lồ có thể giải nghiệp hay không? 
Cầu nguyện siêng năng, cúng tiền nhiều cho 
đại tăng có thể giải nghiệp hay không? Đó là 
những câu hỏi đang được nhiều Phật tử quan 
tâm.  

Kinh Phật dạy có nhiều cách giải nghiệp. 
Sau đây là trích dịch một số kinh liên hệ tới 
nghiệp và giải nghiệp. 

 
*** 

Tác  ý, khởi lên ý định, suy tính tư lường 
(intention) là nghiệp (kamma), vì khởi dậy từ 
tham, từ ước muốn. Kinh AN 6.63 viết: 

“Tác ý, ta nói với chư tỳ kheo, chính là 
nghiệp. Khi tác ý, là gây nghiệp cho thân, khẩu 
và ý.” 

*** 
Nghiệp lành, phước đức không thể tới từ 

kinh cầu nguyện hay ước muốn. Kinh AN 5.43 
viết: 

“Năm phước này được chờ đón, ưa 
chuộng, vui thích, và khó đạt được trong cõi 
này. Năm phước nào? Trường thọ… nhan sắc… 
vui sướng… vị thế [xã hội]… tái sanh vào cõi 
trời… Bây giờ, ta nói với các ngươi, năm điều 
đó không đạt được qua cầu nguyện hay ước 
nguyện.” 

*** 
Hãy tư duy, quán sát rằng chính mỗi 

người mang theo nghiệp riêng mỗi người, tự 
trách nhiệm về nghiệp của mình, là thừa tự từ 
nghiệp lành và dữ qua thân, khẩu, ý. Quán 
sát, tư duy như thế sẽ làm ác hạnh trong thân 
khẩu ý được buông bỏ hoàn tay hay yếu đi. 
Kinh 5.57 viết: 

“Tôi là sở hữu chủ nghiệp của chính tôi, là 
thừa tự nghiệp của chính tôi, sinh ra từ nghiệp 
của chính tôi, liên hệ xuyên qua nghiệp của 
chính tôi, và có nghiệp của chính tôi như người 
hòa giải của tôi.  

Đó là sự kiện mỗi người hãy tự quán 
chiếu thường, cho dù là nam hay nữ, là cư si 
hay tu sĩ… 

Bây giờ, dựa vào chuỗi lý luận về cách 
quán sát tư duy thường xuyên đó… rằng ‘tôi là 

sở hữu chủ nghiệp của chính tôi, là thừa tự 
nghiệp của chính tôi, sinh ra từ nghiệp của 
chính tôi, liên hệ xuyên qua nghiệp của chính 
tôi, và có nghiệp của chính tôi như người hòa 
giải của tôi. Bất cứ những gì tôi làm, dù tốt hay 
xấu, tôi cũng sẽ là thừa tự nhiệp cho việc làm 
đó. Có những chúng sanh tự làm những việc 
bất thiện trong thân… trong khẩu… trong ý… 
Nhưng khi thường xuyên tư duy quán sát như 
thế, những việc bất thiện trong thân, khẩu và ý 
sẽ hoặc là được buông xả toàn bộ hay yếu dần 
đi…” 

*** 
Hoàng Hậu Mallikā hỏi Đức Phật rằng 

nghiệp lành nào dẫn tới nhan sắc xinh đẹp, tài 
sản lớn… cho người phụ nữ. Đức Phật trả lời 
trong Kinh AN 4.197 rằng (bản dịch của Hòa 
Thượng Thích Minh Châu): 

“Ở đây, này Mallikà, có hạng nữ nhân 
không phẫn nộ, não hại không nhiều, tuy bị nói 
nhiều, không có nổi nóng, không có nổi giận, 
không nổi sân, không sừng sộ, không gây hấn, 
không biểu lộ phẫn nộ, không sân hận, không 
bất mãn. Người này bố thí cho Sa-môn, Bà-la-
môn món ăn vật uống, vải mặc, xe cộ, vòng 
hoa, hương, phấn sáp, giường nằm, trú xứ, đèn 
đuốc; tánh tình không keo kiệt; thấy người 
khác được lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, tôn 
kính, đảnh lễ, cúng dường, không ganh tỵ, tức 
tối, trói buộc bởi ganh tỵ. Người ấy, sau khi từ 
bỏ đời này, trở lui lại trạng thái này, tại đấy, tái 
sanh dung sắc đẹp, sắc đẹp tốt, tịnh tín, thành 
tựu với dung sắc thù thắng, giàu sang, tài sản 
lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng lớn.” 

 
*** 

Chúng sanh luân hồi trong ba cõi đều bị 
buộc theo nghiệp riêng từng cõi: nơi dục giới, 
thức được an lập trong giới thấp kém; nơi sắc 
giới, thức được an lập trong giới bậc trung; nơi 
vô sắc giới, thức được an lập trong giới bậc thù 
thắng. Kinh AN 3.77 ghi lời Đức Phật dạy ngài 
Ananda về nghiệp trong cõi dục giới: 

“- Này Ananda, nếu không có hành động 
(nghiệp) và sự chín muồi của dục giới, thời dục 
hữu có thể trình bày được không? 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     39 

- Thưa không, bạch Thế Tôn. 
- Như vậy, này Ananda, nghiệp là thửa 

ruộng, thức là hột giống, ái là sự nhuận ướt. 
Chúng sanh bị vô minh che lấp, bị ái trói buộc, 
nên thức được an lập trong giới thấp kém. Như 
vậy, trong tương lai có sự tái sanh sanh khởi. 
Như vậy, này Ananda, hữu có mặt.” 

 
*** 

Hôm nay người này làm ra nghiệp, rồi 
tương lai hay kiếp sau sẽ lãnh nhận nghiệp 
quả. Câu hỏi rằng, người gây ra nghiệp và 
người thừa tự nghiệp có phải là một người, hay 
hai người khác nhau? Đức Phật bác bỏ cả hai 
trường hợp, nói rằng hễ đáp thế nào cũng sẽ là 
cực đoan; và ngài chủ trương trung đạo, nói 
trong Kinh SN 12.46, trích: 

“Ngồi xuống một bên, vị Bà-la-môn ấy 
bạch Thế Tôn: 

—Thưa Tôn giả Gotama, có phải người 
hành động là người cảm thọ? 

—Này Bà-la-môn, người hành động là 
người cảm thọ, ấy là một cực đoan. 

—Thưa Tôn giả Gotama, có phải người 
hành động khác, người cảm thọ khác? 

—Người hành động khác, và người cảm 
thọ khác, ấy là cực đoan thứ hai. Này Bà-la-
môn, từ bỏ hai cực đoan ấy, Như Lai thuyết 
pháp theo trung đạo. 

Do duyên vô minh nên có hành. Do duyên 
hành nên có thức. Do duyên thức nên có danh 
sắc… Như vậy là sự tập khởi của toàn bộ khổ 
uẩn này. 

Do sự ly tham, đoạn diệt vô minh một 
cách hoàn toàn nên hành diệt. Do hành diệt… 
Như vậy là sự đoạn diệt của toàn bộ khổ uẩn 
này.” 

*** 
Thế nào là nghiệp cũ? Mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân, ý đều là nghiệp cũ. Thế nào là nghiệp 
mới? Việc mình làm bây giờ với thân, khẩu, ý là 
nghiệp mới. Cách nào để đoạn diệt nghiệp? Đó 
là Bát Chánh Đạo.  

Kinh SN 35.145 giải thích (trích bản dịch 
của HT Thích Minh Châu): 

“- Này các Tỷ-kheo, Ta thuyết về các 
nghiệp mới và cũ, sự đoạn diệt các nghiệp, con 
đường đưa đến sự đoạn diệt các nghiệp. Hãy 
lắng nghe và suy nghiệm kỹ. Ta sẽ giảng. 

Này các Tỷ-kheo, thế nào là nghiệp cũ? 
Mắt, này các Tỷ-kheo, cần phải quán là 

nghiệp cũ, được tác thành, được tư niệm, được 
cảm thọ. Tai... Mũi... Lưỡi... Thân... Ý cần phải 
quán là nghiệp cũ, được tác thành, được tư 
niệm, được cảm thọ. 

Các Tỷ-kheo, đây được gọi là nghiệp cũ. 
Và này các Tỷ-kheo, thế nào là nghiệp 

mới? Này các Tỷ-kheo, hiện tại phàm làm việc 
gì với thân, với lời nói, hay với ý. Này các Tỷ-
kheo, đây được gọi là nghiệp mới. 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là nghiệp 
đoạn diệt? Sự đoạn diệt thân nghiệp, ngữ 
nghiệp, ý nghiệp, nhờ vậy cảm thấy giải thoát. 

Này các Tỷ-kheo, đây được gọi là nghiệp đoạn 
diệt. 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là con đường 
đưa đến nghiệp đoạn diệt? Ðây là con đường 
Thánh đạo Tám ngành, tức là chánh tri kiến, 
chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh 
mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định. 
Này các Tỷ-kheo, đây gọi là con đường đưa đến 
nghiệp đoạn diệt.” 

 
*** 

Cúng dường thức ăn, hay bố thí thức ăn 
sẽ được quả lành nào? Bố thí thức ăn là giúp 
người nhận dài thêm thọ mạng, giúp sắc diện 
tốt hơn, giúp thêm an lạc, và giúp sức mạnh.  
Kinh AN 4.57 viết (bản dịch HT Thích Minh 
Châu) viết: 

“—Các Thánh nữ đệ tử khi bố thí đồ ăn, 
này Suppavàsà, bố thí bốn sự cho những người 
nhận. Thế nào là bốn? 

Cho thọ mạng, cho dung sắc, cho an lạc, 
cho sức mạnh. Sau khi cho thọ mạng, người 
cho được chia phần thọ mạng, thuộc cõi Trời 
hay cõi Người. Sau khi cho dung sắc, người cho 
được chia phần dung sắc, thuộc cõi Trời hay cõi 
Người. Sau khi cho an lạc, người cho được chia 
phần an lạc, hoặc thuộc cõi Trời, hoặc thuộc cõi 
Người. Sau khi cho sức mạnh, người cho được 
chia phần sức mạnh, thuộc cõi Trời, hay cõi 
Người. Này Suppavàsà, khi Thánh nữ đệ tử bố 
thí đồ ăn, bố thí bốn sự này cho những người 
nhận.” 

 
*** 

Cách nào giải được các nghiệp bất thiện 
nhỏ nhặt? Cũng như hạt muối bỏ vào ly nước 
sẽ làm người uống thấy mặn, nhưng hạt muối 
bỏ vào Sông Hằng sẽ không tác dụng mặn 
được. Do vậy, Đức Phật nói rằng một nghiệp ác 
nhỏ có thể đẩy chúng ta xuống địa ngục, trong 
khi với người biết tu, nghiệp nhỏ như thế sẽ 
gần như không tác dụng. Kinh AN 3.99 viết 
(bản dịch HT Thích Minh Châu), trích: 

“- Hạng người như thế nào, này các Tỷ-
kheo, có làm nghiệp ác nhỏ mọn, và nghiệp ác 
ấy đưa người ấy vào địa ngục? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có người thân 
không tu tập, giới không tu tập, tâm không tu 
tập, tuệ không tu tập, hạn hẹp, tự ngã nhỏ 
nhen, sống chịu khổ ít oi. Người như vậy, này 
các Tỷ-kheo, làm nghiệp ác nhỏ mọn, và 
nghiệp ác ấy đưa người ấy vào địa ngục. 

Hạng người như thế nào, này các Tỷ-
kheo, có làm nghiệp ác nhỏ mọn tương tợ, và 
nghiệp ác ấy đưa người ấy đến cảm thọ ngay 
trong hiện tại, cho đến chút ít cũng không thấy 
được (trong đời sau), nói gì là nhiều? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có người thân 
được tu tập, giới được tu tập, tâm được tu tập, 
tuệ được tu tập, không có hạn hẹp, tự ngã to 
lớn, sống đời vô lượng. Người như vậy, này các 
Tỷ-kheo, có làm nghiệp ác nhỏ mọn tương tợ, 
và nghiệp ác ấy đưa người ấy đến cảm thọ 



 

   40     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

ngay trong hiện tại, cho đến chút ít cũng 
không thấy được (trong đời sau), nói gì là 
nhiều.” 

*** 
Xây chùa khổng lồ cho chư tăng bốn 

phương có công đức lớn ra sao? Kinh sắp dẫn 
sau đây có vẻ như Đức Phật muốn nói cho 
hoàn cảnh hiện nay tại Việt Nam, nơi chính phủ 
và các đại gia đang rủ nhau xây chùa lớn. Ngay 
cả khi xây chùa khổng lồ cho chư tăng bốn 
phương cũng không thể có công đức bằng khởi 
tâm tịnh tín quy y Phật Pháp Tăng. Rồi như thế 
cũng không có công đức bằng tự mình giữ giới 
cho thanh tịnh. Rồi như thế cũng không có 
công đức bằng tự mình trong một khoảnh khắc 
tu tâm từ bi. Rồi như thế cũng không có công 
đức bằng trong một khoảnh khắc tu tập tưởng 
vô thường.  

Như thế, cách giải nghiệp tốt nhất là 
trong một khoảnh khắc khởi tâm từ bi, và 
trong một khoảnh khắc tu tập tưởng vô 
thường. Kinh AN 9.20 viết như sau (bản dịch 
của HT Thích Minh Châu): 

“Thuở xưa, này Gia chủ, có một vị Bà-la-
môn tên là Velàma. Vị ấy bố thí rộng lớn như 
sau: Vị ấy bố thí 84.000 bát bằng vàng đựng 
đầy bạc. Vị ấy bố thí 84.000 bát bằng bạc 
đựng đầy vàng. Vị ấy bố thí 84.000 bát bằng 
đồng đựng đầy châu báu. Vị ấy bố thí 84.000 
con voi với đồ trang sức bằng vàng, với các 
ngọn cờ bằng vàng, bao trùm với những lưới 
bằng chỉ vàng và 84.000 cỗ xe, được trải với 
da sư tử, được trải với da cọp, được trải với da 
báo, được trải với mềm màu vàng, với những 
trang sức bằng vàng, với các ngọn cờ bằng 
vàng, bao trùm với những lưới bằng chỉ vàng. 
Vị ấy bố thí 84.000 con bò sữa, cột bằng 
những sợi dây gai mịn với những thùng sữa 
bằng bạc. Vị ấy bố thí 84.000 thiếu nữ, trang 
sức với những bông tai bằng châu báu. Vị ấy 
bố thí 84.000 giường nằm trải nệm bằng len 
thêu bông, nệm bằng da con sơn dương gọi là 
kadali, tấm khảm với lầu che phía trên, có đầu 
gối chân màu đỏ hai phía. Vị ấy bố thí 84.000 
thước vải, bằng vải gai mịn màng nhất, bằng 
vải lụa mịn màng nhất, bằng vải len mịn màng 
nhất, bằng vải bông mịn màng nhất. Và ai có 
thể nói về các đồ ăn, đồ uống, loại cứng, loại 
mềm, các loại đồ ăn nếm và các loại nước 
đường. “Chúng tôi nghĩ chúng chảy như dòng 
sông”. 

Có thể, này Gia chủ, Ông nghĩ: “Có thể 
Bà-la-môn Velàma là một người nào khác, vị 
đã bố thí một cách rộng lớn như vậy”. Này Gia 
chủ, chớ có nghĩ như vậy. Chính lúc ấy, Ta là 
Bà-la-môn Velàma, chính Ta đã bố thí rộng lớn 
ấy. Nhưng này Gia chủ, khi bố thí ấy được cho, 
không có một ai xứng đáng để nhận bố thí. 
Không có một ai làm cho thanh tịnh bố thí ấy. 
Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố thí có 
rộng lớn, nếu có ai bố thí cho một người chánh 
kiến, bố thí này lớn hơn quả lớn kia.  

Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố 

thí có rộng lớn và có ai bố thí cho 100 người 
chánh kiến, và có ai bố thí cho một vị Nhất lai, 
bố thí này quả lớn hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma 
bố thí rộng lớn, và có ai bố thí cho 100 người 
Nhất lai, và có ai bố thí cho một vị Bất lai, bố 
thí này quả lớn hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố 
thí có rộng lớn, và có ai bố thí cho 100 vị Bất 
lai, và có ai bố thí cho một vị A-la-hán, bố thí 
này quả lớn hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố 
thí có rộng lớn hơn, và có ai bố thí cho một vị A
-la-hán, và có ai bố thí cho một vị Ðộc Giác 
Phật, bố thí này quả lớn hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma 
bố thí có rộng lớn và có người bố thí cho 100 vị 
Ðộc Giác Phật, có ai bố thí cho Như Lai, bậc A-
la-hán, Chánh Ðẳng Giác, bố thí này quả lớn 
hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma 
bố thí có rộng lớn, và có ai bố thí cho chúng Tỷ
-kheo với đức Phật là vị thượng thủ, và có ai 
xây dựng một tinh xá cho chúng Tăng trong 
bốn phương...  

và có ai với tâm tịnh tín qui y Phật, Pháp 
và Tăng, và có ai với tâm tịnh tín chấp nhận 
học pháp, từ bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của không 
cho, từ bỏ tà hạnh trong các dục, từ bỏ nói láo, 
từ bỏ không đắm say rượu men, rượu nấu...  

Và có ai với tâm tịnh tín, chấp nhận học 
pháp... từ bỏ không đắm say rượu men, rượu 
nấu, và ai tu tập từ tâm giải thoát, cho đến 
trong khi khoảnh khắc vắt sữa bò, bố thí này 
quả lớn hơn bố thí kia.  

Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma 
bố thí có rộng lớn, có ai bố thí một vị đầy đủ 
chánh kiến.. và có ai bố thí cho 100 vị đầy đủ 
chánh kiến.. và có ai bố thí một vị Bất lai... và 
có ai bố thí trăm vị Bất lai, và có ai bố thí một 
vị A-la-hán... và có ai bố thí trăm vị A-la-hán...  

và có ai bố thí một vị Ðộc giác Phật, và có 
ai bố thí trăm vị Ðộc giác Phật, và có ai bố thí 
Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác...  

và có ai bố thí chúng Tỷ-kheo với đức 
Phật là vị cầm đầu, và có ai cho xây dựng một 
tinh xá cho chúng Tăng trong bốn phương...  

và có ai với tâm tịnh tín qui y Phật, Pháp 
và chúng Tăng... và có ai tâm tịnh tín chấp 
nhận học pháp, từ bỏ sát sanh... từ bỏ đắm say 
rượu men, rượu nấu...  

và có ai dầu chỉ trong một khoảnh 
khắc vắt sữa bò, tu tập từ tâm…  

và có ai dầu chỉ trong một khoảnh 
khắc búng ngón tay, tu tập tưởng vô 
thường, bố thí này quả lớn hơn bố thí kia.” (1) 

 
______________ 
 
GHI CHÚ: 
(1) Kinh AN 9.20 (Kinh Velàma): https://

suttacentral.net/an9.20/vi/minh_chau 
     

https://suttacentral.net/an9.20/vi/minh_chau
https://suttacentral.net/an9.20/vi/minh_chau


 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     41 



 

   42     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

(xin điền phiếu ghi danh ở trang 44—45) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     43 



 

   44     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     45 



 

   46     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

  

PHIẾU BẢO TRỢ 

VÀ ỦNG HỘ DÀI HẠN 

NGUYỆT SAN CHÁNH PHÁP 

   
  

1) BẢO TRỢ: 
  

Xin chọn một trong những ô trống sau đây: 
  

____ (___), $25 (___),  $50 (___),  $100 (___). 
  
Và chọn thời gian bảo trợ: 
  
Mỗi tháng (___), Ba tháng (___),  Nửa năm   (___),   
  
Một năm  (___). 

  
  
2) ĐẶT BÁO DÀI HẠN:  
  

(Đơn vị tiền tệ nơi đây là US dollars - Mỹ kim) 
  
  Tại Hoa Kỳ: Một năm (12 số): $60    (___)  
  
  Tại Canada: Một năm (12 số): $90    (___)      
  
  Âu, Úc, Á:   Một năm (12 số): $120  (___)  
  
  

Đính kèm ngân/chi phiếu số: ______  

ký ngày ___ tháng ____ năm ________ 

  
với số tiền bảo trợ/ủng hộ:  $_______________ 
  
Xin gửi báo từ số ______ tháng _____ năm 20____ 
  
Địa chỉ người bảo trợ / ủng hộ (để liên lạc, gửi báo): 
  
Họ và tên ____________________________________ 
  
Địa chỉ: _____________________________________ 
  
          _______________________________________ 
  
Telephone (không bắt buộc): ____________________ 

  
  

Bài vở, ý kiến đóng góp, chi phiếu ủng hộ xin gửi về: 
  

CHÁNH PHÁP 
11502 DANIEL AVE. 

GARDEN GROVE, CA 92840 – U.S.A. 
  

Liên lạc quảng cáo / phát hành:  (714) 638-0989 

  
  
  
  
  
  

QUẢNG CÁO 
  

  
THỂ LỆ: 
  
Nhận đăng từng kỳ hoặc dài hạn 
các mẫu quảng cáo, thư mời, 
thông báo, v.v... Báo phát hành 
đầu tháng, và hóa đơn sẽ gửi đến 
quý thân chủ vào cuối tháng theo 
đường bưu điện. Chánh Pháp có 
quyền từ chối những mẫu quảng 
cáo hay thư cậy đăng có nội dung 
không lành mạnh, hoặc công kích 
cá nhân, gây chia rẽ bất hòa 
trong cộng đồng, đi ngược tinh 
thần Phật giáo. 

  
GIÁ BIỂU: 
Báo Chánh Pháp có khổ trang là 
8.25" x 10.75". Giấy ruột là loại 
giấy trắng thường (50# white). 
Giấy bìa là giấy trắng láng (gloss, 
100#). 
  
1) Trang màu bên trong, giấy 

thường: 
  
- nguyên trang: $150 
- nửa trang (1/2): $75 
- 1/4 trang: $50 
  
2) Trang trắng đen: 
  
- nguyên trang: $100 
- nửa trang (1/2): $50 
- 1/4 trang: $35 
  
3) Trang màu, bên trong, giấy 
láng (báo Xuân): 
  
- nguyên trang: $200 
- nửa trang (1/2): $100 
- 1/4 trang: $50  

  
Liên lạc quảng cáo xin gọi: 

  
Ni sư Diệu Tánh 

  

(714) 638-0989 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     47 

  
  
  
  

CẢM TẠ 
  
  
  

 Thành thật cảm tạ sự ủng hộ quý báu 
bằng tinh thần hay tịnh tài của chư tôn 
đức Tăng Ni và độc giả đối với báo Chánh 
Pháp. Đây là niềm khích lệ to lớn cho 
chúng tôi trong công tác truyền thông, 
hoằng pháp.   

Ngoài sự bảo trợ ấn phí của chư tôn 
đức và các tự viện, chúng tôi còn nhận 
được sự ủng hộ của chư tôn đức Tăng Ni 
và quý phật-tử cũng như của quý thân 
chủ quảng cáo.    

Sau đây là danh sách ủng hộ báo 
Chánh Pháp tháng qua:   

BTC Đại Lễ Phật Đản Nam California $1,000, 

Dung Cao $60, Mã Ngọc Ánh $100, Sc. Hồng 

Liên $60, Sc. Đức Thiện, Phở Long $60, 

Trương Văn Của $100, Vương Thúy Nga 

$120, Chúc Nguyễn $50, Nhung Bửu $100, 

Dương Tuyết Nhung $110, Nguyễn Ánh 

Nguyệt $80, Tâm Chơn Thanh $120, Đỗ Thị 

Hơn $60, Trương Anh Tài $20, Ngô T. Hai 

$60... 

(danh sách còn tiếp tục số sau)  

Ngưỡng nguyện Tam Bảo thùy từ 
gia hộ chư liệt vị thân tâm an lạc, vạn sự 
cát tường.   

 

Ban Thư Ký Chánh Pháp 

   
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 
  
  

YỂM TRỢ CHÁNH PHÁP 
  

  
  

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
  

Kính bạch chư tôn đức Tăng Ni, 
Kính thưa quý Phật tử và bạn đọc gần 
xa,  
  
Để báo Chánh Pháp được duy trì và 
phát triển trên đường dài, Ban Chủ 
Trương chúng tôi mong mỏi được sự 
yểm trợ sâu rộng của chư tôn đức và 
quý phật-tử qua các phương thức sau:   
  

  Chư tôn đức Tăng Ni và quý văn thi 
hữu xin đóng góp bài vở, gửi về tòa 
soạn (nội dung liên quan Phật giáo, 
Văn Hóa, Xã Hội, Từ Thiện…) 

   Quý phật-tử có thương vụ xin đăng 
quảng cáo để ủng hộ 

   Quý phật-tử đồng hương tại Hoa Kỳ 
xin phát tâm ủng hộ mỗi vị $5 một 
tháng (để trang trải cước phí gửi báo đi 
khắp nơi) 

   Giới thiệu báo Chánh Pháp đến thân 
nhân, bằng hữu, bạn đạo khác. 
  
Sự yểm trợ của chư tôn đức, văn thi 
hữu và bạn đọc sẽ giúp cho nội dung 
báo Chánh Pháp ngày càng phong phú, 
đặc sắc hơn, giúp chúng tôi vượt qua 
những trở ngại tài chánh để nuôi dưỡng 
tờ báo dài lâu, góp phần hoằng dương 
Phật đạo. 

  
 Thành thật tri ân chư liệt vị. 
Tỳ kheo Thích Nguyên Trí 

  
  

 Tịnh tài xin gửi:  CHÁNH PHÁP 
11502 Daniel Ave., 

Garden Grove, CA 92840 – U.S.A.  
Tel.: (714) 638-0989 

  
  

 Bài vở xin gửi:  
baivochanhphap@gmail.com 



 

   48     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

THIỀN HỌC 

TẬP TRUNG TÂM THỨC 
  

Nguyên bản: Focusing the Mind 

Tác giả: ĐỨC ĐẠT LAI LẠT MA 

Anh dịch: Jeffrey Hopkins, Ph. D. 

Chuyển ngữ: Tuệ Uyển 

húng ta hãy để một phút để ôn lại vấn đề 
tiến trình đối với một cuộc sống đầy đủ ý 
nghĩa hiển bày như thế nào. Trước nhất 
là đạo đức, rồi đến thiền định, rồi tuệ trí. 
Tuệ trí dựa trên thiền nhất tâm, và thiền 

định lệ thuộc vào sự tự giác về đạo đức. Trong 
5 chương qua, chúng ta đã 
thảo luận về sự thực hành đạo 
đức, vốn làm chúng ta ổn định 
và an bình hơn và tâm thức ta 
đã sẵn sàng cho sự thăng tiến 
tâm linh hơn. Với một thói quen 
thái độ của ý thức, thiền định, 
còn được gọi là shamatha hay 
tam-muội, có thể được hoàn 
thành. Tuy thế, tâm thức chúng 
ta quá tán loạn cho việc thực 
hành thiền hiệu quả tăng tiến 
vốn đòi hỏi sự tập trung hoàn 
toàn. Thậm chí một tiếng động 
nhỏ ở đây hay kia có thể lập 
tức làm ta xao lãng. Vì tuyệt 
đối cần thiết làm cho tâm thức 
tập trung hơn vì thế tuệ trí mới 
có thể hiển bày. Tôi sẽ thảo 
luận trong chương này tiến 
trình của việc phát triển thể trạng tập trung 
một cách thậm thâm về thiền định. Trước tiên 
tôi sẽ diễn tả tóm tắt những loại hành thiền đa 
dạng vì thế chúng ta có thể thấu hiểu vị trí của 
thiền định trong chúng. 

 
NHỮNG LOẠI HÀNH THIỀN 
Có nhiều cách hành thiền. 

1. Hai loại hành thiền căn bản là thiền phân 
tích, hay thiền quán – quán và thiền ổn 
định hay thiền định – chỉ. Trong quán ta 
phân tích một chủ đề và cố gắng để thấu 
hiểu nó qua lý trí. Thí dụ, chúng ta có thể 
hành thiền về vấn đề tại sao mọi thứ là vô 
thường bằng việc quán chiếu việc chúng 
được sản sinh bằng những nguyên nhân 
như thế nào và việc chúng tàn hoại từng 
thời khắc như thế nào (Tuệ được trau dồi 

qua quán). Trong chỉ ta làm tâm thức ta an 
trú trên một đối tượng hay đề tài đơn lẻ, 
chẳng hạn như vô thường. (Định được trau 
dồi qua chỉ).  

2. Một cách khác của việc phân chia thiền là 
giữa thiền chủ quan (1) và thiền khách 

quan (2). Trong thiền chủ quan 
mục tiêu của ta là trau dồi hay 
làm mạnh trong tâm thức một 
quan điểm, hay thái độ mới. 
Việc trau dồi niềm tin là một thí 
dụ cho loại thiền này; niềm tin 
không là một đối tượng mà trên 
đó chúng ta tập trung nhưng 
một thái độ đang được trau dồi 
qua hành thiền. (Trau dồi lòng 
từ bi là thiền chủ quan bởi vì 
chúng ta không đang thiền về 
từ bi nhưng đang tìm cách để 
làm cho tâm thức chúng ta từ bi 
hơn.) Trong thiền khách quan, 
ta thiền về một chủ đề, chẳng 
hạn như vô thường, hay một đề 
tài, chẳng hạn như kim thân của 
một Đức Phật. 
3. Chúng ta có thể thiền trong 

phương pháp của nguyện ước. Thí dụ, 
chúng ta có thể mong ước được tràn đầy với 
từ bi và tuệ trí của một Đức Phật. 

4. Hay chúng ta có thể đi một bước xa hơn, 
vào trong thiền quán tưởng mà trong ấy 
chúng ta hình dung rằng chúng ta có những 
phẩm chất mà chúng ta thật sự chưa có. Sự 
thực hành bổn tôn du già, thí dụ thế, được 
gọi là thiền quán tự thân như một chúng 
sanh lý tưởng mà thân thể được làm từ ánh 
sáng của tuệ trí. 

Trong những thứ thiền này đa dạng này, 
chúng ta hãy thảo luận vấn đề thực hành thiền 
ổn định hay chỉ như thế nào. Như được đề cập 
ở trên, mục tiêu của thiền định là đề làm mạnh 
năng lực của tâm thức để tập trung vào một 
đối tượng hay chủ đề đơn lẻ, mà vốn tâm thức 
lần lượt có thể chiến thắng các vấn nạn tận gốc 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     49 

rễ của chúng. Nó cũng giúp chúng ta cảnh giác 
và sắc bén hơn trong cuộc sống hàng ngày, nó 
dần dần tăng trưởng năng lực trí nhớ, vốn là 
hữu dụng trong mọi mặt của đời sống.  

 
THÀNH TỰU ĐỊNH LỰC 
(Định được trau dồi qua chỉ) 
Vì loại hành thiền này, chúng ta đang tìm 

cách đạt được một thể trạng tập trung sâu xa 
của tâm thức, cho nên chúng ta cần những thứ 
sau đây: 
1. Nhân khởi đầu, đạo đức hay giới, vốn đem 

đến cho ta một mô thức an bình, thư giãn, 
tận tâm của thái độ và vì vậy loại trừ những 
sự xao lãng thô. 

2. Thời gian và nơi chốn cho sự thực hành 
tách rời khỏi sự huyên náo của đời sống 
hàng ngày. Hãy tạo thời dụng biểu cho việc 
hành thiền trong đời sống hàng ngày. Đối 
với thiền tập trung, ở riêng lẻ trong một nơi 
tách biệt, yên tĩnh là thiết yếu. Vì tiếng 
động là điều vốn khó khăn, ngăn cản sự tập 
trung, vào lúc khởi đầu thật rất quan trọng 
để ở một nơi yên tĩnh. Hãy xem xét để 
tham dự một khóa tu hay vì đi nghỉ mát. 

3. Một sự kiêng khem thích hợp nuôi dưỡng sự 
trong sáng của tâm thức. Đối với một số 
tình trạng sức khỏe, có thể cần thiết để ăn 
thịt, nhưng nói chung thực phẩm chay lạc là 
tốt nhất. Theo đạo đức giải thoát các nhân, 
không có chuyện cấm đoán đối với việc ăn 
thịt. Nhưng chúng ta không nên ăn thịt mà 
người ta cố ý làm cho ta ăn, và ta không 
nên đòi hỏi nếu không được cúng dường. 
Thực tế, tốt nhất nếu đại đa số mọi người 
đều ăn chay. Một số kinh điển Đại thừa cấm 
ăn thịt, vì quan tâm cho những chúng sanh 
khác là trọng tâm của đạo đức Đại thừa. 
Cũng thế, ăn uống quá nhiều là không tốt, 
cho nên ăn ít thôi. Dĩ nhiên, uống rượu là 
không cần phải hỏi, cũng như tất cả các loại 
chất nghiện làm thay đổi tâm trí. Hút thuốc 
không thích đáng. Nếu một người râu quai 
nón hút thuốc trong khi thâm nhập sâu 
trong thiền tập, thì ông ta có nguy cơ bị 
cháy râu! 

4. Ngủ nghỉ đúng thời. Ngủ quá nhiều làm cho 
tâm thức ta bị lu mờ, quá ít có thể bị bồn 
chồn. Ta phải xem ta cần ngủ nghỉ bao 
nhiêu thì đủ. 

5. Tư thế thân thể là cần yếu đối với thiền tập 
trung, đặc biệt ở giai đoạn khởi đầu này. 
Nếu có thể áp dụng tư thế hoa sen, hay 
nửa hoa sen. Hãy sử dụng hai gối ngồi 
thiền, bồ đoàn và tọa cụ, ngồi lên bồ đoàn 
để phía sau ta cao hơn hai đầu gối, tác 
dụng là bất chấp ta hành thiền bao lâu thì 
ta cũng không bị mỏi mệt. Hãy giử thẳng 
xương sống như một mũi tên; hơi cúi đầu 
xuống, hướng mắt về phía trước mũi; đặt 
lưỡi lên nóc vọng (vòm miệng); để đôi môi 
và răng bình thường; và để hai cánh tay hơi 
thong thả, không đè sát vào thân. Quan 

tâm đến tư thế của hai bàn tay, những 
hành giả của thiền Nhật Bản thường đặt 
bàn tay trái úp lên bàn tay phải, cũng úp 
xuống. Người Tây Tạng bàn tay phải, úp 
xuống, đặt phía trên bàn tay trái, cũng úp 
xuống. Trong thực hành Mật tông quan 
trọng là phải đặt bàn tay phải trên bàn tay 
trái, với cả hai bàn tay đều úp xuống, và với 
hai ngón tay cái chạm vào nhau như hình 
tam giác, đặt dưới rốn khoảng bốn ngón 
tay. 

 
Đề Tài Hành Thiền 
Có thể có nhiều chủ đề cho thiền chỉ để 

đạt được định lực:  
1. Hơi thở. Một số luận điển nói về việc quán 

chiếu hơi thở ra và hơi thở vào qua lỗ mũi 
nhưng không nói hơi thở sâu như thế nào. 
Những sách vở khác giải thích vấn đề quán 
chiếu chuyển động của hơi thở trong những 
vùng đặc biệt của thân thể. Trong một loại 
thao tác của hơi thở, ta đẩy không khí, hay 
năng lượng phía dưới lên, và dồn ép năng 
lượng phía trên xuống, giữ chúng lại giống 
như một chiếc bình ngay dưới rốn. 

2. Thân thể ta, các cảm giác, tâm thức, hay 
những hiện tượng chẳng hạn như vô 
thường. Những loại thiền này được gọi là 
những thiết lập qua chánh niệm. 

3. Mẫu tự đầu tiên của tên ta trên một cái đĩa 
của ánh sáng bên ngoài hay bên trong thân 
thể ta. 

4. Những hành giả Thái Lan thường hành thiền 
với việc áp dụng chánh niệm vào bất cứ thứ 
gì họ làm. Trong khi đi họ chánh niệm với 
việc đặt bàn chân phải phía trước, rồi trái, 
rồi phái. 

5. Tổng quát, một chủ đề tốt để hành thiền 
cho một Phật tử là một hình ảnh thân tướng 
của Đức Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni; cho một 
Ki Tô hữu có thể là hình ảnh của chúa Giê-
su. Hãy nhìn chằm chằm vào đó để nó xuất 
hiện trong tâm thức ta khi ta nhắm mắt lại. 
Hãy hành thiền trên hình tượng ấy ở trình 
độ của mắt, không quá cao hay quá thấp, ở 
một khoảng cách bốn hay năm bộ (khoảng 
1m đến 1,5m). 

Vào lúc bắt đầu thật khó để chủ đề của 
thiền tập xuất hiện một cách rõ ràng trong tâm 
thức. Để tránh việc lu mờ của nhận thức, hãy 
cố gắng thường xuyên, những buổi hành thiền 
mãnh liệt năm phút hơn là những buổi thiền 
tập kéo dài. (4 đến 16 của những buổi hành 
thiền ngắn hàng ngày là lý tưởng.) Khi nó xuất 
hiện trong tâm thức, thì ta đã thấy đối tượng 
của việc hành thiền. Bây giờ hãy an trú tâm 
thức ta một cách liên tục trên nó. 

 
Đối Phó Với Trạo Cử Và Giải Đãi 
Để đạt được định lực, cả ổn định và trong 

sáng thì cần tương ứng với chủ đề hành thiền. 
Vì vậy những chướng ngại lớn nhất để kéo dài 
việc hành thiền là trạo cử và giải đãi. Trạo cử 



 

   50     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

ngăn ngại ổn định. Khi tâm thức 
không an trú trên đối tượng 
nhưng trở thành mất tập trung 
hay phân tán, đối tượng của việc 
hành thiền bị đánh mất. Cũng có 
một hình thức vi tế của trạo cử, 
chỗ mà thậm chí nếu đối tượng 
không bị đánh mất, nhưng một 
góc nào đó của tâm thức đang 
nghĩ về điều gì khác. Ta cần xác 
định trạo cử và qua chánh niệm, 
không để tâm thức ta ở dưới ảnh 
hưởng của nó. 

Trạng thái lười biếng, sự 
nặng nề của tâm thức và thân 
thể, là một chướng ngại của sự 
trong sáng. Trạng thái lười biếng 
cũng tạo ra sự xao lãng, vốn ngăn 
trở sự trong sáng. Trong sự xao 
lãng thô thì tâm chìm đắm, đối 
tượng hành thiền bị phai mở và bị 
đánh mất. Trong sự xao lãng vi tế, 
đối tượng không bị đánh mất, 
nhưng sự trong sáng của đối 
tượng và tâm thức bị giảm bớt 
một ít vì cường độ của tâm đã bị 
yếu, tâm hơi bị lỏng lẻo. Tâm thức 
có thể hoàn toàn an trú một cách 
rõ ràng trên đối tượng của việc 
hành thiền, nhưng không có sự 
tỉnh giác đúng mức, trạng thái này 
thường bị lầm là đang hành thiền 
đúng. 

Khi tâm thức ta quá mãnh 
liệt, và ta trải nghiệm trạo cử, thì 
ta cần nới lỏng nó, giống như làm 
giùng dây đàn một tí. Tương tự 
thế, khi ta có xao lãng thì tâm 
thức không mãnh liệt đúng mức, 
vì thế ta cần gia tăng cường độ 
của nó, bằng việc làm nó hơi căng 
lên, như thắt chặc những sợi dây. 
Như bạn thấy, tâm thức cần được 
giai điệu như một nhạc khí có dây 
căng đúng mức. 

 
(còn tiếp một kỳ) 

____________ 
 

1) Thiền chủ quan (subjective medi-
tation): không tập trung trên tâm 
thức hay nỗ lực của ý chí. Đúng 
hơn là việc tìm kiếm cội nguồn 
của tâm thức, truy tầm gốc rễ của 
“cái tôi”. 

2) Thiền khách quan (Objective med-
itation): là tập trung tâm thức 
trên một đối tượng, đối tượng có 
thể là thân tướng của một bổn 
tôn, ánh sáng, bầu trời…, một số 
phẩm chất như từ ái, bi mẫn, tự 
làm mạnh một cách chủ động. 
Tâm thức tập trung trên đối tượng 
bằng một nỗ lực của ý chí. 

 
 

THĂM TU VIỆN KIM SƠN 
 

Kỷ niệm  MÙA PHẬT ĐẢN năm xưa 
 

Mây chiều lơ lửng... mênh mông, 
Kim Sơn Tu Viện, trên tầng non cao. 
Đường đi khúc khuỷu, cheo leo... 
Thông xanh bát ngát, như vào cảnh Tiên. 
 
Chuông chùa, bay bổng dịu êm, 
Quanh co đồi dốc, đường mòn cây xanh 
Chân đồi, biển phủ mênh mông 
Trời mây xanh biếc một mầu như tranh 
 
Sóng dào dạt, biển long lanh 
Tiếng chuông văng vẳng, lúc gần, lúc xa... 
Cảnh Chùa nhân ái, dịu hòa 
Tôi an vui quá bước vào Chùa Trong 
 
Kinh chiều, vang vọng qua song 
Thầy và Đại Chúng, đang cùng tụng kinh 
Hương trầm, ngào ngạt vây quanh 
"Mon men"... tôi lặng ngồi gần Tháp Chuông. 
 
Lòng tôi,  yên ổn hân hoan 
Nhìn lên Phật Tổ nguyện thầm tạ ơn.  
Nguyện rằng, "Tỉnh thức tinh chuyên" 
Sẽ luôn phục thiện, kiên trì vị tha... 
 
Nói lời ái ngữ, nhu hòa 
Bỏ sân si cũ, ôn hòa tương thân. 
Nguyện rằng... hành xử công tâm 
Những tham ái trước, phai dần trong tim 
 
Nguyện theo ánh sáng nội tâm, 
Giúp con tỉnh thức, không lầm đường đi. 
Nguyện cho ánh sáng Từ Bi 
Theo con mãi mãi hướng đi nhiệm mầu. 
 
Mỗi ngày quán chiếu, hiểu sâu 
Mỗi ngày tích cực, học nhiều điều hay 
Trở về nếp sống hôm nay 
An nhiên tự tại, tràn đầy tim con... 

 
 

THỤC UYÊN 
(Arizona) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     51 

Khóa Tu Tiếng Việt 2019 

         Đã về, đã tới 
Do tăng đoàn Làng Mai hướng dẫn. 

Từ thứ Tư ngày 7 
đến Chủ Nhật ngày 11 tháng 8 năm 2019 

Kính thưa quý đạo hữu, 
 
 Xin mời quý đạo hữu về tham dự khóa tu người 
Việt, tổ chức tại tu viện Lộc Uyển, với chủ đề “Đã về, 
đã tới”. Chúng ta sẽ cùng nhau thực tập chánh niệm 
theo phương pháp Bụt dạy để trở về với chính mình, 
chuyển hóa thân tâm, sống hạnh phúc và đem lại niềm 
an lạc cho gia đình, cộng đồng và xã hội. Về tu viện quý 
vị sẽ được tiếp xúc với thiên nhiên, trời xanh, mây 
trắng, nghe tiếng chim hót và được sống những ngày 
thật bình an giữa núi rừng. 
 Sau đây là một số chi tiết có thể giúp quý vị sắp 
xếp để tham dự khóa tu một cách dễ dàng. 

Ghi danh 
 Xin quý vị ghi danh online, hoặc gởi phiếu ghi 
danh bằng email hoặc gửi bưu điện cho khóa tu càng 
sớm càng tốt để tránh trường hợp hết chỗ. Xin dùng 
phiếu ghi danh được đính kèm. 
Nếu quý vị cần biết thêm chi tiết, xin liên lạc: 
 
Tu Viện Lộc Uyển – Khóa Tu Tiếng Việt 2019 
2499 Melru Lane 
Escondido, CA. 92026 
Điện thoại: (760) 291-1028 
Fax: (760) 291-1172 
Email: clarity@dpmail.ne (cách liên lạc tốt nhất) 
Website: www.deerparkmonastery.org 

Chỗ ở 
 Ban tổ chức sẽ cố gắng sắp xếp cho các vị trong 
cùng một gia đình ở chung một phòng. Mỗi phòng sẽ có 
từ 3 đến 6 người, tuỳ theo số người ghi danh nhiều hay 
ít. Xin ghi rõ nam/nữ và tuổi tác để tiện việc sắp xếp 
phòng ốc. Nếu quý vị nào thích ở lều thì xin đem lều 
riêng.  

Lệ phí trọn khóa tu 
 Chi phí cho khóa tu: Chỗ ở, các khu vực sinh hoạt, 
điện, nước, và thực phẩm. Với những gia đình tài chính 
eo hẹp nếu cần sự giúp đỡ thì có thể xin chương trình 
bảo trợ. 

  Người Lớn 
18 tuổi trở lên 

Thanh thiếu niên 
13-17 tuổi 

Trẻ Em 
6-12 tuổi 

Phòng 3 giường $280 $240 $180 

Phòng 6 giường $200 $160 $100 

Trailer $160 $120 $100 

Lều $160 $120 $60 

Những gì cần mang theo 
Cần mang theo đèn pin, đồng hồ báo thức, túi ngủ 

hoặc mền, gối, khăn tắm, khăn mặt, nón, dù, áo ấm, 
bình nhựa để đựng nước uống, giày để đi núi, thuốc 
men và những dụng cụ cá nhân. Nếu có thể, xin quý vị 
đem theo áo tràng và áo dài (cho nữ giới). 
 
Không nên mang theo 

Xin đừng mang vào tu viện các trò chơi điện tử, xe 
đạp, thú vật, các thức ăn mặn, rượu, bia, thuốc lá và các 
nữ trang quý giá, nước hoa, v.v… 
 
Sinh hoạt 

Thiền sinh trong khóa tu được yêu cầu tham dự mọi sinh 
hoạt của thời khóa. Thiền tập sẽ được áp dụng trong mọi 
sinh hoạt hằng ngày như thiền hành, thiền tọa, tụng kinh, 

pháp đàm, nghe pháp thoại, tập hát, leo núi, ăn cơm, uống 
trà, chấp tác (phụ bếp, tưới cây, rửa chén, quét dọn…). 

Các thiếu nhi (6-12 tuổi) và các thiếu niên (13-17 
tuổi) sẽ có chương trình sinh hoạt riêng (nếu có trên 6 em). 
Mong các bậc phụ huynh cùng về tham dự khóa tu với con 
em của mình. 

Nền tảng của một môi trường tu học là sự hành trì 
Năm Giới của mỗi cá nhân; xin quý vị cùng thực tập để giữ 
sự thanh tịnh và trang nghiêm trong suốt khóa tu. 

Kính mong quý vị cố gắng sắp xếp thời gian để cùng 
gia đình về dự khóa tu năm nay tại Lộc Uyển. Với sự quyết 
tâm tu học và sự trợ lực của Tăng thân, nhất định quý vị và 
gia đình sẽ gặt hái được nhiều lợi lạc. 
 

Sen búp xin tặng người, những vị Bụt tương lai. 
Tăng đoàn Làng Mai 



 

   52     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Truyeän cực ngaén  
 
 

STEVEN N. 

CÙNG CỰC 
Ba bà cùng tham gia khoá 

tu niệm Phật, mới hai tiếng 
ngày đầu mà bà Ba đã than:  

- Đau lưng, tê chân, mệt 
quá!  

Bà Bốn thì cười như mếu:  
- Cực Lạc đâu không thấy 

chỉ thấy cực khổ. 
Bà Bảy kêu ca:  
- Tụi mình lâu lâu tu một 

chút mà mệt thấy mồ, sao 
mấy ông thầy tu giỏi dữ vậy 
ta!   

Thầy trụ trì đi ngang nghe 
thấy bèn ứng tác:  

Cực Lạc cực khổ song 
song  

Cả hai cùng cực muốn 
dong cực nào  

Cõi này vất vả lao đao 
Sao bằng thắng cảnh kìa 

ao sen vàng 
Ba bà vỗ tay khen hay, 

tinh thần laị phấn chấn nói với 
thầy:  

- Chúng con nhất định sẽ 
chọn Cực Lạc. 
 

HỎI Ý PHẬT 
Có cô Phật tử trẻ lên thưa 

với thầy:  
- Bạch thầy, từ nay con sẽ 

không đến chùa nữa. 
Thầy hỏi tại sao thì cô ta 

bảo:  
- Đến chùa những tưởng 

được tu học, được an lạc nào 
ngờ chỉ thấy bực thêm. Mấy bà 
thì túm tụm nói xấu người này 
người kia, mấy em trẻ thì chỉ 
chăm chú vào điện thoại, mấy 
ông thì toàn bàn chính trị và 
phe nhóm… 

Thầy nói: 

- Được rồi, để thầy hỏi ý 
Phật thử xem. 

Nói xong đưa cho cô ta 
một bát nước, bảo bưng bát 
nước đi ba vòng quanh điện. 
Cô gái làm xong, thầy hỏi: 

- Tại sao con bưng bát 
nước đầy mà không rơi giọt 
nào?  

Cô gái trả lời là vì chú 
tâm vào bát nước. Bấy giờ 
thầy cười: 

- Ý Phật bảo con hãy chú 
tâm vào việc tu học của 
mình, đừng nhìn người khác! 
Còn đi chùa hay không đi là 
tùy con.  
 

CÔNG LÝ ĐÂY NÈ 
Xứ quỡn có người bị quan 

gạt lấy nhà cửa ruộng vườn, 
đã thế còn hà hiếp vu cáo cho 
anh ta là: bóc lột, gian ác… 
Anh ta bèn kiện lên ba tòa 
quan lớn ở tận triều đình. Vì 
phủ bênh phủ quận bênh 
quận nên phán rằng: 

- Tài sản cho mượn hay 
cho mướn không cần biết, 
hiện ở trong tay ai thì ngưới 
ấy xài!  

Anh ta ra giữa chợ khóc:  
- Công lý ở đâu? Trên đời 

này công lý có thật có hay 
không?  

Bất chợt một người từ 
đâu đến xìa trước mặt anh 
quyển sách có tiêu đề: “Công 
Lý Xứ Quỡn,” bìa có in hình 
anh hề Công Lý mặc xà lỏn:  

- Công lý đây nè!  
  

BÁO TÂY BÁO TA 
Hôm kia bên Tây có tiệm 

kim hoàn nổi tiếng bị cướp, 

báo chí-truyền thông lập tức 
xuất hiện và đưa tin:  

- Ngày… lúc… một tên cướp 
có vũ trang xông vào tiệm kim 
hoàn cướp một số tài sản và tẩu 
thoát. Cảnh sát đang điều tra, 
ai có tin tức gì xin gọi số: xxx.  

Cùng thời gian ấy bên ta 
cũng có tiệm vàng bị cướp, mấy 
hôm sau báo chí đăng:  

- Tiệm vàng Abc taị chợ 
Xyz bị một tên cướp tấn công. Y 
rất dữ dằn, mặt mày hung 
hiểm, đôi mắt gian xảo. Y đã 
dùng búa đe doạ mọi người và 
cướp đi một lượng tài sản lớn. 
Mặc dù nguy hiểm nhưng các 
anh cảnh sát chẳng ngần ngại 
lao vào hiện trường ngay. Đề 
nghị khen thưởng các anh đồng 
thời truy tìm thủ phạm cho 
bằng được để trừng trị. Ai có 
thông tin gì thì báo cho cảnh 
sát ngay. Ai cố tình bao che sẽ 
bị xử lý theo pháp luật!  
 
THIÊN ĐƯỜNG VÀ DẦU HỎA  

Miệt Nam Mỹ có một xứ nổi 
tiếng nhiều gái đẹp; người xứ 
ấy thường chiếm giải vô địch ở 
các cuộc thi hoa hậu quốc tế. 
Xứ ấy còn nổi tiếng nhiều dầu 
hoả, vì thế cuộc sống sung túc 
và phồn vinh lắm! Dẫu chưa 
phải là bậc nhất nhưng cũng 
đáng được xem như một thiên 
đàng để sống vậy!  

Không biết duyên cớ gì một 
ngày nọ tay đầu lĩnh xứ ấy phát 
động xây dựng thiên đường 
mới. Từ đó y và bộ sậu rập 
khuôn theo các  đầu lĩnh: Hồng 
Long ở phương Đông, Bạch 
Hùng ở phương Tây… Hậu quả 
là sau mươi năm là quốc khố 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     53 

cạn, quốc kế phá sản, quốc 
dân đói, quốc gia lụn baị, quốc 
nội loạn, quốc tế cô lập… Dân 
khóc than oán hận thấu trời 
xanh:  

- Phá thiên đường thật, 
dựng thiên đường mù giờ mới 
ra nông nỗi này!  
 
 

DƯ PHƯỚC 
Báo chí và truyền thông 

đưa tin: “Nữ triệu phú Jane 
vừa qua đời, bà ta để laị di 
chúc mấy triệu đô la cho con 
mèo của mình.” Thiên hạ xôn 
xao bàn tán khen-chê, phe ta 
cũng rộn ràng không kém. 
Người duy tình thì bảo:  

- Ăn xin đầy đường, người 
nghèo khổ, bệnh tật, mồ côi… 
trong xã hội nhan nhản, sao 
không dành tiền ấy làm việc 
thiện có phải hay hơn không?   

Người duy lý cãi laị:  
- Tài sản hợp pháp của bà 

ta, bà ta hoàn toàn có quyền 
muốn làm gì thì làm.   

Một người khác, có lẽ là 
Phật tử thì phải, anh ta giải 
thích:  

- Hai bạn đều có lý cả 
nhưng con mèo ấy còn dư 
phước nên được hưởng sự 
chăm sóc từ nguồn tiền không 
lồ kia. Những người bất hạnh 
thì vô duyên và không có 
phước thì làm sao được hưởng.  
 
 

STEVEN N  
Ất Lăng thành, 5/2019 

 
 

DÁNG THIỀN XƯA  
 

Kính tri-ân Bồ Tát thượng TRÍ hạ TỊNH, 
dịch giả các bộ kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa… 

Ngài đã thâu thần thị tịch ngày 28/3/2014 
tại Chùa Vạn-Đức, Thủ Đức 

 
 

Ánh nến dịu dàng giữa đêm thanh  
Trang kinh mở rộng tấm chân thành 
Tuệ đăng thường chiếu trên nét chữ 
Sổ châu niệm Phật ý tâm lành 
 
Lời kinh huyền diệu nương trang giấy 
Quyện theo cánh gió vang trong mây 
Đâu rồi Linh Thứu ngày xưa ấy  
Hay Linh Thứu giờ đang ở đây  
 
Năm vóc gieo tâm son phủ phục 
Quy ngưỡng Đức Từ phụ Thích Ca 
Vạn duyên lành muôn ngàn đại phúc 
Cung kính nâng kinh báu Phật Đà 
 
Mỗi giòng kinh ẩn hàng châu ngọc 
Kết Hoa-Nghiêm giữa cõi Ta-Bà 
Truyền trao Chánh-Pháp nhiên đăng sáng 
Duy Tuệ Thị Nghiệp hằng vị tha 
 
Bồ Tát đến, đi giữa chốn nầy 
Hạnh-nguyện muôn đời không đổi thay  
Truyền trao lời Phật, Kinh Vàng mở 
Ngàn năm nguyện lạy tạ ơn này… 

 
 
 

Tưởng nhớ Ngài 
 

TUỆ-NHA  



 

   54     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Đây là tài liệu y học mà chúng tôi đã 
đọc và muốn chia sẻ cùng quý vị. 

 
1.  Calorie là gì? 
Về phương diện dinh dưỡng cho cơ thể, 

số năng lượng hoặc calorie của thực phẩm 
được đo bằng kí lô, nhưng tiền tố (prefix) kilo 
đã được bỏ. Đơn vị quốc tế của năng lượng là 
joule. Một calorie bằng 4.184 joule. 

Mỗi loại thực phẩm cung cấp một số 
năng lượng khác nhau, và như vậy có các cal-
orie không giống nhau. Chất béo cho 9 calorie 
trên một gram, và chất carbohydrate cũng 
như chất đạm cung cấp 4 calorie trong khi đó 
nước và các chất sơ không có calorie nào. Do 
đó thực phẩm giầu chất béo có nhiều calorie 
nhất và các thực phẩm nhiều chất sơ và nước 
như các rau tươi đều có rất ít calorie. 

Trong đời sống hàng ngày, rất khó để 
đánh giá con số chính xác của calorie trong 

thực phẩm mà quý vị ăn hoặc số lượng đúng 
của calorie mà quý vị dùng. Tuy nhiên, có 
những họa đồ ghi phỏng chừng số lượng calo-
rie trong các thực phẩm đặc biệt, và số ước 
tính là bao nhiêu calorie mất đi trong các sinh 
hoạt như đi bộ, chạy, làm công việc nhà và 
đánh máy chữ trên bàn phím. 

Calorie cũng có thể giúp để giảm sức 
nặng. Mỗi một pound của cơ thể bằng 3.500 
calo. Nếu mỗi ngày của một tuần lễ mà quý vị 
tiêu thụ 500 calorie ít hơn là số lượng tiêu 
dùng, quý vị sẽ mất khoảng 2.2 kilo. Nếu trong 
một năm, quý vị ăn 100 calories nhiều hơn số 
lượng đốt đi, quý vị sẽ lên khoảng 5.4 kilo-
gram. 

 
2. Thực phẩm nào quý vị nên ăn mỗi 

ngày để có dinh dưỡng tốt? 
Quý vị cần năng lượng  không những để 

bổ củi hoặc chạy đường dài 42 km mà còn cần 

CUNG CẤP NHIÊN LIỆU 

CHO CƠ THỂ 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     55 

để coi truyền hình và ngay cả để ngủ. Không 
có năng lượng, tim sẽ ngưng bơm máu; tất các 
các sinh hoạt đều dừng lại và tế bào sẽ chết. 
Trong khi thảo mộc lấy năng lượng từ mặt trời, 
con người có năng lượng nhờ ăn thực phẩm. 

Thực phẩm gồm ba thành phần chính: 
chất đạm, carbohydrates và các chất béo. Nó 
cũng có nhiều sinh tố và các khoáng chất. Các 
chất sau này giữ vai trò quan trọng trong các 
phản ứng hóa học của tế bào. 

Khi thịt nạc chỉ là chất đạm, rau chỉ có 
carbohydrate, và các dầu thuần túy chỉ có chất 
béo, thì đa số các thực phẩm lại là hỗn hợp của 
ba chất dinh dưỡng. 

Chất đạm là các chất sinh tử để tạo ra 
các tế bào của cơ thể và cần để tăng trưởng và 
tu bổ các tế bào cũng như sản xuất các kích 
thích tố và các diêu tố. Carbohydrates và chất 
béo là nguồn chính để cung cấp năng lượng. 
Chất béo cũng hoàn tất nhiệm vụ trong việc dự 
trữ năng lượng và dùng trong việc cách nhiệt. 

Nếu ăn nhiều loại thực phẩm khác nhau, 
chế độ dinh dưỡng của quý vị sẽ cân bằng và 
có đầy đủ tất cả các chất dinh dưỡng cần thiết. 

Sau đây là bảng hướng dẫn để quý vị lựa 
một chế độ dinh dưỡng cân bằng: 

- Nhóm 1: Trái cây và rau: 4 hoặc nhiều 
hơn servings mỗi ngày. 

- Nhóm 2: Bánh, ngũ cốc và các loại hạt 
khác: 4 hoặc nhiều hơn servings mỗi ngày. 

- Nhóm 3: Sữa các loại: người lớn 2 
servings mỗi ngày, trẻ em thì 3 hoặc 4 serv-
ings một ngày. 

- Nhóm 4: Gia súc, cá, thịt, trứng và rau 
cần 2 servings mỗi ngày. 

Xin nói rõ hơn về serving. 
Serving Size có thể hiểu là một phần ăn 

theo quy định (hay một xuất ăn), có chứa số 
lượng calo nhất định. Ví dụ, một phần cơm hay 
mì là nửa bát, cách tính calo theo phần ăn là 
để giúp người sử dụng biết lượng calo khi tiêu 
thụ, đặc biệt là calo từ mỡ. Ví dụ, một túi khoai 
tây chiên có chứa 150 calo/phần ăn, nhưng cả 
túi này là 3 phần ăn, nghĩa là có chứa tới 450 
calo. 

 
3. Một ngày quý vị cần bao nhiêu chất 

đạm? 
Những phần rắn chắc ở trong cơ thể của 

quý vị gồm có ba phần tư là chất đạm. Mỗi 
ngày, cơ thể cần từ 20 tới 30 grams chất đạm 
để tạo ra các chất hóa học ngõ hầu sự sống 
được duy trì. Ít nhất mỗi ngày quý vị phải tiêu 
thụ số chất đạm như vậy. Theo cơ quan y tế, 
mỗi ngày quý vị cần 44 grams chất đạm đối với 
người nữ và 56 gram cho người nam. Một ly 
sữa có 8 grams chất đạm, môt quả trứng có 6 
grams và một miếng thịt gà ở ngực có 52 
grams chất đạm. 

 
4. Thế nào là chất đạm có giá trị cao? 
Chất đạm gồm có nhiều amino acids. Đa 

số của 22 chất đạm đó được tổng hợp ở gan 

nhưng 8 amino acids phải được ăn hàng ngày. 
Tám chất này gọi là các amino acids cần thiết. 
Thịt, trứng, sữa và các thực phẩm động vật có 
22 amino acids và là nguồn gốc của các chất 
đạm có giá trị cao. Bởi vì chúng thiếu một hoặc 
nhiều hơn amino acids, chất đạm ở thảo mộc 
được gọi là không đầy đủ. Nhưng nếu một kết 
hợp của thảo mộc được dùng mỗi ngày vào một 
bữa ăn, chúng sẽ bổ túc cho nhau và cung cấp 
đầy đủ chất đạm. Gạo và các loại hạt đậu hoặc 
ngô và đậu đỏ là những thực phẩm bổ sung. 

 
5- Quý vị cần tiêu thụ bao nhiêu chất 

béo mỗi ngày? 
Đa số dân chúng của các quốc gia kỹ 

nghệ tiêu thụ quá nhiều chất béo. Các nhà dinh 
dưỡng giới hạn một chế độ dinh dưỡng gồm có 
10 tới 15 phần trăm là chất đạm, 55 phần trăm 
là chất carbohydrates và 35 phần trăm là chất 
béo. 

Đa số các nhà dinh dưỡng khuyên nên 
giới hạn dùng không những chỉ chất béo tổng 
quát mà cả chất béo bão hòa. Đó là các chất 
béo của thực phẩm động vật và được coi như 
làm tăng chất cholesterol trong máu và có thể 
tăng rủi ro của bệnh tim. 

Chất béo đa bất bão hòa do gia cầm, cá, 
và các loại rau cung cấp và được coi như hạ 
cholesterol. 

Tuy nhiên vấn đề cholesterol rất phức tạp 
và vai trò của nó trong chế độ dinh dưỡng cũng 
chưa biết rõ. 

 
6- Nếu các cháu bé chọn thức ăn liệu 

chúng có ăn những gì tốt cho chúng? 
Quý vị đã sửa soạn một bữa ăn ngon và 

cân bằng gồm có thịt gà tây và các loại rau 
sống còn tươi. Nhưng cháu bé nhất định chỉ 
muốn ăn bánh kẹp với bơ  đậu phọng. Hoặc chỉ 
ăn thịt gà tây. Chuyện này rất thường xẩy ra 
và quý vị lo lắng về vấn đề dinh dưỡng của 
chúng. Nhưng, xin quý vị đừng băn khoăn. 

Nếu các cháu bé có kén ăn, quý vị có thể 
an tâm biết rằng thiếu dinh dưỡng ở chúng ít 
khi xẩy ra vì sở thích nhất thời. Nhưng các 
cháu được sinh ra với thích ăn của ngọt và 
thích ăn kem hơn là rau broccoli. 

Sau đây là cách giải quyết vấn đề: hãy đề 
nghị với các cháu nhiều lựa chọn về bữa ăn bổ 
dưỡng và hãy bình tĩnh về các bữa nhậu. Trong 
khi dinh dưỡng đúng là vấn đề sinh tử để cho 
các cháu lớn, một chế độ dinh dưỡng cân bằng 
có thể thực hiện được trong một thời gian lâu 
chứ không phải ở mỗi bữa ăn./. 

  
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.nguyenyduc.com 



 

   56     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

  

 
The Story of Mahadhana, a Merchant 

  
 

Dhammapada, Verse 286 
 

 

While residing at the Jetavana monastery, the Buddha uttered Verse (286) of this 
book, with reference to Mahadhana, a merchant from Baranasi. 

Once, a merchant from Baranasi came to a festival in Savatthi with five hundred 
carts fully loaded with textiles and other merchandise. When he reached a river bank 
near Savatthi the river was in spate; so he could not cross the river. He was held up 
for seven days as it was raining hard and the water did not subside. By that time, he 
was already late for the festival, and there was no need for him to cross the river. 

Since he had come from a long distance he did not want to return home with his 
full load of merchandise. So he decided to spend the rainy season, the cold season 
and the hot season in that place and said so to his assistants. The Buddha while going 
on an alms-round knew the decision of the merchant and he smiled. Ananda asked 
the Buddha, why he smiled and the Buddha replied, "Ananda, do you see that mer-
chant? He is thinking that he would stay here and sell his goods the whole year. He is 
not aware that he will die here in seven days time. 

What should be done should be done today. Who would know that one would die 
tomorrow? We have no date fixed with the King of Death. For one who is mindful by 
day or by night, who is not disturbed by moral defilements and is energetic, to live for 
just one night is a well-spent life." 

Then the Buddha sent Ananda to Mahadhana, the merchant. Ananda explained to 
Mahadhana that time was running out for him, and that he should practice mindful-
ness instead of being negligent. On learning about his impending death, Mahadhana 
was alarmed and frightened. 

So, for seven days, he invited the Buddha and other Bhikkhus for alms-food. On 
the seventh day, the Buddha expounded a discourse in appreciation (anumodana). 

 
Then the Buddha spoke in verse as follows: 
 
Verse 286: "Here will I live in the rainy season; here will I live in the cold season 

and the hot season", so imagines the fool, not realizing the danger (of the ever ap-
proaching death). 

 
At the end of the discourse Mahadhana the merchant attained Sotapatti Fruition. 

He followed the Buddha for some distance and returned. On his return, he had a se-
vere headache and passed away soon after. Mahadhana was reborn in the Tusita de-
va world. 

 
SURE DEATH 
"So here I will stay & remain summer, and winter." 
imagines the fool, unaware of his certain death. 

 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

   56    CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     57 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

BÚN CHAY KIỂU HUẾ 
(Vegan Huế noodle soup) 

Nguyên liệu (cho 2 phần ăn): 
 Bí đỏ: 500 gr 
 Củ cải trắng: 300 gr 
 Thơm: 1/2 trái 
 Cải thảo: 250 gr 
 Cà chua: 300 gr 
 Nấm rơm: 200 gr 
 Đậu hủ chiên: 2 miếng 
 Sả: 4 cây 
 Hành boa-rô: 5 cây 
 Hạt nêm chay: 2 muỗng canh 
 Đường phèn: 1 muỗng canh 
 Dầu điều: 1/2 muỗng cà-phê 
 Bún tươi: 500 gr 
 Thêm 1 ít: Rau sống ăn kèm, chanh, sa

-tế 
 
Thực hiện: 
1. Chuẩn bị các nguyên liệu và sơ chế sẵn 
rau củ cần thiết. Rau sống rửa sạch để 
ráo. 
2. Rau củ quả rửa sạch cắt khúc, lá hành 
boa-rô cắt khúc. Cho tất cả vào nồi, rồi 
cho nước, ít muối vào hầm cho ra nước 
ngọt, hầm đến khi hỗn hợp mềm. Sau đó 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

lược lấy nước dùng, chỉ sử dụng lại củ 
cải trắng thôi (rau củ quả còn lại dùng 
vào việc khác). 
3. Cho nồi nước dùng đã lược lại lên 
bếp, củ cải trắng (đã nấu chín), thơm 
cắt miếng, cọng sả đập dập, ít cọng 
trắng đầu hành boa-rô cắt khúc vào 
nấu với lửa nhỏ cho thơm mềm. Rồi 
nêm nếm gia vị: hạt nêm chay, đường 
phèn, đậu hủ cắt nhỏ vào (khi nào ăn 
mới cho vào), ít dầu màu điều cho đẹp. 
4. Sốt nấm: Cho ít dầu ăn vào chảo, 
dầu nóng cho đầu hành boa-rô băm 
nhỏ vào phi thơm rồi cho cà chua cắt 
hạt lựu vào xào. Kế đó cho nấm rơm và 
ít nước vào, gia vị đậm đà um cho 
thấm, nấu đến khi nước còn sền sệt. 
5. Múc sốt nấm ra tô. Cho bún đã 
trụng nóng vào tô, vài miếng thơm, 
đậu hủ, củ cải trắng. Rồi chan nước 
dùng lên tô bún, sau đó mới cho sốt 
nấm lên trên cùng, cho rau ngò gai, lá 
hành boa-rô cắt nhỏ lên. 
 
Hướng dẫn: Hoàng Thị Tố Hà 
Nguồn: https://www.cooky.vn/cong-
thuc/bun-chay-kieu-hue-20185 

https://www.cooky.vn/cong-thuc/bun-chay-kieu-hue-20185
https://www.cooky.vn/cong-thuc/bun-chay-kieu-hue-20185
https://3.bp.blogspot.com/--3teyhka4rA/Wam4a1I172I/AAAAAAAAEcg/RCtQ1imALl4FWuchEcQ1O13MAgv4HBcKQCLcBGAs/s1600/cooky-recipe-636318380370131932.jpg
https://2.bp.blogspot.com/-mCZOrbgHZ7E/Wam5c6bPIyI/AAAAAAAAEc4/nLmTCYSRyKQ9CzX4ABR4b0qIU36W4kyxgCLcBGAs/s1600/cooky-recipe-636318379996199275.jpg


 

   58     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Áo hạ vàng - Tâm kinh thời đại 
 

TOẠI KHANH  

ói y như trong kinh thì vạn hữu không gì 
là ngẫu nhiên. Mỗi cọng rêu, ngọn cỏ 
hay từng con ong, cái kiến thảy đều 
do nhân duyên mà có. Ai người học Phật 
đều ít nhiều biết qua chuyện đó. Vậy 

mà có ai trong số này lại không một lần bất 
chợt đứng dưới hiên mưa mà bỗng nhiên nhớ 
về một chuyện xưa cũ càng không hò hẹn. 
Không phải ngẫu nhiên thì còn là gì nữa. Một 
câu hát bâng quơ nghe được ở đâu đó, một 
gương mặt hay ánh mắt tình cờ bắt gặp trên 
đường nhiều khi cũng đủ làm một cái cớ để vực 
dậy một hồi ức tưởng như chẳng mắc mớ liên 
can gì hết. Kỳ thực, từng cái xem 
chừng là ngẫu nhiên ấy cũng là một kiểu nhân 
duyên khác. Thiếu đi những thứ nhân duy-
ên bất ngờ và đa đoan đó, biết đâu cuộc 
đời càng buồn thêm. Cuộc đời là một tuồng ảo 
hoá, khách trầm luân là những diễn viên, 
chuyện đời từ đó phải cần đến những khía cạnh 
kịch tính. Chuyện tu học của tôi cũng là một 
thứ chuyện đời, nghĩa là nó cũng không nằm 
ngoài nguyên tắc đó. 

Hồi nào đầu óc giản đơn, học kinh Phật 
như một cái máy, cách cảm nhận lời Phật của 
một cậu bé chỉ đơn giản là chụp lại mọi sự 
bằng chiếc máy ảnh không biết suy tư. Thấy 
sao tin vậy, nghe sao hiểu vậy. That’s it, no 
more. Rồi thì một ngày, người ta già hơn, có 
thể hư đốn hơn, lem luốc hơn, nhưng cách 
hiểu vấn đề cũng được thay đổi để lời kinh xưa 
lúc này coi như đã trở thành một nguồn 
sống sinh động và thấm thía hơn, nếu người ta 
vẫn chưa bỏ Phật mà đi. 

Một ngày của tuổi bốn mươi, tôi ngẫu 
nhiên bắt gặp trong hộp thư email của mình 
một cái thư lạ. Lạ vì cái subject của nó, và 
cũng vì người gửi là một nhân vật kỳ lạ. Chưa 
biết mặt nhau bao giờ, từ vài tháng nay bỗng 
nhiên cứ dồn dập gửi cho thiệt nhiều email. 
Không thăm hỏi gì hết, chỉ ròng những thứ góp 
nhặt từ muôn phương, để tôi nghe, ngắm và 
đọc. Chẳng gì ghê gớm, vài ba tấm ảnh lạ, 
dăm thứ tin tức giật gân, đôi khi là một nhạc 
khúc. Có cũng vui, không cũng được, dù nhiều 
khi buồn buồn tôi lại có ý trông. Chiều nay, tôi 
lại nhận được một cái email của người bạn giấu 

mặt đó. Một chuyện bình thường nhưng có chút 
lạ. Nó lạ từ cái chủ đề: Vàng Em Áo Hạ. Cả một 
thứ tiếng Việt dễ dãi nhất cũng không ai nói 
năng, viết lách kỳ cục như vậy. Nhưng mà nó 
lạ, và cứ nghe hay. Gói theo cái email đó là 
một cái File Video (thơ của Hư Vô, nhạc Phạm 
Quang Ngọc). Tôi mở ra và bàng hoàng. Cái mà 
tôi nghe được, xin thề, tuyệt không phải thứ 
tình ái lăng nhăng mà nhạc khúc đó đang diễn 
tả. Tôi vừa cảm nhận được cái mà nói 
bằng ngôn ngữ của ngành Vật Lý hiện đại là 
Chiều Thứ Tư của Phật Pháp. Một góc cạnh thật 
mới lạ, tinh khôi, dù thực ra muôn thuở đã là 
vậy. Mới là mới đối với gã dốt này thôi. Ô hay, 
tôi tự hỏi mình, sao thiên hạ bây giờ lại không 
thử dùng cách nói này để nói về Phật chứ, dĩ 
nhiên nên nghiêm túc hơn một tí là được. 
Người ta viết nhạc Phật giáo mà cứ như để xua 
đuổi thiên hạ. Thay vì réo gọi nhau về 
dưới chân Phật, người ta lại khiến thiên hạ bỏ 
chùa mà đi, nhiều khi còn chạy mất cả dép. Ai 
hổng tin xin cứ kiếm mấy cái CD nhạc đạo 
nghe thử một lần thì biết. Nhưng đó là chuyện 
của ai, ở đây tôi chỉ xin nói chuyện mình. 

 
“Em qua, bóng đổ hiên ngoài 
Đàn chim sáo nhỏ vụt bay cuối ngàn 
Giật mình hạ rớt thênh thang 
Nở trên nhánh tóc, em vàng cánh hoa.” 
 
Mùa hạ ở đây bỗng dưng là một thứ gì đó 

có đủ hồn vía hẳn hoi, như một sinh vật, không 
còn là một hiện tượng thiên nhiên nữa. Nó 
còn ly kỳ hơn, khi đường hoàng hoá thân vào 
từng cánh hoa phượng vàng, và cùng đưa em 
vào hạ. Em, hoa vàng và mùa hạ lúc này đã là 
một. Tôi đã xem, nghe rồi chợt nhớ về một bài 
học cũ. Toàn bộ cái gọi là thế giới, trong kinh 
Phật, chỉ là con số 18: Lục Căn, Lục 
Trần và Lục Thức. Ngoài ra không còn gì nữa. 
Từ cái hiểu lầm, người ta biết thương ghét và 
nghĩ ra muôn thứ ảo tượng và đặt cho chúng 
những tên gọi Chính Trị, Văn Hoá, Khoa Học, 
Nghệ Thuật, Triết Học, Lịch Sử, Ngôn Ngữ, kể 
cả Tôn Giáo. Một mớ khái niệm cộng với chút 
tình cảm ghét thương đã làm nên mọi sự ở đời. 
Tất thảy những thân sơ thù bạn, ân oán tình 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     59 

thù đều chỉ là những cuộc chơi của người 
chưa biết mình thực ra là những gì ghép 
lại. Tôi yêu em, thế là nhìn thấy trong hoa 
có em, trong em có mùa hạ, và rồi một 
ngày, cả ba chỉ là một. Để mùa hạ có thể 
rơi trên tóc người, và màu vàng của hoa đã 
là một với em. Nhưng như thế đã hết đâu: 

 
“Nắng trong veo… thấu lụa là 
Áo em mỏng quá, lòng ta gập ghềnh 
Dù là một thoáng lênh đênh 
Đã nghe mùa hạ chảy trên phím đàn 
Từ em tóc xõa sang ngang 
Hàng cây nghiêng nón rộn ràng tiễn 

nhau.” 
 
Thơ hay của thiên hạ tôi đọc cũng 

nhiều, nên có dốt mấy, cũng có thể bảo 
rằng bài thơ này chưa phải là tuyệt tác. Có 
điều lạ lùng, có lẽ đây là lần đầu tiên tôi 
chịu nghe và đọc một bài thơ tình bằng 
một tâm cảm đã đời đến vậy. Tôi đã nghe 
thấy ở đó một bài tâm kinh, nhưng không 
phải Tâm Kinh Bát Nhã của nhánh Bắc 
Truyền. Tâm Kinh ở đây là kinh nói về đạo 
qua ngõ tình và phải được cảm (không phải 
hiểu) bằng trái tim (không phải óc). Đến 
nắng ở đây cũng đã được ghép thêm phần 
hồn. Nó soi thấu lụa là một cách có ý thức, 
không phải một hiện tượng thiên nhiên. Vì 
trong nắng bây giờ có gã tình si mê gái 
đang dõi nhìn gót sen người đẹp. Thế là 
hắn xem ánh nắng như một tên đồng lõa. 
Và nếu vật vô tri có thể trở thành động 
vật thì ở đây cái phàm tâm của gã tục 
tử kia cũng có thể là một với trời đất quanh 
mình để có thể gập ghềnh, triền dốc như 
mặt đường mà em đang đi trên đó, để 
sóng dậy đất bằng, để bóng sắc em tuy 
chẳng ba đào mà vẫn có thể khiến chết 
đuối người trên cạn mà chơi! 

Lục Trần, Lục Thức, Lục Căn ở đây đã 
phổ vào nhau đến tận tuyệt. Mùa hạ đã là 
cái tâm cái tình của gã tục tử để góp mặt 
hết mình vào cuộc chơi. Nó len vào từng 
nốt nhạc trên dây đàn và trong cõi âm 
thanh đó, những hàng cây kia bỗng dưng 
là những khách mời, những chứng 
nhân cho một cuộc tình vỡ giữa chiều nắng 
hạ. Tôi lại nhớ hai câu thơ của Trần Dạ Từ: 
“Lần đầu ta ghé môi hôn, mấy con ve nhỏ 
hết hồn kêu vang.” Bao nhiêu Uẩn Xứ 
Giới Đế có rảnh thì đều cùng về tham dự 
hết. Rồi thì: 

 
“Em mang mùa hạ qua cầu 
Ta như khách lạ tìm đâu bóng mình 
Bên đời có nắng lung linh 
Để em giấu kín chút tình phôi pha 
Còn thương góc phố quê nhà 
Vàng em áo hạ, buồn ta mưa về…” 
 
Như trên đã thưa, mùa hạ bây giờ đã 

được chuyển thể (transform) để có thể theo em 
qua cầu bỏ lại một thằng khờ sau lưng. Em và mùa 
hạ đã là một, em đi rồi mùa hạ cũng đi. Và cả ánh 
nắng mùa hạ nữa, nó cũng tham dự vào nỗi chia 
xa của chúng ta. Và không phải chỉ hôm nay, đến 
bao giờ em còn là một cố nhân chưa quên nổi thì 
cứ thấy nắng hạ hoa vàng thì tôi sẽ thấy em về, 
như từ bây giờ, những cơn mưa với nỗi buồn của 
tôi sẽ mãi mãi là một. Trong ngôn ngữ lòng tôi từ 
giờ sẽ mãi hoài đọng lại hai cụm từ ghép không thể 
tách rời: Vàng Em Áo Hạ và Buồn Tôi Mưa Về. 
Nhưng đâu phải chỉ một mình tôi ngớ ngẩn đến 
vậy, hồi xưa còn sống, ông Nguyên Sa cũng hơn 
một lần mơ hồ như thế vào một thuở yêu người: 

 
“Áo nàng vàng, anh về yêu hoa cúc 
Áo nàng xanh, anh mến lá sân trường!” 
 
Là vậy đó. Gì cũng là một cuộc chơi. Và, dẫu 

chong đèn thức trăm năm, người sinh tử vẫn mãi 
nằm chiêm bao! 

 
 
 

ÁO HẠ VÀNG 
 
Em qua bóng đổ hiên ngoài 
Đàn chim sáo nhỏ vụt bay cuối ngàn 
Giật mình hạ rớt thênh thang 
Nở trên nhánh tóc em vàng cánh hoa. 
  
Nắng trong veo, thấu lụa là 
Áo em mỏng quá lòng ta gập ghềnh 
Dù là một thoáng lênh đênh 
Đã nghe mùa hạ chảy trên phím đàn. 
  
Từ em xõa tóc sang ngang 
Hàng cây nghiêng nón rộn ràng tiễn nhau. 
Em mang mùa hạ qua cầu 
Ta như khách lạ tìm đâu bóng mình 
  
Bên đời nắng có lung linh 
Để em giấu kín chút tình phôi pha 
Còn thương góc phố quê nhà 
Vàng em áo hạ, buồn ta mưa về… 

 
 
 

HƯ VÔ 



 

   60     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

CÓ THỂ TU THEO 

NGÀI PHỔ HIỀN ĐƯỢC KHÔNG? 
 

Đào Văn Bình 

rong pháp hội Hoa Nghiêm, ngài Phổ Hiền 
Bồ Tát sau khi khen ngợi công đức thù 

thắng của Phật đã nói với đại chúng rằng 
muốn trọn nên công đức như Phật thì phải 
tu mười điều rộng lớn như sau: 
Một là lễ kính các đức Phật. 
Hai là khen ngợi các đức Như Lai. 
Ba là rộng sắm đồ cúng dường. 
Bốn là sám hối các nghiệp chướng. 
Năm là tùy hỷ các công đức. 
Sáu là thỉnh đức Phật thuyết pháp. 
Bảy là thỉnh đức Phật ở lại đời. 
Tám là thường học đòi theo Phật. 
Chín là hằng thuận lợi ích chúng sanh. 
Mười là hồi hướng khắp tất cả. 
Sau đó nhờ sự thưa hỏi của Thiện Tài 

Đồng Tử- một vị bồ tát sơ địa, ngài Phổ Hiền 
đã giảng giải thêm về 10 hạnh nguyện này. 

Trong mỗi khóa lễ, chư tăng/ni đều đọc 
tụng mười hạnh nguyện. Đọc tụng để làm gì? 
Đọc như một nghi thức hành lễ, đọc xong rồi 
quên, rồi bỏ đó, rồi ngày mai lại đọc tiếp? Hay 
đọc để cho thấm vào máu, vào tim để tu theo? 
Ngày nay Đức Phật không còn nữa cho nên một 
số điều không còn thực hiện được, như: 

- Lễ kính các đức Phật. 
- Rộng sắm đồ cúng dường. 
- Thỉnh Phật thuyết pháp. 
- Thỉnh Phật trụ thế, khoan nhập Niết 

Bàn. 
Vậy chúng ta phải hiểu như thế nào và tu 

như thế nào nếu muốn tu theo đại hạnh 
nguyện của ngài Phổ Hiền? 

 
1) Lễ kính các đức Phật. 
Ngày nay Phật không còn nữa cho nên 

chúng ta kính lễ ai? Chúng ta đảnh lễ tượng 
Phật. Chúng ta đảnh lễ các tháp miếu thờ Phật. 
Chúng ta đảnh lễ các di tích mà Phật đã sinh 
sống, đã đi qua, đã hành đạo hay khi Phật 
nhập Niết Bàn, đảnh lễ xá lợi Phật. 

Chúng ta còn đảnh lễ tất cả các vị hiền-
thánh đã tu theo Phật, các thiện tri thức đang 
hoằng dương chánh pháp. 

Chúng ta còn đảnh lễ tất cả những ai có 
hạnh từ bi, có lòng khoan dung, có ý thiện 
lành, có tâm bố thí, có hạnh nhẫn nhục. Đảnh 
lễ những đức tính cao quý này chính là đảnh lễ 
chư Phật vậy. 

Nhưng khi đảnh lễ, theo ngài Phổ Hiền, 
chúng ta phải nguyện thanh thịnh ba nghiệp 
Thân-Khẩu-Ý chứ không phải đảnh lễ khơi khơi 
cho có lệ. 

 
2) Khen ngợi các đức Như Lai. 
Theo kinh điển, trong tất cả các pháp hội, 

trước khi trình bày trước đại chúng, các hàng 
đại bồ tát, đại sĩ, thiện tri thức đều khen ngợi 
các đấng Như Lai. Như vậy, khởi đầu các buổi 
thuyết pháp, thay vì đi ngay vào đề tài, chúng 
ta nên nói lời tán Phật giống như Đức Phật còn 
tại thế. 

 
3) Rộng sắm đồ cúng dường. 
Ngày nay Phật không còn nữa chúng ta 

cúng dường ai? Chúng ta cúng dường chư 
tăng/ni để chư tăng/ni có phương tiện sinh 
sống và tu học. Tuy nhiên chúng ta phải nhớ 
rằng chư tăng/ni không phải là Phật mà chỉ là 
đệ tử của Phật còn đang tu học, cho nên chúng 
ta chỉ cúng dường cho những ai giới hạnh trang 
nghiêm. Tuyệt đối không cúng dường cho 
những ai hành tà đạo, xa lìa giới luật và sống 
đời phóng dật. 

Tuy nhiên cúng dường chúng sinh là quan 
trọng nhất. Chúng ta có rất nhiều cách cúng 
dường chúng sinh như: Mở trường học, xây nhà 
thương, giúp đỡ học sinh nghèo, cưu mang trẻ 
mồ côi, giúp người cô đơn bạc phước, xây cầu, 
tặng nhà tình nghĩa, cơm chay miễn phí, an ủi 
người khi hoạn nạn… đều là những hành vi cao 
quý. Đức Phật dạy rằng hằng thuận vì lợi ích 
chúng sinh là cúng dường chư Phật. 

 
4) Sám hối các nghiệp chướng. 
Chỉ có bậc tri thức, kẻ thiện lương mới 

thấy mình lỗi lầm. Kẻ hung ác không bao giờ 
thấy mình sai trái. Sám hối để lương tâm thanh 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     61 

thản và nhắc nhở chúng ta 
sẽ không còn làm chuyện 
xấu nữa. Sám hối là một 
phương thuật để tu hành. 

Chúng ta cần sám hối 
từ lúc chào đời, từ thuở ấu 
thơ đã làm cho cha mẹ buồn 
phiền. 

Rồi khi cắp sách đến 
trường chúng ta gây bao ai 
oán cho thầy/cô. 

Rồi khi vào đời chúng 
ta tạo bao đau khổ cho bạn 
bè và anh chị. 

Chúng ta cần phải sám 
hối xem trong cuộc đời 
chúng ta có bao giờ nói lời 
hung dữ, nói lời lừa dối, nói 
lời đâm thọc, nói lời vu oan 
giá họa? 

Chúng ta cũng cần phải 
xét xem chúng ta có hạ nhục 
ai một cách quá đáng 
không? 

Là người có quyền thế 
chúng ta đã gây khổ đau nào 
cho xã hội? 

Là nhân viên thi hành 
luật pháp chúng ta có bao 
che cho tội phạm, các sòng 
bài, các ổ mãi dâm các tổ chức buôn bán ma 
túy khiến gây đảo điên, bất công và băng hoại 
xã hội? 

Là thương gia, nhà sản xuất chúng ta có 
lường đảo khách hàng, chế đồ dỏm, bơm hóa 
chất vào đồ ăn khiến bao người mắc bệnh nan 
y không thuốc chữa? 

Chúng ta cần phải sám hối xem chúng ta 
có trốn thuế, qua mặt chính quyền, hối lộ để 
làm ung thối quốc gia? 

Là quan tòa xét xử chúng ta có bất công 
khiến bao người bị hàm oan, kẻ có tội lại được 
tha, kẻ thật thà lại lãnh án? 

Là nhà tu hành chúng ta phải xét xem 
chúng ta có lừa đảo tín đồ không? 

Chúng ta còn phải sám hối với bao loài 
vật mà chúng ta đã giết hại. Chúng ta sát hại 
chúng không phải vì đói mà vì thú vui săn bắn, 
nhậu nhẹt khoái khẩu hay chỉ vì tính hung ác. 

Chúng ta cũng cần phải sám hối vì đã tàn 
phá bao loài cây cỏ, núi rừng khiến gây cảnh 
lụt lội, bão tố, cuồng phong, đất đai sụp lở. 

Chúng ta không những sám hối với người 
sống mà cả những người đã chết. 

Chúng ta cần phải sám hối tới ngọn 
ngành. Sám hối ngày đêm cho đến khi không 
còn gì để sám hối nữa. Như thế mới gọi là sám 
hối nghiệp chướng. 

 
5) Tùy hỷ công đức. 
Chúng ta phải thấy rằng làm thiện nguyện 

giúp đời là niềm vui. Làm thiện nguyện là nuôi 
dưỡng tâm lành là nâng cao phẩm  giá. Một đất 

nước sẽ hùng mạnh nếu có 
nhiều người tham gia thiện 
nguyện. Một siêu cường hay 
đế quốc cũng sẽ sụp đổ nếu 
con người chỉ biết ích kỷ, 
sống cho mình. 
Bảo nhau làm sạch đường 
phố là tùy hỷ công đức. 
Bảo nhau dọn vệ sinh các 
bãi rác, biển hồ sông suối, 
cho công viên khang trang 
sạch sẽ là tùy hỷ công đức. 
Bảo vệ môi trường là tùy hỷ 
công đức. 
Bảo vệ loài tôm cá, bảo vệ 
rừng để cân bằng sinh thái 
là tùy hỷ công đức. 
Tới chùa làm công quả, dọn 
dẹp vệ sinh, giữ gìn an ninh 
trật tự cho các buổi lễ lớn là 
tùy hỷ công đức. 
Của ít lòng nhiều, không cứ 
là bao nhiêu đem cúng chùa 
là tùy hỷ công đức. Công 
đức không tùy thuộc khối 
lượng khổng lồ mà là sự 
tăng trưởng tâm lành ngay 
trong chính con người mình. 
 

6) Thỉnh Phật thuyết pháp. 
Ngày nay Phật không còn nữa cho nên 

chúng ta phải khuyến khích và kính trọng các 
đạo sư giảng pháp. Khi pháp Phật lan truyền 
thì đạo còn và Phật vẫn còn ở với chúng ta. Khi 
Phật pháp suy tàn, không còn ai nhắc nhở tới 
nữa thì đạo diệt và Phật cũng không còn. 

Thế nhưng chúng ta phải biết phân biệt 
thế nào là tà sư thế nào là đạo sư. Có năm tiêu 
chuẩn để thẩm định điều người đang nói, đang 
giảng là chánh pháp. Giảng sư dù có nói gì đi 
nữa thì nó phải nằm trong Ngũ Pháp Ấn, đó là: 
Khổ, Vô Thường, Nhân-Quả, Tánh Không và 
Niết Bàn. Ví dụ, một người trổ hết tài hùng biện 
nhưng chỉ nói về phép mầu, Thiên Đàng, Địa 
Ngục, ban phúc, giáng họa, chỉ tập trung vào 
cầu nguyện van vái mà không có pháp tu 
chứng trên bản thân mình... không hề nói tới 
Khổ Đế, Tập Đế, Diệt Đế và Đạo Đế thì chắc 
chắn đó là tu sĩ ngoại đạo, không phải đạo sư, 
không phải là đệ tử của Phật. 

 
7) Thỉnh Phật trụ thế. 
Bây giờ Đức Phật đã nhập niết bàn hơn 

2000 năm, làm sao thỉnh Phật ở mãi với chúng 
ta? Thế nhưng muốn Phật vẫn còn ở mãi với 
chúng ta, có hai cách: 

- Hoằng dương chánh pháp. Chúng ta 
phải làm thế nào để khắp nơi được biết về đạo 
Phật, hiểu về đạo Phật rồi tu theo Phật. 

- Mỗi tăng/ni phải là hình ảnh sống động 
của Phật. Nếu tăng/ni hư đốn: thuyết pháp thì 
nói toàn chuyện trên trời dưới biển mà tham-
sân-si vẫn còn, đạo hạnh không có, vướng mắc 

BỒ TÁT PHỔ HIỀN 



 

   62     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

vào những xấu xa của thế tục… thì đạo suy tàn 
và Phật cũng chẳng còn ai nhắc nhở tới nữa. 
Hiện nay có thể Đức Đạt Lai Lạt Ma là hình ảnh 
tiêu biểu của Phật Giáo, một đại đệ tử của Phật 
hoàn hảo về hai phương diện Từ Bi và Trí 
Tuệ. Khi nào thấy tăng/ni mà như thấy 
Phật thì đạo hưng thịnh và Phật vẫn còn ở với 
chúng ta. Khi nào thấy tăng/ni mà xa lánh thì 
đạo diệt. 

 
8) Thường học đòi theo Phật. 
Thường học đòi theo Phật là thể hiện 

những gì Phật dạy nơi chính bản thân mình chứ 
không phải tối ngày tụng niệm những gì Phật 
dạy. Đạo Phật không phải là đạo để thuyết 
giảng, không phải đạo của nghi thức thờ 
phượng, mà phải thể hiện ngay trên bản thân 
mình. Sự chứng đắc được hiển lộ qua lời ăn, 
tiếng nói, cách đi đứng nằm ngồi, cách cư xử, 
cách hành động lúc nào cũng an nhiên, tự tại, 
uy nghiêm nhưng từ bi, sống ở trên đời, làm 
việc đời việc đạo nhưng không vướng mắc 
chuyện đời. Như thế mới là học đòi theo Phật. 

 
9) Hằng thuận lợi ích chúng sanh 
Chúng sinh từ vô thủy đã sống trong 

tham-dục. Hàng bồ tát tu theo Phật phải nương 
theo tham-dục của chúng sinh để giáo hóa 
chúng sinh. Chúng sinh có thể chỉ đến chùa cầu 
tài, cầu lộc. Nhưng bồ tát nương theo đó mà 
giảng về lòng tham và thế nào là tu phước. 
Chúng sinh có thể đến chùa để xin dâng sao 
giải hạn nhưng bồ tát nương theo đó mà giảng 
về nghiệp báo và nhân quả. Chúng sinh có thể 
đến chùa vì khủng hoảng tinh thần, bồ tát 
nhân đó mà giảng về hạnh vô úy. Chúng sinh 
đến chùa xin làm lễ thành hôn (hằng thuận), 
dù biết rằng ái dục là cội nguồn của khổ đau và 
sinh tử tương tục nhưng bồ tát nhân đó giảng 
về đạo vợ chồng và hiếu đạo. Chúng sinh có 
thể đến chùa nói rằng, “Con bị ma nhập, quỷ 
ám.” Bồ tát có thể tụng cho nạn nhân một thời 
kinh rồi khuyên nạn nhân về nhà tập thể dục, 
ăn chay, tụng kinh sám hối, niệm Phật. Nếu có 
thể thực hành Thiền Quán cho tình thần trở 
nên sáng suốt dũng mãnh… hy vọng có thể qua 
khỏi.  

Nói tóm lại, người tu hành theo Phật vừa 
lấy cứu cánh là giải thoát bản thân nhưng cũng 
lấy mục tiêu giúp đời. Do đó những gì lợi lạc, 
an vui cho chúng sinh thì bồ tát nguyện làm. 
Như thế mới gọi là hằng thuận lợi ích chúng 
sinh. 

 
10) Hồi hướng khắp tất cả. 
Hồi hướng về khắp tất cả là chuyển sự 

thành công của mình với lòng biết ơn tới tất cả 
mọi người. 

- Lãnh đạo thành công tuyệt đỉnh nhưng 
phải hiểu đó là sự hy sinh, nỗ lực của cả quốc 
gia dân tộc mà mình chỉ là người dẫn dắt. 

- Vị nguyên soái có chiến thắng lẫy lừng 
nhưng phải hiểu thành công đó có được là do 

sự hy sinh xương máu của bao chiến sĩ và sự 
đóng góp của toàn dân ở hậu phương. 

- Một tỷ phú thành công trên thương 
trường là do công sức của bao nhân viên và 
tiền bạc của người tiêu thụ. 

- Một đứa con thành công trên đời là do 
công ơn giáo dục của cha mẹ và thầy cô. 

- Một nhà văn nổi tiếng là nhờ độc giả. 
Truyện Kiều mai đây không được dạy trong văn 
học sử, không còn ai đọc nó nữa thì Truyện 
Kiều cũng đi vào quên lãng. 

Hồi hướng về khắp tất cả là xả bỏ cái 
Ngã, là khiêm tốn, là chia xẻ niềm vui với tất 
cả mọi người. Nói cho cùng ra,  trên cõi đời vô 
thường này, chẳng có gì là của mình. Hồi 
hướng về khắp tất cả là một hạnh hy hữu và vô 
cùng cao thượng của Phật Giáo. 

 
Tạm Kết Luận: 
Đối với kẻ ngoại đạo hay người không 

hiểu, thì đạo Phật chỉ là một đạo rất tầm 
thường, yếm thế. Kinh qua lịch sử, đạo Phật 
không có một đế chế, không có đạo quân 
chinh phạt, không có chiến thắng… để khiến 
nhân loại phải khiếp sợ. Mà sự sợ hãi (khủng 
bố) lại là một nhân tố rất quan trọng để tin 
theo một tôn giáo, nhất là tôn giáo thờ thần. 
Trong khi đó, đệ tử của Phật thì tương chao 
dưa muối, cho gì ăn nấy, không rượu thịt, chân 
đi đất, quần áo thì chỉ là thứ y phục của dân 
nghèo, phẩm phục không sa hoa, lộng lẫy. 

Thế nhưng khi nghiên cứu và tìm hiểu về 
nó thì đạo Phật là một đạo vĩ đại. Đạo Phật là 
đạo của Trí Tuệ và Từ Bi. Nó hoàn toàn nhân 
bản, thực tiễn, không lấy phép mầu của thần 
linh để làm nền tảng chiêu dụ tín đồ. Tính nhân 
ái của đạo Phật và hàng đệ tử của Phật bao 
trùm cả thế giới, không chỉ xót thương loài 
người và còn cả núi rừng, cây cỏ và thú vật. Đó 
là một đạo hy hữu của thế gian này. 

Theo như hạnh nguyện của ngài Phổ 
Hiền, người tu hành không thể thành Phật 
thành bồ tát, không thể chứng quả nếu 
không phát nguyện đời đời, kiếp kiếp làm lợi 
lạc cho chúng sinh, coi chúng sinh như cha mẹ 
mình. Vậy thì hạnh nguyện của ngài Phổ Hiền 
rất phù hợp với thời đại ngày hôm nay. Do đó, 
ngoài hàng ngũ xuất gia, hàng cư sĩ và Phật tử 
tại gia vẫn có thể tu theo hạnh nguyện Phổ 
Hiền. 

Đọc tụng mỗi ngày và tùy duyên, tùy 
hoàn cảnh mà làm bất cứ việc gì, dù nhỏ bé mà 
lợi lạc cho đời là tu theo ngài Phổ Hiền. Thế giới 
này sẽ trở thành Cực Lạc nếu mỗi ngày, mỗi 
lúc, mỗi nơi có thêm một ngài Phổ Hiền Bồ Tát. 

Xin kính lạy ngài Phổ Hiền và tất cả các 
ngài Phổ Hiền của ngày mai. 

 
 

Thiện Quả Đào Văn Bình 
(California ngày 28/3/2019) 

  
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     63 



 

   64     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Bước đi theo cõi tâm hương 
  

HẠNH CHI  

hững tiếng gọi chậm 
rãi, ân cần, chợt vọng 
lên từ đáy lòng sâu 
thẳm khi thời công phu 
khuya vừa dứt. Những 

tiếng gọi hòa quyện vào nhau, 
nhịp nhàng đồng điệu như một 
bản hòa tấu. Tiếng gọi của 
Hồn Thiêng Sông Núi, của Tổ 
Tiên, Ông Bà, Cha Mẹ, của 
những vị ân sư đã đến rồi đi, 
đang còn rồi sẽ mất, của 
những ngôi chùa làng quê, của 
giòng sông, của vách núi… Tất 
cả, như những âm thanh vọng 
từ cõi tâm hương nào, tuy 
nghìn trùng mà như gang tấc, 
tưởng chiêm bao mà như hiện 
thực đâu đây…  

 Những âm thanh đó đã 
khiến thời công phu khuya 
dường như bất tận, để khi ánh 
dương lên, tôi biết, tôi sẽ phải 
làm gì. 

 Đứng lên.  
Cất bước.  
Lần theo cõi tâm hương đó 

mà đi. 
Thế thôi.  
Lộ trình là những nét chấm 

phá cùa từng chặng hiện lên 
khi tiếng vọng nào gọi tới. 
Không gì trước, không gì sau. 
Chỉ là an nhiên cất bước khi 
những tiếng gọi, tuy không 
thôi thúc mà sự ân cần lại có 
sức mạnh vô song. 

 Thế đấy. 
 Hành trang chỉ là Y Bát, 

chút vật dụng cá nhân, gọn 
nhẹ trong một túi vải, đeo sau 
lưng. 

 Tôi đi về quê hương khi 
tiếng gọi của Hồn Thiêng Sông 
Núi đang vang vọng. 

 Nửa trái địa cầu chưa qua 
hết những sát na chập chờn 
bay bổng giữa không trung. 
Chuyến bay dài, rồi cũng tới 
lúc đáp xuống. 

 Quê hương tôi đây, nơi tôi 
đã chào đời, đã trưởng thành, 
đã rời xa, và đang trở lại. Vẫn 
đường phố cũ, ngõ hẻm xưa 
mà bước chân người trở về 
chợt ngậm ngùi, tưởng chừng 
xa lạ. 

 Nhưng không! Xa lạ chỉ là 
những hình thức hiện hữu 
phơi bầy mà theo lẽ vô 
thường sẽ hợp rồi tan, còn rồi 
mất. Khi tôi rẽ vào con hẻm 
nhỏ có ngôi chùa cũ kỹ rêu 
phong thì tiếng niệm A Di Đà 
trong lòng vẫn ngào ngạt 
trầm hương của ngày tháng 
cũ, ngôi chùa xưa, khi tôi 
thường theo mẹ vào tụng 
kinh; nay, nơi này đang ôm 
ấp tro tàn trong kiếp nhân 
sinh của Cha và Mẹ…. 

 Tôi thắp nhang, đứng lặng 
trước bài vị song thân, nhắm 
mắt, thầm niệm Phật. Khi 
cảm nhận tàn nhang rơi trên 
búp tay sen thì hai dòng lệ 
cũng đầm đìa trên má. Tôi 

xoa nhẹ tay trên di ảnh song 
thân, nghe trái tim mình thổn 
thức như thời thơ bé được che 
chở, được thương yêu bằng sự 
nghiêm huấn của Cha, bằng 
tiếng ru ngọt ngào của Mẹ ..… 

 Lạy Phật rồi lạy tạm biệt 
song thân, tôi rời chùa thì nắng 
đã lên cao. Đường phố đầy 
người và xe cộ ngược xuôi, tất 
bật. Tôi đón chiếc taxi đang trờ 
tới. 

 Khi đã ngồi trong lòng xe, 
tôi nói với bác tài xế: 

 “Xin cho tôi tới đường 
Nguyễn Thượng Hiền, Phường 
5, quận Phú Nhuận.” 

 Nhìn kính chiếu hậu, tôi 
thấy bác tài xế khẽ mỉm cười. 
Có lẽ cách nói của tôi không 
đúng văn phong của người 
trong nước, như tôi đã được 
cảnh báo, là họ sẽ nhận biết 
ngay, ai là người nước ngoài về! 

 Cảm nhận như vậy, tôi bèn 
“tự thú”: 

 “Tôi về thăm Sư Phụ.” 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     65 

 Tôi sửng sốt khi người tài 
xế trung niên nói ngay: 

 “Cô muốn đến Thư Quán 
Hương Tích phải không?” 

 “Sao bác biết?” 
 “Vì thấy cô là người tu, mà 

khu vực đó có Thư Quán 
Hương Tích là nơi một vị thầy 
được nhiều người kính mến, 
thường ghé về. Chắc đó là sư 
phụ cô?” 

 Tôi chỉ “Dạ,” không nói gì 
thêm mà lòng ấm áp biết bao!  

 Cổng Thư Quán tuy mở 
rộng, nhưng tôi vẫn đứng lại, 
thở nhẹ, khép mắt, lắng tâm… 
và chỉ bước rất chậm, vào 
hàng hiên, khi tôi nghe rõ 
tiếng lòng mình đang cất lên 
“Bạch Sư Phụ, con là Hạnh 
Chi, đệ tử phương xa xin vào 
đảnh lễ Sư Phụ.” 

 Lạ thay, chỉ là tiếng thầm 
trong lòng, nhưng dường như 
Sư Phụ đã biết. Qua những kệ 
sách thơm nức giấy mực, từng 
nấc thang lên lầu lại đưa tôi về 
bao cảm xúc năm nào, lần đầu 
tiên được diện kiến Sư Phụ ở 
Thị Ngạn Am. 

 Ánh mắt dịu dàng, lặng 
yên nhận ba lạy của đệ tử, rồi 
bàn tay phải đưa ra như ngụ ý 
nâng đệ tử đứng lên, chỉ chiếc 
ghế đối diện. Với nụ cười từ ái, 
Sư Phụ tự tay rót nước sôi 
trong bình vào ấm trà. Không 
gian căn phòng nhỏ chợt 
thoảng hương sen, như tỏa 
vào những trang kinh đang 
dịch, những câu thơ đang đơm 
ý, những bài kệ đang triển 
khai…  

 Thế thôi. Mà ngàn lời 
không đền đáp hết những gì 
thầm nói tự đáy tâm can. 

 Đa tạ Sư Phụ, bao năm 
nay đã mở dần cho con cánh 
cửa vô minh vốn là tên cai 
ngục mà Đức Thế Tôn đã 
nhận diện sau 49 ngày đêm 
thiền định dưới cội bồ đề. 
Từng lần nhập thất, từng 
trang cảo thơm hình thành 
những châu ngọc trên kệ sách 
của hành giả khắp năm châu 
là tấm lòng Sư Phụ chưa từng 
ngưng cống hiến cho những 
ai đã, đang và sẽ, cất bước 
trên con đường Trung Đạo.  

Biển học mênh mông mà 
trí tuệ đệ tử còn quá hạn hẹp 
nên thỉnh thoảng lại được Sư 
Phụ viết đôi lời khuyến tấn, 
khi gửi cho những tác phẩm 
mới hoàn thành. Trước tâm 
lượng từ bi và mẫn ái này, đệ 
tử chỉ biết tự nhắc, luôn cố 
gắng hành trì để trong muôn 

một không bội ơn Chư Phật, 
không phụ lòng Sư Phụ. 

 Ngược xuôi nhớ nửa cung 
đàn 

 Ai đem quán trọ mà ngăn 
nẻo về (1) 

 
 Nắng nhuộm vàng những 

con đường dốc đưa người 
phương xa lên miền cao 
nguyên. Thiền viện tôn nghiêm 
uy nghi trên đỉnh đồi, bao 
tháng năm đã hướng dẫn từng 
bước chân thiền hành nhập 
vào an định. Từng bụi cây, 
từng ngọn cỏ đều phảng phất 
bóng dáng nhu hòa của vị 
Thiền Sư chống gậy trúc 
xuống núi, ân cần giảng dạy 
từng thắc mắc đơn giản cho kẻ 
cầu đạo. Lời Ngài giảng luôn đi 
sát với tâm chúng sanh chân 
chất, hiền hòa bằng ngôn từ 
mộc mạc. Chẳng hạn như: 

 “Đạo lý đâu mà trao 
 Vô tâm là lẽ đạo 
 Ý niệm chớ vướng vào 
 Giai không vô phiền não 
 Đạo lý của nhà Phật dạy 

cốt chỉ cho mình sáng được 
việc của mình, chớ không phải 
ông thầy có một cái cho mình, 
nên nói không có cái mà trao. 
Làm sao mình khai thác cái 
sẵn có của mình, thì đó là đạo 
lý. Còn vô tâm đây là không có 
một niệm phiền não sanh tử, 
chớ không phải vô tâm là 
không có cái tâm chân thật. 
Khi nào mình không có những 
tâm điên đảo sanh tử, đó là 
thấy đạo (2). 

 Thiền viện mênh mông mà 
không gian vẫn tràn đầy thiền 
lực. Lạ thay, cửa viện rộng 
mở, bất cứ ai, thành phần nào, 



 

   66     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

tôn giáo nào, môn phái nào 
cũng có thể viếng thăm; vậy 
mà, dường như ai đã bước qua 
cánh cổng, đặt chân vào nội 
viện thì người đó như vừa 
thoát xác, thể hiện oai nghi 
của một thiền sinh, thanh thản 
thong dong, không chút vướng 
bận.    

 Nhiệm mầu thay năng lực 
huyền vi của Chánh Báo! 

 
 Rời thiền viện xuống đồi, 

vào thành phố, bước chân vô 
định đưa lữ khách tới hồ Xuân 
Hương, địa danh thơ mộng 
giữa lòng Thành Phố Sương 
Mù. Ngồi bên bờ đá với một củ 
khoai nướng trong tay, tôi 
đang gặp lại tôi thời thơ bé, 
theo mẹ về trang trại của gia 
đình người bác, ở Lâm Đồng. 
Ký ức đó chưa hồi tưởng bao 
nhiêu mà bỗng nhạt dần, để 
chỉ 2 chữ “Lâm Đồng” càng lúc 
càng rõ nét.  

Điều gì ở Lâm Đồng đang 
gọi tôi? 

 Vị ngọt bùi của khoai 
nướng còn thơm nơi đầu lưỡi, 
tôi đã biết mình sẽ đi tiếp tới 
đâu. Tôi thầm cám ơn người 
bạn đạo đã ghi xuống sổ tay 
cho tôi địa danh này, trước khi 
tôi lên đường lãng du, với lời 
nhắn nhủ “Nếu có dịp, sư cô 
nên ghé đây: Chùa Dược Sư, 
thôn Phú An, huyện Đức 
Trọng, tỉnh Lâm Đồng.” 

 Chiếc xe khách 12 chỗ thả 
tôi bên lề đường. Hỏi thăm, 
người chỉ ngả này, người bảo 
ngả kia, loanh quanh mãi, 
tưởng chừng bỏ cuộc. Vậy mà, 
như trong giấc mơ tôi đã bước 
vào sân chùa Dược Sư, đã quý 
trước bảo tháp lúc nào không 
hay! 

 Ôi, phải chăng Sư Bà đã 
thương cảm, dẫn dắt con vào 
đây để con được chiêm 
ngưỡng nơi thờ phượng Ngài, 
để con được sụp lạy tôn tượng 
Ngài. Sư Bà ngồi đó, linh động 
như thời sinh tiền, tận tâm tận 
lực hoằng dương Chánh Pháp 
suốt hơn sáu thập niên chưa 
từng ngưng nghỉ. Hàng ngàn 
Ni-chúng tu học miên mật 
trong các Ni-viện Liên Hoa, 
Viên Thông, Hoa Nghiêm đã 
được Sư Bà tận tụy hướng 
dẫn. Lời gọn, ý sâu, Sư Bà 

thường nhắc nhở: 
 “Các con đã biết rõ chùa 

chúng ta là một Tu Viện Tịnh 
Độ. Việc học vấn khiêm tốn, 
chỉ dám nghĩ tới một môn học 
là vãng sanh. Muốn chuyển 
thân phàm thành Thánh Hiền, 
chúng ta học và tu 2 việc: 

Chuyển phàm: Về sự, học 
luật để đưa thân, miệng, ý 
vào khuôn. Về lý, học Tứ 
Niệm Xứ để thanh lọc ba độc 
tham, sân, si trong tạng thức. 

Thành Thánh: Về sự, học 
kinh A Di Đà và chuyên niệm 
Phật. Về lý, học kinh Lăng 
Nghiêm để biết vạn pháp quy 
về Như Lai Tạng, là tự tánh Di 
Đà duy tâm Tịnh Độ  

Học để biết chỉ có thế, 
nhưng tu tập thì phải miên 
mật, lâu dài nên chúng ta đã 
lập ra chương trình Bốn Mùa 
Hoa Giác” (3). 

Trọn một đời hiến dâng 
Đạo Pháp, lúc ra đi, để lại bút 
tích đơn sơ mà sáng ngời tấm 
lòng hy hiến: 

“Ký ca ký cóp 
Đóng góp nên công 
Nhẹ như lông hồng 
Bay về Cực Lạc …” (3) 
Không biết tôi đã qùy bao 

lâu trước tôn tượng Sư Bà 
được thực hiện bằng sáp, với 
kỹ thuật tuyệt hảo khiến kẻ 
chiêm ngưỡng như đang được 
trực diện pháp thân sinh tiền. 
Tôi chỉ đứng lên khi nước mắt 
đã nhạt nhòa và bắt gặp cái 
nhìn thông cảm của một sư 
cô đứng bên góc tường phía 
trước. Tôi bước đến gần và sư 
cô nhẹ nhàng nắm lấy tay tôi. 
Thì ra sư cô cũng đang rưng 
rưng đôi giòng lệ… 

Có lẽ chính sự thông cảm 
này mà tôi đã được sư cô chỉ 
cho, là cách đây chỉ khoảng 
hơn 100 mét là Bảo Tháp thờ 
cố Hòa Thượng Thích Thiền 
Tâm. 

Tôi ngỡ như mình đang 
nằm mơ vì tôi không hề biết 
nơi đâu, cũng không hy vọng 
gì chuyến đi này có thể được 
quỳ lạy Bảo Tháp thờ vị Liên 
Tông Sơ Tổ Vô Nhất Đại Sư, 
vị Thầy mà thời sinh tiền từng 
chứng tỏ có tha-tâm-thông, 
thiên-nhãn-thông, nhìn suốt 
quá khứ, vị lai những ai đủ 
duyên được Ngài độ. Chính tôi 

cũng may mắn được biết một, 
trong những người được Ngài 
độ nên mới được nghe những 
điều tưởng như huyền thoại từ 
chính người trong cuộc.  

Riêng tôi, nghiệp dầy 
phước mỏng chỉ biết đến danh 
Ngài qua cuốn sách qúy “Niệm 
Phật Thập Yếu” mà Ngài biên 
soạn công phu, là kim chỉ nam 
cho hành giả tu Pháp Môn 
Niệm Phật; đồng thời giải tỏa 
băn khoăn cho bao người 
không ít khổ đau giữa hai ngả 
Thiền và Tịnh. Ngài luôn nhắc 
nhở rằng Thiền Tông và Tịnh 
Độ nói riêng, đồng cùng đi về 
chân tánh, tuy hai mà một, 
đều nương tựa để hiển tỏ, 
thành tựu lẫn nhau. 

Những trang sách Ngài để 
lại, dù dưới dạng thức nào 
cũng không thiếu những lời 
thơ ân cần xác quyết để trấn 
an những hành giả còn hoang 
mang hai nẻo đường về: 

“Tức tâm là độ, lý không 
ngoa 

Tịnh khác Thiền đâu, vẫn 
một nhà 

Sắc hiển trang nghiêm 
miền Diệu Hữu 

Không kiêm vô ngại cõi 
hằng sa 

Hoặc như: 
“Chốn cũ chân-như lắm 

nẻo về 
Đường tuy khác lối, vẫn 

đồng quê 
Trong Thiền có Tịnh, trời 

Lư-lảnh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     67 

Nơi Tịnh gồm Thiền, nước 
Động-khê (4) 

Một vị chân tu, sáng ngời 
đạo hạnh, đã đạt thành môn 
Niệm Phật Tam Muội, thì việc 
biết trước giờ phút lâm chung 
chỉ là để bồi dưỡng thêm niềm 
tin cho hàng hậu học. Di bút 
để lại cho biết đích xác ngày 
giờ, hai ngày sau đó sẽ vãng 
sanh: 

Hôm qua tin tức, trời Tây 
báo 

Giờ mẹo mai đây, tạ thế 
tình (4) 

 
Cũng như khi quỳ lạy Tôn 

tượng Sư Bà ở chùa Dược Sư, 
nơi đây tôi không biết mình đã 
quỳ bao lâu cho đến khi giòng 
cảm xúc mơ màng cảm nhận 
là trời đang mưa nhẹ… 

Trên lộ trình ra đường cái, 
đón xe về đồng bằng, tôi biết 
rõ là mình đang nhận phước 
báu mới có đủ những thuận 
duyên ngoài mong ước như 
vầy. Suốt chặng đường về, tôi 
chắp tay búp sen, thầm tạ ơn 
Chư Phật, Chư Bồ Tát mười 
phương đã cho tôi được thọ 
nhận những gì vừa trải qua. 

 
Từ bến xe ven đô vào 

trung tâm thành phố Sài Gòn, 
tôi như lạc vào một thế giới 
khác. Người và xe, âm thanh 
và cảnh trí đồng loạt đua nhau 
hối hả như chưa ai từng biết 
chậm lại để cảm nhận trong 
lồng ngực mình một hơi thở 
bình an! Hầu hết những người 
lái xe hai bánh đều bịt khẩu 
trang chắn bụi và đội nón sắt 
an toàn. Đây cũng là luật 
trong thành phố nên vô hình 
chung, nhìn tổng thể hoạt 
cảnh so với cảnh trí năm xưa 
thì người từ phương xa trở về 
chưa kịp cập nhật, sẽ tưởng 
như lạc vào một hành tinh 
khác! 

Về lại căn nhà xưa, nơi gia 
đình người em luôn dành cho 
tôi một phòng nhỏ, tôi tự nhủ, 
sẽ giới hạn tối đa việc phải đi 
ra ngoài đường. Vậy mà, ngay 
chiều hôm sau, người em mời 
tôi ra phố để cùng gia đình 
dùng một bữa cơm chay trước 
khi “Bà-chị-sư-cô lại biến mất 
mịt mù!” 

Gia đình nói đúng quá, nên 

chẳng thể từ chối. 
Quán ăn tọa lạc trên 

đường Nguyễn Huệ, con 
đường ngày xưa từng mòn 
guốc cô nữ sinh mê những 
quầy hàng nhỏ, nơi thì bán 
sách, nơi thì giới thiệu những 
tác phẩm nghệ thuật, nơi thì 
mời gọi bước chân dừng lại để 
nghe một dòng nhạc trầm 
bổng du dương... Con đường 
xưa, nay không còn thấy 
những món ăn tinh thần đó 
nữa mà nhộn nhịp, huyên náo 
là những món ăn phục vụ 
thân tứ đại! Bắp hấp, mực 
nướng, khoai chiên… mạnh ai 
nấy rao bán, công an đuổi tới 
đâu thì chạy tới đó. Người 
bán, người mua, người đuổi, 
đều thản nhiên như là chuyện 
bình thường! 

Khi thành phố lên đèn thì 
những hoạt cảnh đó lại tấp 
nập hơn vì được tăng cường 
những chiếc loa lưu động của 
nhóm “nghệ sỹ vỉa hè” rao 
bán những băng nhạc đủ loại. 
Đèn hai bên đường tỏa mầu 
xanh dương, không những 
không giúp cho không gian 
buổi tối chút ấp áp mà dường 
như ngược lại!  

Sao lại là mầu xanh này? 
Đĩa mì xào chay, gắp mãi 

vẫn chưa vơi thì một cụ già, 
lưng hơi còng, chợt dừng 
trước bàn chúng tôi, xòe 
những tấm vé số trên bàn tay 
khẳng khiu, mời mua. Trong 
khi người em từ tốn lắc đầu 
thì phản ứng tự nhiên của tôi 
là lấy trong túi vải mấy đồng, 
trao bà cụ. Cũng phản ứng tự 

nhiên, bà cụ trao tôi mấy tờ 
vé số. Tôi thành thật, khẽ nói: 

“Biếu cụ uống nước thôi.” 
Bà cụ thu lại những tấm 

vé, vừa chậm chạp quay đi, 
vừa nhỏ nhẹ: 

“Cám ơn sư thầy, nhưng 
tôi bán hàng chứ không phải 
người ăn xin.” 

Giọng bà cụ điềm đạm, 
nhu hòa, không một chút mỉa 
mai hờn giận mà tôi tưởng 
như có gáo nước lạnh vừa xối 
khắp thân mình! Nhìn bà cụ 
khuất dần trong những hoạt 
cảnh huyên náo, tôi không 
thể không liên tưởng đến 
những gian xảo, những lường 
gạt, những tham lam từ hàng 
triệu đến hàng tỷ tỷ đồng, của 
lớp người quyền thế mà thỉnh 
thoảng vì ăn chưa đủ, chia 
chưa đều, nên lại tự bật mí 
trên công luận! 

Ôi, cám ơn Mẹ Già Nghèo 
Khổ Bán Vé Số nuôi thân! 

Trong ao bùn vẫn còn 
những đóa sen. 

Giữa sỏi đá vẫn ẩn tàng 
ngọc quý. 

Tinh túy này, bản chất này 
không quyền lực nào, không 
sức mạnh nào hủy diệt được 
thì những vô thường kia chỉ là 
hoa đốm mà thôi! 

Cảm tạ Bồ Tát hóa thân 
đã nhắc nhở và xua tan phiền 
não. 

 
Với cõi lòng nhẹ tênh đó, 

hai ngày sau tôi lên đường, 
dọc theo dãy Trường Sơn mà 
tiến dần về miền Trung, nơi 
có tiếng gọi của: 



 

   68     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

“Thầy ngồi trên xe lăn 
Tâm từ lặng lẽ rải 
Đường thiên lý khôn ngăn 
Thể hiện bao mẫn ái” 
Tôi về nơi đất thiêng cổ 

kính có ngôi chùa Từ Hiếu từ 
ngày sư tổ Tánh Thiên Nhất 
Định khai lập đến nay đã non 
hai thế kỷ. Chính nơi đây là 
nguồn pháp bất tận từ bao bậc 
chân tu khả kính, từng thế hệ 
tiếp nối theo bước chân Thầy 
Tổ mà tận tụy trao truyền giáo 
pháp.     

Tổ Đình Từ Hiếu với những 
lối mòn đất đỏ, tre trúc bao 
quanh, mưa nắng hai mùa, 
thiên nhiên như ôm lấy từng 
nóc tháp rêu phong, từng bờ 
tường vôi nhạt mà pháp âm 
không ngừng tuôn chảy. Nay, 
sau nhiều thập niên hành đạo 
khắp năm châu, Thiền sư 
Trừng Quang Nhất Hạnh đã 
quyết định dành trọn những 
ngày tháng cuối, về trụ nơi 
Ngài từng là chú điệu, thường 
ngồi nhổ cỏ bên bờ hồ bán 
nguyệt. Sự kiện này đã không 
ngừng thôi thúc hàng ngàn 
thiền sinh đủ mọi quốc tịch 
tìm về Tổ Đình Từ Hiếu để 
được đảnh lễ thầy mình và 
cũng để được đặt chân tới nơi 
đã hun đúc, nuôi dưỡng đạo 
tâm vị thầy khả kính. 

 
Tiếp tục lên đường theo 

tiếng gọi từ cõi tâm hương, 
bước chân người phương xa 
chợt cảm thấy như có bao 
bước đồng hành. Quả đúng 
thế khi chúng ta bước được 
những bước cho Tổ Tiên, Ông 
Bà, Cha Mẹ, bước cho bằng 
hữu xa gần, cho người ta 
thương và cả người không 
thương ta… Với bước chân an 
lạc đó, lữ khách rời Tổ Đình, 
ghé chùa Từ Đàm, bái lạy bao 
âm hưởng truyền đăng Chánh 
Pháp từng kết tụ nơi đây, rồi 
xuôi theo hướng biển. 

Xe khách đổ dốc về Đà 
Nẵng. Tiếng vọng “Nhĩ căn 
viên thông” đang thiết tha vẫy 
gọi. Làm sao có thể không tìm 
về nơi này khi đã từng được 
nghe là từ ngày Tôn Tượng 
Đức Quán Thế Âm Bồ Tát uy 
nghiêm sừng sững dựng trên 
vách núi, nhìn ra biển cả thì 
mùa bão hàng năm không còn 

tới nữa. Mẹ Hiền đứng đó, 
giang rộng ngàn tay chắn 
mưa giông bão tố cho đàn 
con từng chịu bao khổ đau vì 
ách nước, nạn trời!  

Về tới linh địa, nơi ngôi 
chùa Linh Ứng được tạo dựng 
bằng cả sức lực và tâm lực 
của bao tấm lòng thành, 
người phương xa lại để rơi 
những hạt lệ tri ân khi qùy 
lạy trước Tôn Tượng Bồ Tát. 
Từng lá cỏ, từng bông hoa, 
từng hạt sỏi nơi này đều thầm 
lặng thể hiện cái đẹp không 
lời của chiều sâu nghệ thuật, 
khiến khách thập phương 
dừng nơi đây không thể 
không nghĩ rằng đây là những 
phẩm vật tối thượng mà kẻ 
phàm phu đã tận dụng hết 
khả năng tinh thần để cúng 
dường Bồ Tát. 

 
Quãng đường ngắn, từ Đà 

Nẵng tới Hội An mà bỗng khởi 
lên nỗi ngậm ngùi dài vời vợi, 
vì trên quốc lộ dẫn vào trung 
tâm phố cổ Hội An, chợt thấy 
một cột mốc bên đường với 
hàng chữ viết vội: “Xin cùng 
hợp tâm hợp lực bảo vệ Phố 
Cổ.” Tinh thần câu viết này 
đã đủ nói lên sự khẩn thiết 
của lời cầu cứu! 

Quả đúng! Phố Cổ đã 
không còn cổ nữa. Đang trầm 
trồ trước nét đẹp kiến trúc 
xưa của một căn nhà nhỏ thì 
chỉ một quãng ngắn, lữ khách 
đã sững sờ vì sự hào nhoáng 
của biệt thự lộng lẫy kế bên, 
như kẻ quyền thế chống 
nạnh, huênh hoang trước 
đám dân nghèo! Cứ thế, cổ 
và tân xen lẫn nhau, sớm 
muộn gì tiền bạc bắc phương 

cũng tràn xuống, xóa sổ một 
thành phố đang tuyệt vọng giữ 
gìn những kiến trúc đậm nét 
đặc thù dân tộc! Người dân địa 
phương có thể làm gì để cứu 
vãn? Và có ai nghe thấu tiếng 
kêu thương? 

Giòng lịch sử bao đời hưng 
phế, đã minh xác không gì 
không chuyển hóa, không gì 
không đổi thay. Hồn thiêng 
sông núi như những mạch 
nước ngầm đã nuôi dưỡng hồn 
dân tộc qua bao cửa ải thăng 
trầm, nên bất hạnh đời này rồi 
chỉ là những giai đoạn gập 
ghềnh trên dặm trường thiên 
lý mà thôi! 

Bất chợt hình ảnh Mẹ Già 
Bán Vé Số bừng lên như cơn 
gió mát xua tan oi bức nắng 
hè. 

 
Về lại miền Nam, nhìn 

những tờ lịch vừa rơi, lữ khách 
biết thời tạm biệt đã điểm.  

Vào chùa, tiếng niệm Di Đà 
trong tâm lại ngân lên rộn rã. 
Nén nhang lạy Phật an ủi biết 
bao khi tôi quỳ trước di ảnh 
song thân, thầm thì lời bái 
biệt. Ánh mắt cha, nụ cười mẹ 
không là sự bịn rịn, quyến 
luyến mà là niềm an lạc diệu 
kỳ để con an lòng vững bước. 

Đi hay Về sẽ đồng một 
nghĩa như nhau, nếu ta có thể 
tìm gặp chính mình thì dặm 
trường thiên lý cũng chỉ là 
gang tấc. 

Trong gang tấc này, tôi đã 
đi, để tri ân. 

Và về, để ngậm ngùi. 
 

Hạnh Chi 
(Tào Khê tịnh thất, 

\một chuyến về quê) 
 

______________ 
 
1) Thiền Sư Tuệ Sỹ 
2) Thiền Sư Thanh Từ 
3) Sư Bà Hải Triều Âm 
4) Thiền Sư Thiền Tâm 
5) Thiền Sư Nhất Hạnh. 

                       
       
       
   

 
 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     69 

BỆNH TẬT – CẦU NGUYỆN 
VÀ  CÚNG KIẾNG 

 
Thanh Thị 

(Bài viết này như một lời tri ân sâu sắc đến 
những thân hữu của tôi trong suốt hơn 3 tháng 
vừa qua, đã bên cạnh tiếp sức cho tôi về tinh 
thần, để tôi vững tâm vượt qua sợ hãi với biến 
cố lớn đầu tiên trong đời. Đồng thời, đây là lời 
cảm ơn chân thành của tôi đến những người xa 
lạ đã coi mẹ tôi như người thân trong gia đình. 
Cảm ơn đến bác sĩ điều trị cho mẹ tôi và các 
cộng sự của ông, vị bác sĩ có tài đức và y đức, 
chữa trị cho bệnh nhân của mình không chỉ về 
thân bệnh mà cả tâm bệnh. Nguyện cầu Phật 
từ gia hộ chư thân hữu, những người tôi đã 
mang ơn và cả những người tôi chưa từng 
quen biết vượt qua sóng gió cát bụi cuộc đời) 
 

 
hủ nghĩa vô thần cho rằng: Tôn giáo là 
thuốc phiện của quần chúng. Nhưng thử 
hỏi, trên cuộc đời này, mấy ai không 
mang trong mình một niềm tin tôn giáo 
nào đó!? Bởi tôn giáo là chỗ dựa tinh 

thần mỗi khi trong lòng bất an, mà lòng người 
thì đầy dẫy những bất an, lo lắng. Trong khi, 
bất an ấy lại phát xuất từ nhiều nguyên nhân; 
nhưng có lẽ, nỗi sợ hãi về bệnh tật là hơn cả. 
Về bệnh tật, con người ta có thể chữa trị vết 
thương thân thể bằng dược liệu Đông – Tây,  
Nam - Bắc, nhưng một phần dược liệu không 
thể thiếu trong y khoa và đôi khi có yếu tố 
quyết định lành bệnh hay không lại là dược 
phẩm tinh thần. Đông Tây kim cổ đều không 
thể phủ nhận dược liệu này. Ở đây, trước tiên 
xin lạm bàn đôi chút về bệnh tật. 

Thể xác và tinh thần luôn liên hệ, gắn bó 
mật thiết với nhau. Một thân thể bệnh tật kèm 
theo một tinh thần thiếu lạc quan thì chắc hẳn 
bệnh thân sẽ khó hồi phục. Một thân thể tráng 
kiện cũng không thể hoạt động hiệu quả nếu 
tinh thần thiếu lạc quan, hướng thượng. Ngược 
lại, dẫu có bệnh tật nhưng nếu có tinh thần 
phấn chấn, luôn nghĩ đến những điều tốt đẹp, 
chắc chắn bệnh tật trong khả năng hồi phục sẽ 
mau chóng phục hồi. Do vậy, đối với bệnh tật, 
nhất là những bệnh nan y, mãn tính, các bác sĩ 
thường luôn khuyên răn bệnh nhân của mình 

cố gắng giữ tinh thần lạc quan nhất có thể.  
Chúng ta thường lo lắng sợ hãi điều gì? 

Theo tôi, chúng ta sợ hãi về những điều chúng 
ta không dám chắc, không chắc chắn. Một ý 
niệm mơ hồ, không rõ ràng về một điều đã 
đang và sẽ xảy ra khiến ta sợ hãi và lo lắng 
hơn cả. Cho nên, khi nói đến bệnh tật, chúng 
ta sợ hãi không biết nó sẽ diễn tiến đến đâu? 
Nguy hiểm gì cho sự sống? À! Sự sống! Ai lại 
không mong cầu sự sống!? Nếu người đó còn 
lưu luyến với trần gian này. Nhưng có lẽ điểm 
kết thúc cho một sự sống lại mơ hồ, không biết 
rồi sẽ đi về đâu, cho nên, sự sợ hãi càng tăng 
lên khi bệnh tật đến – biểu hiện đầu tiên của 
tiến trình đi về phía cửa tử. Những ý niệm rằng 
“không diệt không sinh, đừng sợ hãi” chỉ còn là 
sáo ngữ khi ta là người trong cuộc. Chính sợ 
hãi, bất an, lo lắng tột độ này có mặt, nên 
người ta cần có chốn nương tựa tâm linh ngoài 
chỗ nương tựa nơi người thân, bạn bè. Ở đây, 
dù là tôn giáo nào cũng hướng dẫn tín đồ của 
mình phương thức cầu nguyện/nguyện cầu, 
nương tựa nơi tha lực. Cho nên, khi ta không 
thể biết được sinh mệnh của mình sẽ kết thúc 
lúc nào; và chờ đợi một điều gì đó (nhiệm màu/
phép lạ) hầu mong sự sống từ nơi thượng đế, 
đấng thần linh, hay thậm chí là bác sĩ, có lẽ đó 
là sự chờ đợi khiến ta mỏi mòn và từng giây 
phút rút hết sức lực trong ta, thì dẫu thế, ta 
vẫn không thể làm gì khác hơn là cầu nguyện 
và chờ đợi. Chính sự cầu nguyện, gửi lo lắng, 
sợ hãi cho đấng thần linh, chúng ta sẽ vững 
tâm hơn, bớt lo lắng hơn, bình tĩnh đón nhận 
sự việc đến như chúng phải đến.  

Trong pháp giới trùng trùng này, có cầu tất 
có cảm, mà có cảm tất có ứng. Việc đạt được ý 
nguyện khi cầu nguyện nơi đấng tâm linh 
nương tựa, sẽ đưa đến việc thi ân và báo ân. 
Quan hệ con người khi nhận ơn và trả ơn như 
thế nào thì đối với đấng nương tựa tâm linh, 
con người lại muốn báo ân hơn thế, bởi lẽ, việc 
“gửi lo lắng” nơi nương tựa tinh thần đã cho họ 
hiểu và tin hơn về những điều kỳ diệu/phép 
mầu trong cuộc sống, điều mà ngành y khoa cổ 
đại lẫn hiện đại đôi khi ‘bó tay.’ Chẳng đấng 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

   70     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

thần linh hay đấng tối cao tối tôn của tôn giáo 
nào đòi hỏi phải báo ân và báo ân bao nhiêu là 
đủ. Việc tạ ơn này chủ yếu xuất phát từ cá 
nhân người cần cầu nguyện trên ý niệm tự 
nguyện với niềm tin tuyệt đối. Cho nên, tùy 
từng khả năng của mỗi người, cách thức và giá 
trị báo ân sẽ khác nhau, không có một quy 
chuẩn nào cho sự đánh đổi giá trị vật chất với 
niềm tin tôn giáo.  

Quan niệm về nhân–quả có mặt ở hầu hết 
tôn giáo, song mỗi tôn giáo lại có quan điểm về 
nhân–quả không đồng nhau. Tuy vậy, xét cho 
kỳ cùng, chẳng thể có chuyện gieo nhân xấu 
lại gặt quả lành, như chẳng thể trồng cây 
chanh lại cho ra quả bưởi. Lại không thể nói 
rằng “gieo nhân nào gặt quả nấy,” bởi nếu 
mệnh đề này đúng thì cuộc đời sẽ đi đến bế 
tắc, không thể chuyển hóa cho những người 
phạm trọng tội, và chẳng còn ý nghĩa gì để cho 
người phạm sai lầm có thể sửa đổi, vươn lên và 
“làm mới” cuộc đời. Do vậy, cuộc đời luôn mở 
lối cho những ai biết quay đầu, sửa chữa 
những sai lầm bằng tâm hướng thiện, sự tử tế, 
từ ái, hòa kính trong tinh thần “dựng lại những 
gì đã đổ.”  

Về mặt tâm linh, việc hối lỗi của người cầu 
nguyện khi hiểu được sai lầm của mình, tất 
dẫn đến ý muốn làm một việc gì đó cụ thể để 
hầu mong giảm bớt hậu quả do sai lầm ấy gây 
ra lên chính bản thân mình. Việc cúng kiếng ở 
tầng nghĩa này dù là tôn giáo nào cũng như là 
biện pháp trấn an “người có lỗi,” và giảm bớt 
thương đau, uất hận cho người bị hại. Hình 
thức/nghi lễ cho sự việc này ở mỗi tôn giáo là 
khác nhau, do vậy, chỉ có người trong cuộc mới 
biết được niềm tin mình đặt đúng chỗ hay 
không và hiệu quả của việc “hành pháp” đó tác 
động lên bản thân mình tới đâu. Người ngoài 
nhìn vào, dù hiểu chuyện cũng chẳng thể cảm 
nhận được hết đau đớn, khổ đau hay lo lắng, 
sợ hãi mà người trong cuộc gánh chịu, cũng vì 
thế nên chẳng thể hiểu được cảm giác “gánh 
nặng được đặt xuống,” giải thoát nơi tâm là 
như thế nào. Vì thế, người ngoài cuộc dù có 

biện giải cỡ nào cũng chỉ như người mù sờ voi, 
chẳng thể hiểu biết được toàn vẹn con voi, 
nước nóng hay lạnh, ai uống người nấy tự biết, 
chẳng thể có chuyện tôi uống anh đỡ khát.  

Cuộc đời này mạng người tựa như ngọn 
đèn. Từ khi được thắp sáng mang ý nghĩa sinh 
tồn cho đến khi tắt mang ý nghĩa chết đi vốn dĩ 
chẳng đồng nhau. Có những ngọn đèn cháy hết 
phần sáp và tim đèn thì tắt; có những ngọn 
đèn đang cháy dở dang gặp cơn gió bấc sẽ tắt; 
có những ngọn đèn vì lý do kỹ thuật sản xuất, 
sáp hỏng tim hụt, chưa cháy hết, đèn đã tắt…; 
còn rất nhiều lý do ngoại cảnh nội duyên khác 
nữa để một ngọn đèn không được cháy trọn 
vẹn. Sự sống cũng vậy! Chẳng ai giống ai, 
trong khi ai cũng khát vọng sống. Người sắp 
chết tựa người rơi xuống nước bị đuối, gặp đâu 
lôi kéo đó, với hy vọng được sống. Cái chết 
thực sự không đáng sợ, nhưng chờ đợi cái chết 
đến là điều thật sự đáng sợ. Sự bấu víu vào 
đấng nương tựa tinh thần và cầu nguyện sẽ 
khiến người được trấn tĩnh hơn, dẫu cho có mất 
đi mạng sống thì vẫn còn hy vọng về một sự 
sống khác tiếp nối, tốt đẹp hơn. Do vậy, cầu 
nguyện lúc cận tử, nhất là trong lúc bệnh tật 
hay bất trắc là điều mang ý nghĩa thiêng liêng 
và cần thiết, là dược liệu quý cho tinh thần của 
con người. 

Đã mang thân ắt có bệnh, có những bệnh 
có thể chữa trị bằng thuốc thông thường, 
nhưng có những bệnh dù có tiền như núi cũng 
chẳng thể cứu chữa. Người càng có tiền của 
bao nhiêu, khi bệnh tật đến không thể chữa 
được, họ càng dễ hoang mang bấy nhiêu. Cho 
nên điều quan trọng là người đó phải giữ vững 
tinh thần để bệnh không tiến triển theo chiều 
hướng xấu hơn, trong trường hợp đó, nương 
tựa nơi tôn giáo mình tin tưởng nhất, “giao phó 
sinh mạng” của mình bằng cách cầu nguyện và 
thực hành các nghi lễ, dẫu kết quả có ra sao thì 
cũng yên lòng, thanh thản đón nhận sự việc.  

Do vậy, tôn giáo chẳng phải là thuốc phiện 
của quần chúng, bởi thuốc phiện là thứ mê 
hoặc, làm mụ mị tâm và trí của con người. Tôn 
giáo, nếu xét ở một khía cạnh toàn diện và bao 
quát, có thể xem là dược liệu tinh thần cho 
những ai đã - đang đau khổ về thân hay tâm. 
Tôn giáo là nơi nương tựa tâm linh, giúp trấn 
an người trong cơn nguy cấp, để từ đó họ vững 
tin hơn, tự tại hơn khi đối diện với ‘bão táp 
mưa sa’ cuộc đời. Một tôn giáo không nghi lễ 
thì chẳng phải tôn giáo. Và thi ân và báo ân là 
điều mà bất cứ ai cũng hiểu, đó là đạo căn bản 
của con người, cho nên, không thể định lượng 
hay phán quyết một điều gì từ sự thi ân báo ân 
ấy hay mặc khải của đấng tâm linh mà mình 
nương tựa. 

 
Viết giữa tâm bão truyền thông 

nhắm vào Phật giáo 
Thanh Thị 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     71 

Vàng Hời 
 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

ới bốn giờ sáng mọi 
người đã lục tục nhóm 
chợ rồi, ánh đèn dầu, 
đèn măng- sông, đèn 
bạch lạp… lung linh như 

sao sa. Kẻ gánh người gồng, 
xe đẩy, cộ kéo… nườm nượp 
chuyển hàng vào chợ, các gian 
hàng trong mươi dãy lều cũng 
đã bày biện xong. Các bà, các 
cô tranh thủ làm tô bún, dĩa 
bánh bèo bữa sáng để chuẩn 
bị cho phiên chợ cuối tháng. 

Mặt trời lên chừng tám 
con sào thì chợ đã đông nghịt, 
dân các tổng: Long, An, 
Thành, Thạnh, Thế , Mỹ, Tài… 
đổ về mua bán, trao đổi sản 
vật. Tổng Long Nhơn nổi tiếng 
trù phú và giàu có nhất vùng 
bởi vì vừa có chợ laị nằm bên 
bến sông. Người ta bảo: “Nhất 
cận thị nhị cận giang” quả thật 
không sai chút nào! Những 
tưởng phiên chợ sẽ rộn ràng 
lắm vì thường những phiên 
cuối tháng đều thế cả nhưng 
hôm nay có vẻ lạ lùng. Người 
ta tụm năm tụm ba xì xầm gì 
đấy, vẻ mặt mọi người có vẻ 
thần bí. Người ta kháo nhau:  

- Bà Hộ Mễ chết rồi!  
Bà Tư hàng xén kể lể:  
- Tối qua thằng Lân, con 

trai chở bả  đi thâu tiền hụi, bả 
ngồi thế nào mà ngã ngửa ra 
chấn thương sọ não, chưa kịp 
chở đi nhà thương thì chết 
mất!  

Cái tin bà Hộ Mễ chết làm 
xôn xao cả chợ và các tổng 
quanh vùng. Bà Hộ Mễ nổi 
tiếng giàu có, không biết tên 
cúng cơm là gì nhưng vì bà 
buôn gạo, thóc, ngũ cốc. 
Chồng bà có hàm bá hộ nên 
người ta gọi là bà Hộ Mễ. 
Người ta đồn năm ngoái bà 

đưọc vàng Hời nên đã giàu laị 
giàu thêm. Có người thấy bà 
có buồng cau vàng nhưng có 
kẻ khác lại khẳng định đó là 
buồng dừa. Nhiều người nói 
bóng gió về việc được vàng 
Hời thì bà cũng ỡm ờ:  

- Trời đất, ai đồn chi thất 
đức vậy? vàng Hời mà được 
thì cũng dễ chết lắm đa!   

Thế rồi khi bà té xe chết, 
người ta nhớ lời bà nên càng 
tin chắc bà đã được vàng Hời. 
Ông Bảy Nề kể cho mấy bạn 
nhậu của ổng rằng:  

- Vàng Hời vốn đã bị ếm, 
người Hời có lời nguyền ai mà 
lấy được sẽ chết bất đắc kỳ 
tử. Lúc tui còn nhỏ có theo 
nội lên chùa, nội tui dạy: hễ 
ai được vàng Hời thì phải lên 
tháp chạy quanh bảy vòng, 
vừa chạy vừa hát:  

 
Của thiên trả địa 
Trời đất phân chia 
Vàng Hời đất Việt 
Chớ tiếc làm chi 
Của thế người đi 
Đó cho đây lấy 
Linh tại tháp này 
Lòng ngay lời thật 
Thần Phật chứng tri 
Từ bi gia hộ  
 
Thì sẽ giải được mọi bùa 

ngải và lời ếm trên vàng, sau 
đó về phải cúng đình, phát 
chẩn… sẽ không bị chết, còn 
nếu không thì sẽ chết bất đắc 
kỳ tử. Bà Hộ Mễ được vàng 
Hời mà không làm theo nên 
phải chết oan mạng.  

Ông Bảy Nề còn nói 
chứng:  

- Xóm Chùa có ông sáu 
Sự được con ngỗng vàng 
bằng nắm tay, cô Bốn Hóa 

được tưọng Shiva vàng bằng 
trái cóc, thằng Đực được mặt 
chuyền hai lượng… nhưng có ai 
chết đâu, vì họ biết làm theo 
cách mà tui mới nói. Vàng Hời 
vốn không phải của mình, mình 
được thì mình phải biết làm 
phước thì mới an được chứ! 
Còn tham quá cứ muốn ăn hết 
thì bị vật là phải rồi.  

Từ chợ Bà Bâu qua xóm 
chùa phải băng qua gò Yến, 
người ta đồn gò Yến ma nhiều 
lắm, những lúc chạng vạng hay 
gà gáy ma Hời khóc than tỉ tê 
nghe rợn cả người. Gò Yến có 
nhiều mả Hời nhất của mấy 
tổng quanh đây, những cái mả 
đắp bằng vôi, ô dước tròn lum 
lum như những con rùa khổng 
lồ. Những cái mả không biết có 
tự bao đời rồi, chẳng ai dám 
động đến. Ban ngày người ta 
còn dám băng qua nhưng khi 
chiều về mấy bà đi chợ về 
đành lội ngược ra con lộ rồi đi 
vòng về xóm Chùa chứ không 
dám đi qua gò Yến. Ông Bảy 
Nề kể:  

- Khi nội tui còn sống, ổng 
hay kể tích gò Yến cho tụi tui 
nghe. Gò Yến xưa là đất của 
người Hời, chỗ này là hành 
cung vua Hời thường tổ chức 
yến tiệc. Sau này nhập về nước 
mình, người mình đào được 
nhiều đồ cổ: chén bát, lu hũ, 
ghè… nên mới gọi là gò Yến.  

Gò Yến nổi tiếng nhiều ma 
nên bao đời nay chẳng ai dám 
động đến, ấy vậy mà khi nghe 
bà Hộ Mễ được vàng Hời bọn 
trộm mộ từ đâu không biết kéo 
đến, đêm đêm đào những cái lỗ 
vừa một người chui lọt xuyên 
qua những cái mả Hời ấy. 
Chúng phá quách lôi ra đủ thứ 
đồ tùy táng quăng vung vãi 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

   72     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

khắp nơi. Chúng chỉ chăm 
chăm lấy vàng còn bao nhiêu 
đồ đạc bỏ hết. Cứ mỗi buổi 
sáng bọn chăn bò ra gò Yến 
nhặt bao nhiêu là chén bát, lu 
ghè… đem về đựng nước mưa, 
đựng thức ăn gà vịt.  

Ông Bảy Nề còn bảo:  
- Nội tui kể: những người 

Hời giàu có họ thường chôn 
sống trinh nữ theo để giữ vàng 
của họ. Những trinh nữ ấy bị 
cho uống rượu say, miệng 
ngậm linh sâm ngàn năm. Họ 
sẽ thành thần giữ vàng cho 
chủ. Ai mà động đến những 
ngôi mộ đó hay lấy trộm vàng 
sẽ bị vật chết! Vàng Hời bị ếm 
linh lắm, nhặt được mà không 
biết cách giải thì cũng bị 
trướng bụng như trống chầu 
mà chết, hoặc chết bất đắc kỳ 
tử. Gò Yến, Gò Đu, miễu Cây 
Da Sà… chỗ nào cũng có mả 
Hời chôn trinh nữ cả. Những 
đêm trăng ma Hời hát ca nghe 
ai oán lắm, đuốc xanh lập loè 
chẳng ai dám ra vườn đái.  

Đám ma bà Hộ Mễ lớn ơi 
là lớn, chiêng trống inh ỏi cả 
chợ Bà Bâu, cờ phướn rợp trời, 
vòng hoa, liễn… thì thôi phải 
biết, nhiều lắm! Nhà bà Hộ Mễ 
xưa nay không đi chùa bao giờ 
ấy vậy mà hôm nay thỉnh hoà 
thượng Giác Huyền đến tụng 
kinh cúng đám cho bà. Sau khi 
an táng xong người nhà bà 
mới hỏi:  

- Bạch thầy, liệu bà, mẹ 
của tụi con sẽ siêu thoát?  

Thầy thật thà:  
- Bần tăng vốn không có 

thần thông nên không biết bà 
ấy sẽ đọa hay siêu thoát. Bần 
tăng chỉ biết hết lòng chú 
nguyện cho bà thôi! Phần 
người nhà các vị cũng nên 
sắm sửa trai giới cúng thất 
trong bảy tuần, làm phước, 
bố thí, phóng sanh… để hồi 
hướng công đức cho bà ấy! 
Cái quan trọng là các thí chủ 
phải thật tâm làm chứ không 
phải qua quít cho xong hay 
làm màu để khoe mẽ với xóm 
giềng. Bần tăng tui đọc kinh 
thấy dạy: trong bảy phần 
công đức thì người chết 
hưởng một còn lại của các vị 
đứng ra làm. Vì vậy khi các vị 
làm phước cũng chính là phần 
nhiều làm cho bản thân qúy 
vị vậy!  

Sau tuần thất thứ bảy có 
người đa sự lên chùa gặp hoà 
thượng Giác Huyền hỏi:  

- Có phải bà Hộ Mễ được 
vàng Hời nên bị ếm mà chết?  

Hoà thượng Giác Huyền 
cười:  

Bà ấy được vàng hay 
không thì bần tăng không 
biết, chuyện bùa ngải hay trù 
ếm bần tăng cũng không 
biết, nhưnng có một điều là 
dân các tổng cũng nghe đồn 
nhiều người được vàng Hời 
nhưng không ai chết sao chỉ 
có mỗi bà Hộ Mễ chết? Theo 
thói thường hễ khi được vàng 
hay của mà không do mình 

làm ra thì cũng nên làm 
phước, chẩn tế… để giải bớt 
oán kết của người chủ của 
món đồ ấy, thứ nữa để cái đức 
về sau.  

Người nhà bà Hộ Mễ sau 
đám ma nghe lời thầy làm 
phước, chẩn tế nhiều lắm. Bọn 
cái bang quanh chợ Bà Bâu 
suốt mấy tuần liền được hưởng 
phước lây. Dân xóm Chùa và 
các tổng cứ bàn tán mãi không 
thôi. Bà Tám bánh bèo xóm 
gốc me nói chắc nịch:  

- Tui dám chắc bà Hộ Mễ 
được buồng cau vàng là thật! 
Bữa đó vợ chồng bả cùng ông 
nhà tui lên gò Yến dẫy mả, 
làm đâu chừng mươi phút thì 
ông nhà tui thấy hai vợ chồng 
bả cứ dấm dúi trong bụi cây ổ 
trầu, vẻ mặt khác thường. Ông 
nhà tui hỏi thì bả kêu đau 
bụng. Nói xong bả lom khom 
ôm bụng đi về, từ đó hai vợ 
chồng nghỉ bán ngũ cốc luôn, 
rồi tự dưng ăn xài xả láng, 
mua đất khắp nơi. Tụi thợ bạc 
của tiệm vàng Sáu Phụng kể 
cho ông nhà tui nghe là tụi nó 
thấy bà Hộ Mễ đem buồng cau 
vàng tới tiệm để cắt ra bán. Từ 
đó ông nhà tui mới suy nhgiệm 
laị thì ra bữa nọ hai vợ chồng 
được vàng Hời nên bỏ về. Bả 
được vàng chẳng bao lâu thì 
chết bất đắc kỳ tử thì quả thiệt 
đúng chứ đâu còn gì nữa mà 
ngờ. Kể cũng tội bả, chưa được 
hưởng bao lâu thì chết oan 
mạng vậy!  

Sau khi bà Hộ Mễ chết, 
bọn con nít quanh chợ Bà Bâu 
bỗng dưng chạy nhảy rong 
chơi khắp nơi mà hát đồng 
dao:  

Vàng Hời vàng Hời 
Của mất thường người 
Được chớ vội cười 
Hãy mau làm phước 
Lời ếm chưa trừ 
Mà đem cất giữ 
Mất mạng vong thân 
Đồng cân đấu máu 
Trinh nữ ngậm sâm 
Ngàn năm giữ của 
Vàng hời vàng Hời 
Được hãy nhớ lời 
Của thiên trả địa 
Đền tháp đá bia 
Hãy mau tạ lễ… 
 

Ất lăng thành, 3/2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     73 

13 
Thương sao vóc hạc em hiền 
Tình không trọn vẹn để phiền cho nhau 
Đành thôi nước chảy qua cầu 
Làm sao ngăn được sắc màu bể dâu  
 
14 
Mình về tắm bến giang đầu 
Nước xuôi trôi hết dãi dầu nắng mưa 
Thì thầm nguồn mạch xa xưa 
Mát lòng như thuở mình chưa biết gì 
 
15 
Nguyên sơ một cõi xanh rì 
Leo lên đồi cũ ta thì ngủ quên 
Mơ hồ chẳng rõ họ tên 
Mình như sống lại một miền thiên thai 
 
16 
Còn nghe thoang thoảng hương lài 
Thành tâm cung kính Như Lai pháp tòa 
Linh Sơn này hội Pháp Hoa  
Một bầy bạch hạc bay qua giữa trời 
 
17 
Sa-Bà mình vẫn rong chơi 
Dẫu mê vẫn nhớ về nơi cội nguồn 
Vâng lời học một hạnh buông  
Sắc-không chẳng ngại còn buồn nỗi chi 
 
18 
Ngày đêm nương náu từ bi 
Dốc lòng đảnh lễ quy y Phật Đà  
Này em có biết chăng là 
Trùng trùng duyên khởi hằng hà duyên sanh 
 
19 
Tài hoa phát tiết tinh anh 
Đêm cao tiếng hát giữa thành vút xa 
Dập dìu công tử đại gia 
Say nhan sắc với phiếm ngà tuyệt luân 
 
20 
Này em có gã phong trần 
Mối tình tri ngộ tinh thần tuyết băng  
Giang hồ ca giữa đêm trăng  
Tôi rời cố quận vẫn hằng thiết tha  

21 
Nhớ người xới đất trồng hoa 
Nở ra biếc cả giang hà ngoại phương  
Thảo nguyên vàng sắc hoa dương  
Mở ra bát ngát vô thường đẹp sao 
 
22 
Vô cùng đất rộng trời cao 
Mà lòng chật hẹp người đau đớn người 
Mưu sinh vất vả ở đời 
Nhọc nhằn khôn cản được lời hoan ca  
 
23 
Kể từ mình cách chia xa  
Em về phố thị giang hà vẫn xanh 
Tuyệt trù quyến rủ thập thành 
Giấc mơ ngày trước cũng đành vậy thôi 
 
24   
Nước non loang lở cát bồi 
Một phen gió bụi đổi dời xiết bao 
Cơ đồ nhiều nỗi hư hao 
Uổng sao xương trắng máu đào đổ ra  
 
25 
Hỡi hồn cố quốc ông cha  
Linh thiêng phù hộ sơn hà nước non  
Một mai cố quận  hãy còn  
Lại về rong ruổi lối mòn ước xưa  
 
26 
Rập rờn hoa nắng ban trưa 
Ngày vui bất tận đêm vừa trăng lên 
Đốt hương lạy tạ miếu đền  
Dầu bao biến động vẫn bền đức tin  
 
27  
Hồn thiêng quốc tổ vẫn linh 
Người trong quốc độ vẫn tình chứa chan  
Một ngày lòng lại thênh thang 
Em về đồng nội áo vàng thướt tha… 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 
Ất Lăng thành, 2019  

CUỘC CHƠI BẤT TẬN 
(Trích từ khổ thơ 13- 27) 



 

   74     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Chương Mười Hai 
 

(tiếp theo) 
 

Như người bị rơi tuột dốc 
núi cao với tốc lực kinh khủng, 
không ai khác có thể ngăn cản 
hay kềm giữ nổi và chính hắn 
chũng không kịp bám víu vào 
đâu để dừng lại được. Sự 
phóng tâm của tôi trong vấn 
đề tình cảm cũng như thế. Dù 
tránh mặt ở viện để không gặp 
Như Như, tôi vẫn thấy mình 
yếu đuối, không tự kiềm chế 
được nữa. Trong lúc tọa thiền, 
tụng kinh, niệm Phật, tâm tôi 
vẫn cứ tán loạn; và đã nhiều 
lần, tôi mơ thấy Như Như 
trong những giấc ngủ vô mình 
của mình. Trong trận chiến nội 
tâm, không kiểm soát được 
tâm lý này thì các tâm lý khác 
lần lượt ngã đổ theo. Tự tìm 
hiểu tâm mình, tôi giật mình 
nhớ lại rằng, tôi đã bắt đầu 
tuột xuống con dốc ghê tởm 
ấy từ ngày mang bệnh ở Hội 
An, về Nha Trang với tâm lý 
tiêu cực của một người dưỡng 
bệnh, để rồi dễ duôi chạy theo 
cảm tính, yêu thơ văn, thích 
nhạc, phí thời giờ để ca hát 
nhạc tình, hăng say tập thể 
thao để tăng trưởng bắp thịt… 
cái dễ duôi này kéo theo cái dễ 
duôi khác, để cuối cùng, khi 
đối diện với nữ sắc, với tình 
cảm tự nhiên của trai gái, tôi 
không còn đủ năng lực để 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

kháng cự được nữa. Tôi rơi. 
Phải, tôi rơi theo dòng cuốn 
của sự buông lung, biếng 
nhác. Tôi chưa biết những gì 
sẽ xảy đến cho đường tu của 
mình trong những ngày kế 
tiếp; chỉ cảm thấy rằng niềm 
tin vào ý chí sắt đá đã lung 
lay. Tôi từng khinh ngạo một 
số tăng sĩ đi trước mình đã dễ 
dàng sa ngã vào tình cảm 
tầm thường. Bây giờ, tôi tự 
xấu hổ với cái khinh ngạo 
đáng ghét đó. Dù rằng tình 
cảm giữa tôi và Như Như hãy 
còn trong trắng, nhưng tôi 
biết, nếu có điều kiện thuận 
lợi, sẽ không sức gì ngăn cản 
được sự bùng vỡ của hai trái 
tim nhiệt thành và lãng mạn 
ấy. 

Mỗi lần từ Suối Đổ về, 
chú Đức đến thăm tôi ở viện. 
Chú ấy có vẻ không còn 
vướng bận gì về Uyên em gái 
tôi nữa. Tôi cũng thực tình kể 
chú nghe về chuyện tôi lánh 
mặt Như Như. 

“Nhưng rồi một ngày nào 
đó, Như Như sẽ phát giác ra 
chú ở đây chứ không phải là 
đi xa,” chú Đức nói. 

“Lúc ấy thi… có lẽ đã 
nguội lạnh rồi,” tôi nói. 

“Hy vọng chuyện sẽ đơn 
giản như vậy,” Đức vừa cười 
vừa nói. 

Tôi ngồi im một lúc, rồi 
bỗng hứng cảm nói luôn một 
mạch: 

“Điều cần làm bây giờ là 
củng cố nội lực. Nội lực chưa 
đủ thì đụng chuyện là rớt 
ngay. Đôi lúc tôi còn tự nghi 
ngờ rằng sở dĩ trước đây tôi có 
vẻ nghiêm túc, hay có thể tạm 
gọi là giới hạnh, chẳng qua là 
vì được bảo vệ trong một môi 
trường nghiêm khắc. Thực ra, 
nội lực làm gì có được nơi một 
người chỉ biết ẩn núp và được 
che chở bởi giới luật hay hoàn 
cảnh! Lâu nay tôi cứ tưởng tôi 
vững lắm. Tôi đã lầm. Nếu 
vững thì gặp Như Như tôi đâu 
có rung động, đâu có… tán 
loạn tâm ý như bây giờ. Mà 
chú có thấy không, tăng sĩ trẻ 
như chúng ta trên đường tu 
thường đụng phải cái mâu 
thuẫn này: nếu không tiếp 
cận cuộc đời thì không thể độ 
sanh, mà tiếp cận đời thì bị 
nhiễm đời vì nội lực chưa đủ. 
Chưa hết, muốn có nội lực 
không phải chỉ cần nỗ lực 
thiền định mà còn phải qua sự 
thử thách với thực tế cuộc đời. 
Không gian khổ, không 
chướng nạn thì làm sao kiên 
cường được nội lực. Nội lực ấy 
chỉ được chứng minh qua 
những hoàn cảnh trở ngại. 
Cho nên Luận Bảo Vương Tam 
Muội nói là người học đạo phải 
tự dấn mình vào chướng ngại. 
Điều này có vẻ mâu thuẫn, 
phải không? Trước đây tôi 
nghĩ điều đó có lý lắm, nhưng 
bây giờ tôi cũng nghi ngờ. Vì 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     75 

trên thực tế, hễ không có nội 
lực mà dấn vào là chìm ngay. 
Mình đâu phải thứ bèo bọt giạt 
trôi vô định! Có lý tưởng, có 
mục tiêu đàng hoàng, lại có 
môi trường để trau luyện nội 
tâm nữa, vậy mà cũng không 
vững được. Cho nên, có thể 
nói là Luận Bảo Vương ấy chỉ 
nói cho hàng Bồ-tát, không 
thể áp dụng được cho Thanh 
văn. Ý tôi muốn nói: chuyện 
dấn thân vào chướng ngại để 
trau dồi đạo lực và độ sanh là 
chuyện của những hành giả tu 
theo Bồ-tát hạnh; còn những 
tăng sĩ truyền thống, chăm 
chút giữ gìn giới luật và thể 
diện của tăng đoàn thì không 
bao giờ có thể dấn thân một 
cách trọn vẹn được. Một Bồ-
tát khi dấn thân, đặt vấn đề 
độ sanh trên hết, nếu nội lực 
chưa đủ mà bị vấp ngã thì 
cũng không ngại, có thể học 
được những kinh nghiệm đau 
khổ từ cuộc đời, và có thể 
gượng đứng dậy để tiếp tục 
bước đi, hình thức tăng sĩ có 
mất cũng không ngại, vì chỉ là 
bề ngoài. Vị ấy biết rằng 
chuyện giải thoát giác ngộ 

không phải chỉ dành riêng cho 
các người xuất gia hay các 
thầy tỳ kheo giữ 250 giới. Đã 
là con người, là chúng sanh 
có tính Phật, thì dù mang 
hình thức nào, ở trong môi 
trường nào, cũng có khả năng 
giác ngộ; thế nên, chỉ kẻ nào 
tu Bồ-tát hạnh mới có thể 
mạnh dạn dấn thân. Trong 
khi đó, các thầy tỳ-kheo, hay 
nói chung là những người 
xuất gia, lúc nào cũng ca 
tụng Bồ-tát hạnh mà chí 
nguyện và hành xử thì cứ 
lừng khừng, khập khựng, 
không dứt khoát mặt nào. Độ 
sanh là đại nguyện mang 
canh cánh trong lòng, nhưng 
dấn thân thì không dám, sợ 
nhiễm trần, sợ mất giới hạnh; 
còn đóng cửa nhập thất để hạ 
thủ công phu, quyết tâm 
thành Phật trong hiện kiếp thì 
lại thấy bất an, sợ không viên 
thành sự nghiệp lợi tha…” 

Đức chen vào: 
“Vì vậy hàng tỳ-kheo bên 

Bắc tông mình mới có vấn đề 
thọ thêm Bồ-tát giới đó.” 

“Thọ thì thọ vậy thôi. Có 
vẻ như để được quân bình 

tâm lý chứ không phải để mở 
đường dấn thân thực sự vào 
cuộc đời đau khổ. Chú thấy 
một thầy tỳ-kheo không thọ 
Bồ-tát giới có khác gì với một 
thầy có thọ không? Không. 
Cũng vậy thôi. Vấn đề thọ Bồ-
tát giới theo tôi thấy, hình như 
là chỉ tăng thêm giới, tăng 
thêm một vòng đai cố thủ cho 
cuộc sống phạm hạnh, chứ 
không phải là để nới rộng cho 
bước chân độ người. Những vị 
thọ Bồ-tát giới chỉ có tăng 
thêm giới chứ không tăng 
thêm hạnh. Ý tôi muốn nói chữ 
hạnh nguyện chứ không phải 
là chữ đức hạnh. Hình thức 
tăng sĩ vẫn là cái quan thiết 
mà chúng ta phải trân trọng 
giữ gìn. Mất đi hình thức ấy thì 
đời tăng sĩ không còn gì để nói 
nữa, cho dù có mang đại 
nguyện bao la như trời biển 
hoặc đang thực hiện việc cứu 
đời một cách tha thiết, vô tư…” 

“Nhưng… nãy giờ chú nói 
để dẫn chứng hay biện hộ cho 
cái gì vậy?” Đức vừa cười vừa 
hỏi. 

“Đâu có biện hộ cho cái gì 
đâu. Tôi chỉ cảm thấy rằng, 
thực ra… đôi khi chúng ta né 
tránh cuộc đời thì sự né tránh 
ấy cũng chỉ vì chiếc áo tu sĩ 
này thôi, chứ không phải vì 
hạnh nguyện nào hết. Chúng 
ta coi trọng hình thức xuất gia 
hơn là chí nguyện xuất trần. 
Cho nên, tăng sĩ chúng ta học 
hạnh Bồ-tát, muốn dấn thân 
độ đời, vậy mà cứ khư khư giữ 
lấy chiếc áo, mà cố giữ chiếc 
áo này thì chỉ độ được người 
bằng sự thuyết giảng, tụng 
kinh, cúng đám, hay dạy học 
hoặc làm các công tác từ thiện 
xã hội như một số quý thầy, 
quý sư cô, hoặc các nữ tu bên 
Thiên Chúa giáo là cùng. Chú 
nghĩ ngoài những Phật sự kể 
trên, tăng sĩ có việc nào tích 
cực hơn nữa không. Những kẻ 
tích cực hơn, thì đã hòa nhập 
vào đời thực sự, không còn vết 
tích gì nữa. Và vì họ không còn 
giữ hình thức tăng sĩ, chúng ta 
coi như không có họ. Người đời 
cũng vậy, chỉ nhìn chúng ta 
nơi hình thức tăng sĩ. Thầy nào 
còn cạo đầu, còn mặc ca-sa, 
còn tụng kinh, thuyết pháp, thì 
còn tin tưởng, kính trọng; 



 

   76     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

thiếu đi những sinh hoạt ấy thì 
coi như chẳng ra gì rồi. Mà Bồ-
tát vào đời thì không câu nệ 
hình thức, phải không? Còn 
câu nệ hình thức thì sẽ không 
làm được cái gì to lớn, không 
làm được cái gì thực sự ích 
lợi.” 

“Vậy chứ theo chú, tăng sĩ 
còn làm cái gì khác hơn những 
sinh hoạt truyền thống? Và 
hình thức tăng sĩ chú thấy 
không còn cần thiết nữa sao?” 

“Không, không phải vậy. 
Chú hiểu lầm rồi. Hình thức 
cần thiết chứ, nhưng không 
cần thiết đến độ coi nó là cái 
trên hết, trên cả đại nguyện lợi 
sanh. Tôi chỉ muốn nói rằng, 
đa phần tăng sĩ chúng ta chưa 
thực sự dấn thân cũng chỉ vì 
quá coi trọng hình thức mà 
thôi.” 

“Vậy theo chú thì phải làm 
thế nào mới gọi là thực sự dấn 
thân? Và làm thế nào là dấn 
thân mà vẫn giữ được hình 
thức tăng sĩ?” 

“Hiện thời, tôi quan tâm 
đến hạnh nguyện hơn là hình 
thức. Và nếu tự đặt nghi vấn 
cho chính mình, tôi không nói 
như chú: làm thế nào để dấn 
thân mà vẫn giữ được hình 
thức tăng sĩ. Tôi chỉ tự hỏi 
rằng, làm thế nào dấn thân 
mà không đánh mất đi chí 
nguyện xuất trần và hạnh 
nguyện lợi sanh của mình. Còn 
dấn thân làm chuyện gì thì tôi 
chưa nhìn rõ được thực ra tôi 
muốn gì và con đường nào 
thực sự thích hợp cho tôi. Hơn 
nữa, chuyện dấn thân cũng 
tùy thuộc vào hoàn cảnh và 
thời đại mà có thay đổi. Mỗi 
thời mỗi khác, mỗi nơi mỗi 
khác.” 

“Chú nói vậy là tôi biết 
chú có thay đổi khá nhiều 
trong quan niệm tu và hành 
đạo rồi đó. Trước đây tôi thấy 
chú…” 

“Có vẻ bảo thủ, phải 
không?” 

“Gần gần như vậy. Không 
phải đã có lần chú nói rằng 
tăng sĩ chỉ cần ở chùa, nỗ lực 
tu hành thôi, vậy là đủ rồi, 
không cần phải làm gì khác 
hơn! Chú cũng từng phê phán 
những người đòi cải cách hay 
thay đổi sinh hoạt Phật giáo 

hoặc muốn Phật giáo phải tích 
cực dấn thân, kiện toàn tổ 
chức này nọ…” 

“Ừ, tôi đã từng nghĩ vậy.” 
“Bây giờ thì khác rồi, sao 

vậy?” 
Tôi hớp một ngụm trà 

nóng, không trả lời ngay. 
Ngoài khung cửa lưới, cành 
hoa hậu với mấy cái hoa tím 
đong đưa. Có con chim sẻ 
hiền lành đang chuyền trên 
cành. Tự dưng tôi nghĩ đến 
Như Như. Tôi tự hỏi, có sự 
can dự nào của hình bóng 
Như Như trong sự thay đổi 
quan niệm tu tập và hành đạo 
của tôi chăng? Tôi vẫn thường 
tra vấn, nghi ngờ chính mình 
như vậy. Và tự đáy lòng tôi 
trả lời: có. Nhưng ý hướng 
dấn thân mới nẩy sinh trong 
tôi không phải là để nhắm 
vào chuyện hoàn tục để rồi 
lập gia đình với một thiếu nữ 
nào đó (chẳng hạn Như Như) 
để sống một đời sống thế tục. 
Hình bóng Như Như, con 
người Như Như, có can dự 
vào sự thay đổi quan niệm 
của tôi, có xuất hiện một cách 
lãng mạn trong đời tôi, cũng 

chỉ là để đánh thức tôi ra khỏi 
tâm lý ù lì, bảo thủ lâu nay tôi 
hằng có mà thôi. Nàng đã gián 
tiếp dạy tôi rằng, thực ra tôi 
chẳng có chút nội lực đáng kể 
nào để có thể tự hào, kiêu 
hãnh, khinh ngạo những kẻ 
vấp ngã tình cảm trước đây 
mà tôi biết. Và điều này cũng 
đã khiến tôi thức tỉnh, thấy 
rằng có đọc nghìn lần đại 
nguyện độ sanh, tôi vẫn chỉ là 
bàng quan, đứng ngoài cuộc 
đời, ôm giữ hình thức xuất gia, 
để mặc cho sinh linh thống 
khổ… Cho nên, không phải chỉ 
cần ca tụng việc dấn thân độ 
đời thì hạnh lợi tha sẽ viên 
mãn. Phải dấn thân thực sự. 
Tôi nghĩ vậy. 

Và khi nghĩ đến việc dấn 
thân, tôi không nghĩ đến 
những chương trình cứu tế xã 
hội, cho quà cho tiền… mà 
những tổ chức từ thiện từng 
làm. Đối với tôi, việc làm đó 
vẫn chỉ là ngoài da, chưa thực 
sự được gọi là dấn thân và nó 
cũng chỉ làm được nghĩa cử 
xoa dịu chứ không phải là giải 
quyết được điều gì hệ trọng 
của đời sống nhân quần. Dấn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     77 

thân đâu phải chỉ là đi băng bó 
vết thương mà không biết 
chặn đứng những nguyên do 
tạo nên vết thương đó. Dấn 
thân cũng đâu phải là nhảy 
vào đời để chìm lỉm trong cuộc 
sống dung tục tầm thường 
hoặc để cho các thế lực thế tục 
kiểm soát, sai sử. Nghĩ đến 
việc dấn thân, tôi có ngay 
trong trí tưởng hình ảnh của 
những thiền sư anh hùng, mà 
tiêu biểu là Tuệ Trung Thượng 
Sĩ, và gần gũi nhất là thầy Tuệ 
Sỹ. Dấn thân là đem cả sinh 
mệnh, tính mệnh và cả bản 
thể của mình để thể nghiệm 
tính Phật trong cuộc đời huyễn 
mộng, chuyển hóa cái vô minh 
vọng tưởng của các thế lực 
bạo tàn, biến trần gian khổ lụy 
thành tịnh độ niết bàn, phụng 
sự những con người đau khổ 
trên thế gian với niềm cung 
kính, trân trọng và đầy yêu 
thương. Lý do nào con người 
thơ mộng hiền lành như thầy 
Tuệ Sỹ lại dấn thân để rồi lâm 
vào cảnh tù đày? Tất cả đều vì 
lòng thương yêu đối với cuộc 
đời. Lòng thương yêu ấy vượt 
khỏi hình thức xuất gia khiến 
cho các tăng sĩ có thể tạm cởi 
ca-sa, khoác chiến bào, như 
từng thấy trong lịch sử. Các 
thiền sư Việt Nam đã từng góp 
mặt với đời như thế trong 
những hoàn cảnh lịch sử đặc 
biệt của đất nước. Khi quốc gia 
suy vong hoặc bị nạn ngoại 
xâm, các ngài không từ chối 
trách nhiệm công dân, sẵn 
sàng có mặt, ngay cả trên trận 
tuyến; khi đất nước yên bình, 
các ngài lại quay trở về với 
thảo am, với ngôi chùa xiêu 
vẹo dột nát ẩn mình dưới 
những tàng cây rậm bóng. 
Phải chăng lý tưởng dấn thân 
ấy được un đúc lâu đời để trở 
thành sinh hoạt truyền thống 
của tăng sĩ Phật giáo Việt 
Nam, ăn sâu trong huyết quản 
của những nhà sư áo vải chay 
tịnh? Đâu phải chỉ có thầy Tuệ 
Sỹ và bốn tăng sĩ khác cùng 
một tổ chức ở Sài-gòn là bị 
cầm tù vì tội đấu tranh cho 
quyền sống của dân tộc. Trước 
đó ba năm, ngay khi cộng sản 
vừa mới chiếm miền Nam, đã 
có 12 tu sĩ Phật giáo tự thiêu ở 
miền Hậu Giang. Thầy Phước 

Viên ở Hải Đức cũng về Huế 
tham gia một phong trào đấu 
tranh do Thượng tọa Thiện 
Tấn lãnh đạo, cùng bị tù với 
một số tăng ni ngoài đó. 
Thượng tọa Thiện Minh cũng 
vừa bị bắt giam năm nay vì 
tội lãnh đạo một lực lượng 
chống cộng. Những sự kiện 
trên không những nói lên bi 
nguyện lợi sanh của những 
nhà sư Việt Nam mà còn 
chứng minh rằng quốc gia 
đang lâm vào một thảm họa 
kinh khiếp đến nỗi những 
thiền sư áo vải, vốn không 
mong cầu bất cứ thứ lợi 
dưỡng, quyền lực  hay danh 
vọng nào của thế gian, phải 
tạm gác chuông mõ kinh kệ 
để dấn mình hành đạo bằng 
những con đường thế tục. 

Tôi rót thêm trà vào tách 
cho Đức, nói: 

“Tôi chẳng biết nói sao 
để trả lời câu hỏi của chú. 
Thường thường thì sự đổi 
thay quan niệm sống của một 
người tùy thuộc vào nhiều 
nguyên do. Có khi vì tuổi tác 
và kinh nghiệm. Có khi vì 
hoàn cảnh xã hội. Có khi chỉ 
vì một chút tâm tình riêng tư 
nào đó. Nhưng tôi hỏi chú 
một câu nhé, khi nhge quý 
thầy bị cộng sản bắt bỏ tù… 
chú cảm thấy trong lòng thế 
nào?” 

“Thấy tội nghiệp quý 
thầy chứ thấy sao nữa,” Đức 
nói rồi bật cười. 

“Không, ý tôi… à điều này 
khó nói thật. Tôi cũng chẳng 
biết tôi thực sự muốn hỏi chú 
điều gì. Để coi nào… à, ý tôi 
muốn hỏi là chuyện quý thầy 
thấy chuyện bất bình mà 
đứng dậy đấu tranh… chú 
thấy sao?” 

“Hết sức cảm động. Hết 
lòng kính phục,” Đức nói, 
giọng chân thật. 

Tôi hỏi tiếp: 
“Ngoài ra còn gì nữa?” 
Đức lặng thinh, suy nghĩ 

một lúc: 
“Tôi cũng muốn noi 

gương, muốn làm theo. Có 
điều… cảm thấy mình bất tài, 
chẳng làm gì được.” 

“Tôi không hỏi chuyện 
chú có kính phục hay noi 
gương làm theo. Tôi chỉ muốn 

biết, nếu có thể dấn thân như 
quý thầy ấy, có phải là có cái 
gì thôi thúc trong lòng chú, 
phải không?” tôi lại hỏi dồn. 
Đức cười, đáp: 

“Có gì đâu. Chỉ là sự bất 
bình trước cái gì trái tai gai 
mắt, bất bình trước áp chế của 
bạo lực, hay là cái ước vọng 
đem lại an vui hạnh phúc cho 
số đông…” 

“Đúng, đó chính là 
nguyên do. Nhưng tôi còn cảm 
thấy có một cái gì đó đầy hấp 
lực ở đàng sau, hay ở bên 
cạnh cái đại nguyện độ sanh 
nữa kia. Chú không cảm thấy 
cái hấp lực đó hở?” 

Đức suy nghĩ một lúc, rồi 
lắc đầu. Tôi nói: 

“Không lý nào nó chỉ là 
tâm lý riêng của tôi. Để tôi nói 
chú nghe thử xem nhé…” 

Tôi đứng dậy, chống hai 
tay lên cạnh bàn, nhìn ra 
khung cửa sổ, nói tiếp, và 
trong khi nói, tôi cũng cảm 
nghe một nỗi xao động kỳ lạ 
cuộn lên trong lòng: 

“Bên cạnh đại nguyện lợi 
sanh cứu đời, muốn tất cả mọi 
người đều được hạnh phúc, 
dường như kẻ dấn thân còn có 
cái khát khao được gánh thay 
tất cả nỗi khổ đau cùng cực 
của con người nữa. Điều này 
chúng ta đã đọc nghìn lần 
trong điều giác ngộ thứ tám 
của kinh Bát Đại Nhân Giác. 
Nhưng mới đây, khi tưởng 
nghĩ đến chuyện ở tù của quý 
thầy, tôi mới cảm thấy được 
cái hấp lực của khổ đau và 
chướng nạn… Dường như chỉ 
có chúng mới đánh động được 
toàn diện cái trường cửu bất 
biến của thể tính mà thôi. Phải 
chăng vì vậy mà một kẻ chưa 
hoàn toàn giác ngộ cũng có 
thể có được tâm vô úy? Từ suy 
nghĩ này, tôi lại có nghi vấn về 
lòng từ bi mà thầy Nhất Hạnh 
hay một số thầy khác đã viết. 
Lòng từ bi, theo quý thầy, chỉ 
được nuôi dưỡng và được lớn 
mạnh thêm lên nhờ sự trực 
nhận thường xuyên cái đau 
khổ của con người, của cuộc 
đời. Nói vậy thì lòng từ bi ấy 
đã có giới hạn vì nó cần điều 
kiện đau khổ để tồn tại. Nếu 
con người không còn đau khổ 
thì không có lòng từ bi sao? 



 

   78     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

Và nếu lòng từ bi cũng mất 
còn theo sự đau khổ của thế 
gian thì lòng từ bi đó có thể vô 
biên, vô hạn, vô lượng được 
sao? Cho nên, chú đừng nói 
tôi điên khùng nếu tôi nói ra 
cái ý nghĩ này: thực ra, ngoại 
trừ những vị Phật và Bồ-tát đã 
hoàn toàn giải thoát giác ngộ, 
cái động lực chính thu hút 
hành giả dấn thân vào việc tế 
độ là khát vọng thể nghiệm 
chân như Phật tính ngay trong 
chính cái đau khổ cùng tột mà 
bản thân mình gánh chịu chứ 
không phải là để cứu hết cái 
khổ cho mọi chúng sinh.” 

“Nói như chú thì lòng từ bi 
còn có nghĩa lý gì nữa,” Đức 
nói. 

“Sao không nghĩa lý. Chú 
tưởng khát vọng thể nghiệm 
chân như và hành vi cứu khổ 
là hai cái khác nhau sao? Tôi 
đâu có phủ nhận lòng từ bi. 
Tôi thấy chỉ là một. Nhưng 
thôi, cứ cho là hai như chú 
cũng được. Nếu là hai, tôi cho 
rằng, lòng từ bi làm khởi phát 
hạnh nguyện cứu đời; còn cái 
khát vọng thể nghiệm chân 
như thì đẩy xô hành giả thực 
hiện hạnh nguyện ấy. Thế 
nên, cái khổ của chúng sinh, 
chúng ta biết là không bao giờ 
hết mà vẫn cứ dấn mình vào 
con đường tế độ với thệ 
nguyện phải cứu cho hết mới 
chịu thành Phật! Nghĩa là sao? 
Biết là đã làm, đang làm và sẽ 
làm một việc chẳng bao giờ có 
kết cục, vậy mà cứ làm! Là 
sao? Là vì khổ đau và mê 
vọng của con người, của 
chúng sinh, chỉ là giả tạo mà 
thôi; trong khi đó, chân như 
mới là cái thường tại. Như 
vậy, dấn thân cứu đời, thực ra 
là để trực nghiệm cái trường 
cửu bất biến chứ đâu phải mục 
đích chính chỉ là để chỉnh đốn 
hay cứu độ những cái chiêm 
bao mộng huyễn!” 

“Mô Phật… chú nói nghe 
cũng có lý lắm. Nhưng như 
vậy thì việc dấn thân cứu khổ 
sẽ mang một ý nghĩa khác, 
phải vậy không?” 

“Đối với thế gian, hay nói 
cho đúng hơn, về mặt dụng, 
việc dấn thân ấy rõ ràng vẫn 
mang hạnh nguyên và hành vi 
cứu đời; chỉ trong cái bề sâu 

thẳm của tâm thức, hay về 
mặt thể, người ta biết rằng 
nó còn mang cả ý nghĩa truy 
cầu Phật tính nữa. Cho nên, 
bao vị cao tăng trên đất nước 
này, qua nhiều triều đại, đã 
nối bước nhau dấn mình vào 
cứu quốc, hộ dân, bảo vệ đạo 
pháp. Đâu phải vị nào cũng 
thành công trong hạnh 
nguyện cứu đời. Thành công 
thì tốt, đất nước yên vui, 
nhân dân thái bình. Nhưng 
thất bại cũng chẳng sao. Khổ 
đau nào cũng sẵn sàng gánh 
chịu. Trước mắt, chúng ta có 

thầy Thiện Minh, thầy Tuệ Sỹ… 
các thầy ấy đã thất bại rồi đó. 
Nhưng họ đang an lạc trong 
ngục thất, đưa thân mình ra 
gánh lấy tủi nhục của quê 
hương, lấy đại nguyện của 
mình ra mà rửa nghiệp cho 
dân tộc…” 

Tôi nói ngang đó thì 
nghẹn. Chúng tôi im lặng một 
lúc. Đức nói: 

“Nếu một ngày nào đó, 
chú lên đường… nhớ gọi tôi 
nhé.” 

  
(còn tiếp) 

 
PHÙ DU 

 
Nghĩ thân phù thế mà đau 

Bọt trong bể khổ, bèo đầu bến mê. 
(Ôn Như Hầu) 

 
Ta từ vạn vật, chí linh 
Sao lòng nghe mãi buồn tênh kiếp người 
Tỉnh say ôm giấc mộng đời 
Như sương ôm gió giữa trời lang thang 
Những mong níu cánh thời gian 
Nào hay bắt bóng tiêu tan tháng ngày 
Phải là hạt bụi gió bay 
Hay mong manh giọt sương mai đầu cành? 
Cõi nào sầu cũng chứa chan 
Cõi nào rồi cũng đoạn đành cắt chia 
Đi trong ánh sáng bình minh 
Mà nghe mờ mịt tử sinh vô thường 
Phù vân này kiếp nổi trôi 
Dù cao, dù thấp cũng rồi ngàn thu 
Trong ta trời đất hoang vu 
Ta trong trời đất phiêu du luân hồi 
Xót xa thương kiếp con người 
Nhạc buồn gẩy khúc cung thương não nề 
Ôi thân ròn rã yếu mềm 
Chỉ là những thứ bồng bềnh phù du! 
 

 
DIỆU VIÊN 

San Jose – 2019 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     79 

ột thời Ðức Phật ở nước Xá Vệ, tại Tịnh 
Xá Kỳ Hoàn thuyết pháp cho Chư Thiên 
nghe. Lúc bấy giờ ở nước La Duyệt Kỳ 
có hai vị tân học Tỳ kheo muốn yết 
kiến Ðức Phật. Giữa hai nước ấy có một 

khoảng đồng rộng, không có người ở, lại gặp 
thời tiết hạn hán, nên suối hồ đều cạn. Hai 
người đi ngang qua, bị khát nước, chỉ gặp được 
vũng nước nhỏ thì bị đầy những trùng, không 
thể uống được. 

Hai người mới bàn với nhau rằng: 
“Chúng ta từ xa lại, cốt trông mong chiêm 

ngưỡng Ðức Phật, không ngờ ngày nay bị chết 
khát giữa đường.” 

Mội người nói rằng: 
“Thôi ta hãy tạm uống để khỏi chết có vậy 

mới gặp được Phật, vả lại ta uống cũng không 
ai biết cả.” 

Người kia đáp rằng: 
“Giới luật Ðức Phật chế ra, lấy nhân từ làm 

gốc. Nếu giết hại chúng sanh để tự sống thì dù 
thấy Ðức Phật cũng không ích gì. Thà rằng giữ 
giới chịu chết, chớ không phạm giới mà được 
sống.” 

Người đầu theo ý riêng của mình uống 
nước đỡ khát và đi đến chỗ Phật ở. Người thứ 
hai không chịu uống nên phải chết vì khát 
nhưng được sanh lên cõi trời Ðao Lợi. Nhờ suy 
nghĩ nên tự biết mình ở kiếp trước nhờ giữ giới 
nên được sanh thiên, thật là do lòng tin mạnh 
nên phước báu chẳng xa vậy. Nghĩ như thế, 
bèn đem hương hoa đến lễ Phật rồi đứng hầu 
một bên. 

Còn người uống nước, phải cực khổ trải 
qua nhiều ngày mới đến chỗ Phật ở. Thấy đấng 
Chí Tôn oai nghiêm, người liền cúi đầu đảnh lễ 
khóc lóc bạch Phật rằng: 

“Con còn một người bạn muốn đến yết 
kiến Phật, chẳng may giữa đường bị mệnh 
chung, dám mong Ðức Thế Tôn biết cho.” 

Ðức Phật trả lời: 
“Ta đã rõ rồi.” 
Liền lấy tay chỉ Tiên nhân đứng hầu một 

bên mà nói rằng: 
“Tiên nhân này chính là người bạn của 

ngươi đó. Người này nhờ giữ trọn giới luật nên 
được sanh lên cõi Trời và được gặp ta trước 
ngươi.” 

Lúc bấy giờ Ðức Thế Tôn chỉ tay vào ngực 
người kia và bảo rằng: 

“Ngươi tuy thấy hình ta mà không giữ giới 
luật của ta, thì tuy ngươi thấy ta mà ta không 
thấy ngươi. Người kia tuy cách xa ta ngàn vạn 
dặm, nhưng giữ giới luật thì người ấy tất đứng 
trước mặt ta.” 

Lúc bấy giờ Ðức Thế Tôn bèn nói bài kệ 
rằng: 

Học nhiều lại nghe nhiều, 
Hai đời được ngợi khen. 
Học ít lại nghe ít, 
Hai đời bị đau khổ. 
Phàm học nên nghe nhiều, 
Dầu gặp nhiều tai nan. 
Trì giới chẳng tái phạm, 
Sở nguyện được thành tựu. 
Giữ giới không chu toàn, 
Sở nguyện bị tán mất. 
Xét lý nhận yếu nghĩa, 
Không gì đáng can ngại. 
Lúc bấy giờ vị Tỳ kheo nghe bài kệ xong 

bèn tự xấu hổ, cúi đầu xin sám hối, yên lặng 
suy nghĩ lời Phật dạy. Còn vị Tiên nhân sanh 
tâm hoan hỷ, chứng được Pháp nhãn, trong 
chúng hội hoan hỷ phụng hành. 

 
Minh Châu 

“Giới luật là thầy của các ngươi. 
Giới luật là thọ mạng của Phật Pháp. 

Giới luật còn Phật Pháp còn.” 

Gần Phật và xa Phật 
         

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

   80     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     81 

 
  

Nhận Medical / Caloptima 
Medicare và bảo hiểm 

HYPERTENSION 
INTERNAL MIDICINE 

4718 W. First St., Suite 100, Santa Ana, CA 92703 

 Tel: (714) 418-0488 

Fax: (714) 418-1086 

Baùc Só 

ÑOÃ CAÛNH MINH, M.D. 

CHUYÊN TRỊ TẤT CẢ CÁC LOẠI BỆNH THẬN, CAO HUYẾT ÁP 

VÀ NỘI THƯƠNG TỔNG QUÁT 

ĐẢM TRÁCH LỌC MÁU TẠI 
CÁC TRUNG TÂM LỌC THẬN 

“DIALYSIS CENTER” 

 Bệnh Nội khoa Người Lớn và Trẻ Em 

 Bệnh tiểu đường, bướu cổ và các bệnh đau nhức 

 Bệnh tim, cao máu, cao mỡ và phổi 

 Bệnh tiêu hóa, gan, túi mật, bao tử, ruột, trĩ 

 Bệnh thần kinh, nhức đầu kinh niên 

 Bệnh dị ứng, sổ mũi, mề đay, suyễn 

 Bệnh ngoài da, mụn trứng cá, mụt cóc, lở ngứa 

 Nhận làm bác sĩ gia đình 

 Chích ngừa cho trẻ em và người lớn 

Giờ làm việc: 

Thứ Hai — Thứ Sáu: 9:30 am — 6 pm 

Thứ Bảy: 9:30 am — 3:00 pm 

Đóng cửa Thứ Năm và Chủ Nhật 

10161 Bolsa Ave., Ste. 206A — Westminster, CA 92683 

THOMAS  NGUYEN 
INSURANCE AGENCY, Inc. 

 XE: Đặc biệt có nhiều chương trình hạ giá 
  

 NHÀ: Nhà ở, nhà cho thuê (từ 1 đến 4 

units), town house, condo, mobile home, 

động đất, lụt. Văn phòng hoàn tất thủ tục 

đóng hồ sơ nhanh chóng  
  

 NHÂN THỌ: Chương trình Whole Life, 

Universal Life, Term Life và hậu sự 

(không cần khám sức khỏe)  
  

 SỨC KHOẺ: Cá nhân, gia đình, tổ hợp 

(group)  
  

 THƯƠNG MẠI: Tiệm video, tiệm hoa, 

hair & nail salons, apartments (5 units trở 

lên), siêu thị, nhà hàng, văn phòng, tiệm 

sửa xe, trạm xăng và những dịch vụ 

thương mại khác 
  

 WORK’S COMP: Cho hầu hết các ngành 

nghề. 

Tel:   (714) 775-3086      Fax:  (714) 418-9566  



 

   82     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

SẢN PHẨM TỐT — ÂN CẦN — TẬN TÂM — NHANH CHÓNG 

NHẬN MEDICAL, MEDICARE, CÁC LOẠI BẢO HIỂM AETNA, ALTARX, 

BLUE CROSS, BLUE SHIELD, CARE MARK, CIGNA, COMPLETE, 

DIVERSIFIED, EXPRESS SCRIPTS, FOUNDATION, GEHA, 

HEALTHNET, MET LIFE, PACIFICARE, PAID, PCS, PCN, PERFORM,  

PERCARE, RESTAT, RX NET, SCRIPCARD, TRAVELER, VALUE RX... 

9081 BOLSA AVE., #108, WESTMINSTER, CALIFORNIA 
(gần tiệm Hòa Bình Food To Go trong khu Guaranty Bank of America) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     83 

TOUR HÀNH HƯƠNG MÙA THU 2019 
NĂM QUỐC GIA: TỨ ĐẠI DANH SƠN TRUNG QUỐC - PHẬT TÍCH ẤN ĐỘ

- TÂY TẠNG HUYỀN BÍ - ĐẠI HÀN LÁ ĐỎ  - ĐÀI LOAN LÃNG MẠN 

 
Ngày 02/09/2019 đến ngày 07/10/2019 

do Chùa Hương Sen, Riverside, Cali, tổ chức  
 

Tour 1:  Đại Phật Lạc Sơn, Nga Mi Sơn, Tây Tạng, Phổ Đà Sơn (dịp Trung 
Thu) 12 Ngày / 10 Đêm , giá $2,980 USD, ngày  02-14/09/2019 
 
Tour 2:   Phổ Đà Sơn (dịp Trung Thu), Hành Hương Đất Phật, Ấn Độ  
              15 Ngày / 13 Đêm, giá $2,980 USD, ngày 11-25/09/2019 
 
Tour 3: Đại Hàn – Đài Loan 12 Ngày / 10 Đêm, giá $2,980, ngày 26/09-
07/10/2019 
 
Liên lạc:  
Hướng dẫn đoàn Ni sư TN Giới Hương: 951 616 8620 / 951 657 7272 
Sư cô Viên Tiến: 408 618 1994 
Mời xem chi tiết tour ở Web Hương Sen:  www.huongsentemple.com 
 

  

MỜI THAM DỰ KHÓA TU MỘT NGÀY 

LẠY TAM BỘ NHẤT BÁI & 

THAM DỰ LỄ PHẬT ĐẢN TẠI CHÙA HƯƠNG SEN 

Thứ Bảy 25/05 & Chủ Nhật 26/05/2019 (DL) 

Địa chỉ: 19865 Seaton Avenue, Perris, CA 92570, USA 
951 616 8620 / 951 657 7272 

Email: huongsentemple@gmail.com  

http://www.huongsentemple.com
mailto:huongsentemple@gmail.com


 

   84     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

  

MOST CARS SERVICED 
IN 1 HOUR 

AIR CONDITIONING & RADIATOR CENTER 

CHUYÊN BACK 
FLUSH COOLING 

SYSTEMS!! 
Súc bên trong block 
máy, thay nước coolant 
mới rất cần thiết để bảo 
trì cho xe. Mỗi 45,000 
miles, quý vị nên súc 
một lần. 

  

TRÊN 25 NĂM KINH NGHIỆM 
  

Chuyên trị dứt bệnh 
XE NÓNG MÁY & MÁY 

LẠNH BỊ XÌ 
  

BẰNG TRẦN kính mời 
  

11322-A Westminster Ave. 
Garden Grove, CA 92843 

(Between Euclid & Newhope) 

  

SHOP lấy uy tín phục vụ và đã được 
khách hàng tin cậy trong hơn 25 năm qua.  

Việc làm Professional nhanh chóng 
Đồ part tốt, bảo đảm giá cả rẻ hơn mọi nơi. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     85 



 

   86     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

 
 
 
 
 
 
 

KHAI THUẾ LỢI TỨC – INCOME TAX 

 KHAI THUẾ CÁ NHÂN, TỔ HỢP, VÀ CÔNG TY (LLC, CORPORATION). 

 35 NĂM KINH NGHIỆM TRONG NGÀNH THUẾ, ĐẶC BIỆT SHOP NAIL 

1099. 

 TƯ VẤN MIỂN PHÍ CÁC THẮC MẮC LIÊN QUAN ĐẾN THUẾ VỤ. 

 DUYỆT XÉT MIỂN PHÍ CHO CÁC HỒ SƠ THUẾ ĐÃ KHAI TẠI VĂN 

PHÒNG KHÁC. 

 SẲN SÀNG ĐẠI DIỆN THÂN CHỦ TRƯỚC IRS KHI BỊ  AUDIT. 

 LẤY TIỀN THUẾ VỀ TỐI ĐA TRONG SỰ AN TOÀN VÀ HỢP LÝ THEO 

LUẬT ĐỊNH.  

 KHAI THUẾ BẰNG ELECTRONIC FILLING & DIRECT  DEPOSIT. 

 LẤY TIỀN VỀ TRONG VÒNG  24  TIẾNG. 

 AN TOÀN–NHANH CHÓNG–TẬN TỤY–KÍN ĐÁO–ĐÚNG HẸN. 
 

TRAVEL &  TOUR DU LỊCH 

 VÉ MÁY BAY VỀ VIỆT NAM TRONG MÙA NÀY $690 + TAX, VÉ KHẨN ĐI 

TRONG NGÀY GIÁ ĐẶC BIỆT. 

 TOUR HỒNG KÔNG 2 ĐÊM,  RÔI  VỀ VIỆT NAM  $929 + TAX, 

 TOUR THÁI LAN 2 ĐÊM, RÔI VỀ VIỆT NAM  $829 + TAX, MÙA HÈ  

$1109 + TAX. 

 TOUR JAPAN  8  NGÀY  $ 1599 + TAX, 

 TOUR HAWAII  SPRING  BREAK  $480 + TAX, MUA 2 TẶNG 2. 

 TOUR MIỀN ĐÔNG NƯỚC MỸ & CANADA $480 + TAX, MUA 2 TẶNG 1. 

 TOUR TAIPEI,  RÔI VỀ VIỆT NAM  $899 +TAX , 

 TOUR TRUNG QUỐC 5 NGÀY, RÔI VỀ VIỆT NAM  $1149 + TAX 
 

DỊCH VỤ ĐẶC BIỆT 

 PHIÊN  DỊCH  &  NOTARY  PUBLIC. 

 RE-ENTRY  PERMIT  THƯỜNG  &  KHẨN. 
 

SPACE FOR RENT 
 

If you are interested, talk to Cathy Phuong Ngo at the last desk or 
email her at titantraveltax@gmail.com. You can also call her at 
(714) 531-1883 

10495  Bolsa Ave., #107, 
Westminster, CA 92683 
(Trong khu Nhà Hàng Đồng Khánh 
và Phở Nguyễn Huệ) 
 

Tel: (714) 531-1883 
Fax: (714) 531-1807 

K & L  GLASS, INC. 
  

THIẾT KẾ MỸ THUẬT 

 15171  Weststate St. 

Westminster, CA 92683 

 

 
 

 Mọi dịch vụ về  KIẾNG, GƯƠNG SOI, hãy gọi: 

 

Tel:  (714) 373-5600 * Tel:  (626) 242-7707 
Fax: (714) 373-5511  

FREE  ESTIMATE 

  => Bán sỉ và lẻ các loại Kiếng – Gương soi 

 => Làm các Dịch Vụ: 

 Ráp khuôn nhôm cửa tiệm, cửa sổ nhà. 

 Gắn gương trang trí. 

 Thay kiếng bể. 

 Cắt Kiếng mặt bàn. Kiếng tủ. Kệ Kiếng. 

 Cửa Kiếng bồn tắm. [shower door] 

 Cửa tủ quần áo [mirror door] 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019     87 

WU’s  Import  &  Export  Corporation 

Tieäm Phaät Cuï  Boà Ñeà 
  

BUDDHIST STATUES  SUPPLIES  &  GIFTS 
9156  LAS TUNAS  DR.,  TEMPLE CITY,  CA  91780 

CHUYÊN BÁN SỈ VÀ LẺ - NHẬN GỞI HÀNG KHẮP TIỂU BANG TRONG NƯỚC MỸ 

Có giá đặc biệt cho quý Thầy, Sư Cô và quý Chùa 

Mở cửa  7  ngày từ:    10AM – 7PM  

GIÁ CẢ NHẸ NHÀNG - TIẾP ĐÃI ÂN CẦN - CHỦ NHÂN THÀNH TÍN KÍNH MỜI. 
  

 Tượng Phật, Bồ-Tát bằng đồng mạ vàng của Đài-Loan, Tây-Tạng ... 

 Đèn Dược-Sư, chuông Đại Hồng-Chung. 

 Đồ sứ do điêu khắc gia nổi tiếng ở Đài-Loan tạc. 

 Chuông Mõ lớn đủ cỡ, mền Đà-la-ni, Phật cụ Mật-tông. 

 Đầy đủ nhang đèn, giấy tiền vàng bạc, các lễ vật cúng tế phong thủy v.v… 

  
  
  

 Ngoài ra chúng tôi có bán sỉ và lẻ các loại tủ, bàn thờ và bàn ghế kiểu 

     bằng gỗ cẩm-lai, điêu khắc rất tinh vi. 

 Giá cả rất phải chăng. 

  

  

  

  

Xin liên lạc:  Cô PHÓNG 
  

Tel & Fax: (626) 291-2132 



 

   88     CHÁNH PHÁP SỐ 91, THÁNG 06.2019 
 

DR. SAM HUỲNH D.C., B.SC. 
  

 Tốt nghiệp BS thủ khoa tối danh dự (Summa cum laude graduate) 

 Trên 25 năm kinh nghiệm điều trị bệnh đau nhức, không dùng thuốc, không 
giải phẫu. 

Chuyên trị: Nhức đầu, đau cổ, đau vai, đau lưng, đau khớp hàm, đau tê tay chân,    
  viêm khớp, phong thấp, rối loan tiêu hóa, nhức mỏi, dị ứng. 

PHỤC HỒI CHỨC NĂNG BẠI LIỆT VÀ TAI BIẾN 

Quý Vị Đau Nhức Kinh Niên Chú Ý! 

▪ Tại sao quý vị uống nhiều thuốc giảm đau ngay cả loại mạnh có Codein mà không hết đau?  

   —  Chính vì quý vị chỉ chữa ngọn mà không chữa gốc. 

▪ Nếu quý vị sợ uống thuốc do độc hại của thuốc  ▪ Nếu quý vị sợ biến chứng do mổ xẻ  

▪ Nếu quý vị sợ đau do kim chích thì quý vị hãy tạo cơ hội cho mình lành bệnh một cách tự nhiên 

với CHIROPRACTIC CARE. 

▪ Hãy chấm dứt ngay sự đau khổ kéo dài không cần thiết bằng CHIROPRACTICE CARE. 

▪ Đó là quyết định sáng suốt của quý vị để chuyển hóa tình trạng bệnh tật của mình để có được 

một sức khỏe hoàn thiện hơn. 

▪ Hãy gọi ngay BÁC SĨ SAM HUỲNH (858) 717-3211 để được tham khảo miễn phí. 

  

 7297 RONSON ROAD, SUITE #B, SAN DIEGO, CA 92111 
(Ronson at Convoy) 

  

TEL: (858) 717-3211 

 Trên 120 món ăn chay ngon hơn ăn mặn 

 Tinh khiết, bổ dưỡng, thơm ngon 
 For comments about our restaurant go to www.happycow.net or www.yelp.com Parking rộng, đậu xe thoải mái 

BỒ ĐỀ TỊNH TÂM CHAY 
Vegetarian Restaurant 

  

15352 Beach Blvd., 
Westminster, CA 92683 

(Góc đường McFadden & Beach) 
  

(714) 891-4455 

  

Business Hours: 
Open 7 days 

10am — 10pm 


