


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA, 
t.t. (HT. Thích Thắng Hoan), trang 8 

 TIẾNG LÒNG VỀ VỚI QUÊ HƯƠNG (thơ 
ĐNT Tín Nghĩa), trang 9 

 AN-SIÊU BẤT NHỊ (Quảng Tánh), trang 10 

 DẤU MẸ, RỒI MỘT NGÀY (thơ Quảng 
Tánh - Trần Cầm), trang 12 

 KẺ TRỘM MÙI HƯƠNG (Giác Nguyên), 
trang 13 

 LÒNG HIẾU THẢO TRONG KINH ĐIỂN 
PÀLI (Bình Anson), trang 14 

 ĐẤT NƯỚC, LỜI RU NGẬM NGÙI (thơ 
TN. Tịnh Quang), trang 16 

 TÌNH MẸ TRONG PHẬT GIÁO (Nguyên 
Hạnh dịch), trang 17 

 MẤY BẬN THU PHAI (thơ Nguyễn Lương 
Vỵ), trang 22 

 NÊN THẬN TRỌNG LỜI NÓI (Truyện cổ 
Phật giáo), trang 23 

 THỜI KINH (thơ Xuyên Trà), trang 23 

 THIỀN PHẬT GIÁO ĐÃ GIÚP 12 TRẺ EM 
THÁI LAN… (Tịnh Thủy dịch), trang 24 

 HIẾU HẠNH (Chân Hiền Tâm), trang 26 

 SUY NGHĨ MÙA WORLD CUP (Nguyên 
Giác), trang 29 

 XEM WORLD CUP NGHĨ ĐẾN VIỆC TU 
(Thích Viên Thành), trang 31 

 NÊN CÚNG KỴ ÔNG BÀ TỔ TIÊN NHƯ 
THẾ NÀO – Câu chuyện dưới cờ (Thị 
Nguyên Nguyễn Đình Khôi), trang 32 

 LỊCH SỬ TRUYỀN BÁ PHẬT GIÁO THỜI 
LÝ, TRẦN… – Phật Pháp Thứ Năm 
(Nhóm Áo Lam), trang 33 

 PHÙ DU (thơ Phù Du), trang 36 

 THIỀN PHÁI TÀO ĐỘNG TỚI VIỆT NAM, 
t.t. (Nguyễn Lang), trang 37 

 VU LAN BUỒN (thơ Lưu Lãng Khách), 
trang 40 

 CHÙA VẮNG TRONG ĐẶC KHU (Trần 
Khải), trang 41 

 VẪN THẦM THIẾT THA (thơ Hiền 
Nguyễn), trang 43 

 STORY OF THE FOLLOWERS OF THE 
NON-BUDDHIST DOCTRINES (Daw 
Mya Tin), trang 46 

 ĐỐI THOẠI CHA VÀ CON GÁI (Thanh 
Thị), trang 47 

 DẠO MÁT NỬA ĐÊM (thơ TM Ngô 
Tằng Giao), trang 49 

 NHỮNG VÌ SAO (TN. Giới Định), tr. 50 

 MỘT CHIỀU (thơ Mặc Phương Tử), 
trang 51 

 NHỮNG CƠN GIÓ NỒM (Bảo Lễ), 
trang 52 

 VU LAN VÀ BA MẸ, GIÀU NGHÈO... 
(thơ Bạch Xuân Phẻ), trang 53 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM LINH TÁM 
CHỮ (Steven N.), trang 54 

 NHÂN TÌNH THẾ THÁI (thơ Vân Anh 
Trần), trang 55 

 NẤU CHAY: GỎI CUỐN NGŨ SẮC 
(Cookpad.com), trang 57 

 BÊN TÌNH BÊN HIẾU (Đồng Thiện), 
trang 58 

 GIỌT NẮNG THIÊN THU (thơ Hồ 
Thanh Nhã), trang 59 

 NHÃN HIỆU THỰC PHẨM (Bs. Nguyễn 
Ý Đức), trang 60 

 ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN VÀ AN CƯ 
KIẾT HẠ CỦA GHPGVNTN HK (Bình 
Sa), trang 64 

 BÁN NƯỚC CỨU ĐẢNG? (thơ Vũ Linh 
Huy), trang 66 

 KHUNG CỬA MÙA VU LAN (Kịch nói 
của Phương Nghi), trang 67 

 THẬP LOẠI CHÚNG SINH (Huệ Trân), 
trang 70 

 GHPGVNTN HK VÀ ĐỒNG HƯƠNG 
TỔ CHỨC THẮP NẾN CẦU NGUYỆN 
CHO TỰ DO DÂN CHỦ VN (Việt Báo), 
trang 72 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 7, t.t. (Vĩnh 
Hảo), trang 75 

 NHỚ MẸ (thơ Mặc Không Tử), trang 79 

Báo Chánh Pháp số 81, tháng 08 năm 2018, do HT. Thích Đỗng Tuyên 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng 
hộ ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện Hòa thượng pháp 
thể khinh an, chúng sinh dị độ; chư phật-tử được hưng long, an lạc để 
hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Congerdesign (Pixabay.com) 
 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

 
  

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file qua email: 

baivochanhphap@gmail.com. 
 

Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  81 

THÁNG 08.2018 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      2 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Vào tháng 10, mùa đông, nhằm tiết đại 
hàn, giá lạnh, vua Lý Thánh Tông (1023 – 
1072) nói với các quan hầu cận rằng: 
"Trẫm ở trong cung, sưởi than xương thú, 
mặc áo lông chồn còn rét thế này, nghĩ đến 
người tù bị giam trong ngục, khổ sở về 
gông cùm, chưa rõ ngay gian, ăn không no 
bụng, mặc không kín thân, khốn khổ vì gió 
rét, hoặc có kẻ chết không đáng tội, trẫm 
rất thương xót. Vậy lệnh cho Hữu ty phát 
chăn chiếu, và cấp cơm ăn ngày hai 
bữa.” (1) 

Một lần khác, “Mùa hạ, tháng 4, vua 
ngự ở điện Thiên Khánh xử kiện. Khi ấy 
công chúa Động Thiên đứng hầu bên cạnh, 
vua chỉ vào công chúa, bảo ngục lại rằng: 
‘Ta yêu con ta cũng như lòng ta làm cha mẹ 
dân. Dân không hiểu biết mà mắc vào hình 
pháp, trẫm rất thương xót, từ nay về sau, 
không cứ gì tội nặng hay nhẹ đều nhất luật 
khoan giảm’." (1) 

Ở nơi chốn an ổn, ấm cúng mà chợt 
chạnh lòng nghĩ đến người đói rét trong 
ngục thất; cùng con gái chứng kiến việc xử 
kiện mà động lòng thương tưởng tội nhân. 

Cả hai trường hợp trên, được ghi vắn 
tắt trong Đại Việt Sử Ký Toàn Thư theo lối 
biên niên (2), đều liên quan đến tội nhân, 
tù nhân. Xem ra, sử chỉ ghi sự quan tâm 
của nhà vua đối với tội nhân, tù nhân; 
nhưng nên hiểu lòng vua đối với dân cũng 
như thế. Nghĩa là vua cũng đặt lòng thương 
của mình đối với dân như cha mẹ đối với 
con cái, như quan niệm “dân chi phụ 
mẫu” (cha mẹ của dân) (3) được nói đến 
trong Kinh Thi (4). 

Quan niệm vua/quan là cha mẹ của 
dân, ngay từ thời Mạnh Tử (372 – 289 trước 
Tây lịch), đã đổi khác, với chủ trương “dân 
vi quý, xã tắc thứ chi, quân vi khinh.” (5) 
Thực ra, triết học chính trị và lãnh đạo Tây 
phương và Đông phương từ ngàn xưa đã 
xem dân là chủ nhân ông của đất nước; 
vua/quan là công bộc của dân (servant of 
the people). Lãnh đạo có mặt để phục vụ 
quần chúng chứ không phải để được quần 
chúng phục vụ. Dù vậy, tư tưởng “dân chủ” 
nầy, trớ trêu thay, dường như chỉ mới được 
đón nhận về mặt lý thuyết (và khẩu hiệu) 

tại Việt Nam trễ tràng vào thế kỷ 19, 20. 
Thực tế cho thấy, quan chức thời nay, dưới 
chế độ độc đảng luôn miệng lên án sự bất 
minh và độc tài của các chế độ vua chúa thời 
xưa, đã công khai tự nhận mình là “cha mẹ 
của dân,” theo cái nghĩa là có quyền đè đầu 
cưỡi cổ người dân, định đoạt mọi thứ cho đời 
sống của nhân dân. Người dân Việt Nam cho 
đến thời đại văn minh tân tiến ngày nay—
thời đại mà các tiêu đề “tự do, dân chủ” luôn 
được rêu rao nhắc đến trên từng bảng hiệu 
và giấy tờ hành chánh—vẫn chưa từng được 
quý trọng, thương yêu bởi những người 
“công bộc” hay “đầy tớ.” Theo cách ấy, quan 
chức lãnh đạo ngày nay làm cha mẹ thì là 
cha mẹ vô tâm, thiếu trách nhiệm với con 
cái; còn làm đầy tớ thì cũng là đầy tớ phản 
phúc, vô luân. 

Làm thế nào mà một vị vua được cả 
nước tôn quý, đứng trên thiên hạ, ở nơi cung 
vàng điện ngọc mà vẫn xót thương, tưởng 
nghĩ đến tù nhân và dân đen? Có khi nào 
những người lãnh đạo ngày nay dành một 
phút nhìn thẳng vào thực trạng thống khổ 
của nhân dân, thay vì chỉ lo tìm cách trấn áp, 
bỏ tù người dân có ý kiến trái ngược với 
mình? Có thể nào lãnh đạo ngày nay dừng lại 
một phút, bớt nói bớt luận bàn, bớt tìm kế 
sách bảo vệ đảng phái và ngôi vị của mình, 
để lắng nghe tiếng nói trung thực và tiếng 
kêu đau thương của người dân? 

Vua Lý Thánh Tông sở dĩ có tiếng là vị 
vua nhân đức, thành công trong việc trị quốc 
an dân, là nhờ lòng thương chân thành đối 
với con cái, cũng như đối với con dân (6). 
Lòng thương không hề là điểm yếu của một 
chế độ, một chính thể. Lòng thương không 
làm nhu nhược, yếu hèn đi dũng khí của 
trượng phu; ngược lại, có thể làm chất liệu 
hàn gắn những vụn vỡ, phân ly, tạo sức 
mạnh hòa hợp, đoàn kết trong toàn dân. 
Bằng chứng là trong thời gian 18 năm tại vị, 
ông vua nhân từ Lý Thánh Tông đã đánh 
Tống, bình Chiêm, với những chiến công lẫy 
lừng khiến quân Tống không còn dám xâm 
lấn Đại Việt, và vua Chiêm phải đầu hàng, 
triều cống cả ba Châu (Địa Lý, Ma Linh và Bố 
Chính – ngày nay là một số các huyện thuộc 
tỉnh Quảng Bình, Quảng Trị). 

CHA MẸ DÂN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      3 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      3 

Chuyện người xưa làm, không khó: 
cha mẹ thì phải ra cha mẹ, công bộc thì 
phải ra công bộc. Thương dân như con đẻ 
thì phải làm tất cả cho dân, vì dân; chứ 
không phải chỉ thương nơi cửa miệng hay 
khẩu hiệu. Đối với gia đình, cha mẹ ngoài 
trách nhiệm chăm sóc, nuôi dưỡng, còn 
phải biết lắng nghe, nhận biết sở trường, 
sở đoản, cảm nghĩ, lý tưởng và quan 
niệm sống của con; và trên tất cả, phải 
thương yêu con. Không có thương yêu thì 
cha mẹ không còn là cha mẹ. 

Lãnh đạo có lẽ không cần phải học 
đòi chiêu thuật chính trị nào để an dân, 
mà chỉ cần nuôi lớn và biểu hiện lòng 
thương của cha mẹ, thành thực hướng về 
muôn dân. Cha mẹ sinh dưỡng con cái 
không phải để được con cái phụng sự, mà 
chính là để yêu thương, chăm sóc bằng cả 
lòng thương và trách nhiệm trọn đời của 
mình. Không thể làm cha mẹ của dân 
được thì hãy cúi mình làm công bộc, làm 
con cháu, tận tụy phụng dưỡng nhân dân 
như chính cha mẹ của mình.  

Ý tưởng nầy không có gì mới; nhưng 
cũng chẳng bao giờ lỗi thời trong việc hộ 
quốc an dân, nhất là trong giai đoạn cùng 
khốn nguy vong của đất nước.  

 
________ 
 

1) Đại Việt Sử Ký Toàn Thư, Bản Kỷ Toàn 
Thư, Quyển 3. 

2) Ghi chép sơ lược các sự kiện hay biến 
cố xảy ra từng năm, gom thành biên niên sử 
từng thập kỷ, thế kỷ, thiên kỷ. 

3) Quan niệm của Nho gia ngày xưa, xem 

vua là cha mẹ của dân; các quan chức lớn 
nhỏ cũng theo đó mà tự đặt mình vào ngôi 
bậc cha mẹ để chăm sóc, cai trị dân như cha 
mẹ chăm nom con cái. “Kinh Thi nói: "Vui 
thay người quân tử,  là cha mẹ của dân." 
Điều gì dân thích,  thì mình thích,  điều gì 
dân ghét,  thì mình ghét. Như vậy thì gọi là 
cha mẹ dân.” (Thi. Tiểu nhã. Nam Sơn hữu 
đài, chương 2, câu 3-4).” Trích lại từ Đại 
Học, phần Bình Thiên Hạ, do Tăng Tử (tức 
Tăng Sâm, 505 - 435 trước Tây lịch) truyền 
lại. 

4) Kinh Thi là một trong Ngũ Kinh, 5 
kinh điển nền tảng cho học thuyết Nho giáo 
(gồm Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Lễ, Kinh Dịch, 
Kinh Xuân Thu), tương truyền là do Khổng 
Tử biên soạn. 

5) Dân là quý nhất, thứ đến là xã tắc, 
sau cùng mới là vua. Mạnh Tử (372 – 289 
trước Tây lịch) được xem là người kế thừa 
học thuyết của Khổng Tử (551 – 479 trước 
Tây lịch). 

6) Hãy đọc thêm nhận xét của sử gia 
Ngô Sĩ Liên viết về vua Lý Thánh Tông: “Xót 
thương vì hình ngục, nhân từ với nhân dân, 
là việc đầu tiên của vương chính. Thánh 
Tông lo tù nhân trong ngục hoặc có kẻ vô tội 
mà chết vì đói rét, cấp cho chiếu chăn ăn 
uống để nuôi sống, lo quan lại giữ việc hình 
ngục hoặc có kẻ vì nhà nghèo mà nhận tiền 
đút lót, cấp thêm cho tiền bổng và thức ăn 
để nhà được giàu đủ. Lo dân thiếu ăn thì 
xuống chiếu khuyến nông, gặp năm đại hạn 
thì ban lệnh chẩn cấp người nghèo, trước 
sau một lòng, đều là thành thực. Huống chi 
lại tôn sùng đạo học, định rõ chế độ, văn sự 
thi hành mau chóng bên trong; phía nam 
bình Chiêm; phía bắc đánh Tống, uy vũ biểu 
dương hiển hách bên ngoài.” (Đại Việt Sử Ký 
Toàn Thư, Quyển 3) 

Vua Lý Thánh Tông (1023-1072)  Ảnh minh họa: lichsucogihay.com 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      4 

DIỆU ÂM lược dịch  

NEPAL: Chư tăng và dân địa 
phương thực hành Yoga tại 

chùa Muktinath 
Muktinath, Nepal - Để thực 

hành Yoga tại những đỉnh cao 
mới, chư tăng và người dân địa 
phương tại Nepal đã tổ chức 
Ngày Yoga Quốc tế lần thứ 4 
tại ngôi chùa nổi tiếng 
Muktinath, tọa lạc ở độ cao 
12,000 feet (3,710 mét) vào 
ngày 18-6-2018. 

Trại Yoga đã được Đại sứ 
quán Ấn Độ tổ chức tại thủ đô 
Kathmandu của Nepal. Vào 
tháng 5, trong ngày thứ 2 của 
chuyến thăm Nepal, Thủ tướng 
Ấn Độ đã cầu nguyện tại ngôi 
chùa Muktinath mang tính biểu 
tượng vốn được cả tín đồ Ấn 
giáo và Phật giáo xem là thánh 
địa. 

Vào năm 2015, Đại Hội 
đồng Liên Hiệp Quốc đã nhất 
trí tuyên bố ngày 21 tháng 6 là 
Ngày Yoga Quốc tế. Kể từ đó, 
Ngày Yoga được tổ chức hàng 
năm vào ngày 21-6 trên toàn 
cầu. Nhiều chương trình đang 
được tổ chức tại Nepal để đánh 
dấu sự kiện này.   

(AniNews.in – June 18, 
2018)  

Chư tăng, người dân địa 
phương và du khách thực hành 

Yoga tại chùa Muktinath ở 
Nepal trước Ngày Yoga Quốc tế 

21-6—Photos: ANI  

HÀN QUỐC: Sư cô 
Wookwan xuất bản sách 

nấu ăn Anh ngữ 
Tại quốc nội,sư cô 

Wookwan nổi tiếng là một 
danh sư nấu đồ chay. Sư cô 
đã xuất bản 2 cuốn sách nấu 
ăn chay, và gần đây đã xuất 
bản cuốn thứ 3 - cuốn Anh 
ngữ đầu tiên của mình - “Đồ 
Chay Hàn Quốc của 
Wookwan: Đường dẫn đến 
Hương vị của Giác ngộ”. Đây 
là cuốn sách đầu tiên của loại 
này do một nữ tu sĩ Phật giáo 
viết để giới thiệu thực phẩm 
nhà chùa Hàn Quốc bằng tiến 
Anh. 

Wookwan là người đứng 
đầu của Trung tâm Văn hóa 
Đồ ăn Chay Mahayeon và là 
một thành viên chuyên gia về 
thực phẩm nhà chùa tại Phái 
đoàn Văn hóa Phật giáo Hàn 
Quốc. Sư cô đã tốt nghiệp từ 
trường Đại học Suwon 
Bongnyeongsa Sangha, nhận 
bằng thạc sĩ về Phật học và 
hoàn thành khóa học tiến sĩ 
tại Đại học Delhi ở Ấn Độ.  

Từ năm 2010, bà đã được 
mời tham gia các sự kiện ẩm 
thực toàn cầu để giới thiệu đồ 
ăn chay Hàn Quốc và tổ chức 
rất nhiều buổi thuyết trình và 
chương trình tại Hàn Quốc. 

Các hoạt động tích cực ở 
hải ngoại của mình đã thúc 
đẩy sư cô Wookwan viết một 
cuốn sách nấu ăn Anh ngữ về 
đồ ăn chay. 

(Big News Network – June 
18, 2018)  

CANADA: Diễn đàn Tỳ kheo 
ni Phật giáo Quốc tế lần 

thứ nhất được tổ chức tại 
Đại học Toronto 

Toronto, Canada - Trong 2 
ngày cuối tháng 5-2018, một 
nhóm học giả, sinh viên và tín 
đồ Phật giáo quốc tế đã tập 
trung tại trường Đại học 
Toronto vì một mục đích duy 
nhất: ủng hộ các nữ Phật tử 
của mọi truyền thống, và thúc 
đẩy các nỗ lực để phục hồi sự 
thọ giới tỳ kheo ni cho các 
dòng truyền thừa của Phật 
giáo Tây Tạng. Chính dự án 
này - vốn là một trong những 
điều thiêng liêng nhất đối với 
Đức Gwalwang Karmapa thứ 
17, Orgyen Trinley Dorje – đã 
thu hút hơn 50 người tham 
gia, bao gồm một nhóm tình 
nguyện viên đông đảo đến từ 
khắp Canada, các miền của 
Hoa Kỳ và Á châu.  

Với tựa đề “Giác ngộ”, diễn 
đàn nói trên do chùa Đại Từ bi 
Bồ đề Prajna và Ni Viện 
Karrma Kagyu Bắc Mỹ tổ 
chức, với sự tài trợ từ Trung 
tâm Nghiên cứu Phật giáo của 
Hội Gia đình Robert H.N. Ho 
tại Đại học Toronto. Trong 2 
ngày, những người tham gia 
đã tổ chức các cuộc thảo luận, 
nghe các bài thuyết trình, và 
được ban phước với một thông 
điệp đặc biệt - được truyền tải 
qua nguồn cấp dữ liệu video - 
từ Đức Karmapa về tầm quan 
trọng của việc ủng hộ phụ nữ 
trên con đường Phật giáo dẫn 
đến giác ngộ.    

(Buddhistdoor Global – 
June 19, 2018)  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 

Sư cô Wookwan 
Photo: Big News Network  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      5 

Thông điệp đặc biệt từ Đức 
Karmapa - được truyền tải qua 
nguồn cấp dữ liệu video – tại 
Diễn đàn Tỳ kheo ni Phật giáo 
Quốc tế lần thứ nhất (Toronto, 

Canada) 
Photo: Harsha Menon    

 
HÀN QUỐC: Ngôi chùa đá 

Mireuksa tái sinh sau 1,300 
năm 

Tọa lạc tại Iksan, tỉnh Bắc 
Jeolla, Mireuksa từng là đền 
thờ Phật giáo lớn nhất dưới 
thời vương quốc Baekje (từ 
năm 18 trước Công nguyên 
đến năm 660 sau Công 
nguyên). 

Ngôi chùa bằng đá của đền 
thờ Mireuksa (Mireuksa 
Seoktap) trong 20 năm qua đã 
được xây dựng phục chế. 

Được dựng lên vào năm 
639, chùa này nổi tiếng là ngôi 
thạch tự cổ xưa nhất và lớn 
nhất tại Đông Á. Vào năm 
1962 chùa được chỉ định là bảo 
vật quốc gia số 11.  

Một phần của ngôi chùa đã 
được xây dựng lại sơ sài bằng 
bê tông vào năm 1915 - trong 
thời gian Nhật Bản chiếm đóng 
Triều Tiên - và chùa bị để lại 
như vậy trong 90 năm tiếp 
theo. 

Ảnh chụp vào tháng 2-2018 
dưới đây cho thấy quá trình 
phục hồi ngôi chùa đá 
Mireuksa đã gần hoàn tất. 

(hani.co.kr – June 20, 
2018) 

 
 
 
Ngôi chùa 

đá Mireuksa 
Photo: 

hani.co.kr    

ẤN ĐỘ: Cơ quan Khảo cổ 
Ấn Độ phát hiện thêm 

chứng cứ của nguồn gốc 
Phật giáo cổ xưa tại bang 

Gujarat 
Đồi Taranga, một phần 

của rặng núi Aravalli ở phía 
bắc bang Gujarat, từ lâu đã 
được xem như là một trung 
tâm Phật giáo. Tại đây có Dev 
ni Mori, di tích có niên đại thế 
kỷ thứ 3 sau Công nguyên, 
với một bảo tháp và một hộp 
đựng xá lợi có liên quan đến 
Đức Phật. 

Khi các cuộc khai quật của 
Cơ quan Khảo cổ Ấn Độ tiếp 
tục tại khu vực này, các nhà 
khảo cổ học say mê với 
những khám phá mới, trong 
số đó có một công trình kiến 
trúc giống với bảo tháp Phật 
giáo. Công trình này được cho 
là thuộc thời kỳ Kshatrapa 
(thế kỷ thứ 1 đến thứ 4 sau 
Công nguyên) dựa trên cơ sở 
của đồ gốm và các vật tạo tác 
khác được tìm thấy từ di tích 
nói trên.  

(TNN – June 21, 2018) 

Công trình kiến trúc được cho 
là thuộc thời kỳ Kshatrapa 

(thế kỷ thứ 1 đến thứ 4 sau 
Công nguyên) 
Photo: TNN 

 
TRUNG QUỐC: Các học 
viên Phi châu của chùa 

Thiếu Lâm giúp thu hoạch 
lúa mì 

Tháng 6 là thời gian cho 
chư tăng chùa Thiếu Lâm, 
một Phật tự tại tỉnh Hà Nam ở 
miền trung Trung Quốc, để 
thu hoạch lúa mì. 

Ngoài các nhà sư, một số 
học viên từ Phi châu cũng 
tham gia vào việc thu hoạch 
của năm nay. Họ là những 
học viên của Lớp Kung Fu 
Thiếu Lâm thứ 6 do chùa 

Thiếu Lâm và Bộ Văn hóa 
Trung Quốc đồng tổ chức. Lóp 
học này được hy vọng sẽ tăng 
cường sự trao đổi văn hóa giữa 
Trung Quốc và châu Phi. 

Sự kết hợp giữa tu tập và 
canh tác có tính cách tôn giáo 
này là một truyền thống của 
chùa Thiếu Lâm, và các nhà sư 
tin rằng nghề làm nông có thể 
giúp họ theo đuổi trải nghiệm 
Thiền. 

(NewsNow – June 22, 
2018) 

Chư tăng Thiếu Lâm và học 
viên từ Phi châu thu hoạch lúa 
mì—Photos: chinanews.com 

 
HOA KỲ: (Sách) ‘‘Ngày Đức 

Phật Tỉnh thức” 
Ngày Đức Phật Tỉnh thức  

là cuốn sách đầu tiên bằng 
giấy bồi cứng về Phật giáo. 
Sách được viết bằng tâm hồn 
trẻ thơ, với những ngôn từ và 
hình ảnh đáng để suy nghiệm 
từ cả quan điểm của một đứa 
trẻ lẫn khi ta trưởng thành. 
Tác giả là Andrea Miller, phó 
chủ bút của báo Lion’s Roar 
(Sư tử Hống), và phần tranh 
vẽ do Rima Fujita, một họa sĩ 
nổi tiếng và là một Phật tử, 
minh họa. 

Sách kể câu chuyện về Tất 
Đạt Đa đã trở thành Đức Phật 
như thế nào. Câu chuyện được 
Miller diễn dịch bằng những 
cụm từ đơn giản dễ hiểu đối 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      6 

với trẻ em, và đặt ra những 
câu hỏi đầy tính trẻ con như, 
“Tại sao người ta không hạnh 
phúc?” và “Có thể có hạnh 
phúc thực sự không?” 

Cuốn sách bao gồm những 
bức tranh động vật, bông hoa 
và các gương mặt thật đẹp, 
ấm áp và kỳ lạ minh họa bổ 
sung cho một vài từ chú giải 
chính, được chắt lọc về trí huệ 
Phật giáo 2,600 năm. 

(Lion’s Roar – June 24, 
2018)  

Bìa sách  “Ngày Đức Phật Tỉnh 
thức” 

 
NHẬT BẢN: Công ty Nhật 
Bản ra mắt dịch vụ thuyết 

pháp phật giáo  
Một công ty Nhật Bản sẽ ra 

mắt một dịch vụ mới cho phép 
ta nói chuyện với một máy loa 
thông minh và nhận một bài 
giảng từ các tu sĩ Phật giáo. 

Ngày 28-6-2018, công ty 
Yoriso có trụ sở tại Tokyo cho 
biết tính năng mới của mình 
sẽ cho phép người dùng - tùy 
thuộc vào tâm trạng của họ - 
nghe các bài giảng dài 3 phút 
từ 4 nhà sư thông qua một 
máy loa thông minh. Người 
dùng có thể nói chuyện với 
một chiếc loa thông minh, 
được phát triển bởi Dòng ứng 
dụng nhắn tin khổng lồ của 
Nhật Bản, và quyết định họ 
đang cảm thấy thế nào: bất 
an, giận hay buồn. 

Sau đó loa máy sẽ chọn 
một bài giảng ngẫu nhiên từ 
12 bài nói chuyện. 

Dịch vụ mới này sẽ ra mắt 
vào cuối tháng tới. 

(AFP – June 28, 2018) 
 

MIẾN ĐIỆN: Nhà sư sáng 
lập Trung tâm Giáo dục 
Phật giáo Quốc tế-Miến 
Điện được trao Giải Hòa 
bình Thế giới Stockholm 

2018  
Hòa thượng Bhaddanta 

Sobhita, người sáng lập 
Trung tâm Giáo dục Phật giáo 
Quốc tế-Miến Điện tại 
Sagaing, đã được Giải thưởng 
Hòa bình Thế giới Stockholm 
2018 do Liên Hiệp Quốc giới 
thiệu. 

Giải thưởng sẽ được trao 
cho ông tại Hội nghị Hòa bình 
Thế giới, tổ chức tại 
Stockholm, Thụy Điển, từ 
ngày 29-6 đến 2-7-2018.  

Tọa lạc tại đồi Sagaing ở 
vùng Sagaing, Trung tâm 
Giáo dục Phật giáo Quốc tế-
Miến Điện thực hiện nhiều 
hoạt động như điều hành các 
trường tu học và dạy các 
khóa Anh ngữ và nguồn nhân 
lực cũng như cộng đồng trong 
các khóa học Phật giáo. 

(tipitaka.net – June 28, 
2018) 

Trung tâm Giáo dục Phật giáo 
Quốc tế-Miến Điện 

Photo: Google    
 
ẤN ĐỘ: 185 tăng ni từ Thái 
Lan đi bộ vì hòa bình đến 
thành phố Leh ở Ladakh 

Leh, Jammu&Kashmir – 
Vào ngày 26-6-2018, sau khi 
hoàn thành cuộc đi bộ hòa 
bình (Pad Yatra) dài một 
tháng, 185 tăng ni từ Thái 
Lan đã đến khu đại học Đại 
Bồ đề ở làng Shey để truyền 
bá thông điệp hòa bình, tình 
thương yêu và hòa hợp. 

Họ đã đi chân trần từ Bồ 
đề Đạo tràng qua 
Dharamsala, nơi họ hội kiến 
với Đức Đạt lai Lạt ma trước 
khi tuần hành đến Ladakh. 

Khi đoàn tuần hành hòa 
bình này đến Khu đại học Đại 
Bồ đề, một cuộc đón tiếp 
truyền thống đã được người 
dân Ladakh tổ chức trọng thể 
để vinh danh chư tăng ni Thái, 
những người đã hoàn thành 
cuộc đi bộ vì hòa bình từ Bồ đề 
Đạo tràng đến Ladakh một 
cách thành công.  

(ANI – June 28, 2018)  
 

TÍCH LAN: Phái đoàn Hội 
Đại Bồ đề của Ấn Độ viếng 

Tích Lan 
Một phái đoàn Phật tử từ 

Hội Đại Bồ đề của Ấn Độ 
(MBSI) đã viếng Tích Lan trong 
mùa lễ hội Poson – lễ hội đánh 
dấu sự du nhập Phật giáo vào 
Tích Lan - theo lời mời của Ủy 
ban Bảo vệ Đạo pháp 
Anagarika Tích Lan. Đoàn đại 
biểu MBSI gồm hơn 50 thành 
viên cơ quan quản lý và gia 
đình của họ, do Chủ tịch 
Passang Dorji và Tổng thư ký 
Hội là thượng tọa P. Seewali 
dẫn đầu. 

Trong chuyến thăm kéo dài 
một tuần của đoàn, họ đã 
viếng Chùa Răng và các di tích 
Phật giáo tại Polonnaruwa, 
Mahintala và Thanthrimale.  

Cao ủy Ấn Độ Taranjit 
Singh Sandhu, Thủ tướng Tích 
Lan Ranil Wickremesinghe và 
Diễn giả Karu Jayasuriya đã 
tiếp đón phái đoàn.  

(news.lk – July 1, 2018) 

Phái đoàn Hội Đại Bồ đề của 
Ấn Độ viếng Tích Lan 

Photo: news.lk 
 

HÀN QUỐC: Tông phái Phật 
giáo Jogye sẽ xây Làng 

Thiền tại thành phố 
Mungyeong 

Tông phái Jogye của Hàn 
Quốc đã khởi động việc xây 
một khu phức hợp đại quy mô 
để cung cấp những trải nghiệm 
về Thiền định cho Phật tử cũng 
như thường dân, một ủy ban 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      7 

phụ trách dự án cho biết vào 
ngày 4-7-2018.  

Theo kế hoạch do chùa 
Bongam của Phật phái Jogye 
và một nhóm Thiền sư chủ trì, 
đến năm 2021, Làng Thiền 
Toàn cầu Mungyeong sẽ được 
thành lập tại thành phố 
Mungyeong, tỉnh Bắc 
Gyeongsang. 

Khu phức hợp dưới chân 
núi Heeyang của thành phố 
này sẽ có các cơ sở thiền định, 
chỗ ở, quán ăn tự phục vụ và 
các tiện nghi khác trên diện 
tích 120,000 m2. Các cơ sở 
được thiết kế để chứa đến 300 
người cùng một lúc.   

(Yonhap – July 4, 2018)  

Ảnh đồ họa vi tính của Làng 
Thiền định Toàn cầu 

Mungyeong tại Mungyeong, 
Hàn Quốc—Photo: Yonhap 

 
THÁI LAN: Quốc vương sẽ 

bổ nhiệm, giám sát hội 
đồng Tăng đoàn mới 
Ngày 5-7-2018, Hội đồng 

Lập pháp Quốc gia (NLA) đã 
ban hành Đạo luật Tăng đoàn 
mới - cho phép Nhà vua bổ 
nhiệm các thành viên của Hội 
đồng Tối cao của Tăng đoàn - 
để quản lý tu sĩ Phật giáo Thái. 

NLA đã bỏ phiếu nhất trí để 
thông qua đạo luật do Nội các 
đề ra. Quyền lập pháp đã được 
thực thi để cải cách cộng đồng 
tu viện sau những vụ bê bối 
gần đây liên quan đến các nhà 
sư cao cấp, một vài sư trong 
số họ cũng có một vị trí trong 
hội đồng tu viện. 

Theo luật mới, Nhà vua có 
thẩm quyền cấp hoặc tước 
chức vụ tu sĩ cũng như bổ 
nhiệm các thành viên cho Hội 
đồng Tối cao của Tăng đoàn. 

(The Nation – July 6, 
2018)  

Quốc vương Thái Lan Maha 
Vajiralongkorn - Rama X 

Photo: adabasini.com 
 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
kỷ niệm sinh nhật tại Leh, 

ban phước cho tín đồ 
Leh, Ladakh - Những lễ 

cầu nguyện đặc biệt được tổ 
chức tại Leh dành cho Đức 
Đạt lai Lạt ma, người đã kỷ 
niệm sinh nhật thứ 83 của 
mình vào ngày 6-7-2018. 

Đông đảo cư dân địa 
phương đã tập trung trong 
một buổi lễ đặc biệt tại Sân 
Giảng dạy Shiwatsel để được 
Đức Đạt lai Lạt ma ban phước 
khi ngài cắt bánh sinh nhật.  

Đức Đạt lai Lạt ma đã đến 
Leh vào đầu tuần này để kỷ 
niệm sinh nhật của mình. 
Ngài sẽ ở lại đây cho đến cuối 
tháng Bảy và giảng pháp cho 
dân chúng. 

Đức Đạt lai Lạt ma có tình 
cảm đặc biệt đối với người 

dân Ladakh, và đây là chuyến 
thăm lần thứ hai của ngài đến 
Leh trong vòng vài tháng qua. 

(The Statesman – July 6, 
2018)  

 
HÀN QUỐC: UNESCO đưa 
vào danh sách Di sản Thế 
giới 7 ngôi sơn tự cổ xưa 

của Hàn Quốc 
Ngày 30-6-2018, tại một 

cuộc họp ở thủ đô Manama của 
Bahrain, UNESCO đã công bố 
đưa vào danh sách Di sản Thế 
giới 7 ngôi chùa núi cổ xưa của 
Hàn Quốc. 

Bảy ngôi chùa trên núi này 
- Seonamsa, Daeheungsa, 
Beopjusa, Magoksa, Tongdosa, 
Bongjeongsa và Buseoksa - 
đều được thành lập vào thời 
Tam Quốc (của Triều Tiên) vốn 
kéo dài cho đến thế kỷ thứ 7 
sau Công nguyên. 

“Những tu viện trên núi này 
là những nơi thiêng liêng, đã 
tồn tại như các trung tâm hoạt 
động của tín ngưỡng và thực 
hành tôn giáo hàng ngày cho 
đến ngày nay”, UNESCO cho 
biết trong một thông cáo báo 
chí. 

Một sơn tự điển hình có 
một đường vào dài, quanh co 
lên dốc. Các tòa nhà của chùa 
nằm trong một khuôn viên 
hình vuông có một sân trong ở 
giữa.  

(tipitaka.net – July 6, 
2018)     
 

7 ngôi chùa núi của Hàn Quốc mới được đưa vào danh sách Di 
sản Thế giới UNESCO—Photo: donga.com 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      8 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

(tiếp theo) 
 

20.- PHẨM THƯỜNG BẤT KHINH BỒ TÁT 
 

Các phẩm ở trước, đức Phật 
nói công đức trì Kinh Pháp Hoa 
và phẩm này đức Phật lại nói sự 
lợi ích của công hạnh trì Kinh 
Pháp Hoa bằng cách đem ngài 
ra chứng minh. Theo đức Phật, 
chúng sanh trong thời tượng 
pháp khó gặp được Phật trực 
tiếp nói Kinh Pháp Hoa, và người 
trì Kinh Pháp Hoa trong thời 
tượng pháp gặp rất nhiều 
chướng duyên, nghịch cảnh. 
Những chướng duyên, nghịch 
cảnh chính là bệnh Tăng Thượng 
Mạn kiên cố, một trong sáu loại 
ngã mạn do chấp ngã chấp pháp 
sanh ra. Theo Khảo Nghiệm Duy 
Thức Học, trang 119 cùng một 
tác giả, sáu loại Ngã Mạn được giải thích như 
sau: 

a)- Mạn: là bệnh tự hào, tự đắc, khinh 
thường và bất kính mọi người. Khi có chút tài 
năng và quyền thế trong xã hội, người có thứ 
bệnh mạn này thường hay tỏ thái độ cao ngạo, 
hống hách và bắt mọi người phải quan tâm 
mình, phải tùng phục mình, còn đối với những 
kẻ địa vị và trình độ ngang nhau, người có thứ 
bệnh mạn này mỗi khi giao tiếp thường cư xử 
thiếu lễ độ trước quần chúng. Ai có những cử 
chỉ nói trên đều được liệt vào bệnh Mạn. 

b) Quá Mạn: là bệnh tự phụ, kiêu cách, 
hay khoác lác trước công chúng. Cùng một địa 
vị và tài năng như nhau, người có bệnh Quá 
Mạn trước công chúng thường hay làm thầy 
đời, thích chỉ huy, ưa điều khiển mà không phải 
là nhiệm vụ của mình, còn những kẻ tài năng 
hơn mình, người có bệnh Quá Mạn hay khoe 
khoang cho rằng hoặc không bằng mình. Ai có 
những cử chỉ nói trên đều được liệt vào bệnh 
Quá Mạn. 

c)- Mạn Quá Mạn: là tranh lấy phần hơn, 
mặc dù mình đã thua. 

d)- Ngã Mạn: là đề cao cá nhân, tự tôn tự 
đại, nhìn mọi người dưới cặp mắt thấp hèn. 
Người có bệnh Ngã Mạn thấy ai hơn mình thì 
tìm mọi cách chèn ép, lấn áp và đè đầu họ 

xuống không cho ngước lên. Ai có những cử chỉ 
này đều được liệt vào bệnh Ngã Mạn. 

e)- Tăng Thượng Mạn: là chưa chứng ngộ 
mà tự cho là đã chứng ngộ. Người Tăng Thượng 

Mạn thường hay lập vị, làm 
tướng, thích quảng cáo, đi khoe 
khoang, làm ra vẻ mình đã chứng 
đắc với mục đích mờ mắt mọi 
người. Ai có những cử chỉ đó đều 
được liệt vào bệnh Tăng Thượng 
Mạn. 
g)- Ty Liệt Mạn: là tánh hay kích 
bác, hay chê bai, cho mọi người 
không ai bằng mình. Người có 
bệnh Ty Liệt Mạn mặc dù không 
có tài năng, không có trình độ chi 
cả, nhưng thường hay đóng kịch, 
hay phô trương với quần chúng 
mình có tài năng, có bằng cấp, có 
trình độ để lòe đời. Ai có những 
cử chỉ đó đều được liệt vào bệnh 
Ty Liệt Mạn. 

Đây là sáu thứ bệnh Ngã Mạn chẳng những 
đã có mặt trong thời tượng pháp mà còn tràn 
ngập trong thời mạt pháp. Sáu thứ bệnh này là 
nguyên nhân gây ra quá nhiều đau khổ cho 
chúng sanh và còn là một trong những yếu tố 
của sinh tử luân hồi nơi sáu cõi. 

Người trì kinh Pháp Hoa ở thời tượng pháp 
còn mang trong người thứ bệnh Tăng Thượng 
Mạn nói trên thì không thể nào đạt được lý 
nhiệm mầu của Kinh Pháp Hoa. Muốn đạt được 
lý nhiệm mầu của Kinh Pháp Hoa, hành giả 
trước hết phải học hạnh bất khinh của Bồ Tát 
Bất Khinh để diệt bản ngã và sau đó trì Kinh 
Pháp Hoa mới hữu hiệu. Phương pháp diệt bản 
ngã, đức Phật dạy phải thực hành hạnh Nhẫn 
Nhục Ba La Mật của Bồ Tát Hạnh, nghĩa là hành 
động sử dụng nghịch cảnh để trắc nghiệm khả 
năng tu tập bản ngã của mình. Hạnh Nhẫn 
Nhục Ba La Mật có hai công dụng, một là khả 
năng diệt trừ bản ngã kiên cố của mình và hai 
là phát huy công đức tu tập, như phát huy công 
đức hành trì Kinh Pháp Hoa. Chính đức Phật 
Thích Ca là người đã thành quả công đức của 
hạnh tu tập nói trên trong thời tượng pháp. Để 
nói lên sự thành quả của công hạnh đó, đức 
Phật mới tự thuật tiền thân của ngài, một vị 
Thường Bất Khinh Bồ Tát trong thời tượng pháp 
tu tập và thọ trì Kinh Pháp Hoa. 

 

NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 
 

HT. Thích Thắng Hoan 
 

(trích từ tác phẩm YẾU CHỈ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      9 

Thuở quá khứ, Thường Bất Khinh Bồ 
Tát là một vị tỳ kheo trong thời tượng 
pháp của đức Phật Oai Âm Vương. Thời 
kỳ tượng pháp của Oai Âm Vương nghĩa 
là thời kỳ chánh pháp nhãn tạng của đức 
Phật Oai Âm Vương không còn trong thế 
gian. Đức Phật Oai Âm Vương sau khi 
diệt độ thì chánh pháp nhãn tạng của 
ngài cũng diệt độ theo. Lúc bấy giờ giáo 
pháp của ngài bị hiểu lệch lạc, bị diễn 
dịch méo mó theo sự kiến giải si mê của 
chúng sanh, hành trì không đúng chánh 
pháp nên gọi là thời kỳ tượng pháp. 
Trong thời lỳ tượng pháp, các Tỳ Kheo 
trở nên Thăng Thượng Mạn và có thế lực 
phi thường. Thường Bất Khinh Bồ Tát là 
một tỳ kheo sống trong thời kỳ đó, 
nhưng khác hơn các tỳ kheo Tăng 
Thượng Mạn, Thường Bất Khinh Bồ Tát 
trước hết chuyên tu hạnh bất khinh để 
diệt ngã mạn bằng cách thường xuyên 
hành trì lễ bái. Mặc dù bị khinh khi chửi 
mắng, đánh đập Thường Bất Khinh Bồ 
Tát vẫn không thù hận và thường tỏ thái 
độ khiêm cung nói rằng: "Tôi không 
khinh quý ngài, quý ngài đều sẽ làm 
Phật". Nhờ đức nhẫn nại kiên trì diệt bản 
ngã, Thường Bất Khinh Bồ Tát được sáu 
căn thanh tịnh và nhờ đó trực tiếp thọ trì 
Kinh Pháp Hoa do chính đức Phật Oai 
Âm Vương trao truyền. Từ đó, Thường 
Bất Khinh Bồ Tát trở nên biện tài vô 
ngại, thần thông quảng đại, tuổi thọ 
thêm dài, rộng độ chúng sanh. Cho đến 
những tỳ kheo Tăng Thượng Mạn trước 
kia cũng được ngài độ. Nhờ công hạnh tu 
tập diệt ngã mạn và trì Kinh Pháp Hoa 
thuở trước, Thường Bất Khinh Bồ Tát 
hiện nay mới được thành Phật hiệu Thích 
Ca Mâu Ni. Đồng thời, đức Phật còn cho 
biết thêm, bốn chúng, Tỳ Kheo, Tỳ Kheo 
Ni, Ưu Bà Tắc, Ưu Bà Di tăng thượng 
mạn trong thời Thường Bất Khinh Bồ Tát 
lúc bấy giờ đối xử không tốt với ngài, 
ngày nay không ai khác lạ, chính là các 
ông Bạt Đà Bà La cùng với 500 vị Bồ 
Tát, ông Sư Tử Nguyệt cùng với 500 vị 
Tỳ Kheo, ông Ni Tư Phật cùng với 500 vị 
Ưu Bà Tắc và tất cả những ông này đều 
được thành Phật cả. 

Đại ý phẩm này, đức Phật dạy trong 
thời tượng pháp, người thọ trì Kinh Pháp 
Hoa trước hết phải diệt bản ngã bằng 
cách học hạnh Thường Bất Khinh Bồ Tát 
và nhờ đó sáu căn mới được thanh tịnh, 
thần lực nhiệm mầu của Kinh Pháp Hoa 
mới được dung thông, tri kiến của Phật 
mới được hội nhập. Hành giả nếu không 
diệt hết bản ngã thì dù suốt đời hành trì 
Kinh Pháp Hoa cũng không linh nghiệm 
và đạo quả khó được viên thành. 

 
(còn tiếp) 

 
 
TIẾNG LÒNG VỀ VỚI QUÊ HƯƠNG 
 
Đêm năm canh cứ nằm trằn trọc mãi,...  
Dõi mắt về sự khổ hãi của quê hương, 
Ngồi phắt dậy để nghe thấm tỏ tường, 
Từ tin tức diễn đàn đang phổ biến: 
Lòng dân ta thán, 
Cán bộ thật vô lương tâm, 
Dân chết mặc dân, 
Miễn sao cán bộ đầy túi. 
Cán bộ to thì nhà cao cửa rộng, 
Xe cộ, tiền bạc quá sức dư thừa, 
Cán bộ nhỏ cũng đua nhau vơ vét, 
Bao nhiêu chuyện biết nói sao cho xiết... 
Nào biển hải, 
Nào đất đai rừng núi, 
Bán cho tiệt, 
Không một chút nương tay. 
Nói với ai đây, 
Sao trời cao không ngó xuống, 
Than với ai đây, 
Chín mươi triệu dân cúi đầu... 
Bởi gọng kềm tàn độc, 
Bởi chính sách vô luân, 
Than không cùng, 
Nói không cùng... 
Cớ sao đem thân nô lệ ngoại bang? 
Bó mặc dân sống lầm than cơ cực! 
Sao không mở óc ra để mà học: 
“Nam quốc sơn hà Nam đế cư...”? (*) 
Lòng Dân thuận hợp sợ chi giặc 
Chí Quân đoàn kết vững biên cương. 
Dẹp Đảng, chăm Dân, mở Diên Hồng 
Nước Nam tự chủ sẽ quật cường. 

 
 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
 

____________ 
 
(*) Bài thơ không rõ tác giả, đã được Vua Lê Đại 

Hành sử dụng trong cuộc chiến đánh Tống năm 
981, và Lý Thường Kiệt cũng sử dụng bài nầy 
như tuyên ngôn độc lập tự chủ, bảo vệ giang sơn 
trước sự xâm lăng của quân Tống năm 1077; 
nguyên văn như sau: 
“Nam quốc sơn hà nam đế cư 
Tiệt nhiên định phận tại thiên thư 
Như hà nghịch lỗ lai xâm phạm 
Nhữ đẳng hành khan thủ bại hư?” 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      10 

AN - SIÊU BẤT NHỊ 
 

Quảng Tánh 

Khi cha mẹ qua đời chính là thời 
khắc mà chúng ta cảm nhận về sự mất mát rõ 
ràng nhất, dầu sinh diệt vẫn liên tụcdiễn ra 
quanh ta trong mỗi phút giây. Dĩ nhiên cảm 
xúc vỡ òa, mất mát trào dâng, đau 
thương ngút ngàn khi ly biệt xảy đến là lẽ 
thường của nhân thế. Ái biệt ly khổ! Thương 
kính cha mẹ càng nhiều thì niềm đau càng lớn, 
lo sầu càng khôn nguôi. 

Ai cũng có cha mẹ, và cuối cùng thì 
dẫu duyên nghiệp thế nào, con cái có trọn hiếu 
hay không thì cha mẹ cũng lần lượtra đi như 
một quy luật lạnh lùng, nghiệt ngã. Vẫn 
biết biệt ly là chuyện không thể níu kéo, trì 
hoãn hay vãn hồi. Mỗi ngày nhìn xe tang qua 
phố với bao kẻ ‘mồ côi’ lũ lượt tiễn đưa mà lo 
sợ cho chính mình. Và rồi chuyện gì sẽ đến 
cũng đã đến. Người đi thì đã đi, người còn thì 
không thể ngã quỵ dù tiếc thương đến mấy. 
Phải gượng dậy và đứng lên, biến đau 
thương thành cầu nguyện. 

Thời Thế Tôn còn tại thế, vua Ba-tư-nặc, 
một vị quân vương Phật tử hộ pháp thuần 
thành, khi mẹ hiền vừa qua đời ông đến đảnh 
lễ Thế Tôn và được dạy pháp “trừ sầu lo.” Lạ 
lùng là, Thế Tôn không dạy vua Ba-tư-nặc về 
cách thức cầu siêu cho người mất hay tang lễ 
theo tập tục mà Ngài lại dạy pháp bìnhan cho 
người sống, chính xác là dạy cầu an. Có lẽ 
tang nghi của bậc quốc mẫu thì đã có triều 
đình lo; có thể tập tục tang ma xứ Ấn ngày 
xưa khác biệt với xứ mình hiện tại? Có khi 
nào, cầu an cũng chính là cầu siêu? Pháp ‘trừ 
sầu lo’ là cầu an nhưng cả người sống và người 
chết cũng đều cần nhằm thăng hoa cuộc sống. 

“Một thời Phật ở nước Xá-vệ, rừng Kỳ-đà, 
vườn Cấp Cô Độc. Bấy giờ vua Ba-tư-nặc ra 
lệnh quần thần sửa soạn xe vũ bảo muốn ra 
khỏi thành Xá-vệ xem đất làm giảng đường. 
Ngay lúc đó, mẹ vua Ba-tư-nặc tuổi quá già 
yếu, vừa đúng trăm tuổi, vua rất tôn kính nhớ 
nghĩ chưa từng rời mắt (vừa mạng chung). Khi 
ấy, vị cận thần của vua Ba-tư-nặc tên Bất-xà-
mật tài cao cái thế, được người đời tôn trọng. 
Vị đại thần này nghĩ: “Mẹ vua Ba-tư-nặc này 
đã vừa trăm tuổi, hôm nay mạng chung, nếu 
mà nghe được, chắc vua rất sầu lo, không ăn 
uống nổi, rồi mắc trọng bệnh. Nay ta nên 
bày phương tiện, khiến vua chẳng sầu lo, cũng 
không mắc bệnh.” 

Bấy giờ, đại thần liền sửa soạn năm trăm 

voi trắng, cũng sửa soạn năm trăm ngựa tốt, 
lại chỉnh đốnnăm trăm bộ binh, lại sửa soạn 
năm trăm kỹ nữ, năm trăm bà già, lại xếp 
đặt năm trăm Bà-la-môn, lại có năm trăm Sa-
môn, lại sửa soạn năm trăm y phục, và bày 
năm trăm trân bảo, làm quan tài lớn đẹp cho 
người chết, tô vẽ cực đẹp, treo phướn lọng, 
trỗi kỹ nhạc không thể tính kể, ra khỏi thành 
Xá-vệ. Lúc ấy, vua Ba-tư-nặc trở vào thành vì 
có chút việc. Vua từ xa thấy người chết, mới 
hỏi tả hữu: 

- Đây là người nào mà cúng dường đến 
thế? 

Bất-xà-mật tâu: 
- Trong thành Xá-vệ này, có mẹ 

của Trưởng giả chết. Đây là vật dụng của họ. 
Vua lại hỏi: 
- Những voi, ngựa, xe cộ này dùng làm gì? 
Đại thần đáp: 
- Năm trăm bà già dùng dâng lên Diêm 

vương để mua mạng (bà mẹ). 
Vua bật cười nói: 
- Đây là lỗi của người ngu. Mạng cũng khó 

bảo toàn, đâu có thể chế phục được. Như có 
người rơi vào miệng cá ma-kiệt, muốn mong ra 
khỏi, thật là khó được. Đây cũng như thế, đọa 
vào vua Diêm-la, muốn cầu ra thực khó thể 
được. 

- Năm trăm kỹ nữ này cũng dùng để mua 
mạng bà. 

- Đây cũng khó được. 
Nếu những kỹ nữ này chẳng thể được, thì 

sẽ dùng cái khác mua bà. 
- Đây cũng khó được. 
- Nếu điều này không được, sẽ dùng năm 

trăm trân bảo mua bà. 
- Đây cũng khó được. 
- Đây không thể được thì dùng năm trăm y 

phục mua bà. 
- Đây cũng khó được. 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      11 

- Nếu áo quần này không được thì dùng 
năm trăm Phạm chí này chú thuật, dùng chú 
thuật để giữ bà. 

- Đây cũng khó được. 
- Nếu năm trăm Phạm chí này không được 

thì sẽ lại đem năm trăm Sa-môn cao tài thuyết 
pháp để mua bà. 

- Đây chẳng thể được. 
- Nếu thuyết pháp không được, sẽ tụ 

tập binh lính cùng chiến đấu lớn để giữ. 
- Đây là cách của người ngu, đã rơi vào 

miệng cá ma-kiệt, trọn chẳng ra được. Ông nên 
biết, có ai sanh mà không chết đâu? 

- Đây thực chẳng thể được. 
- Thực chẳng thể được. Chư Phật cũng dạy 

rằng: Hễ có sanh thì có tử, mạng cũng khó 
được. 

Khi ấy, Bất-xà-mật quỳ tâu vua: 
- Thế nên Đại vương, chớ quá sầu lo. Tất 

cả chúng sanh đều trở về với cái chết. 
Vua hỏi: 
- Cớ sao ta lại sầu lo? 
Đại thần tâu: 
- Vua nên biết, hôm nay mẹ của Đại 

vương đã chết. 
Vua Ba-tư-nặc nghe xong, thở dài tám, 

chín cái, rồi bảo đại thần: 
- Lành thay! Như lời ông nói, ông hay biết 

dùng phương tiện khéo léo! 
Rồi vua Ba-tư-nặc trở vào thành bày các 

thứ hương hoa cúng dường vong mẫu. Cúng 
xong nhà vua liền lên xe đến chỗ Thế Tôn, đến 
nơi, cúi lạy rồi ngồi một bên. Bấy giờ, Thế 
Tôn hỏi: 

- Đại vương! Cớ sao người lấm bụi đất? 
Vua bạch Thế Tôn: 
- Mẹ con mạng chung, vừa đưa đến ngoài 

thành. Nay con đến Thế Tôn để hỏi lý do. Mẹ 
con lúc còn sống, trì trai tinh tấn, hằng tu 
pháp lành, vừa đúng trăm tuổi, hôm nay 
đã mạng chung, nên con đến chỗ Thế Tôn. Nếu 
con có thể đem voi mua mạng mẹ được, con 
cũng sẽ dùng voi để mua. Nếu đem ngựa mua 
mạng được, con sẽ dùng ngựa để mua. Nếu 
dùng xe cộ mua được mạng, con sẽ dùng xe cộ 
để mua. Nếu lấy vàng bạc, trân bảo mua được 
mạng, con sẽ dùng vàng bạc, trân bảo để mua. 
Nếu lấy nô tỳ, tôi tớ, thành quách, đất nước để 
mua mạng được, con sẽ đem thành quách, đất 
nước để mua mạng. Nếu đem nhân dân nước 
Ca-thi mua mạng được, con sẽ đem nhân 
dân Ca-thi để mua, chẳng để cho mẹ con mạng 
chung. 

Thế Tôn bảo: 
- Này Đại vương, chớ sầu lo quá, tất 

cả chúng sanh đều trở về cái chết. Tất cả 
pháp biến đổi, muốn cho không biến đổi, trọn 
không có việc này. Đại vương nên biết, thân 
người như tuyết đọng, rồi sẽ trở về tan hoại. 
Cũng như ngói đất sẽ tan hoại không thể giữ 
lâu; cũng như sóng nắng huyễn hóa, hư 
ngụy không thật; cũng như nắm tay không thể 
gạt con nít. Thế nên, Đại vương chớ âu 

sầu, trông cậy thân này. Đại vương nên biết, có 
bốn điều rất sợ hãi sẽ đến với thân này, chẳng 
thể che chở, cũng chẳng thể lấy ngôn ngữ, chú 
thuật, dược thảo, phù thư có thể khử trừ. Bốn 
điều đó là: Già làm bại hoại tuổi trẻ khiến 
không nhan sắc; bệnh làm bại hoại tất cả người 
không bệnh; chết làm bại hoại mạng căn; vật 
hữu thường trở về vô thường. 

Đại vương, có bốn pháp này chẳng thể che 
chở, không phải dùng sức hàng phục được. Đại 
vương nên biết, ví như bốn phương có bốn núi 
lớn, từ bốn phía đến ép chúng sanh, chẳng phải 
sức trừ đi được. Thế nên, Đại vương, đó chẳng 
phải là vật kiên cố, chẳng thể nương cậy. Do 
vậy, Đại vương, nên lấy pháp trị vì, chớ 
dùng phi pháp. Đại vương cũng chẳng bao lâu 
sẽ đến biển sanh tử. Đại vương cũng nên biết, 
những người lấy pháp cai trị, khi thân 
hoại mạng chung, sanh lên cõi trời, chỗ lành. 
Nếu người dùng phi pháp cai trị, thân 
hoại mạng chung đọa trong địa ngục. Thế 
nên, Đại vương, hãy lấy pháp cai trị, chớ 
dùng phi pháp. Như thế, Đại vương, nên học 
điều này! 

Bấy giờ vua Ba-tư-nặc bạch Phật: 
- Pháp này tên là gì? Sẽ vâng làm như thế 

nào? 
Thế Tôn dạy: 
- Pháp này gọi là pháp trừ sầu lo. 
Vua bạch Phật: 
- Thực vậy, bạch Thế Tôn. Sở dĩ như vậy vì 

con nghe pháp này rồi, bao nhiêu sầu lo hôm 
nay đã trừ. Bạch Thế Tôn, việc nước bề bộn, 
nay con muốn trở về cung. 

Thế Tôn bảo: 
- Nên biết đúng thời. 
Vua Ba-tư-nặc liền từ chỗ ngồi đứng 

dậy, đảnh lễ chân Phật và lui đi. 
Bấy giờ vua Ba-tư-nặc nghe Phật dạy 

xong, vui vẻ vâng làm”. 
(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập I, phẩm 

26. Tứ ý đoạn [1],  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      12 

 
 

dấu mẹ 
 
thời gian xóa dấu chân trên cát  
một thoáng đi về, một thoáng không 
trầm hương lãng đãng ngày hôm ấy 
có phải mẹ ngồi dõi mắt trông? 
 
lời mẹ trong bao la đồng vọng  
dáng mẹ khoan thai cõi mênh mông  
bâng khuâng nghe tiếng chân guốc mộc 
có phải mẹ về giữa sắc-không? 
 
thảng hoặc mùi rau, dưa, tương, đậu 
thảng hoặc ấm trà ngát hương ngâu 
đâu đây lời kinh cầu thanh thản 
ngàn năm ơn từ mẫu thâm sâu 
 
 

rồi một ngày 
 
trong giấc chiêm bao đêm qua 
người hát như chim 
người thì thào như gió 
người nở hoa và tàn lụi 
rơi rụng cuối mùa 
 
trong cuộc chơi hôm nay 
hơn và thua 
thành và bại  
game over 
cuối ngày cũng như nhau 
 
earth to earth, ashes to ashes, dust to dust  
cát bụi trở về cát bụi  
kết thúc dòng đời 
phút tận cùng ngoảnh lại 
người và tôi rồi cũng như nhau 
 
xin giữ lòng tử tế 
rồi một ngày − một ngày  
giông bão cũng qua 
còn lại trên tay 
hạt mưa duyên khởi 
 

 

 
 

QUẢNG TÁNH TRẦN CẦM 

VNCPHVN ấn hành, 1997, tr.584) 
Pháp thoại này cho thấy, mạng 

người mong manh, có sinh ắt có tử, 
không ai có thể đảo ngược quy trình tất 
yếu này. Kể cả bậc đại vương hùng 
mạnh, quyền uy tột đỉnh, thương kính 
mẹ hết lòng như vua Ba-tư-nặc cũng 
đành bất lực trước quy luật tử sinh. Sở 
dĩ Thế Tôn không dạy vua Ba-tư-nặc 
pháp cầu siêu cho mẹ vì bà ấy chỉ ra đi 
mà không chết. Thực sự thì mọi 
người đều không chết, luôn luôn sống. 
Bỏ thân này thì liền theo nghiệp thọ thân 
khác nên làm gì có chết mà cầu siêu! 
Thành ra, khi đang sống trên đời, ta cầu 
nguyện cho người bình an. Khi họ bỏ 
thân này theo nghiệp thọ sinh một nơi 
khác, ta vẫn tiếp tục mong cho họ bình 
an. Vì lẽ ấy mà Thế Tôn chỉ có dạy cầu 
an. 

Để an vui, người con Phật 
hằng quán sát vô thường là đặc 
tính của thế gian. Trong vũ trụ này, chỉ 
có sự vô thường mới thực sự thường 
hằng. Nói cách khác là không hề có 
sự vĩnh cửu, thường hằng. Đây là tuệ 
giác lớn mà chúng sinh cần có để vượt ra 
khỏi khổ. Khi người thân mất đi, điều 
này phù hợp với quy luật vô 
thường. Chúng ta sầu lo, đau khổ nhiều 
vì muốn nắm giữ điều không thể. Thế 
Tôn từng nhấn mạnh: “Tất cả pháp biến 
đổi, muốn cho không biến đổi, trọn 
không có việc này”. Không chỉ người ở 
lại, người ra đi (chết) cũng rất cần tuệ 
giác vô thường soi sáng. Chấp thủ thân 
ta (ngã), tài vật của ta (ngã sở) là nguồn 
gốc của đọa lạc. Thấy rõ vô thường mới 
xả buông, xả buông được thì sớm thăng 
hoa siêu thoát. 

Mặt khác, khi đã chấp nhận sự 
thật vô thường của thế gian, người con 
Phật hãy tích cực tạo nghiệp lành để 
luôn được hiện đời an lành, đời sau cũng 
sinh cõi lành. Thế Tôn dạy vua Ba-tư-
nặc thực hànhChánh pháp và xa rời phi 
pháp để “Nay vui đời sau vui / Làm 
phước, hai đời vui” là vì vậy. Thành 
ra, pháp “trừ sầu lo” của Thế Tôn vừa 
có tác dụng cầu an lẫn cầu siêu. Hiện 
nay, chúng ta thường khuyến khích thân 
nhân thực hành nhiều thiện pháp như bố 
thí, cúng dường để hồi hướng công 
đức cầu siêu cho người thân quá vãng. 
Nhưng chắc chắn việc vì cha mẹ làm 
thiện sẽ không bằng tự thân cha 
mẹ thực hành Chánh pháp, biết “Tự 
mình thắp đuốc lên mà đi.” Thế 
nên, khuyến khích cha mẹ hiện tiền bỏ 
ác làm lành, tu tập theo Chánh pháp để 
luôn được an vui mới là chơn chánh hiếu 
đạo và cũng là cách báo hiếu trọn 
vẹn nhất. 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      13 

Kẻ trộm mùi hương 
  

GIÁC NGUYÊN 

Vị tỷ kheo này đi bát về thấy có hồ sen, vị đó bước xuống để ngửi. Vị Thọ thần trong 
bụng nghĩ trách, cho rằng chuyện ngửi một đóa hoa là hành động thế tục, hưởng thụ, 
không đẹp đối với một vị Sa-môn.  

Một người thật lòng cầu đạo giải thoát thì nhu cầu càng ít càng tốt. Càng lệ thuộc vào 
cái gì đó, thì khả năng giải thoát tự tại càng bị thu hẹp. Nhu cầu tầm thường càng nhiều 
thì nhu cầu cao cấp sẽ bị mất chỗ. Chỉ cần mình thích xe đẹp, thích ăn mặc đẹp là 
mình biết mình mất đi một góc trời giải thoát. Mỗi lần mình thích một cái là mình bị mẻ đi 
một góc tự tại, càng thích vật chất chừng nào thì phải hiểu ngầmtinh thần sẽ bị bỏ ngỏ, bị 
làm lơ. Phúc thay cho kẻ nào có khả năng an lạc với đời sống tinh thần tự thân một 
cách lành mạnh và hữu ích. Đáng thương thay cho kẻ nào không có khả năng an lạc với 
riêng mình. Cái nhu cầu vật chất của mình biết kiếp nào mới thỏa mãn được, riêng cái 
khoảng Apple Production thì nó cứ lên đời nâng cấp liên tục. Nhìn cái Ipad tôi không biết 
50 năm nữa nó sẽ ra tới cái gì không biết, tôi chỉ biết mơ hồ là một lúc nào đó người ta 
không cần dùng keyboard như mình nữa, bàn phím sau này có lúc chỉ là ánh sáng rọi trên 
mặt phẳng, chạm tay vào ánh sáng đó là chạm tay vào bàn phím rồi. Cách đây không lâu, 
tôi đọc thấy sau này sẽ có xe tự hành, mình set up sẵn, chỉ cần bấm địa chỉ thì tự động nó 
chạy trên đường và đến nơi. Có điều tôi nghĩ là ở nước ngoài chứ nước mình bà con chạy 
ẩu, khi nào mà toàn bộ mọi người đều dùng thì ok chứ không thì cái máy nó đỡ không 
nổi.  

Sẽ có một lúc, đời sống nhân loại càng văn minh, nhưng nếu đời sống tinh thần mình 
nghèo quá thì cái văn minh đó chỉ làm cho mình cô quạnh thêm mà thôi. Cách đây 10 
năm tôi có đọc một bài viết rất ngậm ngùi, đó là con người bây giờ có điều kiện khả 
năng di chuyển đi rất xa và rất nhanh nhưng không còn khả năng đến với nhau nữa. Con 
người có khả năng lên trăng nhưng không có khả năng bước qua nhà hàng xóm. Con 
người có khả năng nói chuyện xuyên đại dương nhưng không còn thời gian về thăm mẹ 
thăm cha để gặp mặt nói chuyện trực tiếp. Chúng ta có khả năng kiếm rất nhiều tiền 
nhưng không còn thời gian để rót cho mẹ cho cha một ly nước. Một bài viết chỉ khoảng 
chừng hai ba chục gạch đầu 
dòng nhưng tôi đọc rất 
là xúc động. Chúng ta bây 
giờ có đủ thứ nhưng đánh 
mất rất nhiều thứ, trong đó 
có một điều, chúng ta bây 
giờ có thể đọc nhiều thứ trên 
internet nhưng chúng ta bắt 
đầu chán đọc và sợ đọc rồi, 
gặp cuốn sách hai ba trăm 
trang là sợ hãi rồi.  

Trong bài kinh này, vị 
Thọ thần này hơi khắt 
khe, tuy nhiên cái hay 
của bài kinh này nằm ở 
điểm: càng sống lệ 
thuộc nhiều chừng nào thì 
khả năng giải 
thoát càng hạn chế chừng 
đó, nhu cầu thấp càng nhiều 
thì nhu cầu cao sẽ bị mất 
chỗ.  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      14 

LÒNG HIẾU THẢO TRONG KINH ĐIỂN PALI 
  

Bình Anson 
  

Đối với người Việt chúng ta, Lễ Vu Lan (Vu 
Lan Bồn, Ulambana) ngày rằm tháng bẩy âm 
lịch mỗi năm đã trở thành truyền thống là một 
mùa báo hiếu cho những người con hiếu thảo, 
chân thành tưởng nhớ đến công ơn nuôi dưỡng 
của Cha Mẹ - còn sống cũng như đã qua đời - 
và cố gắng tận lực để đền đáp công ơn đó, qua 
việc phụng dưỡng mẹ cha và các thiện sự. 

Ngoài sự tích Mục Kiền Liên - Thanh Đề, 
trong kinh điển Phật giáo -- Nam Tông cũng 
như Bắc Tông -- còn có nhiều bài giảng của 
Đức Phật đến các đệ tử để giúp họ giữ gìn mối 
hòa thuận trong gia đình, để cùng nhau tăng 
trưởng trong chánh pháp. Trong bài viết thô 
thiển nhân dịp Vu Lan năm nay (1995), tôi xin 
mạn phép được trình bày một vài đoạn ngắn 
trong kinh điển Pali, nói về chữ Hiếu mà Đức 
Phật đã giảng cho các đệ tử. Quí bạn đọc có 
thể tìm hiểu thêm qua các kinh sách liệt kê ở 
phần cuối của bài viết. 

 
Công ơn trời biển 
Ca dao Việt Nam thường ví công ơn cha mẹ 

như núi Thái Sơn, như nước trong nguồn chảy 
ra. Trong Tương Ưng Bộ Kinh, Đức Phật đã ví 
công ơn trời biển của cha mẹ như biển cả 
nghìn trùng. Ngài giảng rằng sữa mẹ nuôi con 
trải qua nhiều đời nhiều kiếp, nên rộng bao la 
và nhiều hơn biển cả: 

"... Nầy các tu sĩ, sữa mẹ mà các ngươi đã 
uống, trong khi các ngươi lưu chuyển luân hồi 
trong một thời gian dài, thì nhiều hơn nước 
trong bốn biển. Vì sao thế? Vì luân hồi là vô 
thỉ, không sao đếm được. Lưu chuyển luân hồi 
của chúng sanh trùng điệp nên không thể nêu 
rõ khởi điểm. Vì vô minh che đậy, vì tham ái 
trói buộc tất cả các nghiệp hành của chúng 
sanh." 

Trong Tăng Chi Bộ Kinh, Đức Phật cũng ví 
cha mẹ như những ngọn lửa đáng cung kính, vì 
cha mẹ là người đã đem lại sự sống và tăng 
trưởng cho con cái, cũng như ngọn lửa đem lại 
nguồn sống, nguồn năng lượng cho loài người: 

"... Nầy các Bà-la-môn, cha mẹ của các 
người là các ngọn lửa đáng cung kính. Vì sao 
thế? Vì từ đó mà tạo ra sự sống, sự hiện hữu. 
Do đó cha mẹ như là các ngọn lửa thiêng đáng 
cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được 
cúng dường, và sẽ đem lại chánh lạc" 

Vì công ơn cha mẹ to tát như thế, Đức Phật 
còn nói rằng có hai hạng người mà chúng ta 

không bao giờ trả hết ơn được, đó là mẹ và cha 
(Tăng Chi Bộ): 

"... Có hai hạng người, nầy các tu sĩ, Ta nói 
không thể trả hết ơn được. Đó là Cha và Mẹ. 
Nếu một bên vai cõng mẹ, một bên vai cõng 
cha, làm vậy suốt trăm năm cho đến trăm tuổi 
cũng chưa trả ơn đủ cho cha mẹ. Nếu có phụng 
dưỡng cha mẹ với mọi báu vật trên trái đất nầy 
cũng chưa trả ơn đủ. Vì sao thế? Vì rằng cha 
mẹ đã bỏ nhiều công sức cho con cái, nuôi 
dưỡng chúng cho đến lúc lớn khôn, và dẫn dắt 
chúng vào trong đời nầy." 

 
Đảnh lễ phương Đông 
Trong Kinh Giáo Thọ Thi-ca-la-việt 

(Singalovada Suttanta), Trường Bộ Kinh, một 
buổi sáng khi Đức Phật đi trì bình khất thực 
trong thành Vương Xá, Ngài thấy chàng trai Thi
-ca-la-việt dậy sớm, ra khỏi nhà và chấp tay 
đảnh lễ sáu phương: Đông, Tây, Nam, Bắc, 
Thượng, Hạ như lời cha mẹ dạy theo truyền 
thống mà không hiểu ý nghĩa của của việc làm 
đó. Đức Phật giảng rằng chấp tay đảnh lễ như 
thế cũng chưa đủ, mà cần phải thành tâm quán 
tưởng các phép cư xử với người chung quanh: 
hướng Đông là sự liên hệ giữa cha mẹ và con 
cái, hướng Tây là sự liên hệ vợ chồng, hướng 
Nam là liên hệ thầy trò, hướng Bắc là liên hệ 
bạn bè, hướng Thượng là liên hệ giữa tu sĩ và 
cư sĩ, hướng Hạ là liên hệ giữa chủ nhân và 
người giúp việc. 

Về liên hệ giữa cha mẹ và con cái, Đức Phật 
giảng: 

" ... Có năm nhiệm vụ người con phải làm: 
nuôi dưỡng cha mẹ, làm tròn mọi bổn phận 
người con, giữ gìn gia đình với truyền thống, 
bảo vệ tài sản thừa tự, và làm tang lễ khi cha 
mẹ qua đời." 

Thêm vào đó, Đức Phật cũng giảng: 
"... Có năm trách nhiệm cha mẹ cần phải 

chu toàn: ngăn chận con làm điều ác, khuyến 
khích con làm điều thiện, dạy cho con có được 
nghề nghiệp tốt, tìm người phối ngẫu tốt cho 
con, và trao gia sản cho con đúng lúc." 

Rõ ràng đây là một thông điệp trách nhiệm, 
một trách nhiệm hỗ tương giữa cha mẹ và con 
cái. Con có năm bổn phận với cha mẹ, và cha 
mẹ cũng có năm trách nhiệm với con cái. Khi 
cha mẹ và con cái chu toàn các điều đó, thì gia 
đình được hạnh phúc, và phương Đông, theo 
nghĩa bóng nầy, mới được an lành. Lúc đó việc 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      15 

đảnh lễ về hướng Đông mới thật sự có ý nghĩa. 
 
Tăng trưởng trong Chánh Pháp 
Đức Phật còn khuyên con cái phải cùng cha 

mẹ tu tập, từ bỏ con đường bất thiện, dấn thân 
vào con đường thiện, giúp nhau tăng trưởng 
trong chánh pháp. Trong Tăng Chi Bộ, Phật 
thuyết: 

"... Những ai đền ơn bằng cách nuôi dưỡng, 
cúng dường cha mẹ với của cải, vật chất, tiền 
bạc thì không bao giờ đủ để trả ơn cha mẹ. Nầy 
các tu sĩ, những ai đối với cha mẹ không có 
lòng tin thì khuyến khích, hướng dẫn, để cha 
mẹ an trú vào thiện pháp; đối với cha mẹ gian 
tham thì khuyến khích, hướng dẫn, để cha mẹ 
an trú vào hạnh bố thí; đối với cha mẹ theo ác 
trí thì khuyến khích, hướng dẫn, để cha mẹ an 
trú vào chánh trí; như vậy thì những người đó 
làm đủ và trả ơn đủ mẹ và cha." 

Đức Phật giảng rằng trả hiếu bằng cách 
cúng dường tài sản vật chất thì chưa đủ, mà 
phải nhắm đến mục đích tối hậu là cùng nhau 
tăng trưởng trong chánh pháp, tiến đến sự giải 
thoát khỏi mọi hoạn khổ sinh tử luân hồi. Muốn 
cho cha mẹ đạt được sự an bình, hạnh phúc tối 
hậu, thì người con phải giúp cha mẹ từ bỏ các 
ác hạnh và thực hiện các hạnh lành, từ bỏ gian 
tham và thực hành bố thí rộng lượng, từ bỏ vô 
minh và chứng đạt trí tuệ. 

 
Lợi ích của Hiếu Thảo 
Chính khi phụng dưỡng, nuôi nấng cha mẹ, 

người con sẽ được hưởng những công đức, quả 
lành do lòng hiếu thảo đem lại. Đức Phật giảng 
(Tăng Chi Bộ): 

"... Vị thiện nam tín nữ nào với những tài 
sản do nỗ lực tinh tấn thu hoạch được, do công 
sức nhọc nhằn tự mình tạo ra, một lòng cung 
kính cúng dường, phụng dưỡng cha mẹ. Cha 
mẹ người ấy, được sự cung kính, phụng dưỡng 
như thế, sẽ khởi lên lòng thương mến và cầu 
nguyện: 'Xin cho con tôi được sống lâu! Xin cho 
con tôi được che chở, thọ mạng an bình!'. Nầy 
các cư sĩ, một người con hiếu thảo được cha mẹ 
thương mến như vậy, chắc chắn sẽ tăng trưởng 
lớn mạnh trong chánh pháp." 

Trong Tương Ưng Bộ, Đức Phật dạy cư sĩ 
Mataposaka: 

" Người nào theo chánh pháp,  
Nuôi dưỡng mẹ và cha.  
Và tạo nhiều công hạnh,  
đối với cha và mẹ.  
Nhờ vậy, bậc Hiền thánh,  
Trong đời nầy tán thán,  
Sau khi chết được sanh  
Hưởng an lạc chư Thiên." 
Trong Tăng Chi Bộ, Đức Phật giảng rằng gia 

đình nào có con cái biết hiếu dưỡng cha mẹ, thì 
gia đình ấy có phước báu, đáng được tôn trọng 
và cung kính, đáng được xem như ngang hàng 
với Phạm Thiên. Phạm Thiên là những chư 
Thiên cao nhất ở Dục giới và Sắc giới. Ngài 
giảng: 

"... Nầy các tu sĩ, những gia đình nào có 
con cái kính lễ cha mẹ trong nhà, thì những gia 
đình ấy được chấp nhận ngang bằng với Phạm 
Thiên, được chấp nhận như ngang bằng với gia 
đình các bậc Đạo sư, đáng được kính trọng và 
cúng dường. 

Phạm Thiên là đồng nghĩa với cha mẹ. Các 
bậc Đạo sư là đồng nghĩa với cha mẹ. Các bậc 
đáng cúng dường là đồng nghĩa với cha mẹ. Vì 
sao thế? Vì cha mẹ giúp đỡ con cái rất nhiều, vì 
cha mẹ nuôi dưỡng con cái đến ngày chúng lớn 
khôn, đào tạo chúng để đưa chúng vào cuộc 
đời." 

Chính Đế Thích (Sakka), vị vua cõi Tam 
Thập Tam Thiên cũng nhờ công đức phụng 
dưỡng cha mẹ mà kiếp sau sinh được làm vua 
trời (Tương Ưng Bộ): 

"... Thuở xưa khi Thiên chủ Đế Thích còn là 
người, vị ấy chấp trì giới luật nghiêm túc và 
một lòng hiếu dưỡng cha mẹ. Nhờ đó mà được 
sanh ra làm vua trời ngày hôm nay: 

Ai hiếu dưỡng cha mẹ,  
Kính trọng bậc gia trưởng  
Nói những lời nhu hòa,  
Từ bỏ lời hai lưỡi,  
Chế ngự lòng gian tham,  
Là một người chân thực,  
Nhiếp phục mọi sân hận.  
Với một người như vậy,  
chư Thiên Tam Thập Tam,  
gọi là bậc cao quí. " 
 
Kết luận 
Trên đây chỉ là sơ lược về một vài lời Phật 

dạy, ghi chép trong kinh điển, về chữ Hiếu. Đức 
Phật đã nói rất nhiều về công ơn trời biển của 
cha mẹ, nói đến trách nhiệm của con cái để 
đền đáp công ơn to lớn đó. Hình thức lễ nghi 
không phải là chính yếu, mà chính các hành 
động thực tiễn phụng dưỡng, cúng dường cha 
mẹ mới là quan trọng. Phụng dưỡng cha mẹ sẽ 
tạo ra nhiều phước báu cho bản thân ta - hiện 
tiền và kiếp sau, và cho hạnh phúc gia đình ta. 
Đức Phật còn dạy rằng cách trả ơn tốt đẹp và 
đầy đủ nhất là cùng cha mẹ vững niềm tin nơi 
chánh pháp, cùng nhau bước vào con đường 
chánh thiện, bỏ ác giới, bỏ gian tham, theo đời 
sống đạo đức, thực hành hạnh bố thí, bỏ con 
đường vô minh tối tăm và hướng đến ánh sáng 
của trí tuệ quang minh, để thoát vòng sinh tử 
đau khổ . 

 
_________ 
 
Tham khảo: 
Trường Bộ Kinh. Viện Nghiên Cứu Phật Học 

Việt Nam, 1991. 
Tương Ưng Bộ Kinh. Viện Nghiên Cứu Phật 

Học Việt Nam, 1993. 
Tăng Chi Bộ Kinh. Viện Phật Học Vạn Hạnh, 

1980. 
Thích Thiện Siêu và Thích Minh Châu, 1993. 

Chữ Hiếu Trong Đạo Phật. Hội Phật Giáo Thừa Thiên. 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      16 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018     16 

Mẹ đứng đó 
bốn nghìn năm văn hiến 
Lời ca dao 
ru mảnh đất rồng tiên 
Đồng lúa hát 
câu hò mùa gặt mới 
Rẫy nương xanh 
tiếng gà gáy lên ngàn… 
  
Mẹ ngồi xuống 
nhìn đất trời nhỏ lệ 
Buồn miên man  
neo trên những đường qua 
Nghe giông bão  
gầm vang đồi thế kỷ 
Thương đàn con  
thấp thỏm, gió cuốn xa... 
  
Nhớ thuở nao 
rừng hoang bên núi thẳm 
Nhóm lửa hồng, 
nhen khói, hú tìm nhau 
Chiều phơi phới 
cánh diều cao chới với 
Đất Lạc Hồng 
núi biển nối vầng trăng…  
  
Rồi nghìn năm 
biên cương đau bờ cõi 
Hồn mẹ thiêng 
theo quân trận cồng-chiêng 
Với thanh tre hiền lành bên song cửa 
Giặc ngoại xâm 
đã khiếp vía liên hồi…  
Tình đoàn kết 
giang sơn Hùng một thể 
Lời Âu Cơ 
vẹn nghĩa cử Đệ Huynh.… 

Mẹ nhắm mắt 
gặm nỗi đau dâu bể 
Trăm mùa xuân 
hoa khép nụ rừng mai 
Con thơ lạc 
bên kia bờ súng đạn 
Đời văn minh 
tình hấp hối lên ngai. 
  
Dòng máu Việt  
nhạt dần theo danh lợi 
Anh và Em 
một manh chiếu chia hai 
Hai giới tuyến 
hai con tim rách nát 
Vết thương sâu 
lòng thù hận nào phai.  
  
Mẹ đang khóc 
chờ con trong nỗi nhớ 
Nước non rầu 
tóc rụng xuống mồ hoang 
Tim của mẹ 
biển Đông tràn sóng dậy 
Buồn tang thương 
Trải biên giới ngập tràn. 
  
Mẹ quỳ gối 
áo xưa dài một dãy 
Rừng Trường Sơn 
hờn tủi nhục vong thân 
Hồn oan khuất 
tiếng ve sầu dân tộc 
Còn quê hương? 
Xin nhìn thấy nẻo đường…! 
 

THÍCH NỮ TỊNH QUANG 
  

ĐẤT NƯỚC, LỜI RU NGẬM NGÙI  
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      17 

 TÌNH MẸ TRONG PHẬT GIÁO 
  

Tác giả: Karen Villanueva 
 

Nguyên Hạnh dịch  

Phần tóm tắt: 
Phật giáo định nghĩa người mẹ lý tưởng là một 
tấm gương của tình thương bao la, Trung đạo, 
và Bồ-tát đạo. Trong các nền văn hóa phụ 
quyền thống trị, lý tưởng này đã giới hạn người 
phụ nữ ở vai trò người mẹ hy sinh bản thân, 
nhất là người mẹ của những đứa con trai. 
Truyền thống Trung Hoa được xem như một 
hình mẫu của loại hy sinh này. Trong triết học 
Phật giáo, mọi người vốn có tiềm năng chuyển 
hóa và tiềm năng nhận thức. Mặc dù không có 
khái niệm tội tổ tông, nhưng có khái niệm về 
sự hối lỗi hay ăn năn. Còn trong các nền văn 
hóa phương Tây hầu hết mọi người được dạy 
rằng họ có tội từ lúc chào đời. Đối với phụ nữ 
trong xã hội Công giáo, tội lỗi này đã được 
truyền xuống từ người mẹ đầu tiên, Eva, người 
đã dũng cảm tìm tòi nguồn tri thức. Trong tư 
tưởng Phật giáo, không có loại tội lỗi chống lại 
nữ giới như thế. Thế mà, các nền văn hóa phụ 
quyền cũng đón nhận triết học Phật giáo để 
đáp ứng nhu cầu của những tập tục của họ. Lại 
nữa, dù cho các nền văn hóa phụ quyền này có 
vẽ đặt thế nào về người mẹ, thì những gì 
chúng ta học được từ mẹ ta, tình thương và sự 
nuôi dạy chúng ta như những đứa trẻ của mẹ, 
chính là điều có thể tạo nên hòa bình. Loại hòa 
bình này có thể đạt được qua lý tưởng Bồ-tát. 
Như người mẹ thương yêu đứa con một của 
mình, vị Bồ-tát thương tất cả chúng sinh. Vị ấy 
biết cái khổ mà cuộc đời đã báo trước, biết rõ 
nỗi đau đớn và ưu sầu khi mất người thân yêu, 
và biết rõ sự tàn phá của cái già, bệnh và chết. 
Vị Bồ-tát, dù nam hay nữ, đều canh cánh việc 
giải thoát mình ra khỏi vòng sinh tử và cứu 
giúp tha nhân. 

Như người mẹ dùng cả sinh mạng, 
Bảo vệ đứa con, đứa con một của bà, 

Với tình thương vô biên như thế, 
Vị Bồ-tát thương hết thảy chúng sinh (1). 

 Phật giáo đầy ắp những hình tượng và ẩn 
dụ phong phú về tình thương cao cả giống như 
tình thương lý tưởng của người mẹ đối với con. 
Trong triết học Phật giáo, không có tình 
thương nào lớn hơn tình mẹ thương con, cũng 
không có sự hy sinh nào lớn hơn sự hy sinh 
của mẹ khi sinh con. Tình mẹ được tôn trọng 
như thế vì bài học tình thương và đức hy sinh 
của nó. Nhưng, tình mẹ cũng bị chê vì sự dính 

mắc với con cái bởi vì qua sự ràng buộc này 
người ta phải nếm trải khổ đau.  Bài tiểu luận 
này khảo cứu về tình mẹ được lý tưởng hóa 
trong nhiều tác phẩm và kinh Phật như một 
hình mẫu của tình thương vô biên, Trung đạo 
và Bồ-tát đạo. Cũng bàn luận thêm vai trò của 
tình mẹ trong văn hóa Phật giáo và các nền 
văn hóa phụ quyền thống trị, nhất là trong 
truyền thống Trung Hoa. 
 
 

Trong triết học Phật giáo, mọi người đều 
có tiềm năng chuyển hóa và tiềm năng nhận 
thức. Dù không có khái niệm về tội tổ tông, 
cũng có khái niệm ăn năn hoặc hối lỗi. Tuy 
nhiên, các nền văn hóa phương Tây, hầu hết 
người ta được dạy rằng họ là người có tội từ khi 
sinh ra. Đối với phụ nữ trong xã hội Công giáo, 
tội này được truyền xuống từ người mẹ đầu 
tiên, Eva, người đã dám tầm cầu tri thức. Trong 
tư tưởng Phật giáo không có loại tội lỗi chống 
lại phụ nữ như thế. Ấy vậy mà, các nền văn 
hóa phụ quyền của Đông phương đã đón nhận 
triết học Phật giáo để đáp ứng như cầu của 
những tập tục của họ.  Nhưng, mặc cho những 
huấn thị có tính gia trưởng kia, tình mẹ và 
những gì chúng ta học được từ mẹ, tình thương 
và sự nuôi nấng chúng ta như những đứa trẻ 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

file:///C:/Users/hao/Desktop/Chanh%20Phap/NEW%20CHANHPHAP/ChanhPhap%2081%20(08.2018)/Tình%20Mẹ%20Trong%20Phật%20Giáo%20(Nguyen%20Hanh%20dich).doc#_edn1#_edn1


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      18 

của mẹ, lý tưởng Bồ-tát, là con đường đi đến 
hòa bình. 

 
Tình Thương Bao La 
Tình thương bao la vô điều kiện và trùm 

khắp tất cả chúng sinh là tâm Từ (metta). Mục 
đích của tâm Từ là ước muốn tất cả mọi loài 
được an vui. Nó vô điều kiện. Nhưng, trước khi 
ban tình thương cho người khác, người ấy phải 
thương mình. Đức Phật dạy rằng nếu ai có thể 
giữ vững tâm Từ lâu chừng bằng tiếng khảy 
móng tay, người ấy có thể đạt Niết-bàn (2). 
Phát triển cái tâm an trú trong tâm Từ sẽ giúp 
hành giả thoát khỏi nỗi khổ ích kỷ và tham 
luyến. Để thành tựu tâm này, Đức Phật khuyên 
chúng đệ tử cố gắng đạt được cái tâm có một 
phần tư tâm Từ, một phần tư tâm Bi, một phần 
tư tâm Hỷ và một phần tư tâm Xả (3). Bốn 
phẩm hạnh này được biết là Phạm trú hay Tứ 
vô lượng tâm, trong đó, tâm vô lượng thứ nhất 
là tâm Từ. Tâm vô lượng thứ hai, tâm Bi 
(karuna), là ước muốn chấm dứt khổ đau cho 
người khác. Người mẹ lý tưởng trong Phật giáo 
thể hiện tinh thần dấn thân vô ngã và tình 
thương vô điều kiện dành cho con. Theo 
Sharan Salzberg, một hành giả và tác giả phật-
tử thì: 

Chính tâm Bi mới gỡ bỏ được cái then nặng 
nề, mở tung cánh cửa đến tự do, [và] khiến 
cho cái tâm lượng nhỏ nhen trở nên rộng lớn 
như vũ trụ. Tâm Bi sẽ lấy đi sự trì trệ và thiếu 
linh động trong tâm; nó trao đôi cánh cho 
những ai còn dính mắc với vùng đất khô cằn 
của cái tôi. 

Chúng ta có thể hình dung tâm Bi là hiện 
thân của từ mẫu, người chỉ luôn hướng mọi suy 
tư và hành động vào việc chữa trị cho đứa con 
thơ đang bị bệnh của bà. Nó như thâm tình của 
người mẹ lúc hấp hối, bằng tất cả thương yêu, 
nói với con rằng cuộc sống giống như những 
làn sóng trên đại dương, là một phần của cái 
toàn thể. Mỗi làn sóng gợn lên rồi trở lại đại 
dương, nơi nó đến.  

 Tâm Bi cũng là sự thấu hiểu và chấp 
nhận. Nó phá vỡ những rào cản của sự đối 
ngẫu vốn được tạo ra bởi nền văn hóa gia 
trưởng. Tâm Bi là mong muốn tất cả chúng 
sinh thoát khỏi đau khổ. Sự thấu hiểu và chấp 
nhận biểu thị rõ đặc điểm tình thương vô điều 
kiện của mẹ dành cho con. Nếu chúng ta cũng 
thương nhau như mẹ thương con thì chúng ta 
sẽ hiểu tâm Bi.  

 Tùy hỷ với vận may cũng người khác là 
tâm Hỷ (mudita), niềm vui của sự thông cảm 
và tán thán, là Tâm vô lượng thứ ba. Nó là tâm 
thái không vị kỷ đòi hỏi phải hoàn toàn không 
có lòng đố kỵ. Mudita là một khái niệm lạ đối 
với xã hội cạnh tranh phương Tây. Tâm Hỷ 
nhấn mạnh rằng chúng ta không xem những 
nguồn lợi ích như có số lượng hạn định. Như 
người mẹ luôn có đủ tình thương cho tất cả các 
con, tâm Hỷ luôn có đủ vui vẻ để ca ngợi 
những thành công của kẻ khác.  

 Tâm vô lượng thứ tư, tâm Xả (upekkha), 
là tâm Từ, Bi và Hỷ với niềm vui và lợi lạc của 
tha nhân. Tâm Xả không phải là sự thờ ơ. Như 
người mẹ, tâm Xả là sự hiểu rõ rằng dù thương 
các con như nhau, nhưng theo tính khí của 
chúng bà đối xử có khác.  Chẳng hạn, một đứa 
bị bệnh cần thêm sự săn sóc của mẹ, một đứa 
khác đang ở trường thì không cần nhiều đến sự 
chăm chút của bà, trong khi đứa thứ ba thì có 
thể lại cần nhiều sự răn dạy để giúp bà yên 
tâm hơn về nó. Người mẹ thương các con trong 
khi nhận thấy rõ những nhu cầu của mỗi đứa. 

 Trong mối liên hệ với người khác, tâm 
Xả nhận ra rằng các mối giao thiệp thường 
được xây dựng trên tính bất định: lời khen hoặc 
tán dương có thể tạo ra tình bạn, trong khi lời 
nói ác ý hoặc chỉ trích có thể tạo ra kẻ thù. 
Tâm Xả là khả năng thấy xa hơn sự độc đoán 
và nông cạn, và nhận ra rằng tất cả chúng ta 
đều mong muốn một điều giống nhau trong 
cuộc sống, cuối cùng là mong muốn rằng ta và 
những người ta thương có hạnh phúc. Một khi 
có cái hiểu biết này chúng ta sẽ quan tâm đến 
mọi người theo cùng một cách.  

 Tâm Xả có nghĩa là sự cân bằng. Mục 
đích của Tâm vô lượng này là để làm cân bằng 
Từ và Bi với tất cả chúng sinh và cân bằng 
những xúc cảm như tự tôn và tự ty, vui và khổ.  
Nó cho qua đi nỗi lo âu và sợ hãi về sự sống, 
về cái chết, và tin vào luật nhân quả, nghiệp 
báo.   

 Trong ánh sáng của niềm tin vào sự tái 
sinh của người con Phật, cách đối xử bình đẳng 
với hết thảy chúng sinh thì thật đầy nghĩa. Đức 
Phật dạy rằng quả thật rất khó để tìm thấy ai 
mà chẳng từng là cha, mẹ, anh em, chị em, 
con trai hoặc con gái của mình trong kiếp trước 
(4).  

 Salzberg cho rằng trong vòng luân hồi 
vô tận, chúng ta đã từng thực hiện tất cả 
những tâm thái hành nghiệp như: thương, 
giận, sợ hãi, giết hại, tổn thương, cướt đoạt, 
cứu giúp và phụng sự (5). Trong triết học Phật 
giáo, không có sự tách biệt với bất cứ chúng 
sinh nào vì chúng ta đã từng là mọi loài và 
từng làm mọi điều trước đó; không có ai thấp 
hơn hoặc cao hơn đối với bất kỳ ai khác. Một và 
mỗi kiếp sống có tương quan và liên hệ với 
nhau.  

Ngài Long Thọ, bậc đại luận sư của triết 
học Phật giáo, nói:  

Nếu chúng ta chia quả địa cầu này ra từng 
hạt nhỏ như trứng cá, số hạt này cũng không 
lớn bằng số lần mà mỗi chúng sinh hữu tình đã 
từng là mẹ của chúng ta. 

 
Trung Đạo 
Phật giáo là con đường Trung đạo. Trước 

và cho đến khi Đức Thích Ca Mâu Ni đản sinh, 
bất kỳ vị tầm cầu tâm linh nào cũng tìm về 
hoặc khổ hạnh hoặc hưởng lạc như con đường 
đi đến giác ngộ. Sau khi làm theo cả hai con 
đường và tự thấy không có kết quả, Đức Phật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      19 

tự mình khám phá con đường không cực đoan. 
Trưởng lão Narada nói:  

Như người mẹ không thấy sự tách rời giữa 
bà với đứa con một của bà và bảo vệ nó bất 
chấp nguy hiểm tánh mạng mình, cũng vậy, 
người du hành tâm linh bước theo con đường 
Trung đạo này sẽ tỏa chiếu những tư duy từ ái 
đồng hóa mình với tất cả (6). 

Phật giáo dạy rằng nhờ tiến theo con 
đường Trung đạo này chúng ta sẽ chấm dứt 
đau khổ và luân hồi (samsara) và tìm thấy sự 
giác ngộ. Trung đạo gồm có tám nguyên tắc 
sống, Bát chánh đạo: chánh kiến, chánh tư 
duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng, 
chánh tinh tấn, chánh niệm và chánh định. 
Những suy nghĩ về thương và hiểu hướng đến 
tất cả chúng sinh là chánh tư duy. Đức Phật 
dạy rằng hiểu và thương có năng lực xoa dịu 
nỗi khổ đau của tất cả chúng sinh (7). Hiểu rõ 
rằng trong cuộc sống có khổ đau, nguyên nhân 
của khổ là tham ái, và con đường dẫn đến 
chấm dứt khổ là Bát chánh đạo, là bản chất 
của trí tuệ và chánh kiến (8). Loại hiểu biết sâu 
sắc này cấu tạo thành Tứ thánh đế của Phật 
giáo. 

 
Vai Trò Của Tình Mẹ  
Vào thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, cái 

điều được trông mong là một người nữ trở 
thành người mẹ và sinh con trai, mười đứa con 
trai là con số lý tưởng (9). Thiên chức làm mẹ 
được xem là “cái thang thích hợp để lên thiên 
giới”; nhờ làm tròn bổn phận của người mẹ, 
người phụ nữ đạt được vị trí ở các cõi cao hơn 
(10). Lại nữa, người phụ nữ sanh lên cõi trời có 
liên quan hệ đến việc trở thành người mẹ, 
trong tác phẩm Những Phụ Nữ Đầu Tiên của 
Phật Giáo: Dịch và Chú giải về Trưởng Lão Ni 
Kệ, Susan Morcott trích dẫn lời của Brahman 
Vaisista: 

“Người thầy được tôn kính gấp mười lần 
người trợ giảng, người cha được tôn kính gấp 
trăm lần người thầy, và người mẹ được tôn 
kính gấp ngàn lần người cha.” (11) 

Lạt-ma Tsering Everest nói rằng trong 
truyền thống Đại thừa, không có hành động 
nào được kính trọng và đề cao hơn sự chịu 
đựng đau đớn, loại đau đớn cho phép một 

chúng sinh khác có được thân người và có cơ 
hội đạt đến giác ngộ (12).  

Như thế người mẹ là hiện thân của tất cả 
cái gọi là trí tuệ, tự trọng, sức mạnh, tự hào, từ 
bi, vinh quang, chu đáo, lắng nghe, ân cần, 
hợp lý, khoan dung, và thương yêu. Tình mẹ lý 
tưởng được xem là hình mẫu cho tất cả tình 
thương:  

Nếu quán về sự ân cần của mẹ đối với 
chúng ta, lòng hiếu thảo của chúng ta sẽ tăng 
lên. Trước khi chào đời, chúng ta được bảo vệ 
và được cưu mang trong bào thai của mẹ…Sự 
hiện diện của chúng ta không chỉ mang đến 
gánh nặng thể xác, mà còn là trách nhiệm làm 
hạn chế tự do của mẹ. Lúc sinh nở, chúng ta đã 
mang đến sự đau đớn kiệt sức cho mẹ, và rồi, 
mẹ ta liền lập tức quên tất cả điều đó và vui 
sướng như thể bắt được viên ngọc khi thấy 
chúng ta chào đời an toàn. Khi còn bé, chúng 
ta không thể tự chăm sóc, mẹ cũng không 
nhờm gớm tiêu giãi và chăm sóc chúng ta dịu 
dàng. Không có sự chăm sóc của mẹ chúng ta 
không thể còn sống đến ngày nay (13).  

Tình mẹ là chuẩn mực đạo đức, chẳng phải 
bất kỳ người phụ nữ nào cũng có thể sinh một 
vị Phật. Vị ấy phải là Người Mẹ Chân Chính. 
Người phụ nữ sinh ra một vị Phật phải là “người 
đặc biệt về mọi phương diện” (14). Lúc chuẩn 
bị cho sự đản sinh của thái tử, người sau này 
trở thành Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mẹ Ngài 
đã phát nguyện với chồng, vua Tịnh Phạn rằng 
bà sẽ không tổn hại đến bất kỳ sinh vật sống 
nào, không trộm, không dùng chất say, không 
nói lời phù phiếm, đâm thọc, dối trá, không đố 
kỵ cũng không tà kiến. Thay vào đó, bà sống 
cuộc đời trinh bạch, “thân thiện với tất cả” và 
giữ mười một giới (15). Vài ngày sau khi sinh 
hạ thái tử, Hoàng hậu Maya mất và được tái 
sinh làm một thiên tử trên cõi trời Đâu Suất.  

Ngoài ra, quả địa cầu nơi ta đang sống 
cũng là mẹ của chúng ta. Bà làm chứng về sự 
bất kính của chúng ta trong hình thức tàn phá 
môi trường, vũ khí chiến tranh và bà đang chịu 
khổ trong im lặng. Lại nữa, đất mẹ không 
ngừng tha thứ tất cả những gì đã làm tổn hại 
đến bà. Quả thật, sự hy sinh của mẹ được bộc 
lộ trọn vẹn trong tư tưởng Phật giáo.  

Kinh Báo Hiếu Phụ Mẫu Thâm Ân liệt kê 
mười ơn sâu, hay mười sự hy sinh mà người mẹ 
đã dành cho con.  

Ơn thứ nhất: bảo bọc và chăm sóc khi con 
còn trong thai.  

Ơn thứ hai: chịu đau đớn khi sinh con.  
Ơn thứ ba: quên hết đau đớn khi con được 

chào đời an toàn. 
Ơn thứ tư: ăn đắng cay và để dành bùi 

ngọt cho con.  
Ơn thứ năm: để con nằm nơi khô ráo và 

mình nằm phía ướt.  
Ơn thứ sáu: cho bú mớm và ẵm bồng. 
Ơn thứ bảy: tắm giặt, rửa ráy.  
Ơn thứ tám: luôn nghĩ về con khi con đi 

xa. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      20 

Ơn thứ chín: quan tâm sâu sắc và tận tình.  
Ơn thứ mười: hết mực yêu thương và cảm 

thông.(16)  
Bình luận hình ảnh nữ giới trong Đại thừa 

Phật giáo, Diana Paul cho rằng “người mẹ 
tượng trưng cho sự chịu đựng, sự đau đớn, trói 
buộc và phụ thuộc” (17). Đối với Paul, trong 
Phật giáo Đại thừa, “tình mẹ rơi vào địa hạt thế 
tục, chẳng phải thiêng liêng” và mục đích là 
được giải thoát khỏi đau khổ và những trói 
buộc khác của bổn phận làm mẹ (18). Theo đó, 
Paul nhấn mạnh, “người mẹ không thể thoát 
khỏi khổ đau hoặc giải thoát khỏi những dính 
mắc cuộc sống vì sự ái thủ của bà với con 
cái” (19). Hơn nữa, ví dụ điển hình khác trong 
Kinh Đứa Trẻ và Năm Bà Mẹ, người phụ nữ bị 
ràng buộc và hết sức bị giới hạn bởi bổn phận 
của người mẹ và mối liên hệ với con (20). 

 
Tình Mẹ Trong Truyền Thống Phật 

Giáo Trung Hoa 
Khi đã truyền bá và hưng thịnh ở các nước 

khác, Phật giáo được tô điểm bởi những bối 
cảnh văn hóa khác nhau trong đó nó tìm thấy 
chính mình. Trung Hoa với nền triết học Khổng 
giáo hiện hữu trước đó có thể được xem là một 
ví dụ hoàn hảo vì nó cũng nhấn mạnh về sự 
hiếu thảo với cha mẹ. Alan Cole, tác giả và sử 
gia các tôn giáo châu Á, lưu ý rằng đạo hiếu 
trong truyền thống Trung Hoa được minh họa 
qua tình cha và con (21). Phật giáo ở Trung 
Hoa cũng công nhận sự nhấn mạnh đặt biệt về 
tình mẫu tử nhưng ơn của mẹ đối với con là 
loại ơn được báo đáp trước. Sự báo ân này, bao 
gồm thực hiện việc quyên cúng đến chùa Phật 
giáo địa phương cho các buổi lễ hằng ngày và 
tụng kinh Phật, tu dưỡng sẽ tạo ra phúc đức 
giải trừ tội lỗi (22). Cái vòng thọ ân và báo ân 
được hiểu là: (1) Ý thức về sự mang ơn của 
con đối với mẹ, ơn này cần được báo đáp trước 
(2) việc người con quyên cúng đến một cơ sở 
Phật giáo, với công đức được ghi nhận (3) 
những phương cách giúp các bà mẹ tránh được 
và giải quyết cái ‘nợ bế tắc’ trong gia đình.  Mối 
đe dọa ngầm là nghiệp ác của con cái, tức là, 
bất hiếu với mẹ (23).  

Điểm chính trong lối hành trì của truyền 
thống Phật giáo Trung Hoa là tin rằng về bản 
chất người nữ ô uế trong khi người nam ít hơn. 
Bất cứ điều phước đức nào được tích góp bởi 
người nữ đều đến từ con trai (24). Do đó, 
người vợ của con được xem là mối đe dọa cho 
lòng hiểu thảo vì thế bà lái anh ta ra khỏi bổn 
phận (làm chồng) và theo đuổi tình thương của 
người con dành cho mình (25). Trong Kinh Báo 
Hiếu, “tình mẹ” được thừa nhận là mang lại sự 
êm ấm và gia đình thăng tiến trong khi tình 
yêu của người “phụ nữ khác” kể cả người vợ, bị 
xem là mối nguy hiểm chống lại gia đình và xã 
hội (26).  

Tịnh và nhiễm cũng được đưa vào khoa 
phẫu thuật về người mẹ. Nửa thân trên của 
mẹ, bao gồm mặt và ngực, được xem là tốt, vì 

chúng là nguồn gốc của sự nuôi dưỡng. Nửa 
thân dưới của người mẹ bị khinh thị vì (đó là) 
guồng sinh sản và kinh nguyệt, bị xem là phần 
thấp kém trong vũ trụ (27). Cole chỉ ra rằng 
người mẹ “có hai loại hy sinh về máu”: sữa là 
sự hy sinh về “máu trắng”, ơn này bao gồm 
trong loại ơn cần được báo đáp trước, tuy 
nhiên, máu lúc sinh nở và kinh nguyệt là uế 
bẩn phải được hóa thảy (28).  

Lại nữa, người mẹ được biết như “phụ mẫu 
thâm tình” (29) và, theo đó, không có tình 
thương nào mạnh hơn tình mẹ thương con 
(30). Trong Kinh Phụ Mẫu Thâm Ân, người con 
trai được khuyến khích đáp lại tình thương này 
và yêu kính mẹ mình, không phải chỉ với chính 
bà, mà với cả người nữ trẻ hơn, có cái nhìn lý 
tưởng hóa về mẹ (31).  

Còn trong những truyền thống Phật giáo 
khác, người mẹ được minh họa với những nét 
như trí tuệ, từ bi và sáng suốt. Ở Trung Hoa, 
ngoại trừ đức Quan Thế Âm, người mẹ không 
có dáng người cao nhã quý phái (32). Tuy 
nhiên, trẻ con được khuyên theo lời dạy của mẹ 
để có được sự bảo hộ của thần linh và được 
may mắn (33). Như được minh họa trong Kinh 
Quán Thế Âm Bồ Tát, những điều kiện để được 
sinh về Tịnh Độ được giải thích rằng: như người 
mẹ trên tử sàng để lại lời trăng trối với con là 
hãy nhận thức về lý tưởng giác ngộ và báo đáp 
thâm ân cha mẹ qua việc dấn thân vào Bồ-tát 
đạo (34). 

 
Bồ Tát Đạo 
Vị Bồ-tát luôn muốn lợi lạc cho cuộc đời. 

Mẹ thương yêu đứa con một như thế nào thì vị 
Bồ-tát thương tất cả chúng sinh cũng như thế 
ấy. Một Bồ-tát thì thương chúng sinh đến độ vị 
ấy chỉ luôn muốn cống hiến đời mình vì lợi ích 
cho tha nhân. Vị ấy biết cái khổ mà cuộc đời đã 
báo trước, biết rõ nỗi đau đớn và ưu sầu khi 
mất người thân yêu, và biết rõ sự tàn phá của 
cái già, bệnh và chết. Vị Bồ-tát, dù nam hay 
nữ, đều đoái tưởng đến cuộc đời và cứu giúp 
người mà vị ấy có thể giúp. Nó mang đến sự 
dõng mãnh phi thường để phát thệ nguyện của 
vị Bồ-tát: Tôi mong đạt quả vị giáo ngộ vì lợi 
lạc của hết thảy chúng sinh, và sẽ không vào 
Niết Bàn cho đến khi tôi đã cứu giúp ngọn cỏ 
cuối cùng đạt được Niết Bàn (35).  

Trong Kinh Kalama, Đức Phật dạy rằng 
không nên theo Ngài vì lời dạy mà nên thực 
hiện mọi nỗ lực để đạt được sự hoàn thiện bản 
thân. Đây là nguyên tắc chính của Bồ-tát đạo. 
Trước khi Đức Phật thành đạo, Ngài đã hoàn 
thiện bản thân qua nhiều kiếp hành Bồ-tát đạo. 
Tự hoàn thiện là ý nói rằng Đức Phật nhắc nhở 
sự tương quan tương duyên của chúng ta với 
mọi loài. Con đường này gồm có ba giai đoạn 
chính: Sơ tâm, phát Bồ-đề tâm, và hành các 
hạnh Ba-la-mật (36). Lớn nhất trong các Ba-la-
mật này là Bát-nhã-ba-la-mật, trí tuệ viên 
mãn, và  là “Mẹ của các Đức Phật.” Các Ba-la-
mật là khả năng tiềm tàng của Tuệ Mẫu hiểu lộ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      21 

một cách tự nhiên qua vị hành giả miên mật 
(37).  

 Kinh Đại Bát Nhã được xem là thánh 
điển nền tảng của Đại thừa Phật giáo và là sự 
Chuyển Pháp Luân lần thứ hai. Kinh này tán 
thán pháp duyên khởi và Bát-nhã-ba-la-mật 
(38). “Phật Mẫu” sinh ra các đức Phật và Bồ-
tát từ trí tuệ. Chư Phật và Bồ-tát nương nơi trí 
tuệ của Phật Mẫu mà ra đời. Joanna Macy, học 
giả Phật giáo, gọi đấy là: “Mẹ của các đức Như 
Lai,” “Mẹ của các bậc Thiện Thệ,” “Mẹ của các 
vị Bồ-tát,” “Thầy của các đức Như Lai trong thế 
giới này,” và “cội nguồn và bảo mẫu của sáu 
Ba-la-mật” (39). Như vậy, trí tuệ được kính 
trọng như hình tượng của mẹ. Đệ tử của Đức 
Phật, tôn giả Xá-lợi-phất tán thán Tuệ Mẫu 
trong bài tán kỳ diệu như sau:  

Người đáng tán thán bất tận. Người hoàn 
toàn vô nhiễm, vì không có gì trong thế giới hư 
huyễn này có thể làm vấy bẩn người. Người là 
dòng ánh sánh tuôn chảy bất tuyệt và lan tỏa 
khắp từ chúng sinh hữu tình đến vô tình, người 
xua tan bóng mờ của đêm tối ảo vọng (40).  

 Phật Mẫu, Bát-nhã-ba-la-mật, là bậc 
thầy trí tuệ. Đặc điểm nữ tính trong loại trí này 
đã truyền tải được hình ảnh chói lọi của vị Bồ-
tát đầy nhiệt huyết được hình dung qua các ví 
dụ như “một phụ nữ mang thai sắp sinh,” 
“người mẹ chăm sóc đứa con một,” và “người 
nam hẹn gặp một cô gái duyên dáng (41). Về 
Phật Mẫu, Lex Hixon nói: Kinh Bát Nhã Tam 
Muội viết rằng đối với chư Phật và các vị Bồ-
tát, Bát-nhã-ba-la-mật “chính là bản tính, là 
huyền diệu, là người dẫn đường, là sức mạnh 
và là nguồn an lạc chân thực của các 
Ngài.” (42)  

Một cách bi mẫn, Bát-nhã-ba-la-mật tiết lộ 
cho chúng ta thấy thế giới như chính nó là 
(yathabutham), chẳng phải bằng nâng niu, âu 
yếu hay vỗ về mà bằng trí tuệ và cái nhìn 
thông suốt của người (43). Đức Phật dạy rằng 
hết thảy chúng sinh đang chịu khổ và do đó, 
(các chúng sinh ấy) truyền cảm hứng trong ta 
và họ cần tâm từ bi của chúng ta. Chư Bồ-tát 
dấn bước vào cõi kham nhẫn này để giải thoát 
chúng ta như những người mẹ. Và, như người 
mẹ, các ngài yêu thương chúng ta như con đỏ. 
Bằng tình thương chân thật, không cần đền 
đáp, chư Bồ-tát hy sinh tánh mạng mình để 
chấm dứt nỗi khổ của nhân thế. Tình thương 
này là tâm Từ bi. Hixon nói rằng “Chư Bồ-
tát ...trở thành sự biểu hiện về nhận thức viên 
mãn của Thánh Mẫu Bát-nhã-ba-la-mật.” (44) 

 Qua cái “màu đen chói rực của thai 
tạng”, Tuệ Mẫu “sinh ra pháp bất sinh” cho sự 
giác ngộ tỉnh thức, và các vị Bồ-tát như là con 
trai và con gái tinh thần của ngài (45). Họ 
được “sữa trí tuệ” nuôi dưỡng để giữ vững “tấn 
lực và từ bi” (46). Người là bất diệt, như hư 
không (47) Người là sự tuần hoàn không có bắt 
đầu và kết thúc. Tuệ Mẫu kêu gọi chúng ta nên 
sinh từ thai tạng của người như các vị Bồ-tát, 
sẵn sàng cứu vớt và ứng biến qua trí tuệ của 

người với những phương tiện thiện xảo (upaya) 
(48). Tin vào phương tiện của người, xả bỏ hết 
tất cả ảo tưởng, trực nhận tính Không, và giải 
thoát mình khỏi sợ hãi. Câu chú của người chứa 
đựng sự tinh nguyên của Bát-nhã-ba-la-mật: 
Gate, Gate, Paragate, Parasamgate, Bodhi, 
Swaha! (vượt qua, vượt qua, vượt qua bờ bên 
kia, đến giác ngộ, Hạnh phúc thay!).  

Lý tưởng Bồ-tát được biểu lộ qua các tấm 
gương Từ bi của đức Quan Âm, đức A Di Dà và 
đức Tara. Đức Quan Âm được biết đến như hình 
tượng người mẹ cho những ai cần đến mẹ và, 
với vài vùng Phật giáo, Ngài là “dáng vẻ người 
mẹ trong tư tưởng Đại thừa”.(49) Đức Phật A 
Di Đà, vị giáo chủ của cõi Tịnh Độ, trong 
trường hợp cá biệt này Ngài được miêu tả như 
một người nữ, một từ mẫu trên tử sàng, bằng 
tất cả thương yêu, khuyên bảo và truyền niềm 
phấn khởi cho con gái, đức Quan Âm, để hành 
Bồ-tát đạo.(50) Tôn hiệu Tara có nghĩa là “Bậc 
Cứu Nguy.” Tâm từ bi của Ngài đối với tất cả 
chúng sinh và muốn ngăn trừ khổ đau của họ 
lớn đến độ nó được cho là mạnh mẽ hơn cả tình 
mẹ thương con. Trong Tara Tantra, Ngài được 
biết đến như là “Tam Thế Phật Mẫu” và là vị 
cứu tinh đầy bi mẫn của tất cả chúng sinh.  

 
Kết luận 
Như ngài Walpola Rahula, vị Trưởng lão và 

sử gia, nhận xét, “Tình mẹ dành cho con không 
phải Phật giáo cũng không phải Công giáo: đó 
là tình mẹ” (51). Tình mẹ không phải chỉ dành 
cho Phật giáo. Hình ảnh người mẹ cho con bú 
là một trong những hình ảnh ấn tượng nhất của 
tình người (52). Hòa bình thật sự nằm trong 
mỗi chúng ta, dù phật-tử, tín đồ Công giáo, Hồi 
giáo, Do Thái giáo, hay bất cứ phương pháp tu 
dưỡng tinh thần và tôn giáo nào trên thế giới 
chăng nữa, và sự hòa bình này có thể được tìm 
thấy bởi sự nối kết lại với sức mạnh của tình 
mẹ. Tình mẹ là tình cảm thánh thiện và vô tội 
đã nuôi dưỡng chúng ta khi còn bé. San sẻ tình 
thương này với thế giới như người mẹ dành tình 
thương cho con là một đại lộ hướng đến hòa 
bình và là món quà lớn nhất của chúng ta trao 
cho người. 

 
Nguồn: http://jarm.journals.yorku.ca/

index.php/jarm/article/view/4955/4149 
 
________________ 
 
Chú thích: 

 
* Lời người dịch: Bài viết này, trong nguyên tác 

tiếng Anh, các chú thích được chua vào liền sau mỗi câu 
trích dẫn. Ở đây chúng vẫn được giữ nguyên khi chuyển 
ngữ và đã được đưa vào phần ‘hậu chú’ để tiện cho việc 
theo dõi mạch văn trong tiếng Việt. 
1) Metta Sutta, Sutta Nipata 143-151 
2) Gunapala Dharmasiri. n.d: Fundamentals of Buddhist 

Ethics. USA: Golden-Leaves, p. 43. 
3) Bodhi, Bhikku. (trans). 1995.  The Middle Length 

Discourses of the Buddha: A New Translation of the 
Majjhima Nikaya, 43:1. 

http://jarm.journals.yorku.ca/index.php/jarm/article/view/4955/4149
http://jarm.journals.yorku.ca/index.php/jarm/article/view/4955/4149


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      22 

4) Dharmasiri, n.d.: 45 
5) Sharon Salzberg. 1995. Loving-kindness:The 

Revolutionary Art of Happiness. Boston: 
Shambhala Publications, p. 185 

6) Narada. 1988. The Buddha and His Teachings. 
Kuala Lumpur: Buddhist Missionary Society, p. 
326. 

7) Thich Nhat Hanh. 1991. Walking in the Footsteps 
of the Buddha: Old Path, White Clouds. Berkeley: 
Parallax Press, p. 33 

8) Walpola Rahula. 1978. What the Buddha Taught. 
Taiwan: The Corporate Body of the Buddha 
Educational Foundation, p. 49 

9) Susan Murcott. 1991. The First Buddhist Women: 
Translations and Commentaries on the Therigatha. 
Berkeley: Parallax Press, p. 75. 

10) Narada, 1988: 311. 
11) Susan Morcott , 1991: 77. 
12) J. Mandell. 1995. “Buddhism and Mothering.” in K. 

L. Tsomo, ed. Buddhism Through American 
Women's Eyes. Ithaca, NY: Snow Lion 
Publications, p. 57. 

13) Susan Morcott, 1991: 77. 
14) Diana Y. Paul. 1985. Women in Buddhism: Images 

of the Feminine in the Mahayana Tradition. 
London: University of California Press, p. 63. 

15) Diana Y. Paul, 1985: 63. 
16) Upasika Terri Nicholson. (trans.). n.d. “The 

Buddha Speaks the Sutra about the Deep 
Kindness of Parents and the Difficulty in Repaying 
It.” Chinese Trans. Master Kumarajiva. Internet 
Address: web.singnet.com.sg/-alankhoo/
Parents.htm.  

17) Diana Y. Paul, 1985:61. 
18) Diana Y. Paul, 1985:61. 
19) Diana Y. Paul, 1985: 66. 
20) Diana Y. Paul, 1985: 65. 
21) Alan Cole. 1998.  Mothers and Sons in Chinese 

Buddhism. Stanford: Stanford University Press, p. 
2. 

22) Alan Cole, 1998: 3. 
23) Alan Cole, 1998: 207. 
24) Alan Cole, 1998: 10.   
25) Alan Cole, 1998: 76. 
26) Alan Cole, 1998: 132. 
27) Alan Cole, 1998: 230. 
28) Alan Cole, 1998: 231. 
29) Alan Cole, 1998: 19. 
30) Alan Cole, 1998: 139. 
31) Alan Cole, 1998: 149. 
32) Alan Cole, 1998: 227. 
33) Alan Cole, 1998: 269, n. 37. 
34) Diana Paul, 1985: 265. 
35) Dharmasiri, n.d.: 92. 
36) Dharmasiri, n.d.: 89. 
37) Sandy Boucher. 1997. Opening the Lotus: A 

Woman's Guide to Buddhism. Boston: Beacon 
Press, p.61. 

38) Sandy Boucher. 1997: 64. 
39) Joanna Macy. 1991. World as Lower, World as 

Self: Berkeley: Parallax Press, p.109. 
40) Lex Hixon. 1993. Mother of the Buddhas: 

Meditation on the Prajnaparamita Sutra. Wheaton: 
Quest Books, p.17. 

41) Joanna Macy, 1991: 109.  
42) Lex Hixon, 1993:116. 
43) Joanna Macy, 1991: 111. 
44) Lex Hixon, 1993: 40. 
45) Lex Hixon, 1993: 96. 
46) Lex Hixon, 1993: 4. 
47) Joanna Macy, 1991: 110. 
48) Joanna Macy, 1991:113. 
49) Diana Paul, 1985: 266. 
50) Diana Paul, 1985: 266. 
51) Walpola Rahula, 1978: 6. 
52) Richard J. Davidson and Anne Harrington. 2002. 

Visions of Compassion: Western Scientists and 
Tibetan Buddhists Examine Human Nature. New 
York: Oxford University Press, p. 71. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MẤY BẬN THU PHAI 
 
Cặm cụi dịch Ức Trai 
Thu phai đà mấy bận 
Lá lay hay mộng lay 
Người đã xa xa lắm 
 
Đêm lạnh không tiếng dế  
Chỉ có tiếng thạch sùng 
Tiếng trời là tiếng gió 
Cửa sổ khép hờ rung 
 
Đời nay đâu có khác 
Cái ác vẫn hoành hành 
Giả danh và thâm độc 
Bạo quyền còn nhe nanh 
 
Thương tâm dân kiệt máu 
Đất nước phải còi xương 
Đọc người xưa càng thấu 
Đám vua quan bất lương 
 
Hồn quê trong mỗi chữ 
Thơ Ức Trai sáng trưng 
Cặm cụi ngồi dịch mãi 
Để học và nhớ ơn. 
 
 
 

 
 

NGUYỄN LƯƠNG VỴ 
 

Ghi chú: Ức Trai là tên hiệu của đại thi hào 
Nguyễn Trãi (1380 – 1442.) Ức Trai Thi 
Tập là tập thơ chữ Hán của Nguyễn Trãi. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      23 

nghĩ: “Nếu ta thử tài với người 
khác, sẽ bị cha mẹ vợ con anh 
em họ kiện thưa, còn người 
này cô độc, là kẻ vô thừa nhận 
dầu ta thử mà có chết cũng 
không sao!” 

Nghĩ thế, anh mới búng 
một viên sạn vào lỗ tai Ðức 
Phật Ðộc Giác, viên sạn đi 
xuyên qua lỗ tai bên này thấu 
qua lỗ tai bên kia, theo như 
người thường phải chết tại 
chỗ, nhưng Ðức Phật Ðộc Giác 
dùng thuyền định về đến tư 
thất mới nhập diệt. 

Anh ta tìm đến tư thất của 
Ngài để xem thử kết quả, thấy 
tín đồ bận lo hỏa táng và than 
khóc, anh mới khoe: 

- Mấy người biết không? 
Ngài mà chết đấy là do tài 
búng sạn của tôi! 

Tưởng khoe như vậy người 
ta khen mình, nào ngờ tín đồ 
tức mình lôi anh ta ra đánh 
chết. Vì tội giết chết Ðức Phật, 
anh ta bị sa vào địa ngục A 
Tì… 

 
 

Thông Kha 
 

“Các ngươi thường tự giữ gìn 
lời nói, đừng nói lời vô nghĩa, 
nên nói hợp thời hợp pháp, 
những lời nói ngoài việc lợi ích 
cho người, dù là nói chơi cũng 
không nên nói.” 

Thuở xưa tại Kinh đô Ba 
La Nại có một người hai chân 
bại xụi, nhưng anh ta có tài 
búng sạn thật giỏi. Do đó, 
những trẻ em trong thành 
thường đẩy xe chở anh ta ra 
ngoài cửa thành, để anh dưới 
gốc cây biểu anh lấy sạn búng 
lá cây thành hình thú này thú 
nọ chơi, rồi cho anh tiền. 

Một hôm, đức Vua ngự 
chơi vườn thượng uyển đi 
ngang qua chỗ ấy, những đứa 
trẻ kinh sợ bỏ chạy chỉ còn 
anh què ở lại. Ðức Vua trông 
thấy bừa bãi dưới đất những 
lá cây lủng lổ có hình thú rất 
ngộ nghĩnh mới phán hỏi quan 
hầu cận. Quan ấy biết rõ, mới 
tâu qua mọi lẽ. 

Ðức Vua đòi anh què đến 
hầu rồi phán: 

- Này gã kia, Trẫm có một 
vị quân sư, có tật ham nói, khi 
trẫm muốn nói điều chi, thì 
quân sư cướp lời nói hết, Trẫm 
không nói gì được. Ngươi có 
phương kế chi làm cho ông 
không nói nhiều được không?  

- Tâu Hoàng thượng! Nếu 
có vài cân phân dê, hạ thần có 
phương kế làm được. 

Ðức vua truyền đem anh 
què về triều, để anh ngồi một 
bên ngai, sau một tấm màn có 
khoét một lỗ và để gần anh 
một cân phân dê khô. Ðoạn, 
Ngài hội triều thần bàn luận 
việc nước. 

Vị quân sư quen tật cướp 
cả lời nói của mọi người. Khi 
ông há miệng thì bị anh què 
dò theo lỗ rèm búng một viên 
phân dê khô vào miệng. 
Nhưng vì ham nói quá, ông 
nuốt riết viên phân dê để nói 
nữa. 

Ðến chừng Ðức vua trông 
thấy anh què đã búng hết cân 
phân, Ngài mới bảo Quân sư: 

- Này Quân sư! Vì tật ham 
nói, nên khanh nuốt hết một 

cân phân dê khô mà vẫn 
chưa biết mình. Dạ dày của 
khanh không thể tiêu hóa 
được cân phân ấy, vậy khanh 
về nên uống thuốc xổ đi!  

Quân sư cả thẹn ra về. 
Từ ấy không còn nói nhiều 
nữa. 

Ðức vua mới phán: 
- Nhờ người bại này, mà 

lỗ tai của Trẫm đỡ bực bội. 
Sau đó Vua ban cho anh 

què thâu thuế một làng rộng 
lớn vài ngàn dân số để sinh 
sống… 

Sau một thời gian, có 
một người đến học nghề với 
anh bại nói trên. Sau khi học 
rành nghề, người ấy muốn 
thử tài mình, mới suy nghĩ, 
nếu mình búng sạn mà nhằm 
búng thử vào bò, heo, dê, 
ngỗng cùng gà vịt của người 
thì sợ bị họ đền, và sợ mình 
bị phạt. 

Một hôm gặp Ðức Phật 
Ðộc Giác, anh chàng bèn 

   

  
THỜI KINH 
 
Bên trời đêm nở Pháp Hoa 
Thời kinh mầu nhiệm sáng lòa càn khôn 
Ngón tay Phật chỉ vô ngôn 
Suối từ bi chảy qua hồn cát khô 
 
Hóa thân từng hạt mê đồ 
Đài sen chánh giới thơm Bồ Đề Tâm 
Mười phương nghi ngút hương trầm 
Dưới trăng thiền tọa niệm thầm Như Lai  
 

 
XUYÊN TRÀ 

Atlanta ngày 12 tháng 7, 2018 

Nên thận trọng lời nói 
     

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      24 

THIỀN PHẬT GIÁO ĐÃ GIÚP CHO 
12 TRẺ EM THÁI LAN GIỮ TÂM BÌNH TĨNH 

TRONG HANG ĐỘNG 
 

Tịnh Thủy chuyển ngữ 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

Huấn luyện viên của đội bóng Lợn Hoang đã 
từng sống tại một tu viện Phật giáo trong một 
thập niên và đã dạy cho 12 em trong đội banh 
của mình thiền trong hang động. 

Hình ảnh đội bóng trước khi gặp sự cố ở Tham 
Luang 

 

Khi 12 chàng trai trẻ Thái Lan bị mắc 
kẹt trong một hang động và được giải 
cứu từng người một được phát hiện đầu tiên 
bởi các thợ lặn người Anh cách đây một tuần, 
được báo cáo là đang thiền định. 

“Hãy nhìn xem họ đang ngồi chờ đợi như 
thế nào. Không ai khóc hay than gì cả. Thật 
đáng kinh ngạc,” mẹ của một trong những cậu 
bé nói với AP, đề cập đến một video được chia 
sẻ rộng rãi về thời điểm các chàng trai trẻ 
được tìm thấy. 

Hóa ra là huấn luyện viên của họ, Ekapol 
Chanthawong, người đã dẫn họ đi bộ vào hang 
động khi bị ngập lụt vào ngày 23 tháng 6, đã 
được huấn luyện thiền định như một tu sĩ Phật 
giáo trong một thập niên, trước khi trở 
thành một huấn luyện viên bóng đá. Theo 
nhiều nguồn tin, anh đã dạy các bé trai, tuổi 
từ 11 đến 16, thiền định trong hang động để 
giữ cho các em bình tĩnh và duy trì năng 
lượng của chúng suốt hai tuần. 

Bà Tham Chanthawong, dì của anh 
Ekapol, cho AP hay anh có thể ngồi 
thiền trong 1 giờ và điều đó chắc chắn đã giúp 

anh và 12 em cầu thủ giữ bình tĩnh trong hoàn 
cảnh ngặt nghèo. 

Huấn luyện viên Ekapol Chanthawong - Ảnh 
Dailymail 

 

Ekapol, 25 tuổi, sau khi bị mồ côi đã sống 
tại một tu việnPhật Giáo lúc ở tuổi 12. Theo 
báo Straits Times, anh đã được đào tạo để trở 
thành một tu sĩ trong 10 năm ở một tu viện ở 
huyện Mae Sai, tỉnh Chiang Rai Thái Lan, 
nhưng phải nghỉ giữa chừng để về nhà lo cho 
bà bị bệnh. Sau đó, anh được thuê làm trợ 
lý huấn luyện viên cho đội bóng đá có tên gọi 
là Wild Boars tức Heo rừng hay Lợn Hoang.. 

Bà Tham Chanthawong, dì của anh 
Ekapol, cho hay anh có thể ngồi thiền trong 1 
giờ và điều đó chắc chắn đã giúp anh và các 
cầu thủ giữ bình tĩnh trong hoàn cảnhngặt 
nghèo. 

Các vị lãnh đạo tu viện cho hay Ekapol là 
người có trách nhiệm và ngồi thiền một 
cách đều đặn. Anh vẫn giữ liên lạc thường 
xuyên với thiền viện sau nhiều năm. Vị trụ 
trì ở đó nói với tờ Wall Street Journal 

Kinh nghiệm Thiền định của anh ta là 
một tài sản hữu ích trong một tình huống cực 

https://thuvienhoasen.org/images/file/Q5Ns94nl1QgBAG0S/huan-luyen-vien-ekapol-chanthawong-anh-dailymail.jpg
https://thuvienhoasen.org/images/file/wvry9onl1QgBAN06/hinh-anh-doi-bong-truoc-khi-gap-su-co-o-tham-luang.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      25 

kỳ căng thẳng như bị mắc kẹt trong một hang 
động thực sự là không có gì ngạc nhiên. 
Thiền Phật giáo đã có khoảng 2,600 năm, kể từ 
khi Đức Phật bắt đầu dạy nó như một công cụ 
để đạt được sự minh bạch rõ ràng và an tâm, 
và cuối cùng, giải thoát khỏi đau khổ. 

Gần đây, các nhà nghiên cứu khoa học đã 
cho thấy trong các trường hợp lâm sàng rằng 
thiền chánh niệm (một thực hành thiền định cụ 
thể và một bài giảng dạy trong Phật giáo Thái 
Lan và các nơi kháctrên thế giới) có thể làm 
giảm lo âu và trầm cảm cũng như đau khổ. 

Mặc dù không có nhiều nghiên cứu ngẫu 
nhiên về thiền định và sức khỏe tâm thần, một 
nhà phân tích của viện Johns Hopkins, một cơ 
quan nghiên cứu chất lượng chăm sóc sức 
khỏe đã phát hiện ra rằng thiền định, và đặc 
biệt là thiền chánh niệm, có vai trò trong việc 
trị trầm cảm, lo lắng và đau khổ nơi người lớn 
– tựa như thuốc nhưng không có tác dụng phụ. 
Thiền cũng có thể, đến một mức độ thấp hơn, 
giảm tần số tâm lý đau khổ. Nghiên cứu về trẻ 
em vẫn còn khá sơ bộ, mặc dù ngày càng 
nhiều trường học đang thực hiện các chương 
trình dạy thiền chánh niệm. 

Như Sư Anh Thích Pháp Dụng, một đệ 
tử lớn của Thiền sư Thích Nhất Hạnh, đã nói với 
tôi trong một cuộc phỏng vấn vào năm 2016: 
Trong thiền định, “Bạn đang tu tập [an bình, từ 
bi, và sáng suốt] để bạn có thể truyền năng 
lượng cho người khác. Khi bạn ngồi với một 
người bình tĩnh, bạn có thể trở nên bình tĩnh. 
Nếu bạn ngồi với một người bị kích động 
và căm thù, bạn có thể trở nên kích động 
và căm thù.” 

Tính đến ngày 11.7, cuộc giải 
cứu đã thành công tất cả 12 em đã được đưa ra 
khỏi hang trong khi anh Ekapol được cho là tình 
nguyện là người ra sau cùng. 

Trong một phim hoạt hình được lưu 
hành ở Thái Lan, một nghệ sĩ biểu diễn Ekapol 
với một vòng đầy những con lợn nhỏ, thiền 
định một cách an bình. 

 
Nguyên văn bản tin: 

 
https://www.vox.com/2018/7/9/17548512/thai
-cave-rescue-soccer-boys-meditation-buddhism 
Tác giả Eliza Barclay @ elizabarclayeliza.barclay 

@ vox.com  
Cập nhật ngày 10 tháng 7 năm 2018, 11:36 

am EDT 
Tịnh Thủy chuyển ngữ 

Thư Viện Hoa Sen 

 
Đây là minh họa một cách chính xác 12 em 
được đem ra khỏi hang như thế nào. Chiều dài 
tổng cộng khoảng 3 miles trong đó có một chỗ 
ngập trong nước dài 0.6 mile (khoảng 1 cây 
số). Một thợ lặn đặc nhiệm SEAL đi đầu mang 
bình dưỡng khí cung cấp cho em ở giữa và một 
thợ lặn SEAL khác hộ tống em ở giữa bơi phía 
sau. Tất cả các em và thành viên cứu cấp đều 
được cho uống thuốc chống hoảng sợ (anti-
anxiety) vì phải hoạt động trong môi trường 
cheo leo hiểm trở không có ánh sánh ngoài đèn 
pin và kéo dài khoảng 5 tiếng đồng hồ. (Ảnh 
cảo báo Insider) 

https://www.vox.com/2018/7/9/17548512/thai-cave-rescue-soccer-boys-meditation-buddhism
https://www.vox.com/2018/7/9/17548512/thai-cave-rescue-soccer-boys-meditation-buddhism
https://thuvienhoasen.org/a30039/thien-phat-giao-da-giup-cho-12-tre-em-thai-lan-giu-binh-tinh-trong-hang-dong
https://thuvienhoasen.org/a30039/thien-phat-giao-da-giup-cho-12-tre-em-thai-lan-giu-binh-tinh-trong-hang-dong
https://thuvienhoasen.org/images/file/Qjdtbhjn1QgBAMFE/his-diagram-shows-exactly-how-the-thai-soccer-team-were-rescued-from-the-caves.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      26 

Hiếu Hạnh 
  

CHÂN HIỀN TÂM 

Từ nhỏ đến lớn… 
Là đến khi cha mẹ mất, chẳng bao giờ 

nghe ông bà nhắc đến hai chữ hiếu hạnh. Chưa 
hề nghe ông nói: “Con phải hiếu hạnh với mẹ 
cha.” Chỉ nghe ông bảo: “Mẹ ngủ, con đóng 
cửa nhẹ thôi.” “Con đi khẽ thôi, không thì mẹ 
thức giấc.” “Con lớn hơn em thì phải nhường 
em một chút.” Chỉ là những việc lặt vặt như 
thế. Có lẽ ông nghĩ tôi còn quá nhỏ, chưa 
đủ để ý thức về hai chữ hiếu hạnh nên không 
nói. Còn tôi, tuân lệnh cha vì sợ ông hơn là ý 
thức điều đó cần thiết cho mình hay cho 
một gia đình êm ấm. Cũng không ý thức đó là 
biểu hiện của lòng hiếu hạnh. Cho đến ngày, 
tôi có thể ý thức được ít nhiều về một vấn 
đề gì đó thì ông đã không còn. 

Mẹ, lại càng không nói. Mẹ sống lâu hơn 
cha mười mấy năm, nhưng cũng không hề 
nghe bà nói gì về hai chữ hiếu hạnh. Có thể, 
bà không biết gì về món quà mà con trẻ 
được ban tặng do việc hiếu hạnh mang tới. Có 
thể, với bà hiếu hạnh không cần thiết cho cuộc 
đời con trẻ bằng nghề nghiệp và tiền bạc. 
Cũng có thể bà biết tất cả nhưng không nói, vì 
nghĩ nói ra chắc gì nó đã nghe v.v... Có rất 
nhiều lý do khiến hai chữ hiếu hạnh không đến 
tai tôi. Chỉ không biết chính xác là lý do nào. 
Sống với mẹ ngần ấy năm mà chẳng hề 
biết con người mẹ thế nào, mẹ suy nghĩ ra 
sao… 

 
Cho đến ngày mẹ mất... 
Đó là lần đầu tiên, tôi ý thức ít nhiều về 

thứ mà thiên hạ gọi là tình mẫu tử thiêng 
liêng. 

Tôi đã khóc và nói với chư Phật rằng tôi 
bất hiếu. Thân tuy lớn mà trí không hơn đứa 
con nít. Chưa đủ lớn để ý thức về những gì nên 
làm và không nên làm đối với mẹ cha. 

Tôi đã nói với chư Phật, là tôi mong muốn 
gặp lại bà để làm những gì mà tôi chưa làm 
được. Tôi tin có kiếp trước, kiếp sau và tin 
những kẻ hữu duyên sẽ gặp lại nhau. Tôi đã 
nguyện khi nào gặp lại mẹ, sẽ làm mọi thứ để 
trả cái hiếu chưa tròn. 

Mẹ mất, tôi tụng tám vạn biến chú vãng 
sinh như thiên hạ đã dạy. Ngày đó chưa biết tu 
là gì. Cũng chưa gặp được Hòa thượng. Còn 
đang lang thang đây đó. Người ta chỉ cái gì, chỉ 
biết thành tâm làm cái đó. Tụng hơn tám vạn 
biến. Dư chút đỉnh phòng cho thiếu sót. 

Ngày cha mất, mẹ mang tiền cúng 

dường khắp nơi. Tôi cũng làm như thế cho bà. 
Tôi đi khắp các chùa ở Sài gòn, Biên Hòa, Thủ 
Đức để làm việc đó. Hy vọng mẹ được bình an. 

Mẹ mất, hai mắt không nhắm sát. Người 
ta nói: “Tại đi mà tâm không yên.” Tôi vuốt 
mắt cho bà cũng không thấy động tịnh. Anh 
vuốt, bà chịu nhắm. Tại anh hứa chăm sóc hai 
đứa nhỏ. “Mẹ cứ yên tâm mà đi.” Và bà đã yên 
tâm. Anh hiểu bà hơn tôi. Chẳng trách ngày 
còn sống, bà rất thương anh. Anh trưởng 
thành và mềm mỏng. Tôi thì cái gì cũng cứng 
ngắt, lại hay nóng nảy, hở chút là nhăn với bà. 

Khi bà đi, phải thay cho bà đúng cái áo 
mà bà thích. Bà thích cái áo xanh bông trắng 
tôi đã mua tặng bà Tết năm đó. Bà không thích 
cái áo màu lam, nên cứ dán chặc người xuống 
giường, không cho ai thay áo. Đến khi mang 
đúng cái áo đó ra, mọi thứ mới yên ổn. Người 
ta nói kiểu đó khó siêu thoát… 

“Khó” không có nghĩa là “không.” 
Thánh nữ Bà la môn trong kinh Địa Tạng, 

vì mẹ mà phát tâm trải dài sanh tử độ thoát 
chúng sanh trong ba đường khổ. Nguyện khi 
nào chúng sanh thành Phật hết rồi, cô 
mới thành Phật. Bà cụ thoát khỏi địa 
ngục, sanh thiên và đời vị lai cũng thành Phật, 
độ vô số chúng sinh. Trên đời này, không có 
gì không giải quyết được nếu biết cách giải 
quyết. 

Tôi đến với đạo, không phải vì có hiếu với 
mẹ cũng không vì để trả hiếu cho mẹ, chỉ là vì 
thấy cuộc đời bế tắc quá, không có đạo chắc 
sống không nổi. 

Không biết đã lần nào dám phát 
nguyện để cứu mẹ thoát chốn tam đồ chưa. Chỉ 
nhớ một lần, trong cơn mơ, thấy mẹ buồn 
buồn, tôi đã ôm bà vào lòng và phát thệ 
nguyện rằng: “Nguyện đời đời trải dài sanh 
tử, độ thoát tất cả chúng sanh trong các đường 
khổ để mẹ được yên vui mãi mãi.” Nguyện 
xong, thấy mưa gió sấm sét đầy trời. Chắc 
tại phát tâm hùng hồn quá. Hùng đến nổi tỉnh 
hồn dậy luôn. Thành thứ gì cũng dễ quên mà 
phần phát nguyện đó vẫn nhớ. Chỉ là… trong 
mơ. 

 
Tu là báo hiếu 
Hiếu hạnh được dạy rất kỹ trong các kinh 

luận. Nhưng tôi thấy người ta hay đồn thổi đạo 
Phật không bàn đến hiếu hạnh. Chắc tại thấy 
bỏ cha bỏ mẹ đi tu, nên tưởng đạo Phật chỉ dạy 
cắt ái ly gia, không ngó gì đến cha mẹ. Thật ra 
Phật dạy rất kỹ về hiếu hạnh, về việc con cái 
phải hiếu hạnh với cha mẹ thế nào. Dù trong 
cái duyên phải bỏ cha, bỏ mẹ đi tu thì trong 
việc đi tu ấy đã có sẵn phần công đức hồi 
hướng cho cha mẹ. Ở nhà lo cho cha mẹ chưa 
chắc đã bằng xuất gia tu hành, rồi dùng công 
đức tu hành đó hồi hướng cho cha mẹ. Đối với 
con cái cũng vậy. Mình lo toan cho chúng, 
không bằng mình tu hành cho có công đức, rồi 
dùng công đức đó hồi hướng cho chúng. 

Nghe tới đó, đừng hỏi tôi “Biết vậy sao 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      27 

còn ở đó, không xuất gia”? 
Chỉ là nằm ở quan điểm của chính tôi: Tu 

là ở tâm, không phải ở chùa hay ở nhà. Ở nhà 
mà chịu trừ bỏ tham sân, phá bỏ những nghiệp 
tập của mình, đó là tu. Vào chùa, nếu buông 
lỏng thương ghét, phát huy phân biệt, thêm 
lớn cao mạn thì tuy có “đi” mà không có “tu.” 
Ở nhà, nếu chạy theo tham dục, hết tán dóc, 
lại lên mạng, rồi coi tivi, không niệm Phật, 
cũng không tụng kinh, không có chút thời 
khóa tu tập nào cho mình thì không tu. Vào 
chùa, nếu giữ vững giới luật, thời khóa tu 
hành nghiêm túc và làm lợi ích cho mọi người, 
đó là tu. Dù chưa thể thực hành công phu miên 
mật, chỉ mới dừng ở mặt giữ giới và giúp 
đỡ mọi người, như một trưởng lão thời Phật 
Bảo Tạng, vẫn quí vô cùng. 

Thời đức Bảo Tạng Như Lai, chúng 
hội đông. Trong việc tu tập, Phật dạy rằng: 
“Nên nhớ thiền định. Chớ có giải đãi. Cũng cần 
tìm phương tiện tụng tập kinh giới.” Trong 
chúng, nhiều người không làm được. Như 
Lai phải hạ cấp xuống: “Tì-kheo nào mà các 
căn ám độn, không thể thực hành thiền 
pháp thì nên tu ba pháp của bậc thượng nhân. 
Đó là tọa thiền, tụng kinh và siêng năng giúp 
đỡ việc chúng.” Trưởng lão do tuổi đã lớn 
không kham nổi thiền pháp, nên đã suy nghĩ: 
“Ta nay đã già yếu, không kham nổi thiền 
pháp, nay nên tìm cách làm pháp siêng năng 
giúp đỡ.” Nghĩ rồi, liền quyết định vào thành, 
xin dầu thắp đèn về cúng dường đức 
Bảo Tạng Như Lai, khiến ánh sáng không dứt. 
Rồi nguyện mang công đức đó hồi hướng, để 
tương lai luôn gặp được pháp hội như 
vậy, thánh chúng như vậy, nghe pháp như 
vậy, và tu tập mà thành tựu quả vị Phật trong 
tương lai. Sau đó trưởng lão thành Phật, hiệu 
là Nhiên Đăng Như Lai. 

Thành với tôi, nói đến tu, thì ở nhà hay ở 
chùa đều tu được, vấn đề là có tu hay không. 
Dù là tu ít mà có tu, rồi dùng công đức tu 
hành ít ỏi đó hồi hướng cho con đường thành 
Phật của mình là được. Cũng y công đức đó 
mà hồi hướng cho những kẻ hữu duyên. Còn 
vào chùa mà việc chung không làm, tu cho bản 
thân cũng không tu, giới luật cũng không giữ, 
thì thôi nên ở nhà, vào chùa thêm rầu nồi canh 
của thiên hạ. 

 
Hiếu hạnh không nên đặt ở môi 
Ngày còn mẹ, hiếu không tròn. Mẹ mất, 

người ta nói không siêu thoát. Thành làm việc 
gì cũng hay nghĩ mẹ còn đó. Đã nghĩ mẹ còn 
đó thì… “làm vậy mẹ buồn, mẹ lo,” 
đương nhiên không làm nữa. Tâm mình đối với 
con cái thế nào, cứ y tâm đó mà làm cho mẹ. 

Mình nuôi dạy con, không mong tương lai 
nó nuôi lại mình. Chỉ cần chúng lo được 
cho bản thân là đủ. Còn ở đời, không thể tránh 
được những bất trắc. Vấn đề là thái độ của 
chúng đối với những bất trắc đó thế nào? Vững 
chãi hay suy sụp? Con cái không tự lo được 

cho bản thân hoặc suy sụp trước những bất 
hạnh của mình, cha mẹ sẽ chẳng yên. Thành 
với tôi, việc tự lo cho bản thân và vững chãi 
trước những nghịch cảnh hay cám dỗ, là nhân 
tố quan trọng trong mục báo hiếu. Nếu tôi có 
định, có tuệ và tạo được nhiều phước đức cho 
mình, nhất định cha mẹ yên vui. Cái yên vui 
đầu tiên, là không phải lo lắng vì sự yếu 
kém ngu si của con cái. Cái yên vui thứ hai là 
biết con cái không còn rơi vào các đường 
khổ. Bản thân con cái cũng yên vui, không chỉ 
do định tĩnh được trước những hiểm nguy mà 
còn có công đức hồi hướng cho cha mẹ, dù 
ông bà chỉ nhận được 1/7 công đức đã tạo 
dựng đó. 

Khi thấy gia đình bên cạnh, anh em tranh 
giành tố tụng lẫn nhau, dân phố rồi đến công 
an phải vào tận nơi giải quyết sự việc. Còn 
đứa con gái, khi lo cho em út, chỉ biết lo chứ 
không quan tâm em út đối xử với mình thế 
nào. Tốt cũng được. Không tốt cũng được. 
Tôi nhận ra rằng: Việc anh chị em trong 
nhà hòa thuận, thương yêu và biết đùm bọc 
lẫn nhau để giữ gìn truyền thống êm ấm 
của gia đình, cũng là cái duyên khiến cha 
mẹ vui lòng. Việc này đòi hỏi sự chung 
sức của anh chị em trong gia đình. Chung 
sức được thì khỏe. Không chung sức được thì 
mình làm một mình. Người đời không thể giải 
quyết sự việc êm đẹp, vì họ không thể bỏ qua 
những gì xúc phạm đến họ. Nhưng với người 
tu, nếu thật có đạo trong người, thì không có 
gì không thể làm được. Có đạo là có tình 
thương. Những gì người đời không thương 
được, người có đạo vẫn thương được. Đã lấy từ 
tâm làm nền tảng thì mọi việc nhất 
định xong. Cha mẹ thấy mình xử sự khi nào 
cũng với lòng rộng mở thì nhất định yên tâm. 
Nếu việc đã không thuận, mà còn đay nghiến, 
ghét bỏ, đi rao cùng khắp thiên hạ, cốt giữ uy 
tín cho mình thì chỉ tạo thêm rạn nứt, mà uy 
tín chưa chắc đã giữ được. Chẳng ích lợi gì cho 
mình và cho anh chị em trong nhà, lại còn bôi 
tro trét phấn lên mặt cha ông. 

“Giữ gìn truyền thống gia đình,” là lời dạy 
của đức Phật dành cho gia chủ Ca Thi La Việt, 
khi cha ông qua đời. Đương nhiên phải giữ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      28 

gìn những gì thuộc thiện pháp. Đó là lời Phật 
dạy cho hàng phật-tử tại gia không tu giải 
thoát. Nhưng tôi thấy nó cũng giúp mình buông 
xả khá nhiều trong những quan hệ giao 
tiếp không vui. Chỉ cần nghĩ làm vậy là phá vỡ 
hết những gì cha mẹ đã gầy công tạo dựng 
là tự nhiên tâm mình buông xả dễ dàng. Thành 
việc giữ gìn truyền thống này cũng giúp buông 
đi những loại ý nghiệp bất thiện. Ý nghiệp đã 
buông thì thân nghiệp khẩu nghiệp cũng 
buông. Nó giúp mình nghĩ đến cái chung mà bỏ 
đi cái tâm riêng tư nhỏ hẹp của mình. Mình tu 
thiền thì được cái lợi là người đời giữ gìn mà có 
khi rơi vào định chấp. Mình tu thiền, nhờ giữ 
mà buông. Buông ở mình nhưng không 
chấp đối với người. 

Cha không nói với tôi về hai chữ hiếu 
hạnh, nhưng cha dạy tôi cách thể hiện hiếu 
hạnh. Hiếu hạnh không thể chỉ dừng ở bờ môi 
chót lưỡi mà phải được thể hiện thành hành 
động ngay từ những ngày còn bé. Nhưng vì 
không ý thức được đó là hiếu hạnh, là việc 
tối cần thiết giúp con người hạnh phúc, nên tôi 
đã bỏ mặc nhiều thứ, chỉ làm những gì mà cha 
đã dạy trong những ngày cha còn sống. Không 
hể biết rằng bất hiếu khiến cuộc sống của mình 
ẩn nhiều bất hạnh. 

Phật đã nói đến hiếu hạnh, dạy con trẻ 
cách hiếu hạnh, nói đến cái quả hạnh phúc mà 
con trẻ nhận được từ hiếu hạnh. Cũng nói bất 
hiếu đưa đến quả khổ thế nào. Nó giúp con 
trẻ ý thức nhiều hơn đối với việc hiếu hạnh. 

 
Nhẹ nhàng một chút vẫn hơn 
Ngày nay, nhìn cách con cái thương cha 

mẹ theo kiểu “nhà binh,” tôi thường dùng từ đó 
để chỉ cho tình trạng khắt khe qui tắc mà con 
cái đối với cha mẹ, tôi nhớ lại cái thuở còn trẻ 
của mình. Khi mẹ làm việc gì đó cho tôi, nếu 
không đúng ý, sự bực bội liền xuất hiện. “Ai 
bảo mẹ làm, để yên đó đi.” Vì mẹ là mẹ mình 
nên nhiều khi lời ăn tiếng nói không cần giữ kẻ. 
Nhưng tôi không nói ở mặt đó. Tôi muốn nói 
đến mặt khác. Là mình chỉ quan tâm đến việc 
đúng ý hay không đúng ý của mình, mà 
không quan tâm tấm lòng bà đã dành cho 
mình. Đúng là không đúng ý mình, nhưng bà 
đã vì mình mà làm việc đó. Nếu mình nghĩ đến 
tấm lòng bà đối với mình, thái độ của mình sẽ 
khác đi. Nhưng mình ít nghĩ được như vậy, vì 
mình chỉ quan tâm đến cái ý của mình. 

Ngay cả những việc muốn tốt cho mẹ, 
mình cũng bắt bà phải theo mình, chứ 
không quan tâm đến phần tâm sinh lý mà bà 
phải gặp khi phải thay đổi một thói quen. Mình 
thiếu sự mềm mỏng, một phần vì chưa đủ trí 
tuệ để nhìn thấu mọi việc, một phần do tình 
thương của mình đối với mẹ không đủ lớn để có 
thể mềm mỏng hơn. 

Shoun là một thiền sư thuộc tông Tào 
Động, cha Sư qua đời sớm, vì thế Sư phải săn 
sóc mẹ già. 

Khi nào đến thiền phòng, Sư cũng mang 

mẹ theo. Và vì có mẹ, Sư không thể ở 
chung với các nhà sư khác. Sư phải dựng một 
cái chòi nhỏ để ở cùng mẹ. Sư chép thuê kinh 
điển để có tiền sinh sống và nuôi mẹ già. 

Sư thường vào chợ mua cá cho mẹ. Mọi 
người bàn tán vì nhà sư thì không được ăn 
thịt cá. Sư không quan tâm nhưng bà cụ 
thấy đau lòng khi nghe người khác chế diễu con 
mình. Và vì thế bà ăn chay và trở thành một ni 
cô. 

Mẹ mất, Sư không có mặt ở nhà. 
Khi sắp mất, Sư báo với đệ tử rằng Sư 

sắp ra đi vào lúc chính ngọ. Sư đốt hương trước 
mẹ và người thầy của mình, rồi làm bài kệ:  

 
“Tận lực năm mươi sáu năm nay  
Đã tạo đường riêng ở chốn này  
Mưa dừng mây hết trời quang đãng  
Trời xanh hiện hiển mảnh trăng đầy.”  
 
Sư đi khi tiếng tụng kinh của đệ tử đang 

vang vọng. 
Người đời thường do ái luyến mà chu tất 

mọi sự. Nếu không ái luyến thì rơi vào bỏ mặc. 
Người có đạo, không bỏ mặc cũng không ái 
luyến. Chỉ vì duyên như thế thì làm như thế. 
Làm cho trọn. Nghiệp cũ tiêu đi. 

Giờ nếu còn mẹ, có lẽ cách xử sự của tôi 
sẽ khác. Có thể do tuổi đời chồng chất, kinh 
nghiệm thêm nhiều, mất mát đã xảy ra, 
nên con người thành như thế. Cũng có thể, do 
đạo trong người đã phát huy được ít nhiều, nên 
mình bớt chấp nhặt hơn đối với thế nhân. 

Dù là gì, thì mọi nên hư trong cuộc 
đời này đều được ghi nhận lại trong tạng 
thức của mỗi người. 

Mỗi kiếp, rút kinh nghiệm được một chút 
thì một lúc nào đó, hiếu hạnh sẽ được thực 
hiện nhuần nhuyễn ngay từ khi còn nhỏ mà 
không cần phải đợi ai nhắc nhở mới biết. Nhất 
định là vậy. Mọi thứ sẽ thành tự 
nhiên khi chúng ta huân tập nó chuyên cần và 
có ý thức. Tổ Hiền Thủ nói “Tập lâu thành tánh” 
là vậy. 

 
(Nguồn: thuvienhoasen.org) 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      29 

Suy Nghĩ Mùa World Cup 
 

Nguyên Giác 

Thế giới đang sôi nổi với các trận bóng đá 
World Cup 2018. Những người say mê bóng đá 
đang nhìn về các đội tuyển đang thi tài ở nước 
Nga, dán mắt vào các màn hình TV hay máy 
điện toán, đọc các lời bình luận và quan sát 
xem bóng đang vào chân ai và sẽ đá về hướng 
nào. Người Phật tử nghĩ gì về bóng đá? Các 
ngôi chùa tại Việt Nam có nên tụ tập các em 
lại để dạy đá banh và để lập các đội bóng đá 
khi các em nghỉ hè, hay vào những giờ nghỉ 
sau lớp, hay những ngày nghỉ cuối tuần hay 
không? Có phải giúp các em tập luyện bóng đá 
cũng còn tốt hơn để các em chơi game điện tử, 
vừa hại sức khỏe, vừa mất thì giờ và tiền bạc? 

Truyền thống vẫn thường nghĩ về Đạo 
Phật với hình ảnh Đức Phật ngồi dưới gốc cây 
Bồ Đề, hay các vị sư ngồi thiền hay đi khất 
thực. Họa hiếm, nghĩa là rất ít khi, chúng ta 
nhìn thấy Đạo Phật được mô tả qua hình ảnh 
thể thao.    

Theo sử liệu, khi Đức Phật còn là Thái tử 
Tất Đạt Đa đã được giáo dục cả văn lẫn võ. 
Đến năm 12 tuổi ngài đã thông thạo các môn 
học Ngũ Minh (năm môn học thế gian: Thanh 
minh, Công xảo minh, Y phương minh, Nhân 
minh và Nội minh). Năm 13 tuổi, Thái tử được 
truyền thụ võ nghệ. Trong một cuộc thi võ với 
500 thanh niên trước vương triều, Thái tử thì 
đã thắng tất cả các môn thi (bắn cung, đánh 
kiếm, cưỡi ngựa, đấu vật…). Thậm chí sức 
khỏe phi thường, khi thi bắn cung, ngài đã 
nâng được chiếc cung rất nặng trước giờ chưa 
ai nâng nổi và bắn xuyên qua 7 lớp bia đồng 
trong khi người giỏi nhất cũng chỉ bắn xuyên 
được 3 lớp.  

Hình như vì lòng tôn kính, chúng ta chưa 
thấy họa sĩ nào vẽ hình Thái tử Tất Đạt Đa phi 
ngựa hay đấu vật, như dường đó là những 
chuyện rất nhỏ, không cần tập luyện. Dĩ nhiên, 
đó là thời chưa tầm đạo. 

Câu hỏi là, Đức Phật dạy gì về các môn 
thể thao? Có vẻ như, nếu có cũng không 
nhiều. Lời dạy thường là, các sư hãy tìm nơi 
góc rừng vắng, ngồi tu thiền quán.  

Trong Kinh Pháp Cú, bài Kệ 204, Đức Phật 
dạy: Sức khỏe là món quà lớn nhất, biết đủ là 
tài sản lớn nhất, bạn tin cậy là người thân tốt 
nhất, Niết Bàn là an lạc lớn nhất (Dịch theo 
bản của học giả Daw Mya Tin: Health is the 
greatest gift, contentment is the greatest 
wealth, a trusted friend is the best relative, 

Nibbana is the greatest bliss). 
Sự tích đi kèm với bài Kệ 204 là chuyện 

Vua Pasenadi của vương quốc Kosala.  Một 
hôm, Vua Pasenadi tới tu viện Jetavana sau khi 
dùng bữa điểm tâm. Bởi vì buổi sáng hôm đó, 
Vua ăn nhiều cơm với thịt nấu cà ri, nên trong 
khi nghe kinh, Vua ngủ gà ngủ gật hầu hết thời 
kinh. Thấy Vua ngủ gật như thế, Đức Phật 
khuyên nhà vua rằng hàng ngày hay ăn cơm ít, 
giảm số lượng tới mức tối thiểu một phần mười 
sáu (1/16) số lượng Vua đang ăn hiện nay. 

Nhà vua vâng lời, và sau đó khám phá 
rằng khi ăn ít như thế, nhà vua gầy ốm hơn, 
nhưng nhẹ nhàng và nhanh nhẹn hơn, và sức 
khỏe tốt hơn. Khi Vua Pasenadi trình với Đức 
Phật như thế, Đức Phật mới đọc bài Kệ 204 
trong Kinh Pháp Cú. 

Đây cũng là điểm suy nghĩ về chữ “sức 
khỏe” trong câu đầu bài kệ: có một số bản dịch 
Kinh Pháp Cú dịch là “không bệnh.” 

Hiển nhiên, giữa sức khỏe và không bệnh 
khác nhau xa lắm. Người “không bệnh” có thể 
sẽ không đủ “sức khỏe” để chạy và đá banh 
trên sân cỏ tới 90 phút đồng hồ. Như thế, 
muốn có sức khỏe là phải luyện tập. Có phải 
Đức Phật khuyên là chúng ta hãy tập thể dục, 
chơi thể thao? Chỗ này hẳn là phải đọc kinh 
điển nhiều mới dám nói, nên xin để các học giả 
nghiên cứu; chúng ta người đời thường chỉ nên 
nhìn xem xã hội chung quanh để quan sát, xem 
những gì thuận pháp, có lợi cho mình và cho 
người mà làm. 

Thêm nữa, chúng ta cũng có thể xem Đức 
Phật như người đã khởi đầu dạy pháp kiệm ăn, 
giữ thân mình thon gọn, nhanh nhẹn... 

Nhưng, thể thao đời nay lại có chuyện 
thắng với thua, hai hình ảnh dị biệt. Cứ xem 
World Cup trên truyền hình là thấy: phe thắng 
sẽ tưng bừng la hét, phất cờ phóng xe như 
bay; phe thua ngồi tấm tức khóc, bùi ngùi an ủi 
nhau.  Thường là như thế. 

Bởi vậy, bài Kệ 201 trong Kinh Pháp Cú 
viết rằng: Chiến thắng sẽ sinh khởi oán thù 
căm hận, chiến bại sẽ thê thảm khổ đau; người 
tịch tĩnh sống hạnh phúc trong khi xa lìa cả 
thắng và bại. 

Đó là hạnh của người con Phật. Tuy nhiên, 
nếu bạn đá banh cho một đội tuyển quốc gia, 
hễ thua là dân cả nước thê thảm. Thôi thì, tùy 
thuận chúng sanh, hễ ra sân đá banh là ráng 
chiến thắng vậy. 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      30 

Thực sự, thể thao vẫn gắn bó với nhiều 
truyền thống Đạo Phật. Thí dụ, truyền thống 
đua ghe Ngo tại Vùng Đồng Bằng Sông Cửu 
Long.  

Báo Giác Ngộ số ngày 19/11/2015 có bản 
tin nhan đề “Đồng bào Khmer lưu giữ truyền 
thống đua ghe Ngo”… 

Bản tin nói rằng nhiều chùa có riêng đội 
ghe Ngo. Ngay cả Phật học viện cũng có. Bản 
tin viết:  “...Suốt 5 năm nay, cứ đến mùa đua 
ghe Ngo là tất cả thành viên trong gia đình ông 
Phone đều thu xếp công việc gia đình để 
chuyên tâm phục vụ cho đội ghe ngo của 
Trường Trung cấp Pali Nam Bộ.” 

Bản tin cũng nói, một số chùa lập riêng đội 
ghe Ngo để tập luyện cho mùa thi đua ghe. Mỗi 
đội đua ghe Ngo lại có một nhóm hỗ trợ cơm 
nước, trích:  

“Dù không phải là vận động viên bơi ghe 
Ngo nhưng từ năm 1988 đến nay, bà Trần Thị 
Chu ở xã Mỹ Thuận, huyện Mỹ Tú luôn sát cánh 
cùng với đội ghe Ngo chùa Tom Pok Sok của 
mình để lo cơm nước cho các vận động viên. 

Bà Chu chia sẻ: “Từ nhỏ tôi đã rất thích 
môn thể thao này nên suốt 26 năm qua, cứ tới 
mùa đua ghe Ngo là theo nấu cơm cho đội ghe. 
Vì lòng yêu thích nên khi tới mùa đua ghe Ngo 
là sẵn sàng đi phục vụ”. 

Còn gia đình bà Liêu Thị Chênh ở ấp Bưng 
Lức, xã Đại Ân 2, huyện Trần Đề đã tham gia 
phục vụ đội ghe ngo chùa Đơm Pô từ hơn 10 
năm nay. Bà Chênh cho biết: “Tới mùa đua ghe 
Ngo là con cháu trong gia đình đều đóng góp 
công sức và chi phí, cùng nhau hỗ trợ cho đội 
ghe của chùa Đơm Pô tập luyện. Vì yêu thích 
nên trong gia đình có đến 4 người tham gia thi 
đấu”…”(ngưng trích) 

Hình như các chùa và Phật tử Miền Tây 
mình chỉ xem thể thao như mùa lễ hội, như 
niềm vui… Đơn giản như thế. Nhưng Phật Giáo 
Thái Lan lại được nhiều vận động viên thể thao 
xem như nơi nương tựa tâm linh, có sức mạnh 
huyền bí giúp chiến thắng. 

Thí dụ, như bản tin Zing nhan đề “U22 
Thái Lan nhờ nhà sư làm phép, xin bùa tại SEA 
Games 29” vào ngày 12/08/2017 viết, trích: 

“Trước khi lên đường sang Malaysia dự 
SEA Games 29, đội tuyển U22 Thái Lan đã tìm 
đến các nhà sư được cho rằng từng "làm phép" 
mang đến may mắn cho CLB Leicester City. 

Mùa 2015-16, Leicester City qua mặt 
nhiều tên tuổi lớn để vô địch Premier League. 
Trên hành trình tới ngôi vương, nhiều người 
cho rằng đóng góp của nhà sư Thái Lan rất 
quan trọng. Năm đó, Chủ tịch Vichai của CLB 
thường xuyên đến xin các nhà sư làm phép 
mang đến may mắn cho "Bầy cáo"…”(ngưng 
trích) 

Một bài báo trên Buddhistdoor Global 
trong tháng 10/2010 của nhà nghiên cứu 
Alastair Gornall nói rằng nhiều võ sĩ quyền 
thuật Thái Lan trước khi lên đấu võ đài thường 
tới chùa để xin các nhà sư ban phước lành, 

thậm chí có khi mời các nhà sư tới xem trận 
đấu (even have monks in the audience!) để an 
tâm xuất quyền ra chiêu. Gornall bày tỏ không 
hài lòng về phong tục đó, vì đấu võ là đi 
ngược  truyền thống bất bạo động của Phật 
pháp. 

Một truyền thống thể thao được biết khắp 
thế giới là Chùa Thiếu Lâm, nơi xuất phát môn 
võ Thiếu Lâm, mẹ đẻ các môn võ thuật Trung 
Hoa. 

Tự Điển Wikipedia ghi nhận như sau: 
“Có lẽ người nổi tiếng nhất có liên hệ với 

chùa Thiếu Lâm là Bồ đề đạt ma. Ông là một 
nhà sư được cho là từ Ba Tư hoặc Nam Ấn Độ 
sang Trung Quốc vào thế kỉ thứ 5 hay thứ 6 để 
truyền bá Phật giáo. Trường phái Phật giáo do 
Bồ-đề-đạt-ma lập ra ở Thiếu Lâm trở thành 
nền tảng cho Thiền tông sau này… Sau khi vào 
Thiếu Lâm tự, truyền thuyết kể rằng Bồ-đề-đạt
-ma thấy các nhà sư không có hình thể mạnh 
khỏe cho thiền định và họ thường ngủ gục 
trong khi thiền. Chuyện kể rằng Bồ-đề-đạt-ma 
ngồi thiền quay mặt vào tường trong một hang 
đá cạnh chùa trong chín năm, sau đó ông giới 
thiệu một hệ thống các bài tập thể dục được 
cho là thập bát La-hán chưởng hay là các bài 
tập co giãn cơ bắp kinh điển Đạt-ma. Dần dần 
những động tác này phát triển thành võ thuật. 
Theo truyền thống, các nhà sư Thiếu Lâm phát 
triển kỹ năng võ thuật để phòng thủ sự tấn 
công của kẻ địch, như là một phương tiện giữ 
gìn sức khỏe, và như là một kỉ luật về tinh thần 
và thể chất.”(ngưng trích) 

Như thế, ban đầu, trong truyền thống 
Trung Hoa, võ thuật là để giữ sức khỏe, để 
giảm bệnh, để ngồi thiền mà không ngủ gục, 
để tự vệ… 

Nhưng xem kìa, quả banh đang lăn trên 
sân cỏ… Mùa này là World Cup… Môn bóng đá 
cũng có một số tuyển thủ nổi tiếng thế giới 
theo Đạo Phật. 

Các Phật tử Tây phương nổi bật  trong 
làng bóng đá là: Mehmet Scholl, Mario Balotelli 
Barwuah, Roberto Baggio, Fabien Barthez. 

Trong đó có Mehmet Scholl, sinh ngày 
16/19/1970. Vị trí đá nổi tiếng của ông là tiền 
vệ cho đội Đức quốc. Bây giờ tuổi lớn, không 
đá nữa, nhưng về làm quản trị và huấn luyện 
túc cầu. 

Theo Wikipedia, Mehmet Scholl (tên khai 
sinh là Mehmet Yüksel sinh 16-10-1970) là tiền 
vệ người Đức gốc Thổ Nhĩ Kỳ.Ông là cầu thủ 
rất nổi tiếng của Bayern Munich và là một 
trong những cầu thủ gốc Thổ thành công nhất 
và được yêu mến nhất tại Đức. Sở hữu kỹ 
thuật, kiến tạo và khả năng sút phạt tốt, Scholl 
là một trong những tượng đài của Hùm xám 
khi thi đấu liên tục cho Bayern từ năm 1992 
đến 2007 (15 năm). 

Trong khi đó, một cầu thủ Phật tử Ý nổi 
tiếng là: Mario Balotelli Barwuah (sinh ngày 12 
tháng 8/1990) là tiền đạo người Italy gốc 
Ghana, anh chơi cho câu lạc bộ Nice và đội 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      31 

tuyển bóng đá quốc gia Ý. Anh nổi tiếng không 
chỉ bởi tài năng bóng đá khi tuổi đời còn rất trẻ 
mà còn bởi những tai tiếng do tính cách nóng 
nảy, quậy phá, vô kỷ luật cả trong lẫn ngoài 
sân cỏ. Chính vì điều này anh được mọi người 
đặt cho nhiều biệt danh như Super Mario vì tài 
năng của anh, hay biệt danh "Ngựa chứng" để 
nói về tính cách ngông cuồng, vô kỷ luật của 
Balotelli. Hãy tin rằng, với thời gian tu tập thiền 
quán, tính anh Barwuah sẽ đằm hơn, sẽ rời xa 
mọi chuyện nóng nảy quậy phá. 

Một cầu thủ Phật tử Ý nổi tiếng chân đá 
huyền thoại có tên là Roberto Baggio. Anh 
Baggio sinh ngày 18 tháng 2/1967 tại 
Caldogno, Veneto, là một cựu cầu thủ bóng đá 
chuyên nghiệp người Ý, một trong những cầu 
thủ tài năng và nổi tiếng nhất thập niên 1990 
cũng như những năm đầu thập niên 2000. 
Baggio từng cùng đội tuyển Ý tham dự 3 kỳ 
World Cup, và là cầu thủ Ý duy nhất ghi được 
bàn thắng trong cả ba kỳ. Ông là cầu thủ xuất 
sắc nhất của đội tuyển Ý tại World Cup 1994, 
người đã dẫn dắt đội bóng áo thiên thanh vào 
đến trận chung kết và chỉ chịu thua trước Brasil 
trên chấm phạt đền, đáng chú ý hơn cả chính 
Baggio lại là một trong 3 cầu thủ của tuyển Ý 
sút trượt penalty dẫn đến thất bại của đội 
bóng. 

Theo Wikipedia, Baggio đã giành được cả 
hai danh hiệu cao quý nhất của bóng đá thế 
giới khi còn thi đấu, Quả bóng vàng châu Âu 
(1993) và Cầu thủ xuất sắc nhất năm của FIFA 
(1993). 

Khi Baggio từ ACF Fiorentina chuyển sang 
Juventus F.C. với giá chuyển nhượng kỉ lục thế 
giới vào năm 1990, cổ đọng viên biểu tình 3 
ngày trước trụ sở ACF Fiorentina và chỉ giải tán 
khi cảnh sát chống bạo động vào cuộc. Trận 
cuối ông chơi ở Serie A ( Brescia gặp A. C Milan 
tháng 3/2004), tuy Baggio không ghi bàn cho 
Brescia nhưng cổ động viên 2 đội đều đứng bật 
dậy vỗ tay chúc mừng ông. Ông được mệnh 
danh là "đuôi ngựa thần thánh" bởi đuôi tóc 
sau của ông. Ông là một Phật tử nổi tiếng. 

Một cầu thủ Phật tử Pháp nổi tiếng là 
Fabien Barthez. Anh nói minh bạch rằng tất cả 
thành công của anh là nhờ tu học theo Đạo 
Phật. Tên đầy đủ là Fabien Alain Barthez, sinh 
ngày 28/6/1971, sinh ở Lavelanet, Pháp quốc. 
Vị trí: Thủ môn.  

Theo thông tin trên Wikipedia, tuyển thủ 
Fabien Alain Barthez từng đoạt một số huy 
chương khi chơi ở vị trí thủ môn cho Marseille, 

Manchester United và cùng với đội tuyển bóng 
đá quốc gia Pháp giành chức vô địch tại World 
Cup 1998, Euro 2000 và lọt vào trận chung kết 
World Cup 2006. Ông cùng với Peter Shilton là 
2 thủ môn giữ kỷ lục giữ sạch lưới nhất trong 
giải vô địch bóng đá thế giới, trong 10 trận. Ở 
câu lạc bộ, ông đã từng chiến thắng tại giải Cúp 
các đội vô địch bóng đá quốc gia châu Âu, một 
số danh hiệu tại Giải vô địch bóng đá Pháp và 
Giải bóng đá Ngoại hạng Anh. 

Như thế, chúng ta thấy rằng thể thao với 
Đạo Phật vẫn hòa hợp nhau dễ dàng… Với điều 
kiện, không bạo động, không gây tổn thương 
cơ thể đối thủ. Cũng có thể sử dụng thể thao 
như phương tiện rèn luyện cơ thể để có sức 
khỏe, không bệnh, hay dùng như lễ hội, dùng 
như phương tiện giáo dục thiếu niên…  

   

  
XEM WORLD CUP 
NGHĨ ĐẾN VIỆC TU 
 
Muốn vô địch phải giỏi hay xuất sắc 
Nhiều tư duy chiến thuật linh hoạt thay 
Khổ công luyện miệt mài suốt tháng ngày 
Qua cọ xát thường xuyên nhiều đối thủ  
 
Phải đam mê kiên trì trong hứng thú 
Với tinh thần đồng đội quyết thắng cao 
Lấy màu cờ sắc áo niềm tự hào 
Hy sinh thảy những cá nhân ích kỷ 
 
Thành siêu sao ghi nhiều bàn thắng quý 
Giúp đội nhà giành vô địch thăng hoa 
Vẫn luyện tập khi thoải mái ở nhà 
Những lạ hay đều gắng công khổ luyện 
 
Là siêu sao phải bảo toàn các tuyến 
Vừa ghi bàn nhiều chiến thuật tư duy  
Mang vinh quang hãnh diện dưới quốc kỳ 
Lắm mồ hôi gian nan đầy thử thách 
 
Giải trí thôi công phu cũng lắm cách! 
Thắng mừng vui thất bại quá ê chề  
Tu giải thoát vượt hết mọi khen chê? 
Muốn đạt đạo cũng ngày đêm tu tập… 
 
 

 
 

THÍCH VIÊN THÀNH  
Kỷ niệm mùa World Cup 2018 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      32 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

NÊN CÚNG KỴ ÔNG BÀ TỔ TIÊN NHƯ THẾ NÀO 

(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

Cúng kỵ ông bà tổ tiên, 
cha mẹ đã qua đời là để truy 
tiến báo ân. Cùng nhắc lại 
hạnh nghiệp người quá vãng 
để răn dạy cháu con phải nhớ 
cội nguồn mà lo trau dồi tánh 
đức. Đó là một việc làm đúng 
đắn ý nghĩa. Đó là điểm son 
trong sinh hoạt truyền thống 
dân tộc và đạo lý của tôn giáo 
chúng ta. Do vậy việc làm quý 
ở chỗ tâm thành chứ không 
phải cỗ bàn thịnh soạn.  

Lợi dụng những ngày ấy 
để sát sanh hại vật, ăn uống 
linh đình là tạo ác nghiệp khổ 
báo. Chẳng những không lợi 
cho người sống mà còn gây 
họa cho kẻ đã qua đời. Đó là 
chưa kể đôi khi ta giết người 
để cúng người. Oan trái biết 
bao. Bởi do mê si mà chúng 
sanh luân hồi thăng giáng 
trong ba cõi sáu loài. Trong 
chúng kinh soạn tập thí dụ có 
ghi lại câu chuyện kể rằng:  

Ngày xưa có một trưởng 
giả, rất mực tín kính Tam Bảo, 
nhân từ yêu thương và giúp đỡ 
mọi người, nên khi chết liền 
được sanh thiên. Còn thân xác 
thì con cháu làm lễ hỏa táng 
lấy xá lợi bỏ vào một cái hộp 
để lên hương án mà thờ. Gia 
quyến dùng trầm hương phẩm 
vật quý giá cúng tế linh đình 
xúm nhau khóc kể thật là 
thảm thiết.  

Trưởng giả ở thiên cung 
nhìn xuống thấy con cái mình 
dại dột vì thương cha ông mà 
làm những chuyện vô ích nên 
muốn thức tỉnh.  

Trưởng giả liền hóa thân 
làm một chú mục đồng tay ôm 
bó cỏ, tay dắt con trâu đi qua 
cổng nhà. Đến đây trâu bỗng 
nhiên ngã lăn ra chết. Đứa 
nhỏ vạch miệng trâu đút cỏ 
vào mồm rồi bảo trâu ăn, trâu 

không ăn được. Đứa nhỏ la 
hét om sòm. Con cháu vị 
trưởng giả thấy chuyện nực 
cười, đồng chạy ra khuyên 
can:  

- Này chú bé kia, sao lại 
khờ khạo đến thế. Trâu đã 
chết làm sao ăn được mà 
hoài công la hét quát tháo 
ầm ĩ thế!  

Đứa bé đáp:  
- Trâu của tôi mới chết, 

miệng vẫn còn đây, bụng vẫn 
còn đó. Hy vọng nó có thể 
còn ăn uống được. Còn coi 
ngươi! Ông trưởng giả đã 
chết thân xác ông đã hỏa 
táng. Nhục thân giờ đây chỉ 
còn có chút tro xương, thế 
mà các ngươi giết hại sinh 
vật, bày biện cúng tế linh 
đình, khóc lóc kể lễ minh tác, 
thì lại có khôn gì, sao bảo ta 
khờ khạo.  

Cả nhà trưởng giả ngạc 
nhiên và đồng tỉnh ngộ.  

- Ô ngươi thật là kẻ 
thông minh, nhưng ngươi là 
con ai, và ngươi từ đâu đến 
đây. Một âm thanh từ trên 
cao và rất xa vọng xuống:  

- Ta là cha ông các ngươi 
đây. Nhờ một lòng tín kính 
tam bảo, giúp đỡ săn sóc ủy 
lạo mọi người mà nên khi 
thác ta được sanh thiên thấy 
các ngươi không lo tu hành, 
mải mê chìm đắm trong tình 
quyến thuộc làm điều vô bổ 
nên hiện xuống để cảnh tỉnh 
các ngươi.  

Nhìn lại cậu bé, trâu và 
cỏ đã biến mất. Toàn gia đình 
hướng vào hư không đảnh lễ 
và nguyện sẽ y giáo hành trì.  

Lại nữa trong kinh có 
dạy: “Nếu ai vì thân bằng 
quyến thuộc quá vãng mà tác 
tạo các việc công đức thì bảy 
phần người chết chỉ hưởng 

một phần mà thôi. Các phần 
còn lại người sống đều hưởng 
cả.”  

Kết hợp giữa tôn giáo và 
phong tục của dân ta, Phật tử 
chúng ta nên tổ chức trai soạn 
kỷ niệm; giới thiệu cuộc đời 
công đức, sự nghiệp của tiền 
nhân làm gương cho cháu con; 
giới thiệu bà con xa gần cho 
cháu con đồng biết và cùng 
một lòng phát tâm cầu nguyện 
cho hương linh người quá vãng 
tội chướng, nghiệp chướng 
thảy tiêu trừ; hẹn ngày hội ngộ 
nơi Tây phương An lạc quốc 
hay Long Hoa Thắng Hội của 
đức Đương Lai Hạ Sanh Di Lặc 
vậy.  

Đó là cách thù ân chúc tán 

thắng diệu nhất nên làm. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới 

Cờ—Thị Nguyên Nguyễn Đình 
Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      33 

LỊCH SỬ TRUYỀN BÁ PHẬT GIÁO 

THỜI LÝ, TRẦN THUỘC MINH 

VÀ TRỊNH NGUYỄN PHÂN TRANH 

(Phật Pháp Thứ Năm — tài liệu tu học của GĐPTVN) 

Nói đến lịch sử Phật Giáo là phải nói đến 
lịch sử dựng nước và giữ nước của Dân tộc vì 
suốt chiều dài lịch sử của dân tộc Việt Nam 
không ai có thể chối cãi được sự hòa quyện 
giữa Phật giáo với Dân tộc Việt Nam như nước 
với sữa. Hay nói một cách trang trọng và chắc 
thật hơn là: "Dân tộc còn thì Đạo Pháp còn - 
Dân tộc mất thì Đạo Pháp mất." 

Trong bậc Kiên chúng ta đã được học quá 
trình du nhập, phát triển và tồn tại của lịch sử 
Phật Giáo Việt Nam từ thời Du nhập đến triều 
đại Đinh - Lê. Giờ đây chúng ta lại tiếp tục tìm 
hiểu về giai đoạn các Triều đại tiếp theo của 
Dân tộc Việt Nam. 

 
I. PHẬT GIÁO ĐỜI NHÀ LÝ (1010 - 

1225): 
Lý Công Uẩn con nuôi của nhà sư Chùa Cổ 

Tháp là Lý Khánh Vân, thọ giới với Ngài Vạn 
Hạnh Thiền sư được vận động đưa lên làm vua 
lập lên cơ nghiệp nhà Lý. Lý Công Uẩn lên ngôi 
hiệu là Lý Thái Tổ mộtø vị vua có cội nguồn từ 
Phật giáo nên khi lên ngôi hết lòng lo cho dân 
cho nước, biết lấy đức trị dân nên Triều đại nhà 
Lý nước nhà rất an lạc.  

Lý Thánh Tôn đã từng tâm sự với quân thần 
“trẩm thương dân như thương con trẩm.” 

Triều đại nhà Lý có Quốc sư Vạnh Hạnh cố 
vấn, nước ta một thời hùng mạnh, không 
những đẩy lùi 30 vạn quân Tống trên sông Như 
Nguyệt mà còn ngoại giao lấy lại Châu Quảng 
Nguyên và sau đó vẫn giao hảo với nhà Tống. 

Phật giáo đời Lý thật là thời kỳ cực mạnh. 
Ngay thời Lý Thái Tổ đã xây dựng 8 ngôi chùa 
lớn: Hưng Thiên Ngự, Vạn Quế, Thăng Nghiêm, 
Thiên Vương, Cẩm Y, Thanh Thọ, Thiên Quang 
và Thiên Đức. Trùng tu các chùa khắp các làng 
xã. Hỗ trợ cho các Tăng sĩ giảng đạo khắp nơi. 
Sai sứ sang Trung quốc thỉnh Kinh. Ngài còn 
dựng thêm Chùa Chân Giáo ngay trong nội 
thành thỉnh các Tăng sĩ đến đó giảng đạo cho 
nhà vua, hoàng tộc và các quan thường được 
nghe. 

Đời Lý Thái Tôn dựng Chùa Diên Hựu (Chùa 
Một Cột) kiến trúc rất đặc biệt. Đời Lý Thánh 
Tôn xây Tháp Bảo Thiên cao 12 tầng, cao 20 
trượng và một qủa chuông (ở Huyện Thọ 
Xương) nặng 12.000 cân. Nhà Lý làm vua được 
9 đời, cả thảy được 216 năm, các vị vua kế 

nghiệp Thái Tổ cũng nhân từ đức độ sùng mộ 
đạo Phật, hết mình chăm lo việc nước, nước 
nhà thật là thái bình thịnh vượng. Nhưng đến 
đời Lý Cao Tôn, nhà vua qúa nhỏ, lên ngôi mới 
có 3 tuổi, Tô Hiến Thành làm phụ chính. Vị vua 
cuối cùng là Lý Huệ Tôn, lúc này nhà Lý suy 
vong, trong triều thì nội loạn, ngoài dân chúng 
không được yên ổn. Năm 1224 Huệ Tôn truyền 
ngôi cho con gái Lý Chiêu Hoàng rồi xuất gia ở 
Chùa Chân Giáo. Sau Lý Chiêu Hoàng truyền 
ngôi cho chồng là Trần Cảnh. Thế là sự nghiệp 
nhà Lý chấm dứt. 

Suốt các triều đại nhà Lý, từ Lý Thái Tôn 
đến Lý Anh Tôn, các vua đều có các Tăng 
Thống cố vấn. Ngoài các ngôi chùa xây dựng 
trong đời Thái Tổ, Thái Tôn, Thánh Tôn các vị 
vua về sau tiếp tục xây chùa đúc chuông, tất 
cả đến 200 ngôi chùa, các Tăng sĩ truyền bá 
giáo lý sâu rộng vào quần chúng, dân chúng 
đều sống an lành trong đạo đức nhân nghĩa, 
các vị vua cũng dựa vào giáo lý đạo 

Phật để trị quốc, tích cực xây dựng Đạo 
pháp. Các Tăng Thống không những uyên 
thâm Phật Pháp mà còn là những nhà bác học 
lúc bấy giờ. 

Vạn Hạnh Thiền sư học đạo với Thiền ông 
Đạo Giả (đời thứ hai của phái Tỳ Ni Đa Lưu 
Chi). Ngài rất thông minh, ứng xử rất mau le, 
không những chỉ giúp nhà vua hiểu thấu giáo 
lý mà còn giúp nhà vua kể cả về chính trị lẫn 
quân sự). 

Ngoài Vạn Hạnh Thiền sư còn có các Thiền 
sư danh tiếng như Đa Bảo Thiền sư (đệ tử Ngài 
Khuông Việt, Huệ Sinh Thiền sư học đạo với 
Ngài Định Huệ Thiền sư, Định Hương Trưởng 
lảo, Thuyền Lão Thiền sư (cả hai là đệ tử Đa 
Bảo Thiền sư), Viên Chiếu Thiền sư (đệ tử Ngài 
Định Hương), Ngô Aán Thiền sư (đệ tử của một 
vị Sư người Chiêm Thành). 

Ngoài ra trong thời Lý Thánh Tôn lại còn có 
Thảo Đường Thiền sư người Tàu, đệ tử Ngài 
Tuyết Đậu Thiền sư bên Tàu rất giỏi văn 
chương và thông luận Phật pháp, Lý Thánh Tôn 
phong làm Quốc sư và cho khai giảng lớp giáo 
lý tại Chùa Khai Quốc trong thành Thăng Long, 
thu thập đệ tử rất đông, Lý Thánh Tôn cũng 
thọ giáo với Ngài. Ngài lập ra phái Thiền thứ 3 
tại Việt Nam gọi là Phái Thảo Đường. 

Hai trăm năm Phật giáo cực thịnh nước nhà 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      34 

hùng mạnh, thái bình, văn hóa phát triển. 
Nhưng vào cuối đời Lý thì Phật giáo bị đình 
đốn. 

 
II. PHẬT GIÁO ĐỜI NHÀ TRẦN ( 1225 

- 1400): 
Trần Cảnh lên làm vua mới có 8 tuổi niên 

hiệu là Thái Tôn. Vì vua còn nhỏ nên việc triều 
chính trong tay Thái sư Trần Thủ Độ. Năm Kiến 
Trung thứ 7 (1231) vua Thái Tôn sắc cho nhân 
dân vẽ hình Phật để thờ (thật ra do quyết định 
của Trần Thủ Độ để che mắt thiên hạ, chứ Thủ 
Độ thường làm việc trái với đạo lý, bức tử vua 
Lý Huệ Tôn ở Chùa Chân Giáo để về kết hôn 
với người chị họ nguyên là vợ của Lý Huệ Tôn). 

Năm 1237, vua bỏ ngôi báu vào tu ở núi 
Yên Tử sau do sự bức ép của Thủ Độ vua phải 
bỏ triều. Khi về Yên tử Thái Tôn học đạo với 
Phù Vân Quốc sư, lớn lên Thái Tôn rất thông 
hiểu đạo Phật, Ngài làm hai bộ sách: “Thiền 
Tồn Chỉ Nam” và “Khóa Hư” rất có giá trị. Kế 
nghiệp Trần Thái Tôn là Trần Thánh Tôn. 

Trần Thánh Tôn vừa sùng đạo Phật lại vừa 
mở mang nho học. Kế tục Trần Thánh Tôn là 
Trần Nhân Tôn. Hồi niên thiếu dù đã lập làm 
Hoàng tử Ngài cũng thường trốn vào núi Yên 
Tử tập Thiền. Khi lên ngôi Hoàng đế, Ngài vẫn 
giữ mình thanh tịnh, tu tập pháp Thiền. Ngài 
thọ giáo với Tuệ Trung Thượng sĩ. Ngài dành 
nhiều thời giờ nghiên cứu Kinh điển. Năm 
1323, truyền ngôi cho con là Anh Tôn, sau đó 
ít năm Ngài vào tu ở núi Yên Tử. 

Trong thời Trần Nhân Tông, quân ta đã 
chiến thắng quân Mông Cổ xâm lược. Cuộc 
chiến thắng lẫy lừng làm rạng rỡ non sông, thế 
giới khâm phục. Nhờ các đại tướng tài ba như 
Trần Hưng Đạo, Trần Quốc Toản, Trần Nhật 
Duật, Trần Bình Trọng, Trần Khánh Dư, v.v  
Trần Anh Tôn lại là học trò của Pháp Loa Tôn 
sư, hiểu thông giáo lý cũng dựa vào Phật pháp 
lấy đức trị dân, dân chúng cũng được thái bình. 
Nhưng đến đời Minh Tôn về sau, đình thần 
nhiều người gian nịnh, vua thì nhu nhược (các 
vua sau khi lên ngôi chỉ có trên dưới 10 tuổi). 
Vận nước đã suy lại thêm các nước ngoài dòm 
ngó, mưu đồ xâm lăng. Vị vua cuối cùng của 
nhà Trần là Trần Thiếu Đế (lên ngôi lúc 2 tuổi). 
Nhà Trần làm vua 12 đời, tổng cộng 175 năm. 

Trần Nhân Tôn xuất gia hiệu là Hương Vân 
Đại đầu đà, lập trường giảng pháp đào tạo 
Tăng sĩ. Môn đồ của Ngài (cả tăng sĩ và cư sĩ) 
đến hàng vạn. Ngài thường đi khắp nơi để 
giảng đạo, khuyên dân làm điều thiện. Ngài 
hấp thụ tư tưởng phóng khoáng không câu nệ 
cố chấp của Tuệ Trung Thượng sĩ nên Thiền 
của Ngài có những nét đặc thù. Chính Ngài mở 
đầu phái Thiền Trúc Lâm, phái Thiền thứ 3 của 
Việt Nam (lúc Ngài tịch Anh Tôn dâng tôn hiệu: 
“ĐẠI THÁNH TRẦN TRIỀU TRÚC LÂM ĐẦU ĐÀ 
TỈNH TUỆ GIÁC HOÀNG ĐIỀU NGỰ TỔ PHẬT”).  

Vị kế truyền là Ngài Pháp Loa. Ngài ngộ 
đạo sớm, tinh thông kinh điển, Ngài Hương Vân 
lập Ngài làm giảng sư và kế thế trụ trì Chùa 

Siêu Loại làm chủ sơn môn Yên Tử. Sau đó 
Ngài truyền giới xuất gia cho Tuyên Từ Hoàng 
Thái Hậu và Thiên Trinh Trưởng Công Chúa. 
Lúc viêni tịch, Ngài truyền Tâm ấn cho Ngài 
Huyền Quang Tôn sư: Huyền Quang có soạn 2 
quyển: “Chư Phẩm Kinh” và “Công Văn Lập.” 
Lúc Ngài tịch nhà Vua ban tư hiệu “Trúc Lâm 
Đệ Tam Đại Tự Pháp Huyền Quang Tôn Giả” vì 
Ngài chính là vị Tổ thứ 3 của Phái Trúc Lâm 
này. 

Nhìn chung lại, Phật giáo đời Trần cũng rất 
thịnh nhưng đến đời Trần Anh Tôn cũng pha lẫn 
đạo giáo nhiều có lẽ sự pha lẫn bắt đầu từ đời 
Lý. Chuyện Từ Đạo Hạnh muốn báo thù cho 
cha nên vào ẩn trong Từ Sơn lấy đạo hiệu là Từ 
Hạnh, chuyên trì thần chú Đại bi và các pháp 
thuật khác, khi pháp thuật đã thông, trở về báo 
thù cho cha. Câu chuyện này chứng tỏ đạo 
Phật đã có màu sắc Đạo giáo. 

Lại trong Tăng đồ cuối đời Trần đã nhiều vị 
tha hóa thiên về cúng bái hơn tu tập. Nhà vua 
(đời Trần Thuận Tôn năm thứ 9 mở kỳ thi sát 
hạch Tăng chúng tuyển làm các chức coi việc 
các cung, trông coi các đền và trông coi các 
chùa, nhiều Tăng sĩ cũng tồi tệ, đi thi để tranh 
giành chức coi giữ cung vua và các miếu. Thật 
là một hiện tượng đánh dấu sự suy đồi của đạo 
Phật. 

 
III. ẢNH HƯỞNG CỦA PHẬT GIÁO ĐỜI 

LÝ, TRẦN: 
Chúng ta đã thấy Phật giáo thời nhà Đinh 

bắt đầu thịnh đạt và hưng thịnh nhất vào đời 
Lý, Trần. Phật giáo đã trở thành Quốc giáo. 
Nước nhà lúc này cũng là giai đoạn hùng cường 
nhất, Phật giáo và dân tộc có mối tương quan 
mật thiết, ý hướng xây dựng một nền văn hóa 
Việt Nam độc lập của các Thiền sư rất rõ rệt. 

- Về phương diện học thuật: có công 
đào tạo các lớp tri thức không cố chấp, biết 
dung hợp các ý thức hệ dị biệt của Nho - Lão - 
Phật. 

- Về phương diện văn hóa: dựng lên một 
thời đại thuần từ, lấy đức từ bi làm căn bản cho 
chính trị. 

- Về văn học: các thiền sư là những người 
đóng góp vào vấn đề sáng tác nhiều nhất trong 
nước dù phần lớn những sáng tác này chủ đề 
về Phật giáo. 

- Về mỹ thuật các công trình: kiến trúc 
và điêu khắc Phật giáo (chùa, tháp, chuông, 
tượng, v.v...) là những đóng góp mỹ thuật 
quan trọng nhất trong thời đại. 

Chúng ta đã thấy các Thiền sư mở trường 
dạy học không những cho Tăng sĩ mà còn cho 
Cư sĩ nữa. Vạn Hạnh đã đào tạo cho Lý Công 
Uẩn. Tri thiền trên núi Cao Dã đã đào tạo nên 
Tô Hiến Thành và Ngô Hòa Nghĩa, nhiều Thiền 
sư am tường cả Tam giáo (Khuông Việt, Vạn 
Hạnh, Viên Thông v.v…) họ đã dạy cho môn đệ 
những điều tinh hoa nhất trong khoa học, xã 
hội và chính trị của Nho giáo, những kiến thức 
Nho giáo được sử dụng theo tinh thần Phật giáo 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      35 

quả đã đóng góp khá nhiều cho học thuật và 
chính trị đời Lý. 

Nhưng về sau, những nhà Nho thiếu căn 
bản Phật học trở nên giáo điều, cố chấp, chật 
hẹp, thái độ ấy đã gây ra chia rẽ và tạo nên sự 
loạn lạc trong nước. 

Hoàng Xuân Hãn đã viết trong tác phẩm 
Lý Thường Kiệt “đời Lý có thể gọi đời thuần từ 
nhất trong lịch sử nước ta. Đó chính là ảnh 
hưởng đạo Phật.”  

Tiếc thay cuối thời đại nhà Trần các quan 
lại trong triều đình chia rẽ, ganh tỵ nhiều kẻ 
dua nịnh. Nhà Vua thì quá nhỏ tuổi, nhu 
nhược, không chủ động được. Nước nhà dần 
dần đến chỗ suy vong. Phật giáo thì cũng pha 
lẫn Đạo giáo, Tăng sĩ nhiều người suy thoái 
nên cũng không thịnh đạt mà bắt đầu suy đồi. 

 
IV.- PHẬT GIÁO THỜI NHÀ MINH ĐÔ 

HỘ ĐẾN TRINH NGUYỄN PHÂN TRANH: 
Đến đời Trần Thiếu Đế thì bị Hồ Quý Ly ép 

phải nhường ngôi để lập nên triều đại nhà Hồ. 
Nhưng sau đó nhà Minh đem quân đánh nhà 
Hồ và đặt ách thống trị Đại Việt. Nhà Minh thực 
hiện chính sách đô hộ tàn ác và cho tịch thu 
kinh sách Phật giáo đốt phá chùa chiền (đầu 
thế kỷ 15). 

Mười ba năm sau Bình Định Vương Lê Lợi 
(với sự tham mưu của Nguyễn Trãi) đứng lên 
phất cờ khởi nghĩa đánh đuổi quân Minh giành 
lại độc lập và lập nên nhà Hậu Lê. 

Trong thời kỳ nhà Minh đô hộ chính sách 
đồng hóa Đại Việt của Tàu, được thi hành triệt 
để vì lẽ nếu để Đại Việt độc lập văn hóa sẽ dẫn 
đến độc lập chính trị. Các quan lại nhà Minh 
nghiêm khắc áp đặt nền văn hóa Tàu lên Đại 
Việt. Nho học đã chiếm địa vị nòng cốt trong 
văn học, Phật giáo bị đẩy ra khỏi hệ tư tưởng 
của vua quan để thay thế hệ tư tưởng Tống 
Nho, đạo Phật đã suy thoái lại càng suy thoái 
hơn. Các nho sĩ thời Hậu Lê đáng lẽ phải nhận 
rõ âm mưu thâm độc của nhà Minh. Nhưng vì 
hai thế kỷ vừa không ý thức được về nền văn 
hóa dân tộc, vừa kỳ thị Phật giáo nên đã phá 
vỡ sự dung hợp giữa Nho và Phật đã có từ thời 

Lý - Trần. 
Thời Trịnh Nguyễn phân tranh kéo dài đến 

45 năm. 
Đến năm 1771, ba anh em Nguyễn Nhạc, 

Nguyễn Lữ và Nguyễn Huệ ở Tây Sơn (nên gọi 
là nhà Tây Sơn), đem quân đánh chúa Nguyễn 
rồi ra Bắc diệt chúa Trịnh. Vua Lê lúc nầy là Lê 
Chiêu Thống sang cầu viện nhà Thanh bên Tàu. 
Quân nhà Thanh được cớ giúp vua Lê đem 
quân sang thôn tính Đại Việt. 

Nguyễn Huệ sau khi lên ngôi Hoàng Đế lấy 
hiệu là Bắc Bình Vương, đem quân ra Bắc đánh 
tan 20 vạn quân Thanh rồi củng cố triều đình, 
chấm dứt cảnh Nam Bắc phân tranh kéo dài 
ròng rã 45 năm. 

Trong thời này giặc dã bên Tàu nổi lên, 
suốt một đời vua Càn Long không mấy khi được 
thái bình, nhiều vị cao tăng sang Đại Việt để 
hòa hoãn. Do đó Phật giáo có cơ nguyên phục 
hồi. 

Ở Đàng Ngoài có Ngài Chuyết Chuyết sang 
giảng dạy đạo Phật ở chùa Khán Sơn (Thăng 
Long) sau đó dời về chùa Phật Tích (Bắc Ninh). 
Kinh điển Ngài để lại ở chùa Phật Tích khá 
nhiều, một số kinh đã được khắc bản đề ấn loát 
trong thời ấy. Thiền sư Chuyết Chuyết thuộc 
thế hệ thứ 34 dòng Lâm Tế, hai vị đệ tử xuất 
sắc của Ngài là Minh Hành (người gốc Trung 
Hoa) và Minh Lương là người Đại Việt. 

Trong thế kỷ 17 có vị cao tăng người Việt 
là Thiền sư Chân Nguyên đệ tử của Thiền sư 
Minh Lương. Ngài cùng các đệ tử khôi phục lại 
Thiền phái Trúc Lâm bằng cách sưu tầm, hiệu 
đính khắc bản, và lưu hành những tác phẩm 
Thiền Trúc Lâm. 

Trong đó vị đệ tử được tiếp nối y bát của 
truyền thông Trúc Lâm là thiền sư Như Hiện. Vị 
đệ tử thứ hai là Thiền sư Như Trừng lập được 
một thiền phái lấy tên là Liên Tông (nhưng về 
sau cả hai phái nầy lại nhập làm một). Nhìn 
chung vì có ý thức về một nền Phật giáo dân 
tộc nên các vị Thiền sư đã ra công trùng san 
những tác phẩm Phật học Lý Trần: trùng khắc 
"Thánh Đăng Lục," trước tác "Thiền Tông bản 
hạnh," trùng san "Thiền Uyển Tập Anh Ngữ 
Lục," "Kế Đăng lục," "Thánh Đăng Lục," 
“Thượng sĩ ngữ lục," "Khóa Hư lục," "Tam Tổ 
Thực Lục," "Đại Nam Thiền Uyển Truyền Đăng 
Lục." Ngoài ra còn có Thiền sư Hương Hải ở lưu 
vực sông Xích Đằng tỉnh Hưng Yên. 

Ở Đàng trong, ngay sau khi Doãn Quốc 
Công Nguyễn Hoàng vào trấn thủ đất Thuận 
Hóa, Ông đã để ý đến việc lập Chùa. Năm 1601 
dựng chùa Thiên Mụ ở xã Hà Khê, huyện Hương 
Trà, dựng lại chùa Sùng Hóa trên nền một ngôi 
chùa Cổ ở xã Triêm Ân, huyện Phú Vang. Năm 
1607 lập chùa Kính Thiênở Thuận Trạch, Quảng 
Bình.  

Vào thế kỷ 17 ghi nhận sự có mặt của các 
Thiền sư Trung Hoa sau đây: 

- Thiền sư Viên cảnh và Viên Khoan ở 
Quảng Trị; Thiền sư Tử Dung (pháp tự là Minh 
Hoằng) khai sơn chùa Ấn Tôn; Thiền sư Giác 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      36 

Phong khai sơn chùa Thiên Thọ; Thiền sư Từ 
Lâm khai sơn chùa Tù Lâm; Thiền sư Thạch 
Liêm khai sơn chùa Thiền Lâm ở Thuận Hóa; 
Thiền sư Pháp Bảo khai sơn chùa Chúc 
Thánh; Quốc sư Hưng Liên trụ trì chùa Tam 
Thai ở Quảng Nam; Thiền sư Pháp Hóa khai 
sơn chùa Thiên Aán ở Quảng Ngãi; Thiền sư 
Tế Viên khai sơn chùa Hội Tông tại Phú Yên; 
Thiền sư Nguyên Thiều khai sơn chùa Thập 
Tháp Di Đà ở Bình Định, chùa Quốc Ân, Hà 
Trung ở Thuận Hóa. Một vị cao tăng lúc nầy 
là Hòa thượng Liễu Quán một thiền sư nổi 
tiếng của phái Lâm Tế, đã có công lớn trong 
bước đầu phục hưng Phật giáo ở Đàng 
Trong. 

Vào thế kỷ thứ mười tám, khi các chúa 
Nguyễn mở rộng bờ cõi về phương Nam thì 
một số cao tăng cũng theo làn sóng di cư 
đến trấn tích tại các vùng đất mới. Ở Đông 
Phố Gia Định có Thiền sư Đạt Bổn từ Quy 
Nhơn vào lập chùa Thiên trường năm 1755 
đời chúa Nguyễn Phúc Khoát. Chùa Tập 
Phước cũng tại Gia Định (theo sách "Đại 
Nam Liệt Truyện Tiền Biên” thì có 2 giả thiết 
về vị khai sơn: Một là Thiền sư Viên Quang 
tu tại chùa Giác lâm, một là Thiền sư Mật 
Hoằng; cả hai đều thuộc phái Nguyên Thiều 
gốc ở chùa Thập Tháp đời 36 dòng Lâm Tế).  

Ở Tây Ninh có Thiền sư Đạo Trung (đệ tử 
đời thứ tư của môn phái Liễu Quán) khai sơn 
chùa Linh Sơn ở núi Điện Bà năm 1763 và 
chùa Long Hưng ở Thủ Dầu Một năm 1794. 

Ở Hà Tiên Thiền sư Hoàng Lung người 
Quy Nhơn dừng chân tại núi Bạch Tháp ở 
phía Bắc đỉnh Vân Sơn. 

Ngoài ra thời kỳ này có phái Tào Động 
được truyền vào Đại Việt, ở Đàng Ngoài do 
Thiền sư Thuỷ Nguyệt sang du học ở Trung 
Hoa mang về (hiện các chùa Hàm Long, Hòa 
Giai và Trấn Quốc ở Hà Nội đều thuộc tông 
phái Tào Đông), ở Đàng Trong do hai Thiền 
sư Hưng Liên và Thạch Liêm đưa tới. 

Tóm lại đã đành vì Nam Bắc phân tranh 
đã khiến cho nhiều trai tráng xuất gia để 
trốn lính, và do đó khiến số tăng sĩ thất học 
trở thành đông đảo. Nhưng qua gần nửa thế 
kỷ được sự giáo hóa của một số cao tăng đã 
tạo được một số trung tâm tu học chân 
chính đáng kể. 

 
(Trích lược “Việt Nam Phật giáo Sử luận” 

của Nguyễn Lang) 
 

 
TÀI LIỆU THAM KHẢO 

 
-  Việt nam Phật giáo sử lược  của Thích 

Mật Thể Phật học viện Trung phần xuất bản 
năm 1960 . 

-  Việt Nam Phật Giáo Luận  của Nguyễn 
Lang , nhà xuất bản Văn học Hà nội xuất 
bản 1994. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PHUØ DU 

 

 

noåi chìm tình noï duyeân kia                           

duyeân ñi daëm baéc, tình ve àdaëm nam 

toâi reo vui coõi traêng taøn 

boùng söông luûi thuûi chöa tan cuoäc muø 

keå töø chaên laïnh vaøi thu 

giöôøng xoâ leäch moät goái hö beân mình 

toâi reo hoaøi coõi traêng trinh 

noåi chìm trong moät soâng tình phuø du 

toâi reo chöa ngaát ñieäu muø 

chöøng nhö ñaõ taän thieân thu moäng naøy. 

 
 
 

PHÙ DU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      37 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

THẠCH LIÊM VÀ TÀO ĐỘNG 
Ở ĐÀNG TRONG 

Ở Ðàng Trong Ðại Việt, người đầu tiên 
truyền bá thiền Tào Ðộng có lẽ là thiền sư 
Hưng Liên. Ông lập đạo tràng ở chùa Tam Thai 
Quảng Nam và được tôn làm quốc sư. Chương 
trước đã nói về ông. Tiếc là hiện nay chưa khảo 
cứu được về công trình hoằng pháp và sự 
truyền thừa của ông. Chùa Tam Thai bị đổ vỡ 
hủy hoại trong cuộc chiến tranh vào cuối thế kỷ 
thứ mười tám, tài liệu thất lạc hết. Chùa này 
được trùng tu năm 1825 đời vua Minh Mạng. 

Thiền sư Thạch Liêm hiệu Ðại Sán Hán 
Ông, người Giang Tây, sinh năm 1633, xuất gia 
hồi thiếu niên ở chùa Thượng Lam, theo hầu 
thiền sư Giác Lãng (89). Năm mười sáu tuổi 
Giác Lãng qua đời, không biết ông đã được tiếp 
tục và thụ giới với vị nào. Sau ông nhập chúng 
làm giảng sư chùa Trường Thọ ở Quảng Ðông 
do thiền sư Thực Hành trú trì. Sau khi Thực 
Hành mất, ông được thừa kế trú trì chùa 
Trường Thọ. Nhờ tài hội họa và kiến trúc sẵn 
có, Thạch Liêm đã biến chùa Trường Thọ thành 
một nơi danh thắng ở Quảng Ðông. 

Theo lời đề nghị của quốc sư Hưng Liên, 
chúa Nguyễn Phúc Trăn đã hai lần mời ông 
sang Ðại Việt, nhưng ông chưa đi được. Mãi 
đến năm 1694, khi chúa Nguyễn Ðăng Chu cho 
người sang mời ông mới quyết định ra đi. Cùng 
đi với ông có độ một trăm người, trong đó hơn 
phân nửa là tăng chúng. Ðoàn người đi trên hai 
chiếc thuyền buôn mang theo rất nhiều pháp 
khí kinh tượng để tổ chức giới đàn. Thuyền của 
ông tới đảo Tiêm Bút La vào ngày 27 tháng 
giêng năm Ất hợi (1695). Chúa Nguyễn Phúc 
Chu cho thuyền đi đón, rước về định cư ở chùa 
Thiền Lâm, Thuận Hóa (90). Khoảng một ngàn 
người thợ làm việc trong ba ngày đêm, cất 
mười gian phương trượng và lưu xá cho đoàn 
tăng khách tạm trú. 

Trong những công tác mà Thạch Liêm đã 
thực hiện được trong thời gian lưu trú tại Ðàng 
Trong, có thể nói rằng công tác quan trọng 
nhất là tổ chức giới đàn Thiền Lâm. Giới đàn 
này tổ chức từ mồng một đến ngày mười hai 
tháng tư năm Ất hợi (1965). Giới đàn có đến ba 

ngàn giới tử trong đó số giới tử xuất gia lên tới 
1.400 vị vừa tỳ khưu vừa sa di. Chương trình 
của giới đàn như sau: 

– Ngày 24 tháng ba các giới tử xuất gia 
nhập giới đàn. 

– Ngày mồng một truyền giới sa di. Thạch 
Liêm thượng đàn thuyết pháp, có chúa và các 
quan đến nghe. 

– Ngày mồng sáu truyền giới tỳ khưu. 
Quốc mẫu và vương huynh thiết lễ trai tăng 
cúng dường các vị tăng sĩ mới thụ giới, và ghi 
chép lời pháp ngữ của Thạch Liêm. 

- Ngày mồng tám tháng tư, Phật đản, làm 
lễ trao Bồ Tát giới cho chúa Nguyễn Phúc Chu, 
quốc mẫu, công chúa và những người quyến 
thuộc trong nội cung. Lễ truyền giới được tổ 
chức ở chùa Giác Vương Nội Viên trong phủ 
Chúa. Thạch Liêm viết cho chúa một cuốn sách 
ngắn, chỉ bày cách tu tập, gọi là Hộ Pháp Kim 
Thang Thư. Buổi chiều, lễ truyền giới Bồ Tát 
cho các vương huynh là Lệ Truyền Hầu và 
Thiều Dương Hầu cùng một số các quan được 
tổ chức tại chùa Thiền Lâm. 

– Ngày mồng chín tháng tư, lễ truyền giới 
Bồ Tát cho chư tăng được cử hành tại chùa 
Thiền Lâm. Các vương huynh công chúa cúng 
dường trai tăng và thỉnh Thạch Liêm thuyết 
pháp, rồi ghi chép pháp ngữ. 

– Ngày mười hai tháng tư, Thạch Liêm và 
quốc sư Hưng Liên thống suất hai dãy tân giới 
tử, tất cả một ngàn năm trăm vị tăng đều 
mang bình bát, chống tích trượng làm lễ “cổ 
Phật khất thực” trong thành phố, và đến phủ 
chúa tạ ơn chúa Nguyễn đã thành tựu công đức 
cho đại giới đàn. Lễ cúng dường cơm chay được 
thiết lập tại phủ chúa. Giới đàn bế mạc chiều 
hôm ây. 

Trong giới đàn này, giới điệp cấp phát cho 
giới tử đều có đóng kèm ấn của phủ chúa. 

Một giới đàn khác sau đó đã được tổ chức 
tại chùa Di Ðà ở Hội An ngày mồng bảy âm lịch 
năm ấy. Khoảng trên ba trăm người đã xin thụ 
giới. Giới đàn ở đây được tổ chức rất đơn giản, 
nhưng giới điệp cũng được đóng kèm ấn chúa. 

Giới đàn Thiền Lâm có một tầm quan 
trọng lớn: đó là một giới đàn tổ chức cho cả 
nước; các tỉnh đều có giới tử về thụ giới. Ta 
nhớ là thiền sư Liễu Quán cũng đã từ Phú Yên 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 THIỀN PHÁI TÀO ĐỘNG 

TỚI VIỆT NAM 
 

(Chương XXIII, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      38 

ra để thụ giới sa di ở giới đàn này. Phái Tào 
Ðộng trước kia chỉ có ảnh hưởng ở Quảng Nam, 
nay đã lan ra khắp xứ. 

Ðáng lý thiền sư Thạch Liêm đã về từ 
tháng bảy âm lịch năm đó, nhưng vì gió bão 
cản trở nên ông lưu lại Ðại Việt để dưỡng bệnh. 
Từ Hội An ông được chúa Nguyễn Phúc Chu cho 
người vào đón ra chùa Thiên Mụ. Ông ở Thiên 
Mụ cho đến ngày 24 tháng sáu năm tới mới 
xuống thuyền về Quảng Ðông, Thạch Liêm qua 
Ðại Việt năm 62 tuổi, mất năm 71 tuổi (1704). 

  
CON NGƯỜI CỦA THẠCH LIÊM 

Thiền sư Thạch Liêm là một nghệ sĩ. Ông 
sở trường về nhiều môn: thi văn, hội họa, chữ 
viết, thủ công. Mao Tế Khả đề tựa tập thơ Ly 
Lục Ðường của Thạch Liêm đã viết: 

“Trượng nhân là bậc bác nhã khôi kỳ, 
càng sở trường về thi ca; cho đến các môn như 
tinh tượng, lịch luật, diễn xạ, lý số, triện lệ, 
đơn thanh, môn nào cũng siêu việt.” 

Chùa Trường Thọ ít ra cũng có đến một 
trăm tăng sĩ. Những vị theo Thạch Liêm qua 
Ðại Việt đã hơn năm mươi người rồi. Vì giỏi tiểu 
thủ công nghệ nên Thạch Liêm tổ chức kinh tế 
tự túc trong chùa. Với gỗ lê, gỗ đàn, đồng 
thau, đá hoa, chùa đã chế ra nhiều dùng có giá 
trị nghệ thuật như bàn, ghế, bình phong, cẩm 
đôn, hộc tộ, bát, đĩa, v.v… Chùa cũng tổ chức 
dệt vải lụa. Thạch Liêm là một họa sư, những 
bức họa của ông rất được khen ngợi. Trong 
tập Họa Gia Thi Sở đời Thanh tác giả là Lý Tuấn 
Chi viết về Thạch Liêm như sau: “Ðại Sán tự 
Hán Ông, người Lĩnh Nam, tu ở chùa Kim Lăng, 
có tài vẽ chân dung khéo. Năm Mậu ngọ, đời 
Khang Hy (1678), ông có vẽ cho Trần Gia Lăng 
một bức hình, có đề lời, mặt đẹp râu dài, tinh 
thần hoạt bát, thời ấy hầu như khắp danh nhân 
trong nước đều có đề vịnh. Có biên soạn Ly Lục 
Ðường Tập.” 

Nhờ có cơ sở kinh tế tự túc, không những 
chùa Trường Thọ được Thạch Liêm kiến thiết 
mau chóng, mà rất nhiều văn nghệ sĩ nghèo 
trong nước cũng được ông giúp đỡ. Sự giao du 
của ông với văn nghệ sĩ trong xứ rất rộng. Tập 
thơ Ly Dục Ðường của Thạch Liêm có phụ đính 
34 bức tranh do tác giả vẽ nên có văn của các 
danh sĩ như Khuất Ông Sơn, Thanh Lê, Dược 
Ðình, Vương Thế Trinh, Từ Phàm, Ngô Ý, Ngô 
Thọ Tiềm và Cao Tằng Vân đề ở lạc khoản. Tập 
thơ lại có tới mười mấy danh sĩ đề tựa. Nói tóm 
lại là ông giao thiệp thân mật với hầu hết các 
văn nhân nổi tiếng của thời đại ông. 

Cũng vì tiếng tăm của ông lừng lẫy như 
thế nên có nhiều kẻ ghen ghét và chống đối 
ông kịch liệt, cho ông là “ngạo mạn, dối trá, 
buôn lậu,” v.v… Thực ra tính ông cương trực và 
ưa nói thẳng nên bị nhiều người ghen ghét. Vì 
bị dèm pha cho nên năm 1702 ông bị quan án 
sát Quảng Ðông là Hứa Tự bắt giam tra hỏi, rồi 
đuổi về Cống Châu, Giang Tây. Ở Cống Châu, 
ông lại mở đạo tràng ở chùa Sơn Tự; tăng đồ 
quy tụ rất đông và đạo tràng lại bành trướng 

lớn lao như cũ. Quan sở tại là quan tuần vũ 
Giang Tây lại cho bắt ông áp giải về nguyên 
quán. Ông chết trên đường đi. Ðó là vào năm 
1704. 

Quan án sát Quảng Ðông Hứa Tự Hưng là 
người thế nào? Năm 1695, khi còn làm chức 
đồng tri ở Mân Châu, ông đã bị cách chức vì tội 
làm nhục thuộc viên và hạch sách đòi ăn hối lộ, 
tiền bạc, ngựa… Qua năm 1699 nhờ tiền bạc 
được phục chức, và sau đó được bổ đi án sát 
Quảng Ðông. Một người như thế cố nhiên 
không thể chịu nổi thái độ ngang ngạnh của 
một ông thầy tu nghệ sĩ như Thạch Liêm, mà 
Thạch Liêm cố nhiên cũng không chịu cúi đầu 
khuất phục một vị quan quyền như thế. Tâm sự 
của ông về việc bị ganh ghét được ông tỏ bày 
chút ít trong sách Hải Ngoại Kỷ Sự (91). Ông 
viết: “Lại còn một bọn người ngu dốt làm ma 
làm quái, bới lông tìm vết, bày đặt chuyện thị 
phi. Nhưng chuyện thị phi ấy đâu có rõ ràng; 
chúng chỉ vì lòng ghen ghét cho nên tự trong 
bóng tối khuấy cho sóng động mòi xao, bày 
chuyện đặt điều làm cho người ta không chịu 
nổi để khoái chí mình. Nhưng ta đâu có nao 
núng, bởi việc đều vô ảnh vô tông, tất cả đều 
trôi theo dòng nước. Những thử thách kia chỉ 

THIỀN SƯ THẠCH LIÊM (1633—1704) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      39 

làm cho ý kiến thêm tinh, hạnh 
nguyện thêm vững, càng mài 
không mòn, càng nhuộm càng 
không đen. Rốt cuộc bọn họ lại 
giúp ta như thầy nghiêm bạn 
tốt vậy.” 

Sách Hải Ngoại Kỷ 
Sự cũng phản ánh tính cương 
trực của Thạch Liêm. Cái gì ở xứ 
khách mà ông muốn khen thì 
ông khen, còn cái gì ông muốn 
chê là ông chê. Sự khen chê có 
khi không chính xác, vì sự thấy 
nghe của ông về văn hóa và 
phong tục Ðại Việt có khi không 
được rộng rãi và minh xác; 
cũng có thể vì ông lấy văn hóa 
Trung Quốc làm tiêu chuẩn để 
xét đoán văn hóa Ðại Việt khiến 
ta có thể không bằng lòng khi 
đọc Hải Ngoại Kỷ Sự. Tính nói 
thẳng là một tính rất tốt, nhưng 
sự nhận xét không được thấu 
đáo là một khuyết điểm. Dù 
sao, ông đã phải trả một giá quá dắt về tính 
nói thẳng của ông. 

Một điều đáng tiếc trong cuộc du hành 
Ðại Việt của ông là, ngoài quốc sư Hưng Liên là 
đệ tử của ông, ông không được gặp những cao 
tăng khác lúc bấy giờ đang hành đạo tại Ðại 
Việt. Trong số những vị này, có những vị từ 
Quảng Ðộng tới như ông. Hải Ngoại Kỷ 
Sự không hề nhắc đến những vị như Tử Dung, 
Tế Viên, Pháp Hóa, Từ Lâm, Minh Hải, v.v… 
nghĩa là những vị đang chủ trương các đạo 
tràng lớn lúc bấy giờ như Ấn Tôn, Quốc Ân, 
Chúc Thánh, Từ Lâm, Thiên Thọ… Ông đã 
không có sự cộng tác của các vị cao tăng có 
mặt lúc bấy giờ ở Ðại Việt, ngay trong giới đàn 
chùa Thiền Lâm. Sự kiện này có nhiều lý do. Lý 
do đầu tiên là ông thuộc phái Tào Ðộng. Lý do 
thứ hai: ông là khách đặc biệt của quốc vương. 
Lý do thứ ba là bài bố cáo mà ông viết cho dán 
ở các chùa trong xứ nhiều tháng trước ngày 
khai mạc giới đàn Thiền Lâm đã tự đánh giá sự 
hành đạo tại Ðại Việt quá thấp. 

Ðã đành vì chiến tranh giữa Ðàng Trong 
và Ðàng Ngoài đã khiến cho nhiều trai tráng 
cạo đầu đi tu để trốn lính, và do đó số tăng sĩ 
thất học trở thành đông đảo, nhưng sự giáo 
hóa trong gần nửa thế kỷ của một số các vị 
cao tăng (như Nguyên Thiều chẳng hạn) có 
mặt đã tạo được một số trung tâm tu học chân 
chính đáng kể. Ðiều này không hề được nói 
đến trong bài bố cáo của Thạch Liêm. Bài bố 
cáo để ra nhiều trang công kích những vị tăng 
không chân chính. Ví dụ ông viết: “Có kẻ giày 
cỏ chưa mang qua một đôi, cửa chùa chưa 
bước qua hai bậc, một ngày kia khi làm ông 
thầy, sợ người ta biết rõ chân tướng, mới làm 
bộ lim dim con mắt, sửa giọng thanh cao, làm 
trò giải thoát. Những hạng người đó lạm dự 
vào hàng sa môn chẳng biết hổ thẹn, mượn 

danh hiệu Phật làm chuyện bán 
buôn, điều to lớn cho đạo là chỗ 
ấy.” Rồi ông kết luận: “Trong 
buổi Phật pháp suy vong, há nên 
lấy ngoa truyền ngoa khiến tăng 
sĩ khắp nước chẳng biết đạo 
xuất thế là gì, ù ù cạc cạc trong 
cơn tùy mộng. Lão tăng chẳng 
nỡ làm thinh ngồi đó, nên chẳng 
tránh khẩu nghiệp, nói thẳng vài 
lời.” 
Ðúng là thiền sư đã không tránh 
khẩu nghiệp, đã nói thẳng, 
nhưng giá ông được Hưng Liên 
cho biết rõ hơn về tình hình Phật 
Giáo Ðại Việt thời đó thì khẩu 
nghiệp ông đã nhẹ hơn và đã ít 
bị cô lập hơn. 
Tuy nhiên, trong bức thư giử cho 
hữu thừa tướng Tống Công (có 
lẽ là Tống Phúc Tài), Thạch Liêm 
công nhận rằng “vì tới Ðại Việt 
chưa bao nhiêu ngày, nên chưa 
thấu rõ hết những chỗ ẩn vi của 

tình trạng,” và ông can chính quyền đừng bắt 
bớ những tăng đồ thất học. Số là trong khi nói 
chuyện với Thạch Liêm, vị thừa tướng này tỏ ý 
lo cho sự kiện có nhiều phần tử bất hảo trong 
giới tăng già, và nói rằng “phải cuốc hết cỏ dại, 
lúa tốt mới có thể mọc lên,” nghĩa là phải trừng 
trị những tăng đồ thiếu học. Thạch Liêm nói: 
“Những phần tử tăng già do từ trước đến nay 
chưa được giáo hóa Phật pháp, không biết rõ 
thế nào là bổn phận người xuất gia, nay nếu ta 
bỗng nhiên lấy pháp luật mà trừng phạt họ một 
cách nặng nề thì đó gọi là “không dạy mà giết,” 
một chính sách “bạo ngược,” không phải là 
chính sách của kẻ nhân từ vì lòng trắc ẩn mà 
muốn giáo hóa họ.” Ông lại đề nghị nên để 
tăng sĩ giáo hóa tăng sĩ, chính quyền không 
nên dự vào: “Từ ngày cắt tóc đi tu, người xuất 
gia từ bỏ gia đình, niệm Phật, tụng kinh, nghĩ 
rằng mình đã là người đứng ngoài cuộc, thoát 
khỏi lưới đời, bao nhiêu quyền che chở từ bi 
đều nằm cả trong tay vị sư trưởng… Chính 
quyền địa phương thường nên chọn những bậc 
tôn sư minh chính để chủ trì pháp tịch, thập 
phương vân thủy đều lấy đó làm nơi nương dựa 
tinh thần. Người trên nghiêm tu giới luật, lượng 
sức mà giáo hóa, khiến cho mọi người biết được 
bổn phận mình mà gắng sức tu trì, dần dần 
chuyển phàm thành thánh. Căn khí chính đại tự 
nhiên nắm thẳng lấy con đường hướng thượng 
mà tinh tấn tu hành. Nhưng ở chốn thiền lâm, 
thánh phàm ở chung, thế nào cũng có kẻ ngu 
ngoan cuồng vọng làm trái giới pháp. Ðối với 
những người này thì phải thiết lập thanh quy: 
tội nhẹ thì sám hối quỳ hương, tội nặng thì trục 
xuất cởi áo…” Thạch Liêm lại nói rằng không 
nên trông đợi tất cả mọi phần tử tăng già đều 
trở thành những đại thiền sư. “Vả lại quốc gia 
thiết lập chùa chiền, chẳng phải chỉ để tạo nên 
một số tăng sĩ biết “giáo ngoại biệt truyền, trực 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      40 

chỉ nhân tâm thành Phật,” mà cũng là để 
có những vị tăng sớm hôm đốt hương cầu 
nguyện cho các bậc cho các bậc thánh 
minh để ngồi giữ nước, cho trong triều có 
nhiều bậc hiền lương chính trực biết lấy 
trung hiếu tiết nghĩa mà giáo hóa, khiến 
thiên hạ vui lòng làm việc thiện, bốn 
phương hòa bình, nhà tù bỏ trống…” Lá 
thư này Thạch Liêm viết gần một năm 
sau ngày nói chuyện với Tống Phúc Tài. 
Có lẽ bức thư này đã ảnh hưởng nhiều 
đến chính sách tôn giáo của chúa Nguyễn 
Phúc Chu. Thay vì thanh lọc tăng già 
bằng những cuộc bắt bớ hay thi cử, triều 
đình chú trọng đến việc nâng cao uy tín 
các bậc chân tu địa phương bằng cách 
ban biển ngạch sắc tứ và câu đối cho 
những chùa nơi họ hành đạo (92). 

 
__________ 
 
(89) Thiền sư Giác Lãng Ðạo Thịnh hiệu 

Trượng Nhân, người Kiến Ninh, họ Trương, 
xuất gia hồi mười chín tuổi với thiền sư Thụy 
Nham ở núi Mộng Bút. Sau đến tham học với 
thiền sư Nguyên Lai ở chùa Năng Nhân, núi 
Bắc Sơn. Sau nữa lại tham khảo với Ðông 
Uyển Cảnh và đắc pháp với vị này. 

(90) Ðại Nam Nhất Thống Chí chép: 
“Chùa Thiền Lâm ở xã An Cựu, tương truyền 
do Hòa thượng Thạch Liêm kiến tạo, cảch trí 
rất u tịch. Ngụy Tây Sơn thái sư Bùi Ðắc 
Tuyên chiếm ở. Sau Ðắc Tuyên thất bại. 
Người trong làng nhân theo nền cũ sửa chữa 
lại. Bản triều khoảng đời Gia Long, Thừa Thiên 
cao hoàng hậu bỏ tiền ra kiến trúc lại. Nay 
dần dần hư nát, chỉ còn ngôi chính điện. Phía 
tả chùa có một quả chuông đồng lớn cao hơn 
bốn thước vòng lưng sáu thước, dày bảy tấc, 
có khắc chữ “Lê Vỉnh Thịnh thập nhị niên 
chú.” 

(91) Sách này do Thạch Liêm viết trong 
thời gian lưu trú tại Ðại Việt. Sách chia làm 
sáu cuốn, ghi chép cuộc hành trình của tác 
giả và những bài văn thơ tác giả đã làm trong 
thời gian ấy. Sách lại có bốn bài tựa; một 
trong bốn bài được ký tên Ðại Việt Quóc 
Vương Nguyễn Phúc Chu, đệ tử thọ Bồ Tát 
Giới, pháp danh Hưng Long, viết ở phương 
trượng Tịnh danh trong Giác Vương Nội Viện. 
Bài tựa này viết vào tháng Sáu năm Giáp Tý 
(1696), trước ngày hồi hương của Thạch 
Liêm. (Có lẽ tác giả tính nhầm. Năm 1696 
phải là năm Bính tý-N.H.C.). Sách được khắc 
bản vào khoảng năm 1699. Bản của chúng tôi 
sử dụng là bản được tàng trữ trong Ðông 
Dương Văn Khố tại Ðông Kinh, Nhật Bản. Một 
bản dịch quốc ngữ của Viện Ðại Học Huế được 
thực hiện năm 1963, chỉ tiếc các dịch giả 
không am tường mấy về danh từ Phật học 
nên có nhiều chỗ làm oan cho tư tưởng Thạch 
Liêm. 

(92) Ở các tỉnh ta thấy những ngôi chùa 
mang biển ngạch sắc tứ ký tên Thiên Túng 
Ðạo Nhân (đạo hiệu của Chúa Nguyễn Phúc 
Chu) hoặc Từ Tế Ðạo Nhân (đạo hiệu của 
chúa Nguyễn Phúc Khoát). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VU LAN BUỒN 
 
Công ơn dưỡng dục sinh thành 
Lớn tày non bể con đành khất sao 
Chưa nuôi cha mẹ ngày nào 
Kể từ chân trót bước vào bể dâu 
 
Chiều nay phiêu dạt về đâu  
Mà hồn lữ thứ nhuốm màu Vu Lan 
Mẹ hiền chín tháng cưu mang 
Hai năm bú mớm vì con trọn đời 
 
Hiếu làm sao cảm đất trời 
Mấy mươi năm nặng những lời nhớ mong 
Ước gì như Lê Thánh Tông 
Chăm hoàng thái hậu giốc lòng khẩn xin 
 
Thuốc thang ăn uống tự mình 
Thay áo khâm liệm thực tình đạo con 
Dễ ba mươi sáu năm ròng 
Ngự triều ngày lẻ chẵn thăm mẹ già 
 
Vua Tự Đức của Nguyễn gia 
Triều thần hủ bại nước nhà lâm nguy 
Từ Huấn Lục tháng năm ghi 
Lời mẹ dạy đấng trị vì quốc gia… 
Làm trai phụng dưỡng mẹ cha 
Trung quân ái quốc sau là lập thân 
 
Bao năm quảy bước phong trần 
Hao gầy hiếu hạnh muôn phần xót xa 
Vu Lan treo nỗi nhớ nhà 
Xa mờ cố quận biết là thấu chăng. 

 
 

LƯU LÃNG KHÁCH 
 

 

http://www.quangduc.com/lichsu/17vnpgsuluan2-23.html#_ftn7#_ftn7
http://www.quangduc.com/lichsu/17vnpgsuluan2-23.html#_ftnref4#_ftnref4
http://www.quangduc.com/lichsu/17vnpgsuluan2-23.html#_ftnref5#_ftnref5
http://www.quangduc.com/lichsu/17vnpgsuluan2-23.html#_ftnref6#_ftnref6
http://www.quangduc.com/lichsu/17vnpgsuluan2-23.html#_ftnref7#_ftnref7


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      41 

CHÙA VẮNG TRONG ĐẶC KHU 
  

Trần Khải 

Chùa vắng, là nói chùa không có tăng sĩ. 
Đặc khu là nói về Xishuangbanna Dai Autono-
mous Prefecture ở vùng cực nam tỉnh Vân 
Nam, Trung Quốc.  

Có thể phiên âm Xishuangbanna là Tây 
Song Bản Nạp, và Dai là chỉ về sắc tộc Thái. 
Prefecture là đơn vị hành chánh được cai trị 
theo quy chế đặc biệt, nằm dưới cấp tỉnh, 
nhưng bao gồm nhiều huyện. Chữ Autonomous 
có nghĩa là tự trị, nhưng không có nghĩa tự trị 
theo nghĩa quốc tế, mà chỉ có nghĩa là cán bộ 
lãnh đạo đặc khu tự trị có 
toàn quyền hành động rồi 
báo cáo về thiên triều Bắc 
Kinh sau - kiểu tiền trảm 
hậu tấu. Bởi vì, đặc khu 
luôn luôn là nơi phức tạp. 

Trung Quốc có một vài 
đặc khu để cai trị theo quy 
chế đặc biệt, thường là ở 
biên giới, nơi có hơn 50% 
sắc dân thiểu số. Báo chí 
thế giới gần đây chú ý tới 
một số biến động ở các đặc 
khu Tây Tạng – như Ganzi 
Tibetan Autonomous Pre-
fecture ở tỉnh Sichuan (Tứ 
Xuyên), Diqing Tibetan Au-
tonomous Prefecture ở tây 
bắc tỉnh Yunnan (Vân Nam) 
– và các đặc khu ở tỉnh Xin-
jiang (Tân Cương). 

Tuy nhiên, Đặc khu Tây Song Bản Nạp lại 
rất mực bình yên, nơi phẳng lặng không gợn 
sóng, và là nơi đại đa số dân tu theo Phật Giáo 
Theravada. 

Trung Quốc là nơi có nhiều tông phái Phật 
giáo, trước kia và cả bây giờ. Câu hỏi có thể 
nêu lên rằng, hệ phái Phật giáo nào tại TQ 
thường bị chính phủ Bắc Kinh bỏ quên nhất? 
Câu trả lời: Phật giáo Thượng tọa bộ, còn gọi 
là PG Nam Tông, còn gọi là Theravada ở Trung 
Quốc. 

Thậm chí, đối với nhiều người quan sát tin 
tức trên thế giới, Phật giáo TQ thường được 
nhắc tới là Bắc Tông và PG Tây Tạng. Không có 
bao nhiêu bản tin nói về hệ phái PG Nam Tông 
TQ.  Một phần, vì họ là thiểu số, nhưng phần 
lớn vì khu vực họ tập trung rất êm ả, không có 
nhiều biến động để các nhà báo quốc tế chú ý. 
Có một lý do nữa: có thể vì đa số họ thuộc sắc 
tộc thiểu số ở phía nam, và tinh thần Đại Hán 

của các quan chức Bắc Kinh dễ dàng bỏ quên 
họ. Một thời, dân tộc Đại Hán đã chinh phục 
miền Nam tỉnh Vân Nam từ nhiều thế kỷ trước, 
đã trấn áp khốc liệt nhiều cuộc nổi dậy của các 
sắc tộc địa phương, và bây giờ các nhóm sắc 
tộc khu vực này không còn sức nào để đối 
kháng hay đòi ly khai, tuy rằng văn hóa rất 
mực dị biệt. 

Bái viết nơi đây dựa vào nhiều nguồn, 
trong đó phần chính dựa vào bài “Theravada 
Buddhism and Dai Identity in Jinghong, 

Xishuangbanna” (PG Nam 
Tông và Căn Cước Người 
Thái ở thị trấn Jinghong, 
Xishuangbanna) của GS 
James Granderson trên 
khóa mùa Xuân 2015 của 
SIT Study Abroad, và bài 
“The Soft Power Limits of 
Chinese Theravada Bud-
dhism” (Hạn Chế Quyền Lực 
Mềm của PG Nam Tông TQ) 
của học giả Zi Yang trên tạp 
chí The Diplomat ngày 
15/8/2017.  
Nói một lời ngắn gọn là: PG 
Nam Tông TQ không là cái 
gì trong mắt triều đình Bắc 
Kinh. 
Trong nhiều thế kỷ, Vân 
Nam là cửa ngõ của TQ để 
vào Đông Nam Á. PG Nam 

Tông tiến vào tỉnh Vân Nam từ thế kỷ thứ 7, 
xuyên qua Miến Điện và ảnh hưởng sâu đậm 
trong các sắc dân Dai, Blang, và Palaung trong 
khu vực này.  

Dân tộc Dai, dịch ra tiếng Việt là người 
Thái. Sắc tộc Thái là một trong các sắc dân 
chính trong Khu Tự Trị Xishuangbanna Dai 
(người Thái Tây Song Bản Nạp). Sắc tộc Thái 
cũng sống rải rác  ở Lào, Việt Nam, Thái Lan, 
Miến Điện. Dân tộc Palaung dịch ra tiếng Việt là 
Đức Ngang hay Băng Long. Dân tộc Blang, dịch 
ra tiếng Việt là Bố Lãng. Tổ chức truyền giáo 
Asia Harvest USA của Tin Lành  Hoa Kỳ đưa ra 
cuộc nghiên cứu nói rằng người Blang và các 
dân tộc khu vực này phần lớn, có thể là 80%, 
theo PG Nam Tông, đôi khi cùng lúc thờ tổ tiên 
và vật tổ. Tuy nhiên, GS Granderson cho biết 
tỷ lệ Phật tử phải đông hơn nhiều, ít nhất là với 
sắc dân Thái, có lẽ đại đa số theo PG Nam 
Tông, vì đi đâu trong đặc khu cũng nhìn thấy 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      42 

người dân có xâm chữ trong Kinh Phật trên cổ, 
vai, lưng bàn tay, cổ tay, cánh tay.…  

Phật Giáo Nam Tông tại Trung Quốc như 
thế chỉ ảnh hưởng khu vực biên giới gần Miến 
Điện và Lào. Nhiều thập niên trước, PG Nam 
Tông tại Trung Quốc cũng bị thiệt hại lớn trong 
thời kỳ đầu chủ nghĩa CS với cớ chống phong 
kiến, đập phá chùa chiền, bắt nhiều vị sư hoàn 
tục, trong khi sinh hoạt nghi lễ PG bị cấm. Khởi 
đầu đàn áp là cuối thập niên 1950s, nhưng cao 
điểm là Cách Mạng Văn Hóa, lúc đó nhiều kinh 
văn trên lá cũng bị đốt, chùa tháp điêu tàn 
trong toàn bộ khu  vực PG Nam Tông tại Hoa 
Lục này. Ngôi chùa có tên The Xishuangbanna 
General Buddhist Temple, là ngôi chùa Nam 
Tông lớn nhất tại TQ xây từ thế kỷ thứ 8 lúc đó 
bị xóa sổ hoàn toàn, sau đó xây lại theo kiến 
trúc Thái Lan. 

Và rồi sau Cách Mạng Văn Hóa, chùa mới 
cho xây lại, nhưng sự hồi phục của các sinh 
hoạt tôn giáo rất chậm. Chính thức, nhiều ngôi 
chùa được phép xây lại, nhưng chính quyền địa 
phương từ chối trả lại một số khu đất các ngôi 
chùa bị tịch thu thời Mao. Việc học Phật cũng 
chậm rãi, phần vì các cán bộ quan sát, nghi 
ngờ, phần vì kinh sách khu vực này viết bằng 
ngôn ngữ Cổ Thái (Old Dai language), kết hợp 
chữ Thái cổ thời pha trộn chữ Pali – nghĩa là, 
những gì các cán bộ không hiểu, vì cán bộ từ 
thế giới rất khác của tiếng Hán. 

Nhưng chữ Cổ Thái cũng chính là căn cước 
Phật giáo Nam Tông, là tự hào về nền văn 
minh cổ thời của dân trong Đặc Khu Xishuang-
banna.  

Trên đường phố Jinghong, thậm chí ngay 
trên khu vực làng mạc êm ắng ở Manzhang, dễ 
dàng nhìn thấy ảnh hưởng Phật Giáo Nam Tông 
trên làn da cư dân: nhiều người, già lẫn trẻ, 
nam lẫn nữ, xâm trên da từ cồ trở xuống các 
câu kinh Phật bằng ngôn ngữ hình tượng của 
họ. Người thường có khi không hiểu hết các câu 
kinh Phật đó trên da họ, hiểu tận tường chỉ là 
các vị sư trong Xishuangbanna và dọc biên giới 
Thái Lan và Miến Điện. 

Phật giáo Nam Tông tại TQ đang gặp nan 
đề là thiếu tăng sĩ. Trung bình tại Vân Nam, cứ 
hai ngôi chùa PG Nam Tông chỉ có một nhà sư. 

Vì thiếu tăng sĩ, nhiều chùa phải đóng cửa, chỉ 
trừ trong các ngày lễ lớn của Phật giáo. Hiện 
nay thống kê cho thấy 18.8% các ngôi chùa 
trong khu vực Xishuangbanna Prefecture là 
“chùa trống” (nghĩa là, chùa không có tăng sĩ ở 
trong). Tại các thị trấn Pu’er và Lincang, tỷ lệ 
chùa trống là 40%. Trong khi đó, tại Dehong 
Prefecture, tỷ lệ chùa trống là 90.1%, và tại 
Mang City, 98.2%. 

Hãy hình dung tới con số 90% chùa không 
có sư, và hãy hình dung tới 98.2% chùa không 
có sư. 

Các vị sư ngoại quốc từ Miến Điện và Lào 
thường được mời sang các chùa Vân Nam để 
làm các nghi lễ hay thuyết giảng. Tuy nhiên, 
chính phủ nhìn họ bằng cặp mắt không tin 
tưởng, bởi vì họ không được tin cậy về chính 
trị, không hiểu gì và cũng không ca ngợi gì về 
chính sách nhà nước TQ về xã hội chủ nghĩa, 
về thống nhất quốc gia và về hòa hợp sắc tộc.  

Bên cạnh yếu tố chính trị và thiếu tăng sĩ, 
nan đề với PG Nam Tông ở TQ còn là thiếu 
ngân sách và thiếu Phật học viện. Mỗi năm, 
chính phủ TQ cấp ngân sách lớn để tân trang 
các ngôi chùa PG Tây Tạng và giáo dục các tu 
sĩ PG Tây Tạng; một phần cũng vì Tây Tạng bị 
Bắc Kinh xem như nơi nhạy cảm chính trị. 
Nhưng PG Nam Tông bị Bắc Kinh bỏ quên, vì 
cộng đồng tôn giáo này được Bắc Kinh xem là 
“nhóm dân thiểu số gương mẫu.” 

Bất kể quá nhiều dị biệt giữa sắc dân Thái 
và dân Hán tộc, sắc tộc Thái chưa bao giờ kích 
động ly khai. Ngay cả khi có người cùng sắc tộc 
bên kia các biên giới, sắc dân Thái tại TQ 
không hề bộc lộ ý định ly khai. Cũng vì không 
có vấn đề gì, cho nên Bắc Kinh không cấp 
nhiều ngân sách cho các ngôi chùa PG Nam 
Tông, trong khi cấp rất nhiều tiền cho các hoạt 
động của PG Tây Tạng. 

Chỉ có 3 Phật học viện tại TQ dạy các môn 
học về PG Nam Tông. Nhưng cả 3 đều thiếu 
ngân sách. Thêm nữa, phẩm chất giáo dục lại 
kém so với các Phật học viện PG Nam Tông tại 
Thái Lan. Do vậy, ước mơ lớn của các học tăng 
trẻ là hoàn tất đại học tại một trong các đại học 
PG tầm cỡ thế giới ở Thái Lan, Đại học Maha-
chulalongkornrajavidyalaya University hay Ma-
hamakut Buddhist University.  

Cũng từng có những cuộc nói chuyện về 
việc xây trường dạy ngôn ngữ Pali cao cấp đầu 
tiên ở TQ tại Vân Nam kể từ 2012, nhưng có 
không gì xúc tiến chỉ trừ việc mua một khoảnh 
đất. 

PG Nam Tông tại TQ không thể là một tác 
nhân quyền lực mềm tại Trung Quốc. Do vậy 
chính sách nhà nước Bắc Kinh cũng không đặt 
trọng tâm vào Phật giáo Nam Tông như một 
công cụ chính trị quốc tế. Cơ chế cũng không 
cho cộng đồng PG Nam Tông vận động được gì 
tại Bắc Kinh. Điều này dễ hiểu vì TQ là nơi các 
vị sư phải được chính phủ chấp nhận mọi thứ, 
dù là xin đi du lịch ra hải ngoại hay thực hiện 
một nghi lễ tôn giáo đơn giản trong khi đang ở 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      43 

 

 

 

 

 

 

 

VẪN THẦM THIẾT THA 
 

Này em một dải giang hà 
Mình rong chơi giữa Sa-Bà tháng năm  
Có gì lưu luyến trong tâm 
Vẫn thương muôn thuở vẫn thầm thiết tha 
 
Này em nguồn cội sơn hà 
Mình và muôn loại đều là cộng sinh 
Tử-sanh một cuộc đăng trình 
Cũng đồng một thể hữu tình với nhau 
 
Mình đau vật cũng biết đau 
Có cùng cảm giác, đỏ màu máu tươi 
Một thời gian ngắn ở đời 
Muôn loài cùng với con người tương thân 
 
Ăn chay an lạc tinh thần 
Sống đời hoà hiếu xa gần mến thương 
Ăn chay bảo vệ môi trường 
Sóng từ bi tỏa bốn phương đất trời 
 
Này em nhắn nhủ đôi lời 
Mấy mươi năm lẻ cuộc chơi hồng trần 
Mỗi ngày lại một thanh tân 
Kể từ quyết bỏ nợ nần máu xương  
 
Niềm vui ở giữa con đường 
Người và vạn vật vấn vương cõi này 
Cộng sinh duyên nợ đã dày 
Đã nhiều tương tác người hay chăng người 
 
Một ngày mình lại rong chơi 
Mẹ thiên nhiên với nụ cười hỷ hoan 
Mai kia trời đất hãy còn 
Tình thương chan chứa ở non nước này. 
 
 
 

 
 

HIỀN NGUYỄN 
Đồ Bàn Thành, 4/2018  

hải ngoại. Và tình hình này thấy rõ sẽ còn 
như thế, kéo dài trong tương lai gần. 

Thực ra cũng dễ hiểu. Chính phủ Bắc 
Kinh chú tâm vào PG Tây Tạng vì còn lo 
ngại sức lôi cuốn của Đức Đạt Lai Lạt Ma 
đối với người Tây Tạng trong và ngoài Hoa 
Lục. Bắc Kinh cũng chú tâm vào PG Bắc 
Tông vì xem như chiếc cầu để nối kết cộng 
đồng PG ở Đài Loan và ở các Phố Tàu khắp 
thế giới. Trong khi đó, PG Nam Tông 
không có sức mạnh mềm nào để Bắc Kinh 
bận tâm… 

Xin được kết nơi đây với một bài thơ, 
được viết để tặng người bạn thân vừa mới 
xuất gia tại một ngôi chùa Nam Tông ở 
Florida. Một thời, bạn này hoạt động từ 
thiện, lập hội Vì Dân Foundation. Nhiều 
năm trước, trong một chuyến đi từ thiện ở 
Campuchia, bạn này bị người lạ đâm 3 
nhát dao trọng thương. Việc từ thiện bây 
giờ bạn này đã bàn giao cho nhà văn 
Tưởng Năng Tiến. Bây giờ, bạn là Sư Minh 
Trí. Sau đây, xin có vài dòng thơ tặng sư. 

 
Tiễn sư qua bờ kia 
 
Ôm bình bát, sư đi 
khắp mây trời đắp y 
tiễn sư về góc núi 
kiếp này mấy phân ly 
 
Đứng ngồi đều vì dân 
ngực còn đau dao đâm 
nước mắt ngập ba cõi 
Quan Âm hóa toàn thân 
 
Một thuở ra đi vương lụy 
chân mỏi hai bờ Sông Hằng 
quay đầu mới hay Minh Trí 
tóc rơi theo bụi bên đàng. 

 
Trần Khải 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      44 

While residing at the Jetavana monastery, the Buddha uttered Verses (268) and (269) of this 
book, with reference to some non-Buddhist ascetics. 
To those who offered them food or other things, those ascetics would say words of blessing. 
They would say, "May you be free from danger, may you prosper and get rich, may you live 
long," etc. At that time, the followers of the Buddha did not say anything after receiving 
something from their lay-disciples. This was because during the first twenty years after the 
Buddha's attainment of Buddhahood, they were instructed to remain silent on receiving 
offerings. Since the followers of the Buddha were silent when ascetics of other doctrines 
were saying things, which were pleasing to their disciples, people began to compare the two 
groups. 
When the Buddha heard about this, he permitted the Bhikkhus to say words of blessing to 
their disciples after receiving offerings. As a result of that, more and more people invited the 
followers of the Buddha for alms. Then, the ascetics of other doctrines remarked with 
disdain: "We adhere to the practice of the muni and keep silent, whereas the followers of 
Samana Gotama go about talking exuberantly in the eating places." On hearing those 
disparaging remarks, the Buddha said, "Bhikkhus! There are some who keep silent because 
they are ignorant and timid, and some who keep silent because they do not want to share 
their profound knowledge with others. Only one who has overcome evil is to be called a 
muni." 
Then the Buddha spoke in verse as follows: 
Verses 268 & 269: Not by silence does one become a muni, if one is dull and ignorant. 
Like one holding a pair of scales, the wise one takes what is good and rejects what is evil. 
For this reason he is a muni. He who understands both internal and external clusters of 
clinging is also, for that reason, called a muni. 
 

WISE 
Silence alone does not make the fool wise. 
Digging up truth, rejecting all unbeneficial, 
understanding both worlds, one is called wise. 

  
  

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of the Followers 
of Non-Buddhist Doctrines 

 Dhammapada, Verses 268 & 269 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      45 

Đối thoại Cha và Con gái 
 

THANH THỊ 
  

Mấy hôm nay, trời vào hè 
oi bức khó chịu lạ. Buổi sáng 
mà không khí cứ rít ráp, nực 
nội, sự cáu bẳn hẳn từ đó mà 
phát sinh thêm. Cũng vì tính 
cách không chịu ngồi yên một 
chỗ, lúc nào cũng kiếm việc gì 
đó làm, nay vì đi lại khó khăn, 
không tiện làm việc, dù cho 
việc nhỏ như lau nhà, quét sân 
cũng không dễ làm; ông già 
đứng ngồi không yên, chốc lát 
lại đi ra đi vào, đốt điếu thuốc 
lá, rít hơi dài rồi cứ trầm 
ngâm.  

Nhìn gương mặt hốc hác, 
cháy nắng, vì bệnh mà buồn 
xo của ông, cô con gái lớn pha 
ly trà nóng đặt kế bên ông, rồi 
lấy trong tủ lạnh ra ly nước 
rau diếp cá xay tận tay đưa: 

“Ba uống đi cho mát!” 
Ông ho khan một tiếng 

rồi cầm lấy ly nước: 
“Ừ, cảm ơn Cô!” 
Uống ngụm nước mát rồi 

ông lên tiếng hỏi: 
“Cô tính học xong rồi làm 

chi nữa?” 
Cô con gái thủng thẳng 

trả lời:  
“Thì con về chùa cầm tạp 

dề với chuông mõ!” 
Nói xong cô liền cười 

khiến ông cũng tức cười theo. 
Ông lại nói:  

“Cầm tạp dề với chuông 
mõ thì cần chi đi học mấy năm 
trời uổng rứa.” 

Cô kéo ghế ngồi bên 
cạnh ông rồi nói:  

“Ba nói rứa cũng không 
sai, cầm tạp dề với chuông mõ 
thì không cần học cao cũng 
cầm được, nhưng người có học 
thì có thể cầm tạp dề đứng 
bếp nấu cơm mà cơm ngon 
hơn, cầm chuông mõ mà tiếng 
chuông mõ nghe thanh cao 
giải thoát hơn!” 

Ông già lại rít một hơi 

thuốc lá khi điếu thuốc đã 
cháy hơn phân nửa: 

“Cô nói vậy là sao? Ba 
không hiểu!” 

Cô con gái rót cho mình 
ly trà rồi từ tốn trả lời:  

“Thì ba thấy đó, người 
đời cũng học, người tu cũng 
phải học, học cả đời, có ai 
không học mà nên được đâu. 
Có người học trường lớp hẳn 
hoi, người thì chẳng cần 
trường lớp vẫn thành công sự 
nghiệp. Người tu cũng rứa, có 
người đi học từ sơ cấp, trung 
cấp, học viện, rồi cao học, 
mười mấy hai mươi năm, học 
xong lại ra làm việc trong 
giáo hội, cống hiến thời gian 
và sự hiểu biết của mình, dốc 
lực làm việc vì ý nghĩa ‘phụng 
sự chúng sanh’. Cũng có 
người, chẳng đi học gì nhiều, 
chỉ ở chùa sớm tối kinh kệ, 
quét tước dọn dẹp, làm công 
việc trong chùa, rồi cũng 
xong một đời người. Nhưng 
ba biết không? Người tu họ 
không giống với người đời 
nhiều lắm. Người tu chú trọng 
chuyển hóa thân tâm, họ phải 
luôn kiểm thúc thân mình sao 
cho đúng oai nghi của người 

xuất gia, vì có những hành 
động, với người thế gian là 
bình thường, nhưng với người 
tu lại là việc đáng trách, không 
phù hợp. Ví dụ như, ngồi gác 
chân lên bàn, hút thuốc, nói 
cười lớn tiếng… những việc 
như rứa với người đời là bình 
thường chứ với người tu là bất 
thường à! Với nữa, tâm người 
tu thì phải nhu nhuyến, gặp 
chuyện bất ngờ thì cũng phải 
bình tĩnh xử lý chứ không la 
hét ỏm tỏi. Người tu phải rèn 
tâm từ bi trong mọi lúc, mọi 
nơi, đặt tình thương và sự 
buông xả lên trên hết.” 

Ông già lặng nghe cô nói 
hết rồi nói tiếp:  

“Nhưng có người học 
nhiều về cũng đâu có làm việc, 
có người không đi học cũng 
làm việc từ thiện này kia quá 
trời đó Cô!” 

Cô con gái lại nhấp ngụm 
trà rồi trả lời:  

“Cũng có trường hợp đó 
chứ ba, nhưng mỗi người mỗi 
chí hướng, mỗi phát nguyện 
khác nhau. Trường lớp, bằng 
cấp là cơ hội để họ được học 
theo một chương trình cụ thể, 
được đào tạo bài bản và khoa 
học thì họ sẽ có phương pháp 
học và tự nghiên cứu, nếu sau 
khi học xong một cấp học nào 
đó, họ cảm thấy không cần 
thiết phải trải qua trường lớp 
mà muốn tự nghiên cứu thì 
cũng được thôi, nếu họ có ý 
chí và quyết tâm thì chắc chắn 
họ vẫn sẽ thành tựu pháp học 
của mình. Con vẫn cho rằng, 
người tu luôn cần phải học, 
mọi lúc mọi nơi và cả đời, vì 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      46 

đối với giáo pháp Phật thì việc 
học một thời gian hay một đời 
người vẫn không đủ. Nhưng 
con vẫn rất trân trọng quý 
Thầy Cô không đi học qua 
trường lớp, chỉ quanh quẩn 
bên hiên chùa, làm việc quét 
dọn hay nấu cơm cho chúng, 
phục vụ chúng, vì nếu dụng 
tâm chân thật vào từng việc 
làm thì công đức không thể 
tính hết được vậy. Bản thân 
con nghĩ, vấn đề tu thì phải 
học nhưng việc qua trường lớp 
hay không đó là nhân duyên, 
phát nguyện của mỗi người. 
Con đường tu thành tựu ở chỗ 
chuyển hóa bản thân, nhưng 
cũng cần gieo chủng tử pháp 
vào trong nghiệp thức của 
mình, vì con đường thành 
Thánh, thành Phật đâu chỉ thể 
một đời được đâu!” 

Ông già với tay để đầu lọc 
điếu thuốc đã tắt ngúm lên gạt 
tàn rồi lại với tay lấy ly trà, 
ông tiếp:  

“Coi bộ rứa cô muốn học 
xong về chùa tự nghiên cứu 
thôi hả!? Hay đi học nữa đi, 
nghe nói đi du học tốn tiền dữ 
lắm, nhưng mà nếu cô thích đi 
thì ba hỗ trợ ít nhiều chi đó. 
Học cho biết, rồi cho bằng 
người ta!” 

Cô con gái lần này không 
nhịn được mà cười lớn:  

“Học cho hơn người ta chứ 
học bằng thì ăn thua chi!” 

Ông già nghe cô tếu táo 
vậy lại cười lớn hơn:  

“Ừa, thì học cho hơn!” 
Nhưng rồi ông lại trầm 

ngâm:  
“Cô tính không đi học nữa 

thiệt hả!? Hay đi trụ trì, giờ ba 
thấy quý Thầy Cô về vùng 
mình trụ trì rồi làm từ thiện dữ 
lắm!”  

Cô con gái lại lắc đầu: 
“Thôi ba ơi, con á, nguyện 

cả đời không trụ trì, không 
chùa chiền, không đệ tử. Cứ 
vậy thong dong nghiên cứu 
kinh sách, ai cần chi thì phu 
giúp một tay, xong việc rồi 
thôi! Ba thử nghĩ coi, ai học 
xong hay tu một thời gian 
cũng lập chùa, trụ trì hết thì 
nước mình sẽ có bao nhiêu 
chùa? Với lại, người trụ trì phải 
thừa trí tuệ và sức lực, cũng 
như phước đức phải lớn mới 

kham nổi những khó khăn của 
một người lãnh đạo ngôi chùa. 
Người trụ trì phải hy sinh rất 
nhiều, đôi khi những chuyện 
trái ý nghịch lòng họ cũng 
phải làm đó, thẳng quá cũng 
không được, dây đàn căng 
quá sẽ đứt mà chùng quá thì 
gãy sẽ không kêu, trụ trì cũng 
như rứa đó. Con tự thấy mình 
tài hèn, sức mọn, thôi thì yên 
phận tu thân, dưỡng tâm, hết 
lòng với Phật sự chùa tổ, 
huynh đệ cần giúp chi thì 
giúp, thời gian rảnh rỗi còn lại 
chuyên tâm trao dồi ý chí, 
hun đúc tâm Phật, được rứa là 
mừng rồi!” 

Ông già xoay người ngồi 
thẳng dậy trên chiếc ghế bố, 
ông suýt xoa cái chân đang bó 
bột của mình rồi tiếp:  

“Ba thấy chừ họ làm từ 
thiện nhiều lắm á cô!” 

Cô con gái rót thêm trà 
vào ly ông già và ly của mình 
rồi trả lời:  

“Thì cũng nhiều thật, 
nhưng ai biết đằng sau đó là 
quá trời vấn đề. Đạo Phật 
mình cũng đề cao vai trò của 
phúc lợi xã hội, từ thiện, cứu 
tế, nhưng thời buổi hiện nay, 
người với người thường nghi 
hoặc lẫn nhau, sự thiếu tin 
tưởng lẫn nhau dẫn đến việc 
từ thiện hay vận động này kia 
kéo theo bao hệ lụy. Con từng 
nói với vài vị thân quen và 
nhân đây cũng nói cho ba 
hiểu, lẽ dĩ nhiên con không 
thờ ơ trước hoàn cảnh khó 
khăn vì bệnh tật hay thiên tai, 
nhưng việc từ thiện và cứu tế 
hiện nay do vì người với người 
sống ít tin tưởng nhau, nên 
không khéo khi mình vận 
động lại mang điều tiếng. Con 
không sợ điều tiếng cho bản 
thân mà chỉ sợ điều tiếng cho 
tập thể cộng đồng Tăng thân, 
thôi thì nếu bản thân con có 
khả năng hỗ trợ hay giúp đỡ 
ai đó, con sẽ tự thân mình 
làm và âm thầm làm. Còn 
việc vận động giúp đỡ này 
kia, con sẽ không làm. Trừ 
những trường hợp vì ngôi già 
lam nào đó ở vùng quê 
nghèo, những vị tu sĩ ở đó 
sống đời phạm hạnh, vì cảm 
đức mến tài mà con sẽ gợi ý 
cho vài vị thân cận cúng 

dường gieo duyên, chỉ rứa 
thôi!” 

Ông già tính quẹt điếu 
thuốc nữa nhưng cô con gái 
kịp thời nói:  

“Ba đừng hút nữa, hút 
nhiều không tốt đâu, bệnh ba 
chừ là phải kiêng cử đủ thứ, 
chứ không là đi sớm à!”  

Ông già nghe vậy bèn cầm 
ly trà uống rồi hỏi:  

“Cô có bi quan quá không 
vậy? Ba thấy họ làm từ thiện 
rần rần mà!”  

Cô cười rồi hỏi lại: 
“Sau cái từ thiện rần rần đó 

ba thấy thêm được gì!?” 
Ông già liền đáp:  
“Họ được nhiều người biết 

đến hơn, cũng coi như nổi 
tiếng hơn.” 

Cô cười tươi tiếp lời:  
“Ba thấy rứa thì hiểu rồi đó! 

Con không muốn nói nhiều về 
vấn đề này đâu.” 

Ông già bèn nói sang 
chuyện khác:  

“Rứa khi mô cô đi!?”  
“Chắc mai á ba,” cô ngập 

ngừng trả lời.  
Ông già làm thinh không 

nói gì nữa, mặt xịu xuống, 
buồn hiu. Cô biết nhưng đành 
im lặng, không biết nói sao với 
ông già. Việc học đang vào kỳ 
cuối, không ở nhà lâu hơn 
được. Mấy hôm nay, nhà có cô 
về, đi tới đi lui trong nhà, ông 
già đỡ buồn hẳn. Mai cô đi lại 
rồi, nhà rộng thênh lại vắng 
tanh. Ông già chống cặp nạng 
đi ra hiên ngồi tiếp, thầm buồn 
cho bản thân, già cả, bệnh tật 
không có con bên cạnh, suy 
nghĩ ấy cứ quấn vào ông 
không dứt. Ông bèn vọng vào 
nói:  

“Hay cô xin nghỉ thêm vài 
ngày, ở chơi với ba thêm vài 
hôm.” 

Cô con gái nghe vậy bèn 
cười, trả lời:  

“Buồn rồi phải không? Nghe 
con đi là ba buồn rồi chứ gì? 
Rứa mà có khi mô nghe ba nói 
thương con đâu hè!? À mà 
không được rồi, con vô đi học 
rồi còn thi cử tùm lum, ở 
chúng đi lâu vậy người ta quở 
chết!” 

Ông già lại lặng thinh, 
không nói gì nữa. Bản thân 
ông biết cô con gái tu sĩ này 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      47 

của ông chẳng quyến luyến gì 
gia đình, nghe tin ông bệnh 
chỉ về thăm cho tròn đạo hiếu. 
Cô giờ đã là người của muôn 
nhà, là con Phật rồi, có phải 
con của riêng ông nữa đâu, lại 
không có quyền đòi hỏi hay 
trách móc gì. Ông chỉ buồn 
một nỗi không tên của tuổi 
già, già lại hóa ra con nít, ưa 
có người thủ thỉ bên cạnh, rứa 
thôi! 

Hôm cô con gái rời nhà trở 
lại chùa, trời mưa lất phất bay 
như năm nào, ông lặng thinh 
chống nạng tiễn đưa. Cô con 
gái lại pha trò dặn dò: 

“Ba hút thuốc ít thôi, hút 
nhiều rồi chết sớm để của 
dượng ăn hết đó!” 

Ông cười như mếu, bảo: 
“Ai ăn được của ba, ba để đó 
cho cô hết đó! Tùy cô xử lý.” 

Cô con gái lại cười, nụ 
ccười thường trực mà không 
nói lời nào, quay lưng đi. Mưa 
vẫn lất phất bay trong buổi 
chiều chập choạng, ông già 
lặng lẽ chống cặp nạng rồi di 
chuyển vào nhà, đến bên bàn 
thờ mẹ Quan Âm, thắp một 
nén hương, thầm khấn: “Cầu 
Phật, Quan Âm Bồ tát gia hộ 
cho cô con gái bướng bỉnh, 
trực tính của con chân cứng đá 
mềm, vượt qua mọi thử thách 
trên đường tu, thành tựu ý 
nguyện cao đẹp trong cuộc 
đời.” 

Không còn tiếng nói cười 
tinh nghịch và khuyên lơn, ông 
già lặng lẽ ngồi vào chiếc ghế 
bố, hướng ra cửa nhìn xa xăm, 
bên kia là núi, trước nhà mưa 
trắng xóa, mắt ông già bỗng 
nhòa đi trong mưa,… 

 
Viết nhân ngày làm biếng, 

Thanh Thị 
3/6/2018 

 

 

 

 

 

 

 

 

DẠO MÁT NỬA ĐÊM 
 

Thiền sư hướng dẫn học thiền 

Bao nhiêu đệ tử khắp miền về đây 

Một anh chàng trong nhóm này 

Đêm thường lén dậy chuồn ngay ra ngoài 

Vượt tường xuống phố dạo chơi 

Lang thang khắp nẻo dưới trời thong dong. 

Một đêm đi kiểm soát phòng 

Thiền sư thấy một giường không có người 

Vắng đi một đệ tử rồi 

Nhìn quanh sư thấy ở nơi sát tường 

Ghế cao kia để sẵn sàng 

Giúp người đệ tử dễ dàng leo qua, 

Sư bèn dời chiếc ghế ra 

Tự mình đứng thế vào, và lặng yên. 

* 

Sau khi thỏa thích chơi đêm  

Anh chàng quay trở về thiền viện ngay 

Trèo tường xuống phía ghế này 

Nào hay sư đã đứng thay đó rồi, 

Trèo đầu thầy nhảy xuống thôi 

Xuống xong mới biết! Chao ơi! Muộn phiền! 

Thế là lộ việc đi đêm 

Nên vừa hoảng sợ, lại thêm bẽ bàng. 

Thiền sư khẽ nói dịu dàng: 

"Sáng nay lạnh lắm, sương giăng ngoài trời 

Giữ gìn cho ấm thân người 

Kẻo mà cảm lạnh! Nhớ lời nghe con!" 

Vừng dương vừa ló đầu non 

Anh chàng từ đó chẳng còn đi đêm. 
 

 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 
(thi hóa phỏng theo Midnight Excursion 

trong tập truyện văn xuôi 101 ZEN STORIES  

của Nyogen Senzaki và Paul Reps) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      48 

Những vì sao 
 

TN GIỚI ĐỊNH 

Bầu trời trên cao xa, có đêm thì trăng 
sáng rực trần gian, chị Hằng như đang mỉm 
cười nhìn xuống trần gian, còn chú cuội bên 
cây đa đang thiêm thiếp ngủ; có bữa thì tối 
thui như đêm ba mươi, ngửa bàn tay không 
thấy. Lúc thì trời quang mây tạnh, mưa thuận 
gió hòa, khi thì phong ba bão táp, tàn hại 
thiên nhiên, phá bỏ biết bao công trình vĩ đại 
mà con người đã bỏ thật nhiều sức lực tiền 
của để xây dựng qua nhiều thế kỷ, nhiều triều 
đại. Nhưng dù sao đi nữa, trời đất có biến đổi, 
vũ trụ cứ xoay vần, chúng ta vẫn mang ơn trời 
đất đã cho mình đầu đội trời, chân đạp đất, 
mang ơn cha mẹ sanh thành dưỡng dục; 
mang ơn thầy tổ tác thành giới thân huệ mạng 
cho mình, để từ đó làm thềm thang bước lên 
đạo hạnh thanh cao, làm một con người cao 
cả hơn trên tất cả mọi chúng sanh đang hiện 
diện trên hành tinh này. Mang ơn những bạn 
hiền cùng sách tấn tu tập hoặc chia xẻ chân 
tình, giúp nhau những công việc trong đời 
sống thường nhật, mang ơn những người bạn 
có lúc làm mình đau lòng đến chảy nước mắt; 
mang ơn đàn na tín thí đã nhịn ăn nhín mặc 
hỗ trợ tứ sự cho hành giả an tâm tu tập; xin 
hồi hướng tất cả phước báu đến cho muôn loài 
ngạ quỷ, súc sanh đang chịu nhiều khổ đau 
trong chốn địa ngục. 

“Tỳ Gia đêm nay người cứu tinh 
Trần gian trăng sao ngàn lung linh 
Ánh mai vừa chói ngàn tia sáng 
Là đấng Như Lai hiện bóng hình.” 
Đức Thế Tôn Thích Ca xuất hiện trên thế 

gian là ánh hào quang rực sáng, chiếu rọi 
khắp nhân sinh, xua tan bao u minh đang ngự 
trị trong tâm hồn của chúng sanh từ vô lượng 
kiếp. Ngài là ngọn hải đăng cho những người 
đi trong đêm tối không sợ lầm đường lạc lối; 
là vị thầy hay chữa lành bịnh thân tâm cho 
muôn người; là vị cứu tinh của những con 
người đang bị ngược đãi bởi những kỳ thị sang 
hèn; giải tỏa những khổ đau của những vị vua 
vì tham quyền cố vị mà tàn sát tình thâm cốt 
nhục. Giải cứu, giáo hoá những kỷ nữ đi vào 
Phật pháp chứng được thánh quả, là vị cứu 
mạng của những đàn thú vật đang đến lò mỗ, 
thiêu sống... Suốt một đời đem thân mạng 
mình phụng sự tha nhân mà không hề mong 
được đáp trả. Rồi một sáng tinh sương giữa 
hai cây Ta la nơi rừng Câu Thi Na… Đức Phật 
đã vào cõi vô dư tịch tịnh, pháp âm trong bài 
kinh Di Giáo vẫn là nền tảng để chư đệ tử 

hành trì tu tập sau khi không còn đức Như Lai 
trên trần thế. 

Đức Như Lai như ánh sáng đêm rằm, soi 
sáng tâm hồn những ai có duyên trực tiếp 
hoặc gián tiếp được một lần thọ nhận không ít 
thì nhiều cũng có ích lợi cho thân tâm. Tuy 
Như Lai không còn hiện diện trên trần thế, 
nhưng giáo pháp bắt nguồn từ Ấn Độ vẫn luân 
lưu tuôn chảy qua các quốc độ, dù văn hóa 
phong tục địa phương, địa lý, có nhiều tông 
phái phát triển cách hành trì có khác nhau 
nhưng mục đích duy nhất là đưa con người tu 
tập đến chỗ tịnh hóa thân tâm, ví như trăm 
sông đều đổ về biển cả, giáo pháp Như Lai 
cũng vậy chỉ có một vị duy nhất là giác ngộ 
giải thoát. 

Chư Lịch Đại Tổ Sư tiếp nối ngọn đuốc, Tổ 
Tổ tương truyền trải qua hơn hai mươi lăm thế 
kỷ, từ Tây Thiên qua Đông Độ đến Việt Nam 
các nước Á Châu như Thái Lan, Lào, Miến Điện, 
Campuchia, hiện tại Phật Giáo đang dần đâm 
chồi nẩy lộc ở các nước tây phương. Mỗi ngọn 
đèn, có diệu dụng khác nhau, có ngọn tỏa 
sáng rực, có ngọn hơi sáng, có ngọn lu lu 
nhưng tất cả có công năng xua tan màn đêm 
đen tối. Như các ngôi sao trên trời, có vì sao 
thì tỏa sáng như các ngôi sao bắc đẩu, nhưng 
có vì sao không được sáng lắm bởi những vầng 
mây bao phủ. Cũng tùy vào ngày tháng, như 
những ngày không có trăng thì sao toả sáng 
hơn, ngày có trăng thì ánh sáng trăng quá lớn, 
đã che bớt ánh sáng của sao, nhưng không vì 
thế mà diệu dụng của các vì sao bị giảm đi. 
Tâm tánh của mỗi chúng sanh cũng thế, ai ai 
cũng có sẵn bản tính Phật, có người nghe pháp 
liền tỏ ngộ, như các bậc Thanh Văn thời Đức 
Phật, nghe Như Lai thuyết pháp liền chứng 
thánh quả, các bậc Bích Chi Phật quán vô 
thường thấy hoa rơi lá rụng liền ngộ đạo, còn 
chúng ta vì nghiệp chướng sâu dày, vô minh 
bao phủ nên tỉnh đó liền mê, tuy hàng ngày đi 
nghe giảng nhiều nơi, tu tập nhiều chỗ, nhưng 
bản tánh tham sân si vẫn còn dẫy đầy. Đức 
Phật được tôn xưng là bậc toàn giác, còn phàm 
phu thì gọi là phần giác, nhưng dù nhanh hay 
chậm trong mỗi chúng sanh đều có sẵn viên 
minh châu phải nỗ lực chuyên cần mài rửa trau 
dồi nó sẽ rực sáng, còn nếu không thì mỗi 
ngày càng  xa dần chơn tâm Phật tánh. 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      49 

Chư vị Thầy Tổ chúng ta mỗi vị một hạnh 
không ai giống ai. Có vị thì du phương hành 
đạo, không kể ngày đêm cực khổ, sống rày 
đây mai đó, suốt một đời hy hiến thân mình 
cho đạo pháp không màng danh lợi, không 
khuất phục uy quyền. Có vị cả đời dịch thuật 
trước tác kinh sách, có vị vì hạnh nguyện độ 
sanh giáo dục đàn hậu học mà suốt đời đứng 
trên bục giảng rao giảng những lời vàng 
ngọc của Phật Tổ, đưa vô số Tăng Ni hiểu 
sâu vào Phật pháp, trang nghiêm tự thân, 
để từ đó chánh pháp được đi sâu vào thế 
gian. Có vị đào giếng đắp đường, có vị thì 
nhập thất tịnh tu, có vị nuôi trẻ mồ côi làm 
việc từ thiện xã hội, có vị thì chuyên lau chùi 
nhà xí, dọn dẹp chùa chiền, quét rác lượm 
củi, nấu cơm cho đại chúng dung, có vị phát 
nguyện nuôi chúng ăn học… nhưng mục đích 
duy nhất là tự thân mình nếm được vị ngọt 
của chánh pháp, rồi đem những gì mình đã 
đạt được đến cho chúng sinh để mọi người 
cùng hưởng pháp lạc an vui trong hiện tại 
cho đến tương lai. Nhưng các bậc tiền bối 
làm mà không trụ không chấp vào những 
việc mình đã làm nên dù có được tôn kính 
hay bị khinh chê ngược đãi các ngài vẫn 
không động tâm, không phải có người khen 
ngợi ca tụng mới làm nhiều, còn chê trách là 
bỏ bê lười biếng. Tâm của các vị như như:   

“Trời trong cánh nhạn bay qua 
Bóng in đáy nước xóa nhòa một khi 
Nhạn không để dấu làm chi 
Nước không giữ bóng bởi vì vô tâm.” 
 
Đọc lại hành trạng chư vị Phật, chư vị Tổ 

Sư chúng ta cúi đầu sát đất đảnh lễ, dù xả 
bỏ thân mạng cũng không đền đáp được 
công ơn sâu dày cao quý mà các Ngài đã 
gian nan tìm ra chân lý vi diệu. Tuy các Ngài 
đã đi vào cõi Vô Dư Niết Bàn nhưng công 
hạnh và đạo đức sáng ngời vẫn tỏa rạng 
trên nền trời Phật pháp, nuôi dưỡng bao thế 
hệ kế thừa vẫn không ngừng đâm chồi phát 
triển. Mạch nguồn phật pháp vẫn tỏa rạng 
tuôn chảy, cho dù có lúc hưng thạnh cũng có 
lúc suy vi theo vận mệnh nước nhà, nhưng 
Phật pháp là pháp bất định nên tùy theo 
hoàn cảnh, địa phương, tập quán, phong tục 
mà uyển chuyển cho thích hợp để tồn tại với 
thời gian. 

Những vì sao luôn chiếu sáng tâm linh 
cho những ai nguyện bước theo con đường 
giải thoát, là ngọn hải đăng cho hành giả 
trên lộ trình tìm về bản lai diện mục của 
mình. Ôi những vì sao lung linh huyền diệu 
trên bầu trời trong xanh, nhưng thật gần gũi 
bên cạnh những hành giả chân tu thật học.  

Xin thành kính đảnh lễ nguyện bước theo 
cho dù trên đường đi có thật nhiều chông gai 
thử thách, nguyện noi theo từ đây cho đến 
vô lượng đời vị lai, không bao giờ thối 
chuyển.                                                  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
MỘT CHIỀU  
 

Rừng chiều đọng bóng tà dương 
Mây chiều nghiêng xuống tìm hương cuộc đời 
Trời chiều một thoáng Ta-Người (*) 
Tự tình hoa cỏ, nụ cười bình an. 
 
Cánh chim bạt gió lên ngàn 
Trăm năm còn một cung đàn thanh âm. 
Người về từ miền xa xăm 
Người đi từ bước thăng trầm cuộc chơi. 
 
Đã đành vậy, vẫn đành thôi! 
Tim chưa ráo lệ giấc đời còn say 
Úp bàn tay, mở bàn tay 
Mây giăng bóng núi mới hay sương chiều. 
 
Ta về chạm hương tịch liêu 
Bên thềm hoa cỏ diễm kiều sắc hương 
Người cùng gieo hạt yêu thương  
Cho trăm cánh mộng về phương trời hồng. 
 
Đời mênh mông, Xuân mênh mông 
Tiếng chuông cổ độ rót dòng thời gian 
Nghiêng vai áo luỵ sương ngàn 
Trút hồn dâu bể, hoa vàng đong đưa. 
 
Mái chùa trầm mặc sớm trưa 
Tiếng chim thức giữa bốn mùa nước mây 
Tịnh Tâm, rằng: ở nơi nầy 
Cho phương hồng cỏ về đây một chiều. 

 
 

MẶC PHƯƠNG TỬ 
Jacksonville, FL, tháng 4.2018.  

 
______ 
 
(*) Tặng Toàn, Dũng, và quí PT chùa Tịnh Tâm. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      50 

Những cơn gió nồm 
 

BẢO LỄ 

Cứ mỗi độ gió nồm thổi về, 
mẹ tôi lại nhắc đến anh. Cái 
thằng thật hiền mà chết sớm! 

Anh mỉm cười nhìn tôi từ 
tấm ảnh trên bàn thờ. Bây giờ, 
đã hơn ba mươi năm, tôi thay 
anh đóng vai người con trai 
đầu trong gia đình khi mẹ đã 
gần tám mươi. Tôi chẳng giúp 
được gì cho mẹ ngoài những 
lần trò chuyện giải khuây của 
mỗi lần về thăm nhà. 

Tôi biết, mẹ bao giờ cũng 
thương con và tình thương ấy 
được chia đều khi chúng còn 
nhỏ dại. Đến khi chúng lớn 
lên, mỗi đứa mỗi ngả, mỗi đứa 
có mỗi sự nghiệp khác nhau 
thì tình thương như đã vẹn 
toàn mãn nguyện. Thế mà, mẹ 
vẫn còn âu lo trăn trở khi thấy 
đứa con của mình vấp ngã đau 
buồn. 

Nhớ có lần, anh tôi từ chiến 
trường Quảng Trị trở về với cái 
chân khập khiểng, máu bết 
thâm nâu ở ống quần rằn ri 
xanh đen loang xuống chiếc 
giày Bốt-đờ-sô rách nát hở 
miệng. Anh cười nhăn nhó khi 
bước vào nhà. Mẹ tôi sững sờ, 
nắm lấy tay anh mà nước mắt 
lưng tròng “may mà còn lành 
lặn.” 

Cái thuở nhỏ sao lắm giận 
hờn và hiểu lầm. Anh em tôi 
thường đùa nhau ở bãi cỏ xanh 
cuối xóm. Đá banh đến bể mắt 
cá chân vì không có banh da 
phải thay bằng cái lon sữa bò! 
Cởi ngựa bằng lá dừa, bắn 
súng bằng ống đu đủ, phóng 
phi tiêu bằng sóng lá. Miệng đì 
đùng tiếng súng trong khi 

chiếc trực thăng cứ đánh 
vòng quanh trên đầu. Trò 
chơi không chán đến giờ cơm 
mẹ kêu về. Có lúc, anh em tôi 
trốn bữa cơm ra sông tắm, 
chia sớt nhau từng con tép 
nướng khi vừa vớt được dưới 
chân những nhà sàn và cùng 
chia nhau năm roi phạt trên 
chiếc đi-văng khi lén lút trở 
về nhà. 

Thương quá anh tôi! Thời 
buổi chiến tranh. Tuổi động 
viên khi anh vừa lên lớp mười 
một chưa kịp thi Tú tài một! 
Lon Trung sĩ Đồng Đế đặt 
trên vai người con trai mới lớn 
trẻ măng râu mép chưa kịp 
bén. Ly cà phê vội vã, điếu 
thuốc Capstan chưa quen hơi, 
sặc sụa, nước mắt. Anh 
khóc, “ở nhà ráng học, đừng 
đi lính, khổ lắm, chết lúc nào 
không hay, ba má buồn,” anh 
dặn dò tôi bên chiếc xe đạp 
ngoài cổng quân trường tận 
Nha Trang xa xôi kia. 

Anh có người yêu. Chị ấy 
tên Duyên, người hàng xóm, 
học cùng lớp. Chị ấy khá kiêu 
ngạo với má lúm đồng tiền 
trong khi anh tôi lại hay rụt rè 
nhút nhát “nhìn theo bóng 
dáng nàng qua hàng rào rợp 
lá quấn xanh.” Lúc anh lên 
đường, chị ấy gởi cuốn vở 
trăm trang và cây bút mực 
Alpha để viết thư tình. Ngày 
anh về mang theo giấy phép 
“thương binh” là lúc chị ấy 
chia tay anh để làm dâu xứ 
lạ. Hai mươi mốt tuổi, trẻ 
măng! Tôi ghẹo anh “Sá gì 
một nải chuối xanh, ba bốn 
kẻ giành cho mủ dính 
tay.” Anh buồn rười rượi. 
Niềm vui còn lại của thời trai 
tráng xem như mất đi một 
nửa y như đang xem phim 
lưng chừng bị đứt. 

Tưởng như xong, trình 
diện lại, người ta đưa anh ra 

pháo binh đóng tại đồi Đức Mẹ 
ở Pleiku. Nghe tin tôi đi vào 
đại học, anh mừng đón tôi 
trong cái quán cà phê thênh 
thang ở xứ đồi cao nguyên 
lạnh buốt. Cái lạnh se sắt 
không tả được, lạnh đến thấu 
xương. Những con trốt xoay 
quần nhau lên xuống đồi tựa 
như lũ trẻ con chơi đùa không 
mệt mỏi. Anh chỉ tôi cô gái 
chạy bàn trạc tuổi mười bảy 
rồi ra câu đố tên họ cô ta bao 
nhiêu chữ? Nguyễn Thị Lóng 
Lánh Như Ánh Bình Minh! Anh 
tự trả lời rồi phá lên cười. 
Trông anh dạo ấy xanh xao và 
buồn buồn sao ấy. Anh hỏi 
thăm ba mẹ, mấy đứa em. Tôi 
trả lời khá cặn kẽ để anh vui 
lòng. Chiến sự càng nóng 
bỏng. Anh than thở “đánh 
nhau làm chi cho xác thân rũ 
rượi, thân chúng điêu tàn.” Tôi 
hỏi anh buồn có làm thơ? Anh 
tặng: “Lấy nón đồng hứng một 
đống thi nhân.” Ừ, một đống 
thi nhân. Tuổi trẻ rời nhà 
trường, tiếng yêu thương 
nhường lại bằng tiếng réo gọi 
qua máy truyền tin “chim sẻ 
gọi đại bàng, dế mèn gọi gà 
trống.” Đêm về, hai anh em tôi 
chẳng thể chợp mắt. Mong sao 
chiến tranh “tan hàng” để anh 
trở về nguyên vẹn. Những 
ngọn lửa bùng hăng hăng mùi 
thuốc súng bắt lên từ viên 
thuốc bồi to đùng bằng ngón 
tay cái làm cái bi-đông sắt sôi 
lên ùng ục. Vẫn cà phê. Làn 
khói thuốc lá lưng lửng bao 
quanh cái lô-cốt dựng bằng 
bao cát mập mờ trong ánh đèn 
lấy ra từ những tép pin mỏng 
dính. Đâu đó, tiếng pháo vọng 
về phía bên kia núi. Anh vỗ về 
tôi ráng ngủ, mai về dưới rồi, 
biết chừng nào gặp lại. 

Chiến tranh, hậu quả của 
lòng tham con người. Mẹ tôi 
mất anh như nhiều người mẹ 
khác trên cõi đời này và tôi 
mất anh như nhiều người em 
khác trên cõi đời này. 

Anh vẫn mỉm cười nhìn tôi 
từ trên chiếc bàn thờ trên cao 
kia. Xác anh không tìm thấy 
trong cơn loạn lạc. 

Bao nhiêu năm đã qua, gió 
nồm cứ lại về. Mưa ngắn dài 
như nước mắt mẹ tôi… 

 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      51 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018     51 

VU LAN VÀ BA MẸ 
 

Vu Lan nhớ Mẹ thương Ba 
Tình sâu nghĩa nặng đậm đà song thân 
Tình thương Ba Mẹ trong ngần! 

 

GIÀU NGHÈO 
 

Ta còn nghèo nhưng không nghèo tình nghĩa 
Sống xẻ chia thời lượng, chút tình 
Hãy san sẻ những gì bạn có 
Dù nụ cười hay lời nói trung trinh 
 
Ta còn nghèo nhưng đừng nghèo phẩm chất 
Sạch và thơm từ lời nói đến việc làm 
Xin hãy cho vì khi cần thì nhận 
Đời tương quan như hơi thở thân tâm 
Ta còn nghèo xin đừng nghèo tình nghĩa! 
 

GIỮA ĐƯỜNG 
 

Có những bà mẹ nằm lăn giữa phố 
Bỏ con nằm côi cút cạnh bên 
Ruồi bu, kiến đỗ lênh đênh 
Nhân tình thế thái có tên là gì? 
 

CÓ BÀ MẸ 
 

Ôi Mẹ già 
đen thui đen thủi 
Tay run run đi giữa rừng xe 
Đưa tay  
xin  
cắc Rupee* 
Mà nghe nước mắt 
lâm ly vô thường. 
 
* Tiền Ấn Độ 
 

CẢNH CHỢ CHIỀU 
 

Em nằm giữa những hành lang 
Anh đi thất thểu lang thang phố buồn 
Chị buôn giữa bão  
Mưa tuôn 
Ai đi gieo hạt… 
Chưa buông đã sầu  
Cõi trần cơ cực chi đâu 
Sinh linh vô số lo âu cuốc cày 
Thì ra nhân quả mảy may 
Mà sao nước mắt mặn cay thế này! 
 

TRONG CON HẺM CHẬT 
 

Cái hẻm nhỏ tẹo tèo teo 
Mà bao kiếp sống vẫn đeo tháng ngày 
Trẻ em bụi bặm loay hoay 
Mua tần bán tảo đâu hay kiếp nghèo 
Mười lăm tuổi bé tẻo teo 
Em không biết chữ lại đèo thêm em 
Tới gần mới nhận ra em 
Là tôi kiếp trước đâu thèm tặng cho 
Bây giờ đừng có đắn đo 
Cho nhau vô ngại không so lòng người 
Cho nhau một nụ cười tươi 
Vì cho và nhận rạng ngời chân như! 
 

TA THẤY EM 
 

Kẻ du thủ rong chơi trên xứ lạ 
Sau thuyết trình mang chánh niệm vào đời 
Ai chở mộng đi về miền đất hứa 
Thấy xanh xao thân xác lũ em thơ 

Thấy mẹ gầy, chị đen thủi trơ vơ 
Ôi bụi bặm với người xe đông đúc 
Ta cứ ngỡ người như sông có khúc 
Ai bơ vơ xô dạt bến sông Hằng 

Ta thấy thần thấy thánh cũng bất năng 
Theo gót Phật thấy trần gian mộng mị 
Bao trầm luân bao đau khổ lâm li 
Thì mới ngộ ra con đường Trung Đạo 

Ta thấy Phật trong em qua diện mạo 
Ta thấy ta qua mưa gió cuộc đời 
Ta thấy người có Phật tánh muôn nơi 
Ta thấy cả hư vô trong khóe mắt. 

 

NGỒI ĐÂY ĐẤT TỊNH 
 

Ngồi thiền trên mảnh đất thiêng 
Nghe đâu vạt nắng nghiêng nghiêng vô thường 
Vai tròn còn đọng hạt sương 
Hơi đều thở nhẹ tỏa hương ngát lòng. 
 

KHÔNG KHÔNG – SUNYATA 
SUNYATA 
 

Tưởng rằng cõi có là không 
Cõi không là có có-không bạt ngàn 
Bây chừ sông núi rõ ràng 
An vui tự tại buộc ràng chi mô! 
 

 

BẠCH XUÂN PHẺ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      52 

Truyeän ngaén trăm linh taùm chöõ 
  

STEVEN N. 

MẮT NGHIỆP LỰC 
Có một vị trời và một con 

quỉ cùng đến cõi Sa-bà để làm 
phận sự riêng của mình. Một 
hôm họ đi qua một vùng đất 
và nghe người xứ ấy ca tụng:   

- Nước trong vắt, băng 
tuyết tinh khiết quá!  

Vị trời  bảo:  
- Ấy toàn là ngọc lưu ly!   
Con quỉ cãi rằng:  
- Lửa cháy hừng hực 

không thấy sao? 
Họ cãi nhau không ai chịu 

ai. Lúc ấy có một vị La hán 
đến và ông ta nói: 

- Các vị nhìn bằng con 
mắt nghiệp lực riêng nên 
chẳng đồng nhau.  

Vừa dứt lời thì trên hư 
không hoa Mạn Thù Sa bay 
phất phới.   
 

ĐỔ THỪA 
Giáo pháp của bổn sư 

truyền thừa đã mấy ngàn 
năm, vì tính khế cơ nên khi 
truyền đến đâu thì dung hoà 
với đặc điểm của bản xứ. Ấy 
vậy mà thỉnh thoảng cũng xảy 
ra tranh cãi, phái lớn thì bảo:  

- Các vị thủ cựu quá làm 
cản trở sự phát triển.  

Phái nhỏ thì nói:  
- Các vị lợi dụng chữ 

phương tiện, làm biến dạng và 
suy đồi chân lý.  

Thế rồi môn đệ hai bên 
cũng theo thầy tổ mình mà 
chê bên kia. Có một vị học giả 
cười:  

- Xưa nay có hai phái: 
Tiểu Thừa – Đại Thừa, giờ 
thêm phái: đổ thừa.   
 

HẮC SỞ 
Quan vốn tham lam và 

tàn độc lắm; tìm mọi cách tận 
thu tiền bạc, sản vật của dân 
chúng. Ai ai cũng oán hận, họ 
gọi chỗ quan ngụ là hắc sở. 
Ngày kia có con rắn bò vào, y 

sợ lắm hò hét gia nhân:  
- Rắn độc, đuổi nó ra 

mau!   
Đám gia nhân quýnh 

quáng, lúc ấy có một vị du sĩ 
ghé hắc sở thấy vậy nên cười 
nhạt:   

- Rắn ngoài cắn cùng lắm 
chết một lần. Ba con rắn độc 
trong tâm thì nó làm cho 
quan đọa vĩnh kiếp đấy!  

Không biết quan giận hay 
tỉnh mà run rẩy túa mồ hôi.   
 

ĐỦ MÂM BÁT RỒI 
Nghe triều đình xuống 

chiếu kêu gọi:  
- Quốc gia cần người tài, 

ai có khả năng hãy ra xây 
dựng quốc gia!   

Y tưởng bở bèn nộp cả 
chục bộ đơn, nộp xong chờ 
hoài mà không thấy, đi tới lui 
thăm hỏi nhưng chỉ nhận 
được trả lời chung:   

- Biên chế đủ rồi, hãy đợi 
khi trống chúng tôi sẽ kêu.  

Y về buồn hiu, lòng mang 
mang nhiều nỗi ngờ vực: 

- Lẽ nào…?  
Lão ngộ láng giềng sang 

chơi cười tủm tỉm:  
- Nhất thân nhì thế tam 

tiền tệ thứ tư trí tuệ, cậu nằm 
trong nhóm nào? chiếu đủ 
mâm bát rồi chen sao nổi?    
 

HẮC BÀI 
Y nhập bổn bang cũng đã 

mấy mươi năm, nắm tay hòm 
chìa khóa một phương nên 
mặc sức ăn chơi phá tán, tàn 
hại rất nhiều. Ngày về hưu 
những tưởng an phận nào 
ngờ laị giở trò đồi bại với em 
bé láng giềng. Quan toà vốn 
đồng đảng nên cũng miễn 
cưỡng lắm. Y dọa:  

- Ta có hắc bài! xử ta tức 
bôi nhọ triều đình, làm nhục 
bổn bang! 

Quan tòa tha bổng, triều 

đình bèn dụ khị hứa trục xuất y. 
Dân chúng sục sôi nói:   

- Ấy chết, cứ để y trong 
bang. Y về với dân thì chúng 
tôi chịu sao thấu!  
 
 

ÂM BINH BẬT PHÙ THỦY 
Hồng long và bạch hùng 

đều là những kẻ bá đạo cả, 
chúng tranh ngôi bang chủ nên 
đả nhau ra trò. Đại bàng bàn 
với bộ sậu:  

- Dùng thằng đầu bò trị 
đầu bò. 

Thế là từ đó dung dưỡng 
hồng long, nhường nhịn nó tối 
đa… Ngày kia bạch hùng baị 
xụi. Những tưởng thế giới bình 
an nào ngờ còn nguy hiểm hơn. 
Hồng long trở thành một thứ 
quái thú kỳ lạ, nó tham lam vô 
độ và hung hãn vô cùng. Đại 
bàng cũng phải sợ nó, thiên hạ 
bảo nhau:  

- Phù thuỷ dưỡng âm binh, 
âm binh bật phù thuỷ!  
 

VÂN ĐỒN TRANG 
Bọn họ là dân du mục, rất 

thiện chiến cỡi ngựa bắn cung. 
Họ tung hoành khắp thảo 
nguyên, chinh phục gần hết đất 
thiên hạ nên tự hào:  

- Vó ngựa bọn ta đến đâu ở 
đấy cỏ không mọc lại được!   

Ngày kia kéo xuống Nam 
phương nghĩ sẽ quét sạch trong 
một buổi. Nào ngờ đại bại phải 
rút về. Đầu mục trị tội bọn 
tướng, chúng nó tâu:  

- Từ Vân Đồn trang, bọn 
Nam man xuất kích đốt sạch 
thuyền lương nên ra nông nỗi 
này!  

Gã đầu mục gầm lên:  
- Thắng cả thế gian mà 

thua mảnh đất bé tí này những 
ba lần!  
 

STEVEN N  
Georgia, 7/2018 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      53 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018     53 

Bao nhiêu năm ta kết duyên chồng vợ 
Tuổi xế chiều chẳng lo sợ bà ơi 
Hãy cùng tôi bước tiếp đoạn đường đời 
Dù vấp ngã nhưng không rời tay nhé 
 
Tuổi đã cao, con bỏ rơi cha mẹ  
Chúng trưởng thành đủ lông cánh sẽ bay 
Bà với tôi ăn rau cháo qua ngày 
Nỗi vất vả không lung lay ý chí 
 
Hãy chầm chậm bước đi... đừng suy nghĩ 
Đã có tôi... đừng phung phí cuộc đời 
Tóc đã bạc, sức khỏe yếu bà ơi 
Nhưng tình nghĩa không buông lơi, phai nhạt 
 
Tuổi trẻ giờ quen nhau trong chốc lát 
Yêu dại khờ... bi đát lúc lìa xa 
Sống u mê rồi buông thả quá đà 
Lỡ một phút có lẽ là.... đã muộn 
 
Ta đã già nên thực lòng không muốn 
Nhìn cháu con, xã hội thấy muộn phiền 
Nghèo mà vui, vợ chồng mãi đoàn viên 
Còn hơn sống vì tiền quên tình nghĩa 
 
Tám mươi năm nhìn đời tôi thấm thía  
Có những người sống gác tía lầu son 
Nhưng hằng đêm giấc ngủ cũng chẳng tròn 
Ôm tiền bạc mà héo hon thân xác 
 
Bà thấy không cuộc sống giờ loạn lạc 
Bắn giết nhau... thật kinh ngạc quá chừng 
Cũng là người... sao mà thấy dửng dưng 
Vô tư bước xin bà đừng dừng lại... 
 
Ta phận nghèo nhưng giàu lòng nhân ái 
Gieo nhân nào ắt gặt quả ấy thôi 
Bà với tôi bên nhau mãi không rời 
Niềm hạnh phúc đời này tôi trân trọng... 
 
Hãy cười tươi vượt qua bao ghềnh sóng 
Hai chúng ta đã nghiêng bóng xế chiều 
Mong một ngày con thức tỉnh... thương yêu 
Chữ Hiếu ấy chính là điều quan trọng 

Hãy đáp đền khi mẹ cha còn sống  
Phận làm con hi vọng mãi khắc ghi  
Bon chen ư... Cuối cùng sẽ được gì? 
Thức tỉnh nhé... trước khi là quá muộn! 
 
 

VÂN ANH TRẦN 
(người con gai sông La) 

 
 

Hình ảnh chỉ mang tính chất minh họa 
(nguồn Internet) 

 

NHÂN TÌNH THẾ THÁI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      54 CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      54 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

GỎI CUỐN NGŨ SẮC CHAY  

Món gỏi cuốn ngũ sắc vô cùng đơn 
giản, bởi nguyên liệu chủ yếu của món 
gỏi cuốn chay là rau củ quả tươi chưa 
qua chế biến nên thích hợp cho những 
ai ăn chay, ăn kiêng. 
 
Nguyên Liệu 
-1 trái bơ 
- 1 củ cà rốt 
- 1/2 bắp cải tím 
- 3 miếng đậu hũ 
- 1 xấp bánh tráng cuốn 
- 1 mớ rau xà lách, rau mầm 
- 1 muỗng canh tương hột 
- 50 g đậu phộng rang 
- 1 muỗng cà phê mè rang,  
- 1 muỗng cà phê bột năng 
- 1 muỗng cà phê muối 
- 1 muỗng canh dầu ăn 
- 1/2 muỗng cà phê bột bột nấm 
- Ớt, tỏi 
 
Cách làm 
- Rau củ rửa sạch, cà rốt cắt mỏng, 
dài. Bơ bỏ vỏ cắt miếng dài. Đậu hũ 
cắt mỏng chiên vàng. Bắp cải tím cắt 
nhỏ. 
- Làm nước chấm:cho tương hột, đậu 
phộng rang với nửa chén nước vào cối 
xay nhuyễn. Bắc chảo với một muỗng 
canh dầu phi thơm hành tím rồi cho 
hỗn hợp vừa xay lên với một muỗng 
canh đường, một muỗng cà phê muối, 
nửa muỗng bột ngọt nấu sôi. Hoà một 
muỗng cà phê bột năng với chút nước 
đổ lên đảo đều cho nước chấm hơi 
sệt.nêm vừa ăn. Múc nước chấm ra 
chén thêm tỏi, ớt đậu phộng rang giã 
dập và mè rang. 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

- Cuốn gỏi cuốn: Trải bánh tráng có 
thấm chút nước ra mâm lần lượt cho 
rau củ, quả và đậu hũ lên rồi cuốn lại. 
– Ăn chay với món gỏi cuốn này chấm 
với nước chấm tương hột và đậu 
phộng thì sẽ rất tuyệt. 
 

(Nguồn: cookpad.com) 
 

https://monchay.com/wp-content/uploads/2017/09/mon-goi-cuon.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      55 

Sang vừa ăn vừa kiểm 
tra tin nhắn thì thấy:  

“Anh Ba, mẹ bệnh trở lại, 
hai chân đau lắm đi không 
được.” 

Miếng cơm nuốt chưa 
trôi, Sang nghe đắng cả lòng 
mình, thương mẹ lắm nhưng 
biết làm sao bây giờ? Tháng 
năm đang bào mòn sức khoẻ 
của mẹ, tuổi già  đang từng 
ngày tiến triển không ngừng. 
Cái quy luật sinh-lão-bệnh-tử 
rồi ai cũng phải trải qua… Sang 
cố gắng tìm hiểu và mua 
những loại thuốc tốt gởi về cho 
mẹ. Sống xa quê không mấy 
khi về được. Cuộc sống cơm áo 
nặng nợ, nhân duyên ràng 
buộc… Dù gì thì cũng có chút 
tiền, thuốc men gởi về cho mẹ, 
nếu về thì biết sống bằng gì? 
Không lẽ mẹ con ôm nhau ngồi 
khóc sao? Sang bảo em gái:  

“Em ráng chăm sóc, đỡ 
đần mẹ. Anh kiếm tiền mua 
thuốc cho mẹ chứ giờ anh về 
thì càng khó khăn hơn.” 

Thủy cũng đồng ý với 
Sang: 

“Anh yên tâm đi, em 
chăm sóc mẹ được mà.” 

Mười mấy năm trước 
Sang lên thành học rồi lấy vợ ở 
lại luôn. Ai cũng khen: 

“Chuột sa chĩnh thóc, lấy 
vợ trên thành, nhà cửa đầy 
đủ.” 

Ban đầu Sang cũng vui, 
cũng nghĩ như vậy nhưng 
chẳng bao lâu thì vỡ mộng. Vợ 
Sang vốn trùm sò có hạng, laị 
thô lỗ, ỷ có tiền không coi bên 
chồng ra gì. Từ ngày Sang ở rể 
đến giờ, anh chưa một lần đưa 
mẹ lên nhà chơi lần nào. Anh 
tha thiết  muốn đưa mẹ lên 
chơi nhưng vợ anh tìm mọi 
cách cản trở. Vợ anh không 
muốn mẹ anh đến nhà cô ta. 
Sang đau lòng lắm, anh kẹt 
giữa tình-hiếu hai bên không 

Bên Tình bên Hiếu 
 

ĐỒNG THIỆN 

biết làm sao cả; cứ cù nhầy 
mãi đến tận bây giờ. Sang chỉ 
biết âm thầm tiết kiệm chi 
tiêu của bản thân để gởi về 
cho mẹ.  

Sang thương mẹ muốn 
làm tròn chữ hiếu nhưng 
hoàn cảnh thật éo le. Những 
buổi tan sở, Sang thường ghé 
vào ngôi chùa quen thuộc để 
cầu nguyện cho mẹ. Mong Bồ 
Tát gia hộ cho mẹ.  Sang nhớ 
ngày xưa khi còn ở dưới quê, 
mẹ vẫn thường đập đầu cá 
lóc nấu canh, khi thì bẻ cua, 
tuốt lươn… làm những bữa 
cơm ngon cho cả nhà. Sang 
nghĩ: “xương cốt mẹ đau vì 
tuổi già, vì sự suy hao của tứ 
đại ấy là lẽ thường tình 
nhưng biết đâu cũng có phần 
của nghiệp, những con vật 
ngày xưa chết oan, chúng tìm 
đến đòi nợ…” Sang suy diễn 
như thế vì nhớ đến câu 
chuyện của Thế Tôn. Hồi Thế 
Tôn còn tại thế, ngài vẫn 
thường bị nhức đầu. Ngài 
quán sát thì biết nguyên do 
trong quá khứ ngài từng lấy 
cây gõ đầu một con cá lớn 
(trong khi ấy dân làng đang 
xẻ thịt nó). Tiền nhân thế nào 
thì hậu quả thế ấy! Sang 
thương mẹ, chàng thì thầm:  

“Mẹ ơi! Vì chúng con mà 
mẹ giết những con vật ấy để 
làm thức ăn, bây giờ có thể 
chúng đòi nợ trên thân mẹ.” 

Sang hết lòng niệm Phật 
cầu nguyện cho mẹ. Sang 
mong hoá giải sự oán kết 
giữa mẹ với chúng. Cầu 
nguyện là một việc, mặc khác 
về thể xác thì tìm thuốc hay 
để trị, những viên thuốc từ 
các nước có trình độ khoa học 
cao đã phần nào có tác dụng. 
Bệnh khớp của mẹ thuyên 
giảm chút ít và sau đó thì 
ngưng laị ở mức độ đi được 
mặc dù không được nhiều, kể 

từ đó bệnh cầm chừng không 
tiến triển nữa. Sang cũng 
mừng thầm:  

“Thuốc tra ma cầu, vậy là 
cũng có chút hiệu nghiệm 
đấy!” 

Sang không về được 
nhưng mỗi cuối tuần Sang đều 
gọi điện về cho mẹ, ngồi hàng 
giờ lắng nghe mẹ tâm sự. 
Sang cũng khuyên mẹ cố gắng 
niệm Phật. Mẹ sang thương 
con, biết hoàn cảnh ở rể của 
con, lòng bà xót xa lắm. Láng 
giềng vẫn thường hỏi:  

“Sao bà không lên thành 
ở chơi với con cháu một thời 
gian?” 

Bà đỡ lời cho con:  
“Tui già rồi, bệnh tật đau 

yếu hoài vả ạiị ở quê đã quen 
lên thành chịu không được 
đâu.” 

Láng giềng rồi cũng dần 
quen, không còn ai thắc mắc 
gì nhưng thực ra trong tâm 
mọi người vẫn ngờ vực:  

“Bà ấy noí thế thôi, thực 
ra chắc có vấn đề ấy trong gia 
đình. Ai đời có con ở trên 
thành mà suốt mười mấy năm 
không hề đưa mẹ lên chơi dù 
chỉ một lần!” 

Thủy nghe xóm giềng xì 
xào như thế và báo cho Sang 
biết. Lòng Sang nhức nhối và 
càng thương mẹ hơn. Mẹ hy 
sinh cả đời cho con, cho đến 
những lời đàm tiếu của người 
đời mẹ cũng gánh chịu thay 
cho con. Mắt Sang cay cay như 
muốn khóc.  

Chiều hôm ấy Sang vào 
chùa lạy Phật. Tạ ơn Phật gia 
hộ cho mẹ. Tạ ơn mẹ suốt một 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      56 

đời nuôi dưỡng hy sinh cho 
con.  Sang thấy mình bất hiếu 
quá, chỉ vì vợ mà không làm 
tròn bổn phận làm con của 
mình. Mẹ sang thấu hiểu nên 
nhiểu khi gọi điện về mẹ vẫn 
nhắc:   

“Mẹ già rồi, không muốn 
đi đâu cả, đừng lo cho việc 
đưa mẹ lên thành. Dù không 
có bệnh mẹ cũng không đi. 
Lâu lâu rảnh rỗi thì chạy về 
chơi là mẹ vui rồi.” 

Sang dạ và cố giấu tiếng 
nấc trong lòng. Mẹ vĩ đại biết 
bao, không biết vì nhân duyên 
thế nào mà vợ mình đối xử với 
mẹ như thế? Sang biết vợ 
nặng tiền bạc nhưng chắc 
chắn có nhơn duyên sâu xa 
nào đấy! Sang đã nghĩ đến 
chuyện bỏ đi nhưng thương 
hai đúa con, làm thế thì gây 
thêm đau khổ, xáo trộn cho 
hai đứa trẻ vô tội. Mẹ cũng 
biết tâm sự anh nên nhiều lần 
khuyên:  

“Con đừng bận tâm vì 
mẹ nhé! Hãy đối xử tốt với  vợ 
và chăm sóc hai cháu cho tốt 
là mẹ vui rồi.” 

Vì vậy mà anh từ bỏ ý 
nghĩ đó đi. Anh sống dằn vặt 
giữa hai bên, cũng vì việc khổ 
đau này mà Sang sinh tâm tu 
học. Anh quay về với Phật 
pháp, tìm đọc, nghe pháp… 
thực hành tập thiền, niệm 
Phật… Thấm thoát  hai mươi 
năm trôi qua. Mẹ anh  ngày 
càng già thêm nhưng bệnh 
khớp dừng ở đấy không gây 
đau hay tệ hơn. Có thể một 
phần từ những viên thuốc Tây 
kia, cũng có thể  oán kết giải 
được phần nào. Sư phụ dạy 
anh hồi hướng công đức cho 
khắp pháp giới, đặc biệt phải 
chú trọng đến oan gia trái chủ. 
Bảo cho họ biết giải kết thì đôi 
bên cùng có lợi, bằng không 
thi cả hai cùng khổ. 

Tuần rồi em gái anh laị 
nhắn tin:  

“Em đưa mẹ đi khám 
bệnh, bác sĩ bảo khớp chân 
của mẹ ổn định và tương đối 
tốt.” 

Sang sung sướng đến 
nhảy cẩng lên:  

“Mẹ! con cũng chỉ mong 
thế mà thôi!” 

 

 
 
 
 
GIỌT NẮNG THIÊN THU 

 
 
Mười năm mẹ nằm hiu quạnh 
Ngàn lau gió thổi vi vu 
Hoa cau đầu mùa rụng trắng 
Bờ xa lớp lớp sương mù 
 
Cây vông đầu làng trốc gốc 
Đâu đàn sáo nhỏ tập bay 
Cơm chiều còn đâu mẹ nấu 
Hết rồi bếp lửa hơ tay? 
 
Mười năm điêu tàn bãi mía 
Đâu làn khói tỏa song thưa 
Con đi chân trời góc núi 
Chao ôi! Nhớ mấy cho vừa? 
 
Mười năm người đi không hẹn 
Ngày về vắng bóng tin thư 
Mười năm bèo trôi dạt bến 
Giòng xa man mác đôi bờ 
 
Cầu ao mẹ ngồi giặt áo 
Gió về lay động cành tre 
Tháng Tư lòng con chợt mát 
Bát canh rau má trưa Hè 
 
Mười năm gió đùa ngọn cỏ 
Nhăn từng nếp trán xanh xao 
Mười năm mẹ về với đất 
Quạnh hiu giòng nước qua cầu 
 
Mười năm vườn xưa lộng gió 
Trưa Hè vắng bóng chim cu 
Lớp rêu xanh rờn mộ chí 
Nô đùa giọt nắng thiên thu. 

 
 
 

HỒ THANH NHÃ 

 
 (Trích thi phẩm Giọt nắng Thiên Thu đã 

xuất bản tháng 4-2009  – California ) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      57 

Khi xưa, đi chợ các cụ ta thường dùng kinh 
nghiệm tính toán cá nhân để mua thực phẩm 
về nấu cơm gia đình. Nhà có bốn miệng ăn thì 
mua bây nhiêu lạng thịt, bấy nhiêu mớ rau, bây 
nhiêu cá... rồi về xào nấu  ăn chung cả nhà, 
ngày hai bữa. Hãn hữu lắm mới có dư thừa thưc 
phẩm sau bữa ăn mà cất vào tủ lạnh cho bữa 
sau. Vả lại lúc đó đâu phải nhà nào cũng có tủ 
lạnh. Một cái chạn bát, với một ngăn cho cơm 
thừa canh cặn là sang rồi. 

Nấu một bữa cơm như vậy, các cụ đặt 
trọng tâm vào việc làm sao cho mọi người ăn 
đủ no và ngon miệng mà ít quan tâm tới số 
lượng calori, tới sinh tố, khoáng chất, tới mỡ 
béo. Vậy mà đa số các ngài vẫn khỏe mạnh, 
sống hạnh phúc với con cháu đầy đàn, nhà cửa 
khang trang. 

Ngày nay, thì việc đi chợ cũng không thay 
đổi mấy và cũng dựa vào kinh nghiệm nấu 
nướng của người nội trợ để mua thức ăn cho đủ 
bữa. Tuy nhiên, do chủng loại thực phẩm đa 
dạng hơn, nhất là rất nhiều các loại thực phẩm 
được chế biến sẵn, đóng hộp... cho nên  chỉ 
nhìn qua hộp thực phẩm thì không thể biết 
được là trong đó  có những thành phần dinh 
dưỡng nàọ Muốn biết, cần phải dành ra một vài 
phút đọc nhãn hiệu trên bao bì. Căn cứ vào 
những chất dinh dưỡng được ghi trên bao bì, ta 
có thể lựa chọn được loại thực phẩm thích hợp 
với nhu cầu và tình trạng sức khỏe của mỗi 
người trong gia đình. 

Từ những thực phẩm rất đơn giản như một 
gói mì ăn liền, cho đến các loại được chế biến, 
gia vị phức tạp như sữa hộp, chai tương đậu 
nành... đều có nhãn hiệu ghi rõ thành phần 
dinh dưỡng. 

Tại Hoa Kỳ, luật bắt buộc  các nhà sản xuất 
thực phẩm ghi thành phần dinh dưỡng trên 
nhãn hiệu bao bì đã được công bố và áp dụng 
từ ngày 8 tháng 5 năm 1994. Hầu hết các quốc 
gia trên thế giới ngày nay cũng đều có những 
quy định tương tự, mục đích là để bảo vệ sức 
khỏe cho người tiêu dùng, giúp họ luôn biết 
được là mình đang chọn ăn loại thực phẩm gì, 
với thành phần dinh dưỡng như thế nào. 

Ngoài thành phần dinh dưỡng, người mua 
cũng cần đến một số thông tin quan trọng khác 
như ngày tháng năm sản xuất và thời hạn sử 
dụng. Việc tiêu thụ thực phẩm quá hạn sẽ có 
thể mang lại nhiều rủi ro không lường trước, bởi 
vì nhà sản xuất đã tính toán mức độ an toàn 

khi xác đing thời gian này. Trọng lượng  của 
món hàng, tên, địa chỉ nhà sản xuất , đóng 
hộp, và nhà phân phối cũng phải được gi rõ 
trên nhãn hiệu. 

Nhãn phải được dán trên mọi thực phẩm 
đóng gói, đóng hộp, ngoại trừ thịt tươi, gà vịt, 
cá. 

Hình thức  và nội dung trình bày của các 
nhãn hiệu phải giống nhau, dù đó là món ăn 
nào để người tiêu thụ đễ dàng nhận ra. Chẳng 
hạn, nhãn hiệu của một hộp sữa phải giống như 
nhãn của lon cà chua. 

  
Đọc hiểu một nhãn hiệu thực phẩm 
Hầu hết các nhà sản xuất đều ghi thành 

phần dinh dưỡng của loại thực phẩm do mình 
sản xuất trên bao bì bằng tiếng Anh. Điều này 
có thể là do phần lớn các chất dinh dưỡng được 
liệt kê không có từ tiếng Việt tương đương, 
nhng một phần cũng là muốn tạo ra tính phổ 
cập cho sản phẩm, chẳng hạn như có thể bán 
cả cho những người nước ngoài hoặc có thể 
xuất cảng sang các nước khác cũng đều tiện lợi. 
Tuy nhiên, với những người tiêu dùng bình 
thường thì cần lưu ý đôi chút mới có thể hiểu 
được các nhãn ghi dinh dưỡng toàn bằng tiếng 
Anh này.Nhìn chung, trong một nhãn ghi thành 
phần dinh dưỡng có những điểm quan trọng 
như sau: (hình Nuitrition Facts) 

Như đã thấy qua hình minh họa, thành 
phần dinh dưỡng của thực phẩm được liệt kê 

NHÃN HIỆU THỰC PHẨM 
    

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      58 

bên dưới dòng chữ “Nutrition Facts.” Cần chú ý 
phân biệt với nhãn ghi “Ingredients” có nghĩa 
là thành phần nguyên liệu, những chất đã được 
sử dụng để làm thành loại thực phẩm đó, 
chẳng hạn như bơ, sữa, đường, bột ... 

 
Có một vài danh từ cần giải thích 

thêm: 
a- Serving size 
Serving size là “phần ăn trung bình” cho 

một người. Trong vì dụ trên, thì phần ăn trung 
bình cho một người đực nhà sản xuất ước tính 
là 228g, và trong hộp sản xuất có chứa 2 phần 
ăn như vậy. Thành phần dinh dưỡng được phân 
gich dựa trên “phần ăn trung bình” này. Nếu 
nhu cầu của bạn cao hơn, bạn vẫn có thể ăn 
nhiều hơn mức 228g, nhưng điều đó cũng có 
nghĩa là bạn sẽ nhận được một lượng dinh 
dưỡng nhiều hơn là đã ghi trên sản phẩm. 

b- Daily value 
“Daily value” có nghĩa là giá trị dinh dưỡng 

cần thiết trong một ngày, tức là mức năng 
lượng và dinh dưỡng cần tiêu thụ để bảo đảm 
một cuộc sống khỏe mạnh và không thiếu hụt 
dinh dưỡng. 

Theo khuyến cáo của các nhà dinh dưỡng 
thì nhu cầu năng lượng trong một ngày của 
chúng ta trung bình là 2000 đến 2500 Calori, 
với tổng lượng chất béo không quá 65-80g, 
chất béo bão hòa không quá 20-25g, 
cholesterol không quá 300mg... Tỷ lệ phần 
trăm được ghi trong bảng thành phần dinh 
dưỡng trên là dựa theo nhu cầu 2000 Calori 
mỗi ngày. Nếu bạn cần đến 2500 Calori thì có 
nghĩa là tỷ lệ phần trăm của mỗi chất dinh 
dưỡng cũng sẽ thay đổi tương ứng. 

Như vậy, nhìn vào bảng ghi thành phần 
dinh dưỡng của sản phẩm trên, ta có thể thấy 
được tất cả những thông tin quan trọng về 
thành phần dinh dưỡng. 

Ví dụ, nhìn vào mục năng lượng cung cấp 
(calori), chúng ta biết là mỗi phần ăn trung 
bình  (serving) của loại thực phẩm này cung 
cấp được 250 calori. Trong số đó, ta cũng biết 
là có 110 calori được cung cấp từ chất béo. Nếu 

chúng ta quan tâm tới mức cholesterol, ta có 
thể nhìn vào mục ghi thành phần này, và biết 
là mỗi phần ăn trung bình của loại thực phẩm 
này có chứa 30 mg cholesterol, và số 
cholesterol này cung cấp cho ta 10% nhu cầu 
năng lượng trong ngày, tức là 200 calori. 

Đọc hiểu thành phần dinh dưỡng ghi trên 
các nhãn hiệu bao bì thực phẩm là điều quan 
trọng trong việc chọn mua thực phẩm. Bởi vì 
nếu bạn có nhu cầu cao về một chất dinh 
dưỡng, hoặc cần hạn chế một chất nào đó 
trong thực đơn hằng ngày, bạn có thể tìm thấy 
những thông tin mình cần biết trên các nhãn 
ghi này. 

  
Ý nghĩa các thành phần dinh dưỡng  
1. Tổng số năng lượng và năng lượng 

từ chất béo 
Năng lượng tiêu thụ của  cơ thể được cung 

cấp qua thức ăn và được tính bằng số calori, 
chính xác hơn là kilocalori (Kcal) 

Các nhóm chất dinh dưỡng chính như 
carbohydrat, đạm, chất béo đều có khả năng 
cung cấp năng lượng với những mức độ khác 
nhau. Chẳng hạn như mỗi gram chất béo cung 
cấp 9 calori, trong khi mỗi gram chất đạm hoặc 
carbohydrat chỉ cung cấp được 4 calori. 

Theo khuyến cáo của các nhà dinh dưỡng, 
mức cung cấp năng lượng từ chất béo không 
nên vượt quá 30% tổng số nhu cầu năng lượng, 
và riêng chất béo bão hòa không nên dùng quá 
10%. Phần còn lại cần được cung cấp cân dối 
từ chất đạm và carbohydrat. 

Vì thế, khi phân tích thành phần dinh 
dưỡng của một loại thực phẩm, bao giờ cũng 
phải lưu ý tới số năng lượng mà loại thực phẩm 
đó cung cấp, đặc biệt là số năng lượng từ chất 
béo. 

Như trong loại thực phẩm được lấy làm ví 
dụ trên, ta thấy mỗi phần ăn trung bình cung 
cấp 250 calori, trong đó có 120 calori từ chất 
béo. Nếu ta ăn hết một hộp thực phẩm này, thì 
cơ thể được cung cấp 500 calori, mà có đến 
gần một nửa là từ chất béo. Như vậy, những ai 
cần giảm chất béo vì sợ mập hoặc đang kiêng 
chất béo thì phải chú ý tới thông tin này.  

 
2. Tỷ lệ phần trăm so với giá trị dinh 

dưỡng trong ngày 
Tỷ lệ phần trăm (Percent of daily value) 

này cho biết những chất dinh dưỡng trong một 
phần ăn trung bình của một loại thực phẩm nào 
đó đóng góp nhiều hay ít trong tổng số nhu cầu 
2000 calori mỗi ngày. 

Nhu cầu 2000 Calori mỗi  ngày là số năng 
lượng cần thiết cho một người có sức nặng 
trung bình và hoạt động vừa phải.  Số lượng 
này có thể thay đổi tăng hay giảm tùy theo tuổi 
tác, đời sống năng động hay tĩnh tại. 

Nếu tổng số năng lượng cần trong ngày 
cao hơn ( như 2500 Calori) thì tỷ lệ phần trăm 
chất dinh dưỡng cũng cần tăng theo. 

Thực ra không cần phải là thần đồng toán 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      59 

học mới có thể tính ra cái phần trăm của các 
chất dinh dưỡng, vì các nhà sản xuất thực 
phẩm đã tính sẵn và ghi trên bao bì cho chúng 
ta,  chỉ cần nhìn vào là thấy ngay. Điều khó là 
sau khi nhận biết rồi, liệu ta có đủ can đảm để 
làm theo lời khuyên của các chuyên gia dinh 
dưỡng hay không. Chẳng hạn như việc giới hạn 
chất béo, nhất là chất béo bão hòa, hạn chế 
muối, cholesterol ở dưới mức tối đa cảu hàm 
lượng được khuyến cáo, vì đây là những 
chất  mà tiêu thụ nhiều thì có hại. Ngược lại, ta 
cần tiêu thụ tới mức tối đa những chất cần 
thiết như carbohydrat, chất xơ, sinh tố A, C, 
các khoáng chất như calci, sắt. 

  
3. Tổng số chất béo 
Nghiên cứu khoa học đã xác nhận việc tiêu 

thụ nhiều chất béo quá sẽ gây nhiều  rắc rối 
cho cơ thể, vì thế nên các nhà dinh dưỡng đều 
khuyên chúng ta giới hạn mức tiêu thụ chất 
béo sao cho chúng  chỉ cung cấp dưới 30% 
tổng số calori cần trong ngày, hoặc cụ thể 
hơn  là không nên ăn quá 65g chất béo mỗi 
ngày. 

Trên nhãn thực phẩm làm ví dụ, tổng số 
chất béo là 12 gr trong một phần ăn trung 
bình,  tương đương với 18 % nhu cầu trong 
ngày. Như vậy, nếu ta ăn một phần ăn này, ta 
phải tính toán sao cho trong suốt ngày hôm đó 
không ăn thêm nhiều hơn  82% hoặc 52 
gr  chất béo. 

  
4. Cholesterol 
Mỗi ngày, các chuyên gia dinh dưỡng 

khuyên ta chỉ nên ăn dưới 300 mg cholesterol. 
Như vậy phần ăn kể trên  có 30 mg cholesterol 
sẽ chiếm 10 % nhu cầu trong ngày, và mức 
tiêu thụ cholesterol trong suốt ngày hôm đó là 
không được vượt quá 270 mg cholesterol nữa. 

  
5. Muối ăn 
Giảm bớt lượng muối ăn có nghĩa là ăn 

nhạt hơn, ta có thể giảm nguy cơ bị cao huyết 
áp. Các chuyên gia dinh dưỡng khuyên ta chỉ 
nên dùng khoảng 1200mg  muối mỗi ngày, và 
đừng bao giờ vượt quá mức tối đa là 2400 mg.  

Các thực phẩm chế biến thường có nhiều 
muối. Chẳng hạn như loại thực phẩm 
kể  trên  có 470 mg muối natri trong một phần 

ăn, nên đã cung cấp đến 1/3 nhu cầu muối ăn 
trong suốt ngày hôm đó. 

  
6. Tổng số lượng carbohydrat 
Một chế độ dinh dưỡng lành mạnh cần phải 

có chứa nhiều carbohydrat như cơm, bánh mì, 
bánh phở, bún, trái cây, rau... để cung cấp đủ 
300 gr carbohydrat mỗi ngày. 

 
7. Số lượng chất xơ 
Các chuyên viên dinh dưỡng khuyên ta cần 

ăn mỗi ngày ít nhất từ 25 tới 30 gr chất xơ. 
Chất xơ có thể giúp hạ cholesterol trong máu, 
giúp đại tiện dễ dàng nhờ phân mềm, lớn. Chất 
xơ có nhiều trong rau, trái, ngũ cốc nhất là các 
loại hạt còn vỏ cám. Theo quy định, các loại 
thực phẩm không có chất xơ cũng phải ghi rõ, 
như trong nhãn thực phẩm mà chúng ta vừa 
xem xét. 

 
8. Đường      
Đường tiêu thụ hàng ngày có nhiều 

calories mà hầu như không có chất dinh dưỡng, 
đặc biệt là đường trắng. Chỉ cần một muổng 
canh đường cát trắng tinh chế đã cung cấp đến 
16 calori 

Dùng nhiều đuờng có nguy cơ béo mập, hư 
răng nên các chuyên gia dinh dưỡng khuyên 
chúng ta dùng đường  càng ít càng tốt hoặc 
nếu cần thì dùng đường dưới dạng tự nhiên có 
trong trái cây.  

 
9. Chất đạm 
Nên giớí hạn chất đạm do động vật cung 

cấp, nhất là thịt đỏ (thịt bò, heo, dê...) Vì ngon 
miệng, nhiều người tiêu thụ một số lượng khá 
cao thịt có nhiễu mỡ béo cho mấy bữa ăn chính 
trong ngày.Theo nhiều chuyên gia, mỗi ngày 
chỉ nên ăn từ 150- 200 gr thịt là đủ, và nên 
chọn dùng các loại thịt trắng (thịt gà, vịt...).  

 
10. Các sinh tố và khoáng chất 
Các sinh tố và khoáng chất chiếm một tỷ lệ 

rất khiêm nhường trong khối lượng thức an mà 
chúng ta ăn vào mỗi ngày. Tuy nhiên tầm quan 
trọng của chúng lại không nhỏ bé chút nào. Vì 
thế phần ăn mỗi ngày nên cung cấp đạt mức 
tối đa các chất này theo khuyến cáo, nhất là từ 
các loại thực phẩm chính.  

 
11. Nhu cầu năng lượng và dinh dưỡng 
 Trong nhãn hiệu thực phẩm, nhu cầu này 

được ghi ở phần cuối  cùng. 
Nhu cầu năng lượng mỗi ngày có thể tăng 

hoặc giảm tùy theo từng trường hợp cụ thể. và 
được khuyến cáo là nên ở mức trung bình 2000 
Calori/ngày, có thể lên đến 2500 Calorie ở 
những người hoạt động nhiều hoặc cao lớn hơn 
mức trung bình. Hầu hết các chất dinh dưỡng 
đều tăng theo tỷ lệ khi nhu cầu hằng ngày 
tăng, riêng  muối và cholesterol vẫn phải giữ 
nguyên cho dù tổng số calori có tăng cao hơn, 
bởi vì đó là lượng tối đa mà cơ thể nên dùng. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      60 

Ngoài các thông tin  về dinh dưỡng kể 
trên, nhãn thực phẩm còn ghi thêm các gia vị 
đã dùng khi chế biến thực phẩm, hoặc mô tả 
tính chất đặc biệt của thực phẩm để người tiêu 
thụ dễ chọn lựa, chẳng hạn  như low fat (ít 
chất béo), high fiber (nhiều chất xơ) ... 

 Cuối cùng là thông tin về sự  ích lợi cho 
sức khỏe của loại thực phẩm. Thí dụ như “uống 
calcium có thể giảm nguy cơ mắc bệnh loãng 
xương”. Những thông tin khẳng định loại này 
phải dựa vào bằng chứng khoa học và đã được 
các cơ quan quản lý thực phẩm chính thức 
công nhận. 

  
Một vài từ ngữ cần nhớ 
Trên nhãn hiệu dinh dưỡng, ta thấy nhiều 

từ ngữ tiếng Anh có thể gây bở ngỡ. Dưới đây l 
một số từ thơng dụng thường gặp: 

1- Free (không có) 
Từ này được dùng để nói lên rằng một chất 

nào đó là không có hoặc có rất ít trong thực 
phẩm, với một mức độ không gây ảnh hưởng gì 
cho cơ thể. Thí dụ như  fat free (không có chất 
béo),, sugar free (không có đường), 
sodium free (không có muối) được hiểu là 
những chất này chỉ hiện diện ở mức dưới  0,5 
% nhu cầu hàng ngày trong mỗi phần ăn trung 
bình của loại thực phẩm đó. Tương tự như 
vậy, calori free (không cung cấp năng lượng) 
được hiều là một phần ăn trung bình chỉ cung 
cấp dưới mức 5 calori. Với các loại sữa không 
béo, đôi khi thay vì fat free milk cũng được ghi 
là “skim milk” 

 2- Low (có ít) 
Từ này được dùng để cho ta biết rằng số 

lượng của một chất nào đó được giới hạn ở mức 
mà ta có thể tiêu thụ mà không sợ vượt quá 
giới hạn hướng dẫn. Chẳng hạn như hất béo, 
chất béo bão hòa, cholesterol, muối,và số 
calori cung cấp.  Low calori (ít năng lượng) 
nghĩa là chỉ cung cấp khoảng 40 calori hoặc ít 
hơn nữa trong một phần ăn trung bình; low fat 
(ít chất béo) nghĩa là chỉ có  dưới 3 gr chất béo 
trong một phần ăn trung bình; low chlesterol ít 
cholesterol) nghĩ là chỉ có khoảng  20 gr 
cholesterol hoặc  ít hơn trong một phần ăn 
trung bình.  

3- Reduced (giảm bớt) 
 Từ này để chỉ số lượng của một chất nào 

đó như chất béo, calori, cholesterol hoặc muối 

trong món thực phẩm đã được làm cho giảm 
bớt đi, chỉ có ít hơn trong thực phẩm cùng loại 
khoảng 25%.  

4- High (hàm lượng cao) 
Từ này để chỉ hàm lượng của một chất nào 

đó trong thực phẩm có số lượng nhiều hơn mức 
bình thường.  

5- Light (hàm lượng thấp) 
Từ này được dùng để chỉ số lượng của một 

chất nào đó trong phần ăn rất thấp so với mức 
bình thường.  

6- Healthy (có lợi cho sức khỏe) 
Thực phẩm được coi là có lợi cho sức khỏe 

khi đáp ứng được các tiêu chuẩn như  có ít chất 
béo, ít cholesterol, ít muối và có 10% nhiều 
hơn mức thông thường về sinh tố A, C, sắt, 
calci, đạm, chất xơ...  

7- Lean (nạc, ít mỡ) 
 Từ này được dùng với các sản phẩm thịt 

chế biến, để chỉ rằng đó là loại thịt nạc, trong 
một phần ăn trung bình khoảng 85g chỉ có tổng 
số chất béo  dưới 10 g, chất béo bão hòa 
dưới  4,5 g,  và cholesterol dưới 95 mg.  

8- Extra lean (rất nạc, ít mỡ) 
Từ này được dùng với các sản phẩm thịt 

chế biến, để chỉ rằng đó là loại thịt rất nạc, rất 
ít mỡ, trong một phần ăn trung bình khoảng 
85g  chỉ có tổng số chất béo dưới 5g, chất béo 
bão hòa dưới 2g, và cholesterol dưới 45mg. 

 9- Fresh (tươi, sống) 
 Từ này được dùng với các loại  thực phẩm 

còn tươi, sống hoặc chưa chế biến. 
 10-  Fortification (bổ sung) 
Từ này được dùng để chỉ các loại thực 

phẩm đã được bổ sung các chất dinh dưỡng tự 
nhiên bị mất đi trong quá trình chế biến.  

11- Enrichement (tăng cường) 
Từ này được dùng để chỉ các loại thực 

phẩm đã được cho thêm các chất dinh dưỡng 
vốn vốn không có trong dạng tự nhiên của thực 
phẩm đó. 

  
Kết luận 
Việc đọc hiểu các nhãn thực thực phẩm có 

thể giúp chúng ta chọn lựa đúng loại thực 
phẩm thích hợp với nhu cầu sức khỏe, có thể so 
sánh những món ăn tương tự để chọn được 
món ăn tốt hơn, đồng thời có thể thay đổi các 
loại thực phẩm khác nhau trong thực don07 
mỗi ngày mà vẫn đẳm bảo nhu cầu về chất 
dinh dưỡng. 

Thường thì chúng ta có thể gập ít nhiều 
khó khăn khi lần đầu nhìn vào các nhãn hiệu 
thực phẩm, có thể thấy là không quen thuộc và 
rắc rối. Nhưng nếu chú ý đến các thông tin 
được cung cấp trên nhãn hiệu và hiểu được ý 
nghĩa của chúng, ta sẽ dần dần thấy rõ được sự 
lợi ích trong việc tìm hiểu, học hỏi để lãnh hội 
các dữ kiện mà nhà sản xuất đã trình bầy trên 
nhãn hiệu. 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      61 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 

Hình ảnh trong Đại Hội Thường Niên Lần Thứ 2 
Nhiệm Kỳ III của GHPGVNTNHK tại Phật Học 
Viện Quốc Tế, North Hills, California, Hoa Kỳ 

(Photos: VB) 
  
NORTH HILLS, CALI. (VB) – Giáo Hội Phật 

Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ 
(GHPGVNTNHK) đã cử hành Đại Hội Thường 
Niên Lần Thứ 2 Nhiệm Kỳ III tại Phật Học Viện 
Quốc Tế, thành phố North Hills, Miền Nam 
California, Hoa Kỳ, vào Thứ Hai, ngày 18 tháng 
6 năm 2018 để kiểm điểm Phật sự trong năm 
qua và đề ra các Phật sự khác cho năm tới, với 
sự quang lâm chứng minh và tham dự của 
khoảng trên 50 chư tôn đức Tăng, Ni và Đại 
Biểu của Hội Đồng Giáo Phẩm, Hội Đồng Điều 
Hành, và chư Tăng, Ni tại các tự viện trên 
nhiều tiểu bang tại Hoa Kỳ. 

Đại Hội bắt đầu vào lúc 10 giờ sáng với 
phần khai mạc ngắn gọn, qua Lời Chào Mừng 

ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN VÀ AN CƯ KIẾT HẠ NĂM 2018 

CỦA GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

BÌNH SA 

và Tuyên Bố Lý Do của Hòa Thượng Thích Tín 
Nghĩa, Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK; Đạo Từ của Hòa Thượng Thích 
Phước Thuận, thành viên Hội Đồng Giám 
Phẩm, thay mặt Hòa Thượng Thích 
Thắng  Hoan, Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo 
Phẩm GHPGVNTNHK, buổi chiều mới đến. Tiếp 
theo, Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu, Tổng 
Thư Ký Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK, 
thông qua Chương Trình Đại Hội. 

Chương Trình Nghị Sự của Đại Hội gồm 3 
Khoáng Đại: Khoáng Đại I là phúc trình Phật 
sự của Văn Phòng Thường Trực và báo cáo tài 
chánh của Tổng Thủ Quỹ Hội Đồng Điều Hành. 
Khoáng Đại II là phần thảo luận và quyết định 
các Phật sự sắp tới. Khoáng Đại III thảo luận 
và quyết định về việc tổ chức Đại Lễ Phật Đản 
Phật Lịch 2563, Khóa An Cư Kiết Hạ năm 2019, 
Đại Hội Thường Niên Lần Thứ 3 Nhiệm Kỳ III, 
và Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ Lần Thứ 9 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      62 

năm 2019. Phần cuối cùng trong Khoáng Đại 
III trước khi Bế Mạc Đại Hội là thông qua 
Quyết Nghị gồm 12 điểm của Đại Hội. 

Trong Khoáng Đại I, các Đại Biểu đã được 
nghe đọc phúc trình Phật sự trong năm qua 
của Văn Phòng Thường Trực và các Tổng Vụ, 
mà trong đó gồm nhiều Phật sự lợi lạc quần 
sinh như tổ chức Đại Lễ Phật Đản Phật Lịch 
2562 tại Mile Square Park, thành phố 
Fountain  Valley, với khoảng 400 Tăng, Ni và 
hàng ngàn đồng hương Phật tử tham dự vào 
ngày 5 và 6 tháng 5 năm 2018. Ngoài ra còn 
có các Phật sự khác như tổ chức Khóa An Cư 
Kiết Hạ tại Niệm Phật Đường Fremont, thành 
phố Fremont, với khoảng trên 200 Tăng Ni 
tham dự; tổ chức Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc 
Mỹ Lần Thứ 8 tại thành phố Chicago, với sự 
tham dự của khoảng 600 chư tôn đức Tăng, Ni 
và Phật tử; lạc quyên cứu trợ nạn nhân cơn 
bão Harvey tại Texas và Florida và bão lụt tại 
Việt Nam, v.v… 

Trong Khoáng Đại II, các Đại Biểu lắng 
nghe thuyết trình và thảo luận về hai đề án 
Phật sự sắp tới, gồm việc tổ chức Đại Hội Cư Sĩ 
do Tổng Vụ Cư Sĩ GHPGVNTNHK – TT Thích 
Thánh Minh là Tổng Vụ Trưởng – và Cư Sĩ 
Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê – Tổng Vụ Trưởng 
Tổng Vụ Pháp Chế GHPGVNTNHK -- đứng ra 
đảm nhận vào ngày 29 tháng 7 tới đây, và việc 
tổ chức Ngày Văn Hóa Phật Giáo, do Tổng Vụ 
Văn Hóa GHPGVNTNHK – HT Thích Minh Dung 
là Tổng Vụ Trưởng -- đảm nhận thực hiện 
trong ngày Đại Lễ Phật Đản Chung của Giáo 
Hội sang năm.  

Trong Khoáng Đại III, các Đại Biểu đã thảo 
luận và quyết định về Đại Lễ Phật Đản Chung 
Phật Lịch 2563, Khóa An Cư Kiết Hạ năm 2019, 
Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ năm 2019, và 
Đại Hội Thường Niên Lần Thứ 3 Nhiệm Kỳ III 
năm 2019. 

Đại Hội cũng đã thảo luận về tình hình và 
nguy cơ mất nước do chính quyền CSVN gây ra 
qua Dự Luật 3 Đặc Khu, Vân Đồn, Bắc Vân 
Phong và Phú Quốc, mở cửa cho ngoại quốc 
vào đầu tư và thuê đất lên tới 99 năm là tạo cơ 
hội cho Cộng Sản Trung Quốc tràn vào Việt 
Nam để thực hiện âm mưu Hán hóa dân tộc. 

Đại Hội quyết định tổ chức buổi họp báo và 
thắp nến cầu nguyện tại Chùa Bát Nhã, thành 
phố Santa Ana, Nam California, vào 6 giờ chiều 
Thứ Sáu, ngày 29 tháng 6 năm 2018. 

Cuối cùng, các Đại Biểu đã lắng nghe, thảo 
luận và thông qua Quyết Nghị gồm 12 điểm, từ 
điểm thứ 7 đến điểm thứ 12 như sau: 

“7. GHPGVNTNHK toàn tâm tán đồng Bản 
Lên Tiếng về Dự Luật Đơn Vị Hành Chánh – 
Kinh Tế Đặc Biệt của Văn Phòng Điều Hợp Liên 
Châu GHPGVNTN, và đã đồng ký tên vào văn 
bản ngày 08 tháng 6 năm 2018, gửi về Quốc 
Hội và Nhà nước CHXHCN Việt Nam; Giáo Hội 
kêu gọi chư tôn đức Tăng Ni và Cư sĩ hành đạo 
tại hải ngoại tiếp tục phổ biến Bản Lên Tiếng, 
nêu cao tinh thần yêu nước thương dân, khích 
lệ giới trẻ trong và ngoài nước quan tâm bảo vệ 
chủ quyền đất nước; 

“8. Kêu gọi toàn thể chư tôn đức Tăng Ni và 
Phật tử Nam California và các tiểu bang lân 
cận, tham dự buổi tổ chức họp báo và đốt nến 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      63 

cầu nguyện cho sự toàn vẹn lãnh thổ, lãnh 
hải của quê hương Việt Nam vào lúc 6 giờ 
chiều thứ Sáu, ngày 29 tháng 6 năm 2018 tại 
Chùa Bát Nhã, thành phố Santa Ana, tiểu 
bang California, Hoa Kỳ; 

“9. Khuyến thỉnh chư tôn đức Tăng Ni và 
Phật tử cùng góp tiếng nói của mình đối với 
vấn đề chủ quyền đất nước Việt Nam bằng 
cách gọi điện thoại trực tiếp vào Tòa Bạch 
Ốc, số (202) 456-1414, với tiêu đề S.O.S., 
tin nhắn “Vietnam needs help” nhằm kêu gọi 
sự quan tâm, lên tiếng can thiệp của chính 
phủ Hoa Kỳ; 

“10. Kêu gọi nhà cầm quyền nước 
CHXHCN Việt Nam tổ chức trưng cầu dân ý 
để lấy quyết định của toàn dân đối với các 
vấn đề hệ trọng liên quan an ninh quốc 
phòng và chủ quyền đất nước: tức khắc thu 
hồi Luật An Ninh Mạng đã được Quốc Hội 
Khoá 14 thông qua ngày 12/6/2018; hủy bỏ 
hoàn toàn Dự Luật Đơn Vị Hành Chánh – 
Kinh Tế Đặc Biệt (Vân Đồn, Bắc Vân Phong 
và Phú Quốc) mà Quốc Hội đã hoãn ngày và 
dự định tái duyệt thông qua vào tháng 10 
năm 2018; 

“11. Kêu gọi nhà cầm quyền nước 
CHXHCN Việt Nam triệt để tôn trọng các 
quyền tự do căn bản của công dân đã được 
qui định trong Hiến Pháp, trong đó có quyền 
tự do ngôn luận, biểu tình và hội họp đã bị 
các luật tố tụng dân sự và hình sự tùy tiện 
giải thích để ngăn chận, bắt bớ; 

“12. Kêu gọi nhà cầm quyền nước 
CHXHCN Việt Nam chấm dứt việc trấn áp, bỏ 
tù hoặc giam lỏng những dân oan đòi đất, 
những người biểu tình vì bảo vệ môi trường 
và toàn vẹn lãnh thổ; tức khắc trả tự do 
những tù nhân lương tâm, những người đấu 
tranh vì dân chủ và nhân quyền cho Việt 
Nam.” 

Trong Đạo Từ của Lễ Bế Mạc Đại Hội, 
Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan, 
Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm 
GHPGVNTNHK, đã khuyến tấn chư tôn đức 
Tăng, Ni và cư sĩ Phật tử tiếp tục nỗ lực thực 
hiện sứ mệnh hoằng dương Chánh Pháp, bảo 
tồn và phát huy nền văn hóa truyền thống 
dân tộc và Phật Giáo Việt Nam tại xứ người 
để làm chỗ dựa tinh thần cho cộng đồng 
người Việt ly hương. 

Được biết, sau Đại Hội, từ ngày 19 đến 28 
tháng 6 năm 2018, tại Phật Học Viện Quốc 
Tế, trên một trăm chư tôn đức Tăng, Ni bắt 
đầu vào Khóa An Cư 10 ngày để thúc liễm 
thân tâm, trau dồi giới hạnh, củng cố đạo lực 
để trang nghiêm tự thân và tập thể Tăng Già. 

Sau Khóa An Cư tại Phật Học Viện Quốc 
Tế, GHPGVNTNHK phối hợp với Hòa Thượng 
Thích Minh Mẫn, Viện Chủ Chùa Huệ Quang, 
thành phố Santa Ana, Quận Cam, để tổ chức 
Khóa An Cư thứ hai từ ngày 01 đến ngày 08 
tháng 7 năm 2018 tại Chùa Huệ Quang. 
 

 
 
BÁN NƯỚC CỨU ĐẢNG??? 
 
Bán nước cứu đảng ư? 
Để phân giải từ từ... 
Bán nước thì có thật 
Tiền vào túi “chóp bu” 

Nước mất, đảng ra sao? 
Nước thành tỉnh của Tàu 
Một nước mà hai đảng? 
Đảng Việt giải tán mau!  

Chỉ một đảng Tàu thôi 
Tỉnh uỷ Việt Nam ngồi 
Một chú Tàu chễm chệ 
Tay cầm sẵn cây roi  

Lãnh đạo cũ đảng ta 
Tàu chê ngu, hèn, già 
Tống cổ về vườn hết 
Đố ai dám kêu ca 

Tàu có thể chơi "ngon" 
"Đả hổ, diệt ruồi" luôn 
Giết chóp bu Việt cộng 
Bỏ tù cấp thấp hơn 

Rõ ràng mất đảng rồi 
Hiểu ra thì hỡi ôi 
Sao ta ngu khờ quá 
Nước mất, đảng cũng toi! 

Chóp bu đảng hiện nay 
Hiểu rất rõ chuyện này 
Nhưng “tiền thày bỏ túi 
Sống chết mặc chúng bay!” 

Tiền chuyển qua Mỹ, Âu 
Tàu chiếm, thày “dọt” mau 
Đàn em khờ kẹt lại 
Chẳng biết chạy đi đâu  

Đảng viên cấp dưới ơi 
Xin hãy lắng nghe tôi 
Đừng theo đảng bán nước 
Chỉ theo dân tộc thôi 

“Còn đảng thì còn mình” 
Khẩu hiệu đáng tởm kinh 
Đánh lừa người khờ dại 
Vứt ngay nó xuống sình! 
 

  
 
 
 

BS. VŨ LINH HUY 
Boston, ngày 2 tháng 7 năm 2018 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      64 

Bối cảnh: Mỹ 2018 
Bố cục: 1 cảnh, 2 màn 
Các vai:  - LIÊN, cô gái 18, đẹp thuần hậu 
              - Bà THU trạc tứ tuần, ̣đẹp sắc sảo 
              - Luật sư KHIÊM, trang lứa với bà Thu 

 
 

MÀN 1 
Cảnh: Phòng khách một gia đình trung lưu. 
Chính giữa, cuối sân khấu, là một khung cửa sổ 
lớn, màn đẹp vén cao. 
- Bà THU  (T)  trong bộ jeans khít khao, xách 
đeo vai, bước ra 
- Luật sư KHIÊM  (K)  âu phục, xuất hiện từ 
phía đối diện. 
 
T  :  Kính chào luật sư Khiêm. 
K  :  (Kinh ngạc) Thu, mình... à... bà, bà đến 
đây làm gì? 
T  :  "Đến đây"? Tôi... trở về... đây đấy chứ. 
Tôi vừa mở cửa bằng chìa khoá của tôi hồi xưa 
mà.  
K  :  (Gằn giọng) Bà "trở về" đây làm gì? 
T  :  Con Liên sẽ thế phát qui y mùa Vu Lan 
này, ông cấm má nó về gặp nó sao? 
K  :  Bà còn dám nhận là má con Liên à. Sanh 
nó ra chưa đầy hai tuổi, bà đã bỏ nó chạy theo 
tên Năm Taco, trùm du đảng độc ác, đê tiện. 
T  :  Xấu xa gì thì tôi cũng là người mẹ, thế 
phát qui y lại là việc quan trọng cả một đời 
người, ông phải để tôi gặp con Liên. 
K  :  Tôi nói nó... bà chết rồi. 
- Một thoáng nhạc 
T  :  Thì ra... ông cũng độc ác thua gì tên Năm 
Taco đâu. 
K  :  (Cố trấn tĩnh, dịu giọng) Bà ngồi đi. Con 
Liên là con một của bà và tôi, tụi mình phải 
bình tĩnh lại để tính. Nó đang sống yên ổn, nếu 
bây giờ bà đột nhiên xuất hiện, nói ra một sự 
thật đáng buồn... thì ích gì chứ, hay chỉ gây 
xáo trộn những ý nghĩ và dự tính tốt đẹp của 
nó. 
T  :  Ông tưởng tôi đã không nghĩ tới điều đó 
sao. 
K  :  Vậy thì cách hay nhất là bà... để nó yên. 
Bà đi đi. 
T  :  (Chua xót)  Ông đuổi tôi! (Đứng lên, bước 
đến khung cửa sổ nhìn ra xa)  Đến nước này, 
tôi chỉ còn cách phải nói với ông một sự thật 
cay nghiệt: tôi về đây chính là để... (quay phắt 
lại nhìn K, giằn mạnh tay) cứu con Liên. 

- Nhạc rền lên 
K  :   (Ngơ ngác)  Nó có chuyện gì mà phải 
cứu? 
T  :  Có người muốn giết nó. 
 
- Nhạc rền mạnh hơn. 
 
K  :  (Sửng sốt đứng bật dậy) Ai? 
T  :  Năm Taco! 
 
- Nhạc ngưng bặt 
 
K  :  (Rơi mình xuống ghế)  Lại là tên khốn 
kiếp đó. Nhưng... tại sao? 
T  :  Không lẽ ông quên... trong vụ cãi cho bà 
Lâm, ông đã hại nó vô tù... tuy chỉ hai năm, 
nhưng bản án làm nó hụt cưới một bà góa đẹp 
đẽ, giàu có nó đeo đuổi đã lâu. Từ đó, nó thù 
ghét ông đến tận xương tủy. 
K  :  Vậy sao lại giết con Liên, giết tôi mới phải 
chứ. 
T  :  Giết ông thì ai đau khổ, con Liên phải 
không, nhưng Năm Taco có thù ghét gì con 
Liên đâu. Phải giết con Liên thì chính ông mới 
là người đau khổ chứ, và đó là mục đích của 
nó: luật sư Khiêm phải sống suốt đời trong đau 
khổ. 
K  :  Tên thâm độc. Nhưng có gì đâu, chỉ cần 
báo cảnh sát. 
T  :  Ông là luật sư mà nói vậy à.Tôi chỉ nghe 
lóm nó bàn tính với đồng bọn, nó lại chưa có 
hành động gì, chứng cớ đâu? 
K  :  Nhưng cảnh sát có thể ngăn cản nó. 
T  :  Chỉ một lần, hai lần... hay ba lần, rồi con 
Liên phải sống suốt đời trong nơm nớp lo sợ 
sao? 
K  :  Vậy bà tính thế nào? 
T  :  Đã tính, nhưng chưa quyết định. Tôi phải 
gặp con Liên trước đã. 
K  :  (Bối rối)  Tôi đã nói... 
T  :  Đừng lo, tôi không nhận là má nó đâu. 
K  : (Sau chút lưỡng ḷự, gọi với vào trong) Liên! 
Có người... à... mặc thử áo ni cô chưa, ra ba 
xem. 
 
- Nhạc dương cầm "MUSIC BOX DANCER" cất 
lên vui tươi, xóa không khí căng thẳng vừa 
qua. 
- LIÊN  (L)  xinh xắn trong bộ áo ni cô nhưng 
mái tóc vẫn dài và đong đưa theo bước chân 
nhí nhảnh đến gần K, quay một vòng rồi đứng 

Kịch nói 
 

KHUNG CỬA MÙA VU LAN 
 

của Phương Nghi 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      65 

ngiêm chỉnh, chắp tay cúi đầu. 
 
L  :  (Mỉm cười) Ba thấy sao? 
T  :  Không gì đẹp bằng áo ni cô trên người một 
cô gái chỉ mới 18. 
L  :  Cám ơn bà. (Quay nhìn T, ngạc 
nhiên) Nhưng... bà là ai? 
 
- Nhạc tắt ngang. 
- T nhìn sửng L. 
- K thoáng vẻ lo sợ. 
- Một lát. 
 
T  :   (Sực tỉnh)  Cô hỏi tôi là ai hả. (Vui vẻ) Tôi 
là bà vú của cô năm xưa nè! 
L  :   (Ngơ ngác) Bà vú của tôi mất lâu rồi mà. 
- K lấy khăn tay chấm lên trán. 
- T bình thản 
T  :  Cô Liên ơi, bà vú đã qua đời của cô là bà 
vú thứ hai khi cô đã đầy thôi nôi. Tôi là bà vú 
đầu tiên ngay khi cô lọt lòng mẹ, nhưng chẳng 
may bịnh bất ngờ nên phải thôi để tránh lây 
nhiễm cô. 
 
- L nhìn sang K, phân vân. 
- K gật đầu, thở phào. 
 
L  :  Con xin lỗi đã không nhận ra vú. Nhưng 
vậy thì vú đừng gọi con là "cô"  nữa.  (Reo 
mừng) Vú là dòng sữa đầu đời của con mà. 
(Chạy đến ôm chầm lấy T.) 
 
- "MUSIC BOX DANCER" lại cất lên. 
 
T  :  Ông luật sư, vú con tôi muốn có chút riêng 
tư, được không? 
K  :  (Ngần ngại) Tôi... à... phải vào trong giải 
quyết chút giấy tờ. 
 
- K đi khuất. 
- T kéo tay L ngồi xuống cạnh nhau, dịu dàng 
vuốt tóc L. 
 
L  : (Cười khúc khích) Con biết vú vuốt tóc con 
vì nghĩ không bao lâu nó chẳng còn nữa. 
T  :  Con lanh lắm. 
 
- L kéo tay dắt T ra ngồi cạnh nhau bên khung 
cửa sổ. 
 
L  :  Hẳn vú còn nhớ khung cửa sổ này, nơi má 
con - và cả vú nữa, phải không? - thường ẵm 
con ra ngắm cảnh. Bây giờ đây là nơi khi Vu 
Lan về, con lại đến ngắt một hoa hồng trắng nở 
gần khung cửa để cài lên áo, tưởng nhớ và cầu 
nguyện cho má con, nhưng không khỏi tủi 
phận đơn côi. Nay có vú, con mừng lắm. 
T  :  (Ôm chặt L)  Vú cũng vậy.  (Một lát) À 
Liên, sao con đi tu vậy? 
L  :  Chỉ là thiện duyên. Cứ khi đến chùa là con 
thấy thanh thản và minh mẫn hơn, nên con 
muốn ở lại đó. 
T  :  Chứ không phải vì con có một nỗi khổ 

riêng nào nên muốn xa lánh cuộc đời? 
L  :  Con còn trẻ, đi tu để được tinh tấn phấn 
đấu với đời, chứ đâu phải để xa lánh. 
 
- Chuông đồng hồ ngân nga. 
 
L : Vú con mình sẽ gặp lại sau. Con phải vào 
chùa phụ trang trí đón mừng Vu Lan. 
  
- L đi khuất, nhạc ngưng lại 
- K tái xuất hiện, đầy ưu tư. 
 
K  :  Sao? 
T  :  Con Liên đi tu vì nó có đạo tâm và ý chí, 
chứ không phải vì có một nỗi khổ riêng nào. 
Vậy là tôi yên tâm, Bây giờ chỉ còn việc... phải 
cứu nó. 
K  :  Bà liệu có đương đầu nỗi với tên Năm 
Taco? 
T  :  Ông thường kết tội tôi chạy theo một 
thằng du đảng, ông đâu ngờ bây giờ tôi cũng 
đã thành một con du đãng rồi. (Lấy trong túi ra 
một con dao bấm, đưa lên cao bật mạnh lưỡi 
dao loáng trong ánh sáng) Tôi sợ nó sao. 
 
- Nhạc bùng lên trong ánh lấp lánh của lưỡi 
dao. 
- Kết thúc Màn 1, chuyển sang Màn 2. 
 
Màn 2 
(Kết cuộc) 
 
Vẫn cảnh cũ 
- Một người mặc áo ni cô đang ngồi gần khung 
cửa sổ, lưng quay về khán giả. 
- K bước ra. 
 
K  :  Con chưa đi chùa hả Liên? 
- Người mặc áo ni cô quay lại. 
T  :  Nó đi rồi, chỉ còn tôi đây. 
K  :  (Giật mình)  Bà! Sao bà mặc áo ni cô ngồi 
đó? 
T  :  (Thản nhiên)  Để lát nữa tôi ra đứng ở 
khung cửa sổ. 
K  :  À, bà và con Liên vẫn thích đứng đó ngắm 
vườn hồng mùa Vu Lan. 
T  :  Lần này không phải vậy đâu, Ông nè... 
(nghiêng mình xuống, chỉ tay ngược lên cao 
qua khung cửa)  trong dãy chung cư bên đó, 
tên Năm Taco sẽ chờ con Liên xuất hiện ở đây, 
trên tay hắn là... một khẩu súng trường... 
K  :  Để bắn con Liên, bà đã cho tôi biết như 
vậy, và nói sẽ cứu nó. Nhưng... sao bà lại mặc 
áo ni cô? Không lẽ... (Kinh hoàng hét lên) bà 
giả làm con Liên để chết thế cho nó! 
- Nhạc bùng mạnh. 
T  :  (Khẽ gật đầu, nhỏ nhẹ)  Vậy đó. 
K  :  (Dậm chân, gay gắt)  Trời, bà đọc sách 
xem phim nhiều quá. Sao phải bi thảm đến vậy 
chứ! 
- Nhạc ngưng.  
T  :  Mình ơi, nghĩ lại  đi. (Chua xót nhưng 
thành thật) Tôi làm sao sống nữa đây, phụ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      66 

chồng, bỏ con, chạy theo một đứa mà bây 
giờ... (giao động mạnh) nỡ tâm giết con tôi. 
K  :  Nhưng chết như vậy, ích gì đâu. 
T  :  Sẽ có chứng cớ về hành động giết người 
của tên Năm Taco, mặt khác khi biết tôi chết vì 
tay nó, nó sẽ bớt thù ghét ông, con Liên không 
phải sống trong nơm nớp lo sợ, và... mình ơi... 
chẳng lẽ... mình và con Liên không vì thế mà 
tha thứ cho tôi sao. 
K  :  Tôi hiểu tâm sự và sự tính toán của bà, 
nhưng không thể để bà chết như thế được. Tôi 
phải gọi cảnh sát ngay. (Cầm điện thoại lên) 
T  :  (Đứng phắt dậy,  chụp ngay cây súng đặt 
sẵn trên bàn chĩa thẳng K... quát lên)  Không 
được gọi! Tôi đã tiên liệu sự cản trở của ông 
rồi. 
K  : ̣ (Sửng sốt) Bà định giết tôi? 
T  :  Ông điên à, tôi là thú vật hay sao mà đã 
phụ ông rồi lại giết ông, nhưng tôi có thể làm 
ông bị thương đó. Bỏ điện thoại xuống! 
 
- Sau tiếng rơi của điện thoại là tiếng chuông 
đồng hồ ngân vang. 
 
T  :  (Vời vợi) Giờ này là tên Năm Taco đã có 
mặt trong dãy chung cư đó rồi. (Nhìn K qua 
giòng nước mắt) Tôi thương mình lắm... mình ở 
lại với con Liên nghe. 
 
- T vụt chạy đến giữa khung cửa sổ. 
- 3 phát súng nổ liên tiếp, tiếng đạn rít lên. 
- T bật ngửa người, bước nghiêng ngả một 
đoạn ngắn rồi ngã úp mặt xuống chiếc ghế 
bành. 
- Tức khắc tiếng kèn trumpet của bản nhạc "IL 
SILENZIO" (bắt buộc phải là bản này - youtube 
IL SILENZIO trumpet solo -) trỗi lên, ảo não. 
-  K chạy đến phủ phục bên ghế bành. 
 
K  :  Mình ơi! 
 
-  Sau 1 phút  (phải ít nhất là 1 phút) khi bản 
IL SILENZIO nhỏ xuống rồi tắt hẳn, T bỗng 
ngồi dậy, nhìn quanh ngơ ngác. 
 
T  :  Tôi chưa chết? Tôi nghe tiếng súng mà. 
K  :  (Nâng T cùng đứng dậy) Đó chỉ là tiếng 
súng cảnh sát bắn để bắt tên Năm Taco. Phải 
chờ đến giờ chót, khi nó hành động, mới có 
chứng cớ kết tội sau này. 
T  : Thì ra... (giận dữ)  ông đã báo cảnh sát để 
cản trở ý nguyện của tôi. Nhưng... (hoang 
mang)  sao ông biết được ý định của tôi để dàn 
dựng gạt tôi thế này? 

K  :  Tôi chỉ là người tham gia, người dàn dựng 
là... (chỉ L đang bước ra trong chiếc áo dài tươi 
sáng) 
L  :  Mọi việc là do con hết đó, má. 
T  :  (Sửng sốt)  "Má"? Con đã biết? 
L  :  Sáng nay, má nghe con vô chùa tối mới 
về, nên đã để trên bàn con một bức thư vĩnh 
biệt, trong đó má kể hết sự thật, cũng như cho 
biết những việc má sẽ làm và giải thích tại sao. 
Không ngờ con quên đem theo áo tràng nên 
phải quay về lấy và đọc được bức thư đó. 
K  :  Nó tính với tôi phải báo ngay cảnh sát, 
nhưng... cương quyết vẫn để bà có cơ hội bước 
đến khung cửa, chết thế cho nó. 
T  :  Tôi hiểu. (Nhìn L) Con muốn tận mắt nhìn 
thấy, để tha thứ cho má. 
L  :  Không phải. Con muốn để chính má tự tha 
thứ cho má! 
 
- Một thoáng nhạc. 
 
L : (Mắt long lanh nhìn thẳng T) Và má đã bước 
đến khung cửa đó rồi. Má đừng đeo đẳng mặc 
cảm tội lỗi nữa... 
T  :  Con sâu sắc lắm, má sẽ nghe con.  Ủa, 
còn số phận tên Năm Taco? 
K  :  Tòa sẽ xử nó về tội mưu sát. Nhưng lần 
này, tôi sẽ... giúp nó xin giảm án. 
T  :  (Ngạc nhiên) Ông... giúp... tên Năm Taco. 
Có thể vậy sao? 
K  :  Con Liên thuyết phục tôi... lấy ân trị oán. 
T  :  (Nhìn sang L, trìu mến) Lại là con hả 
Liên. (Nắm tay L) Con đã lấy đức hạnh và trí 
tuệ của một Phật tử giúp má tự xoá bỏ mặc 
cảm tội lỗi, và ba con bớt chất chứa hận thù, 
biết làm sao cám ơn con đây. 
L  :  (Khẽ dậm chân) Cám ơn gì, má ơi! 
K  :  Con không nhận cám ơn thì nhận chút quà 
này. (Trao quà cho L) 
L  :  (Reo vang) Một bông hồng đỏ! 
 
- Nhạc tràn lên mênh mang. 
 
K  :   Ba hái trong vườn bên khung cửa sổ, để 
từ nay con không phải cài hoa trắng nữa. 
L  :   Ba má ơi... đây là món quà Vu Lan quí 
nhất đời con!... (nước mắt lưng tròng) nó cho 
con thấy sự sống lại huyền diệu của một người 
mẹ tưởng đã mất đi. (Bỗng đưa cánh tay gạt 
nước mắt như trẻ con, reo lên) Ba má nhìn 
khung cửa sổ kìa. 
 
- Những ngọn đèn cực sáng chiếu màu vàng 
chói ḷọi ngoài khung cửa sổ. 
 
K  :  A, mây đã tan! 
T  :  Và ánh nắng đẹp quá! 
L  :  Ba má... (nắm tay K và T) Không phải ánh 
nắng đâu, ánh đạo đó! 
 
- Nhạc lên cao chót vót. 
- Chen lẫn tiếng chuông chùa vang vang. 
- Màn hạ. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      67 

Là người Việt Nam, ít ai không thuộc dăm 
ba câu trong Truyện Kiều, cũng ít ai không biết 
tác giả áng văn tuyệt tác viết bằng thể thơ lục 
bát đó là thi hào Nguyễn Du. Rất nhiều đoạn, 
nhiều câu, nhiều tình huống trong truyện Kiều 
đã trở thành văn học dân gian vì những tâm 
trạng, những hoàn cảnh đó quá gần gũi với môi 
trường thực tế trong xã hội, cả thời xưa cho 
đến ngày nay. 

Ngoài Truyện Kiều đã quảng bá khắp dân 
gian, thi hào Nguyễn Du còn là tác giả của một 
tác phẩm mà không mùa Vu Lan nào không 
được nhắc đến. Đó là bài “Văn tế thập loại 
chúng sinh.” 

Tự thân Nguyễn Du đã nhận chịu quá 
nhiều đau thương buồn tủi từ thuở ấu thơ nên 
tâm hồn rất nhạy cảm trước nỗi đau nhân thế. 
Những tác phẩm của tiên sinh thường bàng bạc 
tinh thần Phật Giáo qua luật nhân quả, vòng 
sinh tử luân hồi, vay trả mà chưa phân minh 
thì sau khi thác sẽ thành những oan hồn uổng 
tử, vất vưởng khắp chốn u tối mịt mùng. 
Những oan hồn đó chỉ trông chờ vào mùa mưa 
Tháng Bảy, chầu chực miếng cơm chén cháo 
nơi các trai đàn chẩn tế thí thực cho. 

Tại sao lại Tháng Bảy? 
Vì đó là thời điểm Đức Phật dạy ngài Mục 

Kiền Liên phương thức cứu mẹ khỏi chốn địa 
ngục A Tỳ. Lòng thành của người con thảo 
thỉnh cầu Chư Tăng đang hội tụ về trong ngày 
Tự Tứ, cùng góp lời cầu xin và sám hối, không 
những đã cứu được bà Thanh Đề khỏi nghiệp 
gông cùm đói khát, mà cũng trong ngày đó, 
năng lượng từ bi dũng mãnh của Chư Tăng còn 
lan tỏa, xá tội được cho tất cả bao oan hồn 
uổng tử vất vưởng chốn u tối ngục hình. 

Nhân gian từ đó noi theo, lấy ngày rằm 
Tháng Bảy là ngày Vu Lan báo hiếu, đồng thời 
lập đàn, thí phát thực phẩm cho những oan 
hồn bơ vơ không ai tế độ. 

Văn minh nhân loại hợp cùng y học thực 
tiễn, dù tinh vi đến đâu cũng chưa thể giải 
thích thỏa đáng những trường hợp hiển linh, 
chứng minh về sự cố “Chết chưa là hết. Chết 
mà chưa siêu được thì hồn vẫn cứ vất vưởng 
trong cõi u minh.” 

Kinh Pháp Cú có đoạn dạy rằng “Kẻ nào 
không tin luật nhân quả, không tin có sinh tử 
luân hồi thì không điều ác nào mà kẻ ấy không 
dám làm.” 

Lời dạy này thật đơn giản, vì nếu không tin 
làm ác gặp ác thì cứ việc gì mang lợi cho bản 
thân là làm, dù việc đó gây tai hại cho người 

THẬP LOẠI CHÚNG SINH 
  

Huệ Trân 

khác; không tin luân hồi sinh tử thì đang có 
thân người đây, mục đích duy nhất là phục vụ 
thân này, dù dẫm đạp lên người khác, vì khi 
chết là hết, can chi phải nương tay, dại gì 
không tận hưởng! 

Thương thay cho những ai lập luận rằng 
nhân quả và luân hồi vô hình vô tướng, mù mờ 
quá, lấy gì mà tin! Họ thấy chăng những cái có 
hình có tướng đang nắm giữ trong tay, cột chặt 
trong người mà vẫn chớp mắt vuột mất thì lại 
quyết tin là có thật! 

Này là bằng hữu tôi, này là tri kỷ tôi, này 
là vợ, này là chồng tôi, này là những gì quý 
nhất, bền bỉ nhất của tôi, nhưng tỉnh dậy mà 
nhìn quanh xem, nhan nhản biết bao cảnh vô 
thường. Bóng câu chưa khuất ngang khung cửa 
thì tình đã nhạt, hương đã phai, những cái 
tưởng của tôi muôn đời đã lạnh lùng biến dạng, 
đã là của người khác! 

Tình đã thế, tiền thì sao? Này là xe tôi, này 
là nhà tôi, này là của cải tôi, chỉ cần qua một 
đêm mộng mị, tình huống ngoài xã hội kia chợt 
thay đổi khiến tiền cất kỹ trong nhà băng bỗng 
trở thành giấy, ngôi nhà đang ở trở thành nợ 
nần, không chạy khỏi cho mau sẽ còn mang 
lụy! 

Những gì có hình có tướng, ngỡ đã cất giữ 
thật chặt, thật kỹ đó, chúng ta vẫn thường đau 
khổ chứng kiến sự ra đi phù du của chúng. 
Nhưng lạ thay, dù thấy, dù biết, ta vẫn cố núi 
kéo cho tới ngày thành ma vất vưởng! 

Tiên sinh Nguyễn Du động lòng trắc ẩn đã 
dùng ngòi bút lân mẫn mà khóc cho thập loại 
chúng sinh: 

Thập loại là những loại nào 
Gái trai, già trẻ đều vào nghe kinh 
Nguyễn Du cất tiếng kêu cứu, khóc cho tất 

cả kiếp nhân sinh khi sống đã buông lung 
không sợ nhân quả, lúc thác đi, làm ma côi cút 
lang thang. Mười loại chúng sinh tiêu biểu trong 
xã hội, từ vua quan tể tướng, kẻ sỹ, kẻ nông, 
kẻ già, người trẻ, kẻ thầy, người thợ, nếu thác 
đi không ai tế tự đều mòn mỏi đợi mùa Tháng 
Bảy tìm về những trai đàn chẩn tế: 

Tiết tháng bảy mưa dầm sùi sụt 
Toát hơi may lạnh ngắt sương khô 
Não người thay buổi chiều thu 
Ngàn lau khóm bạc lá ngô đồng vàng 
Đường bạch dương bóng chiều man mác 
Ngọc đường lê lác đác mưa sa 
Lòng nào lòng chẳng thiết tha 
Cõi dương còn thế, nữa là cõi âm! 
Những kẻ lúc sống, ngủ vùi trong giấc 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      68 

mộng vô thường, khi thác đi mới chợt tỉnh thì ôi 
thôi: 

Khi nằm xuống không người nhắn nhủ 
Của phù vân dù có như không 
Sống thời tiền chảy, bạc ròng 
Thác không đem được một đồng nào đi! 
Khi đó, thân người chẳng có, trí tuệ cũng 

không, bà con quyến thuộc nay đều trở thành 
người dưng kẻ lạ vì: 

Mỗi người một nghiệp khác nhau 
Hồn siêu phách lạc biết đâu bây giờ! 
Nguyễn Du là người từng lắng tâm tụng 

đọc Kinh Kim Cang hàng ngàn lần để thấu đáo 
sâu sa lẽ vô thường “Nhất thiết hữu vi pháp. 
Như mộng huyễn bào ảnh. Như lộ diệc như 
điển. Ưng tác như thị quán” (*). Từ đấy mới 
rộng lòng xót thương bao kẻ chưa kịp tỉnh giác 
đã vội thác làm ma, đồng loạt lang thang khổ 
sở như nhau, chẳng còn chi là giầu nghèo, cao 
thấp nữa. Nguyễn Du đã nhỏ lệ, cất lời cầu xin 
bình đẳng cho tất cả: 

Hương khói đã không nơi nương tựa 
Phận mồ côi lần lữa đêm đêm 
Còn chi ai khá, ai hèn 
Còn chi mà nói ai hiền, ai ngu 
Tiết đầu thu dựng đàn giải thoát 
Nước tịnh bình tưới hạt dương chi 
Nương nhờ Đức Phật từ bi 
Giải oan cứu khổ, hồn về Tây Phương 
Là con Phật, nếu chúng ta tin và  hiểu lời 

Phật dạy, ta sẽ biết mở rộng cánh cửa từ bi sẵn 
có trong mỗi trái tim để cùng chia sẻ với ngài A 
Nan khi thấy Đức Phật dừng lại bên đường và 
quỳ lạy đống xương khô. Trong đống xương 
hỗn độn đó, với vòng sinh tử luân hồi chưa 
từng ngưng dứt, mấy ai dám chắc không có thịt 
xương ông bà, cha mẹ mình! Sự chiêu cảm 
giữa đất trời và âm dương chia cách là những 
thực thể chúng ta từng thấy: 

Bóng phần tử xa chừng hương khúc 

Bãi tha ma kẻ dọc người ngang 
Cô hồn nhờ gởi tha phương 
Gío trăng hiu hắt, lửa hương lạnh lùng! 
Trong niềm bi ai khóc cho lỗi lầm nhân thế, 

Nguyễn Du cũng không quên những oan hồn 
trẻ thơ, chưa tội tình gì mà đã thác oan. Những 
linh hồn bé bỏng, chưa tự lo liệu, chưa biết 
nghĩ suy, làm sao nơi cõi âm tăm tối mà tìm 
được hạt cơm, hớp cháo? Tiếng khóc này của 
Nguyễn Du mới cực kỳ bi thiết làm sao: 

Kìa những đứa tiểu nhi tấm bé 
Lỗi giờ sinh, lìa mẹ, lìa cha 
Lấy ai bồng bế xót xa 
U ơ tiếng khóc, thiết tha nỗi lòng! 
Thương thay bao oan hồn bơ vơ, lầm lũi 

theo nhau trong đêm tối: 
Nghe gà gáy tìm đường ẩn tránh 
Lặn mặt trời, lẩn thẩn tìm ra 
Lôi thôi bồng trẻ, dắt già 
Có khôn thiêng, cố lại mà nghe kinh 
Bằng tất cả niềm tin dũng mãnh nơi năng 

lượng vô biên, mầu nhiệm của Chư Phật, 
Nguyễn Du khuyến tấn: 

Kiếp phù sinh như bào, như ảnh 
Có chữ rằng: Vạn cảnh như không 
Ai ơi, lấy Phật làm lòng 
Tự nhiên siêu thoát khỏi vòng trầm luân 
Với sự tin tưởng đó, Nguyễn Du tiên sinh 

đã kết thúc “Văn tế thập loại chúng sinh” bằng 
một trai đàn chẩn tế, thành tâm dâng cúng: 

Ai đến đây, dưới trên ngồi lại 
Của làm duyên chớ ngại bao nhiêu 
Phép thiêng biến ít thành nhiều 
Trên nhờ Tôn Giả chia đều chúng sinh 
Phật từ bi hữu tình phổ độ 
Chớ ngại rằng có có, không không 
Nam Mô Phật, Nam Mô Pháp, Nam Mô 

Tăng 
Nam Mô nhất thiết siêu thăng thượng đài. 
 
Nhân mùa Vu Lan báo hiếu và cúng thí cô 

hồn, xá tội vong nhân, xin trích lại phần nào 
bài văn tế của thi hào Nguyễn Du để góp lời 
cầu nguyện dâng lên mười phương Chư Phật, 
Chư Bồ Tát, Chư Hiền Thánh Tăng, xin nhủ lòng 
lân mẫn cứu độ muôn loài còn đang ngụp lặn 
trong bể khổ sông mê, sớm đủ duyên chạm 
được ánh từ quang mà vượt thoát. 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Nam Mô Đại Hiếu Mục Kiền Liên Bồ Tát. 

 
Huệ Trân 

_____________ 
 
(*) Kệ kinh Kim Cang 
- Những câu thơ song thất lục bát là trích 

trong văn bản “Văn tế thập loại chúng sinh” 
của thi hào Nguyễn Du.     

      
            



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      69 

Westminster (Bình Sa)- - Trước hiểm họa 
mất nước mà nhà cầm quyền Cộng Sản Việt 
Nam chuẩn bị ban hành Dự luật thành lập ba 
đặc khu kinh tế:Vân Đồn-Quảng Ninh, Bắc Vân 
Phong-Khánh Hòa, Phú Quốc-Kiên Giang, thời 
hạn cho thuê đất có thể lên đến 99 năm như 
một sự đổ bộ của Trung Quốc với mục tiêu mở 
rộng ảnh hưởng và bành trướng chủ nghĩa thực 
dân kiểu mới của Bắc Kinh, đây là ba vị trí ảnh 
hưởng an ninh quốc gia.  Ngoài ra Luật An Ninh 
Mạng của chính quyền Cộng Sản cũng đã thành 
hình để tạo phương tiện hợp pháp đàn áp và 
cướp đi tự do của người dân Việt Nam. 

Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Hoa Kỳ (GHPGVNTNHK)và Cộng Đồng Phật 
Giáo Nam Cali đã tổ chức buổi họp báo và thắp 
nến cầu nguyện để yểm trợ cho đồng bào quốc 
nội đang rầm rộ xuống đường phản đối Dự Luật 
Đặc Khu và Luật An Ninh Mạng. 

Buổi Họp Báo và Thắp Nến đã được Tổ 

Chức vào lúc 6 giờ chiều Thứ Sáu, ngày 29 
tháng 6 năm 2018 tại Chùa Bát Nhã (Văn 
Phòng Điều Hành Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ) số 4717 West First Street, 
Santa Ana, CA 92703. 

Tham dự buổi thắp nến cầu nguyện có 
hằng trăm Chư Tôn Giáo Phẩm, Chư Tôn Đức 
Tăng Ni cùng đồng hương Phật tử. 

Chư Tôn Giáo Phẩm có: Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Chơn Thành, Phó Thượng Thủ 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam trên Thế Giới, HT. 
Thích Tín Nghĩa Chủ Tịch Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK, HT. Thích Nguyên Trí, Phó Chủ 
Tịch Nội Vụ, HT. Thích Minh Tuyên, Phó Chủ 
Tịch Ngoại Vụ, HT. Thích Nhật Quang, Đệ Nhị 
Phó Chủ Tịch Nội Vụ, HT. Thích Nguyên Siêu, 
Tổng Thư Ký Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK,  HT. Thích Minh Mẫn Viện Chủ 
Chùa Huệ Quang, HT. Thích Giác Sĩ, Phó Tổng 
Vụ Trưởng Tổng Vụ Hoằng Pháp cùng đông đủ 

Giáo Hội PGVNTN Hoa Kỳ, Hội Đoàn, Đồng Hương Nam 

California Cùng Đồng Hương Thắp Nến Cầu Nguyện 

Cho Dân Chủ VN   
 

Việt Báo 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 

https://vietbao.com/images/file/WiolxKvg1QgBAJBK/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0007.jpg
https://vietbao.com/images/file/tY1M56vg1QgBABZQ/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0010.jpg
https://vietbao.com/images/file/DX49EKzg1QgBAKcb/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0015.jpg
https://vietbao.com/images/file/Q0zXKKzg1QgBADJc/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0018.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      70 

các Chư tôn Hòa Thượng, Thượng Tọa Đại Đức 
Tăng Ni trong Hội Đồng Điều Hành và các 
chùa, tự viện Nam California. 

Về phía quan khách: Hội Đồng Liên Tôn 
Hoa Kỳ co:ù Mục Sư Nguyễn Xuân Hồng Chủ 
Tịch Hội Đồng Liên Tôn, Linh Mục Mai Khải 
Hoàn, Chánh Trị Sự Hà Vũ Băng, ông Phạm 
Văn Hùng. 

Về phía dân cử có Nghị Viên Phát Bùi, 
Chủ Tịch Cộng Đồng Người Việt Quốc Gia Nam 
Cali; Nghị Viên Thu Hà Nguyễn (Ban Liên Lạc 
các Hội Đoàn Giới Trẻ), Nghị Viên Thành Phố 
Westminster ông Sergio Contreras, Ủy Viên 
Giáo Dục Học Khu Westminster Bà Frances 
Nguyễn Thế Thủy, đại diện Dân Biểu Liên Bang 
Alan Lowenthal, anh Lý Vĩnh Phong, đại 
diên  Dân Biểu Liên Bang Lou Correa cô Chisty 
Linh Lê, ông Phan Kỳ Nhơn Chủ Tịch Liên Ủy 
Ban Chống Cộng Sản và Tay Sai, ông Phan Tấn 
Ngưu, Tổng Hội Trưởng Cảnh Sát Quốc Gia, 
ông Bùi Đẹp, Trung Tâm Trưởng Tập Thể Chiến 
Sĩ Tây Nam Hoa Kỳ, ông Đoàn Ngọc Đa, Hội 
trưởng Hội Đồng Hương Quảng Nam Đà Nẵng 
và phái đoàn, Luật Sư Nguyễn Xuân Nghĩa Hội 
trưởng Hội Đền Hùng Hải Ngoại, Kỹ sư Tạ 
Trung, Hội Trưởng Hội Bình Thuận, Đặc biệt có 
sự tham dự của ông Võ Đại Tôn, Chủ Tịch Liên 
Minh Quang Phục Việt Nam đến từ Úc Châu, 
Gia Đình Phật Tử Miền Quảng Đức, Đoàn Thanh 
Niên Cao Đài, Câu Lạc Bộ Tình Nghệ Sĩ, Ban Tù 
Ca Xuân Điềm, Ban Hợp Ca Tập Thể Chiến Sĩ 
Tây Nam Hoa Kỳ cùng một số qúy vị  đại diện 

các tổ chức, hội đoàn, đoàn thể trong cộng 
đồng cùng đồng đảo các cơ quan truyền 
thông... 

Điều hợp chương trình phần nghi thức do 
Huynh Trưởng Tâm Hòa Lê Quang Dật, Đốc Sự 
Nguyễn Phú Hùng. 

Sau nghi thức chào quốc kỳ Việt-Mỹ, Phật 
Giáo Kỳ và phút nhập Từ Bi Quán. 

Tiếp theo, Hòa Thượng Thích Nguyên Trí, 
Đệ Nhất Phó Chủ Tịch Nội Vụ Hội Đồng Điều 
Hành GHPGVNTNHK, Trưởng Ban Tổ Chức buổi 
họp báo và thắp nến lên có lời chào đón chư 
tôn đức, quan khách, các cơ quan truyền thông 
và toàn thể đồng hương, đồng bào Phật tử 
tham dự. 

Hòa Thượng Thích Nguyên Trí nói, “Tục 
ngữ VN chúng ta có câu Quốc Gia hưng vong, 
thất phu hữu trách đất nước thịnh, suy thì mọi 
người dân đều có trách nhiệm. Hiện nay đất 
nước VN chúng ta đang đứng trước hiểm họa 
xâm lăng của Tàu Cộng thì mọi người dân nước 
Việt trong đó có Cộng Đồng Phật Giáo VN, dù ở 
đâu cũng đều có trách nhiệm đứng lên bảo vệ 
quê hương và dân tộc. Đảng, Quốc Hội và chính 
quyền CSVN đã đặt quyền lợi và sự sống của cá 
nhân mình lên trên quyền lợi và sự tồn vong 
của dân tộc khi dựa vào ba Dự luật Kinh Tế tại 
Vân Đồn, Bắc Vân Phong và Phú Quốc. Dự luật 
ba Đặc Khu và luật An Ninh Mạng là hành động 
Hán Hóa, hành động bán nước của nhà cầm 
quyền CSVN, vi phạm trắng trợn quyền tự do 
của con người. Chính vì thế, để phản đối việc 

https://vietbao.com/images/file/P-qvq6vg1QgBAHEC/thap-1-nen-cau-nguyen-dsc-0079.jpg
https://vietbao.com/images/file/5e_zW6zg1QgBAHF1/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0024.jpg
https://vietbao.com/images/file/KBONcazg1QgBALwa/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0032.jpg
https://vietbao.com/images/file/cfGmiqzg1QgBABom/thap-nen-cau-nguyen-dsc-0094.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      71 

làm sai trái đó của chính quyền CSVN, Giáo Hội 
Phật Giáo VNTNHK quyết định tổ chức buổi họp 
báo cũng như đêm cầu nguyện thắp nến hôm 
nay để nói lên rằng đồng bào Việt Nam trong 
và ngoài nước đồng lòng chống dự Luật Ba Đặc 
Khu Kinh Tế và Luật An Ninh Mạng của Đảng 
và Quốc Hội, chính quyền CSVN. Chúng ta có 
mặt tại đây cũng để góp lời cầu nguyện cho 
các nhà lãnh đạo CS Việt Nam sớm thức tỉnh 
và mau quay về với đại khối dân tộc để sửa đổi 
những lầm lỗi nghiêm trọng hầu dẫn đến đất 
nước khỏi rơi vào tay ngoại bang.” 

Tiếp đó  HT. Thích Nguyên Siêu, Tổng Thư 
Ký Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN/HK lên 
điều hành buổi họp báo và thắp nến cầu 
nguyện, mở đầu HT. nói: “Hiện tình trên quê 
hương Việt Nam cực kỳ nghiêm trọng, và dân 
tộc Việt Nam hàng triệu người đã đứng lên đòi 
CSVN phải hủy bỏ dự luật Đặc Khu Kinh Tế và 
Luật An Ninh Mạng trong nhiều tuần qua. 
Trước hiện hình đó, giáo hội đồng hành cùng 
người dân Việt Nam, cùng góp tiếng nói, góp 
hành động và ý nghĩ để cùng người dân Việt 
Nam lấy lại sự tự do cho quê hương, dân tộc 
của giống nòi và độc lập cho lãnh thổ, lãnh hải 
của quê hương.” 

Sau đó HT. mời Hội Đồng Liên Tôn Hoa 
Kỳ lên phát biểu và cầu nguyện. Mở đầu, Mục 
Sư Nguyễn Xuân Hồng, Chủ Tịch Hội Đồng Liên 
Tôn nói: “ trước tình thế dầu sôi lửa bỏng trong 
nước, Mục sư kêu gọi đồng bào trong và ngoài 
nước tiếp tục biểu tình lên án Đảng Cộng Sản, 
Quốc Hội và nhà cầm quyền CSVN bán nước. 

Sau đó, Linh Mục Mai Khải Hoàn đại diện 
HĐLT dâng lời cầu nguyện: “Chúng con nguyện 
xin Thiên Chúa là Thượng Đế, là Đấng Tối Cao, 
là ông Trời xin đánh thức lương tâm của nhà 
cầm quyền CSVN hãy quay về với dân tộc và 
đất nước VN, và phải chấm dứt hành động bạo 
tàn, đàn áp và bóc lột dân lành VN, phải chấm 
dứt thái độ đê hèn làm tay sai, bán nước cho 
Tàu Cộng, đừng ác với dân và hèn với giặc.” 

Tiếp theo phần phát biểu của ông Phát 
Bùi Chủ Tịch Cộng Đồng Người Việt Quốc Gia 
Nam California, ông Phan Kỳ Nhơn, Chủ Tịch 
Liên Ủy Ban Chống CS và tay sai lên phát biểu. 

Nghị Viên Thu Hà, Nghị Viên Sergio 
Contreras, ông Lý Vĩnh Phong, cô Christy Linh 
Lê cô Frances Nguyễn Thế Thủy lên phát biểu, 
trong lời phát biểu những người trẻ nầy đã nói: 
“chùng cháu quyết noi gương những bậc tiền 
nhân, qúy bác, qúy chú sẽ làm bbất cứ việc gì 
co thể làm được để yểm trợ cho công cuộc đấu 
tranh của đồng bào ta trong nước.” 

Tiếp theo lời phát biểu hết sức hùng hồn 
nhưng đầy xúc động của chiến sĩ Võ Đại Tôn, 
một người chiến sĩ đã đấu tranh không mỏi 
mệt để bảo vệ quê hương đất nước, ông kêu 
gọi đồng bào hải ngoại hãy đoàn kết một lòng 
để yểm trợ cho đồng bào trong nước trước 
cuộc đấu tranh không sợ hải để bảo vệ giang 
sơn tổ quốc. 

Sau đó, Hòa Thượng Thích Tín Nghĩa, Chủ 

Tịch Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK công 
bố lập trường của GHPGVNTNHK. HT. cho biết: 
“Kể từ năm 1975, sau khi Cộng sản Bắc Việt 
toàn chiếm Miền Nam Việt Nam, hàng triệu 
người đã vượt biển, vượt biên, rời khỏi đất nước 
để mưu tìm tự do; và hàng chục triệu người 
khác đã phải ở lại để gánh chịu bao bất công, 
tủi nhục, nghèo đói, mất tất cả các quyền căn 
bản của con người trên chính quê hương của 
mình. 

Sau 43 năm cai trị một cách độc tài dưới 
cái vỏ “cộng sản” lỗi thời, những đảng viên 
CSVN càng lúc càng lộ rõ ý đồ bán nước, buôn 
dân, sẵn sàng vì lợi ích cá nhân và đảng phái 
mà quay lưng với dân tộc. 

Đạo từ của Trưởng lão Hòa Thượng Thích 
Chơn Thành, Phó Thượng Thủ Giáo Hội Phật 
Giáo VN Trên Thế Giới trong lời Đạo từ Trưởng 
Lão HT. nói: “Suốt 4,000 năm, các nhà lãnh 
đạo Trung Quốc luôn muốn nuốt Việt Nam 
nhưng nuốt không nổi. Đối với luật nhân quả 
nhà Phật, xem nhân thì biết quả, đảng CSVN 
hiện nay lộ diện là tên bán nước. Hôm nay 
đứng tại chỗ này, tôi kêu gọi tất cả đồng bào 
trong nước hãy tiếp tục biểu tình nhiều hơn 
nữa, mạnh dạn hơn nữa.” 

 
Kỹ Sư Trung Tạ, với tính cách là hội 

trưởng Hội Thân Hữu Bình Thuận, và là một con 
dân Phan Rí, nói: “Trong cuộc đấu tranh bão 
lửa vừa qua tại Việt Nam, cùng toàn quốc 
xuống đường biểu tình phản đối dự luật Đặc 
Khu và Luật An Ninh Mạng, những người con 
dân hiền hòa chất phác của tỉnh Bình Thuận đã 
đổ máu, anh dũng đứng lên gióng lên tiếng nói 
đầu tiên để bảo vệ đất nước.. .” 

 
Sư Cô Chân Giác, Niệm Phật Đường Phổ 

Độ, phát biểu: “Bài học thuộc lòng thời tiểu học 
tôi vẫn nhớ: ‘Tôi yêu đất nước tôi, tôi mến dân 
tộc tôi, tôi trọng linh hồn của tổ tiên tôi, nên 
mỗi cành cây ngọn cỏ của non sông hoa gấm 
này đều phảng phất hồn thiêng của tổ tiên tôi.’ 
Nhưng bây giờ CSVN bán nước hại dân, họ có 
học tới trình độ tiểu học như tôi không? Họ có 
lương tâm, có tình thương nước thương dân, 
cành cây ngọn cỏ của non sông hoa gấm Việt 
Nam không? Tôi muốn gởi những câu này cho 
những vị ‘Lãnh đạo đất nước có học’ bài học 
thời tiểu học của tôi mà tới bây giờ, bà già hơn 
80 tuổi này vẫn nhớ!” 

 
Tiếp theo, Thượng Tọa Thích Nhật Trí, 

tổng vụ trưởng Tổng Vụ Nghi Lễ Hội Đồng Điều 
Hành Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất 
Hoa Kỳ lên tuyên đọc “Bản Lên Tiếng về Dự 
Luật Đơn Vị Hành Chánh-Kinh Tế Đặc Biệt Vân 
Đồn, Bắc Vân Phong và Phú Quốc.” 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      72 

Chương Bảy 
 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

Tôi được chú Đức thông 
báo là phải có mặt tại chùa 
Linh Phong vào ngày mà thầy 
Trừng Hùng, nhân danh chủ 
hộ – tức là người đứng đầu tờ 
khai gia đình, hay nói cho dễ 
hiểu là người chủ nhà – mang 
tờ hộ khẩu của chùa Linh 
Phong cùng với các bản khai lý 
lịch của từng cá nhân trong 
chùa đến khóm Phước Bình để 
công an chứng nhận thay hộ 
khẩu mới. Có thể công an sẽ 
cho đòi những người tạm trú 
xin vào thường trú có mặt tại 
trụ sở Khóm hay Phường, xét 
xem có hợp lệ để cho vào 
danh sách thường trú hay 
không. Khóm Phước Bình ở 
ngay dưới chân núi, từ tam 
quan chùa Linh Phong có thể 
nhìn thấy; cho nên tôi và chú 
Đức chỉ việc ngồi chờ đợi ở bậc 
tam cấp, nếu thấy thầy Trừng 
Hùng bước ra khỏi trụ sở, 
ngoắc tay, thì cùng xuống núi 
để vào trụ sở Khóm. Sau một 
giờ đồng hồ, thầy Trừng Hùng 
từ trụ sở Khóm bước ra, chẳng 
ngoắc chẳng kêu gì. Thầy lên 
núi, về chùa. Sổ hộ khẩu mới 
đã có. Tên chú Đức và tên tôi 
cũng đã nằm trong phần danh 
sách thường trú của chùa Linh 
Phong. Chú Đức chắp tay nói 
đùa với tôi: “Nam mô thường 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

trú Tăng Bảo,” như là một 
câu chúc mừng cho hai đứa. 

Nhưng khi tôi chưa kịp 
quay về viện Hải Đức thì thầy 
Trừng Hùng gọi cả tôi lẫn chú 
Đức vào phòng khách của 
chùa, nhắc nhở: 

“Từ nay tụi bây đã được 
yên ổn rồi đó. Liệu mà tu học 
đàng hoàng, có đi đâu xa ra 
khỏi Nha Trang thì cũng phải 
báo tao biết, xin được giấy 
thông hành của công an cho 
hợp lệ rồi mới được đi. Không 
phải có hộ khẩu rồi muốn bay 
nhảy đi đâu thì mặc ý. Thằng 
Đức không nói làm chi, chứ 
thằng Khang, mi ở bên Hải 
Đức mà tên thì gởi ở đây, cái 
đó hơi lộn xộn đó nghe. Lỡ 
nửa đêm nửa hôm công an 
vào xét chùa, không có mặt 
mi thì tao ăn nói làm răng. Để 
hôm nào tao thưa lại với thầy 
bổn sư của mi về chuyện ni 
mới được.” 

Tôi thưa: 
“Dạ nếu công an có hỏi 

thì thầy nói con đang dưỡng 
bệnh và tu học bên Hải Đức. 
Hai chùa cùng trên một núi, 
cùng một khóm phường, chắc 
họ chẳng làm khó dễ chi 
đâu.” 

“Nói như mi thì khỏe quá. 
Tao sợ không đơn giản như 
rứa thôi.” 

Buổi chiều ăn cơm ở 
phòng ăn của viện, tôi nghe 
quý thầy bàn về việc lập hộ 

khẩu mới. Ai cũng cho rằng 
nhà nước cần phải làm hộ 
khẩu không phải chỉ để kiểm 
soát và thống kê nhân số mà 
còn là biện pháp ngăn chận và 
giảm trừ sự đi lại của nhân 
dân hầu đóng bít sự thông tin 
giữa các địa phương, sự thông 
tin mà họ nghĩ là bất lợi cho 
chính sách tuyên truyền một 
chiều của họ. Kiểm soát hộ 
khẩu cũng là cách để loại trừ 
những thành phần chông đối 
chính quyền từ nội địa hay hải 
ngoại có thể len lỏi trốn nấp 
trong các cư gia; ngoài ra, 
cũng qua chính sách hộ khẩu, 
nhà nước kiểm soát vấn đề 
thực phẩm của nhân dân, lấy 
chuyện cơm áo để sai sử, kềm 
chế, thưởng, phạt nhân dân 
theo đường lối và mục tiêu 
hoạch định của đảng và nhà 
nước. 

Nghe quí thầy bàn luận 
tôi mới vỡ lẽ. Kiến thức sách 
vở của tôi lâu nay chỉ quanh 
quẩn trong các chủ đề văn 
chương, triết học, Thiền học 
và đạo học Đông phương… 
nên không làm sao tự nhiên 
mà thấu hiểu được những vấn 
đề của chính trị dù rằng ở 
phương diện này có những 
chỗ rất thực tế, căn bản, rất 
dễ nắm bắt, như chuyện kiểm 
soát hộ khẩu chẳng hạn, 
chẳng có gì cao siêu khó hiểu 
như những vấn đề trong đạo 
học hay triết học. Bất chợt tôi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      73 

cũng nhận ra rằng từ ngày 
những người cộng sản nắm lấy 
chính quyền của cả hai miền, 
tâm trí thuần phác và hướng 
thượng của giới tu sĩ trẻ Phật 
giáo, trong đó có tôi, tự dưng 
lại rơi xuống, dây dưa vào 
những vấn đề hình nhi hạ tầm 
thường của thế gian; tự dưng 
tôi bắt đầu biết chú ý vào thời 
sự, vào những sinh hoạt của 
người thế tục, trong đó có cả 
người dân và chính quyền. 
Phải chăng đến tuổi thanh 
niên thì con người tự dưng bắt 
đầu chú ý đến thời thế hay 
chính thời thế đã xô đẩy 
những người thanh niên của 
mọi thành phần xã hội phải 
buông bỏ những hoài bão, 
mộng mơ của họ để nhìn vào 
những thực trạng khổ đau của 
nhân tình chung quanh? 

Trở lại cái chuyện rất thực 
tế là vấn đề hộ khẩu. Chuyện 
tôi “xin” vào hộ khẩu của chùa 
Linh Phong chẳng khác gì xin 
được ở tù, xin được vào cái 
vòng kiểm soát của nhà nước. 
Mà không phải chỉ riêng tôi, 
nhân dân cả nước đều vậy. 
Không có tên chính thức trong 
một hộ khẩu thì không mua 
được thực phẩm, bị coi là bất 
hợp lệ và không được cấp thẻ 
Chứng minh nhân dân (tức thẻ 
căn cước); không có thẻ 
Chứng minh nhân dân và hộ 
khẩu thì có thể bị bắt ngoài 
đường, hoặc bị bắt ngay trong 
nhà, trong chùa của mình nếu 
có công an xét hỏi. Cho nên, 
biết vào hộ khẩu là tự chui 
đầu vào vòng kiểm soát, người 

ta cũng phải xin vào. Không 
còn cách chọn lựa nào khác. 
Thà để nhà nước kiểm soát 
còn hơn không có gạo ăn, 
còn hơn sống trong nỗi phập 
phồng lo âu là có thể bị bắt 
bất cứ lúc nào vì tội không có 
giấy tờ. Trong xã hội mới, 
những người không có hộ 
khẩu, không có thẻ Chứng 
minh Nhân dân thì thường bị 
coi như là những kẻ phản 
động, bị tình nghi tàn quân, 
là gián điệp của nước ngoài 
cài lại hoặc mới đưa vào… 
Những tội đó, khoan bàn đến 
chuyện có đúng sự thực hay 
không, chỉ nói đến “tình nghi” 
là đã coi như tù mọt gông, 
không có ngày trở về. 

Nhưng đợt làm hộ khẩu 
mới của năm 1977 này còn 
có một mục đích khẩn cấp 
khác nữa mà nhà nước cần 
phải thực hiện càng sớm càng 
tốt, đó là việc tuyển mộ 
thanh niên nam nữ lên đường 
nhập ngũ (từ ngữ mới gọi là 
“đăng ký nghĩa vụ quân sự”), 
để sang Kampuchea làm 
nghĩa vụ quốc tế và để chống 
lại sự xâm lược của Trung 
Hoa mà nhà nước gọi là 
“quân bành trướng Bắc Kinh” 
hay “bọn bá quyền Trung 
quốc.” 

Đâu chừng một tháng 
sau khi lập xong đợt hộ khẩu 
mới, toàn thể thanh niên tuổi 
từ mười tám đến hai mươi 
lăm đều phải trình diện tại 
các khóm phường để “học” về 
chính sách “nghĩa vụ quân 
sự.” Có giấy mời mỗi cá nhân 

gởi đến từng nhà. Tăng sĩ trẻ ở 
các chùa cũng nhận được giấy 
gọi đi học tập chính sách nghĩa 
vụ quân sự cũng như giấy gọi 
đi đăng ký nghĩa vụ quân sự. 
Viện Hải Đức có trên mười vị 
trong lứa tuổi quân sự. Các 
chùa chung quanh là Long 
Sơn, Phước Điền, có sáu vị 
khác. Và chùa Linh Phong, 
cùng chung một khóm Phước 
Bình, xét theo nhân số thường 
trú ghi trong hộ khẩu, có chú 
Đức và tôi. Chuyện nghĩa vụ 
quân sự trở thành đề tài bàn 
tán bất tận của thành phố Nha 
Trang. Giới phật-tử thường đi 
chùa cũng xôn xao, nhốn nháo 
khi nghe tin các tu sĩ trẻ bị gọi 
đi nghĩa vụ quân sự. 

Trong khi việc đăng ký 
(tức là ghi danh) nghĩa vụ 
quân sự hạn định tuổi thanh 
niên từ mười tám đến hai mươi 
lăm thì chuyện học tập về 
chính sách nghĩa vụ quân sự 
lại mở rộng ra: cả những người 
ở tuổi từ hai mươi sáu đến ba 
mươi lăm cũng phải tham dự. 
Vậy là hầu như gần hết nhân 
sự của viện Hải Đức phải có 
mặt tại các lớp học này. Đây là 
cả một chuyện động trời khi 
vấn đề quân sự của chính 
quyền mới đã không loại trừ 
thành phần tu sĩ các tôn giáo. 
Mà cũng lạ, tự dưng mọi thanh 
niên nằm trong lứa tuổi qui 
định nhận giấy mời rồi là phải 
lục tục kéo nhau đi, không ai 
dám vắng mặt, không ai dám 
chậm trễ – phải chăng là do 
ngay từ những ngày đầu tiên 
của chế độ mới họ đã chứng 
kiến hoặc bị ám ảnh từ trong 
tầng đáy của tâm thức về sự 
khắc nghiệt, vô tình một cách 
man rợ của một chính quyền 
mượn danh nhân dân nông 
nghiệp vốn nổi tiếng với những 
vụ đấu tố cha mẹ, truy bức tù 
hãm những người giàu có và 
quyền thế bằng bản án “địa 
chủ,” hoặc chặt đầu và chôn 
sống những kẻ yêu nước 
nhưng không cùng phe, không 
cùng chính kiến? 

Học tập (thực ra phải nói 
là đến nghe thông cáo) xong, 
mỗi người về nhà phải tự viết 
một “bản thu hoạch,” tức là 
một bản tóm thâu những gì 
mình nghe được, có thể kèm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      74 

theo ý kiến cá nhân của mình 
đối với vấn đề nghĩa vụ quân 
sự. (Điều hợp lý không thể 
chối cãi rằng khi những người 
nông dân tay lấm chân bùn, 
đùng cái vớ được vận may lớn, 
lên cầm bút, ngồi bàn giấy, thì 
ắt hẳn là phải dùng những từ 
ngữ và câu nói quen thuộc của 
sinh hoạt nông nghiệp qua 
hình ảnh hồ hởi, hăm hở cân 
đong lúa má vào mùa gặt). 

Sau khi nộp bản “thu 
hoạch về vấn đề Nghĩa vụ 
quân sự chống bành trướng 
Bắc Kinh đang có chủ tâm 
xâm lăng nước ta” đó, thanh 
niên chúng tôi được giấy mời 
đi khám sức khỏe. Trung tâm 
khám sức khỏe được dựng lên 
vội vàng bằng cách mượn tạm 
một dãy phòng của trường 
Vinh Sơn và giao cho một tốp 
y tá nghiệp dư (tức là không 
chuyên nghiệp, không qua 
trường lớp chuyên môn nào) 
phối hợp với Ban chỉ huy quân 
sự thành phố đảm trách. Sau 
đợt khám, trong hơn hai mươi 
thanh niên tu sĩ thuộc các 
chùa chung quanh viện Hải 
Đức chỉ lọt hai người vào danh 
sách hạng A, tức là hạng có 
đầy đủ sức khỏe để vào quân 
dội. Hai người đó là chú Mỹ và 
tôi. Nhưng chú Mỹ đã hai mươi 
bốn tuổi rồi nên cuối cùng lại 
có được giấy chứng nhận là 
Quân dự bị hạng II. Tuổi của 
chú ấy, nhà nước chưa cần 
lắm. Nhà nước đang cần nhất 
là tuổi gần mười tám như tôi, 
hay cao lắm là hai mươi. Vậy 
là chỉ còn duy nhất mình tôi 
dính vào danh sách “Trúng 
tuyển nghĩa vụ quân sự hạng 
I”. 

Từ lúc có giấy chứng nhận 
trúng tuyển, tôi có thể nhận 
thấy được vẻ ái ngại, thương 
cảm của những người trong 
viện, của bằng hữu các chùa 
khác cũng như của các phật-tử 
dành cho tôi. Thầy Thông 
Chánh cũng bỏ qua chuyện tôi 
tránh mặt thầy không nói 
chuyện với thầy từ nhiều ngày 
trước, tìm đến phòng riêng hỏi 
thăm, an ủi tôi. Hẳn nhiên 
thầy ấy, cũng như mọi người, 
đều nghĩ rằng, những thanh 
niên thế tục đúng tuổi lính còn 
muốn bỏ trốn huống chi một 

tu sĩ xuất gia từ bé như tôi 
làm sao có thể vui vẻ được 
khi chính mình bị gọi đi cầm 
súng. Riêng tôi, tôi không 
quá đau buồn và tuyệt vọng 
như mọi người tưởng. Dĩ 
nhiên tôi không ham thích, 
không tự nguyện đâm đầu 
vào quân đội, nhưng có thể 
nói là ít nhất, tôi cũng đã 
chuẩn bị trước tư tưởng để 
bình thản chấp nhận nghịch 
cảnh nào xảy đến cho mình. 
Biết đâu, đây lại chẳng là 
một trong những thử thách 
cam go nhưng cũng có giá trị 
cho cuộc đời tu hành của tôi. 
Thử thách ấy, nghịch cảnh 
ấy, khó khăn ấy, không phải 
trong Luận Bảo Vương Tam 
Muội đã từng nói là phải biết 
chấp nhận thì mới thông 
suốt, mới vượt qua được đó 
sao! Cho nên, dù có người 
khuyên, xúi bỏ trốn, tôi cũng 
chỉ cười, lắc đầu. Tôi đâu cần 
phải né tránh nghịch cảnh! 
Tôi tin cái thử thách trước 
mắt sẽ nung chín ý chí và bồ 
đề tâm của tôi qua những lằn 
lửa đạn và nỗi phập phồng 
mong manh giữa hai bờ sinh 
tử. Tôi sẵn sàng chấp nhận 
nó. 

 
*** 

 
Biển Nha Trang vào 

những buổi sáng mùa hè, 
mặt nước phẳng lì như nước 
hồ thu, không gợn sóng. Chỉ 
đến trưa đứng bóng mới thấy 
sóng dồn trùng trùng điệp 

điệp, đẩy vào những làn bọt 
trắng xóa như những phiến 
mây mỏng rơi rớt xuống từ trời 
cao, có đó rồi tan biến đó, 
không để lại dấu vết gì sâu 
đậm trên mặt nước bao la. 

Chúng tôi xuống bãi lúc 
mặt trời đã lên cao khỏi ngọn 
đảo lớn nhất ngoài khơi xa. Từ 
ngày xuất gia, hiếm khi nào tôi 
xuống bãi biển để tắm. Người 
tu ở chùa lâu năm, quen ăn 
bận kín đáo–áo nhật bình, áo 
tràng, cà sa, và cả bộ đồ vạt 
hò mặc trong ngày, thứ nào 
cũng dài, rộng, che kín tay 
chân và toàn thân–nên họ rất 
khó chịu, hoặc có thể nói 
thẳng rằng rất mắc cỡ, khi để 
lộ một phần tay trần của mình 
trước người lạ, nói chi cởi trần 
mặc quần đùi để tắm trước 
đám đông! Tôi chỉ tắm ở cửa 
Đại (Hội An) vài lần với các 
chú tiểu học chung lớp hồi 
trước năm 1975. Bãi biển cửa 
Đại là nơi không có nhiều 
người tắm như ở bãi Nha 
Trang, vả lại lúc đó chúng tôi 
còn là con nít, thế mà còn thấy 
e dè, ngại ngùng, huống chi 
xuống bãi biển Nha Trang vào 
mùa hè, đông nghịt những 
người là người. Nhưng từ khi 
kết bạn với chú Thân, chú Mỹ, 
tôi đã quen dần với chuyện 
xuống bãi tắm, ngay cả vào 
những giờ tụ tập cao điểm 
nhất của bãi biển. 

Dù vậy, khi xuống bãi, tôi 
cũng đỏ mặt, núp núp lén lén 
như ăn trộm. Có cảm giác như 
hàng trăm cặp mắt đang đổ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      75 

dồn về phía mình. Hễ xuống 
được nước là bơi theo các chú 
kia ra tít ngoài khơi xa, nơi 
không có một bóng người nào 
qua lại. Nơi chúng tôi bơi đến 
thỉnh thoảng mới có một chiếc 
tàu chạy ngang. Chỉ còn một 
phần tư đường nữa là có thể 
đến hòn đảo lớn nhất ngoài 
khơi Nha Trang. Nghe nói trước 
kia người Mỹ đã thiết lập đài 
truyền hình Nha Trang trên 
đỉnh cao nhất của hòn đảo 
này. Từ đây nhìn vào bờ, 
không còn thấy bóng dáng 
người. Tôi phỏng chừng có thể 
cách bờ khoảng hai cây số. 
Hàng ngàn người tắm chỉ còn 
là những đốm đen nhỏ li ti, chỗ 
tụ chỗ tán trên dải cát vàng 
chạy dài và nổi bật bên cạnh 
viền nước xanh biếc. Không khí 
ngoài khơi thật yên tĩnh. Sóng 
chỉ gợn nhè nhẹ, không đủ gây 
nên tiếng động. Chúng tôi thả 
mình nằm ngửa trên mặt nước, 
nhìn trời xanh và mây trắng 
giăng ngang. Nếu thú đọc sách 
nâng cao kiến thức của con 
người thì cái thú ra khơi thả 
mình trên mặt nước để nhìn 
trời mây cũng nâng tâm hồn 
con người đến tận những nơi 
chốn cao thẳm không thể 
tưởng tượng được của càn 
khôn vũ trụ. Tôi có cảm giác 
như chính mình đang trôi giữa 
dòng mây ngang trời chứ 
không phải trên dòng nước 
trong xanh của biển. Tôi không 
thấy mình bé choắt hay hèn 
mọn trước vẻ bao la của trời 
biển. Tôi vui thú hòa mình 
trong cái bao la đó và biết 
rằng chính mình cũng bao la 
như trời biển vậy. Không 
những vậy, có khi tôi còn cảm 
thấy chính trời biển đã hòa 
nhập vào tâm tôi, trôi vào 
chính tôi, chứ không phải tôi 
đã hòa nhập hay trôi vào trời 
biển mịt mùng. 

Buổi sáng đó, chú Đức và 
chú Mỹ về trước. Tôi và chú 
Thân hãy còn trầm mình ngoài 
khơi xa. Khi chúng tôi bơi dần 
vào bờ, liền cảm nhận có cái gì 
bất thường xảy ra trên bãi 
biển. Dạo thường, đến khoảng 
trưa mười một giờ, người tắm 
hãy còn đông, hôm nay bỗng 
dưng thiên hạ lục tục kéo về, 
để lại một dải cát vàng gần 

như trống hoang. Chúng tôi 
vừa lên tới bờ chưa kịp lau 
mình cho khô ráo thì có hai 
anh công an từ trên đường 
nhựa bước vội xuống. Một 
anh công an hất hàm hỏi 
chúng tôi: 

“Các anh làm gì dưới 
đây?” 

“Tắm biển chứ làm gì,” 
chú Thân đáp. 

“Cho coi giấy Chứng 
minh Nhân dân của các anh.” 

Chú Thân và tôi móc giấy 
tờ ra đưa họ xem. Lúc đó chỉ 
mới có tờ biên lai chứng nhận 
của Chứng minh Nhân dân 
chứ chưa có thẻ Chứng minh 
Nhân dân chính thức. Mà giấy 
biên lai chứng nhận này thì 
đâu có hình ảnh gì. Vì vậy, 
hai anh công an nhìn chúng 
tôi với vẻ ngờ vực. Họ hỏi 
tiếp: 

“Các anh còn giấy tờ gì 
khác không? Có giấy đăng ký 
Nghĩa vụ quân sự không?” 

Chúng tôi đưa giấy ra. Cả 
tôi và chú Thân đều được xếp 
hạng II của quân dự bị, có 
giấy tờ chứng nhận đầy đủ. 
Tuần trước, khi tôi đang trong 
tư thế sẵn sàng chấp nhận 
vào bộ đội nếu bị gọi đi thì có 
một anh công an đến điều tra 
kỹ lý lịch của gia đình tôi, biết 
ba tôi trước năm 1975 làm 
công chức cao cấp cho chính 
quyền Việt Nam Cộng hòa 
nên không tuyển tôi vào quân 
đội nữa, xếp tôi vào hạng II 
thay vì hạng I trúng tuyển. 
Có thể nói một cách lạc quan: 
dù đối với chính quyền mới, 
ba tôi bị loại bỏ và bị coi như 
kẻ thù cần bị trừng phạt thì 
chính cái quá khứ của ông 
cũng đã vô tình bảo vệ được 
tôi và một người anh kế tránh 
khỏi việc đi quân đội dưới chế 
độ cộng sản. Nhưng ở khía 
cạnh khác, nếu coi chuyện đi 
nghĩa vụ quân sự là một thử 
thách cho cuộc đời hành đạo 
của mình thì quả là tôi đã 
mất một cơ hội. Một cuộc đời 
mà lúc nào cũng êm đềm, 
bình thản, chỉ gặp toàn may 
mắn, không gặp chút khó 
khăn nào hết, thì chẳng biết 
có làm nên được việc lớn gì 
không. Tôi từng tự hỏi với 
mình nhiều lần như vậy. 

“Các anh là thầy tu đấy à? 
Sao ăn bận cái gì thế này?” 
anh công an lấy hai ngón tay 
gắp chiếc áo nhật bình của chú 
Thân lên. 

“Phải, chúng tôi là tu sĩ 
Phật giáo.” 

“Chùa ở đâu? Sư cụ đi đâu 
mà để các anh đi chơi thế 
này?” 

“Chúng tôi đi tập thể thao 
chứ chơi gì!” chú Thân đáp. 

Thấy chú Thân không phải 
loại dễ ăn hiếp, anh công an 
lườm một cái rồi xuống giọng: 

“Thôi được, các anh về 
ngay giùm cho, chúng tôi có 
lệnh tảo thanh vùng bờ biển 
này.” 

Lên đến đường nhựa, 
chúng tôi thấy khách bộ hành 
hay xe chạy trên đường cũng bị 
chận lại, xét hỏi, hướng dẫn đi 
ngõ khác, không cho xuống bãi 
biển. Tôi nói nhỏ với chú Thân: 

“Chắc họ bắt lính?” 
“Không phải đâu. Một là có 

ông quan lớn nào của họ xuống 
đây nghỉ mát, hai là… họ đang 
lo bãi cho mấy người Hoa đi 
bán chính thức đó.” 

“Là sao?” 
“Thì tàu tấp vô đây, người 

nào đã nộp đủ vàng và có giấy 
tờ hợp lệ thì công an cho 
xuống, lên tàu. Tàu chạy đi 
đâu thì chạy, miễn ra khỏi 
nước là được rồi.” 

“Tàu lớn hả?” 
“Cũng thường thôi. Nghe 

nói mấy chuyến trước mỗi 
chuyến khoảng năm, sáu trăm 
người, nằm ngồi chẹt cứng như 
cá hộp.” 

“Sao chú biết rành quá 
vậy?” 

“Tại có mấy người phật-tử 
người Hoa của chùa cũng đi 
theo cách đó.” 

“Vậy rồi họ đến đâu?” 
“Thái Lan, Phi Luật Tân, 

Tân Gia Ba, Mã Lai hay Nam 
Dương, Nhật Bản… bất cứ nơi 
nào.” 

“Rồi họ được các nước đó 
cho lên bờ... sinh sống?” 

“Chứ sao. Cho nên nhiều 
người đã chịu nộp vàng cho 
nhà nước để ra đi. Làm chuyện 
này nhà nước có hai cái lợi: 
một là tống bớt người Hoa ra 
khỏi nước, đỡ lo vấn đề nội 
gián cho Bắc Kinh; hai là… thu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 81, THÁNG 08.2018      76 

vàng vô. Chu cha, chú biết 
không, mỗi đầu người ra đi 
phải nộp mười cây vàng lận 
đó.” 

“Vậy mà người ta cũng 
ráng kiếm cho có đủ vàng mà 
đi chứ không chịu ở lại há!” 

“Chứ sao. Ra ngoài, họ có 
thể tìm được một đời sống tự 
do hơn. Ông Hồ nói: ‘không có 
gì quí hơn độc lập tự do’ mà. 
Chú biết không, không phải 
chỉ có người Hoa mới đi thôi 
đâu, người Việt mình cũng đi 
nữa đó. Họ làm hôn thú với 
mấy gia đình nghèo người Hoa 
để cùng đi. Có người đút lót 
tiền cho công an để làm giấy 
tờ giả chứng minh mình là 
người Hoa, rồi chịu đóng vàng 
cho công an để được đi.” 

“Khiếp thật! Cái giá của tự 
do đắt quá.” 

“Chú có muốn đi không?” 
bất ngờ chú Thân hỏi tôi. 

“Tôi hả? Không biết nữa. 
Lâu nay đâu biết là có cái 
chuyện đi như vậy thì làm gì 
có chuyện muốn hay không 

muốn. Còn bây giờ thì biết 
rồi, có muốn cũng đâu có đi 
được, vàng đâu? Tụi mình 
làm gì có đủ điều kiện đó. 
Hơn nữa…” 

“Có điều kiện đó chứ. 
Này nhé, chú tìm một cô 
người Hoa nào đó nhà khá 
khá một chút, cưới cô làm vợ, 
rồi chú sẽ được đi mà. Ha 
ha.” 

Câu chuyện chúng tôi 
trao đổi buổi sáng đó chỉ là 
đùa thôi, vậy mà cũng làm 
cho tôi phải suy nghĩ, để tâm 
nhiều ngày. Không phải để 
tâm chuyện lấy một cô gái 
người Hoa rồi được ra khỏi 
nước – cái lãng mạn hư hỏng 
của tôi nếu có đủ chừng mức 
để đi vào đời thì nó cũng 
không chọn một lối đi thực tế 
một cách dung tục như vậy 
(!) – nhưng để tâm về ý 
nghĩa của tự do, của những 
chuyến tàu ra khơi… cập vào 
một đất nước nào khác để 
bắt đầu một cuộc đời mới. 

Hoàn cảnh khốn cùng 

nào cũng có những lối thoát 
của nó – như cách người xưa 
nói: cùng tắc biến, biến tắc 
thông. Chính trong sự vây 
khốn của nghịch cảnh, con 
người mới có thể tìm được lối 
thoát thích hợp nhất cho mình. 
Tìm lối thoát, giống như trốn 
chạy. Mà có sự trốn chạy nào 
là điều đáng kiêu hãnh, đáng 
ca ngợi đâu. Nhưng ở đây, 
người ta không kiêu hãnh, 
người ta chỉ muốn vượt thoát 
một hoàn cảnh không thể chịu 
đựng nổi, không thể đối phó 
nổi. Người ta cũng chẳng thấy 
nhục nhã gì trong sự trốn chạy 
nghịch cảnh của mình. Ở cái 
thế mà họ biết không thể lướt 
thắng nổi, họ phải trốn chạy. 
Lối thoát mở ra từ đó, tự do 
mở ra từ đó. 

 
(mời đọc tiếp Chương 8) 

 

Vĩnh Hảo 

NHỚ MẸ 
 
Quê nhà 
Hoá tím mênh mông 
Mẹ không còn nữa 
Con sông cạn nguồn 
Hè sang 
Ve dế kêu suông 
Phương trời khói trắng 
Lạnh 
Buồn 
Riêng con! 
 
 

MẶC KHÔNG TỬ 
(Buôn Ma Thuột, 24/4/2018) 


