


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 XUÂN ĐẾN VUI GÌ? (thơ ĐNT Tín Nghĩa), 
trang 8 

 NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA, 
t.t. (HT. Thích Thắng Hoan), trang 9 

 KHI GIỮA ĐỜI THƯỜNG (thơ Mặc 
Phương Tử), trang 12 

 BẢN TÍNH CON NGƯỜI VỐN VỊ KỶ HAY 
VỊ THA? (Nguyên Hạnh dịch), trang 13 

 THƯ CUNG THỈNH CHỨNG MINH/THAM 
DỰ ĐẠI LỄ PHẬT ĐẢN PL.2562 (TK. 
Thích Pháp Tánh), trang 15 

 HOÀI NIỆM HÒA THƯỢNG THÍCH TRÍ 
THỦ (Quách Tấn), trang 16 

 CÔ ĐỘC HÀNH, HOÀI HƯƠNG (thơ Phù 
Du), trang 18 

 ĐỨC ĐẠT LAI LẠT MA NÓI VỀ PHẬT 
GIÁO ỨNG DỤNG, t.t. (Tuệ Uyển dịch), 
trang 19 

 KHÓC TỐ NHƯ (thơ Diệu Viên), trang 22 

 ĐIỆN THƯ PHÂN ƯU: NI SƯ THÍCH NỮ 
NHƯ THỦY VIÊN TỊCH (Tổng vụ Ni Bộ), 
trang 23 

 TƯỞNG NIỆM NI TRƯỞNG THÍCH NỮ 
NHƯ THỦY (TN Như Đức), trang 24 

 NHỮNG BÀI HỌC TỪ CÁCH ỨNG XỬ 
(TN. Như Bảo), trang 26 

 MỘT VẦNG TRĂNG (thơ Vĩnh Hảo), trang 
27 

 VEN. SANGHARAKSHITA (1925 -) (HT. 
Thích Trí Chơn), trang 28 

 TÁI ÔNG THẤT MÃ – Câu chuyện dưới 
cờ (Thị Nguyên Nguyễn Đình Khôi), trang 
32 

 CÁC PHƯƠNG THỨC GIÁO DỤC 
TRONG GIÁO LÝ PHẬT ĐÀ – Phật 
Pháp Thứ Năm (Nhóm Áo Lam), trang 
33 

 THIỀN LÂM TẾ VÀ PHẬT GIÁO ĐÀNG 
TRONG (Nguyễn Lang), trang 36 

 NÊN CHỌN HÓA THÀNH HAY BẢO SỞ 
(Thích Viên Thành), trang 39 

 LÒNG THAM TAI HẠI (thơ TM Ngô Tằng 
Giao), trang 46 

 KIỂNG CHÙA XƯA (Tiểu Lục Thần 
Phong), trang 47 

 PHẬT TỬ VÀ VẤN ĐỀ XÃ HỘI 
(Nguyên Giác), trang 48 

 EM Ở ĐÂU GIỮA MÙA ĐÔNG (thơ Du 
Tâm Lãng Tử), trang 50 

 CHẮP TAY LẠY NGƯỜI (Nguyên 
Minh), trang 51 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM LINH TÁM 
CHỮ (Steven N.), trang 56 

 NẤU CHAY: MĂNG KHO CHAY (Gia 
Phượng), trang 57 

 THÊNH THANG BA LA MẬT (Hạnh 
Chi), trang 58 

 STORY OF THERA BHADDIYA: THE 
DWARF (Daw Mya Tin), trang 62 

 KHÔNG PHẢI VIỆC CỦA TÔI... (thơ 
Huệ Trân), trang 63 

 NỬA THẾ KỶ, VẪN MỘT MÀU TANG 
CHO HUẾ (Diệu Trang), trang 64 

 CHÙA QUÊ (Thu Nguyệt), trang 68 

 TRỌNG PHÁP (Truyện cổ Phật giáo), 
trang 69 

 CON THIÊN NGA ĐƯỢC YÊU QUÁ 
(Quỳnh Chi dịch), trang 70 

 TÂM THƯ VẬN ĐỘNG MUA CƠ SỞ 
MỚI LÀM CHÙA BÁT NHÃ (HT. Thích 
Nguyên Trí) 72 

 DINH DƯỠNG VÀ VẬN ĐỘNG CƠ 
THỂ (Bs. Nguyễn Ý Đức), trang 73 

 MỘT NỖI BUỒN MANG MỘT TÊN 
RIÊNG (thơ Nguyệt Thảo), trang 74 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 5, t.t. (Vĩnh 
Hảo), trang 76 

 

Báo Chánh Pháp số 77, tháng 04.2018, do Chùa Pháp Vũ (Florida) và Brodard 
Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Tòa soạn xin 
thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng long, an lạc 
để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  PixxlTeufel (Pixabay.com) 
 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

 
  

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định. Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file (từ MS. docu-
ment / PDF) qua email: 

baivochanhphap@gmail.com. 
Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 
Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  77 

THÁNG 04.2018 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      2 CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Khi dòng sông phút trước không còn là 
dòng sông phút sau, thì đời người phút trước 
cũng không giống đời người phút sau.  

Theo dòng thời gian, mọi thứ trôi qua 
còn nhanh hơn thế nữa.  

Nhưng thời gian có không, trong sự dịch 
chuyển của đơn vị vật chất nhỏ nhất 
(neutron, proton, quantum, photon...)? Một 
phần triệu giây, hoặc ngắn hơn! Có đơn vị 
thời gian nhỏ nhất hay không? Có tên gọi 
cho một khoảnh thời gian quá nhỏ nhiệm 
như thế không? Thời gian, đối với lý thuyết 
vật lý hiện đại, chỉ còn là một khái niệm, 
dường như có, dường như không, hoặc 
không hề tồn tại, hoặc tồn tại như một ảo 
tưởng, ảo giác từ tâm thức, hoặc như là một 
mộng ảo từ sự sinh diệt của một lượng tử, 
một hạt ‘ánh sáng’ hay ‘sóng’ mơ hồ tức-hữu 
tức-vô. Long Thọ (1) từ thế kỷ thứ hai chẳng 
đã từng nói là không làm gì có thời gian hay 
sao! (2) Vì thời gian do nơi vật thể mà có; 
mà vật thể như photon (hạt căn bản—
elementary particle) còn không thể nói là có 
hiện hữu như là một “vật” thì thời gian làm 
gì hiện hữu? (3) 

Dù sao, trong cuộc sống hàng ngày, 
trong hiện tượng dịch chuyển của vật chất 
hay tinh thần, của con người và mọi sự mọi 
vật, người ta không thể phủ nhận có một 
dòng chảy, một dòng biến thiên, thay đổi, 
tương tục, trong từng khoảnh khắc vi tế nhất 
(mà đạo Phật gọi là sát-na sinh-diệt). 

Và người ta không thể phủ nhận có dòng 
sông trôi qua những xóm làng; với những bờ 
lau, bãi cỏ, những hàng cây rũ bóng trên 
mặt nước phù sa. 

Đời người cũng trôi qua như một dòng 
sông. 

Ngày đón mặt trời, đêm hứng trăng sao, 
tranh vân cẩu trải dài năm tháng. 

Nước xuống, nước lên, cuốn theo vô số 
những bùn đục hỉ, nộ, ái, ố...  

Bên lở, bên bồi, đẩy đưa thuyền bến nọ, 
bờ kia. 

Nào người giặt giũ, tắm mát; nào người 
phóng uế, xả rác... sông vẫn lặng lờ, kham 
nhẫn, cưu mang và chuyên chở tất cả. 

DÒNG SÔNG QUA ĐI... 
 

“You could not step twice into the same river…” 
— Heraclitus 

Và cũng có khi gió lặng, sóng yên, 
nước trong veo ảnh hiện một vầng trăng 
vằng vặc, ngời sáng. 

Sông như thế, đời người cũng thế, 
vẫn một dòng trôi xuôi về biển lớn. 

 
Hãy sống như một dòng sông. Đừng 

ngăn bít, đắp bờ, dựng cọc, che chắn 
đường ra đại dương. Đừng tự biến con 
sông thành vũng, thành hồ, rồi vui thích, 
đắm mình trong nước đọng ao tù. 

Dòng sông, hãy trôi, và hãy qua đi... 
 
 
 

_____________ 
 

(1) Long Thọ - Nāgārjuna, vị luận sư lỗi 
lạc của Phật giáo, sinh và mất tại Nam Ấn 
khoảng từ năm 150 đến 250 A.D. (sau công 
nguyên); tác giả của những bộ luận nổi tiếng, 
ảnh hưởng sâu rộng trong nền tư tưởng, triết 
học Phật giáo như Trung Luận, Thập Nhị Môn 
Luận, Đại Trí Độ Luận, Hồi Tránh Luận...  

(2) Trung Luận, phẩm Quán Thời thứ 19, 
bài kệ thứ 5, bản dịch của HT. Thích Thiện 
Siêu, trang 213: “Thời đứng yên không thể có 
được, thời đi qua cũng không thể có, nếu thời 
không thể có được, thời làm sao nói tướng 
thời.” (Nói cho rõ hơn: thời gian đứng yên 
không thể có, thời gian trôi đi cũng không thể 
có; nếu thời gian không thể có thì làm gì có 
tướng trạng của thời gian!) 

“Thời trụ bất khả đắc / Thời khứ diệc phả 
đắc,  

Thời nhược bất khả đắc / Vân hà thuyết 
thời tướng!”  

時住不可得 時去亦叵得 

時若不可得 云何說時相 
 (3) Sđd., bài kệ thứ 6, trang 214: “Nhân 

nơi vật thể nên có thời gian, lìa vật thể thì 
đâu có thời; nhưng vật thể còn không có, 
huống gì có thời.” 

“Nhân vật cố hữu thời / Ly vật hà hữu thời 
Vật thượng vô sở hữu / Hà huống đương 

hữu thời.” 

因物故有時 離物何有時 

物尚無所有 何況當有時 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

NHẬT BẢN: Bảo tàng Quốc 
gia Tokyo triển lãm các kiệt 
tác cổ xưa của Nghệ thuật 

Phật giáo 
Bảo tàng Quốc gia Tokyo 

đang triển lãm một bộ sưu tập 
các kiệt tác Phật giáo hiếm có, 
mang tên ‘Các bảo vật từ chùa 
Ninna-ji và Omuro: các kiệt tác 
của Nghệ thuật Tenpyo và Phật 
giáo Mật tông Shingon’. 

Là một phần của khoa Khảo 
cổ học và Triển lãm Đặc biệt 
Nhật Bản, bộ sưu tập quý hiếm 
này có khoảng 170 bảo vật - 
nhiều hiện vật trong số đó 
không thường được trưng bày 
công cộng - bao gồm tượng, 
tranh, đồ tạo tác tôn giáo, đồ 
gốm và thư pháp. Số bảo vật 
này thuộc ngôi chùa Ninna-ji ở 
Kyoto và các chùa khác có liên 
kết với trường phái Omuro của 
Phật giáo Nhật Bản.  

Được thành lập vào năm 
1872, Bảo tàng Quốc gia Tokyo 
là nơi lưu trữ toàn bộ các tác 
phẩm nghệ thuật và cổ vật từ 
nước Nhật và các nước châu Á 
khác. Đây là bảo tàng quốc gia 

lâu đời nhất và là bảo tàng 
nghệ thuật lớn nhất ở Nhật.  

Triển  lãm về các bảo vật 
từ chùa Ninna-ji và Omuro, 
bắt đầu vào ngày 18-1, sẽ 
kéo dài đến ngày 11-3-2018.  

(Buddhistdoor – February 
15, 2018)  

Một số bảo vật Phật giáo 
trưng bày tại triển lãm ở Bảo 
tàng Quốc gia Tokyo:  

Tượng Quán Thế Âm Bồ tát 
Nghìn tay, thế kỷ thứ 8, từ 

chùa Fujiidera (Osaka) 
Photo: tokyoheadline.com 

30 tập kinh Mật tông, thế kỷ 
thứ 9, từ chùa Ninna-ji 

(Kyoto) Photo: 
ninnaji2018.com 

 
 

Tượng A Di Đà Phật, thế kỷ 
thứ 9, từ chùa Ninna-ji 

(Kyoto) 
Photo: the-japan-news.com 

 
 

Tượng Phật mới xây, cao 45 
feet, tại khu Chittagong Hill, 

Bangladesh 
Photo: prothomalo.com 

BANGLADESH: Tượng Phật 
mới, cao 45 feet – một biểu 
tượng của sự hòa hợp xã hội 

Một tượng Phật mới cao 45 
feet, được xây trong khuôn viên 
của Tịnh xá Tainkhalipara 
Sanghamitva Seva Sangha 
(TSSSV) tại khu Chittagong Hill, 
đã trở thành một biểu tượng 
của sự hợp nhất cộng đồng 
trong một khu vực thường 
xuyên bị ảnh hưởng bởi xung 
đột và bất ổn. 

Pho tượng Phật ngồi lớn nhất 
Bangladesh này được hoàn 
thành sau 2 năm xây dựng, với 
tổng kinh phí là 3.5 triệu taka 
(42,000USD).  

Các khoản đóng góp đến từ 
các cộng đồng Phật giáo, Kitô 
giáo, Ấn giáo và Hồi giáo, cũng 
như từ các đại diện của chính 
quyền địa phương, và với sự 
hợp tác của các chính trị gia 
theo nhiều cách khác nhau 
trong quá trình xây tượng.  

Trong vài năm gần đây, do 
xu hướng chống Phật giáo và 
các nhóm thiểu số khác gia 
tăng trong nước, chùa chiền và 
các tu viện cổ của Phật giáo tại 
Bangladesh đã bị tấn công. Và 
việc hoàn thành pho tượng Phật 
tại TSSSV- được xây từ quỹ tài 
trợ của các tôn giáo và các 
nhóm dân tộc khác nhau- đã 
trở thành biểu tượng của sự 
hợp tác và hòa hợp của đất 
nước.   

(Buddhistdoor Global – 
February 15, 2018)  

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      4 

LIÊN BANG NGA: Tổng 
thống Putin chúc mừng 

Phật tử Nga nhân dịp Năm 
mới Âm lịch 

Moscow, Nga – Từ trang 
chủ chính thức tại Điện Cẩm 
Linh (Kremlin), Tổng thống 
Nga Vladimir Putin đã gởi điện 
tín chúc mừng Phật tử Nga 
nhân dịp Năm mới Âm lịch. 
Ông viết: 

“Điều quan trọng là cộng 
đồng Phật giáo Nga luôn giữ 
gìn di sản đạo đức và tinh 
thần vô giá và những truyền 
thống về bản sắc của tổ tiên, 
và luôn quan tâm đến các 
hoạt động giáo dục và từ thiện 
yêu cầu cao, chăm lo cho các 
giá trị gia đình và nuôi dạy các 
thế hệ trẻ, thúc đẩy đối thoại 
liên tôn giáo và liên dân tộc, 
cũng như việc củng cố hòa 
bình và hòa hợp trong xã hội”. 

900,000 Phật tử tại Liên 
bang Nga ăn mừng Năm mới 
suốt một tháng, gọi là Tháng 
Trắng. Nó tượng trưng cho sự 
thanh tịnh hóa tâm linh và 
cuộc sống mới. Theo truyền 
thống, Phật tử tổ chức tiệc và 
đãi thân nhân và bạn bè của 
mình bằng các sản phẩm từ 
sữa. 

(TASS – February 16, 
2018)  

Một nghi lễ thanh tẩy tại đền 
thờ Phật giáo Ivolginsky 

Datsan ở Buryatia, như một 
phần của các lễ mừng Năm 

mới Mậu Tuất 
Photo: Andrei Ogorodnik 

 
TÂY TẠNG: Chánh điện tại 
tu viện Jokhang không bị 
ảnh hưởng bởi đám cháy 

Chính phủ Tây Tạng lưu 
vong tại Ấn Độ nói rằng vụ 
hỏa hoạn vào ngày 17-2-2018 
tại tu viện Jokhang rộng lớn ở 
Tây Tạng đã không ảnh hưởng 
đến chánh điện của di tích lịch 

NAM PHI: Hàng ngàn người 
tham dự các lễ Tết Âm lịch tại 
chùa Nam Hoa ở 
Bronkhorstspruit  

Photo: iol.co.za  

HOA KỲ: Hàng ngàn du 
khách viếng Hội Nghiên cứu 
Phật giáo Hoa Kỳ tại Phố Tàu 
đã dâng cúng nhang hương và 
trái cây 

Photo: nydailynews.com  

ANH QUỐC: Múa rồng qua 
các đường phố của Luân Đôn 
là một phần của các lễ mừng 
Tết Nguyên Đán  

Photo: AFP  
 

 

sử 1,300 năm tuổi này. 
Tu viện Jokhang được xem 

trung tâm tâm linh của Phật 
giáo Tây Tạng. Chánh điện 
của tu viện có nhiều bảo vật 
văn hóa Tây Tạng, bao gồm 
tượng Jowo Sakyamuni – một 
tượng Đức Phật lúc 12 tuổi có 
kích thước lớn bằng người 
thật. 

Ngày 19-2, Thủ tướng Tây 
Tạng lưu vong Lobsang 
Sangay đã bày tỏ sự vui 
mừng vì đám cháy không ảnh 
hưởng đến chánh điện của tu 
viện Jokhang. 

Không có ai bị thương tích 
trong vụ hỏa hoạn, và vẫn 
chưa biết được nguyên nhân 
của sự cố này. 

(AP – February 19, 2018)  

Đám cháy tại tu viện 
Jokhang, Tây Tạng 
Photo: Daily Miror 

 
TOÀN CẦU: Các cộng đồng 

Phật giáo trên khắp thế 
giới mừng Năm Mới Âm 

lịch 
TIN ẢNH: Phật tử trên 

toàn cầu trong những ngày 
gần đây đã tụ họp để mừng 
Năm Mới Âm lịch. Từ Hong 
Kong đến Houston, và từ 
Sydney đến Singapore, các lễ 
hội và nghi lễ Phật giáo đã 
diễn ra và chia sẻ trong khắp 
các cộng đồng Trung Quốc, 
Hàn Quốc, Tây Tạng,Việt Nam 
và nhiều nơi khác. 

(Buddhistdoor Global – 
February 20, 2018)  

GIA NÃ ĐẠI: Thủ tướng 
Justin Trudeau tham gia một 
lễ cầu nguyện tại chùa Phật 
Quang Sơn trong chuyến thăm 
thành phố Mississauga (tỉnh 
Ontario, Gia Nã Đại)  

Photo: mississauga.com  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      5 

NEPAL: Nhà sư ban phước 
cho những người leo núi 

Everest đã viên tịch 
Lạt ma Geshe Odiyaana 

Vajra Rinpoche, 87 tuổi, nhà 
sư được biết đến nhiều nhất 
vì từng ban phước cho những 
người muốn chinh phục Núi 
Everest, đã viên tịch vào ngày 
13-2 -2106 tại nhà ông ở làng 
Pangboche của người Sherpa 
ở Thung lũng Khumbu. 

Cộng đồng Phật giáo 
Sherpa vùng Hi Mã Lạp Sơn - 
vốn nổi tiếng về việc hướng 
dẫn những người leo lên núi 
Everest - rất tôn kính Lạt ma 
Geshe. 

Sinh ra trong cộng đồng 
Sherpa, Lạt ma Geshe đã đến 
Tây Tạng để nghiên cứu Phật 
giáo. Sau nhiều năm, ông đạt 
được thành tựu học vấn cao 
nhất về Phật học, tương 
đương với bằng tiến sĩ. Trong 
thời kỳ chiếm đóng của Trung 
Quốc vào thập niên 1950, ông 
rời Tây Tạng và cuối cùng trở 
về làng của mình. 

Trong mùa leo núi, Lạt ma 
Geshe từng ban phước cho 
hàng trăm nhà leo núi bằng 
cách niệm chú cầu 
Miyolangsangma, vị thần Phật 
giáo sống trên đỉnh núi 
Everest – theo tiếng Tây Tạng 
là Chomolungma (Sơn Mẫu 
Nữ thần). 

(Budhistdoor Global  - 
February 22, 2018)  

Lạt ma Geshe ban phước cho 
người Sherpa 

Photo: alanarnette.com 
 
NGA: Các nhà sư từ trường 
Đại học Tu viện Drepung 

Gomang viếng thăm thủ đô 
Moscow 

Moscow, Nga - Ba vị lạt 
ma cao cấp từ trường Đại học 
Tu viện Drepung Gomang, 
một trong những trung tâm 

ẤN ĐỘ: Các nhà sư Tây 
Tạng tại Dharamsala trong lễ 
Losar (Năm Mới Tây Tạng) 

Photo: tribuneindia.com  

HOA KỲ: Đức Karmapa chủ 
trì lễ Losar tại Woodstock, New 
York 

Photo: kagyuoffice.org   

INDONESIA: Người Hoa tại 
Jakarta thắp nhang trong lễ 
Phật tại một ngôi chùa 

Photo: trtworld.com  

TRUNG QUỐC: Một phụ nữ 
cầu nguyện tại một ngôi chùa 
ở Công viên Badachu, Bắc 
Kinh 

Photo: pinterest.com 
 

học tập, thiền định và thực 
hành Phật giáo Tây Tạng nổi 
tiếng nhất, đang viếng Moscow 
từ ngày 14-2 đến 11-3-2018 
để giảng dạy về triết học Phật 
giáo, các truyền thống tôn 
giáo Tây Tạng và thực hiện các 
nghi lễ mật tông cho Phật tử 
Nga. 

Tu viện Drepung, lớn nhất 
Tây Tạng, thành lập vào năm 
1416. Tu viện được chia thành 
7 trường cao cấp, trong đó 
trường Đại học Tu viện 
Drepung Gomang là lâu đời 
nhất. Trường này đã đào tạo 
nên nhiều học giả ưu tú, là 
những người đã đóng góp cho 
việc truyền bá Phật giáo Tây 
Tạng.  

Sau năm 1959, có 60 nhà 
sư từ tu viện đã chạy trốn khỏi 
Tây Tạng và tái lập tu viện ở 
miền nam Ấn Độ. 

Kể từ đó, chư tăng từ Mông 
Cổ, Nội Mông và Liên bang 
Nga đã theo học tại trường Đại 
học Tu viện Drepung Gomang 
để hoàn tất các nghiên cứu 
Phật giáo của họ. 

Tu viện Drepung Gomang 
tại Ấn Độ hiện có khoảng 
1,840 tăng sĩ, đứng đầu là 
Khen Rinpoche Geshe Lobsang 
Gyaltsen, người được Đức Đạt 
lai Lạt ma bổ nhiệm làm sư trụ 
trì vào năm 2015.  

(buddhistdoor.net – 
February 22, 2018)  

Các nhà sư từ trường Đại học 
Tu viện Drepung Gomang 

giảng pháp tại Trung tâm Văn 
hóa Dân tộc Selenge ở thủ đô 

Moscow, Nga 
Photo: Sergei Chernyshev 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      6 

ẤN ĐỘ: ‘Thái Lan đã sẵn 
sàng để phát triển mạng 

mạch Phật giáo’ 
Visakhapatnam, Andhra 

Pradesh – Sau khi công bố xây 
dựng một đền thờ Phật giáo tại 
Amaravati, Thái Lan đã sẵn 
sàng hợp tác với bang Andhra 
Pradesh để phát triển một 
mạng mạch Phật giáo nhằm 
quảng bá với du khách quốc tế 
từ các nước thành viên ASEAN, 
Nhật Bản, Tích Lan và các 
nước khác đến thăm bang này. 

Trong cuộc họp gần đây, 
Tổng Lãnh sự Thái Lan 
Krongkanit Rackcharoen cho 
biết Bộ trưởng Bộ Ngoại giáo 
Ấn Độ N. Chandrababu Naidu 
đã hứa sẽ giao 10 mẫu Anh tại 
Amaravati để xây dựng một 
đền thờ Phật đẳng cấp thế giới. 
Bà Krongkanit nói rằng có một 
tiềm năng to lớn để thu hút du 
khách quốc tế vì Phật giáo có 
nguồn gốc từ Ấn Độ.  

Bà nói một đội từ Thái Lan 
gồm các kiến trúc sư và các 
chuyên gia khác sẽ được phái 
đến Amaravati để hoàn thành 
công trình xây dựng đền thờ 
này sau phần làm đẹp cảnh 
quan và thiết kế.  

Bà hy vọng rằng số lượng 
du khách Thái sẽ tăng đáng kể 
khi mạng mạch Phật giáo và 
dự án đền thờ tại Amaravati 
hoàn thành. 

(buddhistchannel.tv – 
February 23, 2018) 
 
Ý ĐẠI LỢI: Triển lãm Nghệ 
thuật Phật giáo Trung Hoa 

tại Venice 
Đặt chân đến Trung Hoa 

cách đây hơn 700 năm, nhà 
thám hiểm nổi tiếng người Ý 
Marco Polo đã mô tả Đôn 
Hoàng trong cuốn niên sử chi 
tiết của mình như một trục 
chính trên Con đường Tơ lụa, 
tạo ra một sự liên kết chưa 
từng thấy giữa thành phố 
thương mại Đông phương này 
và Venice – đế chế thương mại 
của Âu châu. 

Để ôn lại ký ức và tình hữu 
nghị xưa kia của 2 quốc gia Ý 
Đại Lợi và Trung Quốc, cuộc 
triển lãm ‘Viên ngọc quý của 
Con đường Tơ lụa: Nghệ thuật 
Phật giáo Đôn Hoàng’ đã khai 
mạc vào ngày 22-2 tại trường 

Đại học Ca’ Foscari của 
Venice, thu hút nhiều học giả, 
chính khách và công chúng Ý. 
Triển lãm sẽ kéo dài đến ngày 
8-4-2018. 

Theo trường Đại học Ca’ 
Foscari, việc thiết kế không 
gian triển lãm dựa trên các 
màu sắc độc đáo của Đôn 
Hoàng, và lấy cảm hứng từ 
các tranh truyện Phật giáo 
truyền thống – được sử dụng 
như phương tiện trưng bày 
chính các tác phẩm nghệ 
thuật Đôn Hoàng và các bản 
gốc định dạng của các hang 
động. 

Từ nhiều nguồn khác 
nhau, các hình ảnh và hiện 
vật trên Con đường Tơ lụa sẽ 
được triển lãm để minh họa 
cho bối cảnh. 

(NewsNow – February 24, 
2018)  

Bích chương của cuộc triển 
lãm ‘Viên ngọc quý của Con 
đường Tơ lụa: Nghệ thuật 

Phật giáo Đôn Hoàng’ 
Photo: NewsNowTop of Form 

 

Thành phố cổ Bagan, 
Miến Điện 

Photo: flyingdutchmanpat.com 
  

MIẾN ĐIỆN: Miến Điện và 
Đức cùng nhau bảo tồn di 
sản văn hóa Phật giáo của 

thành phố cổ Bagan 
Yangon, Miến Điện – 

Miến Điện và Đức đã đồng ý 
cùng nhau bảo tồn di sản văn 
hóa của Bagan ở khu vực phía 
bắc Mandalay. 

Theo một Biên bản Ghi 
nhớ (MoU) được ký vào ngày 
20-2-2018, Đức sẽ cung cấp 
trợ giúp kỹ thuật để tiến hành 
một dự án bảo tồn chùa 
Nanpaya, một trong số 389 
ngôi chùa bị phá hủy sau trận 
động đất 6.8 độ richter vào 
ngày 24-8-2016. 

MoU ghi rằng một 
chương trình đào tạo để tu 
sửa và bảo tồn các bức bích 
họa trong chùa Narathihapate 
cũng sẽ được tiến hành. 

Đồng thời, Miến Điện 
đang nỗ lực giới thiệu Bagan 
như một trong những di sản 
văn hóa thế giới với hàng 
ngàn tòa nhà tôn giáo và chùa 
chiền. 

Sự hợp tác đang được 
thực hiện để bảo tồn Bagan 
với sự tham gia của các học 
giả và các kỹ thuật viên. 

(tipitaka.net – February 
27, 2018)  
 

ẤN ĐỘ: Chư ni làm lễ cầu 
nguyện trường thọ cho Đức 

Đạt lai Lạt ma 
Dharamshala, Ấn Độ - 

Ngày 1-3-2018, chư ni của tất 
cả 4 trường phái chính của 
Phật giáo Tây Tạng và truyền 
thống Bon đã làm lễ cầu 
nguyện trường thọ cho Đức 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      7 

Đạt la Lạt ma tại tu viện 
Thekchen Choeling 
Tsulagkhang. 

Đến từ hơn 40 ni viện trên 
khắp Ấn Độ và Nepal, 875 sư 
cô đã tham gia lễ cầu nguyện 
do các đại diện của 4 trường 
phái chính của Phật giáo Tây 
Tạng chủ trì. 

Đức Đạt lai Lạt ma đã 
khen ngợi những năm nỗ lực 
của các sư cô để đạt được học 
vị tối cao Geshema (tương 
đương bằng tiến sĩ triết học 
Phật giáo). Ngài nói, “Kể từ 
khi sống lưu vong, tôi đã kêu 
gọi chư ni nghiên cứu những 
bộ kinh lớn. Quan tâm đến 
yêu cầu của tôi, họ đã chăm 
chỉ học hành và đã đạt được 
bằng Geshema. Thật đáng 
khen ngợi vì việc trở thành 
một Geshema đòi hỏi nhiều 
năm tu tập”. 

Để tham dự các kỳ thi 
Geshema, chư ni trước tiên 
phải nghiên cứu kỹ 5 bộ kinh 
lớn trong 17 năm tại các ni 
viện tương ứng. Chỉ khi đó họ 
mới được phép theo học khóa 
học Geshema kéo dài 4 năm 
này. 

(Phayul – March 1, 2018) 

Đức Đạt lai Lạt ma trong lễ 
cầu nguyện trường thọ do chư 

ni tổ chức tại tu viện 
Tsuglagkhang vào ngày 1-3-

2018—Photo: Kusang 
 
NEPAL: 75,000 người đọc 

kinh Pháp Cú 
(Dhammapada) tại sân 
Tundikhel ở Kathmandu 

Kathmandu, Nepal – Ngày 
4-3-2018, Nepal đã nỗ lực lập 
kỷ lục trong danh mục ‘Nhiều 
người nhất cùng đọc tại một 
địa điểm’. 

Tổng cộng 75,000 người 
đã tập trung để đọc kinh Pháp 
Cú - những lời Phật dạy - tại 
sân Tundikhel ở thủ đô 
Kathmandu. 

Thủ tướng Khadga Prasad 
Oli của Nepal đã khai mạc sự 
kiện này. Ông kêu gọi các 
công dân Nepal truyền bá tình 
yêu thương và lựa chọn 
phương thức đối thoại để giải 
quyết các xung đột. 

Nepal thực hành điều này 
nhằm mục đích tự đánh dấu 
cho sự kiện ‘Nhiều người nhất 
cùng đọc tại một địa điểm’ 
như một phần của kỷ lục thế 
giới Guinness, và để quảng bá 
Nepal là sinh quán của Đức 
Phật với khẩu hiệu “Đức Phật 
đản sinh tại Nepal”. 

(ANI – March 4, 2018)  

75,000 người đã tập trung để 
cùng đọc kinh Pháp Cú tại thủ 

đô Kathmandu (Nepal) 
Photo: ANI 

 
NHẬT BẢN: Ngôi chùa ở 
tỉnh Nara trưng bày bức 
tranh Phật giáo khổng lồ 

Sakurai, Nara – Để trưng 
bày lần đầu tiên sau 6 năm, 
bức tranh cuộn khổng lồ vẽ 
pho tượng chính của chùa 
Hasedera ở thành phố Sakurai 
đã được làm sạch bụi tại bản 
tự. 

Hình ảnh chính của bức 
tranh cuộn là Đức Quan Thế 
Âm Bồ Tát 11-mặt, có kích 
thước gần bằng với kích thước 
thật của pho tượng này. 

Đây là một trong những 
tranh cuộn dài nhất tại Nhật 
Bản: dài 16.5 mét, rộng 6.2 
mét và nặng đến 125.5 ký. 

Tại một buổi lễ vào ngày 
27-2, khoảng 20 nhà sư đã 
mở bức tranh cuộn và đọc 
một bài kinh để tôn phong 
tranh này, trước khi trưng bày 
cho công chúng chiêm ngưỡng 
từ ngày 1-3 đến 31-5-2018. 

Người ta nói rằng bức 
tranh này nguyên là bản vẽ 
thiết kế cho việc xây lại pho 

tượng chính - vốn bị phá hủy 
do vụ cháy xảy ra vào năm 
1495. Bản vẽ được cho là do 
một họa sĩ tên là Seiken, 
người sống vào thời 
Muromachi (1338-1573), và 
nó từng thuộc về chùa 
Kofukuji ở tỉnh Nara. 

(Buddhist Channel – March 
5, 2018)   

Bức tranh cuộn khổng lồ vẽ 
pho tượng chính của chùa 

Hasedera ở thành phố Sakurai 
(Nara, Nhật Bản) 

Photo: Asahi Shimbun 
 

THÁI LAN: Phật tử  vùng 
cực nam kỷ niệm ngày 

Makha Bucha 
Ngày 1-3-2018, Phật tử 

Thái ở miền cực nam Thái Lan 
và những nơi khác đã mừng 
ngày lễ Makha Bucha, là ngày 
Đức Phật thuyết pháp cách 
đây hơn 2,000 năm. 

Trong ngày này, tín đồ 
cúng dường vật phẩm, cầu 
nguyện và thiền định trước khi 
kết thúc lễ bằng đám rước nến 
vào lúc hoàng hôn. Một số tín 
đồ cầm hoa và nhang đi 3 lần 
theo chiều kim đồng hồ quanh 
phòng truyền giới. 

Vì lý do an ninh, người dân 
địa phương, quân đội và cảnh 
sát đã làm lễ suốt ngày tại 
chùa Urai Rattanaram ở huyện 
Bacho của tỉnh Narathiwat – 
một trong 37 huyện vùng cực 
nam đất nước. 

Hơn 2,500 năm trước tại 
thành phố Bihar của Ấn Độ, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      8 

1,250 tu sĩ Phật giáo được Đức 
Phật truyền giới đã tự phát tụ 
hội để nghe giáo pháp của 
Ngài vào ngày trăng tròn đầu 
tiên của tháng ba âm lịch. 

(Benar News - Tipitaka 
Network - March 7, 2018) 
 

NEPAL: Cuộc thi chạy việt 
dã được tổ chức tại nơi Đức 

Phật đản sinh 
Lâm Tì Ni, Nepal – Ngày 1-

3-2018, gần 100 người từ các 
nước khác nhau đã tham gia 
cuộc thi chạy Việt dã Hòa bình 
Lâm Tì Ni lần thứ 4 tại Lâm Tì 
Ni, nơi Đức Phật Cồ Đàm đản 
sinh. 

Các thí sinh đến từ Nepal 
cũng như Trung Quốc, Ấn Độ, 
Tân Tây Lan, Hoa Kỳ, Đức, 
Nam Hàn, Thụy Điển và các 
nước khác đã tham gia cuộc 
chạy đường trường nói trên. 

Cuộc thi chạy việt dã hàng 
năm này được tổ chức nhân 
dịp lễ Holi - lễ hội ánh sáng - 
để tưởng nhớ ngày Tất Đạt Đa 
Cồ Đàm trở về quê hương như 
một vị Phật đã giác ngộ. 

Sự kiện nói trên cũng đánh 
dấu sự hoàn thành Đường mòn 
Phật giáo Vĩ đại, kéo dài từ 
Swoyambhunath ở Kathmandu 
cho đến Lâm Tì Ni. 

Cuộc chạy việt dã tinh thần 
này xuất phát từ Kudan – nơi 
tương truyền rằng Đức Phật đã 
gặp cha mẹ Ngài lần đầu tiên 
sau khi Ngài đạt giác ngộ. 

Lộ trình chạy ngang qua 
các di tích di sản Phật giáo như 
Cung điện Tilaurakot, 
Niglihawa, sông Banganga và 
kết thúc tại Vườn Thiêng Lâm 
Tì Ni. 

(tipitaka.net – March 7, 
2018)  

Tượng Đức Phật tại Vườn 
Thiêng Lâm Tì Ni—Photo: 

indiamart.com 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

XUÂN ĐẾN VUI GÌ? 
 
Bắt chước ai ta chúc xuân nào! 
Xuân về bướm lượn thấy lao xao, 
Trong vườn trước ngõ mai chớm nở, 
Cuối dậu bên hè cúc đón chào. 
Mai nở đông tàn, trời còn lạnh, 
Cúc cười thu hết, nắng vẫn cao. 
Làm thân lữ khách lưu vong mãi, 
Vui sướng gì đâu uống rượu đào ? 
 
Rượu đào uống mãi vẫn chưa say?      
Cứ uống nhưng lòng mãi loay hoay, 
Đất tổ, quê cha còn khốn khổ, 
Tăng ni, Giáo hội vẫn u hoài. 
Một lòng ôm trọn chưa thấm mệt, 
Tấc dạ vùi sâu cố dũa mài. 
Hy vọng một ngày trời nắng đẹp, 
Về thăm cố quận một ngày mai. 
 
Ngày mai trời rạng vui biết bao! 
Để biết xuân xưa, xuân nay nào! 
Gặp lại bạn hiền lòng tha thiết, 
Đầy vơi thân thuộc dạ nao nao... 
Cách xa quê mẹ, hồn trống vắng, 
Về đến làng cha, ý vương vào, 
Xa xứ lưu đày nhiều năm quá, 
Bắt chước ai ta chúc xuân nào!... 
 

 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
Quý xuân Mậu tuất, March 10, 2018 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      9 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

(tiếp theo) 
 

III.- PHẦN NGỘ PHẬT TRI KIẾN 
Phần Ngộ Phật Tri Kiến kể từ Phẩm Đề Bà 

Đạt Đa thứ 12 đến Phẩm Chúc Lụy thứ 22. 
  
12.- PHẨM ĐỀ BÀ ĐẠT 

ĐA: 
Phẩm này trình bày ngộ 

tri kiến của Phật. Đức Phật 
dẫn chứng câu chuyện Đề Bà 
Đạt Đa để làm dữ kiện cho 
vấn đề ngộ tri kiến của Phật. 
Trong phẩm này đức Phật 
trình bày hai lãnh vực: 

1)- KHÓ NGỘ: chúng 
sanh muốn ngộ tri kiến của 
Phật thì rất khó. Chúng sanh 
có hai cái khó về ngộ tri kiến 
của Phật: khó gặp Thiện Tri 
Thức và khó hành trì. 

a/ Khó Gặp Thiện Tri 
Thức: Thiện Tri Thức là người 
hiểu thấu diệu lý của Kinh 
Diệu Pháp Liên Hoa và mẫu 
người này thật là khó gặp. 
Đức Phật dẫn chứng tiền thân 
của ngài đã trải qua vô lượng khổ nhọc mới gặp 
được Thiện Tri Thức giảng đúng diệu nghĩa của 
Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, như ngài đã gặp được 
thiện tri thức Đề Bà Đạt Đạt. 

b/- Khó Hành Trì: trên con đường cầu đạo 
Vô Thượng Bồ Đề, hành giả gặp rất nhiều 
chướng duyên trong khi hành trì, cũng như đức 
Phật đã gặp Đề Bà Đạt Đa. Hành giả muốn đầy 
đủ sáu pháp Ba La Mật để ngộ được tri kiến của 
Phật thì phải phát nguyện tinh tấn làm những 
việc khó làm, giống như đức Phật đương kim là 
một vị Quốc Vương phải làm những việc của 
người hạ tiện theo sự yêu cầu của Đề Bà Đạt 
Đa. Theo đức Phật, Đề Bà Đạt Đa là một vị Bồ 
Tát tu pháp Nghịch Hạnh và nhờ Đề Bà Đạt Đa 
trắc nghiệm, đức Phật mới chứng quả Vô 
Thượng Bồ Đề. 

Mục đích đức Phật trình bày phần khó khăn 
về vấn đề ngộ tri kiến của Phật là nhắc nhở 
chúng sanh phải phát tâm kính trọng kinh pháp 
và phải cố gắng chuyên cần tu tập. 

2)- DỄ CHỨNG: vì sợ chúng sanh thấy 
khó liền thối tâm, thấy lâu xa liền nản chí, thấy 

nghiệp trọng phước khinh lại lùi bước, đức Phật 
nhờ ngài Văn Thù Sư Lợi khai thị Long Nữ mới 8 
tuổi mà đã thành Phật, để nói lên rằng hạng 
nào, hoàn cảnh nào, cõi nào v.v... cũng có thể 
dễ tu dễ chứng. 

Biển cả là biểu thị chốn sinh tử 
trầm luân. Loài rồng là biểu thị 
cho tam độc (tham, sân, si). 
Người nữ là biểu thị cho căn khí 
âm nhu cấu trược. Nàng Long 
Nữ đầy đủ những thứ đó mà 
còn có thể chứng quả Bồ Đề. 
Ở đây đức Phật cho biết nhờ 
thần lực của Diệu Pháp Liên 
Hoa, bất cứ người nào, hạng 
nào, ở đâu nếu có chí cần cầu 
tinh tấn thì cũng được chứng 
thành Vô Thượng Chánh Giác 
như nàng Long Nữ. 
  
13.- PHẨM TRÌ: 
Đương thời đức Phật còn tại 
thế, tất cả đại Bồ Tát, các bậc 
A La Hán cho đến các Tỳ Kheo, 
Tỳ Kheo Ni đều được Phật thọ 
ký xong, nhưng các chúng sanh 
sau khi Phật diệt độ làm thế 

nào để được chứng quả Phật Thừa. Đó là lý do 
thành lập Phẩm Trì. 

Theo Phẩm Trì, thâm ý đức Phật cho rằng, 
Kinh Diệu Pháp Liên Hoa là huệ mạng của chư 
Phật và cũng là Chánh Nhân Phật Tánh của tất 
cả chúng sanh, nhưng sau khi Phật diệt độ, 
chúng sanh gặp nhiều ác nghiệp, tội nặng, 
phước mỏng, chướng sâu, huệ kém, cho nên 
khó phụng trì Kinh Diệu Pháp Liên Hoa. 

Còn hàng Thinh Văn trong thời kỳ Phật 
không còn tại thế, mặc dù được trì Kinh Diệu 
Pháp Liên Hoa, nhưng chưa thuần thục về công 
hạnh lợi tha, không đủ pháp lực chỉ đạo, bị 
nhiều chướng nạn nghịch duyên, cho nên khó 
hoàn thành nhiệm vụ mở rộng Diệu Pháp Liên 
Hoa. 

Vì những lý do trên, đức Phật muốn các vị 
đại Bồ Tát, các bậc A La Hán, các Tỳ Kheo, Tỳ 
Kheo Ni hạnh ngộ đầy đủ đã được Phật thọ ký, 
phải nên cố gắng nhiều hơn chẳng quản khổ 
nhọc, chẳng tiếc thân mạng, hoằng truyền Kinh 
Diệu Pháp Liên Hoa cho đời sau và hổ trợ cho 
chúng sanh thiếu cơ duyên nói trên thêm nhiều 

 

NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 
 

HT. Thích Thắng Hoan 
 

(trích từ tác phẩm YẾU CHỈ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      10 

công đức được thọ trì Kinh này. 
Tất cả đại Bồ Tát, tất cả A La Hán và các 

Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni hội ý liền pháp lời thệ 
nguyện trước đức Phật rằng: "Sau khi Phật diệt 
độ, chúng con sẽ hộ trì Kinh này dù cho bị 
chúng sanh tàn ác khinh bỉ, chửi mắng, cho 
đến dùng gao gậy đánh đập đều cam tâm nhẫn 
chịu mà vẫn khuyên họ biên chép, thọ, trì, đọc 
tụng, giải thích nghĩa Kinh, theo lời Kinh tu 
hành". Nên chú ý, "Biên chép, đọc tụng, nghe 
Phật thuyết pháp, thọ trì tức là thực hành đúng 
như pháp của Kinh Diệu Pháp Liên Hoa." 

  
14.- PHẨM AN LẠC HẠNH: 
Đức Phật dạy, các vị Bồ Tát trong đời ác 

trược muốn nói Kinh Diệu Pháp Liên Hoa phải 
an trụ trong bốn pháp: 

1)- HÀNH XỨ: Bồ Tát phải luôn luôn an 
trụ trong trạng thái, nhẫn nhục, nhu hòa, 
không nóng giận, không sợ sệt, không để hoàn 
cảnh chi phối, phải quán các pháp như thật 
tướng (chẳng chấp trước), đối với các pháp thì 
vô sở hành, nghĩa là chẳng thi hành những 
pháp thuộc chấp trước năng và sở, chẳng thi 
hành những pháp thuộc phân biệt tương đối, 
chẳng thi hành những pháp thuộc kiến văn giác 
tri, đối với các pháp phải đều đạt đến chỗ vô sở 
đắc.  

2)- THÂN CẬN XỨ: Bồ Tát không thân 
cận vua quan hay những người có quyền thế, 
không thân cận những người tu theo ngoại đạo, 
những văn nhân thi sĩ thế tục, những kẻ hung 
ác v.v... phải quán các pháp đều không, không 
thật tướng, do nhân duyên điên đảo sanh ra. 

3)- AN LẠC HẠNH: Sau khi Như Lai diệt 
độ, muốn nói Kinh Diệu Pháp Liên Hoa trong 
thời  mạt pháp, Bồ Tát phải trụ trong an lạc 
hạnh, nghĩa là chẳng khinh mạn với các Pháp 
Sư khác, chẳng nói thị phi, hay dở, tốt xấu của 
cá nhân họ, cũng không nên khen hay chê 
trước mặt họ. 

Bồ Tát muốn thuyết pháp phải giữ tâm an 
vui thanh tịnh, trừ bỏ ý tưởng ỷ lại, lười biếng, 
nói pháp để mở tâm trí cho chúng sanh mà 
không bao giờ mong cầu cúng dường lợi lạc. 

Người nào thọ trì, đọc tụng Kinh này không 
nên chứa chấp oán hờn ganh tỵ, không nên 
khinh khi người học Phật, không làm thối tâm 
người khác, không đem đạo pháp ra bàn luận 
chơi. Phải khởi tâm đại bi đối với tất cả chúng 
sanh, phải sanh tâm cung kính đối với Như Lai 
như cha lành và đối với Bồ Tát cũng phải cung 
kính cúng dường như bậc thầy. 

4)- PHÁT ĐẠI BI TÂM: Trong thời mạt 
pháp, ai muốn trì tụng Kinh này phải phát tâm 
đại bi với hàng tại gia và xuất gia. Đối với 
người chưa được bậc Bồ Tát cũng phải khởi tâm 
thương xót. Họ không nghe, không hiểu, không 
tin Kinh này là một tổn thất rất lớn. Cho nên 
đối với họ, ta nguyện ngày nào được Vô 
Thượng Bồ Đề sẽ dùng trí lực, phương tiện dẫn 
họ vào pháp Đại Thừa, đưa họ đến cứu cánh 
thành Phật. 

Khi Như Lai diệt độ, Bồ Tát nào thành tựu 
được bốn pháp này thì thuyết Kinh Diệu Pháp 
Liên Hoa không bao giờ sai lầm, được mọi 
người cung kính cúng dường, được chư Thiên 
hộ trì và được chư Phật ba đời chứng minh. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      11 

15.- PHẨM TÙNG ĐỊA DŨNG XUẤT: 
Đại ý phẩm này đức Phật Thích Ca khai 

triển diệu dụng Báo Thân Thường Trú của các 
bậc Bồ Tát. Nhơn Bồ Tát Di Lặc đại diện cho 
hàng Bồ Tát Bất Thối Chuyển phát nguyện thọ 
trì và phổ biến Kinh Diệu Pháp Liên Hoa nơi cõi 
Ta Bà, đức Phật từ chối và nói với đại chúng 
rằng, đã có hằng hà sa số Bồ Tát thay thế ta 
hộ trì và đọc tụng Kinh này. Tức thời vô số Bồ 
Tát nơi cõi ta Bà từ dưới đất phóng lên trụ giữa 
hư không. Đó là Báo Thân Bồ Tát Thường Trú 
thể hiện. 

Vấn đề ba thân trong Phật giáo đã được 
giải thích rất rõ ràng nơi phần 
"Chú Ý" ở mục "Đề Kinh" và 
trong "Phẩm Hiện Bảo Tháp 
thứ 11." Báo Thân Thường 
Trú của các Bồ Tát tùng địa 
dũng xuất từ nơi thế giới 
pháp tánh chân không mầu 
nhiệm nơi cõi Ta Bà hiện ra 
và nó không phải do nghiệp 
báo sanh thành. Nên nhớ 
rằng, y báo trang nghiêm 
thanh tịnh tự thọ dụng của 
mỗi vị Phật thường gọi là 
Quốc Độ Thường Trú và cũng 
gọi là Thường Tịch Quang 
Chơn Độ, còn y báo trang 
nghiêm thanh tịnh tự thọ 
dụng của mỗi vị Bồ Tát thì 
được gọi là Cảnh Giới Thường 
Trú. Tất cả Quốc Độ Thường 
Trú của chư Phật và tất cả 
Cảnh Giới Thường Trú của 
chư Bồ Tát đều được gọi 
chung một danh xưng là Thế Giới Pháp Tánh. 
Cảnh giới thường trú cũng như báo thân 
thường trú của các Bồ Tát tùng địa dũng xuất 
đều nằm ở trong cõi Ta Bà cả và do Pháp Thân 
của chính các Bồ Tát nói trên thể hiện. 

Điều đáng chú ý, cõi Ta Bà thì khác hơn 
thế giới Ta Bà. Cõi Ta Bà hiện hữu bên trong 
cảnh giới thường trú của các Bồ Tát tùng địa 
dũng xuất. Trái lại, thế giới Ta Bà lại hiện hữu 
bên trong quốc độ thường trú tịch quang tịnh 
độ của đức Phật Thích Ca. Cõi Ta Bà, theo Pháp 
Hoa Văn Cú và Pháp Hoa Huyền Tán, quyển 2 
giải thích là nơi bao gồm các cõi Ngũ Thú Tạp 
Cư ở trong, nghĩa là các cõi: Địa Ngục, Ngạ 
Qủy, Súc Sanh, Nhơn và các cõi Trời Dục đều 
hiện hữu phía bên trong của cõi Ta Bà. Riêng 
thế giới Ta Bà, cũng theo kinh luận Pháp Hoa 
Văn Cú và Pháp Hoa Huyền Tán nói trên, là thế 
giới của Phật Thích Ca làm giáo chủ, bao gồm 
cả ba ngàn đại thiên thế giới và trong đó kể cả 
các cõi Ngũ Thú Tạp Cư. Thế giới Ta Bà trên 
còn có tên là thế giới Bá Ức Tu Di Sơn. Nên nhớ 
quốc độ thường trú thuộc y báo trang nghiêm 
thanh tịnh tự thọ dụng của Pháp Thân Thường 
Trú đức Phật Thích Ca an trụ được gọi là Thế 
Giới Ta Bà Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Thế 
giới này thì đầy đủ ba đức Niết Bàn (Pháp 

Thân, Bát Nhã, Giải Thoát) và còn có tên là thế 
giới Vô Dư Niết Bàn. Các cõi Ta Bà uế độ của 
ba ngàn đại thiên thế giới đều hiện hữu bên 
trong thế giới Ta Bà Thường Tịch Quang Tịnh 
Độ và hơn nữa Thế Giới Ta Bà Thường Tịch 
Quang Tịnh Độ thì thuộc về pháp tánh và trong 
đó nhất định bao gồm cả cảnh giới thường trú 
y báo trang nghiêm thanh tịnh của các Bồ Tát 
tùng địa dũng xuất an trụ. Nguyên vì các vị Bồ 
Tát tùng địa dũng xuất đều là đệ tử của đức 
Phật Thích Ca và các Bồ Tát này sở dĩ được 
chứng thành đạo quả Báo Thân Thường Trú là 
do báo Thân Thanh Tịnh của đức Phật Thích Ca 

đích thân hóa độ. 
Sự xuất hiện của các vị Bồ Tát 
tùng địa dũng xuất trụ giữa 
hư không cũng không giống 
như sự xuất hiện của Tháp Đa 
Bảo từ dưới đất vọt lên và trụ 
giữa hư không. Điều đặc biệt, 
Tháp Đa Bảo từ dưới đất mọc 
lên chính là quốc độ thường 
trú chân không mầu nhiệm 
của Phật Đa Bảo được thu nhỏ 
lại với hình tướng một Bảo 
Tháp và hiện lên một cách 
diệu dụng giữa thế giới mê 
vọng của chúng sanh. Đức 
Phật Đa Bảo ngồi trong Bảo 
Tháo chính là Pháp Thân 
Thường Trú thanh tịnh của 
ngài thể hiện. Các Bồ Tát 
tùng địa dũng xuất từ dưới 
đất mọc lên và trụ giữa hư 
không thì cũng được thu nhỏ 
lại từ Báo Thân Thường Trú 

của các vị nơi cảnh giới chân không mầu nhiệm 
biến hiện. Trường hợp này cũng giống như 
hình ảnh trong Video Tape được thâu nhỏ lại 
vào những hạt điện và đưa lên chiếu lớn trên 
màn ảnh TV. 

Đức Phật Thích Ca cũng có ba Thân: Pháp 
Thân, Báo Thân và Ứng Hóa Thân. Báo Thân 
và Ứng Thân đều hiện hữu trong Pháp Thân 
mầu nhiệm biến khắp Pháp Giới của ngài, cũng 
tương tợ như thân thể của vô số vi trùng hiện 
hữu trong ruột của thân thể chúng ta. Riêng 
Báo Thân thanh tịnh của đức Phật Thích Ca thì 
phân thân vô số Ứng Hóa Thân của ngài để 
hóa độ tất cả chúng sanh trong mười phương, 
còn bản thân đức Phật Thích Ca sanh ở Ca Tỳ 
La Vệ Ấn Độ hiện đang thuyết pháp bằng thiền 
định nơi hội Linh Thứu chính là hiện hữu của 
Hóa Thân, một trong những Hóa Thân nơi các 
cõi khác của ngài. Điều đặc biệt Pháp Thân 
Thường Trú của đức Phật Thích Ca thì mở hội 
Bảo Tháp nơi Đạo Tràng Không giới để giảng 
Kinh Diệu Pháp Liên Hoa và Hóa Thân của ngài 
thì lại mở hội Linh Thứu nơi Đạo Tràng Kỳ Xà 
Quật để giảng Kinh Diệu Pháp Liên Hoa. 

Dưới đôi mắt của người phàm phu, chúng 
ta chỉ thấy được nhục Thân của đức Phật Thích 
Ca do Hóa Thân ứng hiện. Nếu nhìn sâu hơn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      12 

nữa, mặc dù mang Nhục Thân, nhưng ngài 
vẫn sống bằng Hóa Thân nhiều hơn. Như 
ngài từ bỏ cung vàng điện ngọc, sáu năm 
tu khổ hạnh và 49 ngày nhập định v.v... 
Sau khi thành đạo, ngài chuyển đổi toàn 
bộ phong tục giai cấp cố hữu của Ấn Độ trở 
về lối sống bình đẳng không chút đổ máu 
v.v... Đó là con người phi thường chưa 
từng có của loài người và sự thành công vĩ 
đại của ngài bằng trí tuệ của Hóa Thân mà 
sự thành công đó không phải bằng sự hiểu 
biết của Nhục Thân tầm thường. Cho nên 
trong Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, ngài cho 
chúng hội thấy được Pháp Thân Thường 
Trú hy hữu qua mỗi Hóa Thân của ngài. 

Bồ Tát thì có hai hạng: Bồ Tát Báo 
Thân và Bồ Tát Hóa Thân. Các Bồ Tát tùng 
địa dũng xuất thì thuộc về Bồ Tát Báo 
Thân Thường Trú. Các Bồ Tát bất thối 
chuyển như Bồ Tát Di Lặc và các Bồ Tát 
những cõi khác thì thuộc về Bồ Tát Hóa 
Thân. Báo Thân Thường Trú của các Bồ Tát 
tùng địa dũng xuất là do Báo Thân Thanh 
Tịnh của đức Phật Thích Ca hóa độ và Hóa 
Thân của các Bồ Tát như Bồ Tát Di Lặc 
v.v... thì do Hóa Thân của đức Phật Thích 
Ca hóa độ. 

Các Bồ Tát thuộc Hóa Thân thì không 
thể thấy được các Bồ Tát thuộc Báo Thân 
Thường Trú tùng địa dũng xuất. Các Bồ Tát 
thuộc Hóa Thân nói trên nếu như muốn 
thấy được các Bồ Tát thuộc báo Thân 
Thường Trú tùng địa dũng xuất thì phải tu 
chứng tròn đủ bốn pháp trong Phẩm An 
Lạc Hạnh thứ 14. Cũng như chúng sanh 
trong thế giới hiện tượng mê vọng này 
không thể tham dự Pháp Hội Bảo tháp nơi 
Đạo tràng Không Giới để được nghe Kinh 
Diệu Pháp Liên Hoa. Muốn tham dự Pháp 
Hội Bảo tháp nơi Đạo Tràng Không Giới để 
được nghe Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, chúng 
sanh trong thế giới hiện tượng mê vọng 
nói trên phải hoàn thành ba điều kiện: 
Phải vào được nhà Như Lai, phải mặc được 
áo Như Lai và phải ngồi được tòa Như Lai 
nơi Phẩm Hiện Bảo Tháp thứ 11. 

Nơi cõi Ta Bà, các Bồ Tát, các hàng 
Thinh Văn đã phát nguyện hộ trì và đọc 
tụng Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, nhưng đức 
Phật nhận thấy các vị này thuộc Hóa Thân 
hữu hạn, không đủ sức, không kham nỗi 
sự nghiệp truyền thừa Kinh Diệu Pháp Liên 
Hoa trong thế giới vô biên, nên từ chối 
những lời phát nguyện của các bậc Bồ Tát 
Bất Thối Chuyển. Đức Phật cho biết rằng, 
ngài đã chuẩn bị sẵn sáu vạn hằng hà sa 
đại Bồ Tát Báo Thân Thường Trú tùng địa 
dũng xuất thay thế thi hành nhiệm vụ 
truyền thừa Kinh Diệu Pháp Liên Hoa nơi 
cõi Ta Bà này sau khi ngài diệt độ. 

 
(còn tiếp) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KHI GIỮA ĐỜI THƯỜNG 
 

Khi áo bạc thênh thang cùng mây trắng 
Ta loay hoay theo cát bụi phong hồ 
Những dấu hỏi giữa hồn sa mạc nắng 
Thăm thẳm nhìn về phương tận hư vô. 
 
Ta quảy lên vai đôi hồn nhật nguyệt 
Ngâm câu thơ cho nát cuộc hoang sầu 
Đời vạn nẻo phương nào không sanh diệt? 
Thực-Hư nầy... tìm ở tận xa đâu! 
 
Đời khuya khoắt, đêm sẽ tàn mộng mị 
Lòng ai còn ở lại những canh thâu 
Và ai bỏ cả một chiều hoang phế!? 
Một triều vương chôn lịm vạn niềm đau! 
 
Vực đá rong rêu, vết đời mục nát 
Úp mở bàn tay du thủ cuộc rong chơi 
Chót vót mộng lên muôn trùng canh bạc, 
Khi đêm tàn vội khuất bóng ma trơi. 
 
Khi tiếng thét ngoài kia như sóng vỗ 
Tạt vào nhau như bão nổi điên cuồng 
Ai khóa được bao nỗi niềm vạn cổ  
Và ai nghe từng nhịp gõ đêm sương? 
 
Ta áo bạc, ngõ về đường mây trắng 
Khi mắt đời rựng nắng trời quê hương 
Phủi vai áo rụng xuống hồn dâu bể 
Giữa đời thường câu kinh kệ yêu thương. 

 
 

MẶC PHƯƠNG TỬ 
South Dakota, tháng 3.2018 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      13 

Mặc dù, chúng ta thường thấy bạo động và 
xung đột trên phương tiện truyền thông, nhưng 
những nghiên cứu gần đây lại cho thấy rằng bạo 
động liên tục giảm dần trong vài thế kỷ qua. 
Cũng vậy, sự hợp tác, tình bằng hữu, tình 
thương và sự quan tâm thường khi đầy ấp trong 
cuộc sống hàng ngày của chúng ta. 

Sự nghiên cứu khoa học 30 năm qua đã 
ngày càng thay đổi cái nhìn méo mó về bản 
chất con người (vốn bị xem) như là hoàn toàn bị 
thúc đẩy bởi tính vị kỷ, từ lâu cái định kiến 
(này) đã chi phối các học thuyết tiến hóa, kinh 
tế học và tâm lý học Tây phương.  

Bản thân tôi có niềm tin chắc chắn rằng từ 
và bi- hai mặt của lòng vị tha – là hai đức tính 
cốt lõi của đời sống con người và là phần tinh 
túy của con đường tâm linh. Tâm từ là ước 
muốn tất cả chúng sinh có được hạnh phúc, 
trong khi tâm bi tập trung vào việc bạt trừ khổ 
đau cho họ.  

Trải hơn 45 năm ở Châu Á, những kinh 
nguyện tôi có với các bậc thầy  tâm linh thuộc 
truyền thống Phật giáo Tây Tạng đã tác động 
sâu sắc đến tôi. Ở đây, sức truyền cảm đặc biệc 
chính là niềm tin vững chắc của hàng Phật-tử 
rằng mọi người đều có tiềm năng bất hoại về 
đức tính tốt và trí tuệ (bồ-đề tâm). Tôi cũng học 
nhiều bài học giá trị nhờ tham gia vào hoạt 
động nhân đạo, bao gồm 140 dự án đáng kể về 
giáo dục và y học ở các vùng Hy-mã-lạp-sơn 

qua hội Đại Bi (Karuna-Shechen), một tổ chức 
do tôi sáng lập. 

Thời đại chúng ta đang đối mặt với nhiều 
thách thức, giữa những thức thách ấy, điều rất 
khẩn thiết (là) việc cân bằng những đòi hỏi về 
ba mảng thời hạn – mảng thời hạn ngắn, trung 
bình và lâu dài mà trong đó, ba loại lợi ích đều 
cần được đặt lên hàng đầu: lợi ích của chúng 
ta, của quyến thuộc ta, và của tất cả chúng 
sinh. Trong mảng thời hạn ngắn, chúng ta phải 
đáp ứng những yêu cầu trước mắt của nền kinh 
tế hiện tại; trong mảng trung bình chúng ta 
phải tầm cầu hạnh phúc; và trong mảng thời 
hạn lâu dài chúng ta phải hành động vì sự lành 
mạnh của môi trường tương lai.  

Về phần môi trường, qua hàng triệu năm 
cho đến gần đây, sự biến chuyển của nó chỉ 
giới hạn trong  lãnh vực khí hậu và địa chất. 
Trong thời đại chúng ta, nhịp độ biến đổi vẫn 
cứ tăng nhanh vì sự thay đổi sinh thái do 
những hoạt động của con người gây ra.  

Đặc biệt, thuyết “Đại Tăng Tốc” (còn gọi là 
Anthropocene - kỷ nguyên của con người) xuất 
hiện từ năm 1950 đã xác định một thời đại 
mới, nơi thuyết này, lần đầu tiên trong lịch sử, 
những hoạt động con người đang làm thay đổi  
(và hiện nay đang làm giảm) toàn bộ hệ thống 
duy trì sự sống trên hành tinh. Điều thách thức 
mới này đã đưa chúng ta đến sự bất ngờ hoàn 
toàn. Nếu nỗi ám ảnh của chúng ta với việc đạt 
tới (như thế) tiếp tục gia tăng về số lượng, 
cùng với sự tiêu hao các nguồn tài nguyên 
thiên nhiên tăng ở tỷ lệ cấp số mũ hiện nay thì 
chúng ta sẽ cần đến ba hành tinh vào năm 
2050. Chúng ta không có chúng.  

Chúng ta có thể làm gì cho tình trạng khó 
khăn trên? Chỉ có khái niệm cách mạng và 
thống nhất sẽ dẫn chúng ta ra khỏi mê cung 
rắc rối của mối bận tâm này. Những thập niên 
qua, các cuộc tiếp xúc với những nhà lãnh đạo 
tinh thần, nhà triết học, nhà tâm lý học, nhà 
thần kinh học, nhà kinh tế học và các nhà môi 
trường học đã làm tôi tin chắc rằng đức tính vị 
tha là sợi chỉ Ariadne cho phép chúng ta kết nối 
một cách hài hòa những thách thức của nền 
kinh tế cho mảng thời hạn ngắn, chất lượng 
cuộc sống cho mảng trung bình và môi trường 

BẢN TÍNH CON NGƯỜI 

VỐN VỊ KỶ HAY VỊ THA? 
  

MATTHIEU RICHARD 
  

Nguyên Hạnh dịch 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      14 

tương lai của chúng ta cho mảng thời hạn lâu 
dài. 

Nhất trí với sự nhấn mạnh của Darwin về 
tầm quan trọng của sự hợp tác trong tự nhiên, 
những tiến bộ mới trong thuyết tiến hóa cho 
phép chúng ta hình dung tính vị tha rộng mở 
vượt ra ngoài những mối quan hệ gia đình và 
dòng tộc, và nhấn mạnh sự thật rằng con người 
về bản chất là ‘Siêu Hợp Tác’, nói theo cách của 
Martin Nowak . 

Nếu chúng ta muốn khuyến khích sự phát 
triển cho một xã hội vị tha và một thế giới tốt 
đẹp hơn thì việc đánh giá những khả năng cho 
sự chuyển hóa cá nhân và tập thể là quan 
trọng.  

Pháp hành thiền định hàng nghìn năm qua 
đã và đang chứng thực cho sức mạnh của sự 
chuyển hóa cá nhân. Hiện nay, trí tuệ cổ xưa 
này đã được chứng thực qua việc nghiên cứu tế 
bào thần kinh cho thấy rằng bất cứ hình thức 
rèn luyện nào – như tập đọc hoặc chơi một 
nhạc cụ - cũng tạo ra sự sắp xếp lại các mức độ 
chức năng và cấu trúc trong não bộ. Dạng tái 
cấu trúc này cũng xảy ra khi chúng ta trưởng 
dưỡng lòng nhân từ và tu dưỡng để phát triển 
tâm từ và bi.  

Chúng ta đi từ sự chuyển hóa cá nhân đến 
thay đổi xã hội như thế nào? Những công trình 
nghiên cứu gần đây của những nhà lý luận, như 
Richerson và Boyd, đồng tác giả của tác phẩm 
“Chẳng phải chỉ do di truyền”, đã nhấn mạnh 
tầm quan trọng của sự tiến triển về văn hóa, 
dạng tiến triển tuy chậm hơn sự chuyển hóa cá 
nhân nhưng nhanh hơn nhiều so với sự biến đổi 
của di truyền. Sự tiến triển văn hóa là tích lũy 
nhờ được truyền qua các thế hệ bằng giáo dục 
và học tập.  

Văn hóa và con người liên tục tác động 
qua lại với nhau. Những người lớn lên trong 
một môi trường văn hóa mới thì có khác, bởi vì 
những tập quán mới của họ làm biến đổi tế bào 
thần kinh não, và thay đổi sự biểu lộ gien 
(gene) qua các biểu sinh. Những cá nhân này 
đóng góp cho sự phát triển văn hóa và trụ sở 
của họ để tiến trình ấy được lặp đi lặp lai qua 
mỗi thế hệ. Như thế, chúng ta có thể mong đợi 
một sự phát triển hướng đến các xã hội vị tha 
và hợp tác hơn. 

Lý tưởng này vốn trong tầm tay chúng ta. 
Nghiên cứu gần đây cũng cho thấy rằng từ thuở 
bé, chúng ta đã được truyền năng lượng để trở 
nên hợp tác và hữu ích. Ngay cả các bé sơ sinh 
cũng nhận ra tình thân ái hướng đến người 
khác và thích nó hơn sự ngược đãi. Tại phòng 
“Nghiên cứu trẻ sơ sinh” của Paul Bloom tại Đại 
học Yale, những đứa bé 6 đến 10 tháng tuổi có 
thể nhận ra sự đối xử tử tế và cho thấy niềm 
yêu thích của chúng đối với sự ân cần hơn là 
ngược đãi. Tương tự, công trình nghiên cứu của 
Học Viện Max Planck ở Leipzig cũng cho thấy 
những bé đi chập chững từ 12 tháng tuổi tự 
biểu lộ cách ứng xử giúp đỡ và phối hợp lẫn 
nhau mà không có sự dạy bảo từ người lớn hay 

bất kỳ viễn cảnh của một món quà nào.  
Với cơ sở này, chúng ta có thể bắt đầu đề 

xướng một xã hội vị tha hơn, tập trung vào năm 
điểm sau:  
1) Chúng ta cần nâng cao sự hợp tác, loại hợp 

tác bao gồm sự phối hợp có thiện chí vượt 
lên trên tri thức cạnh tranh ở nhà trường và 
trong các tổ chức.   

2) Chúng ta cần nhắm vào sự hòa hợp đích 
thực, dạng hòa hợp làm giảm bớt sự bất bình 
đẳng và bảo vệ môi trường bằng cách làm 
nhiều hơn từ những việc tốt nhỏ. 

3) Chúng ta cần cổ vũ nền kinh tế hoàn bị. Nền 
kinh tế bị dẫn dắt bởi những lợi ích vị kỷ 
không thể cứu chữa tình trạng nghèo đói và 
không thể chăm sóc môi trường. 

4) Chúng ta cần có trách nhiệm địa phương với 
ý nghĩa trách nhiệm toàn cầu.  

5) Chúng ta cần mở rộng lòng vị tha đến các 
dạng sống khác – 1,3 triệu loài có trong 
danh mục cộng trú trên hành tinh này.  

 
Chủ nghĩa vị tha không nên bị cho là lãnh 

vực tư tưởng không tưởng cao quý chỉ được duy 
trì bởi vài người có tấm lòng rộng lượng và chất 
phác. Trái lại, nó chính là yếu tố quyết định chất 
lượng đời sống của chúng ta, bây giờ và mai 
sau. Chúng ta phải có tầm nhìn sâu sắc để nhận 
ra điều này và phải có can đảm để công bố nó. 
Cuộc cách mạng chủ nghĩa vị tha đang tiến trên 
đường của nó. Hãy để tất cả chúng ta là một 
phần của nó. 

http://www.huffingtonpost.in/entry/the-path
-from-personal-tr_b_8005592 

http://www.huffingtonpost.in/entry/the-path-from-personal-tr_b_8005592
http://www.huffingtonpost.in/entry/the-path-from-personal-tr_b_8005592


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      15 

 

GIÁ O HO  I PHÁ  T GIÁ O VIỆ  T NÁM THO NG NHÁ T HOÁ KỲ  

Vietnamese American United Buddhist Congregation 

CỘNG ĐỒNG PHẬT GIÁO VIỆT NAM NAM CALI 

Vietnamese Buddhist Community of Southern Calif 

BAN TỔ CHỨC ĐẠI LỄ PHẬT ĐẢN PL 2562-Buddha’s Birthday Festival-Buddhist Year 2562 
4717 W. First St., Santa Ana, CA 92703 Tel.: (714) 571-0473  (714) 638-4946 

__________________________________________________________________________________ 
 

THƯ CUNG THỈNH 

Chứng Minh, Tham Dự Ðại Lễ Phật Ðản PL 2562 – DL 2018  

Thứ Bảy ngày 05 thang 05 và Chủ Nhật ngày 06 tháng 05 năm 2018  
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật  
 

Kính gởi: Quý vị Lãnh Đạo Tinh Thần tôn giáo bạn, chư Tôn Đức Tăng, Ni, 
quý vị Đại Diện các Đoàn Thể Hội Đoàn, Các Cơ Quan Truyền Thông, quý đồng 
Hương Phật tử. 

Kính thưa quý vị:  
Lại một lần nữa, chúng ta thành kính tưởng niệm ngày Đức Thế Tôn thị hiện 

vào đời, đem hương vị giáo pháp giác ngộ, giải thoát đến cho con người, chư thiên 
và vạn loài chúng sinh trong pháp giới. Hương vị giáo pháp đó đã làm thăng hoa 
cuộc sống thánh thiện của con người, đã trang trải tình yêu thương, lòng từ bi đến 
cho tất cả, để từ đó giá trị sống đích thực hòa bình được thiết lập trên thế giới hôm 
nay. Để đón mừng ngày đản sinh của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Giáo Hội Phật 
Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ và các Tự Viện tại Miền Nam California, sẽ 
long trọng tổ chức Đại Lễ Phật Đản Phật Lịch 2562 vào ngày thứ bảy 05 thang 05 
từ 3 giờ chiều đến 8 giờ tối và chủ nhật 06 tháng 5 năm 2018 từ 8 giờ sáng đến 9 
giớ tối tại Mile Square Regional Park, thành phố Fountain Valley, Orange County, 
California, Hoa Kỳ. 

Ban Tổ Chức thành tâm cung thỉnh chư Tôn Đức Tăng Ni, quý vị lãnh đạo tinh 
thần các tôn giáo bạn, và trân trọng kính mời quý vị Đại Diện các đoàn thể và Hội 
Đoàn, các cơ quan truyền thông, quý Đồng Hương Phật tử hoan hỷ quang lâm về 
đạo tràng Mile Square Park để chứng minh và tham dự Chương Trình Đại Lễ Phật 
Đản. Phật lịch 2562 được tổ chức vào ngày thứ bảy 05 thang 05 từ 3 giờ chiều đến 
8 giờ tối và chủ nhật 06 tháng 5 năm 2018 từ 8 giờ sáng đến 9 giớ tối tại Mile 
Square Regional Park, thành phố Fountain Valley, Orange County, California, Hoa 
Kỳ. 

Thành tâm đảnh lễ,  kính chúc quý ngài và quý vị pháp thể trang nghiêm, đạo 
quả viên thành.  

Nam Mô Hoan Hỷ Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát. 
 

Santa Ana, ngày 25 tháng 3 năm 2018  
T.M. Ban Tổ Chức Đại Lễ Phật Đản Phật Lịch 2562  

Trưởng Ban: Tỳ Kheo Thích Pháp Tánh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      16 

 Hoài Niệm Hòa Thượng Thích Trí Thủ 
  

QUÁCH TẤN (1910 – 1992) 

Một buổi chiều xuân năm 1958, tôi lên núi 
Trại Thủy Nha Trang, thăm chùa Hải Đức. Tôi 
không vào chùa, tôi đi dạo chung quanh chùa 
nhìn tứ-vọng-cảnh, rồi ra sân xem những chậu 
hường, lấy giống từ Đà Lạt. Xa xa nơi bìa sân, 
một nhà sư áo nâu đứng lần chuỗi dưới gốc 
cây Bồ đề xanh tươi. Những hạt chuỗi đón ánh 
mặt trời như những vì sao óng ánh, nối nhau 
mọc rồi lặn, lặn rồi mọc, đều đặn ung dung. 
Hồi lâu nhà sư lặng lẽ đi ra sau chùa, lên Viện 
Phật học cất trên hông đồi cao. Lòng tôi lâng 
lâng, và tôi có cảm giác rằng tôi là nhà sư. 
Đứng im một chỗ, nhưng tôi tưởng chúng tôi 
đương bước lên đầu non vừa đi vừa lần chuỗi. 
Cao hứng tôi sáng tác được một luật ngũ 
ngôn:  

 
LẦN CHUỖI  
Chuông ngân chùa xẩm nắng 
Hương quyện áo tràng bay 
Trăm tám vì sao rạng 
Xoay tròn đôi lóng tay 
 
Mười phương cây lặng gió 
Năm sắc hồ trôi mây 
Làn nước lên đầu núi 
Ánh vàng tràn đó đây. 
 
Sau, biết được nhà sư lần chuỗi đó là 

Thượng tọa THÍCH TRÍ THỦ, Giám đốc Viện 
Phật Học Hải Đức, tôi bèn chép bài Lần Chuỗi 
tặng Thượng tọa. Từ ấy chúng tôi trở nên quen 
nhau. Thượng tọa tuổi Kỷ-Dậu, tôi cũng tuổi 
Kỷ-Dậu. Thượng tọa lại thích thơ Đường-luật, 
tôi lại mộ Đạo Phật. Cho nên những lúc gặp gỡ 
thường hay quên thì giờ trôi nhanh, lâm lúc 
cũng quên rằng Đạo cũng như thơ không đứng 
hẳn ra ngoài vòng thế sự. 

Lúc bấy giờ Phật Học Viện Hải Đức được 
phép mở một lớp học cho giới Sa- di, Sa-di-ni 
Khánh-Hòa học để thi tú tài. Thượng tọa mời 
tôi giúp môn Việt văn. Tôi nhận giúp vào ngày 
chủ nhật vì tôi đương làm công chức ở Nha 
Trang. Tôi dạy từ niên khóa 1958 - 1959 đến 
nửa niên khóa 1962 – 1963 . 

Năm 1963, Thượng tọa về Huế, gặp Pháp 
nạn, bị chánh phủ Ngô Đình Diệm bắt, lành dữ 
thế nào; người Nha Trang không mấy người 
biết rõ! Tháng 9 năm ấy, nhớ cảnh nhớ người, 
tôi theo trăng lên chùa Hải Đức. 

Tứ bề vắng lặng. Không thấy một bóng 
người, không thấy một bóng đèn. Chỉ nghe 

văng vẳng như có như không tiếng chuông 
ngân trong hơi sương anh ánh màu trăng lờ lợt! 
Tôi ngẫu chiếm một tuyệt ngũ ngôn: 

 
Trăng lên đồi Trại Thuỷ 
Chuông khuya ngời ánh ba 
Bồi hồi mây khóa viện 
Sân Bồ-đề sương sa. 
 
Sau ngày chánh phủ Ngô Đình Diệm sụp 

đổ, Thượng tọa mới trở về Nha Trang đọc mấy 
vần ngũ tuyệt tôi chép tặng, Thượng tọa rơm 
rớm nước mắt. Thượng tọa Thích Trí Thủ vào 
Sài Gòn được ít lâu thăng chức Hòa thượng và 
trụ trì chùa Già Lam. Chùa Hải Đức và Viện Cao 
Đẳng Phật Học giao cho Thượng tọa Thiện Siêu 
và Đại đứcTrừng San, quản lý, thỉnh thoảng 
Hòa thượng mới về Nha Trang, tôi chỉ đến thăm 
có một lần. Vì mỗi lần Hòa thượng về,  phần thì 
lo Phật sự, phần phải tiếp khách hết lớp này 
đến lớp khác, không mấy lúc được rảnh rang. 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      17 

Mãi đến năm 1968 Hòa 
thượng về Nha Trang, nghe tôi 
thoát chết vì bệnh mạch lươn 
phải mổ đi mổ lại đến sáu lần 
bèn cùng Đại đức Trừng San 
xuống nhà thăm. Mừng quá 
đỗi mừng. Thân tâm tôi vui 
khỏe như được uống một chén 
sâm Cao Ly. Trong dịp này 
Hòa thượng đã giúp tôi xuất 
bản tập XỨ TRẦM HƯƠNG. 

Năm 1973, tôi lại bị bệnh 
Thanh quang nhãn (Glaucome) 
đui hết một mắt. Được tin 
không vui ấy, một lần nữa Hòa 
thượng cùng Đại đức Trừng 
San tìm đến thăm. Trong hai 
lần đến thăm, tôi không nhớ 
lần thứ nhất hay lần thứ hai Hòa thượng khen 
là "thơm dịu' bài Chuông Khuya trong tập Đọng 
Bóng Chiều: 

 
Từng giọt châu rơi mắt mẹ hiền, 
Mừng con lưu lạc trở đoàn viên 
Neo thu bến tình thuyền sương sóng 
In bóng chùa xa trăng nửa hiên. 
 
Tôi thưa:  
- Chuông đó là chuông chùa Hải Đức, chùa 

đó là chùa trên Trại Thủy in bóng xuống Cù 
Giang.  

Đoạn kể tiếp:  
- Sau hiệp định Genève, tôi hồi cư về Nha 

Trang. Từ ấy đến nay trên 15 năm (1957 - 
1973) cứ mỗi buổi sáng lúc 4giờ 30, tôi thức 
dậy nằm nghe chuông, chuông chùa Hải Đức 
gióng trước rồi đến chuông chùa Sư Nữ. Có 
một điều là chùa Sư Nữ ở cách nhà tôi một 
khoảnh đầm rộng không đến 500 thước, còn 
chùa Hải Đức ở tận Trại Thủy cách xa hơn một 
cây số, thế mà tôi lại nghe tiếng chuông Hải 
Đức rõ hơn chuông Sư Nữ.  

Hòa thượng cười: 
- Có gì lạ đâu, chuông Hải Đức đã lớn lại ở 

trên cao, còn chuông Sư Nữ vừa nhỏ thưa vừa 
ở dưới thấp, bị nhà cửa vây bọc tứ phía...  

- Tiếng chuông Hải Đức có tiếng ngân vừa 
dài vừa ấm, dài ấm mà rất trong. Nhưng... 
Nhưng trong khoảng gần đây thỉnh thoảng tôi 
nghe tiếng chuông có hơi rè.  

Hòa thượng giải thích: Đó là do mấy chú 
điệu còn ngái ngủ, không động chùy vào cục u 
mà lại động trật ra thành chuông. 

Đại đức Trừng San cải chính:  
- Con e không phải thế. Sợi dây da cột 

chuông đã quá cũ, con sợ lâu ngày rũi đứt nên 
đã lấy dây xích sắt thay vào. Khi đánh chuông 
cạ vào dây xích nên có tiếng rè.  

Mấy tuần sau, gặp tôi, Đại đức Trừng San 
nói: “Tai bác thính quá! Tôi về coi kỹ lại thì 
tiếng chuông rè không phải vì dây xích, mà vì 
trên đỉnh chuông có một đường nứt. Chùa 
chuẩn bi đúc một quả chuông mới...” 

Tôi chưa có dịp đến xem quả 
chuông mới, nhưng vẫn được 
nghe tiếng ngân vào mỗi buổi 
sáng. Tiếng ngân vẫn ấm, vẫn 
trong vẫn dài nhưng lại có 
phần lớn hơn tiếng chuông cũ. 
Quả chuông mới không treo 
nơi Viện như quả chuông cũ 
mà đem lên trên đỉnh đồi, gần 
Kim Thân Phật Tổ. Nghe nói 
lúc làm lễ treo chuông mới, 
Hòa thượng Thích Trí Thủ có 
về dự. Nhưng biết rằng khách 
đến thăm Hòa thượng đã quá 
đông rồi, mình đến nữa chỉ 
làm rầy Hòa thượng thôi, nên 
không tìm gặp. Năm 1974, 
nhân có việc vào Sài Gòn tôi 
tìm đến chùa Già Lam... 

...Tôi vào Hòa thượng mừng rỡ. 
Tôi được tiếp nơi phòng khách rộng mát, 

bài trí rất trang nhã. Hòa thượng đối với tôi vẫn 
ân cần niềm nở như xưa... Tôi vừa nhớ, một 
buổi sáng chủ nhật, mặt trời vừa mọc tôi vừa 
đến sân chùa. Hòa thượng Giám Viện đương 
đứng bên khóm tường vi, thấy tôi, lấy tay 
ngoắt. Tôi đến cùng Hòa thượng lặng lẽ đứng 
thưởng hoa. Hoa đầy cành, lớp búp, lớp nở. 
Cánh thắm ươn ướt sáng mai, mùi hương ngọt 
dìu dịu... Lòng tôi lâng lâng... Đoạn Hòa 
thượng hái hai đóa hoa bán khai và mời tôi lên 
cốc. Cảnh yên tịnh. Hòa thượng tự tay chế trà 
với hoa tường vi, cùng tôi ngồi đối diện, vừa 
uống trà vừa nói chuyện. Tôi khen: “Hương 
ngát vị ngọt.” Hòa thượng nói: "Nhất sen, nhì 
sói, thứ ba mới đến tường vi." Rồi phân tích 
hương vị từng mỗi thứ trà ướp hoa. Tôi tuy 
không nghiện trà, nhưng nhờ lúc nhỏ được 
nghe ông nội và bà thân tôi thường bàn về trà, 
lớn lên lại được đọc đôi quyển sách Nhật nói về 
Trà Đạo, đôi quyển sách của Tàu nói về nghệ 
thuật chế trà và pha trà, nên ngồi với nhà sư 
rành trà, tôi không đến nỗi phải làm "con cò 
ngóng cổ nghe kinh." Nhân nói về hoa trong 
trà, chúng tôi nói sang đến hoa trong thơ rồi 
đến thơ trong đạo, rồi đến đạo trong hoa... 
Chuyện thao thao bất tuyệt: Một chú điệu ngồi 
trên chiếc đôn nơi góc phòng, thiu thỉu ngủ. 

Lại một hôm nữa tôi đến Hải Đức vào buổi 
chiều. Hòa thượng Giám Viện nằm trên võng 
cột dưới giàn hoa bạch chỉ cạnh hiên phía đông 
chùa. Ông Trần Đình Lạc một người bạn đồng 
sự với tôi và là đệ tử thân tín của Hòa thượng, 
ngồi bên võng, trên mé thềm hiên chùa. Thấy 
tôi Hòa thượng ngồi dậy bảo ông Lạc đi bưng 
ghế. Tôi không ngồi ghế mà ngồi ngay nơi chỗ 
ông Lạc đã ngồi. Hòa thượng vui vẻ nằm lại 
xuống võng, cùng tôi nói chuyện. Nhân thấy 
ông Lạc cầm quyển kinh DUY MA CẬT, tôi nhớ 
đến bài từ TÔ ĐÔNG PHA tặng TRIỆU VÂN: 

 
Bạch phát thương nhan  
Chánh thị Duy Ma cảnh giới,  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      18 

Không phương trượng tán hoa hà ngại 
Chu Thần trợ điểm 
Cánh kế hoàn sinh thái. 
 
Tôi cao hứng ngâm khẽ. Ông Lạc yêu 

cầu tôi giải nghĩa. Tôi giảng: 
Tóc bạc da mồi, chánh là cảnh giới của 

Duy Ma Cật. Nơi phương trượng trống 
không, nàng thiên nữ tán hoa, ngại gì mà 
không điểm giúp một nụ cười thơm thắm, 
để cho mái tóc già này xanh xanh trở lại. 
Một khay trà bưng ra. Mùi hoa sói thơm 
ngát làm cho hương vị thêm nồng.  

- Biết rằng Hòa thượng Giám Viện là 
một nhà sư giữ giới rất nghiêm, nhưng tâm 
hồn luôn phóng khoáng, nên tôi không 
ngần ngại, đem câu chuyện tình giữa TÔ 
ĐÔNG PHA và TRIỆU VÂN kể cho ông Lạc 
nghe, rồi nói:  

- Ông Tô sánh Triệu Vân với Thiên Nữ 
Tán Hoa của Duy Ma Cật. Thượng tọa Giám 
Viện liền kể sự tích Duy Ma Cật cho ông Lạc 
và tôi nghe... Câu chuyện nối tiếp từ Duy 
Ma Cật-Đông Pha đến Đông Pha-Phật Ấn... 
Khách đến Đại đức Trừng San ân cần mời 
vào nhà tiếp tân. Nhờ vậy mà câu chuyện 
phong lưu dưới giàn hoa không bị gián 
đoạn... Trí óc tôi đương cặm cụi quay lại 
cuốn phim "Chùa Hải Đức" thì tai vụt nghe 
“Bạch Hòa thượng". Phim đứt. Tôi giựt mình 
nhìn quanh: Bên cạnh Hòa thượng Trí Thủ, 
một Sa di đương đứng khép nép và ngoài 
sân có bốn, năm vị khách đàn ông có đàn 
bà có, đương đứng chờ. Tôi vội vàng đứng 
dậy. Hòn thượng cũng đứng dậy đưa tôi ra 
cửa... 

Từ ấy cho đến ngày Hòa thượng viên 
tịch, trên 10 năm trời (1974 - 1985), tôi 
không gặp lại Hòa thượng lần nào nữa. 

 Không gặp nhưng tôi vẫn luôn luôn 
nhớ Hòa thượng và tin tức về Hòa thượng 
tôi vẫn biết được đại cương... 

Hòa thượng THÍCH TRÍ THỦ đã qua đời, 
nhưng tình Hòa thượng còn mãi trong lòng 
tôi. Hình ảnh Hòa thượng thường hiện rõ 
trong tâm trí tôi, với mùi hoa tường vi, mùi 
hoa sói với phong cảnh chùa Hải Đức tuy 
quen thuộc song luôn luôn mới mẻ trong 
bầu không khí u tịch thanh cao. 

Và ngày hôm nay, 1 tháng 9 năm Bính 
Dần, tức 21 tháng 10 năm 1986, lúc 4 giờ 
30 sáng, nằm nghe chuông chùa Hải Đức 
như thường lệ, tự nhiên tôi nhớ Hòa thượng 
da diết. Hai hàng lệ chảy ròng ròng!  

Người già hạt lệ như sương 
Mình già  hạt lệ lại thường như mưa! 
 
Để dâng lên Giác linh Hòa thượng, tôi 

viết chương ký ức này. Nhớ gì viết nấy, nhớ 
đến đâu viết đến đó, không lập ý, không bố 
cục. Chăm chỉ viết từ lúc mặt trời mọc đến 
lúc mặt trời lặn. Viết với tấm lòng kính cẩn 
chân thành. 

 
 

CÔ ĐỘC HÀNH 

 
giữa phố đông người, ta lang thang 
một mình ta một cõi trăng vàng 
trăng nhìn xuống gượng cười bỡ ngỡ 
ta cũng cười nhưng hồn mê man 
 
giữa phố đông người, ta lẻ loi 
mắt đã niêm phong hết nửa đời 
người trong huyên náo tình mê đắm 
ta vào thinh lặng với chơi vơi 
 
giữa phố đông người, ta với ta 
tóc xanh phủ xuống mộng chưa già 
ta đi rong hát niềm cô độc 
nụ cười thu hết gió mây qua 
 
giữa phố đông người, ta dạo chơi 
tất cả trần gian một tiếng cười. 
 
 
HOÀI HƯƠNG 

 
rừng mờ mấy dặm sương 
tà huy chen sắc lục 
thăm thẳm cuối con đường 
đèn nhà ta sáng - tắt? 
 
cách trở đường trăm dặm 
sinh ly đã bấy chầy 
nghe giọng kêu bìm bịp 
sầu kia  như càng say 
 
 xa nhà đã ba xuân 
niềm riêng canh cánh lòng 
hớp rượu chiều nghe đắng 
tình chung, ai hiểu không? 

 

 
PHÙ DU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      19 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

HỎI: Hành động của từ bi yêu thương đơn 
giản nhất nhưng có tác dụng nhất là gì? 

ĐÁP: Đơn giản nhất? Hiệu quả nhất? Tôi 
không biết. Tôi nghĩ quý vị phải chú ý hơn đến 
thế giới nội tại của chúng ta. Đó có nghĩa là 
một thế giới của tâm lý, cảm xúc và tư tưởng. 
Mặc dù vào thời xưa những thứ này hiện hữu 
như một bộ phận của tôn giáo và triết lý, 
thường thường tôi phân chia chúng thành 3 
con đường. 

Trong Phật giáo, tôi phân chia chúng 
thành khoa học Phật giáo, triết học Phật giáo, 
và tín ngưỡng Phật giáo. Triết học Phật giáo, 
đến một mức độ nào đó, và chắc chắn tín 
ngưỡng Phật giáo, là chỉ dành cho Phật tử, và 
không có liên hệ gì với những người khác. 
Nhưng khoa học Phật giáo là điều gì ấy chung. 
Bây giờ ở phương Tây, các nhà khoa học đang 
làm việc với não bộ, thần kinh, và cảm xúc của 
con người đang bắt đầu quan tâm vào những 
thông tin chi tiết hơn từ truyền thống Ấn Độ cổ 
xưa. Cho nên, tôi nghĩ là nó hữu ích. Để có 
thêm những thông tin nào đó, trải nghiệm bởi 
chính ta. Đó là những gì tôi có thể nói – phần 
còn lại thì tôi không biết. 

HỎI: Ngài có viễn tượng căn bản nào cho 
toàn thế giới, mà ngài cảm thấy có thể đạt 
được một cách thực tiển trong vài thập niên 
tới? 

ĐÁP: Tôi nghĩ rằng trong chính thế kỷ 
này, nếu chúng ta nổ lực, một cách chính yếu 
qua giáo dục, thì tôi nghĩ một thế giới thân 
hữu hơn, hòa bình hơn, và yêu thương hơn có 
thể thành tựu. Một thế giới phi quân sự hóa – 
tôi không biết. Nhưng chắc chắn, tỉ lệ của xung 
đột sẽ giảm thiểu. Loại thế giới tốt đẹp hơn 
như thế là rất có thể, nói một cách thực tiển. 

Ồ, tôi muốn thêm một thứ nữa. Trong thế 
giới vật chất, một vấn nạn là khoảng cách giữa 
giàu và nghèo. Điều này là thật sự không chỉ ở 
cấp độ thế giới mà cũng ở mức độ quốc gia. 
Hãy nhìn vào USA, nơi những nhà tỉ phú đang 
gia tăng, nhưng bộ phận nghèo hơn của người 
nghèo vẫn tiếp tục nghèo. Tôi nghĩ Singapore 
có thể khá hơn – gần như một thị quốc, có 
phải không? Tôi nghĩ khoảng cách này có thể ít 

hơn ở đấy, tôi không biết. Bằng như khác hơn, 
ở Ấn Độ, bất hạnh thay như ở Trung Hoa cũng 
vậy, khoảng cách giữa nghèo và giàu đang gia 
tăng một cách nhanh chóng. Điều này không 
phải sai lầm một cách đạo đức, mà cũng là một 
nguồn gốc của rắc rối thực tế. Tôi nghĩ chúng 
ta nên bày tỏ vấn nạn này một cách nghiêm 
túc. Điều đó là rất quan trọng. 

Đây là nơi mà vai trò của yêu thương trở 
thành quan trọng – gia đình hay xã hội giàu có 
hơn nên quan tâm nghiêm túc trong nhu cầu 
của khu vực nghèo hơn của thế giới. Trong một 
quốc gia cũng vậy, người giàu sang hơn bố thí 
giáo dục, y tế, kỷ năng, hay khí cụ cho người 
nghèo và không nên khinh rẻ họ; phải nên giúp 
đở họ có được sự tự tin. 

Tôi không tin bất cứ người nào sinh ra thấp 
kém hay cao thượng. Xét cho cùng những sự 
phân chia này là sáng tạo của chúng ta. Có lần, 
khi ở Nam Phi, tôi đã viếng thăm một gia đình 
da đen, nơi một người trong gia đình là giáo 
viên. Và việc này chỉ mới sau khi thay đổi, với 
Nam Phi trở thành một quốc gia dân chủ. Cho 
nên tôi đã nói với gia đình, “Hiến pháp của quý 
vị đã thay đổi, mọi người bình đẳng, không  
còn bất cứ sự phân chia chủng tộc hay những 
sự phân biệt chủng tộc – nhưng theo tinh thần 
và cảm xúc cần có thời gian để hòa hiệp.” Rồi 
tôi trình bày, “Bây giờ cộng đồng da đen phải 
lãnh nhận trách nhiệm trọn vẹn, và nhận thức 
nó qua giáo dục, huấn nghệ, và sự tự tin.” Và 
rồi người giáo viên đó đã nói với tôi, “Não bộ 
của chúng tôi yếu kém. Chúng tôi không thể 
sánh ngang với người da trắng.” 

Ngay lúc ấy tôi cảm thấy rất buồn. Đó là 
nguồn gốc của vấn nạn bây giờ. Tôi nói với 
người ấy, “Hoàn toàn sai. Từ lúc sinh ra, não bộ 
của chúng ta giống nhau. Sự khác biệt trong 
màu da chi là bề ngoài. Một cách căn bản 
chúng ta là những con người giống nhau – cùng 
tiềm năng, cùng năng lực.” Tôi kể cho ông ta 
thí dụ về hoàn cảnh Tây Tạng. Tôi nói với ông 
ta rằng nếu mọi người có cùng cơ hội, thì 
chúng ta có thể chứng minh rằng chúng ta là 
giống nhau, chúng ta bình đẳng. Tôi đã bàn 
luận rất lâu với ông ta. Rồi thì cuối cùng, với 
những cái nhìn xa xăm, thầm thì với tôi, người 
ấy đã tự tin rằng chúng ta là giống nhau . Vào 

ĐỨC ĐẠT LAI LẠT MA 

NÓI VỀ  PHẬT GIÁO ỨNG DỤNG 
 

Tác giả: ĐỨC ĐẠT LAI LẠT MA  
Chuyển ngữ: Tuệ Uyển 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      20 

lúc ấy, tôi cảm thấy khuây khỏa vô vàn – tối 
thiểu thái độ tinh thần của một người bây giờ 
đã thay đổi!  

HỎI: Làm sao chúng ta biểu lộ lòng yêu 
thương đến người nào đó đã tứng làm tổn 
thương đến người khác? 

ĐÁP: Như tôi đã đề cập trước đây, lòng 
yêu thương định kiến và lòng yêu thương vô tư 
là hai thứ. Lòng yêu thương định kiến, một 
cách phổ thông là sản phẩm của sinh học. Nó 
đến với chúng ta từ lúc sinh ra. Rồi thì với sự 
giúp đở của trí thông minh và tri thức của 
chúng ta – một kiến thức về những hậu quả 
dài hạn và ngắn hạn – lòng yêu thương của 
chúng ta trở thành vô tư. Loại yêu thương 
không định kiến ấy sinh ra từ tuệ trí hay tri 
thức, có thể mở rộng đến kẻ thù ta. Có những 
lý do cho điều này. Người tạo ra tổn thương 
đến người khác thực hiện vì cảm xúc tiêu cực. 
Cho nên có một loại lý 
do để cảm nhận quan 
tâm đến người đó. 

Rồi thì, dĩ nhiên, có 
hai thứ - về phía nạn 
nhân và về phía thủ 
phạm. Về lâu về dài, có 
lý do hơn để quan tâm 
cho thủ phạm, bởi vì, 
trước nhất, theo tôn 
giáo hữu thần, người ấy 
đang hành động chống 
lại mong ước Thượng 
Đế và sẽ phải đối diện 
với những hậu quả tiêu 
cực. Quan điểm của tôn 
giáo vô thần là thủ 
phạm gây tổn thương 
tích lũy nghiệp chướng tiêu cực, vì thế không 
chóng thì chầy, xét cho cùng người ấy phải đối 
diện với những hậu quả tiêu cực. Thế nên có lý 
do hơn để quan tâm cho thủ phạm. Về mặt 
khác, vì nạn nhân đã đau khổ rồi, theo quan 
điểm hữu thần, Thượng Đế bây giờ sẽ chăm 
sóc cho người ấy nhiều hơn và theo quan điểm 
vô thần, người ấy đã đóng lại một chương của 
nghiệp xấu cân bằng trong quá khứ. Điều này 
có lý không? Ngay cả theo quan điểm thế tục, 
người làm sai – thủ phạm gây tổn thương, kẻ 
sát nhân, kẻ trộm, kẻ lừa dối, ngược đãi tình 
dục – sẽ phải đối diện với những hậu quả của 
luật lệ. Cho nên có lý do để quan tâm đến 
người làm sai. Và trên căn bản ấy, ta mở rộng 
lòng yêu thương đến người làm sai. 

HỎI: Ngài có xem môi trường là một loại 
phẩm vật quý cho người giàu, và chúng ta có 
thể làm gì để duy trì cân bằng giữa lòng yêu 
thương cho người khác và hành tinh của chúng 
ta? 

ĐÁP: Vấn đề môi trường, đối với tôi, là 
một vấn đề mới và sự thấu hiểu mới. Khi 
chúng tôi ở Tây Tạng, khí hậu khô và nóng, 
dân số ít ỏi, tất cả các nguồn nước đều có thể 
uống – không có vấn đề gì. Cho nên chúng tôi 

không có ý kiến gì về nước ô nhiễm. Vì thế 
cuối cùng, như một kết quả của nhiều lần gặp 
gở với những nhà khoa học và chuyên môn về 
sinh quyển, tôi đã chú ý đây là một vấn đề rất 
nghiêm trọng như thế nào. Hành tinh này của 
sáu tỉ con người là ngôi nhà duy nhất cho sáu 
tỉ người ấy. Mặt trăng trong xinh đẹp trong 
màn đêm – có rất nhiều thơ ca về mặt trăng – 
nhưng nếu chúng ta đánh mất ngôi nhà của 
chúng ta và cố gắng để định cư trên mặt 
trăng, điều đó sẽ là vô vọng. Tôi nghĩ hành 
tinh xanh này là ngôi nhà duy nhất cho nhân 
loại và những sinh vật khác. 

Tôi nghĩ sự hâm nóng địa cầu có thể là 
qua việc mặt trời và vị trí của hành tinh chúng 
ta với mặt trời – là ở ngoài sự kiểm soát của 
chúng ta. Tôi nghĩ 5 tỉ năm trước đây, khi hành 
tinh này dần dần hình thành, hoàn cảnh không 
như thế. Do vậy, trong tương lai, sau vài tỉ 

năm nữa, mặt trời của 
chúng ta sẽ biến mất. 
Vì thế những thứ này là 
một câu hỏi khác. 
Nhưng với một phạm vi 
nào đó, qua sai sót của 
chúng ta, chúng ta đã 
tạo ra vấn đề lớn với sự 
hâm nóng địa cầu. Đây 
là một vấn đề rất 
nghiêm trọng hiện nay. 
Một nhân tố khác là sự 
chém giết là thứ mà tôi 
đề cập. 
Nhưng sự suy thoái môi 
trường là vô hình. 
Không có nhiều sự chú 
ý, nó đang ảnh hưởng 

hơi thở của chúng ta, lá phổi của chúng ta, đôi 
mắt của chúng ta, là những thứ có thể chúng 
ta không chú ý cho đến khi quá trể. Do thế, 
điều này nghiêm trọng hơn. Chúng ta phải chú 
ý nhiều hơn đến vấn đề này. Vấn đề này không 
là một sự công bằng mà chúng ta chỉ có thể 
nói thôi – đây là một việc thực hành. Vì vậy, 
việc nghĩ về môi trường phải nên là một bộ 
phận của đời sống hàng ngày của chúng ta. Sự 
đóng góp bé nhỏ vớ vẩn của tôi đối với vấn đề 
đó, tôi nghĩ bây giờ là đã vài thập niên, là tôi 
chưa bao giờ dùng bồn tắm, chỉ vòi bông sen 
thôi. Ngay cả thế, tắm rửa mỗi ngày – một lần 
buổi sáng và một lần buổi tối là – là một sự xa 
xỉ lớn. Cho nên việc hành động có trách nhiệm 
đối với việc thiếu nước hay điện năng, tôi nghĩ 
nên là một phần của đời sống hàng ngày. 

Việc quan tâm này có thể liên kết với yêu 
thương như thế nào? Trong trách nhiệm để 
bảo vệ hành tinh, nổ lực cá nhân có thể không 
có gì ấn tượng. Nhưng nếu một người thực 
hành sự quan tâm – và rồi mười người, một 
trăm người, một nghìn người – họ cuối cùng có 
thể làm nên một sự khác biệt. Do thế sự khởi 
đầu đến từ cá nhân. Tôi thường gọi điều này là 
một ý nghĩa của “trách nhiệm toàn cầu” – một 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      21 

cảm nhận cho sự cát tường của toàn nhân loại. 
Cho nên ở đây là sự nối kết với lòng yêu 
thương. Nó đến từ cả ý nghĩa của sự quan tâm 
cho người khác, và và một cảm nhận cho sự 
quan tâm đến chính mỗi cá nhân. 

Thật sự, mỗi người trước tiên yêu thương 
chính mình. Điều này là rất thiết yếu. Cho nên, 
trước nhất chăm sóc tối đa cho chính mình; và 
rồi vì lợi ích của chính mình, hãy mở rộng tình 
yêu đến những người khác. 

HỎI: Khi HIV tiếp tục tàn phá dân số Phi 
châu, ngài nghĩ chúng ta có thể làm gì để làm 
cho mọi người quan tâm đến nó cùng biểu lộ 
lòng yêu mến (từ ái) và thương cảm (bi mẫn) 
cần thiết để làm cho cơn dịch này biến đi? 

ĐÁP: Dĩ nhiên, trước nhất, tôi nghĩ ở đó 
đã có một số nghiên cứu hoàn tất về HIV. 
Hàng triệu đô la đã được sử dụng. Tôi nghĩ là 
điều này nên tiếp tục, và tôi cũng hy vọng sẽ 
cho chúng ta một số kết quả nào đó. Bước tiếp 
theo của sự tỉnh thức là giáo dục. Có một số 
trường hợp HIV có thể lan truyền qua sự 
truyền máu; nhưng trong hầu hết mọi trường 
hợp thì qua tình dục, có phải thế không? Vậy 
thì có thể bao cao su nên sẳn sàng. (Cười) có 
thêm một điều nữa – tôi nghĩ cộng đồng không 
nên phủ nhận hay quay mặt với những bệnh 
nhân này. 

HỎI: Một số người có xu hướng kém lòng 
từ bi yêu thương một cách tự nhiên. Có cách 
nào để trau dồi lòng từ bi yêu thương cho mọi 
người trong đời sống của họ không? 

ĐÁP: Vào lúc khởi đầu của đời sống chúng 
ta – lúc sơ sanh – tôi không nghĩ có nhiều khác 
biệt. Nhưng sau khi sanh ra, từ ngay ngày đầu 
tiên và qua những tháng năm, những môi 
trường và điều kiện khác biệt biến chúng ta 
thành những loại người khác biệt. Đó là tại sao 
thật cực kỳ quan trọng để cung cấp đứa trẻ 
tình cảm tối đa từ cha mẹ; và cho phép bà mẹ 
- đặc biệt là bà mẹ - có nhiều thời gian hơn với 
đứa bé. Và thay vì bất cứ loại sửa nào khác, thì 
tôi cảm thấy sửa của chính bà mẹ là tốt nhất 
cho đứa bé. 

Nhẫn nại cũng là một vấn đề thật sự quan 
trọng. Thời gian cũng là một nhân tố. Biến điều 
gì đó từ tốt sang xấu là rất dễ. Nhưng thay đổi 
điều gì đó từ xấu sang tốt phải cần một thời 
gian dài và cần nổ lực hơn, thế nên tự nhiên nó 
cũng cần nhẫn nại hơn. Vào một ngày nọ, trên 
máy bay từ Tokyo sang Seatlle, có một đôi vợ 
chồng với hai đứa con nhỏ. Lúc đầu, chúng 
dường như rất dễ thương. Tôi cho đứa bé trai 
một vài viên kẹo – tôi nghĩ một đứa là con trai, 
và đứa kia là con gái. Sau đó, cả đêm đứa lớn 
ngủ rất ngon lành; nhưng đứa nhỏ cứ khóc la, 
và xoay sở. Rồi thì cuối cùng người cha im 
lặng, rồi ngủ. Nhưng người mẹ dành trọn cả 
đêm chăm sóc đứa bé ấy. Vào lúc ấy tôi nghĩ, 
nếu là tôi, thì tôi có thể không kiên nhẫn trọn 
vẹn. Cảm ơn. 

HỎI: Với tất cả bất mãn, tội ác, phân biệt 
chủng tộc, và thù hận, như những con người, 

chúng ta có thể làm gì để hòa nhập từ bi yêu 
thương, để tạo nên một sự khác biệt trong đời 
sống của người khác và xã hội của chúng ta? 

ĐÁP: Giống như bất cứ vấn nạn nào khác, 
chúng ta cần những giải pháp dài hạn và những 
giải pháp ngắn hạn. Với những giải pháp dài 
hạn, như tôi đã đề cập rồi, chúng ta nên sử 
dụng giáo dục để thúc đẩy và làm cho mọi 
người nhận thức thấy các giá trị nội tại của họ. 
Đó là cách duy nhất về dài lâu. Một xã hội hòa 
bình không thể được mang đến bằng quy định, 
mệnh lệnh, hay bắt nạt – thế đó là khó khăn. 
Nó chỉ đến một cách chân thật nếu mọi cá 
nhân tự nguyện với năng lực của họ. Đó là tại 
sao chúng ta cần tỉnh thức về giá trị nội tại 
này. 

Về mặt khác, với giải pháp ngắn hạn, tôi 
không biết. Tôi không có kinh nghiệm đặc biệt. 
Có lẽ  nó có thể được hoàn tất bằng việc thực 
hiện một sự nối kết hữu quan nào đó. Khi tôi 
viếng Bắc Ái Nhĩ Lan, tôi thấy những nạn nhân 
của xung đột từ hai nhóm tôn giáo. Tôi đã đến 
đấy hai hay ba lần. Một lần nọ, tôi được viếng 
thăm một nhóm nạn nhân. Khi tôi bước vào 
phòng đó, khuôn mặt mọi người căng thẳng và 
không cười, giống như sẳn sàng để chiến đấu. 
Không khí, ở cả hai phía đầy thù oán. Sau đó 
chúng toi ngồi xuống và nói chuyện. Lúc mới 
đầu, tôi lắng nghe kin nghiệm của họ. Tất cả 
đều là một loại kinh nghiệm rất khủng khiếp. 
Rồi thì, tôi cố gắng để làm cho không khí hơi 
lắng xuống bằng nụ mĩm cười, chia sẻ một vài 
câu nói đùa, những thứ như thế. Cuối cùng, họ 
đã làm tôi hơi ấm áp, và chúng tôi dần dần có 
một sự trao đổi rất nghiêm túc. 

Khi tôi đến Bắc Ái Nhĩ Lan lần sau, sau một 
hay hai năm, tôi đã viếng những nạn nhân này 
lần thứ hai, và có một sự khác biệt lớn. Ngay từ 
lúc đầu,  mọi người đã  mĩm cười. Có một người 
đàn ông trong họ được diễn tả như một anh 
hung, tôi nghĩ ông khoảng mười ba hay mười 
bốn khi một viên đạn cao su bắn trúng ông 
(điểm giữa hai chân mày), lập tức ông mất thị 
lực. Dĩ nhiên, do bởi đau đớn, vào lúc ấy, cậu 
bé bất tỉnh. Khi tỉnh lại, ông ta đã bị  mù. 
Nhưng không có sân hận hay thù oán trong 
ông – chỉ hối tiếc rằng ông ta không còn có thể 
thấy khuôn mặt bà mẹ, ông đã nói tôi như thế. 
Như một kết quả, khi tôi gặp nhóm người này 
lần đầu tiên, người đàn ông mù vẫn tĩnh lặng 
và có một nụ cười mĩm trên khuôn mặt. Khi tôi 
gặp ông trong lần thứ hai, ông đã có một người 
vợ xinh đẹp và hai đứa con – hai đứa con gái 
rất dễ thương. 

Cho nên thái độ tinh thần thật sự làm nên 
một khác biệt lớn trong đời sống các bạn. 
Những nạn nhân của cùng tai họa, một số mãi 
giữ sự sân hận và thù oán suốt cả cuộc đời họ, 
và những năm tháng của họ thì căng thẳng và 
khó khăn. Cậu bé này, ngay từ lúc khởi đầu, 
không sân hận hay thù oán. Do vậy, cuộc sống 
của ông ta – mặc dù không còn thấy được nữa 
– thì vẫn rất hạnh phúc ở đấy. Thế nên, có lẽ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      22 

câu chuyện này, cùng sự chia sẻ và kể lại 
những câu chuyện như vậy, nếu nó là một 
khu vực thật sự rắc rối, thì tôi nghĩ thật 
đáng để mời người anh hung của tôi, tôi 
nghĩ thật là tuyệt vời, tôi nghĩ thế giới bên 
ngoài không biết gì nhiều về con người này. 
Vì vậy tôi nghĩ cái chính là tạo nên mối 
quan hệ bè bạn, đầu tiên là từ bên trong ra 
bên ngoài. Rồi dần dần sự cản trở đáng sợ 
giảm thiểu, và sau đó chúng ta có thể thực 
hiện những sự thảo luận nghiêm túc hơn, 
tôi cảm thấy như vậy. Tôi nghĩ với sự giảng 
giải tốt đẹp hơn, sự tỉnh thức tốt đẹp hơn, 
phối hợp tốt đẹp hơn,  thì những điều này 
sẽ dần dần thay đổi. Tôi nghĩ như thế đó. 

HỎI: Từ bi yêu thương và trách nhiệm 
công dân là những từ ngữ với các sự diễn 
dịch bao quát và có nhiều ý nghĩa. Có một 
định nghĩa phổ quát hiệu quả đủ để nối kết 
con người, mặc cho những khác biệt về tôn 
giáo, thứ bậc, tuổi tác, và giới tính không? 

ĐÁP: Tôi nghĩ trách nhiệm công dân có 
nghĩa là một cảm nhận trách nhiệm nào đó 
cho xã hội. Bản chất căn bản của con người 
là một tạo vật xã hội. Trước tiên hết, tôi 
không hiểu ý nghĩa chính xác của thuật ngữ 
Anh văn này – “civic responsibility – trách 
nhiệm công dân”. Như tôi đã đề cập, ngoại 
trừ chúng ta có cảm nhận của việc quan 
tâm hay chăm sóc cho sự cát tường của 
người khác, thì loại trách nhiệm ấy khó để 
có. Cho nên rõ ràng đây là sự nối kết này. 

Bây giờ, từ bi yêu thương là ý nghĩa 
quan tâm cho sự khổ đau của người khác; 
tôi nghĩ phần đó là giống nhau đối với tất 
cả mọi truyền thống tôn giáo. Từ ái và bi 
mẫn tôi nghĩ là giống nhau. Nhưng rồi thì 
với khái niệm Thượng Đế, phía trí tuệ là 
khác. Như tôi đề cập trước đây, bây giờ có 
sáu tỉ con người, thì chúng ta phải tìm ra 
một phương pháp phổ thông vốn trên căn 
bản của cảm nhận chung, kinh nghiệm 
chung. Tình cảm giữa bà mẹ và con cái là 
phổ thông. Nó ngay cả chung với những 
động vật có vú mà đời sống của chúng lệ 
thuộc vào bà mẹ, chó và mèo. Chúng ta 
cũng giống như chúng thôi, cùng mô thức. 
Cho nên con người chúng ta, do bởi sự 
thông minh và bây giờ là những khám phá 
của khoa học, có thể có một tâm thức từ bi 
yêu thương hơn. Não bộ thể hiên chức năng 
tốt đẹp hơn, thì sức khỏe thân thể cũng tốt 
đẹp hơn. Tôi nghĩ những thứ này là phổ 
quát. Do vậy hãy sử dụng những thứ này 
như căn bản của giải thích về tầm quan 
trọng của từ bi yêu thương. Như thế đó, tôi 
nghĩ, cung cách thế tục, điều đó là rất, rất 
quan trọng. 

Cảm ơn. 
 

(Trích từ quyển The Big Book of Happiness) 
Ẩn Tâm Lộ, Sunday, January 21, 2018 

   

 
 
 
 
 
 
 

KHÓC TỐ NHƯ 
 

(cảm tác nhân đọc Thư Tòa Soạn CP số 72 
có nhắc đến Nguyễn Du, Truyện Kiều) 
 
Thời gian đi mãi không dừng 
Hai trăm năm đã trôi qua dòng đời 
Nhớ Người, dâng nén tâm hương 
Truyện Kiều còn đó… não nùng bi ai! 
Nguyễn Du có thấy lòng đau 
Khóc Người… khóc tới ngày sau vẫn còn! 
Xót xa nước mắt tuôn trào 
Nguyễn Du ngọn bút thi hào tài danh 
Cũng đâu sống tới trăm năm 
Chim trời gẫy cánh, hoa xuân héo tàn 
Nghìn xưa cho tới nghìn sau 
Cổ kim chung một mối sầu chia phôi 
Lầu thơ cỏ đã lấp rồi 
Mộ phần cũng đã đổi dời… còn đâu! 
“Oan khiên vùi dập Thúy Kiều 
Sông Tiền Đường cũng dự phần bể dâu” 
Lặng nhìn nước chẩy qua cầu 
Nghe sao tê tái thương Kiều truân chuyên! 
Nguyễn Du một cõi văn chương 
Đường trần lạc bước ngỡ ngàng… Chao ôi! 
Người đi để lại gì không? (*) 
Nguyễn Du để lại vô bờ tình thương 
Bao nhiêu cát bụi bên đường 
Ném theo hưng phế vào dòng ảo hư 
Dân gian vẫn khóc Tố Như 
Hay là khóc bởi đoạn trường đời ta!? 
 
Người đi, đi mãi… lệ nhòa 
Ơi hồn phiêu bạt chốn nào, nơi đâu? 
Mấy vần tưởng niệm Nguyễn Du 
Mong người yên giấc thiên thu an lành. 
 

 

DIỆU VIÊN 
 

______ 
 

(*) Ta còn để lại gì không? (thơ Vũ Hoàng 
Chương) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      23 CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018     23 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      24 

LTS: Một cây bút tài hoa viết về một cây bút 
tài hoa khác trong Ni giới. Có thể xem đây là 
một trong những bài điếu văn đặc sắc nhất của 
văn học Phật giáo Việt Nam từ trước đến nay. 

 
Nam-mô Phật Bổn sư Thích-ca Mâu-ni 

 
Hôm nay huynh đệ chúng con, đại diện Ni 

chúng thiền viện Viên Chiếu vô cùng xúc động 
trước tin buồn Ni trưởng Như Thủy viên tịch. 
Nơi xa xôi, chúng con xin hướng về Giác linh Ni 
trưởng Như Thủy kính thành một tấc lòng 
tưởng niệm. 

Thật là đất trời ảm đạm, buồn tiếc thương 
khắp mấy không gian. Ni trưởng Như Thủy, 
một đời tài đức vô song, cả huynh đệ không ai 
sánh kịp. Một thuở học chung nơi Vạn Hạnh, đi 
về chung lối Dược Sư. Bạn bè đồng liêu chia 
ngọt sẻ bùi, trong đại chúng tiếng cười còn 
đọng. Văn thơ lưu loát, vẽ một nét nên tranh, 
thơ đôi câu làm ngơ ngẩn biết bao cô ni trẻ. 

 
“Một đôi thùng gánh hai trăng 
Một tâm tư trải mấy hằng hà sao.” 
(thơ Như Thủy) 
 
Tiếng khánh quá đường kêu gọi giờ thọ 

thực, chiếc bát chỗ ngồi cùng huynh đệ bên 
nhau. Giờ niệm Phật, tụng kinh, màu y áo vẫn 
thơm hương trầm chánh điện. Đi dạy học nơi 
Huê Lâm, tiếng giảng bài làm xao động cả lớp. 
Bài văn đăng nơi Giác Ngộ, ý tứ ngôn từ làm 
khâm phục độc giả gần xa. 

 
“Ta đứng đó áo nâu dài sám hối 
Nhạt nhòa bay quên ngày tháng si mê.” 
(thơ Như Thủy) 
 
Vì thao thức trên đường học đạo, chân 

diện mục chưa khám phá, chưa thấu tỏ nguồn 
tâm, không đành để một đoạn nhân duyên qua 
mất. 

 
“Mùa xuân ta lên núi 
Hăm hở làm sơn đồng 
Bỏ con đường khói bụi 
Cho sách vở vời trông.” 
(thơ Như Thủy) 
 
Trên núi Tao Phùng, đảnh lễ Hòa thượng 

Ân sư, nhập Ni chúng Bát Nhã, học thiền kinh 
thiền lý, tọa thiền sám hối, vất vả chiến đấu 

Tưởng Niệm Ni Trưởng Thích Nữ Như Thủy 
  

THÍCH NỮ NHƯ ĐỨC 

với ma hôn trầm trạo cử. Gánh nước từ dưới 
núi lên viện, vác củi qua mấy đoạn dốc gập 
ghềnh, mồ hôi tuôn ướt áo, vẫn mơ làm thiền 
sinh, đầu gậy khêu nhật nguyệt. 

 
“Học trồng hoa trên đá 
Chân bước mòn sơn khê 
Bao mùa thu trút lá 
Sao chưa tỏ lối về.” 
(thơ Như Thủy) 
 
Đường Thạch Đầu, đường Đại Mai, đồi Tự 

Tại bao phen nhìn tà áo Thầy bay như giấc 
mộng. Tiếng giảng kinh, lời nhắc nhở, thiền 
đường Chân Không vang lời Thầy thức tỉnh. 
Hãy ra khỏi lối mòn chấp vọng tình vọng thức, 
hãy buông đi bóng hình hư ảo không thật. 
Nhận lấy ông chủ nơi mình, tự do tự tại, không 
chịu để người khuất phục. Một phen giữ chặt 
đường lối nhà Thiền, dù nóng bức khó khăn, 
tâm không lay chuyển. 

Chưa đủ nội lực công phu, thời thế một 
phen chuyển động, làm người đầu tiên xuất 
phát xuống rừng. Thiền viện Viên Chiếu, đất 
Long Thành rừng hoang gai góc bốn bề. Tay 
cào tay cuốc, con dao cây rựa dọn rẫy đắp bờ 
đê. Sức vóc như thanh niên, không con ma 
khó khăn nào làm nhụt chí. Đất bốn bề có 
chao nghiêng, một nụ cười hòa tan tất cả. Chị 
em bên củ khoai củ sắn, trổ tài làm tàu hũ 
nấm rơm. In một cái bánh khoai mì to bằng 
bàn tay, chấm nước tương muối ớt cho đầy 
bụng đói. 

Ni trưởng Thích Nữ Như Thủy trong một buổi giảng tại Đức Viên 
tịnh uyển, thành phố  Los Catos, California, Hoa Kỳ 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      25 

Không hề gì, không gian thời gian của một 
miền rừng heo hút. Đốt lửa nấu bánh, ca hát 
suốt đêm đợi giao thừa năm mới. Làm đạo diễn 
xúi bầy em đóng vai trò, cười nghiêng ngả bên 
gốc cây rừng. Dựng tấm bảng dạy chữ Nho 
“Chi hồ giả dã”, chị và em lấm bùn đất đầy áo, 
vẫn miệt mài ôn kinh kệ lời xưa. Thầy từ núi 
Chân Không về khuyên dỗ, sương sớm còn đẫm 
hoàng y. Từng lời Tổ, từng lời thiền, chim trên 
cành nằm im nghe ngóng. 

 
“Gió rừng vẳng tiếng Honda 
Rủ nhau ta vác cuốc ra đón Thầy.” 
(thơ Như Thủy) 
 
Một tập tranh ký họa, còn như in Viên 

Chiếu Lục, vẽ lại một thời thế đó. Mười hai 
ngày lao động, công trường Vĩnh An nổi tiếng 
như cồn. Mới hay, sẵn ngòi bút tài hoa thì thế 
gian trở thành tranh vẽ. Lên pháp tòa thuyết 
pháp, chuyện xưa chuyện nay, Hư Hư Lục đến 
giờ vẫn còn xuất bản. Ngôn ngữ như lưu, cười 
nói giảng dạy mà trẻ già cuồn cuộn kéo theo. 
Cô Như Thủy, một thời là biểu tượng chư ni ái 
mộ.   

Với huynh đệ tận tâm hết lòng, với biển 
đời cơ khổ lòng bi thương muốn làm Bồ Tát ra 
tay tế độ. Chẳng ngại ngần với cuộc đời nhiều 
bí mật chông gai. Rồi từ đó, tiếng tăm lại in 
thêm một trang sách khác. 

Xa cách bấy lâu, vẫn trông về chùa xưa 
chúng cũ, tin tức hỏi han, chia sẻ với huynh đệ 
mỗi lúc gặp việc bất bình. Như ngày xưa hay 
ngâm câu thơ Lục Vân Tiên: 

 
“Anh hùng tiếng đã gọi rằng 
Giữa đường dẫu thấy bất bằng mà tha.” 
 
Người như vậy, tài hoa như vậy, sao chẳng 

để cho trọn hưởng tuổi trời. Đất Việt, đất Mỹ xa 
xôi, chẳng thể nào có mặt trong giây phút cuối. 

Một nén tâm hương, đôi dòng chữ thảo, có 
khi đợi mất đi rồi mới tỏ cạn nỗi niềm. Thầy 
như bậc Ân sư, cha già trông chờ cùng tử. Lòng 
bi mẫn nhuần thấm trọn pháp giới, đợi con về 
trao cho gia tài còn đó. Người thông minh tánh 
linh không mờ, xin nhớ cho, Phật tánh không 
hạn cuộc nơi thân tứ đại. Chóng nhận lại nếp 
áo nhà thiền, bờ giác ngộ chỉ quay đầu là tới 
bến. Một đời như mộng, ta chỉ thích mộng lành. 
Rủ sạch vướng mắc nợ nần, bước thẳng lên vị 
vô sanh, hòa cùng tánh sáng. Phật pháp quang 
huy đâu có che lấp một ai. Mình sẵn có hạt 
châu trong chéo áo, mở ra, mở ra liền, xua tan 
nghèo khổ. Tặng nhau một câu Bát-nhã, “Qua 
đi, qua đi, qua hết đi, rốt ráo là giác ngộ, bồ-
đề.” 

Như Thủy giác linh chứng tri. 
 

Thích nữ Như Đức 
Trụ trì thiền viện Viên Chiếu 

 

MỘT VÀI HÌNH ẢNH NI TRƯỞNG NHƯ THỦY 
GIẢNG DẠY TẠI ĐỨC VIÊN TỊNH UYỂN, 

CALIFORNIA, HOA KỲ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      26 

NHỮNG BÀI HỌC TỪ CÁCH ỨNG XỬ 
  

TN. Như Bảo 

Sáng nay trời Bos-
ton có nắng ấm, 
mùa Đông nơi vùng 
Đông Bắc Hoa Kỳ 
mà có nắng là niềm 
hạnh phúc. Tôi 
đang ngồi đọc lại 
những lời chúc Tết 
của huynh đệ, gởi 
qua email, viber, 
thì nhận được điện 
thoại của Ni Sư 
Như Nguyệt. Sau 
lời thăm hỏi, Ni sư 
có cho tôi biết về lễ 
tưởng niệm Ngài 
Kiều Đàm Đại Ái 
Đạo được tổ chức 

tại Đồng Nai. Ni sư có nhã ý mời tôi viết về 
công hạnh của Ni trưởng Như Đức trụ trì TV. 
Viên Chiếu. Tôi vốn không có khả năng viết 
lách, mà lại viết cảm nghĩ về một vị lớn cần có 
sự chuẩn mực. Tôi có trả lời với Ni sư:  

“Không được đâu. Bài văn đăng báo cần 
có bài bản, có văn chương, còn kiểu của tôi chỉ 
để kể chuyện cho những người bạn thân nghe 
thì được.” Ni sư trả lời: “Không sao đâu cần có 
chân tình và sự thật là được rồi.”  

Sau khi đắn đo suy nghĩ và nhận được sự 
động viên hỗ trợ của huynh đệ tôi mới dám 
mạo muội viết lên vài dòng cảm nghĩ của mình 
để gọi là tỏ lòng với chư Tôn Đức nơi quê nhà 
nói chung và nói riêng với Ni trưởng trụ trì Tv. 
Viên Chiếu trong ngày tưởng niệm đức Thánh 
Tổ Ni. Tôi chỉ viết lên được những điều mình 
tâm đắc và hiểu biết về Ni trưởng theo cảm 
nhận của riêng mình. Còn về công hạnh tu tập, 
về đạo nghiệp hoằng pháp lợi tha, về những 
đóng góp với đạo pháp và Ni giới… rồi đây hẳn 
sẽ có những vị thiện sĩ học giả để tâm nghiên 
cứu một cách đầy đủ và sâu sát hơn.   

Ni trưởng Viên Chiếu mà chúng Ni vẫn 
quen gọi là Sư Đức, là vị tôn túc rất thân tình 
gần gũi với mọi người dù đó là tăng hay tục. 
Huynh đệ chúng tôi vốn được Ni trưởng xem là 
đàn em hậu học từ thuở còn sơ cơ và cho đến 
tận bây giờ, chúng tôi vẫn luôn nhận được 
những lời động viên chia sẻ của Ni trưởng về 
chuyện đạo chuyện tu, về những tâm tư cùng 
những khó khăn khi dấn thân hành đạo. Với 
thân tình đó mà chúng tôi dù có đi đâu về 
đâu… mỗi khi có dịp là cùng hội tụ về Thiền 

viện Viên Chiếu, cũng là cách để lắng đọng tâm 
tư sau những Phật sự bộn bề, sau mỗi chuyến 
đi trải dài theo năm tháng. 

Nhớ lại trong chuyến về Việt Nam vừa rồi 
(tháng 11 năm 2017), tôi đã được nghe những 
lời chia sẻ đạo nghĩa của Ni trưởng “Mỗi lần lên 
lớp dạy các chư Ni trẻ ở các học viện, Sư vẫn 
thường nhắc đến công hạnh của Sư trưởng Huê 
Lâm. Một bậc trưởng lão Ni rất tâm huyết với 
chúng Ni và đã dày công xây dựng cho Ni giới 
có vị thế vững vàng như ngày hôm nay…” 

Nghe những lời của Ni trưởng, chị em có 
mặt hôm ấy đều bồi hồi xúc động. Những lời 
nói ấy xuất phát từ đạo tình sâu sắc của người 
đệ tử luôn hết lòng kính thuận đối với các bậc 
thầy của mình, như cố Sư bà Thiền Đức, Hòa 
thượng Trúc Lâm, Sư trưởng Huê Lâm... những 
vị ân sư giáo dưỡng truyền pháp, truyền giới 
mà Ni trưởng luôn tôn kính ghi nhớ và nhắc 
nhở cho đàn hậu học cùng tiếp bước noi theo. 
Dù Sư không bao giờ thể hiện nhưng chư Tôn 
đức và chư Ni hậu học hẳn có chung một ý 
nghĩ: nhờ được hun đúc giáo dưỡng từ những 
bậc thầy uy đức đó mà Ni trưởng sớm được hấp 
thụ những phẩm chất cao đẹp, từ tốn uy 
nghiêm và bao dung đức độ. 

Đối với quý Ni sư cùng thời, là huynh đệ 
chung sống trong thiền viện từ thuở còn là Ni 
sinh, Ni trưởng luôn bày tỏ sự tôn trọng quý 
mến thương yêu. Có nhiều vị Ni Sư vẫn còn mẹ 
già đơn chiếc ở quê nhà, Ni trưởng cho đón các 
cụ về chùa để phụng dưỡng gần cả 10 năm 
trời, và đây cũng là cách tạo duyên cho huynh 
đệ mình được trọn tình hiếu đạo. Đến khi các 
bà mẹ qua đời, Ni trưởng là người đứng ra trực 
tiếp lo phần tang lễ, như chính với mẹ ruột của 
mình. Có câu chuyện mà tôi được nghe quý Sư 
lớn kể lại: Hòa Thượng Tôn Sư (Hòa thượng 
thượng Thanh hạ Từ) có lần đã dạy Hòa 
Thượng Trụ trì Thường Chiếu (Hòa thượng Nhựt 
Quang) là nên qua Viên Chiếu hỏi thăm và xem 
coi Sư Như Đức đã ứng xử như thế nào mà vẫn 
giữ chân được các vị lớn để cùng chung sống 
trong Thiền Viện, cùng lo Phật sự mà không ai 
đi ra ngoài lập thất hay lãnh chùa riêng? 

Về cách đối nhân xử thế của Ni trưởng 
cũng rất đặc biệt, Ni trưởng không chỉ tôn 
trọng quý kính người lớn mà ngay cả những em 
nhỏ, Ni trưởng cũng hết lòng thương yêu, bảo 
bọc. Vào thập niên 1980, thời gian đó, các chùa 
còn khó khăn, một ngày sau khi ra Hạ, tôi và 
Sư chị Như Chánh đi xe đạp bỏ lên xe đò và 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      27 

mang theo một bao bánh mì ra Viên Chiếu 
cúng dường đại chúng. Khi hai chị em hì hục 
mang vào nhà bếp thì có một vị bảo rằng:  

- Bánh mì có hột vịt sao ăn được? 
Nghe vậy chúng tôi hơi thất vọng. Vừa lúc 

đó, Ni trưởng cũng có mặt ở nhà bếp và dạy:  
- Đem bánh mì cắt ra chia cho chúng.  
Hai chị em tôi nhìn nhau vừa mừng rỡ vừa 

thầm cảm kích cách ứng xử đầy ắp tình người 
của Ni trưởng. Qua những câu chuyện đời 
thường như thế mới thấy rằng cung cách lời nói 
và những việc làm của Ni trưởng luôn thể hiện 
ĐỨC độ giống như tên gọi của người. 

Thường thì chúng ta chỉ để tâm đến những 
việc như: từ thiện, giảng dạy, hoằng pháp... 
mà lại thờ ơ về những cách ứng xử hằng ngày 
với người chung quanh. Nhưng chính điều mà 
mọi người không quan tâm đó thì Ni trưởng lại 
hội đủ. Cung cách đối nhân xử thế của Người 
mà theo sách vở thế gian thường gọi là “Đắc 
nhân tâm” nhưng cái gọi là đắc nhân tâm đó 
với Ni trưởng cũng thật khác người: nhẹ nhàng, 
tinh tế một cách tự nhiên, đem tấm chân tình 
hòa hợp với mọi người, đem sự khoan dung độ 
lượng dẫn dắt tâm chúng sanh đi vào con 
đường lý đạo sâu xa mầu nhiệm. Điều đó lý 
giải vì sao mọi người khi bước chân đến thiền 
viện đều có cảm giác như được trở về nhà 
mình. Trở về ngôi nhà chứa đầy những hình 
ảnh yêu thương, tràn ngập những nụ cười sẻ 
chia thân ái.  

Qua những mẩu chuyện thường ngày như 
thế, tôi đã học được ba bài học: 

 Hạnh hiếu: Dù ở vị trí nào, học vị nào, bậc 
thầy đối với mình mãi là bậc thầy tôn kính. 

 Tình huynh đệ: không có gì làm thay đổi 
tình huynh đệ, và chân tình ấy luôn được 
nuôi dưỡng và làm lớn theo năm tháng. 

 Lòng độ lượng, bao dung: Tình thương 
không dừng lại với những đứa em, đứa con 
dễ nói, dễ bảo… mà tình thương đó luôn có 
với những ai đã từng làm mình đau cả tim, 
nhói cả lòng.  
Tấm gương của Ni trưởng Như Đức Trụ trì 

Thiền Viện Viên Chiếu là bài học sống để thế 
hệ trẻ, chư Ni chúng ta noi theo mà tu tập. 
Nhất là trong thời đại công nghệ, con người 
ngày càng không còn thời gian để cho nhau sự 
chăm sóc, lòng quý mến, niềm tin yêu.  

Ánh nắng đã lên cao, khí hậu đã có chút 
ấm áp… huynh đệ trong chùa tranh thủ ra 
ngoài đi bộ, ai cũng vui tươi khi có ngày nắng 
ấm trong mùa đông lạnh giá, và tôi cũng tràn 
đầy niềm hạnh phúc, khi vừa ôn lại được 
những bài học từ cách ứng xử của Ni trưởng trụ 
trì Viên Chiếu.  

Con kính gởi về vài lời chia sẻ đạo tình của 
người phương xa, xin ngưỡng vọng kính lễ chư 
Tôn đức Ni trong ngày Đại lễ Tưởng niệm 
Thánh Tổ Ni Đại Ái Đạo Kiều Đàm Di. 

Ngày 01 tháng 3 năm 2018 
Chùa Huê Lâm tại Hoa Kỳ 
TKN. THÍCH NHƯ BẢO 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

MỘT VẦNG TRĂNG 
 

“Một đôi thùng gánh hai trăng 
Một tâm tư trải mấy hằng hà sao.” 

(thơ TN Như Thủy) 

 
 

Gánh nước cây rừng siêng tưới: 
cây lớn cây nhỏ thấm ân 
Quảy trăng nhẹ hẫng vai gầy: 
sao hôm sao mai rực sáng 
 
Thi bút thiền ngôn hý lộng 
Một thời kinh ngạc tao nhân 
Pháp nhũ biện tài sâu rộng 
Sỏi đá gật đầu thọ ân.  
 
Một chiều nhìn lại bước đường 
Rỗng rang trời cao mây trắng 
Đêm về nhập một hai trăng 
Tịch mịch tâm tư sâu lắng 
 
Buông gánh trần gian nhẹ bước 
Mắt tuệ ngời ánh muôn sao 
Huyễn thân gửi nơi sinh-tử 
Nẻo về 
thinh lặng 
non cao. 
 
Hạc tung cánh 
Nghiêng một trời 
Người ở lại 
Giấu lệ rơi. 
 
Nước không lưu dấu trăng vô ảnh 
Trời trong mây tạnh tâm hư không. 

 
 

Kính dâng Ni trưởng Thích Nữ Như Thủy 
Hậu học Vĩnh Hảo – Tâm Quang khấp đề 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      28 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

VEN. SANGHARAKSHITA 
(1925- ) 

 
Thượng Tọa Sangharakshita tục danh là 

Dennis Lingwood, sinh năm 1925 tại Stockwell, 
miền nam Luân Ðôn (Anh Quốc). Năm 15 tuổi, 
Lingwood theo học môn “Tôn Giáo Ðối 
Chiếu” (Comparative Religions), ham thích đọc 
các kinh sách Phật Giáo đại thừa như Kinh Kim 
Cang (Diamond Sutra), Lục Tổ Ðàn Kinh (Sutra 
of Hui Neng) v.v... và đến năm 18 tuổi, ông gia 
nhập Hội Phật Giáo Luân Ðôn (London Buddhist 
Society).  

Khi xảy ra cuộc thế chiến thứ Hai (1939-
1945), Lingwood bị gọi nhập ngũ trong quân 
đội hoàng gia Anh Quốc. Năm 1943, ông được 
gửi qua phục vụ trong quân ngũ tại Ấn Ðộ, Tích 
Lan và Tân Gia Ba (Singapore). Vào thời gian 
này, ông có dịp tiếp xúc với nhiều Phật tử và 
tín đồ Ấn Ðộ giáo trí thức danh tiếng để trao 
đổi kinh nghiệm trong việc học hỏi, tu tập thiền 
định cũng như ông bắt đầu viết và thuyết giảng 
về Phật Giáo.  

Sau khi thế chiến thứ hai kết thúc, ông xin 
giải ngũ và phát nguyện ở lại Ấn Ðộ trong hai 
năm, tập sống đời khổ hạnh của một tu sĩ, 
không có nhà cửa, tiền bạc và của cải. Ông đi 
cùng khắp Ấn Ðộ, ban ngày sống nhờ thức ăn 
xin được nơi dân chúng và ban đêm ông ngủ 
ngoài trời hay tại quán trọ của các chùa Ấn 
Giáo.  

Năm 1949, ông xuất gia thọ muời giới Sa 
Di với một vị sư Nam Tông danh tiếng tại Câu 
Thi Na (Kusinara), nơi đức Phật nhập Niết Bàn, 
và ông được đặt pháp hiệu là Sangharakshita, 
có nghĩa là “Người Bảo Vệ Tăng Già” (Protector 
of The Order). Năm 1950, Thượng Tọa qua xứ 
Nepal dạy Phật Pháp cho các Phật Tử ở đây, và 
cũng trong năm này, Thượng Tọa thọ đại giới 
Tỳ Kheo tại Lộc Uyển (Sarnath), nơi đức Phật 
thuyết pháp đầu tiên. Không lâu sau đó, T.T. 
Sangharakshita đến học một năm tại Ðại Học 
Benares ở Varanasi (tiểu bang Uttar Pradesh, 
miền bắc Ấn Ðộ) về môn cổ ngữ Pali, Luận A 
Tỳ Ðạt Ma (Abhidhamma), và kinh, tạng Phật 
Giáo Nam Tông với ngài Jagdish Kashyap 
(1908-1976), một vị Tăng, học giả Ấn Ðộ, 
uyên thâm Phật Học lúc bấy giờ. Ngoài ra, 
Thượng Tọa cũng nghiên cứu về những tông 
phái Phật Giáo Ðại Thừa khác và các ngôn ngữ 
Ðông Phương như tiếng Phạn (Sanskrit), Trung 
Hoa, Tây Tạng, v.v…  

Năm 1951, Thượng Tọa đến thường trú, 
kiến tạo cơ sở hoằng pháp tại Kalimpong, một 
thành phố nhỏ nằm gần chân núi Hy Mã Lạp 
Sơn (Himalaya), cách xa Tây Tạng (Tibet) chỉ 
có vài dặm, thuộc vùng biên giới Ấn Ðộ, giáp 
ranh với các vương quốc Bhutan, Nepal và Sik-
kim. Tại đây, Thượng Tọa bắt đầu hoạt động 
giúp đỡ cho các đoàn thể Phật Giáo địa phương 
và đứng ra thành lập “Hội Thanh Niên Phật 
Tử” (Young Men's Buddhist Association) nhằm 
hướng dẫn lớp người trẻ tu học Phật Pháp. 
Cùng lúc, Thượng Tọa tiếp tục nghiên cứu giáo 
lý, tu tập thiền định và viết sách, cuốn “A Sur-
vey of Buddhism” (Nghiên Cứu Phật Giáo).  

Sau buổi đầu sống trong tình trạng khổ 
cực, phải dọn nhà ba lần, cuối cùng Thượng 
Tọa mới thành lập được ngôi chùa làm trung 

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      29 

tâm sinh hoạt độc lập đầu tiên đặt tên là 
“Triyana Vardhana Vihara” hay “Tam 
Thừa” (Monastery Of Three Vehicles) nhằm 
mang ý nghĩa Tiểu, Ðại, và Kim Cang Thừa. 
Trong thời gian 14 năm sống ở đây, Thượng 
Tọa thường xuyên liên lạc với các hội đoàn, tổ 
chức Phật Giáo khắp nơi tại Ấn Ðộ và nhiều 
quốc gia trên thế giới trong công tác hoằng 
truyền chánh pháp của đức Thế Tôn. Cũng vào 
giai đoạn này, Thượng Tọa làm chủ bút tờ “The 
Buddhist Library” (Thư Viện Phật Giáo); và suốt 
12 năm nhận làm thành viên trong ban biên 
tập tạp chí “The Maha Bodhi” (Ðại Giác), cơ 
quan ngôn luận của Hội Ma Ha Bồ Ðề (The Ma-
ha Bodhi Society) tại Ấn Ðộ. Ngoài ra, Thượng 
Tọa còn sáng tác thơ, viết bài gửi đăng các tạp 
chí Phật Giáo Anh ngữ khác.  

Thị trấn Kalimpong là trung tâm thương 
mãi quan trọng đối với người dân Tây Tạng 
(Tibet) nhất là từ tháng 10 năm 1950, Tây 
Tạng bị Trung Cộng xâm lăng khiến nhiều vị 
Lạt Ma đã rời bỏ xứ này sang Ấn Ðộ tị nạn, và 
trên đường đi họ thường ghé ngang hoặc dừng 
chân tại đây. Do đó mà Thượng Tọa Sang-
harakshita được dịp học hỏi thêm về Mật Giáo, 
Lạt Ma Giáo (Lamaism) và giáo lý Kim Cang 
Thừa (Vajrayana) với các vị sư Tây Tạng danh 
tiếng như Lạt ma Dhardo Rimpoche thuộc phái 
Gelugpa (Mủ Vàng) và Lạt Ma Jamyang Khy-
entse Rimpoche. Hơn nữa, Thượng Tọa còn kết 
thân và tìm học về Thiền Nhật Bản và Phật 
Giáo Trung Hoa với ông C. M. Chen, một cư sĩ 
Phật tử ẩn tu, suốt ngày ngồi thiền và viết 
sách, bấy giờ cũng đang sống tại Kalimpong.  

Trong thời gian này, Thượng Tọa cũng đã 
tích cực tham gia hoạt động cho phong trào 
hướng dẫn tín đồ Ấn Ðộ giáo trở về theo Phật 
Giáo do Tiến Sĩ B. R. Ambedka (1891-1956) 
khởi xướng và đã giúp đỡ ông ta tổ chức thành 
công buổi lễ quy y Tam Bảo tập thể cho khoảng 
500.000 (nửa triệu) dân chúng nghèo khổ 
thuộc giai cấp hạ tiện vào ngày 31-10-1956 tại 
thành phố Nagpur, tiểu bang Maharashtra 
(miền tây Ấn Ðộ). Rất tiếc chỉ sáu tuần sau đại 
lễ này, lãnh tụ Ambedkar đã từ trần, bỏ lại 
hàng trăm ngàn Phật tử mới quy y phải sống 
bơ vơ không người hướng dẫn.  

Vì thế, sau đám tang của Ambedkar, 
Thượng Tọa Sangharakshita đã phải dấn thân, 
thuyết giảng 35 thời pháp liên tiếp trong bốn 
hôm liền nhằm khuyến khích nâng đỡ tinh thần 
cho họ khỏi bị thối tâm trước biến cố đau 
thương bất ngờ nói trên. Và từ năm 1957, mỗi 
năm một lần, Thượng Tọa rời Kalimpong hạ sơn 
xuống vùng gần thị trấn Bombay, tiểu bang 
Maharashtra (miền tây Ấn Ðộ) để thuyết giảng, 
chỉ dẫn cho hàng trăm ngàn Phật tử mới này tu 
học, ngồi thiền hoặc chủ lễ thành hôn, quy y 
cho họ; và số Phật tử bấy giờ quy y theo ngài 
lên tới 200.000 người.  

Sau 20 năm hoằng pháp không mệt mỏi 
tại Ấn Ðộ, Tích Lan, Nepal và Mã Lai, tháng 8 
năm 1964, T.T. Sangharakshita trở về Anh 

Quốc. Ít lâu sau, Thượng Tọa được mời làm trụ 
trì chùa Hampstead Buddhist Vihara tại Luân 
Ðôn (London) và trong một buổi họp của toàn 
thể chư Tăng, ngài được cung thỉnh làm Trị Sự 
Trưởng Giáo Hội Tăng Già Anh Quốc (Head of 
the English Sangha).  

Tiếp đến, ngày 6 tháng 4 năm 1967, với sự 
giúp đỡ của một số Phật tử nhiệt tâm, Thượng 
Tọa đứng ra thành lập “Hội Thiện Hữu của Giáo 
hội Phật Giáo Tây Phương” (The Friends Of The 
Western Buddhist Order) hay gọi tắt là “Giáo 
hội Phật Giáo Tây Phương” (The Western Bud-
dhist Order), một phong trào Phật Giáo hoàn 
toàn mới mẻ tại Anh quốc bấy giờ. Trụ sở đầu 
tiên của Hội này đặt tại địa điểm số 14 Mon-
mouth St., một đường phố nhỏ có những của 
tiệp bán đồ cổ ở trung tâm Luân Ðôn. Căn nhà 
gồm có hai phòng, mỗi cái rộng không quá ba 
thước vuông, một phòng dùng làm chánh điện 
thờ Phật, còn cái kia làm chỗ tiếp khách. Tại 
đây hàng tuần có tổ chức khóa tu thiền chung 
cho mọi người cũng như riêng cho các nhóm 
học Phật, dưới sự chỉ dẫn trực tiếp của T. T. 
Sangharakshita.  

Dù gặp khó khăn lúc ban đầu, nhưng Hội 
đã nhanh chóng phát triển vào những năm sau 
và ngày càng thu hút nhiều Phật tử tham gia, 
nhờ sự hoạt động tích cực, khéo léo hướng dẫn 
của T.T. Sangharakshita. Thượng Tọa chịu khó 
đến viếng thăm, thuyết giảng Phật Pháp, chỉ 
dạy tu thiền cho nhiều nhóm Phật tử, không 
những tại Luân Ðôn mà còn ở nhiều thành phố 
xa xôi khác như Oxford, Cambridge, Brighton, 
Birmingham, Nottingham và Norwich v.v... 
Thượng tọa không giới hạn việc truyền bá giáo 
lý đức Phật cho riêng các đoàn thể phật tử, mà 
thượng tọa cũng đến thuyết pháp tại các 
trường trung, đại học thuộc các cơ quan, tổ 
chức tôn giáo khác như The Maria Grey Col-



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      30 

lege, Bromley Tech-
nical College, The 
Universities of Glas-
gow, Bristol và 
Reading cũng như 
trên đài phát thanh. 
Năm 1970, T.T. 
Sangharakshita 
được trường đại học 
Yale ở Hoa Kỳ mời 
qua thuyết giảng về 
Phật Giáo trong hai 
tháng.  
Về mặt tổ chức, 
phát triển cơ sở 
cũng như tín đồ, 
“Hội Thiện Hữu của 
Giáo Hội Phật Giáo 
Tây Phương”, dưới 
sự lãnh đạo của T.T. 
Sangharakshita và 
các đệ tử thân tín 
của ông ta từ ngày 
thành lập (1967) 

đến nay (1996) được 29 năm và hiện đang 
phát triển mạnh mẽ với 19 trung tâm tại nhiều 
thành phố và quận lỵ trên toàn khắp nước Anh 
như London, Birmingham, Brighton, Bristol, 
Cambridge, Croydon, Glasgow, Leeds, Man-
chester, Norwick, Surlingham, Sussex và 
Shropshire v.v... Ngoài ra, tổ chức mới “Giáo 
Hội Phật Giáo Tây Phương” này cùng đã được 
thành lập ở nhiều quốc gia khác như: Helsinki 
(Phần Lan), Essen (Tây Ðức), Utrecht (Hòa 
Lan), Hagersten (Thụy Ðiển), Penang (Mã Lai), 
Sydney (Úc Ðại Lợi), Auckland, Wellington 
North (Tân Tây Lan), New Hampshire, Seattle 
(Hoa Kỳ) và tại Ấn Ðộ ở các thành phố Ahmed-
abad (tiểu bang Gujarat), Aurangabad, Bombay 
và Poona (tiểu bang Maharashtra).  

Hiện nay, T.T. Sangharakshita được 93 
tuổi ((tính đến năm 2018, chú của CP), đang 
giữ chức Thượng Thủ “Giáo Hội Phật Giáo Tây 
Phương” (The Head Of The Western Buddhist 
Order), trụ sở chính đặt ở Trung Tâm Padmalo-
ka, Surlingham, Norwich (miền đông nước 
Anh), và ngài cũng thường trú tại đây. Ngoài 
công việc trước tác, dịch thuật kinh sách Phật 
Giáo, hằng năm T.T. Sangharakshita thường lui 
tới thăm viếng, khích lệ, thuyết giảng, hướng 
dẫn các khóa tu thiền, tuần lễ quán niệm cho 
hàng ngàn Phật tử khắp nơi ở các trung tâm, 
chi nhánh trực thuộc Giáo Hội Phật Giáo Tây 
Phương tại Anh quốc cũng như ở nhiều nước 
khác trên toàn thế giới.  

Những Ðóng Góp Của Thượng Tọa 
Sangharakshita Cho Nền Văn Hóa Phật 
Giáo Tại Các Nước Tây Phương  

Nói về phương diện giáo dục và văn hóa 
trong hơn 30 năm qua, T.T. Sangharakshita là 
một trong những nhà sư đã viết bài cho các tạp 
chí Phật Giáo Anh ngữ cũng như trước tác 
nhiều sách Phật Giáo nhất hiện nay. Thượng 

Tọa đã từng là thành viên trong Ban Biên Tập 
của tạp chí Phật Giáo “The Maha Bodhi” (Ðại 
Giác), ấn hành mấy chục năm qua tại Calcutta 
(Ấn Ðộ); chủ bút tạp chí “The Buddhist Li-
brary” (Thư Viện Phật Giáo) và tờ “Stepping 
Stones” (Những Bước Ði Trên Ðá). Về mặt sáng 
tác, dưới đây là một số tác phẩm giá trị của 
Thượng Tọa và nhiều cuốn đã được dịch ra 11 
thứ tiếng:  

1. The Thousand Petalled Lotus (Hoa Sen 
Ngàn Cánh)  

2. Messengers From Tibet and Other Po-
ems (Sứ Giả Từ Tây Tạng và Những Bài Thơ 
Ðạo Vị)  

3. A Survey of Buddhism (Nghiên Cứu về 
Phật Giáo)  

4. Flame in Darkness (Ánh Hồng trong 
Bóng Tối)  

5. The Enchanted Heart (Tâm Hồn An Lạc)  
6 The Three Jewls (Tam Bảo)  
7. The Essence of Zen (Thiền Căn Bản)  
8. The Path of The Inner Life (Ðạo Giáo 

cuả Ðời Sống Nội Tâm)  
9. Human Enlightenment (Sự Giác Ngộ của 

Con Người)  
10. The Religions of Art (Tôn Giáo của 

Nghệ Thuật)  
11. The Ten Pillars of Buddhism (Mười 

Ðiểm Căn Bản của Phật Giáo)  
12. The Eternal Legacy (Pháp Bảo Vĩnh 

Cửu)  
13. Travel Letters (Những Bức Thư Du 

Hóa)  
14. Alternative Traditions (Những Truyền 

Thống được Chọn Lựa)  
15. Conquering New Worlds (Chinh Phục 

những Thế Giới Mới)  
16. Ambedkar and Buddhism (Cư sĩ 

Ambedkar và Phật Giáo)  
17. Crossing the Stream (Vượt Qua Biển 

Khổ)  
18. The Meaning of Orthodoxy in Bud-

dhism (Ý Nghĩa Chính Thống trong Phật Giáo)  
19. Mind - Reactive and Creative (Sự Sáng 

Tạo và Phản Ứng của Tâm Thức)  
20. Aspects of Buddhist Morality (Những 

Khía Cạnh của Luân Lý Phật Giáo)  
21. Buddhism and Blasphemy (Phật Giáo 

với sự Phỉ Báng)  
22. Buddhism, World Peace and Nuclear 

War (Phật Giáo, Hoà Bình Thế Giới và Chiến 
Tranh Nguyên Tử) (Tập sách này chúng tôi đã 
dịch ra Việt Ngữ và ấn hành tại Hoa Kỳ năm 
1990)  

23. The Bodhisattva: Evolution and Self-
Transcendence (Sự Tiến Hóa và Tự Siêu Việt 
của đức Bồ Tát)  

24. The Glory of the Literary World (Sự 
Huy Hoàng của Thế Giới Văn Chương)  

25. Going for Refuge (Sự Quy Y Tam Bảo)  
 

_________________________ 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      31 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 
SOURCES 

 
1. Prof. Bapat, P.V. - 2500 Years of Bud-

dhism, Government of India, Delhi, 1964.  
2. Batchelor, Stephen - The Awakening of 

the West, Parallax Press, Berkely, California, 
1994.  

3. Bechert, Heinz & Gombrich, Richard - 
The World of Buddhism: Buddhist Monks and 
Nuns in Society and Culture, New York, 1984.  

4. Buddhadatta, A.P. - English-Pali Diction-
ary, Colombo, Ceylon, 1949.  

5. Childers, R.C. - A Dictionary of the Pali 
Language, New Delhi, India, 1979.  

6. Conze, Edward - Thirty Years of Bud-
dhist Studies, Oxford, England, 1968.  

7. Dr. Conze, Edward - The Memoirs of A 
Modern Gnostic (Part I: Life and Letters) Sher-
borne, England, 1979.  

8. Dumoulin, Heinrich & Maraldo, John C. - 
The Cultural, Political and Religious Signifi-
cance of Buddhism in the Modern World, New 
York, 1976.  

9. Guruge, Ananda W.P. - From the Living 
Fountains of Buddhism, Colombo, Sri Lanka, 
1984.  

10. Hazra, Kanai Lal - Pali Language and 
Literature, Vols. 1 and 2, New Delhi, 1994.  

11. Humphreys, Christmas - Both Sides of 
the Circle, London, England, 1978.  

12. Humphreys, Christmas - Sixty years of 
Buddhism in England, London, 1968.  

13. Humphryes, Christmas - A Popular 
Dictionary of Buddhism, New York, 1963.  

14. Humphreys, Christmas & Robin M.H. & 
Prof. Smart Ninian - “Dr. Edward Conze: 1904-
1979” in The Middle Way, Vol. 54, No. 4, Feb-
ruary 1980, The Buddhist Society, London.  

15. Humphreys, Christmas - “Buddhism in 
England 1920-1980” in The Middle Way, Vol. 
55, No. 4, February 1981, The Buddhist Socie-
ty, London.  

16. Hunter, Louise H. - Buddhism in Ha-
waii, Honolulu, 1971.  

17. Jong, J.W.De - A Brief history of Bud-
dhist Studies in Europe and America, Varanasi, 
India, 1976.  

18. Mrs. Kaji Ken, “In Memory of Late 
Venerable E. Shinkaku Hunt” in the American 
Buddhist, Vol. 12, No. 2, February 1969, San 
Francisco, California.  

19. Dr. Law, B.C. - A History of Pali Litera-
ture, Vols. I and II, Delhi, India, 1983.  

20. Dr. Malalasekera, G.P. - Dictionary of 
Pali Proper Names, Vols. I and II, London, 
1960.  

21. Dr. Malalasekera, G.P. - Encyclopedia 
of Buddhism, Vol. 1, Fascicle 4, Ceylon, Re-
printed 1984.  

22. A Merriam-Webster - Webser’s New 
Biographical Dictionary, Springfield, Massa-
chussets, 1988.  

23. New American Library - The New 
American Desk Encyclopedia, New York, 1984.  

24. Norman, K.R. - A History of Indian 
Leterature, Vol. VII, Fasc. 2, Wiesbaden, Ger-
many, 1983.  

25. Peiris, William - Edwin Arnold, The 
Wheel Publication No. 159-161, Kandy, Ceylon, 
1970.  

26. Prasad, R.G.N. - Chronology of the 
North Indian Kings, Delhi, India, 1990.  

27. Prebish, Charles S. - Buddhism, A Mod-
ern Perspective, Pennsylvania, 1978.  

28. Robinson, Richard H. & Johnson Willard 
L. - The Buddhist Religion: A Historical Intro-
duction, Belmont, California, 1982.  

29. Roy, A. Kumar & Gidwani N.N. - A Dic-
tionary of Indology, Vols. I, II and III, Bombay, 
India, 1986.  

30. Skelton, Michael, “An Official Meeting 
with a Most Remarkable Man” in the Middle 
Way, Vol. 58, No. 2, August 1983, The Bud-
dhist Society, London.  

31. Snelling, John - The Buddhist Hand-
book, London, 1987.  

32. Ven. Sumedho Bhikkhu, “Reflections 
on the Life and Death of Mr. Humphreys” in 
The Middle Way, Vol. 58, No. 2, August 1983, 
The Buddhist Society, London.  

33. Winternitz, Maurice - History of Indian 
Literature, Vol. II, Delhi, 1983.  

34. Yamamoto, K. - Buddhism in Europe, 
Tokyo, Japan, 1967.  

35. Yoshinori, Takeuchi - Buddhist Spiritu-
ality: Indian, Southeast Asian, Tibetan, Early 
Chinese, New York, 1995.  

 
 

 
THÍCH TRÍ CHƠN 

 
(Trích từ tác phẩm NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 
CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC CHO NỀN PHẬT 
GIÁO ÂU MỸ. Thành kính tri ân Cố Hòa Thượng 
Thích Trí Chơn, và xin kính mời độc giả tìm 
đọc) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      32 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

TÁI ÔNG THẤT MÃ (Ông Tái mÃt ng¿a) 

(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

H†a phúc không có cửa.  

H†a phúc là hai m¥t trái phäi 

cûa cùng m¶t vÃn ÇŠ.  

- Th¡ng không kiêu  

- Båi không nän  

- ThuÆn không vui  

- NghÎch không buÒn  

Luôn Ç‹ lòng khoan hòa không 

dính mắc xº lš m†i s¿ ª Ç©i mới 

th‰ h®p không l‡i lÀm.  

Truyện ‘Tái ông thÃt mã’ nói 

lên ÇÜ®c Çåo lš thâm sâu Ãy. 

Truyện k‹ r¢ng:  

Ông Tái là ngÜ©i giàu có lÎch 

lãm và đôn hậu có con ng¿a kim ô 

quš tÓt, vô giá. M¶t hôm con kim ô 

Çi æn không vŠ. Tin ông Tái mÃt 

ng¿a quš truyŠn nhanh. Bà con Ç‰

n chia buÒn cùng ông. Ông Tái vui 

vÈ bảo:  

- Cám Ön bà con thÆt nhiŠu, có 

ÇiŠu mÃt m¶t con ng¿a quš giá 

chÜa h£n là một ÇiŠu Çáng buÒn.  

Cách mÃy hôm sau, con kim ô 

trª vŠ cùng m¶t con huy‰t mã quš 

còn hÖn con kim ô vô giá. Bà con 

låi hân hoan kéo Ç‰n mØng cho 

ông Tái vì ông là ngÜ©i phúc ÇÙc 

ch£ng nh»ng ng¿a quš không mÃt 

mà còn có thêm ng¿a quš hÖn. 

VÅn v§i khuôn m¥t hân hoan cªi 

mª, ông Tái låi thÜa cùng bà con 

r¢ng:  

- Cám Ön bà con Çã Ç‰n chia 

vui cùng gia Çình chúng tôi. Có 

ÇiŠu ª Ç©i ÇÜ®c m¶t vÆt quš giá 

chÜa h£n là m¶t ÇiŠu vui.  

ñÜ®c con ng¿a quš, Çứa con 

trai Ç¶c nhÃt cûa ông bu theo con 

ng¿a quš mà rong ruổi kh¡p Çó 

Çây. Ch£ng may bÎ ngã té gãy 

chân. ñÜ®c tin buÒn, bà con låi 

kéo Ç‰n chia buÒn. Ông Tái cÛng 

niŠm nª hân hoan ti‰p Çón m†i 

ngÜ©i và thÜa r¢ng:  

- Cảm tạ tÃm lòng cao quš 

cûa bà con có ÇiŠu ª Ç©i g¥p ÇiŠu 

nån tai chÜa h£n Çã là ÇiŠu Çáng 

buÒn.  

M¶t næm sau, ÇÃt nÜ§c có nån 

ngoåi xâm, trai trÈ trong làng ÇŠu 

lên ÇÜ©ng tòng quân giết gi¥c. Ra 

Çi thì Çông mà kÈ trª vŠ sau chi‰n 

cu¶c không ÇÜ®c là bao. Riêng gia 

Çình ông Tái vÅn Çoàn tø và hånh 

phúc. Ông Tái låi siêng næng chæm 

sóc an ûi nh»ng gia Çình bÃt hånh 

vì vÆy ti‰ng tæm ông Tái ÇÜ®c hÆu 

th‰ nh¡c nhª không quên.  

Do vÆy là PhÆt tº phäi tin vào 

nhân quä. S¤n sàng chÃp nhÆn m†i 

thº thách và nỗ l¿c gieo nhân hånh 

tÓt ÇËp thiện lành. ñó là cách duy 

nhÃt Ç‹ hÜªng hånh phúc và an låc 

dài lâu. 
 

(Trích 52 Câu Chuyện Dưới 
Cờ—Thị Nguyên Nguyễn Đình 

Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      33 

CÁC PHƯƠNG THỨC GIÁO DỤC 

TRONG GIÁO LÝ PHẬT ĐÀ  

(Phật Pháp Thứ Năm — tài liệu tu học của GĐPTVN) 

I.NHẬP ĐỀ 
Đạo Phật với thế giới ngày nay  
Có nhiều người nghĩ rằng đạo Phật cao 

siêu bí ẩn,người tu Phật phải xa rời thế tục hay 
phải ở trong 1 tu viện v.v..  Đây là những ý 
nghĩ sai lầm. Chúng ta,những Huynh trưởng /
GĐPT là những người Phặt tử tại gia (PTTG) 
Chúng ta đã từng học và thực hành Bát Chánh 
Đạo, Tứ Nhiếp Pháp, Tứ Vô Lượng tâm… cũng 
đã từng dạy cho các em của chúng ta học và 
thực hành như thế… ngay giữa chốn đô hội, 
không cần phải ản dật nơi núi rừng hay hang 
động gì cả.  

Thật vậy, ý nghĩa đúng đắn của “ẩn dật” 
không phải là cái thân này xa lánh thé gian mà 
chính là cái Tâm không bị  nhiễm ô, bất tịnh. 
Tôn giả Xá Lợi Phất (Sariputta) đã dạy: một 
người sống trong rừng chuyên tu khổ hạnh mà 
tâm có thể vẫn đây những tư tưởng nhiễm ô 
bất tịnh, tromg khi một người khác có thể sống 
ở thành thị mà tâm lại trong sạch, không cấu 
uế. Vậy thì người sống ở thành thị nhất định là 
cao cả hơn người sống trong rừng.   

Do đó, đạo Phật không phải dành riêng 
cho tu sĩ mà chủ yếu là cho tất cả mọi người cư 
sĩ, sống đời bình thường, có gia đình con cái 
v.v... mà tu theo giáo lý Phật đà một cách có 
hiệu quả và đạt được những trạng thái tâm linh 
cao siêu. Đức Phật rất coi trọng cuộc đời cư sĩ 
với 6 mối tương giao xã hội của họ: 1. Cha Me 
- Con cái; 2. Thầy – Trò;  3. Vợ - Chồng;  4. 
Cá nhân với  Bạn bè, Bà con, Láng giềng;  5. 
Chủ - Tớ;  6. Tu sĩ – Cư sĩ.  [Kinh Thiện Sinh 
(Sigàla)]  

Cuối cùng và quan trọng nhất: điểm đặc 
biệt của đạo Phật mà không có tôn giáo nào 
có, đó là lời tuyên bố của đấng Giáo chủ, đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni: “Ta là Phật đã  thành, 
các người là Phật sẽ thành, vì tất cả chúng  
sanh đều có  Phật tánh—hạt giống Phât—và 
mục đích ra đời của chư Phât là để chỉ cho 
chúng sanh cách thức khai mở, làm hiển lộ 
Phật tánh ấy.”  Đây chính là tính bình đẳng 
tuyệt đối của Đạo Phât. 

 Tóm lại, có thể nói rằng: Chúng sanh 
đồng nghĩa với đau khổ, phiền não, Phật đồng 
nghĩa với an lạc / hạnh phúc.  Tu theo giáo lý 
Phật Đà,người tu có thể là một nông dân, một 
thương gia, một ông vua, một cụ già, một 
thanh niên, một thiếu nữ, một em bé, v.v... 

không phân biệt tuổi tác, giới tính, địa vị xã 
hội,  muốn giải thoát khỏi phiền não  đau khổ, 
mà hoàn cảnh đem lại hay chính mình tạo ra  
đều có thể tìm thấy đuợc “chìa khóa” hay “con 
đường” mở ra cánh cửa chuyển hóa, đưa đến  
an lạc.  Vì An lạc / hạnh phúc hay đau khổ /
phiền não không phải ở  xa nhau như 2 cực của 
trái đất.  Thiên đàng / Địa ngục cũng vậy, 
chúng chỉ là 2 mặt của môt tờ giấy, vấn đề 
quan trọng là chuyển hoá, lật ra mặt bên kia 
của tờ giấy—nói thì chỉ trong một giây nhưng 
công việc chuyển hóa, có thể trong một tích 
tắc, mà cũng có thể là trong nhiều đời nhiều 
kiếp... Chuyển hóa chính là làm hiển lộ Phật 
tánh trong chúng ta, làm cho hạt giống Phật nở 
ra hoa Trí tuệ Phật. 

 
II NHỮNG GIÁO LÝ CĂN BẢN. 
Như chúng ta đã biết, những giáo lý căn 

bản và tinh yếu mà đức Phật đã dạy là: Tứ 
Diệu đế (Bốn Chân Lý Cao Thượng—Cattàri 
Ariyasaccani), Bát Chánh Đạo (Ariya attangi-
ka magga), Ngũ Uẩn (Pancakkhandha), 
Nghiệp Báo (Nghiệp => Kamma Nghiệp báo 
(Sự báo ứng của Nghiệp: The Working of Kam-
ma), Luân Hồi (Paticcasamuppãda - The 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      34 

Wheel of Life), Duyên Khởi (Paccaya & Pac-
cayuppanna - Thập Nhị Nhân Duyên => 
Paticca Samuppãda), Vô Ngã (Anatta)  Niệm 
Xứ (Satipatthàna). 

Đây lả những giáo lý cốt lõi mà cả Nam 
Tông và Bắc Tông đèu công nhận vả những 
giáo lý này đều có mặt trong các Kinh điển 
Phật Giáo Nguyên Thủy (Theravàda) cũng như 
PG  Đại thừa. 

Tất cả những đề mục này, đối với người 
Huynh Trưởng Bậc Lực không phải là những 
điều mới lạ, vì chúng ta đã học qua ở các 
chương trình Trung Thiện, Chánh Thiện ngành 
Thiếu và chương trình các Bậc Kiên, Trì, Định 
cũng như chương trình các trại Huấn luyện 
Huynh trưởng Lộc Uyển, A Dục, Huyền Trang… 
Tuy nhiên  cũng không thể nói là chúng ta đã 
biết hết vì “Phật Pháp cao siêu mầu nhiệm” nên 
học rồi mà đã hiểu hết chưa, đã áp dụng tới nơi 
tới chốn chưa… kể cả  học xong thêm một lần 
này nữa cũng chưa thể nói là đủ được. Đó là lý 
do mà chúng ta thường nhắc nhở nhau rằng: 
học Phật Pháp thì học cả đời, không bao giờ gọi 
là đủ được và Phật Pháp thì không bao giờ cũ. 
Càng học càng thấy đuợc những điều mới lạ. 
Mặt khác, chúng ta cũng không thể học lại 
từng bài vừa kể, cho nên nội dung bài này là 
tìm ra những bài học có thể áp dụng vào đời 
sống hằng ngày của chúng ta.  

Ngòai ra có 3 tạng kinh điển gồm những 
bộ Kinh, Luật và Luận ghi chép lại những lời 
Phật dạy (Kinh), những giới luật (Luật) và 
những lời bàn, những bài luận văn khai triển, 
trình bày, hội luận, đàm  luận, giải đáp những 
vấn nạn do ngoại đạo đưa ra, của Chư Tổ, chư 
Thiện tri thức thời Phật còn tại thế hay về sau 
này.  

Vì vậy chúng ta không nhắc đến  chi tiết 
toàn bộ các giáo lý trên mà chỉ nêu ra những 
bài học thực tiễn áp dụng tinh thần giáo dục 
Phật giáo vào cuộc đời, nói cách khác là những 
phương tiện để hoằng dương Phật Pháp, đưa 
Đạo vào Đời. 

 
III CÁC PHƯƠNG THỨC GIÁO DỤC 

TRONG GIÁO LÝ PHẬT ĐÀ. 
Giáo Dục ĐỨC TIN. 
Trên hết của Mục tiêu giáo dục Phật Giáo 

là Giáo dục Đức Tin hay Lòng Tín—chúng ta 
thường gặp dưới tên gọi là TÍN Tâm hay TÍN 
(Trong “Tin - Nguyện - Hành”). 

Tin vào điều gì? — Tin vào lời Phật dạy về 
Phật tánh, khả năng giác ngộ của tất cả chúng 
sanh. Vì nếu có TIN chúng ta mới phát nguyện 
tu để thành Phật và có phát nguyện thì nguyện 
mới có thể viên thành trong tương lai gần hay 
xa tùy theo sự nỗ lực của cá nhân trong tu tập. 

Kinh Hoa Nghiêm (Phẩm Hiền Thủ) có 
nhấn mạnh về LÒNG TIN (chân Tín) của một 
người Phật tử (Tin nơi Phật tánh) và nêu ra 10 
tâm thái sẽ phát triển trong giai đoạn này như 
sau: 

1. Người ấy tăng trưởng đức  Tin vào Tam 

Bảo, chư Thánh hiền. 
2. Người ấy trở nên tinh tấn, siêng năng tu 

tập, giúp đỡ bạn bè, tích cực làm njhững việc 
lợi ích cho tha nhân, yêu nghề và sáng tạo 
hơn. 

3. Tâm trí luôn huớng về sự tĩnh lặng của 
tự tâm,=> càng ngày tâm thức càng sâu thẳm 
thêm khiến người ấy không màn đến những 
phù du của cuộc đời (danh vọng, sắc đẹp, tiền 
tài v.v…)  

4. Sự tu tập thiền định không thê thiếu, 
càng ngày vũ trụ quan cũng biến đổi theo thấy 
đuợc vũ trụ quan với tự ngã làm trung tâm là 
qúa hạn hẹp, nghèo nàn người ấy trở nên dễ 
hòa đồng với mọi người, không khởi tâm kiêu 
mạn, không cần đấu tranh, thị phi, cuộc sống 
thanh bình hơn. 

5. Khả năng khế hợp với chân lý trở nên 
nhanh nhạy hơn. Các triết thuyết của cac tôn 
giáo khác không làm trở ngại và nguời ấy hiểu 
đuợc sự bình đẳng của các triết thuyết trong 
bức tranh toan diện của vũ trụ quan. 

6. Trí tuệ của ngưòi ấy tăng trưởng và 
ngườì ấy chợt nhận ra rằng Trí tuệ, lương tâm 
va đạo đức liên kết như cây liền cành; do vậy 
anh ta cảm thấy hổ thẹn  với những lỗi lầm 
xưa và tự nhiên chấm dứt những thứ ấy không 
chút vấn vương do dự. 

7. Một động lực phát xuất từ lòng tri ân 
thôi thúc người ấy khiến cho anh ta phát tâm 
muốn đóng góp cho hoạt động tín ngưỡng, 
lòng anh ta cảm thấy gần gũi với chánh pháp 
hơn bao giờ.  

8. Khi Tâm khắng khít với Đao pháp, tự 
nhiên người ấy thấy sứ mệnh của mình đối với 
chúng sanh rõ ràng hơn, môt lý tưởng mới cao 
cả hơn trổi dậy, cõi lòng khai mở, người ấy 
cảm thấy những công việc lợi tha thật có ý 
nghĩa. [đó chính là lý tưởng bồ tát đạo]  

9. Mặc dù sống trong đời thường, người 
đồng chí hướng thì ít, kẻ thị phi thì nhiều, công 
việc thì tràn ngập mà thời gian tu dưỡng tâm 
linh không được bao nhiêu, bao nhiêu phiền 
não kéo đến… nhưng lòng Tin của ngưoi ấy 
không hề sa sút, người ấy luôn tìm được sức 
mạnh để đối diện với những việc bất như ý, rắc 
rối… sức mạnh từ sự tĩnh lặng của thiền tọa 
hằng ngày, sức mạnh của lòng thương, sức 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      35 

mạnh  từ những thệ nguyện chân thật, v.v… 
giúp anh vượt qua những lúc khó khăn. 

10. Cuối cùng, những hoạt động từ thân 
tới tâm, từ tri thức đến tâm linh có thể dung 
hoá lẫn nhau tạo nên sự cân bằng, ý nghĩa… và 
điều đáng ngạc nhiên là người ấy không thấy 
những việc mình làm là do mình hay của mình 
hay vì mình mà làm nữa… [sự tu hành tinh tấn 
giúp anh ta từ từ thấy đuợc sự rỗng tang của 
bản ngã, từ đó hiểu được “vô ngã”]. 

 Đức Phật đã dạy chúng ta xây dựng niềm 
tin (TÍN) trên những nền tảng vững chắc, với 
các tinh thần giáo dục ưu việt như:  

1. Tinh thần Khế Lý Khế Cơ: theo đức 
Phật, hình ảnh về căn cơ chúng sanh là một hồ 
sen với những hoa sen vươn lên khỏi mặt nuóc 
không đều, cái cao cái thấp, có cái chưa ra khỏi 
nước, do vậy, phải tùy theo căn cơ của từng 
chúng sanh mà chỉ dạy thì mới thành công 
trong việc giáo dục. 

2. Tinh thần thực tiễn/khoa học: Đức 
Phật dạy chúng ta phải chấp nhận thực tại với 
những quy luật của  thế giới bên ngoài và bên 
trong con người rồi mới vận dụng có hiệu quả 
khả năng và trí tuệ của mình được. (Ví dụ: ớt 
thì phải cay; lửa thì phải nóng. Trời có mưa có 
nắng, có 4 mùa… có bão  lụt, động đất; đã có 
thân thì phải có bệnh có già có chết v.v… 
không thể  đòi hỏi, mong muốn luôn mạnh 
khỏe, không đau ốm, không chết v.v... được) 

3. Tinh thần phê phán khách quan vô 
tư: như đức Phật đã dạy nhũng người Kalama 
hỏi nên theo ai… “đừng nên nghe theo ai hết, 
dù đó là những bậc đạo sư hay có thẩm quyến 
cao tột… khi nào các ông tự mình biết chắc 
chắn rằng nhũng việc ấy là thiện, tốt thì  hãy 
chấp nhận và tin theo.” 

4. Tinh thần hướng dẫn: Đức Thế tôn 
luôn xác nhận mình chỉ là người chỉ đuờng  
(đạo sư), kinh điển, những lời dạy của ngài là 
“ngón tay chỉ măt Trăng (chân lý) chứ không 
phải là mặt trăng. Ngài còn ví kinh điển, những 
lời dạy của ngài chỉ là chiếc bè để qua sông, 
qua khỏi rồi phải vứt bỏ, không phải cứ đeo lên 
vai mà đi! Điều này chưng tỏ giáo dục Phât 
giáo là một nền giáo dục phóng khoáng, không 

ép buộc đệ tử phải nhắm mắt tuân theo đạo 
sư. 

5. Tinh thần khích lệ: Ngài luôn khích lệ 
các đệ tử, những người nào chậm lụt, không 
theo kịp các bạn, ngài tìm ra một phương pháp 
tu thực hành rât dễ, ví dụ có người Đức Phật 
chỉ giao cho học một chữ thôi, hay giao cho 
việc quét sân thôi, nhưng có tác dụng đánh 
thức trí tụê của họ. 

6. Tinh thần tự tín, tự chủ: như ở mục 4 
đã nói. Ngoài ra, đức Phật luôn nhắc nhở đệ tử 
cua mình hãy trở về nương tựa chính mình (hải 
đảo tự thân là nơi an toàn nhất) Ngài còn cho 
biết “tu sau có thể chứng đắc trước” vì “giác 
ngộ không hẳn phụ thuộc vào thời gian tu 
hành, tuổi đời hay giai cấp xã hội, ai cũng có 
thể đắc tuệ giác tối thượng tùy theo nỗ lực tu 
tập của mình.”  

7. Tinh thần độc lập, trừ nô lệ: Theo 
giáo lý Phật đà, giải thoát là ra khỏi mọi trói 
buộc, mọi ách nô lệ mà trói buộc lớn nhất chính 
là dục vọng của bản thân. Bát Chánh đạo là 
con đường dẫn đến tự do, thoát khỏi vòng nô lệ 
của tam độc THAM SÂN SI, tự làm chủ đời 
mình, bước đi trên con đường Trung Đạo, sống 
vị tha, vì lợi ích của mọi người.quanh mình. 

8. Tinh thần không chấp thủ: Chấp thủ 
là thành kiến và cố chấp; 2 tính xấu này ngăn 
cản sự cảm thông và tiến bộ chung. Hạnh phúc 
tuyệt đối hay Niết Bàn không thể có mặt sự 
chấp thủ. Thực hiện Tinh thần không chấp thủ 
sẽ đem lại cho cá nhân và tập thể sự an lạc. 

9. Tinh thần tùy duyên bất biến: Đây là 
tinh thần xử sự một cách kheó léo uyển chuyển 
không cứng ngắt, biết tùy nghi ứng phó. Tùy 
duyên bất biến không phải là tùy tiện, lăng 
nhăng, vô nguyên tắc. Đây là một thái độ sống 
biết dùng phương tiện thiện xảo để đạt đến cứu 
cánh và không bao giờ nhầm lẫn cứu cánh với 
phương tiện. Muốn sử dụng tốt tinh thần tùy 
duyên bất biến phải biết “khế lý khế cơ khế 
thời khế xứ.”  

10. Tinh thần Lục  Hoà và Tứ Nhiếp: 
Anh Chị Em HTr. chúng ta rất quen thuộc với 
Lục Hoà và Tứ Nhiếp Pháp; nhưng trên thực tế 
có lẽ chư Tăng mói áp dụng hòan hảo Lục Hoà; 
cón ACE chúng ta có thể đã có thể áp dụng Tứ 
nhiếp pháp với  Bố thí, Ái Ngữ, Lợi Hành và 
Đồng Sự. (Nhưng áp dụng được đến mức nào 
thì có lẽ không giống nhau) 

 
 

Tâm Minh soạn  
(còn tiếp một kỳ) 

 
 
 

(Tài liệu học tập của GĐPTVN, 
Bậc Lực 1 Hải Ngoại) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      36 

CÁC THIỀN SƯ TỪ TRUNG HOA SANG 
HOẰNG HÓA 

Ngay sau khi Doãn Quốc Công Nguyễn 
Hoàng (1558 – 1613) vào trấn thủ đất Thuận 
Hóa, ông đã để ý đến việc lập chùa. Năm 1601, 
ông đã bắt đầu cho xây dựng chùa Thiên Mụ ở 
xã Hà khê, huyện Hương Trà. Năm sau, vào 
ngày Vu Lan, chúa đến chùa Thiên Mụ lập trai 
đàn và làm lễ bố thí. Chúa lại cho dựng chùa 
Sùng Hóa trên nền một ngôi chùa cổ ở xã 
Triêm Ân, huyện Phú Vang. Năm 1607, chúa 
cho lập chùa Bảo Châu ở Trà Kiệu, Quảng nam. 
Năm 1609, chúa lại lập chùa Kính Thiên ở 
Thuận Trạch, Quảng Bình. Sau khi chúa dựng 
xong dinh Quảng Nam ở xã Cần Húc, chúa lại 
cho lập một ngôi chùa gần đó, gọi là chùa Long 
Hưng, ở về mé Ðông của trấn. 

Như vậy trong thâm ý của chúa Nguyễn, 
đạo Phật có thể làm nơi nương tựa tinh thần 
cho công trình lập quốc của dòng họ Nguyễn. 
Cũng vì vậy cho nên sau này, các chúa Nguyễn 
đều tỏ vẻ sùng thượng đạo Phật và nhân dân 
Ðàng Trong cũng nghênh đón các vị du tăng 
Trung Quốc với một tấm lòng chân thật, mặn 
nồng. Trong thời đại chuyển tiếp giữa hai triều 
Minh Thanh, nhiều cao tăng Trung Hoa đã tới 
Ðàng Trong hành hóa. Một phần quan trọng 
của những tổ đình hiện nay là do các thiền sư 
Trung Hoa sáng lập. 

Thế kỷ thứ mười bảy ghi nhận có mặt của 
các thiền sư Trung Hoa sau đây tại Ðàng 
Trong: 

– Các thiền sư Viên Cảnh và Viên Khoan ở 
Quảng Trị. 

– Thiền sư Minh Hoằng khai sơn chùa Ấn 
Tôn, Thuận Hóa. 

– Thiền sư Giác Phong khai sơn chùa 
Thiên Thọ, Thuận hóa. 

– Thiền sư Từ Lâm, khai sơn chùa Từ 
Lâm, Thuận Hóa. 

– Thiền sư Pháp Bảo, khai sơn chùa Chúc 
Thánh, Quảng Nam. 

– Quốc sư hưng Liên, trụ trì chùa Tam 
Thai, Quảng Nam. 

– Thiền sư Pháp Hóa, khai sơn chùa Thiên 
Ấn, Quảng Ngãi. 

– Thiền sư Tế Viên, khai sơn chùa Hội 
Tông, Phú Yên. 

– Thiền sư Nguyên Thiều, khai sơn chùa 
Thập Tháp Di Ðà ở Bình Ðịnh và các chùa Quốc 
Ân và Hà Trung, Thuận Hóa. 

– Thiền sư Thạch Liêm, khai sơn chùa 
Thiền Lâm, Thuận Hóa. 

Tất cả đều thuộc phái thiền Lâm Tế – chỉ 
trừ hai vị Hưng Liên và Thạch Liêm thuộc phái 
thiền Tào Ðộng 

  
Các thiền sư Viên Cảnh và Viên Khoan 
Hồi thiền sư Hương Hải 25 tuổi, còn làm 

tri phủ ở Triệu Phong, Quảng Trị, tức là vào 
năm 1652, ông đã được học Phật với hai thiền 
sư này. Vị thứ nhất tên là Lục Hồ Viên Cảnh. Vị 
thứ hai tên là Ðại Thâm Viên Khoan. Danh từ 
Lục Hồ có vẻ như là một địa danh ở Trung Hoa, 
không phải là một pháp danh, điều này cho ta 
thấy hai thiền sư là du tăng Trung Quốc. Hai 
người đều có pháp hiệu đứng đầu bằng chữ 
Viên: Viên Cảnh và Viên Khoan, vậy hai người 
có thể là đồng sư hay đồng môn phái, cùng rời 
Trung Hoa với nhau một lần. Không biết hai vị 
thiền sư này trú trì tại chùa nào ở Quảng Trị. 
Tổ đình xưa nhất ở đây là chùa Tịnh Quang do 
thiền sư Chí Khả khai sơn. Một điều đáng chú ý 
là pháp tự của Hương Hải do thiền sư Viên 
Cảnh đặt được bắt đầu bằng chữ Minh (Minh 
Châu Hương Hải) và những pháp tử của Hương 
Hải thì có pháp hiệu bắt đầu bằng chữ Chân 
như Chân Lý Ðề Mật, còn các pháp điệt thì có 
các pháp hiệu bắt đầu bàng chữ Tính. Thứ tự 
truyền thừa cũng giống như trong truyền thống 
Chuyết Chuyết: Viên Văn – Minh Hành –
 Chân Nguyên – Tính Tính… Ðiều này cho phép 
ta nghĩ rằng hai bên cùng theo một pháp phái 
và Hương Hải là người cùng thế hệ với Minh 
Hành. Ðiểm này còn đợi khảo chứng. 

  
Thiền sư Nguyên Thiều 
Thiền sư Nguyên Thiều họ Tạ, pháp tự là 

Hoán Bích, người huyện Trình Hưng, phủ Triều 
Châu, tỉnh Quảng Ðông. Năm 19 tuổi, ông xuất 
gia tại chùa Báo Tư, tu học dưới sự hướng dẫn 
của hòa thượng Khoáng Viên (76). Ông theo 
thuyền buôn sang Việt Nam năm 1665 trong 
đời chúa Nguyễn Phúc Tần. Ban đầu ông cư trú 
tại phủ Quy Ninh (Bình Ðịnh bây giờ), sau đó 
lập chùa Thập Tháp Di Ðà. Chùa này tọa lạc ở 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 THIỀN PHÁI LÂM TẾ 

VÀ PHẬT GIÁO ĐÀNG TRONG 
 

(Chương XXII, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      37 

làng Thuận Chánh, huyện Tuy Viễn; sau chùa 
có mười ngôi cổ tháp Chàm cho nên chùa được 
gọi là chùa Thập Tháp. Sách Ðại Nam Nhất 
Thống Chí nói rằng chùa này lập năm 1683, 
niên đại này có lẽ là niên đại hoàn tất chùa sau 
nhiều năm xây cất. Năm 1691, chùa được chúa 
Nguyễn Phúc Chu ban cho biển ngạch và câu 
đối. Sau đó Nguyên Thiều lại ra Thuận Hóa 
dựng chùa Quốc Ân và xây tháp Phổ Ðồng. 
Chùa Quốc Ân tọa lạc tại ấp Phúc Quả. Chùa 
cũng được chúa Nguyễn Phúc Chu ban cho liễn 
đối có ghi đạo hiệu của chúa là “Thiên Túng 
Ðạo Nhân.” Sách Ðại Nam Nhất Thống Chí nói 
rằng tháp Phổ Ðồng được xây trước chùa Quốc 
Ân, sau đó bị binh lửa tàn phá. 

Sách Ðại Nam Liệt Truyện Tiền Biên nói 
rằng Nguyên Thiều có phụng mệnh chúa 
Nguyễn Phúc Trăn sang Quảng Ðông rước thiền 
sư Thạch Liêm (Ðại Sán) và thỉnh pháp khí. Bia 
đá chùa Quốc Ân do chúa Nguyễn Phúc Chu đề 
năm 1729 cũng nói: “Thiền sư Hoán Bích Tạ 
Nguyên Thiều ở chùa Hà Trung vâng lệnh 
Nghĩa Vương qua Quảng Ðông mời hòa thượng 
Ðại Sán.” Xét kỹ Nguyên Thiều chưa từng mời 
Thạch liêm; cùng qua Ðại Việt với Nguyên 
Thiều cũng có những thiền sư khác nhưng 
không có mặt Thạch Liêm. Sách Hải Ngoại Kỷ 
Sự do Thạch Liêm viết cho biết ông sang Ðại 
Việt năm 1695 với một người bạn và nhiều đệ 
tử của ông chứ không đi với Nguyên Thiều. 
Sách lại kể chuyện ông tới thăm chùa Hà Trung 
là nơi thiền sư Nguyên Thiều mà chỉ gặp mọt vị 
giám tự mới thọ giới tỳ khưu với ông mấy 
tháng trước đó tại giới đàn Thiền Lâm. Một vị 

giám tự mới thọ tỳ khưu thì chắc chắn không 
phải là thiền sư Nguyên Thiều, người đã khai 
sơn hai tổ đình lớn là Thập Tháp và Quốc Ân. 
Ðiều đó cho ta thấy rằng Nguyên Thiều đã tịch 
trước năm 1695 tức là năm Thạch Liêm tới Ðại 
Việt. Niên đại 1729 đề ở bia Quốc Ân chỉ là niên 
đại dựng bia chứ không phải niên đại nhập diệt 
của Nguyên Thiều (77). 

Sách Ðại Nam Liệt Truyện Tiền Biên nói 
Nguyên Thiều thọ 81 tuổi. Vậy ông mất vào 
năm nào và sinh vào năm nào? Ta biết khi 
Nguyên Thiều mất, chúa Nguyễn Phúc Chu ban 
cho ông thụy hiệu là Hạnh Ðoan Thiền Sư. Như 
vậy ta có thể biết chắc rằng Nguyên Thiều mất 
vào khoảng từ năm 1691 tức là năm chúa 
Nguyễn Phúc Chu lên ngôi đến năm 1695 tức là 
năm qua Ðại Việt của thiền sư Thạch Liêm. Như 
vậy ông sinh vào khoảng 1610-1614 và qua 
Ðại Việt vào khoảng từ năm 51 đến 55 tuổi. 

Sách Ðại Nam Liệt Truyện Tiền Biên có 
nhắc đến chuyện chúa Nguyễn Phúc Trăn nhờ 
Nguyên Thiều qua Trung Hoa để mời cao tăng 
và thỉnh pháp tượng, pháp khí. Thượng Tọa Mật 
Thể trong sách Việt Nam Phật Giáo Sử Lược 
(78) có nói rằng sau khi Nguyên Thiều về Ðại 
Việt, chúa Nguyễn Phúc Trăn có cho tổ chức 
giới đàn lớn tại chùa Linh Mụ. Chưa thấy có chỗ 
nào chép như thế. Theo Thượng Tọa Mật Thể, 
chuyến đi của Nguyên Thiều sang Quảng Ðông 
có mục đích mời một số cao tăng sung vào ban 
thập sư truyền giới tại giới đàn, đồng thời cũng 
là để thỉnh những pháp khí (như tràng phan, 
chuông, mõ) cần thiết cho giới đàn. Ta nghĩ 
rằng một chuyến đi như vậy không thể chỉ để 
thỉnh tượng Phật và pháp khí và một vài vị tăng 
sĩ; cho nên việc lập giới đàn do Thạch Liêm tổ 
chức tại chùa Thiền Lâm năm 1695. Chúa 
Nguyễn Phúc Chu khi tới giới đàn đã quá khâm 
phục mà nói: “May có Lão Hòa Thượng tới đây 
mới được thấy pháp môn quảng đại trang 
nghiêm như vậy.” Như thế có nghĩa là từ đó về 
trước chưa có giới đàn nào tổ chức lớn như vậy, 
kể cả những giới đàn do thiền sư Nguyên Thiều 
tổ chức. Chúa Nguyễn Phúc Chu dù còn trẻ 
cũng đã được đi theo để dự xem giới đàn Linh 
Mụ tổ chức dưới thời chúa Nguyễn Phúc Trăn. 

Những vị cao tăng nào đã cùng qua Ðại 
Việt với thiền sư Nguyên Thiều? Theo tác 
giả Việt Nam Phật Giáo Sử Lược thì cùng qua 
với Nguyên Thiều có các thiền sư Minh Hành Tại 
Tại, Minh Hoằng Tử Dung, Minh Hải Pháp Bảo, 
Minh Vật Nhất Trí. Ta không thể biết chắc được 
tát cả những thiền sư có tên trên đây đã cùng 
qua với thiền sư Nguyên Thiều hay không. 
Thiền sư Minh Hành chẳng hạn, như ta đã biết, 
đã qua Ðại Việt trước đó tới gần 60 năm, tới 
kinh đô Thăng Long vào năm 1633. Vậy ta chỉ 
có thể nói rằng một số các thiền sư có tên ở 
trên đã cùng qua với Nguyên Thiều, mà chắc 
chắc nhất là những vị đã lưu trú lại các tổ đình 
Thập Tháp và Quốc Ân do Nguyên Thiều khai 
sơn, như Minh Vật Nhất Trí, Minh Hoàng Ðịnh 
Nhiên. Những vị này có thể là những pháp điệt 

Thiền sư Nguyên Thiều 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      38 

gọi Nguyên Thiều bằng sư thúc hay sư bá; 
cũng có thể nhiều vị là đệ tử trực tiếp của 
Nguyên Thiều. Mật Thể không tin như vậy, cho 
rằng thời gian ở Ðại Việt của Nguyên Thiều thì 
nhiều mà thời gian ở Quảng Ðông của ông thì 
ít, làm sao ông có thể có đệ tử cao tăng được. 
Tuy nhiên, nếu ta biết Nguyên Thiều sang Ðại 
Việt hồi 51 -55 tuổi, trở về Quảng Ðông lúc 
trên bảy mươi tuổi thì ta có thể nói rằng trong 
số các vị gốc Trung Hoa trú trì tại hai chùa 
Thập Tháp và Quốc Ân, có thể có vị là đệ tử 
trực tiếp của Nguyên Thiều từ khi ông chưa bỏ 
nhà Thanh sang Ðại Việt. Dù sao, ít nhất cũng 
là bảy vị tăng sĩ vừa Hoa vừa Việt đứng sau 
ông một thế hệ đã được ông nâng đỡ và đặt 
vào công tác hành đạo. Ðó là các vị cư trú tại 
Bình Ðịnh (Thập Tháp) và Thuận Hóa (chùa 
Quốc Ân): Minh Vật Nhất Trí, Minh Giác Kỳ 
Phương, Minh Trí Nguyệt Hạnh, Minh Dung 
Pháp Thông, Minh Lương Nguyệt An, Thành 
Ðăng Minh Yêu và Thành Thiên Pháp Thông. 
Ðó là chưa kể những vị nối nghiệp ông ở chùa 
Hà Trung là chùa mà ông trú trì vào những 
năm chót của đời ông. 

Chùa Hà Trung tọa lạc tại xã Hà Trung, 
huyện Phú Lộc, có lẽ đã được tạo dựng ngay 
sau khi chúa Nguyễn Phúc Chu mới lên ngôi. 
Về chùa Hà Trung, thiền sư Thạch Liêm đã 
viết: “Ðoái nhìn chùa son điện ngọc, lấp lánh 
trong bờ biển rừng tùng. Nước mây man mác, 
trập trùng bóng dương, phảng phất chốn Bồng 
Lai Lãng Uyển.” Và Thạch Liêm có làm ba bài 
thơ. Ðây là bài thứ nhất: 

Xanh mấy tầng dương ẩn Phật cung 
Chuông vàng theo gió thoảng bên song 
Rèm tre lối cỏ lên hơi núi 
Gành đá lầu mây xuống bóng đồng 
Cá đỏ chực mồi ngoi mặt nước 
Chim xanh hót nắng đậu giàn bông 
Miếu đến vua chúa thanh u quá 
Như có hào quang chiếu biển Ðông (79) 
(Lục liễu thùy thùy ẩn Phạm Cung 
Chung Thanh chiêu đệ mãn hà phong 
Trúc ly thảo kính phù lam yểm 
Thạc hác hà lâu đảo ảnh không 
Hầu thực hồng ngư suy thủy thượng 
Ðề yên túy điểu lạc hoa trung 
Vương gia từ miếu âm sum xứ 
Hướng hữu linh quang tạ Hải Ðông) 
Trú trì tại chùa Hà Trung không bao lâu 

thì Nguyên Thiều tịch. Thụy hiệu Hạnh Ðoan 
Thiền Sư là do chúa Nguyễn Phúc Chu tặng sau 
khi Nguyên Thiều mất. Trước khi tịch, ông có 
để lại bài kệ sau đây: 

Lặng lẽ gương không chiếu bóng 
Sáng trưng ngọc chẳng thâu hình 
Rõ ràng Vật không phải Vật 
Mênh mông Không chẳng là Không. 
(Tịch tịch cảnh vô cảnh 
Minh minh châu bất dung 
Ðường đường vật phi vật 
Liêu liêu không vật không). 
 

Tháp Hóa Môn được dựng trên một khu 
đồi nhỏ xóm Thuận Hóa, làng Dương Xuân 
Thượng. Bia đá chùa Quốc Ân nói về Nguyên 
Thiều thì mãi đến năm 1725 mới dựng, do chúa 
Nguyễn Phúc Chu (1725-1738) đề. Chúa 
Nguyễn Phúc Chu không những ban thụy hiệu 
cho Nguyên Thiều mà còn làm một bài minh 
khắc vào bia để ca tụng đạo đức thiền sư. Bài 
minh ấy như sau: 

Cao vút trí tuệ 
Phạm hạnh vun trồng 
Giới đao một lưỡi 
Trăng nước thung dung 
Ngồi đứng một thân 
Trong lặng kiên cường 
Hoằng pháp lợi người 
Quán thân vốn không 
Mây từ che khắp 
Trời tuệ chiếu cùng 
Ngắm đi ngắm đi 
Thái Sơn oai hùng 
(Ưu ưu bát nhã 
Ðường đường Phạm thất 
Thủy nguyệt ưu du 
Giới trì chiến lật 
Trạm tịch cô kiên 
Trác lập khả tất 
Quán thân bổn không 
Hoằng pháp lợi vật 
Biển phú từ vân 
Phổ chiếu tuệ nhật 
Chiêm chi chiêm chi 
Thái Sơn ngật ngật) 
  
 

(còn tiếp) 
 
______________ 
 
 
(76) Hòa thượng Bổn Kiểu Khoáng Viên là 

đệ tử của thiền sư Ðạo Mân, đời thứ ba mươi 
mốt, phái Lâm Tế, ở chùa Thiên Khai, Quảng 
Ðông. Ðạo Mân có để lại một bài kệ truyền 
pháp sau đây: 

Ðạo bổn nguyên thành Phật Tổ Tiên 
Minh như hồng nhật lệ trung thiên 
Linh nguyên quảng nhuận từ phong phổ 
Chiếu thế chân đăng vặn cổ huyền. 
 
(77) Sách Hải Ngoại Kỷ Sự còn cho biết là 

trong thời gian chúa Nguyễn Phúc Trăn (1678-
1691) trị vì ông cũng đã được chúa mời thỉnh 
tới hai lần nhưng chưa đi được. Lần này ông 
qua là do chúa Nguyễn Phúc Chu mời. Hai sứ 
giả được chúa cử sang mời Thạch Liêm là Trần 
Thiêm Quang và Ngô Tư Quan chứ không phải 
là thiền sư Nguyên Thiều. Sách Hải Ngoại Kỷ 
Sự cũng không hề đề cập đến Nguyên Thiều. 

(78) Việt Nam Phật Giáo Sử Lược, 1943 
Hà Nội. 

(79) Thạch Liêm, Hải Ngoại Kỷ Sự 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      39 

NÊN CHỌN HÓA THÀNH HAY BẢO SỞ? 
 

Thích Viên Thành 
   

(Nằm trong loạt bài chào mừng năm mới 2018 - Mậu Tuất, 
Viết về Đời Người và Định Hướng cho Tương Lai) 

Hồi Đức Phật còn tại thế, tại Núi Linh 
Thứu, khi giảng Kinh Pháp Hoa, Ngài muốn 
Khai Thị cho chúng sanh Ngộ Nhập Phật Tri 
Kiến. Nhưng với Diệu Pháp cao thâm vi diệu, 
khó có ai thấu đạt liền nổi, sợ chúng sanh chán 
nản bỏ cuộc giữa chừng, nên Ngài mới hiện ra 
Hóa Thành, để tạm nghỉ, lấy sức lực lại, rồi 
Ngài mới tiếp tục hướng dẫn tới Bảo Sở.  

- Hóa Thành: là chỗ hóa ra chưa phải thật 
(nơi nghỉ tạm thời và hoa trái dọc đường, chứ 
chưa phải là đích đến).  

- Bảo Sở: là chỗ quý báu chân thật (là cõi 
Phật, là Phật tánh, rõ ràng, thường biết, diệu 
dụng, lợi ích vô cùng, không bao giờ mất, luôn 
hiện hữu trong ta). 

Trong thời buổi văn minh, hiện đại, với sự 
tiến bộ vượt bực của khoa học về khai thác và 
xây dựng, nhất là khâu truyền thông, kỹ thuật 
số, đã giúp cho con người, dường như xích lại 
gần nhau hơn và mọi tiện nghi vật chất, dường 
như phục vụ đầy đủ mọi nhu cầu!  

Đồng hành cùng sự phát triển ấy, Phật 
Giáo bây giờ cũng hiện diện khắp nơi, từ Á 
sang Âu, Mỹ, Úc đến Phi châu, Chùa, Viện mọc 
lên khắp cả. 

Xin chân thành cúi đầu đảnh lễ, ngưỡng 
mộ, tri ân các bậc tiền bối hữu công, đã dày 
công khai sơn, phá thạch, xây dựng nên những 
ngôi Phạm vũ huy hoàng, hay những chốn 
Thiền Môn, Lan nhã hữu tình, để cho chúng 
sanh, có nơi quy ngưỡng và thực hành Pháp 
Phật. Những nơi nầy rất đáng được bảo toàn, 
duy trì và phát triển, để cho chúng sanh được 
nhiều lợi lạc, góp phần truyền bá Phật Pháp, 
xây dựng một xã hội tốt đẹp, an lành. 

Xin đảnh lễ và vô cùng thán phục, những 
vị có hạnh nguyện của Bồ Tát Địa Tạng, đã hy 
hiến cuộc đời mình, để “hòa quang đồng trần,” 
cùng sẻ chia, lặn lộn với chúng sanh, đầy đau 
khổ nơi cõi Ta bà nầy. Có vị qua đây trui rèn, 
lập chí, tu luyện, ẩn nhẫn, phụng sự chúng 
sanh, để hạ dần bản ngã, hầu đi vào được cửa 
đạo, với đạo đức sáng ngời và từ đây chúng 
sanh quy hướng, lợi lạc quần sanh, hữu ích cho 
muôn loài. Nhưng cũng có lắm vị, khi chưa 
chứng A La Hán mà tự tin, sống dễ duôi, thoải 
mái, cho tâm mình, thuận theo dòng đời, đúng 

lý ra “tùy duyên bất biến” nhưng rồi “thiên biến 
vạn hóa, biến thái,” để bị dòng đời vùi dập, 
nhận chìm và cuối cùng là “thân bại danh liệt” 
thảm thương vô cùng! 

Đức Bổn Sư Thích Ca của chúng ta đã liễu 
triệt được tất cả. Vì lòng từ bi vô hạn, khi thành 
đạo rồi, đúng ra Ngài đã nhập vào “vô dư niết 
bàn,” nhưng vì thương xót chúng sanh, đang 
quằn quại trong khổ đau, hoặc là đang mãi mê 
trong nhà lửa, nên Ngài phải chịu khó suốt 49 
năm trường, lặn lội khắp các vùng của Ấn Độ, 
để gieo duyên hóa độ muôn loài, qua nhiều bài 
Kinh giảng dạy lắm cao siêu, nhưng cũng rất là 
đầy thực tiễn.  

Đặc biệt nhất là bài Kinh Di Giáo, về cuối 
cuộc đời, sắp từ giã cõi trần và các đệ tử thân 
thương. Với sự chứng đạo đầy sự thông suốt, 
cũng như nhiều nghiệm xương máu, trong quá 
trình cuộc sống cũng như hành đạo, Ngài đã có 
những lời dặn dò, thật là cụ thể, thắm thiết, 
gần gũi và bình dị. Là người con Phật, chúng ta 
phải “y giáo phụng hành” thì mới mong tự cứu 
được bản thân và tha nhân hầu đền được phần 
nào, ơn đức sâu dày của Đức Phật.   

Tại sao Đức Bổn Sư đã thành Phật rồi, lại 
dẫn đệ tử, toàn là Thánh Tăng, hằng ngày phải 
đi vào làng “khất thực”? Có phải chăng, vì 
muốn hóa duyên và không muốn cho đệ tử của 
mình, lo hưởng thụ và lớn dần “bản ngã.” Mà 
xuyên suốt trong các lời giảng dạy, hoặc luật 
nghi để ra, Ngài cũng đều muốn cho hàng đệ 
tử phải bào mòn “ngã chấp.” Vì theo Ngài đã 
thấy, đã biết, sự nguy hiểm của “bản ngã,” nên 
khi mới vừa ra đời, Ngài đã truyền đi Thông 
Điệp: “Thiên thượng, thiên hạ, duy ngã độc 
tôn!”   

Kế thừa Ngài, trong thời hiện đại, có Đức 
Đạt Lai Lạt Ma thứ 14, cũng đã dạy: “Nếu một 
người tu mà trải qua năm tháng hành đạo, 
không thấy mình tầm thường hơn, giản dị hơn 
và khiêm tốn hơn thời gian ban đầu, thì có lẽ là 
ta đã đi lạc đường rồi!” hay “Càng tu lâu chừng 
nào, càng thấy mình, không là gì cả, đấy mới 
chính thực là tu.” Trong Bài Khấn Nguyện hằng 
đêm thường tụng có: “…Tự thấy mình nhỏ thôi, 
việc tu còn kém cỏi…”! Vì “vô ngã” là Niết bàn, 
tuy không thấy là gì cả, nhưng diệu dụng vô 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      40 

cùng, cũng giống gió, bão, hay động đất, sóng 
thần, không thấy gì, nhưng mỗi khi xuất hiện, 
thì tàn phá kinh hoàng, thảm khốc. Nên có câu 
“chân không diệu hữu,” tuy không thấy gì 
nhưng mỗi khi vận dụng, có thể cải tạo và thay 
đổi cả thế giới. Phật tánh cũng diệu dụng như 
vây, bàng bạc ở khắp nơi và có trong khắp 
muôn loài, nhưng vì “ngã chấp” mà làm mê mờ 
“bản tánh chân như, đầy sáng suốt” của chúng 
ta, và khiến ta tạo tội lỗi vô cùng.  

Như vậy, nhiệm vụ chính của người tu là 
luôn soi rọi lại lòng mình và nhắc nhở, tạo điều 
kiện, bằng cách xây Chùa, tạo Tu viện, dựng 
Đạo tràng để tu tập giúp đỡ cho mọi người 
“tiêu trừ ngã chấp,” cũng như thực hành hạnh 
bố thí và sống đời thương yêu nhiều hiểu biết.  

Người tu sĩ thấy khổ của cuộc đời, mới đi 
tu để thoát khổ và cứu khổ cho muôn loài. 
Người thế gian, cũng thấm thía được sự vô 
thường và nỗi khổ, niềm đau của nhân thế, 
nên cũng muốn đến chùa, hướng về Tam bảo, 
cũng không ngoài mục đích là tìm đường thoát 
khổ, đây là một nhu cầu thiết yếu.  

Cho nên để đáp ứng chu toàn những nhu 
cầu thiết yếu ấy, trách nhiệm của người Tu rất 
nặng nề, nhưng cũng rất cao siêu, thanh thoát, 
đó là phải thực hành, trải nghiệm và chứng 
được Đạo, nghĩa là phải hoàn toàn, giác ngộ, 
giải thoát, liễu triệt rành rẽ được con đường 
giải thoát, hầu vững vàng hướng dẫn chúng 
sanh, an toàn vượt qua được nỗi khổ niềm đau. 
Hay nói cho dễ hiểu, gần gũi với đời thường 
nhất là, phải có vốn, có năng lực, rồi mới nghĩ 
đến việc muốn giúp ai, có của rồi nghĩ đến việc 
cho, chứ chưa có gì, mà nghĩ đến cho, thì lấy 
cái gì mà cho?  

Xây Chùa hay Tu Viện phải có tâm 
nguyện: “Tiếp Tăng Độ Chúng,” “là của bá 
tánh, chứ không của riêng ai,” “không tự tư, tự 
lợi,” “truyền hiền chứ không truyền tử,” phải là 
Đạo Tràng Tu Học, để cho chúng sanh có nơi 
quy hướng, tu tập, trải nghiệm và thoát được 
khổ đau, sống được cuộc đời an lạc nhiều lợi 
ích cho đời, tất cả mọi phương tiện cũng phải 
phục vụ cho mục đích tối thượng nầy, thì Long 
Thiên Hộ Pháp mới hộ trì và chiêu cảm được 
những Phật tử thuần thành đến tu học. Bèn 
ngược lại, chỉ là những “danh lam thắng cảnh,” 
“hướng ngoại tìm cầu” chạy theo đường danh 
lợi, vui chơi, giải trí, để chúng sanh, không lo 
‘thoát ly sanh tử’ mà mê đắm cõi trần gian, 
đầy đau khổ này, thì thật là đáng thương hại 
và không đúng với bản hoài của Chư Phật, chư 
Tổ, sẽ khó tồn tại được lâu dài, mà lại nặng nợ 
với bá tánh, những người đã phát tâm đóng 
góp, tịnh tài, tịnh vật và cả tấm lòng, mong 
cho Phật Pháp xương minh, để lợi lạc được 
nhiều quần sanh.  

Đức Phật và Chư Tổ đã hiểu rõ, tâm mình 
và tâm của chúng sanh, “tâm viên ý mã” nên 
đã quyết định, từ bỏ hết mọi ràng buộc, xa lìa 
hết mọi tiện nghi, vật chất, công danh, sự 
nghiệp… để vào rừng, lánh xa trần thế, mới 

yên bề tu tập và mới có thể chứng được đạo. 
Bây giờ liệu chúng ta có hơn được Phật, Tổ, mà 
dám hiên ngang, xông pha vào ngũ dục?  

Đức Phật và Chư Thánh Chúng phải đi khất 
thực và ngủ dưới mỗi gốc cây, không quá 3 
đêm, vì sợ dính mắc, mà quên đi hạnh nguyện. 
Liệu chúng ta, có hơn được Đức Phật và Thánh 
Chúng mà dám xây Chùa to Phật lớn, giống 
như cung điện nguy nga, lộng lẫy, với đầy đủ 
tiện nghi vật chất, mà vẫn bảo toàn được giới 
hạnh? 

Đa số chúng sanh, quá đau khổ, trong cõi 
trần ai, nhiều thị phi, phiền não và đầy cám dỗ 
với lắm oan trái nầy, đang muốn thoát khỏi 
vòng sanh tử, khổ lụy, nên nhu cầu và phong 
trào tu học rất cao. Có nhiều vị đã buông xả 
hết những thành tựu sự nghiệp vật chất ở thế 
gian, hoặc hiến hết cho việc hoằng truyền Phật 
Pháp, nỗ lực tự tu hành tại gia, rất là miên mật 
và nhiều tiến bộ. Có nhiều vị rất muốn yên tu, 
nhưng chưa định hướng được đường tu, nên đã 
phải chạy lung tung, để tìm Thầy, tìm “minh 
sư,” rồi cuối cùng mỏi mệt, tìm về xây dựng 
riêng cho mình một không gian tĩnh lặng, để 
trở lại với mình, hầu có được sự bình yên sáng 
suốt. Là người hướng dẫn tinh thần, chịu trách 
nhiệm phần tâm linh, liệu chúng ta có đủ năng 
lực, với đầy từ bi, trí tuệ, có được tinh thần tĩnh 
lặng, hay một không gian giúp cho mọi người 
cùng tĩnh lặng, hầu thay Phật dẫn dắt những 
chúng sanh nầy, thoát vòng khổ lụy?  

Trong Kinh Khu Rừng, theo kinh nghiệm 
của Thế Tôn, có dạy: “…Nếu khu rừng nào mà 
không cải thiện được đời sống tâm linh, không 
thăng tiến về định tuệ thì dù cho nơi ấy có đời 
sống sung túc cũng phải từ bỏ ngay lập tức. 
Ngược lại, khu rừng nào mà nơi ấy sự tu tập 
ngày càng tiến bộ, dẫu đời sống khó khăn thì 
cũng nên ở lại, nếu đủ duyên thì có thể ở lại 
đến trọn đời.” 

Vì thế, những vị có trách nhiệm lãnh đạo 
các chùa viện, ngoài việc lo xây dựng chùa to 
Phật lớn, chăm lo đời sống vật chất, điều đặc 
biệt cần quan tâm nhất, đó là việc thăng hoa 
tâm linh cho Phật tử. Sự ổn định và phát triển 
về phương diện vật chất tuy cần, nhưng điều 
thiết yếu, vẫn là sự tiến bộ về tinh thần. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      41 

Đất lành thì chim đậu. Cũng vậy, chùa, 
viện nào có sự tĩnh lặng, giúp cho chúng sanh 
bớt khổ, thêm vui, có tiến bộ tâm linh để được 
an lạc và giải thoát, thì rất nhiều chúng sanh 
tìm về nương tựa. Điều này lý giải “chùa, viện” 
hiện nay, bên ngoài nguy nga, tráng lệ, sung 
mãn vật chất, nhưng thiếu vắng các bậc Chân 
Tu, và Phật tử thuần thành về tu, bởi nơi đây 
không xây dựng, hun đúc được chất liệu an 
tịnh và giải thoát, nên chưa chiêu cảm được 
những điều tương ưng. 

Người thế gian, do mê đắm tiền tài, danh 
lợi, nên đã bị vật chất kéo lôi, sai sử, khiến bù 
đầu vào công việc, quên cả bổn phận làm cha, 
làm mẹ, bỏ con bơ vơ, hụt hẫng, thiếu đi tình 
cảm, mất sự đầm ấm gia đình, để rồi nhiều con 
cái hư đốn, nhiều gia đình tan nát hạnh phúc. 
Đối với người tu, đừng giống như thế gian, mà 
người xưa đã nói: “Ca-sa vị trước hiềm đa sự, 
trước dĩ ca-sa sự cánh đa” (Ca-sa chưa mặc 
than nhiều việc, được mặc ca-sa 
việc lại nhiều), để rồi đánh mất tự thân, lao 
vào sự lăng xăng, bận rộn, không có được sự 
tĩnh lặng, quên đi nhiệm vụ độ sanh, từ đó đã 
sai với ý của Tổ là: “Ngoài cắt chư duyên, 
trong không toan tính, tâm như tường vách, 
khả dĩ nhập đạo.” Ta đi ngược lại, thì làm sao 
thấy được đạo và có được đạo lực mà hóa độ 
chúng sanh? 

Nên nhớ rằng: “Giáo bất nghiêm, sư chi 
đọa.” Trong luật Phật cũng có dạy: “Mỗi năm, 
vị Thầy chỉ nhận một đệ tử để nuôi dạy đến khi 
đệ tử vững vàng thọ Tỳ-kheo rồi, mới được 
nhận đệ tử khác.” Trách nhiệm của người Thầy 
rất quan trọng, liệu chúng ta có được “minh 
sư” chịu chú ý đến sự dạy dỗ một cách cẩn 
trọng? Làm chủ một Tự Viện, trăm công ngàn 
việc, nào việc chùa, việc giáo hội, rồi việc giao 
tế; có nơi còn lo việc xây dựng, hết công trình 
nầy, đến công trình khác mọc lên… có thời gian 
và tâm trí đâu mà để ý đến việc sinh hoạt hằng 
ngày của chúng và đầu tư cho giảng dạy, đặc 
biệt là việc tu tập. Nhận đệ tử không có thời 
gian dạy, rồi năm tháng dần trôi, tâm hồn 
không thấm tương chao và nhuộm màu Phật 
pháp, mà tự bơi, tự lội, gặp cảnh sao cho khỏi 
chẳng sinh tình, rồi làm những điều mà tự thân 
cũng không biết là đúng hay sai với Phật Pháp!  

Chỉ cần một Phật, Tổ mà hóa độ được vô 
lượng chúng sanh. Thà rằng chỉ nhận ít đệ tử 
mà giáo dục nên người hữu ích, còn đáng khen 
hơn, ham quy y đồ chúng nhiều, mà độ chẳng 
được bao nhiêu, không đến nơi, đến chốn. Thà 
rằng am tre, chùa nhỏ nhưng sự giáo dưỡng 
tận tình, chu đáo còn tốt hơn chùa to, Phật lớn 
mà thầy trò lạc lõng lẫn nhau. Thà làm một 
người thầy bình thường, mà lo cho đệ tử tốt, 
còn hơn nhiều chức vụ, vinh dự mà đệ tử 
chẳng nên người. Tề gia rồi mới trị quốc, bình 
thiên hạ. Tu thân, tề gia chưa xong, mà nghĩ 
đến việc Trị quốc và Bình thiên hạ, thì quá xa 
vời. Nên nhớ: Tề gia cho được tốt thì thiên hạ 
tự thái bình! 

Người đời, do hướng ngoại tìm cầu, quá 
chán ngán cảnh thế gian, nhiều tranh đua, 
phân biệt, loạn động, nên muốn tìm nơi an 
tịnh, để thư giãn tâm hồn và tìm về bờ giác. 
Liệu chúng ta có đủ năng lực, “buổi sáng mang 
cho họ niềm vui, buổi chiều giúp cho họ bớt 
khổ,” để cùng nhau tấn tu, đồng về bến giác? 

Mỗi người muốn thành “siêu sao,” phải cực 
lực nhiều ngày, đêm ra công khổ luyện, đấy 
mới chỉ là để phục vụ cho vui chơi, giải trí thôi! 
Còn chúng ta muốn “thành Phật, thành Thánh, 
thành Tổ,” để cứu độ chúng sanh thoát ly khổ 
nạn, mà “tu tài tử,” “vừa tu vừa thụ hưởng,” 
liệu có bao giờ đạt được? Pháp của Phật không 
hành, mà chỉ để hý luận và phô diễn, thì liệu 
có bao giờ thấy đạo? Hằng bữa ăn, không “tam 
đề, ngũ quán,” thì liệu cơm tín thí có tiêu? và 
nợ bá tánh biết bao giờ trả cho hết? 

Muốn làm Thầy, để hướng dẫn cho chúng 
sanh, giải quyết được những nhu cầu thiết yếu, 
trong cuộc sống hiện tại, chúng ta phải hành 
trì, trải nghiệm và chứng ngộ. Lúc đó “trí tuệ” 
phát và lòng “từ bi” hiển lộ, sẽ giúp cho chúng 
ta, “Tâm như thái hư, lượng châu sa giới” để có 
được sự quảng đại, sống quân tử, cao đẹp, biết 
tôn trọng, tha thứ, lắng nghe, thương cảm, 
thông hiểu và sẻ chia với mọi người. Đấy là đức 
tánh vẹn toàn của người tu, và chỉ có được như 
vậy, mới có được sự thanh thoát, chiêu cảm 
được những người tốt và điều tốt đến với ta. Từ 
đó mới hoàn thành được nhiệm vụ “Tác Như 
Lai sứ, hành Như Lai sự”!  

Người tu phải sống tịch tịnh, rõ ràng 
thường biết, sống khiêm cung có đạo đức, sống 
có hậu, biết quan tâm đến người khác, “hoặc là 
người thọ hạ kinh hành, không ham quyền 
quý, ẩn danh lâm tòng…” chừng đó đủ cho mọi 
người tôn kính và lễ lạy. Đấy mới là nhiệm vụ 
và phẩm hạnh của người tu, chứ không phải ở 
nhiều mưu toan, tính toán, nhiều danh lợi và ở 
sự tài giỏi chuyện thế gian! Có sống được 
thong dong, tự tại, thanh thoát, cao siêu, như 
vậy, mới xứng đáng là: “Thiên nhân chi đạo 
sư,” mới xứng đáng cho vua, dân và mọi người 
khi đối diện, đều phải lễ lạy!  

Chứ không thể “hòa quang, đồng trần,” 
chạy theo phục vụ nhu cầu, thỏa mãn thị hiếu, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      42 

cũng như tạo danh lợi, trong sự “hưởng thụ,” 
với chúng sanh, để rồi “từ sáng đi vào tối” trở 
thành “ông chủ ngục,” hay phải “lệ thuộc, chìu 
lụy thế gian” thì cũng thật đáng thương hại, 
biết chừng nào! 

Nhiệm vụ của bác sĩ là lo chữa bệnh, của 
kỹ sư là lo xây dựng, của thầy, cô giáo lo đào 
tạo những con người có tri thức, của công nhân 
lo chế tạo vật dụng, của nông dân lo sản xuất 
nông sản, của thợ dệt, thợ may là lo sản xuất 
áo quần… Đặc biệt với nghề nghiệp tu sĩ, 
nhiệm vụ chính, là phải tu cho có đạo lực, để 
hun đúc nên những con người “Chân, Thiện, 
Mỹ” hầu xây dựng một xã hội an lành, hạnh 
phúc, hướng thượng... Ông bà ta có câu: “nhất 
nghệ tinh, nhất thân vinh” phải chuyên chú 
vào trau dồi nghề nghiệp của mình; mà trong 
nhà Thiền có câu dạy rất cụ thể: “phản quan tự 
kỷ bổn phận sự, bất tùng tha đắc” phải luôn tu 
hành như vậy, thì mới mong có được sự thăng 
tiến, để giải thoát, giác ngộ, thoát ly sanh tử. 
Nhưng phải luôn ý thức rằng: "Giải thoát chỉ có 
thể đạt được qua tu tập, chứ không phải qua 
bàn luận." Pháp Phật là pháp hành, chỉ có hành 
kiên trì và miên mật, đạt được chân lý tối 
thượng, nghĩa là đạt đến cứu cánh Niết Bàn, An 
Lạc vĩnh cửu, giống như mài củi phải liên tục 
và bền bỉ, mới có được lửa, chứ Pháp Phật 
không phải chỉ để nghiên cứu, để phô diễn, để 
có phước đức hay để có được vinh dự... 

Chỉ có những tu viện chuyên tâm tu tập, 
hoặc các chùa, chuyển thành tu viện, để chư 
tăng và Phật tử đến chùa chỉ biết “tu,” với “tâm 
tốt” hầu có được “suy nghĩ tốt, lời nói hay, 
hành động đẹp” đối đãi với nhau, cho cuộc 
sống được an lạc, lợi ích cho tha nhân, thì mới 
mong giải quyết được những nhu cầu thoát 
khổ, chứ không phải đến chùa để “trổ tài” hay 
chỉ lo làm “công quả phước điền” hoặc tham 
gia phô trương các sự kiện, có tính hình tướng, 
chỉ làm cho khổ lụy và tạo nghiệp bất thiện 
thêm thôi! 

Người đời thích loạn động, hướng ngoại 
tìm cầu, nên mới khổ. Người tu muốn hết khổ, 
phải đi ngược dòng đời, tìm nơi tịch tịnh, quay 
vào quán chiếu nội tâm, quan tâm đến phần 
tinh thần, mới thành tựu được đạo quả. “Hữu 
xạ tự nhiên hương,” khi mình có đủ đạo hạnh 
rồi, thì dầu ở trong núi vắng, vẫn có người tìm 
đến quy y, học đạo. Lúc đó rồi hãy nghĩ đến 
việc độ sanh, chứ chưa được gì, mà thuận theo 
dòng đời, thì chỉ bị nhận chìm và mất mạng mà 
thôi! 

Chùa to Phật lớn, những thời Pháp thoại, 
những cơ sở vật chất, phục vụ cho việc hoằng 
dương Chánh Pháp… mới chỉ là Hóa Thành, để 
cho chúng sanh tạm yên nghỉ, hóa giải phần 
nào nỗi khổ niềm đau, còn mục đích tối thượng 
là phải có nơi “tu hành” đạt đến giải thoát, giác 
ngộ, để không còn khổ đau, sống đời từ, bi, hỷ, 
xả, bao dung, quảng đại, đó mới là Bảo Sở và 
cứu cánh của người tu.  

Vậy mỗi chúng ta, hãy hồi quang phản 

chiếu, lấy “Trí Tuệ làm Sự Nghiệp,” lấy “Bảo 
Sở” làm đích đến, từ đó “định hướng” lại đường 
tu và cơ sở của mình, để mà điều chỉnh kịp 
thời, cho “hiện tại và tương lai” có được một nơi 
Tĩnh lặng, chuyên hướng về tu tập Giới, Định, 
Tuệ, để giúp cho mọi người muốn tu, có được 
nơi quy hướng, hầu có được trí tuệ sáng suốt, 
lòng từ bi rộng lớn với tâm bao dung, mà 
hưởng được trọn niềm an lạc, chứ an vị trong 
“Hóa Thành” mãi thì: “lang thang làm kiếp 
phong trần, quê nhà ngày một muôn lần dặm 
xa” để “lớn bản ngã” phải trả quả như Ngộ Đạt 
Pháp Sư, hay chàng dũng sĩ trong “Cửa Tùng 
Đôi Cánh Gài” thì uổng cho một kiếp người, đã 
nhiều năm hướng về tu tập, hành đạo, mà kết 
quả thì chẳng được chi, có khi lại quá ê chề, 
thê thảm!  

Nam Mô Cầu Sám Hối Bồ Tát Ma Ha Tát 
(Con Thích Viên Thành, qua nhiều trăn trở, 

cho tiền đồ của Đạo, cũng như cho tự thân. 
Nhận thấy được một số vấn đề, đã nêu ra ở 
trên, “Trung ngôn nghịch nhĩ” chắc là sẽ không 
hài lòng một số vị, xin thành tâm sám hối. 
Nhưng nhiệm vụ của người tu, là phải “trung 
thực” và ý thức được rằng “chân thật bất hư,” 
thấy, biết và nghĩ sao nói vậy. Cổ nhân có dạy: 
“Người khen ta, mà khen phải là bạn ta, 
người nịnh hót khen điều sai của ta, là kẻ 
thù của ta. Người chê ta, mà chê phải là thầy 
ta.” “Lời thật hay mích lòng,” Viên Thành thà 
chấp nhận chịu “mích lòng,” để làm tròn phần 
nào nhiệm vụ cao đẹp của người tu, đó là 
“Thiên nhơn chi đạo sư,” hoặc là ẩn dật, chứ 
không thể “mang tơi chữa lửa,” hay “biến chất, 
sống không thật” phô diễn tài năng, chạy theo 
“ngũ dục,” hầu lấy lòng mọi người, để tự thiêu 
đốt mình và cùng nhau đi vào “đường tối”). 

Thành tâm Kính Chúc Chư Tôn Thiền Đức 
Tăng Ni, một mùa xuân Vô Lượng An Lạc một 
năm mới Kiết Tường Như Ý, Kinh chúc quý 
Đồng Bào Phật Tử, nhiều Sức Khỏe - An khang 
– Hạnh phúc. 

 
Viết tại Pháp Hoa - Nam Úc,  

vào thời điểm mừng xuân Mậu Tuất – 2018 
TK. Thích Viên Thành 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      43 

Hồi còn tại thế xưa kia 
Trên đường giáo hóa Phật đi qua làng 

Ngài đi cùng ông A Nan 
Khai tâm gieo ánh đạo vàng giúp dân. 

Đang đi ngài bỗng dừng chân 
Bước quanh lối khác có phần xa thêm 

Ông A Nan rất ngạc nhiên 
Vội lên tiếng hỏi. Phật liền giảng ra: 

"Này A Nan phía trước ta 
Có quân giặc cướp thật là hiểm nguy 

Sau ta ba kẻ đang đi 
Gặp quân giặc đó khó bề thoát qua!" 

* 
Quả nhiên dạo bước nẻo xa 

Ba người bạn thiết tà tà rong chơi 
Cười hồn nhiên, bước thảnh thơi 

Tới nơi thấy gói vàng rơi giữa đường 
Họ ngừng lại lượm, mừng rơn 

Cùng la: "Hên quá! Tạ ơn ông Trời! 
Chúng mình tổ chức ăn chơi 

Linh đình một bữa khao đời vẻ vang!" 
Một chàng được cử lên đàng 

Ghé mua "đồ nhậu" chợ làng gần bên. 
Chàng đi, lòng nghĩ thấp hèn: 

"Nếu mua thuốc độc trộn kèm thức ăn 
Hai tên kia chết nhăn răng 

Vàng ta hưởng trọn, sướng bằng lên tiên!" 
Thế là chàng thực hiện liền 

Âm mưu giết hại bạn hiền vì tham! 
Hai chàng ở lại cũng bàn: 

"Nếu ta không phải chia vàng làm ba 
Chỉ chia đôi, sướng quá mà!" 

Chúng bèn tìm cách xấu xa giết người. 
Chàng đi chợ về tới nơi 

Hai chàng ẩn núp đồng thời ra tay 
Giết ngay bạn quý lâu ngày 

Rồi ngồi ăn uống no say, cùng cười: 
"Vàng này chỉ phải chia đôi 

Thế là mình hưởng cuộc đời giàu sang!" 
Nào ngờ thuốc độc dần lan 

Hết đời hai kẻ sói lang bạo tàn. 

* 
Phật bèn dạy ông A Nan: 

"Ba người chết bởi lòng tham ngu đần 
Giết nhau vì mối ác tâm 

Ngu si như vậy muôn phần đáng thương 
Chúng sanh xem đó làm gương 

Lòng tham tai hại, tìm đường tránh xa!" 
 
 

(thi hóa phỏng theo  

TRUYỆN CỔ PHẬT GIÁO) 

 

 

 

 
 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 

LÒNG THAM TAI HẠI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      44 

Có những câu chuyện 
ngày xửa ngày xưa mà chẳng 
xưa chút nào. Có những 
chuyện hôm nay mà sao nó xa 
xưa vời vợi. Chuyện ngày 
xưa... Có một ngôi chùa ở 
vùng quê thanh bình, trước 
mặt là đồng lúa rì rào, cánh cò 
chao trắng đồng xanh. Trong 
chùa có vị hoà thượng già hiền 
như ông Phật, lông mày dài 
bạc trắng rớt che cả mắt... 

Ngôi chùa cổ kính đẹp, 
yên ả vô cùng. Gã chẳng biết 
kiến trúc chữ Công, chữ Quốc 
gì cả; chỉ biết rằng chánh điện 
thờ Phật, hai gian đông-tây 
thờ Tổ và nhà khách, kế là 
bếp; chính giữa bốn khối nhà 
là sân cát hay còn gọi giếng 
trời. Những ngày rằm, mồng 
một theo cha lên chùa thích ơi 
là thích. Gã chạy rảo quanh 
chùa, nhìn ngó, ngắm nghía, 
thậm chí sờ mó những dòng 
chữ Hán trên các bia mộ Tổ 
quanh vườn.  

Ngôi chùa như một góc 
trời, một vùng phương ngoại 
của gã. Dân quanh vùng đều 
nghèo, cúng dường cũng đơn 
sơ chỉ là vài ký gạo, nải chuối, 
hoặc trái cây trong vườn... 
nhưng rất thân thiện, ấm áp 
tình đời, lý đạo. Vị hòa thượng 
như một người cha hiền từ, nụ 
cười thường trực trên môi, dù 
tu hành nhưng rất dí dỏm. 
Ngài chưa hề có một một yêu 
cầu nào dù nhỏ nhất. Hết sức 
ung dung, thanh thản dù ngài 
ngày ăn một bữa, đôi khi chỉ là 
một gói mì. Dân chúng quanh 
vùng ai cũng quý mến và kính 
trọng! Tục lệ địa phương 
thường sắm sẵn quan tài để 
dành khi hữu sự, khổ nỗi laị sợ 
không dám để ở nhà, thế là 
đem hết lên chùa gởi thầy. 
Thầy từ bi, bao nhiêu cũng 
chứa; vì thế trong chùa lúc 
nào cũng có mấy mươi cỗ 

Kiểng chùa xưa 
  

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

quan tài. Nhiều người đồn 
đaị: “Đêm trước, nếu cỗ quan 
tài nào có tiếng động thì nhất 
định hôm sau nhà ấy có 
người chết.” Thầy cười: 
“Đừng nói bá xàm.” Tuy 
chuyện người lớn nhưng gã 
cũng nghe lóm khá nhiều, đại 
loại là như vậy. Gã rất thích 
những con cá hóa long gắn 
đầu máng xối, mỗi khi mưa 
nước từ miệng cá tuôn ra ào 
ạt, chợt nhiên thấy cả một 
bầu trời cổ tích!  

Thế rồi chuyện ngày xửa 
ngày xưa thành xưa thật! 
Thầy tịch, người mới bổ về. 
Thế là xuất hiện chuyện ngày 
nay mà sao nó xa xưa dễ sợ! 
Dân kính thầy, quý thầy bao 
nhiêu thì xa lạ với người mới 
bao nhiêu. Thầy mới theo 
phong trào chùa to phật lớn, 
phá bỏ hoàn toàn ngôi già 
lam cổ kính để xây mới theo 
kiểu tân thời, kiểu cách Tàu, 
sơn phết loè loẹt... giống một 
cô gái quê chân đầy phèn mà 
mặc váy, tô son trét phấn! Cả 
một trời phương ngoại sụp đổ 
hoàn toàn, cả một trời cổ tích 
tàn phai. Dẫu biết vô thường 
là lẽ thường, dẫu biết thay 
đổi vốn trong từng sát na, 
nhưng thay đổi như thế này 
thì đau lòng quá, oan uổng 
quá! Cơn lốc chùa to Phật 
lớn, kiểu Tàu, pháp khí Đài 
Loan... càn quét từ thành thị 
đến thôn quê! Bây giờ những 
ngôi chùa tân thời to lớn đồ 
sộ nhưng na ná như cố cung 
Bắc Kinh! Còn đâu những 
kiểng chùa xưa?  

Vùng phương ngoại xa 
xăm, đêm nằm nghe tuyết 
đổ, lòng cháy lên bao kỷ 
niệm âm âm. Vùng phương 
ngoại mông lung, hồn phất 
phơ theo tuyết bay trong gió! 
Gã nhớ gì? thương gì? nhớ 
thương những mênh mông 

bất tận, nhớ những cái ảo mờ 
sương khói, thương những cái 
không sao nắm bắt được bao 
giờ! Đất trời vô cùng tận, thời 
gian lãng đãng qua như nước 
chảy, mây bay, như hoa rơi, lá 
rụng. Lịch sử thăng trầm nối 
tiếp nhau, đời nào cũng có anh 
hùng và đời nào cũng có bọn 
lưu manh! công danh phú quí 
dẫu có dài cũng trong một kiếp 
người nhưng bia đá, bia miệng 
thì muôn đời!  

Tuyết đổ trắng sân nhà, 
cả sơn hà đaị địa phủ một màu 
trinh bạch, tinh khiết; nhìn ra 
ngỡ như một cõi nguyên sơ. 
Cõi nguyên sơ nào? cõi nguyên 
sơ ở đâu? nó ở ngay lòng 
mình, nó ở trong tâm mình đó 
thôi! Nhất thiết duy tâm tạo cơ 
mà! Mùa xuân hoa đua nở, 
mùa hạ biếc cây đời, mùa thu 
lá vàng rơi, mùa đông phơ 
phất tuyết vẫn không xóa 
nhòa được hình ảnh cố quận 
ngày xưa! Vẫn lung linh như 
ngôi sao trên bầu trời đêm! 
Những tháng ngày lang thang 
vùng phương ngoại, đời vẫn 
như áng mây bay về phương 
ấy! Gã vẫn sống những tháng 
ngày thương nhớ, nhớ thương 
tràn ngập trong lòng, tâm hồn 
như sợi dây đàn luôn ngân nga 
những giai điệu ân tình. Tháng 
ngày vất vả mưu sinh vẫn réo 
rắt gọi tình! Cái tình vạn thủy 
thiên sơn, cái tình nhất kiến 
chung sinh, cái tình đẹp mong 
manh, trong vắt, thánh thót... 
nhưng không sao nắm bắt 
được bao giờ!  

Kiểng chùa xưa giờ đã 
mất, mất vĩnh viễn. Chuyện 
ngày xưa vẫn còn mà chuyện 
ngày nay lại xưa đến vô cùng! 

 
Ất Lăng thành, 1/2018 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      45 

PHẬT TỬ VÀ VẤN ĐỀ XÃ HỘI 
  

Nguyên Giác 

Trong những thời rất xa xưa, lặng lẽ tu 
hành trong am vắng góc rừng được khuyến 
khích. Đó là những thời rất xa xưa… khi Kinh 
Phật ghi rằng “…đi tới góc rừng, tới gốc cây, 
hay tới một lều trống, nhà sư ngồi quán 
chiếu…” Trong thế kỷ của chúng ta, không còn 
bao nhiêu rừng, không còn bao nhiêu cội cây 
vắng để có thể tới ngồi. Và khi ngồi ở phố thị, 
bất kể ở một góc phố Bolsa tại Quận Cam, hay 
trong Phố Tàu New York, một nhà sư cũng 
không thể tách rời với những gì bận rộn ồn ào 
được thấy, được nghe chung quanh. Nghĩa là, 
không thể tách rời xã  hội nổi trong thời này. 
Đó là chưa kể tới trường hợp, khi mang hạnh 
nguyện dấn thân phục vụ. 

Một hội nghị đã tổ chức tại New York hôm 
Thứ Bảy ngày 3 tháng 2/2018, với chủ đề 
“Buddhist Action: Morals, Vision, Jus-
tice” (Hành Động Phật Giáo: Đạo Lý, Viễn Ảnh, 
Công Bằng) với 200 người tham dự từ nhiều 
thành phần, tăng, ni, giáo sư, nhà văn, nghệ 
sĩ, sinh viên… Hội nghị tập trung vào việc phát 
triển một nghị trình địa phương và các liên 
minh tại vùng Đông Bắc Hoa Kỳ, “được tổ chức 
nhằm liên kết với các nỗ lực để tạo ra một liên 
minh cấp tiến toàn quốc của Phật tử Hoa Kỳ…” 

Tạp chí Lion's Roar (https://
www.lionsroar.com/)  trong hai ngày 3 và 
4/2/2018 đều có các bản tin về hội nghị này. 

Phần mô tả về lý do hội nghị viết rằng tình 
hình tăng tốc các trường hợp bạo lực từ chính 
quyền [Hoa Kỳ] và ngoài chính quyền trong 

chính sách và trong các hiện tượng xảy ra đã 
thúc đẩy lương tâm người tu học theo giáo 
pháp Đức Phật phải hành động – để đứng dậy, 
chống các sai trái đạo  lý… Cụ thể, mục tiêu là 
đi tìm sự công bằng về kinh tế, tính phái, xã 
hội và sắc tộc (racial, social, gender and eco-
nomic justice), bảo vệ người yếu đuối, và bảo 
vệ môi trường thiên nhiên.  

Đọc qua là thấy ảnh hưởng tới cộng đồng 
Phật tử gốc Việt liền. Chúng ta là thiểu số vừa 
về màu da, vừa về tôn giáo. 

Bản tin nói rằng đây là một hội nghị đầu 
tiên của kiểu này. Greg Snyder, người đồng 
sáng lập thiền viện Brooklyn Zen Center, đã 
giúp điều hợp hội nghị, và đọc diễn văn khai 
mạc. Lý do đơn giản, theo Snyder: Phật tử là 
phải làm giảm bớt những nỗi khổ trần gian, 
trong khi các cuộc khủng hoảng xã hội và chính 
trị gây đau khổ trầm trọng khắp thế giới. 

Nan đề là, Phật tử Mỹ trước giờ chưa bao 
giờ có một trung tâm quyền lực. Ngay cả trong 
các Phật tử Mỹ có khuynh hướng cấp tiến cũng 
không đồng thuận về hầu hết các vấn đề quan 
trọng. Cho nên trước giờ đã có nhiều nhóm 
hoạt động riêng về các vấn đề, như khí hậu, di 
dân, văn hóa, công bằng, giúp tù nhân, an ninh 
lương thực, giáo dục, xóa nghèo, sắc tộc kỳ thị, 
ô nhiễm và vô lượng nan đề khác. 

Tuy nhiên, hội nghị đồng thuận rằng, Phật 
tử có một số mục tiêu chung: đề cao trí tuệ và 
giảm bớt đau khổ. Hành động Phật tử là khởi từ 
lòng từ bi, lòng yêu thương, chứ không vì căm 
thù sân hận. 

Cả hội trường vỗ tay vang dội khi Thiền sư 
Rebecca Li nói, “Cuộc tranh luận rằng Phật tử 
có nên dấn thân xã hội đã qua rồi.” 

Bà Rebecca Li là một Giáo sư ngành xã hội 
tại trường The College of New Jersey, bản thân 
bà từng là người thông dịch nhiều pháp hội cho 
Thiền sư Sheng Yen khi thầy này từ Đài Loan 
sang hoằng pháp ở Hoa Kỳ. 

Nữ Thiền sư này nêu câu hỏi: “Chúng ta 
nên làm gì, khi chúng ta thấy những trái biệt 
giữa Phật pháp và hoàn cảnh chính trị hiện nay 
của chúng ta?” 

Nan đề là, tiếng nói Phật tử phần lớn vắng 
mặt trong những cuộc đối thoại về công bằng 
xã hội tại Hoa Kỳ. 

Snyder giải thích: “Giai cấp trung lưu da 
trắng chiếm phần lớn quyền lực trong xã hội 
này. Họ thấy thoải mái.” 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

https://www.lionsroar.com/
https://www.lionsroar.com/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      46 

Thế rồi mọi thứ thay đổi vào ngày 8 tháng 
11/2016. Bản tin Lion’s Roar không giải thích 
về ngày này. Đó là ngày bầu Tổng Thống Hoa 
Kỳ, và trong ngày đó, Donald Trump đã thắng 
phiếu bà Hillary Clinton. 

Snyder nói, người da trắng trung lưu không 
còn thấy thoải mái nữa, nhiều chuyện xảy ra từ 
đó: da trắng thượng tôn, bạo lực tình dục, kỳ 
thị phụ nữ… “các thứ đó đã bước vào Bạch Ốc.” 

Đại sư Bodhi, người đã dịch phần lớn Kinh 
Tạng Pali sang tiếng Anh, đề ra ý tưởng một tổ 
chức về các vấn đề Phật giáo trên toàn quốc 
Hoa Kỳ. 

Đại sư nói: “Trước giờ nhiều Phật tử cho 
rằng chính trị là cái gì nên tránh né. Chính trị 
là hư hỏng, dơ bẩn, chia rẽ -- nhưng đó cũng là 
nơi các vấn đề đạo đức lớn của thời đại chúng 
ta đang được tranh luận. Kỳ thị chủng tộc, bảo 
vệ di dân, khủng hoảng khí hậu. Tất cả các 
cuộc khủng hoảng này tới cùng lúc. Nếu chúng 
ta sẽ giải quyết các vấn đề này, sẽ cần cho 
chúng ta xắn tay áo lên để hành động.” 

Trong nửa đầu năm 2017, đã có những 
cuộc nói chuyện về một tổ chức toàn quốc, 
nhưng chuyện này xa quá. Đại sư Bodhi nói: 
“Chúng tôi quyết định phải làm ở tầm mức địa 
phương trước… buổi họp hôm nay là bước khởi 
đầu.”  

Hội nghị ban đầu dự tính là 100 người tham 
dự từ khu vực New York. Nhưng rồi 350 Phật 
tử từ khắp Hoa Kỳ ghi danh về dự.  

Dedunu Suraweera, một thành viên của 
Buddhist Peace Fellowship (BPF), nói rằng bà 
hy vọng hội nghị sẽ dẫn tới nhiều hành động 
cụ thể. Thiền sư Sharon Salzberg và nhiều 
người tham dự bày tỏ ủng hộ ý kiến của Đại sư 
Bodhi – thiết lập liên minh bao gồm nhiều tổ 
chức Phật Giáo để giải quyết các vấn đề xã hội.  

Sau những gợi ý căn bản, hội nghị chia ra 
nhiều nhóm thảo luận về nhiều vấn đề, kể cả 
về kế hoạch tổ chức…  

Đại sư Bodhi đọc diễn văn bế mạc hội nghị, 
nói rằng hội nghị là “điểm khởi đầu để xuất 
hiện một tiếng nói tập thể Phật tử về lương 
tâm.” 

 Cuối cùng, Đại sư Bodhi hướng dẫn một 
buổi thiền tập không hề giống bất kỳ một buổi 
thiền tập nào trước đó.  

Đại sư nói: “Hãy hình dung bạn là một di 
dân từ El Salvador tại Hoa Kỳ.” Trong 10 phút 
kế tiếp đó, Đại sư Bodhi hướng dẫn hội nghị 
cách hình dung về sự đau khổ khi phải đối diện 
với trục xuất, khi bị cấm đoán bỏ phiếu, và khi 
sống giữa môi trường-kỳ thị (environmental-
racism). 

Chữ environmental-racism là sự kỳ thị sắc 
tộc có tính môi trường, theo định nghĩa là nơi 
cư ngụ của các cộng đồng dân nghèo hay dân 
sắc tộc thiểu số thường ở chỗ đầy môi sinh 
nguy hiểm, như ô nhiễm, rác thải độc  hại. 

Hội nghị kết thúc với cảm giác về bất định, 
vì còn quá nhiều việc phải quyết định. Không ai 
biết chắc chuyện gì sắp tới.  

Thực ra, khái niệm về Phật Giáo nhập thế 
tại Việt Nam đã có từ lâu, trong thế kỷ vừa qua 
nổi bật có các cụ Thiều Chửu, Tâm Minh Lê 
Đình Thám, gần đây có Thầy Nhất Hạnh.  

Tại Đài Loan nổi bật có Hội Tzu Chi Founda-
tion của Ni Trưởng Chứng Nghiêm, có chi 
nhánh hoạt động từ thiện ở 85 quốc gia toàn 
cầu. 

 Cũng nên ghi nhận rằng nếu Phật Giáo 
không gắn liền với tư tưởng và hoạt động xã 
hội cấp tiến, sẽ không thể xảy ra phong trào 
Phật tử Dalit (The Dalit Buddhist Movement) tại 
Ấn Độ năm 1956, khi Đại cư sĩ B. R. Ambedkar 
hướng dẫn gần nửa triệu dân Dalit (giai cần 
bần cùng, thấp nhất trong xã hội Ấn Độ) rời bỏ 
Ấn Độ Giáo để quy y theo Phật Giáo. Đó là hiện 
tượng đòi quyền sống cho người Dalit gắn liền 
với giáo lý trí tuệ bình đẳng  của Phật Giáo. 

Có nhiều điểm để suy nghĩ: tại sao Phật 
giáo trở thành tôn giáo phát triển nhanh nhất 
tại Úc Châu? Và tại sao dân số Phật tử suy 
giảm tại Nam Hàn?  

Trong bản tin ABC News nhan đề 
“Buddhism bonanza: Celebrations across Aus-
tralia as religion maintains its popularity” ngày 
7/7/2017, cho biết thống kê 2016 của chính 
phủ Úc cho thấy dân Úc giảm nhiệt tâm tôn 
giáo hơn bao giờ hết, nhưng một tôn giáo vẫn 
được ưa chuộng, có tỷ lệ tăng vọt: đó là Phật 
Giáo. 

Số lượng dân Úc tự khai là không tôn giáo 
đã tăng  từ 13% trong năm 1991 để tới 30% 
trong năm 2016, trong khi giáo dân Thiên 
Chúa Giáo giảm từ 74% xuống còn 52%. 

Từ năm 1991 tới 2016, Ấn Độ Giáo tăng từ 
0.3% tới 1.9%, Phật Giáo từ 0.8% tới 2.4%, 
và Hồi Giáo từ 0.9% tới 2.6%. 

Thống kê trên nói Thiên Chúa Giáo là gồm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      47 

nhiều hệ phái Cơ Đốc, trong khi Phật 
Giáo là bao gồm Nam Tông, Bắc Tông, 
và PG Tây Tạng. 

Trong khi đó, thống kê chính phủ 
Nam Hàn cho biết tỷ lệ dân Nam Hàn 
tự khai là không tôn giáo từ 47.1% 
trong năm 2005 tăng tới 56.1% trong 
năm 2015. 

Trong thời gian 10 năm đó tại Nam 
Hàn, có gần 3 triệu người rời bỏ Phật 
Giáo: Năm 2005 trong thành phần tự 
khai có tôn giáo có 22.8% là Phật tử, 
nhưng năm 2015 chỉ còn 15.5%.  

Có nhiều lý do để giải thích tại sao 
Úc Châu tăng Phật tử, trong khi Nam 
Hàn giảm. Riêng ở Nam Hàn, vì lính Mỹ 
đóng quân qua nhiều thập niên, đạo 
Tin Lành có nhiều ưu thế phát triển 
hơn. 

Còn một lý do về phương tiện 
truyền pháp: dân Úc Châu  sử dụng 
Anh văn làm ngôn ngữ chính, trong 
thời đại Internet bùng nổ, tiếp cận và 
hiểu biết về Phật pháp nhiều hơn. 
Cùng lúc, Úc Châu mở cửa đón nhận 
nhiều thành phần di dân, kể cả dân 
Đông Nam Á, nơi đa số đã sẵn là Phật 
tử.  

Đức Đạt Lai Lạt Ma cũng là một  
sức mạnh quyến rũ khi sang Úc truyền 
pháp. Một giai thoại xảy ra làm dân Úc 
cười thoải mái, khi Ngài lên chương 
trình truyền hình có tên The Today 
Show hồi tháng 6/2011, với người 
phỏng vấn là Karl Stefanovic. Khi bạn 
vào YouTube gõ chữ “The Dalai Lama 
walks into a pizza shop...” (hay: 
https://youtu.be/xlIrI80og8c - có phụ 
đề Anh ngữ, nếu ấn nút cc:) sẽ thấy 
băng hình phóng viên Karl Stefanovic 
nói giễu với Đức Đạt Lai Lạt Ma… Hóa 
ra Đức Đạt Lai Lạt Ma không cười, vì 
không hiểu. Thực tế, câu “make me 
one with everything” có 2 nghĩa, nghĩa 
thứ nhất là trên bánh pizza hãy cho đủ 
thứ cà chua, rau, thịt... nghĩa thứ nhì 
là từ Thiền sử Trung Hoa, hợp nhất với 
vạn pháp.   

Trong khi đó, Nam Hàn là xã hội 
khép kín, dùng ngôn ngữ Đại Hàn, cho 
nên không nhiều người tiếp cận kho 
tàng Phật pháp tiếng Anh trên Inter-
net. 

Lý do nội tại: nhiều linh mục Úc 
Châu bị truy tố về lạm dụng trẻ em; 
nhiều vị sư Nam Hàn tai tiếng, sống xa 
hoa, phạm giới. Nghĩa là, giới là một 
yếu tố để gìn giữ các định chế tôn 
giáo. 

Bây giờ, bàn tới chuyện Phật Giáo 
Hoa Kỳ… Một phần, cũng là chuyện của 
chúng ta. 

 

 
EM Ở ĐÂU GIỮA MÙA ĐÔNG 
 
Em ở đâu chẳng về đây sưởi ấm 
Ngọn đèn cầy tim cháy ngọn âm âm 
Reo tí tách ngồi bên bếp lửa hồng 
Ngoài hiên tuyết phất phơ bay bổng 
 

Em ở đâu không cùng ta cạn chén 
Đêm nguyệt vàng tình chếnh choáng hơi men 
Khách lãng tử mắt mơ màng đắm đuối 
Hồn mang mang mộng mị mãi khôn nguôi 
 

Em ở đâu chửa về đây lặng lẽ 
Ngồi bên nhau nghe tuyết đổ bên đời 
Trong vòng tay ta chẳng nói nên lời 
Phút giây này du thủ cuộc rong chơi 
 

Em ở đâu giữa mùa đông mắt biếc 
Trời tương tư tha thiết cõi đi về 
Dù tình sầu đẹp bất tuyệt câu thơ 
Vóc hạc thanh giữa giòng đời xuôi ngược 
 

Em ở đâu cánh chim mùa di trú 
Rằng hay chăng tình bất diệt thiên thu 
Đêm tàn canh ta ngồi đợi liêu trai 
Ngoài hiên tuyết in vết hài đoàn tụ 
 

Em ở đâu có về trong thương nhớ 
Tình xanh xao mãi đẹp đến muôn đời 
Trong vô thanh mà chan chứa vạn lời 
Dẫu hư hao ta vẫn chờ vẫn đợi. 
 
 

ĐÓN CHÀO XUÂN 
 
Rộn ràng cố quận đón chào xuân 
Muôn đời mà vẫn cứ thanh tân 
Tháng ngày cũ kỹ vần xoay lại 
Ta ở bên trời trông cố nhân 
 
Quá nửa cuộc chơi giữa cõi trần 
Người ta tranh đoạt cái phù vân 
Lao tâm khổ tứ hòng mưu sự 
Đời dễ phong lưu được mấy lần 
 
Người xa người nhớ những bâng khuâng 
Một ngày nào đó giữa mùa xuân 
Cầm tay em nhé mình rong ruổi 
Giữa nước non này vui bước chân. 
 

 

DU TÂM LÃNG TỬ 

https://youtu.be/xlIrI80og8c


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      48 

CHẮP TAY LẠY NGƯỜI 
  

Nguyên Minh 
  

(trích Phần 6: Chắp tay lạy người, trong tác phẩm Chắp Tay Lạy Người)  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

Kinh Pháp hoa, phẩm thứ 20 có tựa đề là 
Thường Bất Khinh Bồ Tát. Đây là phẩm kinh 
đặc biệt nói về một tiền thân của đức Phật 
Thích-ca khi ngài còn hành đạo Bồ Tát. Trong 
phẩm kinh này, đức Phật nhấn mạnh rằng nhờ 
vào việc nhận hiểu và thuyết giảng kinh Pháp 
Hoa nên ngài đã được sớm thành Chánh giác. 
Tuy nhiên, điều đáng lưu ý nhất lại nằm ở 
phần đầu phẩm kinh, khi đức Phật nói về pháp 
môn tu tập mà ngài đã thực hành rất lâu để 
dẫn đến khả năng nhận hiểu được kinh Pháp 
Hoa. 

 Vị Bồ Tát mang danh hiệu Thường Bất 
Khinh trong phẩm kinh này có một pháp tu hết 

sức đặc biệt. Kinh văn nói rằng: “而是比丘不專

讀誦經典，但行禮拜 - Nhi thị tỳ-kheo bất chuyên 
độc tụng kinh điển, đãn hành lễ bái.” (Nhưng 
vị tỳ-kheo ấy không chuyên tụng đọc kinh 
điển, chỉ thực hành lễ bái.)  

 Như vậy, vị Bồ Tát Thường Bất Khinh này 
không chú tâm vào việc tụng đọc kinh điển, 
mà sự tu tập của Ngài chỉ được biểu hiện qua 
việc thực hành lễ bái. 

 Ngài lễ bái những ai? Thật kỳ lạ, ngài 
không chỉ lễ bái chư Phật - vì điều đó là tất 
nhiên - mà còn lễ bái tất cả Bốn chúng đệ tử 
Phật, bao gồm các vị tỳ-kheo, tỳ-kheo ni và 
nam, nữ cư sĩ, không cần phân biệt là những 
người ấy có công phu tu tập như thế nào! Mỗi 
khi được gặp bất kỳ một tỳ-kheo hay tỳ-kheo 
ni hoặc cư sĩ nam, cư sĩ nữ... ngài đều thành 
tâm lễ bái và xưng tán rằng: “Tôi rất tôn kính 
các ngài, không dám xem thường. Vì sao vậy? 
Vì các ngài đều thực hành đạo Bồ Tát, rồi đây 
đều sẽ thành Phật.” 

 Sự lễ bái của ngài rất chân thành và nhiệt 
tâm. Thậm chí mỗi khi nhìn thấy từ xa một vị 
tỳ-kheo hay tỳ-kheo ni hoặc cư sĩ nam, cư sĩ 
nữ, ngài đều vội vã đến gần để lễ bái và xưng 
tán: “Tôi không dám xem thường các ngài. Các 
ngài rồi đây đều sẽ thành Phật.” 

 Mà những kẻ được ngài lễ bái đó là người 
như thế nào? Cũng theo kinh văn, thì đó là thời 
mà đức Phật đã nhập diệt, Chánh pháp đã diệt 
mất, và đang thời Tượng pháp ấy thì những tỳ-
kheo kiêu căng tự mãn (tăng thượng mạn) 
chiếm ưu thế rất lớn. Trong một thời đại nhiễu 
nhương như thế mà vị Bồ Tát này vẫn luôn giữ 
vững được niềm tin vào tánh Phật tiềm tàng 

trong mỗi con người, hay khả năng sẽ thành 
Phật trong tương lai, đúng như yếu chỉ mà đức 
Phật muốn truyền dạy trong kinh Pháp Hoa. 

 Phẩm kinh này cũng mô tả rõ sự suy kém 
về đạo đức của rất nhiều người trong Bốn 
chúng đệ tử Phật vào thời ấy: Khi nghe lời 
xưng tán của Bồ Tát Thường Bất Khinh, họ liền 
nổi tâm sân nhuế, giận dữ, lớn tiếng mắng chửi 
ngài, thậm chí còn đuổi đánh bằng gậy gộc hay 
dùng gạch đá mà ném vào ngài. Những lúc như 
thế, ngài chỉ tránh né trốn chạy chứ không hề 
kháng cự, cũng không sinh lòng oán giận bực 
tức, vẫn kiên trì xưng tán rằng: “Các ngài rồi 
đây đều sẽ thành Phật.”  

 Trải qua nhiều năm như thế mà vị Bồ Tát 
này vẫn giữ tâm nhẫn nhục khiêm hạ không hề 
thay đổi, vẫn một lòng vững tin vào tánh Phật 
tiềm tàng trong mỗi chúng sinh. Chính nhờ vậy 
mà đến lúc ngài sắp qua đời liền có sự cảm 
ứng, giữa hư không bỗng nghe được đầy đủ 
những lời đức Phật trước đây đã thuyết giảng 
kinh Pháp Hoa. Hơn thế nữa, vào lúc ấy ngài 
còn có đủ năng lực trí tuệ để nhận hiểu, thọ trì 
trọn bộ kinh. Sau khi thọ trì liền được cả sáu 
căn thanh tịnh: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. 
Nhờ sáu căn thanh tịnh nên tuổi thọ liền tăng 
thêm, chẳng những lúc ấy không chết mà còn 
được sống thêm nhiều năm nữa để rộng vì 
người khác mà thuyết giảng kinh Pháp Hoa. 

 Đối với tôi, câu chuyện về Bồ Tát Thường 
Bất Khinh trong kinh Pháp Hoa là một hình ảnh 
rất đẹp và tạo ấn tượng vô cùng sâu sắc. Pháp 
môn tu tập của ngài có ý nghĩa rất lớn và vô 
cùng thích hợp với thời đại chúng ta. Những gì 
Bồ Tát Thường Bất Khinh đã làm không phải là 
quá khó khăn đối với chúng ta, bởi bất cứ ai 
trong chúng ta cũng đều có thể cố gắng thực 
hành như ngài, một khi đã hiểu được ý nghĩa 
pháp môn mà ngài tu tập.  

 Điều trước tiên cần lưu ý là trước khi được 
nghe kinh Pháp Hoa vào lúc sắp chết, ngài 
Thường Bất Khinh không có gì tỏ ra là một vị tu 
hành chứng ngộ. Những gì chúng ta có thể 
thấy được nơi ngài chỉ là một niềm tin kiên trì 
vào lời Phật dạy: “Tất cả chúng sinh đều có 
tánh Phật.” Và dựa vào niềm tin đó, ngài luôn 
giữ lòng cung kính, tôn trọng đối với tất cả 
những ai đang tu tập pháp Phật, ngay cả khi 
những người ấy biểu lộ hành vi hung hăng, thô 
lỗ đầy sân hận đối với ngài. Sự cung kính đó 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      49 

được thể hiện với một tâm nhẫn nhục gần như 
không giới hạn, vì trải qua rất nhiều năm chịu 
đựng sự nhục mạ, mắng chưởi cũng như đuổi 
đánh, nhưng ngài vẫn không hề sinh lòng bực 
tức hay oán giận. 

 Và niềm tin của Bồ Tát Thường Bất Khinh 
đã được chứng minh là một niềm tin hoàn toàn 
đúng đắn, bởi kinh văn sau đó xác nhận rằng, 
những người đã từng khinh miệt, xúc phạm 
ngài tuy đều phải trải qua nhiều kiếp thọ tội 
nơi địa ngục A-tỳ, nhưng rồi sau khi trả xong 
nghiệp ác họ cũng đều được gặp lại chính ngài, 
nhận sự giáo hóa của ngài để rồi phát tâm Bồ-
đề, tiến sâu vào Phật pháp. 

 Điều đáng chú ý ở đây là, mặc dù không 
có một kiến thức uyên bác cũng như không 
tụng đọc nhiều kinh điển, nhưng Bồ Tát 
Thường Bất Khinh đã xác lập được một niềm 
tin sâu vững vào lời Phật dạy, kiên trì với niềm 
tin ấy ngay trong những hoàn cảnh khắc nghiệt 
nhất, dễ đánh mất niềm tin nhất. Chính điều 
này đã giúp ngài có thể giữ tâm khiêm hạ và 
nhẫn nhục nhận chịu mọi sự xúc phạm, miệt 
thị, không hề khởi tâm oán ghét hay sân hận. 
Và quá trình tu tập đó đã giúp thân tâm ngài 
trở nên thanh tịnh, tạo ra một sự cảm ứng hết 
sức kỳ diệu vào lúc cuối đời: Ngài được nghe 
lại pháp âm của đức Phật thuyết giảng kinh 
Pháp Hoa. Hơn thế nữa, với một thân tâm trải 
qua quá trình tu tập nhuần nhuyễn, ngài đã có 
đủ khả năng để nhận hiểu và thọ trì ngay bộ 
kinh Đại thừa quý giá này. Kết quả là ngài lập 
tức đạt được sáu căn thanh tịnh, tuổi thọ được 
tăng thêm, đồng thời cũng khai mở trí tuệ để 
có thể diễn giảng kinh Pháp Hoa với nhiều 
người trong nhiều năm sau đó. 

 Ý nghĩa sâu xa ẩn chứa trong pháp môn 
tu tập của Bồ Tát Thường Bất Khinh chính là sự 
phá trừ chấp ngã. Khi đặt niềm tin kiên cố vào 
tánh Phật tiềm tàng nơi tất cả những người 
khác, chắc chắn ngài cũng không thể không tin 
vào tánh Phật của chính mình. Thế nhưng, ngài 
vẫn luôn thật lòng tôn kính, lễ lạy tất cả mọi 
người khác vì tin vào tánh Phật của họ. Điều 
này cho thấy ngài đã có sự quán chiếu sâu xa 
và không còn bị sự chi phối, thúc giục của bản 
ngã như hầu hết chúng ta. Vì thế, thay vì vuốt 
ve, ôm ấp và đề cao “cái tôi” của mình như 
thói thường, ngài lại thành tâm thành ý tôn 
kính, lễ lạy người khác một cách thường xuyên 
và kiên trì cho đến suốt cuộc đời mình.  

 Hơn thế nữa, khi “cái tôi” của ngài bị 
khinh miệt, thậm chí là xúc phạm nghiêm 
trọng, ngài vẫn không vì thế mà sinh tâm bực 
tức hay oán giận. Chính tinh thần “vô ngã” này 
đã giúp ngài thoát khỏi mọi ảnh hưởng chi 
phối, trói buộc của sự chấp ngã, vốn là nguyên 
nhân phổ biến dẫn đến sự mê muội và hành xử 
phi lý ở hầu hết chúng ta. 

 Kính lễ, tôn trọng người khác để đối trị 
tâm chấp ngã là một pháp môn thực sự tuyệt 
vời và vô cùng hiệu quả. Khi biết chân thành 
nhìn nhận và tôn trọng giá trị tốt đẹp nơi người 

khác, chúng ta sẽ dẹp bỏ được tâm chấp ngã 
nơi bản thân mình, và nhờ đó mà có thể nhận 
thức về thực tại một cách đúng thật hơn. 

 Phần lớn chúng ta rất khó có được một 
niềm tin kiên định như Bồ Tát Thường Bất 
Khinh, và nguyên nhân thường là do ta luôn tự 
đề cao bản ngã của mình một cách thái quá, 
không đúng thật. Với khuynh hướng này, việc 
kính phục và đặt niềm tin vào người khác trở 
nên khó khăn hơn rất nhiều, ngay cả khi đó 
người rất xứng đáng để ta tin tưởng. 

 Như đã nói, việc xác lập niềm tin về 
những vấn đề vượt ngoài khả năng nhận thức 
toàn diện của chúng ta hoàn toàn không đơn 
giản. Một mặt, nếu chúng ta đặt niềm tin một 
cách dễ dãi và mù quáng, ta sẽ có thể bị dẫn 
dắt vào những con đường sai trái, lệch lạc. Mặt 
khác, việc đòi hỏi kiểm chứng hay tự mình 
nhận hiểu cụ thể vấn đề trước khi đặt niềm tin 
lại là bất khả thi khi vấn đề vượt ra ngoài khả 
năng nhận thức của chúng ta. 

 Vì thế, để xác lập niềm tin kiên định vào 
những lời Phật dạy, một mặt chúng ta cần phải 
biết vận dụng sự suy xét và đối chiếu với thực 
tế hành trì để thấy được những giá trị chân 
thật, chuẩn xác và đầy lợi lạc của những lời dạy 
đó, nhưng mặt khác chúng ta cũng cần phải 
thấy biết và đặt niềm tin vào nhân cách siêu 
tuyệt cũng như trí tuệ sáng suốt và tâm từ bi 
vô lượng vô biên của đức Phật. Điều này là 
hoàn toàn có thể nhận biết được qua những gì 
ta đọc thấy trong kinh điển cũng như qua sự 
thực hành những lời Phật dạy. 

 Niềm tin của Bồ Tát Thường Bất Khinh 
chắc chắn cũng là một niềm tin như thế. Tự 
thân ngài không thể có đủ năng lực trí tuệ để 
nhìn thấy tánh Phật nơi những người khác, 
nhất là nơi những người đang hung hăng, thô 
lỗ với ngài. Nhưng ngài có thể tin chắc được 
vào điều đó chính là nhờ sự tin tưởng tuyệt đối 
vào đức Phật, bậc giác ngộ mà ngài đã quy y, 
và với sự tin tưởng đó ngài đã tin chắc được 
vào những gì Phật dạy. 

 Một trong những sai lầm của chúng ta 
ngày nay là luôn muốn phán xét tất cả, ngay 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      50 

cả với những điều vượt ngoài 
khả năng nhận thức của 
mình. Điều nghịch lý là, 
khuynh hướng này có vẻ như 
càng rõ nét hơn ở những 
người tỏ ra uyên bác, thông 
tuệ và tự nhận là mình đã 
hoàn toàn hiểu thấu những 
lời Phật dạy. Chính do 
khuynh hướng này mà nhiều 
người chỉ đặt niềm tin vào 
kinh điển Pali, mà họ gọi là 
kinh điển Nguyên thủy, vì 
qua sự phán xét của họ thì 
những kinh điển này là có 
thể kiểm chứng, hợp lý và có 
thể hiểu được. Ngược lại, 
những kinh Đại thừa luôn đề 
cập đến những vấn đề trừu 
tượng và sâu xa, vượt ngoài 
khả năng nhận hiểu và phán 
xét nên có nhiều người đã 
không chấp nhận. Quả thật, 
nếu không có một niềm tin 
sâu vững vào đức Phật như 
một bậc thầy trí tuệ siêu 
việt, thì thật khó mà có thể 
tin nhận được kinh điển Đại thừa, bởi những gì 
đề cập trong kinh hầu hết đều là vượt ngoài 
giới hạn nhận thức của chúng ta. Thế nhưng, 
nếu chỉ giới hạn trong phạm vi nhận thức - vốn 
còn mê lầm - của chúng ta thì làm sao vượt 
thoát sinh tử? Và như vậy thì đức Phật đâu cần 
phải đản sinh nơi cõi đời này? 

 Chúng ta cần xét đến một thực tế lịch sử 
là đã hơn 2.500 năm qua chưa từng có một vị 
Phật thứ hai sau đức Phật Thích-ca Mâu-ni, và 
những gì được biết về đức Phật là hoàn toàn 
vượt quá khả năng tưởng tượng, hình dung của 
chúng ta về bất kỳ con người nào khác. Bất kỳ 
quyển kinh nào trong số hàng ngàn quyển kinh 
do ngài thuyết dạy đều hàm chứa những nội 
dung sâu xa và uyên bác hơn hẳn so với bất kỳ 
tác phẩm nào khác của những tác giả kiệt xuất 
trong nhân loại. Bất kỳ lời dạy nào trong vô số 
những lời ngài đã truyền lại qua kinh điển đều 
có thể xem là những câu châm ngôn sâu sắc 
hàm chứa triết lý sâu xa và thông tuệ, có công 
năng dẫn dắt chúng ta trong cuộc sống. Và hơn 
thế nữa, bất kỳ nội dung nào được tiếp nhận từ 
những lời dạy của đức Phật cũng đều hướng 
đến một mục đích duy nhất, thiết thực và chính 
đáng, đó là mang đến niềm hạnh phúc cho tất 
cả chúng ta ngay trong cuộc sống này cũng 
như mãi mãi về sau. 

 Thế nhưng, bất chấp sự thật không thể 
phủ nhận vừa nêu trên, một số người sau khi 
tự nhận là đã học hiểu những lời Phật dạy lại tự 
mãn đến mức hoài nghi về tính hoàn hảo của 
những lời dạy đó. Họ lập luận rằng thời đại đã 
thay đổi, con người đã thay đổi, và những lời 
dạy của đức Phật cũng cần phải thay đổi để cho 
thích hợp. Nếu dựa trên cách suy nghĩ như thế 

thì người ta hoàn toàn có thể 
tự ý “điều chỉnh”, “bổ sung” 
và “cắt xén” hay diễn giải 
những lời Phật dạy dựa theo 
sự nhận hiểu của riêng mình, 
và như vậy sẽ là một điều vô 
cùng nguy hại cho các thế hệ 
mai sau! 
 Một biểu hiện khác của 
khuynh hướng tự mãn thái 
quá này là một số hành giả 
Phật giáo nhưng lại đi sâu 
vào lãnh vực của những học 
giả thế gian, rồi phô bày sự 
uyên bác của mình bằng 
cách phân tích kinh điển 
theo như cách đối với các 
văn bản thế tục, để rồi đi 
đến kết luận về cái gọi là 
“nguồn gốc” của một số kinh 
điển Đại thừa. Tất nhiên, họ 
không trực tiếp nói rằng 
những kinh ấy không phải do 
Phật thuyết, nhưng gián tiếp 
bày tỏ điều đó khi cho rằng 
những kinh ấy do người sau 
viết ra vào khoảng thời gian 

này, thời gian nọ... 
 Những lập luận đó tuy có vẻ như rất “khoa 

học” nhưng lại là phiến diện, không hợp lý và 
vấp phải sai lầm ngay từ căn bản. Kinh điển 
vốn là những nội dung do đức Phật trực tiếp 
thuyết dạy, nên đã ra đời từ rất lâu trước khi 
được định hình thành văn bản. Điều này hoàn 
toàn ngược lại với những văn bản thế tục thông 
thường, vốn được các tác giả định hình thành 
văn bản rồi mới lưu hành. 

 Lấy ví dụ như khi ta nghiên cứu sách 
Thiền uyển tập anh, một văn bản cổ được tin là 
đã ra đời vào thế kỷ 14 (khoảng năm 1337) 
nhưng đã qua sao chép nhiều lần trước khi 
truyền đến chúng ta và bản khắc in cổ nhất còn 
giữ được đến nay được thực hiện vào năm 
1715. Trong trường hợp này, nếu ta phát hiện 
thêm được bất kỳ văn bản nào khác có niên đại 
cổ xưa hơn, gần với thời điểm ra đời của tác 
phẩm hơn, thì văn bản đó sẽ có giá trị đáng tin 
cậy hơn, có thể dùng để điều chỉnh những sai 
lệch nếu có của các văn bản ra đời sau nó. 

 Nhưng trường hợp của kinh điển là hoàn 
toàn ngược lại. Nội dung kinh điển đã được đức 
Phật thuyết giảng từ rất lâu trước khi các bản 
văn kinh được định hình. Ngay cả lần kết tập 
đầu tiên do ngài Ca-diếp chủ trì cũng chỉ trùng 
tuyên nội dung kinh điển để mọi người cùng ghi 
nhớ chứ chưa hề có một bản văn kinh nào ra 
đời. Và trong suốt nhiều thế kỷ sau đó, kinh 
điển vẫn chỉ tiếp tục được truyền lại qua sự ghi 
nhớ của những người thọ trì chứ chưa được ghi 
chép thành văn bản. 

 Như vậy, thời điểm mà nội dung kinh điển 
được chính thức ghi lại thành văn bản hoàn 
toàn không phải là thời điểm bộ kinh ấy ra đời. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      51 

Hơn nữa, do đặc điểm là nội dung có trước, 
văn bản có sau, nên khi khảo cứu về mặt văn 
bản, ta hoàn toàn không thể căn cứ vào các 
văn bản cổ hơn để cho rằng nó chính xác hơn, 
và những văn bản ra đời sau nếu có nội dung 
khác biệt cũng chưa hẳn đã là do người sau 
thêm vào, mà có thể chỉ là do sự khác biệt từ 
khả năng ghi nhớ của những người ghi chép 
lại. 

 Lấy ví dụ như khi nghiên cứu về kinh 
Pháp Hoa, có người dựa vào việc so sánh các 
văn bản với niên đại khác nhau để đi đến kết 
luận là kinh này được hình thành qua bốn giai 
đoạn. Giai đoạn thứ nhất là người ta viết ra 
phần kệ tụng; giai đoạn thứ hai là người ta 
thêm vào phần văn xuôi để giải thích phần kệ 
tụng. Do trật tự xuất hiện này nên những câu 
kinh giới thiệu phần trùng tụng đều là không 
đúng, cần phải được sửa với ý nghĩa ngược lại. 
Cụ thể, cuối phần văn xuôi thường ghi: “Bấy 
giờ, đức Thế Tôn muốn tuyên lại nghĩa trên 
nên nói kệ rằng”, nhưng theo trật tự xuất hiện 
như trên thì câu này phải sửa lại là: “Sau khi 
nói kệ rồi, đức Thế Tôn mới giải thích bằng 
đoạn văn sau đây.”  

 Tiếp theo, giai đoạn thứ ba là phần văn 
xuôi nói trên được tiếp tục phát triển, viết 
thêm vào nhiều hơn trước đó. Và giai đoạn thứ 
tư là giai đoạn có nhiều phẩm kinh được thêm 
vào. Lý do là vì sau khi sử dụng thì những 
người viết kinh mới “thấy được sự thiếu sót 
hoặc bị chỉ trích” rồi mới thêm vào.  

 Những phân tích như trên là rất khoa học 
và cũng hoàn toàn hợp lý khi ta so với quy 
trình nghiên cứu các văn bản thông thường. 
Tuy nhiên, như đã nói ở phần trên, sai lầm căn 
bản ở đây là không xét đến - hoặc không chịu 
thừa nhận - một sự thật hiển nhiên là: kinh 
Pháp Hoa vốn đã có từ trước, do đức Phật 
thuyết giảng, còn tất cả văn bản kinh đều xuất 
hiện về sau. Nếu ta xét đến yếu tố này thì việc 
các văn bản ra đời sau dài hơn không có nghĩa 
là chúng được thêm vào, mà chỉ có nghĩa là 
chúng được truy xuất từ những bộ nhớ khác, 
bởi các hành giả thọ trì và truyền tụng kinh 
Pháp Hoa không phải ai cũng có trí nhớ như 
nhau, việc sai lệch đôi chút là điều khó tránh 
khỏi. 

 Lấy ví dụ, sau khi một diễn giả nào đó 
trình bày một vấn đề, những người dự thính có 
thể sẽ viết lại thành những bản tường trình A, 
B, C... theo trí nhớ của mỗi người. Như vậy, 
một người nghiên cứu khi đối chiếu các bản 
tường trình này, không thể dựa vào yếu tố bản 
tường trình C được viết ra sau một thời gian và 
có thêm một phần nào đó mà bản A hoặc B 
không có để kết luận rằng người viết bản C đã 
tự ý thêm vào. Vấn đề ở đây chỉ đơn giản là 
những người viết các bản A, B đã không nhớ 
được phần nội dung mà người viết bản C vẫn 
còn nhớ được. 

 Trường hợp văn bản kinh Pháp Hoa cũng 
tương tự như vậy, tuy có phức tạp hơn vì trải 

qua thời gian lâu dài hơn. Như vậy, việc đồng 
nhất sự ra đời của các văn bản kinh với sự ra 
đời hay hình thành bộ kinh này là hoàn toàn sai 
lệch và võ đoán. 

 Và kết quả sẽ như thế nào? Nếu những 
phân tích dựa vào văn bản như trên được tin 
cậy và thừa nhận là chính xác, thì điều đó cũng 
đồng nghĩa với việc bộ kinh này hoàn toàn 
không đáng tin cậy, bởi ngay từ câu mở đầu 
“Như thị ngã văn” (Tôi nghe như thế này) đã là 
một câu nói dối! Và những người “viết kinh” 
không tên tuổi kia, vốn chẳng phải Phật thì làm 
sao có thể thuyết giảng đúng về cảnh giới của 
chư Phật? 

 Nhưng tất cả chúng ta đều biết, trải qua 
bao nhiêu thế kỷ, những hành giả thọ trì kinh 
Pháp Hoa số nhiều không thể tính đếm, các bậc 
Tổ sư chứng đắc nhờ vào kinh này cũng không 
ít, chưa từng thấy vị nào lên tiếng nghi ngờ 
rằng kinh này không phải do Phật thuyết giảng! 
Và nếu quả thật có những người viết ra được 
bộ kinh này, hẳn cõi Ta-bà trong thời gian qua 
đã phải có rất nhiều vị Phật chứ không chỉ là 
một đức Phật Thích-ca Mâu-ni mà thôi! 

 Một biểu hiện đáng lo ngại và bất hợp lý 
có thể thấy trong những phân tích như trên là 
nhận định về ý nghĩa câu kinh văn trước phần 
trùng tụng (và đề nghị chỉnh sửa nó). Nếu 
nhận định này là đúng, chúng ta phải hiểu như 
thế nào khi những người “viết kinh” lại cố tình 
viết sai đi một nội dung như thế? Và vì câu hỏi 
này không có lời giải đáp, nên chỉ có thể nói là 
kết quả phân tích văn bản như trên hoàn toàn 
không thích hợp khi áp dụng với kinh điển Đại 
thừa nói chung chứ không chỉ là trường hợp 
của kinh Pháp Hoa. 

 Mặt khác, trong khi chúng ta đều biết là 
những kết quả khảo cứu về văn bản học cho 
đến nay vẫn chưa xác nhận được sự hiện diện 
của một số kinh điển Đại thừa từ khoảng trước 
thế kỷ thứ nhất, nhưng đồng thời những kết 
quả như thế cũng không hề có giá trị phủ nhận. 
Khi chúng ta chưa biết về một sự việc, điều đó 
không có nghĩa là sự việc đó hoàn toàn không 
hiện hữu, bởi có quá nhiều sự việc hiện hữu 
ngoài tầm hiểu biết của chúng ta. Lấy ví dụ, 
con người hiện nay hoàn toàn chưa có hiểu biết 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      52 

gì về sự sống trong vũ trụ ngoài môi trường 
trái đất, nhưng điều đó hoàn toàn không có ý 
nghĩa phủ nhận việc sự sống vẫn có thể đang 
hiện hữu ở đâu đó ngoài tầm hiểu biết của 
chúng ta. Phần lớn các nhà khoa học tuy chỉ 
dựa vào suy luận nhưng vẫn có khuynh hướng 
tin chắc rằng có sự sống trong vũ trụ ngoài 
môi trường trái đất, hoặc ít ra thì cũng chưa 
từng có ai phủ nhận điều đó chỉ vì chưa thể 
biết rõ... 

 Hệ quả của sự hoài nghi về nguồn gốc 
kinh điển Đại thừa chính là sự đánh mất niềm 
tin vào đức Phật. Nếu ta tin rằng có những 
kinh Đại thừa quả thật do người đời sau viết 
ra, thì điều đó cũng đồng nghĩa với việc những 
sự kiện trong kinh văn là hư cấu, không thật, 
và điều này hoàn toàn đi ngược với tinh thần 
của đạo Phật, khi một trong 5 giới cấm của 
người Phật tử chính là giới không nói dối. Vì 
thế, điều tất nhiên là ta sẽ không còn đặt 
niềm tin vào kinh điển như những lời do đức 
Phật thuyết dạy nữa, mà chỉ xem đó như 
những văn bản thế tục có giá trị để ta nghiên 
cứu, học hỏi mà thôi. Điều này sẽ tạo ra một 
cách tiếp cận hoàn toàn khác biệt, khiến ta 
không thể nào tiếp nhận được một cách đầy 
đủ những ý nghĩa sâu xa trong kinh văn. 

 Vấn đề ở đây là, xét trên bình diện Tục 
đế thì việc đưa ra lập luận phán xét về những 
lời dạy của Phật có vẻ như hoàn toàn hợp lý. 
Mọi pháp ở thế gian đều phải thay đổi để phát 
triển. Đơn giản như khi ta trồng một cái cây, 
nếu muốn phát triển thì nó phải thay đổi. Đạo 
Phật cũng giống như một cái cây, nếu không 
thay đổi thì không thể phát triển. Và đạo Phật 
thì thật ra chỉ là tên gọi khác của những lời 
Phật dạy, bởi đó là sự quy tụ của những người 
tin nhận và làm theo lời Phật dạy. Như vậy, 
đạo Phật muốn thay đổi thì phải thay đổi từ 
những lời Phật dạy, để cho thích ứng với thời 
đại, với sự phát triển... Những điều này nghe 
ra có vẻ như hoàn toàn hợp lý. 

 Nhưng nếu xét trên bình diện Chân đế 
thì hoàn toàn không phải vậy. Cho dù đã hơn 
25 thế kỷ trôi qua, những gì đức Phật đã dạy 
về Tứ diệu đế, về Thập nhị nhân duyên vẫn 
không hề thay đổi và không thể thay đổi, bởi 
đó là chân lý. Những gì đức Phật đã dạy về 
bản chất và nguyên nhân của khổ đau vẫn 
không hề thay đổi.  

 Tương tự, tất cả những ý nghĩa khác như 
về duyên khởi hay về vô ngã cũng đều là như 
vậy. Cái cần phải thay đổi không phải là 
những lời Phật dạy hay giới luật do đức Phật 
chế định, mà chính là những định kiến sai lầm 
đã ăn sâu trong tâm thức chúng ta, khiến cho 
ta không thể nhận hiểu đúng được những lời 
Phật dạy. Khi ta mang những kiến thức thuộc 
phạm trù Tục đế để phán xét và suy diễn về 
kinh điển Đại thừa, vốn là những lời Phật dạy, 
thì điều đó chỉ mang đến cho chúng ta những 
sự hoài nghi tai hại, vì nó ngăn không cho ta 
xác lập một niềm tin kiên cố giống như niềm 

tin của Bồ Tát Thường Bất Khinh vừa nói đến ở 
đoạn trên. 

 Vị Bồ Tát Thường Bất Khinh không có kiến 
thức uyên bác, ngay cả là kiến thức về Phật 
học, vì kinh văn có nói rõ là ngài không chuyên 
tụng đọc kinh điển, chỉ thực hành mỗi một việc 
lễ bái mà thôi. Nếu là thời đại ngày nay, có lẽ 
ngài cũng sẽ bị không ít người khinh miệt cho là 
ngu dốt, thiển cận. Thế nhưng sự hành trì của 
ngài thì chắc chắn là bất cứ ai trong chúng ta 
cũng đều phải kính phục. Cho dù ta có tụng đọc 
hàng trăm ngàn lần những câu kinh dạy về 
nhẫn nhục, cũng chưa hẳn ta đã có thể nhẫn 
chịu được như những gì ngài đã hoan hỷ nhẫn 
chịu trong suốt một cuộc đời. Đó chính là vì ta 
chưa có được một niềm tin sâu vững vào đức 
Phật và lời dạy của ngài, và nhất là chưa hề 
xóa bỏ được “cái tôi” trong nhận thức. 

 Và vì thế, sự lễ lạy của Bồ Tát Thường Bất 
Khinh chính là điều mà tất cả chúng ta đều nên 
suy ngẫm và học hỏi. Một khi ta biết chân 
thành kính lễ mọi người quanh ta, thói quen 
“chấp ngã” trong ta sẽ dần dần bị xóa bỏ. Và 
khi thành trì kiên cố của “cái tôi” đã bị phá vỡ, 
phạm vi nhận thức chân thật của ta sẽ không 
còn bị giới hạn, bó buộc nữa. Chỉ lúc đó ta mới 
có khả năng nhận hiểu và hành trì một cách 
đúng thật như những lời Phật dạy để mang lại 
kết quả tốt đẹp tức thời cho cuộc sống của bản 
thân ta cũng như tất cả mọi người quanh ta. 

 
_____________________ 
 
Nguồn: Rộng mở tâm hồn: http://

rongmotamhon.net 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      53 

Truyeän ngaén trăm linh taùm chöõ 
  

STEVEN N. 

XÂY LẦU KHÔNG MÓNG 
Thầy đến xứ nọ hoằng 

pháp, dân chúng phần lớn đều 
là Phật tử cả nhưng xem ra 
cũng có nhiều vấn đề không 
ổn về học và hành giáo pháp. 
Họ muốn nghe pháp lớn: Kim 
Cang, Bát Nhã… Thầy hoan hỷ 
vô cùng! Ngày cuối thầy hỏi về 
Tứ Diệu Đế, Bát Chánh Đạo… 
mọi người ngơ ngác và mơ hồ 
lắm. Có kẻ thưa:   

- Bạch thầy, pháp tiểu 
thừa chúng con không quan 
tâm mấy!  

Thầy nghiêm trang:  
- Các vị xây lầu cao tầng 

mà nền móng không có, 
khung cốt yếu ớt… thì làm sao 
mà xây nên và liệu có bền 
vững không?    
 

KHI VẪN CÒN THÂN 
Buổi thiền trà thật an lạc 

và hoan hỷ biết bao, tình thầy 
trò, nghĩa ân sư… thật đẹp! 
Nhiều nghi vấn được thầy giải 
đáp rành mạch. Nhiều người 
cùng thắc mắc rằng:   

- Chúng con ăn chay, 
niệm Phật, tụng kinh, hành 
thiền, làm lành… đủ cả nhưng 
sao phiền não vẫn còn?  

Thầy cười:  
- Ngày nào mình cũng 

tắm gội mà sao vẫn cứ tiết ra 
chất dơ, mùi hôi? Ấy tại cái 
gốc là bất tịnh từ thân. Bởi vậy 
cho nên còn thân thì phải tắm 
rửa, còn phàm phu thì phải tu 
sửa mỗi ngày.  

Không khí an lạc tràn 
ngập thiền đường.   
 

AI HƠN AI 
Làng có anh học trò văn 

hay chữ tốt lại có tài thi họa 
rất tuyệt nhưng vì bạc phước 
nên vẫn mãi nghèo; vì nghèo 
mà bạn bè và người làng khi 
dễ. Họ ngày ngày xun xoe, bợ 
đỡ mấy đại gia lắm tiền nhiều 

của. Đồng tiền và sự kết bè 
gây ra nhiều trò lố lăng. Có 
lần anh viết:   

- Văn hay chữ tốt không 
bằng thằng dốt lắm tiền.  

Đời mấy ai học chữ ngờ, 
trong làng có kẻ trọng thiên 
lương bèn đối lại:  

- Tiền muôn bạc vạn 
không bằng thằng bạn mần 
thơ. 

Hai người nhìn nhau cười  
đầy cảm khái.   
 

NHỊ VỊ ĐẠI CA 
Năm ấy nhị vị đại ca 

tranh ngôi Hồng Bang Chủ 
nên đánh nhau chí tử, mạ lị 
hết lời. Bọn đàn em cũng chia 
hai phe, ai vì chủ nấy. Lão 
Mẹo vốn nhiều gian trá, ban 
đầu đu dây nhưng sau ngả về  
Bạch đại ca. Hoàng đại ca 
giận lắm:  

- Đồ phản phúc, hãy đợi 
đấy!   

Một ngày nọ Bạch đại ca 
ngã ra chết, không còn ai 
chống lưng. Lão Mẹo sợ xanh 
mặt bèn quay về khấu đầu tạ 
tội. Hoàng đại ca xoa đầu:  

- Đứa con hoang đã quay 
về.   

Từ đó người nhà lão bỗng 
mắc bệnh ngọng nghịu  á 
khẩu.   
 

ÔM MÃI SAO 
Nhờ sự trợ giúp về kinh 

tế, nhân lực và cả quân lực 
của Vương, y tạo nên cơ 
nghiệp riêng, đã vậy ngày 
càng phát triển và coi mòi lấn 
át cả Vương. Lòng Vương sinh 
đố kỵ:  

- Ăn cháo đá bát, nhờ ai 
mà ngươi có được ngày hôm 
nay?   

Y thủ lễ nghiêm nhưng 
cứng cáp đáp:  

- Có người bị bệnh đau 
lưng, thầy lang bắt mạch và 

cho bó thuốc để trị; sau khi hết 
bệnh thì thuốc bỏ đi hay vẫn cứ 
bó hoài? Ơn thì tại hạ này có 
bao giờ quên!   

Vương đuối lý không noí 
được gì bèn bãi triều.  
 

NƯỚC NAM CÓ CHỦ 
Dẹp xong thù trong, phá 

được cường địch Bắc Phương, 
ngài cỡi voi nhập thành, sau khi 
phủ dụ an dân. Ngài cắt đặt moị 
việc, giao trọng trách cho người 
sở taị:  

- Giang sơn của ông cha, 
mọi người hiệp lực giữ gìn, chớ  
sanh lòng phân biệt kẻ cũ người 
mới!  

Tả hữu có kẻ sàm tấu 
nhưng ngài gạt đi. Quả thật 
người chẳng phụ lòng ngài, 
chẳng bao lâu khắp kinh kỳ 
truyền nhau bài hát:  
Cỡi voi thắt chiếc khăn vàng 
Cờ  đào áo vải  rỡ ràng sử  xanh  
Khải hoàn ca khúc nhập thành  
Nước Nam có chủ rành rành từ 
đây. 
 

ĐẤY KHÔNG PHẢI LÀ VẤN 
ĐỀ 

 Vườn xuân hoa trái ngọt 
ngào, bướm ong rộn rã, muôn 
loài hoan ca. Chú rùa từ dưới 
đầm lầy lội bùn lịch kịch bò lên 
trêu bọn ong bướm:  

- Tội cho các ngươi quá! 
Đời sống ngắn ngủn vậy làm 
sao kịp hưởng xuân.  

Bọn bướm ong đang hút 
mật, thụ phấn nghe thế bảo:  

- Đời bọn ta tuy ngắn 
nhưng rất có ích cho đời, nhờ có 
chúng tớ mà mùa màng sai trái, 
hoa quả đầy cành! 

Bác cú già nổi tiếng thông 
thái từ trên bộng cây cù rúc:  

- Vấn đề không phải đời 
sống dài hay ngắn mà là sống 
thế nào cơ! 
 

Georgia, 2/2018  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      54 CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      54 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

MĂNG KHO CHAY 

Nguyên liệu: 
 1 khúc măng, rửa sạch, xắt làm 3 khúc, chẻ miếng vừa ăn, luộc sơ lại trong nước 
sôi, đổ ra rổ cho ráo 

 1 lon nấm rơm, rửa sạch, ngâm nước khoảng 15 phút rồi xả, làm khoảng 2-3 lần, 
cũng đem luộc sơ lại 
 1 hộp đậu hũ 19 oz, để ráo nước, đem chiên, xắt tùy ý 

 2/3 chén nước lã 
Gia vị: muối, đường, nước tương, dầu hào chay, bột nêm 
Thực hiện: 
Xào sơ nấm với chút nước tương và đường cho thấm, cho măng vô xào cho thơm, rồi 
đổ tiếp đậu hũ vào xào một phút, sau đó nêm nếm gia vị cho vừa ăn, xào chút nữa 
cho thấm; chế nước vô nêm nếm lại cho vừa ăn, sôi vặn lửa nhỏ lại nấu cho nước 
gần cạn là xong, nhớ đảo thường xuyên cho thấm. Măng rất hút muối, dễ bị mặn nên 
nêm cho vừa ăn sẽ ngon hay đậm đà hơn chút xíu.  
Măng ăn rất ngon nhưng cũng rất độc, nếu người bị đau nhứt nên hạn chế ăn, hay 
người đang yếu yếu ăn vào sẽ dễ bị trúng, lâu lâu OX lại vào bếp nấu món này ăn :) 
Ăn với cơm nóng thì ngon lắm…nếu bạn nào hong kiêng cử có thể cho ớt (làm cho 
món này âm hơn) vô nấu chung, cay lắm đó nhe vì măng kỵ ớt… Tùy sức khỏe của 
mỗi người mà cho thêm cái này hoặc bớt cái kia. 
 
Gia Phượng  (Món Chay Thanh Tịnh) 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      55 

Bạn chưa từng ghé thăm 
mà không gọi trước. Vậy mà 
lần này, mở cửa, chưa nhìn 
thấy người đã thấy hoa và trái. 
Mấy bó cúc đại đóa vàng tươi 
che kín mặt, chưa đủ, tay kia 
còn chĩu nặng một giỏ, vừa 
hồng dòn, vừa soài xanh, mận 
chín. Tôi toan đỡ một thứ, bạn 
đã bước nhanh qua cửa, đi 
thẳng vào bếp, đặt quà xuống, 
và líu lo: 

- Hên ghê, mình vừa đến 
tiệm là xe chở hoa và trái cây 
phân phối các chợ cũng vừa 
tới. Xem này, thiệt là tươi. 
Mình mua ngay. Khách hàng 
đầu tiên đấy! 

Tôi trách nhẹ: 
- Tươi thì tươi chứ mua chi 

dữ vậy? Định mang cho những 
đâu mà khiêng lắm thế? 

Bạn bỗng dừng tay sắp 
xếp, cất tiếng như chim: 

- A! Á! Đừng có hỏi mang 
đi đâu, và cho ai nhé! Bố thí 
Ba La Mật là chi? Của cho, 
người cho, kẻ nhận, chẳng cần 
biết nhau, phải không? Mà 
này, hôm nay có rảnh không? 
Có thì giờ uống trà không? 
Mình nói chuyện lai rai về Ba 
La Mật đi! 

Tôi cũng “bắt chước tiếng 
chim”: 

- A! Á! Nói tới nơi tới chốn 
thì nói, chứ không nói lai rai! 
Còn ai đa đoan tới mức không 
có thì giờ uống trà thì … sống 
làm chi nhỉ?  

Rồi “bình trà Ba La Mật” 
thơm ngát, được có mặt, do 
lần bạn ghé thăm không báo 
trước như thế.  

Chỉ xin xác định, đây như 
buổi mạn đàm ngẫu hứng của 
bạn đạo, tung tăng dắt nhau 
vào khu rừng mênh mông vì 
bỗng cùng muốn tìm một loài 
dược thảo đã được nghe là 
thần dược. Tìm thấy thế nào 
thì nói như thế ấy, theo cái 

Thênh thang Ba-la-mật 
  

HẠNH CHI 

biết, cái thấy của riêng cá 
nhân mà thôi. Chư vị nào 
thấy không phù hợp ý mình, 
xin mời nâng tách trà và … hỷ 
xả ba-la-mật!    

Ba La Mật Đa là dịch âm 
từ Pàramità, nếu dịch theo 
chữ, là Đáo Bỉ Ngạn, có nghĩa 
là qua bờ bên kia.   

Người học Phật thường 
nghe nói đến Lục Độ Ba La 
Mật là sáu hạnh, mà nếu 
hành giả nương theo một 
cách chính xác, miên mật thì 
có thể đạt tới những quả vị 
như Tu-đà-hoàn, Tư-đà-hàm, 
A-na-hàm, A-la-hán hoặc cao 
hơn. Như vậy đủ thấy sự vi 
diệu và thù thắng cùa sáu 
hạnh này như thế nào.   

Lục Độ Ba La Mật gồm: 
Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, 
Tinh tấn, Thiền định và Trí 
tuệ.  

Cả hai phái, Phật Giáo 
Nguyên Thủy (PGNT) và Phật 
Giáo Đại Thừa (PGĐT) đều 
dựa trên căn bản này, bổ túc 
thêm bốn hạnh, tùy theo mục 
đích và quan điểm của phái 
tu mà sắp xếp thành một 
danh xưng chung là Thập Ba 
La Mật hay còn gọi đơn giản 
là Mười Pháp Ba La Mật. 

Trước hết, để dễ nhận 
diện, chúng ta sẽ đi từng 
bước qua bảng đối chiếu Thập 
Ba La Mật sau đây, của hai 
phái PGNT và PGĐT: 

 
PG NGUYÊN THỦY

(PGNT): 
1- Bố thí (Dàna) 
2- Trì giới (Silà) 
3- Xuất gia 

(Nekkhamma) 
4- Trí tuệ (Pãnnà) 
5- Tinh tấn (Viriya) 
6- Nhẫn nại (Khanti)  
7- Chân thật (Sacca)  
8- Quyết định 

(Adhithàna) 

9- Tâm Từ (Mettà) 
10- Tâm Xả (Upekkhà) 
 
PG ĐẠI THỪA (PGĐT): 
1-Thí ba la mật 
2- Giới ba la mật 
3- Nhẫn ba la mật 
4- Tinh tấn ba la mật 
5- Thiền ba la mật 
6- Bát-nhã ba la mật 
7- Phương tiện ba la mật 
8- Nguyện ba la mật 
9- Lực ba la mật 
10- Trí ba la mật 
 
Trước hết, chúng ta nhận 

thấy cả hai phái, Phật Giáo 
Nguyên Thủy (PGNT) và Phật 
Giáo Đại Thừa (PGĐT) đều sắp 
xếp hai hạnh, Bố-thí và Trì-giới 
lên trên, chứng tỏ tầm quan 
trọng của hai hạnh này.  

1- BỐ THÍ (PGNT) – THÍ 
BA LA MẬT (PGĐT):  

Gồm Tài-thí 
(Dravyadàna), Pháp-thí 
(Dharmadàna) và Vô-úy-thí 
(Abhayadàna) Khi nói tới “cho” 
là ta phải hình dung ra ba yếu 
tố: người cho, người nhận và 
vật cho.     

Tài-thí gồm hai loại là 
Ngoại-thí và Nội-thí. Trong hai 
loại này, Ngoại-thí dễ cho hơn 
vì đó là những vật bên ngoài 
như tiền bạc, áo quần, đồ đạc, 
lương thực v…v… Còn Nội-thí 
là những bộ phận trong thân 
thể con người nên người muốn 
cho Nội-thí phải là người phát 
tâm đại bi dõng mãnh, như khi 
Đức Phật còn làm Bồ Tát, Ngài 
đã từng bố thí đầu, mắt, tay, 
chân cho kẻ cầu xin. Ngày 
nay, với kỹ thuật y học tân 
tiến, chúng ta cũng có thể chia 
xẻ bộ phận cho nhau để cứu 
sống lẫn nhau, nhưng vẫn đòi 
hỏi người cho phải có lòng 
mẫn cảm phi thường. 

Pháp-thí không chỉ là chia 
xẻ cho nhau những lời giảng 
dạy chánh pháp của Chư Phật, 
mà dùng lời chân thật đem lại 
hòa khí, an lạc cho nhau cũng 
có thể gọi là Pháp-thí vì Chư 
Phật há chẳng khuyên dạy 
chúng ta rằng ái ngữ có thể 
mang đến niềm vui và hạnh 
phúc ư? 

Theo kinh tạng Nguyên 
Thủy (Anguttara, Itivuttaka) 
thì chỉ có hai loại Bố-thí, là Tài

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      56 

-thí và Pháp-thí, nhưng theo 
tinh thần giáo lý Đại Thừa thì 
ngoài hai loại bố thí căn bản 
trên, còn một loại bố thí nữa 
không kém phần quan trong. 
Đó là Vô-úy-thí, tức là giúp 
đem sự bình an tới cho người 
đang quay cuồng, sợ hãi.   

Theo đúng nghĩa cao cả 
từ lời Phật dạy thì bố là khắp, 
thí là cho. Bố thí là xả bỏ lòng 
tham lam vị kỷ, có thể cho tất 
cả những gì ta có, tới tất cả 
những ai thực sự đang cần. 
Khi cho, người cho phải hoan 
hỷ, đại lượng, cho đúng lúc, 
không so đo, không chần chừ. 
Chỉ biết, kia là kẻ đang cần, 
đây là vật ta đang có, lòng rộn 
rã lời nhắc nhở khôn nguôi của 
Chư Phật trong Kim Cương 
Chân Kinh: “Hãy cho. Hãy cho 
đi. Hãy cho mà không chờ 
nhận lại, dù là một lời cám ơn. 
Hãy cho và quên ngay những 
gì vừa cho và cho ai. Ấy là đã 
liễu nghĩa tam-không, đã làm 
nên hạnh bố thí vô tướng”. 
Đây cũng là thành quả của 
Bồ Tát bậc Sơ-địa (Hoan-hỷ-
địa). 

2- TRÌ GIỚI (PGNT) – 
GIỚI BA LA MẬT (PGĐT):  

Theo Phạn ngữ, giới có 
nghĩa là luật, là nội quy đặt ra 
những kỷ cương buộc những ai 
trong cùng môi trường phải 
tuân theo để giữ được sự tốt 
đẹp, an lạc và trật tự chung.  

Tỷ như trên phố xá đông 
đúc phải có luật giao thông, 
khi nào xe bên trái ngừng, khi 
nào xe bên phải đi, nơi nào 
được chạy nhanh, nơi nào phải 
chạy chậm. Những người đi 
trên phố xá đó phải cùng 
nghiêm chỉnh tuân hành để 
tránh tai nạn, tránh phiền não 
khổ đau cho nhau, đưa đến 
mất hòa khí, sân hận.  

Trong đạo, giới là chuẩn 
mực của đạo đức được Đức 
Phật đặt ra làm thành trì bảo 
vệ, che chở chúng ta khỏi 
phạm điều trái ngang, bất 
thiện. Nhìn tổng quát, chúng 
ta thấy Đức Phật phân ra hai 
loại giới là Biệt-giải-thoát-giới 
và Bồ-tát-giới.    

Biệt-giải-thoát-giới hay 
gọi cho dễ hiểu là Tùy-thuận-
giải-thoát là chỉ dạy cho biết, 
không buộc người phải tuân 

theo; tức là, giữ giới nhiều thì 
giải thoát nhiều, giữ giới ít thì 
giải thoát ít.   

Nghiêm túc hơn là Bồ-tát
-giới, theo tinh thần Đại-thừa 
lại phân định ra ba loại là 
Nhiếp-luật-nghi-giới, Nhiếp-
thiện-pháp-giới và Nhiêu-ích-
hữu-tình-giới mà giới đầu là 
những giới điều rất căn bản 
cho cả hai hàng Phật tử tại 
gia và xuất gia.   

Nhiếp-luật-nghi-giới, 
Phật tử tại gia đã quy y Phật, 
tùy sự phát nguyện mà phải 
tuân theo Ngũ-giới, Bát-quan
-trai-giới, Thập-thiện v…v…  
Hàng xuất gia thì tùy theo 
giới đã thọ mà phải tuân trì 
mười giới, mười sáu giới, hai 
trăm năm mươi giới hay ba 
trăm bốn mươi tám giới. 

Trong kho tàng kinh điển 
lưu truyền cho hậu học, Đức 
Phật luôn nhắc nhở về Giới, 
Định, Tuệ là pháp môn căn 
bản của người học đạo; trong 
đó, Giới đứng đầu vì giữ được 
Giới mới sanh Định, rồi an trú 
được trong Định mới phát 
triển Tuệ.    

Phác họa vài nét đơn sơ 
của người biết tự chế theo 
giới luật thì điển hình, tuân 
theo ngũ giới, ta tránh được 
sự sát sanh, trộm cắp, tà 
dâm, vọng ngữ và say sưa 
nhảm nhí. Tuân theo mười 
giới, ta có thêm nét đẹp của 
sự giản dị, sự trong sáng, 
biết thiểu dục tri túc, biết giữ 
gìn sức khỏe qua sự thọ nhận 
thức ăn và xả bỏ lòng tham 
tích lũy tài sản vật chất. Rồi 
tuân theo mười giới trọng, 
bốn mươi tám giới khinh, hai 

trăm năm mươi giới, ba trăm 
bốn mươi tám giới v…v… chúng 
ta sẽ tạo biết bao nhân lành 
trong kiếp hiện tiền. Hành trì 
giới luật giúp hành giả thường 
xuyên tự tỉnh giác, rốt ráo 
cũng là đạt tới thành quả của 
bậc Nhị-địa (Ly-cấu-địa). 

Ngoài đời, theo PGNT, giới 
còn được hiểu là những trách 
nhiệm, bổn phận chung của 
những người liên hệ với nhau. 
Đó là trách nhiệm và bổn phận 
giữa cha mẹ và con cái, giữa 
vợ và chồng, giữa vua và tôi, 
giữa chủ và tớ, giữa thầy và 
trò v…v… Nếu mọi người đều 
chu toàn được giới hạnh với 
nhau thì niềm vui và hạnh 
phúc không thể vắng mặt. 

3- XUẤT GIA (PGNT) – 
NHẪN BA LA MẬT (PGĐT):  

Tới đây, sự sắp xếp giữa 
PGNT và PGĐT đã bắt đầu có 
khác biệt. Hành giả tu theo 
PGNT, sau khi đã phát tâm từ 
bi, bố thí quảng đại, đã nương 
theo giới để trau giồi phẩm 
hạnh thì điều thứ ba có thể 
tiến tới là xuất gia, sống đời tu 
sỹ, thực sự cắt ái ly gia mới có 
nhiều hoàn cảnh thuận lợi cho 
sự tu tập hầu phát triển được 
phẩm giá và nhân cách của 
những người đang đi trên 
đường trung đạo, tự độ để đạt 
quả vị A La Hán. 

Trong khi đó, bên PGĐT, 
hạnh thứ ba chưa phải là xuất 
gia, mà Nhẫn- ba-la-mật mới 
cần kế tiếp; vì với cái nhìn 
dõng mãnh hơn, khi bố thí 
(cho Nội-thí), và sâu sa hơn 
(Vô-úy-thí) thì hành giả đã 
phát bồ-đề-tâm, không chỉ tự 
độ mà còn độ tha. Khi ấy, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      57 

hành giả đã hành bồ-tát-hạnh, 
đã đi trên bồ-tát-đạo nên sự 
nhẫn nhục cần theo sát để 
yểm trợ cho những nghịch 
duyên mà Bồ Tát sẽ gặp.  

Như thí dụ về Bồ Tát 
Thường Bất Kinh, nhận biết 
bao lời mắng chửi của thế 
nhân, nhận sự ruồng rẫy như 
đuổi xua một kẻ mất trí, điên 
rồ, khi gặp ai Bồ Tát cũng 
chắp tay cung kính “Tôi không 
dám khinh ngài vì ngài là Phật 
sẽ thành.”  

Giữ được hạnh Nhẫn-ba-la
-mật này, hành giả đạt tới 
thành quả của bậc Tam-địa 
(Phát-quang-địa). 

4- TRÍ TUỆ (PGNT) - 
TINH TẤN BA LA MẬT 
(PGĐT): 

Sự sắp xếp này tương đối 
dễ hiểu, vì với PGNT, sau khi 
xuất gia, vị tu sỹ cần nỗ lực 
phát triển trí tuệ, để khi học 
hỏi giáo pháp, hiểu được tận 
tường, hầu không sai lạc khi 
hành trì. Theo nghĩa đơn giản, 
trí tuệ là sự hiểu biết trong 
sáng từ những suy tư chính 
xác, miên mật, lột dần vỏ vô 
minh, mở con mắt tuệ nhìn ra 
thật tướng của vạn pháp.  

Với PGĐT, sau hạnh Nhẫn 
là Tinh-tấn-Ba-la-mật vì sự 
tinh cần tu tập cực kỳ quan 
trọng khi thường xuyên phải 
giữ tâm Nhẫn để không hủy 
nhục chúng sinh, phản kháng 
nghịch duyên, sinh lòng sân 
hận.  

Duy trì được Tinh- tấn-ba-
la-mật là đạt thành quả của 
bậc Tứ-địa (Diệm-huệ-địa). 

5- TINH TẤN (PGNT) – 
THIỀN BA LA MẬT (PGĐT):  

Với PGNT thì Tinh-tấn là 
phối hợp của Trí-tuệ và Quyết-
tâm nên Tinh-tấn góp phần 

không nhỏ trong sự thăng 
tiến của hành giả. Đó là năng 
lượng tinh thần có thể giúp 
ta chuyển thất bại sang 
thành công.  

Trong khi, với PGĐT, 
Thiền ở đây được hiểu là 
Thiền-định, nằm trong Tam-
vô-lậu-học, là pháp môn căn 
bản dẫn hành giả tới cửa Bát
-nhã. Cho nên, tới giai đoạn 
này, PGĐT chú tâm vào thiền 
định, cẩn trọng không rời sự 
yểm trợ của Bát-chánh-đạo 
nên đã giữ được chánh niệm 
cho tâm an định mà đạt 
thành quả của bậc Ngũ-địa 
(Nan-thắng-địa). 

6- NHẪN NẠI (PGNT) 
– BÁT NHÃ BA LA MẬT 
(PGĐT): 

Hạnh Nhẫn-nại không 
chỉ là chịu đựng những thiệt 
thòi, oan trái, như tinh thần 
PGNT chỉ dạy, mà đối chiếu 
là Bát-nhã-ba-la-mật mang 
tinh thần Đại thừa, dùng trí 
tuệ quán chiếu nên thấy rõ 
mọi thực tướng của các 
pháp. Bất khả thuyết, bất 
khả nghị, bất khả ngôn mới 
là chân thực. Thấu suốt diệu 
lý bình đẳng nơi đây là đạt 
thành quả của bậc Lục-địa 
(Hiện-tiền-địa). 

7- CHÂN THẬT (PGNT) 
– PHƯƠNG TIỆN BA LA 
MẬT (PGĐT):   

Lời chỉ dạy trong tất cả 
các kinh điển không bao giờ 
thiếu sự nhắc nhở phải nói lời 
chân thật. Sự thật luôn đi đôi 
với tàm qúy. Tàm là biết hổ 
thẹn với mình. Quý là biết hổ 
thẹn với người. Tàm quý là 
lòng tự trọng giúp ta không 
nói lời dối trá hại người. Trái 
lại, nếu nói lên sự thật nào 
đem lợi ích cho người thì dẫu 

có bị thiệt thòi, hành giả vẫn 
sẵn sàng hiến tặng.  

Đây là trí tuệ quyền biến 
của Phương-tiện-ba-la-mật, là 
tự-tánh-thiện, là bản chất của 
đạo đức đưa đến thành quả 
của bậc Thất-địa (Viễn-hành-
địa). 

8- QUYẾT ĐỊNH (PGNT) 
– NGUYỆN BA LA MẬT 
(PGĐT):  

Như hồ nước càng trong, 
càng nhìn thấy sâu, thì người 
tu tập càng lắng tâm, càng 
thấy rõ hỷ lạc. Đã thấy rõ, biết 
rõ đường đi, hành giả sẽ loại 
bỏ mọi đắn đo, lưỡng lự, chỉ 
một lòng vững tin và quyết 
định cho mục tiêu tối hậu. Đó 
cũng là chặng đường Văn, Tư, 
Tu mà PGĐT trải qua, để kết 
thành Nguyện-ba-la-mật. Văn 
là huệ, do học mà biết. Tư, do 
chiêm nghiệm, quán sát mà 
rõ. Và Tu là phát triển sự nhận 
biết để tự độ rồi độ tha, đạt 
thành quả của bậc Bát-địa 
(Bất- động-địa). 

9- TÂM TỪ (PGNT)– 
LỰC BA LA MẬT (PGĐT):  

Tâm từ đứng đầu Tứ vô 
lượng tâm (Từ, Bi, Hỷ, Xả) có 
năng lượng cực kỳ mạnh mẽ vì 
Tâm-Từ, theo tinh thần Đạo 
Phật là lòng thương yêu rộng 
lớn không giới hạn, không 
phân biệt, hướng tới muôn 
loài.  

Khi ta có thể yêu người 
như yêu ta thì năng lượng của 
Tâm Từ sẽ tự động tỏa sáng, 
mang hạnh phúc đến cho 
người, để người lại trở thành 
hạnh phúc của ta.  

Khi Đức Phật về thăm nhà 
lần đầu, La Hầu La mới bẩy 
tuổi mà đã đến bên Phật, chắp 
tay cung kính thưa rằng: 
“Bạch Đức Sa-Môn, chỉ cái 
bóng của Ngài cũng đủ làm 
thân tâm con mát mẻ lạ 
thường”. 

Lời phát biểu chân thực 
này tuy rất thơ ngây nhưng đã 
vô tình chứng thực sức mạnh 
của người có Tâm-Từ có thể 
rực sáng và truyền đạt sự ấm 
áp tới người xung quanh.    

Tâm-từ ở đây được PGĐT 
bổ túc Trí-huệ nhận rõ chân, 
ngụy, rồi theo tinh thần “như 
lý tác ý” nghĩa là dựa trên lý 
mà diễn đạt ý, tạo thành Lực-



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      58 

ba-la-mật, giúp chúng sanh 
dứt bỏ tà kiến (điên đảo kiến) 
mà hầu hết chúng sanh đều 
mắc phải.  

Hoàn thành Lực-ba-la-mật 
là thành quả của bậc Cửu-địa 
(Thiện-tuệ-địa). 

10- TÂM XẢ (PGNT) - 
TRÍ BA LA MẬT (PGĐT):  

Tâm-xả đứng thứ tư trong 
Tứ- vô-lượng-tâm nhưng lại là 
điều khó thực hiện nhất vì 
những cái vô-thường đã huân 
tập từ khi con người lọt lòng 
mẹ, làm sao có thể dễ dàng 
coi chúng là thường, mà xả 
bỏ? Mọi thứ quanh ta, từ tinh 
thần đến vật chất đều vô hình 
chung cột ta thành sở hữu 
chủ. Bởi có Cái Ta, Cái Của Ta, 
mới không kham nhẫn nổi 
những thóa mạ, những oan 
trái nào đụng chạm đến. Làm 
sao mà xả? Làm sao mà bỏ?  

Chỉ có Trí Tuệ Bát Nhã 
“Sắc tức thị không. Không tức 
thị sắc”, thấy rõ chân tướng 
vạn pháp để nhìn lại kiếp nhân 
sinh mới có thể không sợ sinh 
tử, cũng chẳng mong Niết 
Bàn, như thiền-sư thõng tay 
vào chợ mà chẳng lụy xôn xao 
phố chợ.  

Bồ Tát giữa bao la trời 
đất, cho không chờ nhận, xả 
chẳng vương mang, mới đạt 
tới thành quả của bậc Thập-
địa (Pháp-vân- địa). 

 
THẬP BA LA MẬT TRONG 

THẾ GIỚI NHÂN LOẠI 
Giới thiệu đơn giản về 

Thập ba-la-mật như trên tạm 
cho chúng ta cái nhìn đại 
cương về cuộc hành trình tu 
tập của những ai muốn tìm sự 
giải thoát, giác ngộ. Tuy 
nhiên, đồng hành với đoàn 
người đang đốt đuốc cùng đi, 
thì ánh đuốc của họ cũng vô 
hình chung, soi sáng xung 
quanh. Đó là những giao tiếp 
liên hệ trong xã hội. 

Từ khoảng nửa thế kỷ gần 
đây, giới trí thức, học giả Tây 
phương đã không ngừng 
nghiên cứu về Đạo Phật và họ 
kinh ngạc nhận ra rằng hình 
thức thành lập tăng đoàn cũng 
như cách sinh hoạt nương 
theo giới luật Đức Phật đặt ra 
cách nay hơn hai mươi lăm thế 
kỷ cũng chính là những mô 

hình căn bản mà thế giới 
nhân loại hiện tiền đang áp 
dụng. Một xã hội lý tưởng là 
một xã hội bình đẳng, nơi đó, 
mọi người đều được chấp 
nhận để phát triển tài năng 
và trí tuệ rồi từ đó, nhận 
trách nhiệm tùy theo căn cơ 
mình.  

Xã hội đó sẽ không thiếu 
an lạc và hạnh phúc nếu 
những thành viên trong đó 
biết tương kính nhau, từ bi, 
ôn hòa với nhau, dùng ái ngữ 
và vị tha mà cư xử với nhau, 
bỏ lòng tham lam ích kỷ để 
không xâm phạm nhau… 

Chúng ta có thể thấy môi 
trường đẹp đẽ này, theo bản 
đồ Thập-ba-la-mật dẫn tới. 

Nào, chúng ta thử cùng 
đi xem! Mình khởi hành từ Bố 
Thí Ba La Mật nhé! 

Ai cũng có thể hiểu định 
nghĩa căn bản về bố-thí nên 
không ai nghèo đến nỗi 
không có tặng vật để cho, vì 
theo tinh thần pháp-thí của 
Bố-thí-ba-la-mật thì không 
chỉ chia xẻ về giáo pháp mới 
là cho, mà một nụ cười, một 
lời an ủi đúng lúc cũng là 
tặng phẩm.  

Dù thế giới ngày nay 
được thẩm định là thời kỳ 
băng hoại khá trầm trọng về 
đời sống tâm linh nhưng xét 
chung, chúng ta vẫn thường 
ít nhiều hành trì hạnh bố thí 
mà vô tình không nhận biết.  

Thực tiễn hơn, về tài-thí, 
hãy nhìn những nhà tỷ phú 
trên thế giới với những hội từ 
thiện mà họ lập ra để thấy 
rằng mối tương quan giữa 
người với người vẫn được 
ràng buộc thân ái qua hạnh 
bố thí. 

Nhìn những nhà tù đông 
đảo phạm nhân, ngoài sự ưu 
tư về sự phạm pháp, thì ở 
chiều hướng khác, kẻ phạm 
tội đang bị trừng trị có nghĩa 
là luật pháp vẫn đang được 
thi hành nghiêm minh. Chính 
giới luật này đang bảo vệ 
người lương thiện, đồng thời 
chuyển hóa kẻ bất thiện. Thử 
hỏi, trong quốc gia nào, xã 
hội nào mà không có trì giới? 

Lịch sử nhân loại từng 
chứng minh không có sự giải 
quyết xung đột nào bằng bạo 

lực mà có thể tồn tại lâu dài. 
Chẳng phải chỉ thời xưa có vua 
A Xà Thế tỉnh ngộ, buông 
gươm, tuân lời Phật dạy giữ 
nước trị dân bằng tâm từ mới 
có thể bình thiên hạ; mà thời 
nay, dũng tướng chinh đông 
kích tây dọc ngang khắp cõi là 
Đại Đế Nã Phá Luân của Pháp-
quốc cũng tới lúc phải thốt lên: 
“Ở đời có hai sức mạnh là sức 
mạnh của thanh gươm và sức 
mạnh của lòng từ bi. Nhưng 
cuối cùng thì lòng từ đã đánh 
bại thanh gươm”. 

Tâm-Từ, khi được hiển lộ 
có thể chấm dứt binh đao, 
nhưng tiến trình đạt tới may 
mắn này không thể thiếu Nhẫn
-ba-la-mật.    

Thủ tướng Mohandas 
Karamachand Ganhdi của Ấn 
Độ là biểu hiện toàn vẹn sự 
phối hợp giữa Nhẫn-nhục 
(Ksànti) và Trí tuệ (Parajna) 
mới đưa quốc gia và dân tộc 
Ấn qua cơn nguy khốn bằng sự 
tranh đấu bất bạo động. Sự 
tranh đấu bằng nhẫn nhục và 
trí tuệ này dựa trên nền tảng 
“chấp trì chân lý”, tiếng Phạn 
là Satyagraha, không đi ngoài 
lời dạy của Đức Phật về Thập 
Ba-la-mật.  

Sự thành công mầu nhiệm 
của cuộc cách mạng lớn lao 
không tốn máu xương trong 
lịch sử nhân loại đã khiến dân 
Ấn - nói riêng, và thế giới - nói 
chung- tôn vinh ngài Ganhdi là 
bậc Thánh, qua danh xưng 
Mahatma Ganhdi, chứ không là 
tên nguyên thủy đầy đủ của 
ngài nữa.       

Nhìn xa rồi nhìn gần, Điều 
Ngự Giác Hoàng Trần Nhân 
Tông của Việt Nam chúng ta là 
hiện thân vị Đạo Sư đã nghiêm 
túc hành trì Thập-ba-la-mật từ 
thời thơ ấu vì được ông nội là 
vua Trần Thái Tông và cậu là 
Tuệ Trung Thượng Sĩ Trần 
Tung hướng dẫn tư tưởng 
Thiền Tông nên Ngài chí thiết 
tôn sùng Đạo Phật.  

Suốt mười bốn năm trên 
ngôi vua, Ngài đã mang tâm 
Bồ Tát mà trị nước an dân. 
Hạnh thứ tám trong Thập-ba-
la-mật của PGNT cũng là hạnh 
thứ chín của PGĐT đã giúp 
Ngài buông xả (Upekkhà) đời 
sống vật chất thế gian, truyền 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      59 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
While residing at the Jetavana monastery, the Buddha 

uttered Verses (260) and (260) of this book, with reference 
to Thera Bhaddiya. He was also known as Lakuntaka 
Bhaddiya because he was very short of stature. 

One day, thirty Bhikkhus came to pay obeisance to the 
Buddha. The Buddha knew that time was ripe for those 
thirty Bhikkhus to attain Arahatship. So he asked them 
whether they had seen a thera as they come into the room. 
They answered that they did not see a thera, but they saw 
only a young samanera as they came in. Whereupon, the 
Buddha said to them, "Bhikkhus! That person is not a 
samanera, he is a senior Bhikkhu although he is small-built 
and very unassuming. I do say that one is a thera just 
because he is old and looks like a thera; only he who 
comprehends the Four Noble Truths and does not harm 
others is to be called a thera." 

Verse 260. He is not a thera just because his hair is 
grey; he who is ripe only in years is called "one grown old in 
vain." 

Verse 261. Only a wise man who comprehends the Four 
Noble Truths and the Dhamma, who is harmless and 
virtuous, who restrains his senses and has rid himself of 
moral defilements is indeed called a thera. 

At the end of the discourse those thirty Bhikkhus 
attained Arahatship. 

 
ELDER 
One is not a Thera, just because one's hair is grey. 
Though of many years standing, one may be old 
only in body, but not yet matured in mind. 
 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of Thera Bhaddiya: 
The Dwarf 

Dhammapada, Verses 260 & 261 

ngôi cho Thái Tử Trần Thuyên 
để thực hành hạnh Xuất Gia 
(Nekkhamma) rồi không 
ngừng sống chánh niệm, rốt 
ráo hướng tới hạnh thứ mười 
là Trí-ba-la-mật. 

Người nắm giữ vận mạng 
dân chúng thế nào thì ảnh 
hưởng tới dân chúng thế ấy. 
Tuy nhiên, mỗi thời đại, mỗi 
dân tộc còn cần có phước báu 
của Tổ Tiên vun bồi nhiều đời 
nhiều kiếp để vượt qua những 
khổ nạn hiện tiền.    

Hơn hai mươi lăm thế kỷ 
trước, giáo pháp Đức Phật dạy 
chẳng những vẫn tồn tại mà 
còn đang lan rộng từ đông 
sang tây. Những khám phá 
mới mẻ của khoa học ngày 
nay lại chỉ là những điều Đức 
Phật đã thuyết giảng một cách 
bình thường từ xưa.  

Câu chuyện về giáo sư 
Rhys Davids, người Anh, vẫn 
còn được kể lại như sự công 
nhận những chính xác và lợi 
ích về giáo pháp của Đức Phật 
với những diễn biến trên thế 
giới ngày nay.    

Rhys Davids là con trai của 
một mục sư Cơ Đốc Giáo. Ông 
đã bỏ ra nhiều năm học tiếng 
Pali và nghiên cứu các kinh 
điển Phật giáo cả Nguyên 
Thủy và Đại Thừa, chỉ với mục 
đích muốn chứng minh là giáo 
lý Đạo Phật thua xa giáo lý Cơ 
Đốc.  

Nhưng ông đã thất bại với 
công việc này vì sau nhiều 
năm khổ công nghiên cứu, 
Rhys Davids đã trở thành một 
Phật tử, hết lòng ca ngợi Bát 
Chánh Đạo và Tứ Diệu Đế, là 
những  pháp môn mà ông trân 
trọng và hoan hỷ áp dụng cho 
chính bản thân và gia đình. 

Đã là con Phật, chúng ta 
phải quyết tâm tinh tấn và tin 
tưởng rằng: 

“Tụng kinh giả, minh Phật 
chi lý, 

Niệm Phật giả, minh Phật 
chi cảnh” 

Nghĩa là:    
Người tụng kinh lâu ngày 

sẽ hiểu ý kinh, 
Người niệm Phật lâu ngày 

sẽ thấy cảnh Phật. 
 
 

Hạnh Chi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      60 

KHÔNG PHẢI VIỆC CỦA TÔI 
 

Hãy đừng quá nhạy cảm 
Trước khen, chê thị phi 
Vì tự thân ngôn ngữ 
Không mang nghĩa lý gì! 
Xin học hạnh của đất 
Thanh thản nhận diện thôi 
Những gì người reo rắc 
“Không phải việc của tôi” 
Chỉ cần nhớ chừng đó 
Thế giới an tịnh rồi. 
 

 
TỰ TAN, TỰ BIẾN 
 

Khi sống một mình 
Và hằng chánh niệm 
Bản ngã tự nhiên 
Không còn hiện diện 
Mọi sự bỗng dưng 
Tự tan, tự biến 
Tĩnh lặng, bình an 
Dường như vô tận. 
 
 

CHUẨN BỊ 
 

Người đời luôn tất bật 
Chẳng dừng lại mấy khi 
Luôn bận rộn chuẩn bị 
Hết việc này, chuyện kia 
Chỉ khi vô thường tới 
Là chưa chuẩn bị gì!  
 
 

PHƯỚC LÀNH 
 

Con sâu đậu trên lá vàng 
Gió đâu lồng lộng, lá vàng lìa cây 
Lá nương gió, lá bay bay 
Nhiễu quanh tháp Phật, nào hay phước 
lành 
Sâu nương lá, cũng nhiễu quanh 
Do tâm hoan hỷ, 
Được sanh làm người 
Pháp Hoa Kinh, dạy rõ lời 
Một niệm tin kính, đổi dời nghiệp thân. 
 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018     60 

TÌM NHAU 
 

Nơi đâu góc biển?  
Đâu chân trời? 
Biển không bãi cuối, 
Trời muôn nơi 
Bằng con-mắt-tuệ, 
Tìm nhau nhé! 
Sẽ thấy người, trong hạt lệ tôi. 
 
 

CHÂN, MỘNG 
 

Khuynh hướng của thế gian 
Mọi người đều cố đạt 
Một nhân dạng rõ ràng 
Về danh vọng, địa vị 
Tên tuổi cùng giầu sang 
Suốt cuộc đời vất vả 
Leo lên những bậc thang 
Để cuối đời lìa bỏ 
Trong tiếc nuối ngỡ ngàng! 
Bao giờ nhìn thấu rõ 
Chân, mộng, 
Để bình an. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

HUỆ TRÂN 
(Tào-Khê Tịnh Thất, những ngày tịnh tu) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      61 

(Lắng lòng viết về đêm thắp nến 50 năm tưởng 
niệm và cầu nguyện cho nạn nhân biến cố Mậu 
Thân-Huế 1968-2018, tổ chức tại Trung Tâm 
Văn Hóa Phật Giáo Pháp Vân, ngày 
10.03.2018) 
 

Một thời máu lửa đạn bom 
Quê hương tang tóc, hồn hoang tru gào 
Từng trang sử, đẫm lệ trào 
Ngày im tiếng súng nghẹn ngào gọi nhau!  

(Một Thời-Tâm Không Vĩnh Hữu) 
 
Chớp mắt nửa thế kỷ đã trôi qua kể từ 

năm 1968. Biến cố Mậu Thân vào mùa Xuân 
năm ấy đã trở thành một trong những trang sử 
Việt Nam đẫm lệ, xót xa, và bi thương nhất. 
Cuộc chiến tang thương bằng súng đạn ấy đã 
kết thúc, nhưng một cuộc chiến khác đã mở ra 
và kéo dài suốt 50 năm qua vẫn chưa ngừng, 
mà vũ khí chính là những ngòi bút dùng để 
tranh cãi, phân trần, phẫn nộ, đổ lỗi, buộc tội 
nhau, bảo vệ “chính nghĩa” của mình bằng cách 
chối bỏ tội lỗi cho một cuộc chiến sai lầm năm 
cũ. Ai thắng? ai bại? được gì? ngoài những 
thảm cảnh: chiến sĩ trận vong, dân lành vô tội 
đều lần lượt ngã xuống như bom rơi đạn lạc, 
thôn xóm, làng mạc tan nát, chùa chiền, nhà 
thờ, trường học sụp đổ tan hoang, vạn vật cỏ 
cây tả tơi loang hồng màu máu thịt, người sống 
ngơ ngác tìm nơi ẩn náu hoặc chạy loạn tìm 
nhau, người lớn cụ già trẻ nhỏ hớt hãi với 
gương mặt và tấm thân lấm lem máu bùn. 
Tiếng khóc than, oán hờn, thét gào, cầu cứu, 
rên rỉ. Máu đổ thịt rơi. Mặt đất yên lành bỗng 
trở thành những hố bom rồi chính từ nơi đó 
mọc lên những nấm mồ hoang tập thể. Quê 
hương tang tóc từ đó... 

Nhưng rồi, ngày im tiếng súng lại nghẹn 
ngào gọi nhau. Ai gọi ai mà lại nghẹn ngào? Có 
phải người còn sống gọi tên người đã khuất? 
Không rõ. Nhưng có một điều chắc chắn rằng ở 
nơi phương ngoại này, mỗi lần Tết đến, đồng 
bào lại kêu gọi nhau cùng về để tang chung, để 
tưởng niệm và cầu nguyện cho những nạn 
nhân trong biến cố Mậu Thân 1968, mà “không 
hề muốn khơi lại đống tro tàn trong quá khứ, 
hay hận thù năm cũ, mà trong buổi lễ hôm 
nay, mong tất cả vận dụng từ bi tâm, tình 
thương, hướng về đồng bào nạn nhân, chiến sĩ 
đã nằm xuống trong cuộc chiến Mậu Thân, 
nguyện tất cả rũ sạch oan khiên để sinh về lạc 
cảnh”. Đó cũng là mục đích chính duy nhất mà 
TT Tâm Hoà đã phát biểu trước khi khai mạc 
đêm thắp nến tưởng niệm 50 năm biến cố Mậu 
Thân 1968-2018. 

Cùng đồng tình với mục đích và tinh thần 
từ bi đó, khoảng hơn 300 đồng bào đã tề tựu 
về hội trường TTVHPG Chùa Pháp Vân để cùng 
nhau thắp lên những ngọn nến ấm áp của tình 
thương yêu, của trái tim từ bi trải rộng vượt 
thời gian nửa thế kỷ, vượt cả không gian về nơi 
đất mẹ quê cha... 

Tiếng nhạc Đăng Đàn Cung trỗi lên cùng 
lúc 2 thanh niên Phật tử với lư trầm trên tay 
cung thỉnh tăng đoàn gồm 9 vị Thượng Toạ 
quang lâm chứng minh buổi lễ tiến dần lên 
trước bàn thờ tươm tất với hoa và nến. Trước 
mặt bài vị tưởng niệm những chiến sĩ trận 
vong, đồng bào tử nạn trong biến cố Tết Mậu 
Thân là một hình ảnh thân thương hình chữ S 
nổi lên bằng những ngọn nến trắng, nằm cạnh 
là 2 hòn đảo Hoàng Sa và Trường Sa, được che 
chắn giữa các dãy đoá sen hồng. Phía trên cao 
lễ đài là một bàn thờ Phật trang nghiêm giản 
dị. 

Bắt đầu đêm thắp nến vẫn là các nghi lễ 
trang nghiêm như: lễ chào quốc kỳ Canada, lễ 
chào quốc kỳ VNCH, phút mặc niệm, giới thiệu 
thành phần tham dự bao gồm: chư tôn đức, 
toàn thể quý hội đoàn người Việt quốc gia, 
thân hào nhân sĩ, cơ quan truyền thông báo 
chí, cùng toàn thể quý đồng hương, đồng bào 
Phật tử, trong đó khách mời đặc biệt là tác giả 
của hồi ký Dải Khăn Sô Cho Huế - nhà văn Nhã 
Ca, và phu quân là nhà thơ Trần Dạ Từ đến từ 
California. 

Sau phần lời ngỏ chào mừng của trưởng 
BTC - TT Thích Tâm Hoà đã khẳng định lại mục 
đích chính của buổi lễ như người viết đã thưa ở 

NỬA THẾ KỶ, VẪN MỘT MÀU TANG CHO HUẾ 
 

Diệu Trang 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      62 

phần đầu, TT tuyên bố khai mạc đêm thắp nến 
được bắt đầu. 

Một vài hình ảnh biểu trưng cho đời sống 
và sinh hoạt của người dân Huế được trình 
chiếu trên màn ảnh rộng. Trong số đó có chiếc 
cầu Tràng-Tiền. Trong không gian tối mịt mờ, 
hình ảnh và âm thanh nhắc lại những kỷ niệm 
thời thanh bình và gợi nhớ niềm kiêu hãnh về 
một cố đô Huế, nhưng cũng không thể không 
nhắc đến nỗi hụt hẫng khi chiếc cầu lỡ nhịp. 

“Nếu Dải Khăn Sô Cho Huế là một tác 
phẩm văn chương ghi lại rõ nét nhất, sâu sắc 
nhất và bi thương nhất về biến cố Mậu Thân thì 
trong lãnh vực âm nhạc không có tác phẩm nào 
diễn tả nỗi đau khổ của người dân Huế hay và 
xúc động bằng nhạc phẩm Chuyện Một Chiếc 
Cầu Đã Gãy. 

Ngoài vai trò là phương tiện đi lại giữa hai 
miền tả ngạn và hữu ngạn sông Hương chảy 
ngang thành phố Huế, cầu Tràng-Tiền còn là 
biểu tượng thân yêu đã trải qua hằng trăm 
năm với những mưa nắng buồn vui của người 
dân cố đô, nơi nối kết những hẹn hò ngây thơ, 
nơi đưa bác nông dân qua những mẫu ruộng 
sâu, nơi chị và mẹ gánh gồng với buổi chợ 
khuya, nơi các em sớm chiều tan học, nơi ghi 
dấu những kỷ niệm của mỗi một người con xứ 
Huế. Một tấm lòng nối dài bốn trăm mét với 
sáu nhịp tim kiêu hãnh của xứ thần kinh. Rồi 
một ngày bom đạn tràn vào phá nát một nhịp, 
đứt đoạn chia lìa. Mẹ khóc con, vợ khóc chồng, 
những nhịp tim xứ Huế gãy theo cây cầu oan 
khiên.” 

Đoạn phim ngắn ấy đưa người dân tha 
phương ngược dòng thời gian và không gian. 
Mọi nguời chưa kịp nguôi ngoai nỗi nhớ về một 
thời quá khứ, thì một giọng nam ca sĩ Minh Trí 
cất cao lời nhạc phẩm Chuyện Một Chiếc Cầu 
Đã Gãy của cố nhạc sĩ Trầm Tử Thiêng. Cảm 
xúc nối dài cảm xúc. Ban nghi lễ thắp nến là 
các nữ Phật tử trong những tà áo dài màu tang 
trắng bắt đầu tiến về phía bàn thờ bài vị thắp 
lên từng ngọn nến của yêu thương, hy vọng và 
từ bi. Sáu mươi bốn tỉnh thành chạy dài dọc bờ 
Thái Bình Dương lần lượt được thắp sáng lên. 
Này là đảo Trường Sa. Này là đảo Hoàng Sa. 
Đây mũi Cà Mau. Đây Sài Gòn-Hòn Ngọc Viễn 

Đông. Đây Huế-chốn thần kinh. Đây Hà Nội 
phố. Hương trầm xông ướp hào khí anh hùng 
trên từng mảnh đất quê Cha. Ánh nến soi sáng 
từng trang sử đẫm huyết lệ trên đất Mẹ.  Ánh 
sáng mỗi lúc một lung linh hơn trên suốt chiều 
dài cong hình chữ S. Sáng rực một dãy sơn hà. 
Nơi nào trên bản đồ đất nước Việt Nam cũng có 
những trang sử bi hùng để bất kỳ người con 
Việt nào cũng phải tự hào mỗi khi nhìn lại. 
Giang sơn gấm vóc cha ông đã gìn giữ bằng 
xương máu. Vậy mà thời bình hôm nay đây, 
mỗi tấc đất đều có nguy cơ mất vào tay ngoại 
bang, dân tộc khắp mọi miền vẫn còn nhiều 
lầm than thống khổ. Bắc-Trung-Nam, mảnh đất 
nào, con dân xứ nào cũng đều đáng được yêu 
thương cả. Nhưng yêu thương hôm nay, giờ 
khắc này, tất cả đã dành trọn cho xứ Huế, 
những người dân Cố-Đô và những oan hồn vất 
vưởng suốt nửa thế kỷ qua trong biến cố Tết 
năm nào...  

Đồng lúc đó từ phía những dãy ghế dưới 
hội trường, ban thắp nến do GĐPTPV đảm trách 
cũng bắt đầu chuẩn bị hàng trăm ngọn nến 
truyền cho đồng bào tự lúc nào. Mỗi ngọn nến 
được đặt giữa lòng một đoá hoa sen, mà mỗi 
người trân trọng đón nhận trong hai tay cúi 
nhìn tưởng niệm. Từ bi bắt đầu lan toả khắp 
hội trường. Hoa nến lung linh, tình người ấm 
áp, soi lối bao hồn hoang oan khiên năm cũ tìm 
về chốn an lành. 

Với hoa nến trên tay, Quý Thầy từng bước 
tiến lên lễ đài, cung kính quỳ trước bàn Phật. 
Hội chúng lặng yên, đứng trang nghiêm gửi 
lòng theo từng lời cầu nguyện của TT Tâm Hoà. 
Tưởng chừng như mỗi linh hồn cũng đang lay 
động theo từng lời, từng ý niệm thành khẩn, 
thống thiết, bi ai, tràn đầy lòng từ bi của 
trưởng tử dòng họ Thích:  

“Ngưỡng lạy mười phương Chư Phật, 
Ngưỡng lạy Hồn thiêng sông núi, anh linh chư 
vị tiền nhân bốn nghìn năm của Dòng giống Lạc 
Hồng. Ngưỡng lạy các đấng thiêng liêng hộ trì 
cho sự bình an, phước lạc của nhân thế, 

Hôm nay, chúng con tề tựu nơi đây, muôn 
người một lòng, thắp hương tưởng niệm bao 

Nhà văn Nhã Ca cùng TT. Thích Tâm Hòa chụp hình lưu niệm tại 
bàn thờ vong linh nạn nhân Tết Mậu Thân Huế 1968 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      63 

nạn nhân đã nằm xuống trong biến cố Tết Mậu 
Thân năm 1968, đặc biệt là tại thành phố Huế, 
nơi mà “máu chảy thành sông, lệ tuôn thành 
suối” cho những cái chết oan nghiệt, khuất tất: 

Còn nhớ năm xưa khi Tết đến, 
Tưng bừng hoa pháo rợp giang san 
Thánh đường, chùa chiền, dâng hương nến 
Đầu năm hái lộc khấn an khang. 
 
Bất chợt năm ấy súng thay pháo 
Rền vang khắp trời đạn thay hoa 
Dáo dác dắt nhau đêm chạy loạn 
Tử thi vương vãi quanh thôn nhà. 
 
Mẹ ôm xác con, con níu mẹ 
Vợ chồng tay nắm chết bên nhau 
Ngơ ngác cha già không biết hướng 
Lạc đạn ngã xuống giữa đêm sâu. 
 
Khói lửa mịt mùng vây thôn xóm 
Cõng mẹ ra đường biết đi đâu 
Hớt hải chạy qua rồi chạy lại 
Đạn xuyên lưng mẹ thấu tim đau! 
 
Xuân về sao đành gây ác báo 
Người già khóc thảm, trẻ kêu thương 
Máu ai loang dài trên xác pháo 
Ai oán trào dâng đêm bất tường. 
 
Đầu năm chưa cất lời chúc tụng 
Đã vùi thây xuống đất lạnh hoang 
Ngút ngàn oan khiên che núi Ngự 
Mịt mờ nghiệp báo ngập sông Hương… 
(lược bớt một đoạn dài) 
Năm mươi năm tên mòn bia đá 
Niềm thống hận ắt đã nguôi ngoai 
‘Vành khăn sô trắng’ sầu năm ấy 
Đã theo mây về cuối chân trời. 
 
Thôi hãy giữ cõi lòng thanh thản 
Sử xanh còn lưu dấu đời sau  
Oan khiên kia một lần giũ sạch 
Nhẹ nhàng ra khỏi chốn khổ đau. 
 
Thân như huyễn gửi theo gió bụi 
Tâm thanh tịnh nương đấng linh thiêng 
Nguyện mười phương hướng tâm hộ niệm 
Thác sinh về cảnh giới an nhiên. 
 
Ngưỡng bạch đức Thế Tôn, Chúng con 

đang sống ở phương ngoại, ngoài chốn nhiễu 
nhương, nhưng không khỏi đau lòng mỗi khi 
nghĩ đến. Không biết làm gì khác hơn là góp 
phần cầu nguyện. Vì vậy, với lòng thành muôn 
người như một cùng hướng về quê hương, 
trong không khí thiêng liêng của buổi lễ, chúng 
con xin:  

Thắp ngọn nến này, cầu nguyện cho tất cả 
những chiến sĩ trận vong, đồng bào tử nạn 
trong cuộc chiến dịp Tết Mậu Thân, đặc biệt là 
tại thành phố Huế, cách đây đúng nửa thế kỷ 
được rũ sạch oan khiên, sanh về tịnh cảnh. ” 

Hoa nến Từ Bi được quý Thầy đặt trên bàn 

Phật trước khi hồi toạ. Thêm một nhạc phẩm 
khác là Chuyện Một Đêm của nhạc sĩ Anh Bằng 
do nữ Phật tử Nguyên Phượng trình bày. Lời bài 
hát xót xa vang giữa không gian mờ tối làm tái 
hiện cái đêm kinh hoàng năm đó khi giặc tràn 
về xóm nhỏ. Trong khi nhạc phẩm làm mọi 
người lặng chìm trong nỗi mất mát loạn ly năm 
xưa thì các thiện nguyện viên trong ban nghi lễ 
lặng lẽ, trật tự thu gom nến lại từ tay đồng bào 
rồi mang tôn trí lên 2 chiếc bàn đã được đặt 
sẵn ở hai bên tả hữu của bản đồ hình chữ S 
đang sáng rực (đến đây người viết mới thấy 
Ban Tổ Chức khéo sắp xếp một cách tài tình để 
buổi lễ được diễn ra liên tục đầy xúc cảm theo 
chương trình, nhưng hoàn toàn không có một 
giây phút gián đoạn của thời gian chết). 
Thoáng nghĩ, tả-hữu, phải-trái, đúng-sai, Nam-
Bắc, không còn quan trọng nữa. Trước đó vài 
mươi phút, mỗi một ngọn nến lẻ loi là mỗi linh 
hồn lay lắt nỗi oan khiên, mà giờ đây sau khi 
được cầu nguyện, đã được đặt gần nhau, hy 
vọng rằng những linh hồn ấy không còn thấy 
bơ vơ lạc lõng nữa, mà đã yên lòng vì có nơi 
chốn để về. Hơn Ba trăm đoá hoa nến được tụ 
họp lại làm sáng lên một góc phía lễ đài. Tất cả 
hướng mắt về nơi ấy, lòng cũng ấm áp theo 
khoảng sáng tỏa rộng vàng vọt lung lay. Từng 
ngọn nến cảm thông, từng cánh hoa chia sẻ 
được truyền về một cõi và hương trầm thì bãng 
lãng quanh đây đã tạo nên sự đoàn kết mạnh 
mẽ hơn gấp mấy trăm lần, đủ sức từ bi chuyển 
hoá hận thù thành lòng yêu thương vô hạn. 

Tiếng hát ngưng như nhắc nhở mọi người 
thôi thổn thức để bước vào phần thuyết trình 
của nhà văn Nhã-Ca. Phần nầy MC chương 
trình đặc biệt kính mời cô Y-La, Lê Khắc Ngọc 
Quỳnh-cựu Giáo Sư Đồng khánh Huế, giới thiệu 
đôi nét về nhà văn Nhã Ca. Cả hai là đôi bạn 
thâm giao và cũng đều là những người con xứ 
Huế. Mở đầu Cô Quỳnh đọc bốn câu thơ do 
chính cô sáng tác rất cảm động: 

 
“Vết thương ngày ấy vẫn còn đây 
Huế Mậu Thân xót xa lòng này 
Quê tôi vẫn một màu tang trắng 
Năm mươi năm rồi, chưa hết đắng cay!” 
 
Bốn câu thơ nói lên niềm cảm xúc bùi ngùi 

về nỗi đau chung cho Huế rồi đến niềm thương 
nhớ riêng về Thầy bạn và những người thân 
thuộc đã bị bức tử hoặc bị thảm sát trong dịp 
Tết Mậu Thân. Cô còn bày tỏ thêm: “Những 
tưởng thời gian có thể làm vơi bớt nỗi đau ngày 
nào, nhưng đã năm mươi năm mà mỗi lần Tết 
đến, lòng lại trĩu nặng và u hoài, nhớ về vết 
thương Mậu Thân, năm 1968 cho cả Việt Nam 
và cho con dân Huế”. Sau vài phút ngắn bồi 
hồi, cô đã nhường lời cho nhà văn Nhã Ca, một 
chứng nhân lịch sử, và cũng là tác giả của hồi 
ký Dải Khăn Sô Cho Huế, và cũng vì tác phẩm 
này mà cô đã bị bỏ tù hai năm về tội “biệt kích 
văn hoá”. Nếu ai đã từng đọc qua tác phẩm 
này, thì sẽ thấy được sự tàn khốc của chiến 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      64 

tranh, sẽ cảm nghe được như chính mình cũng 
cùng đoàn người cố vượt thoát đạn bom để 
thấy sự mong manh giữa sống và chết. 

Nhưng Nhã-Ca hôm nay đứng trước mọi 
người trong đêm thắp nến không phải là Nhã-
Ca của những tập truyện, tập thơ hay tiểu 
thuyết, mà Nhã-Ca hiện diện nơi này chỉ đơn 
thuần là một người con của Phật. Không lời oán 
hận, cô Nhã-Ca đã súc tích kể về những gì mắt 
thấy tai nghe trong những ngày chạy loạn. Cô 
cũng nhắc nhiều về những kỷ niệm gắn bó 
trong những ngôi chùa ở Huế, cùng với Bổn sư 
(Cố HT. Thích Trí Thủ) và chư vị Tôn Túc mà cô 
đã gắn bó từ thuở ấu thơ đến khi trưởng thành, 
rồi chạy loạn, vào tù. Mỗi giai đoạn cuộc sống 
cô kể về mỗi vị Tôn Túc hành đạo ở Huế vào 
thời ấy, giúp thế hệ chúng con biết nhiều hơn 
về sức nhẫn nhục của những bậc cao tăng đã vì 
đất nước mà hy sinh theo cách riêng của bậc 
trưởng tử Như Lai. Tinh thần Bi-Trí-Dũng dấn 
thân vào đời khổ nạn cũng giống như hạnh 
nguyện của những vị Bồ tát. Phật Giáo không 
đứng ngoài lề khổ ách của dân tộc. Chính vì lẽ 
đó mà đêm nay đây, cho dù quý Thầy đang 
hành đạo nơi hải ngoại, hay đồng bào bận bịu 
với chuyện áo cơm, nhưng vẫn chung một lòng 
trong khả năng có thể, thắp lên những ngọn 
nến tưởng niệm đồng bào nạn nhân, đồng thời 
nhớ nghĩ về dân tộc, về non sông hơn bốn 
ngàn năm văn hiến. Cám ơn cô Nhã-Ca đã 
mạnh mẽ nhắn gửi chung rằng: “Không để cho 
lịch sử tiếp tục bị đánh tráo, không để con cháu 
thế hệ mai sau đọc và học những điều gian dối 
về cha anh của họ.”  

Cảm xúc u hoài bao trùm trong suốt phần 
chính của buổi lễ nhưng, phần cuối chương 
trình là phần mang lại sự phấn chấn cho đồng 
bào với sự góp mặt của Hội Cựu Quân Nhân 
quân lực VNCH. Tự hào trong bộ quân phục, 
trang nghiêm đội ngũ hợp ca bài Việt Nam Quê 
Hương Ngạo Nghễ làm sống lại hào khí một 
thời để tiếp sức cho lý tưởng hôm nay, nuôi 
dưỡng niềm hy vọng vào tương lai và làm 
gương sáng cho thế hệ mai sau... 

“Trong chiến tranh, cái khủng khiếp nhất 
hiện thân, nhưng cùng lúc những gì đẹp đẽ 
nhất trong con người cũng bùng trỗi dậy. Sự 
can đảm, lòng nhân ái, và sự hy sinh, v.v... 
Biết bao nhiêu anh hùng chiến sĩ trong quân 
lực VNCH đã anh dũng hy sinh để chiếm lại cố 
đô từ tay giặc Cộng trong Tết Mậu Thân 1968. 
Chúng ta hãy sống lại những giờ khắc xúc động 
khi nhìn thấy lá cờ VNCH ngạo nghễ tung bay 
và dựng lên trên kỳ đài giữa Phu Văn Lâu đại 
nội. Dù tha hương trải qua bao thăng trầm 
trong cuộc sống, chúng ta vẫn ngạo nghễ tiến 
bước, tiếp tục đấu tranh cho công bằng lẽ phải, 
cho thế hệ tiếp nối và cảm nhận dòng máu Văn 
Lang vẫn chảy trong lòng người con Việt dù 
đang ở bất kỳ nơi nào trên thế giới.” 

Buổi thắp nến hoàn mãn, mọi người như 
còn lưu luyến cái không khí ấm áp đầy tình 
người không nỡ tạm biệt nhau. Nhìn lại hoa 

nến vẫn lung linh, có chút gì không rõ còn 
đọng lại...  

Thời chiến có những đau thương của máu 
lệ, mất mát, chia lìa, ly loạn. Nhưng thời bình 
đâu đã hết cảnh khổ nạn đắng cay. Do đó, mỗi 
khi nghĩ về đồng bào quốc nội, người tha 
hương phương ngoại vẫn muốn làm điều gì đó 
thiết thực hơn. Ít ra, thắp lên ngọn nến đêm 
nay cũng hàm nghĩa thắp lên trong tâm mỗi 
người một tình thương bao la rộng lớn của Từ 
Bi Tâm. Mong tất cả mang ánh sáng từ tâm ấy 
soi rọi an ủi quá khứ, đồng thời gửi hy vọng 
cho tương lai quê hương không còn dấu vết 
của hận thù, dân tộc thôi hết lầm than, thống 
khổ. Không ai muốn nuôi mãi những hận thù 
dù rằng nỗi xót đau vẫn còn đó. Bởi lẽ, người 
con Phật luôn cố gắng hiểu và thực hành theo 
lời Phật dạy:  

“Hận thù diệt hận thù.  
Đời này không thể có.  
Từ bi diệt hận thù.  
Là định luật thiên thu”. 
Năm mươi năm đã lặng lẽ trôi qua, rồi nửa 

thế kỷ nữa cũng sẽ bình thản đến. Nhưng thời 
gian không thể nhuộm thêm hay làm nhạt đi 
màu trắng của dải khăn tang đang chít trên 
đầu Huế và người dân Cố-Đô... Nguyện cầu 
cho nỗi oan khiên kéo dài nửa thế kỷ qua nhẹ 
dần theo năm tháng... 

 
Nam Mô tiếp dẫn đạo sư A Di Đà Phật. 

Toronto, tháng 3.2018 
Diệu Trang 

 
 
Phụ lục: 
 
Dải Khăn Sô Cho Huế là Hồi ký (1969) 14 

kì của Nhã Ca. In lần đầu tại Sài Gòn 1969, 
giải thưởng văn học nghệ thuật quốc gia 1970, 
tái bản năm 2008 tại Mỹ. Năm 2015, Dải Khăn 
Sô Cho Huế đã được giáo sư Sử học, Tiến sĩ 
Olga Dror của Đại học Texas A&M University 
chuyển ngữ sang tiếng Anh, mang tên 
Mourning Headband for Hue. 

Tóm tắt một cách ngắn gọn về nội dung 
Giải khăn sô cho Huế (Mourning Headband for 
Hue), Tiến Sĩ Olga Dror viết: 
“Việt Nam, Tháng Giêng, 1968. Trong khi cư 
dân Huế sửa soạn mừng Tết, khởi đầu của năm 
Âm lịch, Nhã Ca về thành phố để chịu tang 
thân phụ. Thình lình, chiến tranh bùng nổ, 
trùm lấp và đổi thay tất cả. Sau một tháng 
chiến trận, thành phố đẹp đẽ bị tàn phá và 
hàng ngàn người chết. ‘Dải Khăn Sô Cho Huế’ 
kể lại những chuyện đã xẩy ra trong cuộc Tổng 
công kích dữ dội của miền Bắc Việt Nam và đây 
là câu chuyện không màu mè về cuộc chiến, 
những kinh nghiệm từ các thường dân bị dìm 
trong bạo lực.”VĂN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      65 

Ngôi chùa nhỏ nằm 
khiêm tốn trong khoảng đất 
rộng đầy cây trái. Buổi tối, mùi 
nhang tỏa ra từ chánh điện 
hòa với mùi thơm trái chín đâu 
đó trong vườn. Buổi sáng, 
tiếng chuông mõ công phu 
bình dị hòa cùng tiếng gà gáy 
sáng. Chùa Hải Huệ chỉ như 
một ngôi nhà lớn trong xóm, 
không mấy cách biệt, do vậy 
bà con trong ấp Mỹ Hưng Hòa 
hằng ngày lui tới với chùa rất 
tự nhiên, thân thiện. Ni sư trụ 
trì rất hiền lành, chất phác, 
nhu thuận. Không như ở thành 
thị, cứ thấy chùa to Phật lớn, 
quang cảnh đẹp là mọi người 
kéo nhau tới lễ bái, ít ai quan 
tâm tới chư tăng ở chùa ấy ra 
sao. Ở quê, mọi sinh hoạt 
trong chùa cả xóm đều biết. 
Chùa nào thầy trụ trì đức độ 
hiền lành là mọi người theo. 
Chùa ở quê rất nghèo, không 
có tiền nhưng đồ ăn thức uống 
thì dư giả. Mùa nào thức đó: 
mùa xoài thì chánh điện tràn 
ngập xoài, mùa nhãn thì vừa 
đến cổng chùa đã như bước 
vào vườn nhãn. Nhiều nhất 
quanh năm là chuối. Những 
ngày rảnh, Bé thường cùng mẹ 
lên chùa phụ quí cô ép chuối 
phơi khô. Chuối khô chất đầy 
trên mấy cái gióng tre treo 
trong nhà bếp, lâu lâu có lái 
buôn, chùa phải gởi đi bán bớt 
để lấy tiền mua nhang, mua 
dầu lửa thắp đèn. Người nào 
lên chùa cũng chỉ dâng cúng 
cây trái nhà mình. Cô trụ trì cứ 
nhìn những thứ trên tay họ mà 
hỏi thăm về vườn tược, thu 
hoạch, đời sống của họ. Chỉ 
đơn giản thế thôi nhưng tình 
nghĩa vô cùng ấm áp. Nhà có 
việc gì họ cũng kể cô nghe, từ 
việc mẹ chồng nàng dâu cho 
đến việc xích mích hàng xóm. 
Cô sống ở chùa từ nhỏ nên 

cũng chẳng hiểu biết việc đời 
nhiều, nhưng cứ phải sắm vai 
nhà tư vấn tâm lý giáo dục để 
khuyên nhủ mọi người. 
Những lời khuyên cứ khuyên 
đi rồi khuyên lại, quanh quẩn 
bao nhiêu đó nhưng cũng tạm 
an lòng đôi chút. Lạ vậy, cũng 
những lời nói ấy, nhưng nếu 
người này nói thì ta cho là sáo 
ngữ, hoặc “biết rồi khổ lắm 
nói mãi…!” nhưng nếu người 
khác nói thì ta lại thấy chí lý. 
Cái đức, cái duyên là vậy.  

Chùa quê những năm 
chiến tranh này không tổ 
chức lễ bái rình rang, nhưng 
người quê đi chùa chăm chỉ. 
Họ cầu an cầu siêu rất thiết 
tha. Trước tượng Quan Âm lúc 
nào cũng khói hương thành 
khẩn. Người quê tin vào Phật, 
Trời, Thần, Thánh một cách 
hồn nhiên, họ đâu cần biết 
Phật nói điều gì, trời như thế 
nào, thần thánh ra sao, chỉ 
nghĩ đơn giản rằng “đội ngũ 
cõi trên” ấy là điểm tựa cuối 
cùng của họ. Qui y Phật, qui y 
Tăng là chính, còn đối với 
giáo pháp cao sâu họ chưa đủ 
điều kiện tiếp nhận. Tuy vậy, 
với Phật, với Tăng họ đem hết 
lòng tin kính, có lẽ nhờ phước 
báu ấy mà đa số  những bậc 
cao tăng thường được sinh ra 
ở các vùng quê. Và chùa quê 
là cái nôi giản đơn, mộc mạc 
đã nuôi lớn biết bao ý chí 
thanh cao thuần khiết.  

Mẹ của Bé thường lên 
chùa làm công quả, dù không 
biết chữ, nhưng giờ tụng kinh, 
bà rất  thành khẩn lên chánh 
điện quì, đợi tiếng chuông là 
cúi đầu lạy Phật. Chùa không 
có tổ chức thuyết pháp, lên 
chùa chỉ nghe tiếng tụng 
kinh, mà kinh thì đa số bằng 
tiếng Phạn, tiếng Hán khó 
hiểu, vậy mà theo tiếng mõ 

  

Chùa quê 
  

THU NGUYỆT 

tiếng chuông, tâm hồn những 
người dân quê cũng men ven 
đường Chánh Pháp.  

Ngày rằm, mùng một, cả 
nhà Bé đều đi chùa, phụ cô 
Sáu nấu nướng, dọn dẹp. Ni sư 
trụ trì rất mến Bé vì không như 
những đứa trẻ khác, bao giờ 
lên chùa chú cũng rất trang 
nghiêm, không leo trèo, phá 
phách, nghịch ngợm hay cười 
đùa lớn tiếng. Trái lại, chú rất 
siêng năng,  thành kính lễ 
Phật, tụng kinh chăm chỉ. Nhìn 
dáng chú đứng chắp tay thành 
kính trước tượng Phật, cô thầm 
đoán trong đầu: thế nào cậu 
bé này cũng xuất gia. Cái 
duyên với Phật lộ rõ: mỗi lần 
đến chùa là chú cứ loanh 
quanh dọn dẹp lau chùi, phủi 
bụi xung quanh bệ Phật. Chú 
làm rất say sưa tỉ mỉ. Một chút 
bụi dính trong kẽ móng chân 
của tượng, chú cũng chồm 
người nhón chân lên lau thật 
kỹ. Có lần, cô bắt gặp chú 
đứng nhìn ngắm rất say sưa 
tượng đức Di Đà, cô hỏi:  

- Con nhìn gì kỹ vậy?  
Chú cười bẽn lẽn:  
- Sao con thấy thương 

ông Phật quá. Con muốn nữa 
mình cũng thành ông Phật 
giống ổng.  

Cô bật cười:  
- Vậy con xin má cho đi 

tu đi. Tu rồi sẽ thành ông Phật 
như vậy.  

Chú phụng phịu:  
-  Bữa hổm con có hỏi 

rồi, nhưng má hổng cho. Má 
nói con còn nhỏ, chùa hổng có 
chứa.  

- Chứa chớ – Chợt thấy 
mình lỡ lời, cô dịu giọng – ờ, 
con cũng còn nhỏ, thôi đợi lớn 
lên chút nữa hen.  

Cô xoa đầu chú, trong 
ánh mắt không giấu được một 
nét vui, kỳ vọng và tin tưởng.  
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      66 

Quỷ Dạ xoa sau khi ăn 
xong Hoàng hậu và Hoàng 
Thái tử liền vì vua mà nói bài 
kệ rằng:  

“Tất cả các hành đều là vô 
thường,  

Có sanh đều có khổ,  
Năm ấm không thật 

tướng,  
Không ngã và ngã sở.”   
Nhà vua nghe xong bài kệ 

vui mừng vô cùng, lòng không 
chút hối hận, liền truyền thần 
dân biên chép bài kệ ban khắp 
trong nhân gian, bắt phải đọc 
tụng, nhờ đó mà rất nhiều 
người được tỏ ngộ.  

Lúc ấy, vị Tỳ sa môn 
Thiên Vương hiện lại nguyên 
hình và không tiếc lời khen 
ngợi:  

- Quí hóa thay! Cao cả 
thay, tâm trọng pháp của nhà 
vua không ai sánh bằng. 
Hoàng hậu và Thái tử xin hoàn 
lại vẫn không sao cả.  Chẳng 
qua là chỉ để thư lòng nhà vua 
mà thôi, thật không phải tôi đã 
ăn nuốt đi đâu. Tôi mong ngày 
sau Ngài sẽ đạt đạo Bồ đề độ 
muôn loài hàm thức.  

 
Làm đau thương không gì 

hơn buồn. Bắn tên độc không 
gì hơn ngu si. Không thể lấy 
sức mạnh gì trừ diệt được hai 
nỗi khổ ấy. Chỉ có học nhiều 
mới có thể trừ diệt được. 
Người mù sẽ nhờ học mà có 
mắt, người tối sẽ nhờ học mà 
sáng suốt. Nhờ học mới có thể 
chỉ đường cho mọi người. Có 
học như đem mắt cho người 
mù. Vậy phải rời bỏ ngục ngu 
si, xả lòng kiêu mạn và sự an 
hưởng giàu có, chuộng học 
nghe nhiều mới gọi là nhóm 
họp công đức.  

Ðời xưa, có một vị đại 
quốc vương tên là Tu Lâu Ðà, 
thống trị rất nhiều chư hầu 
nhỏ. Oai đức của nhà vua rất 
to, nhưng Ngài cũng chưa 
mãn ý. Một hôm Ngài nghĩ: 
“Ta có một khuyết điểm lớn. 
Mặc dù ta dùng đức trị dân, 
đem tài lực để giúp người, 
song đó chỉ là nuôi sống phần 
vật chất, không được vĩnh 
cửu. Cần phải có một nền đạo 
giáo để trị muôn dân tu tỉnh. 
Ta phải tìm làm sao cho ra 
‘Pháp tài chân thật’ để cho 
mọi người cùng nhờ đó mà 
giải thoát được mọi sự khổ 
não ở đời. Ðược như thế ta 
mới khỏi ân hận.” 

Nhà vua liền truyền rao 
khắp trong xứ: Ai có phép giải 
thoát đem truyền trao cho nhà 
vua, sẽ được gia thưởng như ý 
muốn. Qua một thời gian khá 
lâu, không thấy ai đáp lại lời 
kêu gọi của nhà vua. Ngài 
đâm lo nghĩ, buồn rầu khổ sở, 
ăn không ngon, ngủ không 
yên. Người ngoài cuộc, ai 
trông thấy cũng phải cảm 
động và thương hại cho Ngài.  

Lúc ấy, có một vị Tỳ sa 
môn Thiên Vương, rõ được 
tâm trạng của Tu Lâu Ðà, bèn 
hóa hiện làm thân một con 
quỷ Dạ xoa hình sắc ai thấy 
cũng phải kinh tởm: hai con 
mắt lồi to và đỏ như huyết, 
nanh vuốt nhọn bén, tóc tai 
bờm xờm, lửa đầy miệng. Quỉ 
đến chỗ vua, hô to lên rằng: 
“Ai muốn nghe pháp ta sẽ nói 
cho.” 

Nhà vua nghe thấy mừng 
lắm, vội đến nghênh tiếp, mời 
ngồi tòa cao, làm lễ đúng 
pháp để cầu nghe quên cả sợ 
hãi.  

- Xin Ngài vui lòng bố thí 
cho chúng tôi một pháp tài để 

cứu khổ cho nhơn sanh, ơn 
trọng vô cùng.  

- Thân người khó được, 
chánh pháp khó gặp, đâu 
phải qua những nghi lễ tầm 
thường kém vẻ tôn trọng như 
vậy mà có thể nghe được.  

- Tôi xin sẵn sàng làm 
theo ý Ngài muốn, chỉ cốt 
hầu được nghe pháp, dù phải 
tan thân mất mạng cũng 
không sao.  

- Quý lắm, nhà vua hãy 
đem Hoàng hậu và Hoàng 
Thái tử đến cho ta xơi, xong 
rồi ta sẽ nói pháp cho nghe.  

- Ðược tôi sẽ trân trọng 
làm theo ý Ngài muốn.  

Trong khi ấy, tất cả triều 
thần đều nhao nhao phản 
đối:  

- Bệ hạ làm thế nhẫn 
tâm lắm, chúng tôi không tán 
thành! Bệ hạ giết chúng tôi 
trước, rồi sẽ thi hành cái cử 
chỉ thảm não ấy. 

Nhà vua vẫn bình tĩnh, 
thản nhiên an ủi quần thần:  

- Các khanh yên lòng, ta 
cũng biết thế là đau xót lắm, 
nhưng trong đời, hễ có hợp 
rồi sẽ tan, không có gì là 
đáng quí cả, chỉ có chánh 
pháp mới là đáng quí, vậy dù 
đổi tánh mạng ta, ta quyết 
cũng không từ.  

Trong khi quỷ Dạ xoa ăn 
thịt Hoàng hậu và Hoàng Thái 
tử, tất cả triều thần cùng 
cung phi mỹ nữ trong tam 
cung lục viện đều kêu gào, 
than khóc vô cùng thảm não. 
Tiếng kêu than náo động cả 
kinh thành, mong làm chuyển 
được lòng cương quyết của 
nhà vua, để Ngài xóa bỏ ý 
định. Nhưng nhà vua vẫn 
điềm tĩnh như thường, chỉ 
một mực chăm chờ nghe 
pháp.  

Trọng Pháp 
    

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      67 

Ở tận cuối trời phía Tây 
có một cánh rừng. Rừng sâu 
lắm, đến nỗi hễ bị lạc vào rừng 
thì không bao giờ ra khỏi rừng 
được nữa. Ngọn cây trong rừng 
cứ lừng lững vươn cao tới vô 
tận, cành lá sum suê che khuất 
ánh mặt trời, mặt đất lúc nào 
cũng ẩm ướt. Đêm đến, khắp 
nơi chìm trong bóng tối đen 
như mực, chẳng thấy gì ngoài 
những đôi mắt phát ra ánh lân 
tinh của các loài động vật.  

Ở cửa rừng có một chiếc 
chòi nhỏ, có một người gác 
rừng sống ở đấy. Cha của 
người gác rừng và ngay cả cha 
của chính ông ta, cả dòng họ 
này chưa bao giờ sống bên 
ngoài khu rừng một lần nào cả. 
Người gác rừng có thân hình 
vạm vỡ, nâng dậy những cây 
đại thụ bị gẫy đổ vì gió bão 
hay bắt trói những kẻ lén săn 
trộm trong rừng là những việc 
ông đều làm dễ như bỡn. Ông 
còn chỉ cho cô con gái bác 
nông dân nghèo một chỗ 
không ai biết có mọc nhiều 
nấm; hễ bắt gặp chú nai tơ bị 
thương vì bị cáo vồ 
là ông chăm sóc cho nai suốt 
mấy đêm mà không hề chợp 
mắt. Ông không biết đến hình 
bóng mẹ, không biết trường 
học, không biết đến bạn bè, 
hoàn toàn xa lạ với chuyện 
sách đèn, đàn địch hay những 
chuyến viễn du. Anh em chẳng 
có, người yêu cũng không. Còn 
bao nhiêu chuyện người gác 
rừng chưa kịp biết mà nay đã 
sắp trở thành một ông già.   

Đem làn gió của thế giới 
bên ngoài đến đây chỉ có người 
giao hàng của hiệu thực phẩm, 
cứ cách mười hôm lại chường 
mặt ở căn chòi này. Đó là một 
chàng trai trẻ tốt bụng tính 
tình xởi lởi, hễ người gác rừng 
mời trà là cậu ta không bao giờ 

từ chối. Cậu ta ngồi xuống 
chiếc ghế trước lò sưởi, thao 
thao bất tuyệt kể chuyện và 
sự tình dưới phố. Người gác 
rừng lặng yên lắng tai nghe, 
hễ trong tách không còn trà 
là ông liền châm thêm, thật 
tình mà nói là những chuyện 
dưới phố thì chuyện gì ông 
cũng thấy mơ hồ cứ như là 
chuyện trong mơ. Thế nhưng 
để cậu trai trẻ đang kể 
chuyện thật hào hứng khỏi 
cụt hứng, ông không quên lựa 
lúc gật đầu thù đáp lại.        

Cái mà ông háo hức chờ 
đợi hơn cả câu chuyện của 
chàng trai, là vốc kẹo mà mỗi 
lần cậu ta đều để lại làm quà 
cho ông: 

“Của bác đây ạ.” 
Chàng trai hồn nhiên 

thọc tay vào túi áo lấy ra một 
vốc kẹo. Đó là dấu hiệu cho 
biết cậu đã ngớt chuyện sắp 
đứng lên.  

Người gác rừng trân 
trọng ngậm từng viên kẹo, 
chờ cho đến ngày giao hàng 
lần tới. Quả là có nhiều loại 
kẹo khác nhau. Có viên kẹo 
có vị của trái cây, có viên 
hương vị thật lạ lùng huyền 
bí, không đoán ra được là vị 
gì. Có viên hình dáng tròn 
trĩnh khả ái, có viên gói giấy 
đủ màu kêu sột soạt. 

Mỗi ngày sau khi xong 
việc về đến căn chòi, trước 
hết người gác rừng nhón một 
viên kẹo trên bàn bỏ vào 
miệng. Đôi khi ông ta do dự 
mãi không biết hôm nay nên 
chọn kẹo mầu nào, cố nhớ 
xem ngày hôm trước đã ăn 
kẹo mầu gì, mà mãi vẫn 
không nhớ ra, rốt cuộc đành 
chọn viên kẹo đang ở 
ngaytrước mặt. Khoảng thời 
gian vừa ngậm viên kẹo cho 
tan trong miệng, vừa chờcho 

 Con thiên nga được yêu quá 
 

Aisaresugita hakuchou của Ogawa Youko 

QUỲNH CHI dịch 

ngọn lửa trong lò sưởi cháy 
bùng lên là những khoảnh 
khắc hạnh phúc nhất trong 
ngày. 

Một hôm, người gác rừng 
bắt gặp một con thiên nga trên 
mặt hồ. Hồ nước ở sâu tận 
trong khu rừng thẳm, nơi mà 
họa hoằn lắm mới có người thợ 
săn nào đó đặt chân tới được. 
Nước hồ lạnh lẽo trong suốt 
đến nỗi cả mặt trời lẫn trăng 
sao hay tất cả những gì trên 
nền trời đều phản chiếu y như 
thế trên mặt nước. Bất cứ ai, 
lần đầu thấy hồ này, chắc hẳn 
đều rơi vào ảo giác tưởng như 
có thêm một bầu trời nữa ở 
đấy.  

Thiên nga nhẹ lướt trên 
mặt nước không phát ra tiếng 
động. Người gác rừng đã để ý 
theo dõi xem có phài là thiên 
nga bị lạc đàn, hay bạn của nó 
còn ẩn mình đâu đó. Nhưng 
đợi mãi vẫn chỉ thấy một mình 
thiên nga, chẳng có vẻ gì là sẽ 
cất cánh bay đi hay chờ bạn 
bay đến.    

Thiên nga ngẩng cổ lên 
thật cao, chỉ nhìn về phía 
trước. Bộ lông trắng nuốt 
không một vết nhơ, không 
dính đến ngay cả một chút nào 
của những giọt nước bắn lên.  

Người gác rừng hết sức 
thận trọng tiến đến gần bờ 
nước, và thử phát ra những 
âm thanh ngẫu hứng bắt 
chước tiếng chim kêu, nhưng 
thiên nga vẫn chẳng hề quay 
nhìn lại cho một cái, mà cứ 
nhởn nhơ bơi lội trên mặt 
nước.   

Thế rồi từ đó mỗi buổi 
sáng, người gác rừng đều đi 
qua hồ. Ngoài mặt là viện cớ lo 
cho số phận của thiên nga bị 
cả đàn chim thiên di bỏ lại một 
mình,nhưng thật ra là ông đã 
bị vẻ đẹp của bộ lông trắng rực 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

http://www.ngocbao.org/images/upload/SlideShow/thien_nga.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      68 

rỡ trong sương sớm hớp hết cả 
hồn vía mất rồi. 

Người gác rừng hết sức 
chú ý để không làm cho thiên 
nga kinh hãi. Ông tìm chỗ đất 
mềm để bước đi mà không 
phát ra tiếng động; ban đầu 
còn ẩn mình trong bụi cỏ, rồi 
liệu chừng mà từ từ ló dạng. 
Ông cứ lẳng lặng nhìn theo 
bóng dáng thiên nga, chứ 
không vỗ tay hay lấy sỏi ném 
hòng được thiên nga quay lại. 

Được vài hôm, thiên nga 
cũng dần dần chấp nhận sự có 
mặt của người gác rừng. Giai 
đoạn lãnh đạm không thèm 
đếm xỉa cũng trôi qua, đã đến 
thời điểm dung nạp nhau. Hễ 
bắt gặp người gác rừng là 
thiên nga rung đôi cánh một 
cái, hoặc lấy mỏ vỗ xuống mặt 
nước hay làm một cử chỉ ra 
dấu nào đó. Người gác rừng 
lúng túng không biết đáp lại 
như thế nào, ngượng ngùng 
cúi chào như thể lần đầu tiên 
gặp một người lạ.   

Đối với người gác rừng 
thì tiếng vỗ cánh của thiên 
nga là tiếng nhạc, những gợn 
sóng loang ra trên mặt hồ là 
bức họa, chiếc mỏ trắng của 
thiên nga là tác phẩm điêu 
khắc, đôi mắt của thiên nga là 
châu báu ngọc ngà.  

Một buổi sáng, thiên nga 
đã đến tận bờ nước chỗ người 
gác rừng đang đứng, dừng lại 
nhìn ông ta hồi lầu. Thiên nga 
đến gần nhìn càng trắng nuốt. 
Trắng đến nhức mắt. Và mới 
cao sang, uy nghi lẫm liệt làm 
sao.  

Người gác rừng lúng túng 
muốn nói nhưng cuống quít 
không thốt được nên lời. Lại sợ 
nếu cứ im lặng thế này mãi, 
sẽ bị thiên nga hiểu lầm mà 
không ngó ngàng tới mình 
nữa. Mặt trời đã lên cao, soi 
bóng những hàng cây xuống 
mặt hồ. Tiếng chim hót văng 
vẳng xa xa và vọng lên bầu 
trời cao.     

“Tôi là người gác khu 
rừng này.” 

Ông ta chỉ nói được mỗi 
một câu như thế. 

Mỗi buổi sáng, thiên nga 
và người gác rừng đã có được 
những giây phút bên nhau. 
Người gác rừng đã phạt các 

loại dây leo bên bờ hồ cho 
khỏi vướng vào cánh thiên 
nga, đặt bẫy cho chó sói khỏi 
đến gần. Ông vỗ tay tán 
thưởng hình dáng đẹp đẽ khi 
thiên nga lượn vòng trên mặt 
hồ, canh giữ cho đôi cánh 
nghỉ, cùng thiên nga tắm ánh 
ánh sáng ban mai. Không một 
thứ gì quấy rầy họ cả.  

Người gác rừng cảm 
thấy như thế vẫn chưa đủ mà 
còn muốn làm một cái gì đó 
nữa cho thiên nga, ông nghĩ 
bụng hẳn là còn có thể làm 
được điều gì đó cho thiên 
nga. Ban đêm, trước khi chìm 
vào giấc ngủ, ông luôn nghĩ 
đến vẻ cao sang của thiên 
nga mà tự thán về sự bất cập 
của mình. Chỉ nghĩ không biết 
thiên nga đang ngủ như thế 
nào, ông đã thấy đau tức cả 
ngực, thấy mình không phải 
với thiên nga, vì mình được 
ngủ trên giường cho dù là thô 
sơ đến mấy, ông bèn lăn 
xuống sàn nhà nằm ngủ mà 
không dám đắp chăn. 

Người gác rừng chợt 
nghĩ ra, phải rồi, hãy đem cho 
thiên nga thứ mà mình quý 
nhất. Sáng hôm đó, trước khi 
ra khỏi nhà, ông ta đã bốc 
một vốc kẹo trên bàn cho vào 
túi.  

“Cái này thì cũng xoàng 
thôi ạ.” 

Người gác rừng lấy trong 
túi của mình ra một viên kẹo. 
Viên kẹo màu gì cũng rất hợp 
với màu trắng của thiên nga. 

“Nhưng nếu thấy được 
thì...” 

Người gác rừng bóc giấy 
gói kẹo, rồi để viên kẹo trên 
lòng bàn tay mà chìa ra. 
Thiên nga lấy đầu mỏ mổ 
viên kẹo vài cái ra chiều 
lưỡng lự.  

“Nào, xin mời.” 
Thiên nga ngước nhìn 

người gác rừng một cái, rồi 
ngoạm viên kẹo vào mỏ, 
nghiêng đầu đoạn nuốt 
chửng. Viên kẹo rơi vào cổ 
họng thiên nga, chiếc cổ hơi 
gợn lên cho thấy kẹo đang rơi 
xuống cổ họng thiên nga.  

Người gác rừng đã từ bỏ 
niềm vui duy nhất vào buổi 
tối của mình. Đem so với thời 
khắc cùng với thiên nga vào 

buổi sáng thì có phải từ bỏ 
niềm vui ấy, ông cũng không 
chút nào hối tiếc. Ông đem tất 
cả chỗ kẹo mà chàng trai tới 
giao hàng để lại cho mình để 
làm quà cho thiên nga. 

“Này cậu, phiền cậu một 
chút.” 

Người gác rừng đã nhờ 
chàng trai giao hàng một việc. 

“Nếu có thể, cậu cho tôi 
thêm một nắm kẹo nữa được 
không?” 

Chàng trai trẻ tốt bụng 
đáp lại không chút nề hà: 

“Vâng được, dễ thôi ạ.” 
Ồ, thế là có thể đem 

thêm thật nhiều kẹo ra bờ hồ 
được rồi. Người gác rừng cầm 
lấy tay chàng trai mà cảm ơn 
mãi. 

Mỗi ngày từ một viên kẹo 
nay thành hai viên, rồi sáu 
viên, mười hai viên. Cuối cùng 
chỉ một vốc tay không đủ, 
người gác rừng chìa cả hai bàn 
tay đầy kẹo ra. Dù có bao 
nhiêu viên, thiên nga cũng cứ 
lấy mỏ ngoạm từng viên một 
mà nuốt. 

“Nào, xin mời. Nào, nữa 
nào.”   

Những viên kẹo đủ màu 
biến vào trong bộ lông trắng 
ngần. Người gác rừng cảm 
thấy thật sung sướng. 

Một buổi sáng, người gác 
rừng vừa lấy tay chận giữ 
chiếc túi căng phồng vì đựng 
đầy kẹo vừa đi ra bờ hồ, thì 
không thấy bóng dáng thiên 
nga đâu cả. Sức nặng của 
những viên kẹo đã khiến thiên 
nga bị chìm xuống đáy hồ, 
thành một giọt nước trong hồ. 
Người gác rừng lại chỉ còn có 
một mình. 

 
(Nguồn: ngocbao.org) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      69 

            GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
             VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH – EXECUTIVE COUNCIL  
VĂN PHÒNG THƯỜNG TRỰC – STANDING OFFICE    

TÂM THƯ 
 

VỀ VIỆC MUA NHÀ HÀNG REGENT WEST  
4717 W. FIRST STREET, SANTA ANA, CA 92704 LÀM CHÙA MỚI 

         
NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

 
Kính thưa quý Đồng hương Phật tử! 
Chùa Bát Nhã tại 803 S. Sullivan Street có mặt tại Orange County từ năm 1993. Trong suốt quá 

trình hơn 23 năm, Tăng Ni Phật tử đã và đang phục vụ cộng đồng trên phương diện Tôn giáo cũng như 
giáo dục và từ thiện xã hội bằng tất cả thiện tâm và bổn phận của người con Phật.  

Chùa đã mua thêm lô đất bên cạnh từ năm 2009 và đã tiến hành xin phép xây cất chùa mới từ năm 
2010.  Đến tháng 5/2016 chùa có giấy phép chính thức xây cất với kinh phí lúc đầu dự trù 4,5 triệu 
USD nhưng vì kéo dài thời gian hơn 5 năm nên kinh phí xây cất hiện tại đã lên hơn 7 triệu USD.  

Sau đó, Chùa thuê lại nhà hàng Regent West để tiến hành xây cất chùa cũ và may mắn tại đây, chủ 
nhân quyết định bán nhà hàng Regent West cho chùa để làm chùa mới. Chùa Bát Nhã mới tọa lạc tại 
4717 W. First Street, góc đường New Hope. Thành phố Santa Ana cũng đã tiến hành cho phép lập Chùa 
Bát Nhã tại địa điểm mới này. Đây là một cơ sở khang trang, tọa lạc trên mặt tiền đường First (tức 
đường Bolsa nối dài) với diện tích 1.8 Acre, Parking rộng rãi, gần vùng Little Saigon và tiện việc xe 
Bus cũng như đi lại.  Chánh điện có sức chứa đến 500 người, nhà bếp đầy đủ tiện nghi, phòng ăn sạch 
sẽ.     

Vừa rồi, vào ngày 19 tháng 6, Vía Đức Quan Thế Âm Bồ Tát,  chùa tổ chức Ngày Nhập Tự tạm 
thời, Tăng Ni Phật tử tất cả đều hoan hỷ.  

Ngày 19/9/2016, chùa đã hoàn thành thủ tục mua chùa mới và sang lại chùa cũ, và nay đã chính 
thức sinh hoạt tu học tại cơ sở mới này. Đến thời điểm này, chúng tôi rất vui mừng vì đã phần nào thực 
hiện được tâm nguyện xây dựng ngôi Già Lam, làm nơi sinh hoạt tu học theo giáo lý Phật đà cho thế hệ 
con em chúng ta trên đất Mỹ này. 

Tuy nhiên, điều trăn trở của Chùa hiện nay là Chùa còn nợ lại 2,5 triệu USD có lãi suất và chỉ cho 
vay thời hạn ngắn. Trước đó, chùa đã thử vay từ nhiều ngân hàng nhưng chưa có nơi nào chấp nhận. 
Kính mong quý Đồng hương Phật tử hoan hỷ phát tâm hộ trì Tam Bảo cúng dường, hay cho chùa mượn 
không lấy lời, hoặc quý Phật tử cúng dường mỗi tấc đất $200 (để có sự tin tưởng, mọi đóng góp và cúng 
dường đều có Receipt để khai thuế). 

Kính mong quý Phật tử hoan hỷ tận tâm ủng hộ cho Chùa có đủ tài chánh để sớm hoàn lại số nợ đó 
và Chùa sẽ gởi hoàn lại số tiền mà quý vị đã cho mượn trong thời gian sớm nhất. 

 Sự phát tâm cúng dường của quý Phật tử sẽ góp phần vào công tác Phật sự to lớn này được thành 
tựu viên mãn. Cầu nguyện mười phương chư Phật thùy từ gia hộ cho quý Phật tử và bửu quyến thân 
tâm luôn an lạc và vạn sự cát tường như ý. 

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát Ma Ha Tát. 
Nay kính, 

Ngày 15 tháng 9 năm 2016 
Viện Chủ Chùa Bát Nhã 

Hòa Thượng Thích Nguyên Trí  
 

Mọi sự phát tâm cúng dường xin gởi về: 
Hòa Thượng Thích Nguyên Trí 
Bát Nhã Buddhist Temple 
4717 W. 1St St., Santa Ana, CA 92703 
Phone: 1(714)548-4148 Tel:(714)571-0473 
Bank Account #: 325063638819 
Routing #: 026009593 
BANK OF AMERICA 

  803 S. Sullivan Street, Santa Ana, CA 92704 Tel: (714) 571-0473  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      70 

Nhiều vận động viên thể thao cho rằng 
được huấn luyện tốt là đủ để đạt thành tích 
cao. Tuy nhiên, nhiều nghiên cứu đã cho thấy 
rằng một chế độ ăn uống với chất dinh dưỡng 
cân đối, và đầy đủ sẽ có nhiều ảnh hưởng tốt 
với thành tích đạt được của các vận động viên 
trong thi đấu cũng như khi tập luyện hàng 
ngày. 

Chất dinh dưỡng là thực phẩm mà ta tiêu 
thụ để cơ thể tăng trưởng và duy trì sức khoẻ. 
Có khoảng trên 50 chất dinh dưỡng chính, cần 
thiết. Các chất này có trong nhiều loại thực 
phẩm khác nhau và chia ra làm sáu nhóm căn 
bản: chất đạm (protein), chất béo (lipid), chất 
bột đường (carbohydrat), sinh tố, khoáng chất 
và nước. Mỗi loại thực phẩm đều có một hỗn 
hợp của hai hay nhiều các nhóm chính kể trên. 

Các vận động viên thể thao tiêu dùng 
nhiều năng lượng cho nên họ cần nhiều 
carbohydrat, chất đạm, chất béo hơn người 
thường. 

 
Chất carbohydrat 
Đây là nhóm hợp chất gồm có các nguyên 

tố carbon, hydrogen, oxygen, và là nguồn năng 
lượng quan trọng cuả cơ thể. Carbohydrat tiêu 
thụ được tồn trữ ở gan, cơ thịt dưới hình 
thức glycogen. 

Carbohydrat được chia ra làm hai loaị: 
Carbohydrat đơn như đường, kẹo, chất 

ngọt trong nước uống có hơi, và chỉ cung cấp 
năng lượng, không có sinh tố, đạm chất hay 
khoáng chất. 

Carbohydrat phức tạp có trong ngũ cốc, 
gạo, khoai, trái cây, rau, nước trái cây...  

Từ lâu, các nhà chuyên môn đã nhận thấy 

rằng khi tiêu thụ một số lượng lớn carbohydrat, 
cơ thể sẽ chịu đựng được sự tập luyện lâu dài vì 
chất này kích thích cơ bắp, tăng lượng glycogen 
tồn trữ, do đó tăng năng lượng cần thiết cho sự 
vận động. 

Với một vận đông ngắn hạn nhưng cần 
nhiều sức lực thì carbohydrat là nguồn năng 
lượng chính; sau độ 20 phút thì một số lượng 
chất béo được sử dụng để tăng cường thêm 
nguồn năng lượng. Khi tiếp tục kéo dài thời 
gian vận động  thì năng lượng do chất béo và 
carbohydrat cung cấp đồng đều. 

Trong trường hợp vận động cần ít sức lực 
và kéo dài đều đặn như  đi bộ thì nguồn năng 
lượng chính lại do chất béo cung cấp. Vì thế 
nhiều người đi bộ để bớt vòng hông và vòng 
bụng. 

Để đạt hiệu quả tốt nhất, các vận động 
viên  nên tiêu thụ nhiều carbohydrat theo lịch 
trình như sau: 

- Một tuần lễ trước khi thao dượt, nên ăn ít 
carbohydrat, nhiều đạm đồng thời tập dượt hết 
sức. 

- Ba ngày trước khi biểu diễn, giảm tập 
dượt, ăn nhiều carbohydrat trong khoai, gạo, 
đậu, bắp, chuối, táo, bột, trái cây, rau... 

 
Chất đạm (protein) 
Chất đạm có nhiều trong sữa, thịt súc vật, 

trứng ... 
Vận động viên không cần tăng số lượng 

protein khi tập luyện nặng, vì khẩu phần bình 
thường, cân đối theo tỷ lệ khuyến cáo đã cung 
cấp đủ nhu cầu rồi. Trong thực tế, vì cơ thể chỉ 

DINH DƯỠNG VÀ 

VẬN ĐỘNG CƠ THỂ 
  

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      71 

sử dụng đạm cho nhu cầu năng lượng khi 
carbohydrat và chất béo không đáp ứng đủ, 
nên khi gia tăng mức độ hoạt động thì nguồn 
cung cấp năng lượng chính không phải là chất 
đạm. Tiêu thụ nhiều chất đạm quá sẽ có hại vì 
cơ thể phải thải thêm chất bã nitrogen qua 
đường tiểu tiện, làm cho thất thoát nhiều nước 
và calcium. 

 
Chất béo 
Với mức độ tập luyện trung bình, chất béo 

cung cấp 50% tổng số năng lượng cần thiết. 
Nhiều chất béo quá sẽ gây trở ngại cho sự tiêu 
thụ chất đạm và carbohydrat và có thể gây ra 
vài bệnh mạn tính  như bệnh tim, tiểu đường, 
vài loại ung thư. Một khẩu phần có 30% chất 
béo là đủ. 

Nước 
Cơ thể chứa 65% dung dịch chất lỏng. Do 

đó dùng đủ khối lượng nước là điều cần thiết 
cho các vận động viên. Khi uống đủ nước, vận 
động viên biểu diễn tốt hơn là thiếu nước. Nước 
cần để làm giảm bớt nhiệt sinh ra trong khi tập 
dượt, làm máu lưu thông tốt, mang dưỡng khí 
và thực phẩm cho các cơ bắp  đang làm việc. 
Ngoài ra nước cũng cần cho các chức năng của 
não bộ như phối hợp, tập trung tư tưởng, suy 
nghĩ trong lúc tập dượt.  

Với người ít hoạt động, cơ thể cần ít nước 
hơn so với người hoạt động nhiều. Vì thế, các 
vận động viên cần rất nhiều nước khi tập luyện 

hay thi đấu. Một người hoạt động trung bình 
mỗi ngày phải uống từ 6 tới 8 ly nước (1,5 lít – 
2 lít) và người vận động nhiều thì cần nhiều 
hơn. 

 Mất nước làm cơ thể mệt, làm xáo trộn sự 
điều hoà thân nhiệt, chức năng của tim và các 
phản ứng sinh hóa ở bắp thịt. Đôi khi sự tập 
luyện làm giảm cảm giác khát, nên các vận 
động viên cần uống nước đều đặn, nếu chờ tới 
khi cảm thấy khát mới uống thì thường không 
cung cấp đủ nước cho cơ thể. 

Các vận động viên thể thao nên uống 
khoảng 1/2 lít nước trước buổi tập khoảng 15 
phút, rồi sau đó uống đều đặn. Nếu buổi tập 
dượt kéo dài, thì cứ khoảng năm phút lại uống 
một chút nước, đôi khi chỉ cần nhấm nháp một 
ngụm cũng đủ. 

Cần uống nươc mát chứ không lạnh quá. 
Sau khi tập dượt, cũng cần uống một lượng lớn 
nước để giúp cơ bắp và não bộ hồi phục lại. 

Trên thị trường, có nhiều loại nước uống 
gọi là nước giải khát thể thao trong đó khoáng 
chất chính là sodium, chlorine, potassium, 
cộng thêm chất đường và được quảng cáo là để 
thay thế nước và khoáng chất mất đi trong khi 
vận động. Nhưng trừ trường hợp mình vận 
động ráo riết ngoài trời nắng bức, còn bình 
thường thì khoáng chất cũng không mất đi quá 
số lượng dự trữ trong cơ thể.     

Có nhiều nghiên cứu cho là khi uống các 
dung dịch này trong các cuộc tập luyện căng 
thẳng và kéo dài sẽ giúp vận động viên chịu 
đưng lâu hơn và tăng khả năng vận động. Thực 
tế là các loại nước giải khát này có vị ngon nên 
các vận động viên cũng thấy thích hơn là nước 
lã. 

 
Sinh tố và khoáng chất 
Kinh nghiệm cho hay các vận động viên 

không cần nhiều sinh tố hơn người bình thường 
vì sinh tố không được dùng để tạo ra năng 
lượng. Có người cho rằng uống nhiều sinh tố C 
có thể làm tăng tính miễn dịch. Thực ra sự gia 
tăng này chỉ xẩy ra khi tính miễn dịch giảm 
hơn mức bình thường, còn nếu không thì sinh 
tố C chẳng  có tác dụng gì. 

Trong số các khoáng chất, vận động viên 
trẻ cần tiêu thụ thêm calcium để làm chắc 
xương và sắt để tạo hồng huyết cầu. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      72 

Sinh tố và khoáng chất dùng phụ thêm 
không cần thiết khi các chất đó có tự nhiên 
trong thực phẩm với chế độ dinh dưỡng cân 
bằng. Đôi khi việc tốn nhiều tiền để mua sinh 
tố có thể là phí phạm. 

Khi tập luyện kéo dài, cơ bắp thường sinh 
ra acid lactic. Khi lượng acid này lên quá cao, 
cơ bắp  sẽ đau nhức, đôi khi đến mức  làm cho 
vận động viên không thể tiếp tục được. Muốn 
tránh trở ngại này, nhiều người khuyên nên 
uống một ít baking soda để làm trung hòa acid 
lactic. 

 
Vài trường hợp đặc biệt 
- Đối với các vận động viên ăn chay thì 

một chế độ ăn uống có nhiều carbohydrat, ít 
chất béo cũng làm tăng hiệu năng tập luyện, 
dù rằng không dùng chất đạm động vật. Các 
loại hạt hay đậu nành cũng có thể cung cấp đủ 
chất đạm. Tuy nhiên, vận động viên cần dùng 
thêm sinh tố B 12, calcium, vì khi không ăn 
thịt, uống sữa sẽ rất dễ thiếu những chất này. 

Các vận động viên nữ cần kiểm tra đề 
phòng thiếu chất sắt khi không ăn thịt động 
vật. 

- Các vận động viên mắc bệnh tiểu đường 
loại I (cần điều trị bằng insulin) có lợi điểm là 
nhờ tập luyện mà có thể giữ mức độ đường 
trong máu bình thường, mức độ cholestérol và 
huyết áp thấp. Nhưng đôi khi họ cũng có nguy 
cơ mức đường huyết xuống quá thấp, nên cần 
ăn thêm một ít chất carbohydra khi nào thời 
gian tập luyện kéo dài. 

Người bị tiểu đường loại này nên tập luyện 
khoảng 1/2 giớ sau khi ăn, hoặc  là vào thời 
điểm mà nồng độ Insulin lên cao nhất. Tập 
luyện vào buổi sáng là tốt hơn cả, tránh buổi 
chiều. 

- Một số vận đông viên còn dùng thêm vài 
chất khác để tăng cường khả năng tập luyện 
và thi đấu,  như kích thích tố nam (anabolic 
stéroid), créatinine... 

Trong thế chiến thứ hai, kích thích tố nam 
đã được Đức Quốc Xã cho đoàn quân chủ lực 
SS dùng để làm tăng khả năng chiến đấu. 
Trong các cuộc tranh tài tại Thế vận hội vào 
thập niên 50, các vận động viên Nga cũng 
dùng chất này để tăng cường sức lực. Kể từ 
năm 1974, chất này bị Thế Vận Hội cấm dùng 
vì tác dụng không tốt, nên các lực sĩ đều được 
kiểm tra trước khi đấu xem có vi phạm lụật 
hay không. 

Có vài điều cần chú ý khi dùng 
chất hormon nam là sức mạnh đạt được không 
kéo dài, mà lại mau kiệt sức. Ngoài ra, thuốc 
có thể gây ra vài bệnh như sưng nhiếp hộ 
tuyên, bệnh tim, gan... 

Chất creatinine làm tăng khối lượng bắp 
thịt khi dùng với liều  lượng nhỏ, trong thời 
gian ngắn. 

  
Kết luận 
Tóm lại, một chế độ ăn uống đầy đủ và 

cân đối dinh dưỡng như carbo hydrat, chất béo, 
đạm, sinh tố và khoáng chất sẽ giúp vận động 
viên tập luyện và thi đấu hiệu quả hơn, bền bỉ 
hơn. 

Nên lưu ý rằng nước rất cần cho mọi hình 
thức vận động. Cần cẩn thận khi dùng anabolic 
stéroid và créatinine. 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

 
 

MỖI NỖI BUỒN 

MANG MỘT TÊN RIÊNG 
 
Mỗi nỗi buồn mang tên một gã đàn ông  
em xếp lại cho ngay vần dễ đếm  
những cái tên thường ngày phải kiếm  
vẫn hồn nhiên chễm chệ ở đầu hàng  
 
Mỗi nỗi buồn mang tên một đứa tình nhân  
em đẹp thêm mỗi sau một phiên chợ  
để sướt mướt nhiều hơn vào tráo trở  
nên nụ hôn đôi lúc cũng rất... tình người  
 
Có nỗi buồn mang tên đức Chúa trời  
cây thập giá ngã ba lòng thòng ân phước  
mười ngón tay mân mê miền cứu chuộc  
môi mép còn rền rĩ phúc âm ai?  
 
Có nỗi buồn mang tên đấng Như lai  
vườn ngộ tịnh luân hồi đêm Tam bảo  
em vô niệm vô chấp vô y áo  
hoá thân đâu? mờ mịt khói nhang thiền  
 
Mỗi nỗi buồn mang một cái tên riêng  
em thích nhất tên nỗi buồn Tận Thế! 
 

NGUYỆT THẢO 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      73 

Chương Năm 
 
(kỳ 2, tiếp theo) 

 
Thầy Huệ An bước đến 

gần, cười khì với tôi khiến tôi 
giật mình quay trở về với thực 
tại. Thầy nhìn tôi, ngoẻo đầu 
một bên, ngắm nghía một lúc, 
rồi vừa cười vừa nói, vừa bỏ đi 
chỗ khác: 

“Biết rồi, biết rồi!” 
Cả tôi và thầy Thông 

Chánh đều chẳng rõ thầy ấy 
biết gì mà nói là biết rồi. 
Chúng tôi được cô Bảy dọn cho 
một mâm cơm ở phòng ăn nhỏ 
gần nhà bếp. Nhìn tôi, cô nói: 

“Chao ôi, chú Khang bây 
giờ cao lớn quá, lại rắn chắc 
nữa. Chắc chú có làm ruộng 
làm rẫy phải không?” 

“Dạ, có,” tôi cười đáp. 
“Tội nghiệp chưa. Mấy thầy 

mấy chú ở các nơi khác bây 
giờ phải làm việc cực nhọc 
suốt ngày, đâu có thì giờ tu 
học. Chú về đây ở luôn đi, ở 
đây đâu có làm việc dữ vậy. À, 
mà nghe nói chú bị bệnh, phải 
không? Vậy thì về đây dưỡng 
bệnh luôn, đừng đi đâu nữa 
nha.” 

“Chú ấy dự định trở về đây 
đó, cô coi chùa mình đủ gạo 
nuôi chú ăn không?” thầy 
Thông Chánh vừa cười vừa nói 
chen vào. 

“Mô Phật, hồi trước ở đây 
có trên hai trăm thầy, bây giờ 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

về hết còn có mười mấy thầy 
thì chuyện cơm gạo đâu có 
khó khăn gì! Mười chú, hai 
chục chú như vầy chùa cũng 
còn lo được nữa là...” 

Cô Bảy xuống bếp trở lại. 
Tôi dùng cơm mà suy nghĩ 
vẩn vơ. Trong luật chùa, 
người thọ trai chỉ được nghĩ 
đến công lao khó nhọc của 
nhiều người đã mang đến 
thức ăn cho mình chứ không 
được phóng tâm nghĩ tưởng 
qua chuyện khác. Tôi đã tập 
quen với sự ăn cơm trong 
chánh niệm như vậy rồi, 
nhưng không hiểu sao hôm 
nay, tôi lại buông thả tâm ý 
dễ dàng như vậy. Tôi đang 
nghĩ về chuyện cơm gạo 
trong chùa qua vài câu trao 
đổi khi nãy giữa thầy Thông 
Chánh và cô Bảy. Rõ ràng là 
từ gần một năm nay, sau 
biến cố 1975, vấn đề thực tế 
cơm gạo đã trở thành điều 
phải quan tâm của những 
người đang ở chùa. Đành 
rằng người xuất gia phải nhớ 
nghĩ đến công lao của những 
người tạo ra cơm áo cũng như 
những người mang áo cơm 
đến cho mình. Tức là cũng đã 
dành thời giờ trong ngày để 
nghĩ về nguồn gốc cơm áo. 
Nhưng khi chuyện cơm áo trở 
thành điều kiện để dung nhập 
một người vào chùa, thì điều 
này đã làm mất đi phần nào 
sự thơ mộng của đời sống, 

cũng như đã làm giảm đi rất 
nhiều tình cảm cao đẹp nhẹ 
nhàng giữa những người trong 
chùa với nhau. Trở về chùa 
Hải Đức này, tôi đã không gặp 
khó khăn gì trong chuyện 
khẩu phần ăn uống (nói theo 
cách nói của thời đại) hay 
phòng ốc–vì dù sao Hải Đức 
cũng là ngôi chùa gốc mà tôi 
đã thế phát xuất gia trước kia, 
và thầy Hải Tuệ bổn sư của tôi 
hãy còn gánh trách nhiệm 
nặng nề nơi đây. Tuy nhiên, 
thử tưởng tượng, nếu một vị 
tăng sĩ lạ từ đâu đến xin tá 
túc tu học mà những thầy có 
trách nhiệm ở đây phải suy 
tính–dù chỉ một vài giây 
thoáng qua–về vấn đề khẩu 
phần cơm gạo… thì quả là cửa 
thiền đã nhuốm mùi tục lụy. 
Trước năm 1975, thầy Thông 
Chánh, cũng như tôi, chỉ biết 
lo chuyện tu học, có đời nào 
lại mở miệng ra nói đùa một 
câu về chuyện cơm gạo! Có lẽ 
ngôi viện Hải Đức đồ sộ này 
đang lâm vào cảnh bế tắc 
kinh tế thế nào đó mà tôi 
chưa được rõ. Tôi nhớ lại ngôi 
chùa Long Tuyền ở Hội An mà 
tôi vừa rời xa mới tuần lễ. Ở 
đó, từ khi lớp học bị giải tán 
vào tháng ba năm 1975, học 
tăng chúng tôi phải làm việc 
suốt ngày suốt tháng để tự 
túc kinh tế. Long Tuyền là 
ngôi chùa ở vùng quê, có 
ruộng vườn để canh tác. Còn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      74 

viện Hải Đức trên núi cao 
này… chỉ được cái là có cảnh 
đẹp. Nếu phật-tử không đóng 
góp cúng dường, chẳng rõ 
nguồn tài chánh căn bản sẽ 
đến từ đâu–tôi quên khuấy đi 
rằng ngay từ lúc nhỏ mới xuất 
gia, tôi đã từng biết rằng viện 
còn có xưởng vị trai hỗ trợ 
kinh tế. Tự dưng tôi phải quan 
tâm đến vấn đề đó, 
quan tâm thực sự, 
không còn chút thơ 
mộng nào sót lại trong 
tâm hồn. Tôi hỏi thầy 
Thông Chánh: 

“Viện mình có làm 
ruộng làm vườn hay sản 
xuất chi không vậy 
thầy?” 

“Ờ… ban giám đốc 
cũng có tính đó, nhưng 
chưa quyết định. Nghe 
nói là Thượng tọa Đỗng 
Minh sẽ giao một số 
công việc cho anh em 
làm ở hãng vị trai. Chú 
biết là trước kia tài 
chánh của viện là nhờ 
bên hãng vị trai đài thọ chứ 
gì? Bên hãng lâu nay chỉ do 
một số cư sĩ đảm trách. Nay 
có lẽ sẽ mở rộng thêm nhiều 
ngành nghề sản xuất khác, rồi 
đưa tăng sĩ của giáo hội, đặc 
biệt là nhân sự của viện Hải 
Đức, vào cáng đáng. Thời buổi 
này, ở chùa nào cũng vậy thôi. 
Phải lo tự túc kinh tế. Ít nhiều 
gì thì anh em mình cũng phải 
bắt tay vào công việc ở hãng 
vị trai là công việc sản xuất 
tiểu thủ công nghệ, cũng nhẹ 
nhàng chứ không quá nặng 
nhọc và chiếm nhiều thì giờ 
như công việc ruộng rẫy ngoài 
Hội An mà chú từng trải. 
Nhưng đó là chuyện tương lai, 
bây giờ chú đang bệnh, lo 
dưỡng bệnh cái đã. Ăn đi.” 

 
*** 

 
Qua ngày hôm sau, trong 

bữa điểm tâm tại phòng ăn, tôi 
được gặp đầy đủ tất cả nhân 
sự còn sót lại của viện. Tính 
tổng cộng cả thảy khoảng 
chừng trên hai mươi người, 
một con số quá nhỏ so với khu 
viện rộng lớn. Hầu hết quí 
thầy ở đây tôi đều biết và họ 
cũng đều biết tôi. Duy có thầy 

Tuệ Sỹ là tôi mới gặp lần đầu. 
Năm 1974, khi Phật học viện 
Trung Đẳng Hải Đức đổi 
thành Viện Cao Đẳng Phật 
học, thầy Tuệ Sỹ được mời từ 
Sài Gòn về để giảng dạy cho 
sinh viên tăng tại đây. Lúc 
đó, tôi đang học tại Phật học 
viện Quảng Nam ở Hội An nên 
không được biết thầy. 

Tôi từng nghe tiếng cũng 
như đã có đọc bài của thầy 
viết trong tờ Tư Tưởng, Vạn 
Hạnh. Tôi cũng có mua vài 
cuốn sách của thầy viết và 
dịch. Nhưng sách của thầy, 
tôi đọc mà chẳng hiểu gì mấy 
vì chưa đủ trình độ. Chỉ có 
mấy bài thơ của thầy là tôi 
mê và thuộc lòng. Thầy Tuệ 
Sỹ nhỏ người, ốm. Nước da 
ngăm đen. Trán thấp, nhưng 
lông mày rậm đen làm nổi bật 
đôi mắt sáng, thông minh và 
hiền từ. Đôi hàng lông mi của 
thầy cũng đặc biệt: cong, dài 
và đen sậm như loại lông mi 
giả mà trước khi xuất gia, tôi 
từng thấy các chị của mình 
dùng để gắn chồng lên lông 
mi thật của họ. Sóng mũi 
thầy cao, thanh. Môi thường 
mím, nhưng khi nói cười thì 
biểu lộ cả một trời phóng 
khoáng, cởi mở. Thầy là típ 
người rất lôi cuốn kẻ khác. 
Lần đầu gặp thầy, tôi đã mến 
thích ngay. 

Trong ngày đó, mẹ tôi đã 
lên viện để tìm thăm tôi. Bà 
vẫn gầy ốm như xưa, nhưng 
trông héo hắt, buồn bã và 
đầy âu lo. Cho đến lúc đó, tôi 
vẫn chưa cảm thông được 

hoàn cảnh của mẹ, của gia 
đình. Mấy năm xa nhà, tôi chỉ 
biết lo tu học, hầu như không 
màng gì đến chuyện gia đình 
của mình nữa. Nay về đến Nha 
Trang, gặp mẹ, tôi vẫn còn mù 
tịt không biết gì hơn về gia 
đình vì mẹ tôi chẳng bao giờ 
hé miệng, mà cũng vì tôi 
không phải là người biết gợi 

chuyện cho mẹ nói.  
Vài ngày sau là đến 
Tết. Tôi xin phép 
thầy Hải Tuệ về 
thăm nhà vào đúng 
ngày mồng một. Tôi 
đi bộ từ viện về đến 
nhà–ngôi nhà năm 
xưa với bao kỷ niệm 
ấu thời mà tôi biết là 
vẫn còn đó. Nhưng 
từ xa nhìn về hướng 
nhà, tôi đã ngạc 
nhiên không thấy 
giàn bông giấy đỏ 
rực trước ngõ mà 
xưa nay, nó chính là 
điểm dấu nổi bật 
nhất của nhà tôi trên 

suốt con đường Nguyễn Thái 
Học này. Đó là giàn bông giấy 
rậm rịt đan qua cái cổng dẫn 
vào nhà. Giàn bông với hai gốc 
già tuổi hơn tôi, nghe nói là do 
ông ngoại tôi trồng lấy, nay đã 
bị bứng đi. Ngõ trước bây giờ 
trở nên trống vắng, trơ trụi thế 
nào ấy. Ngay cả bức tường 
thành quét vôi trắng cũng bị 
đập vỡ hai phần, chỉ còn lại 
một phần nhỏ hai bên cổng 
vào. Qua cổng rồi, tôi lại còn 
ngạc nhiên hơn nữa khi biết 
rằng hơn một nửa cái sân lót 
gạch phía trước cũng đã được 
dựng lên trên đó một căn 
phòng, đóng bằng ván ép, bít 
bùng. Cái sân chơi này là thế 
giới thần tiên của bọn nhỏ 
chúng tôi hồi đó. Và làm sao 
tôi có thể quên được ở phía 
bên phải cái sân chơi, có cái 
cửa sổ nhỏ của nhà bên cạnh 
mà cô bé tên Xù thường lấp ló 
nhìn qua, rồi trốn nấp… một 
dạo xưa. Cảnh cũ giờ này 
không còn gì nữa. Trước mắt 
tôi là một thế giới bít bùng, 
tường vách, ván gạch, chen 
chúc như giành nhau từng tấc 
đất, không kể gì những không 
gian, những khoảng trống thơ 
mộng cần thiết. Tôi ngơ ngẩn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      75 

đứng giữa khoảnh sân còn lại, 
nhìn vào nhà trong, không 
dám tin rằng đây là căn nhà 
xưa mà tôi từng lớn lên. Biết 
đâu chừng tôi lạc vào nhà 
người hàng xóm, vốn cũng có 
gạch tường vôi với mái ngói 
âm dương y hệt! Vừa lúc đó, 
đứa em trai út của tôi cùng 
đứa cháu trai nhỏ gọi tôi bằng 
cậu, từ phía sau cái hẻm nhỏ 
bước ra. Thấy tôi, chúng mừng 
rỡ, kéo tôi vào nhà sau. Nhà 
sau hồi xưa chỉ là nhà ở tạm 
của gia đình cậu Hai (anh ruột 
mẹ tôi), nay trở thành “nhà 
tôi.” Và “nhà tôi” của năm xưa 
thì nay đã đổi chủ. Chủ mới 
chẳng ai xa lạ, cũng là đứa em 
con cậu của tôi thôi. Người em 
con cậu của tôi với tư cách 
cháu đích tôn của ông ngoại, 
đã về chiếm ngự căn nhà từ 
đường của tộc họ mà trước 
năm 1975 không ai chịu ngó 
ngàng tới ngoại trừ mẹ tôi. 
Còn căn phòng đóng bằng ván 
ép ở sân trước thì là “nhà” của 
cậu Tư của tôi, tức là cha ruột 
của người em con cậu ấy. Mợ 
tôi mất từ lâu nên cậu tôi bước 
thêm bước nữa, có hai con với 
một người đàn bà góa chồng. 
Cả bốn người sống trong căn 
phòng nhỏ trước sân đó. Rõ 
ràng đất nước thay đổi thì nhà 
tôi cũng đổi chủ và đổi luôn cả 
cái bề ngoài phong quang cổ 
kính của ngày cũ. 

Bây giờ, cả gia đình tôi, 
phải chen chúc nhau vào cái 
nhà sau ấy. Cũng may là gia 
đình cậu Hai (ông Nguyễn Hữu 
Lộc, bị Việt Minh tử hình từ 
trước năm 1954. Trước năm 
1975, ở thành phố Qui Nhơn 
có con đường mang tên cậu) 
chỉ còn mợ và ba người con 
gái, vì đã có nhà khác nên mới 
nhường cái nhà sau cho gia 
đình tôi có chỗ che mưa núp 
nắng. 

“Dù sao, đó cũng chỉ là cái 
vỏ bề ngoài,” tôi tự an ủi như 
thế khi bước vào “nhà mình.” 
Ba mẹ tôi đông con lắm, 
những mười bốn người lận. 
Người chị lớn nhất của tôi du 
học ở Mỹ, lập gia đình và ở 
luôn bên đó. Người chị thứ hai 
lấy chồng sĩ quan Không quân 
của chế độ cũ, đang sống với 
con tại Sài Gòn chờ chồng đi 

học tập cải tạo. Anh thứ ba 
lập gia đình, đã có con, cũng 
ở Sài Gòn. Người chị thứ năm 
cũng đã lập gia đình, chồng là 
sĩ quan ngành Tâm lý chiến, 
mất tích trong chiến tranh, 
gởi đứa cháu trai cho gia đình 
tôi trông nom rồi phiêu dạt ở 
đâu trong Sài Gòn chưa thấy 
quay lại. Như vậy, trong mười 
bốn người con, chỉ có bốn 
người lập gia đình ở riêng; kể 
thêm tôi ở chùa nữa là năm 
người không có mặt trong 
nhà. Số còn lại là chín người 
tất cả, “quây quần” bên ba 
mẹ tôi trong cái nhà sau nhỏ 
xíu như chuồng bồ câu ấy. 

Nhà tôi đã bị khánh tận. 
Hai chữ “khánh tận” đó được 
tôi hiểu rõ nhất là từ hoàn 
cảnh của gia đình ngày hôm 
nay. Đó là thực tế mà tôi biết 
được chỉ sau một vài phút 
ngồi trong nhà, nhìn anh chị 
em qua lại hay nói chuyện với 
nhau. Anh chị em tôi đang lao 
xao trong nhà thì đổi thành 
im lặng khi tôi mới bước vào. 
Đã nhiều năm không gặp 
mặt, bây giờ tôi về, cả nhà 
hãy còn ngỡ ngàng. Hình như 
họ không biết đón tiếp tôi 
bằng tư cách nào và bằng 
cách thể hiện nào. Họ chỉ 
nhìn tôi, cười chào. Những nụ 
cười chực khóc. Những nụ 
cười nửa như muốn che giấu, 
nửa như muốn bộc lộ tất cả 
những khổ đau, ấm ức trước 
sự suy sụp của đại gia đình 
trong hoàn cảnh mới của đất 
nước. Cả nhà tôi đều thất 
nghiệp. Thật là một điều khó 
có thể tin nổi! Tính từ người 
chị kế tôi trở lên, cả nhà đều 
có trình độ đại học và một 
nửa nhân số ấy là giáo sư 
trung học, giáo viên tiểu học. 
Cả nhà đổ ra ngoài tìm kiếm 
việc làm đã nhiều tháng qua 
mà không ai có được một 
công việc nhỏ. Họ sẵn sàng 
chịu làm cu-li bốc vác, phu 
kiều lộ hay bất cứ công việc 
hạ tiện nào khác mà vẫn 
không được chính quyền mới 
khứng nhận. Lý do đơn giản 
là vì ba tôi đã làm việc cho 
chế độ cũ, khiến cả nhà bị kết 
chung một tội qua một bản 
cáo trạng bất thành văn là 
“ngụy quyền.” Ngần ấy người 

bị thất nghiệp hơn chín tháng 
rồi, bao nhiêu tài sản (thực ra 
có bao nhiêu đâu!) trong nhà 
biến thành vật đổi chác lấy 
gạo nuôi thân. Hữu, đứa em 
trai kế tôi, đứa em mà mới 
năm nào đã cùng tôi “phải 
lòng” hai chị em Trang và 
Thúy hàng xóm, phải tình 
nguyện vào Đoàn Thanh niên 
Xung phong sau một thời gian 
tìm việc không có. Đoàn Thanh 
niên Xung phong thực ra là 
một đoàn thể bán quân sự dấn 
thân vào những nơi biên địa, 
rừng sâu, khai phá, dọn 
đường, đón chịu mọi tai họa 
để lót đường cho Quân Đội 
Nhân Dân tiến tới nơi muốn 
tiến. Chỉ có mình Hữu là tìm 
được lối thoát ra khỏi căn nhà 
tù túng, nghèo đói và sa cơ 
này với cái giá khá đắt là hiến 
cả tuổi thanh xuân của mình 
cho một công việc và lý tưởng 
mà em biết rằng không có gì 
cao đẹp. 

Ba tôi là Chủ sự, kiêm một 
lô chức vụ quan trọng của Tòa 
Hành Chánh Tỉnh, bị bắt đi 
“học tập cải tạo” từ lúc chính 
quyền cộng hòa sụp đổ. Nay 
ông vừa được tạm thả về vì bị 
phù thủng quá nặng lại còn bị 
áp huyết cao, hay nói mê nói 
sảng trong tù. Ba tôi chỉ ngồi 
một chỗ, ngâm đôi chân sưng 
vù trong chậu nước nóng. Anh 
chị em tôi, kẻ đứng người 
ngồi, ủ rũ, chán chường. Ngày 
Tết mà không khí trong nhà 
như có đại tang. Không bánh 
mứt, không trà, không pháo, 
không hoa, không nụ cười, 
không tất cả. Trước cảnh 
tượng buồn thảm đó, tôi muốn 
rơi nước mắt. Trong gia đình, 
ngoại trừ những anh chị đang 
ở xa, có lẽ tôi là người duy 
nhất đang có mặt ở đây mà 
không phải chịu chung cái 
cộng nghiệp khổ đau, tủi nhục 
ấy. Chúng tôi im lặng ngồi 
chung trong một gian nhà nhỏ, 
chẳng ai nói một lời. Chỉ có 
đứa em út mười một và đứa 
cháu trai bốn tuổi của tôi là 
còn biết đùa giỡn với nhau một 
cách vô tư. Nhưng tôi biết rõ, 
chúng đã chẳng có quần áo 
mới hay tiền lì xì để vui Tết 
cho đúng với lứa tuổi hồn 
nhiên của chúng. Và tôi cũng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 77, THÁNG 04.2018      76 

biết rằng, nếu tôi nấn ná ngồi 
lâu hơn một chút, có thể tôi và 
cả nhà sẽ cùng rơi nước mắt 
trên nền gạch hoa của ngày 
đầu xuân. Tôi đứng dậy, gởi 
lại tất cả tiền bạc có trong túi 
áo nhật bình cho cả nhà vui 
xuân hay mua thực phẩm. Rồi 
tôi vội vã quay trở về chùa. 

 
Ba ngày Tết cũng trôi qua. 

Những ngày kế tiếp, tôi được 
thầy Thông Chánh đưa xuống 
bãi biển hóng gió. Có khi, 
chúng tôi đón gió biển từ ngôi 
tháp chuông trên đỉnh đồi Trại 
Thủy, hoặc băng đường núi, 
qua Kim Thân Phật Tổ, để nhìn 
ngắm biển và phố Nha Trang 
qua làn sương mỏng buổi 
chiều. Những cảnh trí thơ 
mộng và đẹp đẽ đó lúc nào 

cũng vậy, rực rỡ một cách 
cao khiết và không bị chi phối 
bởi sự đổi thay của đất nước 
qua các chế độ. Nhưng quả 
thật là bấy giờ tôi chỉ nhìn mà 
không thấy được, không 
thưởng thức được gì nữa. Tôi 
hãy còn đau xót trong lòng. 
Căn bệnh thể xác tôi mang 
trong người đã có vẻ thuyên 
giảm rất nhiều nhưng nỗi đau 
tâm hồn thì tôi lại bắt đầu 
nhuốm lấy. Nỗi đau đó không 
đơn giản như là sự xót 
thương cho hoàn cảnh gia 
đình, cho hoàn cảnh xã hội 
chung quanh. Hình như đó 
còn là một cảm giác thiếu 
vắng, một mong đợi bất 
thành. Từ ngày về Nha 
Trang, hình như trong sâu 
thẳm tâm thức của mình, tôi 

đã cưu mang một nỗi hy vọng 
nào đó. Tôi muốn tìm một cái 
gì mới mẻ, tươi đẹp và bền bỉ 
hơn. Rõ ràng là khi hăm hở lao 
đầu vào hư không một cách 
cực đoan, tâm thức con người 
không bị vỡ nát đi bởi sự va 
chạm mà lại bị lộn nhào về 
phía khởi điểm. 

Khi lững thững từ đỉnh đồi 
trở về phòng riêng, lần đầu 
tiên trong đời, tôi bỗng cảm 
nhận được một nỗi đau khổ 
quằn quại trong tự đáy tim 
mình. Tôi đau khổ. Đây không 
phải là cái đau khổ của một 
người bị trúng mũi tên độc. Tôi 
không bị trúng mũi tên nào cả. 
Tôi chỉ nghe được tiếng những 
mũi tên rít gió vụt bay qua, từ 
bốn phương, từ tám hướng… 
và tôi rung lên, rơi té xuống 
vực thẳm hun hút không bao 
giờ thấu đáy. Ôi, nỗi đau 
không nói được nên lời. Nỗi 
đau cần được tựa vào một 
người nào khác, cần được an 
ủi và cần được chăm sóc một 
cách êm mát… Phải rồi, tôi biết 
rồi: tôi cần một người bạn. 
Trước đây tôi từng có những 
người bạn khá thân: Dũng, 
Kính, Sáng, Tửu… Bây giờ họ 
không có quanh tôi, nhưng 
nếu có, tôi cũng không cần họ 
nữa. Thiện hữu tri thức, ồ, 
những người bạn mà khi gần 
họ trong ta nẩy sinh thêm 
những hiểu biết và tăng lớn 
thêm những hạnh nguyện cao 
cả… Tôi không cần họ nữa. Vì 
họ sẽ không làm được gì với 
nỗi đau khổ của tôi. Tôi cần 
một người bạn khác với những 
người bạn mà tôi có trước đây. 
Một người bạn có thể không 
cần những cao vọng hay tham 
vọng giải thoát của tôi. Tôi 
không thể hình dung được 
người bạn ấy sẽ thế nào. 
Nhưng tôi biết, người bạn ấy, 
cũng như tôi, là một người đau 
khổ và cô đơn kinh tợn. Tâm 
thức bềnh bồng mà lại bộng 
rỗng như tôi bây giờ cần có 
một ngõ thoát, hay ít ra, phải 
có một người bạn như thế. 

 
(mời xem tiếp Chương 6) 

 
Vĩnh Hảo 

 
 


