


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 
(HT. Thích Thắng Hoan), trang 9 

 CŨ ĐI MỚI LẠI XOAY VẦN (thơ ĐNT Tín 
Nghĩa), trang 11 

 THIỀN PHÂN TÍCH ĐỂ TRỪ SÂN HẬN 
(Ns. Thích Nữ Trí Hải), trang 12 

 ĐƯỜNG MÂY (thơ Mặc Phương Tử), tr. 15 

 NƠI NÀO CÕI TỊNH (Mặc Không Tử), 
trang 16 

 TÂM THƯ VẬN ĐỘNG MUA CƠ SỞ MỚI 
LÀM CHÙA BÁT NHÃ (HT. Thích 
Nguyên Trí) 17 

 ÁNH TRĂNG VỚI Ý NGHĨA CHÂN LÝ 
TRONG ĐÊM THÀNH ĐẠO (Thích Tâm 
Tôn), trang 18 

 NỀN TẢNG CỦA SỰ XUẤT HIỆN THẾ 
GIỚI (Nguyễn Thế Đăng), trang 22 

 TIỂU SỬ HT. THÍCH THIỆN HOA (Ht. 
Thích Thắng Hoan), trang 24 

 MÙA THU ĐỢI CHỜ (thơ Hoàng Thụy 
Dung), trang 28 

 DR. EDWARD CONZE (HT. Thích Trí 
Chơn), trang 29 

 NƠI ẤY (thơ Du Tâm Lãng Tử), trang 31 

 NHẪN NHỤC – Câu chuyện dưới cờ (Thị 
Nguyên Nguyễn Đình Khôi), trang 32 

 THẬP NHỊ NHÂN DUYÊN – Phật Pháp 
Thứ Năm (Nhóm Áo Lam), trang 33 

 MẶT NẠ CỦA CÁI ÁC (thơ Bertolt Brecht 
– Pháp Hoan dịch), trang 34 

 SỰ PHỤC HƯNG MÔN PHÁI TRÚC LÂM, 
t.t. (Nguyễn Lang), trang 35 

 BỐN PHƯƠNG QUÊ NHÀ (thơ TN Tịnh 
Quang), trang 38 

 TRÀNG HẠT (Sakya Minh Quang), tr. 39 

 SINH NHẬT (thơ TN Thanh Yên), trang 41 

 NI GIỚI HOA KỲ GẶP GỠ, TRAO ĐỔI… 
(Việt Báo), trang 42 

 THÔNG BẠCH SỐ 2 – KHÓA TU HỌC 
PHẬT PHÁP BẮC MỸ LẦN 8 (HT. Thích 
Thông Hải), trang 43 

 VUI TRONG ĐAU KHỔ, ÔNG PHẬT MŨI 
ĐEN (thơ TM Ngô Tằng Giao), trang 47 

 MỘT QUỐC HỘI TỈNH THỨC (Nguyên 
Giác), trang 48 

 MỘT LẠY, MUÔN KÍNH THƯƠNG (thơ 
TN Hạnh Chi), trang 50 

 NGHĨ VỀ NGÀY THÀNH ĐẠO (TN Diệu 
Phúc), trang 51 

 SÚP-LƠ XANH (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 52 

 ĐỌC KINH PHÁP CÚ, NGÀN THU 
KHỞI SẮC… (thơ Nguyên Ngộ), tr. 53 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM LINH TÁM 
CHỮ (Steven N.), trang 54 

 THƯ CẢM TẠ VÀ THÔNG BÁO CỦA 
TỔNG VỤ TỪ THIỆN XÃ HỘI (HT. 
Thích Thông Hải), trang 55 

 HÁI HOA CÚNG DƯỜNG, GIỮA 
DÒNG SINH DIỆT (thơ Đồng Thiện), 
trang 56 

 NẤU CHAY: GỎI XOÀI (Cookpad), 
trang 57 

 THOÁT KHỔ, THOÁT LUÂN HỒI (Lê 
Khắc Thanh Hoài), trang 58 

 KÝ ỨC MỘT THỜI (Tiểu Lục Thần 
Phong), trang 62 

 STORY OF JUDGE (Daw Mya Tin), 
trang 63 

 LỄ TƯỞNG NIỆM CỐ HÒA THƯỢNG 
THÍCH ĐỨC CHƠN… (Bình Sa), tr. 64 

 NHỚ ÔN (thơ TTTT), trang 66 

 MỤT GHẺ NÓI TIẾNG NGƯỜI (Thích 
Minh Chiếu soạn), trang 67 

 TRÁCH NHIỆM CỦA HÀNG THÍCH NỮ 
(TN. Giới Châu), trang 69 

 VÀI GÓP Ý VỀ VIỆC XÂY DỰNG VÀ 
PHÁT TRIỂN NI GIỚI VIỆT NAM TẠI 
HOA KỲ (Cư sĩ Tâm Quang), trang 71 

 ĐI THĂM DHARAMSALA… (Bạch 
Xuân Phẻ), trang 72 

 PHẨM VẬT CÚNG DƯỜNG (TN. Huệ 
Trân), trang 74 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 4 (Vĩnh Hảo), 
trang 76 

 LỜI CUỐI NĂM, NĂM MỚI CHƯA VỀ 
(thơ Duy Toàn), trang 79 

Báo Chánh Pháp số 74 (tháng 01.2018) do Thiền Tịnh Đạo Tràng (Garden 
Grove, California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bis-
tro (California) ấn tặng. Kính nguyện quí tự và chư phật-tử được hưng long, 
an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Hồ Bích Hợp 
 
LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

 
  

Nguyệt san Chánh Pháp là báo biếu, không 
trả nhuận bút cho bài vở gửi đăng. Quý văn 
thi hữu nào muốn có nhuận bút xin ghi rõ 
“có nhuận bút” và địa chỉ liên lạc để tòa 
soạn quyết định.Bài gửi đăng xin đánh máy 
sẵn và gửi bằng electronic file (từ MS. docu-
ment / PDF) qua email: 
baivochanhphap@gmail.com. 

Trân trọng cảm ơn. 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 
Website: chanhphap.us  | chanhphap.org  | chanhphap.net 

SỐ  74 

THÁNG 01.2018 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 

http://www.chanhphap.us/CP%20published%20issues/2012/ChanhPhap%205%20(4.12).pdf


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      2 CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Những ngày cuối năm không hẳn là 
những ngày được nghỉ ngơi, thư giãn. 

Dù là dịp lễ, được nghỉ nhiều ngày 
trước năm mới, vẫn là những ngày bận rộn 
nhất của những người nhiều trách nhiệm. 

Ai ở đời cũng có trách nhiệm liên đới 
với xã hội, đất nước và nhân loại – trực tiếp 
hay gián tiếp. Nếu vô trách nhiệm với đời, 
ít ra cũng phải biết trách nhiệm với gia 
đình, hoặc trách nhiệm với chính mình.  

Không trách nhiệm được ngay cả với 
chính mình thì đời nầy xem như bỏ đi. 

Hãy tự gánh cho mình trách nhiệm 
làm con người đàng hoàng, ngay thẳng, 
sống không dối trá dua nịnh trước kẻ giàu 
sang quí phái, không khúm núm luồn cúi 
trước những kẻ chức trọng quyền cao; yêu 
người, yêu đời, không ngại khó khăn gian 
khổ, thấy việc lợi ích cho người thì sẵn sàng 
đưa vai gánh lấy. 

Nghèo không mang lại lợi lộc vật chất 
cho ai thì hãy làm người nghèo tốt bụng, 
đem trí tuệ, kiến thức, thời gian và công 
sức của mình ra mà làm lợi ích cho người. 

Không có tài năng đóng góp được gì 
cho đời thì hãy làm người vô danh với từ 
tâm, rộng lượng, cho đi những gì có thể 
cho được.  

Người sống có trách nhiệm là người 
biết cho đi, bởi khi sinh ra đã nhận được từ 
cuộc đời vô vàn điều kiện thuận lợi dành 
sẵn; và bởi ai trong đời cũng có nhu cầu 
thu nhận, hoạch đắc những gì họ thiếu, 
hoặc chưa có; ai trong đời cũng tìm kiếm, 
đuổi bắt những gì họ tin là có thể mang lại 
hạnh phúc cho họ. 

Những ngày cuối năm, bước qua đầu 
năm, ở phương đông hay phương tây, 
thường là cơ hội để cho đi—và cũng là cơ 
hội để nhận vào. 

Mà kỳ thực, nhu cầu (hay lòng tham?) 
của con người luôn thúc bách hàng ngày, 
hàng giờ, không đợi đến cuối năm đầu 
năm. Nỗi thống khổ của thế gian cũng diễn 
ra triền miên bất tận ở khắp nơi trên địa 
cầu, không phải chờ đến đầu năm, cuối 
năm để giải trừ, cứu giúp. 

Ngày tháng qua đi. Năm cũng hết. 
Nhưng trong chuỗi dài sinh-tử, tử-sinh của 
một sinh thể, chẳng có ngày nào là ngày 
cuối cùng; và cũng chẳng có ngày nào là 
ngày đầu tiên. Có chăng thì ngày đầu tiên 
của người đau khổ là ngày hết khổ, được 
vui; và ngày cuối cùng của người hạnh phúc 
là ngày hết vui, bị khổ. 

Người ta có thể sản xuất ra hàng loạt 
những cuốn lịch xác định ngày nào cuối 
năm, nhưng không ai có thể tiên liệu chính 
xác ngày nào là ngày cuối cùng của đời 
mình. 

Vì vậy, hãy bắt đầu cho ngày mai, cho 
ngày mới nhất, bằng thái độ và hành động 
buông xả, cho đi. Ngày ấy, ít nhất có hai 
người hạnh phúc: người đón nhận và người 
trao tặng. 

Đừng chờ đến cuối ngày, cuối năm, hay 
cuối đời mới trao đi hạnh phúc cho người. 
Hãy cho khi còn cơ hội để cho, và hãy cho 
khi người nhận vẫn còn cơ hội để nhận. 

 
Dù sao, cây phong ở sân trước cũng đã 

trút sạch những lá vàng, và đang ươm 
những lộc mới đón xuân sang. Ước mơ có 
thể gửi đến muôn người muôn vật niềm 
hạnh phúc an vui như trùng trùng lá non 
đâm chồi. 

 NHỮNG NGÀY CUỐI CÙNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

ÚC ĐẠI LỢI: Chùa Phật 
Quang Sơn ở Maylands tặng 

Phòng Trưng bày Nghệ 
thuật bang Tây Úc cuốn 
Bách khoa Toàn thư về 
Nghệ thuật Phật giáo 

Cuối tháng 10 năm 2017, 
Chùa Phật Quang Sơn May-
lands đã tặng Phòng Trưng bày 
Nghệ thuật Tây Úc cuốn Bách 
khoa Toàn thư về Nghệ thuật 
Phật giáo của mình sau hơn 10 
năm sưu tập những tác phẩm 
xuất sắc nhất của nghệ thuật 
Phật giáo.  

Bách khoa Toàn thư của 
Chùa Phật Quang Sơn bao gồm 
20 chương về kiến trúc, điêu 
khắc, hang động, điêu khắc 
trên đá, thư pháp và tranh vẽ 
từ Trung Quốc, Ấn Độ, Nhật 
Bản, Bắc Hàn, châu Âu, châu 
Mỹ và châu Úc. Cuốn Bách 
khoa Toàn thư này có những 
tác phẩm nghệ thuật được sưu 
tập bởi Đại sư Hsing Yun của 
Phật Quang Sơn từ những 
chuyến đi của ông vào thập 
niên 1940. 

Các nhà biên soạn bắt đầu 
phiên bản Hoa ngữ trước tiên 
vào năm 2001, và phải mất 12 
năm để biên dịch tất cả các 
bức ảnh và từ ngữ trước khi 
300 học giả nói tiếng Anh dịch 
nó. Cuốn sách này có hơn 
10.000 bài tuyển chọn, hơn 
14.000 hình ảnh và khoảng 3.5 
triệu từ ngữ. 

(tipitaka.net – November 3, 
2017)  

 
Các vị chức sắc tham dự lễ trao 
tặng cuốn Bách khoa toàn thư 
Nghệ thuật Phật giáo tại Phòng 
Trưng bày Nghệ thuật Tây Úc 

Photo: communitynews.com.au 

ĐÀI LOAN: Đại diện Vati-
can tham dự diễn đàn 

Phật giáo-Thiên Chúa giáo 
Đài Bắc, Đài Loan – Ngày 

15-11-2017, Đức Hồng Y 
Jean-Louis Tauran của Vati-
can đã đến Đài Loan để tham 
dự một diễn đàn Phật giáo – 
Thiên Chúa giáo hàng năm. 
Diễn đàn năm nay tập trung 
về chủ đề phi bạo lực. 

Hội thảo Phật giáo- Thiên 
Chúa giáo lần thứ 6 được tổ 
chức tại thành phố Tân Bắc 
với chủ đề “Tín đồ Thiên 
Chúa giáo và Phật tử cùng đi 
trên con đường bất bạo 
động”. 

Hội đồng Giám mục về 
Đối thoại Liên tôn giáo do 
Hồng Y Tauran đứng đầu đã 
đồng tổ chức hội thảo nói 
trên, cùng với Hội nghị Giám 
mục Khu vực Trung Hoa có 
trụ sở tại Đài Loan và Hội 
Phật giáo Ling Jiou Mountain. 
Các đại biểu từ 18 quốc gia 
đã tham dự sự kiện này.  

(focustaiwan.tw – Novem-
ber 15, 2017) 

Diễn đàn Phật giáo-Thiên 
Chúa giáo lần thứ 6 tại Đài 

Loan—Photo: CNA 
 
TRUNG QUỐC: Khám phá 
di tích tu viện Phật giáo 

tại tỉnh Cam Túc 
Kính Xuyên, Cam Túc - 

Một cuộc khai quật ở tỉnh 
Cam Túc, tây bắc Trung 
Quốc, đã phát hiện một hộp 
bằng gốm 1,000 năm tuổi có 
chứa tro cốt được cho là của 
Đức Phật. 

Chữ khắc trên hộp giải 
thích rằng 2 nhà sư tên là 
Yunjiang và Zhiming của chùa 
Manjusri thuộc Tu viện 
Longxing đã thu thập hơn 
2,000 mảnh tro cốt - bao gồm 
răng và xương - trong suốt 20 
năm, và đem chôn trong chùa 
vào ngày 22-6-1013, như một 
cách tu tập và truyền bá Phật 
giáo. 

Hơn 260 tượng Phật giáo, 
cùng với di tích một tòa nhà – 
vốn có thể là một phần của 
khu tu viện này – cũng đã 
được tìm thấy.  

Một số tượng nói trên có 
chiều cao hơn 6 feet, miêu tả 
Đức Phật, chư bồ tát, la hán 
và các thần. Rất ít tượng có 
chữ khắc, nhưng người ta 
cũng tìm lại được những tấm 
bia khắc.   

(News Now – November 
15, 2017) 

Di tích tu viện Phật giáo tại 
tỉnh Cam Túc 

Photo: News Now 
 

 
HÀN QUỐC: Triển lãm tranh 

La Hán thời Goryeo 
Bốn bức “tranh La Hán” 

thuộc triều đại Gyoreo được 
công bố từ ngày 15-11-2017 
trong một cuộc triển lãm tại 
Bảo tàng Đại học Dongguk. 
Những tranh này có ý nghĩa 
rất quan trọng vì thể hiện 
quyết tâm mạnh mẽ của triều 
đại Gyoreo để chống lại cuộc 
xâm lược của Mông Cổ vào 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      4 

năm 1235, sau khi dời đô đến 
đảo Ganghwa. 

Tranh La Hán là tài sản 
văn hóa có giá trị cao vì hiện 
nay chỉ có khoảng 10 tranh 
trong số đó còn tồn tại ở các 
nước như Hàn Quốc, Nhật Bản 
và Hoa Kỳ. 

La Hán là nhà sư hóa Phật 
và được miêu tả như là một vị 
hộ pháp trong Phật giáo. Có 2 
bộ tranh gồm “tranh 500 La 
Hán” vẽ năm 1235 và “tranh 
16 La Hán” được vẽ năm 
1236. Trên bộ “tranh 500 La 
Hán” có ghi một bài viết thể 
hiện khát khao đánh bại giặc 
Mông của triều đại Gyoreo với 
sự phò hộ của Đức Phật. 

(donga.com – November 
15, 2017)   

Tranh La Hán từ triều đại 
Goryeo 

Photos: Sang- Un Kim 
 

PAKISTAN: Công bố pho 
tượng Phật nằm có niên đại 

1,700 năm tuổi 
Haripur, Khyber Pakh-

tunkhwa – Ngày 15-11-2017, 
Pakistan đã trưng bày di tích 
một pho tượng Phật nằm có 
niên đại 1700 năm tuổi, là 
một phần của sáng kiến để 
thúc đẩy du lịch và dự án hòa 
hợp tôn giáo trong khu vực 
gặp khó khăn này. 

Phản ảnh lịch sử và văn 
hóa đa dạng của đất nước Pa-
kistan, di tích Phật giáo cổ đại 
ở bảo tháp Bhamala, tọa lạc 
tại Haripur thuộc tỉnh Khyber 
Pakhtunkhwa đã được khám 
phá lần đầu tiên vào năm 
1929. 

Trong 88 năm sau đó, các 
cuộc đào tìm được tiếp tục và 
pho tượng Phật bằng đá 
Kanjur nói trên đã được khai 

vôi của ngôi chùa có nghĩa là 
tranh này đã được hoàn thành 
trong một buổi duy nhất.  

(Taipei Times – November 
20, 2017) 

Các tình nguyện viên kéo dây 
thừng để di chuyển ngôi chùa 

theo các đường ray 
Photo: Wu Cheng-ting 

 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
nhận Giải thưởng Nhân đạo 

2017 
Bhubaneswar, Odisha – 

Ngày 21-11-2017, nhà lãnh 
đạo Tây Tạng Đạt lai Lạt ma 
đã nhận Giải thưởng Nhân đạo 
2017 do Học viện Khoa học Xã 
hội Kalinga (KISS) trao tặng, 
trước cử tọa gồm 27,000 sinh 
viên bản địa của học viện và 
nhiều quan chức .  

Diễn văn của lễ trao giải 
thưởng cho Đức Đạt lai Lạt ma 
đã công nhận“mối quan tâm 
của ngài đối với những người 
bị áp bức đang cần đến lòng từ 
bi trên khắp thế giới”. 

Trong bài phát biểu khi 
nhận giải của mình, Đức Đạt 
lai Lạt ma đã kêu gọi biến Thế 
kỷ này thành Thế kỷ của lòng 
từ bi và hòa bình. Ngài nói: 
“Hòa bình không đến từ bên 
ngoài, mà là đến từ bên trong. 
Chúng ta cần hủy bỏ sự giận 
dữ, hiếu chiến và ghen tị của 
mình. Sân hận và bạo lực luôn 
luôn gây ra thảm họa và tạo 
nên một bầu không khí đáng 
sợ. Hòa bình thế giới chỉ có thể 
đạt được bằng hòa bình nội 
tại”.  

(Deccan Chronicle – No-
vember 22, 2017)  

quật. 
“Tượng này có từ thế kỷ 

thứ 3 sau Công nguyên, là di 
tích tượng Phật nằm cổ xưa 
nhất của thế giới”, Abdul Sa-
mad, giám đốc ban khảo cổ 
học và bảo tàng của Bha-
mala, nói.  

“Chúng tôi đã phát hiện 
hơn 500 hiện vật Phật giáo 
cùng với pho tượng Phật nằm 
dài 48 feet này”,  ông nói 
thêm. 

(Big News Network  – No-
vember 16, 2017)  

Bảo tháp Bhamala (Pakistan) 
Photo: Reuters 

 
ĐÀI LOAN: Các tình 

nguyện viên di chuyển 
ngôi chùa bị sập để cứu 

bức bích họa lịch sử 
Ngày 18-11-2017, tại thị 

trấn Lieyu của quận Kim Môn, 
các tình nguyện viên đã di 
chuyển được 3 mét một ngôi 
chùa đang sụp đổ để bảo vệ 
bức bích họa lịch sử của chùa 
này. 

Các tình nguyện viên đã 
kéo những sợi dây thừng theo 
nhịp trống để di chuyển ngôi 
chùa theo các đường ray đặt 
trên mặt đất. 

Ban trị sự chùa nói rằng 
họ phải hành động nhanh 
chóng sau khi phát hiện nền 
móng của ngôi chùa đã bị xói 
mòn. Và trong vài ngày tới họ 
sẽ sử dụng thiết bị công 
nghiệp để di chuyển chùa 
thêm 92 mét đến một vị trí 
tạm thời. 

Bức bích họa nói trên 
được vẽ vào năm 1914 bởi 
họa sĩ Lin Tian-chu, một họa 
sĩ nổi tiếng trong nước có 
những tác phẩm có thể tìm 
thấy trong toàn quốc.  

Bức bích họa được đặc 
biệt công nhận về giá trị nghệ 
thuật của nó, vì bề mặt xốp 
của các bức tường bằng đá 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      5 

 
 
 
 
 

Một mảnh vỡ của 
tượng Phật Thích Ca 
Mâu Ni (Gandhara – 

thế kỷ thứ 2-3)  
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Tượng Phật Di Lặc bằng đồng 
(Nalanda – thế kỷ thứ 7) 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Tượng Văn Thù 
Bồ Tát bằng đồng 
(Phong cách Pala 
– thế kỷ thứ 12) 

Photos: Bud-
dhistdoor Global 

 
 
 
 
 
 
 

Đức Đạt lai Lạt ma nhận Giải 
thưởng Nhân đạo 2017 
Photo: Deccan Chronicle 

 
TRUNG QUỐC: - Bộ sưu tập 
tác phẩm điêu khắc Phật 

giáo của Chu Minh Quan tại 
Thượng Hải 

Thượng Hải, Trung Quốc – 
Trong bộ sưu tập tác phẩm 
điêu khắc Phật giáo  tại phòng 
triển lãm của Chu Minh Quan ở 
Thượng Hải, người ta có thể 
tìm thấy các tác phẩm điêu 
khắc Phật giáo Trung Hoa từ 
thời Nam Bắc triều (420-589) 
cho đến thời nhà Thanh (1644
-1911) và các tác phẩm điêu 
khắc từ Ấn Độ và dãy Hi Mã 
Lạp Sơn vốn có ảnh hưởng đến 
nghệ thuật Phật giáo Trung 
Hoa thời kỳ đầu. 

Ông Chu sinh tại đông bắc 
Trung Quốc và thuộc dòng dõi 
người Mãn Châu. Qua nhiều 
năm, ông dần dần rút khỏi 
những trách nhiệm đoàn thể 
và tập trung vào việc theo 
đuổi nghệ thuật của mình. 
Ông nói, “Mục tiêu của tôi là 
xây dựng một bộ sưu tập có 
hệ thống mà minh họa cho 
việc nghệ thuật Phật giáo Ấn 
Độ đã phát triển như thế nào 
từ thời Ấn Độ cổ đại đến Trung 
Hoa”. 

(Buddhistdoor Global – No-
vember 23, 2017) 

Một số tác phẩm điêu 
khắc Phật giáo trong bộ sưu 
tập của nhà sưu tập Chu Minh 
Quan:  

Bia đá Phật giáo, triều đại Bắc 
Ngụy (Trung Hoa) 

Tượng Văn Thù Bồ Tát 
bằng đồng thời nhà 
Thanh (Trung Hoa) và 
chi tiết của chữ khắc  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      6 

ANH QUỐC: Các học sinh 9 
tuổi viếng thăm một ngôi 

chùa 
Worcester, Worcestershire 

– Gần đây, các học sinh từ 
một trường ở thành phố 
Worcester đã viếng thăm một 
ngôi chùa để tìm hiểu thêm về 
Phật giáo. 

Các học sinh 9 tuổi của 
trường Blessed Edward Old-
come Catholic đã trải qua một 
ngày tại chùa A Di Đà Mạn Đà 
La ở Malvern, nơi các em tìm 
hiểu về tín ngưỡng và nếp 
sống của Phật giáo.   

Dayamay, một Phật tử của 
chùa A Di Đà, đã kể cho các 
học sinh về câu chuyện của 
Tất Đạt Đa Cồ Đàm và về việc 
Ngài đã trở thành vị Phật đầu 
tiên hay ‘đấng giác ngộ’ ra 
sao.  

Sau khi hỏi Dayamay về lý 
do tại sao ông trở thành một 
Phật tử, các học sinh sau đó 
đã tham gia thiền định Phật 
giáo trong vài phút. Các em 
cũng hát một số bài đạo ca 
Phật giáo và suy nghiệm về 
ngày này của mình tại chùa. 

Học sinh 9 tuổi Ellie Cross 
nói: “ Đây là một chuyến đi có 
tính giáo dục và nó đã giúp cả 
lớp hiểu đầy đủ ý nghĩa một 
Phật tử là gì”. 

(worcesterobserver.co.uk – 
November 24, 2017)  

Các em học sinh viếng chùa A 
Di Đà Mạn Đà La ở Malvern  
(Worcestershire, Anh Quốc) 

Photo: Joshua Godfrey 
 

NHẬT BẢN: Chùa Todaiji 
cung cấp nơi nghỉ dưỡng 
cho các gia đình có người 

bệnh nặng 
Nara, Nhật Bản – Chùa 

Todaiji, ngôi chùa thế kỷ thứ 8 
được xếp hạng Di sản Thế giới 

thuộc cố đô Nara, là nơi dành 
cho các gia đình có người bị 
bệnh nặng cần được nghỉ 
ngơi. 

Nhà nghỉ của chùa - được 
thành lập vào năm 2010 – 
hướng đến việc cải thiện chất 
lượng cuộc sống của những 
người bệnh nặng, đặc biệt là 
trẻ em bị tàn tật nghiêm 
trọng. 

Để ở tại nhà nghỉ này 
trong một ngày hoặc qua 
đêm, các gia đình cần được 
bác sĩ của họ giới thiệu. Tuy 
nhiên các dịch vụ được cung 
cấp miễn phí vì nhà nghỉ chủ 
yếu dựa vào các khoản đóng 
góp. Mỗi gia đình chỉ có thể 
sử dụng nhà nghỉ được một 
lần. 

Tại đây, bác sĩ, y tá luôn 
túc trực trong các ca cấp cứu. 
Các tình nguyện viên cộng 
đồng làm vệ sinh nhà nghỉ, 
và nấu các bữa ăn với rau củ 
từ vườn nhà và thực phẩm do 
các nhà hàng địa phương 
cung cấp. 

(Japan Today – Novem-
ber 26)  

Chùa Todaiji ở Nara (Nhật 
Bản) —Photo:  Google 

 
INDONESIA: Lễ hội Các 

nhà văn và Lễ hội Văn hóa 
Borobudur (BWCF) lần thứ 
6 về phù điêu Gandawyuha 

của chùa Borobudur 
Vào ngày 23-11-2017, Lễ 

hội Các nhà văn và Lễ hội Văn 
hóa Borobudur (BWCF) lần 
thứ 6 với chủ đề tập trung 
vào những bức phù điêu 
Gandawyuha của chùa 
Borobudur đã khai mạc tại 
Yogyakarta.  

Lễ hội ba ngày này cung 
cấp các chương trình khác 
nhau, bao gồm thiền định 
dưới chân chùa Borobudur, 
hội thảo, thuyết giảng, triển 
lãm, chiếu phim tài liệu, trình 
diễn văn nghệ và nghệ thuật. 

Gandawyuha, tên của 
những phù điêu trên tường của 
các tầng thứ hai, ba và tư của 
Borobudur, tập trung vào câu 
chuyện về một chàng trai trẻ, 
Sudhana (Thiện Tài đồng tử), 
đi khắp Ấn Độ để tìm kiếm 
chân lý cuối cùng. 

Trong chuyến du hành của 
mình, ngài được gặp gỡ 53 bậc 
thầy trước khi bái kiến 
Bodhisatwa Samanthabadra, 
một trong ba vị Bồ tát trong 
truyền thống Phật giáo Đại 
thừa. 

Sudhana cũng đã gặp các 
nhà sư, ni cô, thầy lang và 
một gái mại dâm có tên là 
Vasumitra, cho thấy rằng chân 
lý trong quan điểm 
Gandawyuha (kinh điển Phật 
giáo Ấn Độ) có thể đến từ bất 
cứ nơi nào trong xã hội. 

(Tipitaka Network – No-
vember 27, 2017) 

Phù điêu Gandawyuha ở tầng 
thứ 3 của chùa Borobudur 

(Indonesia) 

Chùa Borobudur 
Photos: Google 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      7 

BUNGARIA: Lạt ma Nyari 
Tritul Rinpoche giảng pháp 

tại Sofia và Vratsa 
Sofia, Bungaria – Nyari 

Tritul Rinpoche, một lạt ma 
cao cấp của trường phái Phật 
giáo Tây Tạng Gelug, đã thăm  
thủ đô Sofia và thành phố 
Vratsa của Bungaria từ ngày 
20 đến 26-11-2917 để giảng 
pháp.  

Nyari Tritul Rinpoche cũng 
giới thiệu cuốn sách đầu tiên 
của mình, bây giờ đã được 
dịch sang tiếng Bungaria, có 
tựa đề “Đạo dẫn đến Hạnh 
phúc”, với bài bình luận của 
ông về “Ba khía cạnh chính 
của Đạo” – một văn bản Đại 
Thừa căn bản được viết bởi Je 
Tsongkhapa (1357-1419), 
người sáng lập phái Gelug. 

Nyari Tritul Rinpoche sinh 
năm 1977 tại Mundgod, nam 
Ấn Độ. Năm 3 tuổi, ông được 
công nhận là hóa thân thứ ba 
của Ganden Tripa thứ 89 và 
chính thức đăng quang tại Tu 
viện Gaden vào năm 1992. 

(Buddhistdoor  Global – 
December 1, 2017)  

Nyari Tritul Rinpoche và cuốn 
sách đầu tiên của ông, bản 

tiếng Bungaria, có tựa đề “Đạo 
dẫn đến Hạnh phúc” 

Photos: Lyudmila Klasanova 

MIẾN ĐIỆN: Đức Giáo 
hoàng kêu gọi cơ quan 
Phật giáo hàng đầu của 

Miến Điện vượt qua “thành 
kiến và hận thù” 
Ngày 29-11-2017, trong 

chuyến thăm Miến Điện kéo 
dài 4 ngày, Đức Giáo hoàng 
Francis đã kêu gọi các tu sĩ 
Phật giáo cao cấp vượt qua 
“thành kiến và hận thù”.  

“Nếu đoàn kết như mục 
đích của chúng ta, chúng ta 
cần phải vượt qua mọi hiểu 
lầm, bất dung, thành kiến và 
hận thù”, giáo hoàng nói với 
các thành viên của Đại Tăng 
đoàn Nayaka (Na Ma Na), 
một cơ quan của các tu sĩ 
Phật giáo do chính phủ Miến 
Điện chỉ định tại Yangon, vốn 
giám sát và quản lý 600,000 
tăng sĩ của đất nước này.   

Giáo hoàng cũng kêu 
gọi sự tôn trọng giữa tín đồ 
Công giáo và Phật tử tại Miến 
Điện.  

“Cuộc họp của chúng ta 
là một dịp quan trọng kết nối 
lại và củng cố tình hữu nghị 
và sự tôn trọng giữa Phật tử 
và Ki Tô hữu”, Giáo hoàng 
Francis nói. “Đây cũng là cơ 
hội cho chúng ta khẳng định 
cam kết về hòa bình, tôn 
trọng nhân phẩm và công lý 
cho mọi người nam nữ”. 

(Big News Network  - 
December 2, 2017)    

Giáo hoàng Francis trong 
chuyến thăm Miến Điện 

(tháng 11-2017)—Photo: RFA 

MỄ TÂY CƠ: Phái đoàn Văn 
hóa của Phật giáo Hàn Quốc 
quảng bá chương trình Ở lại 

Chùa và Thực phẩm Chùa 
Phái đoàn Văn hóa của Phật 

giáo Hàn Quốc đã tổ chức một 
sự kiện quảng bá cho chương 
trình ‘Ở lại Chùa và Thực phẩm 
Chùa’ tại Trung tâm Văn hóa 
Hàn Quốc ở thủ đô Mexico City 
của Mễ Tây Cơ từ ngày 28 đến 
30-11-2017.  

Với chủ đề “Bí ẩn đối với 
Sức khỏe: Thực phẩm Chùa Hàn 
Quốc”, một sự kiện thuyết trình, 
trình bày và trưng bày đã diễn 
ra tại Hacienda de Los Morales 
vào ngày 28-11. Ni sư 
Hyungmin, thuyết trình viên, đã 
giới thiệu về thực phẩm chùa và 
trình bày cách nấu một số món 
chay.  

Từ ngày 29 đến 30-11, một 
sự kiện khác dành cho cách làm 
mứt trà và nấu đồ chay đã được 
tổ chức cho học sinh đang theo 
học trường ẩm thực và công 
chúng. Để cảm ơn những người 
tham gia đã không ngại đường 
xa đến dự, Phái đoàn Văn hóa 
của Phật giáo Hàn Quốc đã tặng 
họ sổ tay - với thông tin về 
chương trình Ở lại Chùa và Thực 
phẩm Chùa - làm quà lưu niệm.  

(prnewswire.com – Decem-
ber 5, 2017)  

Ni sư Hyungmin tại sự kiện 
quảng bá cho chương trình Ở lại 

Chùa và Thực phẩm Chùa ở 
Mexico City của Mễ Tây Cơ 

(tháng11-2017) 
Photo: NewsNow 

 
 
BANGLADESH: Khai quật khu 

đền chùa 1000 năm tuổi 
Gần đây, một đội từ Khoa 

Khảo cổ học của trường Đại học 
Jahangirnagar đã khai quật một 
khu đền chùa có niên đại 
khoảng 1000 năm trước. Ban 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      8 

đầu có thể là một khu chùa Phật giáo, nó đã 
trở thành ngôi đền Ấn giáo trong vòng vài trăm 
năm rồi rơi vào cảnh đổ nát vào khoảng thế kỷ 
13 hoặc 14. Di tích này có kiểu kiến trúc và xây 
dựng độc đáo chưa từng thấy trong khu vực 
Greater Bengal, giáo sư Swadhin Sen, chủ 
nhiệm đội khai quật cho biết.  

Di tích nói trên nằm trên một gò đất trong 
làng Bishnupur, cách thành phố Dinajpur chỉ 12 
km. Các đền thờ theo ước tính đã được xây 
dựng vào khoảng từ thế kỷ thứ 9 đến 13. Bộ 
Văn hóa và Ủy ban Tài trợ Đại học đã tài trợ 
cho cuộc khai quật trong 6 tháng qua. 

Đội khai quật gồm 15 sinh viên Khoa Khảo 
cổ, cùng với 15 thợ đào lành nghề và 30 nhân 
công địa phương.  

(Dhaka Tribune – December  6, 2017)  

Khu di tích đền chùa hơn 1000 năm tuổi ở Di-
najpur, Bangladesh 

Photos: Dhaka Tribune 
 
 
 
 
 

 

HÀN QUỐC: Hội nghị chuyên đề về Phật 
giáo và cuộc cách mạng Công nghiệp lần 

thứ tư 
Hiệp hội Nghiên cứu Phật giáo Hàn Quốc 

(KABS) dự kiến sẽ tổ chức một hội nghị chuyên 
đề về Phật giáo và cuộc cách mạng Công 
nghiệp lần thứ tư vào tháng 12-2017. Tại hội 
nghị khoa học này, các học giả sẽ cùng thảo 
luận về tương lai và mối quan hệ của Phật giáo 
với các công nghệ mới nhất. 

Han Sung-ja, một thành viên của Học viện 
Lịch sử Hàn Quốc, sẽ  trao đổi về khả năng ro-
bot AI đạt niết bàn, là trạng thái tinh thần cao 
nhất có thể đạt được trong Phật giáo.  

Tăng sĩ Bo Ill từ Chùa Haeinsa sẽ nói về 
tính khả thi của việc áp dụng dữ liệu thuật toán 
của công án, còn gọi là công án Thiền, trong 
các robot tư vấn AI.  

Ngoài ra, nhiều chuyên gia thuộc lĩnh vực 
Phật giáo lẫn công nghệ thông tin - bao gồm 
nhà nghiên cứu Hwang Jong-sung của chi 
nhánh Hiệp hội Thông tin Quốc gia – dự kiến sẽ 
thuyết trình tại hội nghị.  

(tipitaka.net – December 7, 2017)   

Robot AI (Trí thông minh Nhân tạo) 

Photos: androidauthority.com 
 
 

http://www.dhakatribune.com/assets/uploads/2017/12/5-2-1024x683.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      9 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

B.- PHẦN NỘI DUNG CỦA KINH: 
 

I. PHẦN KHAI PHẬT TRI KIẾN: 
Phần Khai Phật Tri Kiến kể từ Phẩm Tựa 

thứ 1 cho đến Phẩm Pháp Sư thứ 10. 
 
1.- PHẨM TỰA: 
Phẩm này đức Phật hiển bày những thế 

giới chân như pháp tánh của chư Phật trong 
mười phương và những thế giới này thường gọi 
là Nhất Chân Bình Đẳng Pháp Giới. Nhất Chân 
Bình Đẳng Pháp Giới nghĩa là thế giới pháp 
tánh thuộc y báo của chư Phật mười phương an 
trụ bản chất thanh tịnh chân như và bình đẳng 
một thể, do Tạng Như Lai của Chân Tâm mầu 
nhiệm duyên khởi. Những thế giới chân như 
pháp tánh do Tạng Như Lai của Chân Tâm mầu 
nhiệm duyên khởi chính là nền tảng phát sanh 
ra vô số thế giới vọng hiện và thế giới nghiệp 
duyên trong ba cõi. Những thế giới chân như 
pháp tánh được thể hiện qua hào quang chiếu 
soi bằng "Phổ Quang Minh Trí Tam Muội," cũng 
như các quốc gia trên thế giới được thể hiện 
qua đài truyền hình. Đức Thích Ca sử dụng Phổ 
Quang Minh Trí Tam Muội chiếu soi khiến cho 
thế giới chân như pháp tánh hiển bày để giới 
thiệu tri kiến của Phật cho chúng hội liễu ngộ. 
Trước khi chỉ bày tri kiến của Phật, đức Phật 
nói "Kinh Vô Lượng Nghĩa" để độ các hàng Bồ 
Tát rồi sau đó mới vào Thiền Định gọi là "Vô 
Lượng Nghĩa Xứ Tam Muội" để phát huy "Phổ 
Quang Minh Trí Tam Muội" và sử dụng "Phổ 
Quang Minh Trí Tam Muội" chiếu soi. 

Vô Lượng Nghĩa Xứ Tam Muội 
(Anantanirdesapratisthànasamàdhi) nghĩa là 
một loại thiền định nương nơi thật tướng vô 
tướng để phát sanh vô lượng nghĩa của tam 
thừa tứ quả. Kinh Pháp Hoa Văn Cú, quyển 2 
ghi rằng: "Tam đạo tức Tam Thừa, Tứ Quả tức 
La Hán, Duyên Giác, Bồ Tát, và Phật. Các pháp 
này gọi là vô lượng. Thực tướng là nghĩa xứ. Từ 
một nghĩa xứ nảy ra vô lượng pháp. Đắc được 
là Vô lượng pháp nhập vào một nghĩa xứ." 
Trước kia, đức Phật dùng thiền định đó để 
chuyển pháp luân độ sanh trong Hội Hoa 
Nghiêm nơi Bồ Đề Đạo Tràng và về sau ngài 
cũng dùng thiền định đó mở bày tri kiến của 
Phật để thọ ký trong Đạo Tràng Pháp Hoa nơi 
núi Linh Thứu. 

Đức Phật phóng hào quang chiếu soi là báo 

hiệu cho chúng sanh biết đức Phật sẽ giảng 
kinh Diệu Pháp chưa từng có. Chúng sanh nhơn 
đó chuẩn bị tâm niệm thanh tịnh để đón nhận 
Diệu Pháp do đức Phật trao truyền. 

a/- Hào quang chiếu soi mà đức Phật 
phóng ta tức là Tri Kiến của Phật. Tri Kiến của 
Phật chính là cảnh tướng chân thật không sanh 
diệt, không nhơ sạch và những cảnh tướng đó 
chư Phật đã từng chứng ngộ. Cảnh tướng chân 
thật của Phật chứng ngộ đích thực là Diệu Pháp 
được thể hiện qua hào quang chiếu soi (Tri 
kiến) nhằm tạo đức tin kiên cố cho chúng sanh. 

b/- Hào quang chiếu soi của Phật phóng 
ra, tự nó có năng lực mầu nhiệm phi thường 
được gọi là Vô Tác Diệu Lực. Năng lực mầu 
nhiệm của hào quang chiếu soi cũng giống như 
Quang Tuyến X (X Ray) khổng lồ coi thấu một 
vạn tám ngàn thế giới phương Đông, soi thấu 
Địa Ngục A Tỳ ở phía dưới, soi thấu cõi trời Hữu 
Đỉnh v.v... ở phía trên và hiện ra hình tướng 
Pháp Giới Tánh của chư Phật, hiển lộ y báo và 
chánh báo trang nghiêm của chư Phật an trụ. 

c/- Mục Đích: đức Phật muốn cho chúng 
sanh tôn kính Pháp Bảo bằng tâm và bằng  mắt 
nhìn thấy chỗ tri kiến của Phật đã chứng ngộ 
để xây dựng đức tin kiên cố nên mới phóng hào 
quang chiếu soi. Nhờ sự tôn kính Pháp Bảo, 
chúng sanh mới có đức tin và nhờ có đức tin 
mới quyết chí hành trì. Cũng nhờ hành trì tinh 

 

NỘI DUNG KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 
 

HT. Thích Thắng Hoan 
 

(trích từ tác phẩm YẾU CHỈ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      10 

tấn trong đức tin kiến cố, 
chúng sanh mới được chứng 
ngộ và mới được thành Phật. 

d/- Đã vậy, trong hội Linh 
Thứu này, năm ngàn người 
vẫn bị thối tâm vì thiếu đức 
tin. Đức Phật cho họ kém 
phước và có bệnh Tăng 
Thượng Mạn. 

 
2.- PHẨM PHƯƠNG 

TIỆN: 
Sau khi phóng hào quang 

chiếu soi bằng Thiền Tam 
Muội gọi là ""Vô Lượng Nghĩa 
Xứ Tam Muội" để thể hiện 
Diệu Pháp lìa ngôn ngữ, đức 
Phật nhận thấy: 

a/- Trình độ của chúng 
sanh có cao thấp, có lợi độn, 
có giác mê v.v... không giống nhau, cho nên họ 
không thấu triệt được đạo tịch diệt lìa ngôn 
ngữ, chẳng chứng đắc được thể Tánh Chân 
Thật Vô Niệm (không niệm tưởng). Lý do đó, 
đức Phật mới phương tiện tỏ bày Diệu Pháp 
bằng ngôn ngữ, bằng sự khen ngợi, bằng lối 
kích động dụ dỗ, bằng những cách thí dụ để 
mở lối Tri Kiến. Đấy đều là những cách phương 
tiện và những phương tiện này không phải Diệu 
Pháp và cũng không phải tri kiến của Phật. 

b/- Căn bản của Phật Pháp thì chỉ có Phật 
Thừa. Nhưng theo cách phương tiện, đức Phật 
nói có nhiều Thừa, như nói năm Thừa và ba 
Thừa nhằm mục đích để thích ứng với trình độ 
của chúng sanh. 

c/- Đức Phật ra đời có bốn mục đích: 
1)- Mở bày tri kiến của Phật. 
2)- Chỉ bày tri kiến của Phật. 
3)- Tỏ ngộ tri kiến của Phật. 
4)- Chứng nhập tri kiến của Phật. 
Tri kiến của Phật là Phật Thừa. Đó là một 

đại sự nhân duyên nên đức Phật mới thị hiện 
trên đời. Đức Phật thị hiện trên đời không ngoài 
mục đích khai thị cho chúng sanh ngộ nhập 
được tri kiến của Phật. 

d/- Theo Kinh Pháp Hoa, phương pháp 
hành trì để được ngộ nhập Tri Kiến của Phật 
phải hội đủ những điều kiện sau đây: 

1)- Chúng sanh nhờ nghe pháp (đọc tụng 
cũng là hình thức nghe pháp) nên có được Tín 
Giải, gọi là Mở Bày Tri Kiến Của Phật (Khai Phật 
Tri Kiến). 

2)- Nhờ tín giải, chúng sanh mới khởi tâm 
phát nguyện Thọ Trì (chúng sanh y theo chánh 
pháp để thật hành), gọi là Chỉ Bày Tri Kiến Của 
Phật (Thị Phật Tri Kiến). 

3)- Chúng sanh nhờ thọ trì nên được 
Chứng Đắc, gọi là Tỏ Ngộ Tri Kiến Của Phật 
(Ngộ Phật Tri Kiến). 

4)- Chúng sanh nhờ chứng đắc nên được 
Thành Đạo, gọi là Chứng Nhập Tri Kiến Của 
Phật (Nhập Phật Tri Kiến). 

Phật Thừa chính là tri kiến của Phật và 

Phật Thừa này ngoài tất cả tri 
kiến đã được thiết lập. Tự 
Tánh của Phật Thừa thì không 
có hai. Tự Tánh của Phật Thừa 
không phải chủng tử của Phật. 
Chủng Tử của Phật do nhân 
duyên sanh khởi. Tất cả pháp 
trong thế gian đều do nhân 
duyên sanh khởi cho nên 
không có tự tánh. Pháp nào thì 
an trụ nơi pháp đó và pháp 
này thì không phải pháp kia. 
Pháp sanh thì an trụ nơi ngôi 
sanh để phát khởi, pháp diệt 
thì an trụ nơi ngôi diệt để biến 
hoại v.v... Nghiệp Tướng của 
các pháp trong thế gian là nơi 
để cho các pháp an trụ  sanh 
diệt và luôn luôn an trụ như 
thế đó để biến hoại. 

Thí dụ, bóng đèn điện màu xanh thì ánh 
sáng an trụ vào tướng xanh để chiếu tỏa sắc 
xanh, bóng đèn điện màu đỏ thì ánh sáng an 
trụ vào tướng đỏ để chiếu tỏa sắc đỏ v.v... 
Hình tướng của bóng đèn xanh đỏ là nơi để cho 
dòng điện an trụ chiếu tỏa màu sắc sai biệt 
nhau. 

Muốn thông suốt nghĩa của "Nghiệp Tướng 
thế gian thường an trụ" như thế nào, người tu 
tập phải chứng ngộ được tự tánh của chúng. 
Chứng ngộ khác hơn giác ngộ. Giác ngộ chỉ 
hiểu biết chính xác sự việc bằng sự quan sát, 
còn chứng ngộ là thể nhập và sống trọn vẹn 
trong sự việc đó một cách tinh tường. Cho nên 
Kinh Pháp Hoa nói: "Ngộ Phật tri kiến và nhập 
Phật tri kiến." Ngộ Phật tri kiến nghĩa là giác 
ngộ tri kiến của Phật và Nhập Phật tri kiến 
nghĩa là chứng nhập tri kiến của Phật. Từ đó 
cho thấy Giác Ngộ không phải là Chứng Ngộ. 

 
3.- PHẨM THÍ DỤ: 
Trong phẩm Phương Tiện, Phật tỏ bày 

thẳng mục đích của đức Thế Tôn ra đời là 
"Khai, thị, ngộ, nhập Phật Tri Kiến" và lúc đó 
chỉ có ngài Xá Lợi Phất là bậc trí tuệ thượng thủ 
trong chúng hội Thinh Văn sau khi nghe pháp 
chân thừa liền tỏ ngộ trước nhất. Nói phẩm Thí 
Dụ, đức Phật rất hoan hỷ ngài Xá Lợi Phát đã 
lãnh hội được yếu chỉ của Thế Tôn liền thọ ký 
cho ngài sẽ thành Phật hiệu là Hoa Quang và 
sẽ làm giáo chủ ở cõi nước tên là Ly Cấu rộng 
độ vô lượng chúng sanh. 

Đại chúng sau khi thấy đức Phật thọ ký 
ngài Xá Lợi Phất sẽ thành Phật hiệu là Hoa 
Quang và sẽ làm giáo chủ ở cõi nước gọi là Ly 
Cấu nên rất vui mừng cho rằng, hàng Thinh 
Văn và Duyên Giác của mình cũng sẽ được đức 
Phật thọ ký như ngài Xá Lợi Phất. Đại chúng 
đặt hết niềm tin vào Diệu Pháp của Phật Tri 
Kiến, Để dứt hẳn lòng nghi, đại chúng lại thỉnh 
cầu đức Phật nói rõ hơn về vấn đề: 

"Đức Phật trước kia tại sao khai mở Quyền 
Thừa, nhưng hôm nay lại phủ nhận Quyền 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      11 

Thừa và chỉ đề cao Phật Thừa?" 
a/- Đức Phật đem câu chuyện 

Trưởng Giả cứu đám con trong nhà 
lửa để giải đáp sự nghi vấn của đại 
chúng. Ông Trưởng Giả chỉ có mục 
đích duy nhất làm thế nào cứu đám 
con đang ham chơi trong nhà lửa. Lúc 
đầu ông Trưởng Giả dùng quyền biến 
dùng ba thứ xe để dụ các con chạy ra, 
nhưng về sau khi các con đã ra khỏi 
nhà lửa, ông Trưởng Giả chỉ cho các 
con mỗi đứa một thứ xe duy nhất đầy 
đủ vật báu trang nghiêm. 

b/- Để hợp pháp, ông Trưởng Giả 
chính là dụ cho đức Phật và đám con 
là chỉ cho tất cả chúng sanh. Nhà lửa 
là chỉ cho ba cõi sinh tử. Đám con 
ham chơi trong nhà lửa là chỉ cho tất 
cả chúng sanh đam mê ngũ dục trong 
ba cõi sinh tử. Mục đích của ông 
Trưởng Giả là làm thế nào cứu đám 
con ra khỏi nhà lửa cũng như mục 
đích của đức Phật ra đời là làm thế 
nào cứu chúng sanh thoát khỏi nhà 
sinh tử. Đầu tiên ông Trưởng Giả 
quyền biến dùng ba thứ xe (xe dê, xe 
nai, xe bò) để dụ các con cũng như 
đức Phật phương tiện mở bày ba Thừa 
(Tiểu Thừa, Trung Thừa và Đại Thừa) 
để dẫn dắt chúng sanh. Khi các con ra 
khỏi nhà lửa, ông Trưởng Giả chỉ cho 
mỗi đứa một thứ xe duy nhất đầy đủ 
vật báu trang nghiêm cũng như khi 
chúng sanh ra khỏi nhà sinh tử, đức 
Phật chỉ cho mỗi chúng sanh một thứ 
thừa duy nhất là Phật Thừa quý báu. 

c/- Đức Phật mặc dù thiết lập ba 
Thừa là phương tiện để độ chúng sanh 
nhiều căn cơ khác nhau, nhưng kỳ 
thật chỉ trình bày duy nhất có một 
Thừa mà thôi chính là Phật Thừa và 
tìm mọi cách dẫn dụ chúng sanh từ ba 
Thừa đi lần vào Phật Thừa tối thượng. 
Như Kinh nói: "Chư Phật dùng sức 
phương tiện nơi Phật Thừa, phân biệt 
nói thành ba." 

 
(còn tiếp) 

   
 

CŨ ĐI MỚI LẠI XOAY VẦN 
 
Thu đi đông đến cứ xoay lần, 
Suy nghĩ làm chi khổ cái thân, 
Xuân đến đào hồng cười trong gió, 
Hạ về lựu đỏ trổ ngoài sân. 
 
Thu sang cúc tía nhìn lơ láo, 
Đông đến mai vàng đứng phân vân. 
Thuật lại “Bích Câu Kỳ Ngộ” ý, (*) 
Kính mong thức giả hiểu ý, vần. 

 
 
 
 
 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
 

Trọng đông Đinh dậu, Jan, 10, 2018 
 
 

______________ 
 
Ghi chú (*): Dựa theo ý hai câu thơ ở trong 
tác phẩm “Bích Câu Kỳ Ngộ” là : 

“Đua chen Thu cúc, Xuân đào, 
Lựu phun lửa hạ, Mai chào gió đông.” 

 
 
 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      12 

I. TAI HẠI CỦA GIẬN DỮ 
1. Mất công đức: với người dưới, dù gia ân 

cho họ rất nhiều mà nổi sân với họ, họ cũng sẽ 
quên ơn, chỉ nhớ oán; với người ngang hàng, 
mất tình bạn; với người trên, mất sự che chở, 
mất việc. Xúc phạm bồ tát thì lại còn bị đọa, 
nhưng vì không biết ai là bồ tát nên tốt nhất 
đừng nổi sân với bất cứ ai. 

2. Mất ăn, mất ngủ, xấu xí, hỏng việc. 
3. Cô độc, không ai muốn gần. 
 
II. PHƯƠNG PHÁP TU NHẪN 
Có ba thứ nhẫn là chịu đựng sự khắc 

nghiệt của thời tiết, ruồi nhặng (nhẫn loài vô 
tình, Hán ngữ gọi là kham thọ khổ nhẫn, thực 
hành nhẫn này bằng sự chịu đựng, và thành 
tựu nhờ thói quen. Thứ hai là chịu đựng những 
sự oán ghét tác hại của người khác (nại oán hại 
nhẫn), không tìm cách trả đũa, thực hành nhẫn 
này nhờ giới và chính niệm; thành tựu nhờ 
chứng định Diệt thọ tưởng. Thứ ba và cao nhất 
là không còn thấy có người hại và kẻ bị hại (vô 
sanh nhẫn), thực hành nhẫn này nhờ quán các 
pháp là không, và nhẫn này thành tựu nhờ 
chứng tuệ giác Bát nhã. 

Muốn thực hành và thành tựu ba loại nhẫn 
ấy có các cách như sau: 

1. Lúc bình thường, đề phòng nổi sân bằng 
cách thường xuyên chiêm nghiệm tai hại của 
giận dữ như trên. 

2. Lúc trái ý, nên suy nghĩ hoặc có thể 
thay đổi thì cố gắng thay đổi, hoặc không cách 
nào thay đổi thì nổi sân cũng vô ích: 

Tại sao phải tự hành tự phạt 
Với việc còn biện pháp cứu nguy. 
Nếu không còn có cách chi 
Thì đau khổ liệu ích gì cho ai? 
(Nhập Bồ tát hạnh, đoạn 10) 
Đối với thiên tai do nghiệp chung và nhân 

họa do nghiệp chung (như gặp vua ác) và riêng 
(như bị tù tội), nên nhẫn để khỏi chuốc thêm 
đau khổ: 

Những nỗi khổ trói giam đánh đập 
Thời tiết hay bệnh tật gây nên, 
Đừng nên vì chúng não phiền 
Chỉ càng thêm khổ cho mình ta thôi. 
(đoạn 16) 
3. Nghĩ đến sự khổ luyện của kẻ tu khổ 

hạnh và kẻ chơi thể thao 
Kẻ ngoại giáo theo đường khổ hạnh 
Chuốc vào thân những cảnh đớn đau 

Nay ta muốn đắc đạo mầu 
Sao không can đảm chịu bao oan tình? 
(đoạn 13) 
4. Khi bị mất lợi hoặc bị bôi bác Nếu vì mất 

lợi lộc, nên quán vô thường: 
Nếu kẻ khác làm ngươi mất lợi 
Hãy nhớ như mây nổi, chiêm bao; 
Chết không mang được gì theo 
Ngoài ra ác nghiệp vẫn đeo bên mình. 
(đoạn 55) 
Dù kẻ có rất nhiều tài sản 
Hưởng thú vui, sống trọn tuổi trời 
Nhưng khi chết vẫn đơn côi 
Khác nào bị cướp, nước trôi, cháy nhà.  
(đoạn 59) 
Khi bị bôi bác, nên quán danh là hư huyễn, 

không thực chất, không ích gì cho sự sống bình 
an khỏe mạnh, cũng không làm ta hết bệnh: 

Sự vinh quang cùng lời ca tụng, 
Không khiến cho kẻ nhận bình an 
Không đem trường thọ kiện khang, 
Không làm hết bệnh đa mang chút nào.  
(đoạn 90) 
Nếu rõ biết thế nào thật lợi 
Thì những lời khen ngợi ích chi? 
Còn như muốn đỡ sầu bi, 
Chỉ cần uống rượu trau tria đỡ buồn. 
(đoạn 91) 
Đem hết tài sản tính mạng để đổi lấy cái 

hư danh một thời (như để được cái danh anh 
hùng liệt sĩ) là việc làm ngu ngốc: 

Nếu vì muốn được nổi danh, 
Mà tài sản, tính mạng mình mất luôn, 
Thì khi chết được tiếng thơm, 
Còn ai ở đấy mà buồn với vui? 
(đoạn 92) 
5. Khi hành thiện bị ngăn cản cũng không 

nên nổi giận vì điều thiện tốt nhất là kham 
nhẫn: 

Nếu ngươi bảo kẻ thù tác hại 
Trở ngại bao công đức của ngươi. 
Hạnh tu nhẫn nhục cao vời, 
Sao không nhân đấy tu ngay một lần? 
(đoạn 102) 
6. Khi thấy chùa tượng bị phá, hãy nghĩ 

Tam bảo không bao giờ bị tổn hại: 
Nếu nổi sân vì người phá tháp 
Phá hại chùa, tượng, pháp cao siêu, 
Thật là vô lý xiết bao, 
Vì chư thiện thệ tơ hào chẳng suy. 
(đoạn 64) 

THIỀN PHÂN TÍCH ĐỂ TRỪ SÂN HẬN 
(Giải Nhập Bồ tát hạnh của Shantideva) 

  

NI SƯ THÍCH NỮ TRÍ HẢI 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      13 

Hoặc khi cha mẹ thầy bạn bị hại, nên quán 
do duyên đời trước: 

Với ai làm hại bạn, thầy 
Thân bằng quyến thuộc ta hay bậc hiền, 
Hãy xem tất cả do duyên, 
Chẳng nên sân hận chuốc thêm đau lòng. 
(đoạn 65) 
Hoặc nên quán như huyễn để dứt oán hận: 
Việc gì cũng bởi duyên sinh 
Hiểu ra lẽ ấy không nên oán hờn. 
Những gì sinh diệt hợp tan, 
Chỉ như huyễn hóa, bóng vang thôi mà. 
(đoạn 27-31) 
7. Khi bản thân bị bức hại, nên quán nhân 

quả: 
Có lẽ xưa ta từng tác hại, 
Nên ngày nay đáng phải tổn thương. 
Tư duy như vậy nguồn cơn, 
Không còn sân hận đau buồn làm chi. 
(đoạn 42) 
Hoặc thấy sân hận chỉ do chấp thân này là 

của tôi: 
Từ hai phía có đau này, 
Bên kia là gậy, bên này là thân. 
Kẻ mang gậy, người mang thân, 
Vậy ta nên phải giận sân kẻ nào? 
(đoạn 44) 
Nên quán vô ngã (chỉ có danh sắc, không có 

cái tôi) hoặc quán cả hai bên đều có lỗi: 
Kẻ do ngu si mà tác hại 
Người do ngu chấp ngã nổi lên, 
Đều do oan nghiệt gây nên… 
Khi đà thấy biết vậy rồi, 
Hãy nên nỗ lực tiến tu hạnh lành, 
Đãi nhau bằng tấm chân tình, 
Từ tâm giải thoát, chớ hành khổ nhau. 
(đoạn 67-70) 
8. Thấy những điểm tốt trong nghịch cảnh: 

Nhờ khổ mà ta phát huy nhiều điều tốt như bắt 
đầu chán sinh tử, muốn giải thoát, biết ăn năn 
tội ác, giảm bớt kiêu căng, ham làm điều thiện 
v.v… 

Nhờ đau khổ, hết kiêu căng, 
Chán xa sinh tử, xót thương hữu tình. 
Ăn năn tội ác vui lành, 
Đây bao thiện đức do từng khổ đau. 
(đoạn 21) 
Nghĩ đến lợi ích của nhẫn nhục và tai hại của 

tham sân: 
Nếu hiện tại ta không chịu được 
Những khổ đau nhỏ nhặt hàng ngày 
Sao không sợ thói sân si, 
Cái nhân địa ngục A tì gớm ghê? 
Vì tham dục chẳng chán chê 
Mà ta luống chịu trăm bề khổ đau, 
Nhưng chưa được lợi ích nào, 
Cho bản thân hoặc cho bao nhiêu người 
Cái khổ này thực không đáng kể 
Nhưng viên thành lợi ích vô biên, 
Là trừ khổ hại chúng sinh, 
Vậy khi nhẫn chịu còn nên vui mừng. 
(đoạn 73-75) 
9. Quán tâm Đại bi khi nghĩ kẻ hại mình sẽ 

gặp quả xấu. Nghĩ rằng họ cũng chỉ do vô minh 
sai sử, họ không biết họ đang làm gì. Dù ta có 
trả đũa, tội họ vẫn còn nguyên. 

Công phu nhẫn nhục giúp ta 
Khỏi sa địa ngục, phần ta đã đành. 
Nhưng còn kẻ xấu hại mình, 
Số phần nào sẽ để dành cho y? 
(đoạn 50) 
10. Nghĩ chính kẻ thù giúp ta tiêu nghiệp 

tăng phước. 
Kẻ hung ác vì hại ta 
Mà sa địa ngục chịu bao khổ nàn, 
Còn ta nhờ nhẫn không sân, 
Tiêu trừ ác nghiệp, phước tăng vô vàn. 
Rốt cuộc ta mới là người hại, 
Kẻ ác nhân có lợi cho ta… 
(đoạn 47-48) 
Tu nhẫn cần một đối tượng gây hấn, cũng 

như bố thí cần có người xin hay nhận: 
Không bị hại, nhẫn nào sinh khởi? 
Nhẫn kẻ thù, công đức phát sinh 
Vậy thù địch chính ân nhân, 
Cho ta tu phước, đâu ngăn ngại gì? 
(đoạn 104) 
Ta không thể cho kẻ gây hấn là kẻ thù gây 

trở ngại cho mình nếu ta thực sự muốn tu: 
Khi cho mà gặp kẻ xin, 
Thì sao gọi đấy chướng duyên cho mình? 
Cũng vô lý như bảo rằng 
Giới sư trở ngại cho mình xuất gia. 
Hạnh bố thí dễ, vì có nhiều đối tượng để ta 

gia ân bố thí. Ngược lại hiếm khi gặp kẻ gây 
hấn để tu nhẫn. 

Thế gian đầy dẫy người xin, 
Cho ta bố thí, gieo nhân tốt lành, 
Nhưng thù nghịch lại hiếm khan, 
Ta không sinh sự, ai màng hại ta? 
(đoạn 106) 
Bởi vậy, nếu thỉnh thoảng gặp kẻ khó chịu 

thì hãy nên mừng như bắt được của báu vì nhờ 
đấy mà ta có dịp để tu hạnh nhẫn nhục. 

Thù nghịch cũng như là báu vật 
Ta chẳng tìm mà được đến tay, 
Giúp ta giác ngộ là đây, 
Hãy nên yêu mến kẻ hay hại mình. 
(đoạn 107) 
Chẳng những kẻ thù là hiếm có mà ta còn 

nhờ họ để giác ngộ thành Phật, nên cần cám ơn 
họ: 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      14 

Muốn tu nhẫn nhục viên thành 
Kẻ thù hợp tác với mình mới xong, 
Vậy bao phước đức thành công, 
Hãy nên phụng hiến kẻ từng hại ta. 
(đoạn 108) 
Đừng nghĩ rằng kẻ thù chỉ muốn hại mình 

chứ đâu có muốn giúp mình thành Phật, thì tại 
sao phải cám ơn họ? Vì thật ra, nếu một người 
hại ta với ý định muốn cho ta nên người thì đâu 
còn gọi là làm hại, cũng như y sĩ mổ xẻ vết 
thương cho ta, tuy làm ta đau đớn ta vẫn không 
thể giận họ (mà còn phải trả tiền và cám ơn). Sự 
chịu đựng đau đớn của ta khi ấy cũng không thể 
gọi là nhẫn nhục. 

Hại kèm thiện ý cứu người 
Thì như y sĩ, đâu thời nhẫn kham? 
(đoạn 110) 
Bởi vậy, chỉ có kẻ sân si thực sự mới giúp ta 

tu nhẫn: 
Nhờ một kẻ sân si tột độ, 
Nhẫn nhục thành kiên cố nơi ta. 
Kẻ thù, nhân tốt cho ta, 
Nên cung dưỡng họ như là pháp thân. 
(đoạn 111) 
11. Nhẫn là làm đúng lời Phật dạy: Cuối 

cùng, tu nhẫn là theo đúng lời Phật, đi đường 
Phật đã đi. Như trong kinh Ví dụ cái cưa (Trung 
bộ I) Phật dạy nếu ai cắt xẻ thân vị tỳ kheo 
thành từng mảnh cũng không nên oán hận, oán 
hận thì không còn là  đệ tử Phật. Quả thế, dù 
không ai cưa xẻ thì cái cưa V thường (già bệnh 
chết) cũng đang cưa xẻ thân thể chúng ta lần 
hồi cho đến chết, đã có thân thì phải vậy, trách 
ai? 

Phật dạy chúng sinh là một thửa ruộng màu 
mỡ để gieo trồng phước đức, không khác gì 
Phật, Bồ tát. Tu bố thí nhẫn nhục đều cần có 
chúng sinh làm đối tượng. 

Đức Mâu Ni có dạy rằng 
Chúng sinh với Phật cũng ngang phước điền 
Muốn thành lục độ vô biên 
Hãy gieo giống phước lên trên ruộng này. 
(đoạn 112) 
Phật dạy cho ta giáo lý và chỉ con đường tu 

tập, còn chúng sinh là môi trường thực hành, 
nên cả hai - Phật và chúng sinh - đều quan 
trọng ngang nhau trong việc giúp ta giải thoát 
giác ngộ. Nếu bảo rằng tôi chỉ tôn trọng Phật, 
không trọng chúng sinh, thì lời nói ấy không phù 
hợp với lời Phật dạy. 

Kể bao đối tượng ta nương 
Để tu chứng đạo, chúng sinh Phật đồng. 
Chỉ tôn Phật, chúng sinh không 
Là lời chẳng có ở trong kinh nào. 
(đoạn 115) 
Vả lại, Phật thành Phật cũng nhờ chúng sinh, 

nên trong sự thành đạo của Phật, có công của 
chúng sinh trong đó. Vì vậy ta nên cúng dường 
chúng sinh như cúng dường Phật. 

Nhờ chúng sinh Phật thành chính đạo, 
Nên hữu tình có tạo phần công. 
Vì hai đức ấy tương đương, 
Cho nên thực đáng cúng dường chúng sinh. 

(đoạn 118) 
Thương giúp chúng sinh chính là báo đáp ơn 

Phật, vì Phật là đấng ban vui cứu khổ tất cả hữu 
tình. 

Phật từng xả thân vào hỏa ngục, 
Cứu chúng sinh lăn lóc tam đồ. 
Nhớ ơn đức Phật sâu xa, 
Con nguyền tu hạnh lợi tha báo đền. 
(đoạn 119) 
Dù ai sân si tác hại mình, ta vẫn nên kính 

trọng Phật tính trong họ như Phật đã từng làm. 
Phật với tâm đại bi vô ngại, 
Trong hữu tình thấy tánh Như Lai, 
Sao không kính trọng tánh này, 
Ở trong tất cả muôn loài chúng sinh? 
(đoạn 126-7) 
 
III. KẾT LUẬN: LỢI ÍCH CỦA NHẪN 

NHỤC 
Nhẫn nhục đem lại nhiều lợi ích ngược lại với 

những tai hại của giận dữ. Ngược với tâm sân là 
tâm từ. Nếu sân si làm ta mất ăn mất ngủ, nhan 
sắc xấu xí, bạn bè lánh xa, thì ngược lại, người 
có tâm từ lúc nào cũng vui vẻ, được nhiều lợi 
dưỡng danh dự, chúng sinh ưa gần, nhan sắc 
đẹp đẽ, sống lâu, ít bệnh, chết được sinh cõi 
lành: 

Kết quả làm hữu tình vui sướng 
Là đời này được hưởng vinh quang, 
Đời sau thoát khỏi khổ nàn, 
Hãy luôn ghi nhớ lời vàng chớ quên. 
Trong vòng sinh tử liên miên, 
Sống lâu vô bệnh, dung nhan tuyệt trần. 
Tiếng thơm nhờ đức vô sân, 
Và bao hạnh phúc sánh bằng Luân vương 
(đoạn 133-4) 
Kẻ hung ác dù có bôi bác đánh đập hay giết 

hại ta cũng không thể ném ta vào địa ngục; 
nhưng tâm sân hận có thể trong chớp mắt đưa 
ta thẳng xuống địa ngục: 

Hãy làm cho chúng sinh hoan hỉ 
Như bề tôi phụng thị ác vương 
Ta không đọa bởi vua sân, 
Mà sa địa ngục bởi sân hữu tình. 
(đoạn 130) 
Dù có thương mến ta, bạo chúa cũng không 

thể đem Niết bàn,  hạnh phúc tối thượng mà 
biếu cho ta được. Nhưng nếu tu hạnh nhu hòa 
nhẫn nhục, cứu giúp hữu tình, thì cuối cùng ta sẽ 
đạt được quả vui Niết bàn. 

Và dù bạo chúa hân hoan, 
Cũng không thể biếu Niết bàn cho ta- 
Quả do đức tính nhân hòa, 
Ban vui cứu khổ mọi nhà chúng sinh. 
(đoạn 132) 
Tóm lại, nhẫn điều khó nhẫn chính là tự 

thắng mình. Và tự thắng mình là chiến công 
oanh liệt nhất. Kẻ thù tệ nhất là sân si; kẻ thù 
ngoài không cần diệt cũng tự chết, nhưng nếu 
không tu nhẫn thì sân càng ngày càng phát triển 
đưa đến đọa lạc. 

 
(trích Đường Về của Ni sư Thích Nữ Trí Hải) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      15 

Cuộc Tình nào 
Giữa ngàn phương ảo hoá 
Vi diệu lời bình yên 
Mây trắng về muôn ngả 
Thắp sáng trời Hoa Nghiêm. 
 
Bước đi 
Nguyên sơ hồn sỏi đá 
Nghe trời đất thanh bình 
Đường chim về muôn ngả 
Hướng mặt trời tâm linh. 
 
Quán trọ 
Nghe đời trôi lữ thứ 
Cuộc truy tìm nguyên sơ 
Ngàn năm bên tượng đá 
Ngàn năm bỏ đợi chờ. 
 
Liêu xiêu bóng 
Ngược xuôi đời giả tạm 
Thanh sắc lùa chiêm bao 
Đường xưa, mây trắng nổi 
Chiều xưa, cành hoa lao. 
 
Bóng chiều xa 
Dặm đời chân đá sỏi 
Gót sạm vết đường qua 
Mắt trừng theo bước mỏi 
Sầu rụng bóng chiều xa. 
 
Khản tiếng đời 
Như ta đi bao cuộc 
Sờn vai áo luân trầm 
Dẫu qua bao gầy guộc 
Khản tiếng đời trăm năm. 
 
Nắng tha phương 
Như ta đi bao thuở 
Qua điếm cỏ cầu sương 
Mấy trời mây vụn vỡ 
Đời đọng nắng tha phương. 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018     15 

Dâu bể 
Trải bao mưa nguồn chớp bể 
Người về mấy nẻo phong vân 
Lối cũ nghiêng chiều diễm lệ 
Đá còn tạc dấu trầm luân. 
 
Nhẩm thời gian 
Nắng xuống sân vườn hiu hắt 
Mây nghiêng thềm cũ hoa vàng 
Mây đi, bóng còn ở lại 
Cho đời tính nhẩm thời gian. 
 
Đỉnh sầu 
Giữa đời muôn trùng bận rộn 
Miên man nhịp sóng lao xao 
Từ thuở ngược xuôi bề bộn 
Đỉnh sầu, cát bụi chiêm bao. 
 
Gối đầu 
Hạnh phúc, trăm năm chợt thoáng 
Tình đời, trăm năm chưa khuây 
Mắt xanh loạn màu dâu bể 
Gối đầu lên cuộc tỉnh say. 
 
Rong rêu 
Kết tòa xanh vực núi 
Ngàn năm cánh hạc bay 
Đỉnh cô phong không tuổi 
Hóa thân Phật từ đây. 
 
Thanh âm 
Mười cõi mây tụ lại 
Dìu vợi trời quang âm 
Diệu tâm từ địa đại 
Nghe mười phương thậm thâm. 
 
 Từng sát na 
Từ hằng sa pháp giới 
Chở vô lượng hào quang 
Vô lượng thời gian tới 
Từng sát na Niết Bàn. 

MẶC PHƯƠNG TỬ 
  

ĐƯỜNG MÂY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      16 

“Ta hỏi kiến nơi nào cõi Tịnh 
Ngoài hư không có dấu chim bay 
Từ tiếng gọi màu đen đất khổ 
Thắp tâm tư thay ánh mặt trời.” (Tuệ Sỹ) 
 
Hành nhân hỏi vu vơ, hỏi để mà hỏi, vì hơn 

ai hết Người hiểu rõ Bồ-tát hạnh khởi đi từ thực 
tại khổ đau của con người, của cõi đời này. 
Cách Người dùng chữ cũng đã gián tiếp trả lời, 
“ta hỏi kiến nơi nào cõi Tịnh”. Bỗng dưng tôi 
muốn bật cười, cười cho những hành nhân hiu 
hắt trên con đường Bồ-tát đạo, cười cho chính 
mình, không biết tự lúc nào tâm tư đã hướng 
đến lộ trình vô cùng tận ấy. Ừ thì chờ chú kiến 
kia đi cho hết biên tế vũ trụ rồi về kể lại vậy. 
Có gần Người ta mới càng thấy thú vị ở cái 
‘ngẵng’ trong câu thơ trên, “ngẵng” trong ngôn 
từ, “ngẵng” trong đối tượng để hỏi, “ngẵng” 
như chính đời sống của Người. 

 
“Ngoài hư không có dấu chim bay” 
 
Người đã trả lời rồi đấy! Tìm cõi Tịnh kia 

cũng như tìm những dấu chim bay ngoài hư 
không. Nói có thì trật, mà nói không thì cũng 
sai. Hư không, chim bay, dấu vết là những cụm 
từ mà con người ta có thể hình dung bằng 

tưởng tri, nhưng ghép chúng lại với nhau để chỉ 
về một nơi chốn cụ thể thì cũng như tìm lông 
rùa, sừng thỏ vậy. Hai câu thơ trên minh thị 
cho sự hạn chế của các phạm trù đối đãi: có–
không, được–mất, hỏi–đáp, v.v… mà ở đó triết 
học, thi ca ra đời. Như thế, thế giới của thi ca 
tư tưởng là thế giới của sự đùa chơi với huyễn 
tượng, chiêm bao; thế giới của những thao 
thức, trăn trở rất người. Ở đó, đôi khi câu hỏi 
chính là câu trả lời, và câu trả lời lại chính là 
vấn đề được đặt ra. 

Người đùa vui với những ai đang phát Bồ-đề 
nguyện, tu Bồ-tát hạnh xíu thôi, chứ Người đã 
dạy bằng chính đời sống của một hành nhân 
ngoài 70 tuổi vẫn miệt mài thắp sáng ngọn đèn 
Tuệ. Lời dạy ấy được cô đọng ở hai câu kết: 

 
“Từ tiếng gọi màu đen đất khổ  
Thắp tâm tư thay ánh mặt trời.” 
 
Rõ ràng, từ bóng đêm của vô minh, từ tiếng 

kêu la đau thương của chúng sanh đang lặn 
hụp trong biển khổ sanh tử, mà một hành giả 
đang lần theo ánh sáng Tuệ giác để tự cứu 
mình đã phát bi nguyện “thắp tâm tư thay ánh 
mặt trời”. Hành giả đã không còn chỉ nghĩ cho 
sự an lạc, yên ổn của tự thân, cũng không còn 
than van hay oán trách cõi đời này. Từ tâm tư 
bi luỵ, yếu hèn, mặc cảm tự ti, như gã cùng tử 
trong kinh Pháp Hoa không tin mình có khả 
năng kế thừa gia sản của cha, hành giả đã lấy 
bi tâm ‘rộng độ tất cả chúng sanh là cúng 
dường chư Phật’ để soi sáng cho mình và 
người. 

Con đường Bồ-tát, như thế, không còn dài 
xa với những ai đang mang tâm tư ấy, mà có 
dài xa thì có nghĩa lý gì đâu với những bậc Đại 
Bồ-tát vì lợi lạc của chư thiên và loài người mà 
xuất hiện ở cõi đời này. Phải thế không? 

 
 
 
 
 
 
 

P/S: Vài dòng tản mạn nhân MKT nhận được 
bài thơ Người viết cho chiều nay, dành tặng 
những ai đã, đang và sắp bước đi trên con 
đường ấy. 

Nôi naøo coõi Tònh? 
 

MẶC KHÔNG TỬ 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      17 

            GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
             VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH – EXECUTIVE COUNCIL  
VĂN PHÒNG THƯỜNG TRỰC – STANDING OFFICE    

TÂM THƯ 
 

VỀ VIỆC MUA NHÀ HÀNG REGENT WEST  
4717 W. FIRST STREET, SANTA ANA, CA 92704 LÀM CHÙA MỚI 

         
NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

 
Kính thưa quý Đồng hương Phật tử! 
Chùa Bát Nhã tại 803 S. Sullivan Street có mặt tại Orange County từ năm 1993. Trong suốt quá 

trình hơn 23 năm, Tăng Ni Phật tử đã và đang phục vụ cộng đồng trên phương diện Tôn giáo cũng như 
giáo dục và từ thiện xã hội bằng tất cả thiện tâm và bổn phận của người con Phật.  

Chùa đã mua thêm lô đất bên cạnh từ năm 2009 và đã tiến hành xin phép xây cất chùa mới từ năm 
2010.  Đến tháng 5/2016 chùa có giấy phép chính thức xây cất với kinh phí lúc đầu dự trù 4,5 triệu 
USD nhưng vì kéo dài thời gian hơn 5 năm nên kinh phí xây cất hiện tại đã lên hơn 7 triệu USD.  

Sau đó, Chùa thuê lại nhà hàng Regent West để tiến hành xây cất chùa cũ và may mắn tại đây, chủ 
nhân quyết định bán nhà hàng Regent West cho chùa để làm chùa mới. Chùa Bát Nhã mới tọa lạc tại 
4717 W. First Street, góc đường New Hope. Thành phố Santa Ana cũng đã tiến hành cho phép lập Chùa 
Bát Nhã tại địa điểm mới này. Đây là một cơ sở khang trang, tọa lạc trên mặt tiền đường First (tức 
đường Bolsa nối dài) với diện tích 1.8 Acre, Parking rộng rãi, gần vùng Little Saigon và tiện việc xe 
Bus cũng như đi lại.  Chánh điện có sức chứa đến 500 người, nhà bếp đầy đủ tiện nghi, phòng ăn sạch 
sẽ.     

Vừa rồi, vào ngày 19 tháng 6, Vía Đức Quan Thế Âm Bồ Tát,  chùa tổ chức Ngày Nhập Tự tạm 
thời, Tăng Ni Phật tử tất cả đều hoan hỷ.  

Ngày 19/9/2016, chùa đã hoàn thành thủ tục mua chùa mới và sang lại chùa cũ, và nay đã chính 
thức sinh hoạt tu học tại cơ sở mới này. Đến thời điểm này, chúng tôi rất vui mừng vì đã phần nào thực 
hiện được tâm nguyện xây dựng ngôi Già Lam, làm nơi sinh hoạt tu học theo giáo lý Phật đà cho thế hệ 
con em chúng ta trên đất Mỹ này. 

Tuy nhiên, điều trăn trở của Chùa hiện nay là Chùa còn nợ lại 2,5 triệu USD có lãi suất và chỉ cho 
vay thời hạn ngắn. Trước đó, chùa đã thử vay từ nhiều ngân hàng nhưng chưa có nơi nào chấp nhận. 
Kính mong quý Đồng hương Phật tử hoan hỷ phát tâm hộ trì Tam Bảo cúng dường, hay cho chùa mượn 
không lấy lời, hoặc quý Phật tử cúng dường mỗi tấc đất $200 (để có sự tin tưởng, mọi đóng góp và cúng 
dường đều có Receipt để khai thuế). 

Kính mong quý Phật tử hoan hỷ tận tâm ủng hộ cho Chùa có đủ tài chánh để sớm hoàn lại số nợ đó 
và Chùa sẽ gởi hoàn lại số tiền mà quý vị đã cho mượn trong thời gian sớm nhất. 

 Sự phát tâm cúng dường của quý Phật tử sẽ góp phần vào công tác Phật sự to lớn này được thành 
tựu viên mãn. Cầu nguyện mười phương chư Phật thùy từ gia hộ cho quý Phật tử và bửu quyến thân 
tâm luôn an lạc và vạn sự cát tường như ý. 

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát Ma Ha Tát. 
Nay kính, 

Ngày 15 tháng 9 năm 2016 
Viện Chủ Chùa Bát Nhã 

Hòa Thượng Thích Nguyên Trí  
 

Mọi sự phát tâm cúng dường xin gởi về: 
Hòa Thượng Thích Nguyên Trí 
Bát Nhã Buddhist Temple 
4717 W. 1St St., Santa Ana, CA 92703 
Phone: 1(714)548-4148 Tel:(714)571-0473 
Bank Account #: 325063638819 
Routing #: 026009593 
BANK OF AMERICA 

  803 S. Sullivan Street, Santa Ana, CA 92704 Tel: (714) 571-0473  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      18 

Cùng với thời gian vô cùng tận, không 
gian vô biên tế, cái đẹp cũng tồn tại với một ý 
nghĩa rất bao la mà con người khó có thể khám 
phá cho thật tường tận bằng tri thức của mình. 
Cuộc đời đức Phật là cả một lịch sử hùng tráng 
hướng đến tìm kiếm cái đẹp và xây dựng lý 
tưởng cái đẹp trong cuộc đời. Giáo lí được Ngài 
thiết lập là một hệ thống mỹ học thể nghiệm 
nội tại, có ý nghĩa vô cùng phong phú đối với 
đời sống nhân sinh. Cái sinh động trong hệ tư 
tưởng của Ngài là ở chỗ, từ những gì đạt được 
chính mình, bằng mọi phương tiện Ngài hướng 
đến khai triển cho tất cả cùng được thể nhập. 
Đó là ý nghĩa kỳ diệu của ngón tay chí về cái 
đẹp - vầng trăng. Vầng trăng ấy chính là biểu 
tượng hàm chứa cái chân lý toàn vẹn ý nghĩa 
sống không chỉ cho phạm trù nhân sinh mà còn 
có ý nghĩa cho khắp tất cả vạn hữu trong vũ 
trụ này. Vì vậy, ý nghĩa hiện sinh của ánh trăng 
về chân lí trong đêm thành đạo của ẩn sĩ Sid-
dhattha Gotama không chỉ có ý nghĩa biểu 
trưng ý thức về cái đẹp, mà còn hướng đến xây 
dựng hoàn mãn cái đẹp đối với hoàn cảnh một 
nhân sinh và thiết lập biểu tượng chân lí về 
chánh pháp.Đó là ba ý nghĩa hàm chứa trong 
một sự thể “thành tựu giác ngộ” thông qua 
hình ảnh “vầng trăng” sẽ được khai triển nơi 
đây. 

 
Ý NGHĨA VỀ Ý THỨC CÁI ĐẸP 

Có một điểm đặc biệt mà truyền thống 
Phật giáo ghi nhận là hầu hết những sự kiện 
quan trọng trong cuộc đời đức Phật đều diễn ra 
vào những đêm trăng tròn. Ngài đản sanh vào 
đêm trăng tròn tháng tư, xuất gia và nhập diệt 
vào đêm trăng tròn tháng hai, và đặc biệt điểm 

móc son sáng ngời nhất là sự kiện thành đạo 
vào đêm trăng tròn tháng chạp. Đây phải 
chăng là điểm khơi nguồn cho một hệ tư tưởng 
mới về ý nghĩa chân lí vừa mang giá trị thẩm 
mỹ, vừa mang tính giá trị giải thoát thông qua 
ánh trăng mà ẩn sĩ Siddhattha muốn thiết lập. 

Xét về khía cạnh nghệ thuật, có thể nói 
ánh trăng là hình ảnh toàn vẹn nhất biểu 
tgrưng cho cái đẹp lẫn ý nghĩa hiện hữu.Bao 
giờ trăng cũng là nguồn cảm hứng vô tận đối 
với tâm hồn nghệ sĩ để hướng đến sự sinh động 
trong thế giới nghệ thuật. Ngay cả một dũng 
tướng chỉ quen với chuyện đao binh như Trần 
Hưng Đạo mà cũng không kềm nỗi cái thú 
trước một “bến trăng thanh” để rồi cảm khái: 

“Đêm nghỉ bến trăng thanh 
Bỗng hay đầy thú lạ 
Thơ theo bút tuôn dòng”. 
Nhưng cũng có thể nhìn nhận, chính do sự 

toàn bích không bị chi phối bởi những giới hạn 
của nó mà khiến cho cái cảm thụ chịu sự chi 
phối bởi những giới hạn của con người hình 
thành nên những “khuyết tật” trong tâm thức. 
Có nghĩa là, cũng ánh trăng đó nhưng khi đi 
vào tâm hồn có khi nó làm cho người ta cảm 
thấy tịch liêu hiu quạnh đến ngút ngàn, có khi 
lại gợi buồn khúc chiết miên man, có khi lại tạo 
ra cái bâng khuâng cảm khái sâu xa, có khi lại 
là cái hồn nhiên nhàn nhã…Mà tất cả đó có thể 
đều là những tâm trạng cần đạt tới nơi tâm hồn 
nghệ sĩ thế gian. Bởi đỉnh cao của nghệ thuật 
trần gian được người ta đánh giá như là sự lạc 
mất trong tiếp xúc thẩm mỹ. Và sự lạc mất này 
chính là tiêu chí xác định mức độ say mê hay 
ngay ngất trong nghệ thuật. Giai thoại thi hào 
Tô Đông Pha hiểu nhầm chữ “minh nguyệt” 
trong câu thơ Vương An Thạch tặng là một 
trong những minh chứng cho cái “khuyết tật” 
thẩm mỹ ấy. Đó có lẽ là do ảnh hưởng cái bệnh 
của hồn thi sĩ bị “nàng nguyệt” ám ảnh, mà rõ 
ràng ông cũng đã từng có lần nhầm trong tâm 
thức khi ngắm ánh trăng rằm trên sông Xích 
Bích: “vọng mỹ nhân hề thiên nhất phương”- 
vời trông người đẹp ngập phương trời. 

Và cũng có thể vì cái khuyết tật bởi căn 
bệnh say tình với “nàng nguyệt” mà Lý Bạch đã 
nhào xuống sông để rồi phải ôm trăng mà chết, 
không kịp nhìn nhận sự lạc lầm. 

Có lẽ cũng vì lí do đó mà đức Phật có vẻ 

ÁNH TRĂNG VỚI Ý NGHĨA CHÂN LÝ 

TRONG ĐÊM THÀNH ĐẠO 

 
Thích Tâm Tôn 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      19 

như phản đối tính cách hấp dẫn của mọi hình 
thái nghệ thuật. Theo Ngài, nghệ thuật có ảnh 
hưởng gây cảm xúc và đưa cảm xúc đi xa, gợi 
lên một cảm ứng hoà điệu, làm cho tâm trí khó 
hướng nội. Nó có khuynh hướng khơi dậy các 
mối dục vọng đam mê phấn khích, trong khi 
quan điểm của Ngài là cần làm lắng dịu dục 
vọng. vì thế mà trong Giới học căn bản, đức 
Phật có dạy rằng: “Bất ca vũ, xướng, kỹ; bất 
vãng quan, thính”-không được ca, múa, hát, 
đàn; và cũng không được đi xem, nghe. Tuy 
nhiên, chúng ta cũng thấy đức Phật không phủ 
nhận một cách tuyệt đối tính chất nghệ thuật 
có chiều hướng tích cực như trong kinh Trường 
Bộ. Sau khi nghe một khúc nhạc do nhạc thần 
Càn Thát Bà tên Ngũ Kế biểu diễn, Ngài khen 
ngợi chàng nhạc sĩ ấy về sự hoà điệu giữa 
giọng ca và âm ba trình tấu qua dây đàn bằng 
gỗ vàng Beluva với bài hát xiển dương chánh 
pháp. 

Điều đó có thể ví von rằng, bầu không khí 
luôn cần cho sự sống của con người, nhưng 
mỗi người có một hơi thở khác nhau tuỳ theo 
thể trạng và tâm trạng mỗi người. Cũng vậy, 
cái đẹp của ánh trăng nói riêng và cái đẹp 
trong nghệ thuật nói chung luôn là mọt phần 
tất yếu của cuộc sống. Song nó ảnh hưởng đến 
đời sống như thế nào đều là do thái độ và cách 
cảm thụ ở mỗi người. Cũng ánh trăng đó 
nhưng nó sáng sủa hay tịch liêu, lạc lõng hay 
nồng nàn, buồn hay vui, động hay tịnh…đều 
tuỳ thuộc tâm trạng của mỗi người. Nhưng dầu 
sao cũng đồng tình với quan điểm của Platon- 
một triết gia Hy Lạp cổ đại: “cái đẹp là hào 
quang của chân và thiện”. Đó chính là cái đẹp 
về phong thái nghệ thuật giải thoát ở thiền 
sư.Tức thiền sư bao giờ nhìn về, tâm cũng 
thoát khỏi sự say mê để thể nhập vào nguyên 
lí tịch tịnh sáng soi nội tại mà Phật giáo gọi là 
chơn tâm. Cái chơn tâm ấy chính là điểm mà 
Nguyễn Du hướng đến và được thi vị hoá qua 
ánh trăng: 

“Đạt chân tâm kính quang như nguyệt 
Xử sĩ môn tiền thanh giả sơn”. 
-Tâm người đặng sáng tỏ như trăng 
Trước nhà ẩn sĩ non xanh biết. 
Đó chính là phong thái ngắm trăng của 

người nghệ sĩ Phật giáo. Trước sự huyền ảo của 
trăng, người nghệ sĩ Phật giáo ngắm trăng 
không phải để đưa hồn mình vào sự mê mẫn 
của những thứ sắc màu hấp dẫn đê mê, mà là 
liên tưởng đến cái bình diện của ý thức để nhận 
thấy những cái hão huyền hư ảo, để tìm về với 
cái chân thật của thế giới tự tại ung dung giải 
thoát: 

“A ha trăng nát nửa vừng 
Trải vàng áo rồng bên đường người đi 
Bụi mờ che khuất tà huy 
Phất phơ ảnh mộng bước về ngã không” 
(Hồ Ngạn Ngữ) 
Khi thoát khỏi tầng độ cảm xúc thì rõ 

ràng không còn đòi hỏi phải có một đối tượng 
về một cái đẹp mới cảm thụ được, mà có thể 

tất cả lúc này đều trở nên đẹp và đẹp tyuệt vời. 
Lúc này, chỉ có sự thể nhập hoà điệu trong các 
pháp để hoá thân vào cái vô cùng tận của thế 
giới nhiệm mầu đầy ý nghĩa theo cái nhìn của 
Phật giáo: 

“Trong khoảnh khắc- tìm thấy cái vĩnh 
hằng, 

Thấy thế giới bao la- trong từng hạt cát, 
Trong lòng bàn tay- thấy cái vô cùng tận, 
Và thấy cả bầu trời- trong một đoá hoa.” 
(W. Bleik) 
 
Ý NGHĨA XÂY DỰNG HOÀN MÃN CÁI ĐẸP 
Trong cuộc hành trình đi tìm cái đẹp, nếu 

người nghệ sĩ nhân gian đi theo tiếng gọi xa 
xăm nào đó đồng cảm với những huyết mạch 
thổn thức nơi tâm hồn, thì người nghệ sĩ Phật 
giáo lại hướng về cái thực tại nơi chính nó. 
Nguyên lí đích thực của thực tại này khởi nguồn 
từ một nhân cách mang tính hoàn thiện. Lý 
tưởng thẩm mỹ Phật giáo là ở chỗ “Thành tựu 
giác ngộ”, hay nói theo châm ngôn Hy Lạp là 
“Hãy thành tựu thể tánh của mi”. Trong tiến 
trình xây dựng cái lí tưởng ấy luôn có một sự 
thử thách lớn lao, đó là sự đối đầu đầy cam go 
giữa ý chí, nghị lực, tinh thần đại dũng với 
những vọng tình mê muội. Tất cả đó đều được 
minh chứng bằng quá trình chiến đấu nội tại để 
thành đạo của đức Phật. Minh chứng đó chúng 
ta cũng có thể liên tưởng thông qua sự hiện 
hữu của ánh trăng trong quá trình hoàn thiện 
giá trị thẩm mỹ trong nó. Đây là ý nghĩa của 
năng lực vận hành đi lên của hình ảnh ánh 
trăng, hay chính là năng lực hoàn thiện Thánh 
quả từ mọt chúng sanh. 

Nếu mặt trời luôn y nhiên tự tại, không có 
một loại sinh thành nào; thì trái lại mặt trăng 
là một tinh tú có đầy có vơi, một tinh tú hiện 
hữu tuân theo định luật sinh thành chung của 
các pháp. Cũng như loài người, mặt trăng có 
một lịch sử cảm động vì sự suy giảm của nó 
như một tất yếu của đặc tánh luân hồi. Sự biến 
lặng của trăng vào bóng tối không phải là vĩnh 
viễn. Tự bản chất nó phục sinh nhờ năng lực 
vận hành của riêng nó. Đó là biểu trưng cho 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      20 

năng lực giải thoát nhân sinh được phát huy 
trong vòng luân chuyển bằng năng lực chính 
mình. Sự phản hồi bất tuyệt về hình tướng 
nguyên thuỷ tròn đầy của trăng chính là biểu 
tượng của quá trình “Thành tựu thể tánh” một 
cách viên mãn. Như vậy, thì ra chính vòng 
tuần hoàn không dứt ấy làm cho mặt trăng trở 
thành tinh tú của nhịp điệu sống vô cùng sinh 
động. Những tuần trăng là biểu hiện cho những 
quá trình sống tiến triển thăng hoa của nhân 
sinh vũ trụ mà đức Phật chính là điển hình 
tuyệt đối nhất. 

Ánh sáng của trăng tròn không rực rỡ 
chợt choé bừng lên như một tia chớp, và cũng 
không chói lọi gay gắt như ánh sáng mặt trời 
giữa trưa, nhưng nó có thể soi tỏ cả càn khôn 
vũ trụ. 

“Nguyệt bạc vừng xanh, soi mọi chỗ thiền 
hà lai láng; 

Liễu mềm hoa tốt, ngất quần sanh tuệ 
nhật sâm lâm”. (Trần Nhân Tông) 

Sự giác ngộ hay thành đạo của đức Phật 
không bộc phát một cách bất ngờ như tia chớp 
cắt ngang một vầng mây ám, mà là một quá 
trình xua tan tất cả những ngăn ngại mê mờ, 
để cuối cùng là sự tự soi sáng và chiếu tỏ 
muôn phương; và thế là màn vô minh biến 
mất, tựa “khi ánh sáng xuất hiện thì bóng tối 
tự tan dần”. Theo lời tường thuật của đức Phật 
trong Kinh Trung Bộ (MN-36), ta thấy rằng sự 
kiện giác ngộ của đức Phật kéo dài suốt ba 
canh. Điều này phù hợp với Ngài xác định 
“Giáo lí của Ngài theo tiến trình tuần tự, không 
có sự thể nhập đột ngột tự phát của tri kiến; ví 
như bờ biển không đột ngột sâu xuống mà cứ 
tuần tự xuôi dần”. 

Như vậy, ta có thể hình dung ra sự giác 
ngộ của đức Phật kéo dài trong nhiều giờ khắc. 
Với tâm trí cực kì minh mẫn, mọi khả năng trí 
tuệ của Ngài được điều động và tập trung lại 
vào cùng một thời điểm, để rồi toả sáng như 
ánh trăng. Không có gì gọi là “xuất thần” trong 
sự giác ngộ này cả, vì đó không phải là một 
trạng thái ở ngoài tự thân hay mê mẫn tâm trí. 
Cách tìm cầu trạng thái này của đức Phật cũng 
không phải là sự mò mẫn mù quáng trong đêm 
tối. Ngài biết thật chính xác đối tượng nào cần 
hướng đến. Ngài nhìn thẳng vào thực trạng 
(Khổ đế) của cuộc đời, tìm nguyên nhân (Tập 
đế), rồi xác định con đường hướng đến (Đạo 
đế). Như vậy, đó phải là cả một quá trình của 
sự vận hành năng lực trí tuệ để cho nguồn 
sáng chân lí toả chiếu diệu dụng như ánh trăng 
vào đêm thành đạo. 

Sự giác ngộ ấy còn tiến xa hơn nữa để 
khai triển cái tri kiến ra nhiều lĩnh vực nhận 
thức mới. Cái tri kiến Ngài khám phá bên ngoài 
cùng với tuệ giác tinh hoa ở nội tâm chan hoà 
như những khối pha lê đúc kết thành một giáo 
pháp tinh anh như vầng mặt nguyệt. Trong 
ánh hoà quang sáng ngời của sự giác ngộ, một 
hệ tư tưởng mới được tạo nên từ những yếu tố 
mới và cũ hoà đồng một cách vi diệu, và cuối 

cùng vượt hẳn lên mọi tri kiến để trở thành 
chân lí phổ quát soi tỏ vạn hữu. 

Truyền thống Phật giáo nguyên thuỷ cho 
rằng, sự đắc quả vô thượng giác ngộ của đức 
Phật đã biến Ngài từ một nghệ sĩ thành một 
nhà tư tưởng và cuối cùng vượt hơn tất cả để 
trở thành người chứng đạt chân lí. Điều hi hữu 
là dònặot tưởng sáng tạo của đức Phật chứng 
tỏ vẫn tiếp diễn ngay cả sau khi Ngài giác ngộ. 
Đó là ý nghĩa diễn tiến liên tục của nguồn sáng 
ánh trăng biểu trưng cho giá trị tồn tại vĩnh 
hằng của chân lí được đức Phật thể nghiệm. 
Chân lí ấy là nguyên lí vận hành vô hạn khắp 
không gian và không thay đổi cùng thời gian, 
được Nguyễn Du ta thán: 

“Nguyên dạ không đình nguyệt mãn thiên, 
Y y bất cải cựu thuyền quyên”. 
-- Sân vắng đầu năm trăng sáng khắp, 
Vẫn y nhiên tại đẹp nguyên màu. 
Và cái chân lí ấy cũng được nhà thơ thiền 

hiện đại tự hoá điên Bùi Giáng gợi hỏi gả “Cùng 
tử” đang lang thang trong cuộc đời này: 

“Em về mấy thế kỷ sau, 
Nhìn trăng có thấy nguyên màu ấy 

không.” 
Nếu ánh sáng của mặt trăng là sự hợp 

nhất của những gì huyền diệu tự nhiên, xua tan 
sự u tịch của đêm trường, lan rộng bao trùm 
khắp muôn loại; thì ánh sáng hào quang dịu 
vợi của đức Phật lại toả soi khắp bản thể vô 
biên, làm tan biến mọi tối tăm của bao cực 
đoan quan kiến nơi tâm hồn nhân loại. Thật là 
toàn mỹ biết bao khi hai vầng sáng nội tại và 
ngoại tại cùng chan hoà nhịp nhàng trong 
nguồn sáng vô tận, khiến cho toàn thể sâu 
thẳm của cuộc đời đều được khai sáng một 
cách tuyệt vời nhất: 

“Thử phong, thử nguyệt, dữ thử nhân; 
Hợp thành thiên hạ tam kì tuyệt.” 
(Trần Anh Tông) 

 
Ý NGHĨA THIẾT LẬP CHÂN LÍ CHÁNH PHÁP 

Tư tưởng không thể hoàn mãn mà không 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      21 

có sự hỗ trợ tối thiểu của ngôn ngữ biểu tượng. 
Để đi vào thuyên giải biểu tượng, không chỉ có 
nương vào những phương tiện liên hệ trong vũ 
trụ, cũng như ý nghĩa cũa ngôn từ mà còn bằng 
cả thể nghiệm về nó. Ý nghĩa của biểu tượng là 
cái mà trong đó ta đối diện với sự thật một 
cách cần thiết để hướng tới nắm bắt thực tại 
tính được chỉ rõ trong chúng. Do đó, thể 
nghiệm biểu tượng là mọt tát yếu căn bản giúp 
chúng ta trưởng thành sự chân thật. 

Nếu ngôn từ có thể chuyển tải toàn vẹn 
mọi sự thể ở thế gian này, thì có lẽ sẽ không 
còn một hình tượng nào được xem là biểu 
tượng của những gì cao tột nữa. Phải chăng, 
chính sự giới hạn của ngôn ngữ ấy mà mọi 
pháp đều còn hiện hữu một cái gì đó huyền bí 
của riêng mình. Để khám pha những miền 
huyền bí vi diệu, phần còn lại là đi tìm sự thật 
bằng nguồn tâm thức lắng đọng vượt ra ngoài 
ngôn ngữ. Vì vậy mà đức Phật tuyên bố: “Nhất 
thiết Tu-đa-la giáo như tiêu nguyệt chỉ”-tất cả 
Kinh Phật thuyết chỉ là ngón tay chỉ mặt trăng 
mà thôi. Đó chính là giá trị của sự tịch nhiên 
tĩnh lặng mà đức Phật thể nhập được ở bản thể 
tịnh minh dưới ánh trăng của đêm thành đạo 
để rồi tiến tới hình thành tư tưởng biểu tượng 
cho chân lí. 

Tiêu chí của sự kết tinh những vầng trăng 
tri kiến giác ngộ trong thiền học chính là: “Bất 
lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền, trực chỉ 
nhân tâm, kiến tánh thành Phật”. Phương thức 
ấn chứng ấy điển hình ở sự bắt đầu từ cái mĩn 
cười của Ngài Ca Diếp khi đức Phật đưa cành 
hoa sen lên giữa hội chúng tại Linh Sơn. Và 
phải chăng cũng bởi cái “khuyết tật” của ngôn 
ngữ “hữu tự” chính thiền học tĩnh giác ấy mà 
tiểu thuyết gia Ngô Thừa Ân dựng lên cái nạn 
cuối cùng của thầy trò Đường Tăng trên sông 
Thông Thiên Hà trong Tây Du Ký. Vì cho ràng 
thầy trò Tam Tạng đã chứng quả nên A-Nan và 
Ca-Diếp truyền cho Vô Tự Chân Kinh (Bất thu-
yết nhất ngữ) mà Phật đã tuyên bố lúc cuối 
cuộc đời: “Suôt 49 năm, Như Lai không nói một 
lời”. Thấy Kinh “ vô tự” Tam Tạng đổi lại Kinh 
“hữu tự”. Vì không thực hiện lời hứa hỏi về 
nguyên thuỷ kiếp rùa cho rùa thần Thuỷ 
Nguyên, nên thầy trò Tam Tạng bị hất cả 
xuống sông, làm cho tất cả Kinh “hữu tự” bị 
ướt. Kinh ướt phải phơi, khi phơi Kinh thì trang 
cuối bị dính vào đá bóc không ra, và bộ Kinh 
thiếu phần kết. Thiếu phần kết nên Kinh “hữu 
tự” trở thành Kinh “vô tự”. Thế là cái nghiệp 
chấp danh tự được giải quyết xong và thầy trò 
Tam Tạng không còn gặp tai nạn nữa. 

Đó cũng là cái chết mà Trần Nhân Tông 
tỉnh giác trong bài Hữu Cú vô Cú: 

“Hữu cú vô cú 
Tự xưa tự nay 
Quên trăng ngắm ngón 
Chết đuối trên bờ.” 
Ánh trăng được xem như là biểu tượng 

của sự tĩnh lặng (vô ngôn) hay là cái thể của 
chân lí. Đối với Bồ Tát, im lặng là đặc tính của 

sự tỉnh giác: “Im lặng là sanh địa quyền năng, 
im lặng đồng nghĩa với quyền năng tối thượng”. 
Khi đạt đến sự im lặng, tức là đạt đến đỉnh cao 
của sự hợp nhất giữa con người và thực tại tính 
xã ly: 

“Ngồi trong vườn nguyệt lộ 
Hôn một màu trăng non, 
Nghe lòng vui cười rộ 
Chạy băng đồi vô ngôn”. 
(Quảng Hạnh) 
Tất cả mọi sự chấp thủ dù là tích cực hay 

tiêu cực đều là mê lầm. Chính vì chấp thủ mà 
phải bị giam hãm mãi, giống như một con nhện 
tự giam mình trong màng lưới do chính mình 
kết nên. Vượt khỏi mọi sự bám víu chính là 
trạng thái siêu thoát của nguyên lí vô thức tịch 
tĩnh trong thiền học, hay còn gọi là trạng thái 
Ba-La-Mật mà Phật giáo hướng tới. đạt đến đó 
tức là đã thể nhập cùng ánh trăng chân lí giữa 
bến miền an nhiên tịch tịnh vô biên: 

“Một thân nhàn nhã dứt muôn duyên 
Hơn bốn mươi năm những hão huyền, 
Nhắc bảo các người đừng gạn hỏi 
Bên kia trăng gió rộng vô biên”. 
(Pháp Loa) 
Và cái miền “Bên kia trăng gió rộng vô 

biên” ấy được phát hoạ qua bức tranh thiền sư 
Siddhattha đang ngồi an tịnh, hồn nhiên với đôi 
mắt lim dim thư thái hướng về ánh trăng chiếu 
sáng xa xa nơi phương trời, như gợi nơi tâm ta 
một niềm hân hoan thanh nhàn tự tại. 

 
Cuối cùng, cũng vào đêm trăng tròn tĩnh 

lặng giữa rừng Sala, đức Phật đã ân cần di giáo 
cho toàn thể đệ tử với những lời giáo huấn thiết 
tha như gởi lại tất cả tâm huyết của cuộc đời 
mình: “Khi nói tới chân lí, Như Lai không hề có 
bàn tay nắm chặt của người Thầy còn muốn giữ 
lại điều gì.” Thế nên chân lí đã được Ngài thi 
thiết và khai triển sáng ngời ở thế gian như 
biểu tượng vầng mặt nguyệt tròn đầy tỏ soi. 

Thời gian cứ trôi qua, mọi thứ đều đã, 
đang và sẽ nhạt nhoà trong lớp bụi của nó, chỉ 
có viên ngọc bích toàn chân giải thoát là vẫn 
mãi toả sáng rạng ngời với muôn thuở. Mặc 
dầu đức Phật đã tịch diệt từ lâu, song chúng ta 
vẫn còn thấy Ngài như vẫn gần gũi với chúng 
ta, tiếng nói của Ngài vẫn còn vang vọng bên 
tai ta, khẽ bảo ta đừng lìa xa sự phấn đấu, hãy 
bình tĩnh mà đối phó với vọng tình, hãy nhìn 
thẳng vào cuộc đời để nhận ra những cơ hội lớn 
hơn, tự rèn luyện mình trở thành một nhân 
cách trác tuyệt, một chân thiện mỹ trong cuộc 
đời. Thông qua ý nghĩa thành đạo, ướt mong 
sao tất cả đều biết phấn đấu để tự hoàn thiện 
mình trở thành một hiện hữu mang đủ ý nghĩa 
của cái đẹp và xa hơn nữa là để làm biểu tượng 
cho cuộc đời này. Đó cũng là những gì mà 
người viết muốn thông quấnh trăng để làm tiêu 
đề dẫn đạt ý tưởng trong đêm thành đạo của 
đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni chúng ta. 

 
Thích Tâm Tôn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      22 

Sự xuất hiện của thế giới là một chủ 
đề lớn và căn bản của mọi triết học, khoa học, 
và tôn giáo. Thế giới có hiện hữu hoàn 
toàn khách quan hay không? Nếu nó là hoàn 
toàn khách quan thì con người phải vĩnh 
viễn chạy theo sau nó, bị hạn cuộc trong 
những định luật vật lý và tâm lý của nó và 
không có cách gì để tự do, giải thoát. Có 
lẽ chúng ta phải chờ đến tận thế, sự diệt mất 
của thế giới khách quan, chúng tamới thoát 
khỏi thế giới, mới tự do được. Dầu cho thế 
giới là khách quan, với tâm thức của mình, tâm 
thức đã đưa con người thành sinh vật thuộc 
loại cao nhất của vũ trụ, liệu tâm thức ấy có 
thể tự do, giải thoát khỏi thế giới hữu hạn 
và vô thường này hay không? 

Trong những bài này chúng ta sẽ tìm 
hiểu vấn đề ấy qua kinh Lăng-già, bản dịch 
tiếng Hán của Tam tạng Pháp sư Thật-xoa-nan
-đà (?-718). Cũng cần nói thêm, kinh Lăng-già 
là một cuốn kinh quan trọng của Phật giáo Đại 
thừa, mà Phật giáo Nepal đã liệt vào trong chín 
bộ kinh làm cột trụ cho Phật giáo Nepal. 

Như những kinh Đại thừa, tất cả mọi 
sự xuất hiện đều từ và trên một nền tảng, tạm 
thời hiện hữu nơi nền tảng ấy và rồi tan biến 
trong nền tảng ấy. 

Nền tảng ấy là tánh Không, Pháp thân của 
chư Phật. Như Lai tạng, Phật tánh, Chân như… 
Ở đây, chúng ta nêu lên những từ chỉ nền tảng 
ấy từ kinh Lăng-già. Theo kinh Lăng già, nền 

tảng ấy là “pháp Không,” “Pháp thân,” “Như Lai 
tạng,” “Chân như,” “Niết-bàn,” “Viên thành 
thật tánh,” “Tự giác thánh trí,” “Đại thừa quang 
minh,” “thân Như Lai,” “A-lại-da vô sai biệt”… 

Nền tảng ấy là cái chẳng sanh diệt và các 
tướng xuất hiện là có sanh diệt: “Sanh diệt là 
thức, chẳng sanh diệt là trí. Có tích tập tướng 
là thức, không tích tập tướng là trí. Bám 
tướng cảnh giới là thức, không bám tướng cảnh 
giới là trí. Ba hòa hợp tương ưng mà sanh là 
thức, vô ngại tương ưng tự tánh là trí”. 
(phẩm Vô thường, thứ 3) 

Nền tảng ấy là “tạng thức Như Lai 
tạng này bản tánh thanh tịnh. Thế nên Bồ-tát 
muốn đắc pháp thù thắng phải nên tịnh 
hóa danh tướng của tạng thức Như Lai tạng. 
Đại Huệ! Nếu không có Như Lai tạng (làm nền 
tảng cho) danh tướng của tạng thức thì không 
có sự sanh diệt (của tạng thức)” (phẩm Sát-na, 
thứ 6). 

Nền tảng ấy được gọi là Niết-bàn hay tánh 
Không: “Phật bảo Đại Huệ: Tất cả tập khí tà 
kiến bản chấtcủa thức, của tạng thức, ý, ý 
thức và các thức (giác quan) được chuyển 
hóa hết, Ta và chư Phật gọi đó là Niết-bàn, tức 
là cảnh giới tánh Không của tất cả các 
pháp” (phẩm Tập tất cả pháp, thứ 2). 

Nền tảng ấy là Như như, Chánh trí, 
không phân biệt nên không sanh diệt; so 
với tạng thức hay vọng tâm là phân biệt, và do 
đó, là sanh diệt: “Danh kia tướng kia rốt 
ráo không có gì, chỉ là vọng tâm đắp đổi phân 
biệt. Quán sát như vậy cho đến cái biết 
(do phân biệt) diệt mất, đó gọi là Như Như. Đại 
Huệ! Tướng Như Như là chân thật quyết định, 
nền tảng rốt ráo. Ta cùng chư Phật tùy 
thuận chứng nhậptướng như thật ấy mà khai 
thị diễn nói. Nếu có thể tùy thuận hiểu ngộ, lìa 
đoạn lìa thường, chẳng sanh phân biệt, nhập 
vào tự chứng, ra khỏi cảnh giới ngoại 
đạo và Nhị thừa, đó gọi là Chánh trí” (phẩm 
Sát-na, thứ 6). 

Tóm lại, nền tảng là cái chẳng sanh chẳng 
diệt, là trí vô phân biệt, đó là tự giác thánh 
trí hay Niết-bàn của chư Phật. Và cái thức 
là phân biệt, là sanh diệt, là tích tập tướng và 
bám tướng; chính cái thức đã tạo ra sanh 
tử, sanh diệt, chia cắt, phân mảnh, xung đột, 
nhưng thật ra là hư vọng, như “hoa giữa hư 
không, như huyễn, như mộng…” Nhưng 

NỀN TẢNG CỦA SỰ XUẤT HIỆN THẾ GIỚI  
 

Nguyễn Thế Đăng 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      23 

thức phân biệt và hư vọng này luôn luôn có 
nền tảng là trí, là “chân tướng tạng thức thì 
không sanh diệt”, là “tạng thức Như Lai 
tạng này bản tánh thanh tịnh.” Sanh tử như 
huyễn luôn luôn xuất hiện trên nền tảng Niết-
bàn bản tánh thanh tịnh và biến mất vào đó, 
như hoa giữa hư không xuất hiện trên nền 
tảng hư không vốn thanh tịnh và tan mất 
trong hư không. 

Chủ đề chính của kinh Lăng-già là tất cả 
do tâm thức mà hiện ra:  

 
Thân, tài sản, nhà cửa  
Đều duy tâm ảnh hiện  
Phàm ngu không thể biết  
Khởi chấp có chấp không  
Cảnh giới chỉ là tâm  
Lìa tâm không thể đắc. 
Cho nên, để giải thoát khỏi sanh 

tử phải giải thoát nguyên nhân tạo ra sanh tử, 
đó là thức phân biệt hư vọng đã tạo nên sanh 
tử hư vọng này, gọi là “chuyển thức (phân 
biệt) thành trí (vô phân biệt)”:  

Vô tác nên vô sanh  
Có pháp, nhận sanh tử  
Rõ thông, thảy như huyễn  
Với tướng, không phân biệt. 
 
Kinh Lăng-già khởi đi từ sự xuất hiện và 

biến mất rồi lại xuất hiện của Đức Phật và đại 
chúng. Chính sự biến mất này đã khiến vua 
loài Dạ-xoa là La-bà-na khai ngộ. Đây là sự 
việc xảy ra trong phẩm thứ nhất, Vua La-bà-na 
xin thỉnh: “Bấy giờ Thế Tôn dùng lực thần 
thông, ở trong núi ấy, lại hóa ra vô lượng núi 
báu, đều dùng trăm ngàn vạn ức thứ quý 
báu của chư thiên mà trang nghiêm. Trên mỗi 
mỗi núi đều có thân Phật hiện. Trước mỗi Phật 
đều có vua La-bà- na và chúng hội. Tất cả các 
cõi nước trong mười phương đều hiện trong đó, 
trong mỗi cõi nước đều có Như Lai, trước 
mỗi Đức Phật đều có vua La-bà-na cùng quyến 
thuộc, mỗi mỗi đều có Bồ-tát Đại Huệ thỉnh hỏi 
Phật khai thị cảnh giới trí tự chứng. Dùng trăm 
ngàn âm thanh vi diệu nói xong kinh này, Phật 

và chư Bồ-tát biến vào hư không.” Sự xuất 
hiện, thậm chí kỳ diệu, đến mức độ sự sự vô 
ngại này, là sự xuất hiện của “tự tánh tâm 
pháp tạng,” như những câu kệ đều tiên của 
kinh nói ở trước đoạn kinh trên: Tự tánh tâm 
pháp tạng Vô ngã lìa kiến dơ Chỗ biết 
của chứng trí Nguyện Phật tuyên nói cho… Khi 
Phật và đại chúng biến vào hư không, vua La-
bà- na tự thắc mắc: 

“Vua La-bà-na tự thấy chỉ còn thân mình 
trong cung, bèn khởi suy nghĩ: Người thấy 
những sự việc vừa rồi là ai? Ai là người thấy? 
Phật và thành, rừng núi báu, các vật như thế 
bây giờ ở đâu? Hay là nằm mộng? Hay là ảo 
ảnh? Hay giống như thành Càn-thát-bà? Hay 
do nhặm mắt thấy? Hay là sự mê lầm do sóng 
nắng? Hay là như trong mộng, con của người 
nữ bằng đá? Hay như ngọn đuốc quay mà thấy 
thành vòng lửa?. 

Lại nghĩ: Tánh của tất cả các pháp đều 
như thế, chỉ là cảnh giới của tự tâm phân biệt. 
Kẻ phàm phu mê lâm không thể hiểu rõ. 
Không có người thấy cũng không có cái được 
thấy; không có người thuyết cũng không có cái 
được thuyết. Thấy Phật nghe pháp đều là phân 
biệt. Hướng theo cái được thấy như vậy 
thìchẳng thể thấy được Phật. Chẳng khởi phân 
biệt tức là thấy Phật. 

Khi ấy, vua Lăng-già bỗng dưng khai ngộ, 
lìa các nhiễm ô, chứng duy tự tâm, trụ vô phân 
biệt. Do sức những thiện căn được trồng từ 
xưa, ông được cái thấy cái như thật đối với tất 
cả các pháp, có thể dùng tự trí quán sát một 
cách khéo léo, xa lìa vĩnh viễn mọi so lường tà 
kiến. Trở thành một bậc thầy trong những 
người tu hành, có thể hiện đủ thứ thân, thông 
suốt các phương tiện, khéo biết các địa và 
cách vượt lên các địa. Thường thích xa lìa, 
tâm, ý, ý thức, cắt đứt ba kiến tương tục, 
lìa chấp trước của ngoại đạo. Bên trong tự ngộ, 
nhập vào Như Lai tạng, hướng đến Phật địa”. 

Nhờ tư duy thiền định về sự xuất hiện và 
biến mất, vua Dạ-xoa đã ngộ “duy tự tâm, trụ 
vô phân biệt,” nghĩa là đã vào địa, vào Như Lai 
tạng, vào Pháp thân, vào nền tảng bất 
động của mọi sự xuất hiện… để tiến lên 
đến giải thoát và giác ngộ. Đoạn kinh nói tiếp: 
“Ông bỗng nghe giữa không trung và trong 
cung điện đều phát ra tiếng nói: Hay thay, đại 
vương. Như chỗ ông học, các người tu 
hành cũng phải học như thế, phải thấy như 
thế. Tất cả chư Như Lai cũng thấy như thế.” 

Đây là cái thấy căn bản của một Bồ-
tát nhập địa, nhập vào Pháp thân của chư 
Phật, “nhập vào Như Lai tạng.” Gọi là căn 
bản vì mở rộng và đào sâu vào cái thấy ấy sẽ 
đưa đến giải thoát và giác ngộ. “Bấy giờ Thế 
Tôn biết vua Lăng-già sẽ chứng ngộ Vô sanh 
pháp nhẫn nên thương xót, bèn hiện thân, 
khiến các sự hóa hiện trở lại như cũ.” 

 

Nguyễn Thế Đăng 
(Nguồn: Thư Viện Hoa Sen) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      24 

.TIỂU SỬ HÒA THƯỢNG THÍCH THIỆN HOA 

(1918 - 1973) 
  

Soạn giả Thích Thắng Hoan 
  

I.- VÀO ĐỀ: 
      Phật Giáo Việt Nam gắn liền 
với vận mệnh đất nước như bóng 
với hình như vang với tiếng trong 
những thăng trầm vinh nhục. Sự 
thăng trầm của đất nước không 
kém phần ảnh hưởng sâu đậm 
với sự thịnh suy của Phật giáo 
Việt Nam. Đất nước Việt Nam 
thời nào cũng có những anh 
hùng cái thế để giữ nước non 
nhà thì Phật Giáo Việt Nam thời 
nào cũng có những danh tăng 
xuất chúng để truyền đăng tục 
diệm. 
      Trong thời kỳ nô lệ Pháp 
quốc, đất nước Việt Nam đã có 
những nhà cách mạng cứu quốc 
thì Phật Giáo Việt Nam cũng có 
những bậc Thạch Trụ siêu phàm 
đứng ra vận động chấn hưng. 
Riêng trong phong trào chấn hưng Phật Giáo 
Việt Nam, các bậc Long Tượng tiếp nối ra đời 
làm sáng ngời lịch sử Phật Giáo phục hưng, 
nhất là trong thời kỳ cận đại, những tấm 
gương sáng chói của phong trào phục hưng 
trong đó có Hòa Thượng Thích Thiện Hoa. Hòa 
Thượng là người xuất thân từ miền tây Nam Bộ 
sông nước hữu tình, có học lực, có tài cao, có 
chí lớn, có đức tánh hiền hòa điềm đạm, sống 
bình dị thân thương, nhiệt tình yêu nước mến 
đạo, linh động hòa hợp dung thông cho đại sự 
và nhờ đó Phật Giáo Việt Nam từ đấy trở nên 
sáng ngời khắp bầu trời miền Nam. 
 
II.- VỀ THÂN THẾ: 
      Hòa Thượng Thích Thiện Hoa con nhà gia 
giáo thuộc hạng trung lưu, trong gia quyến ai 
nấy đều theo đạo Phật. Hòa Thượng húy là 
Trần Thiện Hoa, pháp danh là Thiện Hoa, hiệu 
là Hoàn Tuyên, sanh ngày 07 tháng 08 năm 
Mậu Ngọ (1918), tại làng Tân Qui (sau đổi tên 
là An Phú Tân), huyện Cầu Kè, tỉnh Cần Thơ 
(sau đổi tên là tỉnh Trà Vinh). Hòa Thượng là 
con út (thứ chín) trong gia đình tám anh chị 
em. Vì quy y Phật Giáo từ thuở ấu thơ, Hòa 
Thượng lấy pháp danh làm thế danh, cho nên 
mới có tên là Trần Thiện Hoa.  Thân phụ là cụ 

ông Trần Văn Thế pháp danh 
Thiện Huệ, thân mẫu là cụ bà 
Nguyễn Thị Sáu pháp danh Diệu 
Tịnh. Toàn thể gia đình của Hòa 
Thượng đều quy y với Tổ Chí 
Thiền chùa Phi Lai ở núi Voi, tỉnh 
Châu Đốc. Pháp danh Thiện Hoa 
là Tổ đặt cho Hòa Thượng. 
      Sau khi thân phụ quá cố, 
Hòa Thượng theo thân mẫu đi 
chùa Phước Hậu, làng Đông Hậu, 
huyện Trà Ôn, tỉnh Cần Thơ làm 
lễ kỳ siêu bảy tuần thất cho cha, 
sau đó Hòa Thượng quyết tâm 
xin mẹ cho ở lại chùa Phước Hậu 
xuất gia và được cụ bà đồng ý, 
năm ấy Ngài mới được 7 tuổi. 
Tiếp đến Hòa Thượng được gởi 
tới chùa Đông Phước, làng Đông 
Thành, huyện Cái Vồn (hiện giờ 
là huyện Bình Minh), tỉnh Cần 

Thơ theo tu học với Tổ Khánh Anh và được Tổ 
đặt cho pháp hiệu là Hoàn Tuyên. 
      Trong gia đình chẳng những một mình Hòa 
Thượng xuất gia, mà trước đó vài năm người 
chị thứ bảy đã xuất gia lúc 17 tuổi chính là Sư 
Bà Thích Nữ Diệu Kim, trụ trì chùa Bảo An tại 
tỉnh thành Cần Thơ. Người anh thứ tám đồng 
thời xuất gia với Tổ Khánh Anh được Tổ đặt cho 
pháp danh là Tịnh Tâm (có chỗ gọi là Thiện 
Tâm), pháp hiệu là Hoàn Tâm cùng họ Hoàn 
với Hòa Thượng Thiện Hoa, trụ trì chùa Phật 
Quang tại rạch Bang Chang, xã Thiện Mỹ, 
huyện Trà Ôn, tỉnh Cần Thơ. Tiếp theo người 
anh thứ năm cũng xả tục xuất gia với pháp 
danh là Thiện Minh, trụ trì chùa Linh Quang tại 
Rạch Sung, Trà Ôn. Sau này lại cũng có những 
người cháu kêu Hòa Thượng bằng chú như Tịnh 
Nghiêm, Tịnh Thuận và kêu bằng cậu như Bửu 
Châu, Hoàn Phú cũng lần lượt xuất gia. Có thể 
nói rằng đây là một gia đình có nhiều người 
xuất gia hạng nhất trong vùng. 
 
III.- THỜI KỲ TU HỌC: 
      a)- Tham Học Các Trường Gia Giáo: 
      Sau khi cầu pháp với Tổ Khánh Anh, Hòa 
Thượng được Tổ dẫn theo cho tham học với các 
lớp Gia Giáo là những nơi mà Tổ được mời 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      25 

giảng dạy, khởi đầu từ lớp Gia Giáo chùa Đông 
Phước và sau cùng là lớp Gia Giáo chùa Long 
An. Về chùa Long An ở  Đồng Đế, huyện Trà 
Ôn, Tổ Khánh Anh lãnh chùa nầy vào năm 
1931 và khai giảng lớp Gia Giáo tại đây. Lúc ấy 
Hòa Thượng mới có 14 tuổi và nhập chúng tu 
học nơi lớp Gia Giáo nói trên được 3 năm. 
      b)- Tham Học Phật Học Đường Lưỡng 
Xuyên: 
      Để đạt chí nguyện cao cả trên con đường 
hoằng pháp lợi sanh của một tu sĩ, vào năm 
1935, nhân Phật Học Đường Lưỡng Xuyên khải 
giảng vào đầu mùa hạ, Hòa Thượng được Tổ 
Khánh Anh cho theo tòng học nơi Phật Học 
Đường này, bấy giờ Hòa Thượng đã được 17 
tuổi và ngay năm ấy Hòa Thượng thọ giới Sa Di 
tại Phật Học Đường nói trên. Sau khi mãn khóa 
lớp Sơ Đẳng 3 năm, với ý chí hiếu học và óc 
cầu tiến, Hòa Thượng cùng một số Tăng sinh 
khác được Ban Giám Đốc Phật Học Đường 
Lưỡng Xuyên chấp thuận giới thiệu ra Huế tiếp 
tục tu học theo sở cầu. Thế là năm 1938, Hòa 
Thượng được ra Huế tu học, lúc đó Ngài 20 
tuổi. Cùng đi với Hòa Thượng ra Huế gồm có 
sáu Tăng sinh khác như, Hòa Thượng Thiện 
Hòa, Hiển Thụy, Hiển Không, Chí Thiền, Bửu 
Ngọc, Giác Tâm. 
      c)- Tham Học Phật Học Đường Báo Quốc: 
      Sau khi ra Huế, Hòa Thượng cùng sáu Hòa 
Thượng khác tòng học tại Phật Học Đường Tây 
Thiên hai năm. Kế đến quý Hòa Thượng vào 
chùa Long Khánh, Qui Nhơn tham học Phật 
Pháp với Tổ Phước Huệ ở chùa Thập Tháp hết 
một năm tròn. Sau đó quý Hòa Thượng lại trở 
ra Huế lần nữa tham dự lớp học tại Phật Học 
Đường Báo Quốc ngót bốn năm. Đến năm 
1945, Phật Học Đường Báo Quốc dời đến Tòng 
Lâm Kim Sơn và lớp học tại đây vừa mãn một 
năm thì chiến tranh tràn đến, cho nên Phật Học 
Đường Kim Sơn ngưng hoạt động. Hội An Nam 
Phật Học ủy thác cho quý Hòa Thượng Thiện 
Hoa và Trí Tịnh, v.v... mang một số học Tăng 
vào Nam. Thế là suốt tám năm dài (1938-
1945), Hòa Thượng cùng quý Hòa Thượng khác 
nhọc nhằn cần mẫn học tập nơi đất Thần Kinh. 
Sau đó quý Hòa Thượng trở về miền Nam 
mang một hoài bảo “Hoằng Pháp Lợi Sanh,” để 
rồi miền Nam bừng sáng Chánh Pháp do các 
Hòa Thượng cùng nhau mồi lên ngọn đuốc từ 
cố đô Huế. 
 
IV.- THỜI KỲ HÀNH ĐẠO: 
      Theo quan niệm của Hòa Thượng Thiện 
Hoa, muốn phục hưng Phật Giáo cho được hữu 
hiệu trước hết phải có cán bộ để hoằng pháp, 
vì lý do đó, sau khi về miền Nam, Hòa Thượng 
nhất quyết phải thành lập Phật Học Đường để 
đào tạo Tăng tài mới có người tiếp nối sự 
nghiệp hoằng dương chánh pháp. 
      1)- Khai Giảng Phật Học Đường Phật 
Quang: 
      Để đạt được ước nguyện của mình, đầu 
tiên vào năm 1945, Hòa Thượng hợp tác cùng 

Hòa Thượng Trí Tịnh khai giảng Phật Học 
Đường Phật Quang tại rạch Bang Chang, xã 
Thiện Mỹ, huyện Trà Ôn, tỉnh Cần Thơ, là cơ sở 
của Thượng Tọa Hoàn Tâm lãnh đạo. Số Tăng 
sinh đến tu học trên 30 vị. Đến năm 29 tuổi, 
Hòa Thượng Thiện Hoa mới thọ giới Tỳ Kheo và 
Bồ Tát tại Giới Đàn chùa Kim Huê, Sa Đéc. 
Năm 1946 và 1947, thấy tình cảnh chiến tranh 
của đất nước càng ngày càng tăng và thấy 
Tăng sĩ một phần đã cởi áo cà sa mặc áo chiến 
bào, Hòa Thượng Trí Tịnh quyết định dời về Sài 
Gòn. Lúc bấy giờ Phật Học Đường Phật Quang 
chỉ còn lại một mình Hòa Thượng Thiện Hoa 
gánh vác tất cả mọi Phật sự, vì thế Phật Học 
Đường này đã khó khăn lại gặp khó khăn hơn. 
Một mình Hòa Thượng vừa dạy học, vừa lo đối 
phó với hoàn cảnh. 
      a.- Đối Nội: Hòa Thượng vẫn kiên trì giữ 
vững lớp học. Dù gặp nhiều gian nguy, nào 
chùa bị đốt, nào chúng bị phân tán, Hòa 
Thượng vẫn thản nhiên cố duy trì phần còn lại. 
Hòa Thượng nói: “Dù chỉ còn một Tăng sinh 
hiếu học tôi vẫn dạy đầy đủ như lúc ba mươi 
người.” Quả thật, đến năm 1950, Học chúng 
chánh thức của Phật Học Đường Phật Quang 
không quá bốn người. Thế nhưng Hòa Thượng 
vẫn dạy đều đều theo khóa trình đã vạch sẵn 
như thuở trước. 
      b.- Đối Ngoại: Trong xã hội loạn lạc thời 
bấy giờ, nhằm bảo bọc Tăng chúng yên tâm tu 
học, Hòa Thượng mở các lớp học trẻ con giao 
cho Tăng sinh đảm trách, đồng thời mở trạm y 
tế giao cho Tăng Ni thay nhau thuốc men giúp 
đỡ đồng bào. Mỗi ngày buổi sáng Tăng chúng 
dạy học, chích thuốc và buổi chiều học tập kinh 
điển. Hòa Thượng lại mở thêm những lớp học 
Bình Dân, ban đêm dạy chữ Quốc Ngữ cho dân 
chúng thất học để chống nạn mù chữ. Học viên 
đạt được kết quả nhanh chóng là nhờ Hòa 
Thượng có sáng kiến soạn ra tập sách “Vần 
Chữ O.” Hòa Thượng bảo học chúng rằng: 
“Chúng ta cần đem Tứ Nhiếp Pháp và Ngũ Minh 
để giáo hóa chúng sanh, nhất là trong hoàn 
cảnh này.”  
      2)- Cộng Tác Phật Học Đường Nam Việt Ấn 
Quang: 
      Đầu mùa Xuân năm 1953, vào ngày mùng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      26 

8 tháng Giêng Âm Lịch, Hòa 
Thượng cùng hàng đệ tử mang 
hành lý lên đường đi Sài Gòn đến 
Phật Học Đường Nam Việt Ấn 
Quang (trong số đó có thầy 
Thích Thanh Từ). Sau cuộc họp 
của Giáo Hôïi Tăng Già Nam Việt, 
quý Hòa Thượng đã đồng tình đề 
cử Hòa Thượng Thiện Hoa giữ 
chức vụ Trưởng Ban Giáo Dục 
kiêm Trưởng Ban Hoằng Pháp 
Giáo Hội Tăng Già Nam Việt và 
luôn cả chức Đốc Giáo Phật Học 
Đường Nam Việt chùa Ấn Quang, 
Sài Gòn. 
      3)- Sự Nghiệp Giáo Dục: 
      Với trách nhiệm Đốc Giáo 
Phật Học Đường Nam Việt, Hòa 
Thượng đã tận tâm giảng dạy 
cho hai cấp nơi trường này: một lớp Cao Đẳng 
và một lớp Trung Đẳng. Đồng thời Hòa Thượng 
cũng dạy lớp Trung Đẳng Ni Chúng tại chùa Từ 
Nghiêm, sau dời về Phật Học Ni Trường Dược 
Sư. Kết quả sự giáo dục như sau:  
      a)- Tại Phật Học Đường Nam Việt chùa Ấn 
Quang, lớp Cao Đẳng và lớp Trung Đẳng gồm 
những Tăng sinh say đây từng tự ra trường:       
      * Đợt thứ nhất lớp đầu tiên gồm có: Thầy 
Bửu Huệ, Thiền Tâm, Tắc  Phước, Tịnh Đức và 
Đạt Bửu. 
      * Đợt thứ hai tiếp nối ra trường gồm có: 
Thầy Thiền Định, Huyền Vi, Thanh Từ, Từ 
Thông, Chánh Tiến, Quảng Long, Hoàn Quan, 
v.v... 
      * Đợt thứ ba ra trường gồm có: Thầy 
Thắng Hoan, Đức Niệm, Liễu Minh, Như Huệ, 
Chơn Phát, Trí Quảng, Đồng Quy, Long Nguyệt, 
v.v... 
       * Đợt thứ tư ra trường gồm có: Thầy Nhựt 
Quang, Huệ Thới, Minh Thành, v.v...  
       b)- Tại Ni Trường Dược Sư, các Ni Chúng 
ra trường gồm có: Sư cô Như Huyền, Hải Triều 
Âm, Diệu Hoa, Minh Ngọc, Giác Nhẫn, Trí Hòa, 
Trí Định, Tịnh Thường, v.v... 
      Số lượng Tăng Ni sinh tốt nghiệp từ hai 
trường nói trên đều là những vị xuất sắc sau 
này phụ lực với Hòa Thượng tiếp nối đảm đang 
các Phật sự của Giáo Hội cũng như công tác 
hoằng pháp và giáo dục. 
      c)- Đến năm 1957, Hòa Thượng lại chủ 
xướng mở những khóa huấn luyện trụ trì lấy 
tên là Như Lai Sứ Giả. Trung tâm huấn luyện 
cho Tăng giới thì đặt tại chùa Pháp Hội và 
Trung tâm huấn luyện cho Ni giới thì đặt tại 
chùa Dược Sư. Mỗi khóa ba tháng trong mùa 
hạ và mùa đông. Kết quả: 
      * Bên Tăng đã đào tạo được 52 vị gồm có: 
Thầy Trường Lạc, Bửu Lai, Trí Châu, Nhật Long, 
Hồng Tịnh, Hoằng Thông, Huyền Quý, Hiển 
Pháp, Thiện An, Huệ Thành, v.v...  
       * Bên Ni đã đào tạo được 30 vị gồm có: Ni 
sư Vĩnh Bửu, Như Hoa, Phật Bửu, Giác Thiên, 
Như Huy, Như Chí, v.v...  

      Những vị tốt nghiệp các 
khóa huấn luyện này được bổ về 
các chùa khắp lục tỉnh để tập sự 
hoằng pháp. Phong trào này làm 
dấy lên phong trào tu học của 
các tín đồ Phật tử và cũng là mơ 
ước của mọi Tăng Ni muốn trở 
thành sứ giả Như Lai. 
      d)- Với trách nhiệm Trưởng 
Ban Giáo Dục trong Giáo Hội 
Tăng Già Nam Việt, Hòa Thượng 
đã khuyến khích mở trường Phật 
Học ở các tỉnh như: Trường Phật 
Học tại chùa Bình An, Long 
Xuyên (1956), Trường Phước 
Hòa ở Vĩnh Bình, Trường Giác 
Sanh ở Phú Thọ, Chợ Lớn, 
Trường Phật Học ở Biên Hòa và 
Trường Phật Ân ở Mỹ Tho, v.v... 

Hầu hết Tăng Ni miền Nam đương thời dù gián 
tiếp hay trực tiếp đều chịu ân huệ giáo dục ít 
nhiều của Hòa Thượng. 
      e)- Đến năm 1956, Hòa Thượng được Tổng 
Hội Phật Giáo Việt Nam đề cử với chức vụ Ủy 
Viên Hoằng Pháp của Tổng Hội. Ở ngôi vị này, 
Hòa Thượng đầu tiên thực hiện những dự án 
sau đây do Hòa Thượng chủ trương: 
      *- Hợp tác với Hòa Thượng Nhất Hạnh xuất 
bản nguyệt san Phật Giáo Việt Nam  
      *- Lập nên nhà xuất bản Phật Giáo lấy tên 
là Hương Đạo.  
      *- Chủ trương một Phật Học Tùng Thư để 
phổ biến những tác phẩm của Hòa Thượng. 
      4)- Công Trình Hoằng Pháp: 
      Với trách nhiệm Trưởng Ban Hoằng Pháp 
Giáo Hội Tăng Già Nam Việt và Hội Phật Học 
Nam Việt, Hòa Thượng đích thân huấn luyện 
Tăng Ni sinh tại các Phật Học Đường để trở 
thành những giảng sư thật sự có thể đi diễn 
giảng các nơi. Ngoài ra Hòa Thượng còn mở các 
lớp giáo lý giảng dạy Phật Học Phổ Thông cho 
hàng Phật tử cư sĩ để họ có khả năng truyền 
đạt Phật Pháp cho thế hệ cư sĩ mai sau tại các 
trụ sở như chùa Ấn Quang (Trụ sở GHTGNV), 
chùa Phước Hòa (Bàn Cờ), chùa Xá Lợi (Trụ sở 
HPHNV), chùa Giác Tâm (Chi Hội Phật Học tỉnh 
Gia Định), chùa Dược Sư (Trụ sở Hội Phụ Nữ 
Phật Tử), v.v... Tiếp theo Hòa Thượng còn đích 
thân giảng dạy Phật Tử hằng tuần vào tối thứ 
năm tại chùa Ấn Quang. Nhờ vậy phong trào 
học Phật miền Nam trỗi dậy như vũ bão, khắp 
các tỉnh Giáo Hội và Hội Phật Học đều gởi thơ 
về Trung Ương xin mở lớp Phật Học Phổ Thông 
tại trụ sở của mình. Để đáp ứng nhu cầu các 
nơi, Hòa Thượng phân phối Giảng Sư đến giảng 
dạy Phật Học Phổ Thông mỗi chỗ mười hôm và 
mỗi năm hai kỳ. Cứ như thế suốt tám năm trời 
(1955-1962), tinh thần Phật Giáo len lỏi vào 
tâm hồn người con Phật khắp nơi trở thành 
phong trào thi đua tu học. Hơn nữa Hòa 
Thượng còn tổ chức Phật Giáo hằng tuần trên 
đài Phát Thanh Sài Gòn để phổ biến giáo lý, tin 
tức Phật sự Giáo Hội, sinh hoạt Học Đường và 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      27 

lập trường chấn hưng Phật Giáo Việt Nam. 
      5)- Công Tác Từ Thiện Xã Hội: 
      Ngoài Phật sự trọng đại của Giáo Hội, Hòa 
Thượng còn để tâm đến phương diện Từ Thiện 
Xã Hội. Trước hết Hòa Thượng cố vấn cho Ban 
Từ Thiện Ấn Quang trong mọi công tác xã hội 
từ đô thành Sài Gòn lan đến các tỉnh miền tây 
Nam Việt. Tiếp theo Hòa Thượng thúc đẩy 
thành lập Cô Nhi Viện Diệu Quang để làm cơ sở 
cho Ni chúng trẻ tuổi công tác xã hội. Kế đến 
Hòa Thượng vận động thành lập Niệm Phật 
Đường trong khám Chí Hòa và còn cất chùa 
trong Dưỡng Trí Viện Biên Hòa, v.v... Có thể 
nói, mọi Phật sự miền Nam đều được Hòa 
Thượng trợ giúp, hoặc trực tiếp hay gián tiếp.  
 
V.- THỜI KỲ PHÁP NẠN: 
      Thời kỳ Pháp nạn năm 1963, để chống lại 
sự áp bức của chế độ Ngô Đình Diệm, Hòa 
Thượng đã tích cực đấu tranh cho Phật Giáo với 
chức vụ Phó Chủ Tịch Ủy Ban Liên Phái Bảo Vệ 
Phật Giáo. Với uy tín sẵn có, Hòa Thượng kêu 
gọi Tăng Ni và Phật Tử miền Nam đứng lên bảo 
vệ Đạo Pháp và đã được sự đáp ứng nồng nhiệt 
của Tăng Ni, Tín Đồ khắp nơi đấu tranh kiên trì 
cho đến ngày thành công. Cuộc đấu tranh sau 
khi thành công, Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất ra đời. Nhiệm kỳ I của Viện Hóa 
Đạo, Hòa Thượng nhận chức Đệ Nhất Phó Viện 
Trưởng, kế đến nhận chức Trụ Trì Việt Nam 
Quốc Tự. Trong thời gian này Hòa Thượng vận 
động thành lập Phật Học Viện Huệ Nghiêm và 
đề cử Hòa Thượng Bửu Huệ làm Giám Đốc để 
tiếp nối sự nghiệp giáo dục đào tạo tăng tài mà 
Hòa Thượng chủ trương. 
     Sau Pháp nạn năm 1966, Hòa Thượng đảm 
nhận chức Viện Trưởng Viện Hóa Đạo 
GHPGVNTN. Trong nhiệm kỳ II này, con thuyền 
Phật Giáo Việt Nam gặp nhiều sóng gió. Thế 
nhưng Hòa Thượng vẫn nắm vững tay lái 
hướng thẳng theo con đường bảo vệ Đạo Pháp 
và cứu nước cứu dân, lấy sự tồn tại của đạo 
pháp trong sự tồn tại của dân tộc và nhân loại 
làm ngọn hải đăng. 
      Đến nhiệm kỳ III của Viện Hóa Đạo năm 
1968, Hòa Thượng được toàn thể đại biểu bỏ 
thăm lưu nhiệm chức Viện Trưởng Viện Hóa 
Đạo. Lúc bấy giờ căn bệnh của Hòa Thượng bộc 
phát càng tăng mà trách nhiệm Giáo Hội càng 
nặng nề, nhưng Ngài không nệ hà vẫn gánh lấy 
trách nhiệm của Giáo Hội giao phó. Hòa 
Thượng tuyên bố với các môn đồ rằng: “Tôi đặt 
đời tôi làm ba giai đoạn, giai đoạn thứ nhất 
chuyên học Phật Pháp, giai đoạn thứ hai nỗ lực 
truyền bá, giai đoạn thứ ba tịnh dưỡng chuyên 
tu. Nhưng Đạo Pháp đang trong thời kỳ sóng 
gió, mọi người đang tin cậy tôi, tôi đâu nỡ 
buông tay để về ngồi yên tịnh dưỡng.” Thế 
nhưng Hòa Thượng trước khi viên tịch, Ngài còn 
có những lời giáo huấn cho môn đồ pháp quyến 
vô cùng quý giá như nói: “Môt con trâu cũng 
tốn một thằng chăn, cả bầy trâu cũng chỉ một 
thằng chăn. Tại sao khuôn mình trong chỗ hẹp 

mà quên việc lớn?” Khi trả lời Sư Bà Bảo An, 
Hòa Thượng đáp: “Gánh vác Phật sự là việc tốt, 
nhưng khi lãnh nhiệm vụ lớn, phải tự xem mình 
như đứa con nít. Dù bị người chê khen khinh 
trọng vẫn không nao núng. Đừng nhớ mình có 
chùa to, có đệ tử nhiều, gặp việc trái ý là xách 
gói về chùa. Tâm niệm được như thế, mới nên 
đảm đang đại sự.” 
 
VI.- GIAI ĐOẠN VIÊN TỊCH: 
      Hòa Thượng khởi bệnh từ tối đêm 17 tháng 
11 năm Canh Tý, sau ngày lễ vía Đức Phật A Di 
Đà, Ngài được đưa vào bệnh viện Đồn Đất điều 
trị. Bác sĩ cho biết bệnh của Hòa Thượng cần 
phải giải phẫu. Hòa Thượng thường nói với các 
đệ tử thăm viếng: “Nếu kỳ đau này tôi phải 
chết, tôi rất hài lòng, vì đối với sự hoằng hóa 
tôi đã làm tròn nhiệm vụ. Đối với Đạo Pháp tôi 
đã gánh vác được một giai đoạn khó khăn.”  
      Sau khi giải phẫu, bệnh của Hòa Thượng 
càng ngày càng nhẹ, ai cũng tin tưởng Hòa 
Thượng không bao lâu sẽ bình phục trở về 
chùa. Phóng viên báo Điện Tín đến vấn an và 
hỏi Hòa Thượng cảm nghĩ gì trong thời gian ở 
bệnh viện. Hòa Thượng đáp: “Tôi không mong 
ước gì hơn sớm có ngưng bắn, để cho dân tộc 
Việt Nam được hưởng một mùa Xuân thanh 
bình.” Một hôm, khi Hòa Thượng Thiện Hòa vào 
thăm, Hòa Thượng giao phó cho Hòa Thượng 
Thiện Hòa đảm trách mọi công việc Phật sự còn 
đọng lại. 
      Bất thần ngày 17 tháng 12 âm lịch, Hòa 
Thượng trở bệnh lại. Đến đêm 19 tháng 12 âm 
lịch, Hòa Thượng thấy mệt, biết mình không 
qua khỏi, gọi các môn đệ đến bảo: “Các con 
niệm Phật hộ niệm Thầy vãng sanh, Thầy mệt 
quá rồi.” Cho đến sáng ngày 20 tháng Chạp 
năm Nhâm Tý, nhằm ngày 23 tháng Giêng năm 
1973, Hòa Thượng đã an lành viên tịch, thọ 55 
tuổi đời và 26 tuổi hạ. Sự ra đi của Hòa Thượng 
đối với Ngài đã tròn nghĩa vụ, nhưng để lại cho 
hàng Giáo Phẩm trong Giáo Hội bao nhiêu niềm 
mến tiếc. Hàng Tăng Ni cảm thấy bơ vơ hết chỗ 
nương tựa, hàng Phật Tử mất đi một bậc Thầy 
hiền quý kính. Ngôi nhà Đạo Pháp đã thiếu đi 
một cây Thạch Trụ chống đỡ! 
 
VII.- NHỮNG TRƯỚC TÁC VÀ PHIÊN DỊCH: 
      Từ năm 1953 đến năm 1965, Hòa Thượng 
trước tác và phiên dịch rất nhiều tác phẩm làm 
nền tảng học Phật cho Tăng Ni và tín đồ Phật 
Giáo. Những danh mục lớn như sau: 
      a)- Về Phần Trước Tác: 
            *- Phật Học Phổ Thông (12 quyển) 
cũng gọi là Cây Thang Giáo Lý. 
            *- Bản Đồ Tu Phật (10 quyển) 
            *- Bài Học Ngàn Vàng (8 quyển) 
            *- Nghi Thức Tụng Niệm. 
            *- Đại Cương Kinh Lăng Nghiêm. 
            *- Lược Giải Kinh Viên Giác.  
            *- Phật Học Giáo Khoa các trường Bồ 
Đề. 
            *- Giáo Lý dạy Gia Đình Phật Tử. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      28 

            *- 50 Năm Chấn Hưng Phật Giáo. 
            *- Phật Giáo Việt Nam Ngày Nay. 
            *- Tám quyển sách quý gồm có: 
Tu Tâm, Dưỡng Tánh,  Nhân Quả Luân Hồi, 
Ngũ Đình Tâm Quán, Tứ Diệu Đế, Từ Bi 
Trong Đạo Phật, Chữ Hòa Bình Trong Đạo 
Phật, và Năm Yếu Tố Hòa Bình. 
            *- Tạp Luận. 
            *- Sự Tích, v.v... 
      b)- Về Phần Phiên Dịch: 
            *- Duy Thức Học (6 quyển) 
            *- Kinh Kim Cang 
            *- Tâm Kinh 
            *- Luận Đại Thừa Khởi Tín. 
            *- Luận Nhân Minh.  
      Tổng cộng những tác phẩm phiên dịch 
và trước tác là 80 quyển trong đó chia ra 
có 8 loại chuyên đề. 
 
VIII.- KẾT LUẬN: 
      Xuyên qua quá trình tu học và hành 
đạo của người, Hòa Thượng Thích Thiện 
Hoa đích thực là một vĩ nhân phi phàm, có 
ý chí phi thường, có những hành động phi 
thường, can đảm đứng trước những phong 
ba bảo táp của thời đại, bình tĩnh vượt qua 
những gian lao thử thách của thói đời, 
khôn khéo lèo lái con thuyền Phật Giáo cập 
được bến bờ vinh quang. Hòa Thượng đã tô 
điểm những nét son sáng ngời trong lịch sử 
Phật Giáo Việt Nam cận đại. 
      Ngoài việc suốt đời hy sinh cho đạo 
pháp, hết mình hiến thân cho đạo pháp và 
quên mình phục vụ cho đạo pháp, Hòa 
Thượng còn lưu lại những dấu ấn vĩ đại, 
trong đó chứa đựng cả công trình bất hủ và 
cả tâm huyết sâu đậm cho công cuộc chấn 
hưng Phật Giáo Việt Nam mà chính Ngài đã 
tạo dựng. Hòa Thượng còn có những di 
ngôn giáo huấn quý giá trong đó có một di 
ngôn xứng đáng khuôn vàng thước ngọc 
cho chúng ta chọn lấy làm phương châm 
lãnh đạo: “Gánh vác Phật sự là việc tốt, 
nhưng khi lãnh nhiệm vụ lớn, phải tự xem 
mình như đứa con nít. Dù bị người chê 
khen khinh trọng vẫn không nao núng. 
Đừng nhớ mình có chùa to, có đệ tử nhiều, 
gặp việc trái ý là xách gói về chùa. Tâm 
niệm được như thế, mới nên đảm đang đại 
sự.” Điều đặc biệt, con người của Hòa 
Thượng tràn đầy tấm lòng bao dung, hòa 
ái, khiêm cung trong mọi lãnh vực hoạt 
động, nhưng rất cương nghị trong đường 
lối lãnh đạo và sáng suốt chỉ đạo theo đúng 
mục tiêu mà Hòa Thượng đã vạch ra, dù 
khó khăn đến mấy cũng quyết thực hiện 
cho được thành công. Và Hòa Thượng đã 
thành công rực rỡ trong tiến trình thực hiện 
sứ mạng của một sứ giả Như Lai, để lại cho 
đời sau một niềm kính mến vô biên và mãi 
mãi khắc ghi trong lòng ơn đức sâu dầy 
của Hòa Thượng. 

   
 
MÙA THU ĐỢI CHỜ 
 
Chiều về đếm lá vàng rơi, 
Bảy mùa lá rụng chưa vơi nỗi buồn. (1) 
Bâng khuâng gợi nhớ tình thương, 
Người đi kẻ ở ai buồn hơn ai ? 
Mong chờ từng tháng từng ngày, 
Gia đình sum họp tương lai vững bền. 

 
 
 
 

HOÀNG THỤY DUNG 
Dallas, August 2017 

(Riêng tặng Nguyễn Ngọc Chánh & Hoàng Yến) 
 
 
 

 (1) Nhớ lại năm xưa sau bảy năm gia đình 
đợi chờ ngày đoàn tụ từ trại cải tạo của 
người bạn hữu cố trí Nguyễn Ngọc Chánh 
khi trở về đúng ngày mùa thu lá vàng rơi. 
Hôm nay, từ khung trời Dallas lá vàng lại 
rơi, nhớ chuyện xưa tức cảnh thành thơ. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      29 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

DR. EDWARD CONZE  
(1904-1979)  

 

Sinh ngày 18-
03-1904 tại Forest 
Hill, Luân Ðôn (Anh 
Quốc), con của ông 
lãnh sự Ðức quốc và 
cháu nội của ông 
Gottfried Conze 
(1831-1916) theo 
đạo Thiên Chúa. Sau 
một năm rưỡi ra 
chào đời tại nước 
Anh, sau đó E. 
Conze được mang về 
Ðức để chăm sóc 
nuôi dưỡng. Thời 
niên thiếu, ông theo 
học tại các trường 
tiểu học, trung học ở 
Volksschule cũng 
như Gymnasium và 
luôn luôn đứng đầu lớp. Ðặc biệt ông có khiếu 
về ngôn ngữ học, biết được 14 thứ tiếng khi ông 
chỉ mới 24 tuổi.  

Năm 1914 khi thân sinh E. Conze sang 
tham dự chiến trận tại Nga trong cuộc thế chiến 
thứ nhất với cấp bậc đại úy pháo binh, E. Conze 
được gửi vào học trường công lập của Dr. Her-
man Lietz (1868-1919) tại Harz và Thuringia 
(miền đông nước Ðức). Trong thời gian này ông 
có dịp học tiếng Anh và dự tính tương lai lớn lên 
sẽ trở về Anh quốc.  

Thời gian sống ở Ðức ông không cảm thấy 
thoải mái lắm vì bấy giờ nhà cầm quyền xứ này 
đang theo đuổi chủ nghĩa quân phiệt phát xít, 
khắp nơi đầy lính tráng ồn ào. Bản tính ông 
không thích sát sanh hại vật hay nhìn thấy cảnh 
chiến tranh giết chóc, còn thân phụ của ông lại 
thích săn bắn và muốn tập luyện hướng dẫn ông 
đi vào con đường tạo nghiệp sát này. Một hôm 
cả hai cha con vào rừng gặp thấy một con nai, 
thân phụ đưa súng bảo ông nhắm bắn, nhưng 
ông lấy súng bắn lên trời và con nai chạy thoát. 
Thấy vậy, thân sinh ông rất bực mình.  

Năm 13 tuổi, E. Conze bắt đầu kết duyên 
với Phật Giáo nhờ đọc được trong tủ sách của 
thân phụ ông một bản dịch tiếng Ðức tác phẩm 
“Gleanings in Buddha Fields” (Những Kiến Thức 
về Phật Giáo) của Lafcadio Hearn. Sau này, E. 
Conze vào học luật ở đại học Tuebingen (Tây 
Ðức) rồi đổi sang học ngôn ngữ học tại đại học 
Heidelberg, ở đây ông có dịp nghiên cứu thêm 
về Phật Giáo nhất là thiền Nhật Bản và luận A 
Tỳ Ðạt Ma (Abhidhamma).  

Kế tiếp, E. Conze di chuyển đến Colgne 
(tức Koln), tại đây có phân khoa triết nổi tiếng 
nước Ðức. Ngày 28-07-1928, ông tốt nghiệp 
tiến sĩ Triết Học (Ph.D) với luận án: “The Con-
cept of Metaphysics in Francisco Suarez (1548-
1617)” (Quan Niệm Siêu Hình Học của Triết 
Gia Tây Ban Nha F. Suarez) mà về sau nó được 
nhà xuất bản Felix Meiner ấn hành tại Leipzig 
(Ðông Ðức). Từ Cologne ông lại dời đến Bonn 
để học tiếng Phạn (Sanskrit) với giáo sư Wal-
ten Ruben.  

Vào những năm từ 1928 đến 1932, E. 
Conze đã dành hết thì giờ để viết tác phẩm: 
“The Principle of Contradiction” (Nguyên Tắc 
của sự Mâu Thuẫn) mà nó được xuất bản vài 
năm sau đó. Ngày 15-06-1933, vì chán ghét 
nước Ðức, ông trở lại Anh quốc vào lúc trong 
túi chỉ còn 4 Anh kim. Mặc dù mang thông 
hành của chính phủ Anh (ông đã xin tái nhập 
quốc tịch Anh từ năm 1924) nhưng E. Conze 
vẫn gặp khó khăn như mọi người Ðức khác 
đang sống tại đây vì dân chúng Anh bấy giờ 
không có cảm tình với những người Ðức theo 
chủ nghĩa quân phiệt. Thời gian đầu ông vất vả 
phải đi kiếm sống bằng nghề dạy tiếng Ðức. 
Sau này nhờ sự tận tình giúp đỡ của cô học trò 
Ellen Wilkinson (1891-1947) và giáo sư R. H. 
Tawney, ông vào làm việc ở ban dạy bổ túc 
cho sinh viên của đại học Luân Ðôn (London).  

Sau đó, E. Conze bắt đầu trở lại chú tâm 
nghiên cứu Phật Giáo nhờ đọc các sách Phật 
học của thiền sư Nhật D. T. Suzuki, học giả 
Har Dayal và bác sĩ Graham Howe, nhà tâm lý 
học mà ông gặp ở Hội Phật Giáo (The Buddhist 
Society) tại Luân Ðôn. Nhân dịp này ông cũng 
được quen biết với đạo hữu Christmas Hum-

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      30 

phreys bấy giờ là hội trưởng của Hội. Tháng 01 
năm 1952, E. Conze dọn đến ở nhà số 9 đường 
Ladbroke Square tại Luân Ðôn. Trong thời gian 
này ông bắt đầu tham gia giúp Hội Phật Giáo, 
nhận giữ chức Phó Hội Trưởng do lời mời của 
đạo hữu Christmas Humphreys và thường viết 
bài cho tạp chí “The Middle Way” (Trung Ðạo), 
tiếng nói chính thức của Hội.  

Năm 1954, E. Conze nhận dạy môn triết 
học (chương trình ba năm) tại trường đại học ở 
Halborn, Anh quốc. Vào những năm 1963-
1964, giáo sư Richard Robinson, khoa trưởng 
phân khoa Ấn Ðộ Học (Indian Department) tại 
đại học Wisconsin, Madison (Hoa Kỳ) mời ông 
qua làm giáo sư đặc biệt phụ trách dạy lớp học 
gồm có 19 sinh viên tiến sĩ Phật Học. Ngày 15 
tháng 6 năm 1968 từ Seattle (Hoa Kỳ) ông 
vượt biên giới đến Vancouver, tỉnh British Co-
lumbia, Gia Nã Ðại (Canada). Sau đó ông tới 
thăm giáo sư Spellman tại đại học Windsor, 
Ontario (Canada) rồi tiếp viếng đại học Toron-
to, và từ đây ông đáp máy bay trở lại Luân Ðôn 
(Anh quốc).  

Mùa thu năm 1969, do lời mời của giáo sư 
Hamn, E. Conze đến Bonn (Ðức quốc).  

Nhân dịp này ông ghé thăm nhà Phật Học 
trứ danh E.Lamotte (1903-1983) tại Louvain, 
nước Bỉ (Belgium). Qua năm 1970, E. Conze bị 
bệnh thoát tràng (hernia) phải vào nằm giải 
phẫu tại bệnh viện St. Johannes ở Bonn (Ðức) 
và nghỉ tỉnh dưỡng mất 9 tháng. Sau khi bình 
phục, ông trở sang Berkeley, California (Hoa 
Kỳ) trên chuyến tàu thủy “Oriana”. Nhờ sự giúp 
đỡ của trung tâm Thiền tại San Francisco, ông 
lưu lại làm giáo sự dạy ở phân khoa nghiên cứu 
tôn giáo (Department of Religious Studies) đại 
học Berkeley từ tháng 12 năm 1972 đến tháng 
4 năm 1973, E. Conze trở về Anh quốc bằng 
tàu thủy và sống tại đây cho đến ngày ông qua 
đời vào năm 1979.  

 
Những Ðóng Góp Cho Nền Văn Hóa 

Phật Giáo Của Dr. Edward Conze  
Có thể nói E. Conze là một trong những 

học giả Tây Phương đã trước tác, dịch thuật 
nhiều kinh sách Phật Giáo đại thừa, đặc biệt 
ông chuyên nghiên cứu về kinh Ðại Bát Nhã. 
Dưới đây là một số kinh sách căn bản do ông 
trước tác, dịch thuật:  

1. Buddhism, Its Essence and De-
velopment (Tinh Hoa và Sự Phát Triển 
của Phật Giáo), xuất bản lần đầu tiên 
tại Oxford (Anh quốc) năm 1951, đã tái 
bản vào những năm 1953, 1957, 1962 
và được dịch ra tiếng Pháp (năm 
1952), Ðức ngữ (1953), tiếng Ý 
(1955), Hòa Lan (1971), Nhật (1975), 
Tây Ban Nha (1978 và Việt ngữ do giáo 
sư Nguyễn Hữu Hiệu dịch, Viện Ðại Học 
Vạn Hạnh xuất bản tại Sài Gòn 1969.  

2. Buddhist Texts Through The Ages (Kinh 

Ðiển Phật Giáo qua các Thời Ðại) chung soạn 
với các học giả: bà I.B. Horner; ông D.L. 
Snellgrove và A. Waley, xuất bản tại Luân Ðôn 
(London) năm 1954; tái bản tại Hoa Kỳ năm 
1964, được dịch ra Ðức ngữ năm 1957.  

3. Selected Sayings From The Perfection of 
Wisdom (Trích Dịch Kinh Ðại Bát Nhã), xuất 
bản tại London (Anh quốc) năm 1955, tái bản 
năm 1968, 1975.  

4. Buddhist Meditations (Thiền Ðịnh Phật 
Giáo), xuất bản tại London năm 1956, tái bản 
năm 1959, 1968 và 1972; được dịch ra tiếng Ý 
“Meditazione Buddhista” ấn hành tại Rome năm 
1977.  

5. Vajracchedika-Prajnaparamita: Ed. and 
Transl. with Introduction and Glossary (Kim 
Cang Bát Nhã Ba La Mật Ða Kinh: Dịch Giải với 
Lời Giới Thiệu và Bản Kê các Thuật Ngữ), ấn 
hành tại Rome (nước Ý) năm 1957, tái bản 
năm 1974.  

6. Buddhist Wisdom Books: The Diamond 
Sutra, The Heart Sutra (Những Bản Kinh Trí 
Tuệ của Phật Giáo: Kinh Kim Cang, Kinh Bát 
Nhã), xuất bản tại London năm 1958; tái bản 
năm 1966, 1970, 1972, 1975; dịch ra tiếng Ý, 
ấn hành tại Rome năm 1976.  

7. Astasahasrika Prajnaparamita: Transl. 
The Perfection of Wisdom in Eight Thousand 
Slokas (Kinh Ðại Bát Nhã với 8.000 Bài Kệ), 
xuất bản tại Calcutta (Ấn Ðộ) năm 1958, tái 
bản năm 1970.  

8. Buddhist Scriptures (Kinh Ðiển Phật 
Giáo) xuất bản năm 1959, tái bản năm 1960, 
1966, 1968, 1969, 1971, 1973 và 1975; đã 
dịch ra tiếng Ý “Scriture Buddhiste” ấn hành tại 
Rome năm 1973.  

9. The Praj na paramita Literature (Văn 
Học Bát Nhã) xuất bản năm 1960, tái bản tại 
Tokyo (Nhật Bản) năm 1978.  

10. A Short History of Buddhism (Lược Sử 
Phật Giáo) xuất bản tại Bombay (Ấn Ðộ) năm 
1960, tái bản tại London năm 1979.  

11. Buddhist Thought in India (Tư Tưởng 
Phật Giáo tại Ấn Ðộ) xuất bản tại London (Anh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      31 

quốc) và Ann Arbor (Hoa Kỳ) năm 
1962.  

12. Materials for a Dictionary of the 
Prajnaparamita Literature (Những Tài 
Liệu cho cuốn Tự Ðiển về kinh Ðại Bát 
Nhã), xuất bản tại Tokyo (Nhật Bản) 
năm 1967, tái bản năm 1973.  

13. Thirty Years of Buddhist Stud-
ies (Ba Mươi Năm Nghiên Cứu Phật 
Giáo), xuất bản tại Oxford (Anh quốc) 
và South Carolina (Hoa Kỳ) năm 1968.  

14. Further Buddhist Studies (Khảo 
Cứu về Phật Giáo), xuất bản tại Oxford 
(Anh Quốc) năm 1975.  

15. Buddhist Studies (Nghiên Cứu 
Phật Học) xuất bản tại San Francisco 
(Hoa Kỳ) năm 1977.  

Dr. Edward Conze mất ngày 8 
tháng 10 năm 1979 tại Sherborne (Anh 
quốc), hưởng thọ 75 tuổi. Sự ra đi vĩnh 
viễn của giáo sư như nhà Phật Học 
Christmas Humphreys, nguyên hội 
trưởng Hội Phật Giáo tại Luân Ðôn 
(London) bấy giờ đã phát biểu: “Phật 
Giáo Tây Phương và riêng hội Phật Giáo 
ở đây thực sự đã mất đi một trong 
những học giả Phật Giáo xuất sắc nhất 
của thời đại ngày nay; một người với 
kiến thức sâu rộng, quãng bác và là 
một Phật tử chân thành hiếm có trong 
số những người bạn đạo của ông 
ta” (With the death of Dr. Edward 
Conze Buddhism in the West and the 
Buddhist Society in particular has lost 
one of his finest scholars of modern 
times: a man of profound learning, 
complete intergrity and - rare among 
his brethren - an avowed Buddhist).  

Còn giáo sư Ninian Smart đã viết: 
“E. Conze là một học giả Phật Giáo lỗi 
lạc nhất tại Anh quốc và rất nổi tiếng 
đối với thế giới Tây Phương. Lý do bởi 
ông ta đã mang đến cho một số người ở 
các quốc gia Châu Âu sự hiểu biết về 
Phật Giáo đại thừa, đặc biệt là tư tưởng 
thâm huyền của kinh Bát Nhã. Anh 
quốc từ lâu đã có những học giả uyên 
bác về truyền thống Phật Giáo Nam 
Tông (Nguyên Thỉ) như Rhys Davids và 
I. B. Horner; giờ đây Edward Conze đã 
đóng góp thêm vào xứ này tinh hoa của 
nền Phật giáo đại thừa, thật là một điều 
vô cùng quý báu”.  

 
 

THÍCH TRÍ CHƠN 
 

(Chánh Pháp sẽ lần lượt đăng trọn tác phẩm 
NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC 
GIẢ ANH QUỐC CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ 
trong những số kế tiếp. Thành kính tri ân Cố 
Hòa Thượng Thích Trí Chơn, và xin kính mời 
độc giả đón đọc) 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NƠI ẤY 
 

Sống giữa tháng ngày bận rộn 
Không đón bình minh thì tôi ngắm hoàng hôn 

Đời nhọc nhằn vất vả mưu sinh 
Và nhiều khi rắc rối chuyện ân tình 
Tôi thấy mình hình như chưa đủ lớn 

Có đôi khi hành xử thật dại khờ 
Để qua rồi sanh lòng hối hận 

Phước mỏng tài sơ nên đời lận đận 
Không đủ khôn ngoan đối đãi giữa hồng trần 

Nhưng may mắn tôi tin vào Phật Pháp 
Nhân quả thâm sâu nào đâu phải một ngày 

Dù thế nào cũng phải sống tốt hôm nay 
Giữa ca làm giữ nhiếp tâm chánh niệm 

Có đôi khi lòng chợt sanh hoan hỷ 
Thương con người và muôn loài,  

òng tăng trưởng từ bi 
Thật dại khờ đấu đá để mà chi 

Khi mạng sống phập phồng giữa làn hơi thở 
Tôi đang sống những tháng ngày cách trở 
Phương trời này thương nhớ nẻo quê xa 
Nơi ấy còn người thân, bè bạn, mẹ cha... 

Nơi ấy là quê hương nguồn cội 
Mình thấy khổ và mang nặng cái tôi 

Dù biết vậy nhưng hai phương trời xa diệu vợi 
Tháng ngày qua mau không thể nào chờ đợi 

Đem yêu thương làm việc lợi cho đời 
Việc cần làm phải làm lẹ đi thôi 

Để một mai ra đi không còn chi hối tiếc 
Một sáng mùa thu ở miền ôn đới 

Viết bài thơ hoan hỷ tạ ơn đời 
Nguyện sống sao cho trọn một kiếp người 

Để một mai cất nụ cười mãn nguyện. 
 
 
 
 

DU TÂM LÃNG TỬ 
Ất Lăng thành, 10/2017 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      32 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

NHẪN NHỤC 

(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

Nhẫn nhục là nguồn nước 
mát rửa sạch tâm sân hận, 
giải trừ giặc phiền não thành 
tựu phẩm hạnh Bồ Đề.  

Công chúa Thuần Nhẫn 
con của vua Ba Tư Nặc là một 
người con nết na hiếu hạnh 
nhẫn nhục ít ai bì. Có điều 
nàng là đứa con gái trời bắt 
xấu, xấu đến nổi hàng vương 
tôn công tử phải tìm cách xuất 
du hoặc lo lập gia đình sớm vì 
sợ nhà vua ép làm phò mã. 
Tiếng đồn về nhan sắc và đức 
hạnh của nàng bay xa. Có một 
vị hoàng tử nước láng giềng 
tên gọi là Trọng Đức đến xin 
cưới nàng làm vợ. Vua Ba Tư 
Nặc cầm tay người rể quý, 
cảm động và bày tỏ cảm kích 
của ông với chàng. Người đã vì 
đức mà gia ân thương lấy con 
ông.  

Chàng rất thương Thuần 
Nhẫn và ngược lại nàng yêu 
kính chiều chuộng chàng. Ấy 
thế nhưng đi đến đâu, hay ở 
bất cứ chỗ nào chàng cũng 
nghe người ta đàm tiếu, chỉ 
trỏ vào chàng mà cười cợt như 
thấy một quái vật. Chàng cảm 

thấy danh dự bị tổn thương 
và không chịu đựng nổi nên 
định ly dị vợ.  

Thuần Nhẫn đã lâu thấy 
mỗi khi đi đâu về chồng nàng 
cũng có những nét buồn sâu 
xa. Nên nàng thường hướng 
vào hư không thành tâm 
đảnh lễ tam bảo. Một lòng 
chân thành sám hối những tội 
lỗi tiền kiếp. Lòng chí thiết 
của nàng cảm động đến chư 
thiên. Trời Đế Thích thị hiện 
thần thông cải sửa dung mạo 
của nàng thành một người 
tươi đẹp vô cùng.  

Khi Trọng Đức ôm ý tưởng 
về nhà tỏ bày sự quyết chí ly 
dị của mình cùng nàng. Như 
thường lệ nàng ra cởi áo mão 
cân đai cho chồng. Trọng Đức 
ngỡ ngàng trước nhan sắc 
của nàng. Hỏi ra mới biết sự 
nhẫn tín kính tam bảo của 
nàng có công nàng cải sửa 
vóc dáng hình hài nàng từ 

xấu ra tốt. Trong một lần vui 
đùa nàng nhắc nhở chàng “Nên 
trọng đức, đừng nên trọng sắc.” 

Chuyện đã xảy ra từ đời vua 
Ba Tư Nặc, cách nay đã hơn 
2500 năm. Ấy mà tên công 
chúa Thần Nhẫn vẫn khắc ghi 
trong tâm hồn những Phật tử 
mến mộ Đức Hạnh.  

 
“Tướng của đức không 

quyến rũ như sắc của tà nhưng 
thấm đượm khuyến dụ cải sửa 
được xã hội cùng con người.” 

Sắc là tà lôi cuốn cám dỗ ta 
vào tội lỗi khổ đau. Đức và ta có 
ngay trong lòng mỗi người.  

Hãy nhắc nhở nhau trọng 
đức thì mới thật sự viễn ly khổ 
ách. Sân si là nguồn của tội lỗi 
làm cháy kho tàng tích tụ công 
đức. Phải thận trọng giữ gìn lắm 
vậy. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ—
Thị Nguyên Nguyễn Đình Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      33 

THẬP NHỊ NHÂN DUYÊN 
(Phật Pháp Thứ Năm — tài liệu tu học của GĐPTVN) 

Thập nhị nhân duyên chỉ là một bài giảng 
nói về 12 nguyên nhân của sự luân hồi và đau 
khổ; chứ không phải là một lý thuyết về nguồn 
gốc của đời sống hoặc trình bày tiến hóa từ 
khởi thủy của vũ-trụ. 

I. Định nghĩa: 
Nhân là do bởi hay tùy thuộc vào, duyên là 

phát sinh hay căn nguyên. Nhân duyên cũng có 
nghĩa là duyên sanh hoặc duyên khởi. 

1. Duyên sanh: Chỉ cho sự vật khi đủ duy-
ên thì được phát sanh. 

Thí dụ: Cái tượng là do đủ các duyên như 
vật liệu, nước, ánh nắng mặt trời, nhân công... 

2. Duyên khởi: Chỉ sự quan hệ, sanh khởi 
của sự vật. Sự vật sanh khởi đều có quan hệ 
và làm duyên sanh khởi cho nhau. 

Thí dụ: Cây cam có quan hệ với hạt giống 
cam. Cây cam là duyên sanh khởi cho trái cam. 

II. Hành tướng: 
Mười hai nhân duyên là: Vô minh (Avijja), 

Hành (Sankhara), Thức (Vinnana), Danh sắc 
(Nama Rupa), Lục nhập (Salayatana), Xúc 
(Phassa), Thọ (Vedana), Ái (Tanha), Thủ 
(Upadana), Hữu (Bhava), Sanh (Jati) và Lão tử 
(Jara-marana). 

1. Vô minh: Mê lầm, tối-tăm, không sáng 
suốt. Đối với ngoại cảnh, không nhận chân 
được thực tướng của chúng là giả dối, là vô 
thường. Đối với nội tâm, không nhận chân 
được tự tâm là thanh tịnh,luôn luôn quay 
cuồng theo vọng tâm phân biệt (ý thức). Vô 
minh là nguyên nhân đầu tiên tạo nên mọi khổ 
đau cho nhiều đời nhiều kiếp. 

2. Hành: Hành động, chỉ cho những nghiệp 
lực của phiền não. Vì vô minh nên khiến Hành 
phát sanh - gồm thiện và ác. Những hành động 
dù tốt hay xấu vẫn tạo nên kết quả, dẫn đến 
sự kéo dài cuộc sống luân-hồi. 

3. Thức: Vọng thức phân biệt. Do Vô minh 
và Hành kết thành những sự phân biệt, hiểu 
biết sai lầm. Vì hiểu sai lầm nên chấp có năng 
(mình) và sở (ngoại vật). Do sự chấp sinh ra 
lòng bảo thủ thân mạng; và những tâm niệm 
vui, buồn, thương ghét... cũng do đó mà sinh 
ra. Thức là một trong ba điều kiện cần yếu 
(thọ, noãn, thức) để thọ thai và tạo thành thân 
mạng. 

4. Danh sắc: Danh sắc là cấu tạo của loài 
hữu tình khi còn ở thai tạng. Nhờ có tâm thức 
(danh) và tinh cha huyết mẹ (sắc) hòa hợp 

nương tựa vào nhau nên thai chất mới dần dần 
sanh trưởng, không bị tiêu diệt. 

5. Lục nhập: Sáu trần (sắc, thanh, hương, 
vị, xúc, pháp) của người mẹ tiếp nhận và 
truyền vào nuôi dưỡng, do đó thai mới sống và 
sanh trưởng. 

6. Xúc: Sau khi thai ra đời, các giác quan 
(mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) tiếp xúc với ngoại 
cảnh (trần: Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp). 
Nhưng vì còn nhỏ, các giác quan còn yếu, chưa 
thể tiếp nhận và phân tích một cách đầy đủ và 
tinh-tế, nên gọi là xúc. 

7. Thọ: Lãnh thọ. Bây giờ đứa bé đã biết 
tiếp thọ ngoại cảnh một cách tiến bộ hơn. Biết 
tủi khóc trước những điều trái ý, vui cười trước 
những cảnh vừa lòng. 

8. Ái: Tham ái. Chính thọ đã sinh ra lòng 
tham ái. Đắm say trước những gì tốt đẹp ưa 
thích, ruồng bỏ những gì xấu xa, chán ghét. 

9. Thủ: Dành giữ lấy. Lòng tham đắm 
trước những gì tốt đẹp ưa thích nên cố dành 
giữ lấy. Đây là nhân của bao nhiêu tội lỗi. 

10. Hữu: Hậu hữu. Do ái và thủ làm 
nghiệp nhân, nên tiếp nối thọ sanh thân hậu 
hữu để chịu những quả báo đau khổ trong ba 
cõi. 

11. Sanh: Sanh mạng. Chỉ chung cho sự 
cấu tạo của loài hữu tình (tâm và sắc); trong 
ấy 

gồm cả tinh thần (tâm lý) và thể chất (vật 
lý). Sống trong một thời gian tùy theo hạnh 
nghiệp của sinh mạng quyết định. 

12. Lão tử: Lão là chỉ cho giòng sinh mỆnh 
đã hầu tàn. Tử là chết, là kết thúc giòng sinh 
mạng của một đời người. 

Suy nghiệm lý thập nhị nhân duyên theo 
chiều ngược lại ta sẽ hiễu rõ vấn đề hơn: 

Lão và tử chỉ có thể ở trong và với một cơ 
thể tâm lý. Một cơ thể như thế cần có sự sanh 
ra (sanh), cho nên có thể bao hàm sự sanh 
trong đó. Mà sanh là kết quả của hành động 
hay nghiệp quá khứ (Hữu). 

Nghiệp phát sanh do Thủ và Ái. Ái chỉ phát 
sanh khi có Thọ; và Thọ là kết quả của sự tiếp 
xúc sáu căn và sáu trần (Xúc và Lục nhập). 
Sáu căn không thể có nếu không có Danh và 
Sắc. 

Danh sắc lại do Thức phát sanh. Thức do 
kết quả của các việc làm tốt hoặc xấu. Hành 
động tốt xấu bắt nguồn từ Vô minh, vì không 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      34 

nhận chân được thực tướng của vạn 
hữu. Đó là tập hợp toàn bộ tạo nên 
sự khổ đau. 

III. Phân loại: 
1. Hoặc: Chỉ trạng thái mê-mờ 

của tâm lý, nên nhận định nội tâm, 
ngoại cảnh rất sai lầm, không sáng 
suốt. Vô minh, ái, thủ là phản ảnh 
của tâm lý này. 

2. Nghiệp: Những hành động sai 
lầm phát ra ở thân, tâm. Hành và 
hữu là phản ảnh của những nghiệp 
động tác này. 

3. Khổ: Quả báo đau khổ do 
Hoặc và Nghiệp gây nên. Thức, danh 
sắc, lục nhập, xúc, thọ, sanh, lão tử 
thuộc về quả báo khổ này. 

IV. Công năng: 
1. Muốn chấm dứt luân hồi sanh 

tử phải đoạn trừ quả báo hiỆn tại và 
tương lai. Muốn đoạn trừ quả báo 
hiện tại và tương lai phải đoạn trừ vô-
minh, hành, ái, thủ, hữu. 

2. Khi nhận định sáng suốt và có 
công tu tập để đoạn trừ các nghiệp 
nhân hữu lậu thì không còn bị trôi lăn 
trong giòng sanh tử và tri giác sẽ 
được phát hiện hoàn toàn. 

V. Phật tử với 12 nhân duyên: 
1. Giáo pháp 12 nhân duyên giúp 

ta hiểu rõ sự thật của sự vật. Về 
không gian, sự vật chỉ là sự hòa hợp 
của tâm lý và vật chất; về thời gian 
sự vật chỉ là sự nối tiếp giữa quá khứ 
và tương lai. Vì thế, sự vật không 
phải là một bản thể cố định và đơn 
độc. 

2. Hiểu rõ nghiệp nhân căn bản 
tạo thành sinh mạng và nhận rõ 
những sự thay đổi của sinh mạng từ 
quá khứ đến tương lai. 

3. Sự vật không phải do tạo hóa, 
tự nhiên hay vô nhân mà có; trái lại, 
sự vật đều do nhân duyên sanh khởi, 
tồn tại và biến diệt. Thấy rõ sự thật 
của sự vật là vô thường, vô ngã thì có 
thể trừ bỏ được vọng tâm tham 
muốn. Hiểu rõ những nghiệp nhân 
căn-bản tạo thành sinh mạng thì có 
thể chuyển đổi được nghiệp quả xấu 
xa. Khi nhận rõ sự vật chỉ là biến 
trạng của nhân duyên thì có thể cải 
tạo được đời sống đầy đau khổ thành 
an vui tự tại. 

Là Phật tử, chúng ta cần nghiên 
cứu, quan sát và chuyên tâm tu tập, 
đồng thời khuyến khích mọi người 
nghiên cứu, quan sát và tu tập như 
mình, để cùng thoát ly sự sống chết 
luân hồi và được giải thoát an vui. 

 
(Tài liệu học tập của GĐPTVN, 

Bậc Chánh Thiện) 

   
  

Mặt Nạ Của Cái Ác  
Die Maske des Bösen 

 
BERTOLT BRECHT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bertolt Brecht (1898 – 1956) là nhà thơ, đạo 
diễn sân khấu người Đức, một trong những kịch 
tác gia có tầm ảnh hưởng nhất thế kỷ 20. Sinh 
tại Augsburg ngày 10. 2. 1898. Ông từng là 
quân y phục vụ trong Thế chiến thứ nhất. Năm 
1922, Bertolt Brecht nhận giải thưởng Kleist 
cho vở kịch đầu tay “Tiếng trống trong đêm”. 
Năm 1933, ông di cư sang Tiệp Khắc, rồi đến 
Pháp, Đan Mạch, Phần Lan và Mỹ (California). 
Năm 1947, Brecht trở về Zurich, Wien và sau 
đó sang Đông Đức. Ông mất tại Berlin ngày 14. 
8. 1956 và được mai táng tại nghĩa trang Doro-
theen. 

  
 

  
MẶT NẠ CỦA CÁI ÁC 

  
Trên tường nhà tôi có treo một món đồ gỗ kiểu Nhật 
Mặt nạ một Ác quỷ, phết sơn vàng. 
Đầy thương hại tôi nhìn 
Những đường gân gồ lên trên trán, chứng tỏ 
Làm ác thật nhọc sức dường nào. 
  

  
Pháp Hoan dịch từ nguyên tác tiếng Đức 

https://phaphoan.wordpress.com/category/tho/bertolt-brecht/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      35 

Kỳ 4 
(Tiếp theo số trước) 

 
CÔNG TÁC TRÙNG SAN NHỮNG TÁC 

PHẨM PHẬT HỌC LÝ TRẦN  
Như đã nói, vì rất có ý thức về một nền 

Phật Giáo dân tộc nên thiền sư Chân Nguyên 
đã khuyến khích môn đồ gắng sức phục hưng 
các tác phẩm Lý Trần. Ông đã trùng khắc 
Thánh Đăng Lục và trước tác sách Thiền Tông 
Bản Hạnh. Sau đây ta hãy xét về công tác 
trùng san những tác phẩm khác tiếp theo sau 
đó. 

 
Thuyền Uyển Tập Anh Ngữ Lục  
Như đã nói trong chương bốn, sách này do 

công phu nhiều người biên soạn, bắt đầu từ đời 
Lý. Trong số những người có công ta phải kể 
đến thiền sư Thông Biện, thiền sư Thường 
Chiếu, Thiền sư Thần Nghi và thiền sư Ấn 
Không. Bản in cổ nhất còn lại là bản in năm 
1715 do thiền sư Như Trí thực hiện. Bản in năm 
1859 do Phúc Điền thực hiện có ghi là in theo 
bản cũ chùa Tiêu Sơn. Bản cũ chùa Tiêu Sơn có 
thể là bản in năm 1715 của Như Trí. Ta biết 
rằng Chân Nguyên tịch 1726, vậy sách Thuyền 
Uyển Tập Anh dã được trùng khắc trong khi 
ông còn sống. Thiền sư Như Trí có thể là pháp 
tử của thiền sư Chân Nguyên, nếu không thì 
cũng là pháp điệt của thiền sư này. Điều lạ là 
tại sao ông không đến nhờ Chân Nguyên hiệu 
đính và đề tựa cho cuốn sách trước khi khắc 
bản mà lại đi nhờ một nhà nho không mấy 
thông hiểu về Phật học. Hay tại chùa Tiêu Sơn 
ở huyện Yên Phong tỉnh Bắc Ninh xa cách chùa 
Long Động ở Yên Tử chăng?  

Sau đây là một đoạn trích trong bài tựa 
của nhà nho kia mà tên tuổi cũng không còn 
được giữ lại:  

“Sau buổi giảng dạy ở Chiên đường, tôi 
thấy một thiền giả đến đàm luận về đạo Phật. 
Những chuyện chúng tôi đàm đạo đều thuộc về 
những vấn đề của đạo Phật như biểu tượng 
lông rùa sừng thỏ. Rồi lấy trong tay áo ra một 
cuốn lục tên là Tập Anh nhờ tôi xem và khảo 
đính để tránh những lỗi lầm trước khi khắc in 

lại. Thấy trong bộ lục có nhiều vị cao thiền 
danh tổ, sức học cao viễn, đạo đức linh diệu, 
bất giác tôi thấy trong lòng nảy sinh ra sự kính 
phục. Những bậc này đàm luận về Chân Không, 
thuyết pháp về Giác Ngộ, đề tài vốn không nằm 
trong phạm vi nghiên cứu của tôi. Nhưng vì 
Kinh Dịch có nói: “không phải ta hỏi đứa bé mà 
là đứa bé hỏi ta”, cho nên tôi không thể không 
chiều lòng. Tôi sửa chữa lại những chỗ sai, bổ 
túc những nơi thiếu sót. Trong vòng mười lăm 
hôm, bộ lục này lấy lại được văn thể nghĩa lý 
ngày xưa, như là mặt trăng thêm sáng. Vị tăng 
lại còn nhờ tôi viết một bài tựa khắc thêm vào 
đầu sách để làm sáng cho lời Phật dạy. Tôi 
không tiếc công, liền gọi người nhà mang giấy 
bút tới và viết những dòng thô sơ này. Vị tăng 
liền cảm ơn và nhận lấy.” 

Dưới bài tựa có câu: “Trùng khắc vào một 
ngày tháng tư năm Vĩnh Thịnh thứ 11, triều 
Lê,” nhờ đó mà ta biết được là sách được trùng 
khắc năm 1715. Tiếp đó là một danh sách các 
đệ tử xuất gia và tại gia của Như Trí có lẽ là 
những người đã có công trong việc trùng khắc. 
Những đệ tử xuất gia toàn là những sa di: Tính 
Nhụ, Tính Trung, Tính Kiến, Tính Quán, Tính 
Huy, Tính Bản. Điều này cho ta biết là vào năm 
trùng khắc Thuyền Uyển Tập Anh, Như Trí chưa 
có đệ tử nào thọ Tỳ khưu giới, và do đó ông 
còn đang trẻ, vào khoảng bốn mươi tuổi.  

 
Kế Đăng Lục  
Tên đầy đủ của sách này là Ngự Chế Thiền 

Uyển Thống Yếu Kế Đăng Lục, sách do thiền sư 
Như Sơn chùa Hồng Phúc soạn. Sở dĩ có chữ 
ngự chế là vì sách này được soạn thảo dưới sự 
bảo trợ của vua Lê Thuần Tông. Sách được 
khắc bản năm 1734, tám năm sau khi Chân 
Nguyên viên tịch. Sách viết theo thể tài của 
sách Ngũ Đăng Hội Nguyên bên Trung Hoa, 
nhưng nội dung sách phần lớn chỉ để viết về 
tiểu sử của những vị tổ sư Ấn Độ và Trung Hoa. 
Về phái Lâm Tế ở Việt Nam, cách chỉ có tiểu 
truyện của ba vị thiền sư: Chuyết Chuyết, Minh 
Lương, và Chân Nguyên. Về phái Tào Động ở 
Việt Nam, sách chỉ có tiểu truyện của hai vị 
thiền sư: Thủy Nguyệt và Tông Diễn. Đã vậy, 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 

SỰ PHỤC HƯNG 

MÔN PHÁI TRÚC LÂM 
 

(Chương XX, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      36 

sách không có nhiều giá trị sử 
học. Tiểu truyện đã không ghi 
năm sinh và năm tịch của các 
thiền sư mà nhiều lúc lại còn 
ghi chép sai lạc theo kiểu “lấy 
râu ông nọ cắm cằm bà kia.” 
Ví dụ đoạn vấn đáp sau đây 
vốn là câu chuyện giữa thiền 
sư Viên Chiếu (998-1090) và 
một đệ tử, chép trong sách 
Thuyền Uyển Tập Anh mà Như 
Sơn lại đưa vào sách Kế Đăng 
Lục, cho là cuộc đối thoại của 
Chuyết Chuyết và Đà Đà: 

- Nghĩa Phật và Thánh 
khác nhau thế nào?  

- Cúc trùng dương dưới 
dậu  

 Oanh thục khí đầu cánh  
- Đệ tử chưa hiểu  
- Ngày quạ vàng chiếu rặng  
 Đêm thỏ ngọc sáng soi.  
Đoạn đối thoại sau đây vốn là câu chuyện 

giữa Vân Phong (mất năm 956) và Thiện Hội 
(mất năm 950), chép trong Thiền Uyển Tập 
Anh, đã được Như Sơn đưa vào Kế Đăng Lục để 
làm cuộc đối thoại giữa Minh Lương và Chân 
Nguyên.  

- Sinh tử đến, làm sao mà tránh thoát?  
- Thì tránh vào chỗ vô sanh vô tử.  
- Chỗ vô sinh vô tử là chỗ nào?  
- Nó nằm ngay trong chỗ sinh tử.  
Có lẽ Như Sơn không được đọc sách 

Thuyền Uyển Tập Anh cho nên mới phạm 
những lỗi lầm to lớn trên.  

Đến năm 1859, trước khi trùng khắc Kế 
Đăng Lục, thiền sư Phúc Điền thêm vào sách 
ấy tiểu truyện của năm vị thiền sư Việt Nam 
nối dòng Chân Nguyên. Cách thức biên tập của 
Phúc Điền vượt hẳn cách thức của Như Sơn: 
Phúc Điền có ghi rõ ngày tháng và chi tiết có 
liên hệ tới đời sống và sự hành đạo của các 
thiền sư. Tuy nhiên, Phúc Điền đã không chữa 
lại những sai lầm mà Như Sơn đã mắc phải, có 
lẽ vì sợ mang tiếng bất kính đối với một vị tổ 
sư. Bài tựa sách Kế Đăng Lục của Như Sơn 
không cho ta một dữ kiện lịch sử nào trừ ngày 
tháng và địa điểm mà bài tựa ấy đã được viết.  

Như Sơn soạn Kế Đăng Lục tại chùa Hồng 
Phúc. Một người đệ tử ông là sa di Tính Chúc 
giúp về việc thẩm duyệt. Hai người đệ tử khác: 
sa di Tính Phái và Tính Hiển hiệu chính. Ba vị 
đều là sa di. Điều này cho ta thấy Như Sơn hồi 
đó chưa có đệ tử thọ giới tỳ khưu, do đó tuổi 
ông còn đọ vào trạc tứ tuần.  

Năm 1907, sách Kế Đăng Lục lại được 
chùa Nguyệt Quang ở Đông Khê trùng khắc 
một lần nữa.  

 
Thánh Đăng Lục  
Như đã nói trong chương XVIII, sách này 

do Chân Nghiêm trùng san năm 1550. Chân 
Nguyên trùng san lần nữa năm 1705, và Tính 

Lương trùng san lại một lần 
nữa năm 1750, lần này do 
Tính Quảng đề tựa. Trong bài 
tựa, Tính Lương nói: “Ngày 
xưa, thầy tôi là Tuệ Đăng Hòa 
Thượng...” Có thể Tính Lương 
đã được gặp mặt Chân Nguyên 
(Tuệ Đăng) lúc ông này còn 
sống, nhưng Chân Nguyên 
không phải là bổn sư trực tiếp 
của Tính Lương. Cũng như 
Tính Quảng, Tính Lương thuộc 
về thế hệ của chữ Tính trong 
bài kệ truyền pháp của Minh 
Hành, do đó họ phải thuộc về 
thế hệ đệ tử của thế hệ mang 
chữ Như, như là Như Hiện, 
Như Trừng, Như Thị... 
 

Thượng Sĩ Ngữ Lục 
Tên đầy đủ của sách là Trần Triều Tuệ 

Trung Thượng Sĩ Ngữ Lục. Sách này do Pháp 
Loa biên tập, Trúc Lâm Điều Ngự khảo đính và 
Trần Khắc Chung đề bạt. Sách được in nhiều 
lần trong đời Trần. Tuệ Nguyên chùa Long 
Động núi Yên Tử trùng khắc vào năm 1763, tức 
là hai năm trước khi thiền sư Như Hiện qua đời. 
Tuệ Nguyên có viết một bài tựa, nhưng không 
cho ta biết sách được in lại căn cứ vào bản in 
nào. Đến năm 1903, sa môn Thanh Cừ chùa 
Pháp Vũ in lại, chung với sách Tam Tổ Thực 
Lục.  

 
Khóa Hư Lục  
Sách này của Trần Thái Tông soạn, được in 

nhiều lần trong đời Trần. Bản in của Hội Phật 
Giáo Bắc Kỳ năm 1943 đã căn cứ trên bản in 
của chùa Quất Tụ năm 1850; mà bản của chùa 
Quất Tụ đã căn cứ trên bản in của chùa Hoa 
Yên như Tuệ Nguyên (người trùng san Thượng 
Sĩ Ngữ Lục), có lẽ hai người là đồng sư với 
nhau. Vậy có thể là bản in Khóa Hư Lục của 
chùa Hoa Yên được Tuệ Hiền thực hiện vào giữa 
khoảng thế kỷ thứ mười tám. 

 
Tam Tổ Thực Lục  
Phần thứ nhất cả sách này nói về đời Trúc 

Lâm Điều Ngự, không đề tên người biên tập. 
Theo nguyên tắc thì Bảo Sát hay Pháp Loa phải 
là người biên tập phần này, vì họ là người kế 
thừa của Trúc Lâm Điều Ngự. Pháp Loa là đệ 
nhị tổ Trúc Lâm.  

Phần thứ hai của sách nói về đời Pháp Loa, 
do thị giả của Pháp Loa là Trung Minh biên tập 
và Huyền Quang, đệ tam tổ của Trúc Lâm Hiệu 
đính.  

Phần thứ ba của sách, nói về đời Huyền 
Quang, không biết do ai soạn (59).  

Bản in cổ nhất của Tam Tổ Thực Lục hiện 
có là bản in năm 1765, sau ngày Tuệ Nguyên 
trùng khắc sách Thượng Sĩ Ngữ Lục hai năm, 
chưa rõ là do ai thực hiện. Tựu trung, ta có thể 
nói là người trùng khắc cũng thuộc về môn phái 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      37 

Trúc Lâm. Sau bản in này là bản in năm 1897, 
rồi đến bản in năm 1903 do Thanh Cừ chùa 
Pháp Vũ thực hiện. Bản này được in chung với 
Thượng Sĩ Ngữ Lục và có mang bài tựa của 
Thanh Cừ. 

 
Đại Nam Thiền Uyển Truyền Đăng Lục  
Sách này do Hòa thượng Phúc Điền chùa 

Bồ Sơn thực hiện. Sách này có hai tập: tập thứ 
nhất in lại sách Thuyền Uyển Tập Anh; tập thứ 
hai gồm có các sách Tam Tổ Thực Lục, Thiền 
Uyển Thống Yếu Kế Đăng Lục và một số tài liệu 
khác mà Phúc Điền gọi là “ngoại khoa tạp 
lục”(60). 

Sách được ấn hành năm 1859. Nhưng 
trước đó một năm, Phúc Điền đã bổ túc sách 
Kế Đăng Lục với tiểu truyện của năm vị thiền 
sư phái Lâm Tế. Vì sách Kế Đăng Lục có ba 
quyển cho nên khi cộng với sách Thuyền Uyển 
Tập Anh và Tam Tổ Thực Lục, tất cả trở thành 
năm quyển. Vì vậy bài tựa của Phúc Điền được 
gọi là Truyền Đăng Ngũ Quyển Tân Tự (bài tựa 
mới của sách Truyền Đăng Năm Quyển).  

Có thể nói rằng bài tựa này đã được viết 
sau khi quyển một của Đại Nam Thiền Uyển 
Truyền Đăng Lục đã in xong và bản gỗ còn lưu 
lại chùa Liên Tông. Sau đó gần một năm thì 
quyển hai cũng được in xong, bản gỗ lưu lại 
chùa Bồ Sơn. Đầu bài tựa có dòng chữ: “San 
khắc Truyền Đăng thủ Trần gia bản,” có nghĩa 
là “khắc lại sách Truyền Đăng mà sách nhà 
Trần để đầu,” “sách nhà Trần” đây là Tam Tổ 
Thực Lục vậy.  

Sau đây ta hãy đọc vài đoạn trong bài tựa 
quan trọng này để thấy sự hình thành của 
Truyền Đăng Tập Lục: “Nước ta xưa kia có bộ 
lục Thiền Uyển tên là Tập Anh chép đại khái về 
các bậc thạc đức cao tăng của ba triều đại. Tuy 
vậy nội dung lỗ mỗ bất nhất, văn mạch khó 
phân, cho nên {đã} hiệu đính lại, viết cho rõ ra 
để khắc bản ấn hành mà bảo tồn bản cũ, làm 
thành quyển thượng. Đến Triều Trần, có sách 
Thánh Đăng Lục (61), một quyển ghi chép ba 
tổ đời Trần, có sự tích nhưng không có hình 
ảnh. Rồi đến đời Hậu Lê, Như Sơn tổ sư tuân 
thừa sách Ngũ Đăng Hội Nguyên, tuyển thành 
ba quyển, có hình ảnh có sự tích, từ Phật Uy 
Âm cho đến bảy Đức Thế Tôn, cho đến bốn 
mươi bảy vị tổ Tây Trúc và hai mươi ba vị tổ 
Trung Hoa, cùng pháp phái Lâm Tế tại nước ta, 
ba vị tổ Chuyết Chuyết, Minh Lương và Chân 
Nguyên, sau nữa là tông phái Tào Động với hai 
thiền sư là Thủy Nguyệt và Tông Diễn. Về tông 
phái Lâm Tế, từ Cứu Sinh thượng sĩ trở về sau 
chưa được chép vào, do đó lão tăng thuận theo 
thứ tự truyền đăng, chép tiếp tiểu sử năm vị tổ 
sư, có hình ảnh và sự tích...(62). Lão tăng đau 
xót nghĩ rằng ngọn đèn của chư tổ đã sắp tàn 
lụi, cho nên đem hết tâm lực mình gom góp 
các lục, từ bộ nói về ba tổ đời Trần, đến bộ nói 
về hai phái Lâm Tế và Tào Động, gồm cả chân 
đế và tục đế, làm thành một tập, thêm vào đó 
những tạp lục ngoại khoa, làm thành quyển hạ, 

khiến cho pháp được truyền và đèn được nối. 
Một ngày tháng 11 năm Mậu ngọ, nhằm năm 
Tự Đức thứ mười một, thầy giám tự chùa Bồ 
Sơn pháp danh là Phương Viên và tăng chúng 
môn đồ xin đem về chùa san khắc. Đêm 13 
tháng ấy, thầy giám tự chùa Liên Phái, pháp 
danh là Thanh Chiêu, nằm mơ thấy một vị thần 
tăng nói: “Nhờ đại đức hãy cùng đi với tôi tới 
chùa Báo Thiên xem coi sách Phật Tổ Thống Kỷ 
(63) đã khắc xong chưa?” Thầy Thanh Chiêu 
đáp: “Bộ sách đã khắc xong, hiện nay bản gỗ 
được lưu tại chùa Liên Phái”. Vị thần tăng hỏi: 
“Tôi muốn hỏi bản sách mới soạn để nối vào 
sách Thống Kỷ kia. Bản này đã khắc xong 
chưa?” Đáp: “Bản này hiện đang để tại Bồ Sơn 
tự, đang còn khắc bản, chưa xong”. Thầy giám 
tự thức giấc, sáng ấy tới chùa Báo Thiên kể lại 
chuyện thần tăng ứng mộng cho tôi nghe. Nghe 
xong tôi vui mừng quá đỗi. Có thần tăng chứng 
minh, tôi xin tất cả các vị có mặt phát tâm 
hoan hỷ bình đẳng, đừng sinh tâm hữu vô, đắc 
thất, thị phi, nhân ngã, tồn vong, bỉ thử, thì lão 
tăng này rất lấy làm hy vọng vạn lần vậy.  

Tự Đức năm thứ mười hai, ngày 30 tháng 
giêng năm Kỷ mùi, chùa Bồ Sơn, hòa thượng 
Phúc Điền, có giới đao và độ điệp soạn; giám tự 
pháp danh Phương Viên thừa lệnh khắc bản; 
chưởng lãnh binh tỉnh Sơn Tây là Lê Thuận 
Chiếu pháp danh Đại Tuệ hưng công, môn nhân 
là Văn Đường vâng lệnh viết ra”.  

Bản in Thuyền Uyển Tập Anh năm 1715 
còn được giữ lại, tự nó cũng được chia làm hai 
quyển thượng và hạ, Tờ thứ tư có đề chữ quyển 
thượng và tờ thứ 72 có đề chữ quyển hạ chung 
(hết quyển hạ). Trong khi Trùng Khắc Đại Nam 
Thiền Uyển Truyền Đăng Tập Lục thì lấy toàn 
bộ sách Thuyền Uyển Tập Anh làm quyển 
thượng; tờ 1 có ghi hai chữ quyển thượng, và 
tờ 65 chó ghi bốn chữ quyển thượng chung tất 
(hết quyển thượng).  

Trong bản in Thuyền Uyển Tập Anh năm 
1715 còn được giữ lại, người ta cũng đã đóng 
lộn vào ba tờ vốn thuộc vào Trùng Khắc Đại 
Nam Thiền Uyển Truyền Đăng Lục quyển hạ. 
Ba tờ này được đóng chen vào giữa tờ 3 và tờ 4 
của sách Thuyền Uyển Tập Anh. Có nhiều lý do 
khiến ta nói vậy. Lý do thứ nhất là ngoài lề mỗi 
tờ, có dòng chữ: Thuyền Uyển Truyền Đăng Lục 
quyển hạ. (Thuyền Uyển Truyền Đăng Lục là 
tên gọi tắt của Trùng Khắc Đại Nam Thuyền 
Uyển Truyền Đăng Tập Lục) dùng để in vào lề 
mỗi tờ, quyển thượng cũng như quyển hạ. Lý 
do thứ hai là kiểu chữ, giấy in, số chữ mỗi 
trang và mỗi dòng của ba tờ khác hẳn với 
Thuyền Uyển Tập Anh mà lại giống hệt với 
Thuyền Uyển Truyền Đăng Tập Lục (mỗi trang 
của Thuyền Uyển Tập Anh có 22 dòng, mỗi 
dòng có 34 chữ, trong khi mỗi trang Thuyền 
Uyển Truyền Đăng Tập Lục có 20 dòng, mỗi 
dòng 42 chữ). Lý do thứ ba là ba tờ ấy không 
nằm đúng vị trí của nó trong sách Thuyền Uyển 
Tập Anh, từ hình thức đến nội dung. Về hình 
thức, ba tờ ấy vốn được đánh số 8, 9, 10, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      38 

không thể rnằm xen kẻ giữa tờ 3 và 4 của sách 
Thuyền Uyển Tập Anh. Về nội dung, ba tờ ấy 
có hình vẽ và tiểu dẫn về ba vị tổ Trúc Lâm đời 
Trần, không dính dấp với nội dung của Thuyền 
Uyển Tập Anh vốn chỉ chứa đựng những tài liệu 
về các thiền sư trước Trần.  

Xem bài tựa của Phúc Điền rồi xét những 
điểm vừa nêu đó, ta thấy tác phẩm của Phúc 
Điền là một tập đại thành của những tác phẩm 
có tính cách truyền đăng do người Việt sáng 
tác từ trước tới giờ. Môn phái Trúc Lâm do 
Chân Nguyên phục hưng đã làm được những 
công trình đáng kể, trong đó việc trùng san để 
duy trì những tác phẩm Phật Giáo Lý Trần rất 
đáng để cho chúng ta biết ơn. Trước họ, ta chỉ 
thấy có một Lương Thế Vinh đề tựa cho Nam 
Tông Tự Pháp Đồ (thế kỷ thứ mười sáu) và một 
Tuệ Tĩnh (64), phiên dịch Khóa Hư Lục (nửa 
đầu thế kỷ thứ mười bảy). Tiếc là những môn 
đệ của Chân Nguyên đã không tìm ra được 
những sách như Nam Tông Tự Pháp Đồ, Nam 
Minh Thiền Lục, Thiền Lâm Thiết Chủy Ngữ 
Lục, Đại Hương hải Ấn Thi Tập... Binh lửa và 
bàn tay tiêu diệt văn hóa của người Minh đã 
làm nghèo đi rất nhiều kho tàng văn hóa Phật 
Giáo Lý Trần để lại.  

 
________________ 
 
(60) Xem chương XIV  
(61) Để ý: Phúc Điền đã gọi Tam Tổ Thực Lục 

là Thánh Đăng Lục.  
(62) Năm vị tổ sư mà tiểu truyện đã được Phúc 

Điền đưa vào sách Kế Đăng Lục là: Như Trừng, Tỉnh 
Tuyền, Hải Quýnh, Như Hiện và Tính Tĩnh. Tuy nhiên 
ta còn thấy sau đó tiểu truyện của các vị Kim Liên, 
Tường Quang, Phổ Tính và Tin Kim. Chắc hẳn các 
tiểu truyện này đã được những vị hậu bối của thiền 
sư Phúc Điền thêm vào sạu này.  

(63) Đây là nhằm chỉ sách Thuyền Uyển Tập 
Anh, mà lề lối biên tập cũng tương tự với sách Phật 
Tổ Thống Kỷ của Trung Hoa.  

(64) Thiền sư Tuệ Tĩnh sinh vào khoảng cuối 
thế kỷ thứ mười sáu. Sách Hải Dương Phong Vật Chí 
nói ông có pháp tự là Vô Dật, pháp hiệu là Thận 
Trai. Ông người làng Nghĩa Phú, tổng Văn Thai, 
huyện Cẩm Giàng, tỉnh Hải Dương. Ông tu ở chùa 
Hộ Xá, huyện Giao Thủy, tỉnh Nam Định. Ông cũng 
là một dược sư giỏi. Ông là tác giả các sách:  

- Thiền Tông Khóa Hư Ngữ Lục, bản dịch bằng 
chữ Nôm  

- Nam Dược Thần Hiệu  
- Hồng Nghĩa Giác Tư Y Thư  
 Bài tựa sách Thiền Tông Khóa Hư Ngữ Lục 

được viết năm 1631 cho nên ta biết ông sinh vào 
cuối thế kỷ thứ mưòi sáu. Sách Nam Dược Thần 
Hiệu cũng còn truyền đến ngày nay. Sách Hồng 
Nghĩa Giác Tư Y Thư được tái bản năm 1717 sau khi 
chúa Trịnh Cương sai các quan ở Nội phủ và Y Viện 
hiệu đính những chữ viết sai và khắc lầm của bản in 
trước. Người viết chữ để khắc bàn in năm 1717 là 
một thiền sư pháp danh là Pháp Thịnh. Chính sách 
này cho biết Tuệ Tĩnh ở chùa Hộ Xá. Một phần của 
sách này được viết bằng Nôm lục bát. Không rõ 
thiền sư Tuệ Tĩnh tịch vào năm nào. Hiện còn di tích 
đền thờ ở nguyên quán là làng Văn Thai ở Hải 
Dương. Dân làng và các làng lân cận còn tiếp tục 

trồng những dược thảo do ông chỉ dạy.  
Sách Thiền Tông Khóa Hư Ngữ Lục hiện có là 

một bản chép tay, có bài tựa của thiền sư Tuệ 
Duyên chùa Sùng Quang huyện Giao Thủy viết, đề 
năm Đức Long thứ ba (1631). Để có một ý niệm về 
văn dịch của Tuệ Tĩnh trong Thiền Tông Khóa Hư 
Ngữ Lục, ta hãy đọc một đoạn trong “Bài tựa Bốn 
Núi”.  

“Nguyên chừng vốn không có tứ đại, chẳng có 
ngũ ấm. Bởi cái không lại tự tính dấy nhuộm vọng 
tình, vọng tình bèn hóa nên sắc tướng, tuy đã có sắc 
tướng, sau lại bại hoại về đường chân không; ấy sự 
vọng tưởng là theo tính chân không mà tính chân 
không lại hóa hiện sắc tướng.  

“Quen lấy tính chân không, bèn hóa sinh mọi 
sắc tướng. Đã trái chưng trong nghĩa vô sinh vô hóa, 
bèn mới làm chưng sự luân hồi hữu hóa hữu sinh. 
Trong lòng đã được nghĩa vô sinh vô hóa, ấy thì 
chưng sau chẳng có hóa lại chẳng có sinh. Bây giờ 
chứng minh có làm sự hóa sinh đấy, thì về sau lại 
phải có sinh cùng có hóa...”  

(Nguyên văn của Trần Thái Tông: “Nguyên phù 
tứ đại bản vô, ngũ uẩn phi hữu. Do không khởi vọng, 
vọng thành sắc, sắc tự chân không; thị vọng tòng 
không, không hiện vọng, vọng sinh chủng sắc. Ký 
bội vô sinh vô hóa, vĩnh vi hữu hóa hữu sinh; vô 
sinh hóa tắc vô hóa vô sinh, hữu hóa sinh vố hữu 
sinh hữu hóa..”) 

(còn tiếp) 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BỐN PHƯƠNG QUÊ NHÀ 
 
Ngày đông lỡ hẹn trời xuân 
Cành khô dài tiếng gió ngân giữa mùa 
Rộn ràng vạt nắng sau mưa 
Vàng hoe một cõi tiễn đưa cuối ngày 
Ta về tận cuối chân mây 
Ngỡ ngàng vài cánh hoa bay đầu tường 
Ơ con đường vẫn con đường 
Dưới bàn chân thấy bốn phương quê nhà 
Tròn quanh một bước, nào xa! 

 
 

THÍCH NỮ TỊNH QUANG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      39 

Trong Khóa Tu học Phật Pháp Bắc Mỹ lần 
thứ 7 tổ chức tại Chicago từ ngày 20-23 tháng 
07, 2017, có một vị Thượng tọa đánh mất một 
xâu chuỗi trầm hương. Ban tổ chức khóa tu đã 
phát loa thông báo đại chúng nếu có ai thấy 
hay nhặt được, xin cho biết hoặc đem gởi lại 
bàn thư ký cho Thượng tọa. Sau một buổi 
giảng Pháp, lúc đang đi về phòng nghỉ, một 
Phật tử tưởng bút giả đánh mất xâu chuỗi nên 
đến chào, rồi quan tâm hỏi: “Bạch thầy, có 
phải thầy vừa đánh mất xâu chuỗi?” Bút giả 
mỉm cười bảo: “Thầy đâu có chuỗi để mà mất!” 
Vị Phật tử ngạc nhiên hỏi: “Sao thầy tu mà 
không có chuỗi?” Trả lời: “Thầy tu đâu nhất 
định phải có chuỗi!” Lại nói thêm: “Có chuỗi 
hay không thì can hệ gì đến việc tu?” Thấy vị 
Phật tử này có vẻ nửa hiểu nửa không, nên bút 
giả liền ứng khẩu đọc bốn câu thơ: 

Trên cổ không, mà tay cũng không! 
Xưa kia ưa thích “cái lòng vòng” 
Bây giờ nhận được “một tâm thẳng” 
Ba ngàn thế giới thảy đều không! 
Vị Phật tử này nghe xong hoan hỷ, khen 

hay. Nhưng bút giả lắc đầu, sợ vị này chấp 
không, nên đọc thêm bốn câu: 

Ba ngàn thế giới thảy đều không 
Biết chúng sinh ưa “cái lòng vòng” 
Phương tiện trang nghiêm vì đại chúng 
Công phu chân thực ở trong lòng! 
Đọc xong, bút giả cười lớn rồi trở về phòng, 

chuẩn bị cho buổi giảng tiếp theo dành cho tăng 
ni cùng với thầy Ân Giao, một giáo thọ người Mỹ 
đệ tử cố trưởng lão Thích Thiên Ân, một trong 
những vị thầy đã đặt viên đá đầu tiên cho nền 
móng của ngôi nhà Phật giáo Việt Nam tại Hoa 
Kỳ.  

Đối với những ai tri âm, những chia sẻ trên 
đã quá đủ, có giải thích thêm cũng chỉ dư thừa 
như vẽ rắn thêm chân. Song đối với những 
người cần thêm phương tiện dẫn nhập, có lẽ sẽ 
được phần lợi ích từ những dài dòng văn tự sau 
đây. 

Lần tràng niệm Phật là phương tiện tu tập 
truyền thống rất quen thuộc với Phật tử theo 
truyền thống Đại Thừa Đông Á nói chung và 
Phật tử Việt Nam nói riêng. Nhà thơ Chu Mạnh 
Trinh khi viếng thăm phong cảnh chùa Hương 
đã từng ghi nhận: 

Thăm thẳm một hang lồng bóng nguyệt,  
Chập chờn mấy lối uốn thang mây.  

Chừng giang sơn còn đợi ai đây,  
Hay tạo hoá khéo ra tay xếp đặt?  
Lần tràng hạt niệm “Nam-mô Phật”,  
Cửa từ bi công đức biết là bao.  
Càng trông phong cảnh càng yêu! 
(Hương Sơn Phong Cảnh Ca) 
Có lẽ tác giả đã thấy những cụ bà, cụ 

ông… thành kính hành hương, vừa leo lên dốc 
núi chùa Hương hay leo xuống dốc hang “Nam 
Thiên Đệ Nhất Động,” vừa lần tràng niệm Phật. 
Tiếng niệm Phật hòa quyện cùng tiếng suối 
reo, tiếng chim hót của núi rừng cùng với đoàn 
người hành hương chiêm bái thánh tích đã tạo 
thành cái đẹp rất riêng của Hương Sơn. Đây 
không chỉ là cái đẹp của sông núi hữu tình, mà 
còn là cái đẹp của lòng từ bi hòa quyện cùng 
phong cảnh thiên nhiên, chuyển biến con người 
và cảnh vật trở thành chánh báo và y báo 
trang nghiêm của tịnh độ nhân gian, ngay 
trong giờ phút hiện tại! 

Lại nữa, lần tràng niệm Phật còn là phương 
pháp tu tập có kinh điển y cứ. Trong Kinh Mộc 
Hoạn Tử, đức Phật dạy vua Ba Lưu Ly: “Nếu 
muốn diệt trừ phiền não chướng và báo 
chướng, nên xâu một trăm lẽ tám hạt cây mộc 
hoạn để thường mang theo mình. Khi đi đứng 
ngồi nằm hằng luôn chí tâm, không luận tâm ý 
có tán loạn  hay không đều xưng niệm Phật, 
Pháp, Tăng rồi lần một hạt chuỗi. Lần từng hạt 
mộc hoạn như vậy, hoặc mười, hai mươi, một 
trăm, một ngàn, cho đến trăm ngàn vạn hạt. 
Nếu có thể lần tràng niệm Tam Bảo đủ hai 
trăm ngàn lần, thân tâm bất loạn, không có 
quanh co dua nịnh thì khi chấm dứt sinh mệnh 
sẽ sinh về cõi trời Diệm Ma thứ ba, cơm áo tự 
nhiên, thường sống an lạc. Nếu lại có thể niệm 
Tam Bảo được một triệu lần sẽ được đoạn trừ 
một trăm lẽ tám kết nghiệp. Đây mới gọi là 
ngược dòng sinh tử, hướng đến niết-bàn, dứt 
hẵn gốc phiền não, được quả Vô thượng.” (1) 
Như vậy, ban đầu lần tràng là để niệm Phật, 
niệm Pháp, niệm Tăng, mục đích giúp người tu 
nhiếp niệm, khiến thân tâm bất loạn nhằm dứt 
trừ phiền não, nghiệp chướng để hướng đến 
niết-bàn. Sau này, những hành giả tu pháp 
môn niệm Phật của Tịnh Độ hay trì chú theo 
Mật giáo cũng sử dụng tràng hạt để nhiếp 
niệm.  

Về một ý nghĩa nào đó, lần tràng niệm 
Phật cũng giống như sổ tức niệm Phật, hay 
mượn việc đếm hơi thở hoặc theo dõi hơi thở 
vào ra để nhiếp tâm niệm Phật. Đối với hành 
giả đã có công phu nhất định, hơi thở ra vào 
chính là tràng hạt tự nhiên tốt nhất, vì nó luôn 
hiện hữu với ta, không sợ bị thất lạc! Nhưng 
với hành giả sơ cơ, vì tràng hạt là vật cụ thể, 
nên giúp người niệm Phật dễ nhiếp tâm hơn. 
Mặt khác, đeo tràng hạt như giữ bên mình một 
pháp khí, luôn nhắc nhở người tu không quên 
công phu tu tập.  

Ngày nay, đối với nhiều người, tràng hạt 
như một món đồ trang sức, dùng để trang 
nghiêm thân hơn là trang nghiêm tâm! Cho 

TRÀNG HẠT 
  

Sakya Minh-Quang 
  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      40 

nên, họ chú trọng cái đẹp bề ngoài và giá trị 
vật chất của tràng hạt hơn là cái đẹp bên trong 
và giá trị tâm linh. Người viết thường nghe 
nhiều người khoe về xâu chuỗi mình đeo đắt 
giá hay quý hiếm như thế nào. Như vậy, tràng 
hạt càng đắt người đeo càng dễ sinh lòng tham 
và kiêu mạn! Họ lại phải lo lắng gìn giữ và khi 
mất đi lại càng khổ đau phiền não! Đây thực 
trái ngược với mục đích của việc sử dụng tràng 
hạt! Thực ra, tràng hạt không luận quý tiện, chỉ 
cần chuyên tâm nhiếp niệm, thì mỗi câu niệm 
Phật đều là tâm kim cương vô giá, là hạt giống 
thành Phật chắc thực, gieo vào ruộng tâm màu 
mỡ tín nguyện hạnh của mình!   

Hòa thượng Đổng Tuyên đã kể lại một câu 
chuyện như sau: Một vị Phật tử có xâu chuỗi 
tràng rất quý hiếm, nên cất giữ rất cẩn thận và 
thỉnh thoảng lại đem ra khoe với bạn bè. Một 
hôm, vị này gặp Hòa thượng nên khởi tâm kính 
mộ, tỏ ý muốn dâng cúng xâu chuỗi cho ngài. 
Hòa thượng đã từ chối. Vị Phật tử này ngạc 
nhiên hỏi vì sao ai cũng thích mà ngài lại từ 
chối? Hòa thượng trả lời: “Cô cho xâu chuỗi này 
là quý, còn tôi cho lòng không tham là quý. 
Nếu tôi tham nhận xâu chuỗi quý của cô là tôi 
đã đánh mất cái quý nhất của mình là lòng 
không tham!” Đây là câu chuyện thực đáng cho 
chúng ta suy gẫm để học hỏi! 

Cho nên, tràng hạt là một trong những 
phương tiện giúp người chánh niệm, không 
quên Phật, không quên Pháp và không quên 
Tăng, mà không phải nhất định cần có tràng 
hạt mới có thể niệm Phật, niệm Pháp, và niệm 
Tăng được. Nói thẳng ra, công phu tu hành 
nằm ở nơi tâm niệm, mà không phải ở nơi 
miệng niệm, huống chi tràng hạt là vật bên 
ngoài? Đây chính là ý mà người viết muốn nói 
qua bốn câu thơ đầu:  

Trên cổ không, mà tay cũng không! 
Xưa kia ưa thích “cái lòng vòng” 
Bây giờ nhận được “một tâm thẳng” 
Ba ngàn thế giới thảy đều không!  
“Cái lòng vòng” ở đây là hình ảnh của 

“vòng chuỗi” mà cũng là chỉ cho những phương 
tiện vòng vo mà mình đã trải qua lúc chưa 
nhận ra được yếu nghĩa của Phật Pháp. Song 
cũng nhờ những phương tiện vòng vo ban đầu 
này, nên hành giả mới có thể: 

Bây giờ nhận được “một tâm thẳng” 
Ba ngàn thế giới thảy đều không! 
Nói theo Kinh Pháp Hoa, nếu đức Phật 

không phương tiện thiết lập ra ba thừa tùy theo 
căn cơ sai khác, làm sao có thể giúp chúng sinh 
cuối cùng nhận ra “nhất thừa thực tướng”? Nói 
cách khác, tuy bảo tu hành gốc tại tâm, nhưng 
đối với phần lớn chúng sinh, cần hình tướng 
như tượng Phật, kinh sách v.v… mới nhớ đến 
Phật và Pháp. Cũng vậy, nhờ miệng niệm và 
tay lần chuỗi sẽ giúp nhiều người lần lần được 
thành tựu công phu, bước vào cửa ngỏ giải 
thoát và giác ngộ. 

Thuở nhỏ bút giả cũng từng bị thầy bắt học 
thuộc lòng và hành trì những điều mình không 

hiểu được trong truyền thống thiền môn, nhiều 
lúc nghi ngờ thậm chí bất bình vì sự bất cập 
này. Nhưng nhờ việc học thuộc lòng và hành 
trì, càng lớn khối nghi càng vỡ lần, càng thâm 
nhập kinh tạng người viết lại càng tri ân thầy 
đã khai tâm! 

 Nếu không có căn bản Phật Pháp và 
công phu huấn luyện trong thiền môn, chỉ đọc 
hiểu một số lý thuyết bát-nhã tánh không, rồi 
tự cho mình là Đại thừa liễu nghĩa hay tối 
thượng thừa mà bài bác người khác là chấp 
tướng, mắc kẹt ngôn ngữ văn tự v.v…, thì chỉ là 
tăng thượng mạn, dối mình dối đời! Cho nên 
Thiền Sư Từ Thọ dạy người mới xuất gia: 

Chớ học người ngu nói thoát không 
Thoát không nói được cũng như không! 
Trong tối tưởng rằng không ai biết 
E rằng khó dấu Mã tướng công! (2) 
“Nói thoát không” chính là nói lý suông bát

-nhã, đồng với hý luận, thậm chí nói một đàng 
làm một nẻo, mà không có sự tu hành chân 
thực. Người như vậy có thể gạt người, gạt đời, 
nhưng làm sao có thể gạt được luật nhân quả? 
“Mã tướng công” là hình ảnh ngục tốt đầu trâu 
mặt ngựa nơi địa ngục theo tín ngưỡng nhân 
gian, dùng để dụ cho quả báo khổ đau nơi địa 
ngục! 

Cho nên, trước khi hoạt dụng được tuệ giác 
bát-nhã, thấy tất cả các pháp là không, thì cần 
phải có “một tâm thẳng.”  Như vậy, tu hành 
mới có được lợi ích chân thực. Vậy thế nào gọi 
là “một tâm thẳng”? Thực ra, căn bản của việc 
tu hành là cần phải chân thực ngay thẳng. 
Trong Kinh Di Giáo, trước lúc nhập niết-bàn, 
đức Phật đã ân cần dặn dò các hàng đệ tử: 
“Này Tỳ-kheo các ông, tâm dua nịnh trái Đạo! 
Cho nên phải giữ tâm luôn chân thực ngay 
thẳng. Nên biết tâm dua nịnh chỉ vì dối gạt 
người. Người đã vào trong đạo đừng dua nịnh 
như vậy. Cho nên các ông phải đoan chánh tâm 
ý mình, lấy tâm ý ngay thẳng làm gốc của tu 
hành.” (3) Kinh Duy-ma-cật cũng nói: “Tâm 
ngay thẳng là đạo tràng vì không có giả 
dối.” (4) Đạo tràng là nơi thành đạo của đức 
Phật. Cho nên, chính “một tâm thẳng” này là 
chỗ thành đạo của mỗi hành giả!  

Lại nữa, nếu giữ được tâm luôn ngay thẳng 
này, hành giả có thể vượt trên thị phi, thương 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      41 

ghét, ấm lạnh của tình đời và đi ngược dòng lợi 
danh của thế tục, đến tận cùng ngọn nguồn 
của bản giác chân tâm: 

Nhân tình ấm lạnh lợi với danh 
Dở người khinh dễ, giỏi lại ganh 
Khốn khó ít ai ra tay đỡ 
Công thành lắm kẻ khởi tâm giành! 
Chim hết vứt cung: ân bạc thếch 
Cầu qua rút ván: nghĩa lạnh tanh! 
Trượng phu “tâm thẳng”, hề thương ghét 
Hỏi lòng không thẹn, mặc ai tranh! 
(Sakya Minh-Quang-Nhân Tình) 
Lại nữa, tuy tu hành lấy tâm ngay thẳng 

làm cội gốc, lấy trí bát-nhã để dẫn đường, 
nhưng vì lợi ích căn cơ bất đồng, nên hành giả 
nhiều khi phải phương tiện tùy duyên, mượn 
hình tướng trang nghiêm để dẫn dắt chúng 
sinh. Thực ra, “không” trong Phật Pháp là 
“không thực có” vì duyên khởi tánh không, mà 
không phải là “không có”, phủ định thế gian. 
Cho nên nói “Phật Pháp không hoại thế gian 
pháp” là vậy! Do đó, chỉ cần đừng “chấp thực” 
thì có không đều vô ngại. Các pháp duyên khởi 
nên tánh không và vì tánh không nên duyên 
khởi, bản chất vốn không hai.  

Ba ngàn thế giới thảy đều không 
Biết chúng sinh ưa “cái lòng vòng” 
Phương tiện trang nghiêm vì đại chúng 
Công phu chân thực ở trong lòng! 
Như vậy, chư tôn đức mang tràng hạt là vì 

đại chúng mà không phải vì chính mình. Cho 
nên, nhiều vị thiền đức tu hành lâu năm, đạo 
cao đức trọng mà vẫn cổ đeo tay lần tràng hạt. 
Đây là các ngài vì lòng từ bi, trang nghiêm 
pháp tướng, khiến đại chúng sinh tâm hoan hỷ 
và làm gương nhắc nhở người niệm Phật. Còn 
công phu của quý ngài nằm ở trong lòng mà 
không phải ở nơi tràng hạt! Đó cũng là lý do vì 
sao Hòa thượng Hư Vân, một đại thiền sư nổi 
tiếng cận đại, vẫn mang chuỗi tràng như hình 
chụp của ngài cho thấy!  

Tóm lại, bút giả đã dài dòng, vẽ rắn thêm 
chân. Kính mong người đọc trước hết không vì 
người mà bỏ lời, kế nữa được ý quên lời, để 
cùng nhau gột rửa thân tâm trong dòng nước 
pháp thanh tịnh qua lời Phật ý tổ trong mùa an 
cư kiết hạ. 

Nam-mô Hoan Hỷ Tạng Bồ-tát Ma-ha-tát. 
Viết tại Tu Viện Thiện Tường, Champaign, IL 

Sakya Minh-Quang 
 
 
________________ 
 
Đại Chánh Tạng, q.17, kinh 786, tr.726, a20-

28. 「若欲滅煩惱障、報障者，當貫木槵子一百八，以常自

隨。若行、若坐、若臥，恒當至心，無分散意，稱佛陀、達

摩、僧伽名，乃過一木槵子，如是漸次度木槵子，若十、若

二十、若百、若千，乃至百千萬。若能滿二十萬遍，身心不

亂，無諸諂曲者，捨命得生第三焰天，衣食自然，常安樂

行。若復能滿一百萬遍者，當得斷除百八結業，始名背生死

流，趣向泥洹，永斷煩惱根，獲無上果。」 

Thiền Sư Từ Thọ Dạy Tập Sự Xuất Gia (Từ Thọ 
Thiền Sư Huấn Đồng Hành), Sakya Minh Quang dịch. 
Xem Nghi Thức Huân Tu Hằng Ngày. 

Kinh Di Giáo, Sakya Minh-Quang dịch, xem 
Nghi Thức Huân Tu Hằng Ngày. 

Đại Chánh Tạng q.14, kinh 475, tr.542, c10.  直

心是道場無虛假故 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SINH NHẬT (3) 
 
Thức giấc vì làn gió lạnh 
Cửa sổ đón nắng ban mai 
Đã lâu không còn đếm tuổi 
Cuộc đời như cuộc tình dài 
 
Nhẩn nha từ hàng đến quán 
Tách trà ấm tình bạn bè 
Kể nhau thăng trầm buồn chán 
Từ lâu mình chỉ lắng nghe 
 
Giấu chi tóc bạc theo tuổi 
Sợi nào là sợi năm xưa 
Ký ức không gìn giữ nổi 
Kỷ niệm... thời gian đong đưa 
 
Nắng gió một ngày dần tắt 
An nhiên đọng một nụ cười 
Ân nghĩa trong đời ghi tạc  
Cảm ơn đã được làm người. 
 

 
Tháng 12/2017 

 

TÔN NỮ THANH YÊN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      42 

Ni giới gặp mặt cùng chụp hình lưu niệm tại Chùa 
Bát Nhã, Santa Ana với Nhị Vị Hòa Thượng Thích 
Nguyên Trí và HT Thích Nguyên Siêu.(Photo VB) 

 
SANTA ANA (VB) -- Một sự kiện rất đáng 

hoan hỷ là lần đầu tiên tại Hoa Kỳ Ni giới đã có 
buổi gặp gỡ đạo tình trong tinh thần hòa hợp 
để cùng nhau trao đổi, thảo luận và tim cách 
giúp đỡ lẫn nhau trên con đường hành đạo nơi 
xứ người, tại Chùa Bát Nhã, Thành Phố Santa 
Ana, Nam Cali. 

Buổi gặp gỡ của chư Ni có sự quang lâm 
chứng minh của Hòa Thượng Thích Nguyên Trí, 
Phó Chủ Tịch Nội Vụ Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK và Hòa Thượng Thích Nguyên 
Siêu, Tổng Thư Ký Hội Đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK, vào sáng Thứ Ba,  ngày 12 
tháng 12 năm 2017. 

Ni Trưởng Thích Nữ Giới Châu, Tổng Vụ 
Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ GHPGVNTHK kiêm 
Trưởng Ban Tổ Chức, đã mở đầu buổi gặp gỡ 
với lời tuyên bố lý do. Ni Trưởng nói rằng nhờ 
có sự khuyến tấn của chư tôn Giáo Phẩm của 
Giáo Hội,  nên chư Ni mới mạnh dạn đứng ra tổ 
chức ngày gặp gỡ này. Ni Trưởng cho biết mục 
đích của buổi gặp gỡ là để nối kết tình pháp lữ, 
cùng nhau trao đổi kinh nghiệm hoằng pháp, 
và tìm cách giúp đỡ lẫn nhau để cùng sinh hoạt 
và phục vụ Đạo Pháp tại Hoa Kỳ. Ni Trưởng 
nhắc lại chí nguyện của người xuất gia là “Phát 
túc siêu phương, tâm hình dị tục, thiệu long 
thánh chủng...” Nên, Ni Trưởng mong muốn 

chư Ni tìm ra cách để giúp cho quý Ni có điều 
kiện nghiên cứu Kinh Luật Luận, học tiếng Anh, 
học các chuyên ngành để góp phần trong công 
tác hoằng dương chánh pháp. 

Hòa Thượng Thích Nguyên Trí, trong lời 
đạo từ, nói rằng ước nguyện để chư Ni ngồi lại 
đã có từ lâu, nhưng cho đến nay mới đầy đủ 
duyên lành để thực hiện được. Hòa Thượng cho 
biết rất mong cuộc gặp gỡ lần này chư Ni có 
thể gạt bỏ tất mọi dị biệt để cùng nhau tìm ra 
phương thức để nâng đỡ quý Ni về vật chất, 
chỗ ăn chỗ ở cũng như về mặt tinh thần để có 
thể an tâm tu học và hành đạo. Hòa Thượng 
nói rằng chư Ni là tiềm năng lớn của Phật Giáo 
có thể đáp ứng nhu cầu hoằng pháp tại đất 
nước Hoa Kỳ rộng lớn này. Hòa Thượng cũng 
nhắn nhủ chư Ni nên lấy tinh thần hòa hợp làm 
chất keo nối kết. 

Sau lời khuyến tấn của Hòa Thượng  Thích 
Nguyên Trí tất cả chư Ni đều đồng xướng “Y 
giáo phụng hành,” 3 lần để đáp lễ kính tri ân 
Hòa Thượng. 

Trong phần phát biểu, Hòa Thượng Thích 
Nguyên Siêu nói rằng rất vui mừng vì từ khi 
thành lập GHPGVNTHHK vào năm 2008 đến 
nay, đây là lần đầu mà cũng là bước tiến rất xa 
của ni chúng khi cùng nhau ngồi lại. Hòa 
Thượng cho biết điều này có thể thực hiện được 
một phần nhờ nỗ lực và đức độ của Ni Trưởng 
Giới Châu. Hòa Thượng cũng cầu mong sự gặp 
gỡ này có thể mang lại phương thức giải quyết 
các khó khăn cho Ni giới. Hòa Thượng mong 
mọi người cùng mở rộng vòng tay đón nhận 
mọi phụng sự cho Phật Pháp. 

Trong buổi gặp mặt còn có nhiều vị Ni có 
uy đức, như Ni Trưởng Thích Nữ Như Tường, là 
bạn thân của Ni Trưởng Thích Nữ Giới Châu, 
cũng đã từ Việt Nam sang đây để cùng chung 
lo Phật Sự. 

 
Được biết vào tối Chủ Nhật, ngày 10 tháng 

12, chư Ni cũng đã tổ chức cơm chay gây quỹ 
tại Nhà Hàng Moonlight, thành Phố Westmin-
ster, để có phương tiện tài chánh làm Phật sự. 

Ni Trưởng Giới Châu cho biết mấy ngày 
trước chư Ni đã thân hành đến đảnh lễ thưa 
thỉnh chư tôn đức Tăng, Ni là những bậc trưởng 
thượng trong hàng Tăng Ni tại Miền Nam Cali-
fornia và đã được chư tôn đức Tăng, Ni hoan hỷ 
tán thán và hứa hỗ trợ mọi Phật sự cho Ni giới. 

NI GIỚI HOA KỲ GẶP GỠ, TRAO ĐỔI, 
ĐỂ GIÚP NHAU TU HỌC, HÀNH ĐẠO 

Việt Báo 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      43 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      44 

ÔNG PHẬT MŨI ĐEN 
 

Ni cô quyết chí tu hành 
Cầu tìm giác ngộ lòng thành thiết tha 

Nên cô nhờ thợ tạc ra 
Một pho tượng Phật thật là uy nghi 

Dát thêm vàng, đẹp kể chi 
Cô mang tượng Phật luôn đi theo mình. 

Nhiều năm lặng lẽ trôi nhanh 
Ni cô ôm tượng du hành khắp nơi 

Thế rồi một buổi đẹp trời 
Cô dừng chân sống trong ngôi đền thờ 

Êm đềm, nhỏ bé, nên thơ 
Ẩn sâu thôn dã, khuất xa thị thành. 
Trong đền tượng Phật xếp quanh 

Mỗi bàn một tượng phân ranh rõ ràng 
Ni cô cũng đặt tượng vàng 

Lên bàn thờ nhỏ giữa hàng đầu tiên 
Rồi cô muốn đốt hương lên 

Để mà tụng niệm ở bên Phật vàng, 
Sợ hương thơm sẽ tràn lan 

Bay sang Phật khác nơi bàn kế bên 
Cô dùng phễu chụp phía trên 

Khiến cho khói chỉ bốc lên một đường 
Chui vào ống phễu, thơm lừng 

Đến ngay mũi tượng Phật vàng mà thôi. 
Thời gian vẫn lặng lẽ trôi 

Một ngày nhìn lại, than ôi dị kỳ! 
Khói lên theo ống phễu kia 

Làm cho mũi Phật xấu đi mất rồi 
Phật vàng mũi lại đen thui! 

 
 

(thi hóa phỏng theo Black-Nosed Buddha 
trong tập truyện văn xuôi 101 ZEN STORIES 

 

VUI TRONG ĐAU KHỔ 
 

Một hôm thuyết pháp trở về 
Phật cùng đệ tử đang đi trên đường 

Chợt đâu thấy một anh chàng 
Lùa bầy bò chạy nghênh ngang reo hò. 

Đàn bò vừa được ăn no 
Vui chân nhảy nhót đủ trò trước sau 

Rỡn đùa, kêu rống, chen nhau 
Để rồi lấn ép húc đầu, máu văng 

Thêm đòn vọt của người chăn 
Bò kêu đau đớn, lưng hằn vết roi. 

Chỉ đàn bò, Phật ban lời: 
"Anh chàng hàng thịt thảnh thơi chăn bò 

Hàng ngày lùa chúng ra vô 
Tìm nơi cỏ tốt tha hồ bò ăn 

Đàn bò có tới ba ngàn 
Con nào béo tốt là chàng lựa ra 

Phanh thây, xẻ thịt, lột da 
Đem qua chợ bán gần xa kiếm lời. 

Nửa đàn bò bị giết rồi 
Những con còn lại có đời nào hay 

Phận mình biết sẽ sao đây 
Thản nhiên vui vẻ đua bầy rỡn nhau." 

 
"Đời người có khác gì đâu 

Biết bao nhiêu kẻ vùi sâu thân mình 
Tham lam dục lạc thường tình 

Bạc tiền chất chứa, lợi danh mưu cầu 
Trăm phương nghìn kế hại nhau 

Nào hay cuộc sống trước sau vô thường 
Mong manh như một giọt sương 

Long lanh ngọn cỏ bên đường gió lay! 
Cạnh bên sự sống hàng ngày 

Tuổi già, cái chết kề ngay đó rồi 
Từng giờ từng phút lặng trôi 

Con người lại tiến gần nơi mộ phần 
Như dòng nước nhỏ nhẹ tuôn 

Soi mòn bờ đất dần dần sụp tan, 
Giống như bể cá thênh thang 

Nước theo khe nứt nhẹ nhàng thoát đi 
Cá còn sống được lâu chi? 

Con người nào có nghĩ gì sâu xa 
Để mà hay biết thân ta 

Cái tôi ‘bản ngã’ chỉ là tạm thôi!" 
 

(thi hóa phỏng theo Truyện Cổ Phật Giáo) 
 
 

 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      45 

THIỀN HỌC 

Cần nói rõ ngay từ dòng chữ đầu tiên, rằng 
đây là chuyện Quốc hội Mỹ, không dính gì tới 
Quốc hội Tây, Tàu, Ta, Đức, Nhật… Nói thế, để 
hoàn toàn xa lìa mọi liên tưởng không thích 
nghi. Và tỉnh thức, là nói theo nghĩa Thiền tập, 
tức là mindfulness, một phương pháp đang ứng 
dụng nhiều tại Hoa Kỳ, không còn ý nghĩa tôn 
giáo và được dùng chỉ như một liệu pháp đa 
dụng.  

Nói Quốc hội Mỹ cũng không chính xác. Vài 
vị dân cử thôi. Bênh vực công khai  cho pháp 
Thiền tỉnh thức chỉ là vài người, đúng ra là một 
người nổi bật. Đó là Tim Ryan, Dân biểu liên 
bang địa hạt 13 của tiểu bang Ohio, giữ chức 
này từ 2003. Trước thời gian đó, Ryan trong 
Thượng viện tiểu bang Ohio.  

Dĩ nhiên, cũng cần nói ngay từ đầu, DB Tim 
Ryan là tín đồ đạo Ky tô. Trong khi Ryan hoạt 
động tích cực (và viết sách, thuyết trình) cho 
Thiền tỉnh thức, Quốc hội Mỹ có 3 vị theo Phật 
giáo, nhưng không ai hoạt động gì. Thậm chí, 
Thượng nghị sĩ Mazie Hirono của Hawaii nhìn 
nhận rằng bà không tu tập gì đặc biệt. Với bà 
Hirono, và nữ Dân biểu liên bang Colleen 
Hanabusa, cũng từ Hawaii, tin theo Phật giáo vì 
tự nhiên truyền thống, vì sinh trong gia đình 
gốc Nhật Bản. Vị Phật tử thứ ba là ông Hank 
Johnson, đại diện địa hạt 4 ở tiểu bang Geor-
gia.  

Trong khi Phật tử trong Quốc hội Mỹ không 
bàn gì chuyện Thiền tập, DB Ryan lại tích cực 
theo kiểu riêng: bản thân Ryan đã viết và xuất 

bản cuốn A Mindful Nation (Một Đất Nước Tỉnh 
Thức) hồi tháng 3/2012, hướng dẫn tập Thiền 
tỉnh thức. Và ông kêu gọi cần phải có “một 
Quốc hội tỉnh thức” – nên hiểu đúng ý ông 
rằng, Quốc hội cần tập Thiền tỉnh thức, nghĩa 
là đi đứng nằm ngồi đều biết là đang đi đứng 
nằm ngồi, thấy nghe hay biết đều biết là đang 
thấy nghe hay biết… 

Riêng đối với DB Tim Ryan, ông nói rằng 
sống dưới thời đại của Tổng Thống Donald 
Trump, nếu không tập Thiền tỉnh thức hẳn là 
không chịu nổi. Ryan dĩ nhiên là người của 
đảng Dân Chủ. Hãy hình dung câu chuyện thế 
này: trong khi hơn một nửa đất nước Hoa Kỳ 
sôi sục lên, bày tỏ bất đồng dữ dội với nhiều 
chính sách và tính khí của TT Trump, vẫn có 
một Dân biểu Hoa Kỳ ngồi bình lặng theo dõi, 
và vui hưởng “thiền duyệt pháp hỷ”… Phải chi, 
ông Trump chịu theo Ryan tập thiền, hẳn là 
Trump sẽ dịu dàng thơ mộng hơn, sẽ từ bỏ loại 
ngôn ngữ kiểu “sẵn sàng thò tay xúc phạm” và 
sẽ rời thói quen la mắng, kể cả việc dùng lời 
xúc phạm trước toàn cầu đối với cả Bộ Trưởng 
Tư Pháp Jefferson Sessions do chính ông bổ 
nhiệm… 

Trên bản tin của thông tấn ABC News ngày 
5 tháng 7/2017, DB Tim Ryan nói rằng thiền 
tập không chỉ giúp ông giảm căng thẳng, 
nhưng có thể giúp ông làm việc tốt hơn với TT 
Trump, và với các bạn dân cử Cộng Hòa. 

Ryan nói rằng Thiền tập sẽ có thể giúp đất 
nước Hoa Kỳ trong thời của bất định. DB Ryan 
nói với phóng viên Dan Harris của ABC: “Không 
có nơi nào tốt hơn để… thực tập kham nhẫn khi 
đối mặt với những bất định hơn là trong Quốc 
hội Hoa Kỳ. Đặc biệt là bây giờ… không ai thấy 
rõ gì về hướng đi của Hoa Kỳ.” 

Bản tin này do phóng viên Harris phỏng vấn 
Ryan và Thiền sư Jeff Warren trong khi Ryan 
và Warren đang thực hiện “chuyến đi Thiền 
tập” xuyên Hoa Kỳ  sau khi Trump đăng quang 
Tổng Thống.  Dĩ nhiên, nên biết rằng DB Ryan 
không ưa Trump. 

Ryan hồi tháng 1/2017 đã nói rằng Thiền 
tâp giúp ông làm việc tốt hơn với phía Cộng 
Hòa và với tân nhiệm Tổng Thống Trump: “Tôi 
không phải ưa thích ông ta, tôi không phải đi 
uống bia với ông ta, tôi không phải chơi golf 
với ông ta. Nhưng nếu ông ta muốn giúp dân 
trong địa hạt của tôi,, tôi hy vọng tôi có thể 
làm mọi thứ có thể để giúp. Tôi muốn nói, 
trách nhiệm của tôi là phải làm thế.” 

MỘT QUỐC HỘI TỈNH THỨC 
  

Nguyên Giác 
  

Congressman Tim Ryan 
(Photo For The Dispatch by Pete Marovich) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      46 

DB Ryan đã từng tổ chức nhiều buổi Thiền 
tập cho các vị dân cử Quốc hội và nhân viên 
của họ trong nhiều năm, đã từng cung thỉnh 
nhiều Thiền sư tông phái khác nhau tới. Ryan 
nói rằng các buổi Thiền tập là lưỡng đảng, ai 
cũng tham dự được. Phải chăng, khi ngồi lim 
dim đôi mắt, ngồi theo dõi hơi thở, ngồi im 
lặng và không bàn gì về “luật mới bảo hiểm y 
tế”… thì kiếm đâu ra chuyện phân biệt đảng 
Dân Chủ hay đảng Cộng Hòa. 

Ryan nói rằng trong năm 2017 (tức là năm 
khởi đầu nhiệm kỳ của Tổng Thống Trump), có 
nhiều người hơn đã tìm tới dự Thiền tập với 
ông để giảm căng thẳng. Vấn đề là, làm việc 
trên Quốc  hội không có nhiều thì giờ cho Thiền 
tập. 

Ryan nói về các dân cử và nhân viên ở 
Quốc hội, “Đúng là khó – vì bạn phải bay tới 
cho kịp khóa họp để bỏ phiếu, phải xếp thời 
gian cho những buổi họp, rồi phải bay về địa 
hạt nhà càng sớm càng tốt, nên tìm thời gian 
và xếp ưu tiên cho Thiền tập là khó cho nhiều 
người. Đó là điều tôi nghĩ rằng sự tham dự của 
các nhân viên trong văn phòng thực sự quan 
trọng vì bạn có thể Thiền tập trong văn phòng, 
khi muốn thay đổi sự năng động của văn 
phòng.” 

Ryan kể rằng hồi năm 2008, nhiệm kỳ thứ 
ba trong Hạ viện của ông, sau thời gian vận 
động và gây quỹ giúp các bạn ứng viên trong 
tiểu bang xôi đậu của ông, Ryan gần như kiệt 
sức. Nói tiểu bang xôi đậu, vì năm 2008 là 
trùng thời gian tranh cử Tổng Thống, và lá 
phiếu Cộng Hòa và Dân Chủ kể như ngang 
ngửa nhau, gọi là swing state, tiểu bang đánh 
võng. 

Thế rồi Ryan quyết định tham dự khóa 
thiền 5 ngày với Thiền sư Jon Kabat-Zinn… 
Ngồi lặng lẽ nhiều giờ trong kỳ nhập thất, Ryan 
nói rằng ông càm nhận lợi ích của Thiền tập. 
Ông nói, gần như không tin nổi, rằng bạn bắt 
đầu nhìn thấy niệm trong tâm, và bạn biết tại 
sao bạn có áp huyết cao… 

 
Mới hồi tháng 5/2017, Ryan đồng bảo trợ 

một dự luật nhằm cấp tài trợ cho việc giảm 
căng thẳng các giáo viên. Ryan giải thích rằng 
Thiền tập không phải chuyện của những người 
cấp tiến hay của các anh chị hippy. Ryan nói: 
“Thiền tập là tự chăm sóc bạn. Là tự ìm hiểu 
chính bạn. Là tự làm cho bạn khỏe mạnh hơn.”  

Dù vậy, DB Tim Ryan không đơn độc. 
Nhiều vị dân cử đã đồng ý với ông. 

Theo báo The Roll Call ngày 30/6/2017 -- 
tức là thời điểm sắp Lễ Độc Lập (July Fourth) 
và là thời điểm các dân cử Quốc hội sắp rời thủ 
đô để về địa hạt nhà, vừa để nghỉ ngơi vừa để 
gặp cử tri địa phương – Dân biểu Tony Cárde-
nas (Dân Chủ, California) hôm Thứ Năm 
29/6/2017 đã họp với Đại sứ Thái Lan Pisan 
Manawapat và 4 nhà sư Phật giáo Thái Lan để 
nói về Thiền tỉnh thức trong thời kỳ căng thẳng 
ở Quốc Hội. Cùng tham dự buổi họp về Thiền 

tập này có các Dân biểu Tim Ryan (Dân Chủ, 
Ohio), và Tom Suozzi (Dân Chủ, New York).  

 
Không chỉ thúc đẩy Quốc Hội phải tỉnh 

thức, DB Tim Ryan cũng hỗ trợ các chương trình 
Thiền tỉnh thức tại các trường học Ohio. Bản tin 
wksu.org ngày 11 tháng 3/2017 cho biết DB 
Ryan đang hỗ trợ cho tổ chức bất vụ lợi Inner 
Explorer hướng dẫn các giáo viên tổ chức các 
buổi Thiền tập hàng ngày trong một số trường 
học phía đông bắc Ohio. Ryan nói rằng Thiền 
tỉnh thức đang được thực tập trong Thủy quân 
Lục chiến, trong cảnh sát, trong giới vận động 
viên, không bàn gì chuyện tín ngưỡng hay bất 
kỳ chuyện gì khác… vì chỉ là tỉnh thức thôi.  

Hội Inner Explorer có bản doanh ở Massa-
chusetts, đề ra phương pháp và kêu gọi học 
sinh nên Thiền tập qua mạng 10 phút mỗi ngày 
khi trường sắp vào lớp. 

Laura Bakosh, đồng sáng lập Inner Explor-
er, nói rằng hãy hít hơi thở sâu là phương pháp 
tuyệt vời để an tĩnh những khi bạn bực dọc hay 
nổi giận, và giúp cho bạn cả khi bạn vào kỳ thi, 
chơi thể thao, hay chơi nhạc…  

Cuối mỗi buổi Thiền tập, học sinh nên viết 
vào một nhật ký những cảm thọ trong khi Thiền 
tập… dần dà sẽ nhận ra các dị biệt, thăng tiến 
qua thời gian. 

Bakosh dẫn ra cuộc nghiên cứu của đại học 
University of Wisconsin, cho thấy căng thẳng 
gây trở ngại cho việc học, trong khi 51% trẻ em 
Mỹ đang sống trong các hoàn cảnh nghèo và 
căng thẳng, và chỉ có Thiền tập mới xóa được 
căng thẳng – đó là cách giúp các em học 
nhanh, học giỏi. 

Dân biểu Ryan nói rằng các trường Warren 
City Schools,  nơi các thầy cô dạy Thiền tỉnh 
thức cho trẻ em vài phút trước khi bắt đầu lớp, 
đã giảm được số lượng các em bị phạt cấm-vào-
lớp từ 250 em hồi 5 năm trước, xuống còn 14 
em hồi năm 2016. Ryan nói, dĩ nhiên là tâm 

Dân biểu Tom Suozzi đàm đạo cùng các nhà sư Mỹ tu tập 
theo truyền thống Phật giáo Thái Lan tại sảnh đường Quốc 

Hội, tại Washington D.C. (Source: http://thaiembdc.org) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      47 

thức của bạn sẽ không làm việc đúng 
đắn được, nếu ba mẹ trong nhà xảy ra 
chuyện bạo lực, hay trong xóm cứ mãi 
xung đột băng đảng, hay bất cứ thứ gì 
tương tự.  

Các bạn quan tâm về Thiền tỉnh 
thức? Sau đây là tóm lược một phương 
pháp  đơn giản từ trung tâm đại học 
UCLA Mindful Awareness Research 
Center.  

Trước tiên, tìm một vị trí thoải 
mái, vững vàng, hoặc ngồi, hoặc nằm 
để lưng áp sát sàn nhà. Lưng nên 
thẳng, thư giãn, dịu dàng, chớ gò ép 
gì. Cánh tay và bàn tay để vị trí thoải 
mái. Nhắm mắt, hoặc lim dim, sao cho 
thoải mái. Cảm nhận cơ thể trong giây 
phút hiện tại. Hướng tâm từng điểm, 
từ trên đầu, tuần tự xuống ngón chân, 
mỗi nơi bạn cảm nhận nơi đó – thí dụ, 
cảm nhận hơi ấm hoặc hơi mát (ở đầu, 
cổ, bụng, chân…) hoặc cảm nhận bắp 
thịt thư giãn theo thứ tự từng nơi trên 
cơ thể. Nếu tâm nghĩ tới chuyện khác, 
hãy kéo về lại: tất cả chỉ là bây giờ và 
ở đây thôi. Sau khi cảm nhận toàn 
thân, hãy cảm nhận về môi trường, từ 
âm thanh bạn nghe chung quanh xóm   
cho tới tiếng km đồng hồ, cho tới tiếng 
gió lùa, tiếng đập nhịp tim. Cảm nhận 
nhiệt độ trong phòng, ấm hay mát. Rồi 
chú tâm vào hơi thở vào và ra nơi mũi, 
nhẹ nhàng, dịu dàng. Rồi chú ý lồng 
ngực hay bụng chuyển động theo hơi 
thở. Theo dõi hơi thở từ khi khởi đầu 
hơi thở cho tới khi hơi thở biến mất để 
sang chu kỳ thở khác. Chớ kiểm soát 
hơi thở, hãy tự nhiên. Khi nào muón 
ngưng, hãy dịu dàng cử động từ từ, 
duỗi nhẹ tay ra, tương tự với duỗi 
chân, với đứng dậy,  với đi đứng nằm 
ngồi. Thế giới của bạn đang biến đổi 
từng ngày, từng giây phút. 

 
Hãy tin rằng, nếu các Quốc hội 

trên thế giới đều là Quốc hội Thiền 
Tỉnh Thức, chiến tranh hiển nhiên sẽ 
biến mất vậy. 

(Photo: http://thaiembdc.org) 

   
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MỘT LẠY, MUÔN KÍNH THƯƠNG 
 

Lá phong vàng ngõ trúc 
Đường thiền rợp bóng hoa 
Lòng chợt rưng rưng nhớ 
Vạt nắng phương trời xa 
 
Thị Ngạn Am khuất lấp 
Sau rừng cây quạnh hiu 
Bóng Thầy nghiêng nắng xế 
Lung linh công phu chiều 
 
Chỉ chừng đó, thinh lặng 
Không gian tỏa ngát hương 
Lời không lời bất tận 
Ôi, mầu nhiệm lạ thường! 
 
Tâm con bừng nở rộ 
Quỳ dâng đóa trầm hương 
Hướng vọng về Quê Mẹ 
Một lạy,  
Muôn kính thương …  

 
 
 
 

TN HẠNH CHI  
 
(Tào Khê Tịnh Thất – sau thời công phu chiều) 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      48 

NGHĨ VỀ NGÀY THÀNH ĐẠO 
  

TN Diệu Phúc 
  

Sự thành tựu dầu là thành tựu về phương 
diện gì chăng nữa vẫn là điều kỳ diệu. Vì đó là 
kết quả của một quá trình cần nhiều ý chí 
nhiều nỗ lực vươn lên và phải trải qua nhiều 
gian nan, khó khổ, thử thách… 

Cụm từ “Thành đạo” ở đây phải chăng để 
chỉ cho sự thành tựu đạo nghiệp mà không chỉ 
đơn thuần bằng sự trải nghiệm tâm hồn hay 
thể chất. Nó mang tính chất siêu tuyệt hơn 
nhiều, bởi đây là sự thành tựu do sự nỗ lực 
tinh tấn tu tập không gián đoạn. Người tu tập 
phát triển không ngừng tất cả thiện hạnh và 
đoạn tận mọi ác hạnh từ thô đến tế, từ hành 
động đến tư duy… trong kinh Phật gọi là “đoạn 
tận lậu hoặc.”  

Có dễ dàng chăng đối với một chúng sinh 
bình thường như chúng ta có thể thực hiện 
pháp tu trong một đời hay là phải trải qua vô 
lượng kiếp? Chúng ta đã lênh đênh trong sáu 
nẻo luân hồi, lặn hụp trong bao dòng sông sinh 
tử chập chùng, lang thang trong ba cõi và bây 
giờ thì sao? 

Đức Phật của chúng ta, dẫu là một ứng 
hóa thân hay một CON NGƯỜI có thật trong 
lịch sử nhân loại đi chăng nữa thì trong đời này 
Ngài cũng đã đến cõi Ta bà với chúng ta dưới 
hình ảnh một CON NGƯỜI rất đỗi bình thường. 
Hoàn toàn không hề có sự kỳ bí khác thường 
hay phép lạ. Dầu vậy, vẫn có những nét đặc 
thù mà chúng ta không thể tìm thấy ở bất kỳ 
chúng sanh nào. Như 
trong Kinh Pháp hoa có 
dạy: “Đức Phật xuất hiện 
ở đời như hoa linh thoại 
ngàn năm mới nở một 
lần,” với mục đích duy 
nhất là khai thị cho chúng 
sanh được giác ngộ giải 
thoát. Và nét đặc thù 
tưởng chừng như mộc mạc 
mỗi khi chúng ta nhìn thấy 
những đóa sen vươn lên từ 
bùn lại tỏa hương ngào 
ngạt, lá sen không thấm 
nước cũng có nghĩa không 
bao giờ vướng nước đọng 
bùn hôi; hình ảnh ấy nhắc 
chúng ta liên tưởng đến 
đức Phật hay những bậc 
Bồ tát tối thượng thừa: 
Sống trong cõi trần nhưng 

không hề bị bám bụi trần! 
Có đơn thuần chăng, một CON NGƯỜI 

được sinh ra trong hoàng tộc đế vương, lại rũ 
bỏ tất cả để đổi lấy một mảnh y thô và chiếc 
bát sành, đầu đội trời chân đạp đất đi xin ăn 
hoặc nhịn đói làm phương tiện sống qua ngày 
để trưởng dưỡng tuệ mạng và tăng trưởng tâm 
bồ đề? 

Tìm đâu cho thấy một CON NGƯỜI sống 
trong nhung lụa, trong vô vàn lạc thú của thế 
gian, nơi mà hầu như ai cũng mơ tưởng có 
được, thế nhưng NGƯỜI lại dứt khoát ra đi, 
không một chút vấn vương, luyến tiếc. Để rồi 
cũng CON NGƯỜI lịch sử ấy, sáu năm ròng rã 
dưới nắng cháy, mưa giầm, dưới tuyết sương 
băng giá, thân chỉ còn lại màng da mỏng manh 
bọc lấy xương. Thể chất NGƯỜI hoàn toàn khô 
kiệt vì đã bao năm chịu đói khát cùng tất cả 
tiện nghi tối thiểu của loài người. Nhưng tâm 
hồn NGƯỜI luôn bừng sáng như mặt trời rọi 
chiếu ban ngày, như trăng tròn tỏa sáng ban 
đêm - ấm áp đại bi tâm bao la vô lượng đến với 
muôn loài. 

Rồi một đêm khi sao mai vừa mọc, NGƯỜI 
đã đạt được đạo quả giác ngộ và tìm ra con 
đường cứu khổ chúng sanh - NGƯỜI đã hàng 
phục ma quân và thành đạo dưới cội cây Đại 
Giác. 

NGƯỜI chính là đức Từ phụ Bổn Sư Thích 
Ca Mâu Ni! 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      49 

Súp lơ xanh (broccoli)  được giới ăn uống 
coi như “Viên Ngọc Dinh Dưỡng Quý Giá” và 
được trồng  bán quanh năm, nhiều nhất là từ 
mùa Thu tới mùa Xuân.  

 
Thành phần dinh dưỡng 
Súp lơ xanh không có chất béo, rất ít muối 

và năng lượng, nhưng lại có nhiều chất chống 
oxy hóa,  beta carotene, sinh tố C, chất xơ, fo-
lic acid, calci và kali. Nước chiếm khoảng 90% 
trọng lượng rau. 

Nửa cân súp lơ xanh có một lượng sinh tố 
C tương đương với 4 kg trái cam hoặc hai trăm 
quả táo. 

Khi nấu, một số lớn sinh tố C bị tiêu hủy, 
nhưng vẫn còn nhiều hơn trong trái cam tới 
15% và có lượng calci tương đương với sữa.  

Một bát súp lơ xanh (khoảng 250 ml) nấu 
chín có 100mg calci, 500mg  kali, 125mg sinh 
tố C, 5g chất đạm, 8g carbohydrat, 3 gr chất 
xơ, 1.2 mg sắt và chỉ cung cấp 45 calori. 

Súp lơ xanh cũng có một ít bioflanovoids, 
thiamin, niacin, các chất chống oxy hóa.  

 
Công dụng y học 
Súp lơ xanh  có khoảng 30 hóa chất  mà 

nhiều nghiên cứu cho là có công dụng ngăn 
ngừa ung thư, nhất là ung thư vú. Đó là chất 
indole carbonol làm tiêu bớt kích thích tố estro-
gen thường được coi như có nguy cơ gây ra ung 
thư này.  

Súp lơ xanh cũng làm giảm nguy cơ tăng 
huyết áp, tai biến động mạch não, bệnh tim 

mạch, giảm biến chứng của bệnh tiểu đường, 
giảm nguy cơ bị bệnh loãng xương, giảm cho-
lesterol xấu. 

 Súp lơ xanh có nhiều folate nên giúp giảm 
thiểu nguy cơ trẻ sơ sinh khuyết tật gây ra do 
người mẹ thiếu sinh tố này. Một đọt súp lơ xanh 
có 110mcg folate, bằng một nửa nhu cầu hàng 
ngày. 

Năm 1978, bác sĩ Saxon Graham của viện 
Đại Học Nữu Ước ở thành phố Buffalo, công bố 
kết quả cuộc nghiên cứu với một nhóm bệnh 
nhân ung thư ruột già và một nhóm người 
không bị ung thư. Theo kết quả nghiên cứu này 
thì có một sự tăng gia rõ rệt về nguy cơ mắc 
bệnh ung thư ở những người ăn ít rau cải, trái 
lại có một sự giảm thiểu rõ rệt những nguy cơ 
ấy ở người  ăn  nhiều bắp su, su tí hon và súp 
lơ xanh.  

Năm 1983, bác sĩ Graham lại tìm thấy là 
các thực vật thuộc họ cải còn có tác dụng 
chống sự phát triển tế bào ung thư bàng quan.  

Cũng năm 1983, nhiều nhà nghiên cứu ở 
Hy Lạp, khi phân tách thực đơn của 100 bệnh 
nhân ung thư  đại tràng, đã khám phá ra một 
đặc tính chung của nhóm bệnh nhân này, đó là 
họ ăn thịt nhiều hơn, ít ăn rau, cải. Theo các vị 
này thì muốn có tác dụng chống ung thư, các 
loại rau, cải phải được ăn thường xuyên chứ 
không phải chỉ ăn một hay hai lần một tuần. 

Cũng như các rau thuộc họ cải 
(Brassicaeae), súp lơ xanh có chứa hóa chất 
goitrogene. Khi ăn thật nhiều cải bắp, hóa chất 
này gây khó khăn cho cho sự sử dụng iod của 
tuyến giáp. Tuyến sẽ sản xuất ít kích thích tố 
thyroxine. Để sản xuất thêm  thyroxine đủ 
dùng  cho cơ thể, tuyến giáp buộc phải tăng 
nhanh kích thước, tạo thành bướu cổ. Những 
người có bệnh tuyến giáp nên lưu ý. Còn đối với 
người bình thường, khi ăn súp lơ xanh vừa phải 
và có dùng muối iod thì lượng goitrogene không 
đủ để gây ra tác dụng xấu. 

 
Dùng trong ăn uống 
Súp lơ xanh có thể ăn sống, nhưng gây 

nhiều hơi nên nhiều người thích nấu chín. Hấp 
với ít nước hay xào vừa chín tới, rau giòn, thì 
còn nhiều sinh tố và chất dinh dưỡng hơn là 
luộc quá chín, ăn mất ngon lại mất đi một phần 
chất bổ.  

Súp lơ xanh sau khi luộc chín hoặc đông 

SÚP LƠ XANH 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      50 

lạnh giảm tới 40% lượng sinh tố C. 
Phần ngọn ngoài cùng của súp lơ 

xanh chứa nhiều beta- carotene hơn là 
phía trong cuống.   

Luộc súp lơ xanh với nước lạnh đun 
sôi dần thì sinh tố C bị phân hủy nhiều 
hơn là đợi khi nước đã sôi rồi mới cho 
súp lơ xanh vào. Lý do là khi bắt đầu sôi, 
nước sinh ra oxygen làm phân  hủy  sinh 
tố C. Vì thế, nên đợi nước sôi một lát cho 
hết bọt rồi hãy bỏ broccoli vào nồi.  

Phần cuống của broccoli lâu chín 
hơn đầu hoa, nên cần nấu cuống trước, 
kẻo  phần đầu quá nhũn. Đậy vung để 
tránh mùi hăng hăng của rau bay khắp 
nhà trong khi nấu. Súp lơ xanh  tươi cần 
khoảng mươi phút để nấu chín, còn rau  
giữ đông lạnh chỉ cần sáu bẩy phút, vì 
trước đó đã được chần qua rồi. 

 
Lựa và cất giữ broccoli 
Rau càng xanh đậm càng nhiều chất 

dinh dưỡng. Súp lơ xanh có quanh năm. 
Rau giữ đông lạnh cũng ngon như rau 
tươi.  

Khi mua,  nên chọn rau còn xanh 
tươi , các nụ khép kín, chắc thịt và có 
nhiều hoa non. Tránh rau có  cuống quá 
cứng, hoa non đã ngả mầu vàng.  

 Gói súp lơ xanh trong bao nylon, 
cất trong tủ lạnh để bảo vệ sinh tố C và 
có thể để dành tới vài tuần lễ. Đối với 
súp lơ xanh, ánh sáng và sức nóng đều 
làm phân hủy sinh tố C. 

Rau đông lạnh cũng ngon nhưng còn 
ít sinh tố C hơn vì rau đã được chần qua 
để tránh rau tiếp tục chín muồi trong 
ngăn đá. Nếu làm chín vừa phải trong lò 
vi-ba thì giữ được nhiều sinh tố này hơn. 

 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.bsnguyenyduc.com 

 

 
 
ĐỌC KINH PHÁP CÚ 
 
Bài Pháp đầu tiên giảng chữ TÂM, 
Việc làm thiện ác đều do Tâm. 
Gieo nhân gặt quả là chân lý, 
Nghiệp lực khai sinh diễn đúng tầm. 
  
Bốn trăm hai mươi ba câu, lời vàng ngọc, 
Dạy người tu học cõi trần gian, 
Là thuyền Bát Nhã qua bờ khổ, 
Chuyển kiếp trầm luân đến Niết Bàn. 

 
 

NGÀN THU KHỞI SẮC 
 
Đời người trần thế kiếp phù du, 
Như gió đưa mây sương khói mù. 
Chức vụ tranh giành mang nhục nhã, 
Đất đai cướp đoạt họa thâm u. 
Nhìn xem thế sự tình tan vỡ, 
Nghe thấy nhân sinh dạ vướng thù. 
Xả bỏ mau về theo Chánh Pháp, 
Cho đời khởi sắc mãi ngàn thu. 
 

 
 

BIẾT SỐNG CHO MÌNH (TỰ ĐỘ) 
 
Dòng đời, nhân quả do mình, 
Tùy duyên, nghiệp lực, hiện hình Chân Như. 
Đời người, trải mấy Xuân Thu? 
Vô minh che lấp, hận thù đeo mang!. 
Khôn ngoan phải biết, lọc sàng, 
Loại bỏ bất tịnh, dọn đàng ta đi. 
Tâm từ quán chiếu liền khi, 
Tiêu tan oán hận, liễu tri lối về. 
Xem thường thế sự khen chê, 
Bình tâm, tự tại, phá mê độ đời. 
Chân lý, không nói thành lời, 
Niết Bàn, Địa Ngục chung trời với ta. 
Thương mình, nên sống vị tha, 
Tham lam, ngạo mạn là ma bất hòa. 
Nhìn xem sương sớm nhạt nhoà, 
Nắng xuyên chốc lát, rõ ra thường hằng. 

 
 

NGUYÊN NGỘ  

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      51 

Truyeän ngaén trăm linh taùm chöõ 
 

STEVEN N. 

VÌ SAO QUẢ KHÁC NHAU 
Mấy tuần nay dân chúng 

phẫn nộ, vì cùng làm một việc 
ác nhưng có kẻ thì lãnh hậu 
quả  nặng nề, người thì nhẹ 
hều. Nhiều kiến nghị, biểu 
tình… nhưng chẳng thay đổi 
được . Có người hỏi thì thầy 
bảo:  

- Ấy tại phước báo của họ 
khác nhau.  

Người hỏi tỏ vẻ nghi ngờ:  
- Hình như có sự yêu-ghét, 

có sự biện hộ chăng? 
Thầy rất từ tốn nhưng mạnh 

mẽ:  
- Không hề, đấy là sự thật! 

Bữa ăn có thêm trái ớt, lát 
chanh thì ngon lắm, không sao 
cả với người khoẻ mạnh nhưng 
tai họa với người loét bao tử, 
lở miệng!   
 

HƯ KHÔNG TRANH ĐƯỢC 
SAO   

Đã lâu không thấy Tổ, 
Tràng An đồn đaị: Tổ tịch, Tổ 
hồi hương… có người còn bảo 
Tổ bị hạ độc. Người ta nói: có 
người ghen tỵ và tranh với Tổ 
nên đã hạ thủ, y còn khẳng 
định thấy bút tích của Tổ trên 
vách viết:  

- Hư không tranh được sao?  
Vua cho người lên động 

thăm, khi trở về báo: 
- Không thấy Tổ, Chỉ thấy ai 

đã  tạc vào vách đá hình Tổ 
cùng bài thơ: 

Gã Hồ râu đỏ quảy hài (*) 
Lũng Tây gặp sứ hỏi ngài đi 

đâu 

Cười khàn quắc mắt vểnh 
râu 

Trùng trùng vô tận từ lâu 
chửa về. 
 

CHÚNG MÀY THÂM THẾ 
 

Ngày hết tết đến; moị 
người rộn ràng mua sắm, dọn 
dẹp chưng bày để đón xuân. 
Mẹ thỉnh cặp liễn, người ta 
tặng thêm mấy chữ “phước” 
về dán trước nhà. Hôm sau 
gã cán bộ phường vốn là 
người mới đến phê bình:  

- Bà lạc hậu quá, thời đại 
mới rồi mà còn dán mấy chữ 
cũ kỹ này, đã thế còn dán lộn 
ngược nữa!  

A Thòng nhà kế bên nghe 
thấy bèn bảo y:  

- Ai da, taị nị hổng biết 
đấy thôi! Chữ phước dán 
ngược là phước đáo tức là 
phước đến nhà đấy!   

Y tẽn tò nói: 
- Chúng mày thâm thế à!  

 
QUẠ SAO BIẾT ĐƯỢC 

LÔNG NÓ ĐEN 
 

Lão ma đầu giết người 
không gớm tay, haị nhân, haị 
vật, làm cho quốc gia phá 
sản, quốc kế dân sinh lụn 
baị… ấy vậy mà khi chết y 
còn bảo:  

- Ta cả đời cống hiến 
cho dân nên không có gì hối 
tiếc!  

Dân hận thấu trời mà 
không làm gì được, thầy mới 
khuyên:  

- Quạ làm sao biết được 
lông nó đen, tiếng của nó 
đáng sợ. Sở dĩ an nhàn hưởng 
phú qúy là vì dư phước của y. 
Phàm việc gì cũng có nhân 
quả, chỉ tiếc bọn ta chỉ có 
nhục nhãn, mệnh ngắn nên 
không thể thấy xa hơn, sâu 
hơn!   

APSARA 
Vũ điệu mê hồn và nụ 

cười bí hiểm hóa đá ngàn năm 
trên thành quách, đền đài. Ấy 
vậy mà khi bọn thảo khấu về 
thành chúng đập phá tan ho-
ang, phần gỡ bán cho bọn 
buôn đồ cổ. Chúng bảo:  

- Phế bỏ cái cũ của 
phong kiến, lạc hậu, đồi truỵ… 
xây dựng một thế giới đaị 
đồng!  

Cùng chung số phận Ap-
sara là hàng triệu người chết 
thảm nhưng rốt cuộc chúng 
thua phải rút về rừng. Đêm 
trước có người khẳng khái 
bảo:  

- Bọn các ngươi chỉ đập 
phá được tượng đá chứ hình 
hài. Apsara ở trong tâm khảm 
làm sao phá được!  
 

ĐẠI TƯỢNG 
Xứ sở đại tượng vốn bình 

an, cư dân hiền hòa, cuộc 
sống chậm rãi an lạc như bước 
chân voi  bao đời nay. Thời thế 
thay đổi, ma vương bên ngoài 
giật dây làm anh em chia phe 
đánh nhau. Có lần hai toán 
quân chạm mặt nhưng họ 
không bắn nhau mà còn nói:  

- Chúng ta con cháu đại 
tượng, tuy khác chủ nhưng 
không hại nhau!   

Đọan bỏ đi hai hướng. 
Bọn đầu lãnh mới u mê ngăn 
sông, phá núi, ủi rừng, bán 
tháo tài nguyên… phục vụ ma 
vương. Dân đại tượng khóc:  

- Đại ngàn của đại tượng 
giờ hư hỏng hết rồi!  
 

Ất Lăng thành, Nov. 2017  
 
___________ 
 
“*” Hồ: Người Tàu xưa tự phụ 
cho mình là văn minh, bốn bên 
man-di-mọi-rợ. Họ gọi các dân 
tộc bên kia Hy mã lạp Sơn là 
người Hồ, rợ Hồ.   

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      52 

HÁI HOA CÚNG DƯỜNG  
 

Một đêm sương lạnh sơn hà 
Cánh hoa lay khẽ Sa-Bà đong đưa 
Sầu từ cổ lũy xa xưa 
Tình còn rong ruổi người chưa thấy về  
Sắc vàng nhuộm thắm sơn khê 
Xạc xào lá đổ bốn bề cô liêu 
Nghiêng nghiêng một vạt nắng chiều 
Thương em gầy guộc hồn xiêu mấy mùa 
Tuyết phong tịch mịch cổng chùa 
Ngoài sân con trẻ chơi đùa hỷ hoan 
Màu trinh bạch ấy hãy còn 
Giang hà khoác chiếc áo choàng tinh khôi 
Hài rơm in khắp núi đồi 
Vết chân hành cước mây trôi trắng trời 
Đêm qua tuyết đổ bời bời 
Sư về khép cửa tụng lời Tâm Kinh 
Tử-sanh nửa cuộc đăng trình 
Huệ là Bát Nhã độ mình, độ tha  
Ngoài đồng nảy một nụ hoa  
Giữa trời tuyết trắng ấy là chơn như 
Vô tình mở lại trang thư 
Tôi xa cố quận chửa từ tạ nhau 
Sầu nào chẳng chút thương đau 
Tình nào chẳng đẹp người đâu thương người  
Tàn đêm mộng mị em cười 
Nhân duyên tri ngộ ơn đời phỉ phong 
Bao giờ mình ngộ sắc-không 
Về chơi nguồn cội ra đồng hát ca  
Mùa xuân con én la đà  
Lòng thênh thang quá hái hoa cúng dường 
Như Lai thường trụ thập phương  
Khói trầm phảng phất Huệ hương ngũ phần 
Bồ đề hóa hiện Phật thân  
Đại từ khai nụ tử lan cát đằng   
Một trăm con bướm hạ vàng 
Vỗ đôi cánh mỏng ngỡ ngàng áo xiêm 
Vườn chùa lảnh lót tiếng chim 
Tần Già, Bạch Hạc… rủ tìm về đây 
Nghìn trùng cố quận trời mây 
Một trời phương ngoại người say chăng người 
Ta còn rong ruổi cuộc chơi 
Sư về nguồn cội thảnh thơi nói cười. 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018     52 

GIỮA DÒNG SANH DIỆT  
 
Trời đông tuyết đổ trắng rừng 
Mà mai chín đỏ mấy từng em ơi 
Con chim ngơ ngác giữa trời 
Lẻ đàn di trú kêu lời thiết tha 
Màu trinh bạch phủ sơn hà 
Lặng im lay động Sa-Bà nguyên sơ 
Sắc là bụi tuyết phất phơ 
Không thành nước tụ bốn bề vô biên 
Như Lai hóa nụ cười hiền 
Sóng âm đồng vọng trăm miền hỷ hoan 
Bạt ngàn hoa nở xuân sang 
Gấm thêu mặt đất địa đàng là đây 
Kìa con bướm vũ mê say 
Mộng hồ điệp hãy còn cay cay lòng 
Vì chưng chửa ngộ sắc-không  
Nên mình vất vả lội dòng vô minh 
Sắc xuân nàng nhé chân tình 
Ái ân là nợ vô hình buộc nhau 
Hư mà lại thực niềm đau 
Xuân xanh bất tận với nhau mấy mùa 
Áo nâu tịch mịch cổng chùa 
Sư lên núi cả đã vừa hạ quân 
Giang hà một giải thanh tân 
Bồ đề cao thụ non thần trầm tư 
Hạc tìm theo vết thiền sư 
Nương dòng bát-nhã suối từ đại bi  
Cỏ cây một cõi xanh rì 
Vì mê hoặc nói những gì giả-chân 
Sát-na này mỗi pháp trần 
Vạn hoa hóa hiện pháp thân Di- Đà  
Giữa đồng có kẻ cuồng ca 
Tụng dòng kinh tuệ giữa hoa lá ngàn  
Đẹp lên man mác mùa vàng 
Xạc xào lá đổ ngập tràn sắc thu 
Am mây sư cử công phu  
Giữa dòng sanh diệt kể từ trăng lên 
Đường trần nay rộng thênh thênh 
Hành thâm bát-nhã bỏ quên cõi ngoài 
Vàng thu nhuộm đỏ non đoài 
Hai con bạch hạc dưới trời hoàng hoa 
Trùng trùng mây bạc xa xa  
Thấy hoa  hàm tiếu thấy là Như Lai. 

ĐỒNG THIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      53 CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      53 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 
 

GỎI XOÀI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
Nguyên Liệu: 
 
– 1 trái xoài xanh 
– 1 bìa đậu hũ 
– Rau húng huế, rau răm 
– 2 muỗng canh đậu phộng đập dập 
– 1/2 củ cà rốt có cũng được, không cũng không sao 
– Gia vị : Mắm chay, đường, chanh, ớt 

 
Cách làm: 
  
 Xoài và cà rốt bào vỏ, rửa lại thật sạch với nước sau đó nạo thành sợi hoặc bằm. 
 Rau thơm lặt lá già, lá sâu rồi rửa sạch sau đó xắt nhỏ (chú ý không xắt quá nhỏ 

lúc trộn gỏi làm nát rau). 
 Đậu phụ rửa sạch rồi dùng khăn thấm bớt nước sau đó chiên đậu chín vàng đều. 

Sau khi chiên đậu xong các bạn xắt đậu thành miếng mỏng vừa ăn. 
 Pha nước chấm theo tỉ lệ sau: 1 muỗng canh cốt chanh, 1 muỗng canh đường, 1 

muỗng canh nước mắm chay hoặc xì dầu, 1 muỗng cà phê ớt xay, tỏi xay, 1 
muỗng canh mắm. 

 Tiếp theo trộn đều các nguyên liệu vừa chuẩn bị với nước mắm đã pha đợi 10 
phút cho ngấm rồi bày ra đĩa.  

 Cuối cùng rắc thêm đậu phộng rang và rau thơm lên trên là hoàn thành món gỏi 
chay ngon đậm đà. 

 
(Nguồn cookpad) 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

https://monchay.com/wp-content/uploads/2017/11/photo.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      54 

THOÁT KHỔ, THOÁT LUÂN HỒI 
  

Lê Khắc Thanh Hoài 

Vui hạnh xuất gia khó 
Tại gia sinh hoạt khó 
Sống bạn không đồng khổ 
Trôi lăn luân hồi khổ 
Vậy chớ sống luân hồi 
Chớ chạy theo đau khổ.(1) 
Sáu câu thi kệ này trích từ bản kinh Pháp 

Cú, phẩm Tạp. Sáu câu bao hàm sáu ý khác 
nhau nhưng ý chính chỉ là một lời khuyên tha 
thiết của đức Phật Thích Ca: Hãy thoát khổ! 

Và thoát khổ ở đây đồng nghĩa với sự 
việc: Hãy thoát luân hồi. 

Hai câu thi kệ đầu nói đến hai cái khó của 
hai con đường, hai nếp sống, xuất gia và tại 
gia. Đức Phật nêu ra hai cái khó của hai con 
đường khác nhau và ý nghĩa của hai cái khó 
này cũng hoàn toàn khác nhau. 

Câu thi kệ thứ ba nhắc lại một trong Tám 
Khổ, đó là Oán tắng hội khổ. Tại sao lại là Oán 
tắng hội khổ và đức Phật chỉ nhắc đến nỗi khổ 
này mà không nói hết tất cả Tám nỗi khổ của 
trần gian? Chúng ta sẽ từ từ tìm hiểu sáu câu 
thi kệ này với lời khuyên tha thiết ở hai câu 
cuối, không sống theo luân hồi, không chạy 
theo đau khổ. Một sự khẳng định được thấy 
ngay ở đây: Luân hồi là khổ. Thoát luân hồi là 
thoát khổ. 

Bước đầu tiên hãy phân tích câu thi kệ 
thứ nhất: 

 
Vui hạnh xuất gia khó 
Con đường xuất gia thường được ví như 

con đường đi ngược dòng. Người xuất gia là 
người lội ngược dòng sông hay đi ngược với 
dòng đời, dòng sinh hoạt bình thường của thế 
gian. Sông xuôi dòng thì chảy ra biển, lội 
ngược là tìm lại nguồn gốc của con sông, nơi 
nó xuất phát. Người xuất gia là người đi tìm 
cho ra cái nguồn gốc này, con người xuất phát 
từ đâu? Đi về đâu? Tại sao có sanh có tử? Đâu 
là nguồn gốc của sanh của tử? Làm thế nào để 
thoát khỏi sanh tử? 

Dưới mắt thế gian thì đây là chuyện làm 
viễn vông không thực tế. Không thực tế thì 
không dễ dàng như những chuyện thường tình 
của người đời. Cày ruộng, cuốc đất, bán buôn…
hay bất cứ việc gì khác ở đời thật ra không khó 
làm, chỉ cần được chỉ dạy và chịu khó học hỏi 
và làm theo là được. Nhưng suy nghĩ và tìm 
cho ra nguồn gốc, ý nghĩa của cuộc sống, của 
đời người, của con người, của sự sống chết thì 

không phải chuyện dễ làm. Suy nghĩ đã là một 
chuyện khó. Lại còn phải sống thiếu thốn, đạm 
bạc, từ bỏ mọi thụ hưởng dục lạc nữa. Như vậy 
ở đây, xuất gia đúng là một điều khó làm. 

Bàn đến con đường thì con đường thuận 
chiều, thuận theo dòng đời sẽ đưa đến một nơi 
nào đó, cuối con đường sẽ là một nơi để trú 
thân, một nơi để yên nghỉ, một ngôi chùa, một 
ngôi nhà, một tổ ấm, một mái gia đình, một 
xóm làng, một phố thị hay chỉ là một khu rừng, 
một ngọn đồi… 

Mà con đường cũng có thể mang ý nghĩa 
hoàn toàn trừu tượng như một ước muốn, một 
mong cầu, một hi vọng, một tham vọng, một 
khát khao, một lý tưởng nào đó. 

Có một con đường là phải có một cái đích 
đến, một điểm đến, phải dừng lại ở một nơi nào 
đó. Dừng lại tất nhiên là đã tới nơi, đã đạt 
được, đã thành công, đã thỏa mãn, đã toại 
nguyện. 

Nhưng người xuất gia thì đi ngược với con 
đường thuận chiều này. Nghĩa là người xuất gia 
không đi trên con đường để dừng lại, cho dù là 
dừng lại nơi một ngôi chùa, nói chi đến một 
ngôi nhà, một tổ ấm, một mái gia đình…Cũng 
không dừng lại nơi một ước muốn nào, một 
mong cầu nào, một hi vọng nào, nói chi đến 
một tham vọng nào, một khát khao nào, cho 
đến cả một lý tưởng nào! Và như thế là đi trên 
một con đường mà chẳng đưa tới một nơi nào 
hết, chẳng có gì để đạt, chẳng thành công cũng 
chẳng thỏa mãn, toại nguyện gì hết! Cho dù là 
biết mình đi tìm nguồn cội, tìm chân lý, đi trên 
con đường Đạo nhưng người xuất gia cũng phải 
buông bỏ tất cả, không trụ vào đâu, không 
chấp vào đâu được cả! Đi trên con đường để 
giải thoát khỏi con đường. Để phóng mình ra 
khỏi con đường. Đây mới là điều khó, quá khó! 

Nhưng đó là chưa bàn đến cái khó trước 
khi đi vào con đường xuất gia. 

Không phải dễ dầu. Chẳng phải ai muốn 
xuất gia là làm được. Chẳng phải vì sợ chết, sợ 
khổ mà xuất gia được, chẳng phải vì thất bại 
trên đường đời, nơi công ăn việc làm, nơi 
đường công danh mà xuất gia được, chẳng phải 
vì tình duyên trắc trở, ngang trái, éo le, mà 
xuất gia được, chẳng phải vì chán chường khổ 
sở vì cái thân tật nguyền, bệnh hoạn mà xuất 
gia được, chẳng phải vì trăm ngàn muôn lý do 
nào đó đã không tìm thấy hạnh phúc nơi cuộc 
sống tại gia mà xuất gia được. 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      55 

Như vậy, sự việc từ bỏ cuộc sống tại gia 
để xuất gia là một quyết định khởi điểm từ sự 
hiểu biết, từ trí tuệ và hẳn phải có đầy đủ căn 
duyên, túc duyên, cơ duyên, không những thế, 
lại còn phải dựa vào nguyện lực nữa. Có đủ 
phước đức và nhân duyên rồi cũng không có gì 
chắc chắn nếu không cố gắng, nhẫn nại, kiên 
trì để vượt qua bao thử thách gian nan, chí 
xuất trần phải vô cùng mạnh mẽ, vững chắc 
như bàn thạch, dụng công tu tập không ngừng 
nghỉ, tinh tấn từng phút từng giây, bởi giới luật 
không phải là điều dễ tuân thủ và nghiệp lực 
thì không thể lường, thêm vào đó, luôn giữ cho 
tâm không lay chuyển trước Tám Ngọn Gió của 
thế gian cũng không phải là chuyện dễ. Cho dù 
mình có quay lưng với thế gian, vẫn bị Tám 
Ngọn Gió đời ảnh hưởng và chi phối. Vì vậy mà 
đức Phật dạy “Vui hạnh xuất gia khó.” 

Tám Ngọn Gió của thế gian, được mất, 
thương ghét, khen chê, sướng khổ, thì thổi ào 
ào nơi dòng đời, nơi cuộc sống của một con 
người bình thường. Không ai mà không bị Tám 
ngọn gió đời này làm lay động, ngay đến cả 
người xuất gia, không phải là Tám Ngọn Gió 
này không thổi tới. Vẫn còn bị xao động bởi 
chuyện được và mất nơi vật chất, lợi dưỡng, sự 
cúng dường, thọ hưởng, sự ăn, sự ở, sự mặc, 
thuốc men…Vẫn còn bị xao động bởi những tình 
cảm thương người này, ghét người kia, thích 
chỗ này, điều này, không thích chỗ kia, điều 
kia hay ngược lại, được người này thương thì 
người kia ghét, được chỗ này quí trọng thì chỗ 
kia khinh nhờn…Vẫn còn vị xao động bởi những 
lời khen, chê dành cho mình cũng như rơi vào 
sự khen chê, đánh giá người kia, việc nọ…Vẫn 
còn bị xao động trước những tình huống làm 
cho vui sướng, thoải mái hay đớn đau, khổ sở. 
Tóm lại, không phải khi bước vào con đường 
xuất gia, khi trùm chiếc áo tu lên thân mình là 
Tham Sân Si, phiền não chướng tự nhiên rơi 
rụng, biến mất trong hư không! 

Có những người thường hiểu lầm như thế 
cho nên một khi họ thấy một người xuất gia có 
những phản ứng hay hành động còn nhuốm 
chút Tham Sân Si như người đời thì họ thất lễ, 
không còn kính trọng và tin tưởng vào vị xuất 
gia này nữa. Đôi khi còn tai hại hơn, họ đánh 
mất luôn cả lòng tin vào Tăng đoàn và Giáo 
Pháp Phật, không thiết tha lui tới chùa chiền, lễ 
Phật, thăm viếng hay học hỏi nữa. Đây là một 
điều lầm lẫn lớn và đánh mất lợi lạc rất đáng 
tiếc. Họ không biết rằng đời sống của vị xuất 
gia là khó gấp bội phần người tại gia. Nhất cử 
nhất động của vị xuất gia đều bị dòm ngó, soi 
mói, đánh giá rất nhanh, rất vội vàng, rất nặng 
nề dưới con mắt của người thế tục! Họ quên 
rằng người xuất gia cũng chỉ là người đang đi 
trên con đường tu tập, chưa phải là thánh 
nhân! 

Vui hạnh xuất gia khó! Quả đúng như thế 
lời Phật dạy. 

Con người bình thường không xuất gia, 
con người thế tục, có đời sống gia đình hay có 

thể sống đơn độc, đều được xem là tại gia. Tại 
gia gồm nhiều hạng. Sĩ nông công thương. Tạm 
thời phân chia như thế nhưng thật ra có bao 
nhiêu ngành, nghề là có bao nhiêu hạng tại gia, 
kể cả người không có ngành nghề gì cả, thí dụ 
những bà mẹ chỉ ở nhà chăm sóc con cái, quán 
xuyến việc gia đình. 

Lại có thể phân chia tại gia theo phương 
diện tu tập. Hạng không biết gì Phật Pháp, thì 
tất yếu là không hành cũng không tu. Hạng có 
biết Phật Pháp nhưng không hành, cũng không 
tu. Hạng biết Phật Pháp và có tu, có hành. 
Cuộc sống của ba hạng người tại gia này chắc 
chắn là cũng có sự khác biệt. Tuy nhiên, hai 
hạng đầu, không biết Phật Pháp và biết Phật 
Pháp nhưng chẳng tu, chẳng hành thì được liệt 
vào cùng một hạng, hạng không tu hành. Cho 
dù được biết, được nghe Phật Pháp nhưng 
không áp dụng thì cũng như không. 

Như vậy thì chỉ còn lại hai hạng người tại 
gia, hạng người có tu có hành và hạng người 
chẳng tu chẳng hành. Có thể gọi hạng tại gia 
có tu có hành là cư sĩ. 

 
Tại gia sinh hoạt khó 
Câu thi kệ này chẳng phân biệt các hàng 

tại gia, chỉ đề cập đến cuộc sống của tại gia là 
khó. Vậy chúng ta thử tìm hiểu cái khó là cái 
khó nào? Khó nơi phương diện nào? 

Ai cũng biết, một điều thật hiển nhiên, 
con người sinh ra đời thì có cái thân phải lo. Lo 
nuôi dưỡng thì sự sống mới tồn tại. Lo cơm ăn, 
lo áo mặc, lo chỗ ở, lo thuốc men…Lo những 
chuyện này thì tất nhiên là dính líu đến chuyện 
phải phấn đấu để có công ăn việc làm, có công 
ăn việc làm thì mới có phương tiện nuôi dưỡng 
cái thân. Có công ăn việc làm là do chịu khó, 
chịu nhọc, cố gắng học hành, học nghề, buôn 
bán, lao động, vất vả, bươn chải, đổ mồ hôi đổi 
bát cơm, không phải tự dưng mà có. Lo được 
miếng cơm, manh áo, chỗ ở rồi thì còn lo cái 
thân tránh bệnh tránh tật, nhưng tai nạn nơi 
thân thì không thể nào lường và tránh cho hết 
được. Nhưng con người không phải chỉ có cái 
thân vật chất mà còn có cái phần tinh thần. Là 
một thực thể tâm sinh lý rất phức tạp, con 
người không chỉ bịnh hoạn nơi cái thân vật chất 
mà còn bịnh hoạn cả nơi cái phần tâm lý khá 
rối ren này nữa! Nên lo cho cái thân cũng là lo 
cả hai măt tinh thần và vật chất. Những cái khó 
khăn đến từ mối lo vật chất thì nhiều kể không 
hết mà đối lại, các mối lo cho cái phần tinh 
thần được an ổn, quân bình, vững vàng để điều 
khiển cái thân thì cũng không thể kể xiết. Cuộc 
sống con người bị bủa vây toàn những mối lo. 
Từ sáng tinh mơ cho đến chiều tối, và cả ngay 
trong giấc ngủ cũng vẫn còn lo. Ở nhà thì có 
chuyện lo của người ở nhà, chăm sóc, dạy dỗ 
con cái, hoặc giúp đỡ ông bà, cha mẹ, người 
lớn tuổi, người đau ốm, quán xuyến việc bếp 
núc, giữ gìn vệ sinh nhà cửa…Đi làm thì có mối 
lo của người đi làm, công việc phải hoàn tất 
chu đáo, sợ chủ phạt, sợ thất bại, sợ mất việc, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      56 

không tiền, không gánh vác được gia đình…Ai 
cũng có bổn phận và trách nhiệm trên vai. 
Gánh thì chỉ có nặng thêm chớ không nhẹ bớt. 
Con cái thì khó dạy, người lớn tuổi thì khó tính. 
Bên ngoài thì người này hà hiếp người kia. 
Chưa kể những tai họa, hoạn nạn bất ngờ xảy 
đến. Bệnh tật làm thân thể yếu đuối, hao mòn, 
lại càng không gánh vác thêm được việc gì. Lo 
âu vì thiếu thốn vật chất gây nợ nần, nợ nần 
lại gây lo âu. Lo âu lại gây bất hòa. Cha mẹ, 
con cái, vợ chồng cãi vã, trách móc nhau, có 
khi trở thành hận thù. Đó là người thân, huống 
hồ người dưng thì từ bạn trở thành thù địch 
còn dễ hơn, nhanh hơn nữa. Trải qua năm 
tháng, không ai không có những hành động sai 
trái đối với người chung quanh, có thể là lỗi 
nhỏ, đi đến những lỗi lầm nặng nề khác mà 
con người vô tình hay cố ý gây cho nhau, có 
thể được cảm thông, được tha thứ mà cũng có 
thể không được cảm thông tha thứ và rồi gieo 
hận cả một đời. 

Cuộc sống của con người quay cuồng, xo-
ay mòng như một con quay, tất bật, chạy 
ngược chạy xuôi, hối hả, mệt nhọc, bơ phờ đến 
tắt thở! Hạnh phúc thì ít mà đau khổ thì chồng 
chất. Trong cái vòng quay của bánh xe cuộc 
đời đầy bất trắc, bất như ý này, tuy nhiên vẫn 
còn có người đứng vững, cố gắng lèo lái và 
vượt lên khó khăn, ráng giữ mình không rời xa 
con đường thiện, luôn hoàn thiện mình, luôn 
giữ hòa khí, nhẫn nhục và nhường nhịn, có thể 
nói những người này thuộc hạng tại gia được 
biết Phật Pháp, có tu có hành, nhưng một số 
không phải là ít thì mù quáng, hành động sai 
lầm, sa lầy vào con đường ác, luôn gây hấn, 
luôn kiếm chuyện hơn thua, tranh chấp, đả phá 
và điều này không giải quyết một vấn đề nào 
được cả, chỉ làm cho cuộc sống càng thêm khó 
khăn và đau khổ. Có thể xem những người này 
là hạng tại gia không tu cũng không hành, cho 
dù biết hay không biết Phật Pháp. 

Đúng thay “Tại gia sinh hoạt khó”! 
 
Sống bạn không đồng khổ 
Câu thi kệ thứ ba “Sống bạn không đồng 

khổ”là câu kệ mà chúng ta xếp ngang hàng với 
một trong Tám Khổ mà Phật dạy, đó là Oán 
tắng hội khổ (2) Vì sao? vì sống với bạn không 
đồng, phải được hiểu là không đồng chí hướng, 
không đồng lý tưởng hướng thiện, không đồng 
đi trên con đường đạo hạnh, không đồng thông 
hiểu Phật Pháp, không đồng tu, không đồng 
hành, không ngang hàng với mình, không cùng 
trình độ, cùng căn cơ, làm bạn với người này 
quả thật là vô cùng khổ tâm và sẽ gây cho ta 
phiền não vô tận. Cái khổ phải sống với người 
bạn không đồng này cũng chẳng khác nào cái 
khổ phải sống, phải gặp, phải chịu đựng, phải 
chung đụng, liên kết với người mà ta oán ghét, 
không ưa thích vậy. Ta nói trắng thì họ phải 
nói đen cho bằng được. Ta có đúng họ cũng 
tìm cách nói ta sai. Ta chay tịnh, họ chỉ thích 
rượu thịt. Ta giản dị, đơn sơ, họ thích khoe 

khoang, diêm dúa. Ta tìm về tĩnh lặng, họ thích 
nhóm họp, ồn ào. Ta thích bố thí cúng dường 
thì họ keo kiệt bủn xỉn…Sống với hạng người 
không đồng tính khí, không đồng quan điểm, 
không đồng tư tưởng, không đồng sở thích này 
chẳng giúp ích, đem lợi lạc gì cho ta. 

Ngạn ngữ Pháp có câu “Thà sống đơn độc 
một mình còn hơn sống cùng kẻ không 
xứng”(3) Và dân gian ta cũng có câu “Chọn bạn 
mà chơi”để tránh cái khổ gây ra cho sự không 
tương xứng trong mọi giao hảo. Tục lệ xưa như 
“Môn đăng hộ đối”cũng nói lên được sự tương 
xứng cần thiết trong hôn nhân, giữa hai vợ 
chồng, không phải là chuyện đáng coi thường, 
chê bai. 

Ở đây, trong bài thi kệ, đức Phật không 
nêu ra tất cả Tám Khổ mà chỉ nói đến Oán tắng 
hội khổ bởi vì đây cũng là một chướng ngại cho 
việc tu hành, trên con đường Đạo, chúng ta 
cần có những người đồng hành nhất tâm nhất 
trí, có thể sách tấn, khuyến khích, chỉ bảo cũng 
như vạch ra lỗi lầm để chúng ta hoàn thiện 
hơn. Những người bạn đồng hành, đồng tu rất 
cần thiết trên con đường tu tập. 

Câu này của dân gian ta mà ai cũng 
thường nghe qua và thật chính xác: “Ăn cơm 
có canh, tu hành có bạn.” 

Ở trong đời thường, tại gia mà gặp Oán 
tắng hội khổ cũng là đã quá khổ, huống hồ nơi 
con đường Đạo thì sẽ là một chướng ngại khá 
lớn, chỉ gây thêm phiền não không cần thiết. 

“Sống bạn không đồng khổ”là vậy. 
 
Trôi lăn luân hồi khổ 
Tiếp đến “Trôi lăn luân hồi khổ,” câu thi 

kệ này tiếp tục nói đến cái khổ, sau cái khổ 
không gặp bạn cùng đồng chí hướng, đồng tu 
là cái khổ trôi lăn trong luân hồi. Luân hồi là cái 
bánh xe sinh tử quay vòng không hề dừng lại 
của kiếp nhân sinh. Con người không phải chỉ 
mới sinh ra nơi đời này mà đã sinh ra từ vô 
lượng kiếp, không thể tính đếm và nhớ cho hết. 
Sau khi hiện đời này chấm dứt thì con người lại 
tiếp tục tái sinh ở một cõi khác, một trong sáu 
đường, từ địa ngục lên đến cõi trời, mang một 
cái thân khác tùy nơi cảnh giới sinh ra và lại 
tiếp tục một cuộc sống khác. Cứ như thế mà 
luân lưu bất tận, chết đi rồi lại sinh, sinh ra rồi 
lại chết đi. Luân hồi là như thế. Và luân hồi 
chắc chắn là chỉ có khổ cho dù có được sinh lên 
cõi trời hưởng thụ dục lạc một thời gian khá lâu 
khá dài so với kiếp người nhưng rồi cũng phải 
chấm dứt và trôi lăn trong luân hồi. Hạnh phúc 
cách mấy cũng hết. Không ai có quyền năng, 
hay thần thông gì để làm cho mọi chuyện đừng 
chấm dứt, cứ kéo dài để hưởng thụ, không thời 
gian, không hạn định. Con người bất lực trước 
Vô Thường. Điều này đương nhiên gây đau khổ. 

Chúng ta nhận ra rằng yếu tố Vô Thường 
và Luân Hồi thật tương đồng. Vô thường là sự 
chuyển dịch, đổi thay không ngừng thì Luân 
Hồi cũng thế mà thôi. Nơi Vô thường không thể 
có Ngã thì nơi Luân Hồi cũng vậy, không thể có 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      57 

một cái Ngã thường hằng bất biến đi tái sinh, 
chết đi và cũng cái Ngã đó tái sinh và chết đi. 
Vô Thường gây đau khổ vì đưa đến sự mất 
mát, chia lìa, hoại diệt, lụi tàn thì Luân Hồi 
cũng vậy, phải chết ở đây để sống lại chỗ khác, 
tới chỗ khác thì lại phải chết đi, luôn luôn giã 
từ, luôn luôn vĩnh biệt và như thế là làm cho 
mãi mãi khổ đau. Chưa kể là nơi sự luân lưu 
chuyển dịch đó, con người không đủ sức để làm 
chủ, chính Nghiệp làm chủ mình, và chỉ có tuân 
theo nghiệp lực đẩy đưa, có thể bị đọa lạc mà 
cũng có thể thăng thiên, cho dù ở bất kỳ cảnh 
giới nào cũng không vĩnh cữu, không thể có an 
lạc. 

“Trôi lăn luân hồi khổ “Đức Phật không hề 
nói sai. 

Thấy rõ đau khổ do Luân Hồi đem lại ở 
mỗi cuộc sinh tử, tử sinh, đức Phật mới có lời 
khuyên nhủ “Vậy chớ sống theo luân hồi. Chớ 
chạy theo đau khổ.” 

Con người tạo nghiệp do mê mờ nhận một 
cái Tôi có thật, từ đó sinh Tham và Ái chỉ để 
củng cố cái Tôi này, ôm chặt lấy nó, nuôi 
dưỡng nó, mọi hoạt động đều qui về cái Tôi 
này, cho Tôi, của Tôi, là Tôi. Từ đó mà mọi khổ 
đau cũng bủa đến. Cũng như chúng ta xây một 
lâu đài trên cát, chẳng có gì vững chắc, sóng 
biển Vô Thường sẽ ồ ạt kéo đến cuốn trôi và 
lấp đi. Xây dựng đủ điều quanh cái Tôi này 
cũng như lâu đài trên cát mà thôi. 

Hai câu cuối của bài thi kệ đưa đến kết 
luận phải chấm dứt luân hồi, đau khổ. Không 
sống theo luân hồi là không sống để tạo nghiệp 
và bị nghiệp dẫn dắt, mãi mãi trôi lăn trong 
sáu nẻo. (4) 

Tạo nghiệp cũng là do cái tâm không biết 
buông tha, xả bỏ, bao dung, tha thứ. Bị giết, bị 
phản bội, bị lường gạt thì chỉ muốn trả thù. Và 
như thế, cái tâm này cứ nuôi lòng đeo đuổi, tìm 
cho được thủ phạm sát nhân, kẻ đã từng phản 
bội, lường gạt mình để đòi mạng, đòi nợ. Oán 
thù vay trả không bao giờ xong. Mang cái tâm 
đeo đuổi không buông tha này thì tất nhiên là 
phải lao vào luân hồi. 

Ngược lại cũng thế, cái tâm yêu thương, 

trìu mến, quá quyến luyến, quá đắm đuối, quá 
say mê không thể rời bỏ người mình thương, 
mình yêu, từng say đắm, từng hạnh phúc bên 
nhau mà không nỡ rời, thế là luân hồi để quay 
tìm người cũ nhưng mà có gặp được đâu! Lại 
nữa, có kẻ chưa hoàn thành xong một công 
trình gì đó nơi hiện đời thì trong lòng còn nuối 
tiếc, cứ thế mà không thể buông, lại còn mong 
cầu…luân hồi hầu mong tiếp nối công trình 
dang dỡ! Nghĩ cho cùng, nếu luân hồi để làm 
điều thiện điều tốt cho người, cho nhân loại thì 
cũng nên nhưng điều này chỉ có hàng Bồ Tát 
mới thực hiện nổi vì các vị này không còn tạo 
nghiệp và có thể ra vào tự tại trong sinh tử, 
cho dù còn chịu nghiệp báo của bao đời trước, 
còn phàm phu chúng ta chưa thể tự tại như 
thế, vừa lãnh nghiệp cũ vừa tạo nghiệp mới, và 
chỉ bị nghiệp lực cuốn đi mà thôi. Vậy thì chúng 
ta cũng nên tu tập để trở thành Bồ Tát trước 
khi muốn ra vào sinh tử tự tại và khi chưa đủ 
sức để kham nổi luân hồi thì cũng nên nghe lời 
Phật, trước tiên là hãy dừng lại vòng quay của 
bánh xe sinh tử! 

Không chạy theo đau khổ cũng có nghĩa 
là dừng lại, chận lại vòng quay bất tận của 
bánh xe luân hồi sinh tử. Chừng nào chúng ta 
thật sự nhận ra thế nào là luân hồi, thế nào là 
khổ thì chúng ta mới có thể chán ngán và làm 
một quyết định mạnh để bứt mình ra khỏi dòng 
sinh tử, tử sinh. Khởi đầu phải có nhận thức rõ 
ràng về khổ, về dòng sinh tử, tử sinh này rồi, 
bấy giờ mới có thể nương theo con đường đi 
ngược dòng sinh tử, tử sinh này. Chính vì vậy 
mà đức Phật đã thuyết về Bốn Chân Lý mà 
Chân lý đầu tiên là nhận ra Khổ. 

Sáu câu thi kệ mà bốn câu đầu tiên nói về 
cái khó của xuất gia cũng như tại gia, nói về 
cái khổ phải chung sống, phải chịu đựng người 
không ngang hàng, không cùng chí hướng với 
mình, nói về cái khổ của luân hồi sinh tử để rồi 
kết luận là lời nhắn nhủ hãy chấm dứt luân hồi, 
chấm dứt khổ đau. Một chân trời mới chỉ vừa 
hé mở cho ai nhận được thông điệp từ bi và trí 
huệ của đức Phật. Con đường ngược dòng sinh 
tử vẫn còn chờ người lên đường, dấn thân vào 
một cuộc cách mạng lớn nhất của muôn kiếp 
nhân sinh. 
 

Lê Khắc Thanh Hoài 
 
 
 
 

_______ 
 
Chú thích: 
1. Kinh Pháp Cú. HT Thích Minh Châu ( dịch ) 
2. Ghét mà phải sống chung, gặp gỡ. 
3. Il vaut mieux être seul que mal accom-
pagné. ( Ngạn ngữ Pháp ) 
4. Sáu nẻo luân hồi, Lục đạo, gồm 3 cõi thiện 
và 3 cõi ác: Thiên, Thần A tu La, Người, Súc 
sanh, Ngạ quỉ, Địa ngục. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      58 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Thế rồi cái ngày ấy vẫn 
đến, cái ngày mà không một ai 
trên thế gian này muốn cả, cái 
ngày mà mọi người luôn né 
tránh nói đến. Dù cho có muốn 
hay không muốn thì nó vẫn cứ 
đến. Ngày ngoại tôi ra đi về 
miền vĩnh viễn. 

Chín mươi sáu năm bôn 
ba trên cõi đời này, phần nhiều 
nhọc nhằn, khổ lụy. Ngoại một 
mình bươn chải nuôi lấy đàn 
con. Ngoại là người đàn bà 
cứng rắn và lanh lợi. Ngay từ 
thời Pháp thuộc ngoại đã ra 
Bắc vào Nam buôn chuyến. 
Những chuyến hàng đường 
phèn, đường phổi, mạch nha… 
danh tiếng một thời! Cũng như 
những con dân nước Việt cùng 
thế hệ. Ngoại đã trải qua ba 
cuộc chiến long trời lở đất, vận 
nước lênh đênh thì người dân 
cũng bấp bênh sống chết. Ấy 
vậy mà ngoại vẫn vững vàng 
vượt qua! những ngày còn thơ 
tôi vẫn thường được ngoại dắt 
về ngôi nhà trên quê ngủ, trên 
đường đi ngang qua một Đề Bô 
( depot ) xe lửa, ở đấy có 
những gánh hàng rong bán 
quà quê nào là: chè, bánh bò, 
bánh bèo, sương sa, sương 
xáo… Tôi là đứa trẻ thích ăn  
vặt hơn ăn cơm nên ngoại luôn 
luôn ghé mua quà cho tôi ăn. 
Ngoại kể ngày trước mấy anh 
em của ngoại tối tối phải về 
nhà ngoại ở thị trấn ngủ, 
không ai dám ngủ ở quê vì có 
thể bị bắt đi bất cứ lúc nào 
hoặc là bị người ta chỉa súng 
bắt đóng tiền nuôi quân… Ngôi 
nhà trên quê yên ả biết bao, 
hai hàng tre kẽo kẹt mát rượi 
những trưa hè. Người xưa cất 
nhà rất khoa học, nhà nào 
cũng luôn luôn có một khoảng 
sân ở giữa nhà vừa thoáng 
mát, lấy ánh sáng, laị thoát 
nước mưa… Ngày nay những 

Kyù öùc moät thôøi 
 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

ngôi nhà hiện đaị không còn 
khoảng giếng trời giữa nhà 
tuyệt vời như vậy, kể cũng 
tiếc thay! Ngoại vẫn thường 
dạy con cái ăn chay niệm 
phật. Ngoại  giữ thập trai rất 
nghiêm túc, dù thế nào cũng 
không vi phạm. Những ngày 
rằm, mùng một ngoại lên 
chùa lễ Phật. Có lẽ nhờ thế 
mà chúng tôi lớn lên ai ai 
cũng tin theo Phật, có lẽ đây 
là cái nhân duyên ban đầu 
tiếp xúc Phật pháp của tôi! Tạ 
ơn Phật, tạ ơn ngoại!  

Chín mươi sáu năm trên 
cõi đời này kể cũng thượng 
thọ rồi, đời người vốn thoạt 
có thoạt không; thời gian như 
bóng câu qua cửa sổ. Trải 
qua ba cuộc chiến, trải qua 
những tháng năm gian khó 
biết bao. Nuôi cả đàn con 
cháu, công lao như trời bể. 
Ngoại ra đi tôi không về 
viếng ngoại được, dù lòng tha 
thiết muốn biết bao. Lòng tôi 
đau nhưng lực bất tòng tâm. 
Lương công nhân ngày ngày 
kéo thẻ không là bao, rồi thê 
nhi ràng buộc; với tôi còn có 
cái khó hơn người khác vì 
nhân duyên của mình không 
tốt, lòng người không rộng rãi 
laị đa nghi… Nên đành vọng 
từ ngoài ngàn dặm xa xôi! 
Dẫu biết sống chết là lẽ 
thường nhưng khi biết ngoại 
ra đi lòng không sao cầm 
đặng! Chín mươi sáu năm 
trên cõi vô thường kể cũng 
phù du bèo bọt nếu so với 
chín vạn đại kiếp! Không biết 
đã bao bận thay hình đổi 
dạng, đã bao lần tử- sanh?  
Chỉ có con số là vô lượng mà 
thôi! Vẫn biết khứ, lai, hiện 
tại cùng thập phương hư 
không vẫn không ngoài một 
niệm nhưng cũng từ một 
niệm này mà trùng trùng vô 

tận duyên khởi sanh ra. Tôi ở 
ngoài muôn dặm, ngoại từ 
trong cố quận xa xăm nhưng 
lòng tôi vẫn luôn có bóng hình 
ngoại trong tâm. Cái thân tứ 
đaị vô cùng thô này làm sao 
mà vượt không gian thời gian 
để về viếng ngoại? Tôi lên 
chùa lễ Phật, quỳ dưới chân 
Như lai nguyện cầu Tam Bảo 
gia hộ ngoại. Cầu mà không 
cầu, ở đây không phải cầu tài 
lộc; ở đây cầu năng lực từ bi, 
trí huệ vô biên của chư phật, 
chư Bồ tát, chư Thánh hiền gia 
hộ cho hương linh ngoại siêu 
thoát, tái sanh về cảnh giới an 
lành, tốt đẹp!  

Thời gian như nước chảy, 
mây bay, như hoa rơi, lá 
rụng… Thấm thoát đã ba năm 
trôi qua. Không biết giờ ngoại 
đã tái sanh về đâu? Về Tây 
Phương Cực lạc, cõi thiên, cõi 
người?... Nhưng dù về đâu thì 
hình bóng ngoại vẫn mãi mãi 
trong tâm tôi! Ngoại đã về một 
vùng phương ngoại, ở đấy 
không còn những khổ đau, 
phiền não của một kiếp người, 
nhất là thân phận con người ở 
những nước nhược tiểu, nơi ấy 
bị thao túng bởi cường quyền, 
nơi ấy thân phận con người 
càng nhỏ bé hẩm hiu và bất an 
biết là bao! Vùng phương 
ngoại ấy vẫn lung linh huyền 
diệu như có như không, vùng 
phương ngoại ấy cũng không 
ngoài tâm mà cũng là thật có! 
Nếu không có cái vùng phương 
ngoại ấy thì ta biết sống làm 
sao nổi với cuộc đời này, nếu 
không có vùng phương ngoại 
ấy thì kiếp người sẽ cô đơn và 
khổ sở biết bao trong cõi đi về 
này! Thế gian này dù có ra sao 
đi nữa thì vùng phương ngoại 
vẫn lung linh trong tâm ngoại, 
tâm tôi, tâm tất cả mọi người! 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      59 

While residing at the Jetavana monastery, the Bud-
dha uttered Verses (256) and (257) of this book with 
reference to some judges, who were corrupt. 

One day, some Bhikkhus were returning from their 
round of alms, when it rained and they went into a law 
court to take shelter. While they were there, they 
found out that some judges, having taken bribes, were 
deciding cases arbitrarily. They reported the matter to 
the Buddha and the Buddha replied: Bhikkhus! In de-
ciding cases, if one is influenced by affection or by 
monetary consideration, he cannot be called 'the just', 
or 'a judge who abides by the law.' If one weighs the 
evidence intelligently and decides a case impartially, 
then he is to be called, 'the just' or 'a judge who abides 
by the law'. 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
Verse 256: He is not just if he decides a case ar-

bitrarily; the wise man should decide after considering 
both what is right and what is wrong. 

Verse 257: The wise man, who does not decide 
arbitrarily, but in accordance with the law is one who 
safeguards the law; he is to be called 'one who abides 
by the law (dhammattho). 

 
Translated by Daw Mya Tin, M.A., 

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of the Judge 
  

(Dhammapada, Verse 256 and 257) 

Ngoại đã về với vùng phương 
ngoại ấy thì ngoại hãy yên 
lòng, rồi mai đây sẽ đến lượt 
con cháu. Moị người sẽ lần 
lượt đến phiên mình; tử- sanh 
vốn bất tận. Kinh Phật từng 
cảm thán: “Sinh tử bì lao”! Dù 
thế nào ta cũng phải sống, 
sống trong từng phút giây 
hiện tại, an lạc trong từng 
phút giây hiện tại. Không có ai 
có thể biết được khi nào sẽ 
đến phiên mình. Điều quan 
trọng là hãy sống hết mình 
cho hôm nay!  

Thời gian như nước qua 
cầu,  năm xưa cụ Bá Trác từng 
viết: “Hồ trường nay biết rót 
về đâu?” Người Phật tử không 
uống rượu nhưng “nước xuôi 
làm rượu quan hà chuốc 
say” (thơ Phạm Thiên Thư). 
Nhớ thương ngoại, nhớ quê 
hương thiết tha, dù sống ở hải 
ngoại vật chất có  đủ đầy đi 
nữa vẫn không sao xoá mờ 
hình ảnh cố quận trong tim 
tôi. Có danh nhân nào đó từng 
noí: “chỉ có thể rứt người ta ra 
ra khỏi quê hương chứ không 
thể rứt quê hương ra khỏi trái 
tim người.” 

 Hải ngoại những ngày 
cuối năm, người ta rộn ràng 
cho mùa lễ. Tôi vẫn lang 
thang như một người đi tìm 
một vùng phương ngoại nào 
đấy trong tâm hồn tôi! Không 
biết nhân duyên thế nào mà 
những người con nước Việt lao 
đao lận đận vậy? Người ở laị 
khổ, kẻ ra đi cũng chẳng hơn 
gì! Tâm tư vẫn đau đáu về cố 
quận xa xôi. Người con nước 
Việt vốn ngàn đời sống với quê 
hương, tổ tiên đâu có ai muốn 
làm viễn khách ly hương. 
Nhân duyên thì trùng trùng vô 
tận, kiếp người thì ngắn hạn, 
trí tuệ thì không… Vô tình 
khách vẫn lang thang trên nẻo 
đường đời, vẫn mơ về cố 
quận!  

 
TIỂU LỤC THẦN PHONG 
Ất Lăng thành, mùa đông 

2017  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      60 

GARDEN GROVE (VB) -- Lễ tưởng niệm Cố 
Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Đức Chơn, Viện Chủ 
Tu Viện Quảng Hương Già Lam tại Sài Gòn, Thượng 
Thủ Hội Đồng Tăng Già Bản Thệ của Gia Đình Phật 
Tử Việt Nam, đã được long trọng tổ chức tại Chùa 
Khánh Hỷ, do Thượng Tọa Thích Pháp Tánh làm Trú 
Trì, tại thành phố Garden Grove, Miền Nam California, 
Hoa Kỳ, với sự quang lâm của nhiều chư tôn đức 
Tăng Ni, và sự tham dự của các Huynh Trưởng lãnh 
đạo và đoàn sinh Gia Đình Phật Tử Việt Nam tại Hoa 
Kỳ, quý Cư Sĩ, các cơ quan truyền thông báo chí và 
đồng hương Phật Tử, vào chiều tối Chủ Nhật, ngày 3 
tháng 12 năm 2017. 

Buổi lễ do Đại Đức Thích Trí Đức điều hợp 
chương trình tổng quát. 

Trong phần giới thiệu chư tôn đức Tăng, Ni quang 
lâm gồm có Hòa Thượng Thích Nguyên Trí, Viện Chủ 
Chùa Bát Nhã, Santa Ana; HT Thích Thái Siêu từ Bắc 
California xuống; HT Thích Quảng Thanh, Viện Chủ 
Chùa Bảo Quang, Santa Ana; HT Thích Minh Dung, 
Viện Chủ Chùa Quang Thiện và Tu Viện Sơn Tùng, 
Ontario; HT Thích Bửu Lợi tại trú xứ Chùa Quang 
Thiện; TT. Thích Tâm Tường, Tu Viện Pháp Vương, 
Escondido; TT. Thích Tâm Lương, TT Thích Tín Mãn, 
Ni Sư Thích Nữ Tuệ Từ, Ni Sư Thích Nữ Tịnh 
Quang,  Ni Sư Thích Nữ Huệ Thảo, v.v… 

HT Thích Minh Dung cung tuyên tiểu sử của Cố 
Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Đức Chơn. Xin trích 
một vài đoạn về thân thế và hành hoạt của Cố Trưởng 
Lão Hòa Thượng như sau: 

“Cố Trưởng Lão Hòa Thượng húy thượng 
Nguyên hạ Mỹ, tự Đức Chơn, hiệu Hải Tánh, thế danh 
Phạm Hữu Thầm, sinh năm 1932 tại làng Quy Lai xã 
Phú Thạnh, huyện Phú Vang, tỉnh Thừa Thiên Huế. 

Xuất thân trong một gia đình nhiều đời chánh tín Tam 
bảo, thân phụ là cụ ông Phạm Hữu Vân, Pháp danh 
Nguyên Đàm, thân mẫu là cụ bà Hồ Thị Lành, pháp 
danh Nguyên Mẫn. Thuở nhỏ, Hòa thượng thường 
theo song thân đến chùa lễ Phật, tu tập hạnh lành. Do 
ngưỡng mộ cao phong và tâm lượng hoằng pháp của 
bậc Thầy lớn húy thượng Trí hạ Thủ, Hòa thượng đã 
xin phép song thân xuất gia đầu Phật tại Chùa Ba La 
Mật, Cố Đô Huế, được Thầy ban cho pháp danh 
Nguyên Mỹ. 

“Sau khi thọ giới Cụ Túc, năm 1957, Hòa thượng 
theo Thầy Bổn Sư vào học tại Phật Học Viện Trung 
Phần, Hải Đức, Nha Trang. 

“Sau mùa Pháp nạn 1963, Hòa thượng vào Sài 
Gòn tu học và hành đạo. Trong thời gian này, Hòa 
thượng đảm nhận các Phật sự: Trụ trì chùa Long Huê 
– Gò Vấp, Trụ trì tu viện Quảng Hương Già Lam, 
Chánh Đại Diện GHPGVNTN xã Hạnh Thông Tây. 
Khi về trụ trì Chùa Long Huê, Hòa thượng đã khai 

 LỄ TƯỞNG NIỆM CỐ HT. THÍCH ĐỨC CHƠN 

TẠI CHÙA KHÁNH HỶ 
 Bình Sa 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      61 

sinh GĐPT Quảng Hương (nay là GĐPT Đức Chơn), 
trợ duyên và bảo bọc GĐPT hết lòng. 

“Sau khi nước nhà thống nhất, cũng chính là lúc 
lòng người ly tán, Hòa thượng được Bổn Sư giao phó 
trụ trì Quảng Hương Già Lam, phụ giúp Ân Sư trong 
công việc hoằng pháp. Đặc biệt, Ngài đã phụng hành 
ý chỉ của Tôn Sư, tổ chức và chăm lo cho lớp Cao 
Đẳng Phật Học, lớp Phật Học duy nhất trong cả nước 
thời ấy được đào tạo với trình độ ngang bằng đại học. 
Thời kỳ này nhờ có những bậc Giáo thọ uyên thâm, 
thạc học như Hòa Thượng Minh Châu, Thượng Tọa 
Tuệ Sỹ, Thượng Tọa Trí Siêu, Thầy Nguyên Hồng, 
nên tuy không phải Học Viện chính quy, nhưng rất 
nhiều Tăng sĩ trẻ đã vân tập về Già Lam tu học. 
Những giáo trình kinh luật, ngoại ngữ Phạn, Pali, cho 
đến việc biên soạn, ấn hành kinh sách vẫn được thực 
hiện dù hoàn cảnh vô cùng khó khăn, tất cả đều nhờ 
tâm nguyện lớn của Đức Trưởng lão thượng Trí hạ 
Thủ và sự chăm lo của Hòa thượng trụ trì. Rất nhiều 
học tăng thành danh sau này, từ trong nước đến hải 
ngoại đều khắc ghi những năm tháng đáng nhớ này, 
những năm tháng kéo dài từ 1975 đến 1984, khi Đức 
trưởng lão thượng Trí hạ Thủ viên tịch. 

“Từ năm 2004, Hòa thượng ủy thác Phật sự trụ trì 
Tu viện cho Hòa thượng Thích Nguyên Giác, Ngài 
được Môn phái suy tôn Viện chủ Tu viện Quảng 
Hương Già Lam, và Ngài cùng với Hòa thượng trú trì 
tổ chức đại trùng tu Tu viện dưới sự hộ trì của tứ 
chúng. 

“Tại Đại hội bất thường GHPGVNTN tổ chức tại 
Tu viện Nguyên Thiều, Hòa thượng được cung thỉnh 

đăng lâm pháp tịch thành viên Hội đồng trưởng lão 
Viện Tăng Thống, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Cư Sĩ 
Viện Hóa Đạo GHPGVNTN. 

“Trước chướng duyên bủa trùm ngôi nhà Áo Lam 
Truyền Thống, Hòa thượng đã cùng Chư vị Tôn Đức 
thương yêu GĐPTVN công bố Bản Thệ Tăng Già làm 
nơi quy ngưỡng cho tứ chúng, đồng thời kiến lập Hội 
Đồng Tăng Già Bản Thệ, Hội Đồng Cố Vấn Giáo 
Hạnh GĐPTVN, tác thành mọi Phật sự của GĐPTVN 
trên toàn Thế giới. Bằng công hạnh và đức độ cao 
vời, ân thâm nghĩa trọng, Chư tôn Thiền Đức đã cung 
thỉnh Ngài đăng lâm pháp tịch Thượng Thủ Hội Đồng 
Tăng Già Bản Thệ từ năm 2012 cho đến ngày viên 
tịch. 

“Bốn giờ sáng ngày 27 tháng 11 năm 2017 (nhằm 
ngày 10 tháng 10 năm Đinh Dậu), Hòa thượng đã 
thuận thế vô thường, an nhiên thu thần xả báo thân 
tại Phương trượng Tu Viện Quảng Hương Già Lam, 
thọ thế 86 năm, 62 hạ lạp.” 

Trong phần đạo từ cho thất chúng tham dự lễ, 
Hòa Thượng Thích Nguyên Trí nói rằng trong hoàn 
cảnh khó khăn của đất nước và đạo pháp sau năm 
1975, Cố Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Đức Chơn 
đã cùng với Bổn Sư là Cố Đại Lão Hòa Thượng Thích 
Trí Thủ hy sinh hết mình để thực hiện việc đào tạo 
Tăng tài tại Tu Viện Quảng Hương Già Lam và nỗ lực 
không ngừng để bảo bọc và nuôi dưỡng Gia Đình 
Phật Tử Việt Nam là điều vô cùng quý giá. Vì theo HT 
Thích Nguyên Trí, nếu không có những hy sinh như 
Cố Hòa Thượng Thích Trí Thủ, Cố HT Thích Đức 
Chơn thì làm sao ngày nay có được nhiều Tăng Ni 
đang đảm nhận nhiều trọng trách hoằng pháp trong 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      62 

và ngoài nước. HT Thích Nguyên Trí cũng 
khuyên quý anh chị em Gia Đình Phật Tử 
hãy noi gương Cố HT Thích Đức Chơn để 
tiếp tục sứ mạng dạy dỗ và nuôi dưỡng thế 
hệ con em người Việt tại hải ngoại. 

TT Thích Pháp Tánh cũng đã bộc bạch 
niềm tri ân sâu xa lên Cố Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Đức Chơn từ lúc Thượng 
Tọa còn là chú điệu ở Già Lam cho đến khi 
thường trú tại Tu Viện Quảng Hương Già 
Lam để theo học các trường Đại Học Phật 
Giáo. Thượng Tọa cũng nhắc đến những 
năm tháng khó khăn của Tu Viện Quảng 
Hương Gìa Lam sau khi Cố HT. Thích Trí 
Thủ viên tịch vào tháng 4 năm 1984, nhưng 
nhờ Cố HT. Thích Đức Chơn lãnh đạo và 
duy trì sinh hoạt của Chùa Già Lam mà sau 
đó có thể tiếp tục làm trú xứ cho chư học 
Tăng lưu trú để đi học. 

Hòa Thượng Thích Quảng Thanh 
đã  thay mặt tất cả quý Thầy và Cư Sĩ của 
Hội Thân Hữu Già Lam tại hải ngoại dâng 
lời tri ân lên Cố Trưởng Lão Hòa Thượng 
Thích Đức Chơn là vị Trú Trì lo chỗ ăn chỗ 
ở cho các học Tăng của Lớp Cao Cấp Phật 
Học tại Vu Viện Quảng Hương Già Lam 
trong những năm từ 1980 tới 1984, mà 
trong đó Hòa Thượng Thích Quảng Thanh 
cũng là một học tăng tham dự. HT Thích 
Quảng Thanh nói rằng các cựu học Tăng tại 
Tu Viện Quảng Hương Già Lam hiện có mặt 
và hành đạo khắp nơi trên thế giới đều cảm 
niệm ân đức của  Cố Trưởng Lão Hòa 
Thượng Thích Đức Chơn. 

Các Huynh Trưởng Cấp Dũng cùng với 
các Huynh Trưởng lãnh đạo và đoàn sinh 
Gia Đình Phật Tử Việt Nam tại Hoa Kỳ đã 
đến trước Giác Linh Cố Trưởng Lão Hòa 
Thượng Ân Sư Thích Đức Chơn để dâng 
hoa, đảnh lễ tri ân và dâng lời cảm niệm và 
thọ tang trong tâm khảm đau buổn trước sự 
ra đi và mất mát lớn lao cho Gia Đình Phật 
Tử Việt Nam. Tất cả Anh Chị Em Gia Đình 
Phật Tử Việt Nam có mặt trong buổi lễ đều 
đồng ca bài hát chính thức của GĐPTVN là 
bài Sen Trắng để dâng lên cúng dường bậc 
Ân Sư đã dày công bảo bọc và nuôi dưỡng 
GĐPTVN. 

Chư tôn đức Tăng, Ni đã trang nghiêm 
cử hành nghi thức tưởng niệm và Tiến Giác 
Linh Cố Trưởng Lão Hòa Thượng Thích 
Đức Chơn. Qua lời xướng lễ của TT. Thích 
Tâm Lương, đại chúng đồng kính lễ Giác 
Linh Cố Hòa Thượng Tân Viên Tịch để tri 
ân công đức lớn lao của Ngài đối với Đạo 
Pháp và Dân Tộc. 

 
Sau Lễ Tưởng Niệm, chư tôn đức Tăng, 

Ni và Phật Tử các giới được mời ở lại cùng 
dùng bữa ăn tối tại Chùa Khánh Hỷ. 

   
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
NHỚ ÔN  
 
 
Trời thu lạnh nhớ người… vừa khuất bóng 
Đoá hoa đàm rơi rụng dấu an nhiên 
Vững chãi, thảnh thơi giữa ngũ trược ưu phiền  
Trì giới, nghiêm thân, hành bồ tát đạo 
Hướng dẫn tài bồi bao thế hệ Tăng Ni  
Cuộc thế đổi thay Ôn vẫn vẹn từ bi 
Bảo bọc đỡ nâng đàn con Lam tiến bước  
Nhắc chúng con: 
“đời ngũ trược xin nguyện vào trước” 
Thương mến, quan tâm từng Phật sự khêu đèn  
Đồng hành cùng Nhà Lam qua những đêm đen  
Để hôm nay khắp năm châu cờ sen tỏa rạng 
Bi-Trí-Dũng tâm để thắp nối hạnh lành  
Tu học, phụng sự, đền ơn Ôn trong muôn một. 

 
 

Thành kính đảnh lễ giác linh Ôn 
 
 
 
 

TTTT  
(Huynh trưởng Bậc Lực 1/HN)  

  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      63 

vọng nào hơn!  
Một hôm, nhân lên ngồi 

trên ghế trầm, nghĩ mình tài 
đức không ai bằng, vua kiêng, 
quan phục, trăm họ kính 
nhường, Ngộ Ðạt thấy thật 
không còn nấc thang nào cao 
hơn nữa. Lòng tự đắc dâng lên 
tột độ, bỗng nghe xây xẩm 
mặt mày, Quốc sư vội bảo đồ 
đệ dìu vào phương trượng, 
nằm mê man suốt hai ba giờ 
mới tỉnh lại. Cảm nghe trong 
mình khó chịu biết đã thọ 
bịnh, chợt rờ xuống gối nghe 
đau vén quần lên, thật là hết 
sức kinh ngạc. Một mụt ghẻ 
giống tạc như mặt người, có 
mày mắt, miệng, tai, mũi đủ 
cả. Ghê tởm quá! Kinh sợ quá! 
Quốc sư ngất đi, các đồ đệ kêu 
vực mãi mới mở mắt, bỗng 
nghe dưới mụt ghẻ nghiến 
răng, đau buốt thấu xương, 
khổ sở quá không phương gì 
cứu chữa. Các danh y và Quốc 
y đều được vua mời đến chữa 
cho Ngài, mà mỗi lần thoa 
thuốc men là mỗi lần chết giấc 

Ðời Ðường vua Ý Tôn ở đất 
Trường An có một nhà sư mắc 
phải bệnh cùi, hằng ngày thất 
tha thất thiểu trong bộ quần 
áo lang thang, mặt mày khô 
đét, thân hình gầy còm, tay 
chân lở lói, ai trông thấy cũng 
gớm nhờm. Thỉnh thoảng, một 
vài người vì động lòng trắc ẩn, 
biếu cho chút ít quà bánh 
không đáng giá, ngoài ra 
không ai buồn đả động đến, 
hoặc hỏi han điều gì cả, vì vậy 
chẳng ai biết nguyên quán 
nhà sư ở đâu. Một hôm, trên 
con đường lớn xuôi về cổng 
chùa An Quốc, nhà sư tình cờ 
gặp Ngộ Ðạt, lúc ấy chưa phải 
là một tu sĩ nổi danh.  

Thấy người đồng đạo trong 
cơn hoạn nạn, Ngộ Ðạt quá 
đau thương cố thỉnh về ở với 
mình. Trước tâm tình chân 
thật, lời lẽ thiết tha của Ngộ 
Ðạt, nhà sư nhận chịu. Ngộ 
Ðạt rước về chùa, kính như 
bậc thầy, hết lòng cung 
phụng. Mỗi ngày sáng dậy, 

Ngộ Ðạt lấy nước nóng, rửa 
lau ghẻ lở, tuyệt đối không tỏ 
vẻ gì nhờm gớm cả. Sau một 
thời gian khá lâu, nhà sư từ 
giã ra đi, Ngộ Ðạt tỏ lòng 
quyến luyến, cầm cọng lắm 
lời, nhưng nhà sư không đổi 
ý. Thấy thế Ngộ Ðạt thiết tha 
xin theo để sớm hôm giúp đỡ, 
nhà sư cũng từ chối nốt, bảo 
rằng: “Trên đường danh đức, 
ông ngày sau sẽ được hiển 
đạt, ông nên ở lại, đừng nghĩ 
việc theo tôi mà phải trôi nổi 
bềnh bồng, mai một khả 
năng siêu tuyệt của mình. 
Nhưng điều này nên để dạ: 
‘Hãy cẩn thận trong khi 
hưởng thụ những phần hưởng 
danh dự, vì nó có thể làm tổn 
thương đạo niệm của mình.’ 
Tôi hết sức cảm nghĩa tốt của 
ông, vậy nếu sau nầy có bị 
tai nạn gì hãy nhớ qua đất 
Tây Thục, xứ Bành Châu, núi 
Trà Lung mà tìm tôi. Cứ đến 
lưng chừng núi, chỗ có hai 
cây tùng to tục gọi là ‘Song 
tòng lãnh’ chúng ta sẽ gặp 
nhau.” 

Dặn dò xong, nhà sư từ 
biệt, Ngộ Ðạt rơm rớm nước 
mắt, trông theo đến khi khất 
bóng mới quay gót trở về.  

Ngày qua tháng lại, Ngộ 
Ðạt đến thời kỳ hiển đạt. Bấy 
giờ ở kinh đô, người người 
đều quen biết và khâm phục 
danh đức của Ngài. Một vị sư 
có tài, có đức, giảng pháp 
hay, hiểu biết rộng, tiếng tăm 
vang dậy khắp nơi.  

Vua Ý Tôn qua nhiều lần 
thăm dò, trải bao cơn thử 
thách, mới chịu thỉnh Ngài 
vào cung giảng đạo. Cách ít 
lâu lại phong Ngài lên làm 
Quốc sư và ban cho một pháp 
tòa bằng gỗ trầm thơm quí. 
Danh vọng này còn danh 

Muït gheû noùi tieáng ngöôøi 
   

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      64 

chớ không thấy thuyên giảm 
phần nào cả. Nhưng lạ, hễ mỗi 
lần đút thịt vào thì lại thấy 
mụt ghẻ ăn ngay và lại nghe 
trong mình êm ái dễ chịu. Thật 
là một quái bệnh xưa nay chưa 
từng thấy. Các danh y, quốc y 
đều thúc thủ. Quốc sư lăn lóc 
chịu khổ sở mãi như thế đến 
hơn tháng trời, nằm nghĩ cuộc 
đời chả ra chi, thân như bọt 
nước thoạt có, thoạt không, 
thoạt còn, thoạt mất, đáng 
ghê sợ. Nhân nhớ đến vị sư 
bịnh khi xưa, ôn lại những lời 
dặn dò thiết yếu, Quốc sư sực 
tỉnh, bèn cố gắng một thân bị 
đau nhức, cắn răng lần mò 
qua đất Tây Thục, xứ Bành 
Châu.  

Vất vả khổ sở suốt mấy 
tuần mới đến chân núi Trà 
Lung. Bởi đường dốc quanh co, 
nên mãi đến lúc hoàng hôn 
mới tìm ra được dấu. Kìa hai 
cây tùng đà lộ bóng, nhưng vị 
sư đâu chẳng thấy hình dạng; 
nếu không tìm gặp, thì đêm 
nay không khỏi dã thú nhai 
xương giữa chốn rừng núi ho-
ang vu, không một bóng người 
thấp thoáng. Ngộ Ðạt đang 
ngơ ngác đoái nhìn bốn phía, 
lòng những lo sợ bồi hồi, thì 
may quá, hình bóng thân yêu 
và quen thuộc khi xưa của vị 
sư, bỗng hiện ra trong một 
gộp đá gần đấy. Một tiếng kêu 
rú thất thanh vì mừng, Ngài 
Ngộ Ðạt bất chấp đau đớn, 
chạy lại và leo nhanh lên gộp 
đá, ôm choàng lấy vị sư hỏi 
han rối rít. Khi bộc lộ hết 
những nỗi vui mừng, khao 
khát của mình rồi, Ngài bèn kể 
bằng nước mắt sự khổ sở đau 
đớn của mình cho vị sư nghe. 
Vị sư thốt lời an ủi và dìu dẫn 
Ngộ Ðạt về Thảo am trên lưng 
chừng núi, Ngộ Ðạt thưa:  

“Bạch Thầy, kẻ đệ tử đang 
lâm vào cơn khốn nạn, bức 
bách, khổ sở không còn bút 
mực nào tả xiết, xin thầy rủ 
lòng từ bi ra tay tế độ giúp cho 
đệ tử thoát nạn, ơn đức Thầy 
thật vô lượng vô biên.”  

“Không hại gì,” vị sư đáp, 
“oan oan nghiệp chướng của 
ông đã vay từ nhiều đời về 
kiếp trước, ngày nay phải đến 
thời kỳ đền trả. Ông phải ẩn 
nhẫn trả xong mối nợ máu tiền 

kiếp ấy, mới có thể giải thoát 
được. Ðức Thế Tôn ta khi xưa 
còn thị hiện nạn gươm vàng 
đâm vế, ăn lúa ngựa thay, 
huống chúng ta là hạng người 
phàm phu làm sao mà thoát 
được. Nợ mình đã trả thì sẽ 
hết, nhưng cần thiết là đừng 
nên vay nữa mới được.” 

“Thưa thầy, thầy nói nợ 
máu là thế nào đệ tử không 
hiểu ra sao cả, xin thầy hoan 
hỷ giảng cho.” 

“Chuyện ấy rồi ông tất sẽ 
rõ, vì đã có người sẽ nói cho 
ông nghe giờ khắc rất gần 
đây.” 

Rạng ngày hôm sau, nhà 
sư dạy đồng tử dẫn Ngộ Ðạt 
xuống ngọn suối dựa triền, 
lấy nước rửa ghẻ. Ðồng tử 
vừa toan khoát nước thì thoạt 
nghe tiếng thét từ trong mụt 
ghẻ phát ra:  

“Khoan, hãy khoan đã, ta 
có việc cần muốn nói với 
ông.” 

Ngộ Ðạt và đồng tử đang 
cơn kinh ngạc, thì mụt ghẻ 
tiếp lời:  

“Tiếng đồn ông là người 
học rộng, vậy ông đã từng 
đọc sách Tây Hán chưa?” 

“Ðã có xem qua vài lượt,” 
Ngộ Ðạt đáp. 

“Vậy ông có nhớ chuyện 
người Viên Án dèm tâu với 
vua Cảnh Ðế chém chết Triệu 
Thố ở phía đông chợ chăng?” 

“Nhớ lắm, nhớ lắm. Nhưng 
hỏi thế để làm gì?” 

“Chính ông là Viên Án còn 
Triệu Thố là tôi, ông giết tôi 
oan đến dường nào, ông có 
biết chăng? Thù ấy, oan ấy, 
thâm xương thấu cốt tôi đã 

từng mười đời theo dõi bên 
ông để tìm dịp báo oán, nhưng 
suốt mười đời ông luôn luôn 
làm bực cao tăng, tinh nghiêm 
giới luật, tôi đành ôm hận, 
nhưng quyết theo mãi, đến khi 
nào trả xong mối thù, đòi xong 
món nợ máu mới thôi. Mới vừa 
rồi, được dịp thuận tiện, ông vì 
vua kính chuộng, ban cho tòa 
trầm hương, phong làm đến 
Quốc sư, vinh quang hiển 
hách, do đó tâm danh lợi nổi 
lên, khí kiêu căng bừng khởi, 
khuyết phần đức hạnh, tôi mới 
nhân cơ hội đó làm hại ông để 
đòi món nợ nần trên. Ngày 
nay, nhờ Ngài Ca Nặc Ca Tôn 
Giả thương xót ra tay cứu giải 
cho ông, lại cho dùng nước 
Tam muội rửa tội, nhờ thần lực 
của Ngài khiến cho ông và tôi, 
từ đây oán hận không còn, 
cừu thù tan mất, vậy kính 
khuyên ông, hãy cố gắng tinh 
tấn tu hành và chúc ông 
vuông tròn đạo nghiệp. Tôi xin 
chào vĩnh biệt.” 

Ngộ Ðạt nghe xong, đầy 
mình mọc ốc. Ðồng thời với 
tay khoát nước rửa mụt ghẻ, 
nước vừa chạm đến thịt, Ngộ 
Ðạt nghe đau buốt thấu 
xương, ngất lịm hồi lâu. Khi 
tỉnh lại, mụt ghẻ đã lành da 
thịt liền lại như xưa, không 
chút vết sẹo nào. Quốc sư 
mừng quá đến chảy nước mắt, 
vội trở lên núi cảm tạ ơn dày 
của Tổ, tự thệ từ đó tinh tiến 
tu hành không dám chậm trễ 
nữa.  

Bộ Thủy sám ba quyển  
vốn tự tay Ngộ Ðạt viết ra để 
làm pháp sám sau khi lành 
bệnh.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      65 

Buổi gặp gỡ thân mật gồm có 40 Ni Sư và 
Sư Cô không phân chia giáo hội hay hệ phái, 
cùng với sự chứng minh của Hòa Thượng Thích 
Nguyên Trí, Phó Chủ Tịch Nội Vụ Hội Đồng Điều 
Hành (HĐĐH) Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ (GHPGVNTNHK), Viện chủ 
chùa Bát Nhã, Santa Ana; Hoà Thượng Thích 
Nguyên Siêu, Tổng Thư Ký HĐĐH GHPGVNT-
NHK, Viện chủ chùa Phật Đà, San Diego, CA; 
và sự hiện diện của Ni Sư Thích Nữ Như Tường, 
Viện chủ Ni viện Như Thị, Bình Tân, Việt Nam, 
cùng hai vị cư sĩ Tâm Huy, Phó Tổng Thư Ký 
HĐĐH, và Tâm Quang, chủ bút nguyệt san 
Chánh Pháp. 

Khai mạc buổi lễ với lời cầu nguyện chư 
Phật gia hộ của Chư Tôn Đức Tăng Ni và Phật 
tử.  Tiếp đến, Ni trưởng Trưởng Ban Tổ Chức 
đọc lời khai mạc với mục đích của Chư Ni đang 
sinh hoạt tại Hoa Kỳ. Chư Ni Việt nam lấy Giới 
Định Tuệ làm nền tảng tu học; sống và sinh 
hoạt trong tinh thần lục hoà; cư xử với nhau 
bằng tình thương và sự tôn kính để làm gương 
mẫu cho Phật tử tại gia.  Mục đích tối hậu của 
người xuất gia là giải thoát, giác ngộ, như Tổ 
Quy Sơn đã dạy: “Là người xuất gia, một khi đã 
cất bước lên đường, phải hướng về phương trời 
cao rộng, tâm tư và hình dung khác người thế 
tục, hàng phục các thứ ma, tiếp nối giòng 
giống Phật tổ để báo đáp bốn ân…”  Đó là trách 
nhiệm của hàng Thích Nữ (con gái của Phật 
Thích Ca).   

Để hội nhập đời sống tại Hoa Kỳ, chư Ni 
cần học Anh Văn, để tiếp thu văn hoá, luật 
pháp, và phong tục tập quán của người địa 
phương, để có thể giao tế, hướng dẫn, hoặc 
giảng dạy Phật pháp cho người bản xứ.  Chư Ni 
trẻ tuổi, cố gắng theo học các trường đại học, 
chọn những môn  phù hợp với người xuất gia, 
như giáo dục, tâm lý, xã hội, hoặc y tế để có 
thể đóng góp vai trò của nữ tu sĩ Phật giáo 
trong xã hội Hoa kỳ.   

Chư Ni ước nguyện thành lập một trung 
tâm khiêm tốn, để giúp chư Ni trẻ có chỗ ở ổn 
định và sự tu học được thuận tiện. Chư ni lớn 
tuổi được sống chung với chư Ni trẻ trong tinh 
thần lục hoà, yên tâm tịnh dưỡng, và đi sâu 
vào thực hành Phật Pháp.   

Sau lời khai mạc của Trưởng Ban Tổ 
Chức, Hoà Thượng Nguyên Trí dạy: “Chư Ni 
cùng nhau ngồi lại trong tinh thần đoàn kết, 
không phân biệt thành viên của giáo hội hay hệ 
phái nào. Đây là bước tiến của chư Ni, thầy rất 
hoan hỷ và ca ngợi sự đoàn kết của chư Ni.  
Tuy nhiên thầy xin nhắc, chư Ni phải đoàn kết 
thực sự, đừng làm hình thức.”   

Sau đó, Hoà Thượng Nguyên Siêu dạy: 
“Tôi rất vui khi thấy chư Ni cùng nhau ngồi lại 
trong tinh thần hòa hợp vui vẻ, lại còn làm kế 
hoạch cho tương lai. Kể từ ngày thành lập Giáo 
Hội tại chùa Bát Nhã, năm 2008, buổi gặp gỡ 
thân mật của chư Ni hôm nay đánh động tâm 

 TRÁCH NHIỆM CỦA HÀNG THÍCH NỮ 
 

THÍCH NỮ GIỚI CHÂU 
 

(Ghi lại buổi gặp gỡ thân mật của Chư Ni tại chùa Bát Nhã, Santa Ana, 
ngày 12 tháng 12 năm 2017) 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      66 

thức của chư Tôn Đức trong Giáo Hội. Sự hiện 
diện của chư Ni là một bước tiến đáng ghi 
nhận. Điều này nói lên tinh thần pháp lữ, cùng 
nhau đoàn kết, bảo bọc cho nhau. Chư Ni cố 
gắng đoàn kết, ngồi lại với nhau, tương thân, 
tương kính, để giúp đỡ lẫn nhau nơi xứ lạ quê 
người.” 

Ni Sư Như Tường là người bạn thân của Ni 
trưởng Trưởng Ban Tổ Chức cũng được mời 
phát biểu: “Chúng ta là con gái của Đức Phật, 
cần suy tư lại! Nghĩ đến Đức Kiều Đàm Di, đi 
bộ hàng trăm cây số, bàn chân rướm máu, để 
được xuất gia.  Mục đích của người xuất gia là 
gì?  Chúng ta cần khắc cốt ghi tâm lời Tổ Quy 
Sơn dạy.  Mục đích của người xuất gia là tiếp 
nối giồng giống Phật tổ, để hoằng dương chánh 
pháp.  Tự mình tu tập cho được giác ngộ, và 
giúp người khác được giác ngộ như mình.  Làm 
được như vậy mới báo đáp bốn ân.   

Trong những thập niên 1950, 1960, Quý 
Sư Bà ở Việt Nam đã bỏ nhiều thì giờ để vận 
động, kết hợp chư Ni thành lập Ni Bộ.  Lấy lục 
hoà làm nền tảng cho Ni giới. Chúng ta nên áp 
dụng kiến hoà đồng giải, thì chư Ni ngồi lại với 
nhau không khó khăn. Nhưng làm thế nào 
chúng ta có ý kiến được hoà giải trong khi  ai 
cũng cho mình đúng? Phật dạy, nếu chúng ta 
buông bỏ thành kiến (ý kiến riêng tư của chính 

mình), thì chúng ta dễ chấp nhận ý kiến của 
người khác. Như Tường hy vọng rằng chư Ni 
cùng nhau đồng tâm, hiệp lực xây dựng ngôi 
nhà Ni Giới Việt Nam tại Hoa kỳ.”   

Trong số chư Ni tham dự, có sư Cô 
Nguyên Giác phát biểu cảm tưởng của mình: 
“Mỗi người có hoàn cảnh và đời sống riêng, như 
con thuê nhà ở để đi học. Con cảm thấy rất 
hạnh phúc khi được ngồi lại với nhau. Mỗi năm 
Giáo hội tổ chức an cư mười ngày, con rất vui, 
nói lên tinh thần đoàn kết của Tăng Ni. Chúng 
con chư Ni trẻ, như Đức Huy, Phước Quang, và 
quý Sư cô khác có tâm niệm với Ni giới. Nếu 
làm được gì cho Ni giới chúng con cố gắng đóng 
góp. Con hy vọng quý Ni Sư lớn ở ngay đây 
đến tham dự chia sẻ với chư Ni.”     

Trước ngày chư Ni quy tụ, cư sĩ Tâm 
Quang có gởi ban tổ chức bài “Vài Góp Ý Về 
Việc Xây Dựng Và Phát Triển Ni Giới Việt Nam 
Tại hoa Kỳ.” Bài viết ngắn gọn, cô đọng, nhưng 
nội dung thiết thực, đầy ý nghĩa, do đó Ni Sư 
Như Tường đề nghị đọc trước đại chúng. (Xin 
xem bài viết của Tâm Quang, trang 71)  

Cuối cùng, Hòa Thượng Nguyên Siêu kết 
thúc bằng những lời khuyến tấn trung thực, 
đầy cảm thông và đạo vị: “Nói về ý thức sinh 
tồn của động vật, khi có những nguy hiểm nào, 
các động vật tụ họp lại để bảo vệ, che chở cho 
nhau. Cũng thế, chư Ni hoà hợp, đoàn kết, ngồi 
lại với nhau hôm nay rất quý báu. Quý Ni Sư 
tới Hoa Kỳ lâu năm, có kinh nghiệm học hỏi và 
tu tập nên giúp đỡ quý sư cô  mới đến Hoa kỳ. 
Vài Sư Cô trẻ mới nhập cư tại hoa Kỳ, bị sốc về 
đời sống và văn hoá.  Do đó, buổi gặp gỡ thân 
thiện này, là cơ hội để chư Ni ngồi lại với nhau, 
chia sẻ những khó khăn, và giúp nhau trên 
đường phụng sự Phật Pháp.” 

Buổi họp mặt kết thúc vào lúc 11 giờ trưa 
cùng ngày với ý thức về trách nhiệm của hàng 
Thích Nữ đối với Ni đoàn nói riêng, và tiền đồ 
Phật giáo nói chung, trên xứ người. 

Chư Ni đã hội họp và chia tay trong tinh 
thần tương thân tương kính cùng với bữa cơm 
trưa thanh đạm nhưng ấm áp tình đạo do Sư 
Cô Huệ Chiếu cúng dường.     



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      67 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Kính bạch Ni trưởng, 
 
Nhân cuộc họp mặt của Ni giới VN tại Hoa Kỳ 

vào ngày mai, mà bản thân tôi trong tư cách một ưu
-bà-tắc, không thể tham dự và góp ý trực tiếp trong 
các cuộc thảo luận của chư Ni, nên xin được trình 
bày vài ý kiến thô thiển đến Ni trưởng như sau: 

1.Mục đích: Khởi từ tâm ban sơ là “cát ái từ sở 
thân, xuất gia hành Phật đạo, thệ độ nhất thiết 
nhân,” chư Ni dù hành đạo trong nước hay ngoài 
nước đều phải nhớ lấy bản nguyện của mình để làm 
kim chỉ nam trong cuộc sống. Tập hợp chư Ni trong 
một hội chúng trước hết là để khẳng định con đường 
của tự thân, cũng như trách nhiệm liên đới đối với 
tập thể Ni giới. Tăng sĩ không thể sống không mục 
đích. Mục đích chính của người xuất gia là tu học và 
độ nhân, tức hoằng pháp. Ngoài mục đích nầy, tất 
cả các hành xử khác đều là thứ yếu. 

2.Xây dựng: Xây dựng hải đảo tự thân là điều 
Đức Thế Tôn đã dạy và bao đời chư Tổ cũng đã kinh 
qua và truyền dạy cho chúng ta. Mỗi cá nhân phải 
tự rèn luyện mình trong mỗi phút giây bằng Giới-
Định-Tuệ để khai mở tuệ giác và giữ gìn đạo hạnh 
của mình trong mọi hoàn cảnh; từ đó mới có thể xây 
dựng được cho tập thể Ni giới, cũng như cho xã hội, 
cho tha nhân. Cần xây dựng tự thân vững chắc 
trước khi xây dựng tự viện và tiếp độ hậu lai. Xây 
dựng Ni viện có thể dung chứa được một Ni chúng tu 
học vững mạnh; nếu chưa xây dựng được cơ sở lớn, 
hãy sử dụng chính tự viện, tịnh thất nhỏ của mình 
để cưu mang, nâng đỡ các đàn em đến sau. 

3. Quyền lợi: Bản thân người xuất gia vốn đã 
chọn trí tuệ giác ngộ làm sự nghiệp, nên sống đời vô 
tham, vô cầu, không lợi dưỡng. Nhưng trong tiếp 
cận thực tế với xã hội, chư Ni cần biết quyền lợi căn 
bản của cuộc sống mà mỗi người cần có để ổn định 
đời sống, từ đó mới yên tâm tu học và hành đạo 
không bị vướng mắc, trở ngại đối với nhân tâm và 
luật pháp thế gian. 

- Quyền lợi tinh thần từ Ni đoàn: Nếu không 
ẩn t-u nơi thâm sơn cùng cốc mà dấn thân sống 
giữa cuộc đời đầy phức tạp nầy, chư Ni cần nhớ rằng 
nếp sống của Tăng đoàn, Ni đoàn (Sangha) luôn cần 
sự trợ duyên trợ lực của tập thể từ 4 người trở lên. 
Sinh hoạt với Ni đoàn chúng ta sẽ được hưởng năng 
lực đạo đức vô hành của tập thể Ni. Giới hạnh và 
năng lượng tu tập của Ni đoàn bảo vệ chúng ta khỏi 
những chướng duyên, ác nghiệp, đồng thời làm trợ 
duyên tăng trưởng nội lực của chúng ta. 

- Quyền lợi đời sống thực tế: Trong Ni đoàn 
luôn có những bậc cao đức trưởng thượng mà chúng 
ta cần nương tựa học hỏi, cũng như những vị đàn 
chị đi trước, có nhiều kinh nghiệm hơn ta, có cơ sở, 
tự viện và khả năng tài chánh có thể đùm bọc, nâng 
đỡ chúng ta vượt qua những hoàn cảnh khó khăn cá 

biệt. Như công đoàn (union) của công nhân các xí 
nghiệp, Ni đoàn có thể đóng vai trò là tổ chức bảo vệ 
quyền lợi của cá nhân các Ni: nêu cao phẩm hạnh, 
giữ gìn thể diện và vị trí của mỗi vị Ni đối với chư 
Tăng cũng như đối với các cá nhân và tổ chức thế tục 
khác; không để chư Ni bị lạm dụng thời gian và công 
sức một cách phi lý và vô bổ cho những việc làm với 
mục đích riêng tư của ai đó; giúp đỡ hồ sơ pháp lý và 
tạo điều kiện cho chư Ni có được nơi ăn chốn ở ổn 
định để được tiếp tục tu học. 

4. Phát triển: Xây dựng được tự thân và nơi 
chốn ổn định rồi, chư Ni mới có thể giốc lòng phụng 
đạo, hoằng pháp. Công việc thích hợp nhất cho đại đa 
số chư Ni ở trong cũng như ngoài nước là Giáo dục và 
Từ Thiện Xã Hội. 

- Giáo dục: Việc giáo dục là việc dài lâu, to lớn 
nhưng trước mắt, chỉ cần tập trung vào các việc trong 
tầm tay của chư Ni được đào tạo từ Phật học viện và 
Học viện Phật giáo trong nước, mà thiếu sự giáo dục 
đào tạo từ Hoa Kỳ. Trở ngại ngôn ngữ làm giới hạn 
khả năng của chư Ni trong công tác giáo dục học 
đường. Nhưng những Ni trẻ còn cơ hội và khả năng 
theo học các trường đại học tại Mỹ, có thể chọn học 
về sư phạm, để giảng dạy hoặc mở trường tiểu học 
tư, trường mẫu giáo (kindergarten), là cách hay để 
gần gũi lớp mầm non, gieo trồng căn lành của Phật 
cho các cháu. 

- Từ thiện Xã hội: Chư Ni cần làm việc từ thiện 
xã hội nhưng không lấy việc cứu tế làm sự nghiệp hay 
mục đích đời sống, mà chỉ xem như phương tiện hành 
đạo: vun bồi lòng từ bi, thực hiện hạnh bố thí. Các Ni 
trẻ nên học cách tạo ngân quỹ và xin tài trợ (funds) 
từ chính phủ hoặc các cơ quan từ thiện lớn để ủy lạo, 
cứu trợ khắp nơi với lòng từ bi không điều kiện. 
Không mong cầu báo đáp, cũng không ép buộc ai nhớ 
Phật hoặc cải đạo theo Phật, nhưng hình ảnh từ ái 
của chư Ni trước những cơn cùng khốn sẽ gián tiếp 
gieo niềm tin và khơi mầm Phật chủng cho nhân sinh. 

 
Trên đây là vắn tắt những góp ý căn bản mà Ni 

trưởng có thể triển khai tùy theo tâm lý và điều kiện 
của đại chúng.  

Điều quan trọng là làm sao nhắc nhở, khuyến tấn 
được chư Ni luôn nhớ bản nguyện của mình, đừng vì 
hoàn cảnh mà đánh mất bồ đề tâm. 

Mặt khác, chư Ni đi trước cần mở rộng vòng tay, 
sẵn sàng đùm bọc và bảo vệ các thế hệ đi sau khi họ 
cần đến. Đừng đòi hỏi họ đóng góp gì cho mình hay 
cho Giáo hội mà hãy quan tâm, tìm hiểu, lắng nghe 
và cố gắng đáp ứng những nguyện vọng căn bản nhất 
của họ trong đời sống. 

Thành kính đảnh lễ và nguyện cầu chư Phật gia 
hộ cho Ni giới Việt Nam khắp năm châu, tâm bồ đề 
kiên cố, vững chãi tiến bước trên con đường tự lợi lợi 
tha. 

Nam mô Thành tựu Trang nghiêm Công Đức Phật 
Kính bái. 

VÀI GÓP Ý VỀ VIỆC 
XÂY DỰNG VÀ PHÁT TRIỂN NI GIỚI VN TẠI HOA KỲ 

  

Cư sĩ Tâm Quang 

DIỄN ĐÀN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      68 

Chúng tôi được cơ duyên trường Đại học 
Gautam Buddha University mời thuyết giảng 
với đề tài Đem Chân Thiện Mỹ qua Hình thức 
Chánh Niệm đến với Giáo viên, Học sinh và Học 
đường trong Hội nghị quốc tế về "Phật giáo: 
Các truyền thống, tư tưởng và bất đồng" từ 
ngày 7-9 tháng 9 năm 2017 tại Đại học Gau-
tam Buddha. Trong dịp này chúng tôi có cơ 
duyên làm quên với một số Tăng Ni Việt Nam 
đang du học tại trường Đại học này. Chúng tôi 
có nhã ý với quý Thầy Cô là được đi thăm viếng 
những thánh tích Phật Giáo nơi này, thế là sau 
buổi chia sẻ của mình. Chúng tôi được thuận 
duyên đi thăm Dharamsala, xứ sở của người 
Tây Tạng tỵ nạn tại Ấn Độ mà Ngài Dalai Lama, 
người đã định cư ở đây từ năm 1959 khi phải ly 
hương cố Quốc. 

Từ ký túc xá của Đại học Gautam Buddha, 
Thầy Nhật Hoà thuê chiếc xe Uber để đến trạm 
xe Buýt để đi Dharamsala. Chúng tôi được hân 
hạnh và diễm phúc được đi cùng với Thầy Đồng 
Lai, Thầy Nhật Hoá, Sư Cô Thích Nữ Phước Tuệ, 
Sư Cô Thích Nữ Minh Thức và dĩ nhiên là chúng 
tôi rất tiếc Sư cô Thích Nữ Liên Trúc không thể 
đi cùng. Chiếc xe Uber từ từ rời ký túc xá; đúng 
giờ cao điểm, nên bị kẹt xe như những thành 
phố lớn khác trên thế giới. Tôi tưởng giao thông 
ở New York và LA là kinh hồn rồi, ở đây còn 
kinh khiếp hơn nữa vì ai nấy chen chúc dành 
đường mà đi. Nó từa tựa như ở Việt Nam vậy, 

nhưng thay vì xe honda thì ở Ấn Độ toàn là xe 
hơi và đủ loại xe cộ khác. Tới nơi thì cũng đã 
chạm tối, bãi xe đông người chen chúc và dơ 
bẩn. Chúng tôi cũng tìm đến được chuyến xe 
Bus luxury theo những tấm vé mà Thầy Nhật 
Hoà đã mua trên mạng để đi Dharamsala. Trên 
chiếc xe du lịch cấp cao này, đa phần là khách 
du lịch thập phương, Đông Tây đầy đủ--có cả 
một cặp tình nhân đến từ Do Thái. 

Từ New Delhi đến Dharamsala tốn khoảng 
10 tiếng đồng hồ. Chúng tôi lên xe lúc 6:30 và 
7:00 tối thì họ rời bến. Xa dần những con 
đường đông đúc và bụi bặm của New Delhi, 
vừa ra thủ phủ hoàng hôn cũng vừa tắt, nhưng 
khung cảnh ngoại ô thanh bình và im ả. Đường 
xá ngoại thành và không gian cũng giống như 
ở Việt Nam, buồn và tẻ nhạc. Thấp thoáng 
những quán cóc bên đường. Xe chạy tới tấp 
qua những làng mạc nhỏ hẻo lánh và chúng tôi 
cũng thiếp dần trong giấc ngủ. Hơn 3 giờ sau, 
thì chúng tôi vừa tỉnh giấc để được nghỉ ngơi và 
dùng cơm tối trước khi tiếp tục. Tự nhiên trong 
đầu, mình mường tược là sẽ có những cái quán 
nhỏ như bên Việt Nam vậy; nhưng không, đây 
là một nơi nghỉ thoáng mát và sang trọng. 
Xuống xe thì có nhạc Ấn Độ mở to như nhạc 
Mễ Tây Cơn, tự nhiên cũng hết buồn ngủ luôn. 
Ở đây, người ta bán quán, quà lưu niệm và 
thức ăn vân vân như các nước Tây phương. 
Chúng tôi chọn nhà hàng để vào ăn để vơi đi 

ĐI THĂM DHARAMSALA — 

SỰ VI DIỆU CỦA THÁNH ĐỊA TÂM LINH 
  

Bạch Xuân Phẻ 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      69 

tiếng nhạc. Ở Ấn Độ, đa phần thức ăn là những 
món chay thuần tuý, ít có thịt như những nơi 
khác. Nên rất hợp vị, chỉ có điều là họ không 
có đậu hủ như ở nước ta. 

Sau khi buổi cơm chay thanh tịnh và đạm 
bạc. Chúng tôi chơi với nhau vài trò chơi nhỏ 
của Gia đình Phật tử trước khi lên xe. Đâu đó 
pha lẫn tiếng cười trong điệu nhạc phấn khởi ở 
xứ Ấn. Hành trình 6 tiếng đồng hồ kế tiếp trong 
đêm khuya nên chúng tôi cũng chập chờn 
trong giấc ngủ. 

Trời đã sáng thì xe cũng đang trên con đèo 
quanh co. Nhìn xuống là thấy những hố xấu, 
cảnh vậy xanh um tùm và không khí thì dễ 
chịu. Mới đó, mà xe cũng đã đến thị trấn 
DHARAMSALA. Sau đó chúng tôi đến với nơi 
Ngài Đạt Lai Lạt Ma thường trú, rất tiếc là hôm 
đó Ngài phải đi Âu Châu để giảng pháp. Ngồi 
chờ phái đoàn Thầy đi qua là lòng cũng hoan 
hỷ. Nếu được vào diện kiến Ngài và được Ngài 
thuyết giảng, tôi tin chắc là Ngài cũng ngắn 
nhủ cho mình và hàng Phật tử Việt Nam như 
những lời của anh Tâm Diệu viết trong Bài 
Pháp Tuyệt Vời Của Đức Đạt Lai Lạt Ma 
Dành Cho Phật Tử Việt Nam Trên Đỉnh 
Dharamsala như sau: Khoảng 12 giờ trưa, 
Ngài ra trước dinh đón gặp và tự tay trao tặng 
cho từng người, mỗi người một bức hình tôn 
trượng đức Phật thờ tại Đại tháp Bồ Đề Đạo 
Tràng. Sau đó chụp hình chung lưu niệm với 
từng nhóm trong đoàn do đoàn quá đông, và 
cuối cùng ngài nói một bài pháp ngắn khoảng 
năm phút. 

Sau lời chào mừng ngắn gọn với đoàn Phật 
tử Việt Nam, ngài nói ngay rằng: “Đức Phật 
không phải là đấng tạo hóa (Creator). Ngài là 
một con người bình thường, đã tu hành và đã 
giác ngộ viên mãn, và đối với đạo Phật, mọi sự 
mọi vật đều do nhân duyên sinh khởi, do tác 
động của định luật nhân quả: “Law of Cause 
and Effect”. Ngài nói tiếp rằng “muốn đạt được 
hạnh phúc chân thật thì cần phải có một tinh 
thần an lạc, và muốn có tinh thần an lạc, cần 
phải có tình thương và lòng từ bi (love and 
compassion)[1], làm sao để chúng ta phát 
triển được tình thương và lòng từ? Chỉ nghĩ đến 
cũng chưa đủ, chúng ta cần phải làm sao để 
chuyển hóa tâm niệm và hành động của mình 
trong đời sống hàng ngày. Chìa khóa cho một 

thế giới hòa bình, hạnh phúc và an lạc bản 
thân chính là phát triển tình thương và lòng từ 
bi.” Ngài cũng nhắc nhở “mỗi người chúng ta 
đều có Phật tánh và cần nỗ lực thực hành để 
trờ thành vị giác ngộ như Phật đã thành”. Ngài 
cũng không quên nhắc nhở Phật tử Việt 
Nam“nên đọc và thực hành kinh Đại Bát Nhã 
(Mahà Prajnàpàramità Sùtra), nhất là những 
phẩm nói về Từ Bi, Trí Tuệ, Ba La Mật Đa 
(paramitas) và Tánh Không (emptiness)…”. 

Về với cái nôi của người Tỵ nạn Tây Tạng 
tại Ấn Độ, lòng mình chùn xuống và những nói 
năng hay suy nghĩ mông lung bổng trở thành 
vô nghĩa. Thôi thì, chúng tôi đã ngồi im lắng 
chiếu. 

 
NGỒI ĐÂY ĐẤT TỊNH 
Ngồi thiền trên mảnh đất thiêng 
Nghe đâu vạt nắng nghiêng nghiêng vô 

thường 
Vai tròn còn đọng hạt sương 
Hơi đều thở nhẹ tỏa hương ngát lòng 
 
Để rồi, chúng tôi thấy được rằng, mọi thứ 

rồi cũng sẽ qua đi. Cái còn lại là gì thì? Thôi thì 
uống nước, nóng lạnh tự biết vậy. Xin kính mời 
quý vị, đến DHARAMSALA thăm một lần trong 
đời cho biết. Chúng tôi xin kết chúc bằng bài 
thơ này. 

 
KHÔNG KHÔNG – SUNYATA SUNYATA 
Tưởng rằng cõi có là không 
Cõi không là có có-không bạt ngàn 
Bây chừ sông núi rõ ràng 
An vui tự tại buộc ràng chi mô! 
 
Kính chúc tất cả chúng ta luôn bình an 

trong sáu thời, ba cõi. Xin chia sẻ một số ảnh 
chụp trong khuôn viên tư dinh của Đức Đạt Lai 
Lạt Ma và thị trấn DHARAMSALA. 
 
Tham khảo / Reference: 
1.     Tâm Diệu, (2015). Bài Pháp Tuyệt Vời 
Của Đức Đạt Lai Lạt Ma Dành Cho Phật Tử Việt 
Nam Trên Đỉnh Dharamsala. Tải xuống từ 
https://thuvienhoasen.org/a9575/bai-phap-cua
-duc-dat-lai-lat-ma-danh-cho-phat-tu-viet-nam 

Toàn cảnh phía ngoài tư dinh Đức Đạt Lạt Ma 

https://thuvienhoasen.org/a9575/bai-phap-cua-duc-dat-lai-lat-ma-danh-cho-phat-tu-viet-nam
https://thuvienhoasen.org/a9575/bai-phap-cua-duc-dat-lai-lat-ma-danh-cho-phat-tu-viet-nam


 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      70 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

PHẨM VẬT CÚNG DƯỜNG  
  

Thích Nữ Huệ Trân 
  

Đối với người Phật tử, dù theo pháp môn nào, 
những ngày Lễ Vía của Chư Phật, Chư Bồ Tát 
đều là những ngày hoan hỷ, tâm cứ nao nức 
muốn tụng một bổn kinh, tọa một thời thiền, 
thắp một nén nhang, cắm một bông hoa, tùy 
không gian, thời gian, phương tiện mà thể hiện 
tấm lòng cúng dường Chư Phật, Chư Bồ Tát. 
 Tại các tự viện lại càng không thể thiếu. 
Mùa nào thức nấy, chưng dọn đầy đủ, thời 
khóa trang nghiêm để đón tiếp Phật tử tới dự 
lễ. 
 Riêng Tháng Mười Hai, trong không khí 
nhộn nhịp chuẩn bị tống cựu nghinh tân đón 
mừng năm mới, hàng Phật tử còn có Lễ Vía 
Đức Phật A Di Đà, vị Phật mà danh xưng Ngài 
đã thân thương kính quí, tới mức hòa vào hồn 
dân tộc, trở thành một mệnh đề chung, khi 
Phật tử chào hỏi nhau: 
 “A Di Đà Phật, có khỏe không? A Di Đà 
Phật, sao tuần trước không thấy lên chùa?  A 
Di Đà Phật, nghe nói mới dọn nhà hả? có xa 
chùa không? …A Di Đà Phật… A Di Đà Phật…”  
 Hầu như khi Phật tử gặp nhau thì câu nói 
đầu tiên là danh xưng vị Giáo Chủ Cõi Tây 
Phương Cực Lạc. 
 Năm nay, Lễ Vía Đức Phật A Di Đà tại một 
đạo tràng mới được tiếp nhận non hai tháng 
trước, đã vừa nỗ lực hoàn thành phẩm vật đặc 

biệt để chuẩn bị 
cúng dường Lễ Vía 
Đức Phật A Di Đà. 
 Đó là Trang 
Nghiêm Tịnh Độ Đạo 
Tràng, tại tỉnh Perris, 
miền Nam California. 
  Bất động sản này 
rộng hơn 4 ngàn sq 
ft, khoảng 1.03 acres 
gồm một tòa nhà 2 
tầng, 2  garage, sân 
trước, vườn sau, lối 
vào rộng rãi, thoải 
mái.  
 Khi quý thầy và 
một nhóm Phật tử 
được hướng dẫn tới 
xem nhà, ai cũng tin 
rằng đây sẽ là một 
đạo tràng tu Pháp 
môn Tịnh Độ. Nếu 
được hỏi tại sao tin 

vậy thì câu trả lời của nhóm Phật tử mới dễ 
thương làm sao “Dạ, vì vừa bước vào đây là chỉ 
muốn niệm Phật.” 
 Sụ thỏa thuận giữa chủ nhà và quý thầy đã 
diễn ra nhanh chóng, thuận lợi hơn sự bình 
thường, khiến đôi bên đều hoan hỷ. Nhận đất 
mới chưa đầy một tháng, Thượng Tọa Thích 
Thường Tín đã mở Khóa Tu Vô Lượng Thọ một 
tuần để khấn trình lên Chư Phật sự hiện diện 
của một đạo tràng khiêm tốn nhưng sẽ rất 
trang nghiêm. 
 Người chủ cũ dường như còn đang thiết kế 
nhiều đồ án cho căn nhà nhưng do một sự việc 
bất thường trong gia đình mà phải dời đi tiểu 
bang khác nên số vật liệu như xi măng, gỗ, 
gạch… họ để lại rất nhiều. Sân sau đã trồng 
nhiều loại cây, lối vào bên phải cũng đã rậm 
rạp cây cao bóng mát, nhưng phía bên trái, đối 
diện hông nhà lại là khoảng đất trống, rộng tới 
hơn 1000 sq ft mà họ chưa kịp xúc tiến.  
 Với khoảng đất trống đó, đa số Phật tử lên 
thăm đều nghĩ tới một vườn cây ăn trái. Ai 
cũng khởi tâm sẽ cúng dường, người thì lựu, 
người thì na, người thì táo, nhãn… Thầy 
Thường Tín chỉ mỉm cười bảo “Từ từ đã…” 
 Nhưng suốt khóa tu Vô Lượng Thọ, giờ chỉ 
tịnh là thấy Thầy quanh quẩn khu đất đó. Rồi 
không chỉ Thầy Thường Tín mà sau đó còn 
thêm Thầy Thiện Đức, cũng như không có gì 
đáng ngắm nghía hơn khu đất trống. Rồi tới 
ngày cuối khóa tu, Phật tử hiện diện được quý 
thầy chia sẻ là nơi đó không phải vườn cây ăn 
trái mà quý thầy sẽ thực hiện 4 chữ nổi “A DI 
ĐÀ PHẬT” thật lớn, trực thăng bay ngang có 
thể thấy. Số lượng vật liệu chủ cũ để lại sẽ 
được dùng vào việc này.  
 Thầy Thiện Đức là một nghệ nhân nhiều 
kinh nghiệm trong việc thiết kế cảnh trí tại các 
tự viện, nên khi quý thầy đã đồng thuận thì dự 
án này được bắt đầu ngay.  
 Ngày đầu chỉ có hai thầy vừa san đất, vừa 
đo đạc, đóng khung chữ. Ngày sau, có thầy 
Quảng Đạo từ chùa Bảo Sơn, nghe tin bèn 
xuống giúp. Rồi sau đó, lại có nhị vị sơn tăng là 
quý thầy Thường Định và thầy Thường Quang 
cũng hạ sơn tiếp sức. 
 Chỉ trong tuần lễ đó, khu đất bình thường 
đã trở thành thiêng liêng, mầu nhiệm với tứ 
tôn tự A DI ĐÀ PHẬT mầu trắng tinh khôi trên 
nền xanh tươi mát. 
 Trong suốt tuần lễ làm việc, nào là đào, 
sới, sơn, phết… thôi thì cát bụi, gạch đá ngổn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      71 

ngang, nhưng vừa 
xong bốn chữ A DI ĐÀ 
PHẬT thì chiều hôm đó 
bỗng thấy mây xám 
bay ngang, rồi mưa! 
Mưa, như phẩm “Dược 
Thảo Dụ” trong kinh 
Pháp Hoa, thẩm thấu 
đồng đều từng tấc đất, 
dù là đại thụ hay một 
nhánh cây non, tùy 
sức hút của mình mà 
tiếp nhận. Mưa tắm gội 
vạn hữu, tẩy sạch 
hồng trần, ươm mầm 
nụ mới.  
 Đứng giữa đất trời 
tinh khôi, bát ngát 
hương đạo vị, hành giả 

chỉ cần một chút lắng tâm cũng có thể cảm 
nhận tiếng thì thầm của những đợt lá phong 
đổi mầu đang rơi xuống “Em đâu có mất. Em 
đang hòa thành đất, để lại nuôi cây. Em đang 
chuyển hóa thôi mà!”  
 Hành giả cũng đang chuyển hóa, đến hay đi 
cũng như bốn mùa Xuân, Hạ, Thu, Đông và với 
lòng tin sâu, thành kính, thì mỗi bước chân 
trên đại địa có thể là mỗi bước trở về. Trở về 
để gặp lại chính mình, để được thở không khí 
trên đỉnh Linh Sơn, được nghe pháp thoại trong 
trang nghiêm Trùng Các, được tọa thiền trong 
tinh thần tĩnh lặng Kỳ Viên, được thọ thực 
chánh niệm với lòng biết ơn  trời đất và những 
khó nhọc lao tác để có bát cơm đầy…    
 Cơn mưa bất ngờ đến với Trang Nghiêm 
Tịnh Độ Đạo Tràng tỉnh Perris như khoác lên 
cảnh trí một tà áo mới tinh khôi, như tấm lòng 
thành kính của quý Thầy vừa được Chư Phật 
hoan hỷ chứng minh.  

Trang Nghiêm Tịnh Độ 
Một ngày chớm đông 

Quý thầy chung sức 
Tạo nên kỳ công 

 
A DI ĐÀ PHẬT 
Tứ tự uy nghi 

Thổi luồng gió mới 
Vào tỉnh Perris 

 
Âm thanh chuông mõ 
Nhè nhẹ ngân vang 

Lời kinh mẫn ái 
Giúp người bình an 

 
Từ Bi Hỷ Xả 

Lan tỏa không gian 
A DI ĐÀ PHẬT 

Mầu nhiệm vô vàn. 
 

Quý thầy dự tính sẽ mở khóa tu 3 ngày, 
dâng phẩm vật tối thượng vừa hoàn tất, cúng 
dường Lễ Vía Đức Phật A Di Đà và cũng là Lễ 
An Vị hồng danh Đức Phật Giáo Chủ cõi Tây 
Phương Cực Lạc.  

 Khóa tu sẽ bắt đầu vào ngày đầu năm 
dương lịch, tức là ngày Thứ Hai 01 Tháng Một, 
năm 2018 và hoàn mãn ngày Thứ Tư 03 Tháng 
Một, năm 2018. 

 
Ngưỡng nguyện mười phương Chư Phật 

chứng minh.  
Ngưỡng nguyện Đức Phật A Di Đà gia hộ cho 

chúng sanh, với tín tâm hành trì, tin sâu 
nguyện thiết, xin chỉ một đời này, được vãng 
sanh về miền Tịnh Độ. 
 
Nam Mô Thường Trụ Thập Phương Phật 
Nam Mô Thường Trụ Thập Phương Pháp 
Nam Mô Thường Trụ Thập Phương Tăng 
 

Thích nữ Huệ Trân 
(Tào-Khê Tịnh Thất, Đông Chí, Đinh Dậu niên) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      72 

Chương Bốn 
 

Chúng tôi cùng ra vườn rau 
ở phía phải của chánh điện. 
Khoảnh vườn này rộng hơn hai 
mẫu tây. Trước năm 1975, 
chùa cho một gia đình nghèo 
canh tác, nay người canh tác 
đã bỏ đi, chùa lấy lại để trồng 
rau lang và đậu phụng. Đất 
vườn rất xấu, loại đất cát y 
như cát dưới biển, chẳng có 
màu mỡ gì. Mỗi giống rau hay 
đậu gieo tỉa xuống đều phải có 
phân chuồng hay phân u-rê 
thúc vào mới chịu phát triển. 
Tôi và chú Tửu được đặc trách 
tưới vườn rau hai mẫu này 
hàng ngày trong thời gian mới 
xuống giống. Nay rau, đậu đã 
lên cao, có củ, có trái, chúng 
tôi không phải tưới mỗi ngày 
nữa. 

Ở góc vườn có một cái ao 
sâu do người trong chùa tự 
đào lấy. Bằng con đường nhỏ 
lài lài dẫn xuống ao, chúng tôi 
gánh nước lên để tưới cho cả 
vườn rau rộng. Đất này cũng 
lạ, cứ đào đại xuống chừng ba, 
bốn thước là có nước mạch 
tuôn ra, tạo thành ao. Ao 
không rộng lắm, đường kính 
chỉ độ chừng năm, sáu thước, 
nhưng có chỗ sâu lút đầu 
người. Vì ao sâu, nước sạch, 
lại nằm biệt lập trong khuôn 
viên chùa, nên có những buổi 
trưa  trời nắng gắt, tôi và chú 
Tửu không ngăn được ý thích 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

ngâm mình dưới lòng nước 
mát rượi ấy, và cũng bơi được 
vòng vòng trong ao như 
những đứa trẻ chăn trâu vậy. 
Chỗ đó vắng vẻ, không người 
qua lại. Thỉnh thoảng quên 
chuyện oai nghi tế hạnh, làm 
những ông Phật con tắm ao 
kể cũng thú vị. 

Chúng tôi ngồi xuống trên 
bờ ao. Nước ao trong vắt. Lâu 
lâu mới thấy một con chuồn 
chuồn tinh nghịch làm gợn lên 
những vòng sóng nhỏ, lan 
nhanh trên mặt nước. 

“Chú hết bệnh, tôi thực là 
mừng,” chú Tửu nói. Thấy tôi 
không nói gì, chú tiếp: 

“Ngày đầu tiên, thấy chú 
ngồi mãi trong mùng… tôi 
thực e ngại. Sợ là đủ thứ 
bệnh khác lại nổi lên. Có khi 
tôi nghĩ bậy bạ là chú sẽ ngồi 
thiền rồi… tịch luôn. Mà sao 
lại có điều thần diệu như vậy 
nhỉ? Mấy thứ bệnh, không 
thuốc trị, tự dưng kéo đi hết. 
Có phải nhờ chú trì tụng thần 
chú không? Thần chú nào mà 
linh quá vậy?” 

Tôi chỉ mỉm cười, không 
trả lời chú Tửu. Mặc dù tôi đã 
trì tụng thần chú Chuẩn Đề - 
một trong năm bộ chú thông 
dụng và nổi tiếng của Mật 
tông - trong suốt ba ngày ba 
đêm vừa qua, nhưng tôi biết 
rằng, chỉ có sự định tâm, 
không tạp niệm, mới đem lại 
hiệu quả bất ngờ (mà người 

ta quen gọi là sự linh 
nghiệm). Có nghĩa rằng nếu 
tôi trì tụng một câu thần chú 
khác, hay một câu niệm Phật 
khác một cách chú tâm trong 
ba ngày ấy, kết quả cũng y 
hệt. Điều quan trọng vẫn là sự 
định tâm, bất loạn. Có điều, 
câu thần chú Chuẩn Đề tôi đã 
quen niệm từ nhiều năm, hẳn 
là dễ đưa tôi đến trạng thái 
nhất tâm hơn. 

“Có một lá thư và một cái 
điện tín trên bàn, chú đã đọc 
chưa? Của thầy Thông Chánh, 
từ Phật học viện Hải Đức Nha 
Trang. Lá thư đến trước, điện 
tín đến sau. Điện tín nói thầy 
Thông Chánh sẽ đến đây 
trong vòng một, hai ngày 
nữa.” 

“Thiệt sao? Thầy ấy ra chơi 
hay có việc gì không? À, chắc 
đọc thư thì biết.” 

“Ra thăm xem chú bệnh 
hoạn làm sao đó mà.” 

“Sao chú biết?” 
“Thì... thì tại tôi nóng ruột 

nên gửi thư về Phật học viện 
Hải Đức báo cho thầy Thông 
Chánh...” 

“Mô Phật, chuyện đó có gì 
đâu mà phải báo. Chú làm vậy 
lỡ đến tai gia đình tôi, ba me 
tôi lo lắng, đâu có ích gì.” 

“Thôi lỡ rồi, sau này tôi 
không làm như vậy nữa. 
Nhưng phải nói thực rằng lúc 
thấy chú bệnh mà không 
thuốc chữa, tôi nóng ruột 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      73 

nóng gan lắm. Chẳng còn cách 
nào khác hơn là báo về Nha 
Trang để thầy Thông Chánh 
hay gia đình tìm cách…” 

“Cám ơn chú. Chỉ sợ là mất 
công thầy Thông Chánh phải 
ra đến đây chỉ để thăm khi 
mình đã hết bệnh, và bệnh 
cũng đâu có nặng nề gì lắm 
đâu!” 

“Nặng chứ sao không. 
Xương hàm tê cứng, ê răng 
không nhai được, miệng không 
thể há, cả tuần phải nhịn ăn… 
còn chờ nặng đến cỡ nào mới 
báo!” 

Trở về phòng, bóc lá thư 
của thầy Thông Chánh ra xem, 
tôi mới biết rằng thầy ấy dự 
định đi Hội An đưa tôi về Nha 
Trang để trị bệnh chứ không 
phải chỉ ra thăm. Thư cũng 
cho biết bổn sư của thầy 
Thông Chánh là Hòa thượng 
Thích Trí Hữu, vị trụ trì khai 
sơn chùa Ấn Quang, đã viên 
tịch. Linh cốt của Hòa thượng 
đã được đưa ra chùa Linh Ứng 
ở Ngũ Hành Sơn Non Nước để 
xây tháp thờ tại đó. Thầy 
Thông Chánh nhân dịp tháp 
tùng phái đoàn đưa linh cốt ra 
Non Nước, ghé chùa Long 
Tuyền để đưa tôi về Nha 
Trang. 

Nhiều tháng nay, từ khi 
phải bỏ trường lớp, lao động 
ruộng vườn, tôi không có thì 
giờ để bận tâm nghĩ đến Nha 
Trang và những người thân 
thuộc của tôi nơi thành phố 
đẹp và hiền hòa ấy. Tôi không 
nhớ và cũng không hiểu rõ do 
đâu mà tôi quyết định ở lại, 
không về Nha Trang, khi Phật 
học viện nơi đây đã giải tán. 
Hình như quyết định ở lại chỉ 
là để chứng tỏ tâm chí của 
mình không bị lung lay bởi 
hoàn cảnh, thời thế — không 
phải những người cộng sản 
kéo vào miền Nam thì cái 
thằng tôi này kinh hoảng, tất 
tả bỏ trường, chạy về quê để 
nương bóng thầy bổn sư, gần 
gũi gia đình thân thuộc; không 
phải hoàn cảnh lao động cực 
nhọc lam lũ, ăn uống cực khổ 
thiếu thốn ở ngôi chùa Long 
Tuyền này khiến cho thằng tôi 
này phải chán ngán bỏ đi… 
Tóm lại, chuyện tôi không về 
Nha Trang thực ra đâu có gì 

cao thượng, ý nghĩa, như 
những bức thư từ Nha Trang 
gửi ra, khen ngợi. 

Đã có một thời tôi được 
thầy bổn sư gởi đến chùa Linh 
Phong để học làm việc, học 
gian khổ. Lúc đó tôi đã học 
việc một cách miễn cưỡng. 
Nay tôi tự ý ở lại chùa Long 
Tuyền, cũng là một cách học 
việc, mà cũng là để chứng tỏ 
mình đã trưởng thành, sẵn 
sàng phóng mình vào những 
lò trui luyện khả năng chịu 
đựng khổ nhọc. Cái tâm chí 
ngạo nghễ của đứa con trai 
mới lớn thường như vậy. 
Thích gian nan, thích khổ 
nhọc, để chứng tỏ mức độ 
trưởng thành của mình. Nay 
tôi ôn lại những điều đó với 
một nụ cười nhạt. Tôi thấy 
không cần phải chứng tỏ với 
mọi người bất cứ điều gì về 
thằng tôi này nữa. 

Tất cả các chú từ Nha 
Trang ra Hội An học cùng một 
khóa với tôi, đều đã trở về từ 
những ngày đầu của chính 
phủ Cách Mạng Lâm Thời. 
Chú Sáng về Nha Trang trễ 
hơn các chú khác, nhưng 
cũng từ hôm tháng sáu, hai 
tháng sau biến cố ba mươi 
tháng tư. Bây giờ là tháng 
mười hai âm lịch, tức là đã 
qua tháng giêng năm một 
chín bảy sáu. Có nghĩa là tôi 
đã sống chín tháng dưới chế 
độ mới mà chưa nhìn lại được 
bộ mặt của Nha Trang, chưa 
thăm lại chùa xưa, thầy bạn 

cũ và nhất là gia đình ruột thịt 
của mình trong hoàn cảnh mới 
của đất nước. Ngay cả chuyện 
viết thư về Nha Trang tôi còn 
không giữ được mức độ 
thường xuyên mỗi tuần một 
lần như xưa. Có khi hai tháng 
tôi mới viết về cho gia đình 
một lần; và ba, bốn tháng mới 
viết thư cho thầy bổn sư của 
tôi—thầy Hải Tuệ, và người 
anh tinh thần hướng dẫn tôi 
du học từ lúc mới xuất gia—
thầy Thông Chánh. 

Bây giờ đọc là thư của thầy 
Thông Chánh viết từ Nha 
Trang, trong trí tôi bỗng hiện 
lên rõ ràng ngôi chùa Hải Đức 
trên núi cao, cây cối xanh um, 
đẹp đẽ… Và bỗng thấy một nỗi 
niềm gì đó rộn rã, bâng 
khuâng, dâng nhè nhẹ trong 
lòng. Tôi tưởng tôi đã như một 
tượng đồng, tượng gỗ, bất 
động trước hoàn cảnh. Nhưng 
không phải vậy. Sau ba ngày 
im lặng chú tâm thiền định và 
trì tụng kinh chú, tôi như một 
kẻ mông muội vừa bước ra 
khỏi cơn mê dài với một tâm 
hồn và một thể xác dường như 
là mới mẻ, tinh anh, vui không 
tả được. Chẳng phải tôi thành 
Phật thành Thánh gì đâu. Chỉ 
đơn giàn là một con người 
mới, với tâm tư sảng khoái, 
nhẹ nhàng và yêu đời hơn. 
Cho nên, đọc bức thư của thầy 
Thông Chánh gợi ý là nên trở 
về Nha Trang, tự dưng tôi thấy 
là tôi muốn trở về thật. Tôi 
vẫn thường thích đi đây đi đó, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      74 

xa cách quê hương chừng nào 
tốt chừng đó. Nhưng đã xa 
Nha Trang một thời gian khá 
lâu rồi, bây giờ tôi nhìn về xứ 
ấy như nhìn về một thế giới 
mới lạ, đầy quyến rũ, mời 
mọc. Một thế giới mới lạ trong 
cái nhìn mới, của một con 
người mới trong tôi. Tôi biết 
tôi không còn thuộc về ngôi 
chùa Long Tuyền này nữa. 

 
*** 

 
Thầy Thông Chánh đến 

chùa Long Tuyền vào buổi 
sáng, khi những người trong 
chùa đều đã ra ruộng. Tôi vẫn 
còn được dưỡng bệnh trong 
chùa với vài công tác nhẹ nên 
đã có nhiều thì giờ để ngồi nói 
chuyện với thầy ấy. Thầy 
Thông Chánh có mang theo 
thư của thầy bổn sư gởi tôi, 
trong đó kèm một ít tiền xe. 
Mẹ tôi cũng gởi một lá thư 
ngắn, hẹn tôi về sẽ nói chuyện 
nhiều hơn. Cả thầy bổn sư lẫn 
phía bên gia đình tôi, đều 
mong tôi. Thầy Thông Chánh 
cũng khuyên tôi nên về lại Nha 
Trang. Dĩ nhiên là tôi không từ 
chối. 

Tôi bỏ lại tất cả sách vở, đồ 
đạc của mình, biếu chú Tửu. 
Hành lý mang theo của tôi chỉ 
là tấm y và bộ đồ vạt hò để 
thay đổi. Vỏn vẹn chỉ có vậy. 
Có cái gì thật vui thú, sảng 
khoái trong hành động xách 
hành lý ra đi, và nhất là hành 
động bỏ lại tất cả “tài sản” của 
mình. Có lẽ đây là lần thứ hai 
trong đời, tôi nhìn rõ được nỗi 
vui của sự ra đi và buông bỏ. 
Lần thứ nhất, cách đây cũng 
chỉ gần sáu năm, lúc tôi trốn 
nhà đi tu với hai bàn tay 
không, vứt sách vở vào thùng 
rác của bến xe đò. 

Tuy nhiên, lần này, 
trong những kinh sách tôi để 
lại, có bộ kinh Pháp Hoa bằng 
chữ Hán tôi chép tay đã hơn 
hai phần ba, còn dang dở. Chú 
Tửu nói để chú chép tiếp cho 
trọn và sẽ mang bản kinh gốc 
trả lại cho chùa Phước Lâm. 
Đó là công việc nửa chừng duy 
nhất mà tôi đành phải gác 
qua, bỏ lại, tại ngôi chùa Long 
Tuyền này. Điều đó làm cho 
nỗi vui ra đi của tôi bị giảm 

khá nhiều. Và không hiểu 
sao, trong nhiều năm, tôi vẫn 
không quên được rằng có một 
bộ kinh Pháp Hoa bằng chữ 
Hán do tôi chép tay chưa 
trọn, đã để lại nơi ngôi chùa 
ấy. Có lẽ trên thực tế cuộc đời 
cũng vậy, hễ có một nguyện 
ước không thành thì con 
người sẽ ngậm ngùi ôm mãi 
nỗi bất an, buồn lắng, không 
nói được với ai, không giũ bỏ 
được, đành chôn sâu ở đáy 
lòng bằng sự chồng chất của 
thời gian. Một nguyện ước 
nhỏ, hay một lời hứa nhỏ mà 
không giữ được, có thể sẽ 
khiến tâm chí mình buông lơi, 
dễ dãi, để rồi không giữ được 
nguyện ước và lời hứa lớn. 

Buổi chiều cùng ngày, 
tôi theo thầy Thông Chánh ra 
bến xe Hội An, đi Non Nước. 
Thầy Thông Chánh vẫn còn 
chút việc phải làm ở đó trước 
khi đưa tôi về lại Nha Trang. 
Nghe nói đi Ngũ Hành Sơn 
Non Nước, tôi càng thích thú. 
Sau một thời gian làm nông, 
bây giờ mới có dịp thưởng 
ngoạn phong cảnh đẹp nhất 
của xứ Quảng. 

 
Chúng tôi đến Non 

Nước vào lúc chập choạng tối. 
Leo tam cấp đến chùa Linh 
Ứng thì màn đêm cũng vừa 
buông. Muôn sao rực rỡ giữa 
tấm màn nhung đen huyền ảo 
ấy. Lên đến sân chùa rồi, tôi 
vẫn còn nghe được tiếng sóng 

biển vỗ lên bờ cát dưới chân 
núi. Âm thanh có khi như 
những tiếng gầm thịnh nộ của 
một hung thần, nhưng cũng 
thực hùng tráng, ngạo nghễ, 
và cao thượng đến nỗi tôi có 
thể cảm được trong đó vẻ 
diễm lệ, huy hoàng của bộ 
mặt, của dáng dấp thiên 
nhiên, hay của một khúc anh 
hùng ca bất tận mà chỉ thiên 
nhiên mới là chàng nhạc sĩ duy 
nhất có thể tấu lên nổi. 

Trên chùa đang có ba 
vị thầy khác từ Sài Gòn ra, 
cùng ở lại với chúng tôi. Họ 
đều là đệ tử của Hòa thượng 
Trí Hữu, tức là huynh đệ đồng 
môn của thầy Thông Chánh. 
Quý thầy họp mặt, trò chuyện 
vui vẻ, luôn tiện bàn việc xây 
tháp thờ cố Hòa thượng bên 
hông chùa. 

Chùa không đủ chỗ ngủ 
cho nhiều khách, chúng tôi 
phải nằm chung trên một bộ 
ván rộng bằng gỗ lim. Gió từ 
biển thổi vào cửa sổ khiến cho 
cái mùng cứ bị thụng vào phía 
trong, có khi chân mùng hổng 
lên khỏi chiếu. Chúng tôi phải 
lấy sách chằn lại. Dù sao, gió 
mát cũng dễ chịu. Trước khi 
ngủ, tôi vẫn còn nghe được 
tiếng sóng biển đập mạnh lên 
bờ. Hùng tráng, kiêu sa, bất 
tận. Chưa có đêm không ngủ 
nào lại thú vị đối với tôi như 
đêm nay.  

 
(còn tiếp) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      75 CHÁNH PHÁP SỐ 74, THÁNG 01.2018      75 

LỜI CUỐI NĂM 
 
Giờ mỏi bước phong trần neo bến đỗ 
Đấng quân vương ngự trị đáy lòng em 
Vẫn thổn thức bởi chữ tình rối rắm 
Vẫn bàng hoàng trước thực mộng đan xen 
Giữa thời nay người xênh xang xúng xính 
Trong tinh tươm bóng bẩy lắm mưu cầu 
Lòng vẫn khoác bộ vía ngàn năm cũ 
Như cổ thành nơi thủ phủ Luy Lâu 
Tự đày thôi trong trận đồ cơm áo  
Trong miên miên khổ hạnh giũa thân tâm 
Cõng thiếu đủ đời con như cõng đạo 
Giũ chiếu chăn như thể giũ mê lầm 
Mười năm rã trở về thăm đất mẹ 
Ấn Trà xưa! Đâu non nước mỹ miều 
Phường phố rộng thênh thang người tất bật 
Sông núi trầm u quạnh quẽ hoang liêu 
Ghì lưng mẹ lệ ròng câu hiếu hạnh 
Thỏng vai hùm cho nước mắt chảy xuôi 
Lòng chán ngấy no những lời thiện thánh 
Phía trăm năm bóng nguyệt luống ngậm ngùi 
Tuốt kiếm báu chém nhừ ba tấc lưỡi 
Lột xiêm y cho lõa thể cuộc đời 
Thấy trần trụi một biển người lầm lỗi 
Thấy người về trong manh giáp tả tơi 
Bởi quá muốn lòng vui như mở hội 
Nên quá buồn như một cỗ xe tang 
Thấy ai đó ngang qua miền đất trích 
Chiều cuối năm người cũng chẳng vội vàng. 

NĂM MỚI CHƯA VỀ 
 
Em tôi là nông dân 
Neo đời nơi bàu bãi 
Đoạn Trà Giang phân vân 
Đẻ nhánh sầu ngoảnh lại 
Tuổi thơ em đi mãi 
Cho khô vàng đôi tay 
Nhúng đói nghèo vạn đại 
Biết làm gì đổi thay 
Nay thiên tai bão lũ 
Mai mẹ ốm cha đau 
Quen mất mùa đói kém 
Từ khi cha bạc đầu 
Đà những ngày giáp tết 
Sao lòng đầy tịch dương 
Sao mắt đầy bão lũ 
Sao nhà đầy tai ương 
Nuôi gà thì gà dịch 
Nuôi thân thì thân tàn 
Nuôi mẹ cha sớm tối 
Chẳng một lời than van 
 
Tôi về Đông đã hết 
Tết rộn ràng sơn khê 
Nhìn em tôi chợt hiểu 
Ồ! Năm mới chưa về. 
 
 

DUY TOÀN 


