


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 4 

 Ý NGHĨA ĐỀ KINH DIỆU PHÁP LIÊN 
HOA (HT. Thích Thắng Hoan), trang 9 

 VIỆT KIỀU NỖI KHỔ HAI MANG (thơ ĐNT 
Tín Nghĩa), trang 11 

 VÀI NÉT BIỂU TRƯNG CỦA NGƯỜI CƯ 
SĨ PHẬT TỬ NƠI HẢI NGOẠI (Thích 
Nguyên Siêu), trang 12 

 XẢ TÓC, LẠY (thơ Thục Độ), trang 15 

 TÂM THƯ VẬN ĐỘNG MUA CƠ SỞ MỚI 
LÀM CHÙA BÁT NHÃ (HT. Thích 
Nguyên Trí) 17 

 PHÁP MÔN NIỆM PHẬT TRONG KINH A 
DI ĐÀ (Thích Giác Như), trang 18 

 THÔNG TƯ V/V CỨU TRỢ NẠN NHÂN 
BÃO DAMREY (HT. Thích Thông Hải), 
trang 23 

 NĂNG LỰC CỦA TÂM (Thích Viên 
Thành), trang 24 

 NHỚ THẦY (thơ Trí Bảo), trang 26 

 CHRISTMAS HUMPHREYS  (HT. Thích 
Trí Chơn), trang 27 

 TIẾU NGẠO GIANG HỒ (Toại Khanh), 
trang 30 

 VỀ QUÊ, TRỞ VỀ (thơ Lưu Lãng Khách), 
trang 31 

 ĐỊNH HƯỚNG CUỘC ĐỜI – Câu chuyện 
dưới cờ (Thị Nguyên Nguyễn Đình Khôi), 
trang 32 

 ĐẠO PHẬT LÀ TRIẾT HỌC HAY LÀ MỘT 
TÔN GIÁO – Phật Pháp Thứ Năm 
(Nhóm Áo Lam), trang 33 

 RỪNG TRĂNG SƯƠNG KHÓI (thơ Bùi 
Ngọc Tuấn), trang 34 

 SỰ PHỤC HƯNG MÔN PHÁI TRÚC LÂM, 
t.t. (Nguyễn Lang), trang 35 

 ĐIỀU ĐÁNG LO NHẤT (thơ TM Ngô Tằng 
Giao), trang 38 

 KẺ ĂN XIN TRONG SẠCH (Quảng Tánh), 
trang 39 

 NGÀY Ý THỨC VỀ CĂNG THẲNG 
(Nguyên Giác), trang 40 

 KHI LUYỆN VÀNG, KHÔNG ĐƯỢC NGHĨ 
TỚI CON KHỈ (Lâm Thanh Huyền), tr. 42 

 THÔNG BẠCH SỐ 1 – KHÓA TU HỌC 
PHẬT PHÁP BẮC MỸ LẦN 8 (HT. Thích 
Thông Hải), trang 43 

 ĐƯỜNG MÂY XANH CUỘC LỮ, SAO 
BẰNG (thơ Mặc Phương Tử), trang 47 

 CHỈ LÀ MỘT NẮM TRO (Ns. Thích Nữ 
Hạnh Chiếu), trang 48 

 THƠ, HOA, AN NHIÊN, MƯA… (thơ 
Phan Văn Quân), trang 51 

 CÁC LOẠI ĐẬU (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 52 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM LINH TÁM 
CHỮ (Steven N.), trang 55 

 CHIẾC LU VÔ TẬN (Ns. Thích Nữ Như 
Thủy), trang 56 

 NẤU CHAY: BÍ ĐỎ DẦM NHUYỄN (Gia 
Phượng), trang 57 

 TU LÀ ĐỂ BIẾT CHÍNH MÌNH… (Bạch 
Xuân Phẻ), trang 58 

 THIỀN THI RÓT TỪ TÂM (thơ Kiều 
Mộng Hà), trang 60 

 STORY OF SUBHADDA (Daw Mya 
Tin), trang 61 

 CŨNG LÀ LẼ CÔNG BẰNG (Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 62 

 KHÔNG NHẮC VỀ CHUYỆN HÔM 
QUA NỮA (thơ Phạm Quyên Chi), 
trang 63 

 GIỚI THIỆU TÁC PHẨM “THIỀN 
TÔNG QUA BỜ KIA” (Huỳnh Kim 
Quang), trang 64 

 HOA BAY KHẮP TRỜI (thơ Phan Tấn 
Hải, nhạc Trần Chí Phúc), trang 68 

 TRANG NGHIÊM CÕI PHẬT, TRANG 
NGHIÊM TÂM MÌNH (Huệ Trân), tr. 69 

 MÁU SINH LINH KHÔNG RỬA SẠCH 
TỘI LỖI CỦA NGƯỜI (Huyền Thanh), 
trang 72 

 NƠI TRÚ ẨN TRÁNH BÃO (Mãn 
Đường Hồng), trang 74 

 TRỞ THÀNH TRANG THƠ (thơ Du 
Tâm Lãng Tử), trang 75 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 3, t.t. (Vĩnh 
Hảo), trang 76 

Báo Chánh Pháp số 73 (tháng 12.2017) do Phật Học Viện Quốc Tế 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro 
(California) ấn tặng. Kính nguyện quí tự và chư phật-tử được hưng long, an 
lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Matthias Scholz 

    (iso.500x.com)  
 
 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

  
 

www.chanhphap.net 
www.chanhphap.org 
www.chanhphap.us 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

SỐ  73 

THÁNG 12.2017 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁPCHÁNH  PHÁP  
Nguyệt san 

http://www.chanhphap.us/CP%20published%20issues/2012/ChanhPhap%205%20(4.12).pdf


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      2 CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Mưa nhẹ trong đêm. Lắng tai thật kỹ 
mới nghe được tiếng rơi tí tách bên ngoài 
qua khung cửa kiếng đóng kín. Hàng cây 
cao rũ lá ướt trên các nhánh khô gầy đầu 
thu. Đèn đường lặng soi trên những vũng 
đọng. Côn trùng im tiếng. Không có tiếng 
đập cánh của chim đêm. Không có tiếng 
chân người dẫm xào xạc trên lá. Cũng 
không có tiếng động cơ nào của xe cộ trên 
đường. Hơi thở nhẹ như tơ trời. Nhẹ như hư 
không. 

 
Không bữa tiệc hay buổi họp mặt nào 

có thể đem đến niềm vui lâu dài. Mọi người 
sẽ đến, và mọi người sẽ đi. Nếu vui được 
gặp thì sẽ buồn vì chia xa.  

Mỗi người hí hửng đi vào bữa tiệc đời 
với những trang bị tự thân; chỉ mong kéo 
dài niềm vui cho mình, cho người. Nhưng 
không lâu sau đó, tiệc tan—hợp nào lại 
chẳng tan! Có khi tiệc chưa tàn mà người 
đã bỏ cuộc chơi. 

Tiệc đời và hội chợ có nhiều hấp lực, 
lôi cuốn người ta tìm đến. Những trò vui 
của đám đông luôn sôi động, nhộn nhịp, có 
khi rất bát nháo, ồn ào. Nhưng con người, 
như nhiều loại sinh vật khác, vẫn thường có 
khuynh hướng hăm hở chạy theo tiếng gọi 
của bầy đàn, của số đông. Nơi đó, họ hy 
vọng tìm thấy sự an ổn, và tìm thấy chính 
bản ngã của mình được phản ảnh qua 
gương soi của nhiều bản ngã khác. Thực ra, 
những bản ngã khư khư với những đặc tính 
cố hữu của mình, sẽ không bao giờ soi 
chiếu nhau, mà là những từ trường đối 
nghịch, chỉ tạo xung lực phản ứng nhau, 
đẩy lùi nhau. Càng tiến đến gần, càng xa 
nhau mạnh hơn. 

Bày ra những tiệc vui và hội hè chẳng 
qua cũng chỉ để an ủi, nương tựa, hoặc 
mượn vai nhau mà vươn lên giữa đời 
thường buồn bã, trống vắng. Hả hê với 
những lời chúc tụng của kẻ khác. Hãnh diện 
khi được nêu tên giữa đám đông với những 
tràng pháo tay rôm rả. Hài lòng với lời khen 
áo mão đẹp, xe đắt tiền, điện thoại thông 
minh (hơn cả chủ nhân). Sung sướng được 
khen giọng ca hay, điều khiển lễ lạc linh 
động, chọc cho đám đông cười/khóc thật 

tài với những kịch bản soạn sẵn… Đám cưới, 
đám ma, tiệc chay, tiệc mặn, đại hội, hội 
chợ, liên hoan… hầu như cũng chỉ là những 
cơ hội để người ta truy tìm bản ngã của 
mình, cũng chính là truy tìm niềm vui chân 
thực chưa từng được hưởng trong đời sống. 

 
Niềm vui ấy, thực ra, không thể là cái 

có thể truy tìm. Cái tìm được thì không phải 
là cái của mình, mà là cái gì ở bên ngoài; 
cũng không phải là cái mà một ai ban cho, vì 
của ai ban cho thì vẫn là cái gì bên ngoài, có 
thể có được thì có thể mất được.  

Niềm vui ấy không thể được tìm thấy 
từ tiếng nói và nụ cười râm rang rổn rảng 
của đám đông, từ lễ hội với âm thanh náo 
nhiệt ồn ào phát ra từ những cái loa thật to 
vây quanh người tham dự.  

Cho đến những câu nói và nụ cười nhẹ 
nhàng trao nhau trong nghi thức trịnh trọng, 
lề mề… cũng không thể mang lại niềm vui 
ấy. Không từ đâu, cũng không từ ai mà có 
được. 

 
Niềm vui ấy sâu lắng tự bên trong. 

Hương vị của nó là thứ hương vị không có 
tên gọi hay ngôn ngữ nào của trần gian có 
thể diễn đạt. Tịch mịch. Cô liêu. Không thể 
cùng ai chia sẻ. 

Chỉ có thể lẳng lặng cảm nhận, bằng sự 
trở về của những bước chân cẩn trọng, nhẹ 
nhàng trên phiến băng tâm, không lưu vết 
tích; bằng đường bay cô tịch của cánh chim 
qua chân trời hoàng hôn bảng lảng ráng 
hồng. Chính ở nơi cùng tuyệt hiu hắt, không 
một bóng người, không một âm thanh, 
không một ý niệm, không một cảm giác hay 
ý chí truy cầu khởi lên, niềm vui ấy mới 
ngập tràn, mênh mông, trùm khắp. 

 
Trời phương đông lấp lánh ánh ban 

mai. Sương sớm, hay những giọt mưa đêm 
qua, còn long lanh trên lá cỏ. Buổi sáng yên 
bình trong khu xóm nhỏ. Nắng xiên qua 
những hàng cây, lọt vào khung kiếng cửa sổ. 
Thủng thỉnh pha một tách cà-phê nóng. Nơi 
bàn viết có màn ảnh mở ra thế giới vô tận, 
hân hoan chào đón nhân gian đầu ngày. 

 NIỀM VUI TỊCH LẶNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

HÀN QUỐC: Thượng tọa 
Seoljeong được bầu làm 

trưởng Tông phái Tào Khê  
Seoul, Hàn Quốc – Ngày 12

-10-2017, Thượng tọa 
Seoljeong đã được bầu làm vị 
lãnh đạo mới của Tông phái 
Tào Khê, Phật phái lớn nhất 
của Hàn Quốc. 

Tông phái Tào Khê công bố 
rằng Thượng tọa Seoljeong, 75 
tuổi, đã đạt được 234 phiếu 
bầu từ 319 thành viên đại cử 
tri đại diện cho hơn 14,000 
nhà sư Phật giáo, áp đảo đối 
thủ duy nhất của ông là 
thượng tọa Subul, người đã 
nhận được 82 phiếu. 

Thượng tọa Seoljeong sẽ 
bắt đầu nhiệm kỳ 4 năm của 
mình với vai trò trưởng tông 
phái thứ 35 vào ngày 31 tháng 
10, sau khi nhận được sự phê 
chuẩn từ ủy ban các trưởng 
lão của tông phái này. 

(Yonhap – October 12, 
2017) 

 Thượng tọa Seoljeong, tân 
chưởng môn của Tông phái 
Tào Khê (Hàn Quốc) 

Photo: Yonhap 
  

 BHUTAN: Lễ cầu nguyện 
Phật giáo để tôn vinh cố 

quốc vương Thái Lan  
Vua Jigme Khesar 

Namgyel Wangchuck của 
Bhutan đã ban lệnh tổ chức 
một lễ cầu nguyện cho cố 
vương Thái Lan Bhumibol 
Adulyaej tại thủ đô Thimpu 
vào ngày 26-10-2017, là 
ngày của lễ Hỏa táng Hoàng 
gia chính thức của cố vương 
tại Bangkok. 

Trưởng giáo hội Phật giáo 
của Bhutan sẽ chủ trì buổi lễ 
cầu nguyện, và người Thái 
sống và làm việc tại Bhutan 
cũng như du khách Thái đang 
ở thủ đô Thimpu vào ngày 
hôm đó đều được mời tham 
dự lễ. 

Ngày 26-10-2017, là ngày 
của lễ Hỏa táng Hoàng gia 
chính thức của cố vương Thái 
Lan Bhumibol tại Bangkok, và 
Vua Bhutan Jigme cùng 
Hoàng hậu Jetsun Pema sẽ 
tham dự lễ này. 

(The Nation – October 13, 
2017) 

 2016: Vua Bhutan chủ trì 
một lễ nến tưởng niệm cố 
vương Thái Lan tại thủ đô 
Thimpu—Photo: The Nation 

 
TÍCH LAN: Tổng thống 

Sirisena chỉ đạo bảo tồn 

các Tịnh xá Tampita  
Ngày 13-10-2017, tại một 

cuộc họp ở Phòng Thư ký của 
Tổng thống ở Colombo, Tổng 
thống Maithripala Sirisena đã 
chỉ đạo các ban ngành liên 
quan thực hiện một chương 

trình đặc biệt để bảo tồn các 
Tịnh xá Tampita (Chùa trên 
các Cột trụ), một loại chùa 
đặc biệt của Phật giáo. 

Tịnh xá Tampita từng phổ 
biến tại Tích Lan vào thời Kan-
dy và Gampola. Đến nay đã có 
204 Tịnh xá loại này được 
công nhận, và 6 trong số này 
đã được bảo tồn.Công việc 
bảo tồn đang được thực hiện 
tại 85 Tịnh xá Tampita khác. 

Tổng thống đã chỉ đạo các 
ban ngành liên quan cung cấp 
nguồn nhân lực phù hợp cho 
nhiệm vụ nói trên. Một chương 
trình an ninh đặc biệt sẽ được 
thực hiện để bảo vệ những nơi 
có giá trị khảo cổ học này tại 
vùng sâu vùng xa, với sự giúp 
đỡ của Cảnh sát, Lực lượng An 
ninh Dân sự và Cục Khảo cổ 
học. 

(news.lk – October 14, 
2017) 

 Cuộc họp về bảo tồn Tịnh xá 
Tampita tại Phòng Thư ký 

Tổng thống (Tích Lan) 
Photo: news.lk  

  
HÀN QUỐC: 29 kinh điển 

Phật giáo cổ bên trong pho 

tượng Phật thế kỷ 15  
Ngày 16-10-2017, Tông 

phái Tào Khê cho biết tổng 
cộng 29 kinh điển Phật giáo 
đã được tìm thấy bên trong 
một pho tượng Phật ngồi bằng 
gỗ từ thế kỷ 15 tại chùa Haein 
ở tỉnh Nam Gyeongsang. 

Số kinh điển này gồm một 
cuốn cỡ sách bỏ túi, và một bộ 
28 cuốn khác – đều có niên 
đại vào thời Goryeo (918-
1392). 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      4 

Tông phái Tào Khê nói 
rằng một cuốn kinh có kích 
thước nhỏ như vậy chưa từng 
được phát hiện trước đây, và 
cuốn kinh này có ghi lịch sử 
chi tiết về việc xuất bản cũng 
như có các bức tranh Phật 
giáo độc đáo. 

Pho tượng nói trên từng 
được mở ra một phần vào năm 
1983 trong quá trình sơn lại, 
nhưng đây là lần đầu tiên 
người ta xác nhận cụ thể số 
kinh điển được cất giữ bên 
trong tượng. 

(Yonhap – October 16, 
2017)  

 Cuốn kinh nhỏ (ảnh trên) và 
bộ kinh 28 cuốn (ảnh dưới) 
được tìm thấy bên trong một 
tượng Phật ở chùa Haein (Hàn 
Quốc) 

Photos: Yonhap  
  
NHẬT BẢN: Tranh vẽ Bồ Đề 
Đạt Ma trên tấm vải 120 m 

vuông  
Tokyo, Nhật Bản - Ngày 14

-10-2017, Arika Yamaguchi, 
họa sĩ  nổi tiếng theo phong 
cách cổ điển Nhật Bản đã vẽ 
chân dung nhà sư Phật giáo 
Daruma (Bồ Đề Đạt Ma) bằng 
mực “sumi” đen trên một tấm 
vải cotton rộng 120 m vuông. 

Họa sĩ này đã di chuyển 
quanh tấm vải để vẽ, và hoàn 
thành bức tranh trong khoảng 
2 tiếng rưỡi. 

Yamaguchi, 48 tuổi, vẽ tác 
phẩm này dựa trên tác phẩm 

ngàn ngôi nhà bị hủy hoại. 
Vào sáng sớm ngày 9-10-

2017, 14 nhà sư và một chục 
vị khách đã bị buộc phải rời Tu 
viện Abhayagiri. Trên đường di 
tản, chư tăng và khách cùng 
cư dân trong khu vực đã giúp 
đỡ nhau, bấm còi xe của họ để 
cảnh báo với nhau về hiểm 
họa, và nhiều người dừng lại 
để giúp đỡ người khác trong 
hành trình xuống con đường 
chật hẹp.  

(Buddhistdoor Global – Oc-
tober 16, 2017) 

 Cháy rừng tại Bắc California 
(ảnh chụp vào ngày 10-10-
2017) Photo: usatoday.com 
Chư tăng từ Tu viện Abhayagiri 

được đón tiếp tại Chùa Vạn 
Phật Thánh Thành ở Ukiah, 

California 
Photo: abhayagiri.org  

  
NGA: Đức Tulku Rinpoche 

hoằng pháp tại Moscow  
Đức Gangteng Tulku 

Rinpoche, một trong 3 vị lãnh 
đạo dòng truyền thừa của 
truyền thống Pema Lingpa, 
đến viếng Moscow từ ngày 13 
đến 27-10 -2017 để giảng 
pháp cho cộng đồng Phật tử 
địa phương. 

Sinh tại Bhutan vào năm 
1955, Gangteng Tulku 
Rinpoche được công nhận là 
hóa thân thứ 9 của Gyalse 
Pema Thinley. Năm 16 tuổi, 

Bồ Đề Đạt Ma mà họa sĩ mộc 
bản Katsushika Hokusai 
(1760-1849) đã vẽ trên giấy 
có kích thước 194 m vuông. 

Khi vẽ xong, Yamaguchi 
nói rằng Hokusai thật tuyệt 
vời vì đã vẽ một bức tranh lớn 
hơn bức tranh này. 

Tranh của Yamaguchi sẽ 
được trưng bày tại tòa nhà 
YKK60 ở khu Kamezawa 
thuộc phường Sumida, Tokyo, 
từ ngày 16 đến 22-10-2017. 

(asahi.com – October 15, 
2017) 

Họa sĩ Arika Yamaguchi, họa 
sĩ  vẽ chân dung Daruma (Bồ 
Đề Đạt Ma) trên tấm vải 120 

m2 bằng mực “sumi” đen 
Photo: Shigetaka Kodama  

  
HOA KỲ: Cháy rừng ở Cali-
fornia khiến Phật tử phải 

rời tu viện  
Hai tu viện Phật giáo nổi 

tiếng ở Bắc California đã bị 
buộc phải di tản vì sự lan 
rộng của các vụ cháy rừng 
chết người gần đây, do gió 
mạnh và tình trạng khô hanh. 
Tuần trước, cả hai Trung tâm 
Sơn Thiền Sonoma (một 
trung tâm thiền Soto ở quận 
Sonoma) và Abhayagiri (một 
tu viện Phật giáo Nguyên 
thủy ở Redwood Valley) đều 
được di tản. 

Những trận cháy rừng 
năm nay ở miền Bắc Califor-
nia đã trở nên trầm trọng hơn 
thường lệ, khiến ít nhất 40 
người thiệt mạng và hàng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      5 

Gangwong). 
Tượng có chiều cao 

khoảng 3.5 inch, mô tả bộ 
tam Phật, gồm 2 vị Bồ tát 
Hyupsi ở hai bên của Bồ tát 
Quán Thế Âm, tượng trưng 
cho lòng từ bi của chư Phật. 
Nét mặt và các họa tiết trên 
trang phục của 3 tượng này 
được bảo tồn tốt. Tác phẩm 
chạm khắc nói trên cũng mô 
tả hào quang tỏa ra từ đầu và 
thân của Đức Quán Thế Âm.  

(tipitaka.net – October 20, 
2017) 

 Tượng Phật thế kỷ thứ 6 được 
tìm thấy tại chùa Jinjjeon 

(Hàn Quốc) 
Photo: archaeology.org  

  
TÍCH LAN: Tài trợ cho Quỹ 

Phục hưng Phật giáo  
Ngày 23-10-2017, các 

khoản tài trợ đã được đóng 
góp cho Quỹ Phục hưng Phật 
giáo do Ban Thư ký của Tổng 
thống thành lập dưới sự điều 
hành của Tổng thống Maithri-
pala Sirisena. Quỹ dành cho 
sự phát triển của các chùa 
nghèo vùng nông thôn đang 
cần sự tài trợ. 

Trong sự kiện diễn ra tại 
văn phòng Ban Thư ký của 
Tổng thống nói trên, những 
khoản đóng góp tài chính từ 
các tổ chức - bao gồm các vị 
cao tăng, các tổ chức Nhà 
nước và phi chính phủ - đã 
được chính thức bàn giao cho 
Tổng thống. 

Tổng thống phát biểu rằng 
các quỹ này sẽ được quản lý 
đúng đắn vì sự phát triển của 
những chùa chiền bị thiệt thòi 
ở các vùng nông thôn, bao 
gồm cả miền Bắc và miền 
Đông. 

Ý nghĩa của Quỹ Phục 
hưng Phật giáo là ở điểm nó 

hoạt động với sự trợ giúp của 
các nhà hảo tâm, chứ không 
phụ thuộc vào Ngân quỹ Nhà 
nước. 

(NEW.LK – October 24, 
2017) 

Tổng thống Tích Lan nhận 
ngân khoản đóng góp cho Quỹ 
Phục hung Phật giáo từ một vị 
cao tăng—Photo: News Lanka 
  
TRUNG QUỐC: Đánh giá hư 
hại tại khu Hang động Phật 
giáo Mạch Tích Sơn (Cam 

Túc) 
Tại hang động Mạch Tích 

Sơn ở tỉnh Cam Túc - một 
trong 4 khu hang động Phật 
giáo lớn nhất của Trung Quốc - 
các vết nứt đã xuất hiện trên 
một số hang, và một số tác 
phẩm điêu khắc và bích họa 
đang trong tình trạng phân rã 
do độ ẩm và sự xói mòn tự 
nhiên. 

Một đánh giá có hệ thống 
đối với sự hư hại của các hang 
động Mạch Tích Sơn đã được 
tiến hành cho công việc phục 
chế. 

Hang động Mạch Tích Sơn 
1,600 năm tuổi là một Di sản 
Thế giới UNESCO, gồm khoảng 
200 hang và hơn 10,000 tác 
phẩm điêu khắc Phật giáo. 

Việc đánh giá đã phân loại 
221 hang của Mạch Tích Sơn 
thành 3 mức độ nguy hiểm, 
với khoảng 32 hang trong số 
đó có mức rủi ro nghiêm trọng 
nhất như sụp đổ và các bích 
họa bị rơi.  

(NewsNow – October 23, 
2017) 

 Hang động Phật giáo Mạch 
Tích Sơn (Cam Túc) 

Photo: unsualtraveler.com 

ngài đăng quang làm Gang-
teng Tulku thứ 9 tại Tu viện 
Gangteng ở miền trung Bhutan 
– trụ sở chính của truyền 
thống Pema Lingpa và là tu 
viện Nyimgma lớn nhất trong 
vương quốc. 

Ngoài tu viện Gangteng, 
Tulku Rinpoche còn phụ trách 
35 tu viện, đền thờ, thiền viện, 
trung tâm thiền định cho phụ 
nữ, và các trường đại học tại 
Bhutan. Ngài có đệ tử khắp 
vùng Hi Mã Lạp Sơn, cũng như 
tại châu Phi, châu Á, châu Âu 
và Bắc Mỹ. 

(Buddhistdoor Global – Oc-
tober 19, 2017) 

 Đức Gangteng Tulku Rinpoche 
(ảnh trên) và khán thính giả 
(ảnh dưới) tham dự những bài 
thuyết pháp của ngài tại Mos-
cow, Nga. 

Photos: Yeshe Khorlo Russia 

Facebook  
  
  

HÀN QUỐC: Phát hiện 
tượng Phật thế kỷ thứ 6 tại 

chùa Jinjjeon  
Gangwong, Hàn Quốc – 

Nhật báo Hàn Quốc Joongang 
tường thuật rằng một tượng 
mạ đồng được cho là có niên 
đại từ thế kỷ thứ 6 sau Công 
nguyên, vào thời Tam Quốc 
Cao Ly, đã được tìm thấy tại 
góc phía bắc của ngôi Chùa Đá 
3 tầng ở chùa Jinjeon (tỉnh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      6 

  ẤN ĐỘ: Thư viện Tác phẩm 
và Lưu trữ Tây Tạng (LTWA) 
sẽ chuyển hàng nghìn bản 

thảo Phật giáo cổ đến trung 

tâm bảo tồn mới  
Để bảo đảm việc bảo quản tốt 

hơn cho các thế hệ tương lai, Thư 
viện Tác phẩm và Lưu trữ Tây 
Tạng (LTWA) tại Dharamsala dự 
định di chuyển khoảng 80,000 
bản thảo cổ và các tài liệu hiếm 
có khác đến một trung tâm bảo 
tồn mới tại thành phố Bengaluru, 
bang Karnataka ở nam Ấn Độ. 

Trung tâm bảo tồn mới có tên 
là Trung tâm Nghiên cứu Tây 
Tạng, sẽ tọa lạc tại khu vực 1.5 
hecta của Viện Đại học Đạt lai 
Lạt ma ở nam Ấn Độ, nơi đã được 
Đức Đạt lai Lạt ma chính thức 
khánh thành vào tháng 12-2016. 

Nằm tại bang Himachal Pra-
desh ở bắc Ấn Độ, LTWA hiện 
đang là một viện nghiên cứu 
hàng đầu về Phật giáo và Tây 
Tạng học, thu hút các học giả, 
các nhà nghiên cứu và sinh viên 
đến từ khắp thế giới. 

(Buddhistdoor Global – Octo-
ber 23, 2017) 

 Trụ sở của LTWA tại Dharamsala 

Bộ sưu tập của LTWA 
Triển lãm tranh thangka tại LTWA 

(Dharamsala, Ấn Độ) 

—-> 
Photos: buddhistdoor.com 

  HÀN QUỐC: Lễ hội Tam 
Tạng Kinh điển Cao Ly  lần 

thứ 3 (2017)  
Có niên đại từ thế kỷ 13, 

Tam Tạng Kinh Cao Ly là bộ 
giáo lý và giáo luật Phật giáo 
khắc trên hơn 80,000 mộc 
bản, được tạo ra trong một 
nỗ lực bảo vệ đất nước chống 
lại sự xâm lăng của Mông Cổ. 

Bộ mộc bản Tam Tạng 
Kinh hiện đang được lưu giữ 
tại chùa Haein ở tỉnh Gyeong-
sangnam-do và sẽ được trưng 
bày trong lễ hội Tam Tạng 
Kinh toàn cầu năm nay. 

Lễ hội cũng trình bày cách 
cấu tạo của các mộc bản, và 
khán giả có thể dễ dàng tiếp 
cận với bộ sưu tập lịch sử 
này. 

Lễ hội Tam Tạng Kinh Cao 
Ly lần đầu tiên diễn ra vào 
năm 2011 để chào mừng kỷ 
niệm 1,000 năm của bản 
khắc đầu tiên có từ thế kỷ 11. 

Lễ hội năm nay - lần thứ 3 
- sẽ được tổ chức cho đến 
ngày 5-11 tại công viên Chủ 
đề Văn hóa Nguyên bản ở 
quận Hapcheon, tỉnh Gyeong-
sangnam-do. 

(Arirang News – October 
24, 2017) 

 Mộc bản và ấn bản Tam Tạng 

Kinh của Hàn Quốc 
Photos: wikipedia.org  

  

TÍCH LAN: Hội nghị thượng 
đỉnh Phật giáo Thế giới lần 

thứ 7 tại Colombo  
Hội nghị thượng đỉnh Phật 

giáo Thế giới lần thứ 7 sẽ được 
tổ chức từ ngày 2 đến 7-11-
2017 tại Chùa Cây ở Colombo, 
Tích Lan. 

Hội nghị năm nay có chủ đề 
“Phật giáo vì Hòa bình Thế 
giới”, với sự tham dự của 
khoảng  300 Giáo hội, tăng sĩ, 
cư sĩ từ 49 quốc gia tham dự. 

Lễ Khai mạc của hội nghị 
vào ngày 2-11 sẽ có sự tham 
gia của Tổng thống và Thủ 
tướng Tích Lan, trong khi các 
cuộc họp bàn tròn sẽ diễn ra 
vào ngày 3 và 4-11 theo lịch 
trình. 

Lễ Bế mạc sẽ được tổ chức 
vào ngày 5-11, và ngoài ra còn 
có 2 tour tham quan lần 
lượt  đến Anuradhapura và 
Kandy vào ngày 3 và 4-11-
2017. 

(News Lanka – October 27, 
2017) 

 Biểu trưng của  Hội nghị 
thượng đỉnh Phật giáo Thế giới 

lần thứ 7 
Photo: News Lanka 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      7 

 ẤN ĐỘ: Chư tăng cầu 
nguyện cho hòa bình thế 
giới tại Vườn Lộc Uyển 

(Sarnath) 
Vào ngày 1-11-2017, hoạt 

động 4-ngày của lễ kỷ niệm 
hàng năm lần thứ 86 của Tịnh 
xá Mulagandha và 126 năm 
của Hội Đại Bồ đề Ấn Độ đã 
bắt đầu với một loạt nghi thức 
Phật giáo tại Vườn Lộc Uyển, 
nơi Đức Phật giảng pháp 
những bài giáo lý đầu tiên của 
Ngài. 

Toàn bộ khu vực Lộc Uyển 
được trang trí bằng cờ và hoa. 
Tín đồ và chư tăng đến từ các 
nước Phật giáo khác nhau đã 
đến đây để dự lễ. Lễ hội bắt 
đầu bằng lễ cúng Phật vào 
buổi sáng. 

Chư tăng do sư trưởng của 
Tịnh xá Mulagandha Kutey dẫn 
đầu và thư ký chung của Hội 
Đại Bồ đề Ấn Độ là Thượng tọa 
Bhante K Meghankar đã cầu 
nguyện và thắp đèn cho hòa 
bình thế giới tại Bảo tháp 
Dhammekh. Sau đó, hàng 
trăm nhà sư thắp đèn nến và 
cầu nguyện tại cây bồ đề vào 
buổi tối và tụng kinh Mahap-
aritran vào ban đêm. 

(TNN – November 1, 2017) 

Chư tăng cầu nguyện cho hòa 
bình thế giới tại Vườn Lộc 

Uyển (Sarnath) Photo: Binay 
Singh 

 
CHÂU PHI: Các Trung tâm 

Chăm sóc A Di Đà Phật nuôi 
dạy hàng nghìn trẻ mồ côi 

châu Phi 
Được thành lập bởi Hòa 

thượng Hui Li, một nhà sư đến 
từ Đài Loan, các Trung tâm 
Chăm sóc A Di Đà Phật (ACC) 
đang nuôi dạy hàng nghìn trẻ 
em bất hạnh ở một số nước 
nam Phi. Tại các trung tâm 
này có nhiều em từ làng mạc 

vùng xa bị mồ côi do cha mẹ 
chết vì HIV/Aids. 

ACC đầu tiên, hiện có 500 
trẻ em, thành lập cách đây 
12 năm tại Malawi. Các ACC 
cũng đã được mở tại các nước 
châu Phi khác – bao gồm 
Burkina Faso, Gambia, Leso-
tho, Namibia, Swaziland – và 
dự định mở thêm nhiều hơn 
nữa trong khu vực này. 

Phần lớn ngân sách cho 
các ACC (70%) đến từ các 
nhà tài trợ ở Hồng  Kông, Mã 
Lai, Tân Gia Ba và Đài Loan. 

Các ACC dạy về văn hóa 
châu Phi địa phương, văn hóa 
Trung Hoa và triết lý nhà 
Phật. 

Đến nay, các ACC đã nhận 
nuôi dạy khoảng 8.000 trẻ 
cho đến khi các em được 18 
tuổi - khi các em đi học đại 
học hoặc tiếp tục học nghề 
khác. 

(Buddhistdoor Global – 
November 1, 2017)    

Trẻ em châu Phi được nuôi 
dạy tại các Trung tâm Chăm 

sóc A Di Đà Phật (ACC) 
Photos: Aljazeera.com 

TRUNG QUỐC: Khai quật các 
hiện vật Phật giáo từ con tàu 

bị đắm cách đây 700 năm 
Sau hơn 700 năm, một con 

tàu bị đắm vào thời nhà Nguyên 
(1271-1368) đã được phát hiện 
trong lớp bùn lầy của một lòng 
sông khô cạn ở tỉnh Sơn Đông, 
cho thấy một kho báu cổ vật 
bao gồm một Phật điện và các 
hiện vật Phật giáo khác.  

Các nhà khảo cổ học từ Học 
viện Văn hóa và Khảo cổ Sơn 
Đông tin rằng con tàu gỗ dài 21 
mét này được sử dụng cho các 
chuyến đi dọc theo sông Hoàng 
Hà cho đến khi nó bị đâm phải 
và chìm, trước khi ngập trong 
lớp sình bùn của lòng sông.  

Tổng cộng có hơn 100 cổ vật 
đã được khai quật từ cả bên 
trong con tàu đắm lẫn khu vực 
xung quanh nó, bao gồm đồ tạo 
tác bằng sứ, gốm, sơn mài, 
ngọc bích, đá, sắt, đồng và 
vàng.   

(Buddhistdoor – November 2, 
2017)  

Hai tượng La Hán cao 8.5 cm và 
8.2 cm khai quật được từ con 
tàu bị đắm cách đây 700 năm 

tại Sơn Đông, Trung Quốc 
Photos: livescience.com 

 
ÚC ĐẠI LỢI: Chùa Phật 

Quang Sơn ở Maylands tặng 
Phòng Trưng bày Nghệ thuật 
bang Tây Úc cuốn Bách khoa 
Toàn thư về Nghệ thuật Phật 
giáo 

Cuối tháng 10 năm 2017, 
Chùa Phật Quang Sơn Maylands 
đã tặng Phòng Trưng bày Nghệ 
thuật Tây Úc cuốn Bách khoa 
Toàn thư về Nghệ thuật Phật 
giáo của mình sau hơn 10 năm 
sưu tập những tác phẩm xuất 
sắc nhất của nghệ thuật Phật 
giáo.  

Bách khoa Toàn thư của Chùa 
Phật Quang Sơn bao gồm 20 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      8 

chương về kiến trúc, điêu khắc, 
hang động, điêu khắc trên đá, 
thư pháp và tranh vẽ từ Trung 
Quốc, Ấn Độ, Nhật Bản, Bắc 
Hàn, châu Âu, châu Mỹ và châu 
Úc. Cuốn Bách khoa Toàn thư 
này có những tác phẩm nghệ 
thuật được sưu tập bởi Đại sư 
Hsing Yun của Phật Quang Sơn 
từ những chuyến đi của ông 
vào thập niên 1940. 

Các nhà biên soạn bắt đầu 
phiên bản Hoa ngữ trước tiên 
vào năm 2001, và phải mất 12 
năm để biên dịch tất cả các bức 
ảnh và từ ngữ trước khi 300 
học giả nói tiếng Anh dịch nó. 
Cuốn sách này có hơn 10.000 
bài tuyển chọn, hơn 14.000 
hình ảnh và khoảng 3.5 triệu từ 
ngữ. 

(tipitaka.net – November 3, 
2017)  

Các vị chức sắc tham dự lễ trao 
tặng cuốn Bách khoa toàn thư 
Nghệ thuật Phật giáo tại Phòng 
Trưng bày Nghệ thuật Tây Úc 

Photo: communitynews.com.au 
 

Ấn Độ: Đức Đạt lai Lạt ma 
khánh thành khu trường mới 

của tu viện Namgyal  
Dharamsala, Ấn Độ - Ngày 2-

11-2017, Đức Đạt lai Lạt ma đã 
khánh thành khu trường mới 
thuộc tu viện Namgyal của ngài 
ở McLeod Gani. Ngoài khu nhà 
ở cho nhân viên của tu viện, 
tòa nhà mới cao 6 tầng này có 
các lớp học và ký túc xá dành 
cho chư tăng. Đây là dự án 
hàng chục triệu rupees, được 
xây dựng xong trong năm nay 
thông qua các khoản cúng 
dường của các nhà tài trợ từ Ý, 
Việt Nam, Đài Loan và Quỹ Đạt 
lai Lạt ma. 

Tromtok Khen Rinpoche, sư 
trụ trì của tu viện Namgyal đã 
cám ơn Đức Đạt lai Lạt ma về 
sự hướng dẫn và giúp đỡ của 
ngài trong mọi bước đi của khu 
trường mới này. 

Trong số 123 nhà sư tại tu 
viện Namgyal của Đức Đạt lai 
Lạt ma, chỉ có hơn 1/3 là 
người Tây Tạng. Số còn lại đã 
được ghi danh trong nhiều 
năm bao gồm những người 
đến từ Ấn Độ, Mông Cổ, Bhu-
tan. 

 (Phayul – November 3, 
2017)  

Đức Đạt lai Lạt ma tại lễ 
khánh thành khu trường mới 

của tu viện Namgyal 
Photo: Phayul 

 
ẤN ĐỘ: Hội nghị Quốc tế 
về Phật giáo và Khoa học 

tại New Delhi 
New Delhi, Ấn Độ - Hội 

nghị quốc tế 2-ngày về Thần 
kinh học và Tâm lý học Phật 
giáo đã diễn ra tại Gumohar, 
Trung tâm Môi trường sống 
Ấn Độ ở New Delhi vào ngày 
4 và 5-11-2017. 

Hội nghị có sự tham dự 
của hơn 130 người, bao gồm 
sinh viên từ các khoa và 
trường đại học khác nhau có 
trụ sở tại New Delhi. Trong số 
các diễn giả tại sự kiện đặc 
biệt này có các Tiến sĩ và 
tăng sĩ nổi tiếng. Tất cả diễn 
giả đã trình bày bản chất thú 
vị của các chủ đề tương ứng 
như là tâm lý học Phật giáo, 
Thiền Minh sát tuệ: ảnh 
hưởng đến tâm trí và ý thức 
não, quan điểm Phật giáo về 
chữa trị rối loạn tâm lý, thực 
hành Phật giáo và trị liệu tâm 
lý… 

Hội nghị kết thúc bằng 
phần giới thiệu các bản trình 
bày viết về các chủ đề khác 
nhau của các sinh viên cấp 
Tiến sĩ, Thạc sĩ, Cử nhân kỹ 
thuật từ các trường đại học 
Jawaharlal Nehru, Nalanda, 
Amity và Delhi. 
(tipitaka.net – November  9, 
2017)  

Hội nghị Quốc tế về Phật giáo 
và Khoa học tại New Delhi 

Photo: TPI   
 

HÀN QUỐC: Seoul sẽ tổ 
chức Lễ hội Liên Hoa Đăng 

vào tháng 5 năm 2018  
Lễ hội Liên Hoa Đăng có 

truyền thống lâu đời hơn 1,200 
năm và được chính phủ Hàn 
Quốc chỉ định là Tài sản Văn 
hóa Phi vật thể Quốc gia số 
122. 

Năm 2017, có hơn 
300,000 người Hàn Quốc bản 
xứ và 30,000 du khách ngoại 
quốc dự lễ hội này. Hơn 
50,000 tình nguyện viên đã 
tích cực tham gia làm lồng đèn 
và rước đèn trong Lễ hội Liên 
Hoa Đăng năm nay. Số lượng 
tình nguyện viên cao là một 
trong các yếu tố độc đáo của 
lễ hội. 

Được khai mạc vào suốt 
kỳ cuối tuần ngay trước ngày 
Phật Đản mồng 8 tháng 4 Âm 
lịch, vì vậy ngày lễ hội Liên 
Hoa Đăng thay đổi hàng năm. 
Vào năm 2018, lễ hội sẽ được 
tổ chức vào ngày 11 (thứ Sáu) 
đến 13 (Chủ nhật) tháng 5 
trên đường Jongno của Seoul, 
và lễ Phật Đản sẽ diễn ra vào 
ngày 22 tháng 5. 

(PR Newswire – November 
9, 2017) 

Lễ hội Liên Hoa Đăng tại 
Seoul, Hàn Quốc  

Photo: PR Newswire 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      9 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

A. ĐỀ KINH: 
1.- DIỆU: là mầu nhiệm 

không thể nghĩ bàn (Bất khả 
tư nghì). 

2.- PHÁP: là pháp môn 
để đạt đến sự giác ngộ cuối 
cùng (Ba la mật). 

3.- DIỆU PHÁP: là pháp 
môn mầu nhiệm của Phật tri 
kiến (Phật thấy biết), là Chân 
Tâm mầu nhiệm (Diệu Pháp) 
và cũng là Linh Giác căn bản 
(bản giác). Chân Tâm mầu 
nhiệm này là bản tánh chân 
thường, là bản thể bình đẳng 
của tất cả thánh nhân và 
phàm phu, của tất cả pháp 
giới. Phật và chúng sanh từ 
xưa đến nay đều đồng một 
thể tánh Chân Tâm mầu 
nhiệm này. Phật là người đã ngộ được thể tánh 
Chân Tâm mầu nhiệm và chúng sanh là người 
đã mê lầm thể tánh Chân Tâm mầu nhiệm. 
Chúng sanh ngộ được thể tánh Chân Tâm mầu 
nhiệm này thì thọ dụng được bốn đức Niết Bàn 
(Chân Thường, Chân Lạc, Chân Ngã, Chân 
Tịnh). Chúng sanh nào còn mê lầm thể tánh 
chân tâm mầu nhiệm này thì chạy theo vọng 
cảnh điên đảo nên bị sinh tử luân hồi. 

4.- LIÊN HOA: là thí dụ cho Diệu Pháp 
sanh nơi đất bùn ô uế mà chẳng bị nhiễm 
trước, chẳng hôi tanh mùi bùn. Chúng sanh 
nhờ thí dụ này mà ngộ được Chân Tâm mầu 
nhiệm. Theo Pháp Hoa Huyền Nghĩa, Liên Hoa 
có ba thí dụ: 

a/- Vì có sen nên có hoa, 
b/- Hoa nở thì sen hiện, 
c/- Hoa rụng thì sen thành. 
Liên Hoa sở dĩ có ba thí dụ là vì Diệu Pháp 

khó giải thích, phải mượn thí dụ để cho dễ 
hiểu. Hoa sen là biểu tượng cho Nhân (gương 
sen) và Quả (hoa sen) phát sanh cùng một lúc, 
cũng như Diệu Pháp là thể hiện Huyền (phương 
tiện) và Thật (chân thật) đồng một bản thể. Vì 
thế đức Phật dùng Liên Hoa để thí dụ Huyền và 
Thật của Diệu Pháp. Ba thí dụ của Hoa Sen 
được giải thích như sau: 

a/- VÌ CÓ SEN NÊN CÓ HOA: gồm hai thí 
dụ: 

1) Dụ thứ nhất là vì Thật nói 
Huyền: Thật là pháp chân thật 
tức là Nhất Thừa và Huyền là 
pháp phương tiện tức là ba 
Thừa. Sen ở đây là dụ cho Thật 
và Hoa ở đây là dụ cho Huyền. 
Thí dụ này là biểu tượng đức 
Phật vì pháp chân thật của 
Nhứt Thừa mà thiết lập pháp 
Huyền (phương tiện) của ba 
Thừa. Cho nên Kinh Pháp Hoa 
nói rằng: “Mặc dù chỉ bày 
nhiều thứ đạo, nhưng kỳ thật 
không ngoài Phật Thừa.” (Ba 
Thừa: Thinh Văn Thừa, Duyên 
Giác Thừa, Bồ Tát Thừa). 
2) Dụ thứ hai là nơi từ nơi Bổn 
Môn hiển bày Tích Môn. Bổn 
Môn nghĩa là chỉ cho Pháp Thân 
căn bổn của đức Phật Thích Ca 

đã có từ vô thỉ, đã thành Phật từ lâu xa, cũng 
gọi là Cổ Phật. Tích Môn nghĩa là chỉ cho Hóa 
Thân của đức Phật Thích Ca sanh vào nước Ca 
Tỳ La Vệ có dấu tích lịch sử, cũng gọi là Tân 
Phật. Sen ở đây là dụ cho Bổn Môn (Cổ Phật) 
và Hoa ở đây là dụ cho Tích Môn (Tân Phật). 
Thí dụ này là biểu tượng Pháp Thân của đức 
Như Lai thuộc Bổn Môn đã thành Phật từ lâu 
xa, nhưng vì muốn độ chúng sanh nên mới 
sanh vào nơi nước Ca Tỳ La Vệ làm Hóa Thân 
thuộc Tích Môn. Cho nên Kinh Pháp Hoa nói 
rằng: “Đúng ra ta thật sự đã thành Phật từ lâu 
xa, chỉ vì giáo hóa chúng sanh mà nói rằng, ta 
mới xuất gia và chứng đặng Tam Bồ Đề.” (Tam 
Bồ Đề là tiếng Phạn, nghĩa là chánh đạo). 

b/- HOA SEN NỞ THÌ SEN HIỆN: cũng 
có hai thí dụ: 

1)- Dụ thứ nhất là khai Huyền hiển Thật. 
Khai Huyền 
nghĩa là mở bày 
pháp phương 
tiện và Hiển 
Thật nghĩa là thể 
hiện pháp chân 
thật. Hoa nở ở 
đây là dụ cho 
Khai Huyền và 
Sen Hiện ở đây 
là dụ cho Hiển 

Ý NGHĨA ĐỀ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA 
 

HT. Thích Thắng Hoan 
 

(trích từ tác phẩm YẾU CHỈ KINH DIỆU PHÁP LIÊN HOA) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      10 

Thật. Thí dụ này là biểu tượng đức Như Lai 
huyền khai ba thừa để hiển bày pháp chân thật 
của Nhứt Thừa. Cho nên Kinh Pháp Hoa nói: 
“Khai phương tiện môn để chỉ bày tướng chân 
thật.”  

2)- Dụ thứ hai là khai Tích hiển Bổn: 
Khai Tích nghĩa là mở bày Hóa Thân thuộc Tân 
Phật và Hiển Bổn nghĩa là hiển bày Pháp Thân 
thuộc Cổ Phật. Hoa Nở ở đây là dụ cho khai mở 
Tích Môn và Sen Hiện ở đây là dụ cho hiển bày 
Bổn Môn. Thí dụ này là biểu tượng đức Như Lai 
khai mở dấu tích là ta hôm nay gần thành đạo 
quả để hiển bày ta vốn đã thành Phật từ lâu 
xa. Cho nên kinh Pháp Hoa nói: “Tất cả thế 
gian đều cho ta nay mới đắc đạo. Ta thật sự đã 
thành Phật từ vô lượng vô biên na-do-tha kiếp 
cho đến nay.” (Na Do Tha là tiếng Phạn, nghĩa 
là vạn ức). 

c/- HOA RỤNG THÌ SEN THÀNH: cũng 
có hai thí dụ: 

1)- Dụ thứ nhất là bỏ Huyền lập Thật: Bỏ 
Huyền nghĩa là phế bỏ pháp phương tiện của 
ba Thừa và Lập Thật nghĩa là thiết lập pháp 
chân thật của Nhất Thừa. Hoa rụng ở đây là dụ 
cho bỏ Huyền và sen thành ở đây là dụ cho lập 
Thật. Thí dụ này là biểu tượng đức Như Lai phế 
bỏ pháp phương tiện của ba Thừa để kiến lập 
pháp chân thật của Nhứt Thừa. Cho nên kinh 
Pháp Hoa nói: “Đúng ra xả bỏ phương tiện, chỉ 
nói đạo vô thượng.” 

2)- Dụ thứ hai là bỏ Tích lập Bổn: Bỏ Tích 
nghĩa là phế bỏ Tân Phật thuộc Hóa Thân và 
Lập Bổn nghĩa là thiết lập Cổ Phật thuộc Pháp 
Thân. Hoa Rụng ở đây là dụ cho bỏ Tích (Tân 
Phật) và sen thành ở đây là dụ cho lập Bổn (Cổ 
Phật). Thí dụ này là biểu tượng đức Như Lai 
phế bỏ dấu tích lịch sử cho rằng ta hôm nay 
gần thành đạo quả để thiết lập bản thể ta vốn 
đã thành Phật từ lâu xa. Cho nên kinh Pháp 
Hoa nói: “Các đức Như Lai, pháp đều như thế; 
vì độ chúng sanh, thật sự không hư." 

Tóm lại Hoa sen biểu tượng cho nguyên lý 
nhân quả đồng thời. Hoa sen có hai phần: 

a/- Cánh và Nhụy của hoa thì thuộc về 
Nhân. 

b/- Gương và Hạt thì thuộc về Quả. 
Một đóa sen gồm có cánh nhụy và gương 

hạt đều thể hiện cùng một lúc gọi là nhân quả 
đồng thời, nghĩa là Quả không ngoài Nhân và 
Nhân không ngoài Quả. Quả tức là Nhân và 
Nhân tức là Quả. Từ ý nghĩa này người tu Diệu 
Pháp là tạo nhân thì Thể Tánh Chân Tâm nhất 
định hiện bày là quả. 

5.- DIỆU PHÁP LIÊN HOA: nghĩa là Pháp 
Môn mầu nhiệm của Phật tri kiến mở bày 
(khai) để độ chúng sanh ở cõi ta Bà ác trược 
này. Pháp Môn mầu nhiệm của Phật tri kiến 
thật là khó hiểu, khó tin, khó hành trì và khó 
chứng đắc. Do đó, đức Phật vì lòng đại bi 
thương xót nên mới ra đời, dùng đủ phương 
tiện để độ chúng sanh và khiến cho chúng sanh 
chứng ngộ bằng cách thể nhập được Pháp Môn 
mầu nhiệm của Phật tri khiến. Đấy là lý do của 
Phật ra đời. 

CHÚ Ý: Đức Phật Thích Ca cũng như các 
đức Phật khác đều có ba thân: Pháp Thân, Báo 
Thân và Ứng Hóa Thân. Theo Diệu Pháp Liên 
Hoa Kinh Văn Cú, quyển 9, phần hạ giải thích 
rằng: Đức Như Lai có ba thân: 

1)- Pháp Thân Tỳ Lô Giá Na Như Lai: 
Tỳ Lô Giá Na, tiếng Phạn Vairocana, nghĩa là 
biến khắp tất cả xứ. Pháp Thân này tánh và 
tướng bản nhiên thường hằng bất biến, chân 
như bình đẳng bất diệt v.v... Pháp Thân và 
Quốc Độ thì vô ngại, biến khắp tất cả xứ sở. 

2)- Báo Thân Lô Xá Na Như Lai: Lô Xá 
Na, tiếng Phạn Rocana, nghĩa là thanh 
tịnh  viên mãn. Báo Thân này đã đoạn trừ diệt 
tận gốc rễ các hoặc và và trở nên hoàn toàn 
thanh tịnh, muôn đức đều viên mãn. Báo Thân 
này có hai: một là Tự Báo Thân hay Tự Thọ 
Dụng Thân và Tha Báo Thân hay Tha Thọ Dụng 
Thân. (Báo Thân gọi là Bổn Môn). 

a)- Tự Báo Thân, nghĩa là thân này ở bên 
trong dùng ánh sáng trí tuệ chiếu khắp tất cả 
chân pháp giới. 

b)- Tha Báo Thân, nghĩa là thân này ở bên 
ngoài dùng ánh sáng của thân chiếu soi và ứng 
hiện khắp tất cả mọi căn cơ chúng sanh. 

3)- Ứng Hóa Thân Thích Ca Mâu Ni 
Như Lai: Thích Ca Mâu Ni, tiếng Phạn Sàkya-
muni, nghĩa là Năng Nhơn và Tịch Mặc. Năng 
Nhơn là chẳng an trụ nơi Niết Bàn, Tịch Mặc là 
chẳng trụ vào nơi sanh tử, tuỳ theo căn cơ của 
tất cả chúng sanh hóa hiện khắp nơi để thuyết 
pháp lợi sanh. Ứng Hóa Thân có hai loại: Ứng 
Thân và Hóa Thân. Ứng Thân nghĩa là Phật 
Thân ứng hiện để gia hộ chúng sanh và Hóa 
Thân là Phật Thân chuyển hóa sanh vào mọi 
loài chúng sanh để tùy duyên hóa độ. 

 
6.- YẾU CHỈ CỦA PHẬT PHÁP: 
Đức Phật muốn cho chúng sanh đều được 

thành Phật nên mới mở bày Kinh Diệu Pháp 
Liên Hoa. Theo ý của đức Phật, chúng sanh thọ 
trì kinh Diệu Pháp Liên Hoa muốn được thành 
quả phải thực hành đúng theo phương pháp chỉ 
dẫn sau đây: 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      11 

a/- Hành giả muốn thành Phật thì 
phải hành trì đúng theo pháp môn 
phương tiện trong kinh Diệu Pháp Liên 
Hoa. Hành giả không nên chú trọng 
về sự kiến giải mà không chịu hành 
trì. Sự kiến giải không đem sự lợi lạc 
chút nào cho hành giả trên con đường 
tu tập đạo giác ngộ. 

b/- Hành giả phải theo yếu chỉ 
của kinh và không nên dựa theo lời 
văn của kinh. Lời văn của kinh không 
phải là yếu chỉ của kinh. Lời văn của 
kinh chỉ là những lời khen ngợi, những 
lời kích động dụ dỗ, những thí dụ mở 
lối tri kiến qua ngôn ngữ giới hạn 
không phải Diệu Pháp. Hành giả nào 
chỉ dựa theo lời văn của kinh là hành 
theo sự mê tín dị đoan là đi nghịch lại 
với yếu chỉ của Phật trong kinh. 

c/- Yếu chỉ của kinh là muốn 
hành giả phải phát huy Vô Tác Diệu 
Lực của Diệu Pháp để tẩy sạch vô 
minh phiền não và khiến cho sáu căn 
đều được thanh tịnh. Sau khi sáu căn 
được thanh tịnh, Pháp môn mầu 
nhiệm của Phật tri kiến mới có thể 
hiển lộ. Vô Tác Diệu Lực nghĩa là năng 
lực mầu nhiệm của Linh Giác Diệu 
Tâm tự động phát khởi. Vô Tác Diệu 
Lực của Diệu Pháp Liên Hoa cũng 
giống như Anh Văn Lực của những 
người thông thạo tiếng Anh và khiến 
họ nói tiếng Anh linh hoạt tự nhiên 
không chút để ý. Nhờ Vô Tác Diệu Lực 
của Diệu Pháp Liên Hoa, hành giả mới 
thấy được tri kiến của Phật để tu trì. 

 
HT. Thích Thắng Hoan 

   
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
VIỆT KIỀU NỖI KHỔ HAI MANG 
 
 
Đứng bên nầy trông về cố quận, 
Nhìn đồng bào lận đận thiên tai, 
Miền Trung lũ lụt tràn đầy, 
Cuốn phăng tất cả những gì dựng xây. 
Quê hương mình không ngày an lạc, 
Chỉ gánh vào tan nát mà thôi, 
Chiến tranh kết thúc lâu rồi, 
Giang sơn thống nhất chẳng vơi khổ nàn. 
Thiên tai giáng tan hoang đổ nát, 
Từ mạng người, súc vật cũng tiêu, 
Đứng nhìn hoàn cảnh tiêu điều, 
Quê hương xứ sở lắm điều gian nan... 
Việt kiều gánh hai mang tất tả, 
Từ quê hương xứ sở của mình, 
Còn thêm bổn phận thâm tình, 
Nhận làm xứ sở cho mình ở, an... 
Nhưng hỏa hoạn chẳng màng tha thứ, 
Thiêu rụi tàn các thứ ra tro, 
Con dân Việt chạy có cờ, 
Vừa lo sinh sống, vừa lo quê nhà. 
 
 
 
 

 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
 

Quý thu Đinh hợi, Nov. 10, 2017 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      12 

Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu 
(Ảnh: Sen Trắng) 

 
 
Tinh thần tu chứng, cũng như phụng 

sự tha nhân xây dựng quê hương đất 
nước, Phật Giáo Việt Nam đã khẳng định 
sự hiện hữu của mình hơn 2000 năm trên suốt 
dòng lịch sử của dân tộc Việt. Sự hiện hữu đó 
đã gây giống nẩy mầm từ khi các Thiền sư đặt 
bước chân đầu tiên lên mảnh đất Lạc Việt, hay 
từ thời Trung tâm Luy Lâu được khởi xướng. 
Xuôi theo dòng lịch sử mở nước, dựng nước và 
giữ nước ấy Phật Giáo Việt Nam đã không 
ngừng tài bồi, kiện toàn và phát huy những 
nét cao đẹp, trong sáng tinh ba của đất nước 
dân tộc. Lý tưởng giác ngộ giải thoát của Đạo 
pháp được hưng khởi, giá trị của lòng Từ Bi, 
thương người cứu vật, tinh thần trong 
sáng của trí tuệ vượt thoát được nêu cao và 
hoằng dương một cách sâu rộng đến mỗi 
người, mỗi nhà hay phổ cập chung cho cộng 
đồng xã hội. Trong công cuộc “Hoằng Pháp 
Thị Gia Vụ, Lợi Sanh Vi Sự Nghiệp” –
 Hoằng pháp là việc nhà, lợi sanh làm sự 
nghiệp – đó có tấm lòng trung kiên với Đạo, có 
đôi tay cần mẫn hộ trì Phật pháp của người Cư 
sỹ Phật tử các giới. 

Nếu nói rằng, từ thời Đức Thế Tôn còn tại 
thế đã có bao nhiêu vị Đại thí chủ, bao 
nhiêu thiện nam tín nữ Phật tử đã phát tâm hộ 
trì Tam Bảo, bất luận là Vua chúa, Trưởng giả, 
hay thần dân… xây dựng tinh xá, phát tâm tứ 
sự cúng dường, học hỏi giáo pháp và ngay 

cả tinh thần tu tập và chứng đắc quả thánh 
đương thời cho đến hôm nay thì lịch sử Phật 
Giáo Việt Nam hơn 2000 năm qua cũng đã có 
rất nhiều các cư sỹ Phật tử hy hiến đời mình 
cho Đạo pháp, bảo vệ ngôi nhà Phật 
Giáo được vững bền và thăng tiến cùng góp 
mặt chung với Phật Giáo thế giới. 

Người cư sỹ Phật tử đã giữ một vai 
trò quan trọng trên dòng lịch sử Phật Giáo nước 
nhà, và dòng lịch sử Phật Giáo đó đã tạo 
thành niềm tin Đạo pháp truyền thống, tiếp 
nối nhau từ đời này sang đời khác bất tuyệt. Và 
cũng chính truyền thống Phật Giáo đó đã giữ 
gìn người cư sỹ Phật tử sống trọn 
vẹn trong niềm tin Tam Bảo. 

Thế nhưng hôm nay, Phật Giáo Việt 
Nam đã được hoằng truyền qua các quốc 
gia trên thế giới mà chúng ta gọi là Phật Giáo 
Việt Nam Hải Ngoại, không phân biệt Mỹ Châu, 
Úc Châu v.v…. thì người cư sỹ Phật tử có cái 
nhìn tổng quan Phật Giáo Hải Ngoại và đặt 
mình đúng vị trí trong vai trò hộ pháp. 

 
1. Khẳng Định Tín Tâm Đối Với Tam 

Bảo 
Khi chúng ta còn sống nơi quê nhà, theo 

nề nếp tập tục, theo giáo dục lễ nghi và có thể 
nói là theo truyền thống lâu đời gia 
đình theo đạo Phật thì con cháu cứ như vậy 
mà thừa truyền tiếp nối Đạo pháp trong gia 
đình và ít có ai đổi đạo. Đó là niềm tin cố hữu 
của người Phật tử Việt Nam tự nghìn xưa. 
Nhưng hôm nay, chúng ta là người Phật tử Việt 
Nam sống nơi hải ngoại – một môi trường 
mới, một sinh hoạt mới, một văn hóa, 
một quan niệm mới – chúng ta có còn giữ 
được niềm tin truyền thống, hay chúng ta phải 
thấy bằng như thật rằng: Tam Bảo là 3 ngôi 
báu, cao quý trong thế gian mà kiên định tín 
tâm nơi 3 ngôi báu ấy để không bị lung lạc hay 
cuốn hút theo những hình ảnh, màu sắc phù 
phiếm của các ngoại lực và rồi phản bội lại lý 
tưởng cao đẹp lâu đời của cha ông. 

 
Tín tâm Tam Bảo là bước đầu học Phật của 

người cư sỹ Phật tử. Nếu chúng ta không có tín 
tâm kiên cố đối với Tam Bảo thì dù cho chúng 
ta có sưu tra, nghiên cứu Phật pháp giỏi đến 
đâu cũng không thể gọi là Phật tử và sẽ bị thối 
tâm khi niềm tin không định hướng. 

VÀI NÉT BIỂU TRƯNG 

CỦA NGƯỜI CƯ SĨ PHẬT TỬ NƠI HẢI NGOẠI 
 
 

Thích Nguyên Siêu 

  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      13 

2. Thích Nghi Với Môi Trường Hiện 
Sống Mà Tùy Duyên Hộ Pháp 

Con người sống trong một xã hội mà nhu 
cầu đời sống quá cao, thời gian không đủ để 
phân bố công việc, như thế giới Tây 
phương ngày nay. Một người có thể làm hai 
công việc toàn thời một ngày thì chắc hẳn 
không còn thời gian cho chính mình để suy 
tư nghĩ ngợi về đời sống tâm linh. Vì nhu 
cầu đời sống vật chất, vì sự ràng buộc công 
việc sở làm mà chúng ta có thể lãng quên hay 
đánh mất nét đẹp cao quý của tinh thần. 
Nhưng, nơi đây chúng ta có thể đem những bài 
học uyên áo giá trị của thế giới Đông 
phương, áp dụng ngay vào đời sống bận rộn 
của thế giới Tây phương, nhằm giải tỏa phần 
nào áp suất những lo âu của cuộc sống cá 
nhân để tránh bị cuốn hút bởi những nhu cầu 
vật chất quá cao. 

Đó chính là ý thức được giá trị đích thực 
của sự sống an lành, của niềm bình yên 
trong tâm hồn, của sự thanh thản trong bận 
rộn, của sự tri túc trong ý nghĩa thường lạc 
tự thân. Tinh thần của đạo Phật là tùy duy-
ên để thích nghi với hoàn cảnh, môi trường mà 
không bị chướng ngại khi mình hiện hữu. Tinh 
thần của đạo Phật là hòa tan, là uyển chuyển – 
ở bầu thì tròn, ở ống thì dài – là dung hợp như 
nước với sữa không có sự ngăn chia. 

Người Phật tử có được cái nhìn và 
một nhân sinh quan như vậy, thì đích thực đã 
kiện toàn cho sự thích nghi môi trường sống, 
để từ đó mà tùy duyên hộ trì Tam Bảo trong ý 
thức tự tồn và nhiệt tâm phụng sự. 

 
3. Phát Huy Tinh Thần Tu Học Phật 

Pháp Qua Các Phương Tiện: 
a. Tham gia các khóa tu học được tổ chức 

tại các Tự Viện. 
b. Nghe băng thuyết giảng. 
c. Học Phật pháp trên Internet – Paltalk. 
Tham học Phật pháp là bước đầu của 

người tu Phật. Người Phật tử thông hiểu Phật 
pháp rồi tu tập Phật pháp tức là làu thông 
pháp học rồi tiến tới pháp hành thì sự tu 
tập mới đạt được nhiều kết quả tốt đẹp. Do 
vậy, sự nghiên tầm giáo điển là năng lực tài 
bồi, là tiềm năng đẩy người Phật tử đi xa 

hơn trên con đường thể nghiệm tinh thần giác 
ngộ. Có thâm hiểu giáo lý thì mới thâm 
tín Tam Bảo, mà có thâm tín Tam Bảo thì mới 
phát huy được những giá trị thù thắng Phật 
ngôn. 

Người Phật tử có thấm được hương vị giải 
thoát của giáo pháp thì mới giữ được 
lòng trung kiên đối với Đạo. Vì giáo pháp là 
chiếc bè đưa người qua sông, là hóa 
thành để chúng ta dừng chân trên con 
đường dài từ phàm tới thánh, là phương tiện 
thiện xảo đưa chúng ta tới cứu cánh của 
thành Niết bàn rốt ráo, hay là những gì đem lại 
sự lợi ích an vui cho một đời sống thường nhật. 
Là chất liệu xây dựng mái nhà hạnh phúc chân 
thật của gia đình. Là ý niệm từ hòa tĩnh lặng 
trong tận cùng thâm tâm của người học Phật. 
Vậy sự phát huy tinh thần tu học Phật pháp là 
điều thiết yếu, là mối quan tâm hàng đầu, là 
trách vụ chung của mọi người Phật tử chúng 
ta. Trong những điều kiện khả thể đó, chúng 
ta có thể: 

a. Tham Gia Các Khóa Tu Học Được Tổ 
Chức Tại Các Tự Viện 

Trong quá khứ đã có các khóa tu học Phật 
pháp được tổ chức tại các tiểu bang hay các 
Châu. Số lượng Phật tử tham gia tu 
học rất đáng kể. Trong những khóa tu 
học này, chúng ta thấy tinh thần tu học Phật 
pháp của Phật tử rất cao và rất chân thành để 
nghe giáo pháp. Do vậy, các khóa tu học Phật 
pháp tổ chức tại các Tự viện tại địa phương để 
cho các Phật tử được thuận tiện tham gia mà 
không phải mất nhiều thời gian di chuyển. Từ 
đó người Phật tử được gần gũi với đạo tràng, 
với Chùa Viện mà thể hiện tính chất bất khả 
phân, cũng như có được tài sản giáo 
pháp cho công trình khai triển đời sống tâm 
linh ngày thêm hoàn thiện. 

b. Nghe Băng Thuyết Pháp 
Trở về đôi mươi thập niên trước, chúng 

ta có bao giờ thấy các bậc Tôn túc thuyết 
giảng và được ghi âm, hay có những bộ 
kinh được đọc và thâu lại để phân phát cho 
các Phật tử nghe? Chắc hẳn là không. Nhưng, 
ngày nay việc thu băng thuyết pháp đã 
được phổ biến rất rộng rãi trong giới cư 
sỹ Phật tử. Hầu hết các buổi thuyết giảng, Phật 
tử đều có băng ghi riêng và sau đó về nhà 
nghe lại, truyền bá đến bạn bè thân quen. Đây 
là cách tham học Phật pháp rất tiện lợi cho tất 
cả mọi giới, vì có thể nghe thuyết giảng ở 
nhiều nơi, nhiều chỗ: trong lúc lái xe, khi làm 
việc trong công sở, hay khi nấu ăn dọn dẹp 
nhà cửa… thường xuyên nghe thuyết 
giảng bằng cách này, lâu ngày chầy tháng, 
tâm hồn người Phật tử được thấm đậm hương 
vị giáo pháp và thuần hậu trong suối nguồn 
tĩnh lặng. 

c. Hệ Thống Internet – Paltalk 
Đây là phương tiện của kỷ nguyên khoa 

học tiến bộ, rất thích hợp với giới trẻ, và cũng 
là phương tiện truyền thông nhanh nhất. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      14 

Qua những kinh nghiệm thuyết 
giảng trên hệ thống Internet, chúng tôi nhận 
thấy có rất nhiều Phật tử thuần thành, rất kính 
trọng giáo pháp và tha thiết muốn nghe 
lời Phật dạy. Khi giảng trên Internet, không 
riêng gì Phật tử Hoa Kỳ mà khắp thế giới đều 
có thể nghe được. 

Chúng tôi đã nhiều lần được tiếp xúc với 
các anh chị em trẻ, họ rất nhiệt tình và chân 
thành trong công việc truyền bá Phật pháp trên 
Internet. Những người bạn trẻ này với kiến 
thức khoa học kỹ thuật sẵn có, họ có thừa khả 
năng hoạt dụng Phật pháp phổ biến rộng 
rãi đến mọi người nếu chúng ta cùng biết 
cách cộng tác làm việc. 

Sự tiến bộ về khoa học truyền thông ngày 
nay đã đưa mọi người trên thế giới gần lại với 
nhau hơn, dễ cảm thông hiểu biết nhau hơn, 
và trao đổi với nhau những điều cần thiết vượt 
khỏi giá trị thời gian của nhiều thập niên trước. 
Vậy thì, với những phương tiện truyền 
thông thuận lợi như thế, chúng ta có thể dễ 
dàng hơn trong công việc hoằng truyền Phật 
pháp. Chúng ta cần quan tâm, nghiên 
cứu phương tiện kỹ thuật và cập nhật 
hóa thường xuyên theo đàtiến bộ của nền khoa 
học hiện đại để khỏi bị lùi dần lạc hậu. Nhất 
là phổ biến rộng rãi tư tưởng siêu phàm, thanh 
thoát giác ngộ của Đức Thế Tôn đến thế 
giới Tây phương. 

 
4. Các Tự Viện Tại Địa Phương Là 

Ngôi Nhà (Tâm Linh) Phật Pháp Của Chính 
Mình: 

Một ngôi chùa nhỏ có thời khóa tụng 
kinh thường nhật, thuyết giảng định kỳ, niệm 
Phật công cứ, thọ bát quan trai đúng ngày 
trong tháng, vẫn có Phật tử tham gia tu 
học các thời khóa. Dẫu biết rằng có thể 
không được đông đảo, nhưng với số lượng 
người cố định, tham gia sinh hoạt đều 
đặn, chừng mực, thì cũng đủ để thấy rằng 
người Phật tử đã tự cho rằng ngôi chùa nhỏ tại 
làng mình là ngôi nhà tâm linh chung cho 
những người cùng xóm, hay trong cùng một 
khu vực, thành phố. Tâm tình của người Phật 
tử được thể hiện qua rổ khoai đầu mùa đem 
cúng chùa; chục cam mới hái trong vườn đem 
dâng cúng Phật, hay đĩa rau lang mới luộc vội 
bưng qua mời Thầy trụ trì; quả cà, trái ớt đều 
tưởng nghĩ đến chùa, sốt sắng không quên. Ân 

nghĩa là nói theo tình đời, còn công đức là nói 
theo tình đạo. Một tấm lòng đơn sơ cũng đủ nói 
lên bao nhiêu phước đức đó. Một ngôi chùa nhỏ 
tại thôn xóm, cách xa thành thị mà duy trì 
được phải do sự bao dung ấp ủ bằng tấm lòng 
son của những người Phật tử này. Sự hiểu 
biết về Phật pháp của họ rất giản dị, mộc 
mạc: “để đức cho con cháu về sau” bằng 
tâm tình thuần hậu, đơn sơ, nhưng rất trung 
kiên vì ngôi chùa làng cũng được xem như ngôi 
nhà “tinh thần” chung cho xóm làng. Ngôi chùa 
đó có từ bao đời, dường như không ai để ý, chỉ 
biết lớn lên đã thấy sự hiện diện của chùa. Mái 
chùa đó đã che chở, dìu dắt đời sống tâm 
linh của nhiều đời cha ông của họ cho đến hôm 
nay và còn nhiều đời con cháu sau này. Cứ thế, 
người Phật tử mặc nhiên thấy mình có bổn 
phận trông coi, thăm viếng; sớm hương 
khói cúng Phật, chiều đánh chuông công 
phu bái sám xem nhưlà công việc gia đình. Ấy 
chính là tinh thần hộ pháp, được hòa quyện 
trong tâm tư người Phật tử thân thương qua 
bao thế cuộc thăng trầm, thịnh suy, thất đắc. 
Nhưng niềm tin với ngôi chùa làng được gắn 
liền, bất di bất dịch, từ đời nọ sang đời kia. 

 
5. Gây Ý Thức Và Tạo Dựng Niềm 

Tin Phật Cho Con Em – Thế Hệ Kế Thừa: 
Con em của chúng ta được sinh ra 

và trưởng thành trong nền văn hóa Tây 
phương, hấp thụ và học hỏi phong tục tập quán 
Âu Tây từ người bản xứ. Do vậy, sự hiểu 
biết về cội nguồn, quê hương dân tộc của 
các thế hệ trẻ này rất là hạn hẹp nếu 
không được các bậc phụ huynh gia tâm chăm 
sóc. 

Vì nhu cầu đời sống, nhiều bậc phụ huynh 
cũng tất bật với công việc không đủ thời 
giờ chăm sóc dạy dỗ con cái. Đây cũng là một 
trong những lý do, các em đánh mất tình 
cảm gia đình, quên dần cội nguồn dân tộc. Lâu 
ngày chầy tháng, khó lòng uốn nắn, giảng dạy 
các em ý thức về nguồn, gần gũi với cộng 
đồng Việt Nam. Tuy nhiên, chúng tacũng 
chưa tuyệt vọng vì cũng có nhiều gia đình vẫn 
giữ được kỷ cương giềng mối. Là một bậc phụ 
huynh Phật tử,chúng ta lại càng gia tâm giáo 
huấn con em hơn nữa, hướng dẫn và gây ý 
thức cho con em chúng ta có niềm tin Phật 
pháp. Tạo điều kiện thuận tiện cho những thế 
hệ sau này gần gũi với ngôi Tam Bảo. Tập làm 
Phật sự nơi các Tự viện, để quen dần với không 
khí nhà chùa mà không cảm thấy xa lạ, ngại 
ngùng khi hữu sự. 

Chúng ta có nhiều phương cách gây ý 
thức và tạo niềm tin cho con em Phật 
tử như sinh hoạt Gia Đình Phật tử, dẫn con 
em đi chùa tụng kinh niệm Phật, tham dự các 
khóa lễ, tham dự các khóa tu học Phật 
pháp cuối tuần, tìm đưa cho các em đọc những 
kinh sách song ngữ… để từ đó, gieo vào tâm 
thức các em, những chủng tử Phật pháp để 
ý thức Phật pháp được nẩy nở phong phú trong 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      15 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
XẢ TÓC 
 
Xả tóc, xả nỗi muộn phiền 
Bồ đề ở lại, phược triền ra đi 
Đã từ vô lượng kiếp thì 
Nhân gian say đắm bởi vì đau thương 
Liễu tri đâu hết vô thường 
Tóc kia còn mọc che đường thỏng tay. 
 
  

LẠY 
 
Chắp tay lạy sáu phương trời 
Nhân gian mấy cõi nổi trôi phận người 
Phương Đông vọng ngưỡng nụ cười 
Mẹ cha vất vả cuộc đời cho con 
Lạy phương Nam những mỏi mòn 
Ơn Thầy tình nghĩa hỏi còn mất chưa? 
Kìa phương Tây tình đã vừa 
Gối thơm nồng mặn ôm lùa thời gian 
Bắc phương bạn những xa gần 
Lòng như chắc thật với ngàn sẻ chia 
Xin lạy trên ngất cao kia 
Lòng từ dội mát đầm đìa thân tâm 
Cúi xuống đất thâm trầm 
Thương người như thể thì thầm cho nhau. 

 
 

THỤC ĐỘ 

tâm tư các em. Có được như vậy, thì thế 
hệ mai sau mới hy vọng tiếp tục hộ trì 
Phật pháp. Hơn thế nữa, các bậc phụ huynh 
phải khuyến tấn, khích lệ con em mình xuất 
gia. Khi đề cập đến vấn đề này có nhiều người 
sẽ cười và bảo: “Xứ Mỹ này khó có người đi 
tu.” Hay cha mẹ thì trả lời: “Tùy nó” hay khi 
nào “đủ duyên.” Đây là những lý luận để đưa 
đến kết quả là hơn hai thập niên qua ở hải 
ngoại, có bao nhiêu phần trăm giới trẻ đi tu? 
Và Giáo Hội đã đào tạo được bao nhiêu Tăng 
tài để tiếp nối giềng mối Đạo pháp? Đây cũng 
có thể là một vấn đề lớn mà chúng 
ta không thể không quan tâm. 

 
6. Quan Hệ Mật Thiết Giữa Người Tu 

Sỹ Xuất Gia Và Người Cư Sỹ Tại Gia 
Thời Đức Phật còn tại thế, người cư 

sỹ Phật tử luôn gần gũi với Đức Thế Tôn, cũng 
như hàng Thánh Chúng. Sự gần gũi này đúng 
theo tinh thần và ý nghĩa Ưu Bà Tắc và Ưu Bà 
Di. Một nam cư sỹ gần gũi với Phật pháp để hộ 
trì Phật pháp. Người nữ cư sỹ Phật tử gần gũi 
với Phật pháp để hộ trì Phật pháp. Đó là ý 
nghĩa cao đẹp và đạo tình thuần hậu của người 
cư sỹ Phật tử được nuôi dưỡng trưởng 
thành trong ngôi nhà Phật pháp. Đời sống của 
người cư sỹ Phật tử không thể tách khỏi chốn 
Chùa viện, và cũng không thể phân ly với đời 
sống của chư Tăng. Không khí Chùa viện được 
sung túc là nhờ bổn đạo Phật tử, khách thập 
phương lui tới thường xuyên, cúng dường, phát 
tâm hộ pháp. Từ đó người Phật tử mới cảm 
thấy có nhu cầu tham dự tu học, lễ lạc, chư 
Tăng trau dồi kiến thức Phật học để thuyết 
pháp giảng kinh. 

Người cư sỹ Phật tử phải quan hoài đến vị 
Thầy Bổn Sư của mình, để thể hiện tấm lòng 
của người đệ tử, biết cung kính, tôn trọng nhớ 
ơn người hóa độ. Và ngược lại, vị Thầy đã 
truyền trao giáo pháp, đã thâu nhận đệ tử thì 
cũng phải có lòng thương tưởng mà khuyến 
tu, trợ duyên để cho người đệ tử tại gia đó 
không thối tâm hộ pháp mà luôn luôn tăng 
tiến trên con đường phụng hành Phật đạo. 
Hai nếp sống, hai mối tương quan giữa đạo và 
đời, chẳng thể phân ly. 

Đạo Phật có mặt trong thế gian và từ 
nơi thế gian tu tập để được giác ngộ giải 
thoát. Phật pháp không thể xa rời khỏi thế 
gian mà có. Nếu đi tìm giác ngộ giải 
thoát ngoài thế gian thì giống như đi tìm lông 
rùa sừng thỏ. Đạo Phật hiện hữu với đời là 
vì con người, cho con người hay của con 
người. Con người vì cầu tiến trên lộ trình giác 
ngộ giải thoát mà con người thừa tự giáo 
pháp để làm nhơn duyên hoán chuyển địa 
vị phàm phu thành Thánh giả. Đời sống của tục 
đế được quyện vào lòng chơn đế để được vận 
dụng mà thành đạt ý vị nhiệm mầu, siêu 
nhiên, bất nhị. 

 
Thích Nguyên Siêu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      16 

“Ta hỏi kiến nơi nào cõi Tịnh 
Ngoài hư không có dấu chim bay 
Từ tiếng gọi màu đen đất khổ 
Thắp tâm tư thay ánh mặt trời.” (Tuệ Sỹ) 
 
Hành nhân hỏi vu vơ, hỏi để mà hỏi, vì hơn 

ai hết Người hiểu rõ Bồ-tát hạnh khởi đi từ thực 
tại khổ đau của con người, của cõi đời này. 
Cách Người dùng chữ cũng đã gián tiếp trả lời, 
“ta hỏi kiến nơi nào cõi Tịnh”. Bỗng dưng tôi 
muốn bật cười, cười cho những hành nhân hiu 
hắt trên con đường Bồ-tát đạo, cười cho chính 
mình, không biết tự lúc nào tâm tư đã hướng 
đến lộ trình vô cùng tận ấy. Ừ thì chờ chú kiến 
kia đi cho hết biên tế vũ trụ rồi về kể lại vậy. 
Có gần Người ta mới càng thấy thú vị ở cái 
‘ngẵng’ trong câu thơ trên, “ngẵng” trong ngôn 
từ, “ngẵng” trong đối tượng để hỏi, “ngẵng” 
như chính đời sống của Người. 

 
“Ngoài hư không có dấu chim bay” 
 
Người đã trả lời rồi đấy! Tìm cõi Tịnh kia 

cũng như tìm những dấu chim bay ngoài hư 
không. Nói có thì trật, mà nói không thì cũng 
sai. Hư không, chim bay, dấu vết là những cụm 
từ mà con người ta có thể hình dung bằng 

tưởng tri, nhưng ghép chúng lại với nhau để chỉ 
về một nơi chốn cụ thể thì cũng như tìm lông 
rùa, sừng thỏ vậy. Hai câu thơ trên minh thị 
cho sự hạn chế của các phạm trù đối đãi: có–
không, được–mất, hỏi–đáp, v.v… mà ở đó triết 
học, thi ca ra đời. Như thế, thế giới của thi ca 
tư tưởng là thế giới của sự đùa chơi với huyễn 
tượng, chiêm bao; thế giới của những thao 
thức, trăn trở rất người. Ở đó, đôi khi câu hỏi 
chính là câu trả lời, và câu trả lời lại chính là 
vấn đề được đặt ra. 

Người đùa vui với những ai đang phát Bồ-đề 
nguyện, tu Bồ-tát hạnh xíu thôi, chứ Người đã 
dạy bằng chính đời sống của một hành nhân 
ngoài 70 tuổi vẫn miệt mài thắp sáng ngọn đèn 
Tuệ. Lời dạy ấy được cô đọng ở hai câu kết: 

 
“Từ tiếng gọi màu đen đất khổ  
Thắp tâm tư thay ánh mặt trời.” 
 
Rõ ràng, từ bóng đêm của vô minh, từ tiếng 

kêu la đau thương của chúng sanh đang lặn 
hụp trong biển khổ sanh tử, mà một hành giả 
đang lần theo ánh sáng Tuệ giác để tự cứu 
mình đã phát bi nguyện “thắp tâm tư thay ánh 
mặt trời”. Hành giả đã không còn chỉ nghĩ cho 
sự an lạc, yên ổn của tự thân, cũng không còn 
than van hay oán trách cõi đời này. Từ tâm tư 
bi luỵ, yếu hèn, mặc cảm tự ti, như gã cùng tử 
trong kinh Pháp Hoa không tin mình có khả 
năng kế thừa gia sản của cha, hành giả đã lấy 
bi tâm ‘rộng độ tất cả chúng sanh là cúng 
dường chư Phật’ để soi sáng cho mình và 
người. 

Con đường Bồ-tát, như thế, không còn dài 
xa với những ai đang mang tâm tư ấy, mà có 
dài xa thì có nghĩa lý gì đâu với những bậc Đại 
Bồ-tát vì lợi lạc của chư thiên và loài người mà 
xuất hiện ở cõi đời này. Phải thế không? 

 
 
 
 
 
 
 

P/S: Vài dòng tản mạn nhân MKT nhận được 
bài thơ Người viết cho chiều nay, dành tặng 
những ai đã, đang và sắp bước đi trên con 
đường ấy. 

Nôi naøo coõi Tònh? 
 

MẶC KHÔNG TỬ 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      17 

            GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
             VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH – EXECUTIVE COUNCIL  
VĂN PHÒNG THƯỜNG TRỰC – STANDING OFFICE    

TÂM THƯ 
 

VỀ VIỆC MUA NHÀ HÀNG REGENT WEST  
4717 W. FIRST STREET, SANTA ANA, CA 92704 LÀM CHÙA MỚI 

         
NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 

 
Kính thưa quý Đồng hương Phật tử! 
Chùa Bát Nhã tại 803 S. Sullivan Street có mặt tại Orange County từ năm 1993. Trong suốt quá 

trình hơn 23 năm, Tăng Ni Phật tử đã và đang phục vụ cộng đồng trên phương diện Tôn giáo cũng như 
giáo dục và từ thiện xã hội bằng tất cả thiện tâm và bổn phận của người con Phật.  

Chùa đã mua thêm lô đất bên cạnh từ năm 2009 và đã tiến hành xin phép xây cất chùa mới từ năm 
2010.  Đến tháng 5/2016 chùa có giấy phép chính thức xây cất với kinh phí lúc đầu dự trù 4,5 triệu 
USD nhưng vì kéo dài thời gian hơn 5 năm nên kinh phí xây cất hiện tại đã lên hơn 7 triệu USD.  

Sau đó, Chùa thuê lại nhà hàng Regent West để tiến hành xây cất chùa cũ và may mắn tại đây, chủ 
nhân quyết định bán nhà hàng Regent West cho chùa để làm chùa mới. Chùa Bát Nhã mới tọa lạc tại 
4717 W. First Street, góc đường New Hope. Thành phố Santa Ana cũng đã tiến hành cho phép lập Chùa 
Bát Nhã tại địa điểm mới này. Đây là một cơ sở khang trang, tọa lạc trên mặt tiền đường First (tức 
đường Bolsa nối dài) với diện tích 1.8 Acre, Parking rộng rãi, gần vùng Little Saigon và tiện việc xe 
Bus cũng như đi lại.  Chánh điện có sức chứa đến 500 người, nhà bếp đầy đủ tiện nghi, phòng ăn sạch 
sẽ.     

Vừa rồi, vào ngày 19 tháng 6, Vía Đức Quan Thế Âm Bồ Tát,  chùa tổ chức Ngày Nhập Tự tạm 
thời, Tăng Ni Phật tử tất cả đều hoan hỷ.  

Ngày 19/9/2016, chùa đã hoàn thành thủ tục mua chùa mới và sang lại chùa cũ, và nay đã chính 
thức sinh hoạt tu học tại cơ sở mới này. Đến thời điểm này, chúng tôi rất vui mừng vì đã phần nào thực 
hiện được tâm nguyện xây dựng ngôi Già Lam, làm nơi sinh hoạt tu học theo giáo lý Phật đà cho thế hệ 
con em chúng ta trên đất Mỹ này. 

Tuy nhiên, điều trăn trở của Chùa hiện nay là Chùa còn nợ lại 2,5 triệu USD có lãi suất và chỉ cho 
vay thời hạn ngắn. Trước đó, chùa đã thử vay từ nhiều ngân hàng nhưng chưa có nơi nào chấp nhận. 
Kính mong quý Đồng hương Phật tử hoan hỷ phát tâm hộ trì Tam Bảo cúng dường, hay cho chùa mượn 
không lấy lời, hoặc quý Phật tử cúng dường mỗi tấc đất $200 (để có sự tin tưởng, mọi đóng góp và cúng 
dường đều có Receipt để khai thuế). 

Kính mong quý Phật tử hoan hỷ tận tâm ủng hộ cho Chùa có đủ tài chánh để sớm hoàn lại số nợ đó 
và Chùa sẽ gởi hoàn lại số tiền mà quý vị đã cho mượn trong thời gian sớm nhất. 

 Sự phát tâm cúng dường của quý Phật tử sẽ góp phần vào công tác Phật sự to lớn này được thành 
tựu viên mãn. Cầu nguyện mười phương chư Phật thùy từ gia hộ cho quý Phật tử và bửu quyến thân 
tâm luôn an lạc và vạn sự cát tường như ý. 

Nam Mô Công Đức Lâm Bồ Tát Ma Ha Tát. 
Nay kính, 

Ngày 15 tháng 9 năm 2016 
Viện Chủ Chùa Bát Nhã 

Hòa Thượng Thích Nguyên Trí  
 

Mọi sự phát tâm cúng dường xin gởi về: 
Hòa Thượng Thích Nguyên Trí 
Bát Nhã Buddhist Temple 
4717 W. 1St St., Santa Ana, CA 92703 
Phone: 1(714)548-4148 Tel:(714)571-0473 
Bank Account #: 325063638819 
Routing #: 026009593 
BANK OF AMERICA 

  803 S. Sullivan Street, Santa Ana, CA 92704 Tel: (714) 571-0473  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      18 

PHÁP MÔN NIỆM PHẬT 

TRONG KINH A-DI-ĐÀ 
  

Thích Giác Như 

Trong kinh A Di Đà, cũng như nguyện thứ 
18, một trong 48 lời nguyện của Phật A Di Đà, 
Đức Phật A Di Đà phát nguyện tiếp dẫn những 
chúng sinh tinh tấn chuyên trì danh hiệu của 
Ngài trong cuộc sống, vãng sinh nước Cực lạc 
(nguyện 18). Cực lạc, như đối với nghĩa cực 
khổ, là thế giới cực kỳ hạnh phúc, trong đó 
mọi chúng sinh không còn kinh quá sự khổ não 
và chỉ hưởng trọn vẹn sự an vui.  

Mặc dù nói là hưởng sự an vui, nhưng mục 
tiêu của người cầu vãng sinh Cực lạc không 
phải để hưởng sự an vui đó. Mục tiêu của 
người cầu vãng sinh Cực lạc là để được giác 
ngộ trọn vẹn hay thành Phật. Nói cách khác, 
cảnh giới Cực lạc chỉ là môi trường hay phương 
tiện tối thắng giúp cho mọi người được vãng 
sinh “không còn thối chuyển” trên con đường 
giác ngộ, hay không còn thối chuyển trên con 
đường đạt đến hạnh phúc thật sự.  

 
1. Thế giới Cực lạc: Phương tiện tối 

thắng cho sự giác ngộ 
Trước hết, được gọi là Cực lạc bởi vì môi 

trường sống ở đó hết sức tốt đẹp. Đất được 
làm bằng vàng ròng và tất cả mọi nơi đều 
được trang hoàng bằng bảy lớp lan can báu, 
bảy tầng lưới báu, và bảy hàng cây báu. Có vô 
lượng ao hồ được làm bằng những chất liệu 
quý giá như: vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, 
v.v…; và nước trong ao hồ tinh khiết, thơm 
tho. Trong mỗi ao hồ đều có hoa sen tỏa 
hương sắc vi diệu và rực rỡ. Bầu trời luôn luôn 
có hoa Mạn-đà-la (Mandarava) rơi xuống và 
ngày đêm sáu thời thường có nhạc trời hòa 
tấu. Trong không gian luôn luôn có các âm 
thanh hòa nhã từ các giống chim xinh đẹp, như 
Bạch hạc, Khổng tước, Anh võ và Xá lợi (do 
Phật A Di Đà hóa thân), diễn nói các pháp như 
Ngũ căn, Ngũ lực, Thất Bồ đề phần và Bát 
Thánh đạo (2). 

Ngoài môi trường sống như được mô tả 
một cách khái quát ở trong kinh A Di Đà như 
được nêu ở trên, phần chính yếu tạo thành thế 
giới Cực lạc là sự hiện diện Phật A Di Đà - vị 
Giáo chủ, cùng vô lượng Thánh chúng và dân 
chúng. A Di Đà dịch âm từ tiếng Sanskrit 
Amita, nghĩa là vô lượng - ánh sáng vô lượng 

(Amitabha) và thọ mạng vô lượng (Amitayus). 
Đức Phật A Di Đà có hào quang chiếu khắp 
mười phương và thọ mạng vô biên. Ánh sáng 
vô lượng biểu tượng cho trí tuệ rộng lớn và thọ 
mạng vô lượng biểu tượng cho lòng từ bi, vì 
Phật A Di Đà muốn trụ thế dài lâu để cứu độ 
chúng sinh. Thánh chúng là những vị được sự 
giáo hóa và nhiếp thọ của Phật A Di Đà, bao 
gồm các vị Bồ tát (3) và những vị đã chứng 
một trong bốn quả Thánh (4).  

Dân chúng là những người đang trên tiến 
trình tu tập, được sự giáo hóa và hướng dẫn 
của Phật A Di Đà và chư vị Bồ tát. Căn cứ trên 
48 nguyện của Phật A Di Đà, mỗi người dân ở 
cảnh giới Cực lạc đều có 32 tướng tốt (nguyện 
3), thân thể cường tráng, không bịnh tật 
(nguyện 32), thọ mạng vô lượng (nguyện 15), 
không còn phải lo lắng về đời sống vật chất 
như ẩm thực và y phục (nguyện 37), và quan 
trọng nhất là tâm trí của mỗi người dân đều 
hướng về mục tiêu đạt được giác ngộ (nguyện 
12). 

Nói tóm lại, thế giới Cực lạc là phương tiện 
tối thắng giúp cho hành giả “không còn thối 
chuyển” trên con đường giác ngộ. Phương tiện 
tối thắng đó là: môi trường tốt đẹp, kinh tế đầy 
đủ, thân thể khỏe mạnh, có trí tuệ và được 
thân cận học hỏi thực tập với các vị Thánh tức 
là Phật A Di Đà và Thánh chúng. Bất cứ ai với 
tâm trí nỗ lực hướng về một mục tiêu, được 
sống trong môi trường tốt đẹp, có sức khỏe 
điều kiện kinh tế ổn định, cùng với sự khích lệ 
khuyến tấn của bạn hiền, người đó không sớm 
thì muộn sẽ đạt được mục tiêu như được đề ra.  

 
2. Tín (Saddhā, Confidence): Có thế 

giới Cực lạc hay không? 
Thực có thế giới Cực lạc là phương tiện tối 

thắng cho sự giác ngộ không? Trong kinh A Di 
Đà, Đức Phật Thích Ca và mười phương chư 
Phật đã nhiều lần nhắc nhở thính chúng trong 
hội Liên Trì và tất cả chúng sinh nên “tin” có 
thế giới Cực lạc và những phương tiện tối thắng 
như đã được trình bày ở trên. Để minh chứng 
có thế giới Cực lạc, chúng ta phải hiểu rõ ràng 
ý nghĩa chữ “Tín”. Chữ “Tín” theo nghĩa đích 
thật nhất trong Phật giáo là tin Phật, tin Pháp 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 

https://lienphathoi.org/danh-muc_author_doc-sach_Thích%20Giác%20Như.html


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      19 

và tin Tăng. Theo kinh 
Vīmamsaka, để xóa tan sự hoài 
nghi và để thiết lập niềm tin 
vững chãi trong việc tu tập, 
Đức Phật cho phép các vị Tỳ 
kheo nghi vấn và tìm hiểu một 
cách cẩn thận về sự giác ngộ 
trọn vẹn của Ngài. Sau đó, Đức 
Phật khuyên các vị Tỳ-kheo nên 
an trú niềm tin như sau: “Tôi 
đặt niềm tin ở Đấng Đạo Sư: 
Ngài là bậc đã giác ngộ trọn 
vẹn, Giáo pháp được Ngài khéo 
thuyết giảng và chư Tăng là 
những vị đang thực tập hạnh 
giải thoát” (5).  

Và Đức Phật còn nhấn 
mạnh rằng niềm tin này phải 
dựa trên nhận thức và lý trí (6). 
Niềm tin như đã được Đức Phật 
dạy ở trên liên hệ như thế nào 
với niềm tin có thế giới Cực lạc? 
Tin có thế giới Cực lạc là dựa 
trên căn bản tin Pháp, tức là tin 
vào lời dạy của Phật và tin những lời Phật dạy 
tức là tin giáo lý Nhân quả, Nghiệp báo, Duyên 
sinh (hay Vô thường, Khổ và Vô ngã). Nói một 
cách khác, chúng ta tin vào giáo lý Tứ đế (7).  

Dựa trên giáo lý Nhân quả và Nghiệp báo 
mà chúng ta tin hay biết được có thế giới Cực 
lạc. Luật Nhân quả là luật phổ biến, không 
những tác động trong nhiều giới mà còn trong 
lãnh vực đạo đức con người. Liên hệ đến lãnh 
vực đạo đức, nếu chúng ta tạo nghiệp ác, năng 
lực của nghiệp ác dẫn dắt chúng ta vào thế giới 
ác và ngược lại. Nếu chúng ta tạo nghiệp nhân 
cực ác thì thế giới chúng ta đến là thế giới cực 
khổ như địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh; và 
ngược lại, nếu chúng ta tạo nhân cực thiện thì 
thế giới chúng ta đến là thế giới Cực lạc. Nhân 
cực thiện đây tức là tâm niệm danh hiệu Phật A 
Di Đà, cùng với hoạt động của thân và khẩu 
dựa trên căn bản lòng từ bi phù hợp với bản 
chất của Phật A Di Đà.  

Như vậy, chúng ta tin hay biết được có thế 
giới Cực lạc là dựa trên luật Nhân quả và 
Nghiệp báo, và luật Nhân quả và Nghiệp báo là 
quy luật phổ biến mà tất cả chúng ta ai cũng 
có thể nhận thức và kinh nghiệm được trong 
đời sống. Đây chính là ý nghĩa chữ “Tín” - dựa 
trên nhận thức và lý trí - được Đức Phật nói 
trong kinh Vīmamsaka, như được trích dẫn ở 
trên. 

Ở đây, có một câu hỏi quan trọng phải 
được nêu lên, đó là, nếu có thế giới Cực lạc dựa 
trên niềm tin, Nhân quả và Nghiệp báo rõ ràng 
và dễ hiểu như vậy, tại sao ở phần cuối trong 
kinh A Di Đà, Đức Phật Thích Ca nói rằng đây 
là “Kinh pháp khó tin”? Chữ “khó tin” ở đây 
phải được hiểu là “không sống, hay không thực 
tập”.  

Mặc dù chúng ta hiểu lý Nhân quả và 
Nghiệp báo bằng óc, nhưng chúng ta lại không 

chịu sống hay thực tập nó bằng 
trái tim. Những gì chúng ta biết, 
nhưng chúng ta không thích 
sống với sự hiểu biết đó, thì 
điều đó gọi là “khó tin”. Phần 
lớn chúng ta thích tin và sống ở 
những gì? Phần lớn chúng ta 
thích tin vào hạnh phúc vĩnh 
cửu từ tiền bạc, danh vọng, tiện 
nghi vật chất đem đến, và sống 
với chúng bằng trái tim. Trong 
thực tế, những thứ như tiền 
bạc, danh vọng, tiện nghi vật 
chất là vô thường và không thể 
mang lại hạnh phúc vĩnh cửu 
cho con người.  
Một điều khác khá quan trọng 
cần phải được nêu lên ở đây là, 
phần đông Phật tử tu pháp môn 
Niệm Phật đã dựa vào một số lý 
luận và kinh nghiệm cá nhân để 
tin có sự hiện hữu của thế giới 
Cực lạc. Những lý luận và kinh 
nghiệm cá nhân này cần phải 

được giải thích và bổ túc(8) qua ánh sáng giáo 
lý Nhân quả và Nghiệp.  

Đối với người có trí tuệ lớn, nếu siêng năng 
tinh tấn niệm Phật, họ sẽ có những sở đắc tâm 
linh – ví dụ, đạt được định lực hoặc niệm Phật 
tam muội (Samàdhi). Đối với những người bận 
rộn với công việc gia đình và những công việc 
sinh kế, nếu tinh tấn niệm Phật, họ sẽ được 
“đới nghiệp vãng sinh.” 

 
3. Phát nguyện và Thực hành 
Theo kinh A Di Đà, để được vãng sinh vào 

thế giới Cực lạc, ngoài sự thiết lập lòng tin có 
thế giới Cực lạc với những phương tiện tối 
thắng của nó, hành giả phải phát nguyện và 
thực hành niệm Phật. Phát nguyện đây tức là 
nguyện vãng sinh về cõi Cực lạc. Đây là điều 
hết sức quan trọng mà trong kinh A Di Đà, Đức 
Phật Thích Ca và chư Phật mười phương đã 
nhiều lần khuyên chúng sinh phải thực hiện. 
Phát nguyện vãng sinh Cực lạc tức là xác định 
điểm đến và lý tưởng của mình. Điểm đến là 
thế giới Cực lạc và mục tiêu tức là thành Phật 
hay đạt được sự giác ngộ trọn vẹn.  

Nếu có người niệm Phật A Di Đà mà không 
phát nguyện vãng sinh Cực lạc - mặc dù có 
phước đức lớn do niệm Phật - người đó sẽ 
không được vãng sinh nước Cực lạc. Điều này 
có thể ví như một người đang làm một công 
việc mà không biết mình làm công việc này để 
làm gì, hay một người đang đi trên con đường 
mà không biết mình sẽ đi về đâu.  

Song song với sự thiết lập niềm tin và phát 
nguyện vãng sinh, hành giả phải thực hành 
niệm Phật A Di Đà. Niệm (Sati, Mindfulness) 
nghĩa là chú tâm theo dõi và ghi nhận. Hành 
giả chú tâm theo dõi và ghi nhận bằng cách 
niệm to, niệm nhỏ, niệm thầm, hoặc niệm 
trong tâm danh hiệu Phật A Di Đà. Trong kinh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      20 

A Di Đà, Đức Phật Thích Ca dạy rằng: 
“Nếu có người con trai lành hoặc con gái 

lành nào muốn sinh về cõi Cực lạc, thì người ấy 
phải niệm danh hiệu Phật A Di Đà với một lòng 
không tạp loạn, hoặc một ngày, hai ngày, ba 
ngày, bốn ngày, năm ngày, sáu ngày hoặc bảy 
ngày. Người ấy, đến khi lâm chung sẽ thấy 
được Phật A Di Đà và các vị Thánh chúng hiện 
ra trước mắt. Trong giờ phút ấy, tâm của người 
ấy được an trú trong định, không có điên đảo 
và tán loạn; do đó người ấy sẽ được vãng sinh 
ngay về nước Cực lạc”. 

Như vậy, điều quan trọng trong sự thực 
hành niệm Phật A Di Đà để được vãng sinh đòi 
hỏi hành giả phải nhất tâm. Để có được kết 
quả là nhất tâm, hay một lòng không tạp loạn, 
hành giả phải tinh tấn nỗ lực niệm Phật và xem 
niệm Phật như là một sự nghiệp chính trong 
đời sống. Nói cách khác, tâm của hành giả phải 
thường niệm A Di Đà và thể hiện tâm niệm này 
qua hành động và lời nói bằng cách ăn chay, 
bố thí, cúng dường Tam bảo, ái ngữ, không tà 
hạnh và sống đời sống có tiết độ (giữ Năm giới 
hoặc Mười giới). Trong đoạn kinh trên nói rằng 
hành giả niệm Phật A Di Đà hoặc một ngày 
hoặc hai ngày v.v… đây chỉ là con số thời gian 
tiêu biểu.  

Thực tế trong đời sống, rất hiếm có người 
suốt đời không niệm Phật mà có thể nhất tâm 
niệm Phật hoặc một ngày, hoặc hai ngày, trước 
khi lâm chung. Do vì xem niệm Phật A Di Đà 
như là sự nghiệp chính của đời sống, tâm của 
hành giả thấm đẫm với bản thể A Di Đà, tức từ 
bi và trí tuệ, và kết quả tất yếu là tâm này sẽ 
dẫn hành giả vãng sinh Cực lạc sau khi lâm 
chung. Điều này được xác quyết dựa trên giáo 
lý Nhân quả và Nghiệp. Cái được gọi “Đới 
nghiệp vãng sinh” hay mang nghiệp vãng sinh 
cũng được giải thích theo nguyên tắc này. 
Mang nghiệp vãng sinh nghĩa là tâm của hành 
giả niệm Phật vẫn còn những phiền não tham, 
sân, tật đố, ích kỷ, nhưng vẫn được vãng sinh 
Cực lạc, do vì hạt giống A Di Đà trong tâm 
hành giả đó quá mạnh. Nghiệp nào mạnh, 
nghiệp đó sẽ dẫn người tạo nghiệp vào thế giới 
tương ứng với nghiệp đó.  

Lẽ dĩ nhiên, những hành giả đới nghiệp 
vãng sinh, so với những hành giả niệm Phật đã 
đạt được định (Samādhi, Concentration) phải 
bỏ thời gian dài hơn để tu tập Giới, Định, Tuệ 
(hay Ngũ căn, Ngũ lực, Thất Bồ đề phần và Bát 
Thánh đạo) để được giác ngộ.  

 
4. Niệm Phật và Thiền 
Chữ “Niệm” như được giải thích ở trên là 

chú tâm theo dõi và ghi nhận. Niệm Phật là 
chú tâm theo dõi, ghi nhận danh hiệu, hình 
tượng và đức tính của Phật. Niệm Phật A Di Đà 
là tưởng nhớ, chú tâm theo dõi và ghi nhận 
danh hiệu, hình tượng và đức tính của Phật A 
Di Đà. Mục đích của hành giả niệm Phật A Di 
Đà, theo pháp môn Niệm Phật, là để thành A 
Di Đà; hay nói cách khác, để đạt được giác ngộ 

với trí tuệ vô lượng và từ bi vô lượng như Phật 
A Di Đà.  

Những ai được vãng sinh và sống trong cõi 
Cực lạc mà chưa được giác ngộ thì những người 
đó phải tinh tấn niệm Phật, hay nói cách khác 
họ phải thực tập Giới, Định, Tuệ cho đến khi 
được giác ngộ như Phật A Di Đà.  

Thiền (Dhyāna, Meditation), theo đúng 
nghĩa trong Phật giáo là phương pháp huấn 
luyện hay thanh lọc tâm, bao gồm hai phần 
tương quan mật thiết; Định (Samādhi, Concen-
tration) tức là tập trung tâm lại; và Niệm (Sati, 
Mindfulness) chú tâm theo dõi và ghi nhận trên 
đối tượng thiền quán.  

Tập trung tâm lại và chú tâm theo dõi và 
ghi nhận trên đối tượng (là những chủ đề của 
thiền quán như hơi thở, quán thân bất tịnh, 
v.v…) để trực nhận được bản chất của đối 
tượng là duyên sinh, hay vô thường và vô ngã. 
Khi trực nhận được (khả năng của trí tuệ) bản 
chất của đối tượng là duyên sinh, hay vô 
thường và vô ngã, tâm của hành giả xả ly lòng 
tham ái và bám víu về những gì mình yêu thích 
và mong chúng được tồn tại vĩnh cửu. Những 
khổ đau, buồn rầu, lo âu, thất vọng và sợ hãi 
của con người trong cuộc sống là kết quả phát 
sinh từ lòng ước vọng về những gì mình yêu 
thích được vĩnh cửu.  

Nhưng cuộc đời là vô thường; do đó, ước 
vọng về những gì mình yêu thích được vĩnh cửu 
sẽ không bao giờ đạt được. Hậu quả tất yếu 
của sự ước vọng vĩnh cửu này là sự thất vọng, 
buồn rầu, đau khổ và sầu muộn. Thấy được 
bản chất của đối tượng thiền quán là vô thường 
tức thấy được tính vô thường của con người và 
cuộc đời. Do thấy được như vậy, tâm của hành 
giả an lạc tự tại, không còn bị buồn rầu, khổ 
đau, lo âu và sợ hãi chi phối trong cuộc sống. 
Giác ngộ hay thành Phật, nói một cách đơn 
giản, là sự nhận chân (từ khả năng của trí tuệ) 
được bản chất duyên sinh, hay vô thường và vô 
ngã của con người và cuộc đời qua phương 
pháp thiền định.  

Nhìn từ phương pháp thực tập và mục tiêu 
giữa pháp môn Niệm Phật và Thiền, chúng ta 
thấy cả hai đều giống nhau: dùng Định và 
Niệm như là phương pháp tu tập để đạt được 
mục tiêu giác ngộ. Ngoài ra, niệm Phật còn là 
một trong sáu chủ đề thiền quán (9), Nếu có 
sự khác biệt giữa pháp môn Niệm Phật và 
Thiền thì sự khác biệt này chỉ là sự khác biệt về 
“duyên” hay những điều kiện thuận lợi giúp cho 
sự tu tập.  

So với hành giả tu pháp môn Thiền, hành 
giả niệm Phật có được thắng duyên là môi 
trường Cực lạc để giúp cho sự tiến tu bất thối, 
và tâm niệm của hành giả niệm Phật luôn luôn 
được an ổn vì có được Phật A Di Đà hộ niệm. 
Đây là một trong những lý do chính giải thích 
tại sao pháp môn niệm Phật A Di Đà phù hợp 
với tất cả mọi trình độ và được phổ biến tại các 
nước có Phật giáo Đại thừa như Việt Nam, 
Trung Hoa, Nhật Bản và Hàn Quốc...  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      21 

5. Cực lạc và Tịnh độ 
Sau cùng có một điểm nhỏ cần phải được 

nêu lên ở đây là sự khác biệt tế nhị giữa hai từ 
ngữ, Cực lạc và Tịnh độ. Cực lạc (Sukhāvatī) là 
thế giới của Đức Phật A Di Đà làm Giáo chủ. 
Tịnh độ (Pure land) là từ ngữ được dịch thoáng 
từ chữ “Phật độ” (Buddhaksetra), hay là thế 
giới do một vị Phật làm Giáo chủ. Nếu hiểu 
theo nghĩa này, thì từ ngữ Cực lạc và Tịnh độ 
có thể dùng thay thế lẫn nhau, nghĩa là chúng 
ta có thể gọi cõi Cực lạc hay cõi Tịnh độ của 
Phật A Di Đà.  

Tuy nhiên, nếu hiểu ý nghĩa từ ngữ Tịnh 
độ là đất trong sạch do sự phản chiếu của tâm 
trong sạch “Tâm thanh tịnh thì quốc độ thanh 
tịnh” như trong kinh Duy Ma nói, thì có sự 
khác biệt tế nhị giữa hai từ ngữ. Trước hết, bất 
cứ ai đạt được giác ngộ, hay tâm được thanh 
tịnh, không còn tham, sân, si, thì chỗ ở hay 
thế giới của người đó được gọi là Tịnh độ. Hiểu 
theo nghĩa này, nếu có người ở cõi Ta bà, tức 
thế giới chúng ta đang sống (Ta bà được dịch 
âm từ chữ Sanskrit Saha, nghĩa là khổ đau hay 
kham nhẫn) tâm được thanh tịnh, không còn bị 
tham sân chi phối, thì cõi Ta bà tức Tịnh độ. 
Quan trọng hơn nữa, Cực lạc thế giới dù có tồn 
tại lâu bao nhiêu đi nữa, thì cũng là thế giới 
hữu hình. Đã hữu hình, lẽ tất nhiên, phải bị chi 
phối của vô thường.  

Ngược lại, Tịnh độ là cõi thường hằng 
thanh tịnh, do sự phản chiếu của tâm thanh 
tịnh. Cụm từ “thường hằng thanh tịnh” ở đây 
phải được hiểu theo nghĩa rộng, nghĩa là môi 
trường, hoàn cảnh hay cuộc sống không có 
khả năng chi phối, làm cho tâm hành giả tham 
đắm, vui buồn, sợ hãi, lo âu, v.v… vì tâm của 
hành giả đã được thanh tịnh hay giác ngộ.  

Do đó, nếu có người nào ở cõi Ta bà tâm 
được thanh tịnh, hay đã đạt được giác ngộ, thì 
đây là cõi Tịnh độ. Vì sự khác biệt tế nhị giữa 
hai từ ngữ đó mà người viết cố ý dùng chủ đề 
là “Pháp môn Niệm Phật” thay vì “Pháp môn 
Tịnh độ.” 

 
6. Lợi ích của pháp môn Niệm Phật  
Pháp môn niệm Phật A Di Đà cầu vãng 

sinh Cực lạc giúp hành giả không còn thối 
chuyển trên con đường giác ngộ. Thẳng tiến 
trên con đường giác ngộ tức là thẳng tiến trên 
con đường đạt đến hạnh phúc thật sự. Thối 
thất trên con đường giác ngộ đồng nghĩa với 
kinh nghiệm khổ đau, sầu muộn, lo âu và sợ 
hãi.  

Trong kinh A Di Đà, Đức Phật Thích Ca đã 
biểu thị hai thế giới tương phản, thuận duyên 
và nghịch duyên cho chúng sinh trên con 
đường thực tập giác ngộ: Một bên là thế giới 
Cực lạc với những phương tiện tối thắng như 
đã trình bày ở đề mục 1 và một bên là thế giới 
Ta bà đầy khổ đau và nghịch cảnh: kiếp sống ô 
trược, nhận thức sai lạc, đầy phiền não tham, 
sân và si, vạn vật vô thường và mạng người 
ngắn ngủi (Ngũ trược). Nhìn vào bản chất của 

Ngũ trược thì chúng ta sẽ thấy sự lợi ích cấp 
thiết của thế giới Cực lạc cho người tu tập như 
thế nào rồi.  

Kế đến, pháp môn niệm Phật A Di Đà là 
pháp môn phổ biến và bất cứ thành phần nào 
trong xã hội - từ nông dân, thương gia, cho 
đến giới trí thức - đều cũng có thể thực hiện 
được. Điều này nói lên được tính chất khế lý và 
khế cơ tuyệt diệu mà chúng ta thấy chỉ có pháp 
môn niệm Phật mới có được. Do tính phổ biến, 
cũng như khế lý và khế cơ của nó, pháp môn 
Niệm Phật mở cửa giác ngộ cho mọi thành 
phần.  

Đối với người có trí tuệ lớn, nếu siêng năng 
tinh tấn niệm Phật, họ sẽ có những sở đắc tâm 
linh – ví dụ, đạt được định lực hoặc niệm Phật 
tam muội (Samàdhi). Đối với những người bận 
rộn với công việc gia đình và những công việc 
sinh kế, nếu tinh tấn niệm Phật, họ sẽ được 
“đới nghiệp vãng sinh.” 

 
Cước chú:  
(1) Pháp môn (Dharma-Door): Cửa đi vào Phật 

pháp, hay là phương pháp tu tập để đạt giác ngộ.  
(2) Ngũ căn (five faculties): Căn nghĩa là gốc 

hay thành phần cơ bản, gồm có: Tín căn: nghĩa là 
tin Phật, Pháp và Tăng; Tấn căn: siêng năng; Niệm 
căn: chú tâm theo dõi và ghi nhận; Định căn: tập 
trung tâm lại và Huệ căn: khả năng thấy được bản 
chất của các pháp là vô thường và vô ngã. Khi năm 
căn này được khởi động tu tập thì gọi là Ngũ lực, vì 
nó sẽ tạo thành sức mạnh giúp hành giả tiến đến 
giác ngộ. Thất Bồ đề phần (The seven limbs of en-
lightenment): Bảy chi phần hay yếu tố giác ngộ, 
gồm có Niệm: nghĩa là chú tâm theo dõi và ghi 
nhận; Trạch pháp: truy tầm và tìm hiểu bản chất 
của các pháp; Tinh tấn: siêng năng; Hỷ: vui mừng; 
Khinh an: trạng thái thư thái của thân và tâm; Định: 
tập trung tâm lại và Xả: không bị tác động bởi 
những tâm lý vui, buồn. Bát Thánh đạo (The Noble 
Eightfold Path): Con đường bao gồm tám nhánh liên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      22 

hệ được “bước qua” hay thực hành bởi các vị thánh. 
Nói cách khác, đây là con đường hay phương pháp 
đoạn tận khổ đau.  

 Chánh kiến: Thấy rõ được bản chất của con 
người và cuộc đời là vô thường, khổ và vô ngã.  

 Chánh tư duy: Tâm không bị tham, sân và si chi 
phối.  

 Chánh ngữ: Không nói láo, không nói lời độc ác 
và thêu dệt.  

 Chánh nghiệp: Không giết hại, không trộm cắp 
và không tà dâm.  

 Chánh mạng: Không làm những nghề độc ác để 
sinh sống.  

 Chánh tinh tấn: Tinh tấn đoạn trừ những việc ác 
đã sinh và ngăn ngừa những việc ác chưa sanh. 
Tinh tấn phát triển những điều thiện chưa sinh, 
và tinh tấn làm những điều thiện đã sinh.  

 Chánh định: Giữ tâm trí tập trung, không bị 
vọng niệm.  

 Chánh niệm: Chú tâm theo dõi và ghi nhận trên 
đối tượng thiền quán.  
 
(3) Bồ tát (Bodhisattva): người phát tâm giác 

ngộ và trải qua nhiều đời kiếp tu tập để đạt được 
quả vị giác ngộ. Theo các kinh Đại thừa, Bồ tát là vị 
có mục đích là mong cầu giác ngộ để cứu giúp 
chúng sinh. Thông thường, Bồ tát được chia làm hai 
hạng, những vị đã giác ngộ và phân thân hóa độ 
chúng sinh như: Văn Thù Sư Lợi Bồ tát, Quan Thế 
Âm Bồ tát, Địa Tạng Bồ tát... và những chúng sinh 
phát tâm giác ngộ - như chúng ta – đang tu tập để 
đạt được mục tiêu ấy.  

(4) Bốn quả Thánh: (i) Tu đà hoàn (Sota- āpan-
na, stream – enterer): Dự vào dòng thánh để đạt 
được quả vị này, hành giả phải đoạn trừ thân kiến, 
nghi và giới cấm thủ và phải tái sinh lại bảy lần nữa 
trong cõi Người hoặc cõi trời Dục giới. (ii) Tư đà hàm 
(Sakad- āgāmin, once-returner): Quay trở lại một 
lần nữa. Ở quả vị này, tâm tham dục và sân của 
hành giả được hạ giảm và lắng dịu. Hành giả phải 
tái sinh một lần nữa trong cõi trời Dục giới. (iii) A na 
hàm (Anāgāmin, non-returner): Không còn quay trở 
lại. Trong giai đoạn này, hành giả đoạn trừ được 
thân kiến, giới cấm thủ, nghi, dục và sân. Hành giả 
không còn tái sinh nữa, mà chỉ an trụ trong cõi trời 
Sắc giới. (iv) A la hán (Arahant, the Enlightened 
One): Không còn bị nghiệp lực dẫn dắt tái sinh nữa. 
Ở quả vị này, hành giả đã đoạn tận tham ái về cõi 
trời sắc giới và vô sắc giới, lòng kiêu mạn và vô 
minh. Đây là quả vị giải thoát rốt ráo.  

(5) “I placed confidence in the Teacher thus: 
“The Blessed One is fully enlighted, the Dhamma is 
well-claimed by the Blessed One, the Sangha is 
practicing the good way”. Majjhima Nikāya. Trans. 
Bhikkhu Nanamoli and Bhikkhu Bodhi. Boston: Wis-
dom Publications, 1995. P.418.  

(6) “Bhikkhus, when anyone’s faith has been 
planted, rooted and established in the Tathagata 
through these reasons, terms and phrases, his faith 
is said to be supported by reasons, rooted in visions, 
firm”. (Như kinh đã dẫn ở trên).  

(7) Tứ đế (Cattāri ariya-saccāni, the Four Noble 
Truths): Bốn chân lý chắc thật, cao cả: Dukkha; 
Nguyên nhân của Dukkha; Sự đoạn tận Dukkha; 
Con đường dẫn đến sự đoạn tận của Dukkha.  

(8) Phần lớn những người tu pháp môn Niệm 
Phật A Di Đà tin có thế giới Cực lạc dựa trên lý luận 
rằng Đức Phật Thích Ca luôn luôn nói lời chân thật. 

Tin Đức Phật luôn luôn nói lời chân thật là tin vào 
nhân cách của Phật, và tin vào nhân cách của Phật, 
nghĩ cho kỹ, cũng là do phát xuất từ lòng tin Pháp, 
hay những lời dạy của Ngài. Do vậy, không có gì sai 
trái khi những người đó tin có Cực lạc dựa trên nhân 
cách của Đức Phật. Tuy nhiên, lý luận này chỉ phù 
hợp với những người cùng là Phật tử và cùng tu 
pháp môn niệm Phật A Di Đà. Đối với những người 
tu các pháp môn khác, và nhất là đối với những 
người không phải Phật tử, việc dựa vào nhân cách 
của Đức Phật để cho rằng có thế giới Cực lạc thì rất 
là khó thuyết phục. Do đó, chỉ có giáo lý Nhân quả 
và Nghiệp báo - tức là tin Pháp - là cơ sở lý luận 
vững chãi nhất để giúp cho tất cả mọi người biết 
được có thế giới Cực lạc. Có một số người khác tin có 
thế giới Cực lạc qua sự chứng kiến những hiện tượng 
cát tường của những người tu pháp môn Niệm Phật 
khi sắp lâm chung hoặc sau khi lâm chung, như 
hương thơm, hào quang, nhạc trời v.v… Đây là 
những hiện tượng kỳ diệu giúp tăng tín tâm cho 
những người tu tập pháp môn Niệm Phật; tuy nhiên, 
những hiện tượng kỳ diệu này chỉ là kinh nghiệm cá 
nhân, do đó chúng không thể được xem là nguyên 
tắc căn bản hay kinh nghiệm phổ biến để giúp cho 
mọi người biết có thế giới Cực lạc.  

Ngoài ra, khoảng chừng 20 năm trở lại, ngành 
Thiên văn học đã phát triển một cách đáng kể. Theo 
bảng kê khai từ trang web Wikipedia.org/exoplanet, 
có khoảng 650 ngoại hành tinh (exoplanets) đã được 
phát hiện, trong đó có những hành tinh có bầu khí 
quyển và nhiệt độ như hành tinh của chúng ta; thí 
dụ như hành tinh Gliese 581e. Cũng theo trang web 
Wikipedia, trong thời gian gần đây, Giáo sư ngành 
Thiên văn Matthew Bailes tại Swinburne University 
of Technology ở Melbourne đã khám phá ra một 
hành tinh bằng kim cương (vốn do từ những phản 
ứng của hóa chất hữu cơ Carbon hình thành). Hành 
tinh quay chung quanh ngôi sao trung hòa tử 
(Neutron star) và cách hành tinh chúng ta khoảng 
4.000 light years. Sự phát hiện về hành tinh kim 
cương này làm chúng ta liên tưởng đến thế giới Cực 
lạc với đất làm bằng vàng, kim cương và những chất 
báu khác. Mặc dầu những sự phát hiện về những 
ngoại hành tinh của các nhà thiên văn hiện đại giúp 
chúng ta mở rộng tầm nhìn về sự hiện hữu vô lượng 
vô biên thế giới – điều mà Đức Phật Thích Ca đã nói 
cách đây hơn 2.500 năm – Điều này cũng không thể 
được xem là bằng chứng thuyết phục để kết luận 
rằng có thế giới Cực lạc.  

(9) Lục niệm: Sáu đề mục thiền quán được Đức 
Phật dạy trong các Nikàya và được giải thích chi tiết 
trong “Thanh tịnh Đạo luận” (The Path of Purifica-
tion). (i) Niệm Phật: Suy niệm về Phật là vị đã thấy 
được chân lý; xứng đáng được cúng dường bởi mọi 
loài chúng sinh; có trí hiểu biết cùng khắp; trí tuệ và 
đức hạnh vẹn toàn; đã đạt được hạnh phúc chân 
thật; biết giải tỏa những khúc mắc của thế gian; tối 
thượng; điều phục những kẻ đáng được điều phục; vị 
thầy của trời và người; vị giác ngộ trọn vẹn. (ii) 
Niệm Pháp: Suy niệm về lời dạy của Đức Phật, bao 
gồm giáo lý Nhân quả, Nghiệp, Duyên sinh hay Vô 
thường, Khổ và Vô ngã. Nói chung là giáo lý Tứ diệu 
đế. (iii) Niệm Tăng: Suy niệm về những vị thực hành 
lời dạy của Phật và giới luật để được giác ngộ. (iv) 
Niệm giới: Suy niệm về giới luật của Phật có khả 
năng ngăn chặn tội lỗi của thân và tâm. (v) Niệm 
thí: Suy niệm về sự bố thí để giúp đỡ những kẻ 
nghèo khó, và ngăn chặn lòng tham. (vi) Niệm 
thiên: Suy niệm về những điều kiện để sanh về cõi 
Trời như giữ giới, bố thí, tin Tam bảo. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      23 CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      23 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      24 

NĂNG LỰC CỦA TÂM 
  

Thích Viên Thành 

(Cảm tác sau khi bức tranh có chữ Tâm được 
treo lên trong Trai Đường Tổ Đình Pháp Hoa, 

trong mùa an cư kiết hạ 2017) 
  
 
Đức Phật dạy: “Tất cả Pháp từ Tâm tưởng 

sanh, Tất cả Pháp từ Tâm tưởng diệt,” “Tâm an 
vạn sự an, Tâm bình thế giới bình.” Tất cả mọi 
việc trên thế gian này đều do Tâm tạo. Tâm 
sinh ra, trưởng dưỡng cũng như trong thâm 
sâu, thực hiện mọi suy nghĩ, lời nói và việc làm 
của chúng ta.  

Ngoài thế gian có những câu thơ về 
“bệnh Tâm = Tâm lệch lạc” cũng rất đáng suy 
nghĩ! “Khi thương trái ấu cũng tròn, khi ghét 
trái bồ hòn cũng méo” hay “cảnh nào cảnh 
chẳng đeo sầu, người buồn cảnh có vui đâu 
bao giờ.” 

Tâm chúng ta là dòng tư tưởng, ý thức, 
phân biệt, luôn biến dịch thay đổi, như vượn 
chuyền cành. Hai tác phẩm: “Câu Chuyện 
Dòng Sông” và “Cửa Tùng Đôi Cánh Gài” (1) 
đã nói lên rõ điều nầy. Tâm chúng sanh bất 
thường, nên chúng ta không thể tin tưởng vào 
Tâm của ta được, khi ta chưa chứng A La Hán! 

Tâm có thể dẫn ta lang thang mãi, trong 
sáu nẻo luân hồi, nhưng Tâm cũng có thể đưa 
ta đến, quả vị Thánh Hiền hay thành Phật, Bồ 
Tát.  

Nếu ta cứ mãi cho Tâm ‘hướng ngoại tìm 
cầu’ để phải chạy theo “ngũ dục,” cho việc 
chiếm hữu được nhiều tiện nghi vật chất, với 
danh lợi cao sa là sự thành đạt của đời người, 
thì sẽ mãi mãi bị luân hồi sanh tử, trôi lăn 
trong vòng trầm luân khổ lụy, xa rời đường 
giải thoát, giác ngộ.  

Còn nếu biết hướng vào nội tâm, để mà 
xét nét từng suy nghĩ, lời nói và việc làm của 
mình, đó là bổn phận sự cũng vừa là công việc 
hằng ngày của người tu. Vì có quán chiếu nội 

tâm được như vậy, ta mới thấy rõ được những 
khuyết điểm của mình mà khắc phục, sửa 
chữa, tránh đi những thị phi, phiền não, những 
đau thương khổ lụy cho xã hội, đặc biệt thấy 
được những điều hay, tốt của mình mà phát 
huy, làm thăng tiến bản thân và lợi ích cho đời.  

Trong Phật Giáo có từ “chiêu cảm.” Tâm 
ta như thế nào thì sẽ ‘chiêu cảm’ những điều 
như thế ấy đến với ta, Tâm ta tham lam, khổ 
đau, sân hận sẽ ‘chiêu cảm’ cảnh địa ngục, ngạ 
quỷ, súc sanh, Tâm ta an lạc thanh thoát sẽ 
‘chiêu cảm’ cảnh thiên đường, hạnh phúc. 
Ngoài đời có những thành ngữ: “Ngưu tâm 
ngưu, mã tầm mã” cũng tương tự như ‘chiêu 
cảm.’ Ai thích uống rượu sẽ tìm đến với những 
người uống rượu, hoặc ngược lại những người 
uống rượu sẽ tìm đến với người đó, ai thích yên 
tịnh tu hành sẽ tìm nơi thanh vắng, hoặc khiến 
mình gặp những cảnh lan nhã tịch tịnh! 

Trong Kinh Pháp Cú, phần mở đầu, câu số 
1, Phật cũng đã dạy rất kỹ về Tâm: “Trong các 
pháp, Tâm dẫn đầu, Tâm làm chủ, Tâm tạo tác 
tất cả! Nếu nói năng hoặc hành động với Tâm ô 
nhiễm, sự khổ sẽ theo nghiệp kéo đến, như 
bánh xe lăn theo chân con vật kéo xe 

Trong các pháp, Tâm dẫn đầu, Tâm làm 
chủ, Tâm tạo tác tất cả! Nếu nói năng hoặc 
hành động với Tâm thanh tịnh, sự vui sẽ theo 
nghiệp kéo đến như bóng theo hình.” (Hòa 
thượng Thiện Siêu dịch từ Hán ngữ) 

Tâm lăng xăng, ngã mạn đó là “tâm 
bệnh,” “tâm phân biệt, đố kỵ, tội lỗi” không 
muốn ai hơn mình, mọi suy nghĩ đều sai lệch, 
méo mó theo ngã kiến của mình, “thương ai 
thương cả đường đi, ghét ai ghét cả tông ti họ 
hàng” bắt mọi người phải theo ý của mình, nhìn 
đời theo cặp kính màu mình đang mang “khi 
thương nước đục cũng trong, khi ghét nước 
sạch giữa dòng cũng dơ.” Do vậy khi Tâm mình 
chưa tốt, thì sẽ nhìn đời bằng những việc chưa 
tốt, nói những việc không hay và làm những 
điều không đẹp. Từ đó suy ngược lại, khi ta 
nghe những điều không hay, thấy những việc 
làm không đẹp, biết rằng người đó “Tâm bệnh 
hoạn” đang hoành hành, hãy thương cảm và 
tìm cách giúp họ mau tỉnh thức! 

“Vạn Sự Do Tâm 
- Tâm lệch lạc thì cuộc sống nghiêng ngã 

đảo điên. 
- Tâm gian dối thì cuộc sống bất an. 
- Tâm ghen ghét thì cuộc sống hận thù. 
- Tâm đố kỵ thì cuộc sống mất vui. 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      25 

- Tâm tham lam thì cuộc sống dối trá…” 
Trong kinh Di Giáo Phật đã dạy: “Chế 

Tâm nhứt xứ, vô sự bất biện.” Giữ Tâm một 
chỗ, mọi việc đều được giải quyết một cách 
thông suốt, vì lúc đó Tâm đã được định, trí tuệ 
sẽ phát lộ, để nhìn, đánh giá và giải quyết mọi 
sư việc một cách hoàn hảo. Tụng kinh, niệm 
Phật, trì chú, ngồi thiền… cũng nhằm mục đích 
giúp cho Tâm được an định! Trong pháp sám 
hối cũng có câu nói về Tâm: “Tội từ Tâm khởi, 
đem Tâm sám, Tâm được tịnh rồi, tội liền tiêu, 
tội tiêu Tâm tịnh thảy đều không, thế mới thật 
là chơn sám hối.” 

Tâm quan trọng như vậy, cho nên, ta 
không những đem Tâm của mình đặt ngay trên 
ngực để yêu thương, mà còn đem Tâm: 

- Đặt trên tai để biết nghe lời than trách, 
góp ý của người khác. 

- Đặt trên vai để biết chịu trách nhiệm và 
chia sẻ trách nhiệm với anh chị em. 

- Đặt trên tay để giúp đỡ người khác. 
- Đặt trên mắt để nhìn thấy nổi khổ của 

tha nhân. 
- Đặt trên chân để mau mắn chạy đến với 

người cùng khổ. 
- Đặt trên miệng để nói lời an ủi với người 

bất hạnh. 
Thân xác không tim thì thân xác chết, làm 

người không có Tâm thì cuộc sống chỉ có hận 
thù.” 

Tu là tu ngay ở Tâm mình, chứ không tu ở 
đâu xa, tu làm sao cho Tâm bớt lăng xăng, 
không ngã mạn, vì Tâm lăng xăng, ngã mạn sẽ 
khiến cho chúng ta sống không thật, luôn bất 
an, nghi ngại, vì làm quấy hoặc nghĩ, nói và có 
hành động không tốt về người, nên cứ nơm nớp 
lo sợ nhân quả đáp trả, từ đó ám ảnh, nhìn “gà 
hóa cuốc,” đánh giá và giải quyết sự việc một 
cách áp đặc, chủ quan, không được chính xác, 
nên kết quả không được như ý, mà có khi rất 
đau thương, tồi tệ vì do “Tâm bất an” chiêu 
cảm những điều bất như ý đến vậy.  

“Tâm chưa tốt,” chỉ thấy và lấy cái xấu 
của người để che đậy cái xấu của ta, như vậy 
chỉ gây phiền não, tội lỗi, làm xấu thêm tình 
hình cho ta và người, cũng như gây oan trái 
chất chồng cho nhau mà thôi!  

Tâm ta tốt thấy cuộc đời đều đẹp        
Người thương người sống chia sẻ khiêm 

cung  
Chân-Thiện-Mỹ nguyện thực hiện đến 

cùng   
Biến trần gian trở thành nơi tịnh cảnh 
Sống có Tâm tức là sống biết quan tâm 

đến tha nhân, sống vì tha nhân, cũng là sống 
có Đức, có hậu, “có Đức mặc sức mà ăn” kia 
mà! “Đức thắng tài vi quân tử, tài thắng đức thị 
tiểu nhơn,” chắc ai ai cũng muốn mình là người 
quân tử có Đức, để được hướng thượng, mọi 
người tôn kính, hơn là phải bị xem thường, chịu 
cười chê, biếm nhẻ và hậu quả xấu sẽ xảy ra 
thì thật khó lường! 

Chân thành dùng Tâm Đức cung kính, mà 

đối đãi với nhau, lúc đó mọi người mới “Tâm 
phục, khẩu phục” mà quy thuận, ta mới thống 
nhiếp đại chúng được lâu bền, đúng pháp. 
Đừng dùng tài trí, uy quyền bắt buộc người 
khác phải theo, để rồi “bằng mặt chứ không 
bằng lòng” thì chỉ tạm thời được trong giai 
đoạn ngắn mà thôi, sau đó “cạn phước, hết 
thời” phải chịu trả quả thảm thương!  

“Tâm tức Phật, Phật tức tâm.” Tâm ta là 
Phật, mọi người chung quanh ta cũng là Phật 
sẽ thành kia mà, nên ta phải có Tâm khiêm 
cung, trân quý lẫn nhau. 

Tâm từ, bi, hỷ, xả, bao dung, rộng mở, 
tha thứ, để nhiếp hóa tất cả thành người tốt, 
đó mới chính là Tâm của người tu. Lúc đó mọi 
người sẽ quy kính, sức cảm hóa sẽ lan tỏa, 
giúp ta và mọi người cùng hướng đến con 
đường chân-thiện-mỹ, có được một cuộc sống 
thư thái, lợi ích, nhiều ý nghĩa và đầy an lạc. 
Do đó chúng ta hãy sống thương yêu với nhau, 
“người yêu người, sống để thương nhau” kia 
mà, sao phải cố chấp, hơn thua, đố kỵ, hận 
thù… làm chi, để phải gây khổ đau cho nhau?  

Đức Phật dạy rằng: “Người có Tâm nhu 
hòa, nhẫn nhục sẽ được đẹp đẽ và kẻ có 
Tâm sân hận sẽ chịu xấu xí,” hay “Tâm như 
thái hư, lượng châu sa giới” phải có Tâm rộng 
lớn mới dung chứa được tất cả, bèn không sẽ 
“chiêu cảm” những điều nhỏ hẹp mà thôi! Hoặc 
“Tâm bình thường là đạo” đừng vọng tưởng, 
phân biệt, chấp thủ mà sái với đạo, gây đau 
khổ cho mình và cho người. Trong cuốn 
sách Nhân tướng học, tác giả Hy Trương cũng 
đã viết: “Tướng tùy Tâm sinh, tướng tùy Tâm 
diệt”, cũng đã chứng minh lời Phật dạy là chân 
lý, từ đó nói lên tất cả mọi sự cũng từ nơi Tâm. 
Nguyễn Du cũng có thơ: “Thiện căn vốn tại 
lòng ta, chữ Tâm kia mới bằng ba chữ tài.” 

Năng lực và giá trị của Tâm có sức mạnh 
siêu tuyệt và quan trọng là như vậy, nên người 
tu phải biết quay về với Tâm để “tu Tâm, 
dưỡng Tánh.” Tu trong Tâm là tu đúng theo 
chánh đạo, tu ngoài Tâm tức là tu theo ngoại 
đạo vậy! Sự thăng tiến của người tu thể hiện ở 
Tâm tốt, để suy nghĩ, nhìn thấy và nói ra 
những lời tốt đẹp, đối nhân xử thế thanh cao, 
hầu xưng tán, tôn kính, nuôi dưỡng Phật tánh 
lẫn nhau, nhân những điển hình tốt nhiều lên, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      26 

trồng hoa thay cỏ, cho vườn hoa Tâm có 
nhiều hương sắc, không thấy những điều 
xấu, che mờ đi những dơ uế, “ẩn ác, dương 
thiện,” cho cuộc đời nầy thêm thoải mái, 
tươi đẹp, cùng hướng thượng mà xây dựng 
một “Tịnh độ giữa trần gian nầy” thì còn đẹp 
và lý tưởng nào bằng!  

Dùng “Tâm Đức” độ đời là chánh pháp        
Còn “trí tài” xử dụng tạm thế gian  
Ai muốn tu đạt đến cảnh niết bàn  
“Tâm và Đức” vị tha nhân phục vụ. 
 

Kỷ niệm mùa An Cư năm Đinh Dậu – 2017, 
Tại Tổ Đình Pháp Hoa-Nam Úc 

   Thích Viên Thành 
 

____________ 
 
Ghi chú (1): 
Câu Chuyện Dòng Sông - Tác Giả: Hermann 

Hesse:  
Qua Câu Chuyện Dòng Sông, Hermann Hes-

se cho ta thấy! Sự sống đang diễn ra với mọi 
hình thái trong vũ trụ, muốn thấu hiểu bản chất 
của đời sống, con người cần phải có trí tuệ hoặc 
phải trải nghiệm mới thấy rõ được. "Sự sống" đó 
là "dòng sông" của Siddhartha mà chàng đã biết 
lắng nghe. Cuối cùng Siddhartha đã ngộ ra rằng 
"sự thật nào cũng có đối nghịch của nó và điều 
đối nghịch này cũng thật không kém". Khi đã trải 
nghiệm và biết quán chiếu tự tâm, lắng nghe mọi 
hình thái của sự sống, chàng đã tự siêu việt 
chính mình, vượt lên thiện - ác, tốt - xấu. Đó là 
tư tưởng Bát nhã, nói theo cách của Hermann 
Hesse. (Nguyễn Tường Bách) 

Cửa Tùng Đôi Cánh Gài- Tác giả TS Thích 
Nhất Hạnh:   

Qua tác phẩm nầy, tác giả đã mô tả tiến 
trình tâm lý của mỗi chúng ta rất xác thực, khởi 
đầu nồng nhiệt, tâm niệm rất tốt “thay Trời hành 
đạo”, nhưng dần về sau, vì quá tự mãn, bản ngã 
lớn dần lên, không thúc liễm thân tâm, sống mất 
chánh niệm, tưởng rằng mình đang “hành hiệp 
giang hồ, diệt bạo trừ gian” hiu hiu tự đắc, đâu 
ngờ dòng tâm thức đã dẫn ta đi xa, để trở thành 
"yêu tinh, có răng nanh" lúc nào không hay. Để 
rồi khi trở về lại Chùa, thì hai Cánh Cửa Tùng đã 
gài kín, không thể vào được.“Lang thang làm 
kiếp phong trần, quê nhà ngày một muôn lần 
dặm xa” là chỗ nầy. Đó là một sự diễn tiến như 
quy luật mà ít ai tỉnh thức để tránh khỏi; vượt 
qua, trong quá trình tu tập Nếu không quan tâm 
(bỏ quên) Bảo Kiếm (Trí Tuệ) và xa rời Mê Ngộ 
Cảnh (Tâm thanh tịnh / chánh niệm) thì ắt sẽ rơi 
vào hố sâu mê muội và tâm sẽ điên đảo, thác 
loạn, xấu ác của loài yêu quỷ. 

Đây là hai cuốn sách mà “vọng tâm” đã làm 
chủ, dẫn dắt ta đi khắp nơi. Là người tu, cần nên 
đọc, suy nghiệm luôn quán chiếu tự tâm và luôn 
giữ chánh niệm, để sống với “chân tâm.” “Chăn 
tâm” như đang chăn trâu, không để cho trâu lang 
thang ăn lúa mạ nhà người, tránh khỏi phải bị 
dòng tâm thức cuốn trôi vào đường “danh, lợi, 
tình” để rồi phải chịu trôn lăn mãi, vào vòng xoáy 
của luân hồi sanh tử, lúc nào không hay biết. 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

 
 
 
 

.NHỚ THẦY 

 
Trời thu lạnh lòng con vàng nhớ 
Bóng dáng Thầy từ thuở ra đi 
Về bỉ ngạn thoát ly sinh tử 
Phật sẽ thành giữ hạnh từ bi. 
 
Lễ đại tường dâng hương kính nguyện 
Thầy hóa sanh thị hiện cứu đời 
Cõi trần thế muôn loài đau khổ 
Biển trầm luân dẫn độ Thầy ơi. 
 
Thuyền bát nhã vớt người chìm nổi 
Vì vô minh gây tội sát sanh 
Tham sân si lợi danh chiếm đoạt 
Biết bao giờ tâm khởi niệm lành?? 

 

 
Đệ tử TRÍ BẢO 

 
(Trúc Lâm Chicago 05/11/2017) 

 
Lễ Đại Tường tưởng nhớ Cố Hòa Thượng Thích 
Hạnh Tuấn .   
Để tử kính dâng nén hương lòng tưởng nhớ Thầy 
và nguyện cầu Thầy đăng quang Phật Quốc sớm 
hóa sanh về cõi ta bà cứu độ chúng sinh.  Nam Mô 
A Di Đà Phật! 
 
Một đời phát nguyện tu hành 
Gieo nhân tạo phước hạnh lành từ bi 
Thuận duyên Thầy đã ra đi 
Phúc âm để lại con ghi khắc lòng! 

https://vi.wikipedia.org/wiki/B%C3%A1t-nh%C3%A3


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      27 

CHRISTMAS HUMPHREYS  
(1901-1983)  

Christmas Humphreys sinh ngày 15-2-
1901 tại London (Anh quốc), con của ông Trav-
ers Humphreys và bà Zoe Marguerite Hum-
phreys. Thân sinh và cả gia đình ông phần lớn 
đều hành nghề luật sư và Christmas Hum-
phreys cũng vậy. Lúc nhỏ năm 1907 ông được 
gửi vào học chung với 150 em bé gái của một 
trường nữ mẫu giáo gần nhà. Năm 1911 ông 
bắt đầu vào học trường tiểu học Ascham St. 
Vincents. Ðây là một trường tư và sau này trở 
thành trường dự bị của Eastbourne College. 
Năm 1916, ông rời Ascham đến học trường 
Malvern College vào lúc cuộc thế chiến thứ nhất 
(1914-1918) bùng nổ.  

Năm 16 tuổi, ngày 01-10-1917 một 
chuyện buồn xảy đến khi ông hay tin người 
anh của ông bị tử thương vì một quả đạn trái 
phá nổ tại trận chiến ở nước Bỉ (Châu Âu).  

Biến cố này là một khúc quanh trong cuộc 
đời, ảnh hưởng đến ý hướng tìm hiểu Phật 
Giáo của ông sau này. Sự ra đi vĩnh viễn của 
người anh thân yêu khiến ông bắt đầu nghĩ 
đến kiếp người thực mong manh, cuộc sống là 
vô thường và sau khi chết con người đi về đâu 
là những thắc mắc lớn lao hiện trong đầu mà 
ông ước mong muốn tìm câu giải đáp. Vào lúc 
ấy, Humphreys đang là một tín đồ Thiên Chúa 
ngoan đạo rất kính yêu Chúa Giê-Su. Nhưng 
Sau cái chết bất ngờ của người anh, ông tự hỏi 
phải chăng đó là ý muốn của đức Chúa Trời 
toàn năng. Humphreys không tin như vậy, ông 
đâm nghi ngờ những lời Chúa dạy trong Thánh 
Kinh. Từ đó, ông quyết tâm nghiên cứu các 
sách tôn giáo để tìm câu hỏi đáp.  

Tình cờ, một hôm ghé vào một tiệm sách 
trên đường Great Russell ở Luân Ðôn 
(London), ông tìm thấy cuốn “Buddha and the 
Gospel of Buddhism” (Ðức Phật và Triết Lý 
Phật Giáo) của tác giả Ananda Coomaraswa-
my, xuất bản năm 1916 tại Anh quốc. Ðây là 
cuốn sách viết về giáo lý đức Phật và so sánh 
Phật Giáo với Bà La Môn và Thiên Chúa Giáo. 
Humphreys đã thích thú say sưa đọc tác phẩm 
Phật Giáo đầu tiên ông tìm thấy này. Từ đó về 
sau ông bắt đầu chú tâm nghiên cứu nhiều hơn 
về giáo pháp của đức Thế Tôn như tứ diệu đế, 
bát chánh đạo, vô ngã; đặc biệt ông thích nhất 
lịch sử truyền bá Phật Giáo không có chiến 
tranh hay sự kỳ thị ngược đãi, đàn áp bắt 
người khác phải theo tôn giáo của mình trước 
họng súng, lưỡi lê v.v...  

Năm 1919, Humphreys đến Cambridge, 
tại đây ông viếng thăm trụ sở của Hội Thông 
Thiên Học (Lodge of the Theosophical Society). 
Thời gian này ông được đọc tác phẩm “The Se-
cret Doctrine” (Giáo Pháp Huyền Bí) của bà 
H.P. Blavatsky (người Nga). Cuốn sách dã giúp 
ông hiểu rõ về các thuyết nhân quả, nghiệp 
báo, luân hồi của Phật Giáo. Tâm ông cảm 
thấy phần nào an lạc khi nghĩ rằng bởi do 

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      28 

nghiệp nhân gây ra trong quá khứ mà hiện tại 
anh của ông đã phải nhận chịu cái quả như vậy 
và ông hy vọng sẽ được gặp lại anh của ông 
trong kiếp tương lai vì theo Phật Giáo chết 
không phải là hết mà thần thức con người sẽ 
luân hồi tái sinh trở lại.  

Tháng 4 năm 1923, cùng với vài người bạn, 
Humphreys thành lập tại Luân Ðôn (London) cư 
xá thanh niên của Hội Thông Thiên Học (Youth 
Lodge of the Theosophical Society) làm nơi hội 
họp của giới trẻ ham thích nghiên cứu thông 
thiên học và Phật Giáo. Hè năm 1924, ông xây 
dựng trung tâm Phật giáo (Buddhist Centre) 
của Hội Thông Thiên Học và đổi sang Niệm Phật 
Ðường (Buddhist Lodge) của hội này vào mùa 
thu năm ấy. Ngày 19 tháng 11 năm 1924, 
Humphreys được các Phật tử bầu làm hội 
trưởng, tổng thư ký là cô Aileen Faulkner (có 
biệt danh là Puck) và ông Jinarajadasa, một 
Phật tử Tích Lan, giữ chức phó hội trưởng.  

Trong thời gian này, có nhiều học giả Phật 
tử đến giúp Humphreys. Họ là những thành 
viên cũ của “Hội Phật Giáo tại Anh quốc và Ái 
Nhĩ Lan” (Buddhist Society of Great Britain and 
Ireland) thành lập năm 1907 nhưng ngừng hoạt 
động từ năm 1924. Ðó là bà Rhys Davids, người 
mà ít lâu sau đã kế vị chồng giữ chức hội 
trưởng Hội Phiên Dịch Kinh Tạng Pali (The Pali 
Text Society) tại Luân Ðôn và Dr. Ernest Rost là 
nhân vật đã giúp Ðại Ðức Ananda Metteyya 
năm 1908 từ Rangoon (Miến Ðiện) truyền bá 
Phật Giáo vào Anh quốc v.. v.. Tin tức sinh hoạt 
của Niệm Phật Ðường (Buddhist Lodge) bấy giờ 
được loan truyền đến nhiều quốc gia Phật Giáo 
trên thế giới.  

Tháng 10 năm 1925 Hội cho ấn hành tờ 
“Niệm Phật Ðường Nguyệt San” (The Buddhist 
Lodge Monthly Bullentin) gồm 24 trang. Sau khi 
phát hành được sáu số, tờ báo này đổi thành 
tập san “Phật Giáo Anh Quốc” (Buddhism in 
England). Tháng 12 năm 1927, Humphreys làm 
lễ thành hôn với Puck (cô Aileen Faulkner) và 
kể từ đó, cả hai cùng chung tham gia tích cực 
đóng góp cho Phật sự địa phương. Gần 20 năm 
qua, ông bà Humphreys đã phát tâm dùng căn 
nhà đang ở để làm trụ sở sinh hoạt của Niệm 
Phật Ðường này. Năm 1943, Humphreys mua 
được một cơ sở gồm có nhiều phòng xây cất từ 
thế kỷ 18 tọa lạc trên đường Great Russell gần 
Viện Bảo Tàng (British Museum) và ông ta đã 
dời trụ sở cũ về địa điểm mới. Từ đó, Niệm Phật 
Ðường (Buddhist Lodge) đổi thành Hội Phật 
Giáo (The Buddhist Society) và tờ “Phật Giáo 
Anh Quốc” (Buddhism in England) cải đổi thành 
tạp chí “Trung Ðạo” (The Middle Way) với cái 
bìa mới do Puck trình bày, ấn hành 3 tháng một 
lần và tiếp tục ra đều đặn cho đến ngày nay.  

Sau khi cuộc thế chiến thứ hai (1939-1945) 
chấm dứt, quân đội Nhật đầu hàng phe đồng 
minh, tháng 01 năm 1946 Humphreys được mời 
tháp tùng trong phái đoàn luật sư của Anh quốc 
sang Nhật để tham dự phiên tòa án quốc tế xét 
xử các tội phạm chiến tranh. Chuyến đi này 

giúp ông có dịp tìm hiểu nghiên cứu sự phát 
triển Phật Giáo tại Nhật và các quốc gia Á 
Châu, đồng thời ông cũng trình bày cho thế giới 
biết về sinh hoạt Phật Giáo tại Anh quốc và 
Châu Âu. Humphreys mang theo tập sách nhỏ 
“The Twelve Principles of Buddhism” (Mười Hai 
Nguyên Tắc Sống Hòa Hợp giữa các Tông Phái 
Phật Giáo) do chính ông soạn thảo và đã được 
hội Phật Giáo tại Luân Ðôn chấp thuận trong kỳ 
đại hội năm trước đó.  

Một tháng sau khi tới Nhật, Humphreys 
đến gặp thiền sư Dr. D. T. Suzuki tại chùa Ðan 
Giác (Engakuji) ở Kamakura và đưa cho ông ta 
đọc tập “Mười Hai Nguyên Tắc.” Dr. Suzuki liền 
dịch tài liệu đó ra tiếng Nhật và gửi đi phổ biến 
khắp các chùa tại Nhật. Sau đó, các tiểu ban 
gồm chư Tăng Nhật Bản được thành lập ở To-
kyo và Kyoto để nghiên cứu về bản “Mười Hai 
Nguyên Tắc” nói trên. Ngày 22-06-1946 tại hội 
trường chùa Tây Bổn Nguyện (Nishi-Hong-
wanji) ở Kyoto, 32 đại biểu đại diện cho 17 
tông phái Phật Giáo khắp nước Nhật sau khi 
thảo luận, toàn thể đã nhất trí thông qua và 
chấp thuận bản “Mười Hai Nguyên Tắc” của 
Humphreys, và đây là một thành công to lớn 
mà ông đã gặt hái được trong chuyến đi qua 
thăm Nhật lần đầu tiên này. Vào ngày thứ hai 
tuần kế tiếp, Humphreys được mời nói chuyện 
ở đại học Otani về “Phật Giáo tại Anh 
Quốc” (Buddhism in England) qua sự thông 
dịch của Dr. Suzuki. Vài tuần sau, trước đại hội 
gồm nững nhà lãnh đạo, thiền sư và viện chủ 
các chùa thuộc phái thiền Lâm Tế (Rinzai) khắp 
nước Nhật, Humphreys thuyết trình một tiếng 
đồng hồ về đề tài “Phật Giáo Tây Phương và 
Khả Năng Ðóng Góp của Phật Giáo cho Tương 
Lai Nhân Loại” (Buddhism in the West and the 
Potential Place of Buddhism in the Future of 
Mankind). Bài giảng của Humphreys rất hấp 
dẫn và được hàng nghìn thính giả hoan nghinh 
nhiệt liệt.  

Tháng 9 năm 1946 trên đường về Anh 
quốc, Humphreys viếng Thái Lan một tuần lễ 
và đệ trình bản “Mười Hai Nguyên Tắc” lên cho 
Vua Sải (Tăng Thống) duyệt xét trong đại hội 
gồm các nhà lãnh đạo Tăng Già Thái Lan tại 
chùa Bovornives ở Bangkok. Sau khi thảo luận 
nó được toàn thể đại hội chấp thuận. Tuy 
nhiên, tại Miến Ðiện, Ấn Ðộ và Tích Lan bản 
“Mười Hai Nguyên Tắc” của Humphreys không 
được Hội Ðồng Tăng Già các quốc gia đó chấp 
nhận liền mà một vài nơi họ cho biết là sẽ 
nghiên cứu và trả lời sau. Năm 1956, Hum-
phreys hướng dẫn một phái đoàn đại diện Hội 
Phật Giáo tại Anh qua tham dự đại hội Phật 
Giáo Liên Hữu Thế Giới (The World Fellowship 
of Buddhists) lần thứ tư tổ chức tại Kathmandu 
(Nepal) và sau đó sang Delhi (Ấn Ðộ) tham dự 
lễ kỷ niệm 2500 năm đức Phật Thành Ðạo 
(Buddha Jayanti) do lời mời của chính phủ Ấn 
Ðộ.  

Năm 1959, Trung Cộng xâm lăng Tây 
Tạng. Ðức Ðạt Lai Lạt Ma (Dalai Lama) cùng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      29 

với 75.000 chư Tăng và dân chúng Tây Tạng 
đã phải bỏ nước sang tị nạn tại Ấn Ðộ, Nepal 
và Sikkim. Ít lâu sau, Humphreys cùng với các 
vị Lạt Ma đứng ra thành lập Hội Phật Giáo Tây 
Tạng (Tibet Society) tại Luân Ðôn (Anh Quốc). 
Năm 1961, đức Ðạt Lai Lạt Ma gửi thư yêu cầu 
Humphreys giúp đỡ tìm đối sách chống lại hành 
động xâm lăng Tây Tạng của Trung Cộng. Năm 
1962, Humphreys với tư cách phó hội trưởng 
Hội Phật Giáo Tây Tạng và hội trưởng Hội Phật 
Giáo tại Anh sang New Delhi (Ấn Ðộ) viếng 
thăm Dr. Radhakrishnan, đương kim tổng 
thống Ấn Ðộ, nhờ ông cho biết ý kiến về lời 
yêu cầu của Ðức Ðạt Lai Lạt Ma. Nhân dịp này 
Humphreys đã đến thăm các trại tị nạn của 
dân chúng Tây Tạng tại Ấn Ðộ và Sikkim.  

Năm 1972, nữ tiến sĩ Irmgard Schloegl, 
sau 12 năm tu học tại một ngôi chùa thiền Lâm 
Tế ở Tokyo (Nhật Bản) trở về Luân Ðôn 
(London), Humphryes đã khuyến khích giúp đỡ 
bà ta mở lớp thiền hướng dẫn cho các hội viên 
của Hội Phật Giáo Anh Quốc. Năm 1975, Puck 
(vợ của Humphreys) qua đời và tám năm sau 
(1983), Humphreys cũng theo vợ, từ giã cõi 
trần, hưởng thọ 82 tuổi.  

Sự vĩnh viễn ra đi của nhà Phật Học Hum-
phreys là một mất mát to lớn không riêng cho 
Hội Phật Giáo tại Luân Ðôn mà còn chung cho 
nền Phật Giáo tại Anh Quốc. Dưới đây là cảm 
nghĩ của một số nhân vật Phật Giáo tên tuổi đã 
bày tỏ sự tiếc thương sau khi nghe tin học giả 
Humphryes từ trần.  

Lama Anagarika Govinda đã phát biểu: 
“Ðạo hữu Humphreys là một trong những 
người đầu tiên truyền bá Phật Giáo ở thế giới 
Tây Phương và không ai thực hiện Phật sự này 
có kết quả và thành công hơn người bạn đạo 
đã qua đời của chúng ta. Bởi nhờ công đức của 
ông mà ngôi nhà Phật Giáo đã được xây dựng ở 
thế giới dùng ngôn ngữ tiếng Anh. Tôi rất tiếc 
đạo hữu Humphreys đã từ giã cõi đời, nhưng 
tôi hy vọng tấm gương sáng của ông sẽ khích 
lệ cho những người còn sống tham gia tích cực 
phục vụ cho lý tưởng Phật Giáo” (Mr. Hum-
phreys was one of the first people to propagate 
Buddhism in the Western World and nobody 
dedicated himself to this task more thoroughtly 
and succcessfully than our departed friend. It 
was mainly due to him that Buddhism has 
found a home in the English speaking world. I 
deeply regret his passing away but I hope that 
his example will inspire all those whom he 
leaves behind with a new zeal for the ideals of 
Buddhism).  

Thượng Tọa Sumedho đã bày tỏ: “Ðạo hữu 
Humphreys là một nhân vật rất nổi tiếng... Tôi 
nghe danh ông ta từ lâu trước khi tôi đến Anh 
Quốc. Những tác phẩm của ông thường được 
liệt kê trong thư mục cùng với thiền sư D. T. 
Suzuki, Dr. Edward Conze và nhiều văn nhân, 
học giả cũng như các nhà thông bác khác về 
Phật Giáo” (Mr. Christmas Humphreys was a 
very famous man... I had heard of him long 

before I came to England. His books were al-
ways listed in bibliographies along with D. T. 
Suzuki, Dr. Edward Conze and the great galaxy 
of writers, scholars and experts on Buddhism).  

Nữ học giả Imrgard Schloegl viết: “Nên 
luôn luôn ngay thẳng, thành thật, đó là châm 
ngôn của gia đình đạo hữu Christmas Hum-
phreys và chính ông ta đã thể hiện đức tính đó. 
Ðạo hữu đem lòng thương yêu, giúp đỡ mọi 
người vì ông nghĩ rằng tất cả nhân loại đều là 
anh em... Ðạo hữu biết quên mình, hy sinh cho 
kẻ khác, và với lòng từ bi hiếm có này của ông, 
đã cảm hóa hướng dẫn nhiều người quay về với 
Phật Giáo. Ông không bao giờ biết nói xấu ai. 
Thử hỏi có bao nhiêu người làm được như thế? 
Cho nên đạo hữu Humphreys thực sự là một 
con người cao cả. Ông qua đời là sự mất mát to 
lớn đối với chúng ta, và chúng ta cũng khó mà 
quên ơn của ông. Cầu mong lòng thương nhớ 
và sự biết ơn của mọi Phật tử đối  

với đạo hữu Christmas Humphreys sẽ còn 
giữ mãi nơi tâm hồn chúng ta. Tưởng nhớ ông, 
mong rằng chúng ta hãy tiếp tục hành trì, đi 
theo con đường Phật dạy vì lợi ích của mọi 
chúng sanh”.  

 
Những Ðóng Góp Của Christmas Hum-

phreys Cho Nền Văn Hóa Phật Giáo.  
Christmas Humphreys là bút giả của hơn 

20 cuốn sách Phật Giáo. Dưới đây là một số tác 
phẩm chính:  

1. What is Buddhism? (Phật Giáo Là Gì?), 
xuất bản năm 1928.  

2. Concentration and Meditation (Sự Tập 
Trung Tư Tưởng và Thiền Ðịnh), xuất bản năm 
1935.  

3. Studies in the Middle Way (Nghiên Cứu 
về Trung Ðạo), ấn hành năm 1940.  

4. Karma and Rebirth (Nghiệp Báo và Luân 
Hồi), xuất bản năm 1943.  

5. Zen Buddhism (Thiền Phật Giáo), xuất 
bản năm 1949.  

6. Budddhism (Phật Giáo), xuất bản năm 
1951. Tác phẩm này đến nay đã phát hành hơn 
1 triệu cuốn.  

7. The Way of Action (Con Ðường Thực 
Hành), xuất bản năm 1960.  

8. Zen Comes West (Thiền Ðến Tây 
Phương), ấn hành năm 1960.  

9. The Wisdom of Buddhism (Trí Tuệ của 
Phật Giáo), xuất bản năm 1960.  

10. A Popular Dictionary of Buddhism (Tự 
Ðiển Phật Giáo Phổ Thông), ấn hành năm 
1963. 

 
 

THÍCH TRÍ CHƠN 
 

(Chánh Pháp sẽ lần lượt đăng trọn tác phẩm NHỮNG 
ÐÓNG GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 
CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ trong những số kế tiếp. 
Thành kính tri ân Cố Hòa Thượng Thích Trí Chơn, và 
xin kính mời độc giả đón đọc) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      30 

Họ muốn giết sạch những 
sinh mạng mà họ xem là hạ 
cấp, thừa thãi hay nguy hiểm 
để tái tạo những thế 
hệ mới vừa ý hơn, cao cấp 
hơn, tiến bộ hơn, một thứ 
người thượng đẳng, đỉnh 
cao trí tuệ. Nhưng sau cái chết 
của hàng triệu người, đâu lại 
vào đó. Và chuyện duy 
nhất mà họ làm được, tổng 
kết lại, chỉ là sự phá sản, phá 
hoại. Họ làm bậy và được hàng 
triệu người đồng tình, trung 
thành đến chết. Cái đệ nhất vô 
lý đó đi ra từ một nguyên 
do duy nhất: Hiểu lầm! Người 
thì tưởng lầm là mình có thể 
dàn xếp càn khôn, và kẻ thì 
tưởng lầm là người kia nghĩ 
đúng! 

Hãy là người BIẾT 
CHUYỆN trước khi dựng lên 
hay phá đổ một thứ gì đó. Vận 
mạng nhân loại và cả trái đất 
này tùy thuộc vào việc mấy 
người nắm quyền lực có nhớ 
được nguyên tắc tối thiểu đó 
hay không. Trong sự 
thiếu hiểu biết, việc xây 
dựng hay đập đổ đều có nghĩa 
là phá hoại, nghĩa là đều nguy 
hiểm như nhau. 

Sáng nay ngồi xem 
một chương trình TV, tôi bỗng 
chột dạ nhớ lại một kết 
quả nghiên cứu đọc được 
ở đâu đó rằng, hơn một 
nửa năng lực của nhân 
loại,gồm tiền bạc, công sức 
và thời gian – là dành cho 
chuyện ruồi bu! Người ta 
thường nặng lòng cho cái mình 
thích hơn là cái mình cần. Thị 
hiếu lúc này đã lấn lướt nhu 
cầu. Thay vì kêu gọi sự chiêm 
ngắm bản chất của đời 
sống để nuôi lớn trí tuệ, 
sống trách nhiệm để nuôi 
lớn từ tâm, xóa bỏ kì thị để mở 

rộng biên giới giao tiếp, thực 
tập sống thanh 
thản để trường thọ một 
cách lành mạnh thì người ta 
đã đốt tiền, nướng thời 
gian cho những thứ ngược 
lại. Thế giới cứ vậy mà ngày 
một thê thảm. Rồi thì thỉnh 
thoảng có một người nắm bắt 
được chút ít nhược điểm 
tâm lý của thiên hạ, nói hay 
viết chút gì đó có tác 
dụng của một ngón tay gãi 
ngứa đại chúng, lập tức 
được phong thánh. Những 
tiêu pha nhảm nhí lại được tái 
hiện. Tình trạng thế giới hôm 
nay giống hệt một người bệnh 
ghẻ nặng. Càng ngứa càng 
gãi, càng gãi càng lở, càng lở 
càng ngứa, càng ngứa thì 
càng gãi! Một vòng lẩn 
quẩn tròn vo, không có lối 
thoát! 

Trong cái gọi là thiên 
hạ ấy, đúng là luôn có vô 
số bộ óc trác việt, nhưng tôi 
nghĩ có lẽ hầu hết chúng ta 

Tieáu ngaïo giang hoà 
  

TOẠI KHANH 

có mẫu số chung là tham 
sống sợ chết, ham sướng sợ 
khổ; nên thỉnh thoảng có ai 
lợi khẩu, biện tài, hay giỏi tổ 
chức thì chỉ cần một củ cà-
rốt với khúc gỗ ngắn cũng đủ 
đưa thiên hạ vào một cuộc 
chơi trẻ con. Ai thường đọc 
sử Tàu hẳn còn nhớ Thái 
Bình Thiên Quốc của Hồng Tú 
Toàn. Nhân vật này cũng chủ 
trương thờ Chúa, nhưng 
đã truyền đạo bằng một tốc 
độ và hiệu quả, mà trong cả 
hai ngàn năm tồn tại trên 
đời, tòa thánh Vatican chưa 
bao giờ làm nổi. Hôm nay xét 
lại, toàn bộ cương lĩnh chính 
trị và tôn giáo của Hồng Tú 
Toàn chưa đầy một cuốn 
vở học sinh. Nghĩa là còn 
ngắn hơn cả cuốn Mein Kamft 
của Adolf Hitler. Người ta 
theo vì tự thấy thích, nhưng 
có trường hợp ly kì mà cũng 
thường thấy, là vô số kẻ đi 
theo ai đó chỉ vì sức hút từ 
đám đông. Họ không có khả 
năng phán đoán, giám thức, 
nên cho là cứ theo thiên 
hạ thì chắc ăn. Họ hồn 
nhiên cho rằng không lý gì cả 
một biển người như vậy 
lại sai lầm hết được sao! Họ 
quên rằng người ta có thể 
tuyên truyền cái hiểu sai cho 
người khác, nhưng khi gặp 
chuyện thì không ai có 
thể gánh vác giùm ai những 
nỗi đau. Khổ ai nấy chịu. Tôi 
nhớ đã nghe hay đọc đâu 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      31 

   
 

VỀ QUÊ 
 
Về sau bao năm rong chơi 
Lòng trần nào nghe chơi vơi 
Cha ơi! Con hư về rồi 
Kìa! Ai còn ngồi trên nương 
Chùa chiều quê mờ trong sương 
Ngân lên hồi chuông chào mừng 
Chừng đèn hoa sen hừng hừng 
Soi niềm vui đang rưng rưng 
Người về từ trong vô minh 
Người về lòng thơm trang kinh 
Hoa đăng lung linh trong hồn 
Bên me cha không bồn chồn 
Đàn chim tung trời hương thôn 
Chùa nào đìu hiu im câm 
Người về trang hoàng thân tâm 
Trên con đường lìa mê lầm 
Đèn tâm soi bừng trăm năm 
Hành trình về quê thong dong 
Nghe mình đưa mình sang sông. 
 

 
TRỞ VỀ 
 
Trên lưng trâu mãi tìm trâu 
Phù sanh huyễn hóa tìm đâu đâu là… 
Trầm luân sáu nẻo đường tà 
Bỏ quên kho báu cha già để riêng 
(Công đức trí tuệ vô biên) 
Càng đi càng dạt xa miền cố hương 
Giữa cơn ác mộng đêm trường 
Sóng tâm gió nghiệp khôn lường bỗng ngưng. 
Trở về quê cũ ngập ngừng 
Vén mày mở mắt sáng bừng hư linh  
Đâu là thực thể vô minh  
Phát tâm thanh tịnh tự mình xả ly 
Thế nhân ơi! Mãi chấp mê 
Lấy gì đánh đổ bánh xe luân hồi 
Kiến phật liễu sanh tử. Ôi! 
Mây tan nguyệt rực khắp trời cố hương 
Rong chơi ba cõi sáu đường 
Thong dong tri kiến vô thường bạn ơi! 
Trò như huyễn hạnh ta chơi 
Nhìn sinh lão bệnh tử cười an nhiên… 

 
 

LƯU LÃNG KHÁCH  
 

đó rằng một chuyện đã sai 
lầm thì dù có bao nhiêu 
người chấp nhận cũng vẫn 
là sai lầm. Và nếu điều đó 
là sự thật thì dù chỉ có một 
người biết đến hay thậm chí 
không ai biết đến thì nó vẫn 
cứ là sự thật. 

Tôi được biết những đồn 
đại về quái vật hồ Ness ở Tô-
cách-lan hay chuyện dĩa bay 
cũng giống vậy. Người tận mắt 
nhìn thấy cái gì đó thì không 
bao nhiêu, nhưng kẻ tin lời 
hoặc thấy bằng ảo giác thì 
nhiều vô số. Thì ra cái gọi 
là trí tuệ, kiến thức hay 
sự tỉnh táo của mỗi người có lẽ 
phải xét lại. Dĩ nhiên là chính 
ta làm chuyện đó tốt 
hơn người khác. Hãy bắt đầu 
từ bây giờ trước khi quá 
muộn. Vì từ đầu, tôi đã bắt 
đầu bằng những u mê chết 
người của ai đó, và thiên 
hạ đã trót yêu mê những 
tuyên truyền cao tay nên đã 
cùng dẫn nhau vào những 
cánh đồng chết, những trại 
tập trung. Chưa hết, còn có 
một cái chết thê thảm khác là 
đôi khi người ta ít nhiều đã mơ 
hồ thấy ra cái sai của mình, 
nhưng vì tiếc công hay tự 
ái nên tiếp tục bảo vệ cái mà 
chính mình đã dày công theo 
đuổi dù đang ngày một 
mất niềm tin. Cái xui cho thiên 
hạ là dù được bảo vệ bằng bất 
cứ lí do nào, những ngộ 
nhận luôn có một tác 
dụng duy nhất là độc hại. 

 
Tôi viết một mạch rồi đọc 

lại, chợt lấy làm lạ khi nãy giờ 
không hề nhắc gì đến chữ 
Phật, chùa, tu hành, Niết-
bàn, giải thoát. Ô hay, nói như 
ai đó, Phật pháp bất ly thế 
gian pháp. Cạm bẫy ngoài đời 
hay trong đạo xem 
chừng cũng hệt nhau, khác 
chăng là hình dáng miếng mồi 
mà thôi: Miếng thịt hay miếng 
tàu hũ và đều được chiên giòn 
thơm ngát! 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      32 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

ĐỊNH HƯỚNG CUỘC ĐỜI 

(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

Trường học, gia đình, đoàn 
thể, tổ chức tôn giáo, có mục 
đích khai mở cho tuổi trẻ và 
con người có hướng đi sáng 
đến chỗ lợi lạc hữu ích rồi mới 
dần lên thánh vị.  

Khi thuyền đời đã được 
định hướng thì phải đem hết 
tâm can ý lực để thực hành 
hầu thành tựu được mục đích.  

Kẻ ý không thành, chí 
không quyết, lòng không bền 
thì chẳng bao giờ đạt được chí 

nguyện. Cuộc sống chỉ là chuỗi 
ngày phù du vô bổ.  

Trong kinh có câu chuyện. 
Lúc Phật còn tại thế ở vùng 
thượng lưu sông Hằng xứ Ấn 
Độ, có một đạo sĩ Bà La Môn 
thần thông biến hóa khôn 
lường, tính tình kiêu ngạo. Một 
hôm Phật và môn đồ của ngài 
đi qua đó, vốn không ưa và 
ganh ghét cái uy danh của 
Đức Phật mà theo ông là 
không thực có, nên ông đã 
đón Phật và môn đồ của ngài 
ngạo nghễ hỏi rằng:  

“Tôi nghe danh ngài đã 
nhiều, nay gặp nhau đây thật 
là vạn hạnh. Xin ngài cho biết 

ngài có thể qua lại dòng sông 
này trên mặt nước được 
không?” 

Phật đáp:  
“Tôi không đi được. Còn 

ngài?” 
“Ta thì có thể du lưu đó 

đây không ngại.” 
“Ô thế thì tuyệt quá, ngài 

có thể cho thầy trò chúng tôi 
xem thấy để mở rộng tầm 
mắt không?” 

Đạo sĩ khoan khoái trả lời:  
“Có gì đâu, ta rất sẵn 

lòng.” 
Thế rồi đạo sĩ tay cầm 

chiếc lá miệng đọc lâm râm, 
không mấy chốc ông đã qua 
lại nhiều lần. Phật khen ngợi:  

“Thật là tuyệt diệu thế 
gian. Dám hỏi ngài tu luyện 
môn nầy bao nhiêu lâu?” 

“Sơ sơ mới có mười ba 
năm.” 

Phật gật gù.  
“Giỏi thì có giỏi, nhưng 

lâu quá!” 
Đạo sĩ hỏi:  
“Thế ông thử luyện xem 

có mau hơn không?” 
“Có chứ, ta chỉ tốn mười 

lăm hai chục phút là 
cùng!” (1 khắc thời gian)  

“Lý thuyết ai cũng nói được, 
thử thực hành xem sao?” 

Phật gật đầu rồi nói nhỏ với 
ông Xá Lợi Phất. Ngài Xá Lợi 
Phất tách chúng ra đi. Phật 
quay qua ngài đạo sĩ trầm ngâm 
một khắc rồi bảo:  

“Ngài hãy xem tôi sắp thực 
hành đây.” 

Liền lúc ấy, Xá Lợi Phất và 
con thuyền cập bến. Phật và 
môn đồ xuống thuyền. Xá Lợi 
Phất ra lịnh cho chủ thuyền tách 
bến rồi cứ thế qua lại trên dòng 
sông được hai lần.  

Khi bước lên bờ, người đạo 
sĩ đã ân cần đảnh lễ Phật và xin 
xuất gia, làm môn đồ của người.  

Bởi cái đích mà ta muốn đến 
là cõi hằng có vô sanh. Đó là 
tánh Phật toàn giác. Thần 
thông, pháp thuật công danh 
địa vị rồi cũng bỏ lại đời khi 
nhắm mắt xuôi tay. Nó có 
nhưng không thật nên gọi là 
huyễn. Theo Phật là bỏ huyễn 
mà tìm chân, là hướng đi của 
thuyền đời vậy. 

 
(Trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ—
Thị Nguyên Nguyễn Đình Khôi) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      33 

ĐẠO PHẬT LÀ TRIẾT HỌC 

HAY LÀ MỘT TÔN GIÁO? 

(Phật Pháp Thứ Năm — tài liệu tu học của GĐPTVN) 

Đạo Phật là gì? Là một triết học, một 
khoa học, một luân lý, hay là một tôn giáo? 
Cho đến bây giờ vẫn còn rất nhiều người thắc 
mắc về vấn đề nầy.  

Trước mắt tôi là một quyển sách. Nếu bạn 
hỏi rằng vì sao tôi thấy được cuốn sách đó, tôi 
sẽ trả lời: vì tôi có đôi mắt. ''Vì có đôi mắt'' lý 
ấy ai cũng công nhận. Câu trả lời tuy không 
sai, nhưng cũng chưa đúng hẳn. Phải muốn 
thấy được cuốn sách, ta cần phải có đôi mắt, 
nhưng đồng thời cũng cần có ánh sáng, có 
không gian, và ít ra, cuốn sách đó không có cái 
gì ngăn che lại... Bao nhiêu điều kiện cần thiết 
để tôi có thể thấy được cuốn sách! Những điều 
kiện ấy tương hợp để giúp tôi có thể thấy được 
một sự vật.  

Khi bạn hỏi tôi rằng đạo Phật có phải là 
một triết học không, một tôn giáo không... tôi 
sẽ trả lời bạn rằng: ''Chẳng quan hệ gì lắm 
những cái tên gọi ấy, bởi vì đạo Phật không 
phải chỉ là một triết học, hay là một tôn giáo, 
một khoa học...''  

Đạo Phật không phải chỉ là một siêu hình 
học, dù đạo Phật có đề cập đến những thắc 
mắc siêu hình. Siêu hình chỉ là một phương 
diện của đạo Phật, và ngoài phương diện ấy, 
đạo Phật còn có nhiều phương diện khác nữa. 
Đạo Phật có phải là một triết học không? Phải. 
Có phải là một huyền học không? Phải. Có phải 
là một luân lý học không? Phải. Đạo Phật là tất 
cả; cái gì cũng có trong đạo Phật. Nhưng nếu 
chỉ nghiên cứu sâu xa về một mặt mà bảo rằng 
đạo Phật chỉ là triết học hoặc chỉ là một luân lý 
hay một tôn giáo, thế là đã nhìn đạo Phật một 
cách phiến diện.  

Câu chuyện năm người mù rờ voi giúp 
chúng ta hiểu thêm về vấn đề nầy. Người rờ 
chân, bảo voi là cái cột nhà. Người rờ đuôi, bảo 
voi là cái chổi. Nhưng thực ra, voi không phải 
như cái cột nhà, dù nó có bốn chân giống như 
bốn cột nhà, không phải như cái chổi, dù nó có 
cái đuôi giống như cái chổi. Cũng như thế, 
người chú trọng đến phương diện triết học sẽ 
cho đạo Phật là triết học, kẻ chú trọng đến 
phương diện tôn giáo sẽ cho đạo Phật là tôn 
giáo... Kỳ thực, đạo Phật không phải chỉ là triết 
học hoặc tôn giáo, hay luân lý. Đạo Phật bao 
gồm tất cả triết học, luân lý, tôn giáo, huyền 
học.  

Có người sẽ bảo rằng đạo Phật tuy không 
phải chỉ là một triết học, một luân lý, nhưng có 
thể gọi là một tôn giáo, bởi vì có hình thức đầy 
đủ của một tôn giáo. Nhưng có nhiều người - 
mà nhất là người Tây Phương - thấy đạo Phật 
không thờ phụng một đấng tạo hóa nào, thì lại 
chủ trương ngược lại rằng Phật giáo không phải 
là một tôn giáo mà chỉ là một triết học. Họ nói 
''Nếu đạo Phật là một tôn giáo (une religion) 
thì có gì minh chứng rằng đạo Phật là một chân 
lý thần khải (une révélation)? Nguyên lý thần 
quyền nào làm nền tảng cho sự thành lập tôn 
giáo này?''  

Câu hỏi đó thường được nêu ra luôn trong 
giới học giả Tây Phương. Nhưng thực ra, chẳng 
có gì quan hệ. Dù ta có gọi đạo Phật là một tôn 
giáo hay một triết học đi nữa thì đạo Phật cũng 
vẫn là đạo Phật, đạo Phật không vì thế mà 
thay đổi đi chút nào. Tiếng ''tôn giáo'' là một 
tiếng mới. Trong tam tạng kinh điển ngày xưa, 
ta không thấy một tiếng nào có nghĩa tương 
đương.  

Người đặt ra nghi vấn trên cho rằng ''Tôn 
giáo thì phải có thần khải, phải có yếu tố thần 
quyền, thiêng liêng.'' Định nghĩa này có vẻ tạm 
thời quá. Chúng ta thử mở một cuốn sách từ 
điển ra, và sẽ thấy ''Tôn giáo = sự liên lạc giữa 
người ta với một thượng đế hữu ngã.'' Nhưng 
không phải ai cũng công nhận như thế. Nếu ta 
đem hỏi một nhà triết học, một tư tưởng gia, 
một nhà huyền học... thì ta sẽ thấy mỗi người 
định nghĩa tôn giáo một cách khác tùy theo sự 
suy nghĩ và sự hiểu biết của họ. Và trong số 
các lối định nghĩa, sẽ có những định nghĩa 
không bắt buộc rằng tôn giáo phải là một sự 
thần khải, phải thờ một đấng Thượng Đế, hay 
phải có một yếu tố linh thiêng.  

John Stuart Mill bảo: ''Sự chủ yếu của tôn 
giáo là hướng tất cả mọi xúc cảm và mọi ước 
muốn của mình một cách nhiệt thành về một 
đối tượng lý tưởng được xem như siêu tuyệt 
nhất'' (L'essence de la religion est la direction 
forte et zéleé des émotions et des désirs vers 
un objet idéal reconnu comme de la plus haute 
excellence).  

Voltaire cho rằng tôn giáo là ''một thứ vô 
lý đặt ra để bắt đa số phục tùng.'' Một cuốn tự 
điển của Nga bắt chước theo quan niệm của 
Voltaire, cho rằng ''Tôn giáo là sự tin tưởng vào 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      34 

   
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RỪNG TRĂNG SƯƠNG KHÓI 
 
thời trẻ tuổi tôi sống ở ven rừng triền núi 
phố nhỏ buồn tênh chiều xuống mịt mù sương 
đường ngã ba chìm sâu trong mây khói 
quán một bàn vắng lặng sầu thương 
  
thành phố nhỏ nhịp đời qua lặng lẽ 
suối đôi giòng đổi nhịp không người hay 
mùa hoa đào hồng lên mầu núi biếc 
không ai hoài chi chuyện của cỏ cây 
  
trăng có buổi trầm mình trong sương bạc 
gió có đêm quằn quại giữa than van 
chiều có khi bàng hoàng sườn non vắng 
mây lạc hồn ngơ ngẩn quên nhân gian 
  
rừng u uẩn chôn sâu lòng thảm thiết 
trăng nhạt nhòa ảo não nỗi thê lương 
sương mù mịt xóa nhòa đường hai ngả 
khói mơ hồ che giấu những đau thương 
  
tôi như kẻ mộng du ngoài trời đất 
đến ven rừng triền núi hóa cỏ cây 
ngày nối tháng giữa mịt mù sương khói 
thả buông đời tan biến với mây bay 
 
 
  

BÙI NGỌC TUẤN 
  

thần linh, một sự tin tưởng không căn cứ 
trên nền tảng khoa học nào cả.'' Auguste 
Comete cho rằng: ''Tôn giáo là sự thờ 
phụng nhân loại.” Whitehead bảo: ''Tôn 
giáo là sự sinh hoạt của cá nhân trong 
đơn độc vắng lặng. Nếu anh không sinh 
hoạt trong vắng lặng đơn độc thì anh 
không phải là người có tôn giáo.”  

Và Aldous Huxley bảo: ''Tôn giáo là 
một lối giáo dục nhờ đó mà con người có 
thể tự giới'' (la religion est un systéme 
d'éducation par le moyen duquel les étres 
humains peuvent se discipliner).  

Vậy thì không có một công thức 
nhất định nào cả. Và lối định nghĩa nào 
cũng có lý riêng của nó. Ta có quyền 
nhận hay không nhận định nghĩa của kẻ 
khác, tùy theo ý ta. Nếu bạn muốn dùng 
định nghĩa của Voltaire hay của cuốn tự 
điển Nga thì tùy ý bạn, nhưng người khác 
như tôi thì lại không nhận được định 
nghĩa đó. Miễn là bạn đừng bắt mọi người 
phải nhận định nghĩa bạn là đúng và cho 
tất cả các định nghĩa khác là sai.  

Ý tưởng thần khải là một ý tưởng có 
từ rất lâu. Không những kinh Vệ Đà được 
xem như là thần khải mà khoa y dược 
ngày xưa của Ấn Độ, của Trung Hoa cũng 
được xem là thần khải nữa.  

Văn phạm Sanscrit, dân Ấn Độ tin 
rằng cũng là một thứ thần khải. Chính 
trong hiện thời, ở Ấn Độ và ở Trung Hoa 
cũng còn nhiều người tin rằng khoa y 
dược là một khoa do thần nhân truyền 
dạy. Cho đến phép cấy lúa, bói toán cũng 
là do thần nhân chỉ bảo. Ý tưởng thần 
khải, như thế, đã là một ý tưởng rất xưa 
và rất sơ khai. Vậy thì có quan hệ gì lắm 
đâu ở chỗ ''thần khải'' hay không ''thần 
khải''? Nếu một tôn giáo mà tôi không có 
sức hiểu và thực hành theo được, nếu tôn 
giáo ấy không có ảnh hưởng và hậu quả 
gì đến tôi, thì dù nó có thần khải hay 
không, đối với tôi nó vẫn là vô nghĩa.  

Trái lại, nếu một ''tôn giáo'' không 
có thần khải mà tôi hiểu được, thực hành 
được, có thể đem lại cho tôi nhiều ảnh 
hưởng tốt và những hậu quả tốt thì tôi 
vẫn tôn thờ phụng sự như thường.  

Vậy ta không cần thắc mắc ở chỗ 
thần khải hay không thần khải, đạo Phật 
là tôn giáo hay không là tôn giáo. Ta phải 
vượt ra ngoài những loại định nghĩa kia, 
như thế mới hiểu được đạo Phật là gì. Ta 
cũng có thể gọi Đạo Phật là một triết học, 
một tôn giáo, nếu ta muốn, nhưng không 
phải vì thế mà ta biến cải được đạo Phật. 
Đạo Phật là đạo Phật, hoặc nói rõ hơn, 
đạo Phật là những giáo lý của Phật dạy. 

 
Gs. Thạc Đức 

 
(Tài liệu của GĐPTVN, Bậc Chánh Thiện) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      35 

Kỳ 3 
(Tiếp theo số trước) 

 
TƯ TƯỞNG THIỀN CỦA CHÂN NGUYÊN  
Theo Chân Nguyên, đóa sen mà Phật đưa 

lên cho đại chúng ở hội Kỳ Viên xem, đóa sen 
đã làm cho Ca Diếp mỉm cười, là tượng trưng 
cho tính giác ngộ có tính trong sáng tròn đầy 
(trạm viên) của tất cả chư Phật và tất cả chúng 
sinh. Giác ngộ thành đạo tức là phát hiện được 
tự tính đó: tự tính này hiện hữu một cách bình 
đẳng nơi mọi loài và mọi vật, không phân biệt 
trong ngoài trên dưới:  

Thuở xưa hội cả Kỳ viên  
Bụt cầm một đóa hoa sen giơ bày  
Ca Diếp trí tuệ cao tay  
Liễu ngộ tự tính bằng nay mỉm cười  
Trần trần sát sát Như Lai  
Chúng sinh mỗi người mỗi có hoa sen  
Hoa là vốn tính trạm viên  
Bao hàm thiên địa dưới trên cùng bằng 

(50) 
Khi một bậc giác ngộ muốn diễn tả nói 

năng, thì chính đóa hoa ấy của tâm (tâm hoa) 
ứng miệng nói ra chứ không phải là do ta vận 
dụng tri thức, quan niệm và ngôn ngữ thông 
thường:  

Hậu học đã biết hay chăng  
Tâm hoa ứng miệng nói năng mọi lời (51)  
Như vậy đối với Chân Nguyên, tất cả 

những điều nói năng không phát xuất trực tiếp 
từ kinh nghiệm về tự tính đều là những điều 
trống rỗng. Phương pháp của thiền khác với 
phương pháp của giáo. Thiền là sự trao truyền 
của tâm qua tâm, còn giáo là sự trao tuyền 
bằng kinh bằng lục:  

Giáo là kinh lục kể bày  
Giấy mực văn tự chất đầy hà sa  
Tông là nguyên tự tính ra  
Vốn vô nhất vật, lặng hòa hư linh (52) 
Đọc kinh thì lâu lắm mới hiểu được đạo, 

trong khi chiêm nghiệm theo lời chỉ dẫn của tổ 
thì có thể chứng ngộ trong giây phút:  

Xem kinh Bụt thuyết còn xa  
Nghiệm cơ tổ bảo sát na biết rồi (53) 
Chân Nguyên lại khuyên độc giả đừng ngại 

ngùng khi nghe những mẫu vấn đáp có tính 
cách kỳ lạ giữa các tổ và môn đệ của họ. 
Những mẩu vấn đáp này đích thị là ngôn ngữ 
Thiền, nhằm đối trị các trường hợp cao thấp 
thuận nghịch khác nhau, là những phương tiện 
đập vỡ thói quen và thành kiến để đưa người ra 
khỏi sự bế tắc:  

Ngộ tính không tịch thì thôi  
Chẳng lạ chỉ lời vấn đáp tiêu hao  
Cơ quan thuận nghịch thấp cao  
Những sự huyễn trí chiêm bao đặt làm  
Đại vi thuyết pháp chỉ nam  
Cho ta ngộ đảo kẻ đàm kinh lâu (54)  
Ngôn ngữ này lắm khi chỉ là sự giữ lặng 

thinh, hoặc là giương mắt, hoặc là nhíu lông 
mày, hoặc là hét lên một tiếng vang dội như sư 
tử lớn:  

Hoặc là nghiễm tọa vô vi  
Hoặc là thuấn mục, giương mi giao thuần  
Hoặc hiện sư tử tấn thân  
Quát thét một tiếng xa gần vang uy  
Ai khôn xem đấy sá nghì  
Hội ngộ tự tính, tức thì chứng nên (55)  
Nhưng lối truyền thông mà Chân Nguyên 

ưa nói nhất là nhìn thẳng vào hai mắt cả người 
mình đối thoại. Ta nhớ hồi còn tu học với Minh 
Lương, Chân Nguyên vì được Minh Lương nhìn 
thẳng vào hai mắt mình mà trong phút giây 
giác ngộ. Cho nên ông đã dùng hình ảnh này 
nhiều lần trong Thiền Tông Bản Hạnh:  

Tam thế chư Phật tổ sư  
Tứ mục tương cố thị cừ thiền cơ 
Tứ mục tương cố là bốn mắt nhìn nhau. 
Tứ mục tương cố nhãn đồng  
Thầy tớ trao lòng đăng chúc giao huy.  
Thầy tớ trao lòng là sự truyền tâm giữa 

thầy và trò, còn đăng chúc giao huy là đèn 
đuốc nối sự sáng cho nhau.  

Hóa Phật thọ ký vô biên  
Tứ mục tương cố mật truyền tâm tông  
Ông lại cũng dùng những hình ảnh này 

trong tác phẩm Ngộ Đạo Nhân Duyên nữa:  
Đèn tâm mắt Phật mới vừa sinh  
Tâm ấn truyền nhau, bốn mắt nhìn  
Tiếp nối đèn kia về bất tận  
Thiền lâm thắp mãi ánh quang minh. 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 

       SỰ PHỤC HƯNG 

MÔN PHÁI TRÚC LÂM 
 

(Chương XX, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      36 

(Nhất điểm tâm đăng Phật nhãn sinh  
Tương truyền tứ mục cố phân minh  
Liên phương tục diệm quang vô tận  
Phổ phó thiền lâm thọ hữu tình)  
Về vấn đề ngôn ngữ Chân Nguyên viết: 

“Sử dụng ngôn thuyết là việc bất đắc dĩ phải 
dùng phương tiện để đối trị vọng tưởng của 
chúng sinh. Nếu không tùy trường hợp mà đối 
trị những vọng tưởng ấy, tức là không thể có 
giáo pháp. Mà không có giáo pháp nghĩa là 
không có Phật cũng không có tăng. Tam bảo đã 
không thì không có người thuyết pháp, cũng 
không có pháp được thuyết. Giáo pháp đã từ 
nhân duyên mà có thì cũng chỉ là phương tiện 
để làm trẻ con nín khóc mà thôi, đâu có chân 
thực. Người ngu phu thì cần nhiều kinh điển, 
nhiều giáo pháp; bậc thượng trí thì chỉ cần một 
tiếng hét hay một nụ cười cũng có thể đốn ngộ 
tự tính”  

Chân Nguyên rất hâm mộ đoạn nói về 
ngôn ngữ thiền trong kinh Lăng Già và thường 
hay trích dẫn kinh này trong các tác phẩm của 
ông. Ông nói:  

Ai chưa tín thọ còn ngờ  
Thinh kinh Lăng Già quyển nhị hòa trông

(56)  
Công án mà Chân Nguyên đã sử dụng 

nhiều nhất trong thiền tập có lẽ là công án mà 
Bách Trượng ngày xưa đã trao cho Hương 
Nghiêm: “Hãy nói cho tôi nghe về mặt mũi của 
chính ông khi mà ông chưa được cha mẹ sinh 
ra”. Công án này có liên hệ tới pháp hiệu Chân 
Nguyên của ông. Chân Nguyên là nguồn gốc 
chân thực. Công án ấy ông đã diễn tả trong 
sách Thiền Tông Bản Hạnh:  

Thuở xưa trời đất chưa sinh  
Cha mẹ chưa có thật mình chân không  
Chẳng có tướng mạo hình dung  
Tịch Quang phổ chiếu viên đồng thái hư.  
Thì ra mặt mũi ấy là chân không. Chân 

không cố nhiên không phải là hư vô -hư vô là 
giả chứ không phải là cái không chân thực. Cái 
không chân thực vượt ra ngoài có và không. Nó 
là thực tại không thể diễn ra bằng tướng mạo 
hình dung. Ông lại còn diễn tả cái thấy của ông 

về công án này trong hai bài kệ gọi là 
ChânNguyên Trạm Tịch nghĩa là “Chân Nguyên 
vốn là trong sáng và lặng lẽ” Đọc bài này ta 
đừng quên rằng hai tiếng chân nguyên vừa có 
nghĩa là “nguồn gốc chân thật” Vừa có nghĩa 
“ông thầy tu Chân Nguyên”  

Thiên địa phụ mẫu vị sinh tiền  
Tịch quang viên trạm thị chân nguyên  
Tự giác giác tha danh viết Phật  
Từ bi thuyết pháp lợi nhân thiên.  
(Khi đất trời và cha mẹ chưa sinh, thì chân 

nguyên lặng yên, chiếu sáng tròn đầy, trong 
trẻo. Nếu cái nguồn gốc chân thật ấy mà hiển 
lộ được thành hành động tự giác, giác tha thì 
được gọi là Phật, có thể đem từ bi tâm thuyết 
pháp để làm lợi cho cõi người và cõi trời).  

Vạn pháp không hoa giai bất thực  
Vị độ quần sinh giả lập quyền  
Liễu liễu bản lai vô nhất vật.  
Chân nguyên trạm tịch phục hoàn nguyên  
(Mọi hiện tượng đều như hoa đốm giữa hư 

không, không có thực chất. Vì muốn độ quần 
sinh cho nên tạm đề cập tới chúng. Giác ngộ 
được rằng xưa nay không một hiện tượng đã 
từng hiện hữu thì Chân Nguyên vắng lặng trong 
trẻo trở về nguồn cội của nó).  

Về phương diện phương pháp hành đạo, 
Chân Nguyên chủ trương rằng chìa khóa của sự 
đạt đạo là nuôi sáng ý thức mình về sự hiện 
hữu của tự tính “trạm viên”, nguồn gốc chân 
thật của mình. Ý thức được như vậy thì mọi ý 
nghĩ, mọi hành động của ta tự nhiên đi vào con 
đường giác ngộ, và không cử chỉ nào của ta mà 
không phải là mầu nhiệm thần thông: mắt 
thấy, tai nghe, mũi ngửi, lưỡi nếm, thân xúc và 
ý nghĩ. Đó là sự “vận dụng của lục căn” trên 
căn bản ý thức về tự tính giác ngộ. Chân 
Nguyên nhắc lại điều này nhiều lần. trong Thiền 
Tông Bản Hạnh:  

Hậu học đà biết hay chăng?  
Tâm hoa ứng miệng nói năng mọi lời.  
Thiêng liêng ứng khắcp mọi nơi  
Lục Căn vận dụng trong ngoài thần thông.  
Và trong bài kệ Thị tịch:  
Hiển tích phân minh thập nhị thì  
Thử chi tự tính nhậm suy vi  
Lục căn vận dụng chân thường kiến  
Vạn pháp tung hoành chính biến tri.  
Nhưng dù sao, diễn tả cái thấy của mình 

vẫn là chuyện khó khăn; Chân Nguyên biết 
điều đó, cho nên một lần ông ta viết bài thơ 
này, coi như bài thơ đẹp nhất của vị thiền sư đã 
từng làm cho phát triển chấn hưng vào cuối thế 
kỷ thứ mười bảy:  

 
Nói ra là bị kẹt  
Không nói cũng chẳng xong  
Vì anh đưa một nét  
Đầu núi ánh dương hồng. 
(Hữu thuyết giai thành báng  
Vô ngộ diệc bất dung  
Vị quân thông nhất tuyến  
Nhật xuất lĩnh đông hồng. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      37 

NHỮNG VỊ ĐỆ TỬ XUẤT SẮC CỦA CHÂN 
NGUYÊN  

Chân Nguyên có nhiều đệ tử xuất sắc, 
trong đó Như Hiện và Như Trừng là hai người 
nổi bật nhất. Thiền sư Như Hiện được tiếp nối y 
bát của truyền thống Trúc Lâm, còn thiền sư 
Như Trừng lập được một thiền phái lấy tên là 
Liên Tông. Cả hai phái ấy sau này nhập lại làm 
một, và tăng sĩ của cả hai phái đều đóng góp 
tích cực vào việc phục hồi những tác phẩm đời 
trần.  

 
Thiền sư Như Hiện 
Hiệu là Nguyệt Quang, ông sinh ở làng 

Đường Hào ở Thanh Hà, tỉnh Hải Dương. Ông 
xuất gia năm mười sáu tuổi, tại chùa Long 
Động ở Yên Tử. trước khi Chân Nguyên mất, 
ông được trao y bát Trúc Lâm, kế thế cho chùa 
Long Động, Quỳnh Lâm và Nguyệt Quang, Năm 
1730, các chùa Quỳnh Lâm và Nguyệt Quang 
dưới sự chăm sóc của ông được chúa Trịnh 
Giang trùng tu. Chúa cùng dân ba huyện Đông 
Triều, Thủy Đường và Chí Linh góp sức vào việc 
xây dựng lại các chùa này. Gần mười ngàn 
người làm việc trong suốt một năm mới xây 
dựng xong hai ngôi chùa lớn của phái Trúc 
Lâm. Dân chúng ở ba huyện kể trên được miễn 
sưu dịch trong một năm, bảy năm sau, chúa 
Trịnh Giang lại cho đúc một pho tượng Phật rất 
lớn để thờ tại chùa Quỳnh Lâm.  

Năm 1748, Như Hiện được vua Lê Hiển 
Tông ban chức tăng cương, và năm 1757 được 
sắc phong là Tăng Thống Thuần Giác Hòa 
Thượng. Ông dạy trên 60 đệ tử xuất gia. Thiền 
sư Tính Tĩnh là vị đệ tử được ông trao truyền y 
bát Trúc Lâm và kế thế các chùa Long Động, 
Quỳnh Lâm và Nguyệt Quang(57). Ông mất 
ngày mồng sáu tháng chín năm Ất dậu (1756).  

 
Thiền sư Như Trừng 
Tự là Lân Giác, hiệu là Cứu Sinh thượng sĩ, 

ông vốn là một vị vương công họ Trịnh. Ông 
tên là Trịnh Thập, con của Phổ Quang Vương, 
sinh ở tỉnh Thanh Hóa năm 1696. Lớn lên ông 
được vua Lê Hy Tông gả công chúa thứ tư cho. 
Ông có tư dinh tại phường Bạch Mai, huyện Thọ 
Xương. Sau tư dinh là một cái đồi rất cao. Một 
hôm ông bảo người nhà đào hồ trên ấy để thả 
cá vàng; người nhà đào được một cọng sen lớn 
vào trình ông. Ông cho đó là điềm xuất gia, 
liền đổi làm nhà chùa, đặt tên là Viện Ly Trần, 
chùa Liên Tông, bắt đầu ăn chạy, học đạo, ngồi 
thiền. Sau đó ông dâng sớ xin xuất gia. Được 
vua chấp nhận ông lên thẳng núi Yên Tử làm lễ 
thiền sư Chân Nguyên tại chùa Long Động. Lúc 
đó Chân Nguyên đã tám mươi tuổi. Ông nổ lực 
học tập, sau đó được thụ giới, đắc pháp với 
Chân Nguyên và trở về tĩnh tu tại chùa Liên 
Tông. Trong thời gian hoằng hóa, ông có lập 
thêm chùa Hộ Quốc ở phường An Xá (cũng tại 
Thọ Xương) và chùa Hàm Long ở Quế Dương 
(Bắc Ninh). Hồi còn làm sa di pháp hiệu là Như 
Như tại chùa Long Động, ông có viết các bài 

Ngũ Giới Quốc Âm và Thập Giới Quốc Âm bằng 
thơ Nôm lục bát. Ông tịch năm 1733, lúc mới 
được ba mươi bảy tuổi, có để lại bài kệ sau 
đây:  

Gốc bắt nguồn từ nơi không gốc  
Từ vô vi mà đến  
Lại đi về vô vi  
Ta không đến không đi  
Tử sinh làm sao hệ lụy được? 
(Bản tòng vô bản  
Trong vô vi lai  
Hoàn tòng vô vi khứ  
Ngã bản vô lai khứ  
Tử sinh hà tằng lụy?) 
Thiền sư Tính Dược đệ tử ông, được chỉ 

định trú trì chùa Liên Tông, còn thiền sư Tịnh 
Ngạn trú trì chùa Hàm Long. Ngoài hai vị đệ tử 
lớn này, ông có nhiều đệ tử cao tăng khác: Tình 
Tuyền, Tịch Dự, Vũ Hoa, Chính Tâm, Phổ Toán 
và Thông Vinh. Tính Tuyền được ông gửi sang 
Trung Hoa du học và thỉnh kinh. Vị này lưu học 
tại chùa Khánh Vân núi Đỉnh Hồ ở Quảng Châu 
sáu năm(58), khi về có thỉnh theo được ba 
trăm bộ kinh và luật, cả thảy hơn một ngàn 
cuốn. Gần hai trăm bộ kinh đã được khắc bản 
và in lại để phổ biến trong xứ. Nhiều bản gỗ 
còn được chứa cất tại chùa Sùng Phúc và Kiến 
An.  

Chùa Liên Tông sau này cũng được gọi là 
chùa Liên Phái, trung tâm của hệ phái do thiền 
sư Như Trừng thành lập. Các chùa Hộ Quốc, 
Hàm Long, Sùng Phúc, Nghiêm Xá, Thiên 
Quang, Phúc Ân, Vân Trai, v.v... đều là những 
tổ định thuộc phái này. 

(còn tiếp) 
 
______________________ 
 
(50) Thiền Tông Bản Hạnh  
(51) Thiền Tông Bản Hạnh  
(52) Thiền Tông Bản Hạnh  
(53) Thiền Tông Bản Hạnh  
(54) Thiền Tông Bản Hạnh  
(55) Thiền Tông Bản Hạnh  
(56) Đây là đoạn văn liên hệ dịch từ Kinh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      38 

Lăng Già:  
“Này, Đại Tuệ, không phải trong mọi thế 

giới đều có sự sử dụng ngôn thuyết. Ngôn 
thuyết là tác động vào tai. Ở nhiều nước Phật, 
người ta giáo hóa bằng nét mặt, hoặc bằng 
cách nhướng mắt, hoặc nhíu lông mày, hoặc 
mỉm cười, hoặc đằng hắng, hoặc nháy mắt, 
hoặc tư duy trầm lặng, hoặc dao động thân 
thể. Này Đại Tuệ, như các cõi Chiêm Thị và 
Hương Tích, cõi của Phổ Hiền Như Lai, người ta 
chỉ cần sử dụng cái nhìn mà cũng đủ làm cho 
các vị bồ Tát chứng được Vô Sinh Pháp Nhẫn 
(Anutpattikadharmakshanti), và các quả Tam 
Muội lớn lao khác. Phật lại bảo Đại Tuệ: Xem 
ngay trong thế giới này, ta cũng thấy các loài 
như ong, kiến, không hề dùng tới ngôn ngữ mà 
vẫn cũng có thể thi hành với nhau được bao 
nhiêu việc.”  

(57) Thiền sư Tính Tĩnh họ Trần, sinh năm 
1692 ở Đông Khê. Sau khi đắc pháp với Như 
Hiện, ông trú tại chùa Nguyệt Quang.  

(58) Tính Tuyền sinh năm 1674, xuất gia 
tại chùa Liên Tông năm 12 tuổi. Qua Trung 
Hoa năm 22 tuổi, ông học Phật và Thụ giới với 
Thiền sư Kim Quang Đoan tại chùa Khánh Vân. 
Ngày ông xuất dương, thiền sư Như Trừng có 
làm bài kệ sau đây để tiễn đưa:  

Gương cổ thiền lâm bụi bám đầy  
Vị Pháp quên mình đã mấy ai?  
Tham vấn gương xưa còn nhắc nhở  
Tám lần hành cước gắng hôm mai! 
(Thiền lâm cổ kính cửu mai trầm  
Vị pháp vong thân kỷ hứa nhân  
Ngũ thập tam tham kim cổ tại  
Bát tuần hành cước đã tân cần  
Khi ông về nước thì Như Trừng đã viên 

tịch. Ông bèn lập đạo tràng tại chùa Càn An, 
tăng ni khắp chốn đến xin cầu học và thụ giới. 
Ông có công phục hồi phong thái thiền môn, 
khích lệ các tự viện chỉnh đốn việc nghiêm trì 
giới luật; nhờ đó nếp sống thiền gia trở nên có 
quy cũ trở lại và đức tin của quần chúng nơi 
tăng đoàn tăng gia gấp bội. Ông tịch năm bảy 
mươi tuổi, vào năm 1744. Tháp ông được xây 
tại chùa Sùng Phúc và Hàm Long. Ông có để lại 
bài kệ sau đây:  

Đạo lớn không lời  
Vào cửa bất nhị  
Pháp môn vô lượng  
Ai người thừa kế? 
(Chí đạo vô ngôn  
Nhập bất nhị môn  
Pháp môn vô lượng  
Thùy thị hậu côn?)  
 

 
 

(còn tiếp) 
 

   

ĐIỀU ĐÁNG LO NHẤT 
 

Vua Ba Tư Nặc nước kia 

Một ngày bà mẹ chợt lìa trần gian 

Nhà vua cùng với các quan 

Cử hành tang lễ vô vàn trang nghiêm 

Trong lòng vua rất buồn phiền 

Nên vua cùng các tôi hiền ghé sang 

Viếng thăm tịnh xá Kỳ Hoàn 

Xin vào lễ Phật và hàng chư Tăng. 

Ôn tồn Phật hỏi thăm rằng: 

"Đại vương sao mặc áo tang thế này?" 

Nhà vua buồn bã cho hay 

Mẹ già, bệnh nặng, vừa đây qua đời. 

* 

Phật bèn an ủi đôi lời: 

"Bốn điều lo ngại của người trần gian: 

Sống thời thiếu thốn mọi đàng, 

Già thời khô héo suy tàn tấm thân, 

Bệnh thời đau đớn muôn phần, 

Chết thời ly biệt. Có ngần ấy thôi! 

Vô thường vạn vật muôn nơi 

Luôn luôn chuyển biến không đời nào ngưng 

Mạng người cũng tựa nước sông 

Ngày đêm chảy mãi xuôi dòng trôi xa 

Nào ai trong cõi người ta 

Cùng dòng sông tắm được qua hai lần. 

Đại vương hiếu thảo vô ngần 

Hãy làm việc thiện cho dân được nhờ 

Rồi đem công đức vô bờ 

Một lòng hồi hướng về cho mẹ hiền 

Khiến người siêu thoát cõi trên, 

Ngài nơi trần thế cũng thêm phước lành 

Khỏi vòng quanh quẩn tử sanh 

Tương lai giải thoát tạo thành từ đây!" 

* 

Mặt rồng như tỉnh cơn say 

Tràn lòng hoan hỉ, tan mây u sầu 

Thấm nhuần giáo lý thâm sâu 

Nhà vua hy vọng phép mầu tương lai 

Giúp phần giải thoát mẹ ngài 

Giúp vua quét sạch u hoài, lo âu 

Bốn điều suy nghĩ từ lâu: 

"Sinh, Lão, Bệnh, Tử" tiếp nhau xoay vần. 

 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 

(thi hóa phỏng theo Truyện Cổ Phật Giáo) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      39 

KẺ ĂN XIN TRONG SẠCH  
 

Quảng Tánh 

Một trong những định nghĩa Tỳ-kheo 
là khất sĩ, nghĩa đen là người hành khất, kẻ ăn 
xin. Về hình thức thì mọi kẻ ăn xin đều giống 
nhau ở chỗ là không làm lụng để tự nuôi sống 
mà xin vật thực từ người khác bố thí cho. Chỉ 
khác là, khất sĩ thì nguyện làm những kẻ ăn 
xin trong sạch. Trong sạch từ ngoài vào trong; 
ngoài thì khất thực với uy nghi và cách thức 
đúng như pháp, trong thì luôn giữ tâm ý 
thanh tịnh. Nên nguyện làm kẻ ăn xin trong 
sạch cũng chẳng phải dễ dàng! 

“Một thời, Phật ở tại vườn Cấp Cô Độc, 
rừng cây Kỳ-đà, nước Xá-vệ. Bấy giờ, vào buổi 
sáng sớm, Tôn giả Xá-lợi-phất đắp y mang bát 
vào thành Xá-vệ khất thực. Khất thực xong trở 
về tinh xá, cất y bát, rửa chân xong; cầm tọa 
cụ vào trong rừng, tọa thiền nghỉ trưa. Sau 
khi tọa thiền xong, Tôn giả Xá-lợi-phất đến chỗ 
Phật, đảnh lễ dưới chân, rồi ngồi lui qua một 
bên. Bấy giờ, Đức Phật hỏi Xá-lợi-phất: 

- Ngươi từ đâu lại? 
Xá-lợi-phất đáp: 
- Bạch Thế Tôn, con từ chỗ tọa 

thiền nghỉ trưa ở trong rừng lại. 
Phật hỏi Xá-lợi-phất: 
- Hôm nay ngươi nhập vào thiền nào mà 

an trú? 
Xá-lợi-phất bạch Phật: 
- Hôm nay con ở trong rừng, nhập an 

trú thiền Không tam-muội. 
 Phật bảo Xá-lợi-phất: 
- Lành thay! Lành thay! Xá-lợi-phất, 

hôm nay ngươi đã nhập thiền trú bậc thượng 
tọa mà tọa thiền. Nếu các Tỳ-kheo nào, muốn 
nhập thiền thượng tọa, thì phải học như vầy: 

Khi vào thành, khi đi khất thực, hoặc lúc 
ra khỏi thành, thì phải tư duy như thế này: 
“Hôm nay mắt ta thấy sắc, có khởi lên dục, ân 
ái, ái lạc, niệm tưởng, đắm nhiễm không?”. 
Này Xá-lợi-phất, Tỳ-kheo quán sát như vậy, 
nếu nhãn thức đối với sắc mà có ái niệm, đắm 
nhiễm, thì Tỳ-kheo này vì để đoạn ác bất 
thiện nên phải phát khởi quyết ý tinh cần, có 
khả năng buộc chặt ý niệm để tu học. Ví 
như có người bị lửa đốt cháy đầu và áo, vì 
muốn dập tắt hết lửa, nên phải phát khởi nỗ 
lực quyết tâm để dập tắt lửa. Tỳ-kheo này lại 
cũng phải như vậy, phải phát khởi quyết ý tinh 
cần, buộc chặt ý niệm để tu học. 

Nếu Tỳ-kheo khi quán sát, hoặc ở giữa 
đường, hoặc đi khất thực ở trong làng xóm, 

hoặc đi ra khỏi làng xóm, ngay trong lúc đó 
mà nhãn thức đối với sắc không có ái niệm, 
đắm nhiễm, thì Tỳ-kheo này ước 
nguyện bằng thiện căn hỷ lạc này, ngày 
đêm tinh cần cột niệm tu tập. Đó gọi là Tỳ-
kheo đi, đứng, ngồi, nằm, với sự khất thực đã 
được thanh tịnh. Cho nên kinh này gọi là Thanh 
tịnh khất thực trụ. 

Phật nói kinh này xong, Tôn giả Xá-lợi-
phất nghe những gì Đức Phật đã dạy, hoan 
hỷ phụng hành. 

(Kinh Tạp A-hàm, kinh số 236) 
Nhân Tôn giả Xá-lợi-phất cho biết vừa 

nhập an trú thiền Không tam-muội, Thế 
Tôn tán thán đó là thiền trú của bậc thượng 
tọa, và dạy các Tỳ-kheo trẻ, muốn thành 
tựu thiền chứng cao quý ấy, trước nên thực 
hành ‘an trú khất thực thanh tịnh,’ nguyện làm 
kẻ ăn xin trong sạch. Nghĩa là thiền không hẳn 
chỉ có ngồi yên nơi thanh vắng mà cần 
hành thiền khắp mọi lúc, mọi nơi, trong tất 
cả oai nghi đi-đứng-nằm-ngồi. Quan trọng nhất 
là sự tự chủ với chánh niệm cao độ, giữ tâm 
ý trong sạch khi đối duyên xúc cảnh trong lúc 
vào làng xóm, phố phường hóa duyên khất 
thực. 

Cốt tủy của lời Phật dạy là giữ 
vững chánh niệm khi đối duyên xúc cảnh. 
Sáu căn duyên sáu trần, vừa ý thì thức sinh ái 
nhiễm; không vừa ý thì sinh tâm sân hận chối 
bỏ. Tiếp xúc càng nhiều cảnh trần đẹp đẽ, vừa 
ý thì ái niệm càng sâu nặng, dính mắc càng 
khó dứt trừ. Khi nhận ra tâm có ái nhiễm thì 
“phát khởi quyết ý tinh cần, buộc chặt ý niệm” 
quyết không mất chánh niệm. Việc này xảy ra 
bên trong tâm ý của mỗi người, chỉ tự mình 
biết mà thôi. Tuy nhiên không vì vậy mà dễ 
duôi, phải nỗ lực và gấp rút như “cứu lửa dữ 
đang cháy trên đầu” thì mới giữ vững tâm ý. 
Ngược lại, khi đối duyên xúc cảnh mà 
thức không sinh đắm nhiễm cũng rõ biết tâm ý 
của mình để an trú trong tịnh lạc. Được như 
vậy, Thế Tôn gọi là “Tỳ-kheo đi, đứng, ngồi, 
nằm, với sự khất thực đã được thanh tịnh,” 
cũng là thiền trú của bậc thượng tọa. 

Sa-môn trên đường trì bình khất thực -  
Ảnh: Huyền Không Sơn Thượng 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      40 

Chữ “căng thẳng” là dịch sát nghĩa của 
chữ “stress” trong tiếng Anh. Ai cũng biết 
rằng căng thẳng là cội nguồn của rất nhiều tai 
họa. Căng thẳng ở tầm mức quốc tế sẽ dẫn tới, 
nặng là chiến tranh, nhẹ là cấm vận. Căng 
thẳng ở tầm mức xã hội là biểu tình, là rút dao, 
nổ súng. Căng thẳng ở tầm mức gia đình hễ 
nặng bạo lực gia đình, nhẹ sẽ là bể chén dĩa, 
và khi bất khả hòa giải là sẽ ly tan, chỉ hại cho 
đàn con. 

Căng thẳng cũng có thể gây nhiều bệnh 
nguy hiểm. Theo Mayo Clinic, hội chứng căng 
thẳng có thể tác động vào cơ thể của bạn, 
vào suy nghĩ của bạn, vào cảm thọ của bạn, và 
vào cả thái độ của bạn. Căng thẳng không hóa 
giải được sẽ gây bệnh, như cao huyết áp, bệnh 
tim mạch, bệnh mập phì và bệnh tiểu đường. 

Đó là lý do có một ngày được chọn là 
Ngày Quốc Tế Ý Thức Về Căng Thẳng. Ngày 
này trong năm 2017 là mới hôm Thứ Tư ngày 
01 tháng 11/2017. Cũng là ngày để các bác 
sĩ nhắc nhở mọi người cảnh giác về các sát thủ 
tàng hình đang len lén bước theo các cảm 
xúc căng thẳng khó đối trị. 

 
Ngày Ý Thức Căng Thẳng theo truyền 

thống là Thứ Tư đầu tiên trong tháng 11 hàng 
năm. Do vậy, ngày này tuần tự trong các năm 
là ngày 1 tháng 11/2017, sẽ là ngày 7 tháng 
11/2018, sẽ là ngày 6 tháng 11/2019, sẽ là 
ngày 4 tháng 11/2020. 

Nhưng ý thức là một chuyện, còn 
khi căng thẳng tới bằng đôi cánh sát thủ tàng 
hình dĩ nhiên là khó đối trị. Có biết bao nhiêu 
chuyện trên đời này làm chúng ta căng 
thẳng. Thí dụ, ra đường, đụng xe. Chạy nhanh 
một chút, bị cảnh sát phạt. Buổi sáng nổ máy 
xe, thấy chết bình điện, phải gọi xe kéo tới 

tiệm sửa xe. Hay khi nghe tin một người thân 
từ trần. Hay khi nghe chuông điện thoại, nhấc 
lên nghe, biết tin quê nhà bão lớn, khu phố 
mấy đứa em đang ở bị ngập lụt, chờ ghe 
tới cấp cứu. Và vân vân…  

Cõi này tất nhiên là bất như ý. Vấn đề là, 
làm sao kham nhẫn? 

Đối phó căng thẳng không khéo là sẽ 
bệnh. Theo trang WebMD, căng 
thẳng là nguyên nhân hàng đầu dẫn tới bệnh, 
và rồi bệnh liên hệ căng thẳng đó chiếm tới 
90% toàn bộ các chuyến đi tới phòng mạch để 
khám bệnh của dân Mỹ. Trong đó, căng 
thẳng tính chung làm kinh tế Mỹ trung bình 
mất 600 tỷ đôla/năm. 

May mắn vô cùng tận, Đức Phật có 
phương thuốc thần diệu: Đạo Phật là để nhận 
ra khổ, và bước vào con đường thoát khổ. 

Do vậy, sá gì căng thẳng trong xã hội đời 
thường… Trí thức quốc tế đã nhận ra sức 
mạnh tuyệt vời của Phật Giáo, và từ đó 
Thiền tỉnh thức (Mindfulness) được dùng như 
công cụ hiệu lực để đối trị căng thẳng. 

Vâng, cả các chính trị gia cũng nhận 
ra như thế. Như bên Anh quốc: hẹn nhau dự 
một hội nghị thượng đỉnh cấp Bộ Trưởng và 
Dân Biểu, tới ngồi bên nhau, cùng lim dim mắt, 
thở phì phò… 

Báo Anh quốc The Guardian, số báo ngày 
13/10/2017, với bài viết nhan đề “'Way ahead 
of the curve': UK hosts first summit on mindful 
politics” (Đi trước vòng cung: Anh quốc tổ 
chức hội nghị thượng đỉnh đầu tiên về chính 
trị tỉnh thức)… 

Một số Bộ Trưởng chính phủ Anh quốc và 
Sri Lanka (Tích Lan), một dân biểu trong Đảng 
Likud của Israel, nhiều chính khách từ hai nước 
trên và Thụy Điển cùng với chính khách từ 
15 quốc gia cùng tới tòa nhà Hạ Viện Anh 
Quốc tuần sau đó để thảo luận xem có Mindful-
ness có thể giúp được gì cho các nền chính trị 
quốc tế và cấp quốc gia. Chính khách cao cấp 
nhất của chính phủ Anh quốc dự thượng đỉnh 
này là Bộ Trưởng Thể Thao Tracey Crouch. 

Đặc biệt, thượng đỉnh về Thiền tỉnh 
thức này có tham dự của Dân biểu Hoa Kỳ Tim 
Ryan, người viết sách và tích cực quảng 
bá Thiền này từ lâu và dự kiến sẽ là ứng cử 
viên Tổng Thống Hoa Kỳ năm 2020. Và 
cũng đặc biệt, có tham dự của Giáo sư y khoa 

NGÀY Ý THỨC VỀ CĂNG THẲNG   

 
Nguyên Giác 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      41 

Jon Kabat-Zinn, người ứng dụng Thiền Phật 
Giáo  để trở thành phương pháp Tình thức để 
giảm căng thẳng MBSR nhằm chữa các 
bệnh kinh niên. 

Thực tế, MBSR khi ứng dụng để giảm đau 
tại các bệnh viện, rồi dùng  luyện tâm trong 
quân đội, thư giãn trong công ty, giữ bình lặng 
trong giáo dục... đã được sửa đổi cho thích 
nghi với nhiều  thành phần ở 
nhiều môi trường khác nhau. 
Và có khi các phiên bản Thiền 
tập mới lại mang tên khác 
nhau. 

Theo The Guradian thống 
kê, từ năm 2013, đã có 145 
dân biểu Anh quốc tham 
dự một khóa dài 8 tuần 
lễ để thực tập Thiền tỉnh thức. 

Nếu muốn tu giải thoát, 
sẽ rất là gian nan, cần tận lực 
không ngừng. Nhưng sẽ rất đơn 
giản hơn, nếu bạn chỉ muốn 
giảm căng thẳng, hay giảm 
đau, hay chữa một vài bệnh. 

Sau đây là một số hướng 
dẫn thực tập căn bản về Thiền tỉnh thức, tổng 
hợp từ nhiều trang y tế. Bạn có thể chọn cách 
nào thích nghi, hay xoay chuyển, hay tuần 
tự thay đổi. Và nên tập suốt ngày, nghĩa là, bất 
cứ khi nào nhớ tới. Tới khi quen rồi, chỉ cần 
vài hơi thở, bạn sẽ thấy nhẹ nhàng và các bực 
dọc sẽ bay biến rất nhanh. Tuy cội nguồn 
từ Phật giáo, nhưng khi ứng dụng vào y khoa 
đã gỡ bỏ các yếu tố tôn giáo để thích nghi cho 
mọi thành phần. 

Nếu bạn đang ngồi làm việc trong hãng, 
hay đang ngồi học ở bệnh viện, có thể ngồi 
thẳng lưng, mắt chỉ hé mở hướng về phía 
trước, hơi thở diụ dàng, hướng tâm vào hai 
lòng bàn chân đang áp sát mặt đất. Giữ hơi 
thở như thế vài phút sẽ thấy nhẹ nhàng, giúp 
tăng trí nhớ, lòng vui hơn. Hướng tâm vào 
dưới hai lòng bàn chân là lời khuyên của 
nhiều bác sĩ, hẳn là có diệu dụng về sức khỏe. 

Nếu bạn đang nằm, thí dụ, sắp ngủ, có 
thể nằm duỗi người ra, hình dung bắp thịt từ 
dưới ngón chân lên đỉnh đầu buông xả hết 
theo hơi thở nhẹ nhàng, cứ như người chết. 

Khi bạn ngồi, hay đang đi bộ ngoài hành 
lang, hãy hít thở sâu, hơi thở nhẹ nhàng, hơi 
thở tự nhiên, thư giãn toàn thân, không cố 
gắng gì, thở dài biết thở dài, thở ngắn biết thở 
ngắn. 

Khi bạn đang đi đứng nằm ngồi, hãy cảm 
nhận về không khí chung quanh, lạnh hay ấm, 
có ảnh hưởng làm ấm hay lạnh tới làn da và cơ 
thể của bạn hay không, hãy đón nhận cảm 
thọ đó, đừng bực dọc, và đừng ưa thích, chỉ 
để tự nhiên nhận ra. 

Khi bạn đi đứng nằm ngồi, hãy nhận 
ra các niệm khởi trong tâm, lặng lẽ nhận 
ra như thể bạn đang lùi ra xa để nhìn về sân 
khấu, nhận ra khi niệm khởi và nhìn cho tới khi 

niệm biến mất… và rồi tương tự với tất cả 
niệm. Dần dần, niệm sẽ giảm, tâm bạn sẽ dịu 
dàng, lặng lẽ… 

Bạn có thể cảm thấy khó chịu nơi nào đó 
trong thân, hãy chú ý về nơi đó của cơ thể, 
hãy nhận ra nơi đó cảm thọ (như ngứa, nhức, 
đau, tê…) khởi lên, nhận ra cảm thọ biến 
đổi (nhiều hơn, hay giảm bớt) và nhận ra cảm 

thọ biến mất; và có thể bạn cần 
có hành động thích nghi, thí 
dụ gãi nhẹ, hay xoa bóp nhẹ 
nơi đau nhức đó. Hay đơn 
giản làm việc khác. 
Bạn không nên phản ứng tức 
khắc khi gặp một tình hình bất 
chợt xảy ra. Hãy tỉnh thức, 
ngưng giây lâu, suy nghĩ tìm 
giải pháp. Thí dụ, nhấc điện 
thoại lên, bị người bên kia đầu 
dây mắng xối xả… Bạn 
chớ phản ứng gấp, hãy tỉnh 
giác, từ từ nghe và suy tính… 
Có những khi căng thẳng, bạn 
tập thể dục hay chạy bộ vài 
phút, cũng đủ để bình lặng trở 

lại. 
Hãy giữ tâm tỉnh thức với hiện tại; chớ 

luyến tiếc hay bực dọc gì về quá khứ; chớ mơ 
tưởng lạc quanhay bi quan về tương lai. 

Đôi khi, hãy lặng lẽ lắng nghe hay ngửi 
mùi hương, chớ phê phán gì, chỉ nghe là nghe 
và chỉ ngửi là ngửi. Bạn sẽ nhận ra những giây 
phút tỉnh thức và hạnh phúc khác lạ, nhưng 
chớ giải thích gì làm chi, cũng chớ níu kéo hay 
xua đẩy các cảm thọ buồn/vui, ưa/ghét. 

Hãy tỉnh thức với từng cử chỉ đang làm 
trong hiện  tại, và giữ tâm thư giãn, sống với 
“tâm đang là” chớ không phải sống với “tâm 
phải là” và cũng chớ sống với “tâm cần là.” 

Hãy ý thức về các thức ăn thích nghi với 
cơ thể, và khi ăn hãy nhai thật chậm, tỉnh thức. 

Có khi bạn ngồi, hay nằm, hãy thở nhẹ 
nhàng, và hướng tâm scan cơ thể, hướng tâm 
rất chậm nghĩ về từng nơi trên cơ thể, chậm 
chậm từ chân hướng lên đầu. Chỉ cảm thọ từng 
nơi thôi. 

Có những ngày, không đối trị được căng 
thẳng, vì trong đời có khi bạn phải hứng chịu 
những sân si vô lý từ người khác (kể cả người 
mà bạn quý trọng hay yêu thương), bạn 
hãy đứng dậy đi bộ vài phút ngoài trời, quan 
sát cảm thọ trên từng làn da. 

Tập Thiền tỉnh thức một thời gian, bạn 
sẽ cảm thấy dễ tập trung tư tưởng hơn, dễ 
giữ tâm bình lặng thư giãn hơn, tự biết cách đối 
trị căng thẳng. Lúc đó, hãy tìm kinh sách Phật 
giáo để đọc, để hiểu tận tường hơn về giáo 
lý giải thoát – và bạn sẽ thấy hạnh phúc vô 
cùng tận trong từng khoảnh khắc một. 

Như thế, trong khi thế giới chỉ có một 
Ngày Ý Thức Về Căng Thẳng trong một năm, 
bạn sẽ có trọn năm toàn bộ  tới 365 Ngày Hạnh 
Phúc Với Tỉnh Thức. 

https://thuvienhoasen.org/images/file/CSm8X2Qp1QgBAGRX/international-stress-awareness-day.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      42 

Lấy thái độ gì để đối xử với tình dục? Có 
hay không một phương pháp giản đơn, có thể 
dùng được để cho người tu tại gia có thể 
chuyển hóa được tình dục, không để cho tình 
dục gây trở ngại cho sự tu hành.  

Có một chuyện xưa Ấn Độ, có thể giúp 
khai thông vấn đề, ngày xưa ở vùng Bắc Ấn 
Độ, gần chân núi Hi Mã Lạp Sơn (Himalaya) có 
một làng rất nghèo, người dân trong làng rất 
thiếu thốn tiền. Một ngày, có một cụ già từ xa 
đến, mang trên vai một cái nồi và một chiếc 
gậy sắt. Cụ già chọn một nơi trống, trải một 
miếng vải ra rồi nằm ngủ. Vì làng này nhỏ và ở 
xa, rất ít người ngoài đến, cho nên dân làng tò 
mò, chú ý theo dõi cử động của cụ già.  

Cụ già, sau khi nghỉ ngơi một lát, bèn thức 
dậy, bắc nồi châm lửa, rồi lấy gậy sắt khua 
trong nồi. Khua mãi, khua mãi, không ngừng 
tay. Dân làng tụ tập xung quanh nhìn. Một 
người hỏi: “Thưa cụ, cụ khua cái gì trong nồi?” 
Cụ già trả lời: “Ta đang luyện vàng.” Người 
làng nhao nhao hỏi: “Luyện vàng thế nào nhỉ?” 
Cụ già nói: “Cứ xem thì khắc biết.” Nói xong lại 
tiếp tục khua, khua mãi và cuối cùng lấy ra 
một cục vàng. Dân chúng trong làng nhốn 
nháo cả lên và chạy về nói cho nhau biết về 
chuyện đó.  

Buổi tối cụ già ngủ, nhưng cả làng đều 
thức. Và thảo luận với nhau về câu chuyện kỳ 
lạ đó. Kết quả cuộc thảo luận là người làng 
quyết tâm phải học cho được thuật luyện vàng, 
trước khi cụ già rời khỏi làng, để cho dân làng 
trở nên giàu có. Họ bèn quyết định thu thập 
tiền của tất cả người làng lại, để mua cho được 
thuật luyện vàng của cụ già. Ngày hôm sau, 
dân làng cử một vị trưởng lão đại diện đến gặp 
cụ già.  

Sớm ngày thứ hai, cụ già lại luyện vàng. 
Mọi người thấy cụ già lại lấy gậy sắt khua nồi, 
và luyện ra được một cục vàng nữa. Người 
làng bái phục cụ già sát đất. Vị trưởng lão đại 
diện cho làng bèn đề nghị cụ già dạy cho thuật 
luyện vàng. Cụ già nói: “Không được. Thuật 
này rất khó học.” Người làng đồng thanh nói: 
“Không can chi, chúng tôi đều muốn học, và 
xin nộp tiền để cụ dạy cho.” Cuối cùng, cụ già 
cũng đồng ý. Cụ thu tiền và giao lại cái nồi và 

cây gậy sắt cho vị trưởng lão, và nói với trưởng 
lão rằng: “Luyện vàng rất dễ, chỉ cần lấy gậy 
sắt nầy khua trong nồi thì lập tức có vàng, 
nhưng cần đặc biệt chú ý một điều, là khi khua 
nồi, không được nghĩ tới con khỉ. Nếu nghĩ tới 
con khỉ thì sẽ không có vàng xuất hiện.” 

Trưởng lão nói: “Thực là quá dễ.” Bèn ngồi 
xuống luyện vàng. Nhưng không biết vì sao, vị 
trưởng lão một mặt khua nồi, một mặt cứ nghĩ 
tới con khỉ, cho nên khua nồi mãi không ra 
vàng. Tuyệt vọng bèn thôi không khua nồi nữa. 
Ngày thứ hai, giao cho người khác khua nồi, và 
nhắn lại người này rằng: “Chỉ cần khua nồi, sẽ 
có vàng nhưng không được nghĩ tới con khỉ...”  

Kết quả là người thứ hai cũng thế. Một mặt 
khua nồi, một mặt nghĩ tới con khỉ.  

Người cả làng thay nhau luyện vàng, 
nhưng không có người nào thành công, vì 
người nào cũng vừa khua nồi vừa nghĩ tới con 
khỉ.  

 
Câu chuyện xưa rất có ý nghĩa. Nó cho 

thấy rất khó khống chế được ý nghĩ của mình. 
Người có thể khống chế được hoàn toàn ý nghĩ 
của mình thì sẽ luyện ra vàng ngay!  

Đoạn trừ tình dục, thì sẽ lăn lộn trong tình 
dục. Hãy thử đấu sức với tình dục, sẽ không 
khác gì người dân làng luyện vàng muốn khống 
chế ý nghĩ của mình cố gắng không nhớ tới con 
khỉ.  

(trích TIN TỨC TỪ BIỂN TÂM) 

KHI LUYỆN VÀNG, 

KHÔNG ĐƯỢC NGHĨ TỚI CON KHỈ 
 

LÂM THANH HUYỀN 

Minh Chi dịch 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      43 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      44 

 

SAO BẰNG… 
  
Dù có bao nhiêu lụy sóng thành  
Sông còn sâu đó, núi còn xanh. 
Đã qua giấc mộng sương tan nắng  
Lại thấy niềm đau mây rũ mành. 
Những nghĩ hoài mơ màu cẩm tú, 
Mà sao chưa vẹn nét đan thanh. 
Ô hay, mới biết đời trăm ngả, 
Biết ngả nào đây giữa bại thành! 
  
Giữa bại thành, ta vẫn một trời 
Sá chi phương ngoại nước mây trôi. 
Sắt son những lúc nên thân ấy, 
Cơm áo đôi khi nát chữ rồi. 
Mộng tưởng đêm về trăng chếch bóng 
Hư danh chiều xuống lệ rưng ngươi. 
Sao bằng nghĩa cử Nhơn-Trung-Hiếu 
Cho cả tình quê, cả cuộc đời. 
  
(South Dakota, tháng 10.2017) 
  

 
MẶC PHƯƠNG TỬ 

ĐƯỜNG MÂY XANH CUỘC LỮ 
 

                     * Tặng anh Huỳnh Hồng Quân 

 
Tôi nghe anh kể chuyện đời anh  
Vó ngựa đòi phen dậy sóng thành 
Dù đã một thời cao mộng ước 
Lòng còn vời vợi dưới trời xanh. 
 
Nát lệ, đã đành cuộc bể dâu 
Nỗi niềm thế sự đến ngàn sau 
Dù mai sau nữa, lòng ta vẫn… 
Theo bước thời gian, cứ ngẩng đầu! 
 
Tôi cũng bao phen vầy gió bụi 
Ngược xuôi, thành bại… thế nhân ơi! 
Nhưng bờ chiến tuyến trong tâm tưởng 
Giữ vẹn lòng son với cuộc đời. 
 
Dẫu biết hôm qua nỗi buồn kiếm khách 
Máu lệ bao mùa đổ xuống quê hương 
Đâu nhân nghĩa, đâu rạch ròi ác quỷ!? 
Non nước ngàn năm, từng khúc đoạn tang thương. 
 
Đời ta cũng một thời nơi quê mẹ 
Mấy buồn vui, áo mẹ bạc vai gầy 
Lòng cõng nắng mưa, đá mòn đất nẻ 
Vẫn trọn bốn mùa xuân xứ sở nầy. 
 
Ai biết đâu, ngày mai mây theo cuộc lữ 
Dành cho ta vùi giấc mộng sông hồ 
Nhưng đâu phải tâm hồn ta loài lau sậy, 
Sớm chiều lụy kiếp giữa hoang sơ. 
 
Có những đêm nghe rừng xa vọng lại  
Tiếng ma hời rờn rợn giữa canh thâu 
Tiếng cú lạnh, buốt bên trời hoang tái 
Tiếng sói lang tru gọi nát cung sầu… 
 
Ta viễn xứ, 
Nhưng lòng không viễn xứ 
Đời tha hương, vẫn giữ nếp quê nhà 
Thời gian có bạc phai lên màu áo cũ 
Dễ đâu bạc nguồn đạo lý của ông cha. 
 
Bây giờ như bóng nắng tà 
Bên thềm thế kỷ cỏ hoa tự tình 
Bây giờ mình lại ngắm mình 
Vẫn xanh  cuộc lữ đăng trình hoàng hôn.   
 
(New Orleans) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      45 

“Chỉ là nắm tro” không phải là một bài 
kinh trong kho tàng Phật điển, mà nó là một 
thực tế. Thực tế ấy tôi đã chạm mắt, đã sờ mó 
được. Từ đó tôi có một cảm nhận riêng, xin 
được chia sẻ với tất cả các bạn đồng tu nắm tro 
này. 

Vì là nữ nên Hòa thượng sắp xếp ở thiền 
viện ni tức Linh Chiếu. Cụ lớn tuổi nên không 
nhập chúng, mà ở cái thất trong khuôn viên 
thiền viện do Hòa Thượng cất cho. Vì thế chúng 
tôi xem cụ như một thiền sinh ni của viện. Cụ 
rất siêng tu, không bao giờ lơi lỏng, tự lực lo 
cho mình mọi việc, ít làm phiền đến chư Ni. 
Năm 91 tuổi cụ vẫn tự quét nhà, rửa chén, 
giăng mùng, không phải nhọc nhằn ai, sáng 
suốt minh mẫn và rất dễ thương. Đến 92 tuổi 
cụ mất, ra đi hết sức nhẹ nhàng, không giật 
mình giật mẩy, không làm kinh động đến đại 
chúng. 

Khi được tin cụ yếu, tôi sang thăm. Cụ 
nhìn tôi quá đỗi hiền lành rồi khép nhẹ đôi mắt, 
đi hồi nào tôi không hay. Thiền viện lo hết 
chuyện hậu sự. Hỏa táng xong, buổi chiều tôi 
cùng chư ni đi lấy cốt. Phần xương cho vào hủ 
đem về nhập tháp Liên Hoa tại Thường Chiếu, 
còn lại phần tro quý cô hốt vô bao ni lông đem 
đến cầu Long Sơn - Bà Rịa. 

Tại đây tôi được chư huynh đệ chỉ cho dãy 
núi Long Sơn thật trầm mặc nằm sâu lắng bên 
trong. Dòng sông trước mắt cũng trôi chảy yên 
ả quá chừng, làm như không có chuyện gì phải 
buồn phải vui. Sạch và trong văng vắt. Tôi thật 
bất ngờ về một miền đất gần gũi với mình. Ở 
đó có một dòng sông tinh khiết, yên tĩnh, như 
không hề bận tâm tới chuyện phố thị rộn ràng 
bên ngoài. 

Huynh đệ chia nhau nắm tro sau cùng của 
người pháp lữ cao niên rải xuống dòng sông. 
Nắng chiều óng ánh chiếu xuống màu áo lam, 
màu xám tro, màu sông nước, màu trái tim 
huynh đệ lần chia tay. Đẹp và cảm động vô 
cùng. Khi tôi bốc nắm tro rải xuống, bụi tro bay 
bay trong hư không, từ từ tan loảng rồi hòa 
vào sông nước. Về đến thiền viện, ngồi lặng lẽ 
trong phòng, tôi như ngộ ra một điều: đời 
người chỉ là nắm tro. 

Thật ra chuyện này chúng ta ai cũng biết. 
Tôi cũng biết. Nhưng mãi đến khi chính bản 
thân mình cầm nắm tro của bà cụ, mà trước đó 
mình ngồi một bên, còn nhìn, còn nói, còn cười 

gọi tên… bây giờ lại là nắm tro, cũng do chính 
tay mình đem gởi xuống dòng sông. Bỗng dưng 
tôi cảm nhận sâu sắc về một đời người, chung 
cuộc của chiếc thân tứ đại, ai cũng như ai, chỉ 
là nắm tro. Đã là nắm tro thì không có nắm tro 
nào sang hơn nắm tro nào, không có nắm tro 
nào vinh quang hơn nắm tro nào, không có 
nắm tro nào ti tiện hơn nắm tro nào. Tự nhiên 
bao nhiêu muộn phiền, toan tính trong lòng rớt 
xuống. Bởi vì mình đã là nắm tro thì không có 
lý do gì đi phiền não các nắm tro khác. 

Chúng ta ít nhiều đã đánh mất cả một 
quãng đời của mình trong phiền lụy, khổ 
đau. Cuối cùng tứ đại này không mang theo 
được vì nó chỉ là nắm tro, chỉ mang theo 
nghiệp mà thôi. Sao ta không tự hỏi vì cái gì 
mà ta tạo nghiệp, vì ai mà ta tạo nghiệp? Vì 
nắm tro mà tạo nghiệp! Có vô lý không. Phải 
chi vì vàng vì ngọc mình tạo nghiệp cũng được 
đi, nhưng vì nắm tro mà tạo nghiệp thì oan 
uổng quá. Tạo nghiệp để mưu cầu hạnh phúc, 
không ngờ lại chuốt quả khổ đau. Bởi vì ranh 
giới giữa hạnh phúc và khổ đau nằm ở chỗ nào, 
chúng ta không biết được. 

Chẳng hạn trời đang nóng mình thèm ăn 
kem. Ăn được một cây kem thật tuyệt vời, có 
thể gọi là hạnh phúc. Ăn thêm một cây nữa, 
cũng còn hạnh phúc. Thêm một cây nữa thì… 
hết hạnh phúc, bởi vì nó sắp nôn ra đây nè. 
Nếu ăn kem là hạnh phúc thì càng ăn càng 
hạnh phúc, ăn một cây hạnh phúc chỉ có một, 
ăn hai cây hạnh phúc nhân đôi, ăn ba cây hạnh 
phúc nhân ba. Tại sao ăn ba cây lại hết hạnh 
phúc? Thì ra chúng ta đã hiểu lầm về hạnh 
phúc. Hạnh phúc là gì? Là vừa lòng. Tạm định 
nghĩa ngắn gọn như vậy đi. 

Mình cho rằng cái gì vừa lòng, thích thú, 
thỏa mãn là hạnh phúc, mà không biết rằng cơ 
thể chúng ta, tâm tư chúng ta không bao giờ 
thỏa mãn được hết. Khi tham là cứ muốn thêm, 
mà sự tiếp nhận của thân tứ đại có chừng mực. 
Đến lúc nó không tiếp nhận được nữa, mà 
nghiệp tham vẫn lôi kéo, thế là có sự xung đột 
giữa thân và tâm. Như vậy là mất hạnh phúc. 

Phật dạy các pháp chỉ là duyên 
sinh thôi, chứ không có cái gọi là chân thật 
trong đó. Chúng ta luôn mong muốn mình sống 
thì phải được vừa lòng hoài, nhưng các duyên 
không biết chuyện ấy. Nó cứ đến cứ đi, cứ họp 
cứ tan theo cách của nó. Mình không vừa lòng 

CHỈ LÀ MỘT NẮM TRO 
 

Ni sư Thích Nữ Hạnh Chiếu 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      46 

thì thôi, nó không chiều mình. Cho nên rốt lại 
hạnh phúc không có thật. Nó chỉ là ảo giác của 
cảm thọ. 

Cảm thọ có ba: 
Một là thọ khổ. Khi gặp những cảnh trái ý, 

nghịch lòng chúng ta không thích, gọi là thọ 
khổ. 

Hai là thọ lạc. Gặp những cảnh vừa ý 
thuận lòng, chúng ta thích thú sung sướng, gọi 
là thọ lạc. 

Ba là thọ không khổ không lạc. Khi gặp 
cảnh bình thường, chúng ta cũng thấy bình 
thường, gọi là thọ không khổ không lạc. 

Trong ba cái thọ này, có một số người 
thích thọ bình thường. Tại sao? Vì họ bảo có vui 
thì có khổ. Do sợ khổ nên không dám nhận vui, 
Lo xa như thế. Thì ra vì né cái khổ mà tránh cả 
cái vui, chớ không phải giác ngộ cái vui tạm bợ 
của thế gian vốn không thật. Do đó mà chọn 
thọ bình thường. Nhưng Phật nói rõ thế này: Ba 
cái thọ đó đều vô thường, ngay cả thọ bình 
thường cũng không thường. 

Tóm lại, có thọ là có khổ. Chẳng hạn 
bây giờ mình không buồn cũng không vui, 
nhưng có chuyện buồn tới mình sẽ buồn. 
Chúng ta chọn cái bình thường, nhưng ngoại 
duyên không mãi bình thường được, nó luôn 
thay đổi. 

Ngoại duyên đến từ bên ngoài, chúng ta 
không thể chủ động được. Trong toàn bộ đời 
sống, con người chỉ chủ động một phần, còn lại 
phần lớn là bị động bởi các duyên bên ngoài. 
Như thời tiết tốt chúng ta thấy bình thường, dễ 
chịu, nhưng nếu nước lụt lên thì sao? Khổ liền. 
Các tỉnh miền Trung, miền Tây Nam bộ lụt 
hoài, dân mình cứ phải sống theo con nước, 
hoàn toàn không thể chủ động được. Đâu có ai 
muốn lụt, nhưng nước vẫn cứ dâng. Đó là duy-
ên bên ngoài. Đến duyên bên trong lục phủ 
ngũ tạng của chúng ta cũng thế. Có ai muốn 
bệnh đâu, mà sao vẫn cứ bệnh. Già có bệnh 
của già, trẻ có bệnh của trẻ. Ngày nay trẻ đã 
bệnh ké những bệnh của người già. Như vậy 
thân của mình mà mình nói nó không nghe, 
biểu đừng bệnh mà vẫn cứ bệnh. Rõ ràng 
chúng ta mất quyền tự chủ đối với thân tứ đại 
này rồi. Cho nên Phật bảo thân này không phải 
của mình. 

Đã không phải của mình, tại sao người 

ta nặng nhẹ một chút mình lại nổi sùng? Chúng 
ta khổ vì chúng ta lầm. Đơn giản vậy thôi. 
Hàng xóm mích lòng nhau là vì hiểu lầm. Phật 
nói thân này là duyên sinh, do bốn chất đất 
nước gió lửa hợp thành, đó là phần thân, còn 
phần tâm là do nghiệp dẫn. Chúng ta tạo 
nghiệp, rồi nghiệp quay trở lại lưu dẫn chúng ta 
thọ sanh. Cho nên đời quá khứ chúng ta tạo 
nghiệp gì nhiều, đời sau sanh ra rất quen thuộc 
với nghiệp ấy. Thương ai nhiều, ghét ai nhiều, 
nhắc ai nhiều thì đời sau được gặp lại thôi. 

Nếu đời quá khứ ta đã là người tu, đời này 
sanh ra thấy chùa muốn tu ngay. Đời quá khứ 
là ca sĩ, đời này nghe nhạc là hát. Hát rất hay 
mà không cần ai chỉ vẽ, vì đã huân tập rồi. 
Nhiều thiên tài xuất hiện dưới dạng thần đồng, 
người ta bảo là thiên tư, thật ra nó là dòng 
nghiệp được nối tiếp từ đời trước. 

Tuy nhiên, đạo Phật bảo nghiệp cũng 
không thật, có thể thay đổi được. Bởi vì nó do 
duyên tạo tác, luôn thay đổi sinh diệt. Nếu thật 
thì nó còn hoài và không thể sửa đổi. Song nó 
luôn biến dịch nên chúng ta có thể thay đổi 
được. Khi mê chúng ta tạo nghiệp xấu, nhưng 
tỉnh rồi không tạo nghiệp xấu nữa, mà tạo 
nghiệp thiện. Ví dụ chúng ta mê nên có tham 
sân si, nếu sáng suốt tỉnh táo ta sẽ không 
thèm tham sân si nữa. Điều đó có người đã làm 
được, như các bậc thánh nhân, cao tăng xưa 
cũng như nay. Nhờ thế chúng sanh mới có thể 
tu thành Phật. 

Có người thấy tiền thích, có người thấy 
tiền không thích vì họ không có nhu cầu. Nhu 
cầu thường không nhất định, do quan niệm và 
sở thích của mỗi người mà phát sinh. Muốn bớt 
tham thì bớt nhu cầu. Muốn không tham thì 
không có nhu cầu. Vậy thôi. Cho nên tham tiền 
hay không tham tiền, chúng ta làm được, nếu 
muốn. Giữa hai nghiệp thiện và ác, mình muốn 
làm ác cũng được, muốn làm thiện cũng được. 
Làm ác thì nghiệp ác dẫn đi trong đường ác. 
Làm lành thì nghiệp thiện dẫn đi trong đường 
lành. Tất cả đều do chúng ta quyết định. 

Có người thắc mắc, khi chết rồi đi về 
đâu ai mà biết được? 

Về vấn đề này, chúng ta có thể lý giải sự 
có mặt của nghiệp qua những gì mình thấy biết 
trong đời hiện tại. Như một gia đình, cha mẹ 
sanh ra ba đứa con. Chúng được chăm sóc như 
nhau, mà ba đứa không đứa nào giống đứa 
nào. Chúng khác nhau trên mặt mày, trên tánh 
tình. Tại sao cùng cha cùng mẹ, cùng sống 
trong một môi trường, cùng nhận sự yêu 
thương chăm sóc như nhau mà lại khác nhau? 
Nhiều đứa bé mới hai ba tuổi đã thể hiện 
những đường nét riêng của nó. Đường nét 
riêng này ở đâu ra? Đâu có chuyện khơi khơi 
mà ra, chứng tỏ nó có chủng tử nghiệp từ đời 
trước. 

Thêm điều này nữa, chúng ta vừa thấy 
người nào đó thì mến liền, mặc dù chưa nói 
chuyện với nhau lần nào. Người ấy có thể dễ 
mến với mình, nhưng chưa hẳn dễ mến với 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      47 

người khác. Cũng thế, trong trường hợp đối 
nghịch. Vừa thấy người đó lần đầu, bỗng nhiên 
ta dị ứng ngay, thì biết oan nghiệp tới rồi. Cho 
nên lúc ra đi, tâm mình bình an không vấn 
vương việc gì, không sợ hãi việc gì, không lưu 
niệm việc gì thì đi thanh thản, theo phước duy-
ên thọ thân sau tốt đẹp. Ngược lại, trước lúc ra 
đi chúng ta sợ hãi, hoảng loạn, lo nghĩ đến con 
cháu thì thọ thân sau trong sự trói buộc của 
nghiệp lực đời trước. 

Người Phật tử hiểu đạo rất sợ tạo 
nghiệp. Thân này không giữ được vì nó là nắm 
tro, nhưng nghiệp sẽ quyết định cho vận mệnh 
nhiều đời của mình. Chúng ta không đầu tư vào 
chuyện chăm chút nắm tro, mà lo chuyển hóa 
tu tập ba nghiệp của mình. Hơn thua nhau từng 
tiếng là tạo nghiệp bất thiện. Từ đó lưu vào 
tâm thức những hình ảnh căm tức sân hận, 
nguyện gặp lại để trả thì rất nguy hiểm. Đó là 
một trở ngại trong tiến trình tái sinh, nếu 
chúng ta chưa giải thoát được. 

Ở đây mục đích của người tu thiền là 
giải thoát sanh tử, nhưng chúng ta không 
dám đi quá xa với mức độ tu tập thực tế của 
mình, chỉ mong quý Phật tử chuyển được 
nghiệp bất thiện thành nghiệp thiện, định tĩnh 
trước phút lâm chung để có được hướng đi tốt. 
Sức mạnh của nghiệp rất đáng sợ. Ví dụ người 
nữ có tật hay cằn nhằn. Thật ra họ không 
muốn cằn nhằn nhưng khi đã thành nghiệp rồi, 
vừa gặp chuyện không hài lòng thì cằn nhằn. 
Cằn nhằn mà không hay mình đang cằn nhằn. 
Cho nên mới nói bị nghiệp lôi, không kiềm chế 
được. Cũng như bên nam có tật uống rượu. 
Uống quen không uống thấy buồn, thấy thèm. 
Đặc biệt những lúc căng thẳng, bức xúc là đi 
kiếm rượu uống. Nhiều vị dư biết uống rượu là 
uống chất độc mà đã nghiền rồi thì không 
cưỡng lại được. 

Thế nên vị nào lỡ ghiền rượu mà muốn 
bỏ thì xin đừng đi ngang quán rượu. Quán rượu 
đâu có tay mà kéo quý vị, nhưng cái nghiệp nó 
sẽ kéo. Nghiệp là gì? Là thói quen. Thật đơn 
giản mà không đơn giản chút nào. Tại sao? 
Như nghiệp uống rượu, nghiệp đánh bài, 
nghiệp hút thuốc… muốn bỏ không phải là 
chuyện đơn giản. 

Lại nữa, chúng ta không ai thích phiền 
não nhưng luôn luôn sống trong phiền não. 
Tại sao? Tại quen rồi, bỏ không được. Ai 
bắt chúng ta phiền não? Ta không có câu trả 
lời vì ta không dám nhận lỗi về mình. Bây giờ 
muốn giải trừ phiền não, nhất định phải truy 
nguyên cho ra nguồn gốc của nó. Phiền não từ 
mình mà ra. Do si mê tăm tối nên ta tạo 
nghiệp, nghiệp quay trở lại làm tăng trưởng vô 
minh. Cứ thế xoay vần gốc vô minh càng lớn, 
nghiệp lực càng mạnh, chúng ta càng bị nó sai 
sử, chớ không ai bắt mình cả. Đối với phiền 
não, nhà Phật gọi nó là giặc. Muốn trừ giặc, 
trước tiên ta phải phát hiện nó thật sớm, sau 
đó kiên quyết đuổi sạch, không khoan nhượng 
mới yên ổn được. Vừa nổi nóng lên ta phát hiện 

ngay, một tên giặc vừa ló đầu ra, dùng gươm 
trí tuệ chém nhanh. Tự nói giận làm gì cho 
mệt, không thèm giận. Đó chính là tu tập, là 
chuyển hóa nghiệp. Việc này cũng phải có lực, 
nhà Phật gọi là đạo lực. Muốn có đạo lực mạnh 
phải liên tục huân tu, không đợi gặp cảnh mới 
tu. 

Cái gan của chúng sanh lớn tợn lắm, 
rất sợ khổ mà chuyên lao vào nhân khổ. Phật 
nói Bồ-tát sợ nhân chúng sanh sợ quả. Nếu 
thấy phiền não mệt quá thì đừng thèm phiền 
não. Thí dụ hồi xưa mình nói chuyện với ai, bất 
đồng ý kiến là bắt đầu nổi sùng trong bụng, tức 
thiệt là tức. Bây giờ thấy tức mệt quá mình 
không tức nữa. Vậy thôi. Ngoài cách đó ra 
không còn cách nào hữu hiệu hơn. Có người 
bảo làm không được. Được chứ! Cứ không 
thèm tức thử coi ai làm gì mình. Thật ra chúng 
ta không chịu buông cái sân giận mà lại đuổi 
theo nó, chơi với nó, hòa nhập làm một với nó. 
Trong tâm cứ bám cứng theo đối tượng làm 
nhân cho sự tức tối thì làm sao hết tức được. 

Như có vị ngồi đây trong lòng đang 
buồn bực chuyện riêng. Lẽ ra hôm nay 
không đi nghe pháp mà tại sùng bà hàng xóm 
quá, đi cho khuây khỏa. Nếu chúng tôi chia sẻ 
với quí vị rằng đừng thèm sùng bà hàng xóm 
đó nữa, bỏ đi. Quí vị đồng ý thực tập như vậy. 
Bà ta đâu có nhảy vô bụng của quí vị cản lại 
điều ấy. Thành thử do ý chí, do quyết định 
sáng suốt, do sự thực hành của chúng ta thôi. 

Tất cả trạng thái tâm khổ đau là do ta 
tạo ra, ta lầm chấp. Người kia có quyền thích 
ngọt, mình có quyền thích mặn, không thể bắt 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      48 

   
THƠ 
Nghìn năm thơ vẫn sáng ngời 
Gắn tình nhân loại bao lời thân thương 
Hồn thơ tỏa khắp bốn phương 
Gieo vào trời đất mùi hương ngát trần 
 
HOA 
Hoa kia chẳng biết tên chi 
Chỉ biết hoa đẹp diệu kỳ lắm thay 
Nỗi buồn cơn gió thoáng bay 
Niềm vui trở lại tháng ngày cùng hoa 
 
AN NHIÊN 
Nước ơi! Nước cứ chảy đi 
Đâu cần phải hỏi mình đi hay dừng 
Trăng ơi! Sao cứ thẹn thùng 
Cho đời ánh sáng vui cùng cỏ cây 
 
MƯA 
Mưa rơi, rơi mãi, rơi hoài 
Hạt mưa rơi xuống thấm vào cỏ cây 
Qua sông, qua suối bao ngày 
Rồi mưa trở lại tỏ bày cùng ai 
 
NẮNG 
Khẽ vào khóe mắt dịu dàng 
Tia nắng ấm áp ai mang làm quà 
Nhìn qua khung cửa mái nhà 
Ánh sáng kỳ diệu như là thần tiên 
 
CÓ, KHÔNG 
Có, không cũng chỉ cuộc chơi 
Được, mất, thành, bại cuộc đời còn chi 
Sinh ra đâu có mang gì 
Chết đi trả lại những gì đã mang 
 
SỐNG, CHẾT 
Cám ơn cái chết gọi mời 
Để cho sự sống muôn đời thênh thang 
Sống, chết đâu thể nghĩ bàn 
Cả hai có mặt trong ngàn cỏ cây 
 
THỊ PHI 
Mặc cho thế sự thị phi 
Đó là quy luật đến, đi đất trời 
Bỏ qua phải, trái cuộc đời 
Bên nhau ta sống mỉm cười yêu thương 

 

PHAN VĂN QUÂN 

buộc người kia thích giống mình. Cũng không 
vì người kia thích ngọt, mà ghét người ta. Điều 
này vô lý. Tất cả các pháp do duyên sinh, 
không có duyên nào giống duyên nào, chỉ 
giống nhau ở chỗ chúng đều là tướng sinh diệt. 
Tướng sinh diệt thì không chân thật, có gì ta 
lấn cấn với nhau hoài, cuối cùng không ai hơn 
ai, cũng không ai tồn tại. 

Chỉ một thứ tồn tại gây khó cho mình, 
đó là nghiệp ta đã tạo. Thế mà ta lại quên, 
cứ tạo hoài. Chính nghiệp tham sân si quyết 
định cuộc đời tiếp tục của chúng ta. Trong một 
đời này mình khổ đã ngán rồi, bây giờ gieo 
nhân để thọ thân nữa thì được khổ nữa. Một 
lần có thân là khổ, Phật bảo bốn thứ khổ cơ 
bản của thân là sanh lão bệnh tử, không ai 
tránh khỏi. Đó là chưa kể tới thành bại hơn 
thua trong cuộc đời. Thật ra cái chết không 
đáng sợ, nhưng vì mình mê thân nên sợ chết. 
Sống thì khổ mà lại không muốn chết. Vậy chớ 
sống để làm gì? Sống để khổ. Có lạ lùng chưa! 

Trở lại vấn đề nắm tro. Khi đang sống 
đây, dù chúng ta thành công vinh quang cách 
mấy, cũng không giữ được. Vì sự thành công 
ấy phải gắn liền với chủ nhân, mà chủ nhân sẽ 
không còn nữa để nhận sự vinh quang kia. Chủ 
nhân theo vô thường mà trở thành nắm tro. 
Tội gì vì một nắm tro mà ta khổ triền miên như 
vậy. Sao không ngay đây thanh thản, hạnh 
phúc, bình an, để khi trở về với cát bụi, ta chỉ 
còn lại sự thanh thản, bình an chớ không phải 
là nghiệp thức mênh mang. Giả như còn 
nghiệp chúng ta cũng thọ nghiệp lành, tái sanh 
vào cõi lành. Nếu hết nghiệp chúng ta không 
còn đi trong sanh tử, vĩnh viễn thoát khỏi khổ 
đau. 

Chúng ta cũng nên như thế, sống giữa 
trùng trùng duyên sinh tương đối, thân này 
còn không giữ được huống là mọi việc chung 
quanh. Cho nên người tỉnh ngộ sớm chừng nào 
thì khỏe chừng đó. Tỉnh ngộ chậm hoặc không 
khéo tỉnh ngộ thì sẽ khổ đến nhắm mắt. Chẳng 
những khổ đến nhắm mắt mà cho tới lúc tái 
sinh vẫn tiếp tục khổ. Chúng ta buông xuống 
hết những buồn phiền, giận hờn, thương ghét 
để sống đúng trở lại bản vị của mình. Bên cạnh 
chùm duyên sinh còn có tánh giác. 

Tánh giác ấy chúng ta hiện có đủ, bình 
đẳng như nhau và vĩnh cửu bất sanh bất diệt. 
Chúng ta luôn luôn nghe, luôn luôn thấy rõ 
ràng, đó là tánh Phật thường biết nơi mỗi 
chúng sanh. Tánh này không ưu tư, không lao 
lự toan tính, thường tại như vậy. Chỉ khi buông 
hết các duyên, ta mới nhận ra mình có tánh 
giác hiện hữu. Bấy giờ còn thân tứ đại cũng vui 
mà không còn thân tứ đại cũng vui, sống cũng 
vui mà chết cũng vui. 

Trong nhà Phật, người tu giỏi là người 
buông xả giỏi. Buông tới lúc trong lòng trống 
rỗng, không còn gì để buông nữa thì sống chết 
tự tại, vĩnh viễn an vui. Đó là những gì chúng 
ta cần chia sẻ với nhau. 

TN Hạnh Chiếu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      49 

Đậu được trồng ở khắp mọi nơi trên thế 
giới và có tới trên mười ngàn loại khác nhau. 
Tuy nhiên các bà nội trợ thường chỉ quen thuộc 
với một số ít các loại đậu như là đậu hà lan, 
đậu tây (cô ve), đậu đen, đậu đỏ, đậu pinto, 
đậu ngự, đậu nành... 

Hạt đậu nằm trong vỏ dài mà khi chín khô 
sẽ nứt ra làm đôi. 

Theo các nhà khảo cổ thì đậu được trồng 
trước tiên ở các quốc gia Đông Nam Á châu từ 
cả chục ngàn năm về trước. Nhiều nơi, đậu 
được gieo giữa hai luống ngô, vì đậu có thể hấp 
thụ nitrogen từ không khí, tồn trữ dưới đất và 
làm đất giầu thêm chất này để giúp ngô tăng 
trưởng. 

 
Giá trị dinh dưỡng 
Hạt đậu là nguồn dinh dưỡng rất phong 

phú, ngon mà tương đối lại rẻ tiền. 
Đậu nành cung cấp đủ các loại amino acid 

thiết yếu mà cơ thể cần. Đậu có nhiều calci, 
cho nên các vị tu hành, người ăn chay có thể 
sống lành mạnh chỉ với đậu hũ và các loại sản 
phẩm khác của đậu nành.  Nói chung, đậu có 
lượng đạm chất cao hơn các các loại ngũ cốc 
khác từ hai đến năm lần. 

Hạt đậu có nhiều sinh tố nhóm B, nhiều 
sắt, kali, rất nhiều chất xơ. Đa số hạt đậu đều 
có rất ít chất béo và  năng lượng, ngoại trừ đậu 
nành và đậu phộng lại có nhiều chất béo tốt ở 
dạng chưa bão hòa. 

Đậu có ít năng lượng  nhưng chứa nhiều 
nước. 

Một trăm gram đậu nấu chín cung cấp 
khoảng 100-130 Calori và 7 gram chất đạm, 
tương đương với số đạm trong 30 gram thịt 
động vật. Đậu nẩy mầm có nhiều đạm hơn đậu 
nguyên hạt. Khi ăn chung đậu với các loại hạt, 
đạm của đậu có phẩm chất tương đương với 
đạm động vật. 

Người Bắc Mỹ và người châu Âu ít chú ý 
đến các loại đậu vì phải mất nhiều thời gian để 
nấu  hoặc phải ngâm đậu  trước khi nấu. 

Để tiết kiệm thì giờ, dùng đậu chế biến nấu 
sẵn đựng trong hộp rất tiện lợi: chỉ cần đổ bớt 
nước mặn trong đậu hoặc  rửa đậu cho bớt mặn 
rồi nấu. 

Nhưng người Nam Mỹ và Á Châu xem các 
loại hạt đậu là một thành phần quan trọng của 
lương thực. 

Ở Châu Mỹ La Tinh, từ Mễ Tây Cơ xuống 

đến Trung Mỹ, Nam Mỹ, đâu đâu cũng thấy có 
đậu đen và đậu đỏ (black and red beans) trong 
các bữa ăn. 

Ở Ấn Độ, đậu lăng (lentil) được ăn trộn với 
gạo và rất phổ biến. 

Nhật Bản có loại đậu màu nâu gọi 
là azuki được ăn với cơm. 

Ở Trung Hoa và Nhật Bản, Việt Nam đậu 
nành rất thông dụng trong việc chế tạo tương, 
chao, tầu hũ. 

Hạt đậu nấu chín có thể ăn khi còn nóng 
hoặc để nguội. 

Có thể nấu đậu với thịt, cá hoặc với các 
loại rau khác. Đậu nấu chín cũng có thể cho 
thêm gia vị, nghiền nát rồi quệt vào bánh mì 
kẹp để ăn. 

Đậu tươi không cần nhiều thời gian để nấu, 
nhưng khi phơi khô thì cần ninh nấu lâu hơn. 
Để rút ngắn thời gian nấu, ta có thể ngâm đậu 
trong nước nóng vài giờ cho đậu thấm nước và 
mềm hơn. Nước ngâm đậu có thể dùng để nấu 
món ăn cho thêm hương vị. 

  
Ưu điểm của đậu 
1- Đậu chứa một loại chất xơ gọi là pectin. 

Chất xơ này có khả năng hút nước và nở ra 
trong dạ dày khiến người ta có cảm giác no 
không thèm ăn. Nó cũng làm chậm tiến trình 
hấp thụ thực phẩm trong ruột, giúp bệnh nhân 
tiểu đường tránh được sự tăng gia quá mau 
đường huyết, và cơ thể khỏi phải tiết ra nhiều 
insulin. 

Các loại đậu chứa nhiều pectin có thể giữ 
giữ vai trò quan trọng trong sự làm giảm lượng 
cholesterol trong máu, còn tốt hơn cả loại cám 
yến mạch (oat bran). 

Trong các loại đậu, đậu nành được xem là 
hữu hiệu nhất để giảm cholesterol và triglycer-
ide trong máu. 

Nghiên cứu ở Ý và Thụy Sĩ cho thấy là, 
bệnh nhân có  cholesterol cao, mà ăn  nhiều 
chất đạm từ đậu nành thay thế cho thịt cá, thì 
mức cholesterol của họ giảm xuống đến 31%. 
Kết quả này xem ra còn tốt hơn tác dụng của 
các loại thuốc giảm cholesterol đắt tiền bán 
trên thị trường. 

 Bác sĩ James Anderson thuộc Đại 
học Kentucky, khuyên bệnh nhân mỗi ngày ăn 
một cốc đậu pinto nấu chín để hạ cholesterol. 

2- Cũng theo bác sĩ Anderson, ăn đậu 

CÁC LOẠI ĐẬU 
  

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      50 

thường xuyên giảm nhu cầu Insulin để chữa 
bệnh tiểu đường, vì đậu làm đường trong máu 
tăng lên rất chậm. 

3- Gần đây các nhà khoa học lại mới tìm ra 
một tác dụng vô cùng bổ ích của các hạt đậu, 
đó là khả năng chống ung thư. Đậu có chứa 
chất acid phytic, một chất chống oxy hóa rất 
mạnh. có thể chận đứng tiến trình ung thư hóa 
của tế bào. 

Ngoài ra, khảo cứu trên một số động vật 
trong phòng thí nghiệm cho thấy  đậu, nhất 
là  đậu “pea” và đậu lăng “lentil” có chứa chất 
ức chế protease là chất có khả năng phòng 
chống ung thư da, vú và gan ở động vật. Thử 
nghiệm ở người cũng thấy tác dụng tương tự 
về phòng chống ung thư vú và nhiếp hộ tuyến. 

Chuyên gia về ung thư Anne Kennedy cho 
chuột ăn một hóa chất gây ung thư, nhưng khi 
chất ức chế protease được bôi vào miệng chuột 
thì ung thư không xẩy ra. 

4- Đậu giúp đại tiện đều đặn, dễ dàng vì 
phẩn to hơn, mềm hơn, từ đó giảm thiểu được 
các nguy cơ ung thư ruột già và trực tràng. Đó 
là kết quả các nghiên cứu của Tiến sĩ Sharon 
Fleming, Đại học Berkeley, California. 

5- Một khoa học gia Ấn Độ là SN. Sanyal-
dan nhận thấy dân số của người Tây Tạng 
không thay đổi trong suốt 200 năm. Thực 
phẩm chính của họ là một loại đậu. Sau nhiều 
năm tìm hiểu, ông ta thấy rằng đậu này có khả 
năng ngăn ngừa sinh đẻ nhờ hóa chất m-
xylohydroquinone. Ông ta thử phụ nữ dùng 
chất này thì tỷ lệ sinh đẻ giảm hẳn, còn với 
nam giới thì chất này cũng làm cho số lượng 
tinh trùng giảm. Nhận xét này đang được 
nghiên cứu kiểm chứng thêm. Ngoài ra có lẽ 
tác dụng của nó không mạnh bằng các dược 
phẩm ngừa thụ tinh hiện có, nên ít ai để ý đến. 

 
Một vài vấn đề khi ăn Ðậu 
Một đặc tính của đậu là sản xuất rất nhiều 

hơi (gas) trong ruột, với hậu quả gây ra trung 
tiện làm nhiều người khó chịu, mắc cỡ. 

Nguyên do là vì nhiều người thiếu diếu tố 
(enzyme) để tiêu hóa chất đường alpha-

galactosides trong đậu. Khi xuống ruột, đường 
này bị các vi sinh vật phân hóa, tạo ra nhiều 
chất hơi. Nhưng kinh nghiệm cho hay nếu 
thường xuyên ăn đậu thì trở ngại này có thể 
không đáng kể vì cơ thể sẽ quen dần. 

Vả lại, các bác sĩ đều cho biết trung tiện 
không phải là một vấn đề sức khỏe mà chỉ có 
thể là một vấn đề trong giao tế xã hội. 

Ông Tổ của nền Y học Tây 
phưong  Hippocrates nói rằng trung tiện cần 
thiết cho sức khỏe con người. Người Trung Hoa 
cho rằng trung tiện là dấu hiệu của một sự tiêu 
hóa tốt. 

Benjamin Franklin, một trong những vị lập 
quốc của nước Mỹ, đã viết một đoạn văn hài 
hước về hiện tượng tiêu hóa này. Ông đề nghị 
các nhà bác học hãy thí nghiệm để tìm ra một 
chất có thể  khiến con người ăn vào và sản 
xuất ra trung tiện có mùi thơm tho. 

Không phải chỉ các loại đậu mới tạo ra hơi 
trong ruột. Các thực phẩm khác như ngũ cốc, 
hành, tỏi, bắp su và nhiều thức ăn có chất xơ 
(fiber) đều tạo ra hơi do phản ứng hóa học 
hoặc sự lên men trong ruột. 

Có nhiều cách để làm giảm bớt hơi của đậu 
trong quá trình tiêu hóa. 

Nhà hóa học Alfred Olson giới thiệu cách 
sau đây. 

Trước khi nấu, ta hãy ngâm đậu với nước 
trong một đêm; sau đó đổ nước đi. Nhúng đậu 
trong nước sôi, hay nấu lên vài phút, sau đó lại 
ngâm nước khoảng 4 tiếng đồng hồ trước khi 
đem ra nấu với thức ăn khác. Khuyết điểm của 
cách này là đậu sẽ mất đi nhiều khoáng chất và 
sinh tố. 

Phương pháp thứ hai là xay đậu để làm 
thành bột nhão rồi nêm thêm muối, xì dầu 
(soya sauce), tiêu, ớt cắt vụn vào bột nhão để 
chế biến thành các món ăn cho hợp khẩu vị. 
Không nên chộn thêm hành tỏi, vì các món này 
tạo thêm hơi cho đậu. 

Một vấn đề khác nữa là Đậu khô có nhiều 
chất purine. Với một số người nhậy 
cảm, purine có thể làm tăng uric acid trong 
máu, đưa tới bệnh thống phong (gout). Tinh 
thể acid uric đóng trên các khớp xương mà 
thông thường nhất là ở ngón chân cái làm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      51 

người bệnh rất đau nhức.  
Một vài loại đậu có hóa chất làm mất khả 

năng hấp thụ các sinh tố B, E, D, beta caro-
tene trong ruột. 

Một số đậu khác, nếu không nấu chín, có 
thể có vài chất dính liền với khoáng sắt, đồng, 
khiến hồng cầu kết tụ  lại với nhau. 

Đậu phọng là một trong mươi thực phẩm 
thông thường nhất gây ra dị ứng hoặc nhức 
nửa đầu ở một số ít người dễ nhậy cảm. 

  
Vài loại đậu thường ăn 
Trên thị trường, có các dạng đậu tươi, đậu 

khô, đóng hộp hoặc đông lạnh. Mỗi thứ có một 
hương vị độc đáo, một hình dáng riêng biệt và 
cách nấu nướng cũng khác nhau. 

- Đậu đỏ thường nấu chung với gạo, với 
thịt (stew), làm xà lách hoặc dùng trong món 
chili. 

- Đậu lima mầu trắng kem hoặc xanh 
nhạt, hạt nhỏ, hình trái thận. Đậu này thường 
dùng để nấu súp, làm xà lách, hoặc hầm với 
thịt gà. Hầu hết đậu lima đều được đóng hộp, 
làm đông lạnh trước khi bán ra trên thị trường. 

- Đậu Pinto mầu cam, hình bầu dục dùng 
nhiều trong món cơm nấu kiểu Mexico hoặc để 
hầm với các loại thịt. 

- Đậu đen hạt nhỏ, đen bóng dùng để nấu 
chè đường, nấu súp hoặc ninh với thịt. 

- Đậu Adzuki hạt nhỏ, mẫu đỏ bóng loáng 
dùng làm xà lách, nhồi gà vịt, nấu súp hoặc 
ninh với thịt. 

- Đậu nành hạt nhỏ mầu vàng hoặc hơi 
đen làm đậu hũ, tương và nhiều loại thực 
phẩm rất ngon khác. Kinh nghiệm ăn uống dân 
gian ta nói “Ðậu nành là anh nước lã” hoặc 
“Ðậu nành rang, cả làng khát nước.” Ý nói sau 
khi ăn đậu rang này thì rất khát nước. Ðậu 
nành rất phổ biến ở quê hương ta, với nhiều 
phó sản độc đáo, như tương, chao, đậu phụ... 

- Đậu Hà Lan  được bán tươi rất ít, còn 
hầu hết được đóng hộp hoặc làm đông lạnh. 
Khi còn tươi, đậu có mầu xanh sáng, sờ hơi 
mềm như nhung. Đậu đóng hộp rất thông 
dụng và dùng trong việc chế biến nhiều món 
ăn khác nhau. 

Ngoài ra còn  có đậu đũa, đậu ván, đậu 
ngự, đâu cô ve, Hòa lan, đậu đỏ, đen, đậu 
nành, đậu xanh, đậu tây, đậu nâu, đậu xoắn... 

  
Công dụng trị bệnh trong y học cổ 

truyền 
Ngoài giá trị dinh dưỡng, một số đậu còn 

được y học dân gian dùng làm thuốc trị bệnh. 
Đó là: 

Đậu ván trắng: còn gọi là bạch biển. 
Ðậu ván có vị ngọt, tình hơi ôn, tác dụng 

vào kinh tỳ và vị. Trong y học cổ truyền, đậu 
ván khô được dùng để chữa cảm sốt mùa hè, 
nôn mửa, tiêu chẩy, tỳ vị suy nhược, chán ăn, 
rối loạn tiêu hóa; làm thuốc giải nhiệt, co giật 
khi nóng sốt cao; giúp tóc lâu bạc. 

b- Đậu Xanh. 

Vỏ đậu xanh không độc, vị ngọt, tính nhiệt 
có tác dụng giải nhiệt, làm mắt không mờ. Hạt 
đậu xanh cũng có tác dụng giải nhiệt, giải độc 
tính của thuốc và kim loại, nấm, tiêu trừ phù 
thũng, chữa sỏi đường tiết niệu, phòng và chữa 
cháy nắng. 

c- Đậu Đen. 
Đậu này thường dùng để nấu xôi, nấu chè 

ăn rất ngon. Ngoài ra, đậu cũng bổ thận, lợi 
tiểu, nước tiểu trong hơn và nhiều hơn. Sách 
Tuệ Tĩnh Nam Dược có ghi đậu đen dùng để 
chữa đau bụng giữ dội; trúng gió chân tay tê 
cứng, chóng mặt, sây sẩm khi sinh đẻ; chữa 
mắt mờ ra gió dễ chẩy nước mắt; chữa dị ứng, 
lở ghẻ, hen suyễn khi đổi thời tiết. 

d- Đậu phọng. 
Đậu phọng có giá trị dinh dưỡng cao, có 

nhiều chất béo, đạm và nhiều loại sinh tố.Ngoài 
việc dùng làm thực phẩm, dầu lạc còn được 
dùng để đốt đèn và chế thuốc. 

e- Đậu nành. Đây là nguồn chất đạm rất 
quan trọng tại nhiều quốc gia, nhất là quốc gia 
đang phát triển. Trong y học, đậu nành dùng 
làm thức ăn cho người bị viêm khớp, người mới 
bình phục sau cơn bệnh nặng, đặc biệt là 
những người bệnh tiểu đường, huyết áp cao và 
có nhiều mỡ trong máu. 

g- Ðậu Ðỏ. 
Ðậu này có vị ngọt nhạt hơi chua, tính 

bình. tác dụng vào kinh tâm và tiểu trường. Y 
học dân gian dùng đậu đỏ để trị thủy thũng, 
sưng phù chân, bụng trướng, đau dạ dầy, tả lị, 
trĩ đại tiện ra máu, bệnh thiếu vitamin B1, vàng 
da, lở loét. Trẻ con chậm biết nói thì các cụ lấy 
đậu tán nhỏ hòa với rượu bôi dưới lưỡi hàng 
ngày. 

 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.bsnguyenyduc.com 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      52 

Truyeän ngaén trăm linh taùm chöõ 
 

STEVEN N. 

BẤT TƯƠNG ƯNG 
Ông thầy ăn nói có duyên 

lại hay pha trò, lồng chuyện 
đời vào đạo… nên người nghe 
mê lắm, theo thật đông. Quan 
thấy vậy chiêu dụ làm việc cho 
quan và phong:  Sư ưu tú. 

Từ đó cúng dường càng 
nhiều. Sư mãn nguyện lắm! 
Ngày kia sư chết hồn đọa, đói 
khát quá xin con quỉ chút 
nước. Nó bưng nước tới rồi 
nói: 

- Nước ngọt thanh… uống 
vô hết khát, mát cả tâm can. 

Đoạn nó hỏi: 
- Hết khát chưa? 
Sư giận: 
- Ta có được uống đâu mà 

hết khát! 
Nó bèn bảo: 
- Thì cũng như khi sống, 

ông thuyết rất hay vậy mà! 
 

GIỐNG KHÁC THẾ NÀO 
Bà nọ phục sức sang trọng, 

thấy người ăn mày bèn bĩu 
môi: 

- Sao mà dơ dáy, hôi hám 
quá; thật xấu hổ cho cái loại 
người này!  

Bậc du sĩ đi ngang nghe 
đặng liền đứng lại: 

- Chúng ta đều là người, có 
gì khác nhau chăng?  

Bà ta giãy nảy:  
- Khác chứ, chúng ta cao 

sang còn họ thật thấp hèn. 
Bậc du sĩ bảo:  
- Thân tứ đại này ba ngày 

không tắm thì hôi thối như 
nhau, chẳng có gì để vênh váo 
hay xấu hổ cả, cái khác ấy là 
phước báo mà thôi! 

Nói xong bỏ đi, bà ta đứng 
ngẩn tò te.  
 

U MINH 
Mẹ chồng và con dâu vẫn 

hục hặc nhau hoài, ba hôm cãi 
nhỏ, năm ba hôm cự lớn ầm ĩ, 
bằng mặt không bằng lòng, 
không muốn nhìn nhau nhưng 

vẫn phải sống chung một 
nhà. Con dâu phàn nàn: 

- Mẹ khó tánh quá, chấp 
nhặt từng tí một, không ai 
chịu nổi!  

Bà mẹ chồng:  
- Mầy hỗn hào, vô ơn, 

không biết ăn ở; coi chừng 
quả báo! 

Nhiều khuyên giải, giàn 
hòa nhưng hai người vẫn ôm 
oán kết trong lòng. Hôm rằm 
sám hối, thầy gặp cả hai bảo:  

- Không phải chết mới 
thấy U Minh. Mọi người vẫn 
sống với u minh đấy! 
 

BẠCH HÙNG 
Vốn là mảnh đất lớn nhất 

quốc độ này, mệnh danh  
Bạch Hùng! Nhưng từ khi ma 
vương chiếm lãnh và thiết lập 
hồng đô trên vùng tuyết 
trắng bao la ấy thì xứ này trở 
nên đen tối vô cùng. Sau khi 
triều đình ma vương đổ, 
người dân hy vọng được sống 
tự do nhưng nào ngờ một tay 
võ sĩ vô laị xưng vương rồi lại 
làm tể tướng. Cứ như thế 
suốt bao nhiêu năm. Y cai trị 
tàn bạo không kém gì các ma 
vương trước cả. Y tuyên bố:  

- Thuận ta thì sống, chống 
ta thì chết!  

Xứ tuyết vẫn tối đen. 
 

HỒNG LONG 
Là quốc độ lớn, lịch sử lâu 

đời. Tổ tiên vốn tham lam và 
ngạo mạn vỗ ngực xưng: 

- Ta là cái rốn vũ trụ, bọn 
bốn bên toàn là man di mọi 
rợ cả!  

 Suốt mấy ngàn năm cứ 
đánh chiếm đất thiên hạ, 
muốn biến người muôn họ 
thành tôi tớ phục dịch cho 
nhà y. Đến đời y thì sự thể 
càng nặng nề hơn. Y thực 
hiện kế sách: “Cận công viễn 
giao, nhất đới, nhất lộ…” Y 
muốn làm hồng đế của cả thế 

gian này. Y cuồng vọng tuyên 
bố:  

- Thiên hạ bốn biển vốn 
của tổ tiên, ta phải lấy lại!  
 

ĐỘNG 
Sa Bà về phương Nam có 

một xứ giàu có, sản vật phong 
nhiêu, nguồn dầu nhiều, đặc 
biệt phụ nữ rất đẹp, luôn luôn 
thắng các cuộc thi nhan sắc. 
Ngày kia đầu lãnh không biết 
động tư thù hay động kinh mà 
phát động cách mạng kinh 
thiên động địa:  

- Chúng ta tiến lên thiên 
đường, mọi người sẽ làm theo 
sức mình và hưởng theo ý 
muốn! 

 Chẳng bao lâu thì quốc 
khố cạn, quốc dân đói khổ, 
quốc  gia phá sản hoàn toàn. 
Rồi y chết, thế mà bọn thủ hạ 
vẫn không tỉnh ra vẫn ngông 
nghênh:  

- Kiên quyết tiến lên thiên 
đường!  
 

AI GIAN HƠN AI 
Vương là tay thao lược tài 

ba, quả cảm lại thông minh 
biết quyền biến. Hào kiệt trong 
thiên hạ quy tụ dưới trướng 
đông nhưng kẻ thù cũng 
không ít. Chúng phao tin:  

- Mưu đồ bá nghiệp, tính 
cướp thiên hạ, ấy là tay gian 
hùng!  

Vương vẫn cười chẳng 
thèm chấp, ngày hội chư hầu 
vương tuyên bố: 

- Ngôi vị này kẻ nào cũng 
muốn, ngồi trên đầu dân 
nhưng cứ mượn chữ vì dân để 
mị dân. Ta không thèm xài 
xảo ngữ, chưa biết ai gian hơn 
ai!  

 Tiếng hò reo dậy đất, có 
không ít kẻ cúi gằm mặt không 
nói lời nào.   
 

STEVEN N  
Ất lăng thành, 11/2017 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      53 

Xưa, có một chú tiều phu cần cù chất phác 
rất tốt bụng và nghèo ơi là nghèo.  

Bụt thương tình, ban cho chàng một chiếc 
lu kỳ diệu. Sau khi chỉ dẫn cách sử dụng cái lu 
cho chú tiều, Bụt biến dạng sau một đám mây 
lành.  

Chú tiều mừng lắm, mang chiếc lu về giấu 
trong buồng và bỏ vào đó một đồng tiền nhỏ, 
số tiền bán củi độc nhất trong ngày.  

Sáng hôm sau, chú lấy đồng tiền ấy ra 
mua gạo thì một đồng tiền khác xuất hiện ở 
đáy lu. Những đồng tiền không bao giờ chấm 
dứt và nhờ vậy cuộc sống của chú dễ thở hơn, 
dù mỗi ngày, chú chỉ xin cái lu vỏn vẹn có một 
đồng tiền.  

“Không nên lạm dụng lòng tốt của Bụt,” 
chú tiều thật thà nghĩ và làm thế.  

Những tưởng chỉ có chú tiều và Bụt biết 
chuyện cái lu, nào ngờ “nhà có ngạch, vách có 
tai,” câu chuyện kỳ diệu này lan truyền khắp 
nơi và đến tai ông bá hộ trong vùng.  

Với uy quyền sẵn có, ông phú hộ đoạt cái 
lu của chú tiều một cách dễ dàng. Ông cho dấu 
chiếc lu trong phòng kín và hối hả gom góp 
vàng bạc đang trữ giấu rải rác về để trút hết 
vào lu.  

Trong lúc ông bà phú hộ đang vội vã vận 
tải vàng bạc vào phòng thì cậu ấm Tèo, đứa 
con trai cưng độc nhất của họ đang nô đùa với 
bạn bè. Bọn trẻ đang chơi trò đi trốn đi tìm… 
Và cu Tèo chợt khám phá ra chiếc lu là một chỗ 
núp tuyệt diệu, thằng bé liền chui tọt vào lu.  

Nhưng vào thì dễ… ra mới khó… Mãn cuộc 
chơi, Tèo vẫn chưa ra khỏi chiếc lu. Cu cậu la 
khóc ầm ĩ.  

Nghe tiếng con khóc bà phú hộ vội chạy 
đến bên cái lu và nhất bổng thằng bé ra. Vừa 
đặt cậu con xuống đất, bà lại thấy thêm một 
thằng cu nữ, giống hệt thằng trước đứng trong 
lu la khóc inh ỏi…  

Và cứ thế, mãi đến lúc bà nhấc thằng cu 
thứ 100 ra thì cái lu, sau cái đạp chân quá 
mạnh của thằng bé, vỡ đôi. Sự kỳ diệu liền 
chấm dứt.  

Từ ngày đó, ông bà phú hộ vì phải nuôi 
đến 100 cậu quý tử giống nhau như tạc, nghịch 
ngợm và đòi ăn suốt ngày nên họ trở thành sa 
sút, nghèo nàn khổ sở còn hơn là anh chàng 
tiều phu nọ.  

 

Em thân mến!  
Mỗi người chúng ta, dường như ai cũng có 

một chiếc lu vô tận như thế. Và tùy theo cách 
sử dụng mà chúng ta sẽ lôi ra nhằm “tri kiến 
Phật” hay “tri kiến chúng sanh.” Lỗi không phải 
ở cái lu điều này chắc đứt đuôi đi rồi, em có 
thấy thế không? 
 
 

Chieác lu voâ taän 
 

TN. NHƯ THỦY 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      54 CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      54 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 
 

BÍ ĐỎ DẦM NHUYỄN - MÓN ĂN SÁNG BỔ DƯỠNG   

Mỹ có món Mashed potato, sweet potato. Hai món này thường có trong khẩu phần 
ăn của người Mỹ. Một lần ăn rất nhiều món, nhưng mỗi thứ chỉ một ít. Còn món ăn 
thực dưỡng thì có món Mashed pumkin (món này là Phượng tự chế)… Món này bổ 
não và rất tốt cho sức khỏe. Chúng ta có thể ăn sáng với món này, đơn giản, nhanh 
lẹ, dễ ăn.  

Cách nấu:  

Bí đỏ xắt mỏng, cho vào dầu đang nóng xào đến khi chảo khô, cho ít muối vừa đủ 
vào xào cho đến khi tinh chất ngọt tươm ra ướt chảo (cho muối không đủ thì bí sẽ 
không ngọt, không ra nước ươn ướt, nhiều muối quá bí sẽ mặn, nhắm chừng riết rồi 
sẽ quen thì bí rất thơm ngon và ngọt mà không cần nêm đường nữa) rồi mới cho ít 
nước vào (nếu có nước đậu đỏ nấu với rong biển thì càng tốt), đậy nắp lại nấu lửa 
nhỏ cho mềm rụt khoảng 10-15 phút là chín, miễn sao khi chín bí còn ươn ướt, P cho 
vài giọt dầu mè, chút tiêu vào trộn đều, tắt bếp, lấy muỗng dầm cho bí nhuyễn, rắc ít 
đậu phộng giã vào (P hết đậu phộng rồi), rồi ăn với bánh mì. Chỉ vậy thôi ăn vào 
khỏe cả ngày vì không đường, không hóa chất nên cơ thể không bị mệt mỏi, nặng 
nề… 

Ngoài ra, có thể cho thêm vegenaise vào nếu thích hơi béo hay bất kỳ gia vị nào mà 
mình thích để tăng hương vị cho món ăn theo khẩu vị của mình… 

 
Gia Phượng  

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      55 

NHẬT KÝ GIÁO DƯỠNG –  

TU LÀ ĐỂ BIẾT CHÍNH MÌNH 

THEO TRUYỀN THỐNG THIỀN TÔNG VIỆT NAM 
 

Bạch Xuân Phẻ 

Thiền hành (ảnh lấy trên Nhà văn Trần Kiêm 
Đoàn's fb) 

 
 

Cuối tuần qua, chúng tôi lại có duyên 
tham dự Khoá tu học mùa Thu hằng năm của 
Thiền Viện Diệu Nhân ở Rescue, CA. Khoá tu 
năm nay có chủ đề: Tu Là Biết Mình. Thiền 
viện này là một chi nhánh của Thiền Tông Việt 
Nam từ trong nước do Đại Lão Hoà Thượng 
Thích Thanh Từ dung hợp từ thập niên 70's. Có 
thể nói, pháp môn Thiền Tông Việt Nam cuối 
thế kỷ 20 xuất xứ từ Tu Viện Chân Không 
(1970-1986) và Thiền Viện Thường Chiếu từ 
năm (1974 cho đến nay) do Ngài chủ trương 
và hướng dẫn. Vì chúng tôi, chỉ được nhân 
duyên tu học có hai ngày mà lại bán trú nên có 
thể những gì chúng tôi viết và cảm nhận ở đây 
không đầy đủ. Vậy mong quý vị rộng lượng mà 
hoan hỷ. 

Khác với những chi nhánh Thiền tông khác 
ở Trung Hoa (Ví dụ như TàoÐộng, Lâm Tế, Quy 
Ngưỡng… Thiền tông Việt Nam mà Hoà thượng 
đề xướng có ba dòng tư tưởng hay 3 cái mốc 
thời gian lớn, đó là thời Ngài Nhị Tổ Huệ 
Khả thời Ngài Lục Tổ Huệ Năng, và dĩ nhiên 
cũng là quan trọng nhất đó là cái mốc cuối 
cùng, Đức Vua Trần Nhân Tông (1258-
1308), Sơ Tổ Trúc Lâm. Lúc bấy giời Ngài 
dung hợp tinh hoa của các nhánh Thiền thiện 

hành như Tỳ-ni-đa-lưu-chi, Vô Ngôn Thông, 
Thảo Ðường để thành lập phái thiền Trúc Lâm 
Yên Tử. 

Theo cuốn sách, Thiền Tông Việt 
Nam, Đại Lão Hoà Thượng Thích Thanh Từcho 
biết sự dung hợp này từ ba vị tổ sư thiền, “Nơi 
Nhị Tổ, chúng tôi ứng dụng pháp an tâm. Nghĩa 
là biết rõ tâm suy tưởng lâu nay là hư ảo, 
không để nó đánh lừa, lôi dẫn chúng ta chạy 
theo trần cảnh, nên nói "Vọng tưởng không 
theo". Mỗi khi nó dấy lên đều biết rõ như vậy. 
Một khi hành giả nhận diện bản chất hư ảo của 
chúng thì chúng tự biến mất…” Rồi Ngài tiếp, 

“…Với Lục Tổ, chúng tôi ứng dụng sáu căn 
không dính mắc sáu trần làm hướng tiến tu. Ðó 
là câu "Bất ưng trụ sắc sanh tâm..." trong kinh 
Kim Cang được Ngũ Tổ giảng cho Lục Tổ. 
Nhưng làm sao căn không dính trần? Ðương 
nhiên phải dùng trí tuệ Bát-nhã quán chiếu, 
thấy các pháp duyên hợp hư dối như huyễn 
như hóa. Vì thế trong kinh Pháp Bảo Ðàn, sau 
phẩm Hành Do là đến phẩm Bát-nhã. Nhờ trí 
tuệ Bát-nhã soi rọi thấy rõ các pháp duyên 
sanh, không có chủ thể (vô ngã), không cố 
định (vô thường) nên tâm không nhiễm trước 
sắc... do đó căn, cảnh không dính mắc nhau. 
Căn, cảnh không dính mắc nhau là Vô Niệm, Vô 
Tướng, Vô Trụ, đó là chủ trương của Lục Tổ. 

Lại có một cách khác, nếu hành giả kiến 
tánh như Lục Tổ, hằng sống với thể tánh bất 
sanh bất diệt của mình thì còn gì bận bịu với 
vọng tưởng hư dối, với sáu trần giả hợp. Ði 
đứng nằm ngồi không lúc nào rời tự tánh chính 
mình.Ðược thế thì ung dung tự tại, nên nói "đói 
ăn khát uống". 

- Ðến Sơ Tổ Trúc Lâm, trong bài kệ "Câu 
Có Câu Không", đoạn thứ tư nói "Nón tuyết 
giày hoa, ôm cây đợi thỏ", là tinh thần Bát-nhã 
của Lục Tổ. Các pháp hư giả như nón tuyết, 
như đôi giày bằng hoa, tạm có rồi tan mất, mới 
thấy đẹp rồi héo xàu, có gì lâu bền. Nếu chấp 
giữ nó là người ngu, như kẻ "ôm cây đợi thỏ". 
Toàn thể pháp đối đãi đều không thật, do 
phương tiện bày lập, giống như dây sắn dây 
bìm, một phen cắt đứt chúng mới là an vui tự 
tại.Ðấy là tinh thần hai câu kết của bài kệ "Cắt 
đứt sắn bìm, đó đây vui thích". Vừa dấy niệm là 
đối đãi, vừa thốt lời là đối đãi, nếu dứt hết đối 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

http://www.thientongvietnam.net/gioithieuttvn/index.html#huekha
http://www.thientongvietnam.net/gioithieuttvn/index.html#huekha
http://www.thientongvietnam.net/gioithieuttvn/index.html#huenang
http://www.thientongvietnam.net/gioithieuttvn/index.html#soto
https://2.bp.blogspot.com/-OAlLlqzrZus/Wfpuw-eBeFI/AAAAAAAA0V8/KI5gSG98WT8wMdCQYocTo8TJldGolnJtwCKgBGAs/s1600/IMG_2107.JPG


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      56 

đãi thì còn niệm nào để khởi, còn lời gì để 
nói. Ðây là hằng sống thật với thiền.” 

Nói tóm lại, Ngài chủ trương "Thiền, Giáo 
đồng hành" và nhấn mạnh rằng: 

“Ðể thấy rõ nét lối dung hợp pháp tu qua 
ba vị Tổ trên, chúng tôi cô đọng lại bằng những 
lối tu: 

1. Biết vọng không theo, vì vọng tưởng 
là những tâm niệm hư ảo.  

2. Ðối cảnh không tâm, vì nó là tướng 
duyên hợp giả dối tạm bợ.  

3. Không kẹt hai bên, vì đối đãi là 
không thật. 

4. Hằng sống với cái thật, không theo 
cái giả, vì giả là luân hồi, thật là giải 
thoát.  

Khoá tu này được sự chứng minh và giảng 
dạy của Ni Trưởng Trụ trì Thích Nữ Như Đức và 
Ni Sư phó Trụ trì Thích Nữ Hạnh Phước của 
Thiền Viện Viên Chiếu tại Việt Nam, Ni sư viện 
chủ Thiền Viện Diệu Nhân và Ni sư Thích Nữ 
Thuần Bạch, nguyên là Viện chủ Thiền Viện 
Diệu Nhân. Ngoài những vị giáo thọ rừng cột 
của Thiền Viện Diệu Nhân, Ni Sư Thích Nữ 
Thuần Chánh và Ni Sư Thích Nữ Thuần Hậu là 
những vị giáo thọ thuyết giảng từ bên Việt Nam 
qua hệ thống webcam cùng hướng dẫn những 
Phật tử xa gần hành trình và ứng dụng bốn lối 
tu học của Thiền Tông Việt Nam thật khéo léo 
và linh động hướng dẫn. 

Trong hai ngày chúng tôi tinh chuyên tu 
học; nhận thấy ở đó năng lượng tu tập của Đại 
chúng rất là cao và sự hành trì một cách 
nghiêm mật. (Xin xem chương trình tu học ở 
phần phụ mục). Trong không gian và thời gian 
ấy, trong đó có buổi Phật pháp vấn đáp cũng 
như những buổi thọ trai, chúng tôi thấy lòng từ 
của quý Ni sư thật mênh mông và ai ai cũng 
hoan hỷ, cảm nhận được sự an lành, vững chải 
và thanh thoát. Riêng chúng tôi, không biết nói 
gì hơn chỉ chia sẻ một chùm thơ nho nhỏ như là 
dấu mốc thời gian trong sự trải nghiệm của 
khoá tu này. 

Sáng sớm lên Thiền viện, chúng tôi không 
những được buổi bình minh êm ả nhẹ nhàng 
đón tiếp mà có cả vầng trăng mỉm cười vô sự. 
Rồi chúng tôi viết: 

 
HƠI THỞ NHẸ 
Sáng nay Trăng qua núi 
Vẫn thanh tao nhẹ nhàng 
Nhìn Trăng không dính mắt 
Hơi thở này nhẹ tan. 
 
Sau khoá ngồi thiền dài 1 tiếng đồng hồ là 

buổi ăn sáng và đi thiền hành. Dưới sự hướng 
dẫn của Ni sư Thuần Bạch, hãy về với tự tánh 
của mình. Đây là dịp Phản Quan Tự Kỷ. Ngoài 
việc nhìn ra chính mình, chúng tôi còn thấy 
những cái đẹp chung quanh. 

 
VẺ ĐẸP QUANH TA 
Con đường mới quanh co khúc khuỷu 
Từng bước chân thanh thản điềm nhiên 
Cây cao thấp giữa thiên nhiên 
Có cùng vẻ đẹp triền miên bạt ngàn! 
 
Sau phần, thiền hành lại là phần thiền toạ 

trước khi dùng trưa cũng theo nghi thức Thiền 
Tông Việt Nam. Lần này, thú thật, ngồi lâu lúc 
đầu, thân cũng hơi bất an, nhưng sau đó khắc 
phục được cái thân. Cái tâm an dần, như lời chỉ 
dạy Biết vọng không theo, khởi lên bỏ 
xuống. Rồi sau buổi cơm trưa chay thật ngon 
và tinh khiết, là lúc chúng tôi có giờ tự do; thế 
là có thời gian và cơ hội cho chúng tôi thưởng 
thức không gian núi đồi yên tĩnh ở đây. 

 
BỨC TRANH BAN TRƯA 
Ngồi đây gió mát nắng hanh 
Phong cầm sáu nhịp xanh xanh cõi này 
Duy trì tỉnh thức quanh đây 
Ô kìa thanh thoát áng mây qua đồi. 
 
Nhưng có lẽ hấp dẫn nhất là những buổi 

pháp thoại và những lúc hành thiền tự do dưới 
trời trăng mây gió. 

 
NGỒI THIỀN DƯỚI TRĂNG 
Ngồi Thiền gió mát trăng thanh 
Lung linh ánh nguyệt  
Long lanh tâm mình. 
Tâm lặng lẽ  
Giữa sinh linh 
Rõ ràng thường biết  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      57 

   

 THIỀN THI RÓT từ  TÂM 
 
 
TÙ  
 
Dù đang ở nhà tù 
Tâm ta không bị trói 
Còn hơn là người tu 
Vướng vào vòng danh lợi 
 
 
NGƯỜI 
 
Thân bước vào cõi Người 
Tránh thị phi không dễ 
Nước mắt mặn mãi rơi... 
Phật ra đời là thế 
 
 
THIỀN 
 
Mắt nhắm, xoay vào bên trong 
Thấy gì?  Chỉ " thấy" khoảng không diệu kỳ 
Mở mắt "nhìn" Tâm sân si  
A Di Đà Phật, vô vi chỗ này 
 
 
TA 
 
Có khi  ta chằng thấy TA 
Thường hay âu yếm gọi MA là mình 
Quán Tâm không bóng không hình 
Niệm vừa dứt niệm thình lình thấy TA 
 

 
 

KIỀU MỘNG HÀ 
 

Austin, Oct 25-2017 

Cõi tình  
Như Lai. 
 
Có những lúc, dường như chúng tôi 

cũng… 
 
BẤT ĐỘNG 
Trăng thanh vằng vặc sáng 
Giữa núi đồi cỏn con 
Tiếng côn trùng nỉ non 
Phật ngồi yên bất động 
Ta có đi trong mộng? 
Hay thánh địa linh thiêng 
Rõ ràng chốn thiền viên 
Tâm bất sinh bất diệt 
 
Bất động để thấy gì bạn có biết… 
 
NHÌN TRĂNG THẤY GÌ? 
Nhìn trăng ánh sáng tám chiều 
Tưởng gần, không phải, mỹ miều rất xa 
Tịch lặng Phật tánh trong ta 
Trở về tánh Phật rỗng rang nhiệm mầu 
Thấy trăng tạp niệm trong đầu 
Khởi lên, bỏ xuống dính đâu niệm này 
Ánh trăng vằng vặc lung lay 
Đều thân hơi thở mảy may nhẹ nhàng 
Trăng vàng cùng gió mùa sang 
Từ bi, tĩnh lặng bước ngang tâm mình 
Rọi soi Phật tánh lung linh 
Thường hằng thanh tịnh lặng thinh mỉm 

cười. 
 
Khi chúng ta có sự vắng lặng thanh 

thản ở tâm hồn, chúng ta có thể nhận chân 
ra nhiều điều. Phản quan tự kỷ cũng là 
vậy, không chạy theo những dục vọng bên 
ngoài, không bị dính mắt.  Khi chúng ta có 
khả năng biết vọng không theo (Let it be) 
thì chúng ta tăng tưởng thêm bước nữa đó 
là không dính mắt (Let it go) hay rõ ràng 
thường biết trong mỗi sát na vậy, thì 
chúng ta có thể trực chỉ chơn tâm. Ở đây, 
chúng tôi thấy Chơn Tâm đó là Phật tánh 
mà chúng tôi ví von là Mẹ. Có thể vì 'rứa', 
mà cuối cùng có lẽ chúng tôi thấy được 
Trăng là Mẹ và Mẹ là Phật; Tâm Mẹ là Tâm 
Phật và tất cả rồi cũng qua trời thái không 
mà thôi. 

 
MẸ VẦNG TRĂNG THÁI KHÔNG 
Mẹ vầng trăng sang tỏ 
Soi nẻo đường con đi 
Càng ngày con càng rỏ 
Tâm Mẹ luôn từ bi. 
Trở lại Thiền Tông Việt Nam tại hải 

ngoại, có hai cơ sở tiêu biểu mà chúng tôi 
thường quên biết ở California đó là. Chư 
Tăng ở Thiền Viện Đại Đăng ở Basall, nam 
California và Chư Ni ở Thiền Viện Diệu 
Nhân ở Rescue, bắc California. Sự hành trì 
nghiêm mật của những nơi như thế là 
tương lai và hoài bảo của Phật giáo Việt 

Nam. Xin mời các bạn hãy cùng chúng tôi tham 
dự những khoá tu học kế tiếp. Xin hãy vào trang 
nhà www.dieunhan.net để tiếp thêm chi tiết. Cầu 
chúc tất cả quý độc giả sáu thời an lành. 

 
 

Tâm Thường Định 

http://www.dieunhan.net/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      58 

FACTS 
No path is there in the air. 
No monk is there outside this Sasana. 
Humans delight in their hindrances, 
while Tathagatas have cleared all hindrances.          
 
SAMENESS 
No path is there in the air. 
No monk is there outside this Sasana. 
The 5 clusters are not eternal. 
The Buddhas display no variation. 

 
 
 

The Story of Subhadda the Wandering Ascetic Verses (254) and (255) of this book were ut-
tered by the Buddha in the Sal Grove of the Malla princes near Kusinara, just before the pari-
Nibbana (passing away) of the Buddha, in reply to the questions raised by Subhadda, the wandering 
ascetic (paribbajaka). 

Subhadda the wandering ascetic was staying at Kusinara, when he heard that the pari-Nibbana 
of Gotama Buddha would take place in the last watch of that night. Subhadda had three questions, 
which had been troubling him for a long time. He had already put these questions to 

other religious leaders, namely, Purana Kassapa, Makkhali Gosala, Ajita Kesakambala, Pakudha 
Kaccayana, Sanjaya Belatthaputta and Nigantha Nataputta, but their answers did not satisfy him. He 
had not yet asked Gotama Buddha, and he felt that only the Buddha could answer his questions. So, 
he hurried off to the Sal Grove, but the Venerable Ananda did not allow him to see the Buddha, be-
cause the Buddha was by that time very weak. The Buddha overheard their conversation and con-
sented to see Subhadda. Subhadda asked three questions. They are: (1) Are there any tracks in the 
sky? (2) Are there any Noble Bhikkhus (samanas) outside the Teaching of the Buddha? and (3) Is 
there any conditioned construction (sankhara) that is permanent? The Buddha's answer to all the 
above questions was negative. 

 
Then the Buddha spoke in verse as follows: 
Verse 254: In the sky there is no track; outside the Buddha's Teaching there is no ariya Bhik-

khu (samana). All beings take delight in fetters (i.e., craving, pride and wrong view) that prolong 
samsara; all the Buddhas are free from these fetters. 

 
Verse 255: In the sky there is no track; outside the Buddha's Teaching there is no ariya Bhik-

khu (samana). There is no conditioned thing that is permanent; all the Buddhas are unperturbed (by 
craving, pride and wrong view). 

At the end of the discourse Subhadda attained anagami Fruition and as requested by him the 
Buddha admitted him to the Order of the Bhikkhus. Subhadda was the last one to become a Bhikkhu 
in the life time of the Buddha. Eventually, Subhadda attained Arahatship. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of Subhadda the Wandering Ascetic 
 

(Dhammapada, Verses 254 & 255) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      59 

Nghe Sang bảo sẽ ăn chay 
trường, mẹ nó lo lắng:  

 - Con còn trẻ mà ăn chay 
trường liệu có sớm không, liệu 
có đủ dinh dưỡng để phát triển 
không?  

Sang cười:  
- Mẹ đừng lo, con biết cách 

sống mà; ngoài những món 
chay truyền thống con lên NET 
tìm hiểu thêm những món mới 
lạ của Âu- Mỹ  cũng rất ngon 
và đầy đủ dinh dưỡng!  

Mẹ Sang thương con lo 
lắng vậy thôi, chứ thâm tâm 
bà cũng có niềm vui vì bà cũng 
là Phật tử thuần thành, mặc dù 
bà chưa ăn chay trường nhưng 
con bà làm được thì bà hãnh 
diện chứ sao. Bà cũng hiểu hai 
chữ từ bi trong nhà  Phật. 
Không thể lấy mạng sống của 
muôn loài để tẩm bổ cho cái 
thân tứ đại này. Ngay từ đầu 
đã bất công rồi thì mình làm 
sao an được. Những con vật bị 
chết thảm nó có tự nguyện 
dâng máu thịt cho ta ăn đâu! 
Sự đau khổ tột cùng khi bị giết 
sẽ kết thành oán hận; một mai 
kia khi có cơ hội nó sẽ báo thù, 
mà nợ thì khi trả phải cộng 
thêm lãi… Vì vậy mà thế gian 
này sự hận thù, chiến tranh, 
tàn sát… cứ liên miên không 
dứt. 

Đám bạn của Sang khi 
nghe tin Sang ăn chay trường 
cũng chưng hửng, nhiều đứa 
phản đối:  

- Bộ mày muốn làm Phật 
hả?  

Sang nói:  
- Mình ăn chay vì thương 

những con vật bị giết thảm 
khốc, ăn chay để tình thương 
trải rộng chứ nào phải để làm 
Phật!  

Đứa khác lại bảo:  
- Còn trẻ mà ăn chay phí 

nửa cuộc đời.  
Sang cười:  

Cuõng laø leõ coâng baèng 
 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

- Không ăn chay hư cả 
cuộc đời.  

Cả đám nhao nhao:  
- Vậy là mầy bỏ anh em 

sao?  
Sang khẳng định:  
- Mình ăn chay đâu có 

ảnh hưởng gì tình bạn, chẳng 
những thế mà tình thương 
còn tăng trưởng hơn chứ!  

Thế rồi từ đó những cuộc 
nhậu bù khú, những trận chơi 
thâu đêm dần dần vắng 
Sang. Đám bạn không còn 
muốn kêu Sang nữa. Sang 
cũng nhận thấy vậy nhưng 
Sang quyết theo con đường 
mình đã chọn. Sang nhớ đâu 
đó trong  nhà thiền có câu 
chuyện Hồng Châu Thủy Lão 
hỏi Mã Tổ: “Uống rượu ăn thịt 
nên hay không nên?” Mã Tổ 
mới bảo: “Uống rượu ăn thịt 
là cái lộc, không uống rượu 
ăn thịt là cái phúc.” Sang rất 
tâm đắc câu chuyện này, 
không ăn thịt không những là 
cái phúc của người mà còn là 
cái phúc của muôn loài. 
Chúng nó cũng biết đau đớn, 
chúng nó cũng có gia đình, 
chúng nó cũng tham sống sợ 
chết; lẽ nào ta lại giết chúng 
để ăn thịt. Ta không giết, 
nhưng ăn cũng là gián tiếp 
giết vậy. Ta thử quán sát nếu 
bị một tí va chạm, một chút 
bỏng hay một vết cắt nhỏ… 
cũng đau, xót, nóng biết 
chừng nào. Ấy vậy mà con 
vật bị đập cho chết, bị cắt cổ, 
thiêu đốt… thử hỏi sự đau 
đớn tột cùng biết là bao! Ăn 
chay, đơn giản cũng chỉ là 
một lẽ công bằng thôi, ăn 
chay vừa tôn trọng sự sống 
của muôn loài, vừa nuôi 
dưỡng lòng từ; mặc khác vừa 
có ích cho sức khoẻ. Khoa 
học ngày nay chứng minh 
rằng: người ăn thịt tánh khí 

hung hăng hơn người ăn chay, 
người ăn thịt bị ung thư nhiều 
hơn người ăn chay; hàm răng 
và độ dài của ruột người cấu 
tạo cho ăn rau, củ chứ không 
phải để ăn thịt.  Để đủ lượng 
thịt cung cấp cho con người, 
các trại gia súc ngày nay 
không khác gì những trại tù. Ở 
đấy gia súc từ khi sinh ra đến 
khi xẻ thịt sống trong những 
điều kiện rất tàn tệ, một số 
không đủ tiêu chuẩn thì bị xay 
để làm thực phẩm cho số 
khác; số đủ tiêu chuẩn thì bị 
tiêm hóc- môn tăng trưởng 
cho nhanh lớn để xẻ thịt. 
Những nhà tranh đấu cho 
quyền sống của con vật từ 
những nhóm Vegan đã bí mật 
quay những video ở các traị 
gia súc, các lò mổ… cho thấy 
mức độ tàn bạo, dã man của 
con người đối xử với loài vật, 
cho thấy miếng thịt mình ăn 
quả là đầy tội lỗi. Những video 
này làm chấn động tâm thức 
những người có lòng từ bi trên 
thế gian này. Sang quyết định 
ăn chay vì mình là Phật tử, vì 
tình thương, vì từ bi và cũng 
có một phần tác động của 
những video này. Những nhóm 
Vegan trên thế giới họ kêu gọi 
ăn chay, đấu tranh cho quyền 
sống con vật, đấu tranh bảo 
vệ môi trường… Mặc dù họ 
chưa biết về Phật pháp nhưng 
lòng từ của họ rất lớn, rồi một 
mai khi có cơ duyên họ sẽ tiếp 
thu Phật pháp một cách mau 
chóng thôi.  

Thời gian thấm thoát qua 
nhanh như nước chảy mây 
bay, như hoa rơi lá rụng… Thế 
mà sang đã được mười lăm 
năm ăn chay, mười lăm năm 
không còn vay mượn máu thịt 
của các con vật vô tội để tẩm 
bổ cho xác thân mình. Sang đã 
chứng minh cho gia đình, bạn 
bè thấy mình đã đúng. Mười 
lăm năm ăn chay Sang vẫn 
khoẻ mạnh, thậm chí còn trẻ 
hơn rất nhiều so với bạn bè 
cùng lứa tuôỉ. Nhiều người hỏi 
Sang làm cách nào mà giữ 
được sự trẻ trung lâu thế. 
Sang cười  nửa đùa nửa thật 
trả lời:  

- Vì không ăn thịt!  
 

(Ất Lăng thành, 10/2017) 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      60 

KHÔNG NHẮC VỀ CHUYỆN HÔM QUA NỮA 
 

  
Không nhắc về chuyện hôm qua nữa 
Hạnh phúc thật như chiếc lá rụng xuống, úa đi trong đáy sâu nỗi buồn  
Nghĩ về tương lai kìa em 
Đàn thỏ gặm cỏ  
Đàn chó nhai khúc xương  
Đàn gà ác dìu dắt bọn con  
... 
Giờ tôi ở trong khung cửa đóng 
Nằm im ngắm nhìn thế giới không bị ai xâm chiếm  
Có thể ngày nào đó  
Em thấy Tôi có đau lòng  
Có nghĩ về những điềm báo bệnh hoạn, u ám trên thân hình nhánh bông hoa hồng đang nở 
rạng ngời  
Có thể em sẽ cảm thông về tình yêu đó  
Và yêu khuôn mặt phúc hậu của bóng đêm  
... 
Không nhắc về chuyện hôm qua nữa  
Chúng ta đứng đâu cũng kiệt sức, trống rỗng, gượng cười đến tê dại  
Một người sắp bỏ rơi một người sau nhiều lần vứt bỏ  
Không như trong thánh kinh 
Cái chết chiến thắng linh hồn  
Và đôi chân muốn đi dạo  
Em à!  
Trong nghìn lần tôi muốn bỏ cuộc thì mưa có rơi trên đầu bầy dơi  
Không ai cầu nguyện điều gì khi tôi cố nhắc đến công lí  
... 
Xót xa lắm  
Chàng trai bị mê muội trên chiến trường vì viên đạn bắn ngược chiều thời gian  
Niềm tin bay là tà hoang hoải  
Có lần  
Cô gái chẳng để ý tới tự do mà chỉ liếc nhìn vào điệu nhạc của đá, nước, cây và ước mơ của 
muôn loài  
... 
Chuyện hôm qua qua rồi  
Em ngã rồi thì tự đứng dậy 
Lịch sử kìa, em không thấy sao?  
Sau ba tiếng đồng hồ cước chiến bùng nổ  
Dòng sông lao chảy vô chiều  
Tồi tệ nhất 
Cùng cực nhất  
Khi đứa nhỏ lên cơn sốt trên mảnh dép 
Màu nâu hạt dẻ!! 

  
PHẠM QUYÊN CHI 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      60 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      61 

TÁC GIẢ / TÁC PHẨM 

Trong tác phẩm mới xuất bản “Thiền Tông 
Qua Bờ Kia” tác giả Cư Sĩ Nguyên Giác kể 
chuyện buổi đầu ông học Thiền với Hòa Thượng 
Bổn Sư Thích Tịch Chiếu ở Chùa Tây Tạng tại 
Tỉnh Bình Dương, Việt Nam như sau: 

“Tôi nhớ lại buổi đầu gặp Hòa Thượng Tịch 
Chiếu, hỏi Thầy rằng con nên tập Thiền thế 
nào, Thầy nói rằng, “Phải Thấy Tánh đã.” Lúc 
đó, Thầy bảo đứa em kế tôi phải niệm Phật 
sáng trưa chiều tối, và quay 
sang đứa em gái kế sau nữa 
của tôi, bảo nhỏ này là con hãy 
về đọc bài Bát Nhã Tâm Kinh 
tối ngày sáng đêm. Tôi hỏi, rồi 
con cần niệm hay đọc gì hay 
không, Thầy đáp, con không có 
một pháp nào hết.” (1) 

Đúng là, lương y giỏi thì 
tùy bệnh cho thuốc. Cũng vậy, 
bậc tôn sư đắc đạo thì quán 
chiếu căn cơ mà dạy Pháp tu 
cho đệ tử.  

Lời Hòa Thượng Bổn Sư của 
tác giả Nguyên Giác dạy, “con 
không có một pháp nào hết,” 
chính là nội dung Thiền đốn ngộ 
của Tổ Sư Thiền, đã được Tổ Bồ 
Đề Đạt Ma từ Ấn Độ truyền qua 
Trung Hoa vào năm 520 sau 
Tây Lịch và sau đó là Thiền 
Tông được truyền bá sâu rộng 
tại Trung Hoa, Việt Nam, Nhật 
Bản… cho đến ngày hôm nay.  

Thiền đốn ngộ là pháp 
Thiền kiến tánh hay thấy tánh. Thấy tánh là 
thấy mặt mũi xưa nay của mình [bản lai diện 
mục]. Nhưng mặt mũi xưa nay của mình lại 
rỗng không chẳng có gì, vì tất cả các pháp đều 
vô thường biến diệt từng sát na, đều không có 
tự tánh, không có tự ngã, là Tánh Không. Cho 
nên Lục Tổ Huệ Năng nói rằng, “Bản lai vô nhất 
vật” [Xưa nay không một vật], và cũng là ý của 
Hòa Thượng Bổn Sư của tác giả dạy, “con 
không có một pháp nào hết.”  

Bởi vậy, cho nên Thiền Tông không có cửa 
vào, vì là cửa Không. Không có cửa vào thì hễ 
khởi niệm muốn vào, hay nghĩ đến vào chỗ nào 

đó thì đều sai, đều đi xa ngàn dặm. Cũng chính 
vì thế Lục Tổ dạy pháp “vô niệm,” và Sơ Tổ 
Trúc Lâm Trần Nhân Tông dạy pháp “đối cảnh 
vô tâm.” Vô niệm hay vô tâm không phải là 
diệt sạch ý niệm, trấn áp vọng tâm mà là để 
tâm rỗng rang tịch lặng như chính nó. Để được 
như thế thì tâm phải không dính mắc vào đâu, 
không dừng lại ở đâu. Đó chính là “Ưng vô sở 
trụ nhi sanh kỳ tâm,” [không trụ tâm vào đâu 

hết] như Đức Phật dạy trong 
Kinh Kim Cang.   
Tác giả Nguyên Giác kể,“Thế 
rồi, trong Kinh Kim Cang, tôi 
đọc được câu: ưng vô sở trụ nhi 
sinh kỳ tâm. Không trụ tâm vào 
đâu hết, mới là diệu tâm. Dĩ 
nhiên, nếu trụ tâm vào Không 
hay Có, đều sẽ là hỏng. Y hệt 
như tường đồng vách sắt, 
không có chỗ bấu víu.”(2) 
Đốn ngộ là giác ngộ hay thấy 
tánh tức thì trong khoảnh khắc 
hiện tiền mà không khởi niệm, 
không suy nghĩ, không đắn đo. 
Khi căn đối cảnh thì sát na đầu 
tiên là không có niệm, không 
suy nghĩ, không so sánh gì cả. 
Đó là khoảnh khắc của hiện 
lượng, theo Nhân Minh Học của 
Phật Giáo, tức là khoảnh khắc 
sơ thời nhất lúc căn cảnh gặp 
nhau, chưa có ý thức, chưa có tỉ 
lượng, chưa có phân biệt. Ở sát 
na đầu tiên này tuyệt nhiên 

không có niệm thiện, không có niệm ác, không 
có phân biệt chủ khách, không có ngã và ngã 
sở. Nó giống như tấm gương sạch để trước vật 
thì vật hiện ra tức thì. Đây là diệu dụng của trí 
tuệ Bát Nhã. Ở đây tâm cảnh là một. Tác giả 
Nguyên Giác nói về chỗ này như sau: 

“Như thế, tự tánh của Tâm tất là Tánh 
Không, phải là Emptiness, cũng như gương 
sáng chiếu vật, hễ không duyên theo vật thì 
không một pháp hiện ra. 

“Nghĩa là, thí dụ, khi chúng ta nghe tiếng 
gà gáy, ngay tiếng gà đó là cái được nghe, 
cũng là hiện tướng của cái nghe. Đó là luật 

TỪ KINH PHẬT SƠ THỜI ĐẾN THIỀN ĐỐN NGỘ 

Giới Thiệu Tác Phẩm “Thiền Tông Qua Bờ Kia” 

của Cư Sĩ Nguyên Giác 
  

Huỳnh Kim Quang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      62 

duyên khởi, Tâm và Cảnh như là một, vì khi gà 
gáy là tâm hiện ra, khi gà ngưng gáy, tâm có 
vẻ như biến mất, nhưng không có nghĩa là có 
hay không có tâm.”(3) 

Khi khởi niệm thì đó là sát na thứ hai của 
căn cảnh gặp nhau. Tiến trình nhận thức tỉ 
lượng bắt đầu xảy ra. Ở đây, nhận thức thường 
nghiệm sẽ hoạt động để giúp con người hiểu 
biết, so sánh, phán đoán về đối tượng nhận 
thức. Cũng từ đây ý thức vọng niệm tiếp tục 
sinh khởi, điên đảo mộng tưởng có mặt, sanh 
từ luân hồi được tạo dựng. Đây chính là nhận 
thức theo tri thức thường nghiệm.  

Cho nên, đốn ngộ là thấy tánh nhanh như 
chớp, không một ý niệm khởi sinh. Nhanh như 
các sự vật hiện ra trong gương. Không thấy có 
biên tế thời gian trước sau mà tức thì một lúc. 
Hễ gương sáng để trước vật là thấy vật hiện ra 
liền. Cho nên cách dạy Thiền của các Thiền Sư 
thuộc Thiền Tông ra ngoài khuôn khổ của văn 
tự kinh điển, của nề nếp thói quen, đôi khi rất 
kỳ quái, khó hiểu, chỉ nhắm vào việc giúp cho 
hành giả buông bỏ mọi vướng mắc vào vọng 
niệm và vượt lên trên giới hạn của tri thức 
thường nghiệm để bước thẳng vào vô niệm 
rỗng rang. 

Trong tiến trình nhận thức thường nghiệm, 
chúng ta thấy thời gian trải qua ba thời: quá 
khứ, hiện tại và vị lai. Nhưng thực sự tận cùng 
bản thể của thời tính, không có một thời nào 
dừng lại để gọi là quá khứ, hiện tại và tương lai 
cả. Tất cả đều là sản phẩm của ý thức.  

Như tác giả Nguyên Giác viết, “Khi một 
niệm khởi lên, sẽ xảy ra tiến trình: sinh trụ dị 
diệt -- niệm khởi, niệm an trụ, niệm biến đổi 
và niệm biến mất. Cái “bây giờ” đó sẽ là 
khoảnh khắc nào trong tiến trình này? Cái “bây 
giờ” thực tướng là ảo tưởng, là vô hình tướng, 
là sản phẩm lý luận của ý thức… Thực sự, Đức 
Phật dạy rằng ba thời “quá, hiện, vi lai” đều 
cần phải buông bỏ (Kinh Pháp Cú, Bài Kệ 348, 
Đức Phật dạy ngài Uggasena).”(4) 

Về mặt không gian hay vật chất, tất cả 
đều do duyên mà thành, nên luôn luôn sinh 
diệt không ngừng nghỉ. Tất cả vật chất đều có 
thể chia cắt, đập nát ra từng mảnh nhỏ thành 
vi trần, rồi lân vi trần đến mức mắt thường 
không thể thấy được. Ngài Thế Thân 
(Vasubandhu), trong tác phẩm A Tỳ Đạt Ma 
Câu Xá Luận (Abhidharmakosa Karika) phân 
tích sắc pháp làm hai loại là biểu sắc và vô 
biểu sắc. Vô biểu sắc chính là sắc chất tồn tại ở 
dạng năng lượng hay chủng tử là cơ bản của 
vạn pháp. Ngày nay các nhà cơ học lượng tử 
cho thấy rằng các hạt sóng vật chất tồn tại ở 
dạng năng lượng. Nhưng tận cùng bản chất của 
năng lượng thì cũng là pháp vô thường sinh 
diệt không ngừng, tức đều không có tự tánh, 
không hiện hữu thật sự mà chỉ là giả có, hay 
nói khác đi đều là Không.  

Thời gian rỗng Không. Không gian rỗng 
Không. Tâm cảnh đều Không. Vậy thì còn gì để 
tu, để chứng?  

Bởi thế, trong bài kệ trình bày sở ngộ của 
mình, Lục Tổ Huệ Năng viết rằng: 

“Bản lai vô nhất vật 
Hà xứ nhạ trần ai.” 
(Xưa nay không một vật 
Chỗ nào dính bụi nhơ?) 
Bước vào cửa Không đó đòi hỏi hành giả 

một nghị lực phi thường giống như người đứng 
trên đầu sào trăm trượng mà bước thêm bước 
nữa. Chỗ này, tác giả Nguyên Giác nói rằng: 

“Có một công án nói rằng, hãy bước lên 
đầu sào trăm trượng và bước thêm một bước 
nữa. Nghĩa là gì? Đó là bước vào Tánh Không. 
Cái bước tối hậu đó là: sau giới định huệ sẽ là 
quăng bỏ tất cả pháp.”(5)  

Nhưng cửa Thiền đốn ngộ là cửa Không. Dễ 
thì không gì dễ bằng, mà khó thì cũng chẳng có 
chi khó hơn. Biết cách thì chỉ trong một niệm. 
Không biết cách thì cả đời cũng không xong. 

Cho nên, tùy theo căn cơ mà Đức Phật chỉ 
cách tu khác nhau. Cũng vì vậy, mà có Thiền 
Đốn Ngộ của Lục Tổ ở phương Nam và Thiền 
Tiệm Tu của Thần Tú ở phương Bắc.  

Ngày nay, Thiền Minh Sát, Vipassana, 
Thiền Chánh Niệm đã trở thành liệu pháp trị 
bệnh cho thân và tâm hữu hiệu được thực hành 
tại nhiều nơi trên thế giới, từ lãnh vực giáo dục, 
kinh doanh, y khoa, cho đến chính trị và quân 
sự, kể cả trong các tôn giáo khác. Trong “Thiền 
Tông Qua Bờ Kia,” tác giả Nguyên Giác đã viết 
hàng chục bài để trình bày về những diệu dụng 
của việc thực hành Thiền Chánh Niệm trong đời 
thường qua nhiều lãnh vực.  

Tác giả Nguyên Giác nói về hiện trạng này 
như sau: 

“Thiền tập là đề tài bình thường và dễ gặp 
nhất trong hầu hết các sách về Phật Giáo (PG) 
tại Hoa Kỳ, nơi giới trí thức đang khám phá và 
ứng dụng như một công cụ đa dụng để chữa 
lành rất nhiều bệnh thân và tâm, và đã dùng 
như một phương pháp gìn giữ hòa bình, kể cả 
những nơi bạo lực gay gắt như trại tù.  

“Trong khi ứng dụng nơi công quyền Hoa 
Kỳ -- như trong quân đội, trại giam, trường 
học, bệnh viện… -- thiền tập Phật Giáo được 
lược bỏ tính tôn giáo, để giữ thuần như một 
phương pháp thư giãn và trị liệu, nhiều khuynh 
hướng thiền tập khác đã xuất hiện. Trong đó có 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      63 

thiền tập theo khuynh hướng Ấn Độ Giáo, hay 
thiền tập ứng dụng vào phương pháp tĩnh tâm 
hay bồi linh của các hệ phái Thiên Chúa Giáo…” 

“Một điểm chú ý là thiền tập theo các 
khuynh hướng tôn giáo mới xuất hiện, thoạt 
nghe có vẻ như là Phật Giáo, với các giáo chủ 
tự cho là vô thượng; họ dùng các ngôn ngữ và 
thiền pháp đã chế biến từ Phật Giáo để lôi kéo 
tín đồ.”(6) 

Nhận thức được tình trạng Thiền được phổ 
biến khắp nơi và dễ bị lạm dụng dẫn tới sai 
mục đích giác ngộ và giải thoát mà Đức Phật 
đã dạy, tác giả Nguyên Giác khẩn thiết kêu gọi 
quảng bá Thiền Phật Giáo để giúp mọi người 
thực hành Thiền được an lạc và giải thoát. 

“Nói ngắn gọn, trong tình hình như thế, 
chúng ta cần phải quảng bá phương pháp thiền 
tập của PG, phải nói rằng ai cũng có thể tập 
thiền PG, và phải cho biết rằng thiền tập PG 
mang lại hạnh phúc và lợi ích vô cùng tận cho 
người tập, và tận cùng là giải thoát.”(7) 

Dù Thiền Tổ Sư dạy pháp thấy tánh đốn 
ngộ đã truyền thừa từ thế hệ này sang thế hệ 
khác trải qua hơn 15 thế kỷ nay tại các nước 
Trung Hoa, Việt Nam, Nhật Bản. Nhưng, vẫn có 
người cho đó chỉ là sản phẩm của chư vị Thiền 
Sư Trung Hoa không phải từ Phật, không như 
lời Đức Phật dạy trong các Kinh Nikaya. Cộng 
thêm vào đó là khuynh hướng bài xích Kinh 
Điển Đại Thừa được dịch bằng Hán văn cũng 
ngày càng phổ biến làm cho nhiều Phật tử 
không biết đâu là thiệt đâu là gỉả.  

Trong bối cảnh đó, tác giả Nguyên Giác, 
trong “Thiền Tông Qua Bờ Kia,” đã trích dịch 
rất nhiều đoạn Kinh Đức Phật dạy trong các 
Kinh Sơ Thời của Phật Giáo, tức là thời kỳ có 
trước cả các bộ Kinh Nikaya, cũng như trong 
các Kinh Nikaya, để cho thấy rằng những lời 
chư Tổ Thiền Tông dạy sau này chính là lời Đức 
Phật dạy trong các Kinh đó. 

Những bài Kinh mà tác giả Nguyên Giác 
nêu ra thực tế cũng đã được dịch sang Việt ngữ 
từ lâu bởi Hòa Thượng Thích Minh Châu, đặc 
biệt trong Tiểu Bộ Kinh Tập I, Kinh Tập, 
Chương Bốn, Phẩm Tám.(8) Hoặc các bộ Kinh 
A Hàm bằng chữ Hán cũng đã được dịch sang 
tiếng Việt bởi Hòa Thượng Thích Thiện Siêu, 
Hòa Thượng Thích Tuệ Sỹ, Hòa Thượng Thích 
Đức Thắng, v.v… Các bản dịch Kinh A Hàm của 
HT Thích Tuệ Sỹ và HT Thích Đức Thắng có 
phần đối chiếu, chú thích rất công phu từ các 
bản tiếng Phạn.(9) 

Điều đáng ghi nhận ở đây là dù những bài 
kinh này đã được chư Tôn Đức dịch Việt ngữ và 
xuất bản từ trước và sau năm 1975 trong và 
ngoài nước nhưng ít ai giới thiệu những nội 
dung của các Kinh này chứa đựng tông chỉ cốt 
lõi của Tổ Sư Thiền.  

Nếu không phải là một hành giả Thiền, nếu 
không có tâm nguyện xiển dương Thiền Tông 
như Cư Sĩ Nguyên Giác thì đã không có những 
nỗ lực và tận tụy miệt mài qua nhiều năm tìm 

đọc các nguồn dữ liệu từ các bản dịch Anh ngữ 
của những bài Kinh này để chuyển sang Việt 
ngữ và giới thiệu đến độc giả Việt Nam. Đây là 
điểm đặc sắc và giá trị của tác phẩm “Thiền 
Tông Qua Bờ Kia.”  

Xin trích một vài đoạn mà tác giả Nguyên 
Giác trích dịch để cho thấy Thiền Tông và Kinh 
Điển Đại Thừa không khác với lời Phật dạy 
Trong Kinh Sơ Thời.  

“Thử trích Aṭṭhaka Vagga (Phẩm Tám), bản 
dịch Bhante Varado, trong Kinh Paramaṭṭhaka 
Sutta, đoạn thơ 803, và đối chiếu nhiều bản 
dịch: 

"...He does not hold on even to the Bud-
dha’s teachings..." (Vị này không nắm giữ ngay 
cả Phật Pháp...) 

“Bản dịch của Gil Fronsdal: “One does not 
construct, prefer, or take up any doctrine. A 
[true] brahmin not led by precepts or religious 
practices…” (Vị này không dựng lập, không ưu 
ái, không nắm giữ bất kỳ lý thuyết nào. Một 
Phạm chí chân thực không bị lèo lái bởi giới luật 
hay tu tập tôn giáo…” 

“Bản dịch của  Pannobhasa Bhikkhu: "The 
holyman is gone beyond boundaries -- by him 
there is nothing..." (Vị này vượt qua mọi giới 
hạn -- không có gì bên vị này cả...) 

“John D. Ireland dịch: "They do not specu-
late nor pursue (any notion); doctrines are not 
accepted by them." (Họ không dựng lên lý thu-
yết nào, không chạy theo bất kỳ khái niệm 
nào; họ không chấp nhận lý thuyết nào cả). 

“Thanissaro Bhikkhu dịch: "They don't con-
jure, don't yearn, don't adhere even to doc-
trines." (Họ không dàn dựng lên, không ước 
muốn theo, không gắn mình vào bất kỳ giáo 
thuyết nào). 

“Max Müller và Max Fausböll dịch: "They do 
not form (any view), they do not prefer 
(anything), the Dhammas are not chosen by 
them, a Brâhmana is not dependent upon vir-
tue and (holy) works; having gone to the other 
shore, such a one does not return." (Họ không 
dựng lập bất kỳ quan điểm nào, không ưa thích 
bất kỳ pháp nào, cũng không lựa chọn ngay cả 
Chánh Pháp, một vị Phạm chí không dựa vào 
ngay cả giới luật, và không dựa vào cả việc làm 
công đức).”(10) 

Tác giả Nguyên Giác viết ở một đoạn khác 
rằng: 

“Tuy rằng Thiền Tông Trung Hoa nói là “bất 
lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền” (không dùng 
tới ngôn ngữ, truyền pháp ngoài kinh điển,” 
nhưng trong 16 chương của Kinh Nhật Tụng Sơ 
Thời của Đức Phật, chúng ta thấy đã được 
trùng tuyên gần như toàn bộ trong Tín Tâm 
Minh của Tăng Xán và trong Chứng Đạo Ca của 
Huyền Giác. Đọc kỹ, sẽ thấy rằng Thiền Tông 
Trung Hoa là giáo pháp Đức Phật dạy trong 16 
chương nêu trên.”(11) 

Có thể có người nghĩ rằng khi tu Thiền 
không để tâm dính mắc tới bất cứ pháp gì thì 
cũng không đặt nặng vấn đề giữ gìn giới luật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      64 

nhà Phật. Nhưng tác giả Nguyên Giác thì 
không. Ông cảnh giác một cách nghiêm trọng 
rằng,“Nếu không có giới, là toà nhà Phật Giáo 
sụp đổ.”(12)  

Tác giả Nguyên Giác đã nêu vấn đề và 
nhận định như sau: 

“Có một câu hỏi nên suy nghĩ: tại sao 
trong rất nhiều thế kỷ, tại các nước theo PG 
Bắc Tông, Thiền Tông  không hưng thịnh được, 
và có lẽ đã thất truyền ở nhiều nơi, nhưng Phật 
giáo vẫn lưu truyền và vẫn có ảnh 
hưởng lớn trong xã hội? 

“Một câu hỏi tương tự cũng 
nên nêu ra: tại sao pháp Thiền 
Vipassana ở các nước theo PG 
Nam Tông dị biệt nhau, và cũng 
đã thất truyền nhiều thế kỷ (theo 
nhiều sử gia, Vipassana mất 
truyền khoảng 2,000 năm), 
nhưng Phật giáo vẫn lưu truyền 
và vẫn có ảnh hưởng lớn trong xã 
hội? 

“Có lẽ, sức mạnh gìn giữ Phật 
giáo ưu tiên phải là giới. Nghĩa là, 
chặng đầu trong ba giai đoạn Đức 
Phật đã dạy: Giới, Định, 
Huệ.”(13) 

Đúng như vậy, Tổ Sư Liễu 
Quán cũng đã khuyến tấn việc tu 
Thiền phải đi đôi với giữ gìn giới 
luật trong bài kệ truyền pháp của 
ngài rằng: 

“Giới định phước huệ 
Thể dụng viên thông…” 
(Giữ giới, tham thiền nhập định, tu phước, 

phát huy trí tuệ thì thể và dụng mới vẹn toàn.) 
Nên nhớ, Ngài Huệ Năng sau khi đắc đạo 

và được Ngũ Tổ truyền y bác làm Lục Tổ, ẩn 
danh 15 năm rồi thì ngài đã xin thọ Tỳ Kheo 
Giới và gia nhập vào Tăng đoàn để từ đó 
truyền pháp Thiền Tào Khê. 

Điểm thích thú và quan trọng khác mà tác 
phẩm “Thiền Tông Qua Bờ Kia” nói đến là Kinh 
Nhật Tụng vào thời Đức Phật còn tại thế. Cư Sĩ 
Nguyên Giác cho biết đó là nhóm Kinh: 16 
Chương Atthaka Vagga [Phẩm Tám] và Paraya-
na Vagga [Phẩm Bi Ngạn], đều nằm trong Kinh 
Tập, Tiểu Bộ Kinh. Điều đáng chú ý nữa là như 
tác giả Nguyên Giác viết:  

“Trong sách “The Buddha Before Bud-
dhism” (Đức Phật Trước Thời Phật Giáo) Giáo 
sư Gil Fronsdal, cũng là một thiền sư nổi tiếng, 
đã dịch Phẩm Tám ra Anh ngữ, và ghi nhận nơi 
trang 141 (ấn bản sách giấy, chưa thấy bản 
điện tử) rằng điều kinh ngạc nhận ra là trong 
các năm đầu hoằng pháp, nhóm kinh nhật tụng 
Phẩm Tám này không nói gì về Tứ Thiền, Tứ 
Diệu Đế, Bát Chánh Đạo, Thất Giác Chi… 

Trong khi đó, Giáo sư Luis O. Gomez trong 
bài viết “Proto-Madhyamika in the Pali can-
on” (Tiền Thân Trung Quán Luận Trong Tạng 
Pali) nhận thấy hai nhóm Kinh Nhật Tụng sơ 
thời  (Phẩm Tám và Phẩm Con Đường Đến Bờ 

Bên Kia) nhiều thế kỷ sau đã xuất hiện lại 
trong văn học hệ Bát Nhã, Trung Quán Luận, 
và Thiền Tông Trung Hoa.”(14)  

Tác giả Nguyên Giác cũng đã nói đến sự 
diệu dụng của việc tụng Kinh và nghe Pháp: 

“Tới đây, chúng ta có thể nêu câu hỏi: Có 
thể giải thoát mà không cần thiền tập? Có thể 
giải thoát mà chỉ cần nghe pháp? Hay chỉ cần 
tư duy, nghiền ngẫm về pháp nghĩa là sẽ dứt 
sạch phiền não và đắc thánh quả? 

“Câu hỏi trên rất quan trọng, vì 
trong hoàn cảnh người Việt hiện 
nay, phân tán toàn cầu, việc làm 
nơi xa xứ có thể nặng nhọc, và nơi 
ở có khi không gần chùa, phương 
tiện tiếp cận giáo pháp hầu hết là 
nghe pháp qua mạng 
YouTube.com hay đọc kinh luận 
trên Internet. 
“Đức Phật trả lời rằng có thể. Có 
thể chỉ nghe pháp, hay chỉ tư duy 
về pháp là đủ để giải thoát. Lời 
dạy này nằm trong Kinh Tăng Chi 
Bộ AN 5.26. Kinh này được Hòa 
Thượng Thích Minh Châu dịch là 
Giải Thoát Xứ. Riêng bản Anh dịch 
của Piya Tan có nói thêm chi tiết, 
biện giải về 5 giải thoát xứ, và 
dẫn nhiều tham khảo thêm. 
“Đức Phật dạy rằng có 5 con 
đường có thể xóa bỏ hoàn toàn 
phiền não, đạt thánh quả cao 

nhất: 
1. Lắng nghe (hay học) Chánh pháp; 
2. Giảng dạy Chánh pháp; 
3. Tụng đọc Chánh pháp; 
4. Tư duy ý nghĩa Chánh pháp; 
5. Thiền tập.”(15)  
Phật Giáo Việt Nam trong nhiều thế kỷ nay 

cũng đã thực hành pháp môn trì tụng Kinh vào 
mỗi sáng và tối trong các Chùa. Phổ thông nhất 
tại Miền Trung và Miền Nam Việt Nam từ phong 
trào chấn hưng Phật Giáo vào đầu thập niên 
1930s đến nay là Chú Thủ Lăng Nghiêm được 
tụng vào buổi sáng và Kinh A Di Đà được tụng 
vào buổi tối. Ngoài ra, còn có Ba Kinh Nhật 
Tụng, gồm Kinh Di Giáo, Kinh Tứ Thập Nhị 
Chương, và Văn Cảnh Sách của Tổ Quy Sơn 
Linh Hựu soạn, còn gọi là Phật Tổ Tam Kinh, 
cũng đã được trì tụng hàng ngày, hiện vẫn còn 
bản khắc gỗ tại Chùa Viên Minh, tỉnh Hà Tây, 
Miền Bắc Việt Nam.(16) Nhiều Chùa Việt Nam 
trong và ngoài nước thường có những khóa trì 
tụng Kinh Pháp Hoa, Phẩm Phổ Hiền Hạnh 
Nguyện trong Kinh Hoa Nghiêm hằng tuần và 
các Kinh Dược Sư, Kinh Vu Lan vào các dịp Lễ 
Tết Nguyên Đán và Lễ Vu Lan. 

Tác giả Nguyên Giác cũng nhắc nhở người 
trì tụng Kinh và nghe Pháp rằng, “Nên ghi chú 
rằng, trong khi lắng nghe, giảng dạy, tụng đọc 
hay tư duy đều phải tỉnh thức; vì nếu không, 
mình sẽ chỉ là cái máy cát-sét, lại vô ích.”(17) 

Tóm lại, tác phẩm “Thiền Tông Qua Bờ Kia” 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      65 

có thể được xem là cuốn 
cẩm nang cho người Phật tử 
thuộc mọi căn cơ tu tập, đặc 
biệt cho những hành giả 
Thiền, vì toàn bộ tác phẩm 
là những kinh nghiệm tự 
thân của tác giả Nguyên 
Giác, những thông tin giá trị 
về Thiền, và những dẫn 
chứng Kinh điển dạy pháp 
điều phục thân và tâm để 
vừa có cuộc sống khỏe 
mạnh, an lạc và hạnh phúc 
ngay trong đời này, vừa có 
thể thành tựu mục đích giác 
ngộ cứu cánh vượt qua bờ 
kia.  

Tác Phẩm “Thiền Tông 
Qua Bờ Kia” của Cư Sĩ 
Nguyên Giác được Nhà Xuất 
Bản Ananda Viet Foundation  
xuất bản và công ty mạng 
Amazon phát hành từ giữa 
tháng 10 năm 2017. Tác 
phẩm in bìa màu, dày gần 
350 trang, với 27 bài viết 
xoay quanh chủ đề chính là 
Thiền.  

Xin cảm ơn tác giả 
Nguyên Giác và xin kính giới 
thiệu tác phẩm “Thiền Tông 
Qua Bờ Kia” đến chư liệt vị. 

 
_________________ 
 

1) Nguyên Giác, Thiền Tông 
Qua Bờ Kia, Nhà Xuất Bản 
Ananda Viet Foundation, 
2017, trang 338 

2) Sách đã dẫn, tr. 336-337 
3) Sách đã dẫn, tr. 339 
4) Sách đã dẫn, tr. 106  
5) Sách đã dẫn, tr. 111 
6) Sách đã dẫn, tr. 104-105 
7) Sách đã dẫn, tr. 105 
8) Trích theo chú thích 3 trong 

bài “Vài Ghi Chú Rời Về 
Thiền của tác phẩm “Thiền 
Tông Qua Bờ Kia” của 
Nguyên Giác 

9) http://
www.daitangkinhvietnam.o
rg/taxonomy/term/298  

10) Nguyên Giác,  Thiền Tông 
Qua Bờ Kia, NXB Ananda 
Viet Foundation, 2017, tr. 
109, 110, 111 

11) Sách đã dẫn, tr. 129 
12) Sách đã dẫn, tr. 83 
13) Sách đã dẫn, tr. 83 
14) Sách đã dẫn, tr. 108 
15) Sách đã dẫn, tr. 111-112 
16) https://quangduc.com/

images/file/
fRBruaTK0AgQAJog/ba-kinh
-nhat-tung.pdf  

17) Nguyên Giác, Thiền Tông 
Qua Bờ Kia, NXB Ananda 
Viet Foundation, 2017, tr. 
112 

 

http://www.daitangkinhvietnam.org/taxonomy/term/298
http://www.daitangkinhvietnam.org/taxonomy/term/298
http://www.daitangkinhvietnam.org/taxonomy/term/298
https://quangduc.com/images/file/fRBruaTK0AgQAJog/ba-kinh-nhat-tung.pdf
https://quangduc.com/images/file/fRBruaTK0AgQAJog/ba-kinh-nhat-tung.pdf
https://quangduc.com/images/file/fRBruaTK0AgQAJog/ba-kinh-nhat-tung.pdf
https://quangduc.com/images/file/fRBruaTK0AgQAJog/ba-kinh-nhat-tung.pdf


 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      66 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

 Hàng năm, từ trung tuần 
tháng 12 dương lịch, các tự 
viện khắp nơi đều hoan hỷ 
chuẩn bị tổ chức các khóa tu 
để cúng dường lễ vía Đức Phật 
A Di Đà, vị Phật đã phát 48 đại 
nguyện cứu độ chúng sanh, vị 
Phật gần gũi trong tâm tưởng 
Phật tử khắp năm châu bốn 
biển, bất luận mầu da, tiếng 
nói, bất luận giầu nghèo, sang 
hèn, bất luận nam nữ, già trẻ 
….  
 Ngài là ai mà không ngừng 
cứu độ vô lượng vô biên chúng 
sanh như thế? 
 Ngài phát những đại 
nguyện gì mà chúng sanh nào 
nương theo lời dạy đều thấy 
mình được có phần trong kho 
báu vô tận mà Chư Phật chỉ 
cho? 
 Đức Bổn Sư Thích Ca Mâu 
Ni Phật đã giới thiệu cõi Tây 
Phương Cực Lạc của Phật A Di 

Đà dưới dạng vô vấn tự thu-
yết, nghĩa là không chờ ai hỏi 
mà Ngài đã lấy Trưởng lão Xá 
Lợi Phất làm đối tượng để chỉ 
bày cho thính chúng gồm 
1200 vị Tỳ-Kheo cùng vô 
lượng Chư Thiên các cõi. 
 Đức Phật bảo ngài Trưởng 
lão Xá Lợi Phất rằng: 
 “Từ đây qua phương Tây, 
quá mười muôn ức cõi Phật, 
có thế giới tên là Cực Lạc, 
trong thế giới đó có Đức Phật 
hiệu A Di Đà, hiện nay đang 
thuyết pháp” (*) 
 Từ lời mở đầu này mà 26 
thế kỷ qua, chúng sanh đã có 
Kinh A Di Đà như bửu bối hộ 
mạng để an vui tụng niệm, 
Tín Nguyện tuân theo và 
Hành trì miên 
mật. 
 Tín, Nguyện, Hành chính 
là tôn chỉ của pháp môn Tịnh 
Độ mà bất cứ ai nương theo 

TRANG NGHIÊM CÕI PHẬT, 

TRANG NGHIÊM TÂM MÌNH 

 
Huệ Trân 

đầy đủ cũng sẽ đạt được giải 
thoát khỏi sanh tử luân hồi, 
phút lâm chung được Đức Phật 
A Di Đà cùng hàng Thánh 
Chúng phóng quang tiếp dẫn 
về thế giới Tây Phương Cực 
Lạc. 
   Tín là tin sâu. Nguyện là 
mong muốn hết sức tha thiết. 
Hành là thực hành việc trì 
danh hiệu Phật A Di Đà. 
 
 Hành giả tin sâu những gì? 
 - Tin Đức Thích Ca Như Lai 
là đấng Giác Ngộ hoàn toàn. 
 - Tin cõi Tây Phương Cực 
Lạc là cõi có thật, do Đức Phật 
A Di Đà làm Giáo Chủ. 
 - Tin Chư Phật sáu phương 
đều ca ngợi pháp môn Tịnh Độ 
là công đức bất khả tư nghì. 
 - Tin cõi Ta-bà ngũ trược 
do chiêu cảm ác nghiệp của 
chúng sanh; còn cõi Cực Lạc 
thanh tịnh là do tịnh nghiệp 
chúng sanh mà thành. 
 
 Hành giả nguyện thiết 
những gì? 
 - Nguyện được thấy Phật A 
Di Đà. 
 - Nguyện hướng về tánh 
giác vốn mỗi chúng sanh đều 
sẵn có. 
 - Nguyện ly khổ, đắc lạc, 
nghĩa là bỏ bát khổ cõi Ta-bà 
(sinh, lão, bệnh, tử, xa người 
thương, gần người ghét, cầu 
không được, năm ấm không 
an); Đạt an lạc cõi Cực Lạc là 
vui hóa sinh hoa sen, vui tự tại 
không bệnh, vui thọ mạng, 
không tứ đại phân ly … 
 - Nguyện được lên ngôi cửu 
phẩm, không còn thối chuyển. 
  
  Hành giả hành trì những 
gì? 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      67 

 - Chỉ một lòng niệm danh 
hiệu Phật A Di Đà, niệm thiết 
tha chân thật, niệm thành 
tiếng hoặc niệm thầm nhưng 
cố gắng kết những câu niệm 
Phật thành chuỗi, thành phiến, 
để đạt được nhất tâm bất loạn. 
 Tín, Nguyện, Hành là ba 
món tư lương mà những hành 
giả tu pháp môn Tịnh Độ cần 
phải có, trên lộ trình về Tây 
Phương Cực Lạc. 
 Được vãng sanh hay không 
là do hành giả có hay không 
có, Tín và Nguyện. 
 Đạt phẩm vị cao hay thấp 
là do hành giả Hành trì cạn 
hay sâu. 
 Hành giả pháp môn Tịnh 
Độ, ngoài niệm hồng danh Đức 
Phật A Di Đà, còn được hướng 
dẫn tụng hai kinh Đại Thừa là 
Kinh A Di Đà và Kinh Vô Lượng 
Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh 
Bình Đẳng Giác Kinh. 
 Hai Kinh này đều giới thiệu 
cõi nước đẹp đẽ của vị Giáo 
Chủ Tây Phương và cùng đề 
cập đến một chi tiết đặc biệt, 
do lòng từ bi vô lượng của Chư 
Phật đối với chúng sanh. Đó là, 
cõi Cực Lạc không chỉ hoàn 
toàn dành cho bậc Thánh đã 
giác ngộ mà cũng có chỗ cho 
kẻ phàm phu. Chúng sanh nào 
quyết tâm tinh tấn niệm Phật, 
quyết buông bỏ hệ lụy thế 
gian, quyết xin được vãng 
sanh về Cực Lạc thì phút lâm 

chung, dù còn nghiệp cõi này 
chưa trả hết, Chư Phật vẫn 
hoan hỷ cho “quẩy nghiệp mà 
đi”, danh từ nhà Phật gọi là 
“đới nghiệp vãng sanh”, lên 
cõi Phật sẽ tu tiếp và xả tiếp. 
 Thế nên, người trang 
nghiêm cõi Phật, là trang 
nghiêm tâm mình. Hãy trang 
nghiêm tâm mình thì Tịnh Độ 
hiện tiền. Cũng tiếng chim 
đó, cũng làn gió đó, cũng ánh 
trăng đó, nhưng khi tâm 
thanh tịnh, ta sẽ như nghe 
vọng thanh âm thuyết pháp, 
như nhạc trời vang tiếng vi 
diệu, khiến người nghe sanh 
lòng niệm Phật, niệm Pháp, 
niệm Tăng … 
  
 Vào thời điểm gần kề Lễ 
Vía Đức Phật A Di Đà, chúng 
tôi đủ duyên được về dự khóa 
tu Vô Lượng Thọ tại Trang 
Nghiêm Tịnh Độ Đạo Tràng, 
thành phố Perris, miền Nam 
California. Thật ra, nơi này 
mới chỉ là khởi nguyện của 
Thượng Tọa Thích Thường 
Tín, muốn đáp ứng tấm lòng 
khao khát của một số Phật tử 
chuyên tu niệm Phật, mong 
được có một nơi yên tịnh để 
cùng nhau ngày đêm niệm 
Phật, quyết định vãng sanh 
đời này, chỉ một đời này thôi. 
 Vậy mà, như một sự sắp 
đặt mầu nhiệm, cứ từng yếu 
tố, từng thuận duyên, Trang 

Nghiêm Tịnh Độ Đạo Tràng tại 
thành phố Perris đã hình 
thành. Vì là đất mới nên tuy 
còn nhiều việc cần sắp xếp, 
Thầy cũng muốn mở khóa tu 7 
ngày, như một hình thức chí 
thành khấn trình, bộc bạch 
tấm lòng cùng mười phương 
Chư Phật. 
 Cũng vì chưa đủ tiện nghi 
nên chưa thông báo rộng rãi 
khóa tu, mà chỉ một số Phật tử 
biết thôi. Vậy mà bạn đạo 
thầm gọi nhau, khiến căn nhà 
hai tầng, vào giờ chỉ tịnh, 
không đâu là không có người. 
 Kinh Vô Lượng Thọ được 
chia làm ba phần cho ba thời 
khóa trong ngày, để mỗi ngày 
đều tụng trọn bộ. Ngoài ba 
thời tụng kinh là chính, thời 
khóa được Thầy uyển chuyển 
hài hòa qua những hình thức 
hành trì như kinh hành, lễ 
Phật, nghe Pháp, nghe lời khai 
thị của các vị Tổ pháp môn 
Tịnh Độ, pháp đàm, niệm Phật 
tự do …. Thời khóa liên tục mỗi 
ngày từ 5 giờ sáng đến 9 giờ 
tối, và mỗi ngày qua, là mỗi 
chứng kiến những sự việc bất 
ngờ. Chẳng hạn như, tu xong 
một ngày, Thầy ra sân trước, 
không biết ai đã dọn đống 
gạch ngổn ngang trên lối đi, 
vào một góc gọn gàng. Qua 
một hôm khác lại thấy ai đã 
san bằng những ụ đất nhấp 
nhô ở hai bên lối vào cửa 
chính, khiến nhãn quan được 
vô cùng an lạc trên đường vào 
đạo tràng. Rồi những hàng cây 
khô đâm chỉa đó đây ngoài 
vườn sau cũng được ai đó cắt 
tỉa, khiến những bước kinh 
hành được an toàn. Cứ thế, 
góc sân này, lối sỏi kia, đống 
gỗ nọ … mọi bừa bộn, ngổn 
ngang mà chủ cũ để lại đã mỗi 
ngày đều được “ai đó” dọn 
dẹp. 
 
 Thì ra, tiếng niệm Phật đã 
cảm động lòng người. Chính 
những thanh niên, thiếu nữ 
đưa bà, đưa mẹ tới tu, thấy 
những bừa bãi ngổn ngang 
bên ngoài chưa kịp dọn, mà 
phát tâm chấp tác. Một người 
thấy, hai người nghe, rồi ba 
người tới, bốn người theo … họ 
gọi nhau, làm “trang nghiêm 
cõi Phật”.      



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      68 

 Tới ngày thứ 7 của khóa tu 
thì đạo tràng đã tươm tất 
trong ngoài. Cây cảnh được 
cắt tỉa, rác rưởi khắp nơi được 
gom đi, lộ rõ khoảng đất trống 
thoai thoải như ngọn đồi, nên 
đã được Đại Đức Thích Thiện 
Đức chọn là nơi xứng đáng để 
trong tương lai gần, sẽ tạo 
bốn chữ nổi “A DI ĐÀ PHẬT” 
thật lớn, bằng xi măng, những 
trực thăng bay ngang qua 
cũng có thể nhìn thấy.    
  Trong suốt khóa tu 7 ngày 
với thời khóa liên tục từ sáng 
tới tối, với hơn ba chục người 
trong một không gian nhỏ mà 
không hề có tiếng điện thoại 
reo, không một tiếng nói lớn, 
không một bước chân vội vã. 
Đại chúng đều tuyệt đối hài 
hòa, an lạc, tương kính, và 
nhất là - không ai bảo ai - đều 
tự nguyện “trang nghiêm cõi 
Phật là trang nghiêm tâm 
mình”, một điều tưởng dễ 
nhưng thực tế rất khó, nếu 
mỗi cá nhân không ý thức giữ 
chánh niệm. 
 Là Phật tử, ai cũng đã từng 
được tụng Kinh Vô Lượng Thọ, 
vậy mà trong khóa tu này, giờ 
pháp đàm, có những vị chia sẻ 
là không thời tụng kinh nào 
mà con không khóc. Người thì 
khóc ở Phẩm Bốn, khi tụng tới 
câu “Có đại quốc chủ, tên Thế 
Nhiêu Vương, nghe Phật nói 
pháp, vui mừng khai giải, tìm 
phát đạo ý, vô thượng chân 
chánh, bỏ nước từ ngôi, hành 
hạnh sa-môn, hiệu là Pháp 
Tạng …”(*); người thì rơi lệ 
khi tụng Phẩm Ba Mươi Tám, 
lúc Đức Phật chỉ dạy ngài A 
Nan:  “Phật bảo A Nan: Các 
ông muốn thấy, Vô Lượng 
Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác và 
chư vị Bồ Tát, các A La Hán, 
cõi nước đang ở, nên hướng về 
Tây, phía mặt trời lặn, cung 
kính đảnh lễ, xưng niệm Nam 
Mô A Di Đà Phật”. 
 A Nan liền từ chỗ ngồi 
đứng dậy, mặt hướng về Tây, 
chắp tay đảnh lễ, rồi bạch 
Phật rằng: “Con nay nguyện 
thấy,thế giới Cực lạc, Phật A 
Di Đà, phụng sự cúng dường, 
trồng các căn lành. 
 Đang khi đảnh lễ, bỗng 
dưng được thấy Phật A Di Đà, 
dung nhan quảng đại, sắc 

tướng đoan nghiêm, như 
ngọn núi vàng, vượt cao hơn 
hết, tất cả thế giới …”(*) 
 Thường thì, phải cực kỳ 
xúc động mới khiến nước mắt 
rơi. Khóc trên những trang 
Kinh, hẳn là thân và tâm đều 
đang đặt trọn trên những 
trang Kinh ấy. Làm sao mà 
không cảm động khi đang ở 
Ta-bà bỗng ngỡ như vừa 
được về miền Cực Lạc. Thời 
gian và không gian hẳn đã 
được xông ướp bằng tâm lực 
chí thiết, chí thành của đại 
chúng, mới đạt tới “Đạo cảm 
thông không thể nghĩ bàn” 
như vậy được. 
 Lại có vị, tỏ lòng cám ơn 
Thầy đã mở khóa tu, bằng lời 
chia sẻ rất ý nhị: 
 - Nói là gieo, nghe là gặt. 
Trong suốt khóa tu, Thầy đã 
ban pháp quá nhiều, chúng 
con chỉ việc gặt, và tha hồ 
mà gặt. 
 Một vị khác tiếp lời, cho 
rõ ý hơn: 
 - Thầy ban pháp là gieo 
hạt lành, chúng con được 
hưởng, chỉ gặt thôi. Nhưng 
thầy ban pháp, có phải chỉ là 
gieo thôi đâu, thầy cũng gặt 
đó chứ. Thầy gặt được sự ho-
an hỷ của Chư Phật khi nhìn 
xuống thế gian, còn thấy 
những nơi Chánh Pháp đang 
được hành trì, rao giảng.    

    Đa tạ Thượng Tọa Thích 
Thường Tín đã phát tâm mở 
khóa tu Vô Lượng Thọ ở một 
địa danh chưa nhiều người 
biết, ở một nơi chưa đủ tiện 
nghi, nhưng bất ngờ, chính 
những thiếu thốn, những đơn 
sơ đó đã tình cờ chứng nghiệm 
được biết bao tấm lòng thiết 
tha vì Đạo Pháp.  
 Xưa, tăng đoàn ôm bình 
bát đi khất thực khắp nơi để 
gieo duyên, độ người, nào có 
tâm phân biệt, chọn lựa. Nơi 
nào có người cầu đạo nơi đó sẽ 
có bước chân trưởng tử Như 
Lai, chắc chắn như thế, nên đã 
26 thế kỷ qua, thế sự có gặp 
bao tang thương dâu biển mà 
Đạo Phật vẫn thầm lặng phát 
huy “Ví như hư không, thích 
nghi trung đạo” 

  
Nam Mô Thường Trụ Thập 

Phương Phật 
Nam Mô Thường Trụ Thập 

Phương Pháp 
Nam Mô Thường Trụ Thập 

Phương Tăng 
 

Huệ Trân 
(Tào-Khê tịnh thất, trung tuần 
tháng 11/2017, sau khóa tu 

Vô Lượng Thọ) 
 
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      69 

bảo toàn mạng sống và được 
bình an.  

Quốc vương như người 
sắp chết khát bỗng gặp nước 
lành. Tình thương mẹ cộng 
thêm lòng mê tín dị đoan 
khiến nhà vua không suy nghĩ 
gì thêm trước khi thi hành ý 
kiến của Phạm chí. Một trăm 
sinh mạng đã được đổi lấy một 
mạng trong hy vọng.  

Bầy súc vật được xua ra lễ 
đàn một cách tàn nhẫn. Có ai 
nghe tiếng kêu than của 
những kẻ vô tội sắp phải bị 
hành hình? Có những con cừu 
non biết mình sắp chết, cố 
dừng lại không chịu bước. Có 
những con bò cứ ngoái đầu trở 
lại, nước mắt chảy ròng ròng. 
Những bọn lính thì có kể gì cả. 
Chúng lấy roi dài quất vùn vụt 
vào thân đàn thú, lấy đá ném 
vào những con nào đi chậm 
nhất. Ðã có những vết máu 

Kinh thành Ba La Nại 
đang sống trong những ngày 
bối rối.  

Khắp nơi, khắp nơi, 
những lễ đàn được dựng lên 
cao vọi. Tiếng nguyện cầu như 
muốn vượt mấy từng trời. 
Nhưng thuốc thang cũng đã 
nhiều, cầu đảo cũng đã lắm 
mà có ăn thua gì đâu?  

Hôm nay cũng như mọi 
hôm, hoàng cung vẫn rộn 
ràng lo lắng. Mạng sống của 
Hoàng thái hậu như treo đầu 
sợi tóc. Thần chết chắc đang 
cầm lưỡi hái đợi chờ đâu đây. 
Bọn cung nga thế nữ vẫn túc 
trực đó, vẻ mỏi mệt hiện rõ 
trên nét mặt. Không biết họ 
thức trọn mấy đêm rồi?  

Quốc vương Hòa Mặc thì 
như trong giấc mộng. Cứ nhìn 
gương mặt mẹ mình ngày một 
teo gầy lại, nhà vua thấy lòng 
tơi bời từng đoạn, cuộc sống 
không còn ý nghĩa gì nữa. 
Cung nga thế nữ mà làm chi! 
Lầu son gác tía mà làm chi! 
Nhà vua thấy có thể bỏ tất cả, 
hy sinh tất cả, miễn là mẹ 
mình được sống.  

Tất cả những danh y 
trong nước đều đã được vời. 
Nhưng người nào cũng lắc đầu 
ái ngại. Vô kế khả thi. Hơi thở 
của mẫu hậu càng lúc càng 
khò khè, ngột ngạt. Ôi còn chi 
đau đớn hơn cảnh một người 
con hiếu đang thấy mẹ mình 
chết dần mà không làm sao 
cứu được!  

Cuối cùng nhà vua cho 
triệu tất cả những vị Phạm Chí 
xa gần về để hỏi nguyên nhân 
và phương pháp chữa bệnh 
cho mẹ mình. Họ đã về đầy đủ 
rồi đó, nhưng nào ai có ý kiến 
gì đích xác đâu? Người thì bảo 

Thần sông, kẻ thì bảo Thần 
núi. Họ đổ lỗi cho trăng sao 
trời đất… Thế rồi, đến khi nhà 
vua thiết tha xin phương 
pháp điều trị thì yên lặng. Im 
lặng nặng nề ngự trị… Ai dại 
gì mà bày tỏ cái bất lực của 
mình?  

Bỗng một Phạm chí, có lẽ 
lớn tuổi nhất, đứng dậy bấm 
tay chiêm quẻ rồi trân trọng 
trả lời:  

- Tâu đại vương, nguyên 
nhân bệnh trọng của Hoàng 
thái hậu cũng chẳng có gì 
khó hiểu. Âm dương không 
hòa hiệp, thiên địa quỷ thần 
trách móc, Hoàng thái hậu lại 
mắt phải hung tinh, trách gì 
không yểu mệnh? Muốn khỏi, 
nhất định phải tìm đủ một 
trăm súc vật khác giống để tế 
đất trời. Ðại vương và Hoàng 
thái hậu cũng phải đến tại lễ 
đàn cầu đảo thì mới mong 

Maùu sinh linh khoâng röûa saïch 

toäi loãi cuûa ngöôøi 
  

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      70 

hồng hoen trên đường cỏ.  
Xa giá cũng theo sát bầy 

thú vật. Hoàng thái hậu thì mê 
man trong chiếc xe lắc lư trên 
đường đá sỏi. Quốc vương Hòa 
Mặc thì luôn luôn nhìn ra 
ngoài, xem thử đã đến lễ đàn 
chưa. Lúc xe vừa ra khỏi cửa 
thành thì bỗng nhà vua giật 
mình nhỏm dậy. Có cái gì uy 
nghiêm trên nét mặt của đại sĩ 
đang đứng chận giữa đường. 
Ðôi mắt sáng ngời làm cho ta 
mến phục, y vàng giản dị 
nhưng lại có tính cách siêu 
phàm.  

Quốc vương bước xuống 
xe. Ngài ngạc nhiên thấy đoàn 
hầu cận của mình không biết 
đã quỳ rạp xuống từ lúc nào. 
Có những lời chúc tụng vang 
vang, không phải cho một vị 
quốc vương, nhưng mà cho 
một đấng vô cùng cao trọng. 
Ngài bỗng thấy sợ sệt. Không, 
Ðạo sĩ có gì hung dữ đâu. Ðó 
là cái run sợ của một đứa con 
thơ trước mặt mẹ hiền. Rồi ríu 
ríu chân, Vua cũng quì xuống. 
Muôn miệng một lời tung hô 
vang dậy: Kính chào Ðức Thế 
Tôn!  

Vâng chính là Ðức Thế 
Tôn, Ðức Phật Thích Ca. Cảm 
thông nỗi đau thương của một 
trăm sanh linh vô tội sắp phải 
bị hành hình, Phật đã từ Tịnh 
xá Kỳ Hoàn nước Xá Vệ, trèo 
đèo vượt núi về đây gieo mầm 
chân lý. Phật đỡ Quốc vương 
dậy và hỏi lý do việc cầu đảo. 
Quốc vương rơm rớm nước 

mắt trả lời:  
- Bạch Thế Tôn, mẹ con 

lâm trọng bệnh đã lâu, không 
thang thuốc gì cứu khỏi. Nay 
theo lời Phạm chí con định 
dùng tinh huyết của một trăm 
con súc vật khác giống mà tạ 
lễ với trời đất. Kính lạy đấng 
Ðiều Ngự xin Ngài hãy chỉ 
đường vạch lối cho con.  

Một con cừu nhỏ lê chiếc 
chân vấy máu đến ép mình 
vào chân Ðức Phật, như để 
tìm một nguồn che chở thiêng 
liêng. Phật cúi nhìn và để một 
bàn tay lên đầu con thú nhỏ. 
Ôi cử chỉ mới dịu dàng và êm 
ái làm sao. Mắt cừu nhỏ gặp 
mắt Phật long lanh rồi nhỏ lệ. 
Cả đàn thú cũng ngước đôi 
mắt ướt hướng về Phật như 
muốn nói lên những điều oan 
ức, bất công.   

Ðức Phật trả lời:  
- Này Quốc vương, không 

nên theo những lời mê hoặc. 
Không một ai, dù là thiên 
thần quỷ vật, có thể ban phúc 
hay giáng họa cho người. Ta 
quyết định đời ta theo đúng 
luật nhân quả. Muốn được 
mùa nông dân phải cày sâu 
cuốc bẩm, muốn giàu sang 
phải bố thí cho kẻ nghèo hèn, 
muốn sống lâu phải thực 
hành Từ bi và không sát hại. 
Không ai có thể chối cãi điều 
đó.  

- Nhưng bạch Thế Tôn, 
thiên địa quỷ thần là những 
kẻ có quyền phép, ta có thể 
nhờ họ giúp ta?  

- Này Quốc vương, người 
có thích mặc chiếc áo sơ sài 
của hành khất không? Người 
có tham bữa ăn tồi tàn của lớp 
cùng dân?… Chư thiên cũng 
thế Quốc vương ạ. Vốn là hạng 
người phát tâm theo mười điều 
thiện, khi mạng chung, họ đã 
được sanh lên một trong ba 
mươi sáu cõi trời. Ở đó có 
cung điện huy hoàng, có cung 
nga thế nữ hầu cận, y thực tự 
nhiên có… nào họ có cần chi 
những thứ đồ tạ lễ của Quốc 
vương, khi lấy huyết một trăm 
sanh mạng để mưu cầu  hạnh 
phúc cho một người? Quốc 
vương thật đã làm một việc 
thiếu suy xét, mà chỉ tin theo 
lời đường mật của những tà 
sư. Tội đó lớn lắm.  

Từ châu thân đấng Từ bi 
bỗng lóe lên muôn vàn ánh 
sáng, chiếu rực cả muôn loài. 
Tất cả chúng sanh trong ba 
đường sáu nẻo bỗng thấy hân 
hoan và thấm nhuần ánh đạo. 
Toàn thể hai trăm vị Phạm chí 
thấy mình lầm đường lạc lối. 
Họ vội vã cùng nhà vua xin 
Phật thâu làm đệ tử.  

Hoàng thái hậu cũng thấy 
một sinh lực mới dào dạt chảy 
vào lòng. Bà đón nhận ánh 
sáng của chánh đạo, xả bớt 
lòng tham lam, phát tâm bồ 
đề, cầu đạo giải thoát. Liền đó 
bà thấy sức khỏe đã trở lại 
như xưa. Dưới chân cha lành, 
bà không ngớt lời chúc tụng.  

Phật hiền từ nhìn đàn vật 
như an ủi, rồi theo lời mời của 
vua trở về cung.  

Ðêm ấy, có một trăm 
sanh linh thoát khỏi hành hình 
oan uổng. Cũng trong đêm ấy 
ở miền biên giới Ấn Ðộ xa xôi, 
dân gian say sưa uống những 
lời thuyết pháp của Ðức Từ 
phụ. Lòng người rửa sạch oán 
thù, lũ cướp ác hung bỗng ghê 
bàn tay vấy máu của mình mà 
trở lại cuộc đời lương thiện. 
Chánh pháp lan ra, thấm vào 
từng bộ óc. Không còn cảnh 
chém giết ghê gớm, không còn 
người tin theo tà đạo. Và non 
nước vui hưởng thái bình trong 
hào quang Từ bi và Trí tuệ.  

 
 

Huyền Thanh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      71 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Nhà thấp nhất trong 
xóm. Mái tole. Cửa gỗ. Sàn 
gác gỗ sao. Nó khiêm tốn lọt 
thỏm giữa những ngôi nhà cao 
tầng khang trang, kiên cố với 
bê-tông cốt thép, cửa sắt, cửa 
kính cường lực... Diện tích gian 
dưới của căn nhà cấp 4 này chỉ 
24 mét vuông, chia thành hai 
gian, bếp và nhà vệ sinh chiếm 
hết gần một nửa, còn lại chừa 
cho gian phòng khách chật 
chội với bàn ghế, divan, tủ 
sách, chỗ để hai chiếc xe 
máy... 

Vậy mà vào lúc sáng 
sớm, khi cơn bão Damrey dữ 
tợn bắt đầu đổ bộ vào đất liền, 
hung hăng sấn vào lòng thành 
phố biển Nha Trang, căn nhà 
khiêm tốn trong hẻm nhỏ này 
là nhà duy nhất mở cửa để đón 
nhận mười lăm người khách lỡ 
đường chui vào nương trú để 
tránh bão. Duy nhất. Vì mọi 
nhà xung quanh đều đã cửa 
đóng then cài kín bít từ đầu tối 
hôm trước. 

Bắt đầu từ 4 giờ 15, khi 
ngoài phố nước đã ngập trắng, 
không còn thấy đâu là đường 
đi, đâu là vỉa hè, gió giật từng 
cơn hung bạo... một cánh cửa 
gỗ mở hé ra, vừa đủ cho một 
người bên ngoài chen lách vào 
bên trong. Một người, một 
người, thêm một người, rồi 
thêm người khác nữa, người 
trước gọi thêm người sau bên 
ngoài đầu hẻm chạy vào... rồi 
chen chúc nhau trong gian 
phòng khách chật hẹp. 

Đó là một chị đứng tuổi 
nhà ở dưới Cửa Bé, chở hàng 
tạp hóa chất đầy trên chiếc xe 
đạp điện lên thành phố bán 
cho có đủ về trả tiền vay góp, 
bán ráng cả đêm, sáng về 
được nửa đường thì bão vào 
đến, xe chạy hết nổi, người và 
xe cùng hàng hóa bị quật ngã 

Nôi truù aån traùnh baõo 

MÃN ĐƯỜNG HỒNG 

nghiêng, phải cố đẩy xe vào 
đầu con hẻm, rồi quăng thí 
đó mà chạy vào sâu bên 
trong hẻm tìm nơi lánh nạn. 
Đó là một chàng trai trẻ tuổi 
đôi mươi, tuy có khoác chiếc 
"áo mưa ăn liền" vẫn ướt 
sũng từ ngoài vào trong, môi 
tím tái, co rúm người vì lạnh 
run, nói không ra hơi. Đó là 
một cô gái đi làm xa vừa 
xuống ga tàu lửa với hai vali 
hành lý, được chú xe ôm chở 
liều về nhà ở đường Hùng 
Vương, nhưng đến được ngã 
ba Nguyễn Thiện Thuật- Lê 
Thánh Tôn thì cả hai người và 
xe đều bị gió mạnh quật ngã 
giữa phố nước, phải bỏ xe mà 
chạy vào hẻm ẩn nấp. Đó là 
một anh công nhân xây 
dựng, làm tăng ca ở công 
trường dưới Cầu Đá, nhà thì ở 
tuốt trên Thành-Diên Khánh, 
ỷ y bão sẽ không vào đến, 
mà có vào cũng không đến 
nỗi lớn dữ, nên về không kịp, 
xe ngập nước tắt máy, gồng 
mình dắt bộ một đoạn dài thì 
bão đuổi đến sau lưng, hoảng 
hốt đẩy xe chạy vào con hẻm 
ẩn náu, sắc diện vẫn còn lộ 
rõ nỗi kinh hoàng… 

Bên kia đường, đối diện 
với con hẻm nhỏ này, là một 
khách sạn 4 sao hoành tráng 
sừng sững, là một trụ sở của 
UBND Thành Phố khang trang 
đồ sộ, nhưng đều tường cao 
rào kín, cửa bít cổng ngăn, 
cho nên những người lỡ 
đường gặp hoạn nạn chỉ có 
nước chạy vào con hẻm nhỏ 
để cầu may tìm nơi ẩn trú. Và 
may thiệt, nhân duyên đã 
đưa đẩy cho họ gặp được căn 
nhà nhỏ có cánh cửa gỗ hé 
mở, mở ra rồi đóng sập lại, 
lại mở ra rồi đóng vội, để đón 
tiếp từng người, khi ngoài kia 
mưa vẫn xối xả, gió mỗi lúc 

càng cuồng nộ thổi giật hú 
gào... Ba người trong nhà nhỏ 
đón tiếp mười lăm người bên 
ngoài hoàn toàn xa lạ, nhưng 
chỉ trong thời gian ngắn ngủi 
mà trở thành thân quen, như 
đã gặp nhau, biết nhau từ 
thuở não thuở nào rồi. Ai đang 
đói bụng thì có bánh mì nguội 
chấm sữa, có mì gói nóng hổi 
vừa thổi vừa xì xụp; ai đang 
ướt lạnh thì có áo quần khô 
lành lặn của gia chủ gửi tặng 
để thay ngay lập tức. Ấm lòng. 
Ấm người. Run rẩy lắp bắp thì 
từ từ đã hồi sức, nói năng ra 
câu ra điệu. Lạc hồn thì dần 
dần đã hoàn hồn an tâm. Khi 
đã hoàn hồn rồi, bão cũng đã 
dần đi qua rồi, những người 
trú ẩn mới có thời giờ nhìn 
ngắm trên bốn bức vách đã và 
còn đang ôm lấy họ như vòng 
tay thân ái suốt mấy tiếng 
đồng hồ qua, để thấy những 
khung hình lộng kính có bản 
Kinh Từ Bi, có hình ảnh đức 
Phật Thích Ca Mâu Ni, bên góc 
phải là tượng gỗ lũa Sư Tổ Bồ 
Đề, tượng ngài Tuyết Sơn, 
tượng đức Di Lặc cười toe toét 
trấn an… Chỉ là gian phòng 
khách, không phải gian thờ 
phụng, nhưng luôn luôn ấm 
cúng, thanh thoát, và cởi mở 
thân thiện đón nhận bất cứ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      72 

một ai bước qua khung cửa. 
Người đàn ông chủ hộ 

của nơi trú ẩn nhỏ bé này 
không có mặt vào thời khắc 
đó, vì đang bận túc trực ở nhà 
từ đường cổ kính để canh giấc 
ngủ cho mẹ già, chỉ biết được 
tình hình an nguy ở nhà riêng 
của mình qua liên lạc điện 
thoại trước khi hết pin và cúp 
điện toàn tỉnh. 

Ngay những giây phút 
nhận được tin báo, hắn ta, 
người chủ hộ, đã cảm thấy vô 
cùng hạnh phúc. Hắn mừng 
vui, vì từ đây về sau mình sẽ 
hoàn toàn an tâm khi những 
người thân của mình đã tự ý 
tự động làm được những việc 
thiện nguyện mà không cần 
phải có sự hiện diện của mình, 
không cần phải đợi nghe mình 
mở miệng kêu gọi, khuyên 
bảo, chỉ dẫn hay nhắc nhở. 
Rất an tâm và vui mừng khôn 
tả. 

Bão đã đi qua. Gió đã 
lặng dần, mưa còn lất phất 
bay. Từng người, từng người, 
từng người rời khỏi nơi trú ẩn 
để về với nhà, với gia đình, với 
những lo toan bề bộn sau cơn 
bão hung tàn khủng khiếp… 
Gian phòng khách mới chật 
chội đó mà bổng dưng thấy 
rộng thoáng rộng thênh, bắt 
đầu đón những tia nắng đầu 
tiên rọi chiếu qua hai khung 
cửa gỗ. Cuộc sống vẫn tiếp 
diễn… 

Hắn ta, người chủ hộ, 
viết những dòng này không 
phải để kể lễ báo công, báo 
thành tích của ai, mà chỉ 
muốn gửi đi một thông điệp 
đến thập phương bá tánh: 
“Hãy mở lòng mình ra trước, 
thì tất cả mọi cánh cửa đều sẽ 
tự động mở toang theo, để 
đón lấy thiện duyên. Đừng 
đóng bít, đóng kín kẽ quá, sẽ 
không thấy hiểu được hết ý 
nghĩa và sự nhiệm mầu của 
cuộc sống!” 

 
 

 
TRỞ THÀNH TRANG THƠ 

 
Từ em nhập cuộc rong chơi 
Mấy muà hoa hạ đã đời du ca 
Đẹp sao một giải giang  hà 
Khứ lai bất tận vẫn là thanh tân 

Mình vui dễ được mấy lần 
Mà trong tình lỡ vẫn cần có nhau 
Vụng về để trái tim đau 
Bảo rằng quên vẫn nguyên màu nhớ thương 

Từ em bỏ lại con đường 
Buị hồng lãng đãng  phố phường xanh xao 
Chửa phai mắt biếc má đào 
Về vui nguồn cội thì thào nắng mưa 

Nguyên sơ một thuở ngày xưa 
Giờ vàng hoa hãy sầu thưa thớt lòng 
Ít nhiều tiểu ngộ sắc không 
Nhẹ nhàng buông bởi liễu dòng vô minh 

Từ em một tấm chân tình 
Bây giờ học lấy tâm kinh Phật Đà 
Em về đồng nội hát ca 
Ngàn con bướm vũ dưới tà dương huy 

Tiếng chim dưới suối từ bi 
Gọi người ở giữa xanh rì nước non 
Môi son chín mọng hãy còn 
Vẫn không ngăn ngại được con đường về 

Đã từng lắm nỗi đam mê 
Tưởng chừng đâu đã bồ đề hư hao 
Ấy là hư vọng lao xao 
Bồ đề vô thụ thuở nào còn nguyên 

Từ em viếng cảnh vườn thiền 
Trong tâm lấp lánh một viền hoa đăng 
Lòng hoan hỷ lạ ngỡ rang 
Sát-na này chạm vĩnh hằng phỉ phong 

Từ em đa tạ ơn lòng 
Cơn đau tình lỡ bềnh bồng mây bay 
Em về trẩy hội hôm nay 
Vẫn thanh vóc hạc vẫn gầy dáng mai 

Thảm hoa in vết thảo hài 
Nở ra như cánh lan dài biếc xanh 
Lệ xưa giọt ngọc long lanh 
Chuyện ngày xưa đã trở thành trang thơ 
 

Bây giờ phố hạ ngẩn ngơ 
Vàng hoa rực rỡ bến bờ hương quan 
Một ngày nguồn cội thênh thang 
... 
 

 

DU TÂM LÃNG TỬ 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      73 

Chương Ba 
Kỳ 2 

(tiếp theo số trước) 
 
 

Thực ra, trước khi nghe tin 
chú Sáng hoàn tục làm công 
an, tôi đã nghe chuyện thầy 
Thiện Phước cởi áo tu ra làm 
cán bộ nhà nước, nên tôi đã 
không ngạc nhiên nhiều lắm, 
chỉ thấy buồn thôi. Buồn vì 
chú Sáng tuổi còn non dại, học 
hành chưa đến nơi đến chốn, 
làm sao giữ vững được tâm chí 
khi dấn thân vào đời. Huống 
chi chú ấy có thể đóng góp 
được gì cho dân tộc, cho quê 
hương bằng chiếc áo công an 
mà trong mắt người dân miền 
Nam hiện nay, chỉ là biểu 
tượng của bạo lực, kềm xiết! 
Những công an của chế độ mới 
là những vị hung thần, làm 
cho mọi người hãi sợ và ngầm 
căm ghét. Sao chú Sáng lại 
chọn con đường và chiếc áo ấy 
để vào đời! Phải chăng vì hoàn 
cảnh gia đình hay vì tâm 
nguyện xây dựng đất nước 
như thầy Thiện Phước từng 
nói? Tôi không tin chú Sáng có 
được tâm niệm cao đẹp và 
vững chãi như thầy Thiện 
Phước. Tuổi mười lăm của chú 
Sáng, với trình độ tu học non 
nớt, kiến thức phổ thông nông 
cạn… xông pha vào đời sẽ chết 
lịm trong đời. Bao nhiêu công 
hạnh gìn giữ, trau luyện lâu 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

nay trong cửa chùa hẳn là 
phải mất hết. 

Về phần thầy Thiện 
Phước, tôi nghe rằng khi vào 
đời, thầy đã về quê, Duy 
Xuyên, giữ một chức vụ gì 
quan trọng gì đó trong Ủy 
Ban Nhân Dân Quận, quản lý 
các hợp tác xã, chuyên bán 
bách hóa, thực phẩm. Công 
việc ấy, chức vụ ấy, thực ra 
có to tát gì đâu đối với một 
người đã từng nuôi mộng 
thành Phật, hoặc cái mộng 
nhỏ hơn Phật là làm một vị 
tăng trưởng, một vị Bồ-tát 
cứu độ nhiều chúng sinh. Tuy 
nhiên, như đã có lần nói 
chuyện với thầy trước đây, tôi 
biết dù thế nào đi nữa, thầy 
ấy đã có mục tiêu, có chủ 
đích rõ ràng và cao đẹp khi 
quyết định cởi áo để tham gia 
công tác xây dựng đất nước 
theo lời kêu gọi của nhà cầm 
quyền mới. Chuyện nhà cầm 
quyền mới có thực tâm xây 
dựng đất nước hay không thì 
không thể bàn nói được, 
nhưng thầy Thiện Phước chắc 
chắn là có thực tâm. Nhà 
nước được thêm một cán bộ 
giỏi nhưng Phật giáo thì mất 
đi một nhân sự tốt. Chỉ mong 
rằng sự góp mặt của người 
cán bộ ấy vào dòng đời là 
một chọn lựa thích đáng. 

Một số người, trong đó có 
một số ít tu sĩ Phật giáo, điển 
hình là thầy Thiện Phước, đã 

cho rằng con đường xuất gia, 
việc làm của những người 
xuất gia, có vẻ như xa cách 
với cuộc đời, chẳng đem lại lợi 
ích thực tiễn nào cho cuộc đời. 
Cái lợi ích thực tiễn đó, là một 
cách nói cho văn vẻ chứ thực 
ra, chỉ có nghĩa là lợi lạc về 
vật chất, về cơm ăn, áo mặc, 
thuốc men, tiền bạc, nhà 
cửa… Dù rằng những người có 
quan niệm như vậy đã không 
phủ nhận tính chất cao quý 
trong mục tiêu và ý hướng 
phụng sự cuộc đời của Phật 
giáo, nhưng cách suy nghĩ đó 
– tức là có ý trách Phật giáo 
không thực tiễn – có lẽ hơi 
nghiêm khắc nếu không muốn 
nói là lệch lạc đối với mục tiêu 
tối hậu của Phật giáo. Vì hiểu 
lệch lạc như vậy mà họ muốn 
cải cách, muốn thay đổi, 
muốn Phật giáo phải có những 
chương trình cứu tế xã hội này 
nọ như những đoàn thể khác, 
tôn giáo khác. Thực ra, những 
công tác từ thiện xã hội, 
những chương trình đóng góp 
“thực tiễn” cho cuộc đời, cho 
con người, không hề là những 
việc làm trái ngược, mâu 
thuẫn gì với tinh thần nhập 
thế của Đại thừa Phật giáo mà 
còn là những phương tiện 
thiện xảo được khuyến lệ nữa 
là đàng khác. Tuy nhiên, 
không phải là phải có những 
công việc ấy thì một tôn giáo, 
đặc biệt là Phật giáo, mới có 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      74 

giá trị để tồn tại nhiều thế kỷ; 
không phải là phải có những 
việc ấy thì sẽ có nhiều người 
giác ngộ hơn trên cuộc đời. 
Mục tiêu cao quý nhất của 
Phật giáo là đem lại trí tuệ 
giác ngộ cho con người; bằng 
trí tuệ đó, con người mới thực 
sự tự cứu lấy mình ra khỏi 
những triền phược khổ đau 
của cuộc đời. 

Chính tôi cũng đã có lần 
nghĩ rằng người tu sĩ Phật giáo 
cần phải làm cái gì đó tích cực 
hơn, thực tiễn hơn việc thiền 
định và tụng niệm. Những suy 
nghĩ ấy một phần do tính năng 
động của tuổi trẻ, phần khác 
cũng do ảnh hưởng những lơi 
kêu gọi của một tăng sĩ có 
khuynh hướng cải cách xã hội 
và sinh hoạt Phật giáo nổi 
danh là thầy Nhất Hạnh qua 
nhiều tác phẩm, đặc biệt là 
cuốn Đạo Phật Hiện Đại Hóa. 
Tăng sĩ trẻ, hay đúng hơn là 
lớp tăng sinh mới lớn như tôi, 
đọc sách của thầy Nhất Hạnh 
mà mê như trước đây người ta 
đọc tiểu thuyết kiếm hiệp của 
Kim Dung và Ngọa Long Sinh, 
hay đọc tiểu thuyết của Tự Lực 
Văn Đoàn. Thầy ấy đề nghị 
những phương pháp đóng góp 
thực tiễn cho cuộc đời qua 
công tác xã hội. Và thầy ấy đã 
làm thực, chứ không phải chỉ 
trên lý thuyết. Công việc của 
thầy, có thể được nhìn thấy cụ 
thể qua Trường Thanh Niên 
Phụng Sự Xã Hội ở Phú Thọ 
Hòa. Đó thực ra không phải chỉ 
là một trường đặc biệt đào tạo 
tăng ni trẻ thành những tác 
viên xã hội, mà chính yếu là 
mở rộng cho nhiều thanh niên 
nam nữ thế tục có tinh thần 
dấn thân phụng sự xã hội. Cán 
bộ của trường này đã làm 
được rất nhiều điều hữu ích để 
hàn gắn, xoa dịu vết thương lở 
lói của con người trong thời 
buổi chiến tranh và thiên tai 
thường kỳ ấy. Tác phẩm và 
việc làm của thầy Nhất Hạnh, 
quả là tiếng chuông cần thiết 
được gióng lên ở những giai 
đoạn có vẻ như im lìm thụ 
động của Phật giáo. Nhưng 
không phải những lời kêu gọi 
ấy, những việc làm ấy, là 
những giá trị mới được trang 
điểm thêm cho bản chất của 

Phật giáo. Chúng chỉ mới mẻ 
ở bề mặt. Và chúng chỉ mới 
mẻ đối với Việt Nam. Do hoàn 
cảnh và nhân tình thuận lợi 
hơn, các thiền sư Nhật Bổn 
(điển hình là Thiền sư D. T. 
Suzuki) và Trung Hoa (chẳng 
hạn Thái Hư Đại sư) đã đi 
trước thầy Nhất hạnh Việt 
Nam nhiều năm về tư tưởng 
dấn thân phục vụ xã hội, cải 
cách, hay hiện đại hóa Phật 
giáo. Nhưng các vị ấy cũng 
không đem lại những chất 
liệu mới cho Phật giáo. Họ chỉ 
làm mới mẻ sinh hoạt Phật 
giáo để thích hợp với thời đại 
mà thôi. 

Từ nền tảng từ bi và vô 
trước (không chấp nê ở hình 
thức bề ngoài), Phật giáo qua 
con mắt so đo của phàm tục, 
mặc nhiên trở thành một tôn 
giáo tiêu cực trong những 
hành hoạt có tính cách hay 
mục tiêu bành trướng tổ 
chức, chiêu dụ nhân sự như 
một vài tôn giáo khác trên 
thế giới đã làm. Nhưng điều 
này không kết luận được rằng 
những người tăng sĩ Việt Nam 
đã không làm gì cho dân tộc, 
cho đất nước. Cứ nhìn về thôn 
quê Việt Nam là biết vai trò 
dấn thân của tăng sĩ Việt 
Nam như thế nào. Đâu phải 
làm việc từ thiện xã hội theo 
kiểu cứu trợ, cho cơm ăn, áo 
mặc, nhà ở, thì mới thể hiện 
được lòng từ bi. Tăng sĩ ở các 
chùa vùng quê, những ông 
thầy chùa làng, đã đóng góp 

cho xã hội một cách thầm 
lặng, vô hành. Tùy theo nhân 
duyên, cơ cảm mà ứng hiện. 
Những đóng góp đó không 
đếm kể được bằng bản báo 
cáo thu chi, hay biên bản cứu 
trợ… Điều khác nhau giữa việc 
làm của các tổ chức từ thiện 
xã hội, các đoàn thiện nguyện 
cứu trợ và tăng sĩ Phật giáo 
truyền thống ở các chùa, các 
khuôn hội địa phương là: Một 
bên có tổ chức hẳn hoi và 
nhân sự đông đảo, một bên là 
cá nhân tự phát; một bên gây 
được tiếng vang rầm rộ với 
báo chí truyền thanh, với lực 
lượng nhân sĩ thành phố và 
những người hoặc những cơ 
quan có của trong và ngoài 
nước đóng góp cổ động; một 
bên là sự im lặng, ẩn nhẫn của 
những nhà tu chất phác sống 
lam lũ như những nông dân, 
chia sẻ với dân quê từng cọng 
rau, hạt thóc, những niềm đau 
khổ từ nhỏ đến lớn, và những 
giọt mồ hôi đổ xuống ruộng 
đồng quê hương. 

Phật giáo không ngăn cản 
cán bộ lao mình vào công việc 
cứu tế xã hội, đóng góp thực 
tiễn cho xã hội. Tất cả những 
công việc ấy đều là phương 
cách thể hiện lòng từ bi, rất 
nên làm. Nhưng phải biết rằng 
đó không phải là cứu cánh. 
Trong nỗ lực hướng đến mục 
tiêu giải thoát giác ngộ, người 
xuất gia Phật giáo không đủ 
thời giờ để nghĩ đến những cái 
thực tiễn hơn, ngay cả những 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      75 

mục tiêu muôn đời và đầy hấp 
lực đối với cá nhân con người 
là lợi danh, tiền tài, vật chất… 
Trách người tu sĩ Phật giáo 
không đóng góp cái thực tiễn 
cho cuộc đời cũng chẳng khác 
nào đã trách đức Phật Thích 
Ca chuyện từ bỏ ngai vàng để 
xuất gia tầm đạo và chứng 
được tuệ giác, cứu độ khắp 
chúng sinh! Vương quyền còn 
vứt bỏ, còn coi là phù phiếm, 
thử hỏi có thứ vật chất hay 
danh vị nào to lớn hơn, hoặc 
được coi là cao quý hơn để 
dâng tặng cuộc đời? Đã xem 
vật chất là phù phiếm thì hẳn 
là không nghĩ đến chuyện dấn 
thân vào đời để mang lại lợi 
ích thực tiễn (được hiểu là 
niềm vui có đầy đủ vật chất) 
cho cuộc đời! Những người 
xuất gia cũng theo gương 
Phật, từ bỏ gia đình, từ bỏ 
danh vị, tiền tài, coi thường lợi 
lạc vật chất, nên cũng trở 
thành kẻ vô sản thực sự như 
đức Phật; và vì biết rằng họ là 
những người thực sự vô sản, 
không ai đòi hỏi sự đóng góp 
thực tiễn của họ. Những người 
đau khổ của thế gian mong đợi 
nơi những tăng sĩ Phật giáo 
những cái gì khác hơn, cao 
hơn, quí hơn thứ vật chất phù 
du mà họ có thể nhận được từ 
bất cứ tổ chức từ thiện xã hội 
nào. 

Có lẽ thầy Thiện Phước, 
chú Tân, chú Sáng, và một số 
chú khác bạn học của tôi, đã 
không nghĩ vậy. Họ muốn làm 
một cái gì thực tiễn hơn cho 
cuộc đời bằng con đường nhập 
thế, và đã tham gia làm việc 
với chính quyền mới qua 
những chiếc áo cán bộ, bộ đội, 
công an… Tôi không dám vội 
kết luận rằng con đường của 
họ là sai; nhưng tôi tin rằng 
thời gian và thực tế sẽ cho họ 
thấy rằng, không phải con 
người thế gian chỉ có khát 
vọng duy nhất là được cơm ăn 
áo mặc. Người xuất gia Phật 
giáo có thể đóng góp cho cuộc 
đời rất nhiều bài học về sự tự 
kiểm soát thân tâm, tự cứu 
khổ cho mình. Những thứ đó dĩ 
nhiên là không ăn được, không 
mặc được. Nhưng không phải 
vì vậy mà không thực tế. 
Không phải vì vậy mà cho là 

không có sự đóng góp. Sự 
đóng góp về tinh thần còn to 
lớn trăm ngàn lần so với vật 
chất – mà thực ra, đó không 
phải là điều có thể đo lường 
được; và nếu cần đem so đo, 
có thể nói một cách sòng 
phẳng như nhân vật Tất Đạt 
trong cuốn Câu Chuyện Dòng 
Sông (do Phùng Khánh tức Ni 
sư Trí Hải, dịch từ truyện Sid-
dhartha của Hermann Hess) 
đã trả lời thương gia Vạn Mỹ 
khi được hỏi về sự đóng góp 
của mình cho cuộc đời: 

“Mỗi người cho cái mà 
mình có. Người lính cho sức 
mạnh, người thương gia cho 
hàng hóa, người thầy cho 
kiến thức, người làm ruộng 
cho lúa, người chài lưới cho 
cá.” 

Tôi không sợ mình trở 
thành kẻ vô dụng trên cuộc 
đời vì thiếu sự đóng góp thực 
tiễn. Tôi chỉ sợ không đủ trí 
tuệ và năng lực ý chí để 
thành tựu con đường xuất gia 
của mình mà thôi. Dù sao, 
những thay đổi trên đất nước, 
những thay đổi từ các thầy, 
các bạn của mình, cũng phần 
nào thúc đẩy tôi nỗ lực hơn 
trong việc tu tập. Trước kia 
tôi vốn đã siêng năng, nay tôi 
càng siêng năng hơn, siêng 
năng đến độ không còn chút 
thì giờ nào của tôi trong ngày 
mà nằm ngoài mục đích thiền 
định, trì tụng kinh chú… Ngay 
cả những giờ cuốc ruộng hay 
làm vườn, cũng là những giờ 

tu tập thiêng liêng của tôi. 
Huống chi, từ ngày đất nước 
thay đổi chính quyền và tăng 
sĩ chúng tôi không đến trường 
lớp nữa, tôi còn việc làm nào 
hứng thú hơn trong ngày để 
bận bịu ngoài chuyện tu tập! 
Cho nên, hoàn cảnh vừa trở 
ngại mà cũng vừa thuận lợi ấy 
quả thực đã khiến tôi không 
còn cách chọn lựa nào khác 
hơn là dồn tất cả thì giờ của 
mình vào một việc. Ừ thì cái 
mộng đi du học Ấn Độ, Thái 
Lan hay Nhật Bản cũng tan 
rồi. Ừ thì chuyện tập tành viết 
văn làm thơ cũng không còn 
chỗ dụng, không còn cần thiết 
nữa. Thì thôi, nhác cuốc này, 
đôi quang gánh đầy nước này, 
mỗi bước chân, mỗi giây phút, 
đều là sự vươn mình hướng 
đến cội nguồn thanh tịnh ban 
sơ… 

 
*** 

 
Kinh nghiệm của người đi 

trước cho thấy rằng trong việc 
tu tập, kẻ nào có thái độ hay 
khuynh hướng càng cực đoan, 
thái quá bao nhiêu, càng thất 
bại bấy nhiêu. Đã có người bị 
điên vì tu thiền gắt gao mà 
không đúng phương pháp. Đã 
có người đổ bệnh nằm liệt 
giường, không làm được việc 
gì ngay cả việc niệm Phật. Đã 
có người đạo mạo nghiêm 
trang, nghiêm trì giới luật, tu 
tập không ngừng hở giây phút, 
vậy mà lại vướng vào ái 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      76 

nghiệp, không thoát ra khỏi, 
phải hoàn tục lập gia đình… 
Bao nhiêu chuyện đó, tôi đã 
từng được quí thầy, quí bạn 
lớn tuổi hơn, nói lại cho nghe 
mà không tin. Nhất là quan 
niệm cho rằng càng tu gắt 
càng bị đổ nghiệp ra, phá hoại 
đường tu của mình. Tôi không 
thể tin điều ấy được. Tôi nghĩ, 
càng tu, nghiệp càng nhẹ 
mỏng đi thì đúng hơn. Vậy 
nên, cũng với tâm ý cực đoan 
sẵn có, tôi lại một lần nữa, lao 
vào con đường tu tập một 
cách say mê, cuồng nhiệt… 
quyết tâm thành tựu sự nghiệp 
giác ngộ ngay trong hiện kiếp, 
không cần phải hứa hẹn lần 
lữa vào kiếp sau.  

Tôi đổ bệnh thật. 
Dù vậy, tôi vẫn không nghĩ 

là bị đổ nghiệp ra như người ta 
nói. Tôi cho rằng chính vì quá 
chú trọng ở mặt tâm thức, bỏ 
quên không chăm sóc phần cơ 
thể mà đâm bệnh. Đó chỉ là 
phản ứng tác dụng vật lý 
thông thường chứ không phải 
đổ nghiệp gì hết. Nhưng bệnh 
đã kéo đến, thì phải chịu. Tất 
cả là bốn thứ bệnh nổi lên 
trong cùng một thời gian.  

Buổi sáng hôm đó, tôi và 
chú Tửu cùng gánh nước giếng 
đem đổ vào các bồn nhà bếp, 
nhà cầu như mọi hôm. Tôi kéo 
gàu từ giếng lên, chú Tửu 
gánh đi. Khi nào chú Tửu mệt, 
tôi gánh, chú ấy kéo gàu. 
Đang lúc kéo một gàu đầy 
nước, sắp đổ vào đôi gánh của 
chú Tửu, tôi bỗng trượt chân ở 
thềm rêu, té nặng, cả người 
tôi đổ xuống nền xi-măng 
quanh giếng. Sẵn gàu nước 
trên tay, tôi chống xuống nền 
đất để tránh va đầu và mặt 
vào thềm giếng. Vậy mà mặt 
và một bên cằm tôi cũng va 
rất mạnh xuống thềm. Cái gàu 
múc nước cắt từ đầu bom, 
bằng gang pha thép rất chắc, 
đinh đóng vào khó thủng, vậy 
mà với sức va mạnh từ tay tôi 
dồn xuống, cũng bị móp đi 
một cách dễ sợ.  

Ngày đó, nguyên một bên 
hàm phải của tôi bị  ê ẩm, đau 
buốt thấu xương, không nhai 
thức ăn được. Nuốt cháo lỏng 
cũng khó khăn. Đành nhịn. 

Qua một đêm, sáng thức 

dậy, quai hàm tôi càng nhức 
nhối hơn. Không những thế, 
mắt tôi bỗng đổ ghèn, đỏ, 
xốn xang, khó chịu. Đến trưa, 
tôi lại phát giác thêm là từ 
khóe môi trái kéo lên tới cánh 
mũi, tự dưng lại bị lở loét như 
bị dời ăn. Chưa hết, không rõ 
vì phải nhịn đói hay vì lo âu, 
bệnh cũ của tôi, đau bao tử, 
tái phát. Những cơn đau quằn 
quại, xóc cả phần bụng phía 
trên, khoảng gần ngực. Tôi 
phải kềm chế bằng cách tập 
trung tư tưởng vào giữa 
chặng lông mày để quên cơn 
đau. Có khi tôi quán tưởng 
một luồng khí mát mẻ, dễ 
chịu, đang thấm nhuận khắp 
người, nhất là vùng bụng. 
Cơn đau dịu thì tôi ngủ. 
Chẳng có thuốc men gì để 
chữa trị. Chú Tửu đề nghị đưa 
tôi đi bác sĩ. Tôi cười, nói một 
cách khó khăn vì quai hàm tôi 
cứng ngắc, không há miệng 
lớn được: 

“Đâu có tiền mà đi bác sĩ.” 
“Xin tiền thượng tọa.” 
“Không.” 
“Chứ để kéo dài như vậy 

sao?” 
“Một vài ngày sẽ hết mà.” 
“Bậy. Phải đi bác sĩ. Còn 

không thì… đến ông Đông y sĩ 
Như Tấn đi. Chắc ông ấy 
không tính tiền bọn mình 
đâu. Ông ấy là cư sĩ tại gia 
thọ giới Bồ-tát mà.” 

“Không. Ông ấy chữa bệnh 
và bán thuốc lấy tiền sinh kế, 
đừng làm phiền ông.” 

“Thì mình trả tiền, cũng rẻ 
hơn là đi bác sĩ.” 

“Không. Tôi không còn 
tiền.” 

“Tôi có. Mượn thêm chút ít 
nữa là đủ. Không sao đâu.” 

“Thôi, không đi đâu.” 
“Vậy cạo gió há?” 
“Cạo gió?! Tôi đâu có bị 

trúng gió gì đâu mà cạo!” 
“Xì, cạo gió, cắt lễ, xông, 

không bớt bệnh này cũng bớt 
bệnh kia mà.” 

Tôi phì cười, không chịu. 
Tăng sinh nghèo như chúng 
tôi, từ mấy tháng nay, ai bệnh 
gì cũng chỉ cạo gió, xông, chứ 
chẳng có thuốc men mà uống. 
Các hiệu thuốc của tư nhân đã 
đóng cửa. Còn bác sĩ tây y 
phật-tử độc nhất thường khám 
bệnh miễn phí cho chùa đã bỏ 
đi Sài-gòn hay đi học tập cải 
tạo mất rồi. Trong chùa hiện 
nay, thuốc cảm còn khan hiếm 
nói chi những thuốc trị các 
bệnh kinh niên hay ngoại 
thương đặc biệt của tôi. Cho 
nên, hễ có chú nào bệnh, bất 
kể bệnh gì, thì chú khác đè cổ 
xuống mà cạo gió, cắt lễ. Cứ 
tin tưởng khả năng thần diệu 
của môn cắt lễ, cạo gió – vốn 
chẳng tốn kém gì lắm mà ai 
cũng có thể làm được – rồi thì 
bệnh gì cũng qua hết. Vậy mà 
cũng có người ghiền cái môn 
chữa trị này lắm, cứ đòi cạo 
gió, đòi cắt lễ, dù rằng có khi 
chỉ bệnh sơ sơ hoặc không 
bệnh gì cả. Tôi chẳng ham chi 
mà còn ngán sợ nữa, nên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 73, THÁNG 12.2017      77 

không cho chú Tửu cạo. 
Đến ngày thứ ba, hàm tôi 

tê cứng đến độ không cử động 
được, cũng không thể nói được 
một tiếng thì thào nào. Và vì 
đã nhịn đói ba ngày, người tôi 
mệt lả, không ngồi dậy nổi. 
Nằm lì luôn. 

Quí thầy, quí chú trong 
chùa phải ra ruộng hàng ngày. 
Đến chiều tối họ mới về tới, lo 
cơm nước rồi tụng thời kinh 
Tịnh độ. Không ai có thì giờ 
nhìn ngó đến tôi, ngoại trừ 
chú Tửu. Chú cũng ra ruộng 
nhưng lúc nào về tới chùa là lo 
chăm sóc tôi trước. Nhưng 
như đã nói, thuốc men không 
có, cháo cơm tôi không ăn 
được, chú ấy biết chăm sóc 
bằng cách nào hơn là hỏi han 
đôi lời, ngồi quạt, hoặc giặt 
quần áo của tôi. Thấy chú 
đang lục soạn đống thư từ, 
sách vở trong hộc tủ, tôi khều 
chú, lấy giấy, viết cho chú 
mấy dòng: “Tôi và chú đổi 
giường nằm. Tôi sẽ tự trị bệnh 
trong ba ngày kế tiếp. Đừng 
có lo.” 

Chú nhìn tôi ngờ vực. Hình 
như chú hiểu tôi đang tính 
đường nào. Nhưng rồi chú 
cũng lo dọn giường của chú, 
mang mùng màn của tôi qua 
đó.  

Sở dĩ tôi chọn chỗ nằm 
của chú vì đó là chiếc giường 
nằm ở cuối phòng, giữa hai 
cửa sổ, khuất gió, có thể 
giăng tạm mùng màn để tạo 
nên một căn phòng, hay một 
túp lều nhỏ cho tôi ngay 
trong căn phòng tập thể rộng 
rinh này. Chùa chúng tôi 
không có phòng riêng cho cá 
nhân các chú sa-di trẻ, chỉ có 
phòng tập thể thôi. Muốn có 
một chỗ riêng biệt khỏi phiền 
ai, khỏi ai phiền mình, phải 
tạm thời dựng lấy một chỗ 
tương đối kín đáo như vậy. 

Tôi gượng gạo cười với cái 
miệng khô cứng, rồi gắng rời 
khỏi giường, đi ra buồng tắm 
và nhà vệ sinh. Chú Tửu bước 
theo, định dìu tôi. Tôi khoác 
tay bảo không. Từ phòng 
tăng đến phòng vệ sinh cũng 
không xa gì mấy, vậy mà tôi 

đi cũng khó nhọc, như một cụ 
già lụm khụm đã tàn hơi sức, 
bước khập khựng từng bước 
một. 

Trở về chỗ nằm, tôi bắt đầu 
ngồi trì tụng thần chú Chuẩn 
Đề trong ba ngày ba đêm liên 
tục. Trong ba ngày đó, tôi cảm 
nghe thân tâm mình khinh an, 
nhẹ nhàng, cất lên giữa hư 
không như một sợi tơ mỏng. 
Có khi tôi thấy mình là một âm 
thanh bay vào vô cùng. Trong 
nhiều giờ liên tục, tôi kinh qua 
trạng thái nhất tâm bất loạn 
thường được nói đến trong 
kinh điển. 

Ngày thứ ba, tôi rời khỏi 
giường, mắt tôi đã hết đỏ, mũi 
tôi không còn bị lở, miệng tôi 
đã cử động được, và bụng tôi 
không còn đau. Tôi cười với 
chú Tửu, nói vui vẻ: 

“Tôi muốn đi dạo.” 
 

                          
(mời xem tiếp chương 4) 

 
Vĩnh Hảo 


