


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 VUI SỐNG (thơ Diệu Viên), trang 7 

 TRƯỜNG HẠ FREMONT - NỖI BÌNH AN 
CỦA MẶT ĐẤT (Thích Nguyên Siêu), 
trang 8 

 DIỄN VĂN KHAI MẠC ĐẠI HỘI THƯỜNG 
NIÊN LẦN I, NHIỆM KỲ III GHPGVNT-
NHK (HT. Thích Tín Nghĩa), trang 11 

 MỘT BỮA ĂN KHÔNG ĐỊNH TRƯỚC 
(ĐNT Tín Nghĩa), trang 12 

 NHẮN GỬI (thơ Trần Kim Chi), trang 13 

 HIỆN TÌNH SINH HOẠT VÀ TU HỌC CỦA 
CHƯ NI VIỆT NAM… (TN Tiến Liên), 
trang 14 

 PHÁP HỘI CHƯA TAN (thơ Hạnh Chi), 
trang 16 

 TÂM THƯ VẬN ĐỘNG MUA CƠ SỞ MỚI 
LÀM CHÙA BÁT NHÃ (HT. Thích 
Nguyên Trí) 17 

 HOA ÁNH SÁNG, VÒNG XOAY Ý THỨC 
(thơ Mặc Phương Tử), trang 18 

 GIÁO DỤC VÀ ĐÀO TẠO TĂNG TÀI NƠI 
HẢI NGOẠI HIỆN NAY (Sakya Minh 
Quang), trang 19 

 HUYỀN THOẠI DUY-MA-CẬT HÓA GIẢI 
MỌI BĂN KHOĂN CỦA TÔI (Huệ Trân), 
tr. 24 

 THONG DONG (thơ Bạch Xuân Phẻ), 
trang 25 

 F. L. WOODWARD (HT. Thích Trí Chơn), 
trang 27 

 STORY OF FIVE LAY-DISCIPLES (Daw 
Mya Tin), trang 29 

 NĂM GIỌT MẬT (Thích Minh Chiếu soạn), 
trang 30 

 NGƯỜI BÁN THAN VÀ ÔNG QUÝ PHÁI – 
Câu chuyện dưới cờ (Thị Nguyên 
Nguyễn Đình Khôi), trang 31 

 LƯƠNG VÕ ĐẾ - Phật Pháp Thứ Năm 
(GĐPTVN Trên Thế Giới), trang 32 

 RỜN RỢN ÁNH TRĂNG, CHƯA HỀ PHÔI 
PHA (thơ Du Tâm Lãng Tử), trang 34 

 SỨC SÁNG TẠO CỦA GIỚI PHẬT TỬ 
ĐẠI CHÚNG, t.t. (Nguyễn Lang), trang 35 

 GIẬN, VUI, SÔNG, BIỂN (thơ Phan Văn 
Quân), trang 38 

 QUYẾT NGHỊ CỦA ĐẠI HỘI THƯỜNG 
NIÊN LẦN I, NHIỆM KỲ III 
(GHPGVNTNHK), trang 40 

 THÔNG BẠCH SỐ 2 - VỀ KHÓA TU 
HỌC PHẬT PHÁP BẮC MỸ (Thích Nữ 
Nguyên Thiện), tr. 42 

 PHIẾU GHI DANH THAM DỰ KHÓA 
TU HỌC PHẬT PHÁP BẮC MỸ, tr. 44 

 PHIẾU BẢO TRỢ QUỸ CHUYỂN 
PHÁP LUÂN - YỂM TRỢ KHÓA TU 
HỌC PHẬT PHÁP BẮC MỸ, tr. 45 

 TỊCH DIỆT VI LẠC (Thích Nguyên 
Tạng), trang 47 

 CHẾT LÀ MỘT NIỀM VUI (thơ Tánh 
Thiện), trang 51 

 AN CƯ KIẾT HẠ (Tâm Diệu), trang 52 

 SÂU RĂNG (Bs. Nguyễn Ý Đức), trang 
54 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM LINH TÁM 
CHỮ (Steven N.), trang 56 

 NẤU CHAY: GỎI RONG BIỂN TỨ QUÝ 
(bepgiadinh.com), trang 57 

 TAI HẠI CỦA THAM ÁI (thơ TM Ngô 
Tằng Giao), trang 58 

 TỔNG KẾT VỀ VIỆC TÁI CƠ CẤU 
TỔNG VỤ NI BỘ VÀ CÁC DỰ ÁN 
(TKN Thích Nữ Giới Châu), trang 59 

 RỜI HOLLYWOOD ĐỂ TỚI NAM 
VANG (Nguyên Giác), trang 61 

 ĐỌC THƠ TRẦN NHÂN TÔNG QUA 
BẢN VIỆT DỊCH CỦA NGUYỄN 
LƯƠNG VỴ (Huỳnh Kim Quang), 
trang 65 

 CHIẾC CHÌA KHÓA (Quỳnh Chi dịch), 
trang 68 

 HÌNH ẢNH ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN 
LẦN I, NHIỆM KỲ III CỦA GHPGVNT-
NHK & AN CƯ KIẾT HẠ TẠI NIỆM 
PHẬT ĐƯỜNG FREMONT, CALI-
FORNIA (Võ Văn Tường), trang 72 

 BỤI ĐƯỜNG – chương 1 (Vĩnh Hảo), 
trang 74 

 ĐÔI GUỐC SỨT QUAI (thơ Ấn Kiên), 
trang 77  

Báo Chánh Pháp số 68, tháng 07 năm 2017, do Tổng Hội Cư Sĩ PGVN 
(California) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng 
hộ ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý hội và chư 
phật-tử được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Võ Văn Tường 
     
 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

  
 

www.chanhphap.net 
www.chanhphap.org 
www.chanhphap.us 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

SỐ  68 

THÁNG 07.2017 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 
Nguyệt san 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      2 CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Con đường nhỏ từ nhà bước ra vườn trước. Từ vườn 
trước lại có con đường nhỏ không tên dẫn ra đường lớn. 
Từ đường lớn của khu vực dẫn đến con đường lớn hơn. 
Rồi từ con đường lớn hơn lại dẫn vào con đường chính của 
thành phố. 

Những con đường không tên. Những con đường có tên. 
Nhiều vô kể.  

Một đời loanh quanh, đi tới đi lui những con đường.  
Vẫn những con đường ấy, nhưng mỗi ngày, mỗi giờ, 

xe qua lại khác nhau. Những người lái xe cũng khác nhau. 
Xe cũ, xe mới. Người cũ, người mới. Và tuổi già, đến 
nhanh như xe vọt trên xa lộ. 

Xe cộ mười năm, người trăm năm. 
 
Đi qua lao xao phố phường, chợt lặng cười. 
Dừng lại nơi ngã tư đường. Chờ đợi. Trầm mặc tư duy.  
Nhớ nhân vật Sidhartha của Hermann Hesse trong Câu 

Chuyện Dòng Sông, từng nói sở trường của một du sĩ 
không nhà là “nhịn đói, suy tư, và chờ đợi.” 

Sidhartha của Hermann Hesse chẳng qua là hóa thân 
của Sidhartha Gautama, đi vào trần gian bằng con đường 
của một gã lang thang vô định, không chọn trước một con 
đường nào, dù đã được khai thị bởi Sidhartha Gautama 
qua nhiều thời pháp… 

Nơi ngã tư đường phố thị. Đèn đỏ đèn xanh hiệu lệnh 
cho xe, cho người. Những người ngoan phục đã sống 
quen dưới sự điều khiển của điện tử. Nề nếp văn minh 
được biểu hiện bằng sự sáng tạo của một thiểu số thông 
minh—về kỹ thuật số, mà không biết cách nào để sống 
hồn nhiên với loài người trong thế kỷ mới. Tìm kiếm 
phương cách sống tiện nghi, thuận lợi nhất bằng sự lãng 
phí tất cả thời gian, năng lực và tiền bạc của vô số người. 
Thiểu số người đang chế tạo những con robots có thể 
thay thế con người làm tất cả việc, trong khi loài người 
càng lúc càng sinh sôi tràn lan trên mặt đất. Rồi ra, con 
người sẽ cảm thấy mình vô dụng so với những robots 
được sáng chế bởi thiểu số ưu tú (elite). Vô dụng rồi thì ở 
đâu, làm gì cho hết thời gian cuộc đời! Khi thiểu số người 
được ưu đãi leo lên đến đỉnh cao của đời sống văn minh 
(kỹ thuật), vô số người khác bị bỏ lại bên lề cuộc đời. Rồi 
thất nghiệp, thất chí, bất mãn, biểu tình, đi bầu đại cho ai 
hứa hẹn những gì hợp ý mình nhất. Lẩn quẩn canh bạc đỏ
-đen trong hí trường, và chính trường. Thế giới như được 
nhào nặn, uốn nắn theo vòng trôn ốc đã được định sẵn 
mà điểm đến của nó thường là trở lại nơi khởi đầu. 

Những người năm trước và những người năm sau, xem 
chừng tờ tợ như nhau. Lặp đi lặp lại những điệp khúc vui-
buồn. Cười thật lớn với những niềm vui rất nhỏ. Khóc khá 
nhiều bởi những chuyện không đâu. Lăng xăng nơi chốn 
đông người. Những người già người trẻ của hai ba thế hệ, 
cùng ngồi nơi bàn ăn, không nhìn nhau. Miệng nói, tay 
bấm, điện thoại chẳng rời tay. Như thể đời nầy bận rộn 
những điều quan trọng bậc nhất.  

Những mùa lễ lạc, những buổi trình diễn, thi nhau ca 
tụng tán dương những thành quả hữu hình, và những gì 
tính đếm được (bằng nhân số, con số), không dính nhập 
gì đến niềm bình an tự tâm. Thi đua xây dựng những đền 
đài, dinh thự thật lớn với tấm lòng bé xíu và cái ngã thật 
to. Ngã càng to, càng làm chật chội đất trời. 

Còn nơi nào cho một gã cùng tử lang thang ghé bước, 
dừng chân?  

Nhịn đói, dễ thôi. Suy tư, dễ thôi. Chờ đợi, cũng dễ 
thôi. Nhưng chờ đợi gì giữa những mùa trăng mây phủ 

dầy đặc khung trời. Khi trăng vằng vặc soi chiếu trên 
sân vườn nhỏ thì mắt xanh năm nào đã mờ đục. Gỡ 
mắt kiếng xuống, chỉ thấy lòa nhòa bóng trăng, như là 
hoa đốm, giữa hư không.  

Con đường xưa ai đã đi qua, có chăng một dấu hài. 
Loay hoay, quanh quẩn một đời với những con 

đường tráng nhựa, những con đường thẳng băng dẫn 
đến các dinh thự lầu vàng, những con đường trải sỏi 
trắng sáng, những con đường lát đá hoa cương phẳng 
tắp, những lối mòn ngang qua cỏ xanh bị dẫm nát, 
những con đường gập ghềnh quanh co bên suối rừng… 

Chợt một ngày trơ vơ trên đỉnh núi, ngơ ngác nhìn 
xa tận chân trời. 

Muốn đi lại con đường xưa, mà hun hút bóng chim 
bay.  

Ráng hồng phủ xuống nửa vòm tây.  
Vạt nắng tan theo mắt ướt chiều tha hương. 
Con chim ưng lẻ loi, bay lơ lửng trên bầu trời sa mạc 

trong xanh. 
Kẻ phong trần lần tìm minh châu nơi chéo áo. 
Bao năm ngủ/thức với đêm/ngày và hai vầng nhật/

nguyệt trên cao, chỉ tự hỏi đâu là con đường. 
Sidhartha từ một kẻ sở hữu tất cả đã tự nguyện làm 

kẻ không nhà lang thang, rồi lại sở hữu tất cả, rồi lại 
một lần bên dòng sông, buông bỏ hết. 

Bên dòng sông, trong lòng sông. 
Lắng nghe dòng thời gian và giấc mộng trường sinh 

chảy qua cầu. 
 
“Người đứng mãi giữa lòng sông nhuộm nắng 
Kể chuyện gì nơi ngày cũ xa xưa 
Con bướm nhỏ đi về trong cánh mỏng 
Nhưng về đâu một chiếc lá xa mùa…” (Tuệ Sỹ) 
 
Có chăng dấu tích hay vết mòn từ một con đường 

mà du sĩ Sidhartha Gautama năm nào đi qua. 
Đường xưa và đường nay khác nhau những gì. 
Ồ, những du sĩ ngày nay không làm du sĩ nữa. Và 

cũng không làm ẩn sĩ.  
Có mặt khắp nơi, sở hữu tất cả—mà không gì có thể 

buông bỏ được. 
Những gì người nay sở hữu được chất đống, ngổn 

ngang, đóng lại tất cả con đường; trong khi người xưa 
chỉ cần trí tuệ để mở ra tất cả con đường. 

Đóng hay mở, giữ hay buông, chỉ từ một tia chớp 
của trí tuệ. 

 
Ai như Gautama một lần đi ngang trần gian nầy. Có 

tất cả, buông tất cả. 
Ngay cả trí tuệ siêu việt khó người đạt đến—trí tuệ 

mà người nay lấy làm sự nghiệp giác ngộ, cũng buông 
bỏ, vượt qua. 

Con đường xưa, vì buông bỏ mà không lưu lại dấu 
vết nào. 

Có thể nào đi lại con đường ấy hay không? 
Vẫn có một con đường để đi. 
Vẫn có một khung trời để bay. 
Sa mạc bình yên. 
Mặt hồ tĩnh lặng. 
Bầu trời không mây. 
Con đường không lối. 
Chỉ là buông hay không buông mà thôi. 

ĐƯỜNG XƯA 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

HOA KỲ: Trung tâm Tu 
học Phật giáo “Đạo pháp 
Sinh thái” Rocky Moutain 

mới sẽ mở cửa tại Colorado 
vào tháng Sáu 

 Trung tâm Tu học Đạo 
pháp Sinh thái Rocky Mountain 
(RMERC) sẽ chính thức được 
mua vào đầu tháng Sáu tới, và 
các khóa tu sẽ bắt đầu vào 
cuối tháng Sáu. 

Trung tâm tĩnh tâm này 
nằm dọc theo Rừng Quốc gia 
Arapaho ở tây bắc Denver, 
Colorado. Nó có diện tích 180 
mẫu đất (73 hectares) được 
quy hoạch như một khu bảo 
tồn thiên nhiên, với 3 tòa nhà 
có thể chứa hơn 30 người tu 
tập. Theo trang web của trung 
tâm, mục đích của nơi này là 
“đưa Phật giáo và Đạo Pháp 
trở lại với thiên nhiên, nơi Phật 
Pháp khởi nguồn, và nuôi 
dưỡng sự tinh khiết và lòng từ 
bi cần thiết để giải quyết tốt 
hơn cuộc khủng hoảng sinh 
thái và các vấn đề công bằng 
xã hội có liên quan”. 

Điều hành trung tâm là 
giám đốc kiêm phó chủ tịch 
David Loy, một nhà văn và là 
nhà hoạt động nổi tiếng trong 
Phật giáo dấn thân. Một số 
giám đốc khác của trung tâm 
từng trải qua nhiều thập kỷ 
thực hành Phật giáo và có 
chuyên môn về khoa học và 
học thuật. 

(Buddhistdoor Global – May 
15, 2017)  
    Cảnh quan vùng Rocky 
Mountain, Colorado (Hoa Kỳ) 
Photo: rockymountainecodhar-

maretreatcenter.org 

NHẬT BẢN:  
KALMYKIA (NGA): Lạt ma 
Zopa Rinpoche viếng thăm 

Kalmykia 
Vào ngày 19-5-2017, Lạt ma 
Zopa Rinpoche, một trong 
những đại sư Phật giáo vĩ đại 
nhất trong thời đại của chúng 
ta, đã bắt đầu chuyến đi dài 
ngày được mong đợi của ngài 
tại nước cộng hòa Kalmykia – 
vùng duy nhất mà Phật giáo 
được thực hành nhiều nhất 
tại châu Âu. 
Trong ngày đầu tiên của 
chuyến đi, Lạt ma Zopa 
Rinpoche đã viếng ngôi chùa 
tại thủ đô Elista. Ngài đã 
đảnh lễ các pho tượng thiêng 
liêng, tôn kính dâng lên Tam 
Bảo một chiếc khăn lụa 
(khatak) và có một bài phát 
biểu ngắn trước các thính giả 
tại Niệm Phật đường.  
Vị lãnh đạo tinh thần của Hội 
Bảo tồn Truyền thống Đại 
Thừa (FPMT) sẽ giảng pháp 
và hướng dẫn thiền định tại 
Thích Ca Mâu Ni Phật Kim 
Các Tự, ngôi chùa lớn nhất 
của châu Âu và là ngôi chùa 
chính của Kalmykia – tọa lạc 
tại Elista. Sau chương trình 
này, Lạt ma Zopa Rinpoche 
sẽ thăm thủ đô Moscow của 
Nga để giảng pháp và truyền 
thụ thiền định Phật Dược Sư 
tại Trung tâm Ganden Tendar 
Ling, chi nhánh địa phương 
của FPMT. 
(Buddhistdoor Global – May 
23, 2017) 

PAKISTAN: Chư tăng Tích 
Lan ca ngợi lòng hiếu 

khách của người dân Paki-
stan 

Islamabad, Pakistan - Ngày 
23-5-2017, chư tăng thuộc 
phái đoàn Tích Lan tham gia 
các lễ kỷ niệm ngày Vesak - 
do Ban Di sản Lịch sử và Văn 
hóa Quốc gia Pakistan tổ chức 
- đã ca ngợi lòng hiếu khách, 
sự thân thương và tôn trọng 
mà người dân Pakistan đã 
dành cho họ. 

Họ nói việc bảo tồn các 
thánh địa Phật giáo mà các 
quan chức Pakistan thực hiện 
là minh chứng của mức độ tôn 
trọng mà Pakistan dành cho 
tín ngưỡng tôn giáo của họ. 

Phái đoàn Tích Lan gồm 
khoảng 40 tu sĩ Phật giáo và 
du khách do Giáo sư N Gnana-
ratana dẫn đầu đã đến Paki-
stan để tham dự lễ Vesak vào 
ngày 21-5. Giáo sư N Gnana-
ratana phát biểu rằng Pakistan 
là một người bạn thật sự của 
Tích Lan, luôn luôn đứng bên 
Tích Lan trong những biến cố, 
thiên tai và trong từng giờ 
phút cấp thiết, là điều mà 
toàn thể quốc gia Tích Lan ghi 
nhận và ngưỡng mộ.  (APP – 
May 23, 2017) 

 
Hình dưới: Phái đoàn Tích Lan 
tại Pakistan trong Lễ hội Vesak 

Photo: APP  

 
Hình bên: Lạt ma Zopa 

Rinpoche tại Thích Ca Mâu Ni 
Phật Kim Các Tự, Elista 

(Kalmykia):  
Photos: savetibet.ru 

<— 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      4 

HÀN QUỐC: Tìm thấy bản 
kinh thế kỷ 14 bên trong 

tượng Phật 
Ngày 24-5-2017, một kinh 

điển Phật giáo thời Vương 
quốc Gorye đã được tìm thấy 
bên trong một tượng Phật tại 
chùa Silsangsa ở Namwon, 
tỉnh Jeolla Bắc. 

Viện Nghiên cứu Di sản 
Phật giáo cho biết viện đã 
phát hiện 
"Daebanyabaramildagyeong," 
một bản kinh cuộn Phật giáo, 
nằm bên trong phần đầu của 
một tượng Phật ngồi của chùa 
Silsangsa. 

Các nhà nghiên cứu đã 
phát hiện bản kinh trong khi 
chụp cắt lớp vi tính 3 chiều 
(CT) tượng Phật thế kỷ 14 
này.     

Bản kinh được viết bằng 
mực bạc trên giấy làm bằng 
cây tơ tằm. Đây là một bản 
phiên âm của Tập 396 của bộ 
kinh 600 tập 
“Mahapratjnaparamita”, ghi 
rằng do một người tên là Yi 
Jang-Gye và vợ cúng dường. 
“Bản kinh được làm ra để tôn 
vinh tổ tiên của họ và để tránh 
những điều xui rủi”, một nhà 
nghiên cứu của viện nói. 

(donga.com – May 25, 
2017) 

Bản kinh bên trong phần đầu 
của tượng Phật tại chùa Sil-

sangsa (Hàn Quốc) 
Photo: Yonhap 

 

ĐỨC: Lễ Vesak tại Tịnh xá 
Bá Linh 

Bá Linh, Đức - Vào ngày 
14-5-2017, Tịnh xá Phật giáo 
Bá Linh đã tổ chức Lễ Vesak, 
với sự tham dự đông đảo của 
Phật tử và những người thiện 
chí đến từ Tích Lan, Đức, Thái 
Lan và một số nước Á, Âu 
khác. 

Sau những bài pháp thoại 
của 2 vị tăng sĩ chủ trì và bài 
chúc mừng của các nhà tổ 
chức là phần tụng kinh Vô Úy, 
để cầu Tam Bảo ban phước 
cho tất cả những người hiện 
diện cũng như tất cả chúng 
sinh theo lời Phật dạy. 

Tịnh xá được trang hoàng 
với những lá cờ Phật giáo và 
đèn lồng Vesak nhiều 
màu.Trên khu vực rộng lớn 
của Tịnh xá có một số lều 
cung cấp một bữa cơm chay 
lành mạnh, gồm hầu hết các 
món ăn của Tích Lan trong 
giờ nghỉ trưa. 

(The Buddhist Channel – 
May 25, 2017) 

Lễ Vesak tại Tịnh xá Bá Linh 
(Đức) 

Photo: The Buddhist Channel 
 
THÁI LAN: Kẻ trộm bị bắt 
vì đột nhập 82 ngôi chùa  

Khammual Sitabutr, 41 
tuổi, đã bị bắt vì tội đột nhập 
các khu nhà ở của chư tăng 
tại 82 ngôi chùa khác nhau ở 
các quận huyện trong tỉnh 
Udon Thani. 

Khammual bị bắt  tại 
huyện Mueang vào ngày 25-5
-2017, trong khi đang bán 
những miếng bùa mà ông ta 
đã trộm tại các chùa. 

Cảnh sát tịch thu 2 xe 
gắn máy không biển số, 3 
điện thoại di động, một máy 
tính xách tay và 200 bùa 
Phật.  

Khammual khai với cảnh 

sát rằng ông ta thất nghiệp 
nên đã ăn cắp 2 xe gắn máy 
để làm phương tiện đi trộm tại 
các chùa. Ông ta nói đã đột 
nhập các khu nhà ở của chư 
tăng và cũng đã trộm từ các 
thùng phước sương. Ông ta 
chọn thời điểm hành sự là khi 
các nhà sư rời chùa để đi khất 
thực. 

(The Nation – May 26, 
2017) 

 
BAGLADESH: Tu viện Phật 

giáo Dhammarajika tổ chức 
các bữa ăn iftar cho người 

Hồi giáo 
Tu viện Phật giáo 

Dhammarajika cung cấp bữa 
ăn iftar cho người Hồi giáo 
nghèo đói trong tháng lễ Ram-
adan linh thiêng. 

Là một dấu hiệu của sự 
thân thiện và lòng từ bi, Tu 
viện Dhammarajika ở khu 
Basabo của thủ đô Dhaka đã 
cung cấp các bữa ăn iftar cho 
những người nghèo đói của 
cộng đồng này trong mỗi 
tháng lễ Ramadan kể từ năm 
2013. 

Được đề ra bởi Hòa thượng 
Suddhananda Mahathero, sáng 
kiến nổi bật này - một gương 
mẫu hiếm có – tái khẳng định 
tinh thần thế tục bất diệt của 
Bangladesh, sau khi đất nước 
này gần đây đã chứng kiến 
một số bất ổn về tôn giáo. 

Trong mỗi buổi tối của 
tháng ăn chay linh thiêng, một 
hàng dài những người nghèo 
đứng chờ trước cổng Phật viện 
để nhận bữa iftar mà người Hồi 
giáo ăn sau ngày nhịn đói.  

(Dhaka Tribune – June 2, 
2017) 

Tu viện Phật giáo Dhamma-
rajika cung cấp bữa ăn iftar 
cho người nghèo Hồi giáo 
trong tháng lễ Ramadan  

Photos: Mahmud Hossain Opu 

http://www.dhakatribune.com/assets/uploads/2017/06/Edited-2-1024x640.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      5 

tuổi, bị mất từ nhà của vị 
trưởng lạt ma. 
Cảnh sát đã bắt giữ con rể cũ 
của vị lạt ma và bạn gái của 
anh ta khi cặp đôi này đang 
cố bán pho tượng trị giá 
khoảng 200,000 Rupees cho 
một khách hàng tại khu Majnu 
Ka Tilla. 
Tượng Phật nói trên thường 
được cất kỹ tại nhà của vị 
trưởng lạt ma và trưng bày 
trước công chúng, đặc biệt là 
trong các sự kiện tôn giáo ở 
Arunachal Pradesh.  
(TNN – June 6, 2017) 

Tượng Phật Pema Lingpa 
Photo: TNN  

 
BHUTAN: Công chúa Nhật 

Bản viếng bảo tàng và 
Phật viện ở Paro 

Paro, Bhutan – Ngày 5-6-
2017, Công chúa Mako của 
Nhật Bản đã viếng một tu 
viện Phật giáo và một bảo 
tàng quốc gia trong chuyến 
thăm vương quốc Bhutan ở 
vùng Hi Mã Lạp Sơn. 

Mako, 25 tuổi, đã viếng 
Paro Dzong, một trung tâm 
hành chính và cũng là một tu 
viện Phật giáo. Công chúa 
cũng tham quan bảo tàng 
quốc gia mà cha mẹ cô 
(Hoàng tử Fumihito và Công 
nương Kiko) cũng như Thái tử 
Nahuhito đã từng viếng. 

Công chúa Mako rất thích 
những mặt nạ truyền thống 
và những bức họa Phật giáo 
được trưng bày tại bảo tàng. 

Trước đó trong cùng ngày, 

công chúa đã tham quan 
những nơi có liên quan đến 
Keiji Nishioka, chuyên gia 
nông nghiệp người Nhật đã 
quá cố, là người được gọi là 
“cha đẻ của nông nghiệp Bhu-
tan”. 

(Asahi Shimbun – June 6, 
2017) 

Công chúa Mako viếng tu viện 
và bảo tàng tại thị trấn Paro, 

Bhutan 

Photos: Ayako Nakada  
 
TRUNG QUỐC: Khám phá lại 
ngôi chùa Phật giáo thế kỷ 
thứ 4 bên dưới thành phố 

Thành Đô 
Gần đây, các phế tích của 

chùa Fugan, một di tích Phật 
giáo nổi tiếng từ triều Đông 
Tấn (317 AD – 589 AD) đến 
triều Nam Tống (1127-1279) 
đã được tái khám phá bên dưới 
đường Shiye ở Thành Đô (Tứ 
Xuyên) bởi các nhà khảo cổ 
học. 

Đến nay các vật tạo tác 
được tái khám phá bao gồm 
hơn 1,000 bia bằng đất sét 

NGA: Thủ tướng Ấn Độ tặng 
ngôi chùa Phật giáo ở St. 
Petersburg bộ kinh Phật 

giáo Urga Kanjur quý hiếm 
St. Petersburg, Nga – Ngày 

2-6-2017, Thủ tướng Ấn Độ 
Narendra Modi đã tặng chùa 
Datsan Gunzchoinei ở St. Pe-
tersburg hơn 100 tập kinh Ur-
ga Kanjur. 

Phiên bản Urga (Mông Cổ) 
này của kinh Phật giáo Tây 
Tạng Kanjur mãi tới năm 1955 
mới được biết đến, khi giáo sư 
Raghi Vira mang đến Ấn Độ bộ 
kinh đầy đủ gồm 104 tập với 
một tập ghi danh mục. Ông đã 
được Thủ tướng Cộng hòa 
Nhân dân Mông Cổ tặng, như 
một bản hiếm có trong thư 
mục.   

Bản kinh Kanjur này đã 
được sửa đổi, biên tập và khắc 
bản gỗ từ năm 1908 đến 1920 
dưới sự bảo trợ của vị Jibcum-
dampa cuối cùng của Mông 
Cổ. Nó được so sánh với phiên 
bản Đức Cách (của tộc Tạng 
Cam Tư) và 2 phiên bản tiếng 
Hán. Nó vẫn giữ theo thứ tự 
của kinh Tshal-pa Kanjur, vốn 
dựa trên bản danh mục cổ. 

(ANI – June 2, 2017) 

Thủ tướng Ấn Độ Narendra 
Modi tặng chùa Datsan 

Gunzchoinei ở St. Petersburg 
bộ kinh Urga Kanjur  

Photo: ANI 
 
ẤN ĐỘ: Cảnh sát bắt giữ 2 

kẻ đánh cắp pho tượng 
Phật 900 năm tuổi 

Ngày 4-6-2017, Cảnh sát hình 
sự Delhi đã thu hồi một tượng 
Phật Pema Lingpa vốn bị đánh 
cắp từ một tu viện ở huyện 
Tawang của bang Arunachal 
Pradesh. Pho tượng bằng vàng 
này - cao 15,24 cm, có gắn 
một viên đá quý trên bàn tay 
– được cho là khoảng 900 năm 

http://www.asahi.com/ajw/articles/photo/AS20170606003494.html
http://www.asahi.com/ajw/articles/photo/AS20170606003495.html


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      6 

khắc kinh Phật và hơn 500 tác 
phẩm khắc đá về Đức Phật và 
chư Bồ tát. Nhiều đồ gốm sứ 
gia dụng và các vật liệu xây 
dựng cũng đã được tìm thấy. 

Các nhà khảo cổ đã khai 
quật khoảng 11,000 m2, vốn 
chỉ là một phần của khu chùa 
này khi nó còn hoạt động vào 
thời nhà Tùy và nhà Đường 
(581 AD – 907 AD). 

Chùa Fugan là một ngôi 
chùa nổi tiếng trong số các 
chùa cổ từng phát triển mạnh 
trong thời kỳ thịnh vượng của 
nhà Đường, nhưng dần dần 
suy tàn trong những cuộc 
chiến của thời nhà Tống.    

(NewsNow – June 6, 2017) 

Các nhà khảo cổ đang làm việc 
tại khu di tích Chùa Fugan ở 
Thành Đô, Tứ Xuyên (Trung 
Quốc)—Photos: scmp.com 

 
CANADA: Hội nghị Phật 

giáo Toàn cầu lần thứ 10 về 
sức khỏe tinh thần 

Hội nghị Phật giáo Toàn 
cầu lần thứ 10 sẽ diễn ra vào 
ngày 17 và 18-6-2017 tại 
Trung tâm Khoa học Ontario ở 
Toronto, Canada.  

Hội nghị sẽ có 15 diễn giả - 
một sự kết hợp của các triết 
gia Phật giáo, các nhà khoa 
học và các chuyên gia về sức 
khỏe tinh thần - chia sẻ về 
cách mà chánh niệm có thể 
trực tiếp ảnh hưởng đến sức 
khỏe tinh thần, đưa ra những 
kết nối giữa Phật giáo và khoa 
học. 

Các chủ đề bao gồm định 
nghĩa của Đức Phật về chánh 
niệm đúng, các tiến bộ trong 

trị liệu về nhận thức dựa vào 
chánh niệm, và cách mà suy 
nghĩ của chúng ta có thể làm 
thay đổi cấu trúc của não bộ. 
Trong phần bế mạc của hội 
nghị, những người tham dự sẽ 
thảo luận về tương lai của 
Phật giáo và cách thức mà 
chánh niệm có thể giúp chúng 
ta đáp ứng với bất cứ tình 
huống nào một cách thích 
hợp và có lợi. 

Đây là lần đầu tiên Hội 
nghị Phật giáo Toàn cầu được 
tổ chức tại Bắc Mỹ; 9 lần 
trước đã diễn ra tại Úc hoặc 
Singapore. 

(tipitaka.net – June 10, 
2017) 

Poster của Hội nghị Phật 
giáo Toàn cầu lần thứ 10 

Photo: Tipitaka Network 
 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma 
nói rằng các thầy giáo nên 
hình thành tương lai của 
học sinh bằng cách tiếp 

cận từ bi   
Dharamshala, Ấn Độ - 

Ngày 8-6-2017 tại tư thất của 
mình, Đức Đạt lai Lạt ma đã 
phát biểu trước khoảng 140 
thầy giáo và hiệu trưởng của 
các trường học Tây Tạng khác 
nhau – đến từ khắp Ấn Độ và 
Nepal – rằng họ nên áp dụng 
cách tiếp cận từ bi để hình 
thành tương lai của học sinh. 

Đức Đạt lai Lạt ma nói 
rằng một thầy giáo tốt hơn sẽ 
có nhiều ảnh hưởng hơn đối 
với học trò, vì trò tự động 
phát triển một ý thức tôn 
trọng đối với thầy, và sau đó 
những bài học đã dạy sẽ được 
trò ghi khắc một cách tốt đẹp 
hơn nhiều. Ngược lại, dạy học 
mà không có sự chăm lo và 
quan tâm thì không để lại tác 
động ảnh hưởng gì đến cuộc 
đời của học sinh. 

Đức Đạt lai Lạt mai nói 
rằng mục tiêu chính của việc 

đưa những lời dạy của Đưc 
Phật vào môn học mà không 
chạm đến bất cứ khía cạnh tôn 
giáo nào là để đạt được sự tiếp 
thụ và phạm vi rộng hơn. 

(Phayul – June 8, 2017) 
 

HOA KỲ: Sư cô - ngôi sao 
nhạc Rock Ani Choying  lưu 

diễn tại 6 thành phố của 
Hoa Kỳ 

Từ ngày 3 đến 25-6-2017, 
Ani Choying Drolma, nữ tu sĩ 
Phật giáo – ca sĩ nổi tiếng 
người Nepal sẽ trình diễn trực 
tiếp tại 6 thành phố của Hoa 
Kỳ, bao gồm Los Angeles, San 
Francisco, Seattle, Portland, 
Washington DC và Boston. 

Là một sư cô và một nhạc 
sĩ, Ani Choying nổi tiếng tại 
Nepal và khắp thế giới vì đã 
mang nhiều bài tụng ca và ho-
an ca Phật giáo Tây Tạng đến 
với khán giả chính thống.  

Chuyến lưu diễn lần này 
mang tên Hòa hợp và Hy vọng 
– do công ty giải trí Bhintuna 
International (Virginia, Hoa Kỳ) 
tổ chức – sẽ giúp bảo trợ cho 
nhiều dự án từ thiện của Ani 
Choying tại Nepal, cũng như 
giúp gây quỹ cho các tổ chức 
khác nhau trong khu vực để 
xây dựng đền chùa Ấn giáo và 
Phật giáo. 

(NewsNow – June 10, 
2017) 

Poster chương trình lưu diễn 
“Hòa hợp & Hy vọng” tại Hoa 

Kỳ của Ani Choying  
Photo: Facebook 

 
ẤN ĐỘ: Nhà sư đưa trẻ em 
khỏi các khu ổ chuột đến 

trường 
Nhà sư Lobsang Jamyang, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      7 

một người tị nạn tại Ấn Độ, đã 
thành lập tổ chức Từ thiện 
Tong Len với sự bảo trợ tài 
chính từ Đức Đạt lai Lạt ma. 
Tổ chức này điều hành một 
khu dân cư ở làng Sarah, cách 
khu Mcleodganj khoảng 15 
km. Hiện nay có khoảng 107 
học sinh lưu trú tại Tong Len. 
Các em chủ yếu là trẻ nhặt 
nhạnh giẻ rách đến từ các khu 
ổ chuột của Thung lũng Kan-
ga. 

Sư Lobsang nói ông thường 
trả phụ huynh 150 Rupee mỗi 
tháng để giữ cho con em của 
họ được ở tại Tong Len. 

Tong Len đã gắn kết với 
trường Trung học Lớp lớn Kiểu 
mẫu Dayanand trong việc học 
hành của các em. 

Hiệu trưởng của trường, 
Meenakshi Gautam, nói, 
“Chúng tôi may mắn vì là một 
phần của sáng kiến này. Có 
gần 100 học sinh từ Tong Len 
đang theo học với chúng tôi”.  

(Indian Express – June 12, 
2017) 

Sư Lobsang Jamyang và các 
học sinh  

Photo: Kamleswar Singh 
 

ANH QUỐC: Champtrul 
Rinpoche, vị thầy về Triết 
học Phật giáo Tây Tạng, sẽ 

hoằng pháp khắp thành 
phố Plymouth 

Champtrul Rinpoche, một 
tu sĩ Phật giáo và là vị thầy về 
Triết học Phật giáo Tây Tạng 
đang đến viếng thành phố 
Plymouth để truyền giảng về 
an lạc nội tại vào thời gian 
diễn ra các xung đột chính trị 
và bất ổn tại nước Anh .  

Champtrul Rinpoche sẽ 
giảng pháp miễn phí, truyền 
bá những cách để tìm sự an 
lạc trong bối cảnh của thế giới 
hiện đại. Vị tu sĩ Phật giáo này 

sống trong một tu viện ở vùng 
Hi Mã Lạp Sơn thuộc Ấn Độ và 
đang khởi động một chuyến đi 
toàn cầu, bao gồm Vương 
quốc Anh, Hy Lạp, Hoa Kỳ, 
Nam Phi và Peru để chia sẻ trí 
tuệ của ông.  

Và trong lần đầu tiên đến 
thăm Plymouth, Champtrul 
Rinpoche sẽ giảng dạy cho 
Phật tử Plymouth và những 
người thuần túy muốn tìm 
kiếm sự an lạc trong thế giới 
bất an ngày nay. 

(plymouthherald.co.uk – 
June 13, 2017) 

Champtrul Rinpoche 
Photo: plymouthherald.co.uk 

 
 
 
 
 
 
VUI SỐNG 
 
Đời sẽ vui khi nào biết sống 
Bằng tấm lòng mở rộng yêu thương 
Xẻ chia sướng khổ, vui buồn 
Với người thân thích ta thường quan tâm. 
 
Sống biết đủ không màng vật chất 
Đem niềm vui gửi gấm khắp nơi 
Yêu cuộc sống, quý mọi người 
Giúp dân nghèo khó, thương đời lầm than. 
 
Đời muôn thuở thường hằng biến chuyển 
Chuyện ngày mai khác chuyện hôm nay 
Đừng buồn trước cảnh đổi thay 
Đâu gì như cũ vậy hoài bạn ơi! 
 
Sống sao khỏi có lần vinh nhục 
Khác nào sông lúc đục, lúc trong 
Không sầu não lúc long đong 
Gặp hồi đắc thế cũng không vội mừng. 
 
Đời vạn biến giữa tâm bất biến 
Thân thì năng tập luyện thường xuyên 
Tâm thì học Đạo, tu Thiền 
Sống vui, sống khoẻ, muộn phiền cho qua. 
 
 
 

DIỆU VIÊN 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      8 

 

Sáng nay sau giờ công phu, Hòa 
Thượng Hóa Chủ có lời huấn thị với đại chúng: 
“Kính lạy mười phương chư Phật gia hộ cho tất 
cả sự sống trên mặt đất này được an lành: Thứ 
nhất là nguyện cầu cuộc hỏa hoạn khu nhà 
chung cư tại London, Anh Quốc sớm được dập 
tắt, để người sống sớm có được đời sống yên 
vui, hạnh phúc và người đã chết sớm được thát 
sanh vào tịnh cảnh. Thứ hai, trước sân Niệm 
Phật Đường Fremont, trên cành cây có một tổ 
chim mà sáng nào cũng thấy chim Mẹ đút mồi 
cho đàn chim con, tình thương nuôi lớn sự sống 
ở nơi đó.” Do vậy mà Hoà Thượng đã không 
dám quét rác, tưới nước sợ động tới tổ chim. 
Thà mình chịu dơ một chút mà bảo vệ sự bình 
an của Mẹ con đàn chim kia có tổ trên cành. Sự 
sống mới là quan trọng. Sự sống mới đáng nuôi 
dưỡng và Hoà Thượng đọc 2 câu thơ của Bùi 
Giáng: 

“Đôi Khi lỡ hẹn một giờ, 
Lần sau muốn gặp phải chờ trăm năm” 
Sự sống của muôn loài luôn chuyển tiếp, 

nối nhau không dứt. Hôm nay còn, ngày mai 
mất, chúng ta có được nhơn duyên gặp mặt 
nhau, thì hãy cho nhau nỗi bình an của lòng 
mình, nếu không, sau này sẽ không có cơ hội. 

Mùa An Cư Kiết Hạ, do Giáo Hội Phật Giáo 
Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ tổ chức tại Niệm 
Phật Đường Fremont, San Jose do Hòa 
Thượng Thích Đổng Tuyên bảo trợ, đã làm 
Lễ kiết giới An Cư khuya hôm qua, 12 tháng 6 
năm 2017. Đông đảo Chư Tăng Ni đã tham 
dự từ các tiểu bang Hoa Kỳ đổ về phi trường 
San Jose như một sự việc chẳng bình 

 
TRƯỜNG HẠ FREMONT 

- NỖI BÌNH AN CỦA MẶT ĐẤT 
 

Thích Nguyên Siêu 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

thường của những chuyến bay sao chở 
nhiều Chư Tăng Ni quá vậy? Chừng ấy không 
thôi đã nói lên cho mọi người biết rằng, tinh 
thần hòa hợp, thanh tịnh của Tăng được tôn 
trọng, tuân thủ một cách có ý thức truyền 
thống tự ngàn xưa. Dù cho một cá nhân Tăng 
sinh hoạt, hoằng pháp ở một trú xứ nào, dù xa 
hay gần, mà mỗi khi mùa An Cư lại về thì tất 
cả đều gát lại Phật sự địa phương, bổn tự mà 
cùng nhau kéo về nơi tổ chức trường hạ quây 
quần bên nhau cùng tu, cùng học, cùng trao 
đổi kinh nghiệm cho nhau trên con 
đường hoằng pháp. Đây là một giá trị sống 
trên tinh thần pháp lữ, tông môn mà tự ngàn 
xưa luôn sinh động trong chốn nhà thiền, cổ tự. 
Mùa Hạ năm nay Chư Tăng Ni tham dự là 156 
vị. Ban tổ chức Trường Hạ đã họp Tăng cung an 
chức sự và một chương trình giảng dạy 
cho Tăng Ni Phật tử được công bố. Giờ 
giấc tụng kinh, lễ Phật công phu, sám hối như 
là những Tăng sự đã có từ nhiều thập niền về 
trước. Đây chính là sức sống của mùa An 
Cư Kiết Hạ, cùng đồng một trú xứ để ở. Một trú 
xứ để tu. Một trú xứ để học tập và một trú 
xứ để chia sẻ tình pháp lữ xa quê hương, xa 
Thầy Tổ. 

Chương trình giảng dạy cho Trường 
Hạ gồm có: Kinh, luật, luận, và tư tưởng văn 
học, thiền học, kinh nghiệm sống làm Phật 
sự nơi hải ngoại. Mới ngày đầu mà không khí tu 
học lên cao, Thầy, Cô, Phật tử nào cũng 
trông hoan hỷ lộ trên nét mặt. Như buổi giảng 
đầu tiên của Trưởng lão Hòa Thượng Thích 
Thắng Hoan - Thiền chủ, qua đề tài: “Vạn Pháp 

https://hoavouu.com/images/file/xYkeBwy01AgBAkhm/kinh-hanh.png


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      9 

Qua Cái Nhìn Duy Thức.”  Hòa 
Thượng giảng thao thao bất tuyệt cả hội 
trường lắng động tâm tư để chiêu cảm những 
lời, những tư tưởng triết lý từ Hòa Thượng trao 
truyền. Ai nấy biểu lộ bằng đôi mắt ngưỡng 
phục vì Hòa Thượng năm nay đã gần 90 tuổi, 
ấy vậy mà tư tưởng, ngôn phong, âm 
hưởng còn sang sảng, khỏe mạnh, quí Thầy trẻ 
chưa chắc đã bằng. Có lẽ vì Hòa Thượng vui 
khi nhìn thấy Chư Tăng Ni vân tập về An Cư 
Kiết Hạ, đông đảo như thế này, mà chẳng 
quản tuổi già sức yếu. Hòa Thượng nhìn về 
tương lai thấy có người thừa kế, tiếp nối con 
đường truyền trì Phật Pháp. Chắc có lẽ vì 
vậy mà Hòa Thượng khỏe hẳn khi nắm lấy mi-
crophone thuyết giảng không ngừng. Cũng như 
vào ngày khai mạc Đại Hội Thường Niên lần I 
nhiệm kỳ III. Hòa Thượng Chánh Văn 
Phồng Hội Đồng Giáo Phẩm đã làm Lễ Tấn 
Phong cho TT. Thích Minh Mẫn đăng lâm pháp 
tịch ngôi vị Hòa Thượng; ĐĐ. Thích Tâm Bình, 
ĐĐ. Thích Pháp Tánh lên ngôi vị Thượng 
Tọa và Ni Sư Thích Nữ Giới Châu lên ngôi vị Ni 
Trưởng - Quyền Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni 
Bộ. Đây là những thành quả của những ngày 
đầu chuẩn bị đi vào Khóa An Cư Kiết Hạ. 
Trong nghi thức Lễ tiền phương tiện Kiết 
giới thọ An Cư, tiểu giới trường được phân 
bố, chỉ định rành rõ qua bốn góc Đông, Tây, 
Nam, Bắc làm tiêu tướng trong chánh 
điện, Chư Tăng Ni lắng nghe mà thọ trì. Đến 
giờ Kiết Đại Giới, toàn thể Chư Tăng Ni An 
Cư đều phải đi ra ngoài sân để thấy được 
những tiêu tướng đại giới do ĐĐ. Nhật Thiện 
xướng chỉ. Tất cả đều đứng thành vòng tròn, 

một vòng hoàng y rực sáng của buổi ban mai 
nắng ấm, vùng thung lũng hoa vàng San Jose 
thơ mộng. 

Trong chương trình giảng dạy Trường Hạ 
năm nay, điều đặc biệt là bên Ni Chúng có 
hai buổi họp đầu tuần, để phân bố công việc, 
dưới sự chủ tọa của Ni Trưởng Thích Nữ Giới 
Châu - Quyền Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ. 
Có thể nói, đây là hình ảnh đầu tiên của sự sinh 
hoạt Ni sự, cũng như hội họp trong tinh 
thần đoàn kết, hiểu biết thâm tình của Ni 
Chúng. Có lẽ thời gian trước đây không có 
người chỉ đạo, điều hợp thiết thực nên chưa hội 
tụ được Ni Chúng về một trú xứ thích hợp. Hôm 
nay đã hội đủ nhơn duyên nên sở cầu như 
nguyện. 

Buổi quá đường trưa ngày đầu, năm dãy 
bàn trong Trai đường được lấp kín qua những 
chiếc y vàng của Tăng Ni, và dãy bàn ngay trên 
bục là Chư Tôn Hòa Thượng trong Ban Tổ chức. 
Phía cuối năm dẫy bàn là quí nam nữ cư sĩ Phật 
tử do TT. Thích Minh Chí, Giám viện Phật Học 
Viện Quốc Tế gởi về Trường Hạ để nấu ăn cúng 
dường, đang quì gối tác bạch Trai Tăng. Trong 
không khí trang nghiêm, giữ lòng thanh tịnh, 
như reo vui, một niềm vui rào rạt trong lòng 
của người con Phật. Tiếng mõ, tiếng khánh nhịp 
nhàng qua lời niệm Phật: Nam Mô A…Di Đà…
Phật! đều đặn theo từng bước chân của 
140 Tăng Ni, trừ các vị hành đường. Những 
chiếc y vàng, những tà áo lam đã dệt thành 
một đoàn người khoan thai từng bước, tay 
chấp, đầu cúi, miệng niệm, mắt khép lại dường 
như mọi người đang hướng tâm vào giây 
phút hiện tại, chánh niệm, tĩnh giác nơi đây. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      10 

Những hạt nắng vàng buổi trưa đã cháy nhẹ, 
làm sạm màu da trán của người Tăng Sĩ An Cư. 
Nhưng chẳng sá gì tiểu tiết ấy, đoàn người 
vẫn tiếp tục thiền hành chậm rãi đến cửa 
chính trước để vào chánh điện. Những chiếc gối 
tròn đặt trên bồ đoàn ngay ngắn, thẳng 
tắp từng hàng, trông đẹp mắt. Nhưng nếu ai để 
tâm hơn nữa thì thấy đây là một sự cẩn trọng, 
có ý thức trong sự sinh hoạt nơi đạo tràng tu 
tập, giữ lấy việc làm chánh tâm, chú ý chứ 
không phải vô ý, vọng tâm. 

Sau giờ chỉ tịnh là thời tụng kinh, lạy Từ 
Bi Thủy Sám, rồi Mông Sơn Thí Thực nguyện 
cho các loài hồn xiêu, phách lạc được nghe 
lời kinh tiếng kệ mà no đủ, để sớm thoát 
cảnh u đồ, được nương về cõi Phật. Hôm nay là 
ngày thứ hai, nhưng sao những đề tài thuyết 
giảng của các vị Giáo thọ khá sôi nổi, hào hứng 
đã làm cho Tăng Ni chú tâm theo dõi mà Giáo 
thọ sư đã đưa ra, đã trình bày, đã diễn đạt hết 
sức cặn kẽ, đã mang kinh nghiệm tu học của 
mình để trao truyền lại cho người nghe, không 
tiếc giữ. Từ tâm niệm chân thành đó đã tạo nên 
không khí của giảng đường tươi mát, rộn 
tiếng luận bàn, ngõ hầu xây dựng cho mình 
một kiến thức Phật Pháp hay kinh nghiệm sống 
của bản thân. Đồng thể hiện sinh hoạt của 
Trường Hạ, Ban Tổ Chức đã sắp xếp một phòng 
Quá đường ở bên ngoài dành cho nam nữ cư 
sĩ tùng hạ và thỉnh cử hai vị Tăng đảm 
nhận nghi lễ Quá đường này, để cho những 
người nam nữ cư sĩ Phật tử hiểu và biết được 
cách thức đi Quá đường. Đây là một sự quan 
tâm về sự tu học của hai chúng xuất gia và tại 
gia mà không có sự phân biệt, ngăn cách. 

Cũng như năm nào, trong mùa An Cư Kiết 
Hạ đều có tổ chức Lễ Tưởng Niệm Bồ 
Tát Thích Quảng Đức - vị pháp thiêu thân thắp 
sáng ngọn lữa Từ Bi và lưu lại Trái tim Bất 
diệt cho hàng ngàn năm sau, thế giới loài 
người sùng kính, qui y. Trong Lễ Tưởng Niệm 
này sẽ có nhóm Tuệ Đăng. Anh chị em nghệ sĩ 
phát tâm cúng dường đêm văn nghệ hoạt 
cảnh Bồ Tát tự thiêu, để cho những ai chưa 
từng chứng kiến cảnh động tâm trước ánh lửa 
bập bùng đốt cháy thịt xương của Bồ Tát, thì 
nhân đây cảm nhận được phần nào trong muôn 
một mà chia sẻ cảm thông để nhận chân sự 
thật về một chặn đường lịch sử đầy cam go, 
nghiệt ngã của Phật Giáo Việt Nam. Ngọn 
lửa Từ Bi ấy, Trái tim bất diệt ấy sẽ sống mãi 
muôn đời trong tâm thức của người con 
Phật Việt Nam và mốc ngoặt lịch sự ấy đã là 
một điểm son tô đậm máu xương của Phật 
giáo đồ, của GĐPT, của Chư Thánh tử đạo vì 
pháp vong thân. 

Tu cho mình, đồng thời cũng tu cho người; 
tu cho những ai biết đem tâm về với Phật. Biết 
giữ tâm, giữ giới, giữ lời Phật dạy, để tu 
tập hạnh lành, lợi lạc tha nhân, mong tìm về 
cội nguồn giải thoát, do vậy Hòa Thượng Hóa 
chủ tổ chức Giới Đàn Thọ Bồ Tát Giới Tại Gia, 
để cho những ai chưa thọ thì phát tâm lãnh 

thọ giới pháp, còn những ai đã thọ rồi thì lấy đó 
làm niềm khích lệ hơn lên cho chính mình. Quả 
thật, mỗi mùa An Cư là nỗi bình an trên mặt 
đất. 

Nỗi bình an của lòng người, vì được ở một 
chỗ, không bận tâm lo nghĩ việc này việc nọ. 
Gát hết mọi chuyện để tâm tu học không thôi. 
Tới giờ đi nghe thuyết giảng, tụng kinh, ngồi 
thiền, công phu, bái sám, đâu đó giờ giấc đã 
qui định, nên thấy lòng an vui. 

Nỗi bình an của cỏ cây sỏi đá, vì dù là hữu 
tình, vô tình, tất cả đều nguyện cầu thành 
Phật đạo, mà bốn thời tụng kinh: sáng công 
phu, trưa qua đường, chiều sám hối, tối ngồi 
thiền, tất cả đều phục nguyện cho “tình dữ vô 
tình giai cộng thành Phật đạo,” mà từ 
trong quá khứ, các loài chim muông, cây rừng, 
hoa lá, đâu thấy được những tấm y vàng dung 
dị, hoại sắc của Tăng Ni. Đâu nghe 
được tiếng niệm Phật, lời Kinh siêu độ như hôm 
nay. Nên, đây chính là nỗi bình an của mặt đất. 
Vì đất đã nuôi lớn muôn loài. Đất đã sản sinh ra 
tất cả. Đất đã nuôi người. Và đất cũng đã chôn 
người. Đất đã bảo bọc cho người sống và cũng 
đã ôm ấp người chết cho đến ngàn năm sau mà 
dường như vô tận. 

Giữ lòng thanh tịnh mà lắng nghe lời phục 
nguyện: “Cầu cho cuộc hỏa hoạn toà nhà 
chung cư tại London sớm được chấm dứt. Xin 
cho người còn sống được an lạc hạnh phúc. Và 
xin cho người đã chết được nhẹ nhàng siêu 
thoát, trong niềm tin của tôn giáo mình.” 

Nỗi bình an vô phân biệt. Nỗi bình an bình 
đẳng. Nỗi bình an như biểu thể của tâm lưu 
xuất từ chân như thường hằng, tịch mặc. 
Lời Kinh Lăng Nghiêm khuya nay, sao 
mà thanh thoát trầm hùng quá. Thanh 
thoát như hàng trăm tấm lòng vô sự. Vì vô sự 
nên âm hưởng nghe trong sáng, thanh tao. Và 
trầm hùng vì ai nấy đều lắng lòng chú ý, theo 
từng nhịp điệu của nhau không sai lệch, chính 
là thành quả của một thời dày công tụng 
niệm, công phu chuyên cần. 

Nguyện xin cho nỗi bình an này là sức 
sống trường tồn dù nơi vách đá cheo leo, hay 
trên đỉnh đồi trường sơn lộng gió. Nơi biển khơi 
ngàn con sóng bạc đầu, hay trên cánh đồng 
xanh lúa chín rì rào đâu đâu cũng thấy hiện 
thân nỗi binh an khắp tất cả.  

Trường Hạ năm 2017 
Fremont Niệm Phật Đường 

Nguyên Siêu 

https://hoavouu.com/images/file/Ms9tCQy01AgBAqg2/tung-kinh.png


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      11 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 

-----oOo----- 
 

DIỄN VĂN KHAI MẠC 
Đại Hội Thường Niên Lần Thứ 1 - Nhiệm Kỳ III (2016-2020) 

Tại NPĐ Fremont, Tp. Fremont, California, Hoa Kỳ 
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Kính bạch: Chư Tôn Hòa Thượng, Chư Thượng Tọa, Đại Đức Tăng Ni, 
Kính thưa: Quí Đại biểu cư sĩ, Anh chị em GĐPT các cấp, cùng toàn thể liệt quí vị, 
Cũng vào thời gian này, năm 2016, Giáo Hội của chúng ta đã trang trọng tổ chức 

Đại Hội Khoáng Đại nơi đây, qui tụ đông đảo Chư Tôn Đức Tăng Ni và quí vị nam nữ cư sĩ 
thành viên đã biểu tỏ tinh thần phụng sự cao quí mà một năm qua Giáo hội gặt hái nhiều 
thành quả đáng kể. Tuy nhiên, những thành quả đáng kể ấy không phải là điều để chúng 
ta tự mãn, mà phải lấy đó như là một sự cố gắng dấn thân, phát huy con đường hoằng 
pháp và Phật sự của Giáo Hội nhiều hơn nữa. 

Nhìn lại nhiều năm qua, các bậc Tôn Túc thạch trụ tòng lâm đã lần lần sớm về 
hầu Phật. Giáo Hội chúng ta hôm nay chỉ còn có Ngài Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo 
Phẩm mà thôi. Ngài như là cội tùng già ngàn năm trên sườn núi tuyết, sừng sững với 
nắng mưa năm tháng, nhưng không mỏi mòn. Từ đó, chúng ta tự nghĩ lại bản thân mình 
đã có được bao tháng ngày đem tâm phụng sự Giáo Hội, phát nguyện dấn thân, thắp 
sáng ngọn đèn nhà Thiền trên con đường lịch sử của Chư vị Lịch Đại Tổ Sư. Chúng ta 
nhìn về quá khứ thì các bậc cha ông Thầy Tổ đã không còn, mà chỉ là di ảnh, biểu tượng, 
dư âm của một thời hoằng truyền chánh pháp mà bây giờ được tôn trí nơi Hậu Tổ tịch 
mặc, vô ngôn. Chúng ta nhìn về tương lai thì thấy có hàng hậu học, cháu con của quí 
Ngài có mặt khắp đó đây trên các châu lục, nhưng nếu để tâm thỉnh cầu những người có 
hạnh nguyện phụng sự, biết hy sinh cái tôi mà làm lợi lạc cho người, biết xả bỏ cái của 
mình để hiến dâng tâm nguyện cho tất cả thì chưa được nhiều lắm. Vì Phật sự ở hải 
ngoại hôm nay, theo cán cân cung cầu sao cho thích ứng với nhau, nếu không sẽ bị mất 
thăng bằng, lệch hướng. 

Đây chính là bổn phận, trách nhiệm của từng người đệ tử Phật, phải lên đường, 
phải mang hành trang phụng sự, như Đức Phật dạy: “Này các Tỳ Kheo, các Thầy hãy đi. 
Đi từ thành thị đến thôn quê. Đi trên những đại lộ thênh thang hay những con đường nhỏ 
hẹp của xóm làng hẻo lánh. Đi và chỉ đi một mình để làm lợi ích cho người. Đem lại sự 
bình an, hạnh phúc cho tất cả.” 

Hình ảnh một sứ giả Như Lai trên thân ba tấm y và chiếc bình bát để khất thực 
qua ngày làm phương tiện mà tùy duyên hóa độ. Vậy mà cả trời người đều cung kính 
đảnh lễ quy y. Từ đó, nghĩ lại chính mình, ai đã từng dấn thân phụng sự thì ước mong 
rằng hãy dấn thân hơn nữa. Hãy phụng sự hơn nữa cho Đạo ngày thêm khởi sắc, cho đời 
ngày một an vui. Còn nếu ai chưa phát nguyện mở lối đi  đầu để khơi nguồn dòng chảy 
của Phật pháp ngày một lan xa thì xin hãy hạ thủ công phu ngay từ bây giờ để cùng 
nhau làm việc mà Giáo Hội luôn mở vòng tay tiếp đón tất cả quí vị. Mong lắm thay! 

Kính bạch Chư Tôn Đức Tăng Già, 
Kính thưa quí nam nữ cư sĩ đại biểu, 
Niệm Phật Đường Fremont, HT Thích Thái Siêu lại một lần nữa phát tâm bảo trợ tổ 

chức Đại Hội Thường Niên lần thứ I nhiệm kỳ III và mùa An cư Kiết Hạ năm nay, quả 
thật là một tấm lòng hi sinh to lớn, vì Giáo Hội, vì tinh thần hoằng pháp của Phật Pháp 
ngày một xương minh. 

Chân thành kính cảm ơn HT Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm, cùng toàn 
thể Chư Tôn Đức Tăng Ni, quí cư sĩ thành viên Giáo Hội hiện diện hôm nay. Đây chính là 
biểu tỏ tinh thần Giới Luật: Tương kính, Tương thuận, Tương giáo, Tương sám; là ngọn 
đuốc soi sáng cho tất cả chúng ta trong Đại Hội Thường Niên hôm nay, để cùng hướng 
đến mục đích thượng cầu Phật đạo hạ hóa chúng sanh là phương châm của người đệ tử 
Phật. 

Kính chúc Quí Ngài pháp thể khinh an, Phật sự viên thành. 
Kính chúc Quí Cư sĩ đại biểu vô lượng an lạc, cát tường như ý. 
Kính chúc Đại Hội thành công viên mãn. 

Nam Mô Thành Tựu Trang Nghiêm Công Đức Phật 
Fremont ngày 11 tháng 6 năm 2017 

Chủ Tịch HĐĐH 
 

Sa Môn Thích Tín Nghĩa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      12 

Tôi quen biết và gần như thân 
cô bé mang tên Phan thị Hoàng 
Anh, học lớp đệ tam Bồ Đề Hữu 
Ngạn - Huế, và cũng năm ấy tôi 
học ban Tú tài toán. Sau khi xong 
chương trình phần hai, tôi chuyển 
trường; đồng thời, vâng lời Giáo 
Hội Phật Giáo Việt Nam Thống 
Nhất Thừa Thiên - Huế, làm Giám 
đốc xưởng cưa Lục Hòa ở gần Điện 
Hòn Chén, cách lăng Thiệu Trị một 
cây số. 

Rồi mỗi người đi theo một con 
đường do nhơn duyên của mình 
đưa đẩy. 

Lớp học chung với cô bé 
Hoàng Anh này giờ tôi chỉ nhớ một vài cô như: 
Cô Nguyễn Khoa Diệu Trang (bây giờ định cư 
tại San Jose, tôi có dịp gặp mặt một vài lần), 
cô Trần thị Hải Châu (hiện ở tại Dallas, cũng có 
đến viếng thăm Từ Đàm Hải Ngoại, tôi cũng lên 
nhà khi chở người anh ruột Trần Thương Quảng 
từ Na Uy qua thăm), cô Nguyễn Thị Hường 
(hiện ở Việt Nam) vân vân. Biết thì nhiều, 
nhưng nhớ thì không còn được bao nhiêu. 

Số này, bây giờ đã trở thành các ông bà 
nội ngoại cả. Riêng cô Phan thị Hoàng Anh sau 
khi lập gia đình với anh Nguyễn Quang Lợi, cả 
hai vị đều làm nghề gõ đầu trẻ ở quê nhà. Và, 
có chung với nhau được bốn cháu trai, nay đã 
thành tài. Gia đình hiện sinh sống tại San Jose, 
tiểu gia đình là Phật tử thuần thành, đều tham 
dự và tham gia công tác Phật sự vùng miền bắc 
Cali, đặc biệt là chùa Liễu Quán. Cô Hoàng Anh 
với Pháp danh Nguyên Trưởng rất thích tụng 
kinh bái sám. Nơi nào có đạo tràng đều có mặt 
trong các chương trình do chư Tôn đức hướng 
dẫn. Những Khóa Tu Học Bắc Mỹ đều đóng góp 
và trực tiếp tham dự, không mỏi mệt cả vợ lẫn 
chồng. 

Tôi còn nhớ Khóa Tu Học Bắc Mỹ lần thứ Ba 
tại San Diego, do Hòa thượng Nguyên Siêu là 
Trưởng ban, cô được phần thưởng ; người 
chồng gặp tôi bảo: 

- Thưa Ôn, chuyến này tụi con không ngờ, 
nên đi máy bay; nếu biết Hoàng Anh có phần 
thưởng thì con đi xe truck để chở phần thưởng. 

Cả ba thầy trò đều phá lên cười. 
Hai khóa An cư Kết hạ 2016 và 2017 do 

Hòa thựợng Thái Siêu bảo trợ và là Hóa chủ, 
hai ông bà đều có mặt, nhưng cô Hoàng Anh 

thì suốt khóa nghe giảng và tụng 
kinh đều đặn hơn. 
Năm 2017 này, thì cô ta đi một 
mình. 
Sau khi Đại hội Thường niên của 
Giáo hội xong, tôi vì duyên sự bản 
thân nên bắt buộc phải về sớm mà 
không được an cư cùng chư Tôn 
đức. 
Khi nhìn vé máy bay rời Niệm Phật 
Đường Fremont để ra về. Vì mắt 
nhắm mắt mở nên đọc sai ngày rời 
trường hạ. Thật sự, không phải 
mắt nhắm mắt mở mà là vì: tâm 
tư hơi khó chịu khi xa trường hạ. 
Mỗi một buổi sáng, tuy chưa là 

chính thức vào hạ, chính bản thân tôi khuyên 
quý thầy cô trẻ cố gắng giữ niệm an cư ít nhất 
là một tuần, tốt nhất là trọn khóa. Tôi cứ dặn 
hoài về chuyện nầy là: Không nên vào hạ được 
hai, ba ngày rồi mặc y hậu đảnh lễ xin: vì Phật 
sự đa đoan nên rời trường hạ. Làm như thế, 
thứ nhất khó xử cho vị hóa chủ, thứ hai nó 
cũng động chúng; thế nên, tôi biết trách nhiệm 
và bổn phận của tôi, không dám nói với ai hết, 
chỉ cho Hòa thượng Phước Thuận và Hòa 
thượng Nguyên Siêu biết mà thôi. Chính Hòa 
thượng Hóa chủ Thái Siêu giờ phút chót, ngài 
mới biết. 

Hòa thượng Hóa chủ cứ nói tới, nói lui một 
cách chân tình là: Hòa thượng Chủ tịch về nếu 
được, tối thứ bảy bay qua để chúng ta cùng 
chung lo cử hành kỷ niệm Bồ tát Thích Quảng 
Đức hằng năm và dự lễ Tự tứ cho vui, tôi chỉ 
đáp lại với cái cười nhẹ. 

Một bữa ăn sáng cùng chúng an cư, tôi 
đứng dậy xin chào giã biệt, cũng không quên 
kính lời đảnh lễ chư Tôn đức và Đại chúng an 
cư. 

Vị đệ tử sắp phát nguyện xuất gia với Hòa 
thượng hóa chủ đưa tôi ra tận phi trường San 
Jose. Hai thầy trò chào nhau giã biệt. Tôi mang 
hành lý vào tận quày gởi hàng và lấy boarding 
pass. Cô ghi danh tìm tới tìm lui không thấy tên 
mặc dầu trên tay cô đã cầm cái ID của tôi. 

Cô bảo:  
- Ông không có tên trong chuyến bay này. 
Tôi đưa vé máy bay, cô nhìn vào computer 

một lần nữa, cười và bảo: 
- Chuyến của ông ngày mai thứ Tư kìa, nay 

là thứ Ba. 

Moät böõa aên khoâng ñònh tröôùc 
  

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      13 

Tôi nhìn lại vé thì thấy đúng, liền nhìn ra 
ngoài thì chú tài xế đưa tôi đi cũng vừa lái xe 
chạy mất. 

Tính tới, tính lui là chỉ tìm người thân quen 
dưới phố, chứ không dám lên trường hạ, sợ 
động chúng. 

Tôi lấy Phone gọi cho Hoàng Anh, thì ra cô 
ta đã lên trường hạ để dự tu. Tôi gọi phone cho 
anh Lợi là chồng Hoàng Anh. Cũng may, anh 
bắt máy và nói ôn đợi con độ bốn mươi lăm 
phút. Vì anh vừa mới để dụng cụ cắt cỏ xuống, 
cắt chưa được một vòng thì nghe phone tôi gọi. 
Anh thu dọn mọi dụng cụ, vì anh làm nghề Gar-
dening chuyên nghiệp trên hai mươi năm. 

Đứng đợi, anh Lợi cũng đến đúng giờ. Về 
đến nhà, anh nói: 

- Chừ ôn ở nhà đọc sách, con chạy lên 
Fremont chở Hoàng Anh về. 

Lên đến trường hạ, thì cô vợ cũng đang từ 
từ xếp hàng đi kinh hành sau chư Tăng rồi. 

Chư Ni hành đường quen biết anh và cũng 
biết tôi, nên lấy một ít thức ăn đưa anh về để 
dọn cơm trưa cho tôi. 

 
Một Bữa Ăn Không Định Trước  
Hôm trước, Hoàng Anh có điện thoại cho 

tôi, nói: 
- Thế nào vợ chồng chúng con cũng thỉnh 

ôn về thăm nhà một bữa trong mùa hạ này. 
Tôi trả lời: 
- Chắc không được đâu, vì ôn phải về sáng 

mai rồi. 
Cô ta lên trường hạ cũng sớm, mà tôi rời 

trường hạ cũng sớm nên hai thầy trò không gặp 
nhau. 

Trước đó một hôm, cô cũng đã lên để gặp 
tôi. Khi ngồi đợi, gặp Thượng tọa Định Quang, 
thầy bảo rằng: 

- Có ôn Tín Nghĩa ở trong. 
Cô dạ. 
Lại gặp Ni sư Diệu Tánh bảo: 
- Ôn và quý ôn bận họp. 
Đợi lâu quá, cô ta phải về. 
Chuyện đáng nói là: ba thầy trò hẹn hò gặp 

nhau thì không được, nhưng khi không hẹn lại 
gặp nhau. 

Đây là lần đầu tiên, tôi đến thăm nhà của 
vợ chồng anh Lợi và Hoàng Anh, mặc dầu hai vị 
cũng thưa thỉnh nhiều lần nhưng không có hoàn 
cảnh. 

Lợi dọn cơm xong, hai thầy trò cùng ăn, Lợi 
nói: 

- Ôn dùng cơm xong, Ôn muốn đi đâu con 
chở ôn đi. 

Tôi bảo: 
- Thôi cho ôn yên tịnh được ở nhà. Mình đã 

không chung cùng chư Tăng an cư kết hạ, bây 
giờ nên giữ thân tâm thanh thản, hướng về 
trường hạ và nhiếp tâm, cầu nguyện. Sau khi ra 
hạ, nếu có duyên thì làm gì cũng được. 

Lợi yên lặng và thủ phận một đệ tử đúng 
mức. 

Hoàng Anh sau một ngày tu tập xong, lái 

xe về, vừa vào nhà cô bảo: 
- Thôi ba thầy trò đi ăn.  
Lợi ngắt lời: 
- Ôn bảo ngày Chư Tăng vào hạ, chúng ta 

không nên đi ra ngoài nhiều, ở nhà có gì ăn 
cũng được. Cần giữ gìn thân tâm thanh tịnh để 
được an lạc hơn. 

Tôi ở lại nhà của hai thí chủ này qua đêm. 
Bao nhiêu chuyện xưa tích cũ ngày còn ở ghế 
nhà trường đều hiện về và kể cho nhau nghe. 
Nào là gọi điện thoại thăm giáo sư cũ dạy môn 
toán Nguyễn Đình Lâu hiện ở Seattle, cũng như 
gọi về quê nhà để cùng nhau nói chuyện với 
chú Phước, vì, cô ta thường gọi hai chúng tôi là 
chú Lĩnh và chú Phước (một bạn thân nối khố 
của tôi, hiện giờ ở quê nhà, thành phố Nha 
Trang), cô không bao giờ gọi tên đạo cả. 

Ngày cô gặp tôi lần đầu ở San Jose, cô cứ 
moi trí nhớ để biết về tôi, nhưng không tài nào 
nhớ nổi. Đôi ba lần như thế, cô đành tìm người 
quen và hỏi cho bằng được. Từ đó hai thầy trò 
quen nhau trở lại qua những lúc tu học Phật 
pháp hay an cư. Riêng anh Lợi chồng cô, thì 
mới quen biết ở Mỹ; tuy thế, anh rất ngoan đạo 
mặc dầu ở quê nhà anh tham gia sinh hoạt 
trong Hướng đạo Việt Nam. 

Tình thầy trò của chúng tôi trong ngày thứ 
ba ấy là một kỷ niệm đặc biệt khó quên vì quá 
bất ngờ cho tôi về bữa ăn và cũng bất ngờ cho 
gia đình Lợi và Hoàng Anh; nên tôi đặt đề tài 
của bài viết nầy là “Một Bữa Ăn Không Định 
Trước.” 

 
 
 
 
 
 
 
NHẮN GỞI 
  
Gởi hồn hoa dại thoảng hương 
gởi tình theo sợi thơ vườn tung bay 
gởi lòng mây gió tháng ngày 
từng hơi thở nhẹ lắt lay kiếp người 
đóa hoa Tâm Huệ tươi ngời 
đã thơm nở tự đời người Từ tâm 
qua vèo nhân phận - trăm năm 
đến đâu mong cũng về trong cội nguồn 
lẽ hằng - khởi thủy: yêu thương 
ánh dương Bát Nhã rạng đường Chân Như. 
 

TRẦN KIM CHI 
(Thơ tham dự Ananda Viet Awards)  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      14 

Đã có nhiều tài liệu nói về Phật Giáo Việt 
Nam  du nhập vào  Tây Phương, đặc biệt là tại 
Hoa Kỳ.  Bài tiểu luận nầy chỉ sơ lược một vài 
điểm về hiện tình sinh hoạt, tu học của chư Ni 
Việt Nam tại Hoa Kỳ và một vài điểm thiết yếu 
cho nhu cầu Phật sự hoằng pháp hiện nay của 
chư Ni, đặt trọng tâm là những sinh hoạt trong 
Ni Bộ của GHPGVNTNHK. 

 
I - Hiện tình sinh hoạt và tu học của 

chư Ni Việt Nam tại Hoa Kỳ: 
Phật giáo Việt Nam có mặt ở Hoa Kỳ từ 

năm 1966 do Ngài Thích Thiên Ân được mời 
sang giảng dạy ở Đại Học California tại Los An-
geles và Hòa Thượng Nhất Hạnh dạy Tôn Giáo 
Tỷ Giảo ở Đại Học Cornell. Phật Giáo Việt Nam 
có mặt ở Hoa Kỳ rất sớm theo bước chân 
hoằng pháp của Chư Tôn Đức Tăng vào những 
thập niên 1950 hoặc 1960 do được mời sang 
giảng dạy hoặc du học v.v… Nhưng thời điểm 
đó vẫn chưa có sự hiện diện của chư Tôn Đức 
Ni trong việc hoằng pháp cho đến khi khúc 
quanh lịch sử của Việt Nam đưa đến sự kiện 
mất Miền Nam Việt Nam.  

Năm 1975 Chư Tôn Đức Tăng, Ni cả nước 
hoặc sinh hoạt thuộc Giáo Hội Phật Giáo Việt 
Nam Thống Nhất lần lượt theo làn sóng tỵ nạn 
tìm cầu tự do, vượt biên sang định cư ở Hoa 
Kỳ.  Những lượt ra đi nầy đã có những vị Tôn 
Đức Ni vượt biển hoặc đang du học ở các nước 
Châu Âu đến định cư ở Hoa Kỳ.   

Từ năm 1975 cho đến 1990 thì số lượng 
chư Ni định cư tại Hoa Kỳ chỉ trên dưới 20 vị, 
gồm những vị có giới đức và trình độ về nội 
điển và ngoại điển. Dù hoàn cảnh sống tha 
hương, nền văn hóa và ngôn ngữ khác biệt, 
nhưng chư Tôn Đức Ni vẫn kiên trì đạo hạnh, 
tinh cần tu tập và hành đạo, hòa hợp cùng chư 
Tôn Đức Tăng trong việc hoằng pháp lợi sinh 
nơi xứ người.  Những ngôi Chùa và Trung Tâm 
Việt Ngữ lần lượt được kiến lập. 

Phật giáo Việt Nam bắt đầu phát triển 
mạnh kể từ thập niên 1990. Đặc biệt là sau lần 
Đại Hội thành lập Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hải Ngoại tại Hoa Kỳ năm 1992. 
Cũng trong thời gian đó vụ Ni Bộ ra đời và sinh 

hoạt đồng bộ với chư Tăng trong Giáo Hội. Kể 
từ sau năm 1990 hình bóng chư Ni Việt Nam 
định cư ở Hoa Kỳ cũng ngày càng đông hơn 
theo diện đoàn tụ (ODP – Orderly Departure 
Program) và diện HO (Humanitarian Organiza-
tion). Ước tính lúc bấy giờ có khoản 80 đến 90 
vị theo tu học tại các Chùa, Tự Viện, Tịnh Xá. 
Đa số chư Ni sống sinh hoạt tại vùng Tây Bắc 
Hoa Kỳ như California, Oregon, Washington 
State v.v… Việc tu học và sinh hoạt của chư Ni 
lúc bấy giờ cũng còn gắn bó, gần gũi, hỗ trợ lẫn 
nhau và cùng với chư Tăng trong cộng đồng 
Phật Giáo làm Phật sự rất tốt.  Chư Tăng, Ni dù 
ở cách xa 6 giờ đường máy bay từ tiểu bang 
nầy đến tiểu bang khác nhưng vẫn hội họp gặp 
gỡ trong các sinh hoạt Phật Giáo và Lễ hội Phật 
Giáo.     

Do nhu cầu Phật sự của các Chùa, Tự Viện, 
Tịnh Xá về mặt hoằng pháp, phục vụ nhân sinh 
ngày càng phát triển mạnh và thiết yếu vì 
người Việt định cư ngày càng đông sau thập 
niên 1990, các hội Phật giáo của các Chùa bắt 
đầu hiểu biết được chương trình bảo lãnh theo 
diện làm việc Tôn Giáo (Religious Workers R-
1).  Kể từ năm 1999 cho đến năm 2008 thì số 
lượng chư Ni trẻ có mặt rất đông khắp các tiểu 
bang của Hoa Kỳ, đặc biệt là ở miền Nam Cali.  
Ước tính có khoảng trên dưới 200 vị. Chư Tôn 
đức Ni sang Hoa Kỳ từ năm 2005 và những 
năm tiếp theo, một số thì sinh hoạt nơi các 

  

HIỆN TÌNH SINH HOẠT VÀ TU HỌC 

CỦA CHƯ NI VIỆT NAM 

VÀ NHỮNG NHU CẦU THIẾT YẾU 
CỦA TỔNG VỤ NI BỘ 

 Thích Nữ Tiến Liên 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      15 

Chùa bảo lãnh, một số thì do nhu cầu học 
ngoại điển và vì sinh kế nên sống cách biệt với 
sinh hoạt Tăng đoàn và bắt đầu ít tham gia 
Phật sự Hoằng Pháp của cộng đồng Tăng Già 
nói chung và của Giáo Hội nói riêng.  Đặc biệt 
kể từ năm 2008 đến nay, chư Tôn đức Ni đến 
Hoa kỳ làm việc và định cư ở California, các 
vùng phụ cận, và các tiểu bang trên toàn lãnh 
thổ của Hoa Kỳ càng đông hơn. Ước tính có 
đến trên dưới 500 vị theo những lần tường 
trình Phật sự của cư sĩ Quảng Phước, Huỳnh 
Tấn Lê, thuộc tổng vụ Pháp Chế trong Đại Hội 
Khoáng đại và Thường niên của Giáo Hội.  
Nhưng tất cả chỉ là con số ước tính, và con số 
báo cáo tổng quát.  Ngoài ra hoàn toàn không 
có một sự thống kê và danh sách rõ rệt của 
từng chư Ni, ví dụ hiện đang cư trú và sinh 
hoạt ở đâu, do Hội Phật Giáo nào bảo lãnh 
v.v… 

 
II - Nhu Cầu Thiết Yếu của Ni Bộ: 
GHPGVNTNHK thành lập năm 2008 có 

Tổng vụ Ni Bộ ra đời và được xem là một Tổng 
vụ như bao nhiêu Tổng vụ khác. Vị Tổng vụ 
trưởng là cố Sư Bà Thích Nữ Như Nguyện 3 vị 
Tổng vụ phó là Ni Sư Thích Nữ Như Định, Ni Sư 
Thích Nữ Minh Phước và Ni Sư Thích Nữ Tiến 
Liên kiêm thư ký của Tổng vụ.  Thành viên của 
Tổng vụ có 10 vị sau đó mời thêm được 5 vị là 
15 vị.  Số thành viên nầy quá ít so với con số 
trên dưới 700 vị mà Giáo Hội và Tổng Vụ Cư Sĩ 
giúp bảo lãnh, làm giấy tờ theo báo cáo hàng 
năm của Tổng Vụ Pháp chế, mà trong đó chư 
Ni đông hơn chư Tăng.   

Theo quan sát chung, đa số các vị chư 
Ni sinh hoạt riêng rẽ với những ngôi chùa đang 
cư trú do nhu cầu nơi Chùa không tham gia 
Giáo Hội, hoặc vì nhu cầu làm kinh tế tài 
chánh, hoặc vì việc học ngoại điển v.v… nên 
các vị ít hoặc không tham gia vào Giáo Hội 
hoặc các tổng vụ của Giáo Hội.  Tuy đa số chư 
Ni có tham dự Lễ Phật Đản, Khóa tu học Phật 
Pháp Bắc Mỹ, Lễ Hiệp Kỵ chư Tổ Ngày Về 
Nguồn và các khóa An Cư của Giáo Hội, nhưng 
vẫn có phần chưa tích cực tham gia làm việc 
trong các Tổng vụ và phụng sự hoằng pháp, 
hoặc tham dự đại hội của Giáo Hội v.v… Chư Ni 
gần như sống và sinh hoạt riêng lẻ, nơi nhà 
Phật tử hoặc thân hữu làm việc có tính cách 
tách rời Giáo Hội, đoàn thể; và đây cũng là mối 
quan ngại của Giáo Hội nói riêng và của Phật 
Giáo Việt Nam nói chung vì những ảnh hưởng 
không tốt và quan niệm sai lệch của quần 
chúng Phật tử, trong cộng đồng về những hành 
tác của chư Tôn Đức Ni trong Phật giáo. 

Hiện nay chư Ni sống và sinh hoạt trải 
khắp 50 tiểu bang của Hoa Kỳ, đặc biệt là các 
vị Ni trẻ có khả năng về nhiều lãnh vực, mà 
Giáo Hội đang cần.  Vậy thì Giáo Hội có phương 
cách nào để mời gọi chư Ni tham gia vào Giáo 
Hội, nhất là chư Ni do Giáo Hội bảo lãnh gián 
tiếp hoặc trực tiếp.  Các vị Tôn đức Ni không 
được Giáo Hội giúp đỡ bảo lãnh thì khó kêu gọi 

vì phụ thuộc vào nhiều yếu tố rất khó vận 
động, nhưng chư Ni được Giáo Hội giúp đỡ thì 
cơ hội vận động sẽ dễ dàng hơn.   

Ni Bộ hiện có vài vị tham gia vào các 
Tổng vụ giáo dục, tài chánh, nhưng sinh hoạt 
không tích cực lắm. Không biết là do cá nhân 
các vị không tích cực hay các vị Tổng vụ trưởng 
không khuyến khích nhắc nhở, hoặc không 
được thông tin kêu gọi? Những Tổng vụ khác 
như Văn Hóa, Truyền Thông, Hoằng pháp thì 
chưa có sự đóng góp nào của chư Ni trẻ hiện 
nay.  Do vậy, Tổng vụ Ni Bộ cần mời gọi thêm 
thành viên để: thứ nhất, Giáo Hội có thêm 
nhân sự, tiếp nối con đường đi trước của các 
bậc tiền bối, gìn giữ và phát triển Giáo Hội; thứ 
hai, chư Ni trẻ có cơ hội phát tiển, đóng góp tài 
năng; và thứ ba các vị được sinh hoạt, bảo bọc 
của Giáo Hội và của cộng đồng Tăng Già. Đặc 
biệt hiện nay vị trí Tổng vụ trưởng, Tổng vụ Ni 
Bộ bị khuyết vì sự ra đi của cố Sư Bà Thích Nữ 
Như Nguyện vào đầu năm 2017. Giáo hội cần 
giúp tổng vụ Ni Bộ công cử một vị quyền Tổng 
vụ trưởng.   

Trước khi viên tịch Sư Bà Tổng vụ 
trưởng có dự định sẽ trình lên chư Tôn giáo 
phẩm những khó khăn của Ni Bộ và mong chư 
Tôn Giáo phẩm, chư Tôn Hội Đồng Điều Hành 
giúp vận động để có một đại hội Ni Bộ kết hợp 
chư Ni trẻ lại, mở rộng cho nhiều vị tham gia 
vào Giáo Hội và sinh hoạt có nề nếp, nhưng vì 
sự ra đi đột ngột của Sư Bà nên việc thưa trình 
đến chư Tôn chưa được thực hiện.   

Trong nhiều năm qua, Tổng vụ Ni Bộ, 
Sư Bà Tổng vụ trưởng có cố gắng vận động để 
có một Đại hội Ni Bộ, chư Ni có dịp ngồi lại sinh 
hoạt riêng của chư Ni để hỗ trợ giúp đỡ lẫn 
nhau. Nhưng việc vận động không khả quan vì 
các yếu tố như sau: ngay các thành viên đang 
sinh hoạt của Ni Bộ cũng không tán thành ý 
kiến cùng đứng ra tổ chức hoặc đóng góp ý 
kiến hoặc đồng thuận tham gia.  Một số thành 
viên từ chối vì yêu cầu phải có lệnh của quý Ôn 
đưa ra mới được, phải nghe tiếng nói từ quý Ôn 
v.v… Một số vị khác từ chối vì thấy Tổng vụ Ni 
Bộ không có bao nhiêu vị mà dùng hai chữ “Đại 
hội” lớn lao quá.  Một số khác thì bảo chỉ tham 
gia làm thành viên của Giáo Hội là đủ rồi, khỏi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      16 

 

 
PHÁP HỘI CHƯA TAN 

 

Tích xưa ngài Trí Khải 
Tham thiền Tổ Huệ Tư 
Luyện “Pháp Hoa Tam Muội” 
Bỗng nhập định chân như 

Trong định, sư thấy Phật 
Ngự trên đỉnh Linh San 
Thuyết Pháp Hoa huyền nghĩa 
Pháp Hội vẫn chưa tan …  

Pháp Hội vẫn chưa tan? 
Ôi nhiệm mầu từ ái 
Pháp Hội chưa từng tan 
Vì chúng sanh còn đấy 

Nào chỉ Linh San hội 
Còn diễn đến hôm nay 
Mà hàng hàng châu ngọc 
Pháp Hội đang hiển bày 

An trú trong chánh niệm: 
“Thập phương Phật độ trung 
Duy hữu Nhất Thừa pháp” 
Là Pháp Hoa trong tâm 

An trú trong chánh niệm: 
“Sắc thực tức thị không 
Không thực tức thị sắc” 
Là Bát Nhã mênh mông 

An trú trong chánh niệm: 
“Bào, ảnh, huyễn, mộng thôi 
Ưng tác như thị quán” 
Là Kim Cang hiện đời 

An trú trong chánh niệm: 
“Giải thoát Bất Tư Nghì” 
Là Duy Ma Pháp Hội 
Vườn Yêm-La xa gì!  

Hóa thân Phật tịch diệt 
Pháp thân hằng thênh thang 
An trú trong chánh niệm 
Muôn Pháp Hội chưa tan 

An trú trong chánh niệm 
Thân, tâm, hướng đạo quang 
Sẽ thấy muôn Pháp Hội 
Chưa từng một lần tan… 
 
 

 

HẠNH CHI 
 

(Cốc Thảnh Thơi – Hạ chí) 

phải đại hội làm gì. Do vậy một đại hội Ni 
bộ có tầm mở rộng chưa được thực hiện 
trong những năm qua. 

Hiện nay các thành viên của Ni Bộ có 
được trên dưới 12 vị, rất mong Giáo Hội 
khuyến khích, nâng đỡ cho các vị làm 
việc hữu hiệu và tích cực hơn trong khả 
năng lãnh vực của từng vị và đặc biệt là 
trong chính Tổng vụ của mình.  Vận động 
kêu gọi thêm nhân sự.  Đặc biệt là bên 
hoằng pháp làm sao có hình bóng của 
chư Ni được tham dự hoặc thỉnh cử đi dự 
lễ và thuyết giảng.   

 
III- Kết Luận 
Giáo Hội cần nhân sự, Tổng vụ Ni Bộ 

cần nhân sự.  Chư Ni trẻ hiện nay rất có 
khả năng về nhiều mặt như giáo dục, 
hoằng pháp, văn hóa, truyền thông v.v… 
nhưng tham gia vào Giáo Hội chưa được 
nhiều.  Giáo Hội có ân nghĩa bảo lãnh 
hoặc giúp giấy tờ với từng cá nhân chư 
Tôn Đức Ni, rất mong chư Tôn Giáo 
phẩm, chư Tôn Hội Đồng điều hành quan 
tâm, nhắc nhở, khuyến khích tham gia 
sinh hoạt với Giáo Hội và có hai việc nên 
được khuyến khích thực hiện: 

1/ Tạo cơ hội cho chư Ni thành viên 
hiện đang sinh hoạt trong Giáo Hội hoạt 
động tích cực hơn trước đây, đóng góp 
thêm những tài năng riêng, không nên vị 
tình hay phân biệt theo cá nhân.  Đây 
cũng là điểm khích lệ cho những ai chưa 
tham gia vào Giáo Hội nhìn thấy cách 
sinh hoạt của Giáo Hội.   

2/ Giáo Hội kêu gọi khuyến khích 
thêm chư Ni trẻ (trẻ tuổi đời) tham gia 
vào các Tổng vụ của Giáo Hội và tham 
dự Đại Hội, đặc biệt là chư Ni đang sống 
và hành hoạt tại Nam California.   

Với tất cả những phương tiện thiện 
xảo, khéo léo của Giáo Hội, của vị quyền 
trưởng Tổng vụ trưởng của Ni Bộ, chúng 
con rất mong Tổng vụ Ni Bộ có thêm 
thành viên, những vị Ni trẻ có năng lực, 
có nhiệt quyết với đạo pháp, làm lớn 
mạnh Giáo Hội. 

 
Nam Mô Hoan Hỷ Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát 

tác đại chứng minh 
Niệm Phật Đường Freemont, ngày 11 

tháng 6 năm 2017 
Tổng vụ phó kiêm thư ký Tổng vụ Ni Bộ 

Thích Nữ Tiến Liên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      17 

 

VÒNG XOAY Ý THỨC 
 
 

Mỗi ngày 
Những con đường trong thành phố 
Nặng nề 
Chuyên chở bao nhiêu trọng tải xe, 
người 
Những tiếng ồn và khói bụi không vơi. 
 
Tháng năm 
Những lo toan đối mặt cuộc đời 
Đấu tranh, từ chối 
Chấp nhận, buồn vui... 
Vẫn chở chuyên theo suốt kiếp người.! 
 
           * 
 
Sức nén thời gian 
Bật lên tâm hồn ý chí 
Có chết đâu 
Và chẳng mất chi đâu ! 
 
Hoang tàn tiêu sơ 
Giữa ngàn sỏi đá 
Cỏ vẫn cho màu xanh 
Hoa vẫn cho mùi hương lạ... 
 
Năng lực tâm hồn vẫn mãi phát sinh 
Những cọ xát qua ngàn vòng xoay ý thức 
Sự thoát ra... 
Là thực tại an bình. 

 
 

                                                                                                        

South Dakota, tháng 6. 2017. 

                                                                                    

MẶC PHƯƠNG TỬ 

HOA ÁNH SÁNG 
 

Khi ta thấy bên đường 
Những hạt bụi vô tình ai để rơi trong mắt 
Những nét mặt hốc hác thương gầy tuôn gió bấc 
Những tâm hồn khép kín dấu rêu phong 
Tóc rối chiều mây ướt giọt sương bồng. 

Áo vá trời xanh 
Bước đi trong dấu ngoặc 
Những cơn gió rát tung hê 
Bên đường gập ghềnh sỏi đá 
Người đi đâu, cát bụi ngược xuôi về...! 

Mây trắng, mây đen 
Mắt xanh, mắt đỏ  
Mộng ảo, ma hời 
Mộng đầy xao xác cơn mê. 

Những chiếc lưng còng 
Mang nặng ngàn cân gió bụi 
Ai thương đến bao kiếp đời lầm lũi 
Thấy nghĩ gì miệng nhỏ dân đen!? 
 

Dưới mắt trời sâu 
Mặc tình trong bóng tối 
Cười khinh khi, ngạo nghễ chuyện đê hèn. 
Ầm ĩ thời gian, 
Nhưng ta nào thấy đích thực câu trả lời 
Chỉ nghe gió lạnh 
Không gian đầy chiếc lá vàng rơi! 
 
Ta vẫn tin 
Có nắng là hoa ánh sáng 
Nở trong bến đục ao tù 
Nở trong hơi thở của ngàn hoa cỏ 
Nở trong hồn cát bụi muôn đời 
Nở trong chơi vơi, và trong cả máu tim người 
Để trở thành ánh sáng tinh khôi hội về ý thức 
Cho bao niềm mơ ước vui tươi. 

Ai mang nặng tâm hồn  
Của ngàn trăng sao thuở ấy...? 
Sức sống đâu phải là lau sậy 
Thời gian đâu phải là hoang vu. 

Nhưng thời gian 
Vẫn là hoa ánh sáng 
Cho muôn vạn chồi xanh 
Cho muôn triệu trái tim gầy 
Ai nghe nhịp đời trong từng hơi thở hôm nay!? 

 
(Tháng 4. 2017) 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      18 

Mục tiêu chính của giáo dục Phật giáo nhằm 
đào tạo tăng ni tài đức để truyền thừa mạng mạch 
Phật Pháp và hoằng Pháp lợi sinh. Ngay sau khi 
thành đạo, đức Phật đã bắt đầu việc truyền dạy và 
đào tạo thành công năm vị Thánh giả A-la-hán đầu 
tiên trong thế gian. Đó chính là năm huynh đệ A-nhã 
Kiều Trần Như.  Đây là những Tăng tài Phật giáo đầu 
tiên, giúp Phật hoằng dương Chánh Pháp. Cho nên, 
muốn làm việc giáo dục phải có con người giáo dục; 
muốn hoằng pháp, phải có con người hoằng pháp. 
Trách nhiệm giáo dục và hoằng Pháp này, đức Phật 
đã trao cho Tăng bảo. Vì vậy, giáo dục để đào tạo 
tăng tài Phật giáo nhằm gánh vác sứ mạng Phật 
Pháp luôn là vấn đề sống còn của Phật giáo xưa nay 
nói chung và Phật giáo Việt Nam ở hải ngoại ngày 
nay nói riêng.  

Những nguyên tắc và phương pháp giáo dục 
Phật giáo cơ bản như văn-tư-tu và giới-định-tuệ đã 
có từ thời đức Phật và vẫn không thay đổi cho đến 
ngày nay. Tuy nhiên, để vận dụng những nguyên tắc 
đó vào hoàn cảnh thực tế là điều chúng ta phải luôn 
suy nghĩ để không ngừng điều chỉnh và cập nhật. 
Được như vậy, giáo dục Phật giáo mới đem lại hiệu 
quả cho việc tu học và hoằng Pháp trong từng thời 
đại và hoàn cảnh xã hội khác nhau. Trong môi 
trường xã hội phương Tây, một xã hội được đặt trên 
nền tảng giá trị của tín ngưỡng Ki-tô và văn minh 
vật chất, Phật giáo Việt Nam ở hải ngoại đã, đang và 
sẽ đối diện những khó khăn, thách thức không dễ gì 
vượt qua trong việc giáo dục tăng tài và hoằng pháp 
lợi sinh. Vì vậy, với tư cách là một tăng sĩ gạch nối 
giữa hai thế hệ chư tôn đức lớn tuổi và tăng ni trẻ, 
cũng như có một thời gian tu học và hành đạo ở Hoa 
Kỳ, chúng con/chúng tôi xin được chia sẻ với đại 

chúng những suy nghĩ và kinh nghiệm của mình về 
những thách thức và định hướng tương lai cho Phật 
giáo Việt Nam tại hải ngoại hiện nay. Trong bài viết 
này, phạm vi thảo luận xin được giới hạn là Phật giáo 
tại Hoa Kỳ, đối tượng quan sát và thảo luận chính 
của bút giả.  

1. Những thách thức cho Giáo dục Phật 
giáo Việt Nam tại hải ngoại  

A. Thiếu lớp trẻ xuất gia để kế thừa 
Phật giáo Việt Nam ở hải ngoại nói chung và 

Hoa Kỳ nói riêng đã và đang rất cần lớp tăng ni trẻ 
đủ khả năng kế thừa và phát huy Phật Pháp trong 
thời đại và hoàn cảnh mới. Giới trẻ Việt Nam sinh ra 
và lớn lên ở hải ngoại, dù là ở trong gia đình Phật tử, 
vẫn khó đến với Phật giáo bởi sự  ngăn cách ngôn 
ngữ, xa lạ văn hóa truyền thống , và ảnh hưởng bởi 
xã hội văn minh vật chất phương  Tây. Ngăn cách 
ngôn ngữ vì các em không giỏi tiếng Việt để học hỏi 
Phật Pháp, trong khi nhiều vị giáo thọ lại không giỏi 
ngôn ngữ để truyền đạt cho thế hệ sau. Lại nữa, giới 
trẻ không phải lớn lên trong xã hội văn hóa truyền 
thống Việt Nam, cho nên chúng ta phải có sách giáo 
khoa và phương pháp giáo dục thích hợp thì các em 
mới có thể dễ dàng tiếp nhận. Ngoài ra, vì lớn lên 
trong cuộc sống dồi dào vật chất, giới trẻ ngày nay 
khó thể sống đời sống xuất gia thiểu dục tri túc nếu 
các em không đủ căn lành và phước đức nhân duy-
ên, cũng như gặp được người có thể khai phát và 
nuôi dưỡng đạo tâm. Như một hệ quả tất yếu, ở Hoa 
Kỳ, giới trẻ rất ít người đi xuất gia hay đi trọn con 
đường xuất gia. Vì vậy, cho dù chúng ta có xây dựng 
cơ sở vật chất, nhưng vẫn chưa có đủ giáo thọ có 
trình độ và bản lĩnh để có thể dạy dỗ và đào tạo lớp 
xuất gia kế thừa. Cho nên, một Phật Học Viện ở hải 
ngoại đã là niềm ao ước và thao thức của chư tôn 
đức từ lâu, nhưng đến nay điều này vẫn là bất khả 
thi.  

B. Thiếu giáo thọ đủ trình độ và bản lĩnh để trao 
truyền 

Để đáp ứng nhu cầu Phật sự ngày càng tăng tỷ 
lệ thuận với sự phát triển của cộng đồng người Việt 
nơi hải ngoại, Phật giáo Việt Nam phải nhờ rất nhiều 
vào lớp tăng ni được đào từ Việt Nam sang để gánh 
vác. Những vị này có căn bản nội điển, có trình độ 
nhất định vì có thể đã du học ở Ấn Độ, Đài Loan hay 
Nhật Bản. Nhưng để giỏi ngôn ngữ và văn hóa bản 
địa, có khả năng truyền dạy cho người bản xứ và lớp 
trẻ Việt Nam sinh ra và lớn lên nơi đây, những tăng 
ni này cần phải mất một thời gian dài để học hỏi và 
hội nhập vào môi trường tu học và hoằng Pháp mới. 
Tuy nhiên, những khó khăn về thủ tục pháp lý để ở 
lại, không tìm được trụ xứ thích hợp, và bận rộn với 

Thách Thức và Định Hướng: 

GIÁO DỤC ĐÀO TẠO TĂNG TÀI 
NƠI HẢI NGOẠI HIỆN NAY 

  

Sakya Minh-Quang 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      19 

nhu cầu tín ngưỡng là những lý do đã khiến nhiều vị 
có tiềm năng phát triển phải bỏ lỡ cơ hội học tập.  

Ngoài ra, rào cản ngôn ngữ là chướng ngại 
không dễ vượt qua nếu người học không đủ kiên 
nhẫn và tập trung. Một thực tế là, dù tăng ni có học 
tiếng Anh ở trong nước, Đài Loan hay Ấn Độ, sang 
Mỹ hay Canada đều phải học lại, nhiều khi phải bắt 
đầu từ chương trình ESL (English as a second lan-
guage). Lại nữa, những “sở tri chướng” như bằng 
cấp cao ở trong nước, Đài Loan, hay Ấn Độ nhiều khi 
là rào cản tâm lý, khiến tăng ni không đủ kiên nhẫn 
để vượt qua giai đoạn thử thách ban đầu, để có thể 
hưởng sự lợi ích từ nền giáo dục rất tốt ở Hoa Kỳ 
hay các nước Âu Mỹ nói chung. 

Thực ra, những bằng cấp có được ở những nước 
kể trên, nếu về Việt Nam có thể dùng để giảng dạy 
trong các trường cơ bản, trung cấp hay đại học Phật 
giáo. Nhưng ở Hoa Kỳ, những bằng cấp về Phật học 
hay tôn giáo học không được sử dụng một cách dễ 
dàng, vì có sự cạnh tranh rất lớn trong môi trường 
học thuật. Muốn được nhận dạy ở một trường đại 
học Mỹ, ngoài yếu tố xuất thân từ trường nào 
(university ranking), người xin việc giảng dạy và 
nghiên cứu trong môi trường học thuật (academic 
job) còn cần phải có kinh nghiệm giảng dạy, nghiên 
cứu (teaching experience and peer-review publica-
tion), và năng lực cũng như thái độ làm việc qua 
phỏng vấn và thư tiến cử của những người có uy tín 
(letters of recommendation).  

C.Thiếu tài liệu và phương pháp giảng dạy 
thích hợp 

Thời đại hiện nay là thời đại bùng nổ thông tin 
do sự phát triển mạnh mẽ của khoa học kỹ thuật và 
tin học. Theo đó việc dạy và học của Phật giáo cũng 
trở nên thuận tiện rất nhiều. Ví dụ, nhờ sự phổ cập 
của mạng internet, thầy trò có thể liên lạc và trao 
đổi kiến thức với nhau qua email, facebook, skype 
hay youtube …. Lại nữa, muốn học hỏi hay nghiên 
cứu Phật Pháp, chúng ta có hàng trăm ngàn trang 
web Phật giáo để tham khảo và tra cứu, thậm chí 
chúng ta có thể nhanh chóng tìm được những đoạn 
kinh quan tâm trong Đại Tạng Kinh tiếng Hán, Pali, 
Tây Tạng, hay tiếng Việt online. Cho nên, có người 
bảo: “Hiện nay trái đất là một ngôi làng địa cầu 
(global village)“ và “tin tức thế giới đều nằm ở mười 
đầu ngón tay chúng ta!” Thực vậy, chỉ cần google là 
chúng ta có thể kiếm được rất nhiều thông tin mà 
mình quan tâm. So sánh với thập niên tám mươi hay 
chín mươi của thế kỷ trước, trong vòng ba mươi 
năm trở lại, sự phổ cập của tri thức Phật giáo nói 
chung đã phát triển đến mức không thể nghĩ bàn. 
Đây chính là cơ hội mới cho những ai có chí tham 
học, nhất là đối với những tu sĩ có chí tự học cao. 

Tuy nhiên, bên cạnh những cơ hội thuận lợi đó, 
giáo dục Phật giáo cũng đã đối diện những thách 
thức mới. Lão tử nói: “Đa thư loạn mục”, tức sách 
vở quá nhiều làm con người hoa mắt. Thực vậy, 
người sơ học sẽ bối rối thậm chí lạc lối khi phải tiếp 
xúc quá nhiều thông tin trên mạng, thượng vàng hạ 
cám, tốt có xấu có, và không ít bẫy rập chực chờ. 
Hơn nữa, tin tức hay dữ liệu (information or data) 
không phải là tri thức (knowledge); tin tức và dữ 
liệu cần phải có khả năng tư duy phán xét (critical 
thinking), biện biệt (discerning), và tổ chức 
(organizing and re-organizing) mới trở thành tri thức 
của mình. Nhưng ngày nay, chúng ta dạy và học 
phần lớn chú trọng ở tin tức và dữ liệu mà chưa khai 
thác và huấn luyện đúng mức người học khả năng tư 
duy, biện biệt và phê phán. Nói cách khác, chúng ta 
chú trọng giáo dục để dạy người ta “cái gì” (what) 

hơn là đặt câu hỏi “như thế nào” (how) và “tại 
sao” (why).  Dùng thuật ngữ Phật giáo chuyên môn, 
what là việc của văn và how và why là việc của tư, 
chưa nói đến tu. Cả hai văn và tư đều cần phải coi 
trọng. Khổng tử bảo: “Học nhi bất tư tắc võng, tư 
nhi bất học tắc đãi!” (1) Tức học mà không tư duy 
thì mờ mịt không thông, tư duy mà không học lại 
thực là nguy hiểm!” Đây chính là ý này. 

Về mặt giáo lý, ngoài bộ Phật Học Phổ Thông 
được cố Hòa Thượng Thích Thiện Hoa soạn từ năm 
1953, đến nay, hơn sáu mươi năm qua, chúng ta 
chưa có những tác phẩm giảng dạy giáo lý cho tăng 
ni và Phật tử theo hệ thống thứ lớp, được cập nhật 
hóa kiến thức dựa trên thành tựu nghiên cứu Phật 
học đương thời. Hơn nữa, những tài liệu giảng dạy 
Phật Pháp này, ngoài lý thuyết nghiên cứu, cũng cần 
coi trọng việc ứng dụng tu tập. Làm được việc này, 
chúng ta có thể gạn đục khơi trong, giúp người học 
có được chánh kiến tu hành và người dạy có tài liệu 
tốt để tham khảo.  

Về mặt giới luật đào tạo người mới xuất gia, 
chúng ta chủ yếu chỉ sử dụng bốn bộ luật tiểu hay 
luật trường hàng, tức Tỳ-ni Nhật Dụng, Sa-di, Oai 
Nghi và Quy Sơn Cảnh Sách, cũng như vài bản chú 
giải liên quan được dịch ra từ Hán tạng. Thực ra, 
chúng ta cần giản lược bớt oai nghi cho phù hợp với 
thực tế, giải thích giới luật dựa trên hoàn cảnh chế 
giới thời Phật và khả năng thực hành ở xã hội thời 
nay, cũng như khai thác những bài cảnh sách phù 
hợp với người mới xuất gia hơn. Ví dụ, đối tượng dạy 
răn của Quy Sơn Cảnh Sách chủ yếu là Tỳ-kheo mà 
không phải là người mới xuất gia hay Sa-di. Cho 
nên, Quy Sơn Cảnh Sách có câu: “Sao mới vừa lên 
giới phẩm, liền bảo ta ra Tỳ-kheo v.v….” Trong khi 
đó, có những bài cảnh sách thích hợp hơn cho người 
mới xuất gia như “Chín Bài Răn Dạy” (Di Giới Cửu 
Chương) của Pháp sư Đạo An đời Đông Tấn (2) hay 
“Răn Dạy Người Tập Xuất Gia” (Huấn Đồng Hành) 
của Thiền Sư Từ Thọ đời Bắc Tống (3) ít người biết 
đến, huống chi là dùng để giảng dạy? Thiết nghĩ, 
việc biên soạn và giảng dạy giới luật sao cho sát với 
thực tế nhưng vẫn không trái với tinh thần giải thoát 
của giới, là điều cần phải nỗ lực trước mắt. Làm tốt 
được việc này, chúng ta có thể đào tạo được lớp 
tăng ni có giới đức thanh tịnh, oai nghi trang 
nghiêm, tôn sư trọng đạo, và nhiệt thành trong lý 
tưởng xuất gia.  

Thiếu môi trường đào tạo thích hợp 
Như đã nói ở trên, chúng ta chưa thể có một 

Phật Học Viện để chính thức làm nơi đào tạo tăng tài 
ở hải ngoại. An cư kiết hạ là một trường đào tạo 
tăng tài thời đức Phật còn tại thế, thời gian là ba 
tháng trong một năm. Nhưng vì hoàn cảnh xã hội 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      20 

thay đổi, một năm giáo hội Phật giáo Việt Nam 
thống nhất tại Hoa Kỳ mở khóa an cư kiết hạ mười 
ngày. Tương tự, nhiều giáo hội và tự viện khác cũng 
mở khóa an cư mười ngày. Đây là “giấy rách giữ lấy 
lề,” sự cố gắng đáng tán thán của chư tôn đức trong 
hoàn cảnh xã hội mới, “nhất tăng nhất tự,” và gánh 
nặng kinh tế mà mỗi chùa ở đây phải chịu đựng. 
Mười ngày an cư là thời gian chư tăng ni có thể gần 
gũi để học hỏi và cùng nhau sách tấn trong tinh 
thần lục hòa. Vì hạn chế bởi thời gian, chư tăng ni 
chủ yếu giao lưu đạo tình và tri kiến với nhau qua 
những buổi thuyết trình, nhưng không có chương 
trình giảng dạy riêng cho tăng ni mới xuất gia, Sa-
di, hay tân học Tỳ-kheo. Thiết nghĩ, đây là điều mà 
chư tôn đức có trách nhiệm cần phải quan tâm để 
bổ túc. 

1. Những cơ hội và hướng giải quyết 
Mặc dù Phật giáo Việt Nam ở hải ngoại phải đối 

diện trước những thách thức nói trên, hoàn cảnh xã 
hội ở phương Tây, cụ thể là Hoa Kỳ, cũng mở ra 
những cơ hội mới cho những tăng ni có chí cầu học 
và lý tưởng phụng sự. Do đó, chúng ta cũng có thể 
tìm ra những hướng đi cho Phật giáo Việt Nam tại 
hải ngoại. . 

A. Nguồn lực sẵn có và cơ hội học tập ở 
Hoa Kỳ 

Trước khi có một thế hệ tăng ni đủ khả năng 
truyền trì mạng mạch Phật Pháp nơi bản xứ, lý 
tưởng là những người xuất gia sinh và lớn lên nơi 
đây, hay người bản xứ, chúng ta cần chú ý khai thác 
và sử dụng tiềm năng tăng ni trẻ có trình độ căn 
bản, nhất là có đạo hạnh và lý tưởng phụng sự sẵn 
có hiện nay. Chúng ta cần phải quan tâm phát hiện 
nhân tài, bồi dưỡng nhân tài, và trọng dụng nhân 
tài. Nhân tài Phật giáo được đánh giá qua giới hạnh, 
ý chí và lý tưởng hơn là ở bằng cấp hay kiến thức 
Phật giáo. Người có kiến thức, bằng cấp nhưng thiếu 
giới hạnh và lý tưởng cũng không thể truyền trì và 
hoằng dương Chánh Pháp thành công được. 

a.1. Cánh cửa đại học rộng mở 
Chư Tăng ngày nay sang Âu Mỹ nhiều người đã 

có trình độ đại học Phật giáo trong nước, hay có 
bằng cấp Phật học cao hơn như MA hay PhD ở Đài 
Loan và Ấn Độ, những quốc gia có số lượng tăng ni 
sinh Việt Nam du học rất nhiều. Các vị này, ít nhiều 
đều có trình độ ngoại ngữ, kiến thức Phật giáo, khả 
năng nghiên cứu và thuyết giảng cho đại chúng. Cho 
nên, chỉ cần có chí cầu tiến và cố gắng, những Tăng 
sĩ này đều có khả năng tiếp thu một nền giáo dục ở 
hải ngoại một cách mau chóng, hòa nhập vào dòng 
chính văn hóa, để hành đạo thành công nơi vùng đất 
mới. Thực tế khách quan cho thấy, mặt bằng giáo 
dục nói chung ở các nước tiên tiến như Âu Mỹ cao 

hơn nhiều so với trong nước và các nước châu Á vừa 
nhắc đến ở trên. Cho nên, đây là cơ hội cho các 
Tăng sĩ trẻ nâng cao kiến thức và mở rộng tầm nhìn.  

Hơn nữa về tài chính, các nước Âu Mỹ tạo điều 
kiện rất nhiều cho người học ở cấp Đại Học như các 
chương trình loan, financial aids, grants, scholarship, 
study abroad, hay exchange students. Phần lớn Tăng 
sĩ đều thuộc dạng thu nhập thấp (low income) nên 
có tư cách nhận financial aids. Nếu cộng thêm học 
khá, hoàn toàn có khả năng nhận được grants hay 
scholarship. Ngoài vấn đề tài chính ra, người học có 
thể tùy theo khả năng và hoàn cảnh của mình mà 
học nhanh hay chậm để hoàn tất chương trình đại 
học. Tăng ni cũng có thể học hai năm ở đại học cộng 
đồng (community college) như là giai đoạn thích 
nghi trước khi chuyển vào một trường đại học bốn 
năm để hoàn tất chương trình cử nhân (BA hay BS).  

Học đại học ở Hoa Kỳ, ngoài việc giúp chúng ta 
trau dồi thêm tiếng Anh, còn giúp người học có kiến 
thức tổng quát về khoa học xã hội (social science), 
khoa học tự nhiên (natural science), và khoa học 
nhân văn (humanity). Nhờ đó, chúng ta có cái nhìn 
vào xã hội và Phật Pháp đa chiều và cởi mở hơn. 
Ngoài ra, tăng ni còn trang bị cho mình kiến thức 
chuyên sâu hơn về một ngành nào đó (major). Quan 
trọng hơn, tăng ni có thể tiếp xúc, trao đổi với thế 
giới bên ngoài trong một trường giáo dục cởi mở và 
thân thiện. 

Hiện nay, cơ sở Phật giáo ở hải ngoại rất nhiều, 
số lượng Phật tử cũng tăng lên theo sự phát triển 
của cộng đồng người Việt khắp nơi, nên sự hộ trì chư 
Tăng tu học cũng tốt hơn. Chư tăng ni có thể nhập 
chúng ở những chùa có quý thầy hay quý ni lãnh 
đạo hay chưa có. Ngoài bổn phận tu tập hàng ngày 
và hướng dẫn Phật tử cuối tuần ra, chỉ cần có chí 
cầu tiến và nhẫn nại, tăng ni đều có cơ hội học tập, 
nhằm nâng cao trình độ và khả năng hội nhập vào 
cuộc sống mới. 

a.2. Cửa hẹp của giáo dục sau đại học 
Cánh cửa đại học ở Hoa Kỳ rộng mở vì chính 

phủ Mỹ muốn tạo điều kiện cho nhiều người có công 
ăn việc làm. Nhưng cánh cửa giáo dục sau đại học lại 
khá hẹp vì đây là chương trình đào tạo nhân tài 
chuyên ngành. Người muốn được nhận vào MA hay 
PhD ở những trường đại học uy tín của Mỹ, phải có 
điểm GPA cao, đủ điểm chuẩn GRE (dùng cho ngành 
khoa học nhân văn), được những lá thư tiến cử tốt 
(letter of recommendation) và thành công trong 
phỏng vấn (interview). Theo thống kê năm 2014 của 
chính phủ Hoa Kỳ, có 31.96% người Mỹ từ 25 tuổi 
trở lên có bằng đại học bốn năm, nhưng chỉ có 
1.77% người Mỹ có bằng PhD. Sau chương trình đại 
học, nếu có chí hướng và đủ khả năng, tăng ni có 
thể theo học chương trình MA và PhD về Phật học 
hay liên quan với Phật giáo như tôn giáo học, ngôn 
ngữ và văn hóa Đông Á, tâm lý học, xã hội học 
v.v…. Nhưng chương trình MA học phí rất tốn kém và 
khó được sự hỗ trợ vì mặt tài chính (funding). Còn 
chương trình PhD, thường bao gồm luôn MA như giai 
đoạn chuẩn bị, được đảm bảo tài chính qua hình 
thức fellowship (học bỗng toàn phần trên đại học), 
Teaching assistantship (trợ giảng), hay research as-
sistantship (trợ tá nghiên cứu). Nghiên cứu Phật giáo 
trong ngành tôn giáo học hay ngôn ngữ và văn hóa 
Đông Á, đòi hỏi về phương diện ngôn ngữ rất nặng. 
Không tính tiếng Anh phải đủ để giảng dạy và viết 
bài nghiên cứu, nghiên cứu sinh còn phải giỏi hai 
ngôn ngữ khác, một chính một phụ như tiếng Pháp 
và tiếng Đức trong ngành Tôn Giáo Học; tiếng Hoa, 
tiếng Nhật hay tiếng Đại Hàn trong ngành Ngôn Ngữ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      21 

và Văn Hóa Đông Á. Ngoài ra, nghiên cứu sinh còn 
đòi hỏi phải có trình độ để đọc hiểu ít nhất một ngôn 
ngữ Phật giáo như Sanskrit, Pali, Hán cổ, hay Tây 
Tạng. 

a3. Học thuật không phải là tất cả 
Nhưng thực ra giáo dục học đường ở Âu Mỹ 

không phải là tất cả hay là cứu cánh cho việc học 
tập của tăng ni. Tăng ni có thể chuyên học tiếng 
Anh ở trình độ đại học để có thể đọc viết và giao 
tiếp với người bản xứ, không cần thiết phải có bằng 
cấp cao bên đây để làm việc có hiệu quả. Với ngôn 
ngữ tiếng Anh, tăng ni có thể tiếp xúc với những 
công trình nghiên cứu Phật giáo rất có giá trị của 
nhiều học giả nổi tiếng. Nhìn lại Phật giáo qua góc 
độ của người bên ngoài (outsider) khích phát chúng 
ta tư duy, nghiền ngẫm lại những gì mình tưởng như 
đã biết, xong thực ra lại biết rất hời hợt, hay thậm 
chí không biết gì cả! Nhưng chúng ta cũng nên tránh 
mù quáng tin vào tên tuổi học giả, “mê tín” học 
thuật hay cái gọi là “khoa học.” Thực ra, khoa học ở 
đây là khoa học nhân văn (humanity) mà không 
phải là khoa học tự nhiên (natural science), nên 
không có độ chính xác cao. Thái độ học thuật chân 
chính là “tận tín thư bất như vô thư”, tin hết vào 
sách thà rằng đừng đọc sách; “tận tín sư bất như vô 
sư”, tin hết vào thầy thà rằng không có thầy! Một 
câu nói quen thuộc trong giới sử học: “Sự thật lịch 
sử không phải là sự thật, cho nên gọi là sự thật lịch 
sử!” Có không ít tăng ni “mê tín học thuật”, thay vì 
gạn đục khơi trong, lại bài bác tất cả những giá trị 
tâm linh được thầy tổ trao truyền trong truyền 
thống Phật giáo của mình. Học Phật giáo như vậy có 
thể trở thành “học giả” nhưng không bao giờ trở 
thành tăng tài Phật giáo, có khả gánh vác Phật Pháp 
và cảm hóa quần chúng.  

B.. Chuẩn bị lực lượng kế thừa từ chương 
trình huấn luyện tập sự xuất gia  

b1. Khóa tu an cư kiết hạ, đào tạo ngắn hạn và 
tập sự xuất gia 

Như đã đề cập ở trên, mùa an cư kiết hạ là cơ 
hội để chư tăng ni gần gũi để chia sẻ kinh nghiệm tu 
tập và hoằng pháp, cũng như sách tấn lẫn nhau 
trong tinh thần lục hòa. Hiện nay, chương trình học 
tập trong mùa an cư chủ yếu là giao lưu đạo tình và 
kiến giải của chư tăng ni, nhưng chưa có chương 
trình giảng dạy riêng dành cho người tập sự xuất 
gia, Sa-di và tân Tỳ-kheo tham dự trong mùa an cư 
kiết hạ. Thiết nghĩ, chúng ta nên kêu gọi Phật tử có 
ý hướng xuất gia, người đang tập sự xuất gia và cả 
tân học Tỳ-kheo nên tham dự an cư kiết hạ để có 
thể tập trung đào tạo. Chúng ta cũng nên có một 
chương trình giảng dạy riêng cho những đối tượng 
này. Đây là cơ hội tốt, một công hai việc, để giáo 
dục và đào tạo người mới xuất gia trong hoàn cảnh 
hiện nay. 

Ngoài mùa an cư ra, theo thiển ý, tại sao chúng 
ta không có những khóa đào tạo tập trung ngắn hạn 
cho những vị sơ phát tâm này? Giáo dục người sơ 
phát tâm đặt trọng tâm ở oai nghi, giới luật và cảnh 
sách để hình thành nhân cách, giúp phát khởi tâm 
Bồ-đề và làm kiên định lý tưởng xuất gia. Vì vậy, 
đào tạo tập trung, giúp người mới xuất gia sống gần 
các bậc giáo thọ tốt hơn đào tạo từ xa, qua Skype 
hay Yahoo messenger. Những vị trụ trì có thể gởi đệ 
tử của mình đi học trong khóa đào tạo tập trung 
ngắn hạn này và hỗ trợ về mặt tài chính. Một khóa 
đào tạo xuất gia ngắn hạn, hoàn cảnh giáo dục, giáo 
trình và giáo án thích hợp, nhất là khả năng của các 
thầy giáo thọ quyết định sự thành bại của khóa tu.  

Lại nữa, khuyến khích và đào tạo người xuất 

gia để tiếp nối Phật giáo Việt Nam nơi hải ngoại là 
nhu cầu cấp bách. Cho nên, giáo hội và các tự viện 
có điều kiện nên tổ chức xuất gia gieo duyên cho 
người lớn, khóa tu mùa hè cho các em học sinh để 
gieo vào lòng mọi người hạt giống của đời sống xuất 
gia. Chương trình tu học trong khóa tu xuất gia gieo 
duyên cũng cần theo định hướng này. Khác với 
những khóa tu thông thường, khóa tu xuất gia gieo 
duyên nên chú trọng việc giảng dạy giới luật, oai 
nghi và cảnh sách song song với giáo lý. Giáo lý giúp 
người học xây dựng chánh kiến, còn giới luật và oai 
nghi giúp người học quen với nếp sống nếp sống 
thiền môn, trong khi đó cảnh sách giúp un đúc chí 
hướng xuất gia và phát khởi lý tưởng phụng sự. Cần 
chọn lọc giáo thọ sư để đảm bảo chương trình được 
giảng dạy có chất lượng theo định hướng này.  

b2. Chương trình gia giáo nơi mỗi tự viện 
Phẩm hạnh và lý tưởng của người xuất gia được 

bồi dưỡng và phát triển trong đời sống hàng ngày, 
nhất là lúc mới phát tâm. Cho nên người xưa nói, 
“Ban đầu mới phát tâm, thừa sức thành Phật” (phát 
tâm chi sơ, thành Phật hữu dư). Vì vậy, giáo dục 
trong giai đoạn này đóng một vai trò quyết định, 
ảnh hưởng trọn đời đối với người sơ tâm xuất gia. 
Cho nên, trách nhiệm của vị trụ trì hay người thầy 
thế độ đối với đệ tử xuất gia trong giai đoạn đầu 
thực vô cùng quan trọng. Mỗi tự viện nên có chương 
trình gia giáo, tức thầy dạy cho đệ tử, theo dõi, kiểm 
tra và đôn đốc mỗi ngày. Lại nữa, thân giáo của thầy 
cũng đóng vai trò vô cùng quan trọng trong đời sống 
tâm linh của đệ tử. Đây là vai trò giáo dục của gia 
giáo mà Phật học viện hay đại học Phật giáo không 
thể thay thế!  

Những vị trụ trì hay thầy thế độ vì bận Phật sự 
hay không có chuyên môn, có thể thỉnh thầy giáo 
thọ giúp dạy đệ tử. Không nên vì cần có người làm 
việc mà cho thế phát xuất gia một cách vội vã, hoặc 
nhận người xuất gia lại không dạy dỗ chu đáo, hay 
vì nhu cầu Phật sự mà cho đệ tử thọ giới Tỳ-kheo khi 
chưa sẵn sàng, thậm chí chẳng bao lâu còn tấn 
phong giới phẩm như thượng tọa hay hòa thượng 
v.v…! Nhà Nho bảo: “Giáo bất nghiêm, sư chi 
đọa” (dạy mà không nghiêm là cái lỗi lười nhác của 
vị thầy.) Kinh Phật cũng nói: “Chỉ có trùng trong 
thân sư tử mới có thể ăn được thịt sư tử.” Đây là 
điều đáng cho chúng ta suy gẫm biết bao! 

Hiện nay ở Mỹ và các nước khác, nhiều người 
Phật tử lớn tuổi đã ổn định cuộc sống thế gian, 
muốn hướng về đời sống tâm linh giải thoát. Đây là 
tiềm lực xuất gia của Phật giáo hải ngoại mà chúng 
ta cần chú ý khai thác. Phần lớn những vị này có 
kinh nghiệm xã hội và năng lực làm việc nhất định. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      22 

Nếu họ thực tâm xuất gia và có được một trường tu 
học và đào tạo tốt, họ sẽ gánh vác được rất nhiều 
Phật sự. Cho nên, các tự viện nên có chương trình 
gia giáo, đào tạo người xuất gia qua đời sống tu học 
hàng ngày, để các Phật tử có thể về chùa tu học 
ngắn hạn. Khi đủ duyên xuất gia, họ có thể trở 
thành một người tu tốt, có oai nghi, giới hạnh và lý 
tưởng. Không cần những vị này phải lên Pháp tòa 
thuyết Pháp hay dịch kinh, viết sách, chỉ cần đời 
sống phạm hạnh như thế cũng đủ để giáo hóa nhiều 
người, làm tròn vai trò trụ trì Tăng bảo của mình! 

2. Thái độ cởi mở nhưng không vọng ngoại 
của giáo dục Phật giáo Việt Nam 

Tăng ni Việt Nam trong thời hiện đại được tiếp 
xúc và học hỏi nhiều hơn một truyền thống Phật 
giáo.  Ngoài kinh điển Hán Tạng, tăng ni Việt Nam 
còn có thể tiếp xúc và học hỏi những truyền thống 
Phật giáo thuộc văn hệ Pali hay Tây Tạng. Vấn đề 
văn và tư này lại ảnh hưởng đến vấn đề tu tập giới, 
định, tuệ và hoằng Pháp của Tăng sĩ . Theo người 
viết quan sát, hiện nay có không ít những bối rối, 
nghi ngờ, thậm chí xung đột về mặt tư tưởng và 
hành trì trong bản thân một số tu sĩ hay giữa những 
vị tu sĩ với nhau. Cho nên, người làm giáo dục Phật 
giáo cần phải quan tâm để định hướng cho tăng ni 
trẻ.  

Đức Phật dẫn dắt những căn cơ khác nhau nên 
lời dạy của Ngài cũng có thứ lớp sai biệt khác nhau. 
Sau khi đức Phật Niết Bàn, chư tổ truyền thừa Phật 
Pháp qua từng thời đại và hoàn cảnh khác nhau, 
cũng đều có thêm sự lý giải và phát triển giáo nghĩa 
để đáp ứng nhu cầu tu học khác nhau của thời đại 
và xã hội đương thời. Nhờ đó, Phật Pháp được 
trường tồn và phổ cập đến nay. Cho nên, chúng ta 
có nhiều truyền thống Phật giáo, trong mỗi truyền 
thống lại có nhiều tông phái khác nhau. Đây là sự đa 
dạng của Phật giáo, cũng giống như sự đa dạng 
trong xã hội (diversity). Điều này được mọi người 
trong xã hội văn minh nhận thức và chấp nhận. Cho 
nên, tăng ni cũng cần có thái độ cởi mở để học hỏi 
những cái hay trong những truyền thống và tông 
phái khác, đồng thời cũng là cơ hội để chúng ta so 
sánh và kiểm chứng lại những giáo nghĩa và hành trì 
trong truyền thống của mình. Có những quan điểm 
đầy thành kiến và áp đặt, như cho rằng truyền 
thống Nikaya hay A-hàm là tiểu thừa không đáng 
học, Đại Thừa là ngoại đạo vì không phải Phật nói, 
hay Phật giáo Tây Tạng là quỷ thần giáo, nặng về 
chú thuật. Những thành kiến này khiến tăng ni và 
tín đồ của những truyền thống đó xa cách nhau, 
thậm chí xảy ra tranh chấp không đáng có.  

Nhưng cởi mở khác với vọng ngoại. Những thứ 
mới và lạ chưa hẵn đã hay và hợp với mình. Phật 
giáo Đại Thừa Đông Á (East Asian Buddhism) đã có 
hai ngàn năm lịch sử với những cống hiến vĩ đại cho 
con người và xã hội. Thầy tổ chúng ta đã có những 
kinh nghiệm tu chứng sâu sắc và phát kiến vĩ đại 
đáng cho thế hệ chúng ta nghiên cứu, học hỏi và tự 
hào. Nếu không có thành tựu tuệ giác và năng lực 
hoằng Pháp, làm sao Phật giáo Đại Thừa Đông Á còn 
tồn tại và phát triển rộng rãi cho đến ngày nay? Cho 
nên chúng ta phải biết trân trọng di sản văn hóa, 
văn học và tuệ giác của thầy tổ mình để lại. Từ đó 
chúng ta mới có thái độ nghiêm túc để học hỏi, 
nghiên cứu, và gạn đục khơi trong nhằm có được 
hiệu quả cao nhất trong thời đại và xã hội mới. 
Chính sự chưa học hỏi và tu tập sâu sắc với truyền 
thống của mình, khiến không ít tăng ni có tinh thần 
vọng ngoại, nhiều khi phủ nhận công đức hay phản 
bác lại thầy tổ của mình.  

Kết luận  
Giáo dục Phật giáo đặt trọng tâm nơi giáo 

dục nhân cách và lý tưởng Phật Pháp 
Tóm lại, giáo dục Phật giáo đặt trọng tâm đào 

tạo người có giới đức, lý tưởng tu tập và tinh thần hy 
sinh phụng sự. Tăng ni có nền tảng giáo dục vững 
chãi như vậy, sẽ không dễ lạc đường khi đi vào xã 
hội để học tập hay làm việc. Vì lẽ đó, giáo dục giới 
luật, oai nghi và cảnh sách cho người sơ tâm xuất 
gia đóng một vai trò quyết định, trong việc thành 
tựu đời sống phạm hạnh, tư cách tu sĩ, cũng như lý 
tưởng giải thoát và phụng sự. Trong Luật tạng nói: 
“Năm hạ đầu chuyên tinh giới luật, sau đó mới nghe 
kinh tham thiền” (Ngũ hạ dĩ tiền chuyên tinh giới 
luật, ngũ hạ dĩ hậu phương nãi thính giáo tham 
thiền). Có thể thấy, người xưa coi trọng việc học giới 
luật, oai nghi và cảnh sách như thế nào. Nhưng 
ngoài những trọng giới căn bản ra, một phần của 
giới luật và oai nghi của Phật giáo cũng mang tính 
xã hội, được chế ra với tinh thần khế cơ. Cho nên, 
trong thời đại và hoàn cảnh xã hội mới, việc giáo dục 
giới luật, oai nghi và cảnh sách của tăng ni hiện nay 
cần phải điều chỉnh để bớt rườm rà, sát với thực tế, 
và có tính ứng dụng cao. Đây là nhu cầu cấp thiết, 
việc cần phải làm của chư vị tôn đức giáo thọ.  

 Lại nữa, mục đích của giáo dục Phật giáo 
không phải chỉ đào tạo người có tri thức Phật Pháp, 
mà còn phải có giới đức cao thượng và tuệ giác sâu 
sắc (minh hạnh túc). Tri thức Phật giáo của thể 
thông qua “Phật học” (Buddhist studies) để bồi 
dưỡng và phát triển, còn đạo đức và tuệ giác Phật 
giáo cần phải “học Phật” (emulating the Buddha), 
tức theo con đường giới-định-tuệ mà đức Phật đã 
từng tu tập và thành tựu. Nói khác đi, ngoài văn và 
tư, người tu sĩ phải coi trọng việc tu, mới có thể 
thành tựu nhân cách và giữ gìn bản sắc của giáo dục 
Phật giáo. Nếu không, giáo dục Phật giáo đâu khác 
gì nền giáo dục thế học, có thể đạo tào ra những học 
giả giỏi về Phật giáo, nhưng lại không có nhân tài 
Phật giáo đích thực, những người có giới hạnh, tinh 
thần hy sinh để gánh vác trọng trách truyền thừa và 
hoằng dương Chánh Pháp! 

Cuối cùng, nếu tăng ni nào có khả năng và 
phương tiện học cao hơn, nhằm đi sâu vào đời sống 
xã hội văn hóa Mỹ để hoằng Pháp, chúng ta cần 
khuyến khích và ủng hộ. Nhưng đó chỉ là một con 
đường trong nhiều con đường hoằng pháp nơi hải 
ngoại. Điều quan trọng chúng ta phải tự hỏi mình 
rằng: Mình đi tu để làm gì? Ra hải ngoại để làm gì? 
Đi học để làm gì? Vì danh vì lợi hay vì lý tưởng 
phụng sự chúng sinh? Thường tự hỏi và kiểm điểm 
lại mình như vậy, giúp chúng ta giữ được tâm Bồ-đề 
hay lý tưởng ban đầu. Cho nên, có bằng cấp thế gian 
cũng tốt, không có cũng không sao, thực tu và thực 
tài mới là yếu tố quyết định tư cách và thành tựu 
của người tu. Thiết nghĩ, đây chính là định hướng 
giáo dục Phật giáo Việt Nam nơi hải ngoại trong xã 
hội hiện nay.  

 
 
 
 
 
 
___________________ 
 

1) Luận Ngữ, thiên “Vi Chính” thứ hai.  
2) Cố Hòa Thượng Thích Thiền Tâm đã dịch ba 

trong số chín bài. Bút giả dịch lời tựa.   
3) Bản dịch của bút giả. Xem phần phụ lục. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      23 

HUYỀN-THOẠI-DUY-MA-CẬT 

Hóa giải mọi băn khoăn của tôi 
 

Huệ Trân 

Trong kho tàng châu ngọc kinh điển Đại 
Thừa, có hai cuốn mà phương danh cư sỹ đã 
được dùng để đặt tựa. Đó là Kinh Thắng Man 
và Kinh Duy Ma Cật, vì nội dung chính là 
truyền tuyên những lời Phật dạy, lồng trong bối 
cảnh khi Thắng Man phu nhân thưa thỉnh và 
khi Duy Ma Cật dùng thân bệnh để diễn đạt chí 
hướng và hành trạng của Bồ Tát qua những 
hình thức biện luận cùng chư vị 
Bồ Tát đến thăm. 

May mắn thay, tôi có được cả 
hai cuốn này: Thắng Man giảng 
luận và Huyền Thoại Duy Ma Cật, 
đều được thầy Tuệ Sỹ cẩn trọng 
biên soạn.                                         

Riêng Kinh Duy Ma Cật, tôi 
từng âm thầm khổ tâm khi học!   

Tôi tin rằng không người học 
Phật nào không công nhận Kinh 
Duy Ma Cật là một Kinh Đại Thừa 
chứa đựng mênh mông tư tưởng 
thâm sâu, uyên áo. Học Kinh Duy 
Ma Cật không thể học theo kiểu 
thuộc lòng vì mỗi giai thoại, mỗi 
câu nói trong đó đều ẩn dụ những 
huyền nghĩa sâu sa, kẻ sơ cơ như 
tôi, không biết đến kiếp nào mới 
hiểu hết.  

Tôi biết thế, nhưng mỗi lần đọc, tôi đều 
không tránh được cảm giác băn khoăn, khó 
chịu khi lần lượt những Đại Đệ Tử của Đức Thế 
Tôn đều ngần ngại khi phải đi thăm bệnh cư-sỹ 
Duy Ma vì các vị đều từng bị ông cư-sỹ này chê 
trách! 

Cảm giác khó chịu này luôn khởi lên song 
song với niềm nghi ngờ “Lẽ nào lại thế! Lẽ nào 
các vị xuất gia đã tinh thông nghĩa lý thâm 
diệu của Đạo Pháp lại trở thành như những đứa 
trẻ nhỏ khờ khạo trước một người cư-sỹ tại gia, 
dù người đó có tài trí đến đâu! Vậy thì, khi một 
Kinh Đại Thừa được trình bày như vậy, hẳn 
đằng sau những hình ảnh cố tình phô diễn này 
là những ẩn dụ gì đây?” 

Tuy khởi được nghi ngờ như thế, nhưng vì 
quá vô minh, tôi đã chẳng tìm ra được một ẩn 
dụ nào, nên cuối cùng vẫn chỉ còn lại cảm giác 
khó chịu. Nhưng vì Kinh có những đoạn quá 
hay, nên tôi không để ngủ yên trên kệ được, 
mà thỉnh thoảng lại mang ra đọc.  

Những đoạn hay như đoạn Thiên-nữ rải 

hoa. Hoa rắc trên thân Chư Bồ Tát thì liền rơi 
xuống đất mà rắc trên thân các vị Đại Đệ Tử thì 
vẫn bám vào áo. Ngài Xá Lợi Phất phủi mãi 
không được. 

“Thấy vậy, Thiên nữ hỏi Xá Lợi Phất: 
- Sao ngài phủi hoa đi? 
Xá Lợi Phất đáp: 
- Hoa này không như pháp nên phải phủi 

đi. 
Thiên nữ nói: 
- Đừng bảo hoa này không như 
pháp. Vì sao? Vì chúng không có gì 
phân biệt mà chính ngài đang khởi 
tâm phân biệt. Nếu người xuất gia 
trong Phật pháp mà còn có cái 
phân biệt, cái đó mới là không như 
pháp.” (*) 
Hoặc đoạn đối đáp giữa ngài Xá Lợi 
Phất và cư-sỹ Duy Ma Cật: 
“Duy Ma Cật hỏi Xá Lợi Phất: 
- Ngài nghĩ thế nào, ánh mặt trời 
khi xuất hiện có hiệp cùng bóng tối 
hay không? 
Xá Lợi Phất đáp: 
- Chỗ nào có ánh mặt trời thì 
không còn bóng tối. 
Duy Ma Cật lại hỏi: 
- Vì sao ánh mặt trời soi dọi cõi 

Diêm-phù-đề này? 
Xá Lợi Phất trả lời: 
- Đem ánh sáng soi dọi để xua tan bóng 

tối. 
Duy Ma Cật bảo: 
- Bồ Tát cũng vậy, tuy sinh nơi cõi Phật bất 

tịnh để giáo hóa chúng sinh nhưng không hiệp 
cùng với sự ngu ám, mà chỉ để diệt trừ bóng tối 
phiền não của chúng sinh.”(*) 

Nhưng ở chương nói về Pháp Môn Bất Nhị 
thì tôi không thể an lạc được khi cư-sỹ Duy Ma 
Cật hỏi các vị Bồ Tát hiện diện “thế nào là Bồ 
Tát vào cửa Pháp-Bất-Nhị?”  

Sau khi ba mươi ba vị Bồ Tát lần lượt dùng 
những hình ảnh và trạng huống tương phản để 
trả lời câu hỏi một cách rất minh bạch, rất xuất 
sắc thì ngài Văn Thù Sư Lợi là người cuối cùng 
mới hỏi lại Duy Ma Cật: 

“Chúng tôi, mỗi người đã nói rồi, xin nhân-
giả cho biết thế nào là Bồ-tát vào cửa pháp-bất
-nhị? 

Bấy giờ, Duy Ma Cật lặng im không nói. 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      24 

Văn Thù Sư Lợi tán thán: 
- Lành thay! Lành thay! Cho đến 

không còn văn tự và ngôn thuyết, ấy 
mới thật là vào cửa pháp-bất-
nhị.” (*) 

Tôi thấy chỗ này … bất công qúa! 
Chắc gì sự im lặng của Duy Ma Cật 
đã là câu trả lời tuyệt chiêu? Biết đâu 
33 câu trả lời của Chư Bồ Tát đã quá 
đủ, không còn câu nào dành lại cho 
Duy Ma Cật nên cư-sỹ đành… im 
lặng? 

Mãi cho đến hôm nay, khi say 
mê lần theo từng trang “Huyền Thoại 
Duy Ma Cật” của Thầy Tuệ Sỹ biên 
soạn, không ít lần tôi phải buột 
miệng thốt lên: “Vi diệu quá! Sung 
sướng quá!” 

Tôi muốn chia xẻ niềm vui bất 
tận này với quý đạo hữu vì từ nay, 
đọc Kinh Duy Ma Cật, tôi sẽ không 
còn băn khoăn, khổ tâm nữa! Tất cả 
đã sáng tỏ. 

Hãy chỉ đan cử trường hợp ba Đại
-đệ-tử hàng đầu của Đức Thế Tôn là 
các ngài Xá-Lợi-Phất, Ma-Ha-Ca-Diếp 
và Mục-Kiền-Liên bị Duy Ma Cật chất 
vấn đến mức không dám đi thăm 
bệnh cư-sỹ khi Đức Thế Tôn đề nghị.  

Ngài Xá Lợi Phất đã từ chối, vì 
một lần Duy Ma Cật gặp ngài ngồi 
thiền định nơi vắng vẻ, đã chê trách 
rằng: 

“Bất tất ngồi như vậy mới là tĩnh 
tọa. Không hiện thân và ý ở trong ba 
cõi, ấy mới là tĩnh tọa. Hiện các oai 
nghi mà không xuất diệt tận định, ấy 
mới là tĩnh tọa. Hiện thân làm việc 
phàm phu mà không xả Đạo pháp, ấy 
mới là tĩnh tọa …” 

Trong Huyền Thoại Duy Ma Cật, 
thầy Tuệ Sỹ đã dẫn giải rằng: 

“Bậc Thánh đã xuất ly ba cõi, 
vượt xa ngoài thế giới đầy xáo động 
này, đó là nguồn an lạc do viễn ly và 
xuất ly. Nhưng nếu bậc Thánh ấy trở 
lại thế gian này, hiện thân và ý như 
phàm phu ngay giữa thế gian này mà 
tâm tư vẫn xuất ly ngoài ba cõi, đó là 
đời sống viễn ly chân thật. Qua đó, 
những lời phát biểu của Duy Ma Cật 
là tán dương hay chỉ trích Xá Lợi 
Phất?” (+) 

Ôi, thật thâm sâu! Có thế chứ! 
Những con mắt vô minh như tôi, 
đứng trước cồn cỏ che khuất, làm sao 
thấy được núi Tu Di là cao! Làm sao 
thấy hết “tâm bao thái hư, lượng 
châu sa giới” của bậc Thánh! 

Rồi đến Ma-Ha-Ca-Diếp, người đệ 
tử duy nhất được Đức Phật trao cho 
chiếc y phấn tảo của ngài, cũng là đối 
tượng của cư-sỹ Duy Ma Cật:  

 
 

THONG DONG 
 
(Kính tặng Thầy Tuệ Sỹ và Thầy Hạnh Viên) 
 
Thị Ngạn Am ẩn hiện 
Mây trắng bay ngang đồi 
Tinh mơ sương còn đọng 
Côn trùng thay tiếng kinh 
 
Thầy mặc nhiên thiền định 
Hương khói tỏa muôn phương 
Trang nghiêm đây cõi tịnh  
Vạt nắng trong giọt sương. 
 
 

FREE AT WILL 
            
(For the Most Venerable Thích Tuệ Sỹ 
and Venerable Hạnh Viên) 
 
Thị Ngạn hermitage looms in the distance 
White clouds leisurely float across the hill 
At dawn, the gentle breeze whispers and dew forms 
The singing of insects replaces the chanting  
 
In the stillness, the master impeccably meditates 
The perfume of incense spreads in all directions 
Solemnly this is the Pure Land in this earthy realm 
 
To see the sunshine in a drop of dew. 
 
 

BẠCH  XUÂN PHẺ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      25 

“Theo truyền thuyết 
thường kể, Đại Ca Diếp có 
tâm ưu ái đặc biệt với 
người nghèo nên thường 
chỉ khất thực từ nơi nhà 
nghèo. Cho đến cả Thiên 
Đế Thích, khi muốn cúng 
dường Đại Ca Diếp cũng 
phải biến hóa thành một bà 
lão nghèo khó để được ngài 
thọ nhận. 
Ngay khi ấy, Duy Ma Cật 
xuất hiện và nói:   
Kính thưa ngài Ma Ha Ca 
Diếp, có tâm từ bi mà 
không rộng khắp nên ngài 
bỏ nhà hào phú mà xin nhà 

bần hàn.” (+) 
Giai thoại này, Huyền-Thoại-Duy-Ma-Cật 

hóa giải chỉ bằng một câu ngắn: 
“Nếu nói là phương tiện thị hiện, Phật từ 

bỏ Tịnh-độ mà hiện nơi uế trược thì có khác gì 
Ca-Diếp bỏ nhà giầu để đến với người 
nghèo?”(+) 

Ôi, đơn giản có thế mà tôi khổ tâm bấy lâu 
vì không biết làm sao biện minh cho vị Đại-đệ-
tử, từng được nhận Chánh-pháp-nhãn-tạng 
Đức Phật trao truyền và trở thành vị Tổ Thiền 
đầu tiên, gieo trồng bao hoa trái nhiệm mầu 
cho hàng hậu học. 

Trường hợp Đại-thần-thông Mục Kiền Liên 
mới thật là vi tế.  

Học Phật, chúng ta đều biết rằng Đức Thế 
Tôn từng nhiều lần từ chối xử dụng thần thông 
để thuyết pháp vì “Không ích gì khi có khả 
năng biến hóa một người tí hon thành khổng lồ 
hoặc làm thân hình bốc lửa các thứ. Chỉ đáng 
tán thưởng khi phép lạ là khả năng biến một 
con người hung ác thành một bậc Thánh từ 
tâm quảng đại. Đó là phép lạ của sự giáo dục. 
Đó  là Giáo Giới Thị Đạo.” (+)  

Nhưng để có đủ mọi phương tiện uyển 
chuyển, Đức Thế Tôn đã ngầm  trao đặc quyền 
xử dụng thần thông cho Mục Kiền Liên mà thôi. 
Nhưng khi Duy Ma Cật chất vấn Mục Kiền Liên 
thì lại không là lúc ngài xử dụng sở trường,  mà 
ngài lại đang thuyết pháp cho hàng cư-sỹ về 
các pháp tu để nhận thức được thân này là 
không thực, là tồn tại với một tự ngã.  

Đây chính là một dụng ý tuyệt chiêu của 
tinh thần Đại-thừa. Duy Ma Cật đến trước Mục 
Kiền Liên mà nói rằng: 

“Thưa ngài Mục Kiền Liên, Pháp không 
chúng sinh vì xa lìa cáu bẩn của chúng sinh. 
Pháp không thọ mạng vì xa lìa sinh tử. Pháp 
không có con người vì tiền tế và hậu tế đều cắt 
đứt. Pháp thường tịch nhiên vì diệt các tướng. 
Pháp lìa ngoài tướng vì không sở duyên. Pháp 
không ngôn thuyết vì lìa các quán. Pháp không 
hình tướng vì như hư không …Pháp như vậy, 
làm sao thuyết?” (+) 

Nhưng thực tế, suốt 49 năm hoằng hóa, 
Đức Phật đã không ngừng thuyết pháp và trước 

khi nhập diệt, ngài bảo các đệ-tử: “49 năm 
qua, ta chưa từng nói lời nào”. Vậy lời Duy Ma 
Cật chất vấn Mục Kiền Liên có phải là chê trách 
không? Hay đây chính là lời tán thán về “Phép 
lạ của sự giáo dục” trong tinh thần: 

“Người thuyết pháp thì không diễn thuyết, 
không khai thị. Người nghe thì không nghe, 
không sở đắc. Như con người huyễn giảng pháp 
cho người huyễn nghe. Sự thuyết pháp như vậy 
quả là thần thông diệu dụng.” (+) 

Sự dẫn giải trong Huyền-Thoại-Duy-Ma-Cật 
thật cô đọng: 

“Duy Ma Cật không đợi lúc Mục Kiền Liên 
đang hiện thần thông để đối biện, mà đến ngay 
lúc Mục Kiền Liên đang thuyết pháp. Chính ở đó 
Duy Ma Cật chỉ lối đi vào cảnh giới thần thông 
của Phật” (+)    

Cứ tuần tự, nhẩn nha như thế, từng trang 
Huyền-Thoại-Duy-Ma-Cật đã hóa giải mọi vấn 
đề, cho thấy trong mọi môi trường, người cư-sỹ 
trí tuệ vô song đó đều “cùng làm việc” với Chư 
Bồ Tát và các Đại-đệ-tử của Phật, chứ không 
phải là chê trách nhau.  

Quý ngài cùng làm việc trong chủ trương 
đưa ra những hình ảnh và ngôn từ tương phản, 
hầu làm sáng tỏ hơn những tư tưởng quá thâm 
sâu, uyên áo trong giáo pháp Đại-thừa, mà với 
những phương cách bình thường khó đạt được.  

Như trên sân khấu phải có vai người thiện, 
kẻ ác, có người khôn, kẻ dại thì người xem mới 
nhìn ra chân lý. Có thế, khán giả vô minh như 
tôi mới được hoan hỷ ra về bằng lời dẫn giải 
của thầy Tuệ Sỹ về chương Pháp Môn Bất Nhị. 
Đó chính là chương tôi cảm thấy bất công sau 
khi ba mươi ba vị Bồ Tát trả lời câu hỏi về Bất-
nhị, chẳng được công nhận gì; còn Duy Ma Cật, 
chỉ im lặng mà được ca ngợi là không còn văn 
tự và ngôn thuyết, ấy mới thật là vào cửa Bất-
nhị! 

Thì đây, Huyền-Thoại-Duy-Ma-Cật nhẹ 
nhàng nói thế này: 

“Nếu Văn Thù không cất tiếng ngợi khen, 
dễ có ai khám phá ra ngôn ngữ của vô ngôn 
trong sự im lặng của Duy Ma Cật? Nếu bậc Giải 
Không Đệ Nhất không tỏ ra khiếp đảm ở đây, 
phàm phu nào khám phá được cảnh giới tịch 
mặc vô ngôn trong ngôn ngữ lý luận ly kỳ của 
Duy Ma Cật?” (+) 

Như kẻ mù vừa được sáng mắt, như người 
lần mò trong tối tăm vừa được dắt ra khỏi hang 
động, tôi đọc mãi câu này không chán, tưởng 
như từng nét chữ với hình thù rõ rệt đã dính 
vào mỗi tế bào. 

Xin đa tạ Thầy Tuệ Sỹ.   
Xin đa tạ Huyền-Thoại-Duy-Ma-Cật.   

  
Huệ Trân 

(Như-Thị-Am,sau ngày ra mắt sách 
Huyền Thoại Duy Ma Cật) 

 
____________ 
 
(*) Kinh Duy Ma Cật Sở Thuyết - Thích Tuệ Sỹ 
(+) Huyền Thoại Duy Ma Cật - Thích Tuệ Sỹ     



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      26 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

F. L. WOODWARD  
(1871-1952)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Frank Lee Woodward sinh ngày 13 tháng 3 

năm 1871, con thứ ba của mục sư W. Wood-
ward ở Saham, Norfolk (miền đông nước Anh). 
Lúc 8 tuổi, ông đã giỏi cổ ngữ La Tinh (Latin) 
và bắt đầu học các tiếng Hy Lạp, Pháp và Ðức. 
Năm 1879, Woodward nhập học trường Christ 
Hospital, tại đây ông đã đoạt giải xuất sắc về 
tiếng La Tinh và Pháp ngữ. Ngoài ra, ông còn 
có biệt tài về các môn thể thao.  

Năm 18 tuổi, Woodward ghi tên vào học ở 
Sidney Sussex College (thành lập năm 1588) 
thuộc trường đại học Cambridge (Anh quốc), 
tại đây ông được cấp học bổng đứng đầu môn 
cổ ngữ. Năm 19 tuổi, ông được thưởng huy 
chương vàng (Gold Medal) về thơ tiếng La 
Tinh.  

Năm 20 tuổi, ông đỗ đầu hạng danh dự 
xuất sắc nhất trường về môn cổ điển và đoạt 
giải khiến nhiều phụ huynh đã phải rút con em 
họ đang theo học ở các trường khác về để gửi 
vào học trường Mahinda. Và không lâu sau đó, 
số học sinh của trường đã tăng lên đến 300. 
Woodward không những chỉ là nhân vật sáng 
lập mà còn là người đã giúp xây cất trường. 

Người ta thường thấy ông trên tay cầm bay 
làm việc với các thợ nề khác hoặc đứng trên 
giàn phụ trách việc đo đạc v.v… 

Ðời sống của Woodward rất có kỹ luật và 
tích cực hoạt động, nhờ vậy, dưới sự hướng 
dẫn nhiệt tình của ông, trường Mahinda đã 
phát triển nhanh chóng. Woodward được mọi 
người hết lòng kính mến vì sự hy sinh tận tụy, 
tính tình khoan dung, rộng lượng và tài đức 
của ông. Một trong những nỗ lực đáng kể của 
Woodward là thưởng về các bài luận tiếng La 
Tinh. Ông cũng có khiếu chơi đại phong cầm 
và từng giữ các chức vụ như đội trưởng đội túc 
cầu và thư ký hội bóng đá.  

Về sau, Woodward được mời dạy môn cổ 
điển trong 3 năm đến năm 1879 tại trường 
Royal Grammar ở Worchester (miền đông nước 
Anh). Tiếp đến, ông dạy cổ ngữ tại trường 
Stanford ở Lincolnshire (miền đông Anh quốc) 
trong thời gian 5 năm từ năm 1895. Một trong 
các học trò của Woodward bấy giờ sau này trở 
thành học giả nổi tiếng về thánh ngữ Pali là 
ông E. M. Hare (1893-1955), một thương gia 
người Anh chuyên buôn bán trà ở Tích Lan. 
Chính Woodward đã khuyến khích Hare nghiên 
cứu về cổ ngữ Pali và hai người về sau đã kết 
bạn chơi với nhau rất thân.  

Trong thời gian dạy ở Standford, Wood-
ward đã dành hết thì giờ vào việc nghiên cứu 
các tôn giáo, triết học Ðông lẫn Tây Phương, 
văn chương Anh, tiếng Phạn (Sanskrit) và cổ 
ngữ Pali. Năm 1902, Woodward gia nhập Hội 
Thông Thiên Học (Theosophical Society) lúc 
bấy giờ do ông H.S. Olcott (1832-1907), một 
học giả Hoa Kỳ làm hội trưởng. Woodward xem 
đây như là “một biến cố trọng đại nhất trong 
đời mình” vì chính Hội này đã hướng dẫn ông 
trở về, tin theo giáo lý của đức Phật.  

 
Công Tác Giáo Dục Tại Tích Lan  
F. L. Woodward đến Tích Lan năm 1903 và 

cùng hoạt động với ông H. S. Olcott trong 
phong trào phục hưng Phật Giáo tại xứ này. 
Woodward đã đứng ra thành lập và làm hiệu 
trưởng trường trung học Phật giáo Mahinda tọa 
lạc ở một ngôi nhà cũ xây cất theo kiểu Hòa 

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      27 

Lan giữa khu đông dân cư tại 
Galle, miền tây nam Tích Lan. 
Vào lúc ấy trường có khoảng 60 
học sinh. Với kinh nghiệm nhiều 
năm dạy học tại nước Anh, 
Woodward nhanh chóng trở 
thành một giáo sư nổi tiếng 
khắp Tích Lan bấy giờ đã vận 
động cho việc công nhận tiếng 
Sinhalese (Tích Lan) trở thành 
một môn thi tại các kỳ thi lấy 
bằng Cambridge tổ chức tại Tích 
Lan bấy giờ. Ông cũng là nhân 
vật tiên phong trong phong trào 
vận động thành lập trường đại 
học Tích Lan (Ceylon Universi-
ty).  

Woodward thường dùng y 
phục đơn giản áo quần vải trắng 
như người bản xứ Tích Lan. Vào 
ngày Rằm, ông thọ bát quan 
trai giới, nêu gương tốt cho các học sinh và 
thân hữu láng giềng. Woodward thường để bát 
cúng dường thức ăn cho chư Tăng tại phòng 
họp lớn của trường và chính ông đích thân 
phục vụ chăm sóc rửa chân cho các nhà Sư 
Tích Lan với lòng hết sức thành kính. Wood-
ward phụ trách dạy nhiều giờ và nhiều lớp cho 
trường Mahinda mỗi ngày; ngoài ra ông còn 
tham dự vào những công tác quản trị điều 
khiển, xây dựng trường v.v... Ông biết và nhớ 
rõ từng khuôn mặt cùng tên tuổi của mỗi học 
sinh trong trường.  

 
Những Ðóng Góp Của F. L. Woodward 

Cho Nền Phật Học Tây Phương  
Woodward là một con người đặc biệt. Học 

hỏi, nghiên cứu tiếng Pali chỉ trong thời gian 
ngắn sau khi đến Tích Lan, ông đã có thể dịch 
ra Anh văn một số kinh điển Phật Giáo Nam 
Tông chép bằng cổ ngữ Pali. Năm 1913, Wood-
ward bắt đầu dịch từ Pali ra tiếng Anh những 
kinh trong Tăng Chi Bộ Kinh (Anguttara Ni-
kaya). Năm 1915, ông dịch kinh Pháp Cú 
(Dhammapada) dưới tựa đề: “The Buddha's 
Path of Virtue” (Con đường đạo đức của đức 
Phật). Woodward hợp tác với nữ học giả Pali, 
bà Rhys Davids (1858-1942) vào năm 1915 và 
Hội Phiên Dịch Kinh Tạng Pali (The Pali Text 
Society) tại Luân Ðôn (Anh quốc) rất lâu mãi 
cho đến năm ông qua đời (1952).  

Woodward rời Galle (Tích Lan) ngày 7-10-
1919 và sang cư trú tại hải đảo Tasmania, một 
tiểu bang thuộc Úc Ðại Lợi (Australia), nằm ở 
phía nam Thái Bình Dương. Tại đây, ông trồng 
táo (apple) để sinh sống và dành hết thì giờ 
cho công tác phiên âm, dịch thuật kinh tạng 
Pali. Ngoài ra, Woodward vẫn thường xuyên 
liên lạc và gửi tài chánh qua Anh giúp đỡ Hội 
Pali Text Society.  

Ðề cập đến công trình nghiên cứu, dịch 
thuật của Woodward, bà Rhys Davids đã hết lời 
ca ngợi, tán thán khi viết về ông như sau: 

“Trong những ngày đen tối của 
trận thế chiến thứ nhất, tại Tas-
mania, sau khi hoàn tất phần 
đầu bản dịch từ Pali ra Anh văn 
Tương Ưng Bộ Kinh (Samyutta 
Nikaya); với tâm hồn trong 
sáng, không vụ lợi và trí tuệ như 
Ngài Xá Lợi Phất (Sariputta), 
Woodward đã hoan hỷ gửi tiếp 
cho chúng tôi bản thảo dịch 
thuật phần hai của bộ kinh 
trên... Trong vài tháng, bản 
đánh máy đã được thực hiện đầy 
đủ, cả đến phần chú thích... 
Chúng tôi thực vô cùng biết ơn 
bàn tay thân hữu của ông ta đã 
giúp Hội chúng tôi tiến bước. 
Thật hiếm có những người như 
Woodward từ nửa vòng trái đất 
bên kia, đã dùng hết thì giờ rảnh 
rỗi để đóng góp vào công việc 

hoằng pháp lợi ích như thế...”  
Vào năm 1927, khi nói đến công trình dịch 

thuật của Woodward về những phần khác của 
Tương Ưng Bộ Kinh nữ học giả Rhys Davids 
một lần nữa đã phát biểu: “Tôi tìm thấy nơi 
dịch bản của Woodward vừa chính xác và linh 
động. Chúng tôi đã mang ơn rất nhiều nơi ông 
ta như món qua pháp bảo của sự ân cần, kiên 
nhẫn, trong sáng và thành thực.”  

 
Dưới đây là những bộ chú giải do F. L. 

Woodward đã dày công phiên âm tiếng Pali 
theo mẫu tự La Tinh (Romanized Pali):  

- 1921: Tập I, Sàratthappakàsini (tái bản 
băm 1977). Ðây là tập chú giải về Tương Ưng 
Bộ Kinh (Samyutta Nikàya) của ngài Phật Minh 
(Buddhaghosa), nhà đại luận sư ra đời tại miền 
bắc Ấn Ðộ và đầu thế kỷ thứ 5 sau tây lịch và 
sang Tích Lan hoằng pháp khoảng vào năm 
430 sau tây lịch.  

- 1926: Udana Commentary: Tập chú giải 
về Kinh Phật Tự Thuyết (Udana) thuộc Tiểu Bộ 
Kinh (Khuddaka Nikaya) của nhà đại luận sư 
Dhammapàla sinh tại miền nam Ấn Ðộ vào thời 
kỳ sau ngài Buddhaghosa (Phật Minh).  

- 1932: Tập II, Sàratthappakàsini (tái bản 
năm 1977), chú giải về Tương Ưng Bộ Kinh của 
ngài Phật Minh.  

- 1937: Tập III, Sàratthappakàsini (tái bản 
năm 1977), chú giải về Tương Ưng Bộ Kinh của 
ngài Phật Minh.  

- 1940: Tập I, Theragàthà Commentary: 
chú giải về Trưởng Lão Tăng Kệ (Theragàthà) 
thuộc Tiểu Bộ Kinh (Khuddaka Nikaya) của nhà 
đại luận sư Dhammapàla sinh tại miền nam Ấn 
Ðộ .  

- 1952: Tập II, Theragàthà Commentary: 
chú giải về Trưởng Lão Tăng Kệ của ngài 
Dhammapàla.  

- 1959: Tập III, Theragàthà Commentary: 
chú giải về Trưởng Lão Tăng Kệ của ngài 
Dhammapàla.  

H.T. THÍCH TRÍ CHƠN 
(1933—2011) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      28 

While residing at the Jetavana monastery, the Buddha 
uttered Verses (246), (247) and (248) of this book, with 
reference to five lay-disciples. 

On one occasion five lay-disciples were keeping ob-
servance day at the Jetavana monastery.  

Most of them were observing only one or two of the 
five moral precepts (sila). Each one of them observing a 
particular precept claimed that the precept observed by 
him was the most difficult and there were a lot of argu-
ments. In the end, they came to the Buddha with this 
problem.  

To them the Buddha said, "You should not consider any 
individual precept as being easy or  unimportant. Each and 
every one of the precepts must be strictly observed.  

Do not think lightly of any of the precepts; none of 
them is easy to observe." 

Each of them can drag you to Hell!  
 
Then the  Buddha spoke in verse as follows: 
Verses 246 & 247: He who destroys life, or tells lies, 

or takes what is not given him, or commits  adultery or 
takes intoxicating drinks or drugs, digs up his own roots 
even in this very life. 

Verse 248: Know this, O man! Not restraining oneself 
is evil; do not let greed and ill will  produce you to pro-
longed misery. 

 
At the end of the discourse the five lay-disciples at-

tained Sotapatti Fruition. 
 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of Five Lay-Disciples 
 

Dhammapada, Verses 246, 247 and 248 

Ngoài ra, F. L. Woodward 
còn dịch từ nguyên bản Pali ra 
Anh văn các bộ kinh sau đây:  

- 1924: Tập IIII, The Book 
of the Kindred Sayings 
(Samyutta Nikàya), Tương Ưng 
Bộ Kinh thuộc Kinh Tạng, tái 
bản năm 1975.  

- 1927: Tập IV, The Book 
of the Kindred Sayings (Tương 
Ưng Bộ Kinh) tái bản năm 1980.  

- 1930: Tập V, The Book of 
the Kindred Sayings (Tương 
Ưng Bộ Kinh) tái bản năm 1979.  

- 1932: Tập I, The Book of 
the Gradual Sayings (Anguttara 
Nikàya), Tăng Chi Bộ Kinh thuộc 
Kinh Tạng, tái bản năm 1979.  

- 1933: Tập II, The Book of 
the Gradual Sayings (Tăng Chi 
Bộ Kinh), tái bản năm 1982.  

- 1936: Tập V, The Book of 
the Gradual Sayings (Tăng Chi 
Bộ Kinh), tái bản năm 1972.  

- 1935: Tập II, Verses of 
Uplift (Udàna), Kinh Phật Tự 
Thuyết và “As It Was 
Said” (Itivuttaka), Kinh Phật 
Thuyết Như Vậy; cả hai đều 
thuộc Tiểu Bộ Kinh, tái bản năm 
1948.  

 
Sau gần 40 năm (1913-

1952) đóng góp cho sự truyền 
bá, phát triển Phật Giáo tại các 
nước Tây Phương qua công trình 
nghiên cứu, dịch thuật kinh 
tạng Pali ra Anh ngữ, F. L. 
Woodward đã qua đời tại Tas-
mania (Úc Ðại Lợi) vào ngày 3 
tháng 11 năm 1952 hưởng thọ 
81 tuổi. Sự vĩnh viễn ra đi của 
học giả Woodward không những 
là một mất mát lớn lao cho 
hàng Phật tử hậu thế tại các 
nước Âu Mỹ mà còn chung cho 
cả thế giới Phật Giáo chúng ta 
ngày nay và mãi mãi sau này.  

 
THÍCH TRÍ CHƠN 

 
 

(Chánh Pháp sẽ lần lượt đăng 
trọn tác phẩm NHỮNG ÐÓNG 
GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC GIẢ 
ANH QUỐC CHO NỀN PHẬT 
GIÁO ÂU MỸ trong những số kế 
tiếp. Thành kính tri ân Cố Hòa 
Thượng Thích Trí Chơn, và xin 
kính mời độc giả đón đọc) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      29 

Ngày xưa có một tên tử 
tù vừa vượt thoát khỏi lao 
ngục, chạy bán sống bán chết. 
Ðàng sau hắn, hai con voi say 
đang đuổi theo, do sự tổ chức 
truy nã của nhà cầm quyền.  

Trong cơn hốt hoảng, 
chẳng may hắn ta rơi tõm 
xuống một cái giếng sâu ở dọc 
đường.  

Nhưng trong cái rủi ro 
cũng còn được chút may mắn: 
Khi thân mình chưa rơi tới 
đáy, không biết quờ quạng 
vùng vẫy như thế nào mà hắn 
ta níu được một cái rễ cây 
mọc thòng xuống giếng.  

Hú vía! Qua giờ phút 
nguy ngập ấy, hắn tưởng 
chừng như đã yên thân: hai 
con voi sẽ chẳng biết mình ở 
đâu mà tìm. Nhưng ý nghĩ ấy 
thoạt biến mất theo hơi thở: 
hai con voi say đã đến bên 
miệng giếng, gầm rống vang 
động, hút phăng tất cả những 
cây cỏ mọc trên miệng giếng 
như để thị uy. Nếu hắn mà lên 
thì phải chết!  

Hắn hốt hoảng quá. Nếu 
sợi dây đang đeo mà đứt thì 
thật là chắc chết mười phần. 
Hắn ta tính phăng tuột lần 
xuống đáy giếng để may ra có 
chút hy vọng nào không. 
Nhưng bất đồ nhìn xuống đáy 
giếng sâu thẳm, hắn ta thấy 
ba con rồng đang múa vuốt, 
giơ nanh, miệng phun lửa dữ, 
như muốn bay đến nuốt trửng 
hắn. Ðiếng hồn, hắn đành 
phải cố bám chặt sợi dây, đeo 
lủng lẳng giữa chừng. Nhưng 
có phải được vậy là yên thân 
đâu? Ác nghiệt làm sao, kề 
trên miệng giếng, hai con 
chuột cống xù, một đen một 
trắng, đang đua nhau ráp cắn 
sợi dây. Ác nghiệt hơn nữa là 

bao quanh thành giếng, theo 
những lỗ trũng gần hắn nhất, 
bốn con rắn độc bây giờ xuất 
hiện, ngóc đầu, thè lưỡi toan 
mổ.  

Những biến cố dồn dập 
xẩy tới tấp làm cho hắn ta hết 
phương trốn tránh, ý nghĩ liều 

      

Naêm gioït maät 
 

 Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 

mạng lại hiện đến: bề nào 
cũng không khỏi chết, thà leo 
ngược trở lên mặt đất, rồi bỏ 
chạy, dù có chết cũng còn 
thây. Thế là hắn ráng phăng 
lần leo ngược trở lên. Khốn 
khổ quá, phần lo sợ, phần đuối 
sức, bồ hôi bồ kê ướt dầm. 
Miệng khô cổ cháy, hắn ngước 
mặt lên trời mà than rằng: 
“Trời sao nỡ hành hạ ta đến 
nông nỗi này!”  

Càng mệt, càng thở, hơi 
thở càng lúc càng ngắn dần; 
thở bằng mũi không kịp, hắn 
phải há miệng để thở phụ, 
trong giờ phút mạng cùng 
tuyệt vọng ấy, bỗng một bầy 
ong mật bay ngang qua làm 
rơi vào miệng hắn 5 giọt mật… 
Hắn ta chíp ngay, chắp chắp 
thấy ngon ngon… mê tít… và 
trong giây phút, quên mất bao 
nhiêu sự nguy nan đang bao 
vây hắn… (*) 

 
 
 
 
______________ 
 
(*) Người ta có thể quên 

bẳng đi được tất cả bao nhiêu 
khổ sở, đau đớn, khi người ta 
nhận được chút ít an ủi bằng 
Danh lợi, Tiền tài, Sắc đẹp, 
Tiếng khen, Ăn ngon, Ngủ kỹ.  

Chỉ vì năm giọt mật “Ngũ 
dục” không đáng giá trong 
lòng lúc dục vọng đang khao 
khát trông chờ, mà người 
trong giếng có thể quên đi 
được bao nhiêu sự nguy hiểm 
đang bao bọc quanh mình; loài 
người vì năm món dục lạc mà 
quên đi tất cả những gì khổ 
não, tạm bợ, mạng sống 
không khác nào như chỉ mành 
treo chuông!  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      30 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

NGƯỜI BÁN THAN VÀ ÔNG QUÝ PHÁI 

(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

Anh chị em huynh trưởng và đạo sinh nam 
nữ thân yêu!  

Lòng nhân ái và biết trọng điều phải đã vun 
vén cho mình một nhân cách tuyệt vời. Là tuổi 
trẻ, ta phải lấy đó làm phương châm sửa mình 
và hướng dẫn người, nhất là bạn bè và em út 
ta.  

Trong cuốn Tâm Hồn Cao Thượng của nhà 
văn Edmond de Amicis người Ý, ông Hà Mai 
Anh dịch ra tiếng Việt. Câu truyện được trích 
kể dưới đây có tựa đề là Cát Lộ và Biên Tử. Nội 
dung thuật lại rằng:  

“Cát Lộ là con của Bá tước họ Ngô. Biên Tử, 
là con của người bán than nghèo. Cả hai cùng 
học một lớp. Cát Lộ thì kiêu hãnh, Biên Tử thì 
thông minh và ngoan hiền. Một hôm Cát Lộ và 
Biên Tử cùng tranh luận về một đề tài, Cát Lộ 
cùng lý phát cáu nói:  

- Bố mày là đồ bần tiện! 
Biên Tử giận đỏ mặt, ứa nước mắt. Trưa về 

Biên Tử kể chuyện cho cha nghe. Buổi chiều 

cha anh đến trường phàn nàn cùng thầy giáo là 
ông Bích Niên, vừa gặp lúc ông Ngô đưa con đi 
học. Ông Bích Niên nói:  

- Kìa ông Ngô đã đến, vừa khéo, ông hàng 
than đang phàn nàn vì Cát Lộ đã mắng con 
ông “Bố mày là đồ bần tiện.” 

Ông Ngô cau mày hơi đổi sắc mặt quay lại 
hỏi con:  

- Có thực con đã nói thế?  
Cát Lộ đứng ngay như gỗ cúi đầu im lặng. 

Ông Ngô xin phép dắt con đến chỗ Biên Tử và 
bảo:  

- Con xin lỗi anh Biên Tử đi.  
- Thưa ông thôi! - Người bán than tỏ thái độ 

áy náy và toan chạy vào ngăn lại. Nhưng ông 
quý phái không nghe, cứ bảo con xin lỗi và 
nhắc lại câu này: “Anh Biên Tử ơi. Tôi xin lỗi 
anh về lời nói bất nhã và vô ý thức mà tôi đã 
chót nói phạm đến cha anh. Người cha mà tôi 
rất hân hạnh được bắt tay.” Không dám ngẩng 
mặt, Cát Lộ lặp lại nguyên văn lời cha anh dạy 
với giọng hơi thấp, và ông Ngô vui vẻ đưa tay 
cho người bán than. Cả hai bắt tay nhau một 
cách nồng nhiệt. Bắt tay xong, Bá tước quay 
lại nói với thầy giáo:  

- Thưa thầy, xin thầy vui lòng cho hai trẻ 
được ngồi gần liền bên nhau.  

Ông Bích Niên vui vẻ đặt Biên Tử ngồi cạnh 
Cát Lộ. Chúng đã yên chỗ, ông Ngô chào và trở 
ra. Ông hàng than đứng lại một lúc. Bâng 
khuâng, do dự, ông ngắm hai trẻ ngồi sánh vai 
nhau rồi chẳng nói rằng, ông chạy lại toan ôm 
lấy Cát Lộ. Song đến nơi ông bỗng dừng lại 
đưa bàn tay chuối hột của mình sẻ vuốt tóc 
anh Cát Lộ, rồi ra thẳng.  

Thầy Bích Niên bảo học trò:  
- Các con hãy nhớ lấy tấn kịch mà các con 

vừa xem. Đó là một bài học hay nhất trong 
năm.  

Thái độ nghiêm khắc mà từ hòa của ông 
Ngô đối với con cũng như hành động tôn trọng 
giá trị của con người cần lao làm cho ta thêm 
nể trọng con người danh giá ấy.  

Trong thái độ bàng hoàng do dự khi muốn 
chạy lại ôm Cát Lộ làm toát ra cái tình cảm 
chân thật độ lượng dễ tha thứ và đầy tình 
người của kẻ lao động. Đọc qua dễ rơi lệ, bùi 
ngùi trong hân hoan. 

 
(trích 52 Câu Chuyện Dưới Cờ của Thị 

Nguyên - Nguyễn Đình Khôi)  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      31 

LƯƠNG VÕ ĐẾ 

Trong lịch sử truyền bá Phật pháp , nếu có 
những thời đại huy hoàng mà giáo lý Phật đà 
lan truyền mạnh mẽ thì cũng có nhiều lúc thiếu 
thiện duyên gần như bị đình đốn, những lúc ấy 
nếu không có những vị nhân vương thiện trí 
thức phát tâm hộ trì chánh pháp thì Phật giáo 
khó giữ được bản sắc mà tồn tại đến ngày nay. 

 
I . NIÊN ĐẠI LƯƠNG VÕ ĐẾ: 
Trong lịch sử Trung Hoa có 3 thời kỳ khó 

khăn nhất là thời Thái Quốc tức là Xuân Thu 
Chiến Quốc (tiếp sau các nhà Thượng Hạ Chu) 
thời Tam quốc (vào cuối đời nhà Hán) và thời 
Nam bắc triều. Trong thời Nam Bắc triều (trước 
Tống ,Tuỳ Đường) các triều đại chia nhau hùng 
cứ hai miền Nam Bắc Trung Hoa. Ở Bắc có Bắc 
Ngụy, Đông Ngụy, Tây Ngụy, Bắc Tề, Tây Chu, 
còn ở Nam thì có Tống, Tề, Lương, Tần, Tấn. 

Lương Võ Đế (dòng dõi Tiêu Hà, Thừa 
Tướng nhà Hán) chính là vị Vua sáng lập nên 
nhà Lương sau khi đánh đuổi Tề Hoa Đế và lấy 
niên hiệu là Thiên giám. 

Lương Võ Đế cũng là nhà vua trị vì lâu nhất 
trong các triều đại lúc bấy giờ (48 năm), đối 
chiếu với Việt sử thì nhà Lương thiết lập vào 
năm 501 sau Tây lịch, tương đương với thời kỳ 
nội thuộc thứ hai trước khi Lý Bôn chiếm Long 
Biên 42 năm, vì chính sự đổ nát của các triều 
đại nên Phật giáo suy đồi. 

 
II. LUƠNG VÕ ĐẾ MỘT NẾP SỐNG TỊNH 

ĐẠO: 
Cuộc đời của Lương Võ Đế có thể chia làm 

3 thời kỳ: 
+ Từ lúc lên ngôi cho đến năm Thiên Giám 

thứ hai là thời kỳ nghiên cứu Phật giáo, bỏ đạo 
Lão. 

+ Từ năm Thiên Giám thứ II đến năm Phổ 
Thông thứ II là thời kỳ chấn chỉnh Tăng già và 
phát triển Phật pháp. 

+ Cuối năm Phổ Thông thứ II đến trọn kiếp 
là lấy Bồ Tát giới thực hành Chánh Pháp. 

Tuy ở ngai vàng nhưng bản hoài Lương Võ 
Đế không phải ở chỗ đó. Ngài thường nói 
“Thống trị thiên hạ không phải bản trí của tôi;” 
“ai biết tôi không tham thiên hạ? chỉ khi làm 
được điều mà kẻ khác không làm nổi mới biết 
tâm tôi mà thôi” hoặc “Chính trị trên thì hỗn 
bạo dân tình, dưới thì loạn ly, người ngay thẳng 
phải mất đầu, tôi trung cũng bị hiếp. Sắc phục 
đồng nhà Tề ai cũng xưng mình là đế chúa tối 
cao, dối trá quần chúng, nghi hoặc lòng người. 

Tôi phản lực đứng dậy sang phẳng những kẻ 
ấy. Khi gian hùng đã trừ, dân lành hết khổ rồi 
thì tôi định về vườn cuốc rau lặt cỏ. Nhưng dưới 
không người thúc ép trên sợ lẽ phải nên bất đắc 
dĩ phải nhận lấy ngôi báu thật như bước xuống 
vực sâu, như đi trên băng mỏng” (trong Tịnh 
Nghiệp Phú). 

Khi tại ngôi, Lương Võ Đế sống một cuộc 
đời tươi đẹp Ngài nói: "Tôi xa lánh phòng thất. 
Không dùng thê thiếp cung tần đã hơn 40 năm 
nay. Trong tập Cung Thất Lý chép về nhà vua: 
“Nhà vua ăn thì đạm bạc, mặc thì gai vải mùa 
lạnh nóng đều như nhau, ở thì một mình không 
thị vệ, không đối chịu, trước mắt chỉ có trầm 
hương, v.v… pháp bảo.” Lợi để cho người mà 
tiết kiệm phần mình, nếp sống của một vị vua 
mà như vậy đáng cho chúng ta khâm phục. 

 
III. LƯƠNG VÕ ĐẾ CON NGƯỜI CỦA 

CHÁNH TÍN: 
a. Căn cứ trên lý trí: Lương Võ Đế thuở còn 

học Nho giáo từng nghiên cứu Tứ Thư, Ngũ 
Kinh, về sau theo truyền thuyết Vô Vi của Lão 
Trang, nhưng khi gặp Phật Pháp nghiền ngẫm 
Khổ Tập Đế, Lý nhân quả, nhận chân giá trị 
bình đẳng của Phật giáo, Ngài thú nhận như 
thấy ánh sáng. Lòng tin của Lương Võ Đế phát 
sinh từ sự nghiên cứu. 

b. Tin tưởng luân hồi: Xét về Nhân sinh 
quan của Phật giáo thì Luân Hồi là lý thuyết 

(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      32 

chính làm nền tảng cho các triết thuyết Nhân 
thừa Phật giáo, chính Lương Võ Đế tin tưởng 
vào Luân Hồi một cách tuyệt đối Ngài đã tha 
thiết cho rằng: “Tôi khi còn nhỏ vì chưa có 
chánh tín nên sát hại sanh mạng ăn thịt ăn cá, 
cho nên khi lên ngôi sơn hà hải vị đầy dẫy 
nhưng trước cảnh đó, vì Phật pháp mà phải sa 
nước mắt, nghĩ rằng đây là máu thịt của cha 
mẹ bà con mình, giận mình chưa xả thân cúng 
dường họ được. Bây giờ nỡ nào ngồi ăn.” Lòng 
tin của Ngài phát lộ như một tình cảm chân 
thành. 

c. Tin tưởng vào giới luật: Lương Võ Đế tin 
tưởng vào giới luật mà đức Phật đã chế ra, 
nhất là giới sát mà đức Phật đã truyền trong 
Kinh Niết Bàn. Mặc dù các Pháp sư đương thời 
đã tham chấp mà xuyên tạc. 

Sau khi triệu tập Hội nghị ăn chay, Ngài đã 
thốt lên lời phát nguyện chân thành làm chúng 
ta phải cảm động: “Đệ tử tại gia tuy không trì 
đại giới, hôm nay cũng lập đại nguyện để tỏ 
thật lòng mình. Từ nay cho đến giác ngộ, nếu 
đệ tử uống rượu ăn thịt thì đại lực quỷ thần 
khổ trị đệ tử, rồi giao cho Diêm La Pháp 
Vương, cho đến muôn loài thành Phật cả rồi đệ 
tử vẫn còn ở trong Vô gián địa ngục." 

Lòng tin tưởng mãnh liệt ấy cộng thêm 
những lý luận sắc bén đã chuyển được niệm 
của hàng Tăng lúc bấy giờ, chính Ngài đã cầu 
thọ Bồ Tát giới với Pháp Sư Huê Ước là người 
đức trí cao cả Ngài đã nói: “Tôi nghĩ, nếu 
không thọ Bồ Tát giới thì làm sao có tâm từ bi, 
làm hạnh bình đẳng? vì vậy nên tôi thọ trì 
chánh pháp muốn để cho ức triệu sanh linh 
đều được sung sướng.” 

 
IV. LƯƠNG VÕ ĐẾ VỊ HỘ PHÁP TOÀN 

VẸN: 
Công đức hộ pháp của nhà vua bao gồm cả 

mọi mặt Với đạo thì làm chùa, đúc tượng, khắc 
kinh, độ tăng, với đời thì dùng chánh pháp cứu 
người. 

Chùa Đồng Thái là cơ sở vĩ đại và danh 
tiếng nhất của Phật giáo tại Trung Hoa từ trước 
đến bây giờ. 

Năm Thiên Giám thứ 12 nhà vua hạ chiếu: 
“Việc tế tự Tông miếu không dùng sinh vật, 
phải trọng sinh vật ngang hoặc hơn trọng thần 
linh, lại ban chiếu dặn đừng làm nghề sát sanh 
chữa bệnh đừng dùng thuốc huyết nhục.” 

Ngoài phận sự của một minh quân, Lương 
Võ Đế còn là một học giả. Nhà vua đã chú giải 
kinh Đại Phẩm Niết Bàn thành 50 cuốn, viết bộ 
Tịnh Danh Sớ, Lương Hoàng Sám và Thủy Lục 
Đại Trai, tiếc thay chỉ hai tập sau còn lưu lại và 
có một giá trị không nhỏ. 

Đối với các Tăng Ni bất tịnh, Lương Võ Đế 
một mặt viết bài “Đoạn tửu nhục” để khuyên 
răn, một mặt dùng quyền lực trừng phạt. 
Trong bài “Đoạn tửu nhục” nhắc lại lời đức Phật 
dạy ngài Ca Diếp trong Kinh Niết Bàn “Từ giờ 
phút cuối này của ta trở đi ta cấm các đệ tử 
của ta, không được ăn tất cả các thứ thịt” để 

minh định cho tất cả được rõ, đoạn nhà vua lý 
luận về rượu: “Rượu chẳng qua là hơi thôi, gạo 
nước mất tính chất đi mà thành ra hơi ấy. 
Chúng sanh chỉ vì thói xấu mà thèm thuồng 
chứ nó không phải là pháp vị tam đồ, tai sao 
người xuất gia còn uống?” Để kết luận Lương 
Võ Đế viết: “Hy vọng các Ngài suy nghĩ, nếu 
mà khinh lờn không tuân theo lời Phật dạy thì 
các Ngài vẫn là dân của nhà Lương, sắc đệ tử 
có thể trừng trị.” 

Tuy thế nhà vua không muốn mình là vị 
độc tài, một Hội nghị ăn chay được triệu tập tại 
Chùa Quang Trạch, mục đích để các vị Tăng Ni 
phản đối được thảo luận tới cùng. Hội nghị mở 
vào ngày 22 tháng 5 năm Thiên Giám thứ 12 
gồm 2.450 người dự, hội trường được chia làm 
hai phía đối lập. Có đặt các vị Pháp Sư làm chủ 
tọa biện hộ thuyết trình. Kết quả từ đó về sau 
vĩnh viễn giới sát chủ trương từ bi của Phật 
giáo được thực hiện trong hàng Tăng Chúng. 

 
V. LƯƠNG VÕ ĐẾ VỚI A DỤC VƯƠNG: 
Giữa A Dục vương của Ấn Độ và Lương Võ 

Đế của Trung Hoa có nhiều điểm tương đồng, 
mặc dù Lương Võ Đế không phải là một bạo 
chúa sám hối tội lỗi mà phụng trì giáo pháp 
như A Dục.  

Trước hết hai vị đế vương đều có công lớn 
với Phật giáo trong những giai đoạn đặc biệt. 
Nếu Ấn Độ không có A Dục vương thì Đại Thừa 
Phật giáo không thể phát triển được rực rỡ, 
cũng như nếu Trung Hoa không có Lương Võ 
Đế thì Phật giáo khó huy hoàng ở đời Đường 
Đời Tùy, sau này phổ cập vào quần chúng như 
một nền văn hóa dân tộc. Cả hai đều dùng uy 
thế của mình để kiến tạo cho Phật giáo. Chùa 
Đâu Ma do A Dục xây cất cũng vĩ đại và cũng 
tương tự như chùa Đông Thái của Lương Võ Đế. 
Về tài thí của vua A Dục sau khi cúng dường 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      33 

 

 
 
 
 
 
 
 

RỜN RỢN ÁNH TRĂNG 
 
Sương lên đỉnh tháp hoang tàn 
Nỉ non đồng vọng cơ hàn tiếng ma 
Mơ hồ âm khải hoàn ca 
Chiêm quân hộ Chế Bồng Nga nhập thành 
 
Đồ Bàn rày đã rêu xanh 
Hai châu đổi lấy một nhành thiên hương 
Phế phong đện vũ miếu đường 
Ngậm cười chín suối đế vương công hầu 
 
Trùng trùng một cõi xanh dâu 
Hoàng triều phơ phất cỏ lau bốn mùa 
Nhọc lòng bao cuộc hơn thua 
Máu sông xương núi đã vừa lòng chăng 
 
Đêm rằm rờn rợn ánh trăng 
Chập chờn xanh đuốc hoa đang ma Hời 
 
 

CHƯA HỀ PHÔI PHA 
 
Gặp nhau ở quốc độ này 
Yêu em từ thuở tháng ngày nguyên sơ 
Bây giờ cho đến bao giờ 
Thiết tha tình vẫn chưa hề phôi pha 
Trăng lên ngút đỉnh sương tà 
Tôi thao thức giữa Sa- Bà xanh xao 
Vui chung một cõi ba đào 
Thương nhau mình laị lụy nhau mấy lần 
Diệt sanh khoảng khắc ngưng thần 
Cuộc trăm năm đó nguyên phần dư hương 
Gặp nhau trời đất ngoại phương 
Nhìn nhau cười cõi vô thường rong chơi 
Mình chưa trao lấy một lời 
Mình chung nhau cả một trời tương tư 
Tri âm bất luận ngôn từ  

 
 

DU TÂM LÃNG TỬ 
Georgia, 6/2017 

 

cây Bồ Đề, nơi đức Phật giác ngộ,. hỷ xả 
tất cả và cúng dường Thánh tăng, cũng 
như cung cấp cho quần chúng. Lương Võ 
Đế cũng vậy, cũng khuyên người và tự 
mình đại thí tất cả tài sản cho chúng sanh 
lao khổ. Tuy nhiên, về phương tiện nghiên 
cứu và lý giải chánh pháp thì A Dục vương 
thua Lương Võ Đế ở những điểm sau: Tâm 
của Lương Võ Đế là tâm Phật, thương hết 
thảy mọi loài chúng sanh, ghê tởm sự 
chiếm đoạt sanh mạng loài người và mọi 
loài khác. Tâm ấy đáng cho chúng ta tôn 
thờ. 

Chí Lương Võ Đế là chí hướng Bồ Tát 
với tinh thần nhập thế cứu độ nhân quần, 
chỉ vì không muốn thấy nhân tâm ly tán 
mà phải nhúng gươm báu trong máu đào 
chí ấy đáng cho chúng ta phải phát 
nguyện. 

Lương Võ Đế đã thoát khỏi tài sắc danh 
lợi, là một tu sĩ nhiếp chánh hơn là một vị 
vua cầu đạo, nếp sống tại gia nhưng tinh 
thần an lạc, thanh khiết đáng cho chúng ta 
bắt chước. 

Đức tin của Lương Võ Đế là đức tin kết 
tập bởi bao năm dày công nghiên cứu nên 
vững chắc và mạnh mẽ không gì lay 
chuyển được. Là thanh niên sống nhiều về 
lý trí ta cố un đúc được đức tin ấy. 

Tình cảm của Lương Võ Đế là tình cảm 
chân thành mãnh liệt muốn cắt ruột phơi ra 
ngoài cũng chẳng ai tin, phải làm một cái 
gì chứng tỏ lòng thành ấy, thứ tình cảm 
sâu xa không hời hợt đối với chánh pháp, 
những con người đầy nhiệt huyết như thế, 
thanh niên chúng ta cần phải có. 

Lương Võ Đế biết dùng uy thế cá nhân 
phương tiện của Đời để phục vụ Đạo. Dù ít 
dù nhiều tuy mỗi hoàn cảnh riêng ta cũng 
tìm cách phục vụ Đạo, mà phải là những 
phương tiện chân chính. 

Dẫu có uy quyền đế vương nhưng 
Lương Võ Đế không ép buộc Tăng Chúng 
theo ý riêng của mình mà mở cuộc hội thảo 
để tìm chân lý, tinh thần bình đẳng của 
nhà Phật mà Lương Võ Đế đã áp dụng đáng 
cho ta suy gẫm. 

 
VI.- KẾT LUẬN: 
Tóm lại, cuộc đời Lương Võ Đế đáng là 

cuộc đời của vị Bồ Tát như sách nội điển 
nhà Đường đã nói bởi lẽ trong tất cả thời 
đại người cư sĩ truyền bá Phật giáo gương 
cao nhất không ai bằng Lương Võ Đế. Mà 
thật vậy, cái hành động tập trung hàng vạn 
người tại Điện Trùng Vân tuyên bố bỏ Lão 
giáo, lời nói của Lương Võ Đế cũng chứng 
tỏ được đại nguyện của Ngài: “Thà ở chánh 
pháp mà chìm đắm bể khổ, còn hơn quy y 
lão tổ để tạm được thần tiên.” 

 
(trích tài liệu Tu Học Huynh Trưởng Bậc Trì 

của GĐPTVN) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      34 

Kỳ 2 
 

(tiếp theo kỳ trước) 
 

Sau đây là sự tích của Từ Ðạo Hạnh và 
Nguyễn Minh Không, kể theo các sách Thuyền 
Uyển Tập Anh, Lĩnh Nam Chích Quái và Việt 
Ðiện U Linh Tập. Cả ba tập sách đều phản 
chiếu sự sáng tạo của giới Phật tử đại chúng. 
Theo truyền tích. Ðạo Hạnh hồi còn nhỏ bề 
ngoài tỏ ra ham chơi nhưng bề trong thì có chí 
lớn, rất chuyên cần học tập. Ông có ba người 
bạn thiết: nho sĩ Phí Sinh, đạo sĩ Lê Toàn Nghĩa 
và kép hát Phan Ất. Cha của Từ Ðạo Hạnh là Từ 
Vinh thấy con suốt ngày chơi bời, đá cầu, thổi 
sáo, đánh bạc, rất lấy làm lo lắng. Một đêm, 
mở cửa vào phòng Ðạo Hạnh, ông thấy chàng 
tựa án mà ngủ, tay còn cầm sách, trên bàn 
sách vở bừa bãi, ngọn đèn leo lét. Biết rằng 
con rất chăm học về đêm, ông không lo nữa. 
sau đó Ðạo Hạnh đi thi được đỗ đầu khoa Bạch 
Liên (30). Ông không muốn ra làm quan vì ông 
chỉ muốn tìm cách trả thù cho cha. Cha của 
ông, trước đó, vì có dùng tà thuật phạm đến 
Diên Thành Hầu nên bị Diên Thành Hầu nhờ 
pháp sư Ðại Ðiên dùng pháp thuật đánh chết 
quẳng thây xuống sông Tô Lịch. Khi trôi đến 
trước nhà Diên Thành Hầu thì thi hài của cha 
ông bổng đứng dậy trên mặt nước, tay chỉ vào 
nhà Hầu như vậy suốt một ngày. Hầu sợ hãi đi 
tìm Ðại Ðiên. Ðại Ðiên tới đọc một câu kệ:  

“Thầy tu giận ai thì cũng không giận quá 
một đêm.”  

(Tăng hận bất cách túc)  
Thây của Từ Vinh liền ngã xuống và trôi đi. 

Trôi đến sông Hàm Rồng, làng Nhân Mục Cựu 
thì dừng lại. Thấy việc linh dị, dân làng ấy chôn 
cất, dựng miếu và tạc tượng thờ, lấy ngày 
mồng mười tháng giêng làm ngày ky. Bà mẹ thì 
chôn ở chùa Ba Lăng, làng Thượng An, nay là 
chùa Hoa Lãng, Chùa này thờ hai vị thánh phụ 
và thánh mẫu tức là cha mẹ của Từ Ðạo Hạnh 
(31).  

Ðạo Hạnh muốn trả thù cho cha, song 
chưa biết bằng cách nào. Một hôm trong thấy 

Ðại Ðiên đi ngang nhà liền xách gậy định đánh. 
Bỗng nghe trên không có tiếng la “đừng, 
đừng”, liền bỏ gậy xuống không dám đánh nữa. 
Sau đó Ðạo Hạnh cùng hai người bạn là Minh 
Không và Giác Hải cùng rũ nhau đi sang Ấn Ðộ 
để học linh thuật về chống trả với Ðại Ðiên. 
Nhưng đến xứ người Răng Vàng (32) thấy 
đường xá hiểm trở, ba người muốn về. Bổng 
thấy một ông già chèo chiếc thuyền con dạo 
chơi trên sông, ba người đến hỏi đường. Ông 
già trả lời: Ðường núi hiểm trở đi chân không 
được đâu; lão có chiếc thuyền con, xin chở giúp 
các người, và có cái gậy trúc con, nhắm thẳng 
Tây Vực mà đi thì chẳng xa là mấy. Nói xong 
đọc bài kệ:   

Ðồng đạo cùng đi sự đã đành  
Công nhiều chí lớn ắt thành danh  
Chớ nề khó nhọc đường trăm ngả  
Theo riết Hoàng Giang thấy thánh sinh. 
Ðọc xong, ngửa mặt trông chừng giây lát 

đã đến bờ Tây Thiên. Ðạo Hạnh ở lại giữ thuyền 
con, Giác Hải và Minh không lên bờ học đạo. 
Học xong hai người bỏ về trước. Ðạo Hạnh giữ 
thuyền đã ba ngày, không thấy hai người trở 
về. Bổng gặp một bà lão trên sông tới hỏi thăm 
được bà lão cho biết là hai người đã học được 
phép linh của bà và đã về trước rồi. Bà lão bảo 
Ðạo Hạnh gánh hai thùng nước về nhà bà và bà 
bắt đầu dạy pháp thuật cho. Ðạo Hạnh học 
xong thì cũng về nước. Giữa đường nghĩ tới hai 
người bạn, liền niệm chú. Hai người bị đau 
bụng không đi tiếp được nữa. Ðạo Hạnh dùng 
phép rút đất, vượt hai người, rồi hóa ra cọp 
trong bụi rậm, gầm lên một tiếng làm hai người 
giật mình. Nơi Ðạo Hạnh hóa cọp để “hù” hai 
người thuộc làng Ngãi Cầu, huyện Từ Liêm 
(33). Minh Không thấy Ðạo Hạnh giả cọp cười 
nói với Ðạo Hạnh: “Nghiệp của anh còn nặng, 
anh sẽ còn phải luân hồi gặp nạn. Nhưng tôi sẽ 
cứu cho.” 

Ðạo Hạnh về ẩn trong chùa Thiên Phúc núi 
Phật Tích, nhất tâm trì tụng chú Ðại Bi, đủ 
mười vạn tám ngàn biến. Một hôm có một vị 
thần đến, xưng là Tứ Trần Thiên Vương, nói vì 
cảm động công đức của Ðạo Hạnh nên đến để 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

 

       SỨC SÁNG TẠO 

CỦA GIỚI PHẬT TỬ ĐẠI CHÚNG 
 

(Chương XIX, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      35 

được sai khiến. Ðạo Hạnh biết pháp thuật của 
mình đã viên mãn, có thể báo thù cha được, 
bèn cầm gậy đi đến cầu Quyết sông Tô Lịch, 
liệng gậy xuống nước. Gậy liền lội ngược nước 
như con rồng, mãi cho đến cầu Tây Dương mới 
ngừng. Ðạo Hạnh mừng nói: “Phép của ta hơn 
phép của Ðại Ðiên rồi”. Bèn tới nhà Ðại Ðiên. 
Trông thấy Ðạo Hạnh, Ðại Ðiên hỏi: “Người 
không nhớ việc ngày trước sao?” Ðạo Hạnh 
ngửa mặt lên trời, không thấy phản ứng gì, liền 
lấy gậy đánh Ðại Ðiên một gậy. Ðại Ðiên về 
phát bệnh mà chết.  

Từ đó, thù xưa rửa sạch, niềm tục lạnh 
như tro tàn, Ðạo Hạnh mới đi khắp Tùng lâm 
mà cầu tâm ấn. Nghe thiền sư Trí Huyền dạy 
đạo ở Táhi Bình, Ðạo Hạnh tìm tới tham vấn, 
trình lên bài kệ:   

Lẫn với bụi đời tự bấy lâu  
Chân tâm vàng ngọc biết tìm đâu  
Cúi xin rộng mở bày phương tiện  
Thấy được chân như sạch khổ sầu   
Trí Huyền đáp:   
Trong ngọc vang ra tiếng diệu huyền  
Mỗi âm đều hiển lộ tâm thiền  
Bồ đề hiện rõ ngay tầm mắt  
Tìm kiếm lại càng ngăn cách thêm.   
Ðạo Hạnh hoang mang không hiểu. Sau 

này, khi tu học với thiền sư Sùng Phạm ở chùa 
Pháp Vân, có lần Ðạo Hạnh hỏi:  

- Cái gì là chân tâm?  
Sùng Phạm đáp:  
- Cái gì mà không phải là chân tâm?  
Ðạo Hạnh thoạt nhiên tỏ ngộ. Hỏi rằng:  
- Làm thế nào để giữ gìn?  
Sùng Phạm nói:  
- Ðói thì ăn, khát thì uống.  
Từ đó về sau pháp lực Ðạo Hạnh càng tăng 

cường, cơ duyên Thiền học càng chín chắn, có 
thể sai khiến cả chim rừng và dã thú... Hễ có ai 
đau ốm cần đến khẩn thì đến niệm chú trị 
bệnh, ai ai cũng được nhờ ơn. Có lần đệ tử hỏi:  

-Thế nào là Phật tâm?  
Ðạo Hạnh trả lời:  
Có thì có tự trần sa  
Không thì cả cõi ta bà cũng không   
Có không bóng nguyệt lòng sông  
Có không chẳng phải là không chút nào.  
Lại nói:   
Nhật nguyệt trên đầu núi  
Ai cũng thấy mịt mùng  
Nhà giàu kia có ngựa  
Mà lại đi chân không.   
Hồi ấy vua Nhân Tông không có con trai 

nối dõi. Năm Hội Tường Ðại Khánh thứ ba, phủ 
Thanh Hoa báo cáo về có một đứa trẻ linh dị 
xuất hiện, mới ba tuổi mà đã nói năng thông 
thạo, tự xưng là Giác Hoàng, không có việc gì 
vua làm mà không biết. Vua sai người đi xét 
thấy đúng như lời báo cáo, mới rước đứa bé về 
kinh đô cho ở chùa Báo Thiên. Thấy nó thông 
minh dị thường vua lấy làm yêu mến, muốn lập 
làm hoàng thái tử. Quần thần đều cản, bảo 
rằng nếu nó thật linh dị thì tự khắc nó phải 

thác làm con vua. Vua bèn tổ chức đại hội bảy 
ngày bảy đêm cầu cho Giác Hoàng đầu thai làm 
con mình. Lúc đó Ðạo Hạnh nói:  

- Ðứa trẻ kia là yêu quái, mê hoặc lòng 
người, ta không thể ngồi yên để nó làm loạn.  

Nói xong nhờ bà chị giả làm người đi xem 
hội, bí mật đem vài hột ấn kết của Ðạo Hạnh 
đến giắt lên trên rèm. Ðại hội khai diễn đến 
ngày thứ ba, Giác Hoàng thọ bệnh, bảo rằng:  

- Khắp nước giăng đầy lưới sắt, muốn thác 
sinh mà không có cách gì vào lọt.  

Vua nghi rằng đó là do Ðạo Hạnh làm, liền 
cho điều tra, quả nhiên như vậy. Ðạo Hạnh bị 
giam ở lầu Hưng Thanh, trong khi vua hội họp 
quần thần để trị tội, khi Sùng Hiền Hầu đi qua 
lầu, Ðạo Hạnh van:  

- Xin hết sức cứu cho bần tăng khỏi tội, tôi 
sẽ xin thác thai trong cung để báo ân.  

Hầu vào tâu vua:  
- Nếu Giác Hoàng thật quả có thần lực, thì 

dù có bị Ðạo Hạnh ngăn trở cản cũng vẫn thác 
thai được. Nay sự việc như thế thì tỏ ra Ðạo 
Hạnh cao tay hơn nhiều. Tại sao không để Ðạo 
Hạnh thác thai?  

Vua nghe lời, thả Ðạo Hạnh ra. Ðạo Hạnh 
đi đến nhà Hầu, nhìn vào nhà tắm. Phu nhân 
giận, mách Hầu. Hầu đã biết trước, liền không 
quở trách gì. Sau đó phu nhân có thai, Ðạo 
Hạnh nói rằng:  

- Chừng nào gần đến giờ sinh thì báo cho 
biết (34).  

Ðến ngày được báo tin, Ðạo Hạnh tắm rửa, 
thay áo, bảo với chư tăng:  

- Túc nhân của ta chưa hết, phải thác sinh 
lần nữa ở thế gian, tạm làm quốc vương. Sau 
kiếp quốc vương lại phải sinh lên cõi trời Tam 
Thập Tam Thiên. Sau khi chết, trong một thời 
gian, chân thân của ta sẽ không hư hoại. Ðến 
ngày nó hư hoại là ta vào Niết bàn, không còn 
sinh vào cõi diệt nữa. Môn đồ khóc lóc. Ðạo 
Hạnh đọc bài kệ:   

Thu sang chẳng báo nhạn cùng bay  
Cười lạnh trần gian khổ lụy đầy  
Nhắn với môn đồ đừng luyến tiếc  
Thầy xưa mấy kiếp lại thầy nay.   
Ðọc xong, Ðạo Hạnh đi vào núi, bỏ thân 

mà hóa. Ðó là ngày mồng bảy tháng ba(35). 
Phu nhân Sùng Hiền Hầu sinh hạ được một trai, 
đặt tên là Dương Hoán, ba tuổi được vua Nhân 
Tông nuôi ở trong cung, lập làm hoàng tử. 
Tháng Chạp năm Thiên Phù Khánh Thọ thứ 
nhất, vua băng, thái tử tức vị làm vua, hiệu là 
Thần Tông. Thần Tông tức là Ðạo Hạnh hóa 
thân vậy.  

Thiền sư Minh Không tự không Lộ (36), họ 
Nguyễn tên Chí Thành, bạn của Ðạo Hạnh và 
Giác Hải. Năm Minh Không hai mươi chín tuổi, 
ba người đi Tây Trúc học. Minh Không đắc lục 
trí thần, về quê quán dựng chùa Diên Phúc, 
chuyên trì Chú Ðại Bi. Minh Không muốn tạo ra 
bốn kỳ quan của Ðại Việt là tháp Báo Thiên, 
Ðỉnh Phổ Minh, Chuông Quy Ðiền, và Tượng 
Quỳnh Lâm, nhưng không có đủ đồng, liền đi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      36 

sang Trung Hoa. Ngủ đêm tại nhà một người 
giàu có, Minh Không xin sáu thước đất để lập 
tu viện Kỳ Viên; người trưởng giả cười nói:  

- Ngày xưa thái tử Lương lập Kỳ Viên có 
đất rộng cả vạn dặm, sáu thước làm sao lập 
được?  

Ðêm ấy Minh Không tung áo cà sa mình 
che cả một đám đất ngàn dặm. Thấy có thần 
thông, người trưởng giả đem vợ con đến quỳ 
lạy xin theo Tam Bảo. Sáng sớm, Minh Không 
mặc pháp phục, chống tích trượng vào triều. 
Vua hỏi: “Muốn gì?” Minh Không nói:  

- Bần tăng xuất gia đã lâu, nay muốn tạo 
tứ khí cho Ðại Việt, cho nên đã không quản 
ngại ngàn dặm tới đây, xin bệ hạ bố thí cho 
một ít đồng. Vua hỏi có bao nhiêu đồ đệ đi 
theo. Minh Không nói đi một mình. Vua nói:  

- Ðường về quý quốc xa lắm, vậy thầy 
muốn lấy bao nhiêu thì lấy.  

Với chiếc tay nải, Minh Không nhét hết kho 
đồng của nước bạn. Quẩy tai nải trên vai, Minh 
Không vào chào vua về nước. Vua tiếc mà 
không biết làm sao lấy lại kho đồng. Ðem đồng 
về chùa Quỳnh Lâm, Minh Không đúc một 
tượng Phật A Di Ðà vĩ đại cho chùa. Một đỉnh 
tháp lấy tên là tháp Báo Thiên, một đại hồng 
chung tại làng Phả Lại và một chiếc đỉnh lớn tại 
Phổ Minh. Số đồng còn đủ để đúc một chiếc đại 
hồng chung cho chùa địa phương nặng ba ngàn 
năm trăm cân, một chiếc đại hồng chung khác 
cho chùa Diên Phúc ở huyện Giao Thủy, nặng 
ba ngàn cân. Công quả xong rồi, Minh Không 
đọc bài kệ:   

Nổi trên mặt đại dương  
Cánh tay nặng ngàn cân  
Kho đồng trong một túi  
Giây phút vượt ngàn trùng (37).   
Lúc đó vua Nhân Tông dựng điện Hưng 

Long đã xong, làm lễ lạc thành, bỗng nghe 
tiếng kêu kỳ quái trên nóc điện, tiếng kêu to 
như sấm. Vua sợ, nhờ Minh Không và Giác Hải 
tới trừ. Rồi Nhân Tông phong Minh Không làm 
quốc sư. Khi vua Thần Tông lên hai mươi mốt 
tuổi, một chứng bệnh lạ kỳ xảy tới cho vua. 
Ðầy mình mọc lông, vua rống lên như mãnh 
hổ, không thầy thuốc nào chữa lành. Lúc đó 
người ta nghe trẻ con ngoài đường hát bài 

đồng giao sau đây:   
Có được Lý Thần Tông  
Nước nhà vạn sự thông  
Muốn chữa bệnh Hoàng Ðế  
Phải nhờ Nguyễn Minh Không.   
Triều đình sai sứ đến chùa Giao Thủy đón 

Minh Không. Minh Không biết trước cười hỏi:  
- Có phải là chuyện cứu vua mắc bệnh hóa 

cọp phải không?  
Sứ thần ngạc nhiên hỏi tại sao Minh Không 

biết. Minh Không bảo:  
- Chuyện này ta đã biết trước đây ba mươi 

năm.  
Ý muốn nói chính ba mươi năm trước đó vì 

Ðạo Hạnh rắn mắt hóa hổ, để nhác hai bạn nên 
nay thác sinh làm vua bị quả báo.  

Minh Không sai lấy nồi nấu cơm thết sứ giả 
và quân lính tùy tùng. Quan quân ăn no nê, 
vậy mà cơm trong chiếc nồi nhỏ xíu vẫn còn. 
Minh Không, Giác Hải và mọi người xuống thu-
yền. Minh Không nói mọi người hãy nghỉ ngơi, 
đợi con nước lên rồi hãy nhổ neo. Trong khi mọi 
người ngủ say, Minh Không làm phép cho thu-
yền đi nhanh như tên bắn, phút chốc đã tới 
kinh đô. Mọi người thức dậy nhìn ra thì đã thấy 
tháp Báo Thiên rồi (38). 

Khi Minh Không vào tới cung, các ngự y 
thấy ăn mặc quê mùa, không ai đứng dậy chào. 
Minh Không lấy một cây đinh dài năm tấc đóng 
sâu vào cột điện rồi nói lớn:  

- Ai rút được cây đinh này ra thì mới mong 
chữa lành bệnh cho Hoàng Thượng.  

Không ai rút được, Minh Không nhón hai 
ngón tay, nhẹ rút cây đinh ra. Khi vào tẩm 
điện, thấy vua đang lồng lộn gầm thét, Minh 
Không thét lớn:  

- Ðại trượng phu đứng đầu muôn dân, trị vì 
bốn bể, sao lại làm gì cuồng loạn như thế?  

Vua nghe sợ run, không dám lồng lộn 
nữa.Minh Không sai nấu một chảo dầu, bỏ vào 
đấy một trăm cây đinh rồi lấy tay khoắng dầu 
đang sôi, vớt đinh ra ném vào người vua. Tự 
khắc lông lá rụng hết, vua khỏi bệnh (39).  

Minh Không sinh năm Bính thìn, ngày mười 
bốn tháng tám, tịch ngày mồng ba tháng sáu 
năm Giáp tuất. Thần tượng và bia ký để ở Lý 
Quốc Sư Từ, huyện Thọ Xương, tỉnh Hà Nội. Có 
đề lại bài kệ sau đây:   

Chọn nơi địa thế đẹp sông hồ  
Vui thú tình quê quên sớm trưa  
Có lúc trèo lên đầu chóp núi  
Kêu dài một tiếng lạnh hư vô.  
Sách Việt Ðiện U Linh Tập thêm: Ngày 

xưa, khi thác sinh vào cung, Minh Không bỏ 
thân trong động, người làng đêm về bỏ vào 
trang phụng thờ. Ðến niên hiệu Vĩnh Tộ, nhà 
Minh, sứ Minh đi ngang qua, thấy diện mạo tốt 
đẹp, cho là Tiên, liền rước về chùa Hương Sơn 
hỏa táng. Nhưng đốt không cháy. Ðêm nằm 
mộng thấy Minh Không chỉ cho cách đốt, sáng 
dậy làm theo thì đốt mới cháy được. Ðời Lê 
Thánh Tông, bà Quang Phục hoàng thái hậu 
đến cầu đảo ở chùa Thiên Phúc, kết quả có 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      37 

mang sinh được vua Hiến Tông.  
Truyền tích của Ðạo Hạnh và Minh Không 

càng ngày càng giàu có. Dân quê tìm ra dấu 
tích của cha mẹ Ðạo Hạnh để làm giỗ Thánh 
Phụ và Thánh Mẫu mỗi năm. Dân quê lại tìm ra 
gốc gác của Minh Không trước khi đi tu là nghề 
câu cá. Những giai thoại về cuộc đời của Minh 
Không trước khi đi tu được thêm thắt vào. Ví 
dụ chuyện Minh Không đã gánh nước bằng đôi 
dành khổng lồ để tưới cho nhiều mẫu ruộng 
một lúc. Một lần Minh KhôngMinh Không sảy 
chân, nước đổ làm ngập lụt hàng chục mẫu 
ruộng. Ví dụ chuyện Minh Không thường đem 
cá đánh được bán cho một cô gái ở chợ Viên 
Quang, tục gọi là cô Chàng. Cô đã yêu Minh 
Không, nhưng Minh Không đã muốn đi tu, nên 
chỉ khuyên cô bạn hướng về đạo Phật. Ở nhiều 
nơi trong vùng đồng bằng miền Bắc, mỗi khi 
gặp hạn hán, trai tráng lại diễn lại cử động 
gánh nước của Minh Không gánh đôi dành ra 
sông lấy nước. Tại chùa Hành Thiện mỗi năm 
đến ngày hội Chùa, cuộc đời Minh Không được 
diễn lại bằng lời hát và điệu múa. Những chi 
tiết như chi tiết Minh Không gặp gỡ cô Chàng, 
Minh Không nấu cơm bằng cái nồi nhỏ xíu đãi 
quan quân ăn không hết... đều được diễn lại. 
Tại chùa Thần Quang, đúng ngày mồng ba 
tháng Sáu, ngày giỗ Minh Không mọi người 
đem dâng cúng bánh bìa làm bằng bột nếp và 
mật mía. Vào hội ngày xuân, tại chùa này, dân 
tổ chức nấu cơm, thi đồ xôi và thi làm bánh. 
Ðến ngày hội tháng chín thì tổ chức đua thuyền 
trên sông để nhắc lại cuộc đời ngư phủ của 
Minh Không. Chùa còn thờ cây gậy trúc mà 
Minh Không đã từng dùng. Trong lễ rước mùa 
thu, trên kiệu Minh Không có treo một chiếc túi 
gấm tượng trưng cho chiếc túi thần đựng 
không đồng của nhà Tống. Ngoài hai chùa Keo, 
còn có rất nhiều nơi thờ Minh Không. Những 
phường thợ đúc đồng còn thờ Minh Không như 
một vị tổ của nghề đúc.  

Tóm lại, trong khi về phía trí thức, sự sáng 
tác của Phật Giáo nghèo đi thì về phía đại 
chúng, sức sáng tác vẫn tiếp tục rào rạt. 
Truyền thống hát kể hạnh, hát chèo và những 
hình thái nghệ thuật khác để tô điểm và duy trì 
sự tích của các vị tổ sư, vốn đã bắt đầu từ các 
đời Lý, Trần, đã tiếp tục phát triển mạnh trong 
đời Lê vậy. 

 
(còn tiếp) 

   
_____________________ 
 
 (30) Chi tiết này cũng nói trong sách Lĩnh 

Nam Chích Quái, nhưng không có trong sách 
Thuyền Uyển Tập Anh   

(31) Chi tiết này chỉ Việt Ðiện U Linh chép, 
không có trong Thuyền Uyển Tập Anh và Lĩnh 
Nam Chích Quái.  

(32) Có lẽ là Miến Ðiện.  
(33) Tất cả đoạn này, nói về việc ba người 

gặp ông già chở sang Tây Trúc bằng đường 

thủy và bà già dạy pháp thuật, đều không nằm 
trong Thuyền Uyển Tập Anh và Lĩnh Nam Chích 
Quái.   

(34) Ðoạn nói về Giác Hoàng, Sách Việt 
Ðiện U Linh không chép  

(35) Chi tiết “đi vào núi mà tịch” không có 
trong Thiền Uyển Tập Anh. Chi tiết về ngày 
mồng bảy tháng Ba chỉ có trong sách Việt Ðiện 
U Linh Tập.   

(36) Sách Lĩnh Nam Chích Quái lắm khi 
cho Minh Không và Không Lộ là hai nhân vật 
khác nhau. Thiền sư Không Lộ, theo Thuyền 
Uyển Tập Anh họ Nguyễn chứ không phải họ 
Dương.  

(37) Chi tiết về Tứ Ðại Khí cùng bài kệ chỉ 
thấy chép trong Thuyền Uyển Tập Anh.   

(38) Chuyện nồi cơm đãi sứ giả và chuyện 
làm phép cho thuyền đi nhanh chỉ thấy chép 
trong Việt Ðiện U Linh Tập.  

(39) Chuyện chảo dầu và những cây đinh, 
Lĩnh Nam Chích Quái không nói tới. 

   

 
GIẬN  
 

Giận một chút rồi lại thôi 
Ai giận chi mãi để rồi xa nhau 
Xin đừng ngoảnh mặt cúi đầu 
Trả lại cơn giận cùng nhau vui cười. 
 
VUI  
 

Chỉ cần giản dị mà thôi 
Niềm vui nho nhỏ giữa đời bao la 
Dù cho bão tố phong ba 
Niềm vui còn đó cùng ta tháng ngày. 
 
 
SÔNG  
 

Dòng sông nước chảy về đâu 
Người đi thương nhớ mong cầu ngắm trông 
Lắng nghe tiếng nói trong lòng 
Bao lần ước hẹn thầm mong trở về. 
  
 
BIỂN  
 

Con thuyền nhẹ sóng ra khơi 
Nằm trong lòng mẹ bầu trời trong xanh 
Màn đêm tiếng sóng dỗ dành 
Bởi vì lòng mẹ vẫn dành cho con. 

 
 

PHAN VĂN QUÂN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      38 

QUYẾT NGHỊ 
 

Đại Hội Thường Niên Lần thứ I, nhiệm kỳ III (2016-2020)  
của Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ 

(GHPGVNTNHK) 
 

Chiếu Quyết Nghị Điều 14 của Đại Hội Khoáng Đại Kỳ II, Nhiệm kỳ III của GHPGVNT-
NHK, thông qua ngày 12/06/2016, Hội Đồng Điều Hành đã triệu tập và tổ chức Đại Hội 
Thường Niên lần thứ I, nhiệm kỳ III, tại Niệm Phật Đường Fremont, thành phố Fremont, 
tiểu bang California, Hoa Kỳ, vào ngày 11/06/2017. 

Đại Hội quy tụ 60 đại biểu gồm các thành viên của hai Hội Đồng thuộc GHPGVNTNHK, 
bao gồm chư tôn đức Tăng Ni, Cư sĩ và Huynh trưởng GĐPT từ các tự viện, tịnh xá, tu viện, 
Phật học viện, tịnh thất, niệm Phật đường, các tổ chức hội đoàn Phật giáo và Gia Đình Phật 
Tử Việt Nam tại nhiều tiểu bang Hoa Kỳ.  

Qua 4 phiên Khoáng Đại tuần tự diễn ra trong ngày 11 tháng 6 năm 2017, toàn thể 
đại biểu được lắng nghe phúc trình của Văn Phòng Thường Trực Hội Đồng Điều Hành, báo 
cáo sinh hoạt của các Tổng vụ, và cũng đã thảo luận sôi nổi đối với các tham luận về 
đường hướng và dự án thiết thực của Giáo Hội. 
 Theo tinh thần của Bản Phúc Trình từ Văn Phòng Thường Trực HĐĐH, Đại Hội đồng 

thuận về trách nhiệm đối nội lẫn đối ngoại của Giáo Hội, qua đó mỗi thành viên nỗ lực 
đóng góp sở tri và sở hành của mình trên nền tảng Giới-Định-Huệ để làm trang nghiêm 
nền Đạo nơi xứ người, đồng thời không quên hướng về quê hương, góp phần vào công 
cuộc bảo vệ chủ quyền đất nước, xây dựng quốc gia bằng lý tưởng hòa bình và con 
đường tự do dân chủ hầu đem lại ấm no, hạnh phúc thực sự cho toàn dân; 

 Với nội dung tham luận về “Đề án Phật sự” của Hòa thượng Thích Nguyên Siêu, Tổng 
Thư Ký Hội Đồng Điều Hành, Đại Hội đã cùng thảo luận và chia sẻ những vấn đề cốt lõi 
để củng cố nội lực Tăng đoàn, cũng là nền tảng để từ đó phát triển Giáo Hội. 

 Qua nội dung tham luận về “Hiện tình sinh hoạt, tu học của Chư Ni tại Hoa Kỳ và 
Nhu Cầu Thiết Yếu cho Ni Bộ” của Ni sư Thích Nữ Tiến Liên, Tổng vụ Phó kiêm Thư 
ký Tổng vụ Ni Bộ, Đại Hội nhận thức về sự góp mặt quan trọng, không thể thiếu của Ni 
đoàn trong sứ mệnh hoằng pháp và cứu khổ nhân sinh trên quê hương cũng như nơi xứ 
người. 

 
Sau khi thảo luận cặn kẽ trong tinh thần hòa hợp và đồng thuận về những điểm quan 

yếu trong các nghị trình, toàn thể đại biểu tham dự Đại Hội Thường Niên Lần thứ I, nhiệm 
kỳ III của GHPGVNTN Hoa Kỳ đồng tâm: 

 
QUYẾT NGHỊ 

 
1) Tổng vụ Hoằng Pháp và Tổng Vụ Giáo Dục thành lập Ban Hoằng Pháp, đồng thời huấn 

luyện thêm chư Tăng Ni trẻ để bổ sung vào Giảng Sư Đoàn thuộc Tổng Vụ, hầu có thể 
đáp ứng nhu cầu hoằng pháp trên khắp các tiểu bang Hoa Kỳ; 

2) Chư tôn đức thành viên Giáo Hội cần làm gương cho các tự viện tại Hoa Kỳ trong việc 
tổ chức Bố-tát, tụng giới mỗi tháng trong cùng địa phương thành phố, quận hạt hoặc 
tiểu bang, nhằm duy trì nguyên tắc truyền thống của Tăng già, củng cố nội lực của 
Giáo Hội; 

3) Khuyến thỉnh Thượng Tọa Thích Thánh Minh, Tổng vụ trưởng Tổng vụ Cư Sĩ, với sự hỗ 
trợ của Đạo hữu Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê, Tổng vụ trưởng Tổng vụ Pháp Chế, cố 
gắng tổ chức Đại Hội Cư Sĩ trong năm nay để tạo cơ hội cho hàng cư sĩ được trao đổi 
kinh nghiệm tu học và hộ trì Phật Pháp, đồng thời có thể góp sức cùng Giáo Hội trong 
sứ mệnh hoằng pháp lợi sinh; 

4) Giáo Hội toàn tâm khích lệ và hỗ trợ Tổng vụ Ni Bộ xúc tiến tổ chức Đại Hội Ni Bộ hoặc 
bằng các cuộc họp mặt rộng rãi trong thời hạn sớm nhất có thể, nhằm qui tụ, nối kết 
thân tình pháp lữ và phát triển Ni đoàn Việt Nam tại Hoa Kỳ; suy cử Ni trưởng Thích Nữ 

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH 
______________________________________ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      39 

Giới Châu đảm nhận chức vụ Quyền Tổng vụ trưởng Tổng vụ Ni Bộ; 
5) Khuyến thỉnh chư tôn đức Tăng Ni thành viên Giáo Hội, đã định cư từ lâu và hiện đang 

trụ trì các tự viện tại Hoa Kỳ, đặc biệt quan tâm, bảo bọc chư Tăng Ni trẻ mới nhập cư, 
tạo điều kiện tu học và trau dồi Anh ngữ để lớp Tăng Ni trẻ nầy có thể kế thừa sự 
nghiệp duy trì và phát triển Phật giáo nơi xứ người; 

6) Ủy quyền Thượng Tọa Thích Pháp Tánh, thành viên Tổng vụ Truyền Thông, tổ chức Đại 
Lễ Phật Đản chung Phật Lịch 2562 tại miền Nam California vào ngày 20 tháng 5 năm 
2018; 

7) Ủy quyền Hòa Thượng Thích Đỗng Tuyên, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Giáo Dục, tổ chức 
khóa an cư kiết hạ từ ngày 12 đến 22 tháng 6 năm 2018 tại Niệm Phật Đường 
Fremont; và Đại hội Thường niên lần thứ II, nhiệm kỳ III, sẽ được tổ chức một ngày 
trước khóa an cư; 

8) Thiết tha yêu cầu chư tôn đức thành viên và các đơn vị cơ sở trực thuộc GHPGVNTNHK 
nên giữ gìn, bảo vệ lập trường cố hữu của Giáo Hội là phục vụ nhân loại và dân tộc 
bằng con đường hòa bình, không tự tham gia các tổ chức chính trị thế tục, phe phái; 
nên cảnh giác, thận trọng trong việc giao tiếp, thỉnh giảng đối với chư vị giảng sư từ 
Việt Nam sang: nên tìm hiểu cặn kẽ về lai lịch và tâm tư nguyện vọng của chư vị ấy, vì 
nếu không khéo, chúng ta có thể vô tình góp sức cho việc đồng hóa sinh hoạt và đường 
hướng của chúng ta với một tổ chức Giáo Hội mà sau lưng là một đảng phái chính trị 
phi Phật Pháp; 

9)  Kêu gọi nhà cầm quyền nước CHXHCN Việt Nam nghiêm túc bảo vệ môi trường, không 
vì lợi ích cá nhân, phe nhóm mà cấp phép bừa bãi cho các công trình luyện thép, khai 
thác tài nguyên bauxite, lập nhà máy thủy điện, xây dựng các trung tâm du lịch sang 
trọng, bằng cách chiếm ruộng đất của dân, lấp sông, phá rừng, xả chất độc phế thải ra 
biển, v.v… làm hủy hoại sinh thái, tổn hại sinh dân;  

10)  Kêu gọi nhà cầm quyền nước CHXHCN Việt Nam nghiêm chỉnh thực thi các quyền tự do 
căn bản của công dân đã đuợc qui định trong Hiến Pháp, không tùy tiện đưa ra thêm 
những luật tố tụng vi hiến nhằm ngăn chận tiếng nói công trực và thành ý xây dựng 
đất nước của nhân dân; chấm dứt việc trấn áp, bỏ tù hoặc giam lỏng những dân oan 
đòi đất, những người biểu tình vì bảo vệ môi trường sạch cho nhân dân Việt Nam; trả 
tự do tức khắc cho những tù nhân lương tâm, những người đấu tranh vì tự do dân chủ;  

11)  Kêu gọi nhà cầm quyền Nước CHXHCN Việt Nam công khai phản đối Trung quốc xâm 
lấn đất liền và hải đảo thuộc chủ quyền Việt Nam: cho phép người dân được tự do biểu 
tình, bày tỏ lòng yêu nước và ý nguyện bảo vệ tổ quốc giang sơn. 

 
Quyết Nghị này gồm 11 điểm đã được toàn thể Đại Hội, gồm 60 đại biểu Tăng Ni, Cư sĩ và 
Huynh trưởng GĐPT đồng biểu quyết thông qua lúc 06 giờ chiều ngày 11 tháng 6 năm 
2017 tại hội trường Niệm Phật Đường Fremont, thành phố Fremont, tiểu bang California, 
Hoa Kỳ. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      40 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      41 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      42 

TỊCH DIỆT VI LẠC 
 

Thích Nguyên Tạng 

“Tịch Diệt Vi Lạc”, bốn chữ trên bức trướng 
của Trang Nhà Quảng Đức Úc Châu phúng 
viếng Tang lễ Ôn Như Huệ, như là lời chúc 
mừng Ngài trên lộ trình đi về cõi Phật vào cuối 
tháng 6-2016.  Ở thế gian chết chóc là đau 
khổ, nhưng đối với Phật giáo “Chết là một niềm 
vui” (Tịch diệt vi lạc), có vẻ khó hiểu và chống 
trái phải không? 

Phật giáo xuất hiện trên đời này là để giải 
quyết sự chống trái này, nghĩa là giải quyết tận 
gốc rễ luân hồi sinh tử. Còn sinh 
tử, còn luân hồi là còn khổ đau, 
giải thoát khỏi luân hồi sinh tử là 
niềm vui, đơn giản vậy thôi. Trong 
Kinh Đại Bát Niết Bàn, Đức Phật 
đã tuyên bố:“Chư hành vô thường, 
Thị sinh diệt pháp, Sinh diệt diệt 
dĩ, Tịch diệt vi lạc". Nghĩa là: “Các 
hành vô thường, Là pháp sinh diệt, 
Sinh diệt hết rồi, Tịch diệt là vui.” 

Giáo lý của Phật Đà luôn nhắc 
nhở “Sanh tử đại sự, vô thường 
tấn tốc”, phải cố gắng “Hằng ngày 
an vui tu tập, pháp Phật nhiệm 
mầu, để mau ra khỏi luân hồi”. Và 
khi đã ra khỏi luân hồi rồi, mới có 
thể phát biểu được như lời của 
Thiền Sư Từ Minh là “Sanh như 
đắp chăn Đông, tử như cởi áo Hạ”. 
Có nghĩa là một người ngộ đạo thì 
sống giữa cuộc đời này một cách 
tự tại, vượt ra ngoài vòng trói 
buộc của sống và chết, xem sự 
chào đời như mùa Đông có chiếc 
chăn đắp lên cho ấm, và khi chết đi, xác thân 
này tan rã để trở về Pháp thân thanh tịnh, 
cũng giống như mùa Hè cởi chiếc áo ra cho mát 
mẻ, thì không có gì mà phải sợ hãi và lo âu? 

Đối với người đệ tử Phật luôn nhận thấy 
rằng sự sống và cái chết là một dòng chảy liên 
tục không hề gián đoạn, giống như sự di 
chuyển qua lại của một quả lắc của đồng hồ. Là 
đệ tử Phật, phải kiểm soát được sự di chuyển 
của quả lắc này, có nghĩa là làm chủ được sự 
sống chết của bản thân mình. 

Đối với chính Đức Từ Phụ Thích Ca Mâu Ni 
của chúng ta, Ngài đã minh chứng cho toàn bộ 
lời dạy của đời mình là tự tại trong sanh tử, ra 
đi tùy theo ý nguyện. Đức Thế Tôn đã thông 
báo 3 tháng trước khi vào Niết Bàn. Năm đó, 
544 trước Tây lịch, Đức Phật vừa đến Thành Tỳ 
Xá Ly (Vaisali) thì có vụ động đất rung chuyển 

cả thành phố. Đức Phật dạy: “Này Ananda, có 
tám nguyên nhân làm cho đại địa chấn động: 
1/ Vì đất nương trên nước, nước nương trên 
gió, gió nương vào không gian, nên khi gió thổi 
làm nước động, nước làm đất động. 2/ Khi một 
tu sĩ đắc thần thông hay khi một vị Trời có thần 
lực thực hành phép quán địa đại hay phép quán 
thủy đại. 3/, 4/ & 5/ Khi một vị Bồ-tát nhập 
thai, sinh ra, hay thành đạo. 6/ Khi Phật 
chuyển pháp luân. 7/ Khi Phật quyết định nhập 

diệt. 8/ Khi Phật nhập Ðại-bát Niết
-bàn. Này Ananda, Như Lai đã 
quyết định rồi, trong ba tháng nữa 
Như Lai sẽ diệt độ”. (theo Kinh Đạt 
Bát Niết Bàn). 
Sau đó Đức Thế Tôn đi đến rừng 
Sa La Long Thọ tại thành Kusina-
gar thuộc bộ tộc Malla và vào Niết 
bàn ở giữa 2 cây Sa La. Ðức Phật 
nằm xuống, đầu hướng về phương 
Bắc, mình nghiêng về bên phải, 
bàn tay phải để ngửa lót dưới mặt, 
tay trái để xuôi trên hông trái, 
chân trái nằm dài trên chân phải, 
hơi thở nhẹ nhàng đều đặn. Ngài 
để lời di chúc cuối cùng:“Này các 
đệ tử, vạn pháp vô thường, có sinh 
thì có diệt. Các con hãy tinh tấn 
lên để đạt tới giải thoát”. Nói rồi  
Ðức Thế Tôn nhập, xuất tứ thiền, 
bát định, và diệt độ liền ngay sau 
đó. Lúc ấy, đại địa rúng động, sấm 
sét vang rền, hoa Sa La rụng 
xuống như mưa. Mọi người tự 

nhiên thấy tâm thần chấn động, ai cũng biết là 
Ðức Thế Tôn đã nhập Niết-bàn. Lúc bấy giờ là 
nửa đêm trăng tròn tháng Vesak năm 544 
trước Tây lịch, nhằm ngày Rằm tháng Hai âm 
lịch năm Đinh Tỵ.  

Từ đó về sau, hàng triệu đệ tử Phật cũng 
giống như Ngài, tu hành và đạt đến cảnh giới 
“tự tại trong sanh tử”. Sơ Tổ Đại Ca Diếp, sau 
mấy mươi năm kế thừa gia tài của Phật, Ngài 
tuyên bố vắng bóng thế gian, trao Chánh Pháp 
Nhãn Tạng cho Nhị Tổ A-Nan lãnh đạo, đi vào 
ẩn cư nhập định trong núi Kê Túc, chờ đợi Bồ 
Tát Di Lặc giáng sinh để trao lại y bát theo lời 
dặn của Đức Thế Tôn. Sau Tổ Ca Diếp là Tôn 
Giả A-Nan, người được xem là kỷ lục về nhớ 
nhanh và nhớ đúng, Ngài có thể lập lại nguyên 
văn một bài Pháp của Ðức Phật gồm 60.000 
chữ một cách dễ dàng. (Có trí nhớ tốt là nhờ 5 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      43 

công đức: Không tham dục, 
không ác tâm, không hôn trầm, 
không phóng dật và không hoài 
nghi. Theo Kinh Tăng Chi, Angut-
tara Nikàya, V 193). Nhị Tổ A Nan 
trụ thế 120 tuổi thì quyết định 
vào Niết Bàn. Ngài đến thành Tỳ 
Xá Ly dùng thần thông bay lên hư 
không, dùng lửa tam muội tự 
động thiêu lấy thân, xá lợi rơi 
xuống ngay ngắn trên hai lãnh 
thổ đang tranh chấp là Ma Kiệt Đà 
và Tỳ Xá Ly, để họ nhặt về xây 
Bảo tháp tôn thờ! 

Vị Tổ thứ 28 của Phật Giáo Ấn 
Độ và là Sơ Tổ Trung Hoa, Bồ Đề 
Đạt Ma (BodhiDharma). Ngài là 
truyền nhân của Tổ thứ 27, Bát 
Nhã Đa La (prajñādhāra) và là Sư 
Phụ của Nhị Tổ Huệ Khả. Cơ duyên giáo hóa ở 
Ấn Độ đã hết, Ngài đi thuyền qua truyền giáo ở 
Trung Hoa vào năm 520. Cảm hóa Vua Lương 
Vũ Đế không thành, nên Ngài rời Kim Lăng 
(kinh đô nước Lương) đến Lạc Dương, lưu trú 
tại chùa Thiếu Lâm ở núi Tung Sơn, quay mặt 
vào vách núi thiền định chín năm chờ thời cơ 
để ra hoằng Pháp. Ở nơi đây, Ngài đã tiếp nhận 
vị đệ tử đầu tiên tên là Thần Quang, đạo hiệu 
là Huệ Khả. Ngài trụ thế 150 tuổi, truyền tâm 
ấn cho đệ tử Huệ Khả và viên tịch tại Chùa 
chùa Định Lâm, núi Hùng Nhĩ vào ngày mùng 9 
tháng 10 năm Bính Thìn (529 TL). Mấy ngày 
sau, ông Tống Vân đi sứ từ Ấn Độ về lại gặp 
Ngài tại núi Thông Lãnh, quảy một chiếc dép 
và đi nhanh như bay. Sau khi về Triều, Tống 
Vân tấu trình mọi sự lên vua, vua liền cho khai 
quật Bảo tháp, thì quả nhiên không thấy nhục 
thân của Ngài, trong Kim quan chỉ còn một 
chiếc dép. Nhà vua liền ra lệnh đem chiếc dép 
về thờ tại chùa Thiếu Lâm. Từ đó về sau, các 
chùa Phật giáo Bắc tông ở Trung Hoa, Việt 
Nam, Triều Tiên v.v… tại Tổ Đường đều có thờ 
tôn tượng Ngài qua hình ảnh trên vai quảy một 
chiếc dép như lời kệ khai thị:“Diệt nhi bất diệt, 
như Đạt Ma chích lý Tây quy” (Diệt nào có diệt, 
Đạt Ma Tôn giả, quảy dép về Tây…”. 

Câu chuyện tái sinh của Ngũ Tổ Hoằng 
Nhẫn là một thực chứng khác về giáo lý tự tại 
trong sinh tử. Một ngày nọ, Tứ Tổ Đạo Tín du 
hóa ở núi Long Phong gặp một vị Sư già có tên 
là Tài Tòng Đạo Giả, đang trồng cây tùng. Ngài 
Tài Tòng hỏi vị Tổ thứ tư rằng: “Ngài có thể 
cho con nghe Đạo Pháp của Như Lai chăng?” Tổ 
đáp: -“Tuổi của ông đã già, nghe cũng được 
nhưng không thể hoằng hóa kịp. Nếu có thể tái 
sanh thì ta sẽ chờ đợi”. Ngài Tài Tòng nghe rồi 
lạy tạ và xuống núi. Ngài đến huyện Huỳnh 
Mai, nhìn thấy một cô gái đang giặt áo ở bờ 
sông, Ngài đến chào và hỏi:“Nhà cô ở đâu? Cô 
vui lòng cho tôi nghỉ nhờ được chăng?” Cô gái 
đáp: “Con không thể tự quyết định, xin mời 
Ngài vào nhà hỏi Cha Mẹ con nhé”. Ngài lại hỏi 
“Nhưng riêng cô có bằng lòng hay không?” Cô 

gái đáp: “Dạ con bằng lòng”. Sau 
khi nghe cô gái hứa chịu, Ngài 
quay trở về núi, ngồi kiết già dưới 
gốc cây mà viên tịch. Cô gái kia 
là con út của nhà họ Châu, sau 
khi hứa với Ngài Tài Tòng Đạo Giả 
rồi, không lâu sau đó đã có thai. 
Sau 9 tháng 10 ngày, cô gái sinh 
ra một bé trai xinh xắn, nhưng vì 
sợ hãi, không chồng mà có con, 
nên cô gái thả đã con trôi theo 
dòng sông, nếu ai có duyên thì 
nhặt về nuôi. Sáng hôm sau ra 
thăm lại chỗ ấy, người mẹ thấy 
con trai ngồi xếp bằng trên lá 
sen, khí sắc tươi tỉnh lạ thường và 
mỉm cười, người mẹ vừa thấy lạ 
vừa xót thương nên bồng con về 
nuôi dưỡng. Đến bảy tuổi, đứa bé 

gặp lại Tứ Tổ Đạo Tín đối đáp một cách phi 
thường, được Tổ xin về cho xuất gia đặt tên là 
Hoằng Nhẫn. Hoằng Nhẫn có nghĩa là mẹ nhẫn 
nhục nuôi con, cũng có nghĩa Tổ Đạo Tín kiên 
nhẫn chờ đứa bé khôn lớn để truyền pháp. Ngài 
Hoằng Nhẫn về sau trở thành vị Tổ thứ năm 
(lược theo bản dịch của HT Thanh Từ). 

Lục Tổ Huệ Năng sinh năm 638, nổi tiếng 
là người đắc đạo lúc chưa xuất gia, là truyền 
nhân của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Ngài vốn sanh 
ra trong một gia đình nghèo, cha mất sớm, lớn 
lên giúp mẹ bằng cách bán củi. Một hôm, trong 
lúc bán củi, nghe người ta tụng Kinh Kim Cang 
mà bỗng nhiên ngộ đạo, liền tìm đến làm đệ tử 
của Ngũ Tổ và được ấn chứng sau khi trình bài 
kệ “Bồ Đề Bổn Vô Thọ”. Sau 15 năm ẩn tu 
trong nhóm thợ săn, Ngài mới ra hoằng Pháp 
độ sanh. Đã có hàng vạn người tìm đến với 
Ngài để nghe Pháp và tu tập. Vào ngày mùng 
3/8/ âm lịch năm 713, Ngài cho tập chúng để 
nói lời từ biệt, và đến canh ba Tổ nói với chúng 
đệ tử “Ta đi đây, rồi liền viên tịch trong tư thế 
ngồi kiết già, hưởng thọ 76 tuổi. Nhục thân xá 
lợi của Ngài hiện nay vẫn còn và được tôn thờ 
tại Chùa Nam Hoa, Tào Khê ở tỉnh Quảng Châu, 
Trung Quốc. 

Đại Sư Ấn Quang, vị Tổ 13 của Tông Tịnh 
Độ Trung Hoa. Năm Dân Quốc thứ hai mươi 
chín, ngày 24 tháng 10, Ngài biết trước mình sẽ 
ra đi, cho triệu tập đại chúng về Chùa Linh 
Nham. Trong buổi hội đàm, Ngài suy cử Hòa 
thượng Diệu Chơn kế nhiệm Trụ trì, dặn dò các 
việc cần thiết, và bảo: “Pháp môn niệm Phật 
không có chi lạ kỳ, chỉ cần khẩn thiết chí thành, 
thì ai cũng được Phật tiếp dẫn”. Qua ngày 
mùng 4 tháng 11, Đại Sư bịnh cảm nhẹ, song 
vẫn tinh tấn niệm Phật. Niệm xong, bảo đem 
nước rửa tay, rồi đứng lên nói: "Phật A Di Đà 
đã đến tiếp dẫn, ta đi đây, các con phải tín 
nguyện niệm Phật để về Tây Phương", đoạn 
bước lại ghế ngồi kiết già, chấp tay trì danh 
hiệu Phật theo tiếng niệm Phật của đại chúng 
rồi an lành viên tịch. Đại Sư thọ thế 80 tuổi đời 
và 60 Tăng lạp.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      44 

Đại Sư Gedun Drupa là vị Đạt Lai Lạt Ma 
đầu tiên của Tây Tạng, sinh năm 1391, xuất 
gia năm 7 tuổi, học trò của Đại Sư 
Tsongkhapa, Ngài đã trở thành nhà dẫn đường 
cho dân chúng Tây Tạng tu tập. Ngài là một 
Tăng sĩ mẫu mực, luôn hướng đến việc thực 
hiện lý tưởng Bồ-tát đạo, là một tiêu chuẩn cho 
những Đạt Lai Lạt Ma kế tiếp noi theo. Ngài 
cũng nổi tiếng về sự nỗ lực để duy trì giới hạnh 
trong thiền môn. Đó là điểm nổi bật của phái 
Hoàng Mạo Gelupa. Ngài cũng nhập thất và thọ 
trì miên mật pháp tu Mật tông Tara và 
Kalachakra trong nhiều năm. Ngài đã để lại cho 
hậu thế nhiều tác phẩm giá trị, bao gồm bảy 
tuyển tập lớn, dài cả ngàn trang, đặc biệt có 
nhiều bài viết về “những phương pháp trực tiếp 
cho sự luyện Tâm” hay phương pháp “lojong” 
cho sự rèn luyện tâm linh, đã trở thành một 
trong những di sản lớn nhất của Ngài. Dù là 
bậc lãnh đạo cao nhất, nhưng phong cách của 
Ngài luôn điềm đạm, khiêm nhường, và từ bi 
vô hạn. Ngài quyết định viên tịch năm 1474 ở 
tuổi 84. Ngài đã báo trước với các đệ tử là Ngài 
sắp sửa “ra đi” và nói những lời di chúc cuối 
cùng, nhắc nhở họ luôn ghi nhớ và tu tập theo 
giáo lý Phật đà. Tiếp đó, Ngài đã nhập vào mật 
định với kỹ thuật điều khiển phong đại và các 
tinh chất trong các kinh mạch, năng lượng của 
cơ thể, bắt đầu chuyển dạng từ một người già 
nua trở nên trẻ trung và phát hào quang rực 
rỡ. Ngài viên tịch ngay sau đó và giữ nguyên 
trạng thái ngồi kiết già như thế trong vòng 49 
ngày. Hai năm sau, Ngài đã tái sanh trở lại qua 
hiện thân của Gedun Gyatso, vị Đạt Lai Lạt Ma 
thứ 2 của xứ sở Tây Tạng. 

Thiền sư Bạch Ẩn  (1685–1768) là vị có 
công phục hưng phái Thiền Lâm Tế tại Nhật 
Bản và nổi tiếng với công án "Thế nào là tiếng 
vỗ của một bàn tay?". Ngài là một thiên tài, 
không những chỉ là một vị Thiền sư mà còn là 
một họa sĩ, một nhà văn và là một nghệ sĩ tạc 
tượng xuất chúng, đặc biệt Ngài lừng danh với 
câu chuyện “Thế à!” trong xã hội Nhật, cho đến 
nay sau nhiều trăm năm vẫn được kể lại với sự 
kính phục về sức tu nhẫn nhục của đời Ngài. 
Năm 84 tổi, Ngài bệnh cảm nhẹ, cho gọi đồ 
chúng đến khai thị lần cuối cùng, di chúc lại 

cho đệ tử  là Đại Sư Toại Ông kế thừa sự 
nghiệp, rồi nằm nghiêng bên phải mà viên tịch 
trong yên bình. 

Tại quê hương Việt Nam cũng có nhiều 
hành giả đã đạt đến trạng thái tự tại với sống 
và chết. Có lẽ được nhiều người biết đến và ca 
tụng là Bồ Tát Quảng Đức, Ngài phát nguyện tự 
thiêu ngày 27-5-1963 để chấm dứt tình trạng 
đàn áp khốc liệt của chính quyền Ngô Đình 
Diệm, và Ngài đã thực hiện vào ngày 11-6-
1963 sau 2 tuần lễ chuẩn bị. Sau cuộc tự thiêu, 
Giáo Hội đã cho hỏa táng nhục thân và Ngài đã 
lưu lại trái tim xá lợi để làm bằng chứng sống 
cho lời phát nguyện của Ngài. Thật ra, Bồ Tát 
Quảng Đức là một hành giả thọ trì Kinh Pháp 
Hoa, Ngài đã thực chứng Phẩm Dược Vương Bồ 
Tát từ lâu, rằng Bồ Tát Dược Vương đã dùng 
các thứ hương hoa ngâm tẩm vào người rồi tự 
đốt thân mình làm ngọn đèn để cúng dường 
chánh Pháp. Bồ Tát Quảng Đức chắc chắn đã 
đạt đến Pháp Hoa Tam Muội khi còn sanh tiền, 
cho nên Ngài ngồi trong lửa đỏ mà giống như 
ngồi trong hồ sen nước mát, không có chút 
nóng bức và đau đớn hiện lên khuôn mặt của 
Ngài. 

Tổ Sư Liễu Quán (1667-1742), một Cao 
Tăng VN, người Phú Yên, xuất gia lúc 6 tuổi, về 
sau ra Huế tu ở chùa Ấn Tôn (Từ Đàm, Huế) và 
đắc pháp với Tổ Minh Hoằng Tử Dung với công 
án “Vạn pháp quy nhất, nhất quy hà xứ = Vạn 
pháp về một, một về chỗ nào?”. Ngài là người 
thông minh, chí khí hơn người, về sau Ngài là 
Tổ khai sơn Thiền Phái Lâm Tế Liễu Quán tại 
VN với bài kệ pháp phái: “Thật tế đại đạo, Tánh 
hải thanh trừng, Tâm nguyên quảng nhuận…”. 
Cuối năm Nhâm Tuất (1742), Tổ cho gọi đồ 
chúng mà bảo: “Duyên đối với thế gian đã hết, 
Tôi sắp về vậy!”. Mọi người đều khóc. Tổ dạy: 
“Tại sao các con lại khóc? Chư Phật xuất thế 
còn thị hiện Niết bàn. Ta nay đến đi rõ ràng, về 
ắt có chỗ. Các con hãy tinh tấn tu tập đừng có 
buồn khóc!”. Vào tháng 11 năm Nhâm Tuất, 
trước khi mất vài ngày, Tổ ngồi ngay thẳng viết 
thi kệ thị tịch như sau: 

“Thất thập dư niên thế giới trung 
Không không sắc sắc diệc dung thông 
Kim triêu nguyện mãn hoàn gia lý 
Hà tất bôn mang vấn Tổ tông”. 
Nghĩa là: 
“Hơn bảy mươi năm giữa cõi đời 
Không không sắc sắc thảy dung thông 
Sáng nay nguyện mãn về quê cũ 
Nào phải bôn ba hỏi Tổ Tông”. 
 Ngày 22 tháng 11 năm Nhâm Tuất (tức 

ngày 18/12/1742), sau khi dùng trà và khai thị 
cho chúng đệ tử xong, Tổ hỏi mấy giờ? Môn đồ 
đáp là giờ Mùi, Tổ liền an nhiên viên tịch. Tổ trụ 
thế 75 tuổi, 34 năm giáo hóa, đệ tử xuất gia có 
49 vị, đệ tử tại gia có đến hàng vạn người. 
Chúa Võ Vương - Nguyễn Phúc Khoát (1738 – 
1765) kính ngưỡng đạo hạnh của Ngài mà dâng 
lên thụy hiệu: “Chánh Giác Viên Ngộ Hòa 
Thượng” để khắc vào bia tháp tưởng niệm ở 

http://www.google.com/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwink8qjrcPUAhUQxmMKHekJDUgQjRwIBw&url=http%3A%2F%2Fchuaadida.com%2Fchi-tiet-tri-an-truong-lao-hoa-thuong-thich-nhu-hue-7326%2Fhinh-anh-sinh-hoat-cua-ht-thich-nhu-hu


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      45 

chân núi Thiên 
Thai, làng An 
Cựu, cố đô Huế. 

Một câu 
chuyện khác về 
sự kiện biết 
trước giờ chết. 
Hòa thượng Hải 
Đức trụ trì chùa 
Hải Đức ở Huế và 
cũng là người 
thừa kế chùa Hải 
Đức tại Nha 
Trang. Về sau 
Ngài cúng chùa 
Hải Đức Nha 
Trang cho Giáo 
Hội và mở Phật 
Học Viện Trung 
Phần, mời Hòa 
Thượng Trí Thủ 
vào làm Giám 
Viện. Năm ấy, Ngài trên 80 tuổi, Ngài không 
đau bệnh, biết mình sắp về cõi Phật, nên sáng 
ngày 8 tháng 4 âm lịch, Ngài bảo cô Bảy nấu 
ăn: “Hôm nay cô đi chợ mua hoa trái về cúng 
vía Phật Đản. Trưa nay Thầy sẽ về Tây Phương 
đó”. Cô Bảy nói: “Bạch Ôn, năm nay Giáo hội 
làm lễ Phật Đản vào ngày Rằm chớ không làm 
ngày mùng 8 nữa”. Hòa Thượng nói, “Thế à? 
Thôi, để đến Rằm cũng được”. Thế rồi đến 
ngày Rằm, cô Bảy đi chợ mua hoa trái để cúng 
lễ Phật Đản. Hòa thượng bảo Thầy Tri sự cho 
chúng Tăng quét chùa sạch, làm hương đăng, 
chưng hoa quả, và khi đúng Ngọ, lên hương 
đèn cúng vía. Hòa thượng bảo thị giả hái các 
bông hoa, nấu nước cho Ngài tắm, thay đồ mới 
và bảo khuấy một chén bột mình tinh để Ngài 
dùng. Đến gần trưa, Ngài hỏi Thầy Tri sự, 
“Đúng Ngọ chưa?” Thầy Tri sự nói, “Đã gần 
đúng giờ Ngọ rồi”, Hòa thượng bảo chúng Tăng 
“Mặc áo, lên chùa, đốt hương đèn, đánh trống 
Bát Nhã, Thầy sẽ đi đó”. Thầy Tri sự lên chùa 
đốt đèn nhang xong, đánh trống Bát Nhã, rồi 
xuống nhà Tổ, thấy Hòa thượng ngồi tư thế 
thiền định. Thầy đến đưa tay trước mũi, thì 
Hòa thượng đã đi rồi, Thầy liền qua chùa Từ 
Đàm báo cho Giáo hội biết. Giáo hội cũng vừa 
làm lễ Phật Đản xong, chư Thượng tọa, Đại 
đức, Tăng Ni liền qua chùa Hải Đức tiếp tục hộ 
niệm. Một giờ sau, đỡ Hòa thượng nằm xuống 
và lo Tang lễ. Như vậy, Hòa thượng đã biết 
trước giờ chết và còn có thể hẹn lại một tuần. 
Ngài ra đi một cách ung dung, tự tại.  

HT Thích Đỗng Minh, một vị Tuyên Luật Sư 
của PGVN thời hiện đại, và là một tấm gương 
sáng chói, cả về đạo hạnh lẫn sự nghiệp hoằng 
dương Phật pháp. Ngài luôn thể hiện nếp sống 
của bậc chân tu, thiểu dục tri túc, giới đức tinh 
nghiêm, gắn liền đời sống của mình với sự 
nghiệp giáo dục đào tạo Tăng tài. Ngài chuyên 
về dịch thuật Luật Tạng và cho thành lập ban 
in ấn Pháp Tạng Phật Giáo Việt Nam, in nhiều 

bộ Luật quan 
trọng và bộ Kinh 
Bát Nhã 11 tập 
của HT Trí 
Nghiêm. Vào 
ngày 11 tháng 5 
năm Ất Dậu (17. 
06. 2005), cảm 
thấy yếu dần, từ 
võng Ngài bảo Thị 
giả đưa qua 
giường nằm. Đến 
18 giờ 35 phút, 
Ngài an nhiên xả 
báo thân trong tư 
thế cát tường 
nằm nghiêng bên 
phải, tại chùa 
Long Sơn, thành 
phố Nha Trang, 
tỉnh Khánh Hòa. 

Ngài trụ thế 79 năm, 59 hạ lạp. 
Hòa Thượng Thích Tâm Thanh (đệ tử HT 

Long Trí, Sư huynh HT Như Điển) chuẩn bị cho 
ngày cuối cùng của mình trước cả năm. Ngài là 
một Giảng sư nổi tiếng trước và sau 1975. Cảm 
thấy pháp thể khiếm an, Ngài quyết định nhập 
thất tu tập. Mỗi ngày dành thời gian tụng lại 
toàn bộ các kinh điển Đại Thừa và Nikaya. 
Trong lúc trì tụng, Hòa Thượng đã rút tỉa các ý 
chính trong kinh điển và ghi chú từng phẩm 
mục, từng chi tiết và soạn thành tác phẩm 
“Những Đề Mục Quan Yếu Trong Kinh Điển Đại 
Thừa.” Tiếp đó Hòa Thượng hạ thủ công phu 
niệm Phật. Tiếng niệm Phật của Ngài vang 
vọng trong tịnh thất suốt ngày đêm. Sáng ngày 
5 tháng 2 nhuận năm Giáp Thân (2004), Hòa 
Thượng cho gọi Thầy Nguyên Hiền,  Trụ trì Vĩnh 
Minh Tự Viện cũng như hàng môn đồ vào tịnh 
thất dặn dò và khuyến tấn tu hành. Dặn dò 
xong Hòa Thượng đã chắp tay niệm to danh 
hiệu A Di Đà Phật như một cách Yết Ma và Ngài 
đã an nhiên xả báo thân vào lúc 6 giờ 15 phút 
sáng ngày 13 tháng 2 nhuần năm Giáp Thân 
(2/4/2004), thọ thế 72 tuổi đời và 40 hạ lạp. 

Phật Giáo VN tại Hải Ngoại trong những 
năm gần đây, đã mất đi nhiều vị Hòa Thượng 
có công xây dựng nền tảng cho PGVN tại Hải 
ngoại, trong đó có các vị: 

HT Thích Trí Chơn, Chủ tịch Hội Đồng Điều 
Hành Giáo Hội Hoa Kỳ, ngã bệnh năm 79 tuổi, 
Ngài từ chối đi bệnh viện chữa trị, đơn giản 
Ngài bảo rằng thọ mạng của Ngài sắp tận, 
không nên tốn phí vô ích, đặc biệt là Ngài 
muốn ra đi trước tuổi thọ của Đức Thế Tôn một 
năm; và Ngài yêu cầu đưa về Chùa Bát Nhã để 
tịnh dưỡng. Trước vài phút xả báo thân, Ngài 
vẫn còn tỉnh giác, sáng suốt, minh mẫn, và tinh 
tấn lạ thường, nhớ và biết rõ mọi người, mọi 
chuyện từ nhỏ đến lớn. Ngài đã an nhiên xả bỏ 
báo thân vào lúc 06 giờ chiều ngày 14 tháng 3 
năm 2011, (nhằm ngày mùng 10 tháng 2 năm 
Tân Mão) trong tiếng niệm Phật trang nghiêm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      46 

của Tăng, Ni Chùa Bát Nhã và môn đồ pháp 
quyến. 

HT Thích Minh Tâm là một trong những vị 
tạo dựng và lãnh đạo PGVN tại Âu Châu. Trong 
Khóa Học Phật Pháp Âu Châu kỳ thứ 25 tổ chức 
tại thành phố Turku, Phần Lan, Ngài ngã bệnh, 
nhưng vẫn cộng trú cùng chư Tăng và lo lắng 
cho các học viên an tâm tu học cho đến kết 
thúc khóa học. Sau lễ bế giảng, Ngài đã an 
nhiên xả bỏ báo thân thị tịch vào lúc 9:29 phút 
(giờ Pháp) ngày 8 tháng 8 năm 2013, nhằm 
ngày mùng hai tháng 7 năm Quý Tỵ. Thế thọ 
75 tuổi, Tăng Lạp 62 năm và 46 hạ lạp. 

HT Thích Tâm Châu, tháng 7 năm 2015, 
tuy thân tứ đại không được khỏe nhưng Ngài 
vẫn tổ chức khóa nghiên tu theo chương trình 
đã hoạch định tại Tu viện Viên Quang, Hoa Kỳ. 
Khi khóa nghiên tu kết thúc, nhận thấy sức 
khỏe yếu nhiều, Ngài liền trở về Tổ đình Từ 
Quang, Canada. Về tới nơi, biết hóa duyên sắp 
mãn, Ngài cho gọi tất cả đệ tử trở về Tổ đình 
và ân cần dặn dò, dạy bảo. Sau đó, các đệ tử 
luân phiên niệm Phật trợ niệm bên Ngài. Khi 
chuông đồng hồ điểm 10 giờ 15 phút ngày 20 
tháng 08 năm 2015, tức ngày 07 tháng 07 
năm Ất Mùi, Ngài xả bỏ báo thân tại Phương 
trượng Tổ đình Từ Quang trong tiếng niệm Phật 
của môn đồ tứ chúng, hưởng thọ 95 tuổi, Tăng 
lạp 74 năm. 

Đối với HT Thích Như Huệ, Ngài xuất gia từ 
thuở thiếu thời, từng được tôn xưng là “Quảng 
Nam Tứ Trụ” và là bậc lãnh đạo của PGVN tại 
Úc Châu trong 30 năm qua, Ngài đã chuẩn bị 
cho chuyến đi cuối cùng của mình 3 tháng 
trước khi viên tịch. Ôn ngã bệnh ngày 15-3-
2016, từ đó Ôn buông xuống hết tất cả mọi thứ 
để hạ thủ công phu cho đến ngày viên tịch. Ôn 
ra đi thanh thản giữa tiếng niệm Phật của đại 
chúng vào lúc 9.25 tối ngày thứ Năm, 
23/06/2016 (nhằm ngày 19/5/Bính Thân) tại 
Tổ Đình Pháp Hoa Nam Úc, thế thọ 83 tuổi, 60 
hạ lạp.  

Theo lời dạy của Đức Đạt Lai Lạt Ma rằng: 
“Phần lớn trong chúng ta ai cũng muốn có một 
cái chết an ổn, nhưng chúng ta không thể hy 
vọng có được một cái chết thanh bình nếu đời 
sống của chúng ta tràn ngập bạo hành, tâm ta 
đầy dẫy những cảm xúc mạnh như giận dữ, ái 
luyến và sợ hãi. Bởi thế, nếu ta muốn chết tốt, 
ta phải học cách sống tốt. Nếu ta mong có 
được một cái chết an lành, thì ta phải đào 
luyện sự bình an trong tâm ta, và ngay trong 
lối sống hàng ngày của ta”.  Qua lời dạy này ta 
thấy rõ rằng nếu người nào biết sống tỉnh thức 
thì sẽ chết tỉnh thức, và một khi đã tỉnh thức 
thì họ có thể chuyển thần thức, tránh được sự 
lôi kéo của nghiệp và thoát khỏi sinh tử luân 
hồi.  HT Thích Như Điển, Phương Trượng Chùa 
Viên Giác Hannover Đức Quốc cũng nói: “Biết 
trước giờ chết, chỉ có 4 chữ thôi, nhưng người 
ta phải chiến đấu với tự thân và phải hành trì 
miên mật hết cả cuộc đời của mình để có được 
nó”. 

CHẾT LÀ MỘT NIỀM VUI 
 
Sống cũng vui mà chết cũng vui 
Tự tại tháng ngày chẳng thối lui 
Đói ăn khát uống nóng cởi áo 
Đêm lạnh choàng chăn lặng lẽ ngồi . 
Gió vẫn thổi và mây vẫn bay 
Rừng cây xanh ngát đẹp từng giây 
Giải thoát trong ta đà có sẵn 
Đừng mong cầu đến ở phương Tây . 
Chết cũng vui còn sống chẳng gây 
Tất cả do tâm ở phút nầy 
Tịch Diệt Vi Lạc lời Phật dạy 
Đẹp đạo sống đời khắp đó đây. 

 
 
Chân thành cảm ơn TT. Thích Nguyên Tạng 
đã chia sẻ bài viết: "Tịch Diệt Vi Lạc" 

 
 

TÁNH THIỆN 
13-6-2017 

Cuối cùng lời nhắc nhở cho mỗi hành giả, 
hãy dọn đường cho ngày cuối của mình, muốn 
có được trạng thái an bình, tự tại, thậm chí có 
thể đùa giỡn với tử thần như các bậc Thầy được 
kể trong bài viết này, ngay từ bây giờ phải hạ 
thủ công phu ngang qua 2 phạm trù: Ngăn 
chận và trau dồi. Ngăn chận phiền não và trau 
dồi đức hạnh. Ngăn chận là cắt đứt mọi gốc rễ 
của luân hồi sinh tử; trau dồi đức hạnh là tu 
tập ba Vô Lậu Học (giới định tuệ), Thiền định 
và Niệm Phật. Đó là mục đích tối hậu của mọi 
đệ tử Phật để vượt thoát vòng sinh tử luần hồi, 
để đạt đến trạng thái “ Tịch Diệt Vi Lạc.” 

 
Nam Mô A Di Đà Phật 

Viết tại Trường Hạ Pháp Hoa, Nam Úc 
tháng 7-2017 

Tỳ kheo Thích Nguyên Tạng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      47 

Thuở Đức Phật còn tại thế, Ngài có đặt ra 
một giới luật cho hàng Tăng ni là mỗi năm 
phải An cư Kiết hạ vào mùa mưa [1]. Vì mùa 
mưa ở Ấn Độ, các loại côn trùng sinh sôi nảy 
nở rất nhiều, mà chúng Tăng đi khất thực sẽ 
dẫm đạp lên chúng, giết hại nhiều chúng 
sanh nhỏ nhoi, làm tổn thương đến lòng từ bi 
tế vật của hàng Phật tử, nên chư Tăng ni 
không được phép du hành ra ngoài, mà phải ở 
yên một chỗ trong thời gian ba tháng để nỗ 
lực tu tập thiền định, trau dồi giới định tuệ, 
cùng nhau sống trong hòa hợp thanh tịnh. Tuy 
nhiên, nếu có chuyện khẩn cấp và cần thiết, 
chỉ được phép rời trú xứ trong thời hạn không 
quá bảy ngày [2], rồi phải trở lại tiếp tục an 
cư. Đó là nguồn gốc của việc “An cư Kiết hạ.” 

Đối chiếu giữa lịch Ấn Độ và lịch Trung 
Hoa, thời gian đó bắt đầu từ ngày trăng tròn 
tức ngày 16 tháng 6 âm lịch, cho đến ngày 15 
tháng 9 âm lịch. Thời gian An cư Kiết hạ nầy 
vẫn được chư Tăng tại các quốc gia theo truyền 
thống Phật giáo Nam Tông: Thái Lan, Cao 
Miên, Miến Điện, Ai Lao và Tích Lan tôn trọng 
cho đến ngày nay. Nhưng khi Phật giáo truyền 
sang Trung Hoa, mùa An cư lại được ấn định từ 
ngày trăng tròn 16 tháng 4 âm lịch (tức là sau 
ngày lễ Phật Đản) cho đến ngày 15 tháng 7 âm 
lịch, nhằm ngày lễ Vu Lan. Đó là truyền 
thống của Phật giáo Bắc Tông: Trung Hoa, Việt 
Nam, Nhật Bản và Triều Tiên. Đến ngày kết 
thúc mùa An cư, chư Tăng họp lại kiểm 
điểm thành quả, làm lễ sám hối Bố tát [3] 
và tuyên bố hoàn mãn. Ngày này được gọi là 
ngày Tự Tứ, áp dụng chung cho cả hai truyền 

thống Phật giáo Nam Tông và Bắc Tông. Chư 
Tăng Nam Tông tổ chức lễ Tự Tứ vào ngày 15 
tháng 9 và chư Tăng Ni Bắc Tông tổ chức vào 
ngày 15 tháng 7 âm lịch hằng năm.  

Theo tinh thần Giới luật, mỗi năm 
đến mùa An cư Kiết hạ, chư Tăng ni đều phải 
tìm đến một nơi thích hợp để nhập hạ, nơi này 
được gọi là trường hạ. Tuy nhiên, nếu không có 
trường hạ hay trường hạ ở xa, địa điểm an 
cư có thể là ngôi chùa, ngôi tịnh xá, tịnh thất, 
hay bất cứ chỗ nào thích hợp. Ở những chùa 
chỉ có bốn vị Tỳ kheo, sự thực hiện yết ma [4] 
để kiết giới và kiết hạ cho ba tháng an cư được 
xem là hợp pháp Phật. Ở những chùa nơi 
vùng xa xôi hẻo lánh mà một vị Sư không 
thể đến trường hạ hay đến một ngôi chùa 
nào có trên ba vị Tăng để cùng nhau an cư 
kiết hạ, thì vị Sư ấy sẽ an cư ngay tại chùa 
của mình bằng phương pháp thực 
hiện “tâm niệm an cư.” Pháp này được áp 
dụng cho trường hợp trong chùa chỉ có 
một hoặc hai, hoặc ba vị Sư. Họ đối 
trước Phật đường, đọc ba lần lời phát 
nguyện an cư thì sự an cư cũng hợp với 
pháp Phật [5]. Một khi đã quyết định an cư ở 
đâu thì phải an cư ở đó, không được đi ra 
ngoài chỗ đó trong thời gian 3 tháng, ngoại 
trừ những trường hợp được giới luật qui định, 
như cha mẹ hay bổn sư bị bệnh nặng hoặc viên 
tịch, hay có Tăng sự quan trọng, hoặc có thí 
chủ thỉnh đi làm những Phật sự cần thiết, thì Tỳ 
kheo nhập hạ phải xin phép tạm thời rời trú 
xứ an cư.  

Đối với quý Tăng Ni Việt Nam đang tu 
hành và hành đạo tại hải ngoại, do hoàn 
cảnh xã hội, chính trị, kinh tế và địa dư quốc 
độ mỗi nơi, mỗi thời sai khác, nên việc tu 
hành hằng ngày và việc tổ chức An cư kiết 
hạ mỗi năm của họ không đơn thuần như ở 
trong nước. Đa số các chùa, tự viện, tịnh 
xá không nằm chung trong một giáo hội nên 
rất khó thống nhất tổ chức. Hơn nữa việc chư 
Tăng Ni một năm đóng cửa chùa ba tháng 
để an cư kiết hạ, có thể nói là một điều khó 
khăn, vì ở hải ngoại, phần lớn mỗi Thầy trụ trì 
một chùa và các công tác lo cho Phật tử bổn 
đạo đều tập trung vào ngôi chùa đó. Nếu chùa 
không có Ban Hộ Tự trực tiếp lo các công việc 
hằng ngày như nhang đèn, tiếp khách, lo hôn 
sự, tang tế cho Phật tử hội viên nếu có, thì 
vị trụ trì đó khó có thể yên lòng đóng cửa chùa 

AN CƯ KIẾT HẠ 
 

Tâm Diệu 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      48 

mà an cư tĩnh tọa trong ba tháng như quy 
định của giới luật.  

Tuy thế, khóa An cư Kiết hạ vẫn được một 
vài giáo hội Phật giáo hải ngoại tổ chức hằng 
năm, nhưng thời điểm nhập hạ và thời hạn an 
cư được quý Thầy trong giáo hội tự quyết 
định và gọi là “tùy duyên ứng biến.” Thay vì 
ba tháng An cư như Phật qui định nay chỉ vỏn 
vẹn mười ngày, như tại trường hạ chùa Pháp 
Bảo, Australia, tại trường hạ chùa Huệ 
Quang ở Santa Ana, California, Hoa Kỳ (hoặc 
trường hạ tại Phật Học Viện Quốc Tế và Niệm 
Phật Đường Fremont do Giáo Hội PGVN Thống 
Nhất Hoa Kỳ tổ chức hàng năm, cũng 10 ngày. 
— Chánh Pháp thêm). 

Vì thời gian an cư ít hơn thời gian Phật qui 
định nên chủ yếu việc An Cư là “Tâm niệm An 
cư,” “mỗi Tỳ kheo đều duy trì tâm niệm An 
Cư cho đến ngày Tự tứ (80 ngày còn 
lại). Nguyên do, sau 10 ngày An Cư, Tăng 
đoàn chỉ xả giới tướng [6], nhưng vẫn giữ 
giới thể [7], để làm mạch sống cho Tăng 
già trên con đường truyền bá chánh pháp, phục 
vụ chúng sanh”.  

Tưởng cũng nên biết nghĩa của từ An 
cư. An là an tịnh nội tâm, còn Cư là kỳ hạn 
cư trú trong suốt một thời gian nhất 
định nào đó, mà theo giới luật là ba 
tháng. An cư tức là chúng Tăng sống yên 
ổn một chỗ hoà hợp và thanh tịnh để cùng 
nhau tu học, trau dồi Giới đức, Định 
học và Tuệ học sau chín tháng đi hoằng 
pháp độ sinh. Trong thời gian ba tháng an 
cư, Tăng đoàn sinh hoạt cộng trú, cùng nhau 
sống trong tinh thần lục hòa, cùng nhau nhắc 
nhở giới luật, sách tấn lẫn nhau. Đến ngày kết 
thúc, tức vào ngày thứ chín mươi, chư Tăng tập 
trung tại một giới trường, đối chiếu với giới 
luật mà mình đã thọ trì, mỗi người tự kiểm 
điểm bản thân qua thấy, nghe và nghi và nếu 
thấy việc gì đó không đúng, tự mình nói lên 
hoặc nhờ một vị Tỳ kheo khác nói lên, sau đó 
nếu thấy rằng, mình có sai phạm thì phải sám 
hối đúng pháp. Sau khi sám hối liền 
được thanh tịnh, trong tâm cảm thấy an lạc. Đó 
là ý nghĩa của ngày Tự tứ, ngày kết 
thúc khoá an cư. Ngày Tự tứ này cũng còn gọi 
là ngày thọ tuế, nghĩa là chư Tăng được xác 
định thêm một tuổi đạo, là tuổi của Giới đức, 
của Tuệ học. Hàng xuất gia luôn lấy Giới 
đức và Tuệ học làm tuổi, chứ không 
tính tuổi theo năm tháng của thế gian. 
Hễ Tỳ kheo nào không An cư, không Tự tứ, 
hoặc có An cư mà không Tự tứ hoặc có Tự 
tứ mà không An cư thì cũng xem như là 
không có tuổi đạo.  

Nói tóm lại, mùa an cư là thời gian quan 
trọng nhất trong năm của hàng Tỳ kheo mà ý 
nghĩa tu học trong môi trường hòa 
hợp thanh tịnh được nổi bật nhất. Mỗi mùa an 
cư là một tuổi đạo cùa cuộc đời một Tỳ 
kheo. Đây là một Phật sự [8] vô cùng quan 
trọng và thiết thực của Tăng chúng, thể 

hiện lòng từ bi đối với muôn loài chúng sanh và 
làm nền tảng cho sự tu tập của hàng Phật 
tử tại gia. Đây cũng là thời gian thuận tiện cho 
giới cư sĩ tại gia có dịp thân cận chư Tăng học 
tập giáo pháp, đồng thời là cơ hội tạo phước 
báo nhân thiên qua việc hộ trì chúng 
Tăng trong suốt mùa An cư.  

Tâm Diệu  

Chú thích:  

[1] Thích Đổng Minh, Tứ Phần Luật, Ch.3 An 
cư, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam:http://
www.thuvienhoasen.org/tuphanluat-tangsu-03.htm 

[2] Theo Tứ Phần Luật, nếu có duyên sự cần 
thiết phải rời khỏi trú xứ quá bảy ngày phải xin 
phép Tăng đoàn, thực hiện pháp bạch nhị yết-ma. 

[3] Bố Tát là ngày định kỳ thuyết giới, cùng 
nhắc nhở nhau về giới pháp để tu hành, nhằm nuôi 
lớn các thiện pháp, khiến chúng trưởng thành trong 
sự thanh tịnh, hầu duy trì và phát triển sinh 
mệnh của Tăng đoàn trong tinh thần hòa hợp. 

[4] Yết Ma là một buổi họp hay nghi 
thức tuyên cáo thọ giới, sám hối, hay trục xuất ra 
khỏi giáo đoàn những người phạm tội “bất khả 
hối.”— A meeting of the monks for the purpose of 
ordination, or for the confession of sins and absolu-
tion, or for expulsion of the unrepentant.  

[5] Nguyễn Lang, Việt Nam Phật Giáo Sử 
Luận, Nhà Xuất bản Văn học Hà Nội 1979:http://
www.thuvienhoasen.org/vnphatgiaosuluan2-17.htm 

[6] Giới tướng là những giới do Phật chế 
để chúng ta tuân theo. Ví dụ như những hành động, 
những ngôn ngữ chúng ta có khi sai trái, giữ không 
cho hành động, ngôn ngữ sai trái gọi là giới tướng.  

[7] Còn Giới thể là cơ sở, bản chất của giới. Ví 
dụ nói giới thể của giới sát sinh là lòng từ bi với mọi 
người và loài vật. 

[8] Phật sự tức là “việc Phật.” Trên bình 
diện tự giác, Phật sự tức là việc giác ngộ vô 
minh và giải thoát phiền não. Như vậy, làm Phật 
sự tức là thực hiện sự giác ngộ và giải thoát cho tự 
thân. Trên bình diện giác tha, Phật sự tức là việc 
mà đức Phật làm, đó là việc giáo hóa chúng sinh bỏ 
ác, làm lành, tự thanh tịnh hóa tâm ý. 
 

http://old.thuvienhoasen.org/ancukietha-chuaphatto.htm
http://old.thuvienhoasen.org/ancukietha-chuaphatto.htm


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      49 

Năm 1986, khi khai quật một ngôi mộ cổ 
bên Ai Cập, người ta đã thấy một hàm răng có 
chiếc răng được nhét một mẩu kim loại vào 
thân răng. Các nhà nghiên cứu suy luận rằng, 
vị cổ nhân này nhét mẩu kim loại vào răng để 
ngăn cho con sâu khỏi vào nằm trong đó mà 
phá răng. Như vậy thì bệnh sâu răng không 
phải là mới lạ, mà vốn đã xảy ra tự ngàn xưa. 
Ngày nay, y khoa học đã làm sáng tỏ nhiều vấn 
đề liên quan đến bệnh sâu răng, nêu ra rất rõ 
ràng về những nguyên nhân gây sâu răng cũng 
như có nhiều phương thức phòng ngừa hữu 
hiệu. 

 
1. Diễn tiến sâu răng 
Sâu răng là một loại bệnh nhiễm khuẩn. 

Quan sát các động vật không có vi khuẩn trong 
miệng đều cho thấy chúng không bị sâu răng. 

Trong bệnh này, các sản phẩm chuyển hóa 
acid hữu cơ sinh ra do tác dụng của vi khuẩn 
trên thực phẩm dính kẹt trong răng miệng, làm 
mất dần calcium ở men răng. Từ đó răng bị sói 
mòn phá hủy dần dần.  

Sâu răng có thể xẩy ra cho bất cứ răng nào 
trong miệng cũng như bất cứ phần nào của 
răng. Răng mới mọc dễ hư hơn răng đã có từ 
lâu, vì thế khi mới mọc răng sữa hoặc răng 
thường là phải săn sóc kỹ hơn. 

Vi sinh vật trong miệng làm hư răng nhiều 
nhất là loại Streptococcus Mutans, rồi đến loại 
Lactobacillus casein và Streptocoocus sanguis.  

Sâu răng diễn ra như sau:  
Sau khi ăn một món thực phẩm nào đó, thì 

một phần nhỏ thực phẩm dính lại trên răng 
hoặc giữa các kẽ răng, tạo ra một mảng bựa 
(plaque). Bựa này là môi trường dinh dưỡng tốt 
cho vi khuẩn sinh sản. 
Bựa là hỗn hợp của 70% 
vi khuẩn và 30% chất 
đường, acid. Lâu ngày, 
calcium đóng vào bựa, 
bựa cứng hơn, bám chặt 
vào răng và nướu răng. 
Tại đó, vi khuẩn làm thực 
phẩm lên men, sinh ra 
acid lactic. Acid ăn mòn 
chất bảo vệ men răng 
nhờ đó vi khuẩn xâm 
nhập được vào cấu tạo 
răng để hủy hoại.  

Cao điểm của tác hại 

là nửa giờ đầu sau khi ăn với mức độ acid lên 
cao nhất. Diễn tiến này xẩy ra rất âm thầm, đôi 
khi kéo dài cả vài năm và không gây đau đớn gì 
cho nạn nhân cho tới khi răng hỏng. 

 
2. Dinh dưỡng với sâu răng 
Thực phẩm các loại khi kẹt lại trong răng 

đều bị vi khuẩn chuyển hóa. Thời gian kẹt lại 
càng lâu thì lại càng có hại.  

Carbohydrat dễ lên men như các loại đường 
sucrose, fructose, maltose, lactose; mật ong, 
đường vàng, mật mía; trái cây tươi, khô hoặc 
đóng hộp; nước ngọt... đều là những món ăn 
ưa thích của vi khuẩn. Chỉ một chút đường 
trong bánh kẹo cũng đủ làm cho các món này 
dính lâu trong miệng, tạo điều kiện thuận lợi 
cho tác dụng của vi khuẩn.  

Quan sát cho thấy người hay dùng chất 
ngọt bị hư răng nhiều gấp 12 lần người ít dùng. 
Đường hóa học saccharin, aspartame, cycla-
mate không làm hư răng; đường xylitol, sorbitol 
trong rượu không lên men lại được coi như bảo 
vệ răng.  

Chất đạm trong thịt, trứng, cá; chất béo, 
vài loại pho mát có tác dụng bảo vệ răng khỏi 
sâu.  

Chất béo tạo ra một lớp dầu mỏng che răng 
do đó có tác dụng làm giảm tác dụng của 
đường, làm giảm độ dính của thực phẩm vào 
răng miệng.  

Thực phẩm có nhiều xơ như dưa gang, rau 
riếp ...giúp làm sạch răng và loại bỏ mảng bựa 
vôi. 

Thực phẩm không gây sâu răng là loại khi 
ăn không làm tăng nồng độ acid của nước 
miếng.  

Ăn uống nhiều lần (ăn 
vặt) trong ngày cũng làm 
thay đổi độ acid/kiềm của 
nước miếng và ảnh hưởng 
tới sự sâu răng. Thí dụ ăn 
năm cái kẹo một lúc rồi 
súc miệng thì ít có hại 
hơn là lai rai ăn số kẹo đó 
trong ngày. Ăn quà vặt 
cũng là một nguy cơ sâu 
răng vì độ acid trong 
miệng lên cao nhiều lần 
trong ngày.  
Cần nhớ là mỗi lần một 
lượng nhỏ carbohydrat dễ 

SÂU RĂNG 

Bác sĩ Nguyễn Ý-Đức 

Y KHOA PHỔ THÔNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      50 

lên men được đưa vào miệng là độ acid trong 
nước miếng tăng lên cao và ăn mòn men răng. 

Thực phẩm ăn xen kẽ cũng có ảnh hưởng 
tới khả năng gây sâu răng. Thực phẩm gây sâu 
răng mà ăn xen kẽ với thực phẩm không gây 
sâu răng thì sẽ tốt hơn. Chuối thường hay dính 
răng, dễ đưa đến sâu răng, nhưng kèm theo ly 
sữa thì tác dụng xấu giảm đi. Tráng miệng với 
miếng bánh ga- tô dính răng mà sau đó lại nhai 
miếng pho mát Thụy sĩ thì miệng sạch mau 
hơn. Sữa có nhiều calcium, phosphore nên có 
tác dụng trung hòa với thực phẩm dễ gây sâu 
răng, như đường. 

Dạng lỏng hay đặc của thực phẩm cũng là 
một yếu tố quan trọng. 

Thực phẩm lỏng rời miệng mau hơn món ăn 
đặc cho nên độ acid cũng thấp hơn. Một cục 
kẹo cứng ngậm trong miệng cho tan dần tạo ra 
môi trường thuận lợi cho vi sinh vật. Kẹo cao 
su không đường nhai lâu làm tăng nước miếng 
và rửa sạch răng. Ngô rang có nhiều chất xơ, ít 
carbohydrat lên men nên cũng tốt cho răng. 

Nước bọt có vai trò quan trọng trong sự tiêu 
hóa cũng như bảo vệ răng. Có ba tuyến nước 
miếng là tuyến mang tai, tuyến dưới lưỡi và 
tuyến dưới hàm. 

Nước bọt có tính kiềm mà nhiệm vụ chính là 
giữ độ ẩm cho miệng, giúp tiêu hóa thực phẩm, 
giảm thay đổi acid trong miệng và tiêu hóa tinh 
bột. Nước bọt có nhiều calcium và phosphore 
cho nên sẽ trung hòa acid do vi khuẩn tạo ra. 
Sự nhai làm tăng nước bọt. Ngửi hoặc nhìn 
thấy món ăn ngon thơm cũng làm chẩy nước 
miếng. 

Sự tiết nước miếng giảm trong khi ngủ cho 
nên miệng thường khô, và cũng giảm trong 
một vài chứng bệnh hoặc do tác dụng của vài 
dược phẩm như thuốc trị kinh phong, trầm 
cảm, dị ứng, cao huyết áp, thuốc có chất á 
phiện, các tia phóng xạ trị liệu. 

 
3. Phòng ngừa sâu răng 
Sâu răng có thể xảy ra ở mọi lứa tuổi, nhứt 

là khi còn thơ ấu. Sự chăm sóc những răng sữa 
liên quan đặc biệt tới sự tăng trưởng của hàm 
răng khôn sau này. Răng sữa giúp trẻ nhai thực 
phẩm, giữ cho hàm ở vị trí tốt cho răng vĩnh 
viễn. Răng tạm thời mà rụng sớm thì khoảng 

trống sẽ bị các răng khác lấp vào và choán chỗ 
của răng khôn. Răng sữa có thể bị hư khi mới 
hai tuổi, vì thế cha mẹ cần lưu ý chăm sóc răng 
cho con. 

Về dinh dưỡng, thì nên cẩn thận với thực 
phẩm có nhiều đường ngọt.  

Mặc dù đường ngọt đã được chứng minh là 
nguy cơ số một gây sâu răng, nhưng khuynh 
hướng chung của chúng ta vẫn là thích các 
món ăn ngọt. Khuynh hướng này đặc biệt nguy 
hiểm ở trẻ em đang độ tuổi phát triển, khi chưa 
có được ý thức tự bảo vệ trong việc chọn lựa 
món ăn tốt cho sức khỏe. 

Nhiều bà mẹ dùng viên kẹo ngọt để khen 
thưởng con. Nhiều người cho con bú bình nước 
pha với đường, thay cho sữa. Có bà mẹ lại 
nhúng cái núm vú cao su vào mật ong rồi cho 
con ngậm. Tất cả đều là nguyên nhân dễ dàng 
làm hỏng những chiếc răng non. 
Khi ngủ, không nên cho ngậm bình sữa, vì có 
thể trẻ không nuốt hết, sữa đọng trong miệng 
và là môi trường tốt cho vi khuẩn. Có thể cho 
bé ngậm núm giả hoặc ngậm bình nước lã.  
Ngoài việc sữa mẹ có nhiều bổ dưỡng, con hút 
núm vú mẹ còn giúp hàm răng ngay ngắn hơn. 

Trẻ em cần chế độ ăn uống đầy đủ, đa dạng 
với đầy đủ calcium, phosphore để đáp ứng nhu 
cầu tăng trưởng của răng. Fluoride, một hóa 
chất ngăn ngừa sâu răng rất công hiệu, cũng 
cần được hiện diện trong thực phẩm, nước 
uống. 

Cha mẹ cần hướng dẫn trẻ em trong việc 
giữ gìn vệ sinh răng, cách dùng bàn chải, giây 
cọ răng (flossing). Bàn chải nên thay mới khi 
không còn bảo đảm làm sạch răng, và cần 
được thường xuyên rửa kỹ để loại bỏ thực 
phẩm cũng như vi khuẩn dính vào. 

Vệ sinh răng miệng, nói chung, gồm có:  
- Đánh răng mỗi ngày hai lần, nhất là sau 

bữa ăn.  
- Súc miệng sau khi ăn hoặc uống;  
- Nhai kẹo cao su không đường trong 15 

phút sau bữa ăn để nước miếng ra nhiều;  
- Cọ khe răng mỗi ngày hai lần;  
- Dùng kem đánh răng có fluoride;  
- Súc miệng bằng dung dịch chlorexidine;  
- Bớt ăn thực phẩm ngọt hoặc có nhiều car-

bohydrate dễ lên men. 
 
Bác sĩ Nha Khoa Jeffry Hillman của Đại Học 

Florida đang nghiên cứu thay đổi biến dị của vi 
khuẩn Streptococcus mutans khiến chúng 
không còn khả năng gây sâu răng nữa.  

Ngoài ra, các khoa học gia hiện đang tìm 
kiếm loại vaccin để ngăn ngừa sâu răng.  
Hy vọng trong tương lai gần, vaccin này sẽ 
được bào chế để mọi người có hàm răng đều 
đặn trắng bóng hoặc “Răng đen nhi nhí, ông Lý 
cũng khen…” 

 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.bsnguyenyduc.com 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      51 

Truyeän ngaén trăm linh taùm chöõ 
 

STEVEN N. 

DỤ 
Pháp sư giảng  đề tài: vọng  

tưởng - chơn tâm cả buổi 
nhưng mọi người vẫn hồ nghi. 
Có người thì bảo không “tiêu” 
nổi. Thấy vậy thầy bèn dẫn cả 
bọn ra hồ đi dạo, đoạn thầy 
chỉ mặt hồ bảo:  

- Nước và sóng vốn một 
không phải hai, Khi nước lặng 
thì hiện rõ cảnh vật ấy là chơn 
tâm, khi sóng nổi thì không 
thể soi rõ, ấy là vọng tưởng.  

Bấy giờ mọi người ồ lên 
một tiếng:  

- Thì ra là thế!  
Thầy nói tiếp:  
- Chúng ta như những khúc 

gỗ, nước yên thì đậu đấy, sóng 
xô thì không biết trôi lạc về 
đâu.  

 
LONG ĐIỂU TƯƠNG TRANH 

Đại bàng xưa nay vốn làm  
minh chủ trong thiên hạ, nay 
thời thế thay đổi, nó suy yếu 
và con rồng bệnh hoạn ngày 
xưa giờ  trỗi dậy. Hai đứa gầm 
ghè nhau nhưng xem ra chưa 
biết thắng bại thế nào.  Đaị 
bàng ngạo nghễ:  

- Ta có quyền tự do  bay, 
bơi lội trong biển này.  

Con rồng khè lửa nói:  
- Biển này là  ao tắm của 

ta, cấm bọn bên ngoài vào 

kiếm chác.  
Kẻ giương vuốt, đứa nhe 

nanh. Bọn đàn em hai bên 
chạy loanh quanh như đèn 
cù. Riêng có chú em dựa rồng 
nhưng người nhà lại cổ vũ cho 
chim.   
 

ĐỒNG MỘT THỂ 
Làng nọ có nghề đúc đồng 

nổi tiếng xưa nay, tuần rồi 
truyền thông đến đưa tin và 
phỏng vấn các nghệ nhân. 
Bọn họ thấy những sản 
phẩm: Tượng Phật, vạc, 
mâm, thau… rất đẹp cứ mân 
mê mãi và hỏi:  

- Những món đồ này giá 
trị sử dụng như thế nào?  

Ông chủ lò  trả lời đầy ý 
vị:  

 - Dĩ nhiên là giá trị sử 
dụng khác nhau vì tướng của 
nó khác, tuy nhiên tất cả đều 
từ một thể đồng mà ra!   

Trong nhóm phóng viên 
có kẻ biết chút ít Thiền bèn 
bảo:  

- Hôm nay chúng ta có 
một bài học thực tế!  
 

ĐÚNG QUY TRÌNH 
Chủ quận đưa mấy mươi 

người trong họ vào làm khắp 
các dinh, quận. Kẻ ngoài họ 
thì dùng kim ngân, ngoại tệ lo 

lót… Bấy giờ 
người ta 
không cần kêu 
tên hay chức 
vụ gì cả, chỉ 
hỏi: Chị Ba, 
chú Bảy, anh 
Bốn… là thiên 
hạ ai ai cũng 
biết! 
Truyền thông 
moi móc đưa 
tin, triều đình 
bèn cử thanh 
tra về… Sau 
mấy ngày ăn 

chơi mát trời ông địa ở tửu 
điếm sang nhất quận, quan 
thanh tra  bố cáo:  

- Bổ nhiệm đúng quy trình.  
Dư luận xôn xao không 

đồng tình bèn mỉa mai:  
- Thanh tra cũng đúng quy 

trình nốt!   
  

KHÔN NHÀ DAỊ CHỢ 
Sa-Bà có một quốc độ rất 

quái lạ, quan quyền xứ ấy cứ 
vỗ ngực xưng anh hùng, vỗ 
trán xưng đệ nhất trí tuệ. Ấy 
vậy mà cả xứ nghèo mạt rệp, 
dân tình đói khổ, oan ức thấu 
trời xanh. Dân kêu kiện thì 
đánh đập tàn nhẫn, dùng mọi 
phương tiện mạ lỵ dân chúng 
“bôi nhọ triều đình!” 

Trong khi ấy  kẻ thù truyền 
kiếp nay xà mai xẻo mảnh 
giang san tổ tiên để lại thì im 
thin thít, đã thế còn  đội lên 
đầu xưng tụng là đại ca. Dân 
không làm gì được bèn chửi 
đổng:  

- Khôn nhà dại chợ. 
 
XEM MỘT ĐỨA BIẾT CẢ BỌN 

Có xứ nọ khoác lác rằng 
dân có quyền làm chủ nhất 
thiên hạ, truyền thông có bao 
nhiêu đài, báo chí vài trăm tờ… 
quanh năm đăng tin: tình, 
tiền, tù tội. Nhưng tuyệt nhiên 
không động gì đến dân tình - 
quốc sự. Bọn họ tự đặt ra ranh 
giới “chuyện nhạy cảm” vượt 
cả mong đợi của quan nha.  

Sáng hôm nọ bà hàng thịt 
thấy anh sinh viên ghé quầy 
báo mua mấy tờ báo, bà bèn 
thốt lên:  

- Ối giời ơi! Sao cậu dại 
thế? Mua làm chi những mấy 
tờ cho phí của; chỉ cần xem 
một đứa là biết cả bọn rồi!   
 
 

STEVEN  
Georgia, 6/2017  

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      52 CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      52 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

GỎI RONG BIỂN TỨ QUÝ 
   

Nguyên liệu cho món chay: 
 200gr rong sụn 
 100gr rong nho 
 100gr nấm tuyết 
 1 miếng đậu hũ chiên 
 1 củ cà rốt 
 1 cây cần tây 
 3 trái ớt sừng 
 2 trái chanh 
 2 muỗng đậu phộng rang, giã dập 
 1 nắm rau thơm 
 Gia vị: Nước mắm chay, đường, dấm, dầu 

ăn, 
 
Cách làm chi tiết: 
 Rong sụn nếu mua được rong tươi, chỉ cần 

ngâm nước 20 phút, sau đó rửa sạch, cắt 
khúc chừng 5 cm. Nếu mua rong muối khô, 
giũ sạch muối, bóp nhiều lần cho rong khỏi 
mặn, sau đó ngâm nước chừng 60 phút 
hoặc đến khi rong nở hết rồi cắt khúc vừa 
ăn. 

 Rong nho rửa sạch, để ráo. 
 Nấm tuyết rửa qua cho sạch bụi rồi ngâm 

10 phút trong nước lọc, vắt ráo, cắt bỏ gốc, 
tẻ thành miếng nhỏ vừa ăn. 

Cách làm món chay gỏi rong biển (1): 
Đậu hũ cắt miếng mỏng, chiên vàng, sau đó 
vớt ra để trên dĩa có lót giấy thấm để hút hết 
dầu. Nếu miếng đậu hơi lớn, sau khi chiên 
xong, có thể dùng kéo cắt đôi. 

 
Cách chế biến món chay (2):  

 Đậu hủ chiên vàng giòn 

 Cà rốt gọt vỏ, cắt sợi. Cần lấy phần thân 
non, bào mỏng. Lấy 2 trái ớt sừng, bổ dọc, lấy 
hạt, sau đó cắt sợi, để riêng. Cho cà rốt và cần 
vào ngâm trong nước có pha chút muối đường, 
dấm trong vòng 15 phút rồi vắt ráo. 

 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

Cách làm món chay gỏi rong biển tứ quý 
(3): 
Pha nước trộn gỏi theo tỉ lệ 1-1-2, tức là 1 
muỗng “mắm” – 1 muỗng đường – 2 muỗng 
nước cốt chanh + ớt bằm tùy ý. Vì rong biển sẽ 
ra nước nên ta không pha thêm nước lọc trong 
nước trộn gỏi. 

Cách pha chế nước trộn gỏi: 
Cho tất cả nguyên liệu đã chuẩn bị vào tô to, 
rưới nước trộn gỏi lên trên, trộn đều rồi cho ra 
đĩa, bên trên rải thêm đậu phộng rang vàng, 
bóc vỏ, giã dập và rau thơm. 
Gỏi rong biển có thể được dọn dùng kèm bánh 
tráng nướng làm món khai vị, hoặc món ăn chơi 
đều rất ngon, mát và bổ dưỡng. 

 
Nguồn: bepgiadinh.com 

https://monchay.com/wp-content/uploads/2016/09/ae468bb5fb4993e0d29461f31fbba030.jpg
https://monchay.com/wp-content/uploads/2016/09/9e16daa91874434c74c3feb22b9fe5e1.jpg
https://monchay.com/wp-content/uploads/2016/09/b0f1453e544cced1220b7b20345d34ee.jpg
https://monchay.com/wp-content/uploads/2016/09/07b456cab76b5333b396c82c71960e04.jpg
https://monchay.com/wp-content/uploads/2016/09/822671080f3fb4f23455ff05024e2c1a.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      53 

Bốn mùa lần lượt vần xoay 
Trẻ kia biết nói, giờ đây lớn rồi, 

Một hôm thuật hết đầu đuôi 
Bao nhiêu tiền kiếp từ thời xa xưa, 

Nghẹn ngào nhìn nội khẽ thưa: 
"Nó đâu là mẹ! Là thù đấy thôi! 

Lòng gian ác, máu tanh hôi 
Xúi người hiểm độc, sống đời loạn luân!" 

Nội nghe kinh ngạc vô ngần 
Gia đình địa ngục cõi trần chẳng sai! 

Chuyện tình đẫm máu bi ai 
Chao ơi tham ái hại người khổ thay! 

Ông ôm cháu nói: "Từ đây 
Chúng mình hãy bỏ chốn này ra đi 

Cháu đừng buồn nữa làm chi 
Ta tìm cửa Phật xin về nương thân!" 

* 
Thời gian trôi! Một mùa Xuân 

Trong ngôi chùa nọ ở gần rừng hoa 
Người ta thấy một tăng già 

Sống cùng chú tiểu thật là bình an! 
Chuông chùa thánh thót ngân vang 
Như xua nỗi khổ trần gian tràn trề 

Vén màn tăm tối u mê 
Thênh thang tịnh độ đường về thơm hương. 

 
(thi hóa phỏng theo Truyện Cổ Phật Giáo) 

TAI HẠI CỦA THAM ÁI 
 

Ngày xưa có chị vợ kia 
Lẳng lơ, trắc nết, thiết gì chồng đâu 

Loạn luân phạm tội từ lâu 
Tư tình lén lút: chị dâu em chồng. 

Lửa tình càng cháy càng nồng 
Đưa người vào chốn tột cùng ác tâm. 

Vợ kia chẳng chút ngại ngần 
Xúi em tìm cách hại ngầm người anh, 

Thoạt đầu em chẳng nỡ đành 
Tỉ tê xúi mãi nghe thành êm tai 

Giết anh ngay! Tội tày trời! 
Cả hai thỏa thích sống đời tự do. 

* 
Chồng tuy chết vẫn âu lo 

Vẫn thương vợ cũ, muốn cho cận kề 
Thằn lằn hóa kiếp trở về 

Rơi trên mình vợ, phòng the nô đùa, 
Vợ thời độc ác có thừa 

Nhìn thằn lằn biết chồng xưa. Giết liền! 
Tình yêu vợ mãi không quên 

Chồng đầu thai lại về bên vợ nhà 
Luôn nằm cạnh, chẳng rời xa 

Làm thân con chó vào ra bên mình 
Theo chân như bóng theo hình, 

Trai làng đùa hỏi: "Cô thành thợ săn?" 
Vợ nghe nổi máu dữ dằn 

Cột ngay chó lại giết phăng nữa rồi! 
* 

Lần này chồng lại đầu thai 
Làm con bò đực theo hoài vợ kia 

Đi về quấn quýt mỗi khi, 
Trai làng chọc ghẹo: "Cô đi chăn bò?" 

Thế là cô vợ thẹn thò 
Cột bò thật chặt. Giết cho khỏi phiền! 

Chồng tuy bị giết ba phen 
Vẫn còn vương vấn, chồng bèn đầu thai 

Lần này thành cậu con trai 
Vợ sinh ra cậu mừng hoài chẳng thôi. 

Cậu trai góp mặt với đời 
Kiếp xưa hằn dấu in nơi tâm hồn 

Nhớ bao đau khổ dập dồn 
Cậu làm khó mẹ, ẵm bồng chẳng cho, 

Chỉ ưng ông nội chăm lo 
Buồn vui khuya sớm, đói no tháng ngày. 

* 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      54 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT 
 

Kính Bạch Chư Tôn Hoà Thượng, Thượng Toạ, Đai Đức Tăng Ni:  
Hôm nay, Ni chúng chúng con hân hạnh được trình bày tâm tư nguyện vọng của 

chúng con trước đại Tăng, ấy cũng nhờ vào ân đức cao quý của chư tôn Hoà Thượng trong 
GHPGVNTNHK, đã khuyến khích và ủng hộ tinh thần cho chúng con. Từ đây, chúng con 
được ngồi lại với nhau trong tinh thần hoà hợp, cùng nhau tu học, làm việc,  và xây dựng 
Ni đoàn với mục đích phụng sự Phật pháp, lợi lạc chúng sanh.    

  
1.  Các Ban Ngành Của Ni Chúng  
Trong hai năm qua, chư Tôn Đức đã dạy con, tỳ kheo ni Giới Châu, làm việc cho Ni 

chúng, nhưng vì con muốn tĩnh tu, nên con không làm vui lòng Quý Hòa Thượng. Các đạo 
bạn của con ở Việt Nam cũng như ở Mỹ đã động viên và khích lệ con nên phát tâm làm 
việc, đãi lao cho Ni chúng. Các Ni sư bạn con đã hứa, sẽ luôn luôn đứng sau lưng con, 
giúp con làm việc tốt đẹp, làm lợi lạc cho Ni đoàn. Do đó, trong ngày Đại Hội lần I nhiệm 
kỳ III tại Niệm Phật Đường Freemont, California, HT. Tổng thư ký dạy con, con im lặng 
chấp nhận chức vụ Quyền Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ.  Con xin phép thưa, đây chỉ là 
ngôn từ diễn tả bổn phận con phải làm gì cho Ni chúng, chứ con chỉ là Giới Châu bình 
thường thôi.   

Sau khi con đã hứa nhận làm việc với chư Ni, dưới sự chứng minh của HT. Tổng thư 
ký,  Ni chúng chúng con đã có một phiên họp với hai mục đích. Một, chị em chúng con 
cùng nhau phát triển sự tu học; hai, những Ni Sư đã sống ở Mỹ lâu năm, lắng nghe  tâm 
tư nguyện vọng của các Ni trẻ hoặc chư Ni mới tới Hoa Kỳ và cảm thấy lạc lõng trong môi 
trường mới.  HT. Tổng Thư Ký dạy chúng con nên cùng nhau hòa hợp làm việc.  Chúng 
con đã đồng thuận phân chia công tác như sau:    

1.  Quyền Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ:   Thích Nữ Giới Châu 
2.  Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Ni Bộ kiêm Thư Ký:   Thích Nữ Tiến Liên  
3.  Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Ni Bộ:      Thích Nữ Minh Phước  
4.  Tổng Vụ Phó Tổng Vụ Ni Bộ:      Thích Nữ Như Định  
5.  Tổng Thủ Quỹ của Giáo Hội kiêm Thủ quỹ Ni Bộ: Thích Nữ Diệu Tánh  
6.  Phụ tá Thủ quỹ Ni Bộ:        Thích Nữ Phước Quang  
7.  Thư ký cho Ni chúng:        Thích Nữ Linh Minh  
8.  Phụ tá thư ký cho Ni chúng:      Thích Nữ Thiện Nghiêm 
 
2.  Dự Án của Ni Chúng  
Trong buổi họp, vài Sư cô lớn tuổi, xuất gia trễ, đã đặt câu hỏi: Khi tuổi già đến, quý 

Sư cô biết nương vào đâu để được sống an lạc trong những ngày cuối đời? Sau khi bàn 
luận với nhau, Ni chúng đã bằng lòng tạo lập một trung tâm khiêm tốn, không quá lớn để 
chư Ni khỏi phải lo lắng, chỉ vừa đủ tiện nghi cho chư Ni sống thoải mái, an tâm niệm 
Phật khi tuổi xế chiều.    

Sau khi Ni Bộ được thành lập và đã có dự án, quý Ni sư và Sư cô rất hoan hỷ phát 
tâm ủng hộ tịnh tài cho công trình kiến lập trung tâm cho chư Ni. 

Sư cô Ngọc Liên                                    $10,000.00  (mười ngàn dollars)  
Ni sư Giới Châu                                     $  1,000.00  (một ngàn dollars) 
Sư cô Từ Đạo                                        $  5,000.00  (năm ngàn dollars) 
(Sư cô xin cúng mỗi tháng $200.00 cho đến ngày đủ $5,000.00)  
Sư cô Linh Minh                                    $ 2,000.00    (hai ngàn dollars) 
Sư cô Thanh Diệu Ngọc                        $  500.00     (năm trăm dollars) 
Thức xoa ma na Viên An                       $ 1,000.00     (môt ngàn dollars)            

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
TỔNG VỤ NI BỘ 

 

TỔNG KẾT VỀ VIỆC TÁI CƠ CẤU 

TỔNG VỤ NI BÔ VÀ CÁC DỰ ÁN  

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      54 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      55 

 
Con (Giới Châu) đã từng dự những khoá tu 10 ngày ở các chùa thuộc hệ thống Nam 

truyền của Việt Nam và Miến Điện, và đây là ước nguyện của con: Khi chúng con đã hoà 
hợp ngồi lại với nhau, con ước mong sẽ có những khoá tu 10 ngày thiền tập, hoặc huân 
tu tịnh độ, hoặc cùng nhau ôn lại giới luật và kinh điển cho chư Ni.   

 
3.  Tâm Tình của Chư Ni  
Một Sư cô hỏi: “Ở chùa làm thức ăn chay để bán, làm thế nào chúng con có thì giờ 

đi học thêm các trường bên ngoài?” 
Sư cô Thiện Nghiêm phát biểu: “Con qua Mỹ sớm, vừa đi học vừa đi làm. Con làm 

mỗi ngày 8 tiếng trong warehouse, và học đủ 4 lớp mỗi mùa vì con muốn học mau để ra 
trường và cũng muốn có tiền để sống. Do đó, vừa làm việc chùa vừa đi học, không khó 
khăn lắm đâu.” 

Các Sư cô lớn tuổi xuất gia trễ nhưng rất hoan hỷ khi được ngồi chung tâm sự với 
các Sư cô trẻ đã nói: “Chúng con qua Mỹ với đàn con, vừa nuôi con vừa đi làm kiếm 
sống.  Chúng con chỉ ngủ 3 giờ mỗi đêm, khi các con ngủ, chúng con nấu ăn lo ngày mai 
cho các con bới cơm vô trường. Các Sư cô cố gắng sẽ thành công tốt đẹp. Xứ Mỹ là miền 
đất hứa, tương lai xán lạn đều do sự cố gắng thôi. Nếu chúng con không cố gắng nuôi 
các con ăn học, thì giờ này các con của chúng con làm sao trở thành bác sĩ, kỹ sư, hoặc 
thầy giáo trên đất Hoa kỳ?” 

Sư cô Tánh Lạc phát biểu: “Con xin lập lại lời của Ni sư Như Thủy: Các em có phước 
báo lắm mới được qua Mỹ, và các em phải tốn một phước báo rất lớn để sống ở Mỹ. Nếu 
các em không tu tập để tạo thêm phước báo, và nếu các em không cố gắng tu học để 
làm hành trang cho ngày mai, khi tuổi lớn như chị, các em sẽ rất hối hận. Chị khuyên 
các em đừng ra lập chùa riêng. Một khi đã có chùa riêng, không cách nào học thêm được 
vài chữ ở học đường cũng như học thêm Phật Pháp.” 

Một sư cô mới đến Hoa Kỳ hỏi: “Con xin Ni Sư chỉ cách thế nào để học giỏi?” 
Ni sư Giới Châu:  “’Thiên tài chỉ là người miệt mài dưới ngọn đèn!’ Không có ai tự 

nhiên mà giỏi, chỉ trừ những bậc thần đồng. Ai ai cũng phải nỗ lực học hành mới giỏi 
được. Các em nên cố gắng tu tập và học thêm các môn học ở college, sau này các em sẽ 
có đủ khả năng hướng dẫn các em nhỏ, sinh ra và lớn lên tại Hoa kỳ.” 

HT Tổng Thư Ký dạy: Ni chúng cần hội họp trong tinh thần hoà hợp và giải tán trong 
hòa hợp.  Ni chúng đã hoàn thành bổn phận như lời HT dạy, tất cả đều rất hoan hỉ khi 
được nói lên tâm tư nguyện vọng của chính mình.  

 
Niệm Phật Đường Freemont 

Khoá An Cư, ngày 15 tháng 6 năm 2017 
Q.T.V.T.T.V.N.B 

T.K.N. Thích Nữ Giới Châu 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      55 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      56 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

Từ bỏ vị trí của một người rất quyền lực 
trong làng phim ảnh Hoa Kỳ để tới Cam Bốt 
làm từ thiện giúp trẻ em nghèo… Ban đầu, chỉ 
vì đam mê muốn tìm hiểu về các đền đài Phật 
giáo… Câu chuyện đời thực đã xảy ra, thoạt 
nghe như cổ tích. Phóng viên Lindsay Kyte kể 
lại trên tạp chí Phật giáo Lion's Roar qua bài 
viết ngày 16/3/2017 có tựa đề “How a Holly-
wood Mogul Found True Happiness” (Cách Nào 
Một Người Quyền Lực ở Hollywood Đã Tìm Thấy 
Hạnh Phúc Chân Thực)… Hy vọng tất cả mọi 
người Viêt Nam, đặc biệt là các đại gia, đọc 
được chuyện cổ tích rất hiện thực này. Bản Việt 
dịch toàn văn như sau. 

 
oOo 

 
Scott Neeson đã tìm thấy trái tim của anh 

– và kho tàng chân thực của đời sống – trong 
một bãi rác ở Nam Vang. Phóng viên Lindsay 
Kyte kể về người sáng lập ra Cambodian Chil-
dren’s Fund (viết tắt CCF – Quỹ Trẻ Em Cam 
Bốt). 

Một thời xa xưa, Scott Neeson đã sống một 
cuộc đời Hollywood. Anh nói, “Tôi lúc đó là Chủ 
tịch công ty Twentieth Century Fox Interna-
tional và đã ký nhận khởi đầu một việc làm mới 
ở công ty Sony Pictures International. Thế rồi 
tôi để ra 5 tuần nghỉ ngơi để làm dịu lòng mình 
vì đã quá nhiều thời gian trong làng phim ảnh.” 

Neeson có một đam mê về các đền đài 
Phật giáo, và đã từng đi một vòng Đông Nam Á 
và Ấn Độ. Tuy nhiên những gì anh trải qua lại 
không phải sự bình an anh đã hình dung trước 
đó – trong khi ở Cam Bốt, anh quyết định làm 
một yêu cầu bất thường. 

Neeson kể, “Khi tôi ở Nam Vang, tôi yêu 
cầu xem cảnh nghèo nhất ở quốc gia này. 
Người ta dẫn tôi tới Stung Meanchey, một bãi 
rác sâu một trăm yards (91.4 mét) trên diện 
tích 25 acres (= 101,171.4 mét vuông= 10.1 
hectares).” 

Đứng nơi đó, Neeson thấy anh thay đổi 
mọi thứ. “Hơn 1,500 trẻ em moi, lượm từ bãi 
rác. Lúc đó độ nóng là 130 độ Fahrenheit 
(=54.4 độ Celsius), và ở nhiệt độ đó rác phân 
hủy và sinh ra khí methane, trong khi nền đất 
chủ yếu là nham thạch, tức là rác âm ỉ cháy. 
Khi tôi bất cẩn bước đi, thấy ngay bàn chân 

phỏng, trong khi rác bốc lên mùi hôi kinh 
khủng.” 

Nhiều trẻ em lượm rác nơi đây khi bị ba 
mẹ bỏ rơi vì nuôi con không nổi, vì nợ, vì bệnh, 
vì nghiện rượu hay vì tái hôn. Neeson cảm thấy 
một thúc giục mạnh mẽ để giúp đỡ, nhưng nói 
rằng anh vẫn có thành kiến cổ điển với các hội 
từ thiện. 

Anh giải thích, “Ba điều thường nhất bạn 
thấy là, một, bạn không biết tiền sẽ đi tới đâu. 
Bạn luôn luôn nghĩ rằng có ai đó [trong hội từ 
thiện] lãnh lương nhiều và chỉ vài xu thực tế ra 
tới mặt đất. Thứ nhì, trong cương vị cá nhân, 
bạn không thể làm nhiều ảnh hưởng. Ngay cả 
toàn bộ đồng lương của bạn cũng không làm 
nhúc nhích gì cho xã hội. Thứ ba, nghĩ rằng 
đây không phải chuyện của bạn. Ngồi tại Hoa 
Kỳ, bạn cảm thấy như ở một mặt bên kia thế 
giới. Bạn trả thuế, thế rồi tùy chính phủ Mỹ chi 
ra viện trợ quốc tế.”  

 Nhưng Neeson không bình yên được. “Tôi 
biết không có cách nào các trẻ em này có thể 
rời bỏ bãi rác này. Các em sống nơi đó, và sẽ 
chết nơi đó. Các em sẽ bị buôn người. Các bà 
mẹ sẽ sinh con nơi đó. Đúng là tận thế. Đúng 
là kinh hoàng.”  

Một em bé 9 tuổi đi ngang qua Neeson 
trong tình trạng thê thảm, và hình ảnh này làm 
vỡ tim anh. Anh nói, “Thoạt tiên, tôi không thể 
nhận ra là bé trai hay bé gái, vì em này trùm 
nhiều lớp vải – tất cả gì thấy được chỉ là đôi 
mắt của em. Một phần vì phải trùm vải để che 
hơi nóng, nhưng cũng vì đó là tất cả áo quần 
mà em bé có được. Không có chỗ nào để em 
bé cất giữ bất cứ thứ gì.” 

Xuyên qua người thông ngôn, Neeson 
khám phá bé gái nơi đó cùng với em gái của bé 
và má của bé. “Qua một vài cuộc thảo luận và 
quyết định nhanh chóng, chúng tôi tìm ra một 
nơi để em bé sống và đưa vào trường. Tôi sắp 
xếp một hệ thống để tôi có thể gửi tiền từ Los 
Angeles tới mẹ em bé hàng tuần. Tôi đưa đứa 
con gái nhỏ nhất của bà, có bệnh sốt thương 
hàn vào bệnh viện.” 

Neeson thấy rằng những việc như thế chỉ 
làm anh mất 90 phút và làm anh tốn 35 USD/
tháng. Anh nói, “Trong cương vị cá nhân đơn 
độc, tôi đã biến đổi sâu sắc số phận của em bé 
này. Tất cả những thành kiến của tôi về các hội 

 RỜI HOLLYWOOD 

ĐỂ TỚI NAM VANG 
 

Nguyên Giác 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      57 

từ thiện tức khắc biến mất. Hoàn toàn không 
có hướng đi nào khác cho các trẻ em này. Đây 
là vấn đề của tôi. Là một người, là một người 
đang sống và đang thở, tôi có một ràng buộc. 
Tôi bị gắn liền với sự kiện đơn giản rằng sao dễ 
dàng tới thế khi biến đổi cuộc đời của em bé 
đó.” 

Khi Scott Neeson về lại Hoa Kỳ để khởi sự 
việc làm mới. Anh nói, “Tôi tự hứa rằng tôi sẽ 
không để rơi vào một khủng hoảng cổ điển của 
một người Los Angeles trung niên. Tôi đã làm 
việc suốt 26 năm trong làng phim ảnh. Tôi đã 
làm việc tận lực để vươn cao từ cương vị người 
chiếu máy quay phim trong một rạp hát cho 
người ngồi trong xe hơi xem, và tôi sẽ không 
quăng bỏ hết mọi thứ.”  

Nhưng nỗi thúc giục muốn giúp thêm trẻ 
em lại mạnh thêm. Neeson nói, “Tôi không thể 
ngưng suy nghĩ về ước muốn giúp đỡ. Năm kế 
tiếp đó, tôi mỗi tháng đều đi tới Cam Bốt để 
xem xét, đưa thêm trẻ em vào vòng giúp đỡ, 
thuê thêm nhân viên từ thiện. Tôi nghĩ là tôi sẽ 
sống ở 2 thế giới – để ra ba tuần lễ/tháng 
trong các dự án phim ở Hollywood, nơi tôi bay 
phi cơ vé hạng nhất, dự các lễ trao giải Oscar, 
tụ tập thân hữu với tất cả những người nổi 
tiếng, lãnh lương một triệu đô/năm hay nhiều 
hơn – và rồi gửi tiền sang giúp Cam Bốt. Điều 
tôi không tính được là cảm xúc đau đớn khi di 
chuyển giữa thế giới sang trọng này và rồi, 
trong vòng 24 giờ, đứng giữa một trong những 
nơi nghèo nhất, kém vệ sinh nhất thế giới, nơi 
trẻ em và các bà mẹ ngã chết  trước mắt bạn 
vì thiếu chăm sóc y tế đơn giản. Có 2 thể giới 
hòa nhập như thế là điều tôi không thể sống 
nổi.”  

Thế rồi, giây phút quyết định của Neeson 
cũng tới. Anh kể, “Có một nam tài tử nổi tiếng 
tôi đang thương lượng với lúc đó, và chúng tôi 
trên đường tới nơi sẽ công bố [phim mới]. Tôi 
đã bay tới Cam Bốt, và anh ta đang tới Tokyo 
(Nhật Bản). Một trong các bà cụ lúc đó đang 
hốt hoảng, dẫn tôi tới gặp 4 trẻ em dưới 10 
tuổi. Các em đang hấp hối, và không ai có khả 
năng đưa các em vào bệnh viện. Các em bé 
này bụi đời mà. Tôi không biết làm gì hết. 
Thiệt kinh hoàng. Giây phút đó, điện thoại di 
động của tôi reng lên. Anh tài tử kia gọi cho 
biết anh và người quản lý của anh đã xuống 
sân bay ở Tokyo. Anh ta nổi giận vì chúng tôi 
đã đưa lên phi cơ riêng của anh một vài vật 
dụng không đúng ý anh. Rồi anh bình tỉnh lại 
và nói, ‘Đời tôi không phải để gặp khó khăn thế 
này.’ 

“Đó là điều anh nói với tôi trong khi tôi 
đang đứng nơi đó với các trẻ em hấp hối. Đó là 
khoảnh khắc làm sáng tỏ nhất, bởi vì tất cả 
những lo lắng tôi đã có về việc rời bỏ việc làm 
để sang sống ở Cam Bốt, tất cả nỗi sợ đó, biến 
mất ngay. Nó biến hẳn. Không có dấu hiệu nào 
rõ ràng hơn cho tôi thấy rằng tôi đang đi đúng 
đường. Nó đã biến đổi toàn bộ cái nhìn của tôi. 
Tôi trở lại Los Angeles và Thứ Hai hôm sau, rời 

bỏ công việc trong làng phim ảnh.” 
Không phải ai cũng nghĩ rằng đó là lựa 

chọn đúng. Neeson kể, “Phần còn lại của thế 
giới nói với tôi rằng tôi khùng rồi, rằng tôi đã 
có công việc mà ai cũng mơ ước có. Nhưng tôi 
không muốn nữa.” 

Neeson bay sang Cam Bốt, khởi sự lập 
Cambodian Children’s Fund (CCF) vào năm 
2004, và hội này làm việc với các cộng đồng 
nghèo, tập trung quanh bãi rác cũ ở Steung 
Meanchey, để cung cấp các chương trình về 
giáo dục, lãnh đạo, tiếp cận cộng đồng, chăm 
sóc y tế, chăm sóc trẻ em, và dạy nghề. 

Neeson nói, “Tôi đã bán chiếc du thuyền 
của tôi, căn nhà và các xe của tôi. Tôi đã có 
một màn bán garage sales khổng lồ nhất trước 
giờ.” Lúc đầu, anh nghĩ là sẽ đưa 80 trẻ em tới 
trường. “Bây giờ chúng tôi có 2,200 trẻ em 
đang đi học.”  

Khởi sự tu học Phật pháp không phải là  
một lựa chọn có tính toán của anh. Nó dần dần 
xảy ra trong khi Neeson sống giữa nền văn hóa 
Phật giáo của Cam Bốt. Anh nói, “Càng ở đây 
lâu, tôi một cách vô thức dần dần trở thành 
Phật tử nhiều hơn.” Điều Neeson biết rõ từ ban 
đầu là nhằm để tạo ra một biến đổi ý nghĩa cho 
những người chung quanh anh, anh phải khởi 
sự bằng cách tự xem xét chính mình. 

“Tôi yêu thương các em em này rất mực, 
và yêu thương những em không bị bỏ rơi 
nhưng có ba mẹ đã từng bị bỏ rơi thời thơ ấu 
trong thời Khmer Đỏ.” Neeson giải thích, nhắc 
tới một chế độ  thống trị từ 1975 tới 1979, 
trong đó ước tính có khoảng 1.5 triêu tới 3 
triệu  người Cam Bốt bị giết. 

Anh nói, “Vâng, những người đó đã học kỹ 
năng làm ba mẹ, nhưng cũng có nhiều chuyện 
lạm dụng và nghiện rượu. Do vậy, tôi phải trở 
thành điều tôi muốn họ vươn tới, và như thế 
nghĩa là bảo đảm rằng tôi phải lương thiện 
trong những gì tôi làm và những gì tôi nói.” 

Một phần lớn trong việc tu học Phật pháp 
của Neeson liên hệ tới việc vượt thắng tâm 
phán đoán của anh. Anh nói, “Bạn đang gặp 
những trường hợp nghiêm trọng như thế, và có 
một khuynh hướng bên thế giới Tây phương là 
phán đoán người ta qua hành động của họ. Tôi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      58 

nhận ra rằng tôi đang tự làm kiệt sức mình với 
những phán đoán. Nó xảy ra cho tôi một hôm 
rằng tôi chưa bao giờ ở vào hoàn cảnh của họ. 
Và rồi tôi thấy rằng cách duy nhất để tiếp tục 
một cách công bằng là phải ngưng tất cả phán 
đoán và phải giải quyết các chuyện theo từng 
ngày.”    

Không dễ dàng gì. Neeson nói tiếp, “Tôi 
thấy một số chuyện lạm dụng kinh hoàng đối 
với trẻ em. Khi tôi đón nhận một trẻ em  mới, 
và cậu bé này đã trải qua một số thời gian kinh 
hoàng, nó y hệt như là tôi đang nhìn thấy một 
bình nước xinh đẹp rạn vỡ, hay một chiếc ly 
như thế. Tôi không làm bể nó, và cũng không 
có gì để quan tâm rằng tại sao nó [chiếc bình, 
chiếc ly] này bể. Chỉ là vấn đề phải làm sao 
cho nó tốt trở lại, hoặc là làm cho nó mới  ra, 
hay là đưa nó về trạng thái nguyên thủy. 

“Chúng tôi cung cấp nền giáo dục để làm 
các em sẽ có những khả năng vươn cao hơn. 
Do vậy nếu các em học và qua được, các em sẽ 
học qua hết bậc đại học. Chúng tôi sẽ giúp các 
em và hỗ trợ các em suốt đường học vấn.”  

Nhưng Neeson biết rằng để giúp trẻ em 
hiệu quả, thường là phải giúp cả gia đình các 
em. Anh giải thích, “Ngay cả các em 4 hay 5 
tuổi cũng đang làm việc vì ba mẹ các em mang 
nợ, hay đang bệnh, và các em không có lựa 
chọn nào hết. Do vậy, chúng tôi làm một 
chương trình đặc biệt, để các gia đình thấy đời 
sống của họ cải thiện. Rồi thì trẻ em mới có 
tuổi thơ và không lo lắng gì ngoài chuyện học 
và làm việc cộng đồng. 

“Chúng tôi giúp các gia đình các em với 
nhiều phúc lợi. Nếu một em đi học, ba mẹ sẽ 
được chăm sóc y tế miễn phí ở một y viện. 
Chúng tôi sẽ cung cấp nước sạch tới tận cửa 
những người bệnh.” 

CCF cũng giúp tái tài trợ những người 
mang nợ. 

“Một khoản nợ 200 USD sẽ làm họ phải trả 
khoảng 1 USD/ngày tới suốt đời họ. Không 
cách nào thoát nợ. Do vậy, nếu ba mẹ có thể 
đưa con họ tới trường, và nếu họ không có bạo 
lực hay lạm dụng chất nghiện, chúng tôi sẽ tái 
tài trợ món nợ cho họ. Và khi nợ trả  dứt xong, 
chúng tôi giúp gia đình đó mở ra một cơ sở 
kinh doanh nhỏ, hay có lẽ, mua lại mảnh ruộng 
gia đình của họ.”  

CCF làm việc để giúp hồi phục những phần 
trong văn hóa truyền thống Cam Bốt nguyên 
đã bị mất khi bị tàn phá bởi chế độ Khmer Đỏ. 
Trí tuệ văn hóa đó còn luu giữ nơi những bậc 
trưởng lão trong xã hội. 

Neeson nói, “Tôi đã để ra nhiều thời gian 
với các bà cụ, những người trưởng thành trước 
thời Kher Đỏ, những người vẫn còn nhớ về 
những ngày cũ. Họ là các Phật tử thuần thành. 
Tôi lắng nghe họ nói về cuộc đời. Họ đã sống 
trong những điều kiện gian nan – đi ăn xin, tìm 
cách moi thực phẩm từ rác. Hầu hết họ đã mất 
con trong những ngày Khmer Đỏ. 

“Tôi ngạc nhiên về sức chịu đựng của họ 

và về khả năng của họ để vượt qua những gì 
đã xảy ra cho họ. Không cay đắng gì, không 
thù hận gì như bạn có thể đoán, khi biết những 
gì họ đã trải qua. Họ đã rất mực từ bi và bây 
giờ họ vẫn thế.”   

Với tiền riêng, Neeson đã trao tặng các bà 
cụ tiền và gạo mỗi tuần. Rồi anh quyết định là 
phải bảo đảm trí tuệ của họ phải truyền xuống 
các thế hệ trẻ hơn. Anh lập ra chương trình 
lãnh đạo giới trẻ cộng đồng, nhằm cho các em 
tuổi từ 13 tới 17 một ý thức trách nhiệm, một 
khả năng nói trước đám đông, và một nhiệt 
tâm nói lên đòi quyền lợi của họ. 

Neeson nói, “Chương trình cũng nhằm dạy 
cách biết thương xót người khác, một khả năng 
đáng buồn là đang thiếu vắng nơi đây. Nghèo 
quá đã làm biến mất lòng thương xót.” 

Các trẻ em được dạy thương xót các bà cụ, 
phải tới chăm sóc các cụ, phải đưa các cụ cơm, 
thuốc men và các thứ các cụ bà cần tới. Điều 
này cũng khuyến khích tương tác giữa các thế 
hệ nhằm giúp giới trẻ học các giá trị truyền 
thống về Phật giáo, về gia đình và về văn hóa 
Cam Bốt.  

Chăm sóc phụ sản cũng là một ưu tiên của 
CCF. Neeson nói, “Mới tuần trước, chúng tôi có 
trường hợp sanh nở thứ một ngàn, và chúng tôi 
giữ được không trường hợp nào tử vong vì thai 
sản. Trước kia, tử vong vì thai sản là 6% hay 
7% nơi bãi rác này. Chúng tôi chưa mất bà mẹ 
nào cả.” 

Chương trình chăm sóc phụ sản bao gồm 
thử máu, đưa các bà cụ tới dạy các bà mẹ về 
chăm sóc tiền sản và hậu sản, và cho giới trẻ 
cộng đồng trách nhiệm phải báo cáo về bạo lực 
gia đình. CCF chi trả tiền bệnh viện cho các 
thai phụ, và các bà mẹ nhận được một “Gói 
Quà Đón Mừng Em Bé Ra Đời” – gồm găng tay, 
nón, chiếu có thể giặt dũ, thuốc chống nhiễm 
trùng, thuốc chống viêm, một mùng chống 
muỗi và nhiều thứ khác. 

Neeson nói, “Rất thực dụng, túi quà đó cho 
các bà mẹ một ý thức tự hào. Thường, một em 
bé  bị xem là một gánh nặng, có thể làm cho 
gia đình đó mang nợ. Bây giờ, khi chúng tôi có 
các khóa huấn luyện hậu sản, họ đều khoe các 
em bé ra rất là hãnh diện. Tôi làm mọi thứ như 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      59 

ồ và à, và rồi chụp hình. Tôi có 165,000 tấm 
hình trong máy vi tính của tôi.” 

Nhờ hội CCF, trong khu vực Steung 
Meanchey với 12,000 cư dân, hầu hết trẻ em 
bây giờ ban ngày được vào trường, với tỷ lệ 
vắng mặt thấp, nhờ phúc lợi ba mẹ nhận được 
khi đưa con vào trường. CCF đã xây 400 căn 
nhà cho các gia đình có cam kết dài hạn để 
buộc con đi học. Neeson nói, “Chúng tôi đã làm 
thành những cộng đồng cư dân tốt lành, và nó 
chiếu sáng ra ngoài. Khi bạn có một cộng đồng 
gồm 15 gia đình, nơi họ giữ chung các giá trí, 
những người bên ngoài cộng đồng thấy rằng đó 
là điều có thể làm được. 

“Chúng tôi không áp đặt giá trị riêng của 
chúng tôi. Chúng tôi không buộc  kiêng rượu. 
Chúng tôi chỉ không muốn họ say hàng đêm. 
Nếu trẻ em tới trường không nghỉ ngày nào, 
chúng tôi chi tiền mua gạo cho gia đình đó 
trong tháng. Đó được xem là phúc lợi, nhưng 
nó là nhân quyền căn bản. Người dân xứng 
đáng có nước sạch, có đủ thức ăn trên bàn, và 
có khả năng được chăm sóc y tế.”   

Neeson nói, “Tôi chưa bao giờ có quá ít và 
quá nhiều cùng một lúc. Tôi kể như không có 
gì khi tính về tài sản vật chất. Kỳ lạ là, tôi 
không cần gì hết. Đó là một cảm giác tuyệt 
vời. Nó cho bạn một sự tự do tuyệt đối. Bạn 
không bận tâm gì tới giấc mơ của những  người 
khác, và cũng không thèm muốn gì thêm của 
cải vật chất.” 

Neeson có ước mơ sẽ mở rộng mô hình 
CCF sang các địa điểm khác, nhưng trái tim và 
năng lực của anh đã gắn chặt trong cộng đồng 
này. Anh nói, “Tôi không thể rời các trẻ em 
này, các gia đình này, và các bà cụ này.” CCF 
như thế đã hoạt động được 12 năm. 

Còn bé gái 9 tuổi đi ngang qua anh trong 
ngày đầu anh tới bãi rác này? Neeson nói, “Cô 
ta bắt đầu vào năm thứ ba đại học trong ngành 
tài chánh và quản trị kinh doanh. Cô ta tự hào 
và hạnh phúc. Có tới 80% trẻ em nguyên thủy 

nơi đây bây giờ đang học ở bậc đại học.”  
Neeson  nói, anh thấy tình yêu chân thực 

nơi các bãi rác Cam Bốt. Anh nói, “Tôi chưa bao 
giờ có bất kỳ loại tình yêu sâu thẳm nào. Tôi đã 
có nhiều dan díu tình cảm ngắn hạn. Tôi đã 
từng có vị trí quyến rũ cấp cao trong làng phim 
ảnh Hollywood. Đó là một nếp sống tuyệt vời. 
Người ta hỏi tôi có tiếc bất cứ gì không. Một 
cách tuyệt đối. Rất là hấp dẫn kỳ lạ để không 
bao giờ thèm khát tiền, để có sự chăm sóc y tế 
tốt nhất, và một xe hơi hiệu Porsche và một 
thuyền buồm đậu ở bến Marina del Rey (ở quận 
Los Angeles, Calif.) và có một ty cảnh sát để 
nương tựa khi có gì bất trắc, hay có một bệnh 
viện gần đó. Thỉnh thoảng, tôi chợt có những 
nỗi đau khi tôi nhớ như thế và tôi chỉ muốn thự 
giãn và sống một đời sống tốt. 

“Nhưng rồi, nhìn chung tôi sẽ không thay 
đổi bất cứ gì. Tôi vẫn còn tự hỏi, ‘Chuyện gì 
nếu tôi không tới nơi này? Chuyện gì, nếu tôi 
không khám phá nơi này, và không có cơ hội 
biến đổi quá nhiều cuộc đời nơi đây?” 

Neeson đã nói hết mọi thứ trong quan 
điểm anh, trong buổi sáng tôi [Lindsay Kyte] 
nói chuyện với anh. 

Anh nói với tôi, “Tôi mới viết một tấm thiệp 
gửi một trong các trẻ em hôm nay, và tôi nói là 
tôi đã có thể rời bỏ Hollywood, rời bỏ tất cả, chỉ 
để tới riêng với em bé này thôi. Và tôi có ý nói 
như thế. Có quá nhiều trẻ em mà cuộc đời các 
em đã biến đổi quá nhiều. Các em đang học 
luật, tâm lý học, kỹ sư ngành giao thông, và đó 
là những người trẻ tuyệt vời nhất. Đó thiệt sự 
là ơn phước cho tôi.”  

“Tôi không thể nói với bạn về sự may mắn 
tôi đã có. Một số người sẽ sống trọn đời họ mà 
không gặp khoảnh khắc thức tỉnh đã xảy ra cho 
tôi, khi tôi thoạt tiên thấy các trẻ em ngày đó ở 
bãi rác Stung Meanchey. Tôi may mắn.” 

Hình ảnh và bản văn gốc ở Lion's Roar: 
https://goo.gl/as5cuY  

 

https://goo.gl/as5cuY


 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      60 

Dịch thơ vốn là chuyện khó. Dịch thơ chữ 
Hán của một đại thiền sư khai sáng dòng Thiền 
Trúc Lâm Yên Tử tại Việt Nam là Tổ Sư Trần 
Nhân Tông (1258-1308) lại còn vô vàn khó 
khăn hơn nữa, bởi vì thơ chữ Hán của Thiền Sư 
Trần Nhân Tông ngoài phẩm chất văn chương 
trác việt còn chứa đựng nội dung uyên áo của 
Thiền, của Phật Pháp.  

Nhưng nhà thơ 
Nguyễn Lương Vỵ đã làm 
được chuyện khó khăn này 
một cách rất tuyệt diệu 
trong tác phẩm “Thơ Trần 
Nhân Tông” vừa được nhà 
sách Amazon phát hành 
vào đầu tháng 5 năm 
2017. 

Không ngờ nhà thơ 
Nguyễn Lương Vỵ lại rành 
chữ Hán đến thế! Trước giờ 
chỉ biết anh làm thơ hay và 
dĩ nhiên rành từ Hán Việt, 
nhưng không biết anh giỏi 
chữ Hán. Nhân đọc tác 
phẩm “Thơ Trần Nhân 
Tông,” mới tò mò dọ hỏi về 
duyên do vốn liếng chữ 
Hán mà anh có. Anh kể 
cho nghe thời thơ ấu sống 
với ông nội là một nhà Nho 
nên được ông cụ dạy chữ 
Hán từ nhỏ. Rồi khi lớn lên 
vào Đại Học Văn Khoa Sài 
Gòn trước năm 75 lại có 
dịp văn ôn võ luyện nên 
mới thành thạo.  

Nhà thơ Nguyễn Lương 
Vỵ cho biết từ lâu anh rất hâm mộ nhân cách 
siêu việt và cũng rất mê thơ của Thiền Sư Trần 
Nhân Tông cho nên, không những dịch 36 bài 
thơ chữ Hán của ngài, anh còn viết một bài giới 
thiệu dài gần 60 trang sách về những bài thơ, 
phú của ngài. 

Trong tác phẩm “Thơ Trần Nhân Tông,” 
nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ làm việc rất công 
phu và khoa học. Mỗi bài thơ của Thiền Sư 
Trần Nhân Tông anh đều có phần nguyên văn 
chữ Hán, dịch âm sang Hán Việt, dịch nghĩa bài 

thơ, phỏng dịch thơ theo thể loại từng bài thơ, 
và còn có phần ghi chú công phu về điển tích 
và thuật ngữ để giúp người đọc hiểu rõ hơn.  

Khi dịch thơ của Thiền Sư Trần Nhân Tông 
sang tiếng Việt, nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ đã 
làm được điều hiếm có là anh đã dịch sang chữ 
Việt hiện đại hoàn toàn chứ không còn giữ 

nhiều từ Hán Việt, trừ vài 
trường hợp là những thuật 
ngữ Phật Học đã thông 
dụng, cho nên làm người 
đọc rất dễ hiểu nội dung 
của bài thơ. Điều này phù 
hợp với nhu cầu thực tế 
hiện nay khi mà ngày càng 
có ít người Việt có thể đọc 
và hiểu được chữ Hán để 
thẩm thấu được tinh hoa 
của nền văn hóa và văn 
học cổ nước nhà.  
Nhờ vốn là nhà thơ đã xuất 
bản hàng chục thi phẩm, 
nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ 
đã dịch thơ và lột tả được ý 
nghĩa trọn vẹn của nó từ bố 
cục, âm luật cho đến tứ thơ 
theo từng thể loại của 
nguyên tác, gồm những bài 
thơ “ngũ ngôn tứ tuyệt 
[năm chữ bốn câu],” “thất 
ngôn tứ tuyệt [bảy chữ bốn 
câu],” hay “thất ngôn bát 
cú [bảy chữ tám câu].” 
Xin đọc vài bài thơ trong 
tác phẩm “Thơ Trần Nhân 
Tông” để cống hiến cho độc 
giả thưởng lãm văn chương 

của Trần Nhân Tông và tài dịch thơ của nhà 
thơ Nguyễn Lương Vỵ. 

Trước hết là bài “Lạng Châu Vãn Cảnh”. 
Bài này được Vua Trần Nhân Tông cảm tác khi 
đến thăm một ngôi chùa cổ tại Lạng Châu ở 
tỉnh Lạng Sơn thuộc miền Bắc Việt Nam. 
Nguyên tác chữ Hán của bài thơ như thế này: 

Cổ tự thê lương thu ái ngoại, 
Ngư thuyền tiêu sắt mộ chung sơ. 
Thủy minh sơn tĩnh bạch âu quá, 
Phong định vân nhàn hồng thụ sơ. 

ĐỌC THƠ TRẦN NHÂN TÔNG 
QUA BẢN DỊCH VIỆT 

CỦA NGUYỄN LƯƠNG VỴ 
  

Huỳnh Kim Quang 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      61 

Nguyễn Lương Vỵ dịch nghĩa: 
 
Cảnh Chiều Ở Châu Lạng 
Ngôi chùa xưa sầu hiu hắt sau lớp mây 

khói mùa thu, 
Chiếc thuyền câu cá buồn bã hiu quạnh, 

tiếng chuông chùa buổi chiều bắt đầu vang lên. 
Nước trong veo, núi yên tĩnh, chim âu 

trắng bay qua, 
Gió lặng yên, mây nhàn nhã, cây lơ thơ sắc 

lá đỏ. 
Dịch thơ: 
Chùa xưa sầu ngất, mây thu nhuốm, 
Thuyền cá buồn tênh, chuông chiều rơi. 
Núi tạnh nước trong, âu trắng lượn, 
Gió lặng mây nhàn, lá đỏ phơi. 
Thiền Sư Trần Nhân Tông đến thăm chùa 

vào một buổi chiều vắng vẻ chỉ có tiếng chuông 
chùa len lén ngân vang trong 
gió lặng, mặt nước sông yên 
tĩnh và đàn chim trắng bay 
lượn, với những chiếc lá thay 
màu đỏ rực. Phong cảnh thật 
là đẹp! Bản dịch Việt của 
Nguyễn Lương Vỵ dùng chữ 
rất giản dị nhưng trong đó có 
màu sắc của họa, có âm giai 
của nhạc, và có cả cõi lòng 
sâu thẳm của khách viếng 
chùa. Tuyệt diệu nhất là hai 
câu đầu:  

Chùa xưa sầu ngất, mây 
thu nhuốm 

Thuyền cá buồn tênh, 
chuông chiều rơi. 

Ở câu đầu, nhà thơ 
Nguyễn Lương Vỵ dùng vần 
trắc “ngất,” “nhuốm” để 
miêu tả nỗi quạnh hiu cao 
chất ngất của chốn sơn môn 
tịch mịch. Rồi câu kế, khi 
nghe tiếng chuông chùa 
ngân lên thì dịch giả lại dùng 
chữ vần bằng “tênh,” “rơi” để 
diễn tả tâm trạng trầm buồn 
theo tiếng chuông chùa rơi.   

Bài thơ dài nhất trong cuốn “Thơ Trần 
Nhân Tông” là bài “Hữu Cú Vô Cú” [Câu Có Câu 
Không], với 9 đoạn và mỗi đoạn 4 câu, mỗi câu 
4 chữ, tổng cộng 36 câu. Bài thơ, đúng ra là 
bài kệ, vì chứa đựng lời dạy khai thị bản chất 
duyên sinh vô tánh của ngôn ngữ và tất cả các 
pháp để giúp người siêu việt đối đãi nhị nguyên 
và vọng chấp có không.  

Nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ rất tâm đắc bài 
kệ “Hữu Cú Vô Cú” này vì ông cho rằng đây là 
bài kệ quan trọng trong các bài thơ của Trần 
Nhân Tông. Bởi thế ông đã dành gần chục 
trang trong bài giới thiệu về thơ của Thiền Sư 
Trần Nhân Tông để nói về bài kệ này. Đặc biệt 
là 2 đoạn kệ sau đây: 

Hữu cú vô cú, 
Tự cổ tự kim. 

Chấp chỉ vong nguyệt, 
Bình địa lục trầm. 
Hữu cú vô cú, 
Như thị như thị. 
Bát tự đả khai, 
Toàn vô ba tị. 
Nguyễn Lương Vỵ đã dịch rằng: 
Câu Có câu Không. 
Xưa nay vậy đó. 
Nhớ ngón quên trăng, 
Vùi thây đất nọ. 
Câu Có câu Không, 
Vậy đó vậy đó. 
Tám chữ mở tung, 
Còn gì để nói?! 
Bài kệ đầu đề cập đến tích nhà Phật ngón 

tay chỉ mặt trăng. Ngón tay là phương tiện là 
Phật Pháp. Mặt trăng là chân tâm, là niết bàn. 

Nếu cứ dán mắt vào ngón tay 
thì sẽ không thể nào thấy 
được mặt trăng. Cũng vậy 
nếu chấp vào có và không thì 
sẽ không thể nào buông xả 
mọi pháp để đắc đạo. Bài kệ 
kế tiếp có nói đến tích tám 
chữ mở tung [bát tự đả khai 
– sanh diệt diệt dĩ, tịch diệt 
vi lạc – sinh diệt hết rồi, 
vắng lặng là vui] để nói đến 
sự vượt thoát sinh diệt để 
chứng nhập niết bàn tịch 
diệt. Dùng chữ “mở tung” để 
diễn tả trạng thái bùng vỡ và 
siêu thoát lên mọi thứ sinh 
diệt, thì thật là hay.  
Bài thơ số 36 cũng là bài thơ 
cuối cùng trong tập sách 
“Thơ Trần Nhân Tông” mà 
nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ 
trích dịch là một bài thi kệ 
trích từ bài phú nổi tiếng “Cư 
Trần Lạc Đạo” của Thiền Sư 
Trần Nhân Tông. Bài thi kệ 
này cũng là pháp ấn tâm yếu 
của Thiền Phái Trúc Lâm Yên 
Tử.  

Cư trần lạc đạo thả tùy duyên, 
Cơ tắc xan hề khốn tắc miên. 
Gia trung hữu bảo hưu tầm mịch, 
Đối cảnh vô tâm mạc vấn thiền. 
Nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ dịch rằng: 
Ở đời vui đạo, cứ tùy duyên, 
Đói phải ăn thôi, mệt ngủ liền. 
Của quý trong nhà, tìm đâu nữa, 
Vô tâm đối cảnh, hỏi chi thiền?! 
 
Bản dịch Việt lời lẽ rất bình dân giản dị đọc 

qua ai cũng hiểu, nhưng vẫn không đánh mất ý 
chỉ cốt lõi của Thiền Sư Trần Nhân Tông muốn 
dạy người tu. Cốt tủy ở đây chính là “đối cảnh 
vô tâm.”  

Chữ “vô tâm” rất khó dịch. Nên xưa nay 
các nhà dịch đều để nguyên như vậy. Hơn nữa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      62 

chữ này cũng đã Việt hóa rồi. Đọc qua ai cũng 
hiểu được phần nào ý nghĩa của nó. Chữ này 
có thể dịch là “tâm không,” tức là tâm rỗng 
lặng, không vướng mắc thứ gì, dù rất tỉnh giác, 
chứ không mơ hồ, mông muội. Vô tâm ở đây 
chính là tâm không dính mắc vào trần cảnh lúc 
tiếp xúc, giống như gió thổi qua nhà trống, 
mây bay thong dong trên bầu trời. Mọi trói 
buộc đều bắt đầu từ chỗ dính mắc, chấp trước. 
Cho nên, đức Phật dạy trong Kinh Kim Cang 
Bát Nhã rằng, “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm.” 
Tức là tâm không trụ trước, không dính mắc 
đối với tất cả pháp. Có thể đạt được vậy bởi vì 
nhờ trí tuệ Bát Nhã quán chiếu tất cả pháp đều 
do duyên sinh, không có tự tánh, không có 

ngã, không có chủ thể. Tâm cũng thế, cũng 
rỗng rang không tự tánh, không có ngã. Tu 
được như vậy thì sống ở đâu cũng an lạc, 
không khổ. Ở đâu cũng là niết bàn. Đó chính là 
của quý trong nhà rồi còn gì. Đi tìm đâu cho 
xa. Nhưng làm được thì không dễ! 

Giữa thời đại mọi người đang chạy theo 
những tiện nghi của nền văn minh vật chất 
hiện đại, hầu như, ít có người còn nhớ tới di 
sản văn hóa, văn học vô giá của tiền nhân, nhà 
thơ Nguyễn Lương Vỵ đã tận tụy ngồi dịch từng 
bài thơ của Thiền Sư Trần Nhân Tông là một 
việc làm nhiều ý nghĩa, lợi lạc và đáng tán 
dương.  

Một dân tộc mà di sản văn hóa, văn học 
và tư tưởng bị lãng quên thì dân tộc đó có thể  
đánh mất quá khứ, đánh mất ký ức, đánh mất 
truyền thống cao đẹp nghìn năm của mình! 
Nhất là di sản đó của một vị minh quân của 
dân tộc đã từng 2 lần đánh bại quân Nguyên 
Mông  xâm lăng Nước Đại Việt thời Nhà Trần 
như Vua Trần Nhân Tông. Xin cùng nhau giữ 
gìn di sản vô giá của tiền nhân. 

Tri ân Thiền Sư Trần Nhân Tông.  
Cảm ơn nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ.  
Bài này chỉ giới thiệu sơ sài đôi nét độc 

đáo của bản dịch Việt thơ chữ Hán của Trần 
Nhân Tông. Độc giả muốn thưởng thức trọn 
vẹn bản dịch Việt thì nên đặt mua sách “Thơ 
Trần Nhân Tông” của nhà thơ Nguyễn Lương Vỵ 
ở địa chỉ nhà sách Amazon: www.amazon.com 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      63 

Cuộc đời của người đàn 
ông ấy không thể nói là sung 
sướng được. Từ trước đến nay 
vẫn là thế, và bây giờ cũng 
vậy thôi. Tuy nhiên cũng 
không hẳn là bi đát đến nỗi 
phải lúc đói lúc no.  

Tình trạng ấy quả là dở 
dở ương ương nhất. Là vì, nếu 
mà sung sướng, thì như thế 
cũng có thể mãn nguyện rồi. 
Còn nếu là bi đát quá không 
tài nào ngoi lên được, thì có 
thể an phận, thôi thì đành 
chịu vậy. Nhưng tâm trạng 
của người ấy chẳng phải là 
bên nào cả, nên lúc nào cũng 
không ngớt chờ đợi một điều 
gì đó, như cây cỏ buổi ban 
trưa nắng hạn chờ mưa.  

Cũng vì thế, mà có lẽ 
người đàn ông ấy thành ra 
hay chú ý đến mọi thứ. Một 
buổi tối, người ấy nhặt được 
một chiếc thìa khóa bên vệ 
đường, trên lối đi yên tĩnh đã 
vắng bóng người. Chiếc thìa 
khóa hơi sáng lên dưới ánh 
đèn đường mờ mờ tối.   .   

Người đàn ông nhặt lên, 
thấy đó chỉ là chiếc thìa khóa 
thì hơi thất vọng. Chỉ có thế 
thôi, thì biết vậy đã lấy mũi 
giầy đá văng đi, và bỏ đi thì 
hơn. Nhưng đã lỡ nhặt lên mà 
đem vứt cũng mất công, nên 
bèn cho vào túi.  Vì vậy, nói gì 
đến chuyện còn chịu khó cất 
công đem đến khai báo ở đồn 
cảnh sát.  

Vài hôm sau, người đàn 
ông mới nhớ đến chiếc thìa 
khóa ấy bởi mấy đầu ngón tay 
cho vào túi quần. Để giết thì 
giờ, người ấy đặt chiếc thìa 
khóa lên lòng bàn tay và nhìn 
kỹ lại.  

Nhìn vào lúc ban ngày, 
chiếc thìa khóa trông có vẻ gì 

khác thường. Hình dáng khác 
hẳn với những chiếc thìa 
khóa thường thấy đầy rẫy ra 
đấy. Hoa văn chạm trổ trên 
chiếc thìa khóa trông có vẻ 
như của nước ngoài. Nhưng 
tuy nói rằng có vẻ như của 
nước ngoài, xong cụ thể là ở 
đâu thì cũng chịu, chẳng 
đoán ra được là vùng nào. 
Quả là huyền bí. Hơn nữa 
chiếc thìa khóa vừa có vẻ như 
hãy còn mới, mà lại vừa 
tưởng chừng như một món đồ 
từ thời cổ đại xa xưa. Chiếc 
thìa khóa làm bằng một chất 
nằng nặng có màu bạc, 
nhưng đó là chất gì thì không 
biết. Một chất liệu cứng, khi 
gõ vào vang lên những thanh 
âm trong trẻo thật hay.  

Người đàn ông mới nghĩ 
rằng có thể đó là một món đồ 
rất quý. Người ấy bèn đọc đi 
đọc lại thật kỹ những tờ báo 
trong mấy ngày qua. Nhưng 
chẳng có bài báo nào đăng 
tin có chiếc thìa khóa quý bị 
mất, cũng chẳng có yết thị 
tìm người nhặt được. 

Không chừng đây là thìa 
khóa của một dinh thự của 
người nhà giàu ở đâu đó. 
Người đàn ông tưởng tượng 
thế. Hẳn là cũng có người 
muốn có chiếc thìa khóa khác 
với những thìa khóa thường 
thấy bán ở hiệu. Có lẽ đây là 
chiếc thìa khóa đặc biệt do 
một người như thế bỏ tiền ra 
đặt làm.  

Dùng chiếc thìa khóa này 
lẻn vào lúc chủ nhà đi vắng, 
có thể lấy được những thứ 
đáng tiền không chừng. Ban 
đầu chỉ là chợt nghĩ đùa thế 
thôi, nhưng dần dần ý nghĩ 
ấy một rõ hơn trong đầu. Cho 
dù đang lẻn vào nhà mà bị 

Chieác chìa khoùa 
 

nguyên tác "Kagi" của Hoshi Shinichi 
 

QUỲNH CHI dịch 

bắt gặp, cứ nói rằng mình đem 
thìa khóa nhặt được đến cho 
họ, thì cũng là có cớ để biện 
bạch. Là vì, để xác nhận xem 
ai là người chủ đã đánh rơi 
chiếc thìa khóa, thì không còn 
cách gì khác là dùng nó để mở 
khóa.  

Nếu trót lọt thì thu được 
một món hời, còn lỡ thất bại 
cũng không nguy hiểm là mấy. 
Người đàn ông nghĩ thế rồi bèn 
bắt đầu hành động, thực hiện 
kế hoạch. Bắt đầu từ những 
nhà ở gần chỗ nhặt được chiếc 
thìa khóa, người ấy đã đến gần 
cửa một vài ngôi nhà sang 
trọng đường bệ và lén mở 
thử.  

Đôi lần hành vi ấy bị bắt 
gặp và bị mắng mỏ. Xong chỉ 
thử mở xem có đúng là khóa 
của chiếc thìa khóa ấy không 
thôi, thì cũng không thể gọi là 
phạm pháp được, nên cũng chỉ 
bị mắng chứ không bị gì hơn.  

Phạm vi hoạt động của 
người đàn ông ngày càng mở 
rộng hơn. Xong rốt cuộc, vẫn 
chưa gặp được cánh cửa nào 
mở được bằng chiếc thìa khóa 
ấy.  Hễ có việc đến một tòa 
nhà cao tầng nào thì nhân thể, 
người đàn ông lại tra chiếc 
chìa khóa vào ổ khóa nơi cánh 
cửa của mọi căn phòng ở đấy. 

 Thế nhưng, hầu hết là 
không có ổ khóa nào mà chiếc 
thìa khóa ấy có thể tra vào 
được. Cho dù có tra vào được 
thì cũng không xoay được. Họa 
hoằn mà có xoay được, cũng 
chỉ là xoay khống mà không có 
kết quả gì. 

Người đàn ông hiểu ra 
rằng không dễ gì mà gặp 
được. Xong người ấy vẫn 
không nao núng, vì không thể 
không nghĩ rằng chiếc thìa 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      64 

khóa sẽ đem đến cho mình 
một điều gì đó thật hạnh phúc 
tuyệt vời. Thỉnh thoảng người 
ấy nói với chiếc thìa khóa 
trong lòng bàn tay.  

- Có lẽ là thìa khóa mở 
cánh cửa hạnh phúc cho ta 
đấy nhỉ. 

- Phải đấy.  
Chiếc thìa khóa sáng lóe 

lên như thể đáp lại như vậy. 
Có thể đó chỉ là ảo giác của 
người đàn ông đang mải mê 
tìm cách mở bằng chiếc thìa 
khóa. Xong người ấy thực sự 
tin vào câu trả lời này.  

- Mở cái gì, ở đâu thì được 
nhỉ?  

Người đàn ông hỏi tiếp, 
thì chiếc thìa khóa lại lóe sáng 
một cách khó hiểu, ra chiều 
muốn nói điều gì đó, nhưng 
phức tạp và mơ hồ, không thể 
nào đoán ra được. Tóm lại là 
vẫn không có được giải đáp 
nào cả. 

Giữa hy vọng và tuyệt 
vọng, người đàn ông vẫn tiếp 
tục tái diễn hành vi ấy để tìm 
sự hiện hữu của cái ăn khớp 
với chiếc thìa khóa.  

Người đàn ông ấy đã thử 
cắm chiếc thìa khóa vào không 
biết bao nhiêu là ổ khóa, 
nhiều không kể xiết. Thế 
nhưng, tất cả đều chẳng được 
ổ khóa nào đón nhận, để chỉ 
hứng lấy sự cự tuyệt trong vô 
vọng. Đôi khi người ấy cũng 
đã toan bỏ cuộc. Nhưng lại có 
linh cảm rằng lần tới biết đâu 
sẽ gặp được một cái thật là ăn 
khớp, cho nên đã không đi đến 
quyết định dừng lại.  

Cứ cắm đầu cắm cổ chạy 
quanh bạ đâu xâu đấy là 
hỏng. Phải nghĩ ra cách nào 
cho ra đâu vào đấy, ít tốn 
công vô ích mới được. Người 
đàn ông nghĩ lại phản tỉnh đôi 
chút, mới bèn đến hiệu khóa, 
làm bộ thản nhiên nói thế 
này:  

- Có một cụ già đãng trí 
người quen của tôi không tài 
nào nhớ ra được thìa khóa này 
là thìa khóa gì, nên cụ đang 
lúng túng không biết làm sao. 
Ông làm ơn cho biết cái thìa 
khóa này là để dùng cho cái 
gì.      

Nhân viên ở hiệu ấy cầm 
thìa khóa lên ngắm nghía, 

đoạn lắc đầu nói:  
- Hiệu chúng tôi có đủ 

thứ thìa khóa, nhưng chưa 
bao giờ thấy có cái nào giống 
cái này. Có lẽ là vì sở thích 
hay chỉ để chơi cho vui, mà 
có người nào đó đã đặt làm 
riêng cho họ. 

Người chủ hiệu đã có tuổi 
đang ở trong góc hiệu nghe 
chuyện thì liền đi ra xem, 
nhưng rốt cuộc cũng trả lời 
giống như thế. 

Người đàn ông còn đến 
cả viện bảo tàng, nói riêng 
với họ xin cho thử tra chiếc 
thìa khóa vào ổ khóa của các 
thứ như những chiếc hộp từ 
thời cổ đại trưng bày ở đấy. 
Nhưng chẳng có cái nào vừa 
cả. Nhân viên của viện bảo 
tàng bảo:  

- Chúng tôi không rõ từ 
đâu mà ông có được chiếc 
thìa khóa ấy, và tại sao mà 
ông lại tận tình điều tra như 
thế, nhưng ở đây không có 
cái nào hợp với chiếc thìa 
khóa ấy đâu ạ. 

Rồi họ dẫn cho vào tận 
trong kho chứa tư liệu, cho 
xem những tuyển tập ảnh 
của những loại thìa khóa ở 
khắp đông tây kim cổ. Trong 
đó có rất nhiều loại thìa khóa, 
khóa to, khóa nhỏ, khóa có ý 
nghĩa lịch sử, khóa đẹp, khóa 
kiểu mới nhất. Thế nhưng 
không tìm thấy trong đó cái 
nào giống như chiếc thìa 
khóa mà người đàn ông đã 
nhặt được. Người đàn ông 

cảm ơn rồi ra khỏi viện bảo 
tàng.   

Thế nhưng người đàn ông 
vẫn không ngừng nỗ lực đi tìm 
cho ra cái tương ứng với chiếc 
thìa khóa. Ở đây đang hiện 
hữu một chiếc thìa khóa, thì ở 
đâu đó phải tồn tại một cái sẽ 
được mở ra bằng chiếc thiếc 
thìa khóa ấy. Ắt là phải có. Mà 
nếu đã có, thì ắt là có thể tìm 
ra được. Và phải tìm cho ra.  

Người đàn ông như đã bị 
chiếc thìa khóa mê hoặc, hớp 
hết cả hồn vía, cứ tiếp tục mải 
miết đi tìm. Cứ tưởng tượng ra 
cảm giác hào hứng, mãn 
nguyện và niềm hạnh phúc khi 
tìm tới được đến đích, thì nề 
hà gì những điều như là mệt 
mỏi. 

Tính cách dị thường trong 
hành vi của người đàn ông về 
chiếc thìa khóa khiến mọi 
người chung quanh phải chú ý. 
Nó đã qua khỏi giai đoạn lén 
lút, mà mặc nhiên trở thành 
công khai. Thế nhưng vẫn 
chẳng thấy có ai nghe tin đồn 
nên tìm đến nhận chiếc thìa 
khóa ấy, bảo là của mình, mà 
đòi trả lại. Cũng có kẻ nửa đùa 
nửa thật đến bảo thế, nhưng 
lại không chìa ra được cái ăn 
khớp với chiếc thìa khóa ấy, 
nên bị lộ tẩy ngay là bịa đặt. 

Hễ rảnh rỗi là người đàn 
ông đi du lịch đó đây. Tuy là đi 
bằng tiền chắt bóp dành dụm 
được, nhưng đó là những 
chuyến đi đeo đuổi điều hằng 
mong đợi, nên không hề thấy 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      65 

gian khổ. Và người ấy đã đến 
thăm đủ mọi công trình kiến 
trúc để thử chiếc thìa khóa, đi 
khắp đó đây hỏi thăm xem có 
chiếc hộp hay cánh cửa nào 
đang gặp rắc rối vì không mở 
được hay không.   

Nhưng đến nước nào hay 
vùng nào, nỗ lực của người ấy 
cũng không được đền đáp. Mỗi 
lần như thế, người đàn ông lại 
để chiếc thìa khóa trên lòng 
bàn tay mà thở dài. Hơi thở 
phà ra làm cho chiếc thìa khóa 
hơi bị mờ đi, nhưng ngay sau 
đó lại sáng lấp lánh trở lại, 
như thể lóe lên thì thầm, nửa 
như gật đầu nửa như bỡn cợt, 
rằng “Chưa đâu ạ.”  

Người đàn ông lại lấy lại 
nghị lực, tiếp tục những 
chuyến đi vô định nhưng tràn 
đầy hy vọng. Những chuyến đi 
không biết bao giờ mới kết 
thúc.     

Người đàn ông đã thử đi 
thử lại không biết bao nhiêu 
lần, đã nếm mùi thất bại 
không biết bao nhiêu lần. 
Nhưng càng lúc lại càng cố 
đeo đuổi hơn. Chỉ cần tìm ra 
cái có thể mở bằng chiếc thìa 
khoá này thôi là giải quyết 
được mọi sự. Chắc hẳn là từ 
đó sẽ mở ra một thế giới rực 
rỡ tưởng chừng không thể nào 
ngờ được, phong phú muôn 
màu, có tiếng nhạc du dương.  

Có khi người đàn ông nằm 
mơ thấy chỗ muốn tìm đến. 
Có khi đó là chiếc hộp, là cánh 
cửa, hay là một cái được bố trí 
rất lạ lùng. Vừa cảm nhận 
được là lỗ khóa vừa khít với 
chiếc thìa khóa, người ấy liền 
xoay thìa khóa một vòng. Nỗi 
xúc động và niềm vui khiến 
người đàn ông bất giác đã reo 
lên thành tiếng. Nhưng liền 
tỉnh giấc bởi tiếng reo của 
chính mình, và thế là tàn một 
giấc mơ. Trong mơ nên cũng 
không biết là bên trong hộp 
hay trong cánh cửa ấy, ổ khóa 
đã chuyển động như thế 
nào.         

Người đàn ông vẫn hăm 
hở sống chỉ vì thế. Đó là lẽ 
sống của người ấy. Người ấy 
tiếp tục sống với những gợn 
sóng lòng xao động, thắc 
thỏm, rạo rực, thất vọng, hay 
tự dằn vặt mình. 

Năm tháng dần trôi, 
người đàn ông đã già đi. 
Cùng với tuổi già, một thứ 
tình cảm khác cũng nẩy nở. 
Đó là cảm giác mệt mỏi. Vì 
đã gắng sức không ngừng đi 
đây đó luôn, nên cảm giác 
mệt mỏi bắt đầu ẩn náu 
trong tâm hồn người ấy. Hơn 
nữa, đó cũng là do sự suy 
yếu về thể xác.     

Mỗi lần đi ra đường, thì 
quả là người đàn ông vẫn thử 
đi thử lại chiếc thìa khoá, 
nhưng số lần đi ra ngoài thưa 
dần, bước chân cũng chậm 
chạp hơn. Thế rồi cuối cùng, 
hầu như người ấy không còn 
bước ra khỏi cửa nữa.  

Đồng thời, trong lòng 
người đàn ông dần dà cũng 
có sự thay đổi. Đó là ý tưởng 
muốn bỏ cuộc, điều mà trước 
đây người ấy không hề nghĩ 
tới, thì nay đã bắt đầu chớm 
nở, rồi lớn dần lên. Có lẽ là 
không được rồi. Mình đã cố 
gắng đến thế rồi mà vẫn 
không tìm thấy đâu cả. Có lẽ 
phải nói là số mình không 
may. Có lẽ đã đến lúc đành 
phải bỏ cuộc thật rồi cũng 
nên.  

Mà cũng có thể là chiếc 
thìa khóa này chẳng có ý 
nghĩa gì cả, chỉ là một loại đồ 
vật để trang trí cũng không 
chừng. Tuy thế, thử xem kỹ 
lại, thì không thể không nhận 
ra rằng người ta đã cố làm 
cho nó có tính thực dụng. 
Thành ra cũng không hẳn là 

chỉ vì lòng luyến tiếc của người 
đàn ông thôi đâu.  

Tuy nói là đành bỏ cuộc, 
nhưng người đàn ông vẫn 
không thể dứt khoát mà vứt 
chiếc thìa khóa ấy đi được. Lâu 
nay chiếc thìa khóa là một vật 
bất ly thân, đã cùng sống, 
cùng đi đó đây, vui buồn có 
nhau, cùng trải qua một cuộc 
đời với người ấy.  

Người đàn ông bèn nghĩ ra 
một cách, là tới hiệu khóa, đặt 
làm một cái như thế này.  

- Làm ơn làm cho tôi một 
cái ổ khóa hợp với chiếc thìa 
khóa này, để gắn vào cánh 
cửa phòng trong nhà.  

- Ông khách đặt hàng gì 
mà lạ thế. Thường thì người ta 
bị mất thìa khóa nên đặt làm 
chiếc thìa khác cho hợp với ổ 
khóa, đã có vài lần có người 
đến đặt làm như thế. Dĩ nhiên 
là chúng tôi có thể làm được 
thứ hàng mà ông đặt. Nhưng 
mà đắt lắm đấy ạ. 

- Không sao, đắt cũng 
được ạ. 

Người đàn ông thật lòng 
đáp. Đã gần đến cuối đời rồi. 
Sống quãng đời còn lại cùng 
với kỷ niệm. Đó là cách sống 
thích hợp nhất, không còn 
cách nào hơn.  

Chẳng bao lâu ổ khóa đã 
làm xong, và được gắn vào 
cánh cửa phòng của người đàn 
ông. Người đàn ông lui về 
phòng, đóng cửa lại, tra thìa 
khóa vào ổ khóa và xoay chiếc 
thìa khóa. Cảm xúc khi chiếc 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      66 

thìa ăn vào ổ khóa truyền đi 
khắp người qua hệ thần kinh 
trong cơ thể như thể là đang 
bị cù nhẹ. Âm thanh mơ hồ 
vang lên như tiếng nhạc thanh 
thoát rung đến tận hốc tai.  

Một cảm xúc mà người 
đàn ông hằng khao khát. Dĩ 
nhiên thực tế thì không hẳn là 
theo cung cách mong muốn, 
thế nhưng bây giờ thế là đã có 
một cánh cửa thích hợp cho 
chiếc thìa khóa. Một cánh cửa 
thực sự chứ không còn là ảo 
ảnh.   

Một cảm giác an bình, như 
thể là yên tâm, hay mãn 
nguyện hơn cả mong đợi, tràn 
ngập cõi lòng. Biết vậy đã làm 
như thế này sớm hơn. Thế 
nhưng, cũng là vì bây giờ nên 
mới có thể nói như thế, chứ 
khi còn khỏe thì chắc hẳn là 
đã không nghĩ thế đâu. 

Đêm đến, lâu lắm rồi, quả 
là lâu lắm rồi, người đàn ông 
mới lặng lẽ chìm vào giấc ngủ. 
Có thể là do mệt mỏi từ lâu 
nay đã dồn cả lại. Giấc ngủ 
thật bình yên…  

Thế nhưng, vào lúc nửa 
đêm. Người đàn ông nghe 
thấy tiếng xoay của chiếc 
khóa, và cảm thấy như là cánh 
cửa đang mở ra. Trong bóng 
đêm, người đàn ông chợt nhận 
ra điều đó và bị rơi vào một 
cảm giác không thể nào diễn 
tả hết được. Đó là nỗi kinh 
hoàng.  

Một điều không thể nào 
tin được. Người đàn ông đã bỏ 
phí cả đời mình, đã mải miết 
ra sức tìm kiếm đến thế mà 
vẫn không tìm ra được ổ khóa 
thích hợp cho chiếc thìa khóa 
ấy. Cái tương thích với chiếc 
thìa khóa ấy không tồn tại 
trên đời này. Ngoài cánh cửa 
kia ra, không hề tồn tại một 
cái nào khác. Mãi cho đến khi 
người đàn ông hiểu ra được 
điều đó, và hơn nữa là ngay 
trong đêm đầu tiên, vậy mà có 
một kẻ không biết là ai đã mở 
được cửa đi vào phòng…  

Có vẻ như là kẻ đó đang 
tiến lại gần. Người đàn ông 
trùm chăn, cầu mong đó chỉ là 
một giấc mơ, cố tin rằng mình 
đang nằm mơ. Mà thực sự thì 
đó là chuyện trong mơ cũng 
không chừng.  

- Ôi, không thể tin rằng 
đây là người thật ở trên đời 
này.   

Người đàn ông vừa run 
lẩy bẩy vừa nói. Tức thì có 
một giọng nữ đáp lại: 

- Vâng, đúng vậy.  
Một giọng nữ nghe thật 

dịu dàng. Thế nhưng đó là kẻ 
đã mở cánh cửa kia mà đi 
vào, một nhân vật không thể 
mường tượng ra được là ai. 
Kẻ đó lại khẳng định rằng 
mình không phải là người ở 
trên đời này. Không biết là 
chuyện gì sẽ xảy ra, mình sẽ 
gặp phải chuyện gì đây. Hay 
đó là cái chết cũng không 
chừng. Nếu là cái chết thì 
mình sẽ chết thôi, âu cũng là 
chuyện đã đành. Thế nhưng, 
dù sao thì cũng phải hỏi cho 
ra điều bí ẩn này. Người đàn 
ông bèn lấy hết can đảm ra 
hỏi.  

- Người là ai, vì sao mà 
lại tới đây vậy? 

- Ta là nữ thần Hạnh 
Phúc. Chiếc thìa khóa ấy là 
do chính ta cố tình đánh rơi 
đấy. Vì ta định tạo ra một 
người mà ta muốn giúp sức. 
Nhà ngươi đã nhặt chiếc thìa 
khóa ấy lên, nên thế là đã có 
được tư cách ấy. Cuối cùng 
nhà ngươi đã làm cánh cửa có 
ổ khóa cho ta. Vì thế mà ta 
đến thăm nhà ngươi ngay 
đây.  

Có lẽ đó là nữ thần Hạnh 
Phúc thật cũng không chừng. 
Giọng nói ấy không phải là của 
người bình thường, một giọng 
nói êm dịu vẳng lại như từ 
trong mơ. Người đàn ông lại 
hỏi: 

- Nếu thế, tại sao Người 
không đến sớm hơn, tại sao 
nếu không có cửa thì Người 
không tới? 

- Ồ, đó là vì nghi thức ban 
Hạnh Phúc phải được cử hành 
thật kín đáo. Chỗ nào mà 
người khác có thể lọt vào là 
không được. Cần phải có một 
chỗ cho riêng người đó và ta, 
ngoài ra không một ai được 
phép vào đó cả. 

- Ra là thế… 
- Nào, nhà ngươi muốn 

được hạnh phúc như thế nào? 
Tiền tài hay danh vọng, một 
tình yêu tuyệt vời, hay vinh 
quang chói lọi, muốn gì cứ nói 
đi.  Ngoại trừ trường sinh bất 
tử hay cải lão hoàn đồng, còn 
thì bất cứ điều gì cũng được 
cả.  

Sau một lúc lặng thinh, từ 
trong bóng tối, có giọng nói 
khàn khàn của người đàn ông 
đáp lại: 

 - Tôi không cần gì cả. Cái 
mà tôi cần bây giờ chỉ là kỷ 
niệm, thì tôi đã có rồi.          

 
Quỳnh Chi dịch từ nguyên tác 

"Kagi" của Hoshi Shinichi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      67 

 

HÌNH ẢNH ĐẠI HỘI THƯỜNG NIÊN LẦN THỨ I, NHIỆM KỲ III 

TẠI NIỆM PHẬT ĐƯỜNG FREMONT, THÀNH PHỐ FREMONT, CALIFORNIA 

NGÀY 11.6.2017 

P
h

o
to

s 
b

y 
V

õ
 V

ă
n
 T

ư
ờ

n
g
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      68 

 

HÌNH ẢNH AN CƯ KIẾT HẠ TẠI NIỆM PHẬT ĐƯỜNG FREMONT, 

THÀNH PHỐ FREMONT, CALIFORNIA 

TỪ NGÀY 12 ĐẾN NGÀY 22.6.2017 

P
h

o
to

s 
b

y 
V

õ
 V

ă
n
 T

ư
ờ

n
g
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      69 

Buïi ñöôøng 
  

(tức Phương Trời Cao Rộng 2) 

Truyện dài của VĨNH HẢO 
 
 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Đếm tóc bạc tuổi đời chưa đủ 
Bụi đường dài gót mỏi đi quanh 
Giờ ngó lại bốn vách tường ủ rũ 

Suối nguồn xa ngược nước xuôi ngàn. 
 Tuệ Sỹ 

 
Chương một 

 
Từ tháng mười, ở Hội An thỉnh thoảng có 

những cơn mưa lớn, lạnh. Những ngày kế tiếp 
không mưa, sương mù giăng ngập mỗi sáng. 
Từ hiên nhìn ra vườn chỉ thấy một màu trắng 
xóa như bông. Lạnh cắt da. Chẳng ai muốn ra 
vườn sớm. Chỉ khi nắng lên cao mới thấy vài 
người xăn tay hái rau hay xăm đất cho những 
luống cải xanh còm đẫm sương trên bẹ lá. 
Chim chóc, côn trùng hình như cũng đợi chờ 
cho đến lúc con người làm việc mới chịu cất 
tiếng ríu rít, rỉ rả để chào đón một ngày mới. 
Có tiếng lóc cóc, lục cục của mấy chiếc xe bò 
lăn trên đường nhựa. Có con bò vui miệng kêu 
ọ lên một tiếng làm cho con chó nào đó đang 
ngon giấc, phải giật mình sủa rân. 

Vụ lúa mùa này vừa cấy xong hai hôm 
trước. Chúng tôi được nghỉ ngơi vài ngày để 
chuẩn bị công việc khác: trồng rau, đậu, bắp... 
Cho nên sáng nay tôi mới rảnh rỗi đứng ở hàng 
hiên, nhìn ngắm nắng mai chan hòa trên khu 
nghĩa địa quanh vườn chùa. 

Những mộ bia cái lớn cái nhỏ, chen chúc 
nhau như giành đất. Vài ngôi mộ được xây đồ 
sộ, có mái che, có hàng rào và cổng khóa tươm 
tất. Trong khi đó, nhiều ngôi mộ khác chỉ được 
vùi lấp sơ sài; có bia chăng cũng chỉ là những 
miếng gỗ nhỏ mà mưa nắng bốn mùa đã biến 
chúng thành những thanh củi mục, chơ vơ, ho-
ang lạnh. Từ xã hội chết là khu nghĩa địa, 
người ta vẫn có thể nhận dạng được vẻ phức 
tạp nhiêu khê của xã hội sống bên ngoài. Vậy 

mới biết, cái động của lòng người làm cho cái 
tĩnh của vạn vật cũng phải lung lay theo... 

Tôi khoác thêm bên ngoài chiếc áo nhật 
bình nâu cho đỡ lạnh, đi lang thang trong 
vườn. Suy nghĩ vẩn vơ. Từ ngày Phật học viện 
giải tán và tăng sinh, học sinh như tôi trở 
thành "nông sinh," tôi không có dịp để suy nghĩ 
mông lung như vầy. Huống chi trong phương 
pháp tu tập của Thiền tông, sự vận dụng trí óc 
để chạy theo, đuổi bắt ngoại cảnh, đều bị coi là 
những tạp niệm, hay vọng niệm, làm trở ngại 
cho sự định tâm, kiến tánh. Tôi đã ý thức được 
điều đó ngay từ khi khởi lên những ý nghĩ 
chẳng dính nhập gì đến công phu tu tập. 
Nhưng rồi dòng suy tưởng vẫn cứ tuôn chảy ồ 
ạt, lan man... như cơn nước lũ vội vàng cuốn 
qua những lũng thấp và đồng bằng: ngõ ngách 
sâu hay cạn, rộng hay hẹp trên đường đi của 
nó đều được khai phá, len lỏi và lấp đầy. Ban 
đầu tôi còn dùng các phương pháp nhiếp tâm 
để gạt phăng những ý nghĩ đó đi, nhưng khi 
chúng quay trở lại với một vài hình ảnh, một 
vài kỷ niệm đẹp của quá khứ, tôi lại dễ dãi 
buông thả dây cương... Tâm ý tôi bấy giờ như 
con ngựa hoang, tung vó mịt mù trên đồng cỏ 
hoang sơ. 

 
 
Năm ấy tôi tám tuổi, mới học lớp bốn. 

Chiều đi học về cất tập vở xong là ra sân, chơi 
đủ trò với mấy anh em nhỏ trong nhà. Chơi 
đánh đáo, tạt lon, giựt cờ v.v... Nhà tôi lúc ấy 
có khoảnh sân lát gạch khá rộng, chơi đùa rất 
thích. Thỉnh thoảng cũng có chơi những trò 
chơi của con gái như lò cò, nhảy dây, đánh 
thẻ... Con nít mà, chơi thứ gì vui là thích rồi, có 
phân biệt được trai gái chi. Chơi xong vào tắm 
rửa ăn cơm. Buổi tối rủ nhau qua chùa sư nữ 
tụng kinh. Xong thời kinh, về ngủ một giấc thật 
ngon. Trong mơ chỉ thấy toàn mộng đẹp (thấy 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      70 

được xem phim, đi chơi hay được ăn các món 
ngon...). Cuộc đời con nít của tôi trôi qua êm ả 
như vậy bỗng nhiên mùa hè năm đó lại dậy 
sóng. 

Sát cạnh nhà tôi là nhà của anh Long, một 
giáo sư trung học. Chị Thanh vợ anh Long cũng 
dạy học ở một trường tiểu học nào đó tại Nha 
Trang. Hai vợ chồng có một đứa con trai tên 
Minh và một đứa con gái tên Hằng. Hai nhà sát 
nhau nên chúng tôi cũng thường qua lại để 
chơi chung với nhau nhiều trò chơi. Minh sáu 
tuổi rồi nên có thể tham dự những trò chơi của 
bọn anh em chúng tôi, còn bé Hằng thì quá 
nhỏ nên chỉ ngồi ngó. Buổi chiều đó như 
thường lệ, anh em chúng tôi bày trò chơi trong 
sân, nhưng chẳng thấy Minh qua. Đến khi chơi 
xong mới thấy nó xuất hiện ở cửa sổ (cái cửa 
sổ này mở ra phía sân trước nhà tôi), và bên 
cạnh Minh lại ló ra một khuôn mặt dễ thương 
của một cô gái nào đó không phải là bé Hằng. 
Cô gái ấy lớn hơn Minh, trạc tuổi tôi thì phải. 
Đôi mắt cô to tròn, đen láy với hai hàng lông 
mi cong như... lông mi búp bê. Tôi chỉ kịp nhìn 
thấy được đôi mắt ấy là bủn rủn cả tay chân, 
chẳng chơi được trò trống gì nữa. Mà cô bé này 
cũng lạ, thấy tôi bủn rủn, luýnh quýnh thì cũng 
e lệ nấp vào sau cái màn cửa sổ; một lúc sau 
mới thấy ló đầu ra lại với một phần tóc đen 
nhánh phủ một bên trán và con mắt bên trái 
long lanh như tìm kiếm tôi. Tôi không chịu 
đựng nổi cái nhìn e ấp đó. Tôi mắc cỡ, lảng vào 
trong nhà. 

Sau giờ cơm tối mà trời hãy còn sáng. Tôi 
lại ra sân, với từng bước dè chừng. Tôi không 
chơi nhiều, chỉ đứng ở cửa ngõ dưới hàng bông 
giấy nhìn ngựa xe qua lại... và thỉnh thoảng tôi 
liếc mắt nhìn về hướng nhà của thằng Minh. 
Nhà bên ấy, lũ trẻ con ăn cơm xong cũng ra 
đứng đứng ngồi ngồi trước ngõ. Liếc qua liếc 
lại, tôi và "nàng" lại thấy nhau, rồi lại thẹn 
thùng, mắc cỡ. Đứng chơi một chốc thì có một 
người anh của tôi bước ra. Anh ấy cao nhòng, 
được coi như là một trong những anh lớn của 
tôi, nhưng thực ra anh mới có mười hai tuổi. 
Anh đứng lặng lẽ chẳng nói gì, chỉ ngó bâng 
quơ ra đường (chắc là chờ đợi cô bạn gái nào 
đó đi ngang). Vậy mà anh cũng bắt được tia 
nhìn của "đôi trẻ." Có lẽ khởi nguyên từ đôi 
mắt tôi: đôi mắt tinh ranh tám tuổi đã biết 
"đứng ngẩn trông vời áo tiểu thơ" (1). Anh 
bước vài bước từ cửa ngõ ra sát mé đường rồi 
quay lại. Từ vị trí đó, anh tạo thành một hình 
tam giác giữa anh, tôi và cô bé hàng xóm ở 
nhà Minh. Anh cố ý làm vậy để có thể nhìn 
thấy "chúng tôi" và cũng để cho chúng tôi nhìn 
thấy anh rõ hơn. Anh tằng hắng mấy tiếng để 
gây sự chú ý, rồi anh gọi cô bé kia: 

"Ê, ê!" (vì chẳng biết tên cô bé ấy). 
Tôi chẳng hiểu anh muốn gì nên vừa ngó 

anh, vừa liếc sang bên kia. Bỗng thấy anh một 
tay chỉ vào tôi, một tay chỉ cô bé ấy, vừa cười 
vừa nói: 

"Ê, ê! Thằng Khang nè!" 

Cô bé vội vàng chạy trốn vào nhà. Tôi cũng 
đỏ mặt, nấp mình sau tường rào. Tim tôi đập 
rất mạnh. Anh chỉ chọc hai đứa tôi vậy thôi (cái 
trò đó người ta gọi là "cắp đôi"), rồi quên đi, 
không bao giờ để ý đến nữa. Nhưng hai đứa 
chúng tôi trở thành bạn. Vậy là, "một hôm trận 
gió tình yêu lại." (2) 

Cô bé ấy tên là Trang, trong nhà thường 
gọi là Xù (một cái tên không thích hợp gì với 
nước da trắng mịn của cô cả). Tên Xù đọc nghe 
chẳng hay, nhưng tôi cứ gọi Trang bằng cái tên 
ấy một cách tự nhiên, như người nhà bên đó 
thường gọi. Ngày nào chúng tôi cũng qua lại 
chơi với nhau. Cũng hồn nhiên như ai vậy. Con 
nít mà. Tuy nhiên, trong những trò chơi, tôi và 
Trang thường tránh né chuyện chạm tay nhau. 
Lỡ có bị buộc phải nắm tay nhau như trong trò 
chơi kéo co (vì tôi và Trang là đầu tàu của hai 
phe) thì cũng ngại ngùng, mất tự nhiên. 
Thường thường, hễ tôi đứng về phe của Trang 
thì phe “chúng tôi” phải thắng; nhưng nếu tôi 
và Trang đứng về hai phe đối nghịch thì phe tôi 
lúc nào cũng chịu phần thua. Bởi vì, tôi không 
bao giờ có ý chí đấu tranh để thắng Trang, dù 
chỉ trong một trò chơi con nít. Tôi chỉ thích nhìn 
ngắm Trang cười sung sướng, hả hê trong 
thắng lợi. Trang ngang tuổi tôi mà đã ra vẻ đàn 
chị, chững chạc, ít cười nói; cho nên chọc được 
Trang cười là tôi thích thú rồi, đâu cần phải 
chiến thắng gì nữa. 

Cười đùa suốt ngày chưa đủ. Buổi tối, 
chúng tôi còn rủ nhau đi tụng kinh ở chùa sư 
nữ gần nhà. Chẳng ai bắt buộc hay kêu gọi 
khuyến khích gì cả mà chúng tôi cứ đi tụng 
kinh siêng năng, chẳng bỏ một tối nào. Đám 
con nít đi tụng kinh tối lúc đó gồm có năm đứa. 
Phía nhà tôi bốn, phía bên đó chỉ có mình 
Trang. Minh và bé Hằng thỉnh thoảng mới đi 
một lần nhưng rồi cũng về sớm trước khi khóa 
lễ kết thúc. Trong “trò chơi” tụng kinh này, tôi 
mới thực sự thắng được Trang dù không cố ý, 
vì tôi thuộc rất nhiều bài kinh ngắn, mà lại có 
giọng to, đọc nghe sang sảng. Trang chỉ đọc lí 
nhí trong họng như con chim con bị lạnh. Hễ 
thấy tôi ngưng đọc và có ý lắng nghe thì Trang 
cũng ngưng, làm bộ vén tóc, sửa thế ngồi. 
Trang tụng kinh không hay, nhưng về phần 
nghiêm trang thì Trang vượt hơn tôi nhiều. Nét 
mặt Trang rất thành khẩn lúc đứng trước điện 
Phật. Và càng thành khẩn, Trang càng đẹp, 
càng dễ thương hơn. Đôi khi, ở những lúc mà 
chỉ có sư cô chủ lễ xướng đọc một mình bài 
phục nguyện dài, tôi ngồi phía đối diện chỉ biết 
ngắm nhìn Trang say sưa. Không những Trang 
có đôi mắt đen láy thật đẹp mà còn có sóng 
mũi cao, cái miệng nhỏ với đôi môi đỏ chót như 
thoa son. Ít có cô bé nào có nét mặt trang 
nghiêm mà đằm thắm như Trang. Vẻ trang 
nghiêm trầm lặng ấy cuốn hút tôi kinh khủng. 

Có lần, tôi và bầy em theo xe jeep của 
người anh rể đi dạo mát chơi dọc bờ biển sau 
giờ cơm tối. Khi trở về thì bên chùa đã tụng 
kinh (nhà tôi cách chùa hai căn; nhà Trang 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      71 

cách chùa một căn). Rủ bọn em 
qua chùa nhưng không đứa nào 
chịu đi, tôi đi một mình. Bước vội 
ở hàng hiên bên hông chánh điện 
(trên lầu), tôi nhìn vào cửa sổ 
thấy Trang đang quỳ lạy. Phía 
trên bục cao gần bàn thờ Phật có 
bốn sư cô, nhưng phía dưới thì 
chỉ có hai cụ già và một mình 
Trang. Hai cụ già đứng ở hàng 
trước, Trang lui ở hàng sau. Tôi 
đứng lại bên cửa sổ, trong bóng 
tối, nhìn lén Trang lạy Phật. Mỗi 
lần lạy xong Trang cứ quay đầu 
nhìn ra cửa chính như mong đợi 
ai. Với sự bén nhạy tình cảm của 
con nít, tôi biết là Trang mong 
đợi tôi. Trang không ngờ tôi đi 
cửa hông chứ không phải là cửa chính như lệ 
thường. Rồi bất chợt khi ngồi xuống trở lại để 
tụng nốt đoạn kinh chót, Trang quay nhìn về 
hướng cửa sổ và bắt gặp tôi. Trang cười, tôi 
cũng cười. Rồi Trang đưa tay ngoắc tôi vào 
tụng kinh, điệu bộ giống như ra lệnh, như thể 
Trang có thẩm quyền nào đó đối với tôi vậy. 
Tôi ngoan ngoãn bước vào, đứng bên Trang. 

“Sao đi trễ vậy?” 
“Ơ… tại đi chơi mới về.” 
“Suỵt, nói nhỏ nhỏ á. Ham đi chơi lắm.” 
Rồi hai đứa chúng tôi ngồi kế bên nhau, 

tụng kinh. Đó là lần đầu tiên chúng tôi tụng 
chung một cuốn kinh. Kinh Pháp Hoa của chùa 
có đóng bìa dày, đẹp, cất trong tủ khóa; mỗi 
người đến tụng chỉ được các sư cô đưa cho một 
cuốn, không đưa dư. Tôi đến trễ không có kinh, 
phải tụng chung với Trang. Tôi là kẻ đọc ké nên 
chỉ ngồi im, thụ động để Trang lật kinh khi qua 
trang. Bàn tay Trang có những ngón búp măng 
trắng, nhỏ. Tôi tụng kinh không được chú tâm. 
Chẳng thấy, chẳng biết kinh là gì nữa, chỉ để 
tâm đến bàn tay lật kinh mà thôi (giống như kẻ 
mê chấp chỉ chăm chăm ngó vào ngón tay chỉ 
mặt trăng chứ không chịu nhìn chính mặt trăng 
ấy). 

Xong thời kinh, hai đứa chúng tôi cùng về. 
Tự dưng hai đứa đi rất chậm, không giống như 
mọi đêm trước. Mà lại chẳng biết nói gì với 
nhau. Đến ngang cổng nhà của Trang, tôi ngập 
ngừng một lúc rồi nói: 

“Thôi Xù vô nhà đi, mai qua chơi nha.” 
“Ờ…” 
“Về nha, Xù,” tôi lại nói trước khi quay đi. 
“Khoan đã. Người ta biểu đừng kêu như 

vậy nữa mà cứ kêu hoài. Người ta tên Trang 
chớ bộ.” 

“Ờ… không kêu vậy nữa, xin lỗi Xù. Ủa, xin 
lỗi Trang…” 

Trang làm mặt giận, đẩy cánh cổng gỗ, 
bước vào trong. Nhưng rồi cũng cười với tôi 
trước khi vào nhà. Tôi về tắm rửa, lên giường 
ngủ mà con mắt cứ thao láo. Tôi nhớ cảm giác 
ấm cúng khi ngồi bên Trang. Tôi nhớ điệu bộ 
vừa giận lẫy vừa trách yêu của Trang. 

Hôm sau tôi dậy sớm, cứ ra sân 
trông ngóng Trang qua chơi. Bắt 
đầu từ ngày đó, chúng tôi không 
còn chơi đùa hồn nhiên như trước 
kia nữa. Trang bấy giờ chỉ ngồi 
nhìn, ít khi tham dự trò chơi. Tôi 
và Trang trở thành những “người 
lớn” trong bầy trẻ ham vui. Và 
thích nhất vẫn là mỗi tối qua 
chùa tụng kinh. Đi sớm trước 
khóa lễ, chúng tôi đứng ở lan can 
trên lầu hóng gió mát từ phía 
sông thổi vào. Thực ra từ chỗ 
chúng tôi đứng, cũng chỉ thấy 
được con sông chỗ khuất chỗ hiện 
phía sau những căn nhà mái tôn 
lụp xụp. Trong bóng đêm, cứ chỗ 
nào thấy ánh đèn lấp lóa lung linh 

thì biết chỗ đó là nước sông. Người lớn chỉ gọi 
nó là cái đầm (đầm Xương Huân), nhưng bọn 
nhỏ chúng tôi cứ gọi sông cho tiện. Chẳng có 
đề tài gì để nói với nhau, thỉnh thoảng chúng 
tôi lại đem chuyện sông ra mà nói vu vơ. Nào 
là con sông này dơ quá. Nào là sông gì mà 
chẳng thấy ghe thuyền đâu cả. Nào là hôm nay 
ngôi sao Hôm mọc sớm quá không thấy bóng 
nó in dưới nước… Hết chuyện nói thì làm thinh 
nhìn trời, nhìn đất. Vén tóc mai. Sửa lại kẹp 
tóc. Bẻ ngón tay. Gỡ lớp sơn rỉ sét trên lan can. 
Yên lặng, nhưng vẫn cứ thấy thích thú trong 
lòng. 

Những ngày mùa hè êm đẹp ấy rồi cũng 
trôi qua. Khi học sinh các trường lục tục sửa 
soạn cặp táp và bút mực để vào niên khóa mới, 
tôi có nhiều đề tài để nói với Trang hơn. 

“Sắp sửa đi học lại rồi. Mua tập vở chưa?” 
“Chưa,” Trang đáp nhỏ. 
“Học trường nào vậy?” 
Trang làm thinh một lúc rồi nói, chẳng nhìn 

tôi: 
“Đâu có học ở Nha Trang đâu.” 
“Vậy hả?” 
Tôi ngạc nhiên nói vậy mà thực chẳng hiểu 

nổi không học ở Nha Trang có nghĩa là sao, và 
vì Trang không giải thích gì thêm, tôi cũng 
chẳng dám mở miệng hỏi. 

Vài hôm sau, các anh chị lớn của tôi có tổ 
chức một chuyến đi tắm ở đảo Bích Đầm, ngoài 
khơi biển Nha Trang. Bầy trẻ chúng tôi được ba 
mẹ cho phép đi theo. Chúng tôi sợ bị bỏ lại nên 
nhắc mẹ đánh thức dậy từ sáng sớm để ngồi 
chờ các anh chị dẫn đi. Con tàu sắt nhỏ do mấy 
anh lính hải quân lái, chạy đâu chừng non một 
giờ đồng hồ trên biển là tới. Đến đảo, tôi mải 
mê hụp lặn, bơi lội, chẳng biết mệt mỏi, nhàm 
chán. Xế chiều, trên đường về nhà, tôi mới nhớ 
đến cô bạn nhỏ hàng xóm. Tôi ước ao có thể 
chia sẻ được những vui thú của mình với Trang. 
Căn nhà của Trang, không khí sinh hoạt bên 
nhà Trang sao lúc nào cũng thấy tẻ lạnh, buồn 
hiu. Nếu không ở sát bên nhà tôi, bầy trẻ bên 
ấy chắc còn chịu cảnh tiêu điều ảm đạm hơn. 
Tôi nghĩ, giá như chuyến ra đảo này có Trang đi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 68, THÁNG 07.2017      72 

   

 
ĐÔI GUỐC ĐỨT QUAI 
 

Bên em đôi guốc đứt quai 
Đưa anh cầm hộ guốc coi còn lành 
Dìu em ghé quán bên đàng  
Cuối đường cửa tiệm khách hàng vắng hoe 
Guốc đôi đã hỏng chân què 
Tàn cây cổ thụ thân che trời gầm 
Guốc yêu thương guốc ngập ngừng 
Bao lần muốn tỏ vạn lần chưa yên 
Cha em đẽo gọt chân êm 
Quai da mẹ bọc  vải mềm lo xa 
Quảng nam xứ Huế nhớ ra 
Hải Vân lội ngược tình ta quản gì 
Em lắc đầu lệ vành mi 
Vui buồn thươg giận hòa vì khơi trong 
Chùa Non Nước động Huyền không 
Âm thanh tuyệt diệu bỗng dưng cúi đầu 
Lạy Phật lạy Pháp khẩn cầu  
Sờn vai áo rách vá khâu mọi bề 
Guốc nay nhẹ bước trăng thề 
Khoan thai bước đặng ngõ về tà bay 
Chuyện tình đôi guốc còn đây 
Vầng trăng đấy nước đổi thay cõi lòng. 
 

 
 

ẤN KIÊN 

cùng. Nhưng ao ước đó chắc chắn là chẳng bao 
giờ có thể xảy ra. Số người đi có giới hạn. Các 
anh chị lớn của tôi còn không dám rủ bạn bè 
theo huống chi bầy trẻ chúng tôi. 

Về nhà tắm lại nước lạnh, thay áo quần 
xong là tôi chạy qua nhà Trang ngay. Nhưng 
tôi chỉ vào được trong cái sân nhỏ. Cửa sắt đã 
đóng kín mít, có ổ khóa thật lớn bên ngoài: cả 
nhà đi vắng. Tôi buồn bã quay về. Chốc chốc 
lại chạy qua, nhìn cái ổ khóa xem có còn đó 
không. Chiều tối, bên trong nhà Trang vẫn 
chưa lên đèn. Cái ổ khóa màu trắng bạc ánh 
lên trong bóng đêm, nhìn là biết ngay nó còn 
sờ sờ ra đó. Tôi đến chùa tụng kinh một mình. 
Ngồi tụng cho có lệ vậy thôi chứ trong lòng 
thấy buồn vắng vô hạn. Tụng kinh xong, tôi về 
ngang nhà Trang vẫn thấy trong nhà tối thui. 
Vậy là hồi sáng sớm, khi bên nhà tôi lo đi tắm 
đảo thì bên này, gia đình Trang cũng lên đường 
đi xa ở đâu rồi. 

Suốt buổi sáng kế tiếp, tôi thẫn thờ ngồi 
trước sân nhà, chờ đợi cánh cửa sổ phía nhà 
Trang mở ra—cánh cửa sổ mà khi nào muốn 
trò chuyện hoặc rủ tôi qua chơi là Trang mở 
toang nó ra, giả vờ ngồi xem truyện tranh hay 
ngó bâng quơ đâu đó trên trời. Mấy đứa bạn 
trai học chung lớp tôi đến rủ đi tắm biển, tôi 
không buồn đi. Cứ ngồi đó, chờ đợi. 

Đến chiều, trước giờ cơm, tôi mới thấy 
cánh cửa sổ ấy mở ra, nhưng bức màn màu 
xanh da trời bên trong hãy còn thả xuống, 
chẳng thấy ai  ngồi nơi ấy. Tôi nghe rộn rã 
trong lòng, hớn hở chạy qua nhà Trang. Tôi 
gặp ngay Minh đứng chơi ở cửa sắt. Thấy tôi là 
Minh nói ngay: 

“Đi rồi. Không có ở đây nữa đâu.” 
Cái thằng Minh này mới có sáu tuổi mà 

lém lỉnh quá. Nó làm như trong nhà nó, tôi chỉ 
quen có một mình Trang thôi vậy. Nhưng lúc 
ấy, tôi cũng đâu có chấp nhất gì (mà còn thấy 
hãnh diện nữa là khác, vì điều đó không phải là 
một sự công nhận bất thành văn rằng tôi và 
Trang là đôi bạn thiết, là bạn của nhau hay 
sao!). Tôi hỏi lại: 

“Đi đâu?” 
“Đi Phan Rang chớ đi đâu.” 
Ngập ngừng một lúc, tôi hỏi tiếp: 
“Phan Rang là ở đâu?” 
“Phan Rang xa lắm. Hồi hôm qua Minh với 

bé Hằng theo ba má đi Phan Rang với con Xù 
để đưa nó về lại với ba má nó ở đó. Xa lắm. Đi 
xe đò mà thấy lâu lắc à!” 

“Chừng nào mới trở lại đây?” 
“Không biết nữa. Nếu ba má nó cho nó đi 

thì nó đi. Nghe má Minh nói khi nào nghỉ hè thì 
cho nó đi Nha Trang chơi.” 

“Vậy hả?” 
Thất thểu quay về nhà, tôi đứng dưới giàn 

bông giấy trước ngõ một lúc, rồi vụt chạy vào 
trong, chui xuống một góc tối của bàn thờ. 
Khóc. 

Chúng tôi chưa đủ lớn để biết trước những 
gì sắp xảy ra. Có lẽ Trang đã không biết rõ 

ngày nào sẽ trở về Phan Rang, hoặc có biết 
ngày đó nhưng không biết rằng khi hai người 
bạn thân chia tay nhau, họ cần nói với nhau 
những lời từ biệt. Cũng có thể vì nhớ nhà quá 
nên khi biết là sắp sửa về quê, Trang đã vô 
tình quên luôn người bạn trai cạnh nhà. 

Tôi chỉ khóc có một lần thôi. Những ngày 
kế tiếp tôi không khóc nữa, có thể đi học bình 
thường, vui chơi với chúng bạn, nhưng mỗi lúc 
đi ngang nhà Trang là tôi thấy một nỗi buồn 
rùng dậy, bóp nhẹ từng hồi trái tim bé xíu của 
mình. 

 
(còn tiếp) 

 
 
 
 

________________ 
 
(1) Từ bài Học Sinh, thơ Huy Cận (1919 – 2005) 
(2) Cùng tác giả Huy Cận trong bài thơ Học Sinh. 


