


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 XÂY DỰNG HẠNH PHÚC GIA ĐÌNH tt. 
(HT. Thích Thắng Hoan), trang 8 

 ĐẦU XUÂN NGỒI TÍNH SỔ ĐỜI (thơ ĐNT 
Tín Nghĩa), trang 9 

 SINH DIỆT VÔ HÌNH, BƯỚC VỀ NHÀ… 
(thơ Kha Nguyệt), trang 12 

 NHẤT ĐẾ (Ns. Thích Nữ Trí Hải), trang 13 

 RỘNG LƯỢNG (thơ Thích Viên Thành), 
trang 15 

 KHÔNG THỂ ĐƯỢC (Quảng Tánh), tr. 16 

 CÔNG HẠNH CỦA MỘT BẬC CAO TĂNG 
(Tuệ Sỹ), trang 17 

 IN KINH, TỤNG KINH (thơ Tâm Minh Ngô 
Tằng Giao), trang 19 

 GIẢI THOÁT NẰM GIỮA HAI TƯ TƯỞNG 
(Nguyễn Thế Đăng), trang 20 

 VỀ NẺO PHẬT, XUÂN VỀ TRÊN XỨ LẠ 
(thơ Huỳnh Sơn), trang 22 

 THÔNG BẠCH SỐ 1 - VỀ KHÓA TU HỌC 
PHẬT PHÁP BẮC MỸ (Thích Nữ Nguyên 
Thiện), tr. 23 

 TRỞ VỀ VỚI TÂM (Ngọc Bảo), trang 24 

 THƯ CẢM TẠ TANG LỄ NI TRƯỞNG 
THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN (TN Nhật 
Nhan, TN Như Tín), trang 26 

 C.A.F. RHYS DAVIDS (HT. Thích Trí 
Chơn), trang 28 

 GỌI EM (thơ Mặc Phương Tử), trang 30 

 NĂM UẨN – Phật Pháp thứ Năm (Nhóm 
Áo Lam), trang 31 

 LỄ KÍNH – Câu chuyện dưới cờ (Thị Ngô 
Nguyễn Đình Khôi), trang 32 

 LÝ LUÂN HỒI – Lá thư đầu tuần 
(GĐPTVN Trên Thế Giới), trang 33 

 TĨNH TỌA, TÂM NGUYỀN… (thơ Chúc 
Hiền), trang 34 

 SINH HOẠT CỦA TĂNG ĐỒ VÀ CƯ SĨ, 
t.t. (Nguyễn Lang), trang 35 

 CỘI NGUỒN XUÂN, ÁO LỤA XÊNH 
XANG (thơ Du Tâm Lãng Tử), trang 39 

 PHẬT TỬ VIỆT NAM ĐẦU TIÊN (Nguyên 
Giác dịch), trang 40 

 SẦU RIÊNG GIỌT NẶNG, NỖI BUỒN 
NHẢY MÚA… (thơ Phù Du), trang 42 

 PHẬT GIÁO ĐẠI THỪA VÀ NHÂN 
QUYỀN (Nguyên Hiệp dịch), trang 47 

 TỪ ĐÂU ĐẾN, BÓNG THỜI GIAN… 
(thơ Hoa Cát Phan Văn), trang 50 

 NGƯỜI GIAO HÀNG CẦN MẪN (Huệ 
Trân), trang 51 

 GỬI, SAU TRẬN LŨ QUÊ NHÀ (Tuệ 
Như), trang 52 

 VỀ VÙNG NẮNG ẤM (Nguyễn Văn 
Sâm), trang 53 

 NGHỄNH NGÃNG (Bs. Nguyễn Ý Đức), 
trang 56 

 NẤU CHAY: BÁNH ÍT TRẦN LÁ GAI 
(G. Phượng), trang 57 

 LUẬN VỀ VẤN ĐỀ TĂNG QUAN (Chúc 
Phú), trang 58 

 TUỔI THƠ SÀI-GÒN… (thơ Diêu Linh), 
trang 63 

 TỨ TẤT ĐÀN - MỘT PHƯƠNG PHÁP 
GIÁO DỤC TRONG PHẬT GIÁO (Tâm 
Thường Định), trang 64 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM CHỮ (Steven 
N.), trang 66 

 LÒNG NGƯỠNG MỘ PHẬT PHÁP 
CỦA VUA A DỤC (Thích Minh Chiếu 
soạn), trang 67 

 ĐIỀU KỲ DIỆU ĐÃ XẢY RA (Tiểu Lục 
Thần Phong), trang 68 

 STORY OF A GROUP OF SIX BHIK-
KHUS (Daw Mya Tin), trang 69 

 NGHE 10 BÀI ĐẠO CA DO CA SĨ 
BÍCH LIÊN HÁT… (Huỳnh Kim 
Quang), trang 70 

 HÌNH NHƯ (Toại Khanh), trang 72 

 NỤ LỬA (Tạ Ký), trang 73 

 PHƯƠNG TRỜI CAO RỘNG – 
chương 14 (Vĩnh Hảo), trang 74 

Báo Chánh Pháp số 64, tháng 03.2017, do Chùa Chùa Pháp Vũ (Florida) và 
Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng hộ ấn phí. Tòa 
soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý tự và chư phật-tử được hưng 
long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  LuidmilaKot  
    (Pixabay.com) 
 
 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

  
 

www.chanhphap.net 
www.chanhphap.org 
www.chanhphap.us 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

SỐ  64 

THÁNG 03.2017 HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 
Nguyệt san 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      2 CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Có những mùa mưa đi qua miền đất cũ 
nhưng nhà cửa nơi đây thì mới 
và những con người cũng mới 
Mưa ngày xưa không phải mưa ngày nay  
cũng không phải cơn mưa đã rơi từ nơi chốn 
                                                             xa vời 
mà trông như chẳng khác gì mấy 
 
Hằng giờ nhìn nước lăn tăn chảy thành dòng 
                                                 trên cửa kiếng 
vẽ những đường đi có khi trùng lặp, 
                                                có khi bất định 
đường đi của những tia chớp từ trời cao 
đường đi của những nhánh sông rẽ đôi rẽ ba 
                                                  ở cuối nguồn 
Gió khua lồng lộng qua khoảnh sân trống 
Khi những cây thông già cỗi cúi mình ngó 
xuống 
Người già nhàn hạ ngồi bên cửa sổ 
ngắm nhìn mưa rơi hay đếm những mùa mưa 
                                               đi qua trong đời 
Cơn mưa xưa và nay, có vẻ không gì khác 
nhưng đời người hôm nay đã khác với ngày qua 
 
Con chim sâu hăm hở tìm mồi khi trời tạnh 
Thẹn thùng khép cánh những nàng hoa 
Trên lá non long lanh nghìn hạt ngọc 
Nắng bên đường đã vội nhòa theo chân 
 
Cơn mưa nơi đây lâm râm mà dai dẳng 
mỗi ngày đi qua con phố buồn tênh 
đọng từng vũng nhỏ trên lối đi trải sỏi 
chảy thành dòng vệ đường hai bên 
bong bóng vỡ trên mặt hồ lặng  
Ôi, sao mà nhớ quê nhà! 
Dĩ vãng dù có khi buồn đau thống thiết 
vẫn là dư âm của một thuở êm đềm, thơ mộng 
Mưa rơi, mưa rơi, đẹp cả phương trời… 

 
* 

Nhưng những cơn mưa nơi chốn quê xa ấy 
ầm ầm, xối xả, bất tận ngày đêm 
đã cuộn thành cuồng lưu cuốn trôi 
                                         những xóm làng 
Không có những nhánh sông rẽ đôi rẽ ba 
chỉ có mặt nước mênh mông ngập tràn 
lềnh bềnh những người và vật chết trôi 
Bầy quạ hăm hở tìm ăn khi mưa tạnh 
                                                     nước rút 
Giọt lệ ai rơi theo nhịp thở sông dài 
 
Mưa… mưa rơi trên biển ấy 
Mù mịt trời đông người hại người 
Cá chết quanh năm phơi bãi vắng 
Ghe thuyền lật úp choáng bờ khô 
Máu nào trôi theo dòng nước độc 
đỏ ối từ trong ra biển khơi 
Ai người thấp cổ gào khan tiếng 
Ai kẻ cao danh khép môi cười 
Lệ khô miệng đắng hận ngun ngút 
Khói mù cay mắt mẹ quê hương… 
 
 
Mưa… ngày đầu xuân, mưa đã rơi 
Lá mướt cành dương đọng cam lồ 
Lòng trần gội rửa khi sương sớm 
Thương người vời vợi mắt trùng khơi. 

MƯA NGÀY ĐẦU XUÂN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      3 

DIỆU ÂM lược dịch  

AFGHANISTAN: Phụ nữ Afghan luyện tập 
võ thuật Thiếu Lâm để thi đấu và tự bảo vệ 

Kabul, Afghanistan – Vào năm 500 sau 
Công nguyên, trong khi Phật tử Afghan đang 
chạm khắc các tượng sa thạch khổng lồ thì 
Phật tử Trung Hoa sáng tạo ra võ thuật tại 
chùa Thiếu Lâm ở tỉnh Hà Nam. 

1,500 năm sau, trên đỉnh đồi ở phía tây Ka-
bul, có 10 phụ nữ dân tộc Hazara luyện tập võ 
thuật Thiếu lâm. Họ đang chuẩn bị cho ngày 
mà Afghanistan có thể gởi đội nữ của nước 
mình đi dự giải vô địch Thiếu Lâm thế giới. 

Simi Azimi, 20 tuổi, huấn luyện võ thuật 
cho 9 học viên để chuẩn bị cho cuộc thi Olym-
pic cũng như để tự bảo vệ bản thân họ trên 
đường phố Kabul, nơi phụ nữ thường xuyên bị 
quấy rối. 

Khi không tập luyện trên các ngọn đồi tuyết 
phủ bao quanh Kabul, các học viên lại được 
huấn luyện tại câu lạc bộ do một diễn viên điện 
ảnh trẻ tuổi tài trợ. Họ đã thiết kế đồng phục 
và đặt may tại Kabul. 

(AP – February 1, 2017) 

Simi Azimi (mặc áo đen) huấn luyện võ Thiếu 
Lâm cho các học trò trên một đỉnh đồi 

 
Các học 

viên 
luyện võ 
tại câu 
lạc bộ 

của họ ở 
Kabul— 
Photos: 
Massoud 
Hossain 

CAM BỐT: Hội nghị Tăng sĩ Phật giáo 
lần thứ 25 

Hơn 700 nhà sư đã tham dự Hội nghị Tu sĩ 
Phật giáo lần thứ 25 vào ngày 30-1-2017 tại 
Phnom Penh để kỷ niệm sự truyền bá của đạo 
Phật  và làm nổi bật sự phát triển của tôn giáo 
này. 

Hem Chhem, Bộ trưởng các Giáo phái và Tôn 
giáo, cho biết hiện nay có 4,872 ngôi chùa và 
69,199 nhà sư trên toàn quốc đang tu tập theo 
2 giáo phái. 

Ông Chhem nói, “Trong thực tế, sự phát 
triển của Phật giáo và đất nước đang song hành 
với nhau và là một sự cần thiết đối với nhau. 
Phật giáo đã thực hiện những đóng góp quan 
trọng trong việc cải thiện giáo dục về đạo đức, 
đạo đức xã hội và tiến bộ xã hội”. 

Chủ tịch Quốc hội Heng Samrim nói rằng 
đạo Phật đã giúp giữ gìn hòa bình, ổn định, 
đoàn kết và hy vọng. 

“Hãy nhớ rằng chính phủ tôn trọng quyền và 
sự tự do của tín ngưỡng và tôn giáo, và trong 
việc cải thiện của Phật giáo – vốn là tôn giáo 
của nhà nước”. 

(tipitaka.net – February 2, 2017) 

Bên trong một ngôi chùa Phật giáo Cam Bốt 
Photo: Alamy 

 
HÀN QUỐC: Đề cử 7 ngôi chùa trên núi là Di 

sản Thế giới UNESCO 
Cục Di sản Văn hóa Hàn Quốc cho biết đã đệ 

trình đơn để đưa vào danh sách Di sản Thế giới 
UNESCO cho 7 ngôi chùa núi của Hàn Quốc. 

7 sơn tự nằm trên 7 ngọn núi là chùa Beop-
jusa trên núi Songnisan, Tongdosa trên 
Yeongchuksan, Buseoksa trên Bonghwangsan, 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      4 

Bongjeongsa trên Cheodeungsan, Magoksa trên 
Taehwasan, Seonamsa trên Jogyesan và 
Daeheungsa trên Duryunsan. 

Việc các chùa nói trên có được đưa vào 
danh sách hay không sẽ xác định vào năm tới, 
sau sự xem xét của Hội đồng Tượng đài và Di 
tích Quốc tế, một tổ chức phi chính phủ quốc 
tế.  

Vào tháng 8-2016, Cục Di sản Văn hóa Hàn 
Quốc đã chọn 7 sơn tự này là những di tích có 
thể được ghi vào danh sách UNESCO. 

Một quan chức Cục Di sản Văn hóa Hàn 
Quốc nói, “Các chùa này, kể từ khi thành lập, 
đã tiếp tục giữ truyền thống của Phật giáo Hàn 
Quốc – vốn là tôn giáo và đã bắt rễ sâu trong 
đời sống của người dân”. 

(The Korea Herald – February 2, 2017) 

Chùa Beopjusa trên núi Songnisan 

Chùa Buseoksa  (núi Bonghwangsan) 

Chùa Magoksa (núi Taehwasan) 
—Photos: Yonhap 

TÂY TẠNG: Phát hiện các di tích nghệ thuật 
khắc đá trên 1,000 năm tuổi 

Markham, Tây Tạng – Một đội gồm hơn 20 nhà 
nghiên cứu từ Viện Tây Tạng học tại Đại học Tứ 
Xuyên đã tìm thấy 8 di tích nghệ thuật đá tại Tây 
Tạng. Các di tích này được cho là hơn 1,000 năm 
tuối, bao gồm chạm khắc trên vách đá, tượng 
khắc hình tròn, chữ Tây Tạng cổ và đá Mali (Đá 
Mali có khắc một câu thần chú và dùng như một 
hình thức cầu nguyện của Phật giáo Tây Tạng). 

Nhà nghiên cứu Zhang Yangqing cho rằng các 
tác phẩm khắc đá này, vốn phản ảnh những ảnh 
hưởng của Ấn Độ và Trung Hoa, đã được tạo tác 
trong suốt triều đại của các vua Trisong Detsan 
(755-717) và Tride Songtsan (798-815). “Là một 
phát hiện về Phật giáo và lịch sử, những tác phẩm 
chạm khắc này có giá trị lớn và cần được bảo vệ”, 
ông Zhang nói. 

(archaeology.org – February 3, 2017) 

Đá Mani của Phật giáo Tây Tạng 
—Photo: spiritualvigor.com 

 
ANH QUỐC: Trung tâm thiền Dhammakayen ở 
Hebburn kêu gọi đóng góp cứu trợ người vô 

gia cư 
Trung tâm thiền Dhammakayen ở thị trấn 

Hebburn, đông bắc nước Anh, mở cửa để tổ chức 
sự kiện đặc biệt với mục đích phát huy lòng nhân 
ái, diễn ra vào ngày 4-2-2017.  

Hướng đến sự kiện này, trung tâm kêu gọi 
người dân đóng góp áo quần, thực phẩm, đồ chơi, 
chăn mền, túi ngủ và đồ dùng vệ sinh như một 
phần của lời kêu gọi ‘Mặc Quần áo Ấm Cho Sự An 
lành’. 

Vật phẩm đóng góp sẽ được trao cho các cơ 
quan địa phương bảo trợ những người vô gia cư 
và phụ nữ đang tìm nơi nương náu. 

Đây là lần đầu tiên trung tâm thiền Phật giáo 
Dhammakayen tổ chức một sự kiện loại này, và 
nếu thành công, họ hy vọng nó sẽ trở thành một 
sự kiện thường niên.  

(shieldsgazette.com – February 6, 2017)  
 

Các tu sĩ Phật 
giáo tại Thiền 

phòng của 
Trung tâm 

thiền 
Dhammakayen 
(Hebburn, Anh 
Quốc)—Photo: 

Frank Reid 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      5 

HÀN QUỐC: Cuốn sách bán chạy nhất của 
tăng sĩ Hàn Quốc được xuất bản tại Hoa Kỳ 

Cuốn tiểu luận bán chạy nhất của tu sĩ Phật 
giáo Hàn Quốc Haemin đã được xuất bản bằng 
tiếng Anh vào ngày 7-2-2017 bởi một nhà xuất 
bản Mỹ. 

“Những điều bạn chỉ thấy được khi bạn giảm 
cường độ làm việc” là phiên bản tiếng Anh của 
cuốn sách Hàn Quốc cùng tựa đề, vốn xuất bản 
vào tháng 1-2012 và đã nhanh chóng trở thành 
một sách bán chạy nhất, với hơn 3 triệu bản 
được bán. Bản quyền của sách này đã được bán 
cho 24 nước, bao gồm Trung Quốc, Nga và Bra-
zil. 

Nhà xuất bản Mỹ Penguin Random House đã 
giới thiệu trên trang chủ của mình về tác phẩm 
nói trên: Cuốn sách của Haemin Sunim cung cấp 
“trí huệ tôn giáo về tầm quan trọng của việc 
giảm cường độ trong thế giới hối hả của chúng 

ta”. (Sunim là từ ngữ tôn 
kính của Hàn Quốc dành 
cho tu sĩ Phật giáo.) 
Sách được dịch bởi chính tác 
giả, Thượng tọa Haemin, và 
Kim Chi-young – một dịch 
giả Hàn Quốc nổi tiếng .  
(Big News Network – Febru-
ary 8, 2017) 
 

Bìa sách tiếng Anh tác 
phẩm của thượng tọa Hae-
min (Hàn Quốc)—Photo: 

Yonhap 
 

 
TÍCH LAN: Ra mắt trang web về Lễ hội 

Vesak Quốc tế lần thứ 14  
Colombo, Tích Lan – Tại Văn phòng Tổng 

thống vào ngày 7-2-2017, Tổng thống Tích Lan 
Maithripala Sirisena đã khởi động trang web 
chính thức dành cho Lễ hội Vesak Quốc tế lần 
thứ 14 của Liên Hiệp Quốc và cho Hội nghị Phật 
giáo Quốc tế – diễn ra tại Tích Lan vào năm nay. 

Chủ đề của Lễ hội Vesak Quốc tế lần thứ 14 
của Liên Hiệp Quốc năm nay là “Giáo lý Phật 
giáo cho Công bằng Xã hội và Hòa bình Thế giới 
Bền vững”. Lễ hội sẽ được tổ chức tại Tích Lan 
từ ngày 12 đến 14-5-2017. 

Tham dự sự kiện này bao gồm chư vị cao 
tăng là thành viên của Đại Tăng đoàn; cùng với 
các Bộ trưởng Bộ Tư pháp và Phật Học, Bộ 
trưởng Cải cách Quốc hội và Truyền thông Đại 
chúng và Bộ Trưởng Bộ Công nghiệp cơ bản. 

Cùng ngày (7-2) tại Văn phòng Tổng thống, 
tập sách luật bằng tiếng Tamil đầu tiên đã được 

Bộ trưởng Bộ Tư pháp và 
Phật Học Wijeyadasa Ra-
japakhse trình bày với 
Tổng thống Maithripala 
Sirisena. 
(NewsNow – February 8, 
2017) 

Tổng thống Tích Lan 
Maithripala Sirisena khởi 

động trang web chính 
thức dành cho Lễ hội 

Vesak Quốc tế lần thứ 14 
Photo: Colombo Page 

NHẬT BẢN: Lễ Phật tôn vinh cố Quốc vương 
Thái Lan 

Do có những mối quan hệ mật thiết với Thái 
Lan, Phật phái Nhật Bản Nenbutsushu đã tổ 
chức Đại lễ 100-ngày Làm Công đức dành cho 
cố Quốc vương Thái Lan Bhumibol Adulyadej – 
người bảo trợ tối cao của Phật giáo Thái Lan. 

Đại lễ 100-ngày Làm Công đức diễn ra vào 
ngày 4-2-2017 tại Đại Phật Điện Hoàng gia của 
Chùa Sampuzan Muryojuji Nebutsushu ở Kato, 
tỉnh Hyogo. 

Chính phủ Hoàng gia Thái, Bộ Văn hóa, Bộ 
Ngoại giao, Đại sứ quán Hoàng gia Thái tại To-
kyo, Tổng Lãnh sự quán Hoàng gia Thái tại Osa-
ka và chùa Sampuzan Muryojuji Nebutsushu đã 
đồng tổ chức lễ 100-ngày này. 

Có khoảng 50 quan chức chính phủ Thái đã 
tham dự sự kiện. 

Sau một đám rước với khoảng 2,500 người 
tuần hành đến Đại Phật Điện, đại lễ đã diễn ra 
trong sự hiện diện của khoảng 14,000 người – 
bao gồm các vị lãnh đạo doanh nghiệp Nhật và 
quan chức địa phương. 

(japantimes.co.jp – February 9, 2017) 

Phó Thủ tướng Thái Lan Tanasak Patimapragorn 
phát biểu tại Đại lễ 100-ngày Làm công đức tại 
Chùa Sampuzan Muryojuji Nebutsushu, Nhật 

Bản—Photo: Masaaki Kameda 
 
ẤN ĐỘ: Đức Đạt lai Lạt ma tặng 25,000 usd 
để giúp người vô gia cư và người nghèo tại 

Hoa Kỳ 
Dharamsala, Ấn Độ - Đức Đạt lai Lạt ma, 

người luôn ủng hộ sự bình đẳng của con người, 
đã tặng 25,000 usd cho một sáng kiến Mỹ vốn 
giúp đỡ người vô gia cư và nghèo khổ. 

Ngài đã tặng số tiền trên cho Thống đốc 
Gary Herbert của Utah để giúp người vô gia cư 
cũng như giúp Bệnh viện Học sinh Tiểu học 
trong tiểu bang này, và phần còn lại sẽ dành 
cho Hội Tây Tạng Utah. 

Số tiền gởi tặng đến từ các khoản thu của 
chuyến thăm mà  Đức Đạt lai Lạt ma đã thực 
hiện hồi năm ngoái tại Trung tâm Huntsman của 
Đại học Utah. 

Pamela Atkinson, người ủng hộ những người 
vô gia cư, vốn trước đây từng làm việc với các 
nhà tổ chức các sự kiện của Đức Đạt lai Lạt ma 
tại Mỹ, nói, “Ngài rất nghiêm ngặt khi bảo rằng 
không ai được hưởng lợi nhuận từ các chuyến 
thăm của ngài. Ngài luôn luôn đặt yêu cầu rất 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      6 

nghiêm ngặt 
về kế toán tài 
chính”. 
(Phayul -  
February 9, 
2017) 

 
 
 
 
 

AFGHANISTAN: UNESCO xây Trung tâm 
Văn hóa tại địa điểm của các tượng Phật 

Bamiyan bị phá hủy 
Tổ chức Giáo dục, Khoa học và Văn hóa 

Liên Hiệp Quốc (UNESCO) đang tiến hành việc 
xây dựng một trung tâm văn hóa theo kế 
hoạch tại địa điểm của các tượng Đại Phật 
Bamiyan đã mất ở Afghanistan, vốn bị Taliban 
phá hủy vào năm 2001. 

Các tượng Phật cao 174 feet và 115 feet 
này có thể mất đi, nhưng Cảnh quan Văn hóa 
và Di tích Khảo cổ của Thung lũng Bamiyan 
vẫn là một di sản thế giới quan trọng. 

Trung tâm Văn hóa Bamiyan dự kiến sẽ có 
2 phòng trưng bày khảo cổ học Afghan, một 
hội trường trình diễn và một phòng trà, với 
kinh phí dự kiến là 2.5 triệu usd, do chính phủ 
Hàn Quốc tài trợ. Bộ Phát triển Đô thị và Nhà Ở 
của Afghanistan sẽ cấp thêm 1.5 triệu usd cho 
việc tạo ra một khu vườn. 

(tipitaka.net – February 13, 2017) 

Đồ họa của Trung tâm Văn hóa Bamiyan, Af-
ghanistan—Photo: M2R Arquitectos 

 
Công 

nhân xây 
dựng tại 

Trung tâm 
Văn hóa 
Bamiyan 
Photo: 

G.R. Ma-
hammadi 

 
 
 

THÁI LAN: Đức Tăng thống kêu gọi sự 
đoàn kết Phật giáo-Hồi giáo 

Vào ngày 15-2-2017, Đức Tăng thống đã 
phát biểu với một nhóm Hồi giáo rằng Phật 
giáo và Hồi giáo là một gia đình và sự chia rẽ 
sẽ được khắc phục thông qua việc gìn giữ giáo 
lý của mình. 

Sau cuộc hội kiến với vị tăng thống mới, 
ông Prasarn Scicharoen, một đại biểu từ Văn 
phòng Giáo trưởng Hồi giáo, nói rằng Đức Tăng 
thống Ariyawongsakhatan đã nhấn mạnh tầm 
quan trọng của sự đoàn kết. 

Dẫn lời vj tăng thống, ông Prasarn nói nếu 
tín đồ của tất cả tôn giáo thực hiện giáo lý của 
mình, sẽ không có sự chia rẽ vì tất cả tôn giáo 
và tín ngưỡng đều phấn đấu hướng tới sự sống 
chung hòa bình. 

Các đại biểu từ Văn phòng giáo trưởng Hồi 
giáo cùng hàng nghìn người thiện chí đã đến 
Chùa Rajabopit vào ngày 15-2 để tỏ lòng kính 
trọng của họ đối với Đức Tăng thống Ari-
yawongsakhatan, sau khi Quốc vương Thái Lan 
bổ nhiệm ngài làm Tăng thống thứ 20. 

Lễ nhậm chức đã diễn ra bên trong chùa 
Phật Ngọc vào ngày 12-2-2017. 

(Bangkok Post – February 16, 2017) 
 
 

Đức Tăng thống 
Ariyawongsakha-
tan tiếp kiến đại 

biểu Hồi giáo 
Photo: Bangkok 

Post 
 
 
 

HOA KỲ: Trung tâm Frist của thành phố 
Nashville triển lãm nghệ thuật Phật giáo 

Nashville, Tennessy – Mùa đông và mùa 
xuân năm nay, khách tham quan Trung tâm 
Frist sẽ tận hưởng cơ hội được ngắm nghệ 
thuật Phật giáo tại cuộc triển lãm “Những bí ẩn 
của Nghệ thuật Phật giáo: Tây Tạng, Nhật Bản 
và Hàn Quốc”.  

Được Bảo tàng Newark độc quyền tổ chức 
cho Trung tâm Frist, triển lãm giúp khám phá 
một trong những tín ngưỡng lớn của thế giới 
thông qua tranh và tác phẩm điêu khắc của các 
nghệ sĩ Nhật Bản, Hàn Quốc và Tây Tạng. 

Diễn ra tại Phòng Trưng bày Ingram của 
Trung tâm từ ngày 10-2 đến 7-5-2017, triển 
lãm giới thiệu 109 bức tranh và tác phẩm điêu 
khắc từ bộ sưu tập nghệ thuật Phật giáo nổi 
tiếng của Bảo tàng. 

“Những bí ẩn của Nghệ thuật Phật giáo” 
cung cấp một sự hiểu biết về vai trò của những 
tác phẩm - có niên đại từ cuối thế kỷ thứ 13 
đến đầu thế kỷ thứ 20 - bên trong Phật giáo 
Mật tông. 

(NewsNow – February 15, 2017) 
 

 

Đức Đạt lai 
Lạt ma 

Photo: Phayul 

http://www.phayul.com/news/article.aspx?id=38651&article=Dalai+Lama+donates+to+help+homeless,+needy+in+US&t=1&c=1


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      7 

 
Tượng Phật thế kỷ 17 của 
Hàn Quốc trong bộ sưu 

tập của Bảo tàng Newark 
Photo: NewsNow 

 
 
 
 
 
 

ẤN ĐỘ: Ngày Đại Bi Chú được tổ chức tại 
thành phố Nagpur 

Nagpur, Ấn Độ - Vào ngày 11-2-2017, Ngày 
Đại Bi Chú lần thứ 4 đã diễn ra tại thành phố 
xinh đẹp Nagpur, với hơn 5,000 Phật tử tham 
dự. Nhiều chương trình văn hóa và các bài 
pháp giảng đã được tổ chức tại đài kỷ niệm 
Deekshabhoomi lịch sử. 

Khoảng 200 tượng Phật được tặng cho 
người nghèo và những người gần đây đã cải 
đạo theo Phật giáo. 

Tất cả các diễn giả nổi tiếng đã tôn vinh 
giáo lý của Đại Bi Chú và lòng từ bi trong hành 
động như lời Phật dạy. Họ cũng chia sẻ cảm 
nghĩ của mình về sự tranh đấu để giúp đỡ các 
dân tộc bị áp bức của Tiến sĩ Babasaheb 
Ambedkar; cám ơn và đánh giá cao sự giúp đỡ 
của Hòa thượng Sanghasena đối với người 
nghèo và những Phật tử mới của Ấn Độ, cũng 
như việc phụng sự của hòa thượng cho hòa 
bình thế giới, hòa hợp tôn giáo và sự thịnh 
vượng. 

(buddhistchannel.tv – February 16, 2017) 

Chư tăng trong Ngày Đại Bi Chú tổ chức tại 
Nagpur, Ấn Độ—Photo: The Buddhist Channel 

 
Tích Lan: Thủ tướng Ấn Độ Narendra Modi 

sẽ dự lễ Vesak tại Tích Lan 
Thủ tướng Ấn Độ Narendra Modi sẽ đến Tích 

Lan vào tháng Năm để dự một chương trình 
Liên Hiệp Quốc đánh dấu một đại lễ quan trọng 
của Phật giáo.  

Bộ trưởng Bộ Tư pháp và Phật học Tích Lan 
Wijeyadasa Rajapakhse đã xác nhận sự tham 
dự của Thủ tướng Ấn Độ trong lễ Vesak Liên 
Hiệp Quốc được tổ chức lần đầu tiên tại Tích 

Lan này. 
Ngày Vesak Liên Hiệp Quốc được tổ chức 

hàng năm tại các nước Phật giáo. Tín đồ chiêm 
bái Đức Phật trong suốt lễ hội này, diễn ra vào 
ngày Chủ nhật  gần với ngày trăng tròn của 
tháng Năm nhất. 

Đây là lần đầu tiên Tích Lan tổ chức lễ hội 
Vesak Liên hiệp Quốc, và một số nhà lãnh đạo 
thế giới đã được mời tham dự. 

Hơn 1,000 đại biểu đến từ Ấn Độ, Trung 
Quốc, Nhật Bản, Thái Lan, Cam Bốt, Việt Nam, 
Miến Điện, Tây Tạng, Bhutan, Mông Cổ và các 
nước thực hành Phật giáo khác có thể sẽ dự lễ 
Vesak năm nay . 

(PTI – February 20, 2017) 
 
 

Thủ tướng Ấn Độ 
Narendra Modi sẽ 

dự lễ Vesak tại Tích 
Lan—Photo: PTI 

 
 
 
THÁI LAN: Xung đột tại ngôi chùa Thái khi 

cảnh sát truy tìm nhà sư 
Bangkok, Thái Lan – Các nhà sư và cảnh 

sát đã xung đột tại ngôi chùa Dhammakaya, 
nơi các lực lượng an ninh đang cố gắng bắt cựu 
trụ trì về tội rửa tiền. 

Cảnh sát nói sẽ cố tránh bạo lực, trong khi 
họ đe dọa bắt giữ các tín đồ nào bất chấp lệnh 
phải rời khỏi chùa và thay vì thế lại đổ xô đến, 
cản trở việc truy tìm nhà sư 72 tuổi Phra 
Dhammachayo. 

Với sự căng thẳng gia tăng 4 ngày sau khi 
chính phủ quân đội ban lệnh sử dụng quyền 
hạn tình trạng khẩn cấp trong cuộc tìm kiếm, 
các nhà sư và cảnh sát đã xô xát tại một trong 
các cổng của ngôi chùa. 

Dư luận cho rằng Chùa Dhammakaya có 
liên kết với chính phủ dân túy - vốn bị lật đổ 
bởi quân đội vào năm 2014 - làm cho ngôi chùa 
này trở thành một cái gai đối với phe cầm 
quyền. 

(AFP – February 21, 2017) 

Lực lượng cảnh sát tại khu vực Chùa Dhamma-
kaya—Photo: thestar.com.my 

http://www.dailynews.lk/sites/default/files/news/2017/02/19/z_p03-Indian.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      8 

 

(tiếp theo) 
 

      3.- Ý HÒA CÙNG HOAN HỶ: 
(Ý Hòa Đồng Duyệt) 

Ý hòa cùng hoan hỉ nghĩa là 
tán đồng ý kiến hay, tùy hỷ học 
hạnh tốt, luôn luôn vui vẻ cùng 
nhau. Hãy nuôi ý đẹp đối với 
nhau, hãy trao dồi đức hỷ xả, 
đừng bao giờ thù hiềm, ganh tỵ 
nhau. Muốn được như thế, trong 
gia đnh, chồng vợ, con cái, anh 
em cần phải theo những luật lệ 
như sau: 

1)- Bất Cứ Ai Có Ý Kiến 
Hay Nên Tán Đồng Và Chấp 
Nhận: 

Trong việc sống chung, bất 
cứ chồng hay vợ muốn thực hiện những điều gì 
trước tiên phải đem ra cùng nhau thảo luận rồi 
sau đó mới thực hiện. Bất cứ việc gì chồng hay 
vợ không nên tự động làm theo ý riêng của 
mình mà không có sự đồng ý chung. Trong gia 
đình nếu như các con lớn khôn và có chút hiểu 
biết mà chúng nó  hiện đang sống chung với 
cha mẹ, cha mẹ cũng phải cho chúng nó tham 
gia trong việc sanh hoạt kinh tế gia đình, 
nguyên vì chúng nó cũng có những ý kiến hay 
đóng góp vào. Cha mẹ cho chúng nó tham gia 
sanh hoạt kinh tế gia đình nhằm mục đích giáo 
dục chúng nó ý thức trách nhiệm của mình đối 
với gia đình trong việc sống chung, nghĩa là 
chận đứng sự ham muốn đua đòi quá độ của 
chúng nó mà kinh tế gia đình không đủ khả 
năng bảo trợ. Cha mẹ nếu như không cho 
chúng nó tham gia sanh hoạt gia đình, nghĩa là 
không cho chúng nó biết được mức độ kinh tế 
trong gia đình thì chúng nó cứ tưởng rằng cha 
mẹ mình giàu có tiền nhiều mà chúng nó cứ 
tha hồ đòi hỏi để chạy đua theo chúng bạn. 
Trong khi sanh hoạt gia đình để thảo luận một 
việc gì, chồng vợ kể cả con cái phải theo những 
nguyên tắc sau đây: 

1)- Phải chấp nhận những ý kiến nào được 
đa số tán thành, mặc dù đó là ý kiến của con 
mình. Có được như vậy sự hợp tác sống chung 
mới được phát triển trong chiều hướng đi lên. 
Cùng một vấn đề, mỗi người có một ý kiến 
đóng góp thì mới thấy rõ được ý kiến nào hay 
và ý kiến nào dở, cũng như có nhiều tiếng 

 
 

XÂY DỰNG HẠNH PHÚC GIA ĐÌNH 
 

Sa môn Thích Thắng Hoan 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

chuông khác nhau mới biết được 
tiếng chuông nào kêu thanh hơn. 
2)- Không nên cố chấp, không 
nên bảo thủ ý kiến sai lầm của 
mình. 
*)- Không nên cố chấp, nghĩa là 
không nên ỷ mình là cha mẹ là 
người lớn phủ nhận ý kiến của con 
cái hay của em út. Cha mẹ cần 
chúng nó có thiện chí hợp tác 
công việc chung mà không phải 
cần vai vế để rồi chính mình phải 
tự bao thầu gánh vác lấy tất cả 
mọi công việc, còn chúng nó 
buông thả đi chơi không trách 
nhiệm. 
*)- Không nên bảo thủ ý kiến sai 
lầm của mình. Ý kiến của mình 

không được đa số chấp nhận có nghĩa là ý kiến 
của mình mặc dù rất hay nhưng không hợp 
thời, không đặt đúng chỗ hoặc người trình bày 
không rõ ràng khúc chiết khiến mọi người 
không được thông suốt. Ý kiến nào mà đa số 
người sống chung đã không tán thành, mặc dù 
ý kiến đó của cha hay của mẹ cũng phải để qua 
một bên mà không nên bảo thủ chống đối hay 
độc quyền vô tình làm hư hại tinh thần hợp tác 
chung. Mình phải chờ đợi một cơ hội khác khi 
mọi người thông suốt ý kiến qua sự trình bày 
của mình thì lúc đó mọi người sẽ dễ dàng 
hưởng ứng. Vì quyền lợi chung, chúng ta phải 
chấp nhận ý kiến tập thể. 

2)- Hãy Nuôi Ý Tốt Đẹp Đối Với Nhau, 
Hãy Trao Dồi Đức Hỷ Xả:   

Theo Phật Giáo, con người là hiện thân của 
nghiệp báo. Tất cả nghiệp nào là tham, sân, si, 
mạn, nghi, ác kiến, v.v... hiện đang lên ngôi 
làm chủ điều khiển cuộc sống của con người. 
Như nghiệp tham, sân, si mà ai cũng biết 
chúng nó là những thứ tai họa nguy hiểm cho 
sự sống còn của con người và hiện nay chúng 
nó đang có mặt trong tâm hồn con người. 
Chúng nó khi tác dụng chỉ đạo thì mọi sự sanh 
hoạt của con người trở nên xấu xa tội lỗi. 
Nhưng con người muốn diệt chúng nó không 
phải là dễ, đòi hỏi rất nhiều công phu tu tập lâu 
đời mới có thể kềm chế được chúng. Cũng vì 
những thứ bệnh nghiệp nói trên con người 
thường phải vướng mắc những tật xấu như 
sau: 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      9 

*)- Con người, nhất là chồng vợ khi mới 
quen nhau và đối xử với nhau thì tỏ ra cung 
cách rất lịch sự, rất lễ phép hay nói cách khác 
là rất văn hóa. Khi sống chung với nhau, con 
người thường hay lờn mặt, không giữ kẻ với 
nhau cho phải cách, trao đổi qua lại nhau với 
thái độ khinh lờn, xưng hô mầy tao mi tớ với 
lời lẽ khiếm nhã thô tục, v.v... Những cử chỉ 
không tốt đẹp này khiến cho chồng hay vợ mất 
mặt với mọi người với bạn bè nhất là mất mặt 
với con cháu trong gia đình. 

Chồng vợ muốn được hạnh phúc gia đình 
bền lâu, việc nhỏ nhặt thường tình này cũng 
cần phải chú ý, cần cố gắng cư xử với nhau 
luôn luôn qua những thái độ, những cử chỉ, 
những lời nói, những hành động tốt đẹp như 
lúc ban đầu hai bên mới gặp nhau, nhất là 
trước mặt con cháu hay trước mặt mọi người. 

*)- Chồng hay vợ trước khi gặp nhau hay 
sau khi gặp nhau, nay đã sống chung với nhau, 
nếu như họ có những lỗi lầm nào hay có những 
khuyết điểm nào mà họ đã ăn năn hay đã sám 
hối thì không nên cố chấp, phải bỏ ra ngoài 
tâm tư định kiến cho thật xa nghìn dặm và 
thân thiết với nhau bằng tâm hồn độ lượng hỷ 
xả tha thứ tất cả không còn chút ấn tượng nào 
vướng mắc bợn nhơ trong tâm tư, để cho hai 
bên khỏi bị mặc cảm lo âu khổ não suốt đời vì 
những chuyện đau thương ấy. 

 
4.- GIỚI HÒA CÙNG TU TẬP: (Giới Hòa 

Đồng Tu) 
Giới hòa cùng tu tập nghĩa là giới luật cùng 

nhau học tập và hành trì. Tôn giáo thì có luật 
lệ của tôn giáo, quốc gia thì có luật pháp của 
quốc gia, gia đình thì cũng phải có luật lệ của 
gia đình. Luật lệ của gia đình là để quy định 
trật tự giữa chồng vợ và con cái. Gia đình 
muốn bảo vệ hạnh phúc bền lâu thì phải: 

1)- Giữ Tròn Luật Lệ Gia Đình: 
Giữ tròn luật lệ của gia đình nghĩa là 

chồng vợ phải ra chồng vợ, con cái phải ra con 
cái trong trật tự của xã hội gia đình. 

Gia đình, theo Phật Giáo là một tập thể 
nhỏ, một xã hội nhỏ cũng phải có luật lệ của 

gia đình cũng như Hội Đoàn đã có luật lệ của họ 
gọi là Quy Chế hay Điều Lệ để quy định trật tự 
của tổ chức. Luật lệ của gia đình là một luật 
pháp quy định giá trị và nghĩa vụ trong sự sanh 
hoạt sống chung của một tập thể, nghĩa là mỗi 
người trong gia đình phải học tập, phải giác ngộ 
tư cách của mình, bổn phận của mình thể hiện 
được giá trị làm một người chồng, một người 
vợ, một người con mẫu mực trong việc sống 
chung. Trong một gia đình, mỗi người sống 
buông thả theo sở thích riêng tư của mình mà 
không có luật lệ nào kềm thúc họ đi đúng theo 
nếp sống chung của tập thể, sống theo chủ 
nghĩa cá nhân thì sẽ bị rơi vào tình trạng sa đọa 
nan giải. Phần đông nhiều gia đình không có 
soạn thảo luật lệ cho việc sống chung thành 
thử, chồng, vợ, con cái, mỗi người cứ sống theo 
chủ nghĩa cá nhân, nghĩa là mạnh ai cứ sống 
theo sở thích riêng tư của mình một cách do 
dục vọng lôi cuốn không thể tự kềm chế được, 
cho nên một số gia đình gặp nhiều sóng gió nổi 
dậy gây đau khổ cho nhau triền miên. Nhờ luật 

  
ĐẦU XUÂN NGỒI TÍNH SỔ ĐỜI 
 
Đầu năm ngồi tính lại sổ đời, 
Trời đã ban cho ngoại bảy mươi, 
Đóng góp ba cao cùng một thấp, (*) 
Nói ra ai cũng thấy tức cười... 
 
Tức cười thì cứ ráng mà cười, 
Sự thật rõ ràng cả mười mươi, 
Cứ chạy khỏi rồi nên cười khỉnh? 
Ai già rồi cũng đủ bạn ơi! 
 
Hãy lóng tai nghe, để rồi cười, 
Cười cho mình trước, đến cười người, 
Cao đường, cao mỡ cùng cao máu, 
Còn gì để nói, ... hay chỉ cười? 
 
Cười xong bác sĩ lại kêu trời, 
Quý vị tính sao chuyện lôi thôi? ... 
Không chịu giữ gìn, là nguy hiểm, ... 
Để cho thân thuộc, ... lụy khổ thôi...  

 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
Trọng xuân Đinh dậu, Feb. 15, 2017 
 
____________ 
 
(*) Ba cao: là cao đường, cao mỡ và cao 
máu - Một thấp : là thấp khớp 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      10 

lệ gia đình, mỗi người mới có thể kềm thúc 
được phần nào dục vọng buông thả của mình 
đi vào mực thước của lề lối sống chung. Có 
một số người nói rằng, chồng vợ cãi vả với 
nhau sống mới có ý nghĩa. Họ nói như thế có 
nghĩa là họ nói liều mạng mà không biết rằng 
những hành động nói năng của họ gây ô nhiễm 
cho tâm hồn các con cái, làm chúng mất lý 
tưởng nơi cha mẹ, có đứa bỏ nhà ra đi sống 
riêng, có đứa tỏ thái độ lầm lì bất kính, đồng 
thời họ tự châm ngòi lửa sân hận đốt cháy 
cuộc sống hạnh phúc lứa đôi. 

2)- Giác Ngộ Lý Nhân Quả Để Tránh 
Những Thói Hư Tật Xấu Của Xã Hội.  

(Gần mực thì đen, gần đèn thì sáng) 
Theo giáo lý Phật Giáo, lý nhân quả là một 

định luật tất nhiên và thiết yếu trong vũ trụ, 
chi phối tất cả sanh 
mệnh của vạn pháp, 
nghĩa là sự thành hình 
của vạn pháp trong vũ 
trụ đều do nhân quả 
quyết định cả. Trong vũ 
trụ, con người có thể 
trốn khỏi luật pháp xã 
hội, nhưng không thể 
trốn khỏi luật pháp nhân 
quả. 

Trong xã hội, con 
người thích uống rượu là 
nguyên nhân rồi bị 
nghiện rượu say sưa là 
kết quả, con người thích 
cờ bạc là nguyên nhân 
rồi bị mê cờ bạc sạt 
nghiệp là kết quả, con 
người thích làm nghề ăn 
trộm là nguyên nhân rồi 
bị tù đày là kết quả, 
v.v... Lý Nhân quả quan 
hệ chặt chẽ đến ba đời 
trong sự báo ứng của 
con người. Đức Phật đã 
dạy trong Kinh Nhân Quả: “Dục tri tiền thế 
nhân kim sanh thọ giả thị, yếu tri hậu thế quả 
kim sanh tác giả thị,” nghĩa là muốn biết 
nguyên nhân ở kiếp trước của mình như thế 
nào thì hãy xem chính mình ở kiếp này đang 
thọ quả báo như thế nào, muốn biết quả báo ở 
kiếp sau của mình như thế nào thì hãy cần 
xem hiện nay chính mình đang gây tạo những 
nguyên nhân gì.  

Từ những nguyên lý đó, xã hội ngày nay 
tràn ngập những điều xấu xa tội lỗi và cũng 
tràn ngập những điều phước đức thánh thiện, 
tất cả đều là thành quả của chúng sanh gây 
tạo những nguyên nhân thiện ác ở kiếp trước. 
Cũng vì lý nhân quả nói trên, chúng ta nên 
tránh xa những điều xấu xa tội lỗi trong xã hội 
để khỏi vướng mắc những nguyên nhân không 
tốt cho cuộc sống làm người. Chúng ta nên biết 
rằng, tâm của chúng ta như máy chụp ảnh, 
nếu như chụp lấy những hình xấu xa tội lỗi vào 

tâm làm nguyên nhân, rồi một ngày kia những 
nguyên nhân đó xuất hiện lôi chúng ta đi vào 
những con đường quả báo tội lỗi không thể nào 
tránh khỏi. Chúng ta thà rằng tránh xa những 
chỗ xấu xa tội lỗi vừa kể đừng để bị vướng mắc 
vào tâm thì nhất định cuộc sống của chúng ta 
sẽ được an nhiên tự tại, cũng như chúng ta 
không nên thức khuya thì nhất định không bị 
buồn ngủ. 

3)- Trau Dồi Trí Tuệ Sáng Suốt Để Giải 
Quyết Mọi Vấn Đề Gia Đình (văn, tư, tu). 

Trí tuệ (Intelligence/wisdom) là một loại 
trí thông minh lanh lợi và loại trí tuệ này mới 
sáng suốt để giải quyết mọi hoàn cảnh thuận 
duyên hay nghịch duyên đưa đến trong gia 
đình. Trí tuệ này được phát sanh từ Phật Trí và 
được đào luyện qua Văn huệ, Tư huệ, Tu huệ, 

ba môn học vô lậu giải 
thoát của Phật Giáo. Văn 
Huệ là trí tuệ được thể 
hiện từ nơi học kinh 
nghe pháp, lão thông 
Kinh Luận của Phật Giáo 
một cách thâm nhập. Tư 
Huệ là trí tuệ được thể 
hiện từ nơi sự tư duy 
thấu triệt yếu chỉ thâm 
sâu của đức Phật ẩn mật 
trong các Kinh Luận. Tu 
Huệ là trí tuệ được thể 
hiện từ nơi tu luyện đạt 
đạo các yếu chỉ trong 
các Kinh Luận. 
Loại trí tuệ nói trên khác 
hơn loại trí tuệ thế gian. 
Loại trí tuệ thế gian là 
loại trí tuệ học rộng hiểu 
sâu các pháp trong thế 
gian để trở thành nhà 
thông thái bác học. Nói 
cách khác loại trí tuệ thế 
gian được phát sanh từ 
các dữ kiện tổng hợp 

duyên sanh trong thế gian mà nó không phải 
phát khởi từ nơi Phật Trí nên gọi là Thế Gian 
Trí. Cũng vì thế loại trí tuệ thế gian không có 
khả năng hóa giải tận nguồn gốc khổ đau của 
tất cả tâm bệnh chúng sanh; thí dụ như các 
nhà bác học thuộc về loại trí tuệ thế gian cho 
nên vẫn bị vướng mắc khổ đau về vấn đề hạnh 
phúc gia đình mà không có lối thoát. Trái lại trí 
tuệ phát sanh từ Phật Trí thì có khả năng 
chuyển hóa tận nguồn gốc khổ đau của chúng 
sanh kể cả những nguồn gốc gây khổ đau cho 
nếp sống hạnh phúc gia đình. 

Chồng vợ muốn trau dồi trí tuệ thuộc Phật 
Trí để giải quyết mọi vấn đề hạnh phúc gia 
đình thì cả hai người phải chuyên cần học tập 
và hành trì Phật Pháp; giống như trong xã hội, 
con người muốn có trí tuệ thế gian thì cũng 
phải đổ vào đó rất nhiều công sức học tập trải 
qua nhiều thời gian mới gặt hái được thành quả 
danh phận. Điều đặc biệt trong Phật Giáo, mỗi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      11 

người tu học đến đâu thì tự nhiên cảm thấy sự 
an lạc trong tâm hồn đến đó, nghĩa là người 
học tập cơ bản thì cảm nhận được những sự an 
lạc trong cơ bản, người học lên cấp cao thì cảm 
nhận được những sự an lạc trong cấp cao, học 
tập càng lên cao thì cảm nhận những sự an lạc 
càng cao hơn, cũng như người đang bệnh hoạn 
nếu như được uống thuốc vào thì cảm thấy 
khỏe lần và càng uống nhiều thuốc theo bác sĩ 
quy định thì cảm thấy khỏe khoắn vì bệnh tình 
của mình đã được dứt hẳn. Theo Phật Giáo, 
người trau dồi trí tuệ không cần đòi hỏi phải 
được lên cấp mà ở đây đòi hỏi người tu học 
phải có thiện chí, thiện chí càng cao thì sự an 
lạc tâm hồn càng sâu.  

Nói tóm lại, chồng vợ muốn đạt được hạnh 
phúc thật sự đúng với ý nghĩa của nó thì mỗi 
người trong gia đình cần phải tiến tu đạo 
nghiệp, trau dồi trí tuệ sáng suốt để chọn lấy 
hướng đi đích thực và áp dụng phương châm 
thực tánh cho việc xây dựng nếp sống lý tưởng 
an lạc bền lâu. 

4)- Lấy Đạo Đức Từ Bi Cư Xử Với Nhau: 
Hai chữ Từ Bi của Phật Giáo có ý nghĩa 

khác hơn tình thương hay tình yêu của thế 
gian. Tình thương hay tình yêu của thế gian 
đều có mặt trái của chúng, nghĩa là thương 
không được thì ganh ghét và yêu không được 
thì hận thù. Từ bi của Phật Giáo không có vấn 
đề ganh ghét hay hận thù. Từ bi của Phật Giáo 
với trạng thái tâm lý chỉ biết hành động cho ra 
với lòng vị tha vô ngã không có sự mong cầu 
đền đáp. Từ bi theo tiếng Phạn, Từ là Maitrya 
nghĩa là hành động ban vui đến với chúng sanh 
hay nói một cách khác là tôn trọng sự sống, sự 
hạnh phúc của chúng sanh và Bi là Karuna, 
nghĩa là cứu khổ cho chúng sanh hay nói một 
cách khác là bảo vệ sự sống còn của chúng 
sanh. Hai chữ từ bi ghép chung lại ý nghĩa là 
hành động với tâm nguyện bảo vệ sự sống còn 
của chúng sanh và mang lại hạnh phúc an vui 
thât sự cho chúng sanh mà không phân biệt 
những chúng sanh đó thuộc về người thân thiết 
hay sơ giao, thuộc về người thù nghịch hay 
thân thương. Người thật hành đạo đức từ bi 
phải là người xả kỷ vị tha, chọn lấy sự sống của 
người khác làm sự sống của mình, nghĩa là 

mượn chúng sanh bên ngoài để diệt tâm chúng 
sanh của mình. Tâm chúng sanh của mình 
chính là tâm tham, sân, si, mạn, nghi, ác kiến, 
v.v... mà chúng đã ẩn núp trong tâm hồn của 
con người. Mượn chúng sanh để diệt chúng 
sanh tâm nghĩa là mượn hoàn cảnh bên ngoài 
để trắc nghiệm sự tu tập trong sự diệt khổ của 
chúng ta, mượn những hoàn cảnh trái ngang 
của chúng sanh để trắc nghiệm những phiền 
não trong tâm của mình còn hay đã mất. 
Người thật hành đạo đức từ bi đối xử với mọi 
người, nhất là đối xử với gia đình phải giống 
như một người mẹ đối xử với những đứa con 
thân yêu của mình, cũng giống như một gà mẹ 
đối xử với bầy gà con của nó. Cha mẹ đối xử 
với con cái bằng tình thương thì có sự phân 
biệt, có đứa thương có đứa ghét, có đứa 
thương nhiều có đứa thương ít, do đó sẽ tạo ra 
sự bất an trong gia đình; còn cha mẹ đối xử 
với con cái bằng từ bi thì hành động hy sinh 
không có sự phân biệt cũng giống như gà mẹ 
trang trải tình nghĩa cho đoàn gà con của nó 
và không cần đòi hỏi chúng nó biết ơn hay trả 
ơn. Sự khác biệt giữa tâm từ bi và tâm tình 
thương: 

*)- Tâm từ bi thể hiện qua hành động vị 
tha không vị kỷ với châm ngôn là “Đạo cần ta 
đến chúng sanh cần ta đi không nệ gian lao 
không từ khó nhọc,” 

*)- Tâm tình thương thể hiện qua hành 
động vị kỷ hơn vị tha, chuyên lánh nặng tìm 
nhẹ, chỗ nào dễ thì đến giúp, chỗ nào thấy khó 
thì tránh mặt. Thích chỉ huy mà không thích 
dấn thân. 

*)- Tâm từ bi đặt trên nền tảng thi ân bất 
cầu báo, nghĩa là mình thi ân không cần họ 
biết ân và không cần họ đền đáp ân nghĩa. 

*)- Tâm tình thương đặt trên nền tảng thi 
ân cầu báo, nghĩa là mình thi ân nhưng đòi hỏi 
họ phải biết ân và họ phải đền đáp ân nghĩa. 

*)- Tâm từ bi không phân biệt kẻ thân 
người sơ, kẻ thương người thù, nghĩa là bất cứ 
ai đau khổ thì mình sẵn sàng hy sinh cứu giúp. 

*)- Tâm tình thương thì phân biệt kẻ thân 
người sơ, kẻ thương người thù, nghĩa là mình 
dành ưu tiên cho người thân nhiều hơn người 
không thân, kẻ thương thì mình sẵn sàng giúp 
đỡ, còn kẻ thù thì làm lơ. 

*)- Tâm từ bi không bao giờ cầu danh, 
nghĩa là mình hành động bằng cách vô danh, 
không cần ai biết đến. 

*)- Tâm tình thương thì cầu danh, nghĩa là 
quảng cáo để cho mọi người đều biết đến tình 
thương của mình. 

Chúng ta nên biết, gia đình là một xã hội 
nhỏ sẽ có những hoàn cảnh bất an đưa đến tạo 
cho nhau những sự khổ đau ngăn cách. Chỉ có 
từ bi mới xóa hết mọi khổ đau và ngăn cách. 
Cho nên đôi chồng vợ phải lấy đạo đức từ bi cư 
xử với nhau mới có thể ngăn ngừa những bất 
hạnh đưa đến cho gia đình mất hạnh phúc. 
Muốn được như thế, chồng vợ mỗi người phải 
chuyên cần tu luyện đạo đức từ bi.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      12 

 
SANH DIỆT VÔ HÌNH 
Sỏi đá trơ mình 
Theo dòng chảy xiết 
Sự đời sanh diệt 
Trói buộc vô hình. 
 
 
BƯỚC VỀ NHÀ 
Ghi lại dòng thơ ngắn 
Thắm nghiêng vạt áo tà 
Hoàng hôn ngày xa vắng  
Chân không bước về nhà. 
 
 
NỢ  
Nợ người áo mặc cơm ăn 
Nợ thêm ngày tháng nói năng khóc cười 
Quê hương khuất nẻo gọi mời 
Nợ ân tình trả cuối đời chưa xong. 
 
 
GIÓ NGƯỢC CHIỀU 
Vượt qua ngàn đám mây 
Gió ngược chiều hướng bay 
Thổi tung bờ hư ảo 
Đợi trăng tàn đêm nay. 
 
 
TỪ ÂM  
Một nụ cười lan tỏa 
Một tiếng nói nở hoa  
Từ âm Phật vang vọng 
Ta Bà muôn kiếp qua. 

 
 

KHA NGUYỆT 

5)- Tu Tập Giới Luật Đã Thọ Cho Được 
Thanh Tịnh Để Tiêu Biểu Đạo Đức Làm Người. 

Giới luật đạo đức làm người theo Phật Giáo 
chính là Ngũ Giới và theo Nho Giáo chính là 
Ngũ Thường. Ngũ Giới của Phật Giáo và Ngũ 
Thường của Nho Giáo mặc dù danh nghĩa khác 
nhau nhưng ý nghĩa và giá trị không khác 
nhau, cả hai đều là luật pháp dùng để xây dựng 
nhân cách làm người. Pháp số của Ngũ Giới 
gồm có: Không Sát Sanh, Không Trộm Cắp, 
Không Tà Dâm, Không Vọng Ngữ, Không Uống 
Rượu. Pháp Số của Ngũ Thường gồm có: Nhân, 
Nghĩa, Lễ, Trí, Tín. 

Sự quan hệ của Ngũ Giới và Ngũ Thường 
như sau: 

1)- Nhân Bất Sát: nghĩa là có lòng mhân 
từ thì không được sát sanh. 

2)- Nghĩa Bất Đạo: nghĩa là có đạo nghĩa 
thì không được trộm cắp. 

3)- Lễ Bất Dâm: nghĩa là người có lễ độ thì 
không được tà dâm. 

4)- Trí Bất Ẩm: nghĩa là người có trí thì 
không được uống rượu. 

5)- Tín Bất Vọng: nghĩa là người có sự tin 
cậy thì không được nói láo. 

        
Còn sự khác nhau giữa Ngũ Giới và Ngũ 

Thường như là:        
*)- Ngũ Thường thì chỉ học tập để thật 

hành mà không có phát nguyện hành trì để tu 
tập. 

*)- Ngũ Giới ngoài sự học tập để hiểu biết 
mà còn phải phát nguyện hành trì và tu tập. 

*)- Ngũ Thường thì chỉ chú trọng nơi lời nói 
và hành động mà không chú trọng nơi tư 
tưởng. 

*)- Ngũ Giới ngoài sự chú trọng nơi lời nói 
và hành động mà còn chú trọng nơi tư tưởng, 
nguyên vì tư tưởng chỉ huy lời nói và hành 
động. 

 
Do đó, con người phải tu tập giới luật đã 

thọ cho có chất lượng tốt, nhờ có chất lượng tốt 
thì mới có giới đức tốt, nghĩa là có hương thơm 
giới đức thể hiện nơi con người, nhờ có giới đức 
tốt thì mới có giới thân (có giới tướng: tướng 
tu), có huệ mạng (mạng sống có trí tuệ sáng 
suốt) tốt để chỉ đạo cuộc sống làm người. Cho 
nên đôi chồng vợ, nếu là Phật Tử muốn có 
hạnh phúc chân thật đích thực của nó thì phải 
chuyên cần tu tập giới luật đã thọ cho được 
thanh tịnh. 

 
(còn tiếp) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      13 

Chân lý chỉ có một, làm gì có tới bốn? Mà 
không có bốn thì “một” cũng không cần nói, 
cho nên danh từ thích hợp nhất để chỉ Phật 
pháp là Pháp “không hai.” Vậy mà thông 
thường, ta vẫn quen gọi “tứ diệu đế” là “bốn 
chân lý vi diệu” với chân lý thứ nhất là KHỔ, 
chân lý thứ hai là TẬP, v.v… Có lẽ danh từ Anh 
ngữ “The Fourfold Truth” ít gây hiểu lầm hơn; 
có nghĩa là chân lý có bốn tầng lớp, bốn yếu tố, 
bốn giai đoạn thể nghiệm hay bốn gì gì đó cũng 
được tùy ý, miễn không phải là bốn chân lý. 
Nói rõ hơn, tứ diệu đế có nghĩa là bốn giai 
đoạïn để đi đến cái chân lý vi diệu cứu cánh, 
tức niết bàn. Đây là một phương pháp đức Phật 
Thích Ca Mâu Ni của chúng ta đã khám phá để 
thể nghiệm chân lý tối hậu, Niết bàn, sự dập 
tắt hoàn toàn cái KHỔ. Phương pháp này có thể 
so sánh với phương pháp y học gồm bốn giai 
đoạn mà mục tiêu tối hậu là tình trạng vô 
bệnh, hết hẳn bệnh tật, lành mạnh hoàn toàn. 
Bốn giai đoạn ấy là: 

· Chẩn đoán bệnh trạng qua những triệu 
chứng 

· Tìm nguyên nhân của bệnh 
· Cách chữa trị 
· Sự phục hồi hoàn toàn sức khỏe, sự hết 

bệnh. 
 
Trong y học, sự chẩn bệnh cho đúng là 

điều quan trọng bậc nhất. Định đúng bệnh 
trạng là đã đi quá nửa con đường chữa trị, do 
đó sự chẩn bệnh đứng hàng đầu. Cũng thế, 
muốn diệt khổ, đạt tới Niết bàn (tức DIỆT, 
đứng hàng thứ 3 trong Tứ diệu đế) thì cốt nhất 
phải biết rõ cái KHỔ, như muốn hết bệnh thì 
trước tiên phải biết bệnh đó là bệnh gì. KHỔ 
như vậy tương ứng với giai đoạn một trong y 
học. Tập, nguyên nhân của khổ là giai đoạn 
hai. Đạo, con đường đưa đến diệt khổ là giai 
đoạn ba. Diệt (hay Niết bàn), sự hết khổ, là 
giai đoạn cuối cùng, mục đích tối hậu, vì mục 
đích này mà có ra ba giai đoạn trước, hệt như 
trong y học, sở dĩ phải tìm căn bệnh (1), 
nguyên nhân (2), cách chữa trị (3), là vì muốn 
phục hồi sức khỏe cho con bệnh, đạt đến tình 
trạng hoàn toàn không bệnh. 

Như vậy trong “bốn diệu đế” có một sự 
nhất quán triệt để, cả bốn giai đoạn tương 
quan mật thiết không thể tách rời. Sự tách rời 
ra làm “bốn chân lý” đưa đến những sai lầm 
trọng đại trong việc lý giải (hiểu) và hành trì 

(làm) Phật pháp. Trong kinh Thắng Man, đức 
Phật nói rõ chỉ một đế chân thật duy nhất là 
Diệt đế (thứ ba trong bốn diệu đế), ba đế kia 
đều là giả lập, vì Diệt đế mà có ra. So sánh với 
y học như trên thì thấy rất rõ. 

Những ngộ nhận vì tách rời “bốn chân lý” 
rất tai hại không thể nói xiết, trở thành bóp 
méo xuyên tạc Pháp Phật. Thông thường nhất 
là sự lên án: “Phật pháp bi quan yếm thế vì cho 
đời là khổ. Thì đấy: Chân lý thứ nhất là Khổ.” 
Những người lên án như vậy sẽ nghĩ sao khi 
đọc kinh Thắng Man về Nhất đế, theo đó chỉ có 
“chân lý thứ 3,” tức Niết bàn (an vui tuyệt đối) 
là thật, là cứu cánh? 

Nhưng đó chỉ là ngộ nhận của người ngoại 
cuộc, không đáng nói làm chi. Đến như Phật tử, 
có người nghe nói đến Tập là nguyên nhân của 
khổ, vội dừng lại ở đây và kết luận: “À, thì ra 
mọi cái khổ mình chịu đều do tập quán từ đời 
trước, do cái “nghiệp” mình đã gây ra, thì chỉ 
còn nước rán chịu.” Vì nghĩ như vậy mà mọi sự 
đều đổ thừa cho nghiệp, không muốn làm gì để 
chuyển đổi. Đó là tai hại gây nên bởi sự hiểu 
bốn diệu đế một cách phiến diện rời rạc, trong 
trường hợp này người ta chỉ chú trọng đến Tập, 
tách rời nó ra khỏi giáo lý nhất quán của Thế 
Tôn, trong đó Tập được nêu lên là cốt chỉ cho ta 
thấy có con đường đoạn diệt Tập, nghĩa là đoạn 
diệt cái nhân của khổ để chấm dứt khổ. 

Khi hiểu được Tập và muốn đoạn diệt nó, 
có người bước sang giai đoạn tu đạo (Đạo đế) 
nhưng lại mắc kẹt ở đây vì chấp vào Đạo đế. 
Khi tu hành, có người chấp vào giới luật, cho đó 
là cứu cánh, không còn gì hơn. Đó là trường 

NHẤT ĐẾ 
  

NS. Thích Nữ Trí Hải 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      14 

hợp những người tu nhờ giữ gìn giới luật nên 
được tôn trọng cúng dường, rồi nhân đấy lấy 
làm tự mãn, nên không tiến lên được. Có khi 
người ấy vượt qua được sự tự mãn về giới, 
siêng tu thiền định, nhờ giới mà đắc định, do 
đắc định nên khởi tâm tự mãn: người này bị 
kẹt ở định, quên mất cứu cánh của mình là để 
thoát khổ chứ không phải để đắc định hay có 
thần thông. Lại có người vượt qua được sự tự 
mãn về định, nhờ không tự mãn nên tu thiền 
định được rốt ráo, rồi nhờ thiền định mà phát 
sinh trí tuệ: ở giai đoạn này họ cũng vẫn có thể 
bị kẹt không tiến đến giải thoát, khi khởi tâm 
cho rằng ta đây có trí, hơn người, ta biết, kẻ 
khác không biết. Do đó, người ấy cũng không 
đạt được Niết bàn. Trong Kinh Trạm Xe (TBK 
II), tôn giả Phú Lâu Na giảng cho tôn giả Xá Lợi 
Phất nghe bảy giai đoạn đến Niết bàn như bảy 
trạm xe, không có giai đoạn nào là tuyệt đối 
mà chỉ là phương tiện để đến cùng đích là Niết 
bàn: 

- (1) Giới thanh tịnh là để được (2) tâm 
thanh tịnh hay định 

- Tâm thanh tịnh là để được (3) đoạn nghi 
thanh tịnh (hết nghi) 

- Đoạn nghi thanh tịnh là để được (4) Đạo 
phi đạo tri kiến thanh tịnh (biết phân biệt chính 
tà). 

- Đạo phi đạo tri kiến thanh tịnh là để được 
(5) Đạo tri kiến thanh tịnh (biết đường tu, tức 
37 pháp trợ đạo) 

- Đạo tri kiến thanh tịnh là để đạt đến giai 
đoạn (6) Tri kiến thanh tịnh (thấy rõ tứ đế). Tri 
kiến thanh tịnh để đạt (7)Vô thủ trước Niết bàn 
(giải thoát hoàn toàn) 

 
Như vậy, giới không phải là Niết bàn, vì 

nếu giới là Niết bàn tức là Niết bàn có thủ trước 
(chấp vào giới). Tâm thanh tịnh, đạo tri kiến, 
v.v... cũng thế, đều không phải Niết bàn, mà 
chỉ là những giai đoạn đến Niết bàn. Nói tóm, 
giới, định và cả tuệ nữa đều là những giai 
đoạn, là những phương tiện để đi đến cùng 
đích là Niết bàn. Cho nên không thể đắm trước 
bất cứ giai đoạn nào, dù là tuệ. Kinh Thủ Lăng 
Nghiêm cũng dạy: “Tri kiến lập tri tức vô minh 
bổn.” Tự dưng khởi lên cái thấy biết cho rằng 
ta hay, ta giỏi, ta biết, đó là cội gốc vô minh. 

Trên đây đều là những tệ hại phát sinh do 
không quán triệt lý Nhất đế trong Tứ đế, do 
căn bệnh trầm kha của con người là ưa chia 
năm chẻ bảy những gì mà họ tưởng có thể chẻ, 
chia, nắm bắt. 

Xin lặp lại, đức Phật chỉ dạy một chân lý 
duy nhất là Diệt đế, sự diệt khổ, chứng Niết 
bàn, thành Phật, như trong Kinh Pháp Hoa Ngài 
đã dạy: “Ta chỉ vì một đại sự nhân duyên mà 
xuất hiện ra đời, đó là chỉ cho chúng sinh tri 
kiến Phật để ngộ nhập.” “Tri kiến Phật” đó là 
thấy rõ chỉ có một cái duy nhất chân thật là 
Niết bàn, ngoài ra đều là giả dối hư huyễn. 
Chứng diệt đế, Niết bàn có nghĩa là thấy rõ Khổ 
(phần thứ nhất của Tứ diệu đế). Thấy rõ đây là 

thấy rõ nó không thật,chỉ hiện hữu một cách 
huyễn hóa, giai đoạn. Vì khổ không thật có nên 
mới có thể đoạn trừ dễ dàng, nếu khổ là thật 
thì đoạn cũng uổng công vô ích mà thôi. khổ 
không thật có, nhưng ta vẫn thấy rõ ràng có 
khổ là vì sao? Tìm nguyên nhân, ta được biết 
cái sai lầm căn để là do ở lối nhìn của ta về 
thân tâm vũ trụ, một lối nhìn lệch lạc bệnh 
hoạn đã thành tập quán nhiều đời kiếp. Vậy chỉ 
cần sửa cái nhìn lại cho đúng, cũng như hư 
không vốn không có hoa đốm mà người tự thấy 
ra có hoa đốm là vì mắt bị bệnh. Tập đế (phần 
thứ hai trong Tứ diệu đế) — nguyên nhân của 
khổ — là nói về lối nhìn sai lạc ấy, căn để là 
thấy thật có cái tôi (do đó có sân), sở hữu của 
tôi (do đó có tham), thấy có một tự ngã tiếp 
tục (do đó có si, chấp chặt cái ngã không nỡ 
rời). Muốn đoạn trừ lối nhìn sai lạc ấy cần chữa 
cái bệnh của con mắt, theo một phương pháp 
của Phật dạy là Bát chánh đạo, đó là phần thứ 
tư trong Tứ diệu đế. Vì lối nhìn quan trọng như 
thế nên đứng đầu Bát chánh đạo là chánh 
kiến:thấy cho đúng như thật. Thấy đúng như 
thật thì Niết bàn chân thật được hiển lộ, Khổ, 
Tập tự tiêu tan, như khi mắt đã được chữa lành 
lặn bình thường thì bệnh mắt (Tập) hết, mắt 
hết bệnh thì không còn thấy hoa đốm lăng 
xăng (khổ) giữa hư không. 

Nhưng, Niết bàn, Diệt đế không phải là kết 
quả của một cái gì, không phải là một mục đích 
nằm cuối một con đường tu đạo cam go đầy 
gian khổ, mặc dù thông thường ta đều có ảo 
tưởng như vậy, và sự trình bày Tứ diệu đế cũng 
cho ta cái cảm tưởng như vậy. Niết bàn vẫn ở 
ngay trước mắt ta, sở dĩ ta không thấy là vì 
mắt ta bệnh. Khi mắt ta hết bệnh thì tự nhiên 
thấy được hình sắc và hư không. Nhưng không 
thể nói hư không hình sắc ấy là mục đích, 
là kết quảcủa cái nhìn, vì tự bao giờ cũng như 
bây giờ chúng vẫn ở đấy, không vì mắt ta bệnh 
mà hình sắc biến mất, mắt khỏi bệnh mà hình 
sắc hiện lên.Cái thấy có biến, có hiện ấy hoàn 
toàn là cái thấy chủ quan bệnh hoạn của con 
mắt, không dính gì tới hư không và hình sắc. 
Cũng như Niết bàn vẫn luôn luôn tại đây: dù ta 
có biết khổ, đoạn Tập, tu Đạo thì Niết bàn vẫn 
ở đó, mà ta không biết Khổ, không đoạn Tập, 
không tu đạo thì Niết bàn cũng vẫn ở đó không 
hề xê dịch biến hiện, không vì không tu mà nó 
bẩn đi hay vì có tu mà nó sạch thêm, như lời 
thâm thúy sau đây của Nam Nhạc Thiền sư, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      15 

 

RỘNG LƯỢNG 
 
Tâm rộng lượng như nắp lu đang mở 
Khi mưa về nước sẽ chứa đầy lu 
Tâm ích kỷ hầu bao đóng ngục tù 
Không dung chứa những gì đang sẵn có  
 
Sống rộng lượng đèn tâm thường sáng tỏ  
Giúp đỡ người cuộc sống ý nghĩa thêm 
Biết sẻ chia những hạnh phúc êm đềm 
Cùng an lạc khi mọi người rộng lượng 
 
Thứ tha nhau là một điều sung sướng 
Lửa trong lòng không chất chứa nguôi ngoai 
Hỷ xả thôi mới đáng bậc anh tài 
Lòng thanh thản khi không còn thù hận 
 
Tâm rộng lượng thể hiện tu tinh tấn 
Biết bao dung những nghịch cảnh cơ hàn 
Cùng chung hưởng những thành tựu an khang 
Vui khi thấy mọi người đang phát khởi 
 
Tâm thái hư lượng như châu sa giới 
Mở lòng ra đón nhận tốt được nhiều 
Bèn hẹp lượng dung chứa chẳng bao nhiêu 
Đời an nhiên khi tâm ta rộng lượng. 
 
 
 
 

THÍCH VIÊN THÀNH 
Chùa Pháp Hoa – Nam Úc, 

đón mừng Xuân Đinh Dậu (2017) 

được Lục Tổ ấn chứng cho là đã ngộ 
nhập: “Tu chứng tức bất vô, nhiễm ô tức 
bất đắc.” Tu chứng thì vẫn phải tu 
chứng, nhưng nhiễm ô vốn không có 
thật. (Điều này tối kỵ để lọt lỗ tai một 
kẻ ngu, cho nên các thiền sư thường 
chọn cách truyền đạt bằng gậy gộc và 
tiếng quát hơn là ngôn ngữ dễ gây ngộ 
nhận.) 

Diệt đế, Niết bàn, nói tóm lại là 
chân lý duy nhất Phật muốn truyền đạt 
cho ta chứng nhập, nhưng khốn nỗi, 
không có danh từ nào để mô tả Niết 
bàn, nên thường thường Phật ưa dùng 
những từ ngữ phủ định để ám chỉ, khiến 
người nghe dễ hiểu lầm Niết bàn là cái 
gì tiêu cực, thụ động, phi thực: diệt, vô 
vi, vô tác, vô thủ trước v.v... Chúng ta 
ưa thắc mắc về Niết bàn, muốn biết “nó 
ra làm sao” trước khi khởi công tu tập, 
muốn biết thành Phật thì sẽ “như thế 
nào,” nhưng đức Thế Tôn hoàn toàn im 
lặng về điểm ấy. Thiên kinh vạn quyển 
ghi lại 49 năm thuyết pháp của Ngài đều 
chỉ đề cập đến vô số pháp môn nghĩa là 
những cái “cửa” để đi vào Pháp, vào 
Niết bàn, mà không Kinh nào, lời dạy 
nào mô tả Niết bàn là thế nào cả, bởi vì 
như Kinh Thắng Man dạy: “Niết bàn siêu 
việt mọi tư duy mô tả.” Cái đáng nói 
nhất, cái ta ưa nghe nhất thì khổ thay, 
Phật lại không thể nói cho ta được, có lẽ 
vì vậy mà đức Thế Tôn dạy “Trong 49 
năm thuyết pháp, ta không nói lời nào.” 
Vì những gì Ngài dạy chỉ là những cái 
thuộc “vòng ngoài,” những phương tiện, 
những con đường, những pháp môn giúp 
ta nương theo để tự tu tự chứng. Theo 
đúng những đường lối của Phật đã chỉ, 
ta sẽ chứng được Niết bàn và khi ấy sẽ 
biết được “nó ra làm sao,” như ai uống 
nước ngọt thì chỉ riêng kẻ ấy biết mùi vị, 
một người chưa uống thì dù có nghe nói 
nước ngọt thế này hay thế nọ cũng 
không sao biết được, huống chi đối với 
Niết bàn là cái vượt ngoài tư duy mô tả? 

 
(trích tác phẩm Bóng Nguyệt Lòng Sông 

của NS. Thích Nữ Trí Hải) 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      16 

Khi nhìn trẻ con khóc lóc cố đòi cho bằng 
được những vật ngoài khả năng sở hữu của cha 
mẹ nó, người lớn chúng ta hay mỉm cười cảm 
thông độ lượng. Chỉ có trẻ con mới cố đòi 
những vật “không thể được.” Khi nào lớn khôn 
các cháu sẽ hiểu. 

Vậy mà không ít người đã lớn khôn, học 
rộng hiểu nhiều, thừa kinh nghiệm sống nhưng 
nhiều lúc chúng ta vẫn không hơn trẻ con là 
mấy. Vẫn hy vọng, mong chờ vô số điều vốn 
“không thể được.” Câu chuyện vua Văn-trà 
dưới đây là một điển hình. 

“Một thời Tôn giả Na-la-đà ở trong vườn 
trúc của trưởng giả nước Ba-ca-lê. Bấy giờ vua 
Văn-trà có đệ nhất phu nhân mạng chung. Vua 
rất yêu bà chưa từng lìa tâm. Khi ấy, có một 
người đến tâu vua: 

- Đại vương nên biết! Nay đệ nhất phu 
nhân đã mạng chung. 

Vua nghe phu nhân chết, ôm lòng sầu lo, 
nói với mọi người. 

- Các ngươi mau khiêng xác phu nhân, ướp 
dầu mè cho ta được thấy. 

Bấy giờ, người ta vâng 
lệnh vua, đem phu nhân đặt 
trong dầu mè. Vua nghe 
phu nhân đã chết, hết sức 
sầu não, không ăn, không 
uống, không cai trị theo 
vương pháp, cũng bỏ bê 
việc vua. Khi ấy, tả hữu có 
một người tên Thiện Niệm, 
thường cầm kiếm hầu đại 
vương, tâu: 

- Đại vương nên biết! 
Trong nước này có Sa-môn 
tên Na-la-đà đắc A-la-hán, 
có đại thần túc, hiểu rộng 
biết nhiều, không gì chẳng 
rành, biện tài dũng tuệ, khi 
nói thường cười nụ. Xin vua 
hãy đến nghe ngài thuyết 
pháp. Vua nghe pháp sẽ 
không còn sầu lo, khổ não 
nữa. (…) 

Bấy giờ, vua ngồi xe vũ 
bảo ra khỏi thành đến chỗ 
Na-la-đà, đi bộ vào vườn 
trúc của trưởng giả; bỏ năm 
uy dung của nhân vương 
xuống một chỗ. Đến ngài 

Na-la-đà, quỳ lạy rồi ngồi một bên. 
Khi ấy, Na-la-đà bảo vua: 
- Đại vương nên biết! Pháp huyễn mộng 

chớ khởi sầu lo, pháp bọt bèo, và chớ đem 
tuyết đọng mà khởi sầu lo và cũng chớ nên 
đem tưởng pháp như hoa mà khởi sầu lo. Vì 
sao thế? Nay có năm việc rất không thể được, 
là lời Như Lai nói. Thế nào là năm? Phàm vật 
đáng dứt mà muốn cho chẳng dứt, điều này 
không thể được. Phàm vật đáng diệt mà muốn 
cho đừng diệt, điều này chẳng thể được. Phàm 
già mà muốn không già, điều này chẳng thể 
được. Lại nữa, bệnh mà muốn cho không bệnh, 
điều này chẳng thể được. Lại nữa, chết mà 
muốn cho không chết, điều này chẳng thể 
được. Đó là, này đại vương! Có năm việc này 
rất chẳng thể được, là lời Như Lai nói”… 

(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập II, phẩm 32. 
Thiện tụ [trích], VNCPHVN ấn hành, 1998, tr. 
231) 

 
Khi mất đi một cái gì quý giá nhất, như 

mất người thân thương chẳng hạn thì niềm đau 
dường như khiến chúng ta hóa đá. Nỗi đau, tiếc 
thương như trùm phủ lên xám xịt cả cuộc đời 
này. Chúng ta trân trọng những niềm riêng 
ngập tràn xúc cảm ấy nhưng vấn đề là phải 
biết cách gượng dậy, bước tới để tiếp tục cuộc 
hành trình. 

Trong kinh văn, Tôn giả Na-la-đà đã khai 
thị cho vua Văn-trà về tính vô thường của các 
pháp, rõ biết đó là điều “không thể được.” Vì vô 
thường xảy ra trong từng tích tắc mà ta cứ 
mong mọi sự thường hằng thì làm sao được. 

Nên khi bị “mất, diệt, già, 
bệnh, chết” thì hãy quán 
chiếu: “Chẳng phải riêng 
một mình phải chịu. Người 
khác cũng có pháp này.” 
Nghĩa là, ai trên đời này 
cũng phải chịu “mất, diệt, 
già, bệnh, chết” cả, đây là 
điều bình thường luôn xảy 
ra với ta và mọi người. 
Mặt khác, nếu cứ để cho 
niềm đau hành hạ mà 
không tự thoát ra thì rốt 
cuộc chỉ hại thân này. Thực 
tế có không ít người phải 
gánh chịu nỗi đau kép. Cái 
vật hay con người mất rồi 
thì đau khổ đã đành. Nhưng 
vì quá đau thương, chúng ta 
quyết không chấp nhận sự 
thật ở đời là “không thể 
được” để tự nguôi ngoai nên 
khổ đau lại chồng thêm đau 
khổ. Thế nên, thường suy 
ngẫm về vô thường để ngộ 
ra nhiều điều “không thể 
được” mà tùy duyên tiếp 
vật, sống tự tại an nhiên.  
 

KHÔNG THỂ ĐƯỢC 
 

Quảng Tánh 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      17 

LTS: Bài sau đây đánh máy lại từ 
băng ghi âm buổi nói chuyện của 
Thầy Tuệ Sỹ với Tăng sinh Thừa 
Thiên - Huế, vào năm 1999 sau 
khi Thầy được ra khỏi tù (sau hơn 
14 năm trong tù Cộng sản - từ 
1984 đến 1998). Đọc để hiểu 
thêm về giai đoạn hình thành 
Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
thuộc Mặt Trận Tổ Quốc, cũng 
như công hạnh của những bậc 
rường cột Phật giáo trước những 
phong ba, bão táp của thế cuộc. 
Nơi đây chỉ trích những đoạn cần 
thiết liên quan chủ đề; tựa đề do 
Chánh Pháp đặt. 

 
“… Bây giờ nói đến sự kế 

thừa. Hồi trong thời kỳ căng 
thẳng, khi Phật học viện giải tán 
rồi, tôi có nói với Ôn Già Lam, “Ôn 
nhìn xuống còn có đám tụi con” - 
nghĩa là còn có những học trò có 
khả năng, giỏi, kế thừa được - 
còn tụi con nhìn xuống thì chưa 
thấy ai cả. Mà Ôn cũng thấy như 
vậy, Ôn nói đúng, “tui có phước 
hơn mấy thầy.” Tức là, những 
năm đó tan rã hết, mấy thầy 
không còn ai, mà sau này Ôn phải nói là “tôi sẽ chịu 
nhục cho mấy thầy làm việc.” Ðến bây giờ nhắc lại 
tôi vẫn còn muốn rơi nước mắt: “Tôi già rồi, tôi sẽ 
chịu nhục cho mấy thầy làm việc.” Mà chính vì đó, 
bằng mọi giá - tôi đã trình với Ôn - cái sức mạnh 
của Phật giáo không phải là chính trị, mà là văn hóa 
và xã hội, mà giáo dục là hàng đầu. Có thể mất cái 
gì cũng được nhưng không thể để một ngày mà 
không giáo dục Tăng ni. Thành ra bằng mọi cách 
mình phải lập lại trường học; dưới mọi hình thức 
phải có trường học. Nhưng mà đương nhiên mình 
học rồi mình dạy, thầy truyền trò, chứ không thể có 
bất cứ nguời nào muốn mình dạy sao cũng được. 
Còn như nếu tôi không được dạy theo ý kiến của tôi, 
theo sự hiểu biết của tôi, mà đằng sau tôi có người 
biểu phải dạy thế này, thế kia, thì không bao giờ tôi 
đi dạy. Nếu sau lưng tôi là quý thầy quý Ôn thì 
được, tôi còn quay lại mà trình bày; nhưng nếu đằng 
sau đó là ai đó, là chính quyền, hay thế lực, mà ra 
lệnh, thì tôi không thể dạy…”  

“… Tôi nói cái nguyên nhân khai sinh ra 
GHPGVN, và từ khi giáo hội này ra đời. Ðó là thời kỳ 
rất căng thẳng. Lúc đó Hòa Thượng Trí Thủ làm Viện 
trưởng, và có hôm đi họp về ông kể lại với tôi là tiếp 
xúc với chính quyền - hồi đó Mai Chí Thọ làm chủ 
tịch UBND TP. HCM - họ căng thẳng với các thầy bên 

Viện Hóa đạo quá. Ông Mai Chí 
Thọ nói thế này: “Các thầy chỉ có 
hai con đường: một là theo hai là 
chống. Các thầy theo, chúng tôi 
dành nhiều thứ yểm trợ các thầy; 
còn các thầy chống, chúng tôi có 
đủ xe tăng thiết giáp, các thầy 
muốn chống thì chống đi!” Cả hai 
cái đối với mình đều sai cả. Ðó là 
thái độ hăm dọa, mà Hòa thượng 
cũng nói rõ: “Theo chúng tôi 
không theo, mà chống chúng tôi 
cũng không chống.” Nhưng họ nói 
không có con đường thứ ba. Rồi 
cho tới khi vận động thành lập 
thống nhất... tôi chỉ nói tâm trạng 
của Hòa thuợng, Ôn rất căng 
thẳng. Nghĩa là Ôn không muốn 
làm nữa, dưới áp lực như vậy của 
chính phủ Hòan toàn Ôn không 
muốn làm. Có hôm tôi dậy lúc 3 
giờ 30. Hôm đó mới thức dậy, thì 
thị giả lên thưa với tôi ôn dậy từ 
lúc 2 giờ, Ôn chờ thầy, và Ôn mời 
thầy qua uống trà. Tôi qua nói 
chuyện với Ôn. Ôn bảo muốn rút 
lui, Ôn chịu không nổi vấn đề này. 
Thì tôi có ý kiến. Tôi nói hoặc Hòa 
thượng tiếp tục làm, hoặc Hòa 

thượng ra lãnh đạo giáo hội mới. Thì đó là ý kiến của 
tôi chứ tôi không xúi Hòa thượng, mà tôi có xúi cũng 
chưa chắc Ôn nghe, Ôn có quyết định của Ôn chứ. 
Rõ ràng Ôn còn thắc mắc chuyện này, mà ở đây có 
thầy Thái Hòa chắc nhiều lần có nghe Ôn nói, “Tôi sẽ 
chịu nhục cho mấy thầy làm việc.” Rồi thì, trong thời 
kỳ thảo luận bàn về hiến chương, Hòa thượng hay 
về bàn với tôi và thầy Thát. Trong đó có một điều 
khoản thế này: GHPGVN là thành viên của Mặt Trận 
Tổ Quốc Việt Nam. Cả tôi với Ôn và thầy Thát thấy 
không thể chấp nhận được. Vì trên lý thuyết, Mặt 
trận Tổ quốc là một tổ chức chính trị đặt dưới sự 
lãnh đạo của Đảng, mà Phật giáo không làm chính 
trị. Nếu vô đó nó trở thành một tổ chức chính trị chứ 
không còn là giáo hội Phật giáo, nên Hòa thượng 
cương quyết chống. Họ thuyết phục rất nhiều. Ban 
đầu là thành phố, không được. Sau họ sai bà Ngô Bá 
Thành, là luật sư, lên thuyết phục, nói lý với Hòa 
thượng. Sau Ôn kể lại với tôi, Ngô Bá Thành lên đây 
nói với Ôn về cái chuyện đó. Ôn bảo mình thì không 
cãi luật lại Ngô Bá Thành rồi, người ta là luật sư mà, 
nhưng Ôn nói như vầy: "Trong Mặt trận có Hội Liên 
hiệp Phụ nữ, Liên hiệp Thanh niên... mà giáo hội tui 
toàn là cao Tăng, đại đức mà biểu chúng tôi ngồi 
chung với mấy bà thì làm sao chúng tôi ngồi?” Bà 
Ngô Bá Thành không trả lời được. Ôn đơn giản lý 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 

CÔNG HẠNH CỦA BẬC CAO TĂNG 
  

Tuệ Sỹ 
  

(KỂ LẠI MỘT VÀI CHI TIẾT VỀ HT. THÍCH TRÍ THỦ VÀ GIAI ĐOẠN THÀNH LẬP GHPGVN) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      18 

luận chừng đó thôi. Nhưng mấy thầy biết, qua cách 
lý luận đó mấy thầy thấy cái vị trí giáo hội như thế 
nào. Ôn không cần luật mà Ôn nói một cách cụ thể, 
để tránh luật mà. Cho nên, cần phải biết cái vị trí 
của GHPGVN như thế nào: nó chỉ là một hiệp hội, 
tuy cũng dùng hai chữ Giáo hội như bên đây thôi. 
Nhưng họ có nhiều cách đánh tráo. Khi dịch ra tiếng 
Anh người ta không dịch Giáo hội - nói trong tiếng 
Anh không có chữ Giáo hội, mà dùng chữ Associa-
tion, một hiệp hội, như Association of Women: Hội 
Liên hiệp Phụ nữ; ngang nhau! Một Giáo hội với Hội 
LH Phụ nữ, LH công nông v.v... ngang nhau. Như 
vậy thì nói mình lãnh đạo ai? Ôn chủ tịch Giáo hội 
cũng như bà chủ tịch hội Phụ nữ, trong Mặt trận ngồi 
ngang nhau, thì nói ông lãnh đạo tui sao được? Hòa 
thượng thấy liền, Ôn không chịu. Thì họ không nói 
nữa. Sau ra Hà nội họp, họ vẫn đề nghị lại, nhưng 
Ôn chống tới cùng, và nói nếu không được thì thà Ôn 
từ chức. Bên Mặt trận, Ban Tôn giáo, thuyết phục 
không được, chính phủ thuyết phục không được, 
Đảng cũng không được; Ôn cương quyết. Ðó là giai 
đoạn căng nhất của Hòa thượng. Mà Ôn già rồi. Mà 
mình biết, Ôn là người chơn chất tu hành không biết 
thủ đoạn chính trị, không có một khả năng chính trị 
nào hết. Ôn không có khả năng đối phó; không thích 
thì Ôn lầm lì, thế thôi. Thế nhưng lúc đó không có 
một thầy nào yểm trợ Hòa thượng, họ xa lánh Hòa 
thượng. Ngay cả Ôn Từ Ðàm lúc đó cũng sợ không 
dám nói chuyện với Hòa thượng. Mấy ngày liền Ôn ở 
một mình. Mình phải hiểu tâm trạng của ông già lúc 
đó: không ai đến với Ôn hết, không dám nói chuyện 
với Ôn, sợ liên luỵ, sợ người ta nói mình xúi giục Ôn 
vì Ôn vẫn cương quyết, một mình cũng cương quyết 
không chấp nhận. Mà mình biết Hòa thượng rồi, Ôn 
tu hành đức độ thì có, mà khả năng ăn nói hay đối 
phó không có bao nhiêu, đối với cái tập thể chính trị 
họ nhiều thủ đoạn như vậy, mà Ôn vẫn cương quyết. 
Cuối cùng họ sợ Ôn từ chức, họ chấp nhận thế này: 
để là CÓ thành viên trong MTTQ. Ôn chấp nhận: CÓ 
chứ không phải LÀ thì ai muốn vô thì vô, khi cần thì 
mình cử người vô, không thì thôi. Vậy nên Ôn chấp 
nhận. Sau về Ôn kể với tôi, lúc đó thầy Từ Hạnh là 
Tổng thư ký, đưa biên bản lên cho Ôn ký, Ôn thấy 
chữ “LÀ thành viên,” Ôn bảo: “Mấy thầy thấy tui già 
mấy thầy gạt tui; trước nói là CÓ, tại sao bây giờ để 
chữ LÀ? Tôi không ký!” Ký biên bản như vậy Ôn 
không ký. Mấy thầy thấy cái chuyện nó lắt léo như 
thế. Ðó là chuyện khai sinh cái giáo hội…”  

“…Rồi tới chuyện khác nữa. Cái này Ôn Già Lam 
đi họp về nói lại với tôi. Ðó là vấn đề tổ chức cơ cấu. 
Trên Đảng người ta chỉ cho mình tổ chức Ban trị sự 
(BTS) tới cấp tỉnh thôi, Hòa thượng mới nói, Phật tử 
chúng tôi người ta sinh hoạt ở thôn, xã chứ còn trên 
tỉnh chỉ có mấy thầy không hà. Nếu BTS chỉ ở cấp 
tỉnh thì chỉ có mấy thầy với nhau không, Giáo hội 
không lãnh đạo được Phật tử. Phải có BTS tới thôn, 
xã. Họ không chịu, cãi nhau căng, tới nỗi có lúc Ôn 
đập gậy lên bàn, Ôn đòi về. Ôn nói vì đây là trách 
nhiệm lịch sử của Ôn, không thể để cho lịch sử sau 
này lên án Ôn, chê cười Ôn. Sau họ chấp nhận cho 
tới quận, mà Ôn nói với tôi thế này, mình không thể 
làm căng được, mình đòi cho tới xã nhưng cuối cùng 
họ chỉ nhận tới quận thì tạm thời cũng được, rồi 
mình tranh đấu từ từ. Nhưng mà, trong này có hai 
điểm: Thứ nhất, tại sao lại phải đòi? Tổ chức của 
mình, mình làm đúng; nếu chỗ nào vi phạm chính 
sách thì nhà nước gạt bỏ, còn việc tổ chức sinh hoạt 
tui tổ chức tới đâu mặc kệ tui. Nếu vi phạm chính 
sách, phạm luật, thì phạt! Chứ không có chuyện xin; 
cái gì cũng xin phép, không có chuyện đó. Và điểm 

này nữa, thuộc về cái lắt léo của danh từ: cho tới 
quận, nhưng gọi là Ban đại diện (BÐD) chứ không 
phải BTS. Giáo hội thống nhất thì từ trên xuống dưới 
tới quận đều là BÐD. Mà như vậy, mấy thầy nếu có 
sinh hoạt mấy thầy biết đó, khi BTS tỉnh họp, các 
quận về họp vì là BÐD nên mấy thầy chỉ có quyền 
nghe và trình thôi, có nghĩa là mấy thầy không lãnh 
đạo được Phật tử mình dưới quận. Mà nếu mấy thầy 
không lãnh đạo thì ai vô đây? đương nhiên là mấy 
ông trong Mặt trận thôi. Rõ ràng là tổ chức thế nào 
để cho nhà nước vẫn kiểm soát Giáo hội. Tôi nói điều 
này có hơi xa đề một chút nhưng để mấy thầy hiểu 
cái vấn đề tổ chức. Sau này nếu ở vị trí lãnh đạo, 
ngay từ bây giờ mấy thầy phải ý thức được chuyện 
đó. (... hết mặt băng, thiếu 1 đoạn) ... một cái Giáo 
hội cho có hiệu quả, và cái hình thức thế nào để 
đừng trở thành công cụ của bất cứ thế lực chính trị 
nào.   

Hôm trước ở bên Châu Lâm ông Ngọc có lên 
thăm và nói chuyện, tôi cũng có nói vấn đề này: Vấn 
đề Giáo hội nằm trong Mặt trận, tôi không chấp 
nhận. Còn vấn đề liên hiệp giữa hai giáo hội. Tôi nói 
lập trường của chúng tôi là không có vấn đề liên 
hiệp. GHPGVN là thành viên của MTTQ, đó là một tổ 
chức chính trị; chúng tôi không làm chính trị, không 
liên hiệp với bất cứ tổ chức chính trị nào. Rồi người 
ta có nói rằng trong qui chế, trong hiến pháp mình 
thì Đảng lãnh đạo tất cả. Tôi nói tôi biết điểm đó. Tôi 
còn biết Lenin đã nói "Đảng phải thông qua tôn giáo 
để tập họp quần chúng." Lenin nói, cán bộ cộng sản 
nào mà đàn áp tôn giáo là phản động. Lenin không 
chấp nhận chuyện đàn áp tôn giáo; trong cộng sản 
không có chuyện đàn áp tôn giáo, đó là Lenin đã chỉ 
thị. "Đảng phải thông qua tôn giáo để tập họp quần 
chúng" có nghĩa là tôn giáo là một công cụ chính trị 
của Đảng. Vì Đảng không đủ khả năng tập họp, phải 
mượn tay tôn giáo tập họp dùm. Mà tôi không bao 
giờ để cho Phật giáo làm công cụ cho bất cứ đảng 
phái chính trị nào. Như Liên xô, một đảng phái chính 
trị, 70 năm thì sụp. Cứ cho là đảng CSVN tồn tại 
1000 năm nữa đi, tôi cũng không bao giờ đem 2500 
năm lịch sử truyền thừa Phật giáo ra làm công cụ 
cho bất cứ đảng phái nào. Tôi còn nói: “Nếu mà lời 
nói này của tôi là tự đào hố chôn mình, tôi vẫn sẵn 
sàng tự chôn mình, chứ không thể chấp nhận 
chuyện đó. Còn nếu nói là luật pháp, đúng, tôi tôn 
trọng luật pháp, nhưng luật pháp mà xâm phạm lý 
tưởng của tôi, tôi không chấp nhận cái luật pháp đó, 
chứ đừng có dùng chữ luật pháp với tôi.” Ðúng là ở 
trong đất nước nào thì phải tôn trọng luật pháp đó, 
nhưng nếu tự mình đặt ra luật pháp để dùng luật 
pháp đó xâm phạm tới giá trị, xâm phạm lý tuởng 
của người khác thì tôi không chấp nhận luật pháp 
đó, tôi sẵn sàng chịu chết. Tôi đã từng đứng trước 
bản án tử hình rồi, tôi không sợ, tôi chấp nhận nó. 
Ðây không phải tôi thách thức, mà là vấn đề lý 
tưởng của mình…” 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      19 

TỤNG KINH 
 

Bác nông dân rất thiết tha 
Đi mời tu sỹ về nhà tụng kinh 

Cầu cho vợ được siêu sinh 
Vợ yêu khuất núi, gia đình nhớ nhung. 

Khi tu sỹ tụng kinh xong 
Bác bèn ướm hỏi với lòng hoài nghi: 

"Phước do lời tụng kinh kia 
Vợ tôi chẳng biết hưởng gì được chăng?" 

Mỉm cười tu sỹ nói rằng: 
"Tụng kinh lợi ích sẽ mang tốt lành 

Lợi cho bác gái đã đành 
Còn cho tất cả chúng sinh hữu tình!" 

Bác nông dân chợt lặng thinh 
Rồi lo ngại hỏi: "Tụng kinh phước nhiều 

Vợ tôi hưởng được bao nhiêu 
Theo như thầy nói những điều mới đây 
Chúng sinh chung hưởng phước này 
Sẽ giành sẽ giật hết ngay phước rồi 

Vợ tôi yếu đuối, thua người 
Hưởng chi công đức của lời cầu kinh, 

Thầy ơi! Thầy có thương tình 
Xin thầy chỉ tụng cho mình bà thôi!" 

Ôn tồn tu sỹ trả lời: 
"Người con Phật phải sống đời từ bi 

Lòng tham, tự ngã dẹp đi 
Quyết tâm hồi hướng phân chia phước lành, 

Tụng kinh công đức tạo thành 
Hiến dâng cùng khắp chúng sinh muôn loài!". 

* 
Bác nông dân ngẫm nghĩ hoài 

Sau khi nghe kỹ được bài giảng trên 
Cuối cùng bác khẽ thốt lên: 

"Lời thầy vừa dạy quả nhiên tốt lành 
Nhưng xin thầy hãy nể tình 

Trừ ra một kẻ gian manh, xấu tồi 
Đó là hàng xóm của tôi 

Bất lương, hung bạo, lắm lời xưa nay, 
Xin thầy loại hắn ra ngay 

Đừng chia phước báu khi thầy tụng kinh 
Đừng cho hắn hưởng an bình 

Loại ra khỏi đám chúng sinh của thầy!" 
 

(phỏng theo Reciting Sutra 
trong tập truyện văn xuôi 101 ZEN STORIES của Ny-

ogen Senzaki và Paul Reps) 
 

 
 

 

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 

IN KINH 
 

Có người rất ái mộ Thiền 
Cho nên quyết chí tìm tiền in kinh 

Dù gian khó vẫn tiến hành 
Dù cho tốn kém lòng thành khắc ghi. 

Vượt đèo lội suối ông đi 
Quyên tiền khắp nẻo sá chi thân mình, 

Tìm người thiện cảm, nhiệt tình 
Góp phần công đức in kinh cúng dường, 

Bạc tiền Phật tử mười phương 
Cúng nhiều cúng ít ông thường coi ngang 

Cám ơn những tấm lòng vàng 
Với lời quý trọng luôn bằng như nhau. 

Mười năm thấm thoắt trôi mau 
Ông gom tiền đủ, bắt đầu in kinh, 

Nào ngờ nạn lụt thình lình 
Nước sông năm đó dâng nhanh ngập tràn 

Bà con đói khổ than van 
Mủi lòng trước cảnh lầm than quanh mình 

Bao tiền quyên để in kinh 
Ông đem cứu đói chúng sinh trong vùng. 

Hết tiền ông chẳng ngại ngùng 
Bắt đầu quyên lại vô cùng hăng say, 

Vài năm sau chợt buồn thay 
Tai ương bệnh dịch lan đầy khắp nơi 

Bà con hoạn nạn kêu trời 
Thấy bao cảnh khổ, ông rơi lệ sầu 

Bao tiền quyên góp bấy lâu 
Ông mang ra giúp há đâu ngại ngần. 

Thế rồi ông lại quyết tâm 
Ra công quyên góp một lần thứ ba, 

Hai mươi năm nữa trôi qua 
Lần này ý nguyện nở hoa nhiệm mầu 

Quyên tiền bạc, đạt yêu cầu 
Ông in kinh để dài lâu cho đời 

Một bộ kinh rất tuyệt vời 
Thơm lừng hương Đạo, rạng soi ý Thiền 

Và trong tu viện khắp miền 
Kinh kia tàng trữ lưu truyền mãi thôi. 

Biết bao thế hệ qua rồi 
Người già nói lại cho đời hậu sinh 

Rằng: "Xưa ông có công trình 
Kinh thơm ba bộ hoàn thành trước sau 

Tuy rằng hai bộ kinh đầu 
Vô hình nhưng lại thấm sâu cõi lòng 

Tâm từ tỏa ngát không trung 
So ra vượt bộ sau cùng biết bao!" 

 
(thi hóa phỏng theo “Publishing The Sutras” 

trong tập truyện văn xuôi “101 ZEN STORIES” 
của Nyogen Senzaki và Paul Reps) 

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      20 

Giải thoát hay tánh Không thì không chỗ 
nào không có, nên bất cứ ở đâu chúng ta cũng 
có thể gặp nó. Tánh Không, vô tự tánh của cái 
tôi và tất cả sự vật thì có thể tìm thấy nơi sự 
vật cũng như chính nơi tâm thức này. Bởi 
vì tánh Không là bản tánh của sự vật và 
của tâm thức. Trong bài này, chúng ta tìm 
hiểu và thể nghiệm tánh Không nơi tâm 
thức hiện có của chúng ta, nơi không có tư 
tưởng và nơi đang có tư tưởng. Tánh 
Không nằm giữa hai tư tưởng thường được nói 
đến trong hai truyền thống Phật giáo Tây 
Tạng và Trung Hoa, mà Thiền tông, Đại 
Toàn Thiện (Dzogchen), và Đại Ấn 
(Mahamudra) là những đại diện tiêu biểu. 

 
1. Tư tưởng là gì, tại sao có tư tưởng? 
Tư tưởng, hay niệm, sanh khởi khi một chủ 

thể tâm thức gặp một đối tượng của nó. Đối 
tượng đó là đang gặp, hoặc đã gặp, hoặc sẽ 
gặp. Không có một chủ thể là một cái tôi thì 
không có tư tưởng. Không có một đối tượng 
cho cái tôi ấy thì cũng không có tư tưởng. 
Không bao giờ có một chủ thể mà không có đối 
tượng; và cũng không bao giờ có một đối tượng 
mà không có chủ thể. Chủ thể và đối 
tượng duyên sanh lẫn nhau, và trong môi 
trường duyên sanh ấy, tư tưởng xuất hiện. Tư 
tưởng duyên sanh từ chủ thể và đối tượng, là 
hai cái duyên sanh căn bản, cho nên tư 
tưởng là duyên sanh của duyên sanh. 

Giữa hai tư tưởng, khoảng trống không 
có tư tưởng ấy, không có một duyên sanh nào 
cả, không có một chủ thể cái tôi nào cả, không 
có một đối tượng nào cả. Trong khoảng trống 
không giữa hai tư tưởng không có sự tương 
tục của một cái tôi hay một cái ở ngoài tôi. 
Sự tương tục của chấp ngã và chấp pháp tạm 
thời bị cắt đứt. Chính đây là trạng thái vô 
ngã, vô pháp. Chính đây là trạng thái tánh 
Không, mà ở nơi tâm thức thì gọi là tâm 
Không. Chính đây là cánh cửa mở vào không 
gian giải thoát. 

Kéo dài khoảng cách giữa hai tư tưởng và 
nhìn sâu vào đó, chúng ta thấy đó là một trạng 
thái vắng bặt  cái tôi và những sự vật, vắng 
bặt chấp ngã và chấp pháp, mọi thứ đều bị cắt 
đứt, đều được xa lìa (viễn ly), chúng ta bắt đầu 
cảm nghiệm trạng thái giải thoát là gì. Chúng 
ta bắt đầu thấy ra bản tánh của tâm thức. Bản 
tánh của tâm thức là tánh Không. 

Thiền là làm quen với trạng thái đó, và khi 
ở lâu được trong trạng thái đó, nỗ lực nhìn 
vào bản tánh của tâm thức trong trạng thái đó, 
những che chướng của chấp ngã chấp pháp dần 
dần mỏng, rơi rụng, cho đến khi người ta trực 
tiếp thấy tánh Không hay Pháp thân nằm giữa 
hai tư tưởng. 

Nói theo kinh Kim Cương, giữa hai tư 
tưởng là cái tâm không chỗ trụ, không có ngã, 
không có nhân, không có chúng sanh, không có 
thọ mạng. Đây là sự giải thoát. 

Giữa hai tư tưởng, thật sự là trạng thái 
không tư tưởng, trạng thái vô niệm, cũng như 
giữa hai đám mây là bầu trời. 

Guru Rinpoche Padmasambhava nói trong 
Tự Giải Thoát Qua Cái Thấy Với Tánh Giác Trần 
Trụi (Thiện Tri Thức xuất bản): “Khi con ngước 
nhìn không gian bầu trời ngoài bản 
thân con, Nếu không có những tư tưởng được 
phóng chiếu ra Và khi con nhìn vào tự 
tâm trong bản thân con Nếu không có người 
phóng chiếu những tư tưởng bằng cách nghĩ 
đến chúng, Bấy giờ tâm con trở nên trong 
sáng rạng rỡ mà không có cái gì được phóng 
chiếu Bởi vì Tịnh Quang của Tánh Giác của con 
là trống không, nó là Pháp thân, Giống như mặt 
trời mọc trong một bầu trời không mây sáng 
sủa.” 

Patrul Rinpoche nói trong Những Chữ Vàng 
(Nxb Thiện Tri Thức): “Thứ nhất, để cho tâm 
trong trạng thái buông xả Không có tư tưởng, 
không phân tán cũng không tập trung Khi ở 
trong trạng thái này, thư thả và buông xả trọn 
vẹn, Đột nhiên thốt lên PHAT! đánh tan tư 
tưởng khởi sanh Mạnh mẽ và tức khắc. Kỳ 
diệu thay! Không còn gì khác ngoài một cái tỉnh 
giác đến sửng sốt Không có gì khởi lên có thể 
ngăn trở nó; nó không thể mô tả Người ta 
cần nhận biết cái ấy là tánh Giác tức thời vốn 
sẵn, nó chính là Pháp thân. Sự trực tiếp đưa 
vào tự tánh này là điểm thiết yếu thứ nhất.” 

Chúng ta thấy, những đánh hét của 
các thiền sư cũng là để chặt đứt sự tương 
tục của dòng tư tưởng, để lộ ra tánh Giác vô 
niệm nơi đệ tử. 

Lục tổ Huệ Năng nói với sư Huệ Minh: 
“Không nghĩ thiện, không nghĩ ác; chính ngay 
lúc đó là bổn lai diện mục của Minh thượng 
tọa.” 

Trong phẩm Sám hối, Lục tổ nói: “Tự 
tâm không chỗ bám níu, chẳng nghĩ thiện, 

GIẢI THOÁT NẰM GIỮA HAI TƯ TƯỞNG  
 

Nguyễn Thế Đăng 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      21 

chẳng nghĩ ác, tự tại vô ngại, đó gọi là Giải 
thoát hương.” Lục tổ còn nói: “Niệm 
trước chẳng sanh là tâm, niệm sau chẳng diệt 
là Phật.” Thực tại chẳng sanh chẳng diệt nằm 
giữa niệm trước và niệm sau, đó là Tâm, đó là 
Phật. Hơn nữa, thực tại chẳng sanh chẳng diệt 
này thông suốt, thấu thoát tất cả mọi niệm 
trước và mọi niệm sau. Đó là Tâm Phật. 

Thiền sư Lâm Tế nói: “Tâm pháp vô 
hình, thông suốt mười phương. Ở mắt gọi là 
thấy, ở tai gọi là nghe, ở mũi gọi là ngửi, ở 
miệng thì nói năng, ở tay thì cầm nắm, ở chân 
thì đi đứng. Vốn là một tinh minh phân làm sáu 
phần hòa hợp. Hễ tâm 
niệm đã không thì ở đâu 
cũng giải thoát… 

“Các ông muốn làm 
Phật thì đừng chạy 
theo muôn pháp. Tâm 
sanh thì thảy thảy pháp 
sanh. Tâm diệt thì thảy 
thảy pháp diệt. Một niệm 
không sanh thì 
muôn pháp không lỗi.” 

Chỉ, quán và chỉ 
quán đồng thời là ba 
phép tu tâm căn 
bản của Phật giáo. Bằng 
ba pháp ấy, an trụ (chỉ) 
lâu trong trạng thái vô 
niệm giữa hai tư 
tưởng; quan 
sát (quán) trạng thái một 
niệm chưa sanh này, 
và đồng thời vừa an trụ, 
vừa quan sát, cho đến 
một lúc nào, khi phiền não chướng và sở tri 
chướng đã rơi rụng phần lớn, Vô niệm, hay Vô 
sanh, hay Pháp thân, hay tánh Không, thình 
lình lộ ra. Đó là bổn lai diện mục của 
mỗi chúng ta. 

 
2. Bản tánh của tư tưởng 
Và không chỉ giữa hai tư tưởng, ngay nơi 

một tư tưởng, nếu theo dõi nó cho đến tận gốc 
rễ của nó, nó sanh khởi từ chỗ nào, hiện 
hữu nơi nào, rồi tan biến nơi nào, chúng 
ta sẽ nhận ra tâm Không vô niệm này. Chính ở 
đó, người ta tìm thấy tự do và bình an. Chính ở 
chỗ không có sự tương tục của ngã và pháp, 
nơi ấy có trí huệ và tình thương. Ở đó có trí 
huệ, vì ánh sáng tự tâm không còn bị tướng và 
tưởng ngăn che. Ở đó có tình thương, vì tình 
thương chỉ có khi thấy được sự bình đẳng và 
đồng nhất của mình với tất cả những người 
khác và tất cả sự vật. Những tư tưởng thì khác 
biệt đến vô cùng, nhưng tâm Không vô niệm là 
cái bình đẳng và đồng nhất của tất cả. 

Tất cả chúng ta đều đang sống trong tâm 
Không vô niệm này, nghĩa là đang sống 
trong tự do, tình thương, bình an, bình đẳng, 
đồng nhất ấy. 

Vô niệm là nền tảng hay là bản 

tánh của tâm thức, nhưng vô niệm không phải 
là hoàn toàn không có tư tưởng nào cả. Để 
sống ở đời, phải có tư tưởng, vì sống là sống 
với tư tưởng và bằng tư tưởng. Ngay cả một 
bậc giải thoát cũng có tư tưởng, nghĩa là có ý 
thức, để biết mình đang ở đâu, định đi đến 
đâu, sẽ nói điều gì, và nói với ai. Giải 
thoát hay vô niệm không phải là hoàn 
toàn không có niệm. Vô niệm không có ý nghĩa 
đoạn diệt như vậy. 

Lục tổ nói: “Thứ năm là Giải thoát tri 
kiến hương. Tự tâm đã không duyên níu 
theo thiện ác, cũng không đắm chìm vào không 

và giữ một bề vắng lặng, 
tức là nên học rộng nghe 
nhiều, biết rõ bản tâm, 
thấu đạt đến lý tánh của 
chư Phật, hòa quang tiếp 
vật, không ta không 
người, thẳng đến Giác 
ngộ, chân 
tánh không biến đổi, gọi 
là Giải thoát tri 
kiến hương.” 
Thật ra với người 
đã thông đạt nền tảng 
hay bản tánh của tâm 
thức, nghĩa là nền tảng 
hay bản tánh của 
những tư tưởng, thì tư 
tưởng hay niệm là vô hại. 
Nền tảng hay bản 
tánh ấy là vô niệm và vô 
sanh, nên tư tưởng lưu 
xuất từ đó cũng vô 
niệm và vô sanh. 

Cho nên, trong tất cả mọi truyền thống Đại 
thừa, hành giả không chỉ “Nhìn vào tâm an 
định” nghĩa là tâm không có tư tưởng mà còn 
“Nhìn vào tâm chuyển động hay khởi tưởng” để 
“Nhận ra bản tánh của tâm an định” và “Nhận 
ra bản tánh của tâm chuyển động hay khởi 
tưởng” là cùng một bản tánh. Bốn câu để trong 
ngoặc kép này là bốn đầu đề chương của cuốn 
Đại Ấn, Thiền Xóa Tan Bóng Tối Vô Minh của 
Karmapa thứ Chín (Nxb Thiện Tri Thức). 

Nếu bản tánh của tâm thức là thể, thì 
những tư tưởng là dụng của nó. Thể là vô 
niệm, vô sanh; thì dụng là những tư tưởng là 
sanh tức vô sanh, vô sanh mà sanh. 

Patrul Rinpoche nói trong Những Chữ 
Vàng: “Vào lúc đó, bất cứ tham hay sân, vui 
hay buồn Bất cứ tư tưởng lan man nào thình 
lình khởi lên. Trong trạng thái nhận biết chúng, 
người ta không theo chúng. Từ đó người ta 
nắm giữ sự nhận biết Pháp thân về mặt Giải 
thoát, Bấy giờ giống như hình vẽ trên mặt 
nước, Không có cách hở giữa tự sanh khởi của 
những tư tưởng và tự giải thoát của chúng. Bất 
cứ cái gì khởi lên trong tâm đều thành 
thực phẩm cho tánh Giác rỗng không trần trụi; 
Khi nào những động niệm xảy ra, chúng tiêu 
biểu năng lực sáng tạo của Vua Pháp thân; 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      22 

Không để lại dấu vết, những tư tưởng ấy là tự 
tịnh hóa. A-la-la!” 

Những tư tưởng, hay thức phân biệt, 
đã trở thành vô hại một khi người ta biết 
được bản tánh của tâm thức. Khi ấy những tư 
tưởng “tự sanh khởi và đồng thời tự giải 
thoát.” Nói theo thuật ngữ Duy thức, thức vô 
hại vì “thức đã chuyển thành trí.” Như sóng 
biển thì vô hại với đại dương. Hơn thế nữa, 
sóng là sự biểu lộ của năng lực sáng 
tạo của đại dương. 

Sư Huyền Giác, khi gặp Lục tổ, đi nhiễu ba 
vòng rồi chống tích trượng mà đứng. Tổ trách 
không đủ oai nghi của bậc Sa-môn. 

Huyền Giác nói: “Việc sanh tử là lớn, vô 
thường thì nhanh chóng.” 

Tổ nói: “Sao chẳng nhận lấy cái vô sanh, 
rõ cái không mau chóng?” 

Đáp rằng: “Thể tức vô sanh, rõ vốn không 
chóng.” 

Tổ nói: “Quả vậy, quả vậy!” Huyền 
Giác bèn đủ oai nghi, lễ lạy; giây lát cáo từ. Tổ 
nói: “Sao về nhanh thế?” Đáp rằng: “Vốn tự 
chẳng động, sao có nhanh chóng ư?” Tổ nói: 
“Ai biết chẳng động?” Đáp rằng: “Nhân giả tự 
sanh phân biệt.” Tổ nói: “Ông thật đắc sâu ý 
chỉ vô sanh.” Đáp rằng: “Vô sanh há lại có ý 
sao?” Tổ nói: “Không có ý thì cái gì đang phân 
biệt?” Đáp rằng: “Phân biệt cũng chẳng phải 
ý.” Tổ nói: “Hay thay!” 

Khi chưa ngộ bản thể của tâm thức, thì ý 
hay những tư tưởng là cái loạn động, phân 
biệt, chia cắt, phân mảnh, là cái tai hại. 
Khi ngộ nhập được bản thể của tâm thức thì ý 
là dụng của cái thể vô niệm vô sanh này. Ý hay 
những tư tưởng khởi từ cái vô niệm vô 
sanh, hiện hữu trong cái vô niệm vô sanh và 
biến mất trong cái vô niệm vô sanh nên ý hay 
những tư tưởng tự chúng là vô niệm vô 
sanh. Bề ngoài thì vẫn là ý, vẫn là những tư 
tưởng, nhưng bản chất của chúng đã chuyển 
thành trí rỗng không, toàn khắp và vô phân 
biệt. Cũng như những sự vật bằng sắt, khi bản 
chất của chúng đã biến thành vàng thì chúng 
vẫn giữ nguyên hình dáng, nhưng chúng là 
vàng. 

Thế nên, ý hay thức, là trí. Duy thức nói là 
ý phân biệt chuyển hóa thành Trí diệu quan 
sát. Có tư tưởng, có phân biệt, nhưng sự phân 
biệt này “chẳng phải ý,” mà là trí. Tư tưởng là 
sự biểu lộ của trí huệ. Bởi thế, những vị thầy 
của dòng Đại Toàn Thiện nói: ”Những tư 
tưởng là trò chơi, là sự phô diễn của tánh Giác 
Pháp thân.” 

Thức, hay những tư tưởng, là sanh tử. 
Trí bao la, không giới hạn và không nhiễm ô là 
Niết-bàn. Khi thức hay những tư tưởng đạt 
đến cội nguồn của chúng, bản tánh của chúng, 
chúng chuyển hóa thành trí. Sanh tử của 
thức chuyển hóa thành Niết-bàn của trí. Khi 
ấy, thức hay những tư tưởng là sự biểu lộ của 
Niết-bàn. 

Nguyễn Thế Đăng 

 

VỀ NẺO PHẬT 

Gát bỏ lợi danh đến cửa thiền 
Quên đời ô trọc ắt là duyên 
Câu kinh tiếng mõ bừng tâm thức 
Lời kệ hồi chuông tỉnh tánh hiền 
Bến giác mênh mông chèo chẳng nản 
Thuyền từ thanh thản lướt an nhiên 
Dày công tu tập thành viên mãn 
Thoát cõi trầm luân luống muộn phiền. 
 
 
 

XUÂN VỀ TRÊN XỨ LẠ 
 
Cứ mỗi độ xuân về 
Nhìn hàng cây trơ trụi lá 
Đứng im lìm  
trong sương tuyết mênh mông 
Lòng lạnh theo 
tiết trời đông băng giá 
Nhớ quê hương 
Thương mình kiếp bềnh bồng 
 
Noel xứ lạ 
Ai?! Người thân, tri kỷ 
Để xẻ chia 
lúc ấm lạnh, tâm tình 
Mơ trở lại 
xứ Cao-Nguyên hùng vỹ 
Quê hương mơ màng 
nước biếc, non xinh 
 
Nỗi nhớ thương 
Chập chờn  
trên trang giấy 
Bởi lòng buồn 
Nào có phải mộng mơ 
Mỗi dòng chữ 
Nỗi lòng đau 
Ai xé?! 
Quê hương mất rồi 
Còn lại... 
"Bơ Vơ." 
 
 
 

HUỲNH SƠN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      23 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      24 

 

TRỞ VỀ VỚI TÂM 
  

Ngọc Bảo 
  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

Con người chúng ta là sự kết hợp của thân 
và tâm, của vật chất và tinh thần, ai cũng biết 
điều đó, nhưng trên thực tế chúng ta thường 
quá săn sóc đến thân mà lơ là với tâm của 
mình, đó là một điều thiếu sót lớn, có thể nói là 
bất công và vô lý nữa. Bởi vì thân không thuộc 
về ta, nó có tiến trình riêng của nó theo con 
đường "thành trụ hoại không" mà ta không thể 
làm gì để thay đổi được. Không ai có thể bảo 
cho thân không được già, không được bệnh. Sự 
sai lầm của chúng ta là tự đồng hóa mình với 
thân và lấy đó làm trụ cột cho mọi hành động, 
suy nghĩ lo toan, mà không nhìn thấy bản chất 
huyễn ảo, giả tạm của nó. Nếu chỉ biết sống 
với thân, ta sẽ dễ dàng bị đau khổ, giam hãm 
trong ngục tù của thân khi một ngày nào đó 
thân không còn có được những hoạt động chức 
năng hoàn hảo như trước. 

Có thể nói thời gian chúng ta dành cho 
thân rất nhiều, gần như suốt ngày, lo cho việc 
chải chuốt, làm đẹp, theo các phong trào tập 
thể thao, tập tai chi, yoga, khí công, khiêu vũ 
v.v... để mong được mạnh khỏe sống lâu. Ta 
tìm vui cho tâm hồn qua những cuộc du ngoạn, 
họp bạn, ăn uống, ca hát nhẩy múa, xem văn 
nghệ v.v... nhưng đó chỉ là những yếu tố bên 
ngoài, biến thiên và tạm bợ, có hợp rồi có tan. 
Chỉ có cái tâm hằng hữu là luôn ở với chúng ta, 
trong bất cứ giai đoạn và hoàn cảnh nào, lúc 
sống cũng như lúc chết. Tuy nhiên ta lại rất ít 
khi bỏ thì giờ chú ý đến tâm mình, tìm hiểu 
xem nó là gì, hoạt động như thế nào, mà chỉ 
phóng mình cuốn trôi theo những cảm xúc, suy 
nghĩ mông lung, không làm chủ được mình. 
Nếu ta biết dừng lại và nhìn thẳng vào những 
suy nghĩ cảm xúc đang có, xem chúng khởi lên 
từ đâu và đi về đâu,  ta mới biết được thực sự 
tâm là gì, và thấy đó là một lãnh vực thật bao 
la huyền bí mà từ đó tới giờ ta không hề biết 
tới. Càng hiểu biết tâm mình , ta càng có thêm 
được sức mạnh nội tại, có cái nhìn thông suốt, 
không thiên lệch với những gì đến và đi trong 
cuộc đời.  

Đức Phật nói: "Tâm làm chủ, tâm dẫn đầu 
các pháp," có nghĩa tất cả những gì chúng ta 
có, đời sống chung quanh ta, đều do tâm làm 
ra. "Nhất thiết duy tâm tạo," tâm làm nên thế 
giới chúng ta đang sống. Mỗi con người chúng 
ta là một hoang đảo, hoàn toàn cô đơn, bởi vì 
những gì đến với ta chỉ có mình ta mới cảm 
nhận được. Không ai có thể hiểu được hoàn 
toàn những gì chúng ta suy nghĩ và kinh 

nghiệm. Vì thế, thế giới chúng ta sống là do 
tâm chúng ta cảm nhận như thế nào mà ra. 
Người thích yên tịnh sẽ có một thế giới yên 
tịnh, người thích huyên náo sẽ tìm đến một thế 
giới huyên náo. Nếu tâm đen tối, ta sẽ sống 
trong một thế giới đen tối. Nếu tâm trong sáng, 
ta sẽ sống trong một thế giới trong sáng. Mặc 
dù hoàn cảnh đến như thế nào, mỗi người ở 
trong hoàn cảnh ấy đều có những cảm nhận 
khác nhau và do đó có những thái độ sống 
khác nhau. Bởi thế, nếu ta không biết được tâm 
mình, không làm chủ được nó, ta sẽ bị trôi dạt 
trong những cảm xúc, suy nghĩ dấy lên theo 
ngoại cảnh, và cảm thấy hoang mang đau khổ 
trong những biến đổi của kiếp người.   

Điều suy tư nhất của chúng ta bây giờ là 
gì? Có lẽ đặc biệt đối với những vị cao niên, 
vấn đề trước hết là sức khỏe. Vì thế chúng ta 
rất lo cho thân, cố tìm cách chăm sóc cho nó 
sao để bệnh tật đừng tới. Chúng ta không để ý 
đến tâm, nhưng thực ra chính tâm lại là yếu tố 
tác động lên thân trực tiếp nhất. Hiện nay 
người ta đã có những nghiên cứu khoa học về 
sự tương quan giữa tâm và thân, và có nhiều 
chứng minh rằng những trạng thái tâm lý có 
thể làm thay đổi được những trạng thái sinh lý 
trong thân. Những trạng thái tâm lý bị áp lực 
(stress) hay trầm cảm có thể khiến gây ra 
nhiều thứ bệnh trong thân. Nhưng tuy tâm có 
thể gây bệnh, cũng chính tâm có thể giúp lành 
bệnh trong thân. 

Những cuộc thí nghiệm thuốc giả (placebo) 
đã chứng minh rằng mặc dù những thuốc giả 
này không có các dược chất chữa lành, nhưng 
bệnh nhân vẫn cảm thấy công hiệu như uống 
thuốc thật, vì do lòng tin mà ra.  Cuộc nghiên 
cứu của Jo Marchant với đề tài "Heal thy-
self" (Tự chữa lành) cũng cho thấy rằng người 
có tinh thần lạc quan thường ít bị bệnh hơn, 
sống lâu hơn và nếu có bị những bệnh trầm 
trọng như ung thư, tim hay thận đều dễ hồi 
phục nhanh chóng, vì những tư tưởng tích cực 
làm tăng cường hệ thống miễn nhiễm, giảm bớt 
chất cortisol chống stress, kích thích hệ thần 
kinh đối giao cảm tạo nên sự thư giãn, khiến cơ 
thể có thể tự chữa lành được.  

Mặt khác, người ta cũng nhận thấy rằng 
những người có niềm tin tâm linh, tìm được 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      25 

một ý nghĩa hay mục đích nào đó trong đời 
sống, thường sống lâu hơn và mau chữa lành 
bệnh hơn. Ngay cả khi mắc phải một căn bệnh 
vô phương cứu chữa, người ấy cũng có được sự 
vững mạnh để đối diện và sống tùy thuận theo 
thực tế . 

Hiện nay trong tuổi già người ta thường lo 
sợ bị mất trí nhớ, và tìm những cách "vận 
động" não như đánh cờ, đố chữ, học một môn 
gì đó v.v... để làm tăng chức năng trí nhớ của 
não, cho rằng đó là một cách "săn sóc" cho 
tâm. Điều đó có thể làm chậm hơn sự thoái 
hóa của não, nhưng não không phải là 
tâm, mà chỉ là một bộ phận của 
thân. Cách tác động hữu hiệu 
nhất đến cả thân lẫn tâm là tập 
thiền.  

Thiền là đưa Động trở về 
Tịnh. Động và Tịnh tuy đối 
nghịch với nhau nhưng là 
một, vì Tịnh là nền tảng từ 
đó khởi lên Động. Do đó, 
thiền là trở về với nền tảng 
tĩnh lặng tự nhiên của thân 
và tâm. Trong sự an nghỉ, 
dừng mọi hoạt động của thể 
xác và tinh thần, chân khí, tức 
nguồn năng lượng cho sự sống, 
được hàm dưỡng và phục hồi lại. Sự 
buông xả và không rỗng trong thiền định 
gợi lên những luồng sóng gamma tạo sự tỉnh 
giác bén nhậy và cảm giác an lạc. Những cuộc 
nghiên cứu về thiền đều công nhận thiền có 
thể làm tăng miễn nhiễm chống lại bệnh tật, 
ngay cả những bệnh nan y như ung thư, giúp 
chống trầm cảm, giúp tập trung tư tưởng, làm 
cho người ta cảm thấy an bình hơn, vững chãi 
hơn. Không những thế, thiền còn có thể làm 
chậm đi sự lão hóa trong thân.  

Thiền vốn là một pháp tu của đạo Phật để 
đạt được sự giác ngộ. Tuy nhiên, hiện nay 
trong xu hướng tách rời thiền khỏi căn bản đạo 
Phật và xem đó như một phương pháp thư giãn 
và trị liệu tâm lý, thiền có thể bị ngộ nhận và 
lạm dụng, chỉ nhằm mục đích mong cầu an lạc 
với những hiệu quả tạm thời, mà không thực 
sự đem lại sự giải thoát khỏi những nguyên 
nhân gốc rễ của phiền não.  

Một y sĩ Trung Hoa sống đến 112 tuổi đã 
có lời khuyên: "Sự khỏe mạnh khởi đầu từ việc 
điều hòa tâm. Vì sức khỏe của bạn, hãy tu 
Phật. Tu Phật đạt được sự an lạc, đó là sự 
hưởng thụ tối cao của đời người."  

Nói đến tu, nhiều người rất sợ vì nghĩ rằng 
tu là phải ăn chay niệm Phật, bỏ hết những gì 
vui thú trên đời, sống một cách kham khổ. 
Nhưng đó chỉ là những biểu hiện bên ngoài, có 
tính cách hình thức, không phải nghĩa tu thật 
sự. Tu là ở nơi tâm, là sửa đổi chính mình, qua 
sự quán sát tâm để không vướng mắc vào 
những cảm xúc tư tưởng tai hại. Thật ra không 
có ai bỗng dưng muốn tu, hay sửa đổi chính 
mình, mà phải có một cơ duyên nào đó khiến 

người ấy bỗng nhận thức được sâu sắc sự vô 
thường huyễn ảo của cuộc đời cũng như của 
chính mình, và muốn tìm đến một điểm tựa 
tâm linh nào đó.  Khi được hỏi về cốt yếu của 
sự tu, Tổ A Nan nói: "Buông mọi niệm ác, năng 
giữ niệm lành, giữ thân tâm thanh tịnh, ấy là 
lời Phật dạy." Nghe thì rất giản dị nhưng thực 
hành phải có sự kiên trì và nỗ lực. Như một vị 
thiền sư nổi tiếng đã nói: "Đứa trẻ 8 tuổi cũng 
biết điều đó, nhưng ông già 80 còn chưa làm 
được." Chúng ta thường sống theo thói quen - 
và thói quen đó sẽ thành nghiệp lực lôi cuốn và 

điều khiển con người, không cưỡng lại 
được. Tu là tập thói quen mới để 

thanh tịnh hóa thân tâm qua sự 
trì giới, sống giản dị, biết đủ, 
biết xả bỏ những ham muốn, 
khiến cho tâm được an định 
và phát huy tuệ giác. Như 
vậy nghiệp lực sẽ được 
chuyển hóa thành đạo lực, 
giúp người ấy có sức mạnh 
làm chủ chính mình, có thể 
sống tự tại dù ở trong bất cứ 

hoàn cảnh nào. 
 

Trên thế giới này, chỉ có đạo 
Phật là chú trọng vào việc tìm hiểu 

phân tích tâm con người, và có 
những phương cách luyện tâm để đạt 

được sự an lạc. Giáo lý Phật là nền tảng trên đó 
ta xây dựng con đường chuyển hóa đưa đến 
giải thoát, vượt trên những đau khổ tất yếu của 
sinh lão bệnh tử mà ta phải đối phó. Hiện nay 
người đi chùa rất nhiều, nhất là trong những 
dịp lễ lạc, nhưng ít có người biết và hiểu được 
đạo Phật. Người ta thường có cái nhìn rất phiến 
diện và hời hợt về đạo Phật qua những hình 
thức cúng lễ, xem đó như là không liên quan gì 
đến thực tại đời sống hàng ngày. Có lẽ một 
phần cũng vì các cơ sở tôn giáo chưa có đủ 
người và phương tiện để truyền pháp cho hữu 
hiệu, một phần là trong thế giới hiện nay con 
người bị cuốn hút trong những nhu cầu vật 
chất mà không nhận thức được sự thiết yếu của 
đời sống tâm linh. Kinh Phật nói đến thời mạt 
pháp, tức là lúc đạo Phật đã suy đồi đến mức 
không ai còn biết đến Pháp Phật nữa. Nhưng 
trải qua bao nhiêu thăng trầm biến đổi từ nhiều 
thế kỷ nay, Pháp Phật tuy có lúc bị suy tàn 
nhưng rồi cũng có lúc được phục hồi lại.  Bởi vì 
Pháp không có sinh diệt, không có thịnh suy, 
như chân lý của đời sống không có sinh diệt, 
không có thịnh suy. Pháp bao giờ cũng có ở đó, 
như chân lý bao giờ cũng có ở đó, dù có được 
nhận biết đến hay không nhận biết. Nếu có ai 
một lúc nào đó thức tỉnh, quyết tâm muốn rời 
khỏi những phiền não vây bủa trong kiếp nhân 
sinh, chắc hẳn sẽ có những nhân duyên kết 
hợp cho người ấy ngộ nhập được chân lý giải 
thoát, ngay chính ở nơi tâm. 

 
(Nguồn: ngocbao.org) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      26 

 
GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 

CHÙA XÁ LỢI 
2751 Del Mar Ave, Rosemead, CA 91770 

Phone: (626) 572-0389 
_________________________________________________ 

 

 
THƯ CẢM TẠ TANG LỄ 

 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
 

Kính bạch Chư Tôn Trưởng Lão, Hòa thượng, Thượng tọa, Đại Đức Tăng Ni, 
Kính thưa Chư thiện nam tín nữ, 
 
Tang lễ của Ân sư chúng con, Ni trưởng thượng Như hạ Nguyện, đã được viên 
mãn vào ngày 23/01/2017 (nhằm ngày 26 tháng Chạp năm Bính Thân). Tang lễ 
đã được cử hành long trọng, trang nghiêm với sự quang lâm của Chư Tôn Đức 
Tăng Ni thuộc nhiều Giáo hội, Tông môn, Hệ phái. Cảm kích sâu xa lòng thương 
tưởng của Chư Tôn Đức, chúng con xin thành kính đảnh lễ tam bái, thâm tạ quý 
Ngài: 
 
 Trước hết chúng con xin thay mặt Ni chúng Chùa Xá Lợi và Môn đồ Pháp 

quyến của Cố Ni trưởng Thích Nữ Như Nguyện, thành kính đảnh lễ, cảm niệm 
công đức của Chư Tôn Đức Trưởng Lão trong Hội Đồng Chứng Minh Ban Tang 
Lễ: HT. Thích Thắng Hoan, HT. Thích Chơn Điền, HT. Thích Chơn Thành, HT. 
Thích Tín Nghĩa, Sư Bà Thích Nữ Như Tịnh, Sư Bà Thích Nữ Như Hòa, Sư Bà 
Thích Nữ Như Liên. 

 Đồng thời thành kính tri ân Chư Tôn Trưởng Lão thuộc các Giáo Hội, Hệ phái, 
Tông môn, các tự viện, tu viện, tịnh xá gần-xa đã quang lâm chứng minh, hộ 
niệm, phúng điếu, gửi điện thư phân ưu đến tang lễ của Cố Ni trưởng ân sư 
chúng con: Trưởng lão HT. Thích Chơn Thành – Phó Thượng Thủ GHPGVN Trên 
Thế Giới; HT. Thích Nguyên Hạnh - Tổng Hội PGVN tại Hoa Kỳ, Viện chủ Chùa 
Việt Nam Houston, TX; HT. Thích Như Minh, Viện chủ Chùa Việt Nam, Los An-
geles (Phó trưởng ban tổ chức tang lễ); HT. Thích Phước Tịnh cùng tăng thân 
Tu Viện Lộc Uyển; HT. Thích Minh Mẫn, Viện chủ Chùa Huệ Quang, Westmin-
ster; Ven. Ashin Pannadipa (Myammar Bhante), Chùa Quang Thiện, Ontario; 
TT. Thích Tâm Thành, Phật Quan Âm Thiền Tự, TT. Thích Huệ Minh; TT. Thích 
Giác Pháp; ĐĐ. Thích Chúc Thông, Chùa Long Thành, CA; SB. Nguyên Thanh, 
Chùa An Lạc San José; Sư Bà Thích Nữ Như Hòa, Chùa Dược Sư, CA; Sư Bà 
Thích Nữ Như Tịnh cùng chư Ni Tu Viện Đại Bi, Santa Ana; Sư Bà Thích Nữ 
Giác Hương, Chùa Vạn Hạnh Seattle; NS. Thích Nữ Như Ngọc, Chùa A-Di-Đà 
Westminter; NS. Thích Nữ Như Hiếu & SC. Thích Nữ Viên Thành, Chùa Đức 
Viên, San José; NS. Thích Nữ Thanh Ngọc & NS. Thích Nữ Thanh Lương, Chùa 
Viên Thông, TX; NS. Thích Nữ Chúc Vân, Giác Lâm Thiền Tự; NS. Thích Nữ 
Chúc Hà, Chùa Trí Nghiêm; NS. Thích Nữ Diệu Phước, Chùa Viên Minh; NS. 
Thích Nữ Như Minh, Tịnh Thất Từ Hạnh, Westminster; SC. Thích Nữ Thông 
Thành (MC Tang lễ); SC. Thích Nữ Như Thạnh & SC. Thích Nữ Diệu Hương, 
Tịnh thất Hương Nghiêm; SC. Thích Nữ Liên Huệ, Tịnh Xá Ngọc Thiền; Sc. 
Thích Nữ Nhật Hiếu, Chùa Duyên Giác, San José; SC. Thích Nữ Hoa Tâm, Chùa 
Phổ Hiền; cùng với Chư Tôn Đức Tăng Ni và Phật Tử phái đoàn các tự viện và 
tổ chức: Tổng Hội PGVN tại Hoa Kỳ; Chùa Trí Phước, CA; Chùa Việt Nam Los 
Angeles; Tịnh Xá Giác Lý, Westminster; Chùa Long Quang Colorado; Tổ Đình 
Minh Đăng Quang, CA; Như Lai Thiền Tự, San Diego; Như Lai Thiền Tự Arizo-

https://www.google.com/search?hl=en&biw=1477&bih=657&site=webhp&q=chua+xa+loi+phone&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LWT9c3LM-KL8mqKNDSz0620k_Oz8lJTS7JzM_Tz87LL89JTUlPjS9IzEvNKdbPSCyOL8jIz0u1ApMAA8qt6EAAAAA&sa=X&ved=0ahUKEwjGhaaM2_vRAhXolVQKHb_KB5YQ6BMIbTAP


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      27 

na; Chùa Tam Bảo Utah; Chùa Giác Ân Palmdale; Chùa Pháp Hoa El Monte; 
Chùa Hương Nghiêm, Houston, TX; Chùa Phổ Đà, Santa Ana; Tịnh Thất Pháp 
Như, CA; Tịnh Thất Hương Nghiêm, CA; Thiền Tịnh Đạo Tràng, Garden Grove; 
Niệm Phật Đường Fremont; Chùa Kiều Đàm, Santa Ana; Chùa Khánh Hỷ, Gar-
den Grove; Chùa Linh Sơn Pháp Bảo, CA; Châu Lâm Ni Tự, Việt Nam; Tịnh Xá 
Từ Quang; Đạo Tràng Pháp Hoa; Tu Viện Quan Âm Redland; Liên Hoa Ni Tự; 
GS. Quảng Phước Huỳnh Tấn Lê, Tổng Hội Cư Sĩ PGVN Tại Hoa Kỳ. 

 Chúng con cũng xin thành kính đảnh lễ tri ân Chư Tôn Trưởng lão Hòa 
Thượng, Thượng Tọa, Đại Đức Tăng Ni thuộc Giáo Hội PGVN Thống Nhất Hoa 
Kỳ đã trực tiếp chung lo, hướng dẫn, chứng minh, chủ trì và bảo trợ tang lễ: 
Đại lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan - Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo 
Phẩm; HT. Thích Nguyên Trí - Phó Chủ tịch Nội vụ; HT. Thích Phước Thuận - 
Thành viên HĐGP; HT. Thích Minh Tuyên - Phó Chủ tịch HĐĐH; HT. Thích 
Thông Hải - Phó Chủ tịch Ngoại vụ HĐĐH; HT. Thích Nhật Quang – Phó Chủ 
tịch HĐĐH; HT. Thích Đỗng Tuyên - Tổng vụ trưởng TV Giáo Dục; HT. Thích 
Nguyên Siêu, Tổng Thư Ký HĐĐH; HT. Thích HT. Thích Minh Dung, Phụ tá 
Chánh Văn Phòng HĐGP; HT. Thích Minh Hồi - Tổng vụ trưởng TV Kiến Thiết; 
HT. Thích Giác Sỹ - Tổng vụ phó TV Hoằng Pháp; HT. Thích Thiện Long - Tổng 
vụ trưởng TV Kinh Tế Tài Chánh; HT. Thích Nhựt Huệ - Tổng vụ trưởng TV 
Thanh Niên; TT. Thích Tâm Tường - Tổng vụ phó TV Tăng Sự; TT. Thích Tâm 
Bình, Tổng vụ phó TV Nghi Lễ… cùng Chư Tôn Đức Ni: Ni sư Thích Nữ Minh 
Phước - Tổng vụ phó TV Ni Bộ; NS. Thích Nữ Như Định - Tổng vụ phó TV Ni 
Bộ; Ns. Thích Nữ Giới Châu – Thành viên Tổng vụ Giáo Dục; Ns. Thích Nữ 
Diệu Tánh - Tổng Thủ quỹ kiêm Tổng vụ phó TV Kinh Tế Tài Chánh; Ns. Thích 
Nữ Tiến Liên - Tổng vụ Phó kiêm Thư ký TV Ni Bộ; NS. Thích Nữ Tịnh Quang, 
Thành viên TV Nghiên Cứu Kế Hoạch; Ns. Thích Nữ Như Quang, Thành viên TV 
Hoằng Pháp; Ns. Thích Nữ Nguyên Bổn - Tổng vụ phó TV Kinh Tế Tài Chánh, 
Ns. Thích Nữ Tuệ Từ - Phó Tổng thủ quỹ… 

 Chúng con cũng đặc biệt tri ân Chư Tôn Đức Tăng Ni và Phật Tử trong Ban 
Tang Lễ, đã tận tình sắp xếp, điều hành, thực hiện mọi nghi thức và phật sự 
trong suốt mấy ngày Tang Lễ:  Trưởng Ban HT. Thích Nguyên Trí; Phó Ban 
HT. Thích Minh Tuyên; Phó Ban HT. Thích Như Minh;  Phó Ban HT. Thích Nhật 
Quang (Sám chủ); HT. Thích Minh Dung (MC); ĐĐ. Thích Đạo Nghiệp (Công 
văn); Chư Tăng Chùa Phật Tổ (Ban Kinh Sư); ĐĐ. Thích Chúc Thông (Trần 
thiết); Ni Sư Thích Nữ Minh Phước, NS. Thích Nữ Diệu Tánh (Tiếp lễ); Sư Cô 
Thích Nữ Thông Thành (MC); Chư Tăng Ni Chùa Phật Tổ và Tu viện Đại Bi (Ẩm 
thực và trai phạn cúng dường); Quý Sư cô Thích Nữ Như Hiền, Thích Nữ Trung 
Châu, Thích Nữ Chơn Như, Thích Nữ Chơn Hải (Trần thiết), Đạo hữu Quảng 
Trà Nguyễn Thanh Huy & Tâm Huy Huỳnh Kim Quang (Báo chí), Đạo Hữu Diệu 
Trinh Trương thị Ánh Ngọc (Tiếp lễ). 

 Cuối cùng, chúng con xin tri ân Chư Tôn Đức Tăng Ni gần-xa đã quang lâm 
Chùa Xá Lợi và nhà quàn để hộ niệm, phúng điếu, cung tiễn giác linh ân sư 
chúng con, trong đó có nhiều vị không lưu đạo hiệu nên chúng con sẽ không 
khỏi thiếu sót khi ghi lời cảm tạ nơi đây; chỉ xin thành kính đảnh lễ thâm tạ 
quý ngài. 

 
Kính chúc Chư Tôn Trưởng Lão, Hòa thượng, Thượng tọa, Đại Đức Tăng Ni pháp 
thể khinh an, chúng sinh dị độ. 
 

Ngưỡng nguyện Tam Bảo thùy từ chứng minh. 
 

TM Ni chúng Chùa Xá Lợi và Môn đồ pháp quyến 
Tỳ kheo ni Thích Nữ Nhật Nhan 

Tỳ kheo ni Thích Nữ Như Tín 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      28 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 

C.A.F. RHYS DAVIDS  
(1858-1942)  

 
Bà Caroline Augusta Foley sinh năm 1858. 

Năm 36 tuổi, bà lập gia đình với giáo sư Thom-
as William Rhys Davids (52 tuổi). Hai học giả 
này đã yêu nhau qua nhiệt tâm say mê nghiên 
cứu, học hỏi thánh ngữ Pali, và tinh thần 
quảng bá giáo lý đức Phật của họ. Theo nhiều 
người Anh bấy giờ, đây là sự gặp gỡ, một cuộc 
hôn nhân tuyệt diệu, nhiệm mầu giữa hai tâm 
hồn, hai nhà đại trí thức, cùng 
chung kính thờ lý tưởng cao 
siêu của Phật Giáo.  

Sau khi tốt nghiệp Cao học 
(M.A.) và đậu bằng Tiến sĩ văn 
chương (D. Litt.) bà Rhys Da-
vids được mời làm giáo sư dạy 
cổ ngữ Pali nhiều năm tại 
trường “Nghiên cứu Ðông 
Phương, Phi Châu ở Luân 
đôn” (London School of Oriental 
and African Studies) và Triết 
học Ấn Ðộ tại Ðại học Manches-
ter (Anh quốc). Bà cũng là ngôi 
sao sáng, phục vụ đắc lực tại 
Ðại học College (Luân Ðôn) và 
được chọn bầu làm hội viên của 
đại học này.  

Sau nhiều năm nghiên cứu 
Phật Pháp, qua nhận thức sâu 
sắc của mình, bà tuyên bố Phật 
Giáo là một tôn giáo của đức 
tính hỷ xả, lòng từ bi, và phù hợp với tinh thần 
khoa học tiến bộ. Trong tập san “Buddhist Re-
view” (Phật Giáo) 1908, bà đã phát biểu như 
sau:  

“Ðây là triết lý đã mang chúng ta sống lại 
thời kỳ đầu tiên của nền khoa học Hellenic (Hy 
Lạp). Vì Phật Giáo nhằm hướng đến sự đóng 
góp, phục vụ, chứ không phải cản trở hay 
không chú tâm đến sự khám phá của Coperni-
cus, Bruno, Galileo, Newton cùng Darwin mà 
giáo pháp ấy đã khích lệ và gây nguồn cảm 
hứng cho các khoa học gia trên...”  

 
Những Ðóng Góp Của Bà Rhys Davids Cho 

Nền Phật Học Tây Phương  
 
a) Sáng lập, phát triển Hội Phiên Dịch 

Kinh Tạng Phật Giáo Pali  
Lần đầu tiên trong lịch sử truyền bá Phật 

Giáo ở Âu Châu, như đã nói trước, giáo sư 
Rhys Davids, cùng với các học giả khác đã 
đứng ra thành lập Hội Phiên Dịch Kinh Tạng 
Pali (The Pali Text Society) tại Luân Ðôn 
(London) vào năm 1881. Mục đích của Hội là 

nhằm ấn hành Tam Tạng cổ ngữ 
Pali Phật Giáo Nguyên thỉ 
(Tipitaka) phiên âm theo mẫu tự 
La Tinh (Romanized Pali), và 
dịch thuật nhưng kinh, luật, luận 
ấy ra Anh văn để phổ biến đạo 
Phật đến giới Phật tử các nước 
Âu Mỹ. Giáo sư Rhys Davids đã 
giữ chức chủ tịch của Hội, và 
ngay từ đầu với sự cộng tác, 
giúp đỡ đắc lực của bà Rhys Da-
vids, Hội đã phát triển nhanh 
chóng, duy trì tốt đẹp mãi tới 
năm 1922, giáo sư Rhys Davids 
qua đời; bà ta đã thay chồng 
cáng đáng, điều hành mọi việc 
của Hội cho đến ngày cuối cùng 
bà mất vào năm 1942.  
Chúng ta được biết, qua nhiều 
bức thư hiện còn lưu trữ, chỉ dẫn 
cho thấy trong thời gian 30 năm 
sau cùng của đời bà, phần lớn 

các thư của giáo sư Rhys Davids liên lạc tham 
khảo ý kiến trong khi phiên dịch kinh tạng Pali 
với Ðại Ðức A.P. Buddhadatta, một nhà sư trẻ 
Tích Lan 27 tuổi, lúc bấy giờ ở chùa Aggarama, 
nổi tiếng uyên thâm thánh ngữ Pali, đều do bà 
trả lời thay cho chồng. Những lá thư này còn 
giúp chúng ta rõ thêm về đức tánh nhẫn nại, 
kiên trì, khắc phục mọi khó khăn gian khổ vật 
chất lẫn tinh thần của ông bà Rhys Davids 
trong công đức hộ pháp trường kỳ phiên dịch 
các kinh điển Phật Giáo Pali ra Anh ngữ. Trong 
thư đề ngày 18-01-1912 gửi Ðại Ðức A.P. Bud-

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 

H.T. THÍCH TRÍ CHƠN 
(1933—2011) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      29 

Luận, Tập I, bộ thứ sáu trong Luận Tạng.  
- 1913: Yamaka (The Book of Pairs): Song 

Luận, tập II, bộ thứ sáu trong Luận Tạng.  
- 1914: Puggala Pannatti (Description of 

Individuals): Nhân Thi Thiết Luận, bộ thứ tư 
trong Luận Tạng. Bà soạn chung với G. Lands-
berg.  

- 1920: Visuddhimagga (The Path of Puri-
fication): Thanh Tịnh Ðạo, tập I, của ngài Phật 
Minh (Buddhaghosa), một luận sư Phật Giáo 
nổi tiếng người Ấn Ðộ, sinh vào đầu thế kỷ thứ 
năm tây lịch.  

- 1921: Visuddhimagga (The Path of Puri-
fication): Thanh Tịnh Ðạo, tập II, tái bản năm 
1975.  

- 1921: Tika-Patthàna: Phần đầu trong 
Pathàna (The Book of Relations) hay Phát Thú 
Luận tập I, bộ thứ bảy thuộc Luận Tạng.  

- 1922: Tika-Patthàna: Phần đầu trong bộ 
Phát Thú Luận, tập II  

- 1923: Tika-Patthàna: Phần đầu trong bộ 
Phát Thú Luận, tập III.  

Bà cũng đã dịch từ nguyên bản Pali ra 
Anh văn các bộ kinh:  
- 1900: The Buddhist Psychological Ethics 

(Dhamma Sangani): Pháp Tập Luận (phân tích 
các pháp), bộ đầu tiên của Luận Tạng, đã tái 
bản lần thứ 3 năm 1974.  

- 1909: Psalms of the Sisters 
(Therigàtha): Trưởng Lão Ni Kệ, tập I, trong 
Khuddaka Nikàya (Minor Anthologies) hay Tiểu 
Bộ Kinh thuộc Kinh Tạng (Basket of Discours-
es).  

- 1910: Dialogues of the Buddha (Digha 

C.A.F. RHYS DAVIDS  
(1858-1942)  

dhadatta, bà viết: “Giáo sư Rhys Davids vô 
cùng cám ơn... bức thư đầy hảo ý của Ðại Ðức. 
Nhà tôi đang quá bận với công việc ấn loát, 
nên tôi đã gấp thay ông ta trả lời để thư kịp gửi 
đi tuần này... Chúng tôi hy vọng bắt đầu dịch 
Trung bộ kinh (Majjhima Kikàya) trong năm 
nay. Chúng tôi chắc sẽ viết thư nhờ Ðại Ðức 
giúp đỡ và chỉ dẫn... Hiện tôi đang dịch ra Anh 
văn tập Trưởng Lão Tăng Kệ (Theragàthà); 
dịch cùng với giáo sư Shwe Z. Aung bộ Luận 
Sự (Kathàvatthu), và với nhà tôi những bài 
kinh cuối cùng thuộc Trường Bộ Kinh (Digha-
Nikàya). Tôi sẽ hoan nghinh bất cứ sự giúp đỡ 
hay góp ý kiến xây dựng nào của Ðại Ðức...”  

Trong thư đề ngày 26-08-1914:  
“Chúng tôi gửi kèm sau đây đến Ðại Ðức 

bản thảo đầu tiên phiên âm Pali theo mẫu tự 
La tinh của tập Abhidhammavatara. Ðại Ðức có 
thể vui lòng sửa giúp những lỗi sai và gửi trả 
lại tôi càng sớm càng tốt được không? Tôi đã 
nhận thư của Ðại Ðức hỏi về cuốn I của bộ Bổn 
Sanh Kinh (Jataka)... Tôi cố gắng tìm mượn rồi 
sẽ gửi cho Ðại Ðức”.  

Trong thư ngày 02-09-1914:  
“... Tuần rồi, tôi vừa gửi Ðại Ðức thêm bản 

thảo của tập Abhidhammavatara để nhờ Ðại 
Ðức sửa chữa và góp ý kiến. Hy vọng Ðại Ðức 
sẽ nhận được cùng với lá thư gửi kèm trong đó. 
Các chuyến phà vào lúc chiến tranh đã không 
hoạt động bình thường...”  

Thư ngày 01-10-1914, bà viết:  
“Tôi mong rằng sẽ nhận lại sớm bản thảo I 

của tập Abhidhammavatara đã được Ðại Ðức 
sửa chữa lại các lỗi sai. Chiến tranh làm thư từ 
chậm trễ mất cả tuần lễ. Tôi nghĩ rằng tập ấy 
được gửi đi bằng tàu thủy, nhưng chắc nó sẽ 
đến an toàn...”  

Thư ngày 21-04-1920, bà cho biết:  
“Chúng tôi vừa mới in xong bản tiếng Anh 

tập I cuốn “The Expositor” (dịch từ bộ At-
thasalini). Chúng tôi hân hạnh sẽ gửi biếu Ðại 
Ðức một cuốn...”  

Và trong thư ngày 25-10-1921:  
“Chúng tôi vừa cho ấn hành toàn bộ - lần 

đầu tiên phiên âm Pali theo mẫu tự La Tinh - 
cuốn Thanh Tịnh Ðạo (Visuddhi Magga) và 
phần I cuốn tự điển mới Pali-Anh (Pali-English 
Dictionary). Chúng tôi mong sớm nhận tin tức 
của Ðại Ðức...”  

 
b) Công trình phiên âm, dịch thuật 

kinh tạng Pali  
Dưới đây là những bộ kinh do bà Rhys Da-

vids đã dày công phiên âm Pali theo mẫu tự La 
Tinh (Romanized Pali):  

- 1904: Vibhanga (The Books of Divi-
sions): Phân Biệt Luận, bộ thứ hai trong Abhi-
dhamma Pitaka (Basket of Higher Teaching) 
hay Luận Tạng.  

- 1906: Tập Duka-Patthàna: Phần hai 
trong Patthàna (The Book of Relations) hay 
Phát Thú Luận, bộ thứ bảy thuộc Luận Tạng.  

- 1911: Yamaka (The Book of Pairs): Song 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      30 

Nikàya): Trường Bộ Kinh, Tập I, thuộc Kinh 
Tạng (dịch chung với giáo sư T.W. Rhys Da-
vids), đã tái bản lần 3 năm 1977.  

- 1910: Compendium of Philosophy 
(Abhidhammattha-Sangaha): Thắng PhápTập 
Yếu Luận (dịch chung với giáo sư S.Z. Aung). 
Tác phẩm này của ngài Anuruddha, người Tích 
Lan, sống vào cuối thế kỷ thứ 11 hoặc đầu thế 
kỷ 12 tây lịch.  

- 1913: Psalms of the Brethren 
(Theragàtha): Trưởng Lão Tăng Kệ, Tập II, 
trong Tiểu Bộ Kinh (Minor Anthologies) thuộc 
Kinh Tạng tái bản năm 1980.  

- 1915: The Points of Controversy 
(Kathàvatthu): Luận Sự (những điểm tranh 
luận), bộ thứ ba trong Luận Tạng (Basket of 
Higher Teaching), cùng dịch với giáo sư S.Z. 
Aung, tái bản năm 1979.  

- 1917: The Books of Kindred Sayings 
(Samyutta Nikàya): Tương Ưng Bộ Kinh, Tập I, 
thuộc Kinh tạng, tái bản năm 1979.  

- 1921: Dialogues of the Buddha (Digha 
Nikaya): Trường Bộ Kinh, tập III, thuộc Kinh 
Tạng.  

- 1922: The Book of Kindred Sayings 
(Samyutta Nikàya): Tương Ưng Bộ Kinh, tập II, 
thuộc Kinh Tạng, tái bản năm 1982.  

- 1931: The Minor Readings 
(Khuddakapatha): Tiểu Tụng (những bài kinh 
ngắn), tập đầu trong 15 tập của Tiểu Bộ Kinh 
thuộc Kinh Tạng.  

- 1931: Stanzas of the Law 
(Dhammapada): Kinh Pháp Cú, tập 2 trong 
Tiểu Bộ Kinh thuộc Kinh Tạng.  

Ngoài ra, bà còn là bút giả của những tác 
phẩm nghiên cứu về lịch sử, tư tưởng Phật Giáo 
Tiểu và Ðại Thừa sau đây:  

- 1923: A Milestone in Pali Text Society 
Work (Sự Kiện Trọng Ðại trong Hoạt Ðộng của 
Hội Phiên Dịch Kinh Tạng Pali).  

- 1927: Buddhism and Negative (Phật Giáo 
và Sự Tiêu Cực).  

- 1928: Gotama the Man (Ðức Phật Cồ 
Ðàm là một Con Người).  

- 1931: Sakya or Buddhist Origins (Thích 
Ca hay Nguồn gốc Phật Giáo).  

- 1932: Manual of Buddhism (Phật Giáo 
Khái Luận).  

- 1936: The Birth of Indian Psychology and 
Its Development in Buddhism (Sự Hình thành 
môn Tâm Lý Học Ấn Ðộ và Sự Phát Triển Của 
Nó trong Phật Giáo).  

Bà cũng là nữ học giả Phật tử đã viết nhiều 
bài khảo cứu với lối hành văn rõ ràng, khúc 
chiết, rất thích hợp cho sự tìm hiểu Phật Pháp 
của các học giả Âu Mỹ. Những bài khảo cứu giá 
trị này về sau đã được sưu tập in trong bộ 
“Wayfarer's Words” (Những lời của một du 
khách) thành ba tập và được xuất bản năm 
1942 là năm bà qua đời.  

Cũng như giáo sư T.W. Rhys Davids, sự ra 
đi vĩnh viễn của bà lúc bấy giờ là một mất mát 
to lớn không những đối với các nhà nghiên cứu 

   

GỌI EM 
 

Gởi những người em mà tôi hằng gặp trên muôn nẻo 
đường đời. 

 
 

Gót ai rộn bước phong trần 
Áo ai lấm bụi gánh phần tử sanh 
Thì em ơi, chuyện đã đành! 
Nợ tằm thôi, lá dâu xanh... nữa là! 

Mai nầy gió bụi đường xa 
Xin em trút nặng tình qua lối mòn 
Gió lùa hạt bụi về non 
Hào quang kết tụ ngọc tròn kim cương. 

Xin em quẳng gánh vô thường 
Cho trăm hoa nở bên đường tử sanh 
Chim linh về hót trên cành 
Mùa xuân chín mọng trút nhanh ưu phiền. 

Gọi em từ cõi vô biên 
Từ tim thơ vọng nối liền Tâm Kinh 
Kiếp phù sinh, kiếp chúng sinh 
Cho tan rã mộng ân tình nghe em! 

Dặm đời nở cánh hoa thiền 
Trong em và cả khắp miền nhân gian 
Như mùa xuân của muôn vàn 
Cánh vô ưu với hương đàn chiên bay. 

Đường trần tháng rộng năm dài 
Đóa ba sinh lỡ kiếp nầy là thôi! 
Nẻo về biếc ngọc em ơi, 
Rũ cơn hồng bụi, ngọt lời Tâm Kinh. 
 

 
South Dakota, Xuân 2017 

 

MẶC PHƯƠNG TỬ  

Phật Học Âu Mỹ mà cả toàn Phật tử khắp nơi 
trên thế giới. Những người con Phật hậu thế sẽ 
không bao giờ quên công đức đóng góp lớn lao 
của bà cho sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh, 
phiên dịch kinh tạng Nam Tông Pali ra Anh 
ngữ; và xây dựng, phát triển nền Phật giáo tại 
các nước Tây Phương. 

 
THÍCH TRÍ CHƠN 

 
(Chánh Pháp sẽ lần lượt đăng trọn tác phẩm 
NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC GIẢ 
ANH QUỐC CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ trong 
những số kế tiếp. Thành kính tri ân Cố Hòa 
Thượng Thích Trí Chơn, và xin kính mời độc giả 
đón đọc) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      31 

NĂM UẨN 

I. Con người là gì? 
 

Để trả lời câu hỏi này có 
rất nhiều cách, tùy theo cách 
nhìn của người trả lời: 

1. Con người là do ngũ uẩn 
hợp lại 

2. Con người là tập hợp 
của lục căn (mắt, tai, mũi, 
lưỡi, thân, ý) 

3. Con người là tập hợp 
của tứ đại (đất, nước, gió, lửa) 

4. Con người chính là do 
12 nhân duyên. 

5. Con người là tập hợp 
của các bộ máy: hô hấp, tuần 
hoàn, tiêu hóa, thần kinh hệ 
v.v… 

6. Bài học của chúng ta 
hôm nay nhằm trả lời câu hỏi 
trên theo cách thứ nhất. 
 

II. Ngũ uẩn là gì? 
 

Ngũ= năm; uẩn= nhóm, 
kết hợp. 

Ngũ uẩn là năm nhóm 
kết hợp với nhau tạo thành cái 
mà ta gọi là con người. Đó là: 
Sắc uẩn, Thọ uẩn, Tưởng uẩn, 
Hành uẩn và Thức uẩn. 

1. Sắc uẩn: đó chính là 
hình hài vật chất, là cơ thể 
(body). Sắc uẩn do 4 đại họp 
thành (đất= chất cứng như 
thịt, xương, răng, tóc v.v...; 
nước: chất lỏng như mồ hôi, 
nước mắt, nước bọt v.v...; gió: 
hơi thở vào, ra; lửa: hơi nóng, 
nhiệt độ của cơ thể). 

2. Thọ uẩn: những cảm 
giác về thân và tâm, như đau, 
nhức, êm ái, ngứa, vui, buồn, 
v.v... Có 3 loại thọ uẩn: lạc 
thọ (cảm giác vui sướng); khổ 
thọ (cảm giác đau khổ); xả 
thọ (cảm giác không vui 
sướng, không khổ đau). 

3. Tưởng uẩn: khả năng 
ghi nhận, nhớ lại những hình 
ảnh, âm thanh, mùi vị, cảm 
giác v.v... do thân và tâm đem 

lại. Ví dụ: nghe ---> nhớ ---> 
vui (giận, buồn). 

4. Hành uẩn: những việc 
cố ý của thân, miệng và ý (ví 
dụ lời nói định nói mà chưa 
nói ra thì cũng đã thành khẩu 
hành rồi). 

5. Thức uẩn: cái biết 
của 6 giác quan (nhãn thức, 
nhĩ thức, tỉ thức, thiỆt thức, 
thân thức và ý thức). 

Nếu mắt nhìn mà không 
có mặt của nhãn thức thì tuy 
nhìn mà không thấy gì cả. 
Tuy tai chăm chú nhưng 
không có nhĩ thức thì cũng 
không nghe gì cả v.v... 

Sắc uẩn là phần vật 
chất, 4 uẩn còn lại là phần 
tâm lý. 

Mỗi cá nhân là sự phối 
hợp của năm uẩn ấy. 

Năm uẩn không tồn tại 
độc lập mà thường kết hợp 
với nhau. Ví dụ: thọ đi liền 
theo tưởng và tưởng đi liền 
theo thọ (nghe chê thì buồn, 
khi hết nghe rồi mà nhớ lại 
tiếng chê cũng buồn v.v…). 

Năm uẩn thay đổi luôn, 
cái này kết hợp với cái kia, 
không theo thứ tự nào, hiện 
ra rồi biến đi tạo ra một biển 
cảm giác gồm những hiện 
tượng tâm-vật-lý sanh diệt 
không ngừng nghỉ. Do vậy cái 
TA chỉ là một tiến trình luôn 
biến đổi chứ không phải là 
một thực thể trường tồn bất 
biến. 

 
III. Bài học rút ra từ 

ngũ uẩn: 
1. Tất cả chúng sanh 

đều là những hình thành kết 
hợp từ ngũ uẩn, mọi người 
đều giống nhau về vật chất 
(thân tứ đại) với sinh, già, 
bệnh, chết, và tinh thần (thọ 
tưởng, hành, thức) với ham 
vui sợ khổ, tham sống sợ 
chết. Vậy ta phải học để thực 

(Phật Pháp Thứ Năm — bài viết hàng tuần của GĐPT 
do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

hành từ bi và hỷ xả; thương 
yêu chúng sanh như người 
thân của mình. Không làm cho 
người khác những gì mình 
không muốn người ta làm cho 
mình. 

2. Con người với những 
ngũ uẩn rất vô thường. Có đó 
rồi mất đó (1 hơi thở ra không 
vào hay vào không ra là chết). 
Mặc dù vậy ta không chán nản 
hay than khóc cho số phận 
ngắn ngủi của con người, mà 
phải tinh tấn tu học, trau dồi 
lòng từ bi và trí tuệ, làm lợi 
mình lợi người để mỗi phút 
giây đều sống tỉnh thức và 
xứng đáng là đứa con ngoan 
của đức Thế Tôn. 

3. Đức Phật dạy: Ngũ 
uẩn tụ, phiền não kết. Vậy, cố 
gắng tách rời 5 uẩn để được 
an lạc. Ví dụ: nghe chê thì 
buồn lúc đó thôi, đừng nhớ 
nghĩ để rồi cứ nhớ tới và mỗi 
lần nhớ là mỗi lần buồn lại. 

4. Cố gắng giảm bớt sự 
kết tụ của 5 uẩn, ví dụ: 

a. Khi vui đừng hứa (để 
tránh những điều khó khăn 
sau này khi tỉnh táo lại). 

b. Khi giận đừng nói (để 
đừng biến mình thành mồi lửa 
sân hận). 

5. Cố gắng tinh tấn ngồi 
thiền để theo dõi hơi thở, quán 
xét phản ứng của thân và tâm 
mình trước những cảm thọ và 
tập làm chậm lại những phản 
ứng ấy. 

 
(Tài liệu Tu Học của Bậc Trung 
Thiện — tham khảo: Đức Phật 
& Phật Pháp + bài giảng của Ni 
Sư Trí Hải tại đạo tràng Tuệ 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      32 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

Lễ kính là cội nguồn của 
Hạnh Phúc. Lễ kính là cội 
nguồn của văn minh và tiến 
bộ, thiếu lễ kính là đầu mối 
của bất hòa, đỗ vỡ.  

Thiếu lễ kính là bước vào 
sai quấy, tàn bạo, sân hận, là 
thuốc hồi sinh giặc phiền não.  

 
Chuyện Tề Tuyên Vương 

thăm chơi nhà Nhan Súc được 
kể dưới đây lột bày được một 
phần chân nghĩa ấy.  

Tề Tuyên Vương một hôm 
đến nhà Nhan Súc chơi, ngài 
bảo:  

- Súc bước lại đây.  
Nhan Súc cũng bảo:  
- Vua bước lại đây.  
Các quan thấy vậy bảo:  
- Vua là bậc chí tôn, Súc là 

kẻ hạ thần. Vua bảo Súc lại 
đây, Súc cũng bảo Vua lại đây, 
như thế có nghe được không?  

Nhan Súc bảo:  
- Vua gọi Súc mà Súc lại, 

thì ra Súc là người ham mộ 
quyền thế. Súc gọi vua mà vua 
lại thì vua lại là người quý 
trọng hiền sĩ. Nếu để Súc này 
mang tiếng là kẻ ham mộ 
quyền thế, sao bằng để cho 
vua được tiếng là biết quý 
trọng kẻ hiền tài.  

Vua nghe lời cao ngạo giận 
lắm gắt:  

- Vua quý hay sĩ quý?  
- Sĩ quý, vua không quý.  
- Có sách nào nói thế 

không?  
- Tâu có: Ngày trước nước 

Tần cử quân sang đánh nước 
Tề có hạ lịnh “Ai dám đến gần 
mộ Liễu Hạ Huệ mà kiếm củi 
thì phải tội xử tử.” Lại cũng có 
lịnh “Ai lấy được đầu vua Tề thì 
được phong Hầu và thưởng 
nghìn lạng vàng,” như thế đủ 
rõ vua quý hay sĩ quý.  

 

Nên rõ: Lễ kính là tôn 
trọng những giềng mối luân 
lý trật tự xã hội, chứ không 
phải luồn lót khúm núm làm 
mất phẩm cách con người.  

Lễ kính không phải chỉ với 
người trên mà còn với kẻ dưới 
nữa.  

Kẻ dưới không lễ kính với 
người trên là cao ngạo, không 
ai ưa. Tai ách có thể đến 
không ai lường trước được.  

Người trên không lễ kính 
với kẻ dưới là xem khinh lễ 
kính, chạm tự ái gây bất 
phục, châm ngòi cho sự bất 

LỄ KÍNH 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

tín bất trung, gây bạo phản, 
kết quả cũng không lường 
trước được.  

 
Tiền nhân ta xưa có dạy:  
“Tiên học lễ, hậu học văn,” 

là ôm ấp trao truyền cho hậu 
thế bản hoài thâm diệu ấy 
vậy.  

“Trần thế tranh nhau nói 
dại khôn  

Chẳng ai là dại, chẳng ai 
khôn...”  

(Nguyễn Bính) 
 

Thị Ngô Nguyễn Đình Khôi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      33 

I. Lời nói đầu: 
Con người do ai sinh ra? Sanh ra rồi để 

làm gì và sẽ đi về đâu? Những câu hỏi này 
thường làm nhân loại băn khoăn, thắc mắc. 

Rất nhiều tôn giáo và triết học chủ nghĩa 
từ trước đến nay cũng đã tìm tòi và trình bày 
nhiều giả thuyết khác nhau nhưng hiện tại vẫn 
chưa thỏa mãn được tính hiếu kỳ của nhân 
loại. Vấn đề nhân sinh quan vẫn còn đè nặng 
trong trí óc của con người. Đạo Phật dùng đạo 
lý Luân Hồi để trả lời những câu hỏi trên và chỉ 
rõ địa vị con người trong đạo Phật như thế nào. 

 
II. Những hiểu lầm về nhân sanh: 
Những hiểu lầm về nhân sanh quan bao 

gồm bốn thứ kiến chấp: 
1. Chấp đoạn: Cho rằng con người chỉ có 

với hiện tại, chỉ thực sự có trong mấy mươi 
năm sống và khi chết là hết, những kiến thức 
hiểu biết không còn. 

2. Chấp thường: Có người cho 
rằng sau khi chết tuy thân thể tiêu 
tan nhưng vẫn có một linh hồn bất 
tử, linh hồn ấy sẽ được lên cõi 
thiên đàng và mãi mãi hưởng 
những an vui khoái lạc (nếu tạo 
nhân lành trong hiện tại), hay sẽ 
bị đọa vào cõi địa ngục chịu khổ 
mãi mãi (nếu tạo việc ác). 

3. Chấp thân trước không can hệ đến thân 
sau: Có người cho rằng dầu thân này chết sanh 
ra thân sau, nhưng thân sau ấy không liên can 
gì với thân trước. 

4. Chấp luân hồi theo luật tiến hóa: Có 
người cho rằng sự vật luân hồi theo luật tiến 
hóa. 

 
III. Định Nghĩa Luân Hồi: 
Luân : Bánh xe 
Hồi : Quay tròn 
Luân Hồi là sự thăng trầm mãi mãi của 

chúng sanh trong sáu cõi phàm, lúc sanh ra 
làm người, làm trời, làm ngạ quỷ, v.v... 

 
IV. Sự Luân Hồi của mọi vật: 
Lý luân hồi là một định luật chung của tất 

cả sự vật. 
1. Thực vật: Như cây cam, do hột cây cam 

gieo xuống đất, mọc thành cây cam, và sanh 
ra trái có hột, đem hột ấy trồng thành cây 
cam; mãi mãi như vậy không bao giờ dừng 
nghỉ. 

2. Mưa: Nước biển do khí nóng mặt trời 
bốc hơi lên, hơi gặp khí lạnh đọng lại thành 
mây, rồi rơi xuống thành mưa, nước mưa chảy 
ra biển, và bốc hơi lên; cứ tuần hành như vậy 
không bao giờ mất. 

3. Sức nóng: Sức nóng chứa trong cây, tìm 
chẳng gặp, trông chẳng thấy, nhưng lấy hai 
cây cọ xát vào nhau một hồi lâu lại có lửa bật 
cháy. Lửa ấy đốt cây tạo thành thán khí, các 
cây khác hút lấy thán khí để chứa lại sức nóng 
như trước; cứ tuần tự như vậy thì lửa trong cây 
không bao giờ mất. 

 
V. Nguyên nhân của luân hồi: 
Sự sanh tử luân hồi của con người do 

những nguyên nhân sau đây: 
1. Sức mạnh của nghiệp: Con người sống ở 

trên đời luôn luôn tạo các nghiệp về thân, 
miệng, ý nghĩ. 

Những nghiệp này tiếp nối nhau 
tạo thành những sức mạnh dắt dẵn 
con người sau khi chết rồi phải đầu 
thai để sống một kiếp khác. Sức 
mạnh của nghiệp đó càng ngày 
được tăng cường nối tiếp, nên con 
người luôn luôn phải sống trong 
sanh tử luân hồi. Có bốn loại 
nghiệp thường hay dẫn dắt con 
người đi đầu thai: 

a. Tích lũy nghiệp: Nghiệp tạo ra trong 
nhiều đời trước. 

b. Tập quán nghiệp: Nghiệp tạo ra trong 
đời hiện tại do những thói quen và tập quán. 

c. Cực trọng nghiệp: Những nghiệp quan 
trọng có năng lực tác động mãnh liệt hơn hai 
nghiệp trước. 

d. Cận tử nghiệp: Nghiệp lực tạo ra khi gần 
chết. 

2. Lòng tham sống sợ chết và sự luyến ái 
của con người: Không ai không tham sống sợ 
chết, nên khi lâm chung cố hết sức bám víu 
vào sự sống, tìm hết cách để dành lại sự sống. 
Vả lại tư tưởng chưa được thoải mái về những 
dục vọng thế gian nên khi chết lại muốn tìm 
một xác thân khác để thỏa mãn những ước 
vọng tham dục của mình. 

3. Do sự mê mờ chấp trước: Không thấy rõ 
bản thể thực sự của chính mình. Nhận cái giả 
dối làm cái thật, và cho cái thật là cái giả. Vì sự 
nhận định sai lầm cho nên mãi mê chạy theo 
những cái giả dối để rồi tự làm khổ chính bản 
thân mình. 

 Lá Thư Đầu Tuần: 
 Bài viết hàng tuần của GĐPT trên trang nhà GĐPTVN Trên Thế Giới 

LÝ LUÂN HỒI 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      34 

   

  TĨNH TOẠ 
 
Đêm khuya lặng lẽ đất trời yên 
Tĩnh tọa lòng an, bặt não phiền 
Thở nhẹ từng hơi, hơi lặng lẽ 
Đếm đều mỗi số, số trầm nhiên 
Tâm thiền tự tại ngời chân thể 
Ý đạo thênh thang tỏa ánh liên 
Một thoáng quay về nương nẻo giác 
Ngàn năm thầm hợp rạng tâm nguyên...! 
 
 
TÂM NGUYỀN 
 
Bình minh thức dậy tụng kinh thiêng, 
Thỉnh tiếng chuông ngân tỏa khắp miền. 
Mong mỏi hữu tình quy nẻo giác, 
Cần cầu bá tánh hướng tâm nguyên. 
Sáu thời an lạc, không ưu não, 
Tám tiết thanh bình, chẳng chướng duyên. 
Nghiệp thiện vun trồng: Hoa tuệ nở! 
Đèn tâm sáng tỏ, ngát hương nguyền… 
 
 
HỌC ĐẠO 
 
Bần tăng học đạo chẳng ham cờ 
Chí để Thiền-na, dưỡng thiện cơ 
Vọng tưởng lăng xăng, nên gạn lọc 
Chân tâm hiển hiện, gắng đừng lơ 
Những mong Tinh Tấn-quay về cội 
Thầm niệm Từ Bi- bước tới bờ 
Nấu sử sôi kinh vun gốc tuệ 
Bần tăng học đạo, chẳng ham cờ! 
 
 
AM THIỀN TĨNH TẠI 
 
Am thiền mãi vọng tiếng kinh cầu, 
Lắng dịu niềm nhân, lắng khổ đau. 
Pháp lữ thong dong tuyên lẽ diệu, 
Khách thiền tự tại ngắm hương mầu. 
Trầm luân, khổ hải, nguyền không kết, 
Bỉ ngạn, an bang, nguyện bước vào. 
Sớm tối trao dồi kinh lẫn kệ, 
Am thiền mãi vọng tiếng kinh cầu! 
 

 
CHÚC HIỀN 

VI. Hành tướng luân hồi: 
Lối thọ sanh tùy theo hạnh nghiệp tác 

động khác nhau, tùy tâm sở thích, tùy nghiệp 
tạo tác mà thành những năng lực dẫn dắt con 
người đi đầu thai. Như huân tập những chủng 
tử thiện thì sẽ được dẫn dắt về những cõi 
sung sướng. Ngược lại nếu huân tập những 
chủng tử bất thiện thì sẽ bị sa đọa vào những 
cõi như địa ngục, ngạ quỷ, hoặc bàng sanh. 

 
VII. Sự chứng nghiệm của Luân Hồi: 
1. Chính trong từng niệm, con người có 

thể trải qua trạng thái của sáu loài: Nếu nghĩ 
điều lành thì tâm đang ở trong cảnh giới 
thiện, khi nghĩ điều ác thì cảnh địa ngục hiện 
khởi. 

2. Cảnh giới của sáu loài có thể lường 
được qua những hành động hiện tại: Trên cõi 
đời này, những ngục hình, những phòng tra 
tấn, những trại giam có những hình phạt như 
tra tấn, đổ nước sôi, giựt điện, chiến tranh tàn 
phá, v.v... thì đó chính là cái lý của cảnh giới 
địa ngục. 

3. Thần đồng: Như nhà học gia Pascal, 
mới lên tám mà đã thông thạo về kỷ hà học. 
Bạch Cư Dị mới lên năm mà đã biết làm thơ. 
Những sự kiện ấy không thể gọi là ngẫu nhiên 
được, mà đó là sự hiểu biết của nhiều kiếp 
trước cho nên khi sanh ra thì đã giỏi xuất 
chúng. 

4. Các chuyện tiền thân: Các chuyện 
tiền thân do Đức Phật hay các vị Bồ Tát thuật 
lại, một vài câu chuyện của một vài người nhớ 
lại kiếp trước. Điều đó cho chúng ta hiểu rằng 
con người đã từng sống qua nhiều trạng thái 
khác nhau trong lục đạo. Như ở Ấn Độ có 
người con gái mới lên tám mà đã biết được 
chồng con, gia-quyến, xứ sở của cô đời trước. 

5. Sự thông cảm giữa người và người: 
Có người vừa gặp lại sanh lòng yêu thương, 
có người vừa gặp lại sanh lòng ghét bỏ. 
Những hiện tượng này cho chúng ta thấy ở 
trong quá khứ đã từng thương ghét nhau cho 
nên ở đời này vừa gặp nhau liền có những 
thiện ác cảm mãnh liệt như vậy. 

 
VIII. Kết luận: 
Qua đạo lý luân hồi, Đức Phật dạy rằng: 
1. Nguyên nhân chính của sự đau khổ là 

mê mờ. Chính vì mê mờ cho nên tạo ra các 
nghiỆp nhân để phải chịu sanh tử luân hồi. 

2. Con người luân chuyển trong sáu nẻo, 
tùy nghiệp nhân mà thọ quả báo. Giá trị cao 
thấp của con người dựa vào tâm niệm hiện tại 
mà biết được. 

3. Chính vì con người luân hồi trong lục 
đạo cho nên chúng sanh có thể đều là bà con 
họ hàng với nhau. 

4. Đạo Phật nói đến Luân Hồi là giúp con 
người giải thoát ra ngoài sự sanh tử luân hồi. 

 
(Tài liệu học tập Phật Pháp của 

bậc Trung Thiện GĐPTVN) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      35 

(kỳ 2, tiếp theo)  
   

AN CƯ KẾT HẠ 
 

Mùa kết hạ bắt đầu từ ngày rằm tháng Tư 
âm lịch. Chư tăng tập hợp để thực hành yết ma 
kết giới, quy định ranh giới của sự cư trú trong 
ba tháng, đánh dấu các góc Ðông nam, Tây 
nam, Tây bắc, Ðông bắc. Khi yết ma kết giới đã 
được thực hiện, không một vị nào có quyền đi 
ra khỏi ranh giới ấy nữa. Trong trường hợp 
khẩn cấp hoặc bất khả kháng, vị tăng chỉ có 
thể ra khỏi ranh giới nếu có yết ma giải giới 
trong vòng hai mươi bốn tiếng đồng hồ hoặc 
bốn mươi tám tiếng đồng hồ cho vị tăng ấy. 
Hết mùa kết hạ, chư tăng thực hiện yết ma giải 
giới và làm lễ tự tứ. Tự tứ (Pravarana) nghĩa là 
thỉnh cầu một vị tăng khác chỉ cho mình biết 
những khuyết điểm của mình về sự hành trì 
giới luật để mình biết lỗi mà sám hối. Trong lễ 
tự tứ, chư tăng do thực hiện yết ma mà cử ra 
hai vị gọi là nhận lãnh tự tứ (thụ tự tứ). Hai vị 
này ra trước chính điện cùng lạy và quỳ trước 
mặt nhau. Một vị là tự tứ trước bằng cách nói 
với người đối diện:  

- Bạch Ðại Ðức, hôm nay là ngày chư tăng 
tự tứ, tôi là tỳ khưu... (tên) xin tự tứ với Ðại 
Ðức thấy hoặc nghe nghĩ tôi có những khuyết 
điểm lỗi lầm nào về giới luật thì thương xót chỉ 
bảo cho tôi. Nếu tôi nhận được lỗi lầm, tôi sẽ 
theo đúng pháp mà sám hối.  

Vị này đọc ba lần như thế. Nếu không thấy 
có khuyết điểm gì, vị đối diện hiện đang đóng 
vai tự tứ đáp:  

- Rất tốt.  
Vị tăng tự tứ liền đáp:  
- Cám ơn Ðại Ðức. Và lạy xuống một lạy. 

Lạy xong thì quỳ lên để đóng vai nhận lãnh tự 
tứ cho vị kia tự tứ. Khi hai người đã tự tứ xong, 
đại chúng chia làm hai toán. Mỗi vị nhận lãnh 
tự tứ đi về một toán. Các tỳ khưu trong toán 
bắt đầu thay phiên nhau tới quỳ trước vị nhận 
lãnh tự tứ (vị này thấy vị kia tới quỳ trước 
mình, cũng quỳ xuống) để tự tứ... Như vậy cho 
đến khi mọi người trong đại chúng tự tứ xong.  

Sinh hoạt của tăng chúng trong một tự 
viện được quy định theo sáu nguyên tắc hòa 
hợp gọi là lục hòa:  

1- Thân hòa đồng trú: tăng chúng cùng ở 
một nơi, chia sẻ một môi trường sinh hoạt 
chung.  

2- Giới hòa đồng tu: cùng vâng giữ một 
thứ giới luật và một thứ quy chế chung cho mọi 
người.  

3- Khẩu hòa vô tránh: cùng tránh sử dụng 
thứ ngôn ngữ có thể gây không khí bất hòa, để 
phòng ngừa mọi xung đột.  

4- Kiến hòa đồng giải: cùng tôn trọng, hiểu 
biết và chia sẻ những kiến thức và quan niệm 
của nhau, không giữ thái độ khép kín và tự tôn.  

5- Ý hòa đồng duỵệt: biết dung hợp mọi ý 
kiến dị biệt để tạo nên sự hòa hợp vui vẻ trong 
đại chúng.  

6- Lợi hòa đồng quân: cùng chia sẻ những 
điều kiện vật chất đang có tùy theo nhu cầu 
của mỗi người, xem mọi lợi tức là của chung.  

Mùa kết hạ là mùa tịnh tu, chư tăng ít tiếp 
xúc với cư sĩ. Buổi sáng, tăng chúng dậy lúc 4 
giờ khi nghe ba tiếng chuông báo chúng. Mười 
lăm phút được để ra để mọi người súc miệng, 
xếp lại giường chiếu và mặc áo tràng. Ba hồi 
chuông bảo chúng lại vang lên, và tiếp theo đó 
là tiếng đại hồng chung (chuông lớn) ngân lên 
từng tiếng khoan thai. Lúc đó mọi người đã 
ngồi trên thiền sàng và bắt đầu giờ tọa thiền 
buổi sáng.  

Khi đại hồng chung đã điểm xong tiếng thứ 
một trăm lẻ tám, mọi người tập hợp tại chính 
điện (Phật đường) để tụng kinh buổi sáng. Nghi 
thức là nghi thức triêu thời khóa tụng, tức là 
công phu sáng. Thời khóa chấm dứt khoảng 6 
giờ rưỡi; chư tăng nghỉ ngơi nửa giờ trước khi 
ăn sáng. Giờ ăn sáng được báo hiệu bằng ba 
tiếng bảng bằng gỗ. Mọi người giữ im lặng 
trong khi ăn, và sau, và sau khi ăn tụng Tâm 
Kinh Bát Nhã.  

Sau bữa ăn sáng, chư tăng đi lo phận sự 
của mình: người thì dọn dẹp Phật đường, người 
thì lo việc vườn ruộng, người thì gánh nước bỗ 
củi. Trong mùa kết hạ, thì giờ được để dành 
nhiều hơn cho việc học tập và do tọa thiền. 
Ðến mười một giờ rưỡi, giờ nghỉ ngơi và chuẩn 
bị cho bữa cơm trưa đúng giờ Ngọ, bữa cơm 
chính trong ngày, được báo hiệu bằng ba tiếng 
bảng. Mọi người trong y áo chỉnh tề, sắp hàng 
một, đi vào thực đường, đứng ngay ngắn trước 

SINH HOẠT CỦA TĂNG ĐỒ VÀ CƯ SĨ 
       

(Chương XVII, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      36 

chỗ ngồi của mình. Khi mọi người đã tề tựu, 
chư tăng chấp tay xá và ngồi lên ghế của mình, 
ngay thẳng trước chiếc bình bát phần mình. 
Chuông và bản bắt đầu nghi thức thụ thực. 
Ðầu tiên, chư tăng nâng bát lên trán đọc bài 
cúng dường. Suốt bữa cơm, chư tăng thực hiện 
chính niệm: thân khẩu và ý hòa hợp, từ đầu 
bữa cơm cho đến khi chấm dứt. Sau bữa cơm 
và Tâm Kinh Bát Nhã, Chư tăng sắp hàng, 
niệm Phật, đi vào chính điện, diễu hành ba 
vòng quanh tượng Phật, vừa đi vừa niệm Phật. 
Một bài hồi hướng chấm dứt nghi thức thụ 
thực.  

Buổi chiều, từ 2 giờ rưỡi đến 5 giờ rưỡi, sinh 
hoạt cũng như buổi sáng: chấp tác, học tập, 
tọa thiền. Công phu chiều được bắt đầu lúc bảy 
giờ, sau một trăm lẻ tam tiếng đại hồng chung. 
Tiếp đó là giờ tham cứu hoặc tọa thiền. Mười 
giờ, sẽ là giờ chỉ tịnh. Ai muốn tiếp tục tọa 
thiền thì sẽ có thể tiếp tục cho đến khuya.  

Tại những chùa chỉ có bốn vị tỳ khưu, sự 
thực hiện yết ma để kết hạ và kết giới cho ba 
tháng an cư đã được xem là hợp pháp. Nhưng 
từ những miền xa xôi hẻo lánh mà một vị tăng 
không thể về tự viện để kết hạ được, thì vị 
tăng ấy sẽ an cư ngay tại chùa của mình bằng 
phương pháp thực hiện tâm niệm an cư. 
Phương pháp này được áp dụng cho trường hợp 
trong chùa chỉ có một hoặc hai, hoặc ba vị tỳ 
khưu. Họ đối trước Phật đường, đọc ba lần lời 
phát nguyện an cư thì sự an cư cũng thành 
tựu.  

Liên hệ với tự viện, có thể một hay nhiều 
ngôi nhà nhỏ tạo dựng trong khuôn viên hoặc 
ngoài khuôn viên của chùa, gọi là thiền thất, 
hoặc thất, hoặc cốc, dành riêng cho một người 
tu tập. Nếu một vị tăng, ngoài mùa an cư, 
muốn dành ra một tuần, một tháng, hoặc ba 
tháng để thực hiện tọa thiền, thì ông ta có thể 
sử dụng một thiền thất như thế. Vị tăng này 
cũng xin làm lễ kết giới trong một khuôn viên 
nhỏ bao bọc thiền thất (có khi giới hạn là bốn 
vách của thiền thất). Một vị sa di trẻ tuổi được 
cử ra để giúp vị tăng kia về mặt cơm nước, áo 
quần, nước nôi, v.v... Vị sa di này thường để 
tâm săn sóc và cung cấp những gì vị tăng chỉ 
nói khi nào rất cần thiết, vì trong những thời 

gian tĩnh tu như vậy ông ta thường không nói. 
Có thể ông ta chỉ viết một câu trên một mảnh 
giấy và trao cho vị sa di.  

Mỗi vị sa di thường thân cận một vị tỳ khưu 
để học hỏi và để được chỉ dẫn. Người chỉ dẫn 
này có thể là vị hòa thượng, vị yết ma hay vị 
giáo thụ trong hội đồng truyền giới. Trong 
trường hợp những vị này không có mặt trong tu 
viện thì một vị khác sẽ được chỉ định để hướng 
dẫn vị sa di, làm người nương tựa cho sa di. Khi 
vị sa di mới thụ giới tỳ khưu, ông ta cũng phải 
y chỉ (nương tựa) vào một vị tỳ khưu có nhiều 
hạ lạp (tuổi hạ) hơn để được chỉ dẫn về cách 
học hỏi và tọa thiền. 

     
TỌA THIỀN, DU PHƯƠNG, ỨNG PHÚ 

 
Trong mỗi tu viện, vị thiền sư giữ trách 

nhiệm giảng dạy và hướng dẫn việc tọa thiền 
thường được gọi là Thượng tọa. Trách vụ chính 
của vị này không phải giảng giải kinh luận và 
Phật pháp, mà là hướng dẫn sự tu thiền. Những 
buổi giảng dạy về cách tu thiền thường ngắn 
ngủi. Tiếp theo là thì giờ thực tập. Ai có điều gì 
muốn hỏi thì hỏi trong giờ giảng dạy đó. Nhưng 
tại những tu viện đông đảo, trong mỗi buổi 
giảng dạy như thế, vị thiền sư chỉ có thể giải 
đáp thắc mắc cho một vài người. Những vị sa di 
và những vị tì khưu mới thụ giới ít có cơ hội để 
hỏi, vì vậy phải đem những thắc mắc của mình 
để hỏi những vị lớn tuổi hơn, nhất là những vị 
mình đang y chỉ. Thỉnh thoảng thiền sư mở 
những cuộc tập hợp lớn gọi là đại tham để mọi 
người có cơ hội tham cứu. Nhưng tại các buổi 
đại tham này, chỉ những người có căn cơ khá 
vững mạnh mới dám đặt câu hỏi. Bởi thiền sư 
thường hay lật ngược các câu hỏi để khám phá 
trình độ tu chứng của người hỏi.  

Thỉnh thoảng có giờ rỗi rảnh, vài ba người 
được gặp thượng tọa nơi hành lang hoặc trên 
bờ hồ hay ngoài sân cỏ, họ có thể lợi dụng cơ 
hội để tham cứu. Những cuộc tham cứu này 
được gọi là tiểu tham, dễ dàng cho những 
người sơ cơ hơn. Sơ cơ có nghĩa là mới bắt đầu 
sự nghiệp tu học mà thôi, đạo nghiệp còn chưa 
vững. Mỗi tháng một lần, có khi vài tháng một 
lần, các thiền giả được vào giáp mặt thiền sư 
trong vài ba phút. Cơ hội này rất quý hóa, bởi 
thiền giả được thiền sư tiếp một mình, và do đó 
chỉ có một mình đối diện thiền sư. Có khi thiền 
giả đặt câu hỏi, có khi thiền sư đặt câu hỏi 
thăm dò thiền giả; có khi thiền giả trình kiến 
giải của mình để thiền sư ấn chứng hoặc lắc 
đầu. Ấn chứng có nghĩa là công nhận rằng kiến 
giải kia đích thực phát sinh từ những chứng 
nghiệm của thiền giả, và thiền giả đã đi đúng 
đường, nên tiếp tục con đường thiền quán hiện 
tại. Nếu thiền sư lắc đầu thì thiền giả phải cố 
hỏi để tìm ra chỗ sai lầm của mình trong lúc 
hành trì, để sự thực tập của mình có kết quả 
hơn.  

Tại tu viện, ngoài thì giờ làm vườn, trồng 
khoai, trồng bắp, quét dọn, chư tăng tụng kinh, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      37 

công phu, học Phật, giảng kinh, dịch kinh và 
tọa thiền. Có những vị ở luôn suốt đời tại tu 
viện có vị đi du phương để tham khảo Thiền 
học với những bậc cao đức nổi tiếng; gặp được 
bậc thầy vừa ý thì xin lưu trú lại để học đạo và 
thực tập dưới sự chỉ dẫn của vị này. Có vị ra 
lập chùa mới và đào tạo các vị tăng sĩ trẻ, bắt 
đầu từ sự thu nhận những người muốn thụ giới 
sa di. Có vị ra cộng tác với vài ba vị khác, mở 
trường dạy Phật pháp. Có vị ra trú trì và hành 
đạo tại các chùa nhỏ ở các địa phương chưa có 
tăng sĩ. Mùa hạ họ trở về tu viện an cư; trong 
chín tháng còn lại, họ hành đạo tại địa phương, 
giảng giáo lý cho tín đồ, làm lễ quy y tam bảo 
cho người mới vào đạo, tổ chức tụng kinh sám 
hối, cầu an, cầu siêu tại chùa. Họ lại đáp lời 
mời của tín đồ để tới tư gia tụng kinh, giảng 
đạo trong những dịp cầu an, cầu siêu, tang lễ, 
v.v... Công việc này gọi là công việc ứng phú, 
đáp ứng nhu cầu tôn giáo tín ngưỡng của quần 
chúng. Trong chùa, họ nuôi những người trẻ 
làm sa di. Chùa có ruộng và vườn thì họ làm 
ruộng làm vườn; nếu công việc hành đạo chiếm 
nhiều thì giờ quá thì họ nhờ người cư sĩ tới làm 
công quả, lo việc vườn ruộng cho chùa. Sau khi 
những vị sa di đã học tập xong cơ bản của Phật 
pháp, họ gửi những vị này về tu viện để tiếp 
tục học thêm. Những tăng sĩ lo việc hành đạo 
ứng phú thường thân cận nhiều với tín đồ, và 
nhu yếu tín ngưỡng của tín đồ khiến cho yếu tố 
Mật tông và Tịnh độ tông càng ngày càng 
mạnh. Ở các tu viện thiền, ảnh hưởng Mật tông 
và Tịnh độ tông tuy lớn, nhưng sự tọa thiền 
vẫn là chính yếu. Tại các lễ cầu an, cầu siêu, 
sự trì tụng các đà la ni và sự niệm Phật cầu 
vãng sinh trở thành chính yếu. Số lượng của 
những vị hành đạo ứng phú thường lớn hơn số 
lượng của những vị cư trú thường trực trong tu 
viện. Thường thường người ta ước lượng sự 
thịnh suy của Phật giáo bằng những trước tác 
của tăng sĩ và bằng những công trình nghệ 
thuật và văn học của họ. Tuy vậy, có những 
người tu học chứng ngộ mà không để lại công 
trình sáng tác nghệ thuật và văn học; sự thịnh 
suy không thể chỉ được định đoạt trên những 
chứng tích kia. Hơn nữa, đứng về mặt tôn giáo 
tín ngưỡng, sự tôn sùng của quần chúng và số 
lượng đông đảo của tăng sĩ phụng sự cho tín 
ngưỡng, cũng có thể được nhận là một dấu 
hiệu hưng thịnh của Phật giáo dù sự hưng thịnh 
ấy chỉ đáng kể về mặt tín ngưỡng mà không 
phải là sự tu chứng. 

   
SINH HOẠT CỦA GIỚI TẠI GIA 

 
Nếu trong hàng xuất gia, các giới luật Sa 

Di và Tỳ Khưu thuộc Tiểu Thừa còn luật Bồ Tát 
thuộc Ðại Thừa, thì trong hàng tại gia, Ngũ Giới 
và Bát Quan Trai thuộc Tiểu Thừa còn giới Thập 
Thiện và Bồ Tát thuộc Ðại Thừa. 

Xuất gia:         
Tiểu Thừa: Sa Di, Tỳ Khưu 
Ðại Thừa: Bồ Tát giới, Thập Thiện giới 

Tại gia: 
Ngũ Giới, Bát Quan Trai giới, Bồ Tát giới 
 
Thuyết minh đầu đủ về Ngũ Giới là Kinh Ưu 

Bà Tắc giới. Nếu một người tại gia chỉ có khả 
năng lĩnh thụ và hành trì một trong hai hoặc 
năm giới thì được gọi là thiểu phần ưu bà tắc. 
Những người thụ trì ba giới trở lên được gọi là 
đa phần ưu bà tắc. Những người thụ trì đủ hết 
năm giới thì được gọi là toàn phần ưu bà tắc. 
Người nữ thì gọi là ưu bà di (Upāsikā).  

Bát quan trai giới gồm có tám giới cộng 
thêm sự ăn chay. Giới này được thụ trì trong 
một ngày một đêm tại chùa. Người cư sĩ nhận 
giới này có thể sống y như người xuất gia trong 
vòng hai mươi bốn giờ đồng hồ. Tám giới là: 1) 
không sát sinh; 2) không trộm cướp; 3) không 
tà dâm; 4) không nói dối; 5) không uống rượu; 
6) không dùng hương phấn dầu thơm; 7) 
không nằm giường cao rộng êm ái; 8) không 
ăn uống ngoài giờ được chỉ định. Chữ quan 
trong Bát Quan Trai giới có nghĩa là cánh cửa. 
Thực hành giới này có thể giúp ta đóng bớt 
những cánh cửa phiền não, loạn tâm, cho nên 
gọi là “cánh cửa”, trong hai mươi bốn tiếng 
đồng hồ, người cư sĩ tập trung sống trong chính 
niệm và quán chiếu, gặp gỡ thầy và bạn để học 
hỏi thêm Phật pháp, ngồi thiền, tập thở, cắm 
hoa, học kinh v.v... Thời gian tu Bát Quan Trai 
giới có thể ảnh hưởng tới những ngày còn lại 
trong tháng. Bát Quan Trai giới cũng được xem 
là gạch nối giữa đời sống tu viện và đời sống tu 
sĩ, và ảnh hưởng của đời sống tu viện đến đời 
sống cư sĩ phần lớn đều do phương pháp tu học 
này.  

Bồ tát giới, như ta đã biết, gồm có mười 
giới nặng và bốn mươi tám giới nhẹ, có thể áp 
dụng cho cả hai giới xuất gia và tại gia. Bồ tát 
giới được thiét lập căn cứ trên phẩm Bồ Tát 
Tâm Ðịa giới của kinh Phạm Võng Ðại Thừa. 
Truyền thống Phật Giáo cho rằng thuyết phục 
được một nhà lãnh đạo quốc gia (nhơn vương) 
thụ Bồ tát giới là một công trình rất lớn. Nếu vị 
Quốc Vương phát nuyện đem khả năng và 
quyền năng của mình mà làm lợi ích cho nhân 
loại, thì sự hành đạo có kết quả lớn lao. Giọt 
mực dưới ngọn bút một vị Quốc Vương, khi ông 
ta sắp ký một đạo dụ miễn thuế cho dân chúng 
hay loại trừ những hình phạt tra tấn giam cầm 
chẳng hạn, được xem như là một giọt nước có 
đồng tính chất với giọt nước cam lộ từ bi dưới 
nhành dương liễu của Bồ tát Quán Thế Âm (6). 
Trong những thời đại có sự hiện hữu của một 
đấng quân vương như thế, các tu viện trong 
thời “chúc tán” mỗi ngày sóc vọng đều có xưng 
tán và cầu nguyện cho vị “hộ quốc nhân vương 
Bồ tát.” 

Theo sách Tam Tổ Thực Lục, năm 1304 vua 
Anh Tông thỉnh chư tăng vào cung để các quan 
trong triều thụ giới. Ðiều Ngự Trúc Lâm chủ tọa 
buổi truyền giới. Quốc phụ Thượng Tể (Huệ Võ 
Vương Trần Quốc Chẩn) cũng thụ Bồ tát giới tại 
gia năm 1321. Mãi cho đến cận đại, những Phật 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      38 

tử cư sĩ nào có ảnh hưởng lớn trong xã hội đều 
được khuyến thỉnh thụ Bồ tát giới tại gia, dù họ 
là người trong chính quyền hay trong nhân 
gian, trí thức hay không trí thức.  

Thập Thiện giới được thiết lập căn cứ trên 
kinh Thập Thiện Nghiệp Ðạo, gồm có mười giới:  

1- Không giết hại sinh mạng, phải tìm cách 
bảo vệ sinh mạng;  

2- Không trộm cướp, phải thực hành bố thí;  
3- Không tà dâm, phải bảo vệ danh dự và 

hạnh phúc kẻ khác;  
4- Không nói dối, phải nói sự thật;  
5- Không nói lời ly gián, phải nói lời xây 

dựng và hòa giải;  
6- Không chửi rủa, phải nói lời nhẹ nhàng 

dễ mến, ái ngữ;  
7- Không nói lời thêu dệt, phải nói lời tạo 

nên sự tín nhiệm kính nể;  
8- Không để tâm tham dục điều khiển 

mình, phải sống giản dị;  
9- Không để tâm giận dữ oán thù, phải phát 

triển tâm từ bi;  
10- Không níu chặt thành kiến, phải cở mở 

để trao đổi.  
Mười giới trên có đặc tính của Ðại Thừa. 

Theo sự giải thích của Trí Giả, người thành lập 
Thiên Thai Tông ở Trung Hoa, thì Thập Thiện có 
hai mặt: Một mặt là chỉ tức là ngừng lại không 
làm điều sai ác, một mặt là hành tức là thực 
hiện những điều lành. Tam Tổ Thực Lục cho 
biết Ðiều Ngự Trúc Lâm sau khi đi xuất gia 
thường đi sâu trong nhân gian thuyết pháp về 
Thập Thiện và khuyến khích dân chúng thực 
hành giáo lý Thập Thiện.  

Trong những thời đại dưới ảnh hưởng của 
Mật Giáo, người cư sĩ còn chịu lễ quán đỉnh (7) 
và thụ Bồ đề Tâm giới. Bồ đề Tâm giới cũng là 
luật của Mật tông, còn được gọi là Tam Muội 
Gia giới (Samaya). Tam Muội Gia có sau đặc 
tính:  

1- Hội, có tính chất hội tụ;  
2- Thời, đúng lúc;  
3- Tông, thích nghi với truyền thống tông 

phái;  
4- Bình đẳng, thể nhập vào thể tính chung 

của Phật và Bồ tát.  
5- Kỉnh giác, tỉnh táo và ý thức;  
6- Trừ cấu chướng, gột bỏ những điều 

chướng ngại bất tịnh trong tâm lý.  
Sáu điều kiện kia là sáu đặc tính của tâm 

giác ngộ (Bồ đề tâm) theo định nghĩa của Mật 
Giáo. Bồ đề Tâm giới là giới luật sơ bộ của Mật 
tông. Giới luật này phải thực hiện đầy đủ trước 
khi được phép cho thụ trì phép Thuyền Pháp 
Quán Ðỉnh (không phải phép Kết Duyên Quán 
Ðỉnh).  

Bồ đề Tâm, bản chất của Tam Muội Gia, 
gồm có ba mặt.  

1) Bồ đề tâm hạnh nguyện, phát nguyện 
thực hành. Nhận thức được rằng tất cả mọi 
chúng sinh đều có khả năng giác ngộ, nên phát 
nguyện cứu độ. Mà muốn cứu độ thì phải thực 
hành bốn lời nguyện lớn(8)  

2) Bồ đề Tâm thắng nghĩa, chấm dứt những 
tư tưởng ngôn từ và hành động thấp kém; học 
tập phát huy những tư tưởng, ngôn từ và hành 
động cao đẹp.  

3) Bồ đề tâm tam muội gia, có sáu đặc tính 
đã kể trên.   

 
Vào ngày chư tăng xuất hạ (rằm tháng 

Bảy), hội Vu Lan được tổ chức rất lớn tại các 
chùa; đó là nhờ sự ủng hộ của giới tại gia. Căn 
cứ trên Kinh Vu Lan Bồn (Ullambana), lễ Vu lan 
được tổ chức để cúng dường chư tăng, cầu 
nguyện cho ông bà cha mẹ đã khuất được siêu 
độ. Những cuộc chẩn tế cho người nghèo, 
những cuộc thăm viếng người bệnh, những lễ 
phóng sinh (thả tự do cho chim, cá và những 
loài khác đã bị bắt) được tổ chức. Nhưng linh 
đình nhất là cuộc chẩn tế cho cô hồn: đàn chẩn 
tế và thí thực được tổ chức từ chiều cho tới 
khuya. Phép chẩn tế cô hồn được thực hiện 
theo một nghi thức mang nặng tính chất Mật 
Giáo: đó là nghi thức Du Già khoa nghi. Sách 
Pháp Sư Ðạo Tràng Công Văn Cách Thức ấn 
hành năm 1299 thế nào cũng đã chứa đựng 
một Khoa Nghi về Chẩn tế. Tuy vậy đến năm 
1302, khi Hứa Tông Ðạo từ Trung Hoa sang, 
pháp thức chẩn tế mới trở thành rườm rà, nghi 
thức đầy dẫy văn chương, ấn quyết và thần 
chú. Thập Giới Cô Hồn Quốc Ngữ Văn của Lê 
Thánh Tông, Văn Tế Thập Loại Chúng Sinh của 
Nguyễn Du đều lấy cảm hứng ở đoạn văn thỉnh 
thập loại cô hồn trong Khoa Nghi Du Già.  

Ngoài hội Vu Lan còn hội Phật Ðản. Từ đời 
Lý, mỗi năm hội Phật Ðản đã được tổ chức thật 
lớn lao rồi. Vua Lê Thánh Tông có lẽ là người 
đầu tiên đã làm cho lễ Phật Ðản đã được tổ 
chức thật lớn lao rồi. Vua Lý Thánh Tông có lẽ 
là người đầu tiên đã làm cho lễ Phật Ðản trở 
thành quốc lễ lớn. Lễ tắm Phật bằng nước Ngũ 
Vị Hương được cử hành sáng ngày mồng một 
tháng tư tại chùa Diên Hựu. Vua, hoàng hậu, 
các hoàng tử và công chúa cùng triều thần 
bách quan đều có mặt. Dân chúng các nơi tụ 
về rất đông để dự lễ. Sau khi chư tăng tụng 
xong kinh Phật Thuyết Dục Tượng Công Ðức, 
thì nước thơm được dối lên tượng Phật. Trong 
khi đó, Vua, quan và quần chúng chắp tay 
hướng về niệm Phật.  

Sau lễ tắm Phật là lễ Phóng Sinh. Vua bước 
lên kim đài dựng ở trước chùa. Chư tăng tụng 
kinh Kim Quang Minh trong khi một lồng chim 
được dâng lên. Kinh vừa dứt, vua đưa tay vào 
lồng bắt một con chim thả cho bay lên. Dân 
chúng hô lên “Vạn Tuế” rồi cùng thả chim rợp 
trời. Ðời các vua sau đều làm theo vua Thánh 
Tông trong ngày Phật Ðản. Vua Thánh Tông 
băng hà vào tháng Giêng âm lịch năm 1072; 
vua Nhân Tông làm lễ nối ngôi ở trước linh cữu. 
Nhưng vua đợi cho đến sau ngày Phật Ðản 
(mồng tám tháng tư), hành lễ tắm Phật và 
Phóng Sinh xong thì mới ngự ra điện Thiên An 
thiết triều lần thứ nhất.  

Lễ Tắm Phật và Phóng sinh được tổ chức 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      39 

vào buổi sáng. Buổi tối có lễ Phóng Ðăng, 
thả hàng ngàn đèn trôi trên sông hồ. Ðến 
đời Lê, lễ Phật Ðản không còn là quốc lễ 
nữa, nhưng dân chúng vẫn tiếp tục phóng 
sinh và phóng đăng trong ngày Phật Ðản 
dù không có vua chúa tham dự.  

Những ngày lễ khác như ngày Kỷ Niệm 
Xuất Gia, Thành Ðạo và Nhập Diệt của Phật 
cũng được tổ chức, nhưng không được 
trọng thể bằng hai lễ trên. Thêm vào đó 
còn các ngày vía các Ðức Phật và Bồ Tát.  

Những tối 14 và 30 mỗi tháng, nhiều 
gia đình lên chùa lễ Phật sám hối... Vào 
những ngày rằm và mồng một, mọi người 
trong gia đình thường lên chùa lễ Phật, 
cúng dường, đem theo hoa quả và trầm 
hương, đèn nến.  

Trong quan niệm đạo Phật bình dân, 
mục đích gần nhất của sự tu hành là tạo 
thêm công đức. Công đức vốn được dịch từ 
danh từ Phạn ngữ punya, là sự tập hợp của 
những hành động tốt, là một kho tàng vô 
hình bảo đảm cho hạnh phúc của tương lai. 
Nếu có nhiều công đức, người ta sẽ được 
sống an lành trong kiếp này và trong 
những kiếp sau, không những mình và con 
cháu mình được có thể được thừa hưởng. 
Công đức cũng như một trương mục tiết 
kiệm trong ngân hàng vậy. Muốn tạo công 
đức phải làm công quả. Công quả là một 
danh từ bình dân có nghĩa là có công thì có 
quả. Giữ giới, ăn chay, tụng kinh, in kinh, 
làm chùa, đúc tượng, cúng chùa, chẩn tế 
cho người nghèo khó và cho cô hồn đói 
lạnh... đó là những việc làm tạo nên công 
đức. Nếu không có phương tiện tài chính thì 
cũng có thể dùng thì giờ của mình để tạo 
công đức, như tới chùa tụng kinh cầu an, 
cầu siêu, sung vào ban tương tế để đi lo 
cho những người nghèo khổ, đói, bệnh.  

Người cư sĩ cũng biết rằng mục đích 
cuối cùng của sự tu hành là giải thoát. 
Những phương pháp tạo dựng công đức 
trên kia được gọi là tu phúc, không đủ để 
giải quyết vấn đề sống chết mai sau. Vì vậy 
phải tu huệ. Tu Huệ là niệm Phật, học kinh 
và ngồi thiền. Niệm Phật là một lối ngồi 
thiền dễ thực hành hơn hết, vì niệm Phật 
cũng đưa đến sự định tâm, gọi là nhất tâm 
bất loạn. 
______________  
 
(6) Lời tán dương nước từ bi của Quán Thế Âm: 
“Hoặc đọng dưới ngòi bút rồng của đấng quân 
vương sẽ làm cho sóng ơn tràn khắp, hoặc đọng 
trên cành liễu của Bồ tát tưới thành cam 
lộ” (Hoặc tại quân vương long bút hạ tán tác ân 
ba, hoặc cư Bồ tát dương liễu đầu sái vi cam lộ).  
(7) Xin xem chú thích Quán đỉnh ở Chương XVI: 
“Tổng quan về Phật Giáo đời Trần” tập I  
(8) Tứ hoằng thệ nguyện: “Chúng sinh vô biên 
thệ nguyện độ; phiền não vô tận thệ nguyện 
đoạn; pháp môn vô thượng thệ nguyện học; 
Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành.  

   

 
CỘI NGUỒN XUÂN 
 
Ô hay xuân vẫn chưa tàn 
Ngẩn ngơ một cõi địa đàng bướm hoa 
Kể từ cố quận đi ra 
Một trời phương ngoại thiết tha đã từng 
Nhớ người chung cuộc rưng rưng 
Ruổi rong mấy độ nửa chừng xuân sang 
Mộng hồ điệp hãy chưa tan 
Mình mơ hay chú bướm vàng hóa thân 
Mới hay đời những phong trần 
Dở dang tình chửa một lần phỉ phong 
Này em má đỏ môi hồng 
Mùa xuân ca hát giữa dòng thiên nhiên 
Thương sao vóc hạc em hiền 
Tình đau chẳng đặng vẫn miền hỷ hoan 
Đêm rằm trẩy hội lên non 
Hoàng hoa hóa hiện hai con hạc vàng 
Xuân xanh ngát lá trên ngàn 
Nguyệt thường hiển hiện bóng nàng phất phơ 
Em về phố chợ rong chơi 
Áo xiêm xúng xính mắt ngời phấn son 
Sắc xuân nàng nhé mãi còn 
Dở dang tình vẫn chưa tròn tương tư 
Ngày xưa chưa nói tạ từ 
Ngày xuân giở lại trang thư úa vàng 
Thay màu áo mới xuân sang 
Cội nguồn xuân vẫn vĩnh hằng hỷ hoan. 
 
 

ÁO LỤA XÊNH XANG 
 
Tôi xa cố quận mấy mùa 
Ngày xuân man mác lên chùa niệm hương 
Mai vàng rực rỡ một phương 
Nao nao ngày tết nhớ thương ngút ngàn 
Xùng xình áo lụa xênh xang 
Em vui trẩy hội rộn ràng trống lân 
Trăm năm một cuộc phong trần 
Tết miền phương ngoại mấy lần phỉ phong 
Dư âm chất chứa trong lòng 
Mùa xuân cố quận một dòng ngát xanh 
Này em vóc hạc thanh thanh… 

 
 
 

DU TÂM LÃNG TỬ 

Atlanta, tháng giêng 2017 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      40 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 

Chử Đồng Tử là người Phật tử Việt Nam 
đầu tiên.  

Ông sống cùng cha là Chử Cù Vân tại Hưng 
Yên trong thế kỷ thứ 3 trước Tây lịch. Một hôm, 
nhà cháy, chỉ còn chiếc khố hai cha con thay 
nhau mặc. Khi rời nhà, Chử Đồng Tử mặc khố 
và cha phải ở nhà, và ngược lại. 

Trong giờ hấp hối, người cha dặn con phải 
giữ lấy khố để mặc. Thương cha, Chử Đồng Tử 
cãi lời, liệm khố chôn theo cha. Chử Đồng Tử 
câu cá ban đêm, ban ngày bơi theo thuyền 
buôn để đổi thực phẩm. 

Vua Hùng Vương thứ ba có con gái tên là 
Tiên Dung, cô thích đi thuyền du lịch khắp 
nước. Một hôm, công chúa và đoàn hầu tới 
Hưng Yên. Thấy đoàn thuyền rồng tới, Chử 
Đồng Tử vùi mình vào cát ẩn thân. 

Tiên Dung quây màn quanh một bờ lau để 
tắm, không ngờ gần Chử Đồng Tử. Cô xối nước 
tắm, làm lộ thân hình Chử Đồng Tử dưới cát. 
Ngạc nhiên và mắc cỡ, Tiên Dung hỏi sự tình. 
Rồi suy nghĩ kỹ, công chúa xin kết hôn với Chử 
Đồng Tử. 

Buồn bực và giận dữ, Vua Hùng Hương 
cấm công chúa về cung. Cặp vợ chồng mới dọn 
về Hà Thám, mở chợ, buôn bán hàng để mưu 
sinh. Dân địa phương kính thờ Chử Đồng Tử và 
Tiên Dung làm chúa, để tỏ lòng mang ơn hai 
người làm cho khu vực trở nên thịnh vượng.  

Chử Đồng Tử và bạn thương buôn thường 
du hành để mua bán. Một hôm, nhìn thấy ngọn 
núi Quỳnh Tiên của huyền thoại, Chử lên núi, 
gặp vị sư tên Phật Quang (nghĩa: ánh sáng Đức 
Phật) tu ở một ngôi chùa. Sau khi nghe sư thu-
yết pháp, Chử Đồng Tử giao hết tiền cho bạn 
thương buôn để ở lại học Phật Pháp với nhà sư. 

Khi bạn thương buôn quay thuyền lại đón, 
Chử Đồng Tử được Phật Quang tặng một cây 
gậy và một chiếc nón lá thần thông. Chử Đồng 
Tử về nhà, kể cho vợ về giáo pháp giải thoát. 
Hai người bỏ việc buôn bán, lên đường tìm thầy 
học đạo.  

Một hôm, hai vợ chồng thấy mệt, nên 
ngừng nghỉ giữa đồng, cắm gậy úp nón lên 
trên. 

Bỗng nửa đêm, thành quách, cung điện 
vàng hiện lên cùng với lính gác, người hầu.  

Dân chúng trong vùng kinh ngạc, tới dâng 
hương và trái cây, xin làm thần dân của hai 
người. Nơi này trở nên phồn thịnh và độc lập 
như một nước riêng. 

Vua Hùng Vương nghĩ là dân vùng này có ý 
tạo phản, nên ra lệnh cho lính tới dẹp. Khi lính 
nhà vua tới, dân chúng xin ra trận chống cự 
nhưng Tiên Dung chỉ cười và nói mọi người hãy 
bình yên.  

Trời tối, quân nhà vua đóng trại bên kia 
sông, ở bãi Tự Nhiên. 

Đến nửa đêm, bỗng nhiên bão to gió lớn 
nổi lên, lay động khắp vùng. Thành trì, cung 
điện, Tiên Dung, Chử Đồng Tử, lính gác và thần 
dân bay lên trời. Đất sụp xuống và trở thành 
một cái đầm lớn.  

Cho đó là điều linh dị, nhân dân bèn lập 
miếu thờ hai người, gọi đầm đó là đầm Nhất Dạ 
Trạch (Đầm Một Đêm). 

 
*** 

 
Truyện vừa kể trên là từ văn học truyền 

khẩu. Nhưng hiện nay đang có ít nhất bốn ngôi 
đền cổ ở tỉnh Hưng Yên, nơi dân chúng tôn thờ 
Chử Đồng Tử và Tiên Dung. Vào thế kỷ thứ 6, 
Tướng Triệu Quang Phục đưa binh đoàn trú 
đóng trong Đầm Dạ Trạch để mai phục quân 
Trung Quốc xâm lăng. Đó là cuộc chiến du kích 
đầu tiên tại Việt Nam. Bản doanh chiến khu này 
bây giờ là xã Dạ Trạch, huyện Khoái Châu, tỉnh 
Hưng Yên. 

 
PHÁP THIỀN  
Hãy tỉnh thức trong mọi thời; 
hãy cảm thọ hơi thở vào và ra. 
Hãy thấy rằng trong hít thở, chỉ có hơi thở 

chuyển động 
và không hề có ai đang thở. 
Hãy thấy rằng trong cảm thọ, chỉ có cảm 

thọ biến đổi 
và không hề có ai cảm thọ. 
 
GHI CHÚ:  
Băng hình này đã hiệu đính. Dịch giả trân 

trọng cảm ơn cư sĩ Nguyễn Đình Trung về góp 
ý chính xác rằng Chử Đồng Tử đúng là trong 
thế kỷ thứ 3 trước Tây lịch.  

Băng hình có thể xem ở đây: 
http://youtu.be/qQ5Cv85c4To  
 
 
 
(Xem bản dịch tiếng Anh —> ) 
 

PHẬT TỬ VIỆT NAM ĐẦU TIÊN 
  

Nguyên Giác dịch ra tiếng Anh 

http://youtu.be/qQ5Cv85c4To


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      41 

Chu Dong Tu was the first Vietnamese Bud-
dhist.  

He lived with his father, Chu Cu Van, in 
Hung Yen in the third century BC. One day, a 
fire burnt their house down and left only a loin-
cloth for them to share. While going out of the 
house, Chu Dong Tu wore it and his father had 
to stay home, and vice versa.  

When laying dying, his father told his son 
to inherit the loincloth. Loving his father, Chu 
Dong Tu disobeyed and buried it with his fa-
ther’s body. Chu Dong Tu went fishing at night, 
and swam at day to merchant boats to ex-
change food. 

The third Hung King had a princess named 
Tien Dung, who liked traveling by boats around 
the country. One day, she and her royal entou-
rage came to Hung Yen. Seeing the royal boats 
coming, Chu Dong Tu got in hiding beneath the 
sand. 

Tien Dung hung curtains around a reed 
bank, incidentally near Chu Dong Tu, and took 
shower. She poured water on her body, and his 
body was exposed when the sand slipped. Sur-
prised and shy, Tien Dung asked about his sit-
uation. Then after thinking carefully, she asked 
him to marry her. 

Sad and angry, Hung King banned her from 
entering the palace. The newlywed couple 
moved to Ha Tham, opened a market, and 
traded goods for a living. To show their grati-
tude for bringing them prosperity, the local 
people revered the couple as their royal rulers. 

Chu Dong Tu and his fellow merchants fre-
quently traveled for trade and business. One 
day, seeing the legendary Quynh Tien Moun-
tain, he climbed up and met a monk named 
Phat Quang (meaning the Light of Buddha) at a 
temple. After listening a sermon from the 
monk, Chu Dong Tu left all the money to his 
fellow merchants, and stayed with the monk to 
learn Buddhism. 

 
When his fellow merchants sailed back to 

pick him up, Chu Dong Tu was given by Phat 
Quang a magical staff and a magical cone hat. 

Chu Dong Tu came home, and told his wife 
about the way of liberation.  

The couple left their business, and traveled 
afar to seek a master who would teach them 
the Buddhist way. 

One day, they felt tired and stopped to rest 
in a vacant field. They put the staff straight up 

and hung the cone hat over it.  
At midnight, they saw a citadel appeared 

around and in which a gold palace with so 
many their new subjects and guardsmen. 

Surprised, the villagers in the region came 
to offer fruits and incense, and asked Chu 
Dong Tu and Tien Dung to become their lords. 
The region turned prosperous and independent 
as a new kingdom. 

Thinking that the regional people tried to 
incite an uprising, the Hung King ordered his 
soldiers to conquer the region. When the royal 
sodiers came near, the regional people showed 
the will to go to war. Tien Dung smiled and told 
everybody to remain at peace. 

The sky turned dark. The royal soldiers had 
to camp across a river, at Tu Nhien Field.       

At midnight, a storm with strong wind 
shook the whole region. Then the citadel, the 
gold palace, Tien Dung, Chu Dong Tu, the 
guardsmen and all regional people flied into 
the sky. The land below collapsed and became 
a large marsh. 

Filled with awe, the villagers around built a 
shrine to worship the couple, and named the 
marsh as Nhat Da Trach Marsh (The Marsh 
That Was Created in Just One Night). 

 
*** 

 
The story above is a folktale recorded from 

ancient oral history; however, there are cur-
rently at least four ancient shrines in Hung Yen 
Province where they worship Chu Dong Tu and 
Tien Dung. In the 6th century, the General 
Trieu Quang Phuc kept his soldiers hiding in 
the Nhat Da Trach Marsh to ambush the invad-
ing Chinese troops. That is  the first guerrilla 
war in Vietnam. The guerrilla stronghold now is 
part of the Da Trach Commune, Khoai Chau 
County, Hung Yen Province. 

 
MEDITATION 
Be mindful all the time; 
just feel the breaths in and out. 
See that in breathing there is just the 

breaths moving 
and there is no one who breathes. 
See that in feeling there is just the feeling 

varies  
and there is no one who feels. 
 
NOTE: This is the corrected version. The 

translator would like to say thanks to Mr. Ngu-
yen Dinh Trung for his correct advice that the 
time of Chu Dong Tu should be in the third 
century BC. 

 
The video can be watched here: 
http://youtu.be/qQ5Cv85c4To 
 

  

THE FIRST VIETNAMESE BUDDHIST 
 

Translated by Nguyen Giac 

http://youtu.be/qQ5Cv85c4To


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      42 

SÓT LẠI 
 
dù sao cây cũng còn xanh lá 
em vẫn còn đây với mộng vàng 
tôi còn đây với tương tư lạ 
cuối mùa hoa phượng gió thu sang 
 
còn đây chuông sớm rung hư tịch 
gác vắng tinh sương vọng tiếng cười 
giòng nước phân chia đời hai nẻo 
tình xa dư vị đắng lòng tôi. 
 
 
QUYẾN RŨ 
 
một góc em cười ta xốn xang 
đường chim xoã tóc rũ thiên đàng 
màu nắng tìm về trong dáng liễu 
một phút em cười, ta bất an 
 
đợt sóng nào đưa em đến ta 
huyền hư áo mở vóc thân ngà 
mắt em chở cả trời huyễn mộng 
ập xuống hồn ta mấy trận hoa 
 
đời sống nào dâng em dáng tiên 
trời nhung trải thảm đón chân mềm 
một phút nào thôi trời chợt tắt 
đường cung ta thấy mỗi màu êm. 
 
 

PHÙ DU 

SẦU RIÊNG GIỌT NẶNG 
 
rượu nóng hơi cay đường khuya vắng 
một trời nổi gió dưới chân đêm 
buồn trông 
ngóng đợi trăng lên 
sầu riêng giọt nặng ướt thềm rêu tôi. 
 
 
NỖI BUỒN NHẢY MÚA 
 
múa như trăng rừng đêm 
ôi nỗi sầu ta tuyệt diệu 
khóc lên đi 
lệ rưng run 
nỗi thầm kín như sương mù 
khóc khô sợi nước 
múa êm mưa hồn ta 
ôi mộng nào chảy như rừng sóng bạc 
khóc lên đi lệ thơm tho 
nỗi buồn đó theo ta sầu năm tháng 
múa đau cho đời ta 
ôi nôi buồn rực rỡ 
khóc lên đi lệ tình ta 
buồn thiên thu trong hồn ta nhảy múa. 
 
 
NGẤT NGÂY 
 
chỉ thấy em cười là ngất ngây 
những vết say tươi đọng nơi này 
xin làm một chút tình thơ đẹp 
cho em run nhẹ mỗi lần say 
mắt sáng môi hồng vui áo xanh 
vàng từng buổi nắng má hanh hanh 
trong bóng trời xuân em nhẹ bước 
cỏ dường như mở rộng hồn anh 
nắng chạy trên đường theo dáng xuân 
vàng trên cây cỏ nỗi bâng khuâng 
em vươn tay đẹp trời năm tháng 
ngây ngất len về run xác thân. 
 
 
TÌNH TÔI 
 
tôi si dại với tình tôi 
tôi đau giữa lúc vành môi em cười 
tôi thơ thẩn nhặt tình người 
tôi khiêm cung nhận nửa đời nhân duyên 
tôi yêu trong nỗi buồn phiền 
tôi tan tác giữa tình biền biệt bay. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      43 

PHẬT GIÁO ĐẠI THỪA VÀ NHÂN QUYỀN 
 

TORU SHIOTSU - Giáo sư Luật, Đại học Soka (Tokyo) 
 

Nguyên Hiệp dịch 

Thường có những hoài nghi về mối liên hệ 
giữa Phật giáo và vấn đề nhân quyền. Sự thật 
là kinh sách Phật giáo không trực tiếp đề cập 
đến nội dung hay hình thức “bảo vệ nhân 
quyền” theo quan điểm hiện nay. Tuy nhiên, 
Thánh kinh của Thiên Chúa giáo và kinh sách 
của các tôn giáo khác cũng không ngoại lệ. Vậy 
tại sao Thiên Chúa giáo và Phật giáo lại nhận 
lấy sự phê bình khác nhau về sự đóng góp của 
họ đối với lý thuyết nhân quyền? Câu trả lời 
nằm ở sự phát triển riêng biệt của hai tôn giáo 
về chiều hướng, mục đích trong việc nắm bắt 
những vấn đề khác nhau của xã hội hiện đại, 
trong khi vẫn giữ gốc rễ nơi các kinh điển được 
viết vào thời xa xưa, và những nỗ lực giải thích 
những kinh sách này đã được thực hiện như thế 
nào. Trong bài viết này, tôi sẽ xem xét những 
vấn đề này, chủ yếu tập trung vào phương 
pháp giải thích. 

 
Quan điểm triết học về luật 
Đề tài Phật giáo và Nhân quyền, trên thực 

tế, không được nghiên cứu nhiều ở Nhật và ở 
những nước khác. Về đề tài này, nổi bật nhất là 
những bài viết của Sally King và Damien Ke-
own - hai tác giả này tiếp cận lý thuyết nhân 
quyền từ chuyên ngành Phật học. Phương pháp 
tiếp cận mà tôi sẽ thực hiện khởi từ quan điểm 
luật học. Lý thuyết nhân quyền chủ yếu liên 
quan đến luật. Và trong khi đề tài của tôi có 
thể giống với đề tài của những tác giả như King 
và Keown, thì phương pháp nghiên cứu của tôi 
hoàn toàn theo chiều hướng ngược lại. 

Có lẽ tôi nên giải thích ở đây rằng luật mà 
tôi muốn nói không phải luật trong nghĩa hẹp 
của cách hiểu luật pháp, mà đây là sự tiếp cận 
Phật giáo từ quan điểm rộng về triết học luật. 
Quan điểm triết học luật trong trường hợp này 
không nói đến việc bảo đảm những quyền căn 
bản của con người, mà nhận diện một cơ sở lý 
thuyết đối với quyền con người theo nghĩa của 
từ này. Ở đây, tôi xem nhân phẩm (Human 
Dignity) là cơ sở của lý thuyết quyền con 
người, và xem xét tư tưởng Phật giáo có thể 
đóng góp cho vấn đề nhân phẩm như thế nào. 
Do đó ở cả hai phương diện, lý thuyết nhân 
quyền và tư tưởng Phật giáo, tiêu điểm sẽ tập 
trung vào phương pháp giải thích. 

Trước hết tôi sẽ xem xét vấn đề phương 
pháp giải thích lý thuyết nhân quyền. Tiêu 
điểm ở đây tập trung vào việc trao đổi về quan 

điểm quyền tự nhiên trong triết học luật, và 
nhân phẩm là nền tảng của nhân quyền. Về 
quyền tự nhiên, tôi đề cập đến quan điểm "tất 
cả con người sinh ra đều tự do và bình đẳng" 
được tìm thấy trong Tuyên ngôn độc lập của 
Hoa Kỳ năm 1776, và Tuyên ngôn Nhân quyền 
của Pháp năm 1789, được đặt cơ sở trên cách 
nhìn về nhân loại mà nó xác nhận rằng, ở trạng 
thái tự nhiên của mình, loài người sống trong 
bình đẳng và tự do. Khái niệm về quyền tự 
nhiên này từng là sức mạnh thúc đẩy các cuộc 
cách mạng Anh, Pháp và Hoa Kỳ.  

Tuy nhiên, mỗi khi những cuộc cách mạng 
này kết thúc và mỗi quốc gia thảo nên một bản 
hiến pháp bảo đảm quyền con người, thì những 
quyền này trở nên "được hệ thống hóa". Rồi 
những gì đã xuất hiện là khái niệm về chủ 
nghĩa thực chứng luật pháp, khái niệm về tư 
tưởng luật được hệ thống hóa, quan niệm rằng 
chỉ những quyền cá nhân được định rõ trong 
hiến pháp mới được đảm bảo. Theo cách nghĩ 
này, bất cứ sự nghiên cứu nào về quan niệm 
nhân loại được tìm thấy nơi các khái niệm về 
quyền tự nhiên đều bị đánh mất, để lại hệ 
thống luật như là mối quan tâm duy nhất. Tuy 
nhiên, trái ngược với khuynh hướng này, một 
sự hưởng ứng quan điểm về quyền tự nhiên đã 
được nhận diện ở nhiều quốc gia, đặc biệt sau 
Thế chiến thứ II, kết hợp với sự tranh luận sôi 
nổi về những gì chính xác được định nghĩa là 
một con người, và những gì được quy định để 
bảo vệ phẩm giá của con người đó. 

Ví dụ, hiến pháp Hoa Kỳ được ban hành 
trên 200 năm, và không tuyên bố rõ ràng về 
quyền đời tư, mà nó đã trở thành một quyền 
con người có tính bắt buộc trong xã hội hiện 
đại. Tuy nhiên từ trường hợp của Roe vs Wade 
(quyền phá thai [1]), Toà án tối cao Hoa Kỳ đã 
xác nhận quyền về đời tư trong giải thích của 
mình về nguyên tắc xét xử công bằng của Luật 
trong Tu chính thứ 14 (quyền công dân [2]). 
Bằng phương pháp giải thích này, các thẩm 
phán không xem xét quyền về đời tư được viết 
trong Hiến pháp có phải là một quyền con 
người cụ thể hay không, mà hiểu nó theo 
nguyên tắc xét xử luật như là một quyền con 
người mà nó tất yếu nên được bảo đảm vì sự tự 
do con người.  

Ở quan điểm này của Tòa án tối cao, khái 
niệm về quyền tự nhiên không trực tiếp được 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      44 

nói đến, nhưng chí ít nó cho thấy sự hiện diện 
của tự do và một cách nhìn về con người như là 
tự do quyết định lấy những vấn đề mà chính họ 
quan tâm. Triết gia luật Ronald Dworkin đã đưa 
ra vấn đề về phương pháp giải thích này một 
cách cụ thể hơn. Dworkin khẳng định rằng, để 
phân loại nhân quyền bằng việc xem chúng 
được phát biểu một cách cụ thể trong Hiến 
pháp hay không là vô nghĩa. Ông cũng xác 
nhận rằng Hiến pháp là một hệ thống các 
nguyên tắc, mà những nguyên tắc đó là sự đối 
xử công bằng và tự do căn bản, và rằng quyền 
về đời tư có thể suy ra từ những nguyên tắc 
này. Quan điểm của Dworkin phần nào gần với 
khái niệm về quyền tự nhiên. 

Kế tiếp, chúng ta hãy xem xét hiến pháp 
Đức (Luật căn bản Bonn), xem như là một ví 
dụ mà ở đó khái niệm về quyền tự nhiên được 
thể hiện nơi những điều khoản thực tế của một 
bản hiến pháp. Điều 1 của hiến pháp Đức nói 
rõ rằng nhân phẩm là bất khả xâm phạm, và 
rằng quyền lực của bộ máy tư pháp, cơ quan 
lập pháp và hành pháp được gắn kết bằng cơ 
sở này. Hơn nữa, quy định về nhân phẩm ở 
trong hiến pháp hình thành nên cơ sở cho việc 
giải thích nó để bảo đảm những quyền con 
người cụ thể, và nhân phẩm là một quyền con 
người phổ quát bao gồm những quyền con 
người khác. Nói cách khác, giải thích chính xác 
nhân phẩm là gì là tối cần thiết trong việc bảo 
đảm nhân quyền.  

Câu đầu tiên trong Chương Một của Hiến 
pháp Đức xác định rằng “Không được xâm 
phạm phẩm giá con người.  

Nhiệm vụ của chính quyền nhà nước là 
tôn trọng và bảo vệ phẩm giá con người.” 

Như những trường hợp này minh chứng, 
lý thuyết nhân quyền xem con người là tự do 
và bình đẳng đang có khuynh hướng gia tăng 
hiện nay, một niềm tin vốn có bên trong khái 

niệm quyền tự nhiên, và đặt sự truyền bá cách 
nhìn này trên quan điểm nhân phẩm. Điều mà 
ở Nhật gọi là nhân quyền (jinken), và quyền lợi 
(kenri) thì trong tiếng Anh là "right" và tiếng 
Đức là "recht", cả hai đều có nghĩa là "đúng". 
Điều này có thể được xem như là bắt nguồn từ 
quan điểm rằng, thay vì phải đảm bảo nhân 
quyền bởi một hệ thống đặt ra để làm việc đó, 
nhân quyền nên được xây dựng và bảo vệ bởi 
hệ thống ấy vì chúng là "đúng", bởi vì chúng 
biểu thị cách mà đời sống con người nên là, và 
vì nhân phẩm. 

Tóm lại, chỉ khi chúng ta xem xét vấn đề 
quyền con người từ quan điểm triết học về luật 
này thì chúng ta mới có thể nhìn thấy khả năng 
của những ý tưởng đã được chia sẻ bởi hệ tư 
tưởng Phật giáo. Nếu chúng ta thừa nhận 
phương pháp giải thích lý thuyết nhân quyền 
của chúng ta là một trong những quan điểm 
được đặt cơ sở trên nhân phẩm, chúng ta nên 
nghĩ về sự nối kết giữa phương pháp của chúng 
ta và câu trả lời cho câu hỏi nhân phẩm có ý 
nghĩa gì trong tư tưởng Phật giáo, thay vì nhắm 
vào những thành ngữ riêng biệt của kinh điển. 
Vì thế tôi nên đánh giá phương pháp giải thích 
này như đã đánh giá kinh điển Phật giáo. 

 
Công việc giải thích các kinh điển 

Phật giáo 
Như đã nói rõ từ đầu, việc không nhận ra 

những tư tưởng mà Phật giáo chia sẻ liên quan 
đến lý thuyết nhân quyền trước hết có thể quy 
cho việc thiếu hiểu biết về cách giải thích kinh 
Phật. Do đó, chúng ta hãy nghĩ đến một cách 
thức giải thích những kinh điển này, từ ba cách 
nhìn khác nhau. 

1 ■ Trước hết, chúng ta cần nhận thức độ 
rộng của những thuật ngữ Phật học. Thiên 
Chúa giáo đã có sự sửa đổi qua hàng thế kỷ từ 
khởi nguyên của nó đến ngày nay, và hiện có 
nhiều hình thức khác nhau, như các Giáo hội 
Công giáo (Roman Catholic) , Tin Lành 
(Protestant) và Chính thống giáo Đông phương 
(Eastern Orthodox). Phật giáo đã trải qua 
những thay đổi tương tự, và hiện nay nói chung 
được chia thành hai dòng chính: Phật giáo 
Theravada ở Nam Á và Phật giáo Đại thừa ở 
Bắc Á. 

Tuy nhiên, những học giả Tây phương có 
khuynh hướng chỉ tập trung vào nguồn gốc lịch 
sử Phật giáo và chỉ tập trung vào Phật giáo 
Theravada, kết quả do đó có sự giới hạn trong 
việc hiểu tư tưởng Phật giáo. Trong một vài 
trường hợp cực đoan, thậm chí người ta cố hạ 
thấp tầm quan trọng của Phật giáo Đại thừa, 
dựa trên một giả thuyết rằng Phật giáo Đại 
thừa không thật sự là lời dạy của Đức Phật 
Thích Ca, Đức Phật lịch sử. Tuy nhiên, giống 
như Thiên Chúa giáo, chúng ta cần xem Phật 
giáo một cách rộng rãi hơn chứ không chỉ xét 
về phương diện nguồn gốc, mà bao gồm sự 
phát triển lịch sử và vị trí hiện tại của nó. 

Xem xét những phát biểu của giáo sư Ma-



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      45 

sato Nagao về vấn đề này là điều quan trọng. 
Theo Giáo sư Nagao, kinh sách Phật giáo mang 
ba ý nghĩa: một, những lời dạy do Đức Phật 
Thích Ca thuyết giảng; hai, những lời dạy liên 
quan đến Đức Phật (các quy luật và chân lý); 
và ba, những lời dạy được thiết lập để giúp con 
người đang sống hiện nay đạt được Phật quả. 
Ở đây tôi muốn đặc biệt lưu tâm đến phần thứ 
ba. 

Trong Phật học, kinh điển viết bằng tiếng 
Pali được tin là trình bày trực tiếp nhất lời dạy 
của Đức Phật Thích Ca, và Phật giáo Theravada 
được đặt cơ sở trên những lời dạy này. Tuy 
nhiên, nếu chúng ta có một cái nhìn rộng rãi 
hơn về những khái niệm của Phật giáo và kể cả 
những lời dạy nhằm mục đích đạt đến Phật 
quả, kinh điển Phật giáo Đại thừa thật sự vô 
cùng quan trọng. Về phương diện lịch sử, Phật 
giáo đã phát triển như một sự truyền trao có 
thể giúp con người đạt đến Phật quả. Vì thế 
quan điểm "Phật giáo sống" cũng rất quan 
trọng. 

Thiên Chúa giáo có thần học, là những 
chú giải sâu rộng về Thánh kinh. Thần học 
Thiên Chúa giáo luôn cố gắng nói về những 
vấn đề khác nhau mà những người Thiên chúa 
và các xã hội Thiên Chúa giáo đối mặt. Cụ thể 
ở Thiên Chúa giáo phương Tây, về phương diện 
lịch sử đã là "Thiên Chúa giáo sống" phát triển 
cùng với thời đại. Phật giáo cũng không nên 
giới hạn mình. Phật giáo phải tiếp tục phát 
triển giữa sự hỗn mang của xã hội hiện đại.  

2 ■ Thứ hai là vấn đề giải thích kinh Phật. 
Nỗ lực mô tả Phật giáo bằng việc trích dẫn 
những đoạn kinh riêng lẻ thì không đầy đủ ý 
nghĩa. Rõ ràng kinh điển được viết vào thời cổ 
đại sẽ không có sự nối kết trực tiếp với những 
tư tưởng hiện đại về nhân quyền. Cho dù 
chúng ta tìm thấy một đoạn kinh nào đó có liên 
hệ đến một quyền con người cụ thể được tìm 
thấy trong các hiến pháp hiện đại đi chăng 
nữa, như tự do ngôn luận chẳng hạn, một sự 
liên hệ như vậy sẽ là hời hợt, và về mặt lô-gíc 
không thật sự dễ được chấp nhận. 

Vấn đề quan trọng là tìm ra những gì kinh 
sách đang nỗ lực chuyển tải qua ngôn từ và 
biểu đạt. Nói cách khác, nhận ra nơi chúng 
những nguyên tắc và tư tưởng. Tìm kiếm 
những nguyên tắc và tư tưởng trong những 
bản kinh theo cách này chính là giải thích. Và 
việc giải thích những bản kinh này phải liên 
quan nhiều đến cú pháp và luân lý. Nó cũng 
phải tính đến bối cảnh lịch sử của thời đại. Tuy 
nhiên quan trọng hơn cả là nhận ra rằng việc 
giải thích kinh điển không phải là tiến trình một 
chiều mà ở đó chúng ta nhận lấy những thông 
điệp từ quá khứ. Vì rằng Phật giáo vẫn đang 
hiện hữu tại đây và bây giờ, bất cứ những ai cố 
gắng giải thích kinh điển cần biết đến những 
vấn đề mà thế giới ngày nay đang đối mặt khi 
họ tìm kiếm câu trả lời ở trong quá khứ. Nói 
cách khác, sự giải thích này cần đến một tiến 
trình hai chiều. Việc thảo luận trước đây về mối 

liên hệ giữa Phật giáo và nhân quyền đã có 
thiếu sót bởi những nhà nghiên cứu chỉ tập 
trung vào những diễn đạt riêng lẻ trong giải 
thích của họ về kinh điển, gây phương hại đến 
việc tìm ra những nguyên tắc và tư tưởng, và 
bởi sự hiểu biết của họ về những vấn đề xã hội 
là không đầy đủ. 

Thêm nữa, sự nhận thức về những vấn đề 
xã hội có ý nghĩa rất lớn. Chúng ta cảm thấy 
đau khổ hay không khi đối mặt với những vấn 
nạn của xã hội? Cảm thấy đau khổ vì người 
khác có thể được xem là có tình cảm đối với 
nhân quyền. Tình cảm đối với nhân quyền này 
đòi hỏi rằng, khổ đau cần phải được làm cho 
vơi giảm. Nói cách khác, việc hình thành nên 
một học thuyết nhân quyền là vì mục đích cứu 
giúp. Nhận thức về những vấn đề xã hội đòi hỏi 
tình cảm đối với nhân quyền này bổ sung một 
cấu trúc luật pháp hợp lý đối với việc bảo vệ có 
ý nghĩa vụ nhân quyền. 

3 ■ Thứ ba, chúng ta phải tìm kiếm những 
tư tưởng Phật giáo mà chúng phù hợp với việc 
thảo luận về nhân phẩm trong luật. Tất nhiên 
Phật giáo không mô tả nhân phẩm theo nguyên 
nghĩa của từ này, mà có những khái niệm riêng 
của nó và những khái niệm này tương đồng với 
khái niệm nhân phẩm, bởi vì Phật giáo chỉ cho 
chúng ta cách thức con người nên sống, và điều 
này có thể nối kết với việc thảo luận hợp pháp 
về nhân phẩm. 

Tiêu điểm của tôi ở đây là tập trung cụ 
thể vào những khái niêm của Phật giáo Đại 
thừa, tại vì như tên gọi "Đại thừa" hàm ý, nó 
được phát triển như một phong trào Phật giáo 
với sự nhấn mạnh vào việc thực hành Bồ tát 
hạnh nơi những con người bình thường. Như sự 
vận động của loài người, Phật giáo Đại thừa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      46 

cung cấp sự hướng dẫn cho đời sống mà nó 
nối kết mật thiết với đời sống hàng ngày. 
Thật khó để rút ra một sự thảo luận cụ thể 
về định nghĩa con người, định nghĩa nhân 
phẩm, từ Phật giáo mà ở đó chủ yếu chỉ 
nhấn mạnh vào các thánh tích và lễ nghi xa 
lánh đời sống hàng ngày. 

Thảo luận về sự hiện hữu con người 
trong Phật giáo Đại thừa có cả phương diện 
quy tắc và nhận thức luận. Thêm vào, nó 
bao gồm nhiều quan điểm, không được sắp 
xếp theo một trình tự cụ thể hay được xếp 
vào trong bất cứ loại hệ thống nào. Sự thảo 
luận của tôi ở đây chỉ là một khía cạnh, qua 
việc thảo luận dựa theo luật về vấn đề nhân 
quyền. Tất nhiên điều này thừa nhận một 
điều là việc giải thích kinh điển bằng việc đọc 
chúng từ một cái nhìn cố định. Từ đây tôi sẽ 
tiếp tục sự xem xét của mình về tư tưởng 
Phật học bằng việc tập trung vào những khái 
niệm Phật tính, Duyên khởi và Nghiệp. 

 
(còn tiếp một kỳ) 

 
Toru Shiotsu - Nguyên Hiệp dịch 
(Source: http://www.giacngo.vn/
triethoc/2010/10/21/7A6452/) 

 
Chú thích: 

  
[1] Roe v. Wade, 410 U.S. 113 (1973),[1] was a 
landmark decision by the United States Supreme 
Court on the issue of abortion. The Court held 
that the constitutional right to privacy extends to 
a woman's decision to have an abortion, but that 
right must be balanced against the state's two 
legitimate interests for regulating abortions: pro-
tecting prenatal life and protecting the mother's 
health 

[2] The Fourteenth Amendment (Amendment 
XIV) to the United States Constitution was adopt-
ed on July 9, 1868 as one of the Reconstruction 
Amendments. 

Its Citizenship Clause provides a broad definition 
of citizenship that overruled the decision in Dred 
Scott v. Sandford (1857), which held that blacks 
could not be citizens of the United States. 

Its Due Process Clause prohibits state and local 
governments from depriving persons (individual 
and corporate) of life, liberty, or property without 
certain steps being taken. This clause has been 
used to make most of the Bill of Rights applicable 
to the states, as well as to recognize substantive 
rights and procedural rights. 

Its Equal Protection Clause requires each state to 
provide equal protection under the law to all peo-
ple within its jurisdiction. This clause later became 
the basis for Brown v. Board of Education (1954), 
the Supreme Court decision which precipitated 
the dismantling of racial segregation in the United 
States. 

    
TỪ ĐÂU ĐẾN! 
 
Mưa bay lất phất ,em từ đâu đến! 
Xối xả hiên nhà,mưa đến từ đâu? 
Tí tách giọt vu vơ rơi lắng đọng 
Bong bóng chiều trôi giỡn tóe hoa ngày. 
 
 

BÓNG THỜI GIAN 
 
Năm tháng vèo mau đã quá nhanh 
Bóng câu qua cửa vội sao đành! 
Ánh mây sợi bạc mờ phai tóc 
Màu mắt chân chim đậm rẽ nhành. 
Luyến tiếc chuyện xa càng bỡ ngỡ 
Lăng xăng ngày cũ mãi trôi quanh. 
Thôi thì chẳng ngại gì mê-ngộ 
Vô trụ lòng an trỗi nắng thanh. 
 
 

YÊU TỪ NGUYÊN SƠ 
 
Hương yêu vẽ dáng ngọc ngà 
Trùng khơi vọng suốt nõn nà thần tiên 
Nụ hôn tung cánh dịu hiền 
Vườn xuân hoa sắc môi liền bờ thương  
Nàng rực rỡ nét thiên hương 
Em hư ảo thật chẳng thường chẳng như 
Bờ mây râm mát ưu tư 
Thượng thừa vô trụ yêu từ nguyên sơ. 
 
  

LỚP HỌC ĐẠO VÀNG 
 
Trải lòng thanh tịnh tỏa bồng bềnh 
Lớp học đạo vàng trí rộng thênh 
Sư diễn Di Đà mây đốn ngộ 
Chuông ngân Đa Bảo huệ bừng lên 
Tâm an độ thế từ thường định 
Chí nguyện hoằng dương hỷ chẳng quên 
Hương ngát tri ân thầy giảng dạy 
Truyền thừa Phật pháp rộng mông mênh. 
 
 
 
 
 

HOA CÁT PHAN VĂN 

http://www.giacngo.vn/triethoc/2010/10/21/7A6452/
http://www.giacngo.vn/triethoc/2010/10/21/7A6452/
http://en.wikipedia.org/wiki/United_States_Reports
http://supreme.justia.com/us/410/113/case.html
http://en.wikipedia.org/wiki/Roe_v._Wade#cite_note-Roe-0#cite_note-Roe-0
http://en.wikipedia.org/wiki/Supreme_Court_of_the_United_States
http://en.wikipedia.org/wiki/Supreme_Court_of_the_United_States
http://en.wikipedia.org/wiki/Abortion
http://en.wikipedia.org/wiki/United_States_Constitution
http://en.wikipedia.org/wiki/Privacy#Privacy_law
http://en.wikipedia.org/wiki/Roe_v._Wade#Section_VII#Section_VII
http://en.wikipedia.org/wiki/Roe_v._Wade#Section_VII#Section_VII
http://en.wikipedia.org/wiki/United_States_Constitution
http://en.wikipedia.org/wiki/Reconstruction_Amendments
http://en.wikipedia.org/wiki/Reconstruction_Amendments
http://en.wikipedia.org/wiki/Citizenship_Clause
http://en.wikipedia.org/wiki/Dred_Scott_v._Sandford
http://en.wikipedia.org/wiki/Dred_Scott_v._Sandford
http://en.wikipedia.org/wiki/Due_process
http://en.wikipedia.org/wiki/Corporate_personhood
http://en.wikipedia.org/wiki/United_States_Bill_of_Rights
http://en.wikipedia.org/wiki/Incorporation_of_the_Bill_of_Rights
http://en.wikipedia.org/wiki/Incorporation_of_the_Bill_of_Rights
http://en.wikipedia.org/wiki/Substantive_due_process
http://en.wikipedia.org/wiki/Procedural_due_process
http://en.wikipedia.org/wiki/Equal_Protection_Clause
http://en.wikipedia.org/wiki/Jurisdiction
http://en.wikipedia.org/wiki/Brown_v._Board_of_Education
http://en.wikipedia.org/wiki/Racial_segregation_in_the_United_States
http://en.wikipedia.org/wiki/Racial_segregation_in_the_United_States


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      47 

tác hại vô lường do không còn 
tỉnh táo. Người con Phật phải 
biết tránh trước, bằng cách 
không xử dụng rượu và các 
chất độc tố. 

Chỉ cần tỉnh giác và tuân 
theo ngũ giới, ta đã xử dụng 
món hàng hai- mươi- bốn- giờ 
một cách rất xứng đáng rồi. 
Nếu ta siêng năng thêm chút 
nữa, quán chiếu và tu tập Bát 
Chánh Đạo là con đường cao 
quý Đức Thế Tôn từng chỉ dạy 
thì ta còn còn làm đẹp biết bao 
cho đời sống. Mỗi bài pháp 
Đức Thế Tôn tuyên giảng đều 
có thể dẫn giải qua mọi trình 
độ từ cạn đến sâu, tùy căn cơ 
chúng sanh. Ở đây, chỉ tạm 
nhìn bằng khía cạnh đơn giản 
nhất để dễ giúp ta an lạc qua 
mỗi giây, mỗi phút.  

Vậy Bát Chánh Đạo là gì?  
Đó là: Chánh kiến, Chánh 

tư duy, Chánh ngữ, Chánh 
nghiệp, Chánh mạng, Chánh 
tinh tấn, Chánh niệm và Chánh 
định. Nói một cách dễ hiểu hơn 
thì tám điều đó là: Nhận thức 
chân chính, Suy nghĩ chân 
chính, Lời nói  chân chính, 
Hành động chân chính, Sinh kế 
chân chính, Chuyên cần chân 
chính, Niệm lực chân chính và 
Định lực chân chính.  

Trong những sinh hoạt 
hàng ngày, không ai trong 
chúng ta không từng phải đi 
mua sắm những nhu yếu 
phẩm, những vật dụng cần 
thiết để phục vụ cho cái thân 
sống lâu, sống mạnh. Có 
những món ta tự đi, có những 
món người bán sẽ đến giao 
tận nhà. Có những món giao 
đột suất, có những món giao 
định kỳ… Những người giao 
hàng định kỳ đó, trông thì có 
vẻ siêng năng, đều đặn, 
nhưng thế nào chả có lúc trái 
gió, trở trời hay có việc gia 
đình bất thường mà người đó 
đã không thể giao hàng đúng 
hẹn. 

Nhưng có một người giao 
hàng không bao giờ trễ hẹn và 
món hàng người ấy giao không 
bao giờ suy suyển chất lượng. 
Chẳng phải người ấy chỉ giao 
hàng cho một nhà, một phố, 
mà người ấy giao khắp nơi, 
khắp chốn, bất cứ nơi nào, dù 
nơi đó có sự  hiện hiện của 
nhân loại hay không. Người 
giao hàng này không có tên 
gọi, chẳng có hình dung nhưng 
không ai có thể chối bỏ công 
năng tận tụy, bền bỉ, cần mẫn 
của người đó. Món hàng được 
giao có tên là “hai mươi bốn 
giờ.” 

 Từ hửng đông khi mở mắt 
thức dậy, dù ta muốn hay 
không, người- giao-hàng-
không-chân-dung đã đứng 
ngay bên giường, trao cho ta 
món hàng hai mươi bốn giờ. 
Món hàng đó, chất lượng đồng 
đều như nhau, từ Âu sang Á, 
nhưng cách xử dụng thế nào 
là tùy từng người nhận. 

Thức dậy miệng mỉm cười 
Hăm bốn giờ tinh khôi 
Xin nguyện sống trọn vẹn 
Mắt thương nhìn cuộc đời 

(*) 

Sống thế nào để được coi 
là sống trọn vẹn?  

Tất nhiên, đi vào chi tiết, 
cái nhìn của mỗi người mỗi 
khác, nhưng cũng có những 
điểm chung khó có thể phủ 
nhận. Đơn giản, đan cử ngũ 
giới trong đạo Phật. Khi một 
người Phật tử thọ tam quy 
ngũ giới thì năm giới này sẽ 
là thành trì giúp người đó xử 
dụng món hàng hai mươi bốn 
giờ một cách xứng đáng. 
Năm giới đó là: 

Không sát sanh 
Không trộm cắp 
Không tà dâm 
Không nói dối 
Không uống rượu 
Năm giới rất đơn giản, rất 

dễ hiểu này chính là cái 
NHÂN căn bản để làm người.  

Ta sơ ý đứt tay, đau thế 
nào thì con sâu cái kiến khi bị 
thương tích cũng đau thế ấy. 
Người con Phật, ý thức được 
những đau đớn này phải thể 
hiện lòng đại bi, tránh sát hại 
sinh linh.  

Ta mất của, tiếc rẻ và sót 
sa thế nào thì người bị ta lấy 
món chi cũng cùng trong tâm 
trạng đó. Người con Phật phải 
đem lòng đại từ mà tôn trọng 
tư hữu của người khác.  

Ta bị phản bội, phụ bạc, 
đau khổ thế nào thì người 
khác cũng rơi vào tuyệt vọng 
như thế. Người con Phật phải 
lấy đạo lý làm trọng, không 
xâm phạm vào hạnh phúc 
người khác.  

Ta nói dối để đạt điều ta 
muốn, tất sẽ tác hại ngược lại 
tới người nghe. Người con 
Phật phải biết tôn trọng sự 
thật, không thêu dệt nói lời 
sai trái.  

Rượu là chất có thể làm ta 
rơi vào tình trạng mất tự chủ, 
mất sáng suốt, kéo theo bao 

Ngöôøi giao haøng caàn maãn 
 

HUỆ TRÂN 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      48 

Nhận thức chân chính được 
xếp đứng đầu Bát Chánh Đạo 
vì điểm này rất quan trọng. 
Khi cái thấy biết của ta được 
suy lường cẩn trọng thì bẩy 
điểm sau sẽ được nuôi dưỡng 
bằng chánh niệm để tưới tẩm 
hạt giống lành thiện trong 
từng ý nghĩ, từng hành động.  

Theo đạo lý duyên khởi thì 
cái nọ vì cái kia mà có. Tất cả 
mọi hiện tượng đều là Nhân và 
đồng thời cũng là Quả, không 
có cái gì thuần túy chỉ là nhân 
hay quả.  

Được sắp đặt đứng đầu 
Bát Chánh Đạo, với tư cách là 
nhân, Chánh Kiến nuôi dưỡng 
bẩy phần kia; nhưng với tư 
cách là Quả thì bẩy phần kia 
lại nuôi dưỡng Chánh Kiến.  

Như quan sát chiếc lá, 
tưởng lá chỉ sinh ra nhờ cây, lá 
là con của cây, nhưng nhìn 
sâu sắc hơn thì lá cũng là mẹ 
của cây vì ngay thời gian lá 
đang ở trên cây, lá đã góp 
phần biến những nhựa nguyên 
thành nhựa luyện để không 
chỉ nuôi lá mà còn trở về nuôi 
cây.  

Khi khởi niệm, Chánh Kiến 
chỉ là những kiến thức có tính 
cách khái niệm bên ngoài, 
nhưng khi có Chánh Tư Duy 
cùng làm việc thì Chánh Kiến  
bắt đầu có sự phát triển sâu 
sắc ở bên trong. Tiếp tục hành 
trì tới Chánh Ngữ ta sẽ nhận 
ra, là lời nói chân chánh chẳng 
những làm đẹp ta mà còn là 
gạch nối cần thiết để làm đẹp 
người…  

Một người Phật tử, chỉ 
nương theo được những pháp 
giới căn bản thôi, cũng có thể 
giúp ta sống đời đáng sống. 
Huống chi Đức Thế Tôn còn để 
lại bao lời dạy vàng ngọc qua 
những bài pháp khác như Tứ 
vô lượng tâm, Thất giác chi, 
Tam giải thoát môn, Lục ba la 
mật, v.v…; bao tư tưởng uyên 
áo qua rừng kinh điển như Bát 
Nhã, Hoa Nghiêm, Viên Giác, 
Pháp Hoa, Duy Ma Cật, v.v… 
để những ai có đủ duyên bước 
sâu vào cửa Phật mới thấy 
được lòng đại từ đại bi của 
Đức Thế Tôn sau bốn mươi 
chín năm thuyết pháp không 
ngừng nghỉ.  

Hiện tại, rồi sẽ là quá khứ 

và sẽ thành tương lai. Thế 
nên, hãy sống thế nào cho 
xứng đáng ở hiện tại thì đó 
chính là quá khứ và tương lai. 

Hai mươi bốn giờ mỗi 
ngày đang có trước mắt, 
đang có trong tay mà không 
làm chủ được thì nói chi tới 
quá khứ đã qua, tương lai 
chưa tới? Mỗi con người bình 
thường đều có tuệ giác, có 
khả năng đạt tới Định, Niệm, 
Tuệ, nghĩa là, mỗi chúng 
sanh đều có Phật trong tâm, 
vô minh dày thì Phật khuất, 
vô minh mỏng thì Phật mờ, 
vô minh diệt thì Phật tỏ.  

Tu là siêng năng quét bụi 
vô minh để ông Phật trong ta 
hiển lộ 

Siêng năng quét đất Bụt 
Cây tuệ nẩy mầm xanh 

(*) 
Hãy tự thành thật với 

mình khi mỗi ngày, kiểm điểm 
đã xử dụng món hàng 24 giờ 
như thế nào, ta sẽ biết ta có 
đang sống không, hay ta chỉ 
có mặt mà mỗi 24 giờ trôi qua, 
chẳng làm gì có ích cho mình, 
cho người thì có thực là ta 
đang sống? 

Chớ nói sống như thế là 
sống như cỏ cây, sẽ oan cho 
cỏ cây lắm! vì mỗi hơi thở của 
cỏ cây cũng góp phần làm 
trong lành không khí.  

Trong khi uế nhiễm từ 
tâm địa sân hận đang làm khô 
héo bao tình người!!!  

     
Huệ Trân 

(Cốc Thảnh Thơi – Mưa 
Tháng Hai) 

___________ 
 
(*)Thi kệ nhật tụng Làng 

Mai  

 
GỞI, SAU TRẬN LŨ QUÊ NHÀ 
 
Gởi, sau trận lũ quê nhà 
Chút mai nắng ấm, chút hòa thuận mưa 
Chút gió nồm, giữa ban trưa 
Chút hương khói, buổi giao thừa đầu năm 
Chút duyên thơ, ánh nguyệt rằm 
Chút tình si thuở trăm năm mặn nồng 
Chút than, bên bếp lửa hồng 
Chút xanh màu lá, ruộng đồng cằn khô 
Chút đau, trên những nấm mồ 
Chút thương, nhẹ vành khăn sô cho đời 
Góp bao nhiêu chút thành lời 
Là ngàn hoa: nở bên trời cố hương… 
 
 

XUYÊN TRÀ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      49 

khô gì hết mà kiếm đỏ mắt 
cũng không thấy những đống 
rác đổ bậy, càng không có 
những kẻ vạch quần tự nhiên 
phóng uế ra đường.’ 

‘Xứ văn minh, người ta 
làm theo luật, công chức công 
nhơn làm hết bổn phận thì 
chẳng những đường phố sạch 
mà những chuyện trái tai ngứa 
mắt cũng ít xảy ra.’ 

Trí nhớ già Được đi ngược 
về miền xa xôi của tuổi trẻ và 
chuyện thực tế ông chứng kiến 
trong kỳ về quê ăn Tết vừa 
qua.  Khắp nơi cờ đảng, cờ 
nước đỏ đường. Mấy hôm Tết 
chẳng những đầy ‘mưa sa trên 
nền cờ đỏ’ mà đi đâu cũng 
thấy rác rưới hôi thúi bên dưới 
tấm biểu ngữ kệch cỡm ‘Mừng 
Đảng, Mừng Xuân…’ 

Mải mê suy  nghĩ, già 
Được để xe mình chạy vô 
đường cao tốc 22, ông chép 
miệng lầm bầm ‘kiểu nầy cũng 
là biểu hiệu của tuổi già tới kế 
bên chưn, làm mà không có 
chủ ý.’ Xe cộ hơi nhiều tuy 
rằng hầu hết đều đúng luật và 
rất thân thiện nhường làn xe 
khi mình để đèn báo hiệu. 
Chợt thấy tấm bảng lớn trên lề 
in hình một tên khỏe mạnh, 
mặt bậm trợn, đương gồng 
gân bịt miệng một người ốm 
yếu, chuyện xảy ra trong một 
phiên tòa gây nhiều tai tiếng 
bên nhà, ông buột miệng hỏi 
vợ: 

‘Em biết chuyện ngày 

Con đường trước mặt  yên 
tĩnh. Những chiếc xe nằm im 
lặng kế đuôi nhau sát lề từ xa 
coi thoáng qua như mấy con 
rắn khổng lồ đương ngủ kỹ 
sau khi ăn no kềnh bụng. 
Khung cảnh im ắng của buổi 
sáng sớm khi mặt trời còn ngủ 
với một chút sương mù lừng 
lững quyện trên đầu có sức 
hấp dẫn kỳ lạ khiến già Được 
chạy xe lòng vòng trên những 
con đường nhỏ ít xe cộ, cố tìm 
một chút thư thả để tránh sự 
bực bội trong lòng khi những 
suy nghĩ về một quyết định 
hơi khó khăn lúc tuổi già.   

Vùng Garden Grove, San-
ta Ana, Midway City, Anaheim, 
trung tâm người Việt của tiểu 
bang nắng ấm California. Ngó 
vô những căn nhà mà bên 
hông hoặc xum xuê những bụi 
thanh long sai trái, hoặc vài ba 
cây cam oằn nhánh, hay mấy 
cây chanh trái lớn bằng nắm 
tay vàng lườm, hay chắn chắn 
hơn, một bụi chuối với lá hình 
phướn quen thuộc quê nhà, 
già Được biết rằng nơi đó gia 
đình một người đồng hương 
đương cư ngụ. Và dĩ nhiên là 
ông/bà ấy hằng ngày kiếm 
chút thời giờ giữa hai công 
việc phải làm để bón gốc, tỉa 
cành tưới nước cho công trình 
mình, một chút đỡ nhớ quê 
cộng với một chút thanh nhàn. 
Thật ra già Được muốn dời nhà 
xuống đây lâu rồi, vùng sa 
mạc đồi núi khô cằn trên kia 
chỉ thích hợp khi người ta còn 
có thể lái xe phom phom vững 
tin mình vẫn còn đủ phong độ 
trong phản ứng. Bây giờ với số 
tuổi ngấp nghé tám mươi, lái 
xe đường xa xuống khu đô hội 
của người Việt hằng tuần là cả 
vấn đề. Phải di chuyển thôi, 
dầu rằng đụng vô chuyện nầy 
là có bao nhiêu điều phải giải 
quyết. Bà vợ thường nói là 

quyết định mau quá, nhà bán 
đổ bán tháo như đá gà thấy 
thua trước mắt quăng bắt vớt 
ăn ba ăn tư giờ chót. Nghĩ tới 
đó già Được cười cười một 
mình, liếc qua người ngồi kế 
bên. 

Không gian buổi tinh 
sương còn đượm mùi thơm 
nhẹ nhàng của cây cỏ, già 
Được mở cửa kiếng xe xuống 
phân nửa, hít thở không khí 
trong lành. Có chút gì thân 
mật trong cảnh trí còn đượm 
lại trong tâm tư lúc còn nhỏ ở 
Sài-gòn hiện ra với khu nhà 
thương Grall êm đềm của 
những hàng cây dái ngựa rợp 
lá, của đám me dốt xanh 
cành cao vói tới mây xanh 
gần Sở Thú. Và những con 
đường chung quanh khu Thi 
Sách sau tòa nhà Quốc Hội, 
mang tính cách thanh bình và 
quý phái nữa! 

Ông quay qua nói với vợ:
  

‘Em coi đường phố sạch 
sẽ, không có những bảng treo 
văn hóa, quyết tâm cái cóc 

Veà vuøng naéng aám 

NGUYỄN VĂN SÂM 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      50 

trước Cai Nên đánh người rồi 
bị đánh trả không?’ 

‘Cách đây cả thế kỷ rồi, 
hình như ông nầy đánh nhà 
cách mạng Tạ Thu Thâu hay 
Phan Văn Hùm gì đó.’ 

‘Ừa, thằng chết bầm nầy 
đánh ông Phan Văn Hùm. 
Chuyện xảy ra năm 1928, ông 
Hùm đi Bến Lức định diễn thu-
yết chống thực dân, Cai Nên, 
tên chó săn của chánh quyền 
thực dân ngoại quốc lúc đó 
được lịnh cản mũi cản lái, bị 
cự cãi, hắn ta tức khí đánh 
ông Hùm và bị ông đánh lại… 
Dĩ nhiên là ông Hùm bị bỏ tù 
vì ‘chống đối người thi hành 
pháp luật.’ Nhưng rồi Cai Nên 
cũng bị sa thải sau đó không 
lâu, về nhà đuổi gà cho vợ. 
Chuyện ruồi bu nầy thì nhiều 
người biết.’ Với nụ cười nửa 
miệng thích thú, ông kể thêm. 
‘Tức cười là năm nào cách đây 
gần bảy chục năm, lúc đó anh 
đâu chừng độ mười tuổi, theo 
bà con đi về chơi vùng Bà 
Điểm. Người dân ở đây chỉ cái 
mả nói là của Cai Nên. Mả 
không lớn nhưng sạch sẽ, coi 
ngon lành hơn các mả lạn bên 
cạnh. Anh len lén lên trên đó 
đái mỗi ngày vài ba bận. Đái 
vẽ rồng vẽ rắn mà khoái chí.’ 

Người đàn bà xẳn xớm: 
‘Quậy trời thần dữ he!’ 

Già Được làm thinh, chăm 
chú hơn vô tay lái. Những 
chuyện có vẻ con nít, dơ dáy, 
thường không được đàn bà 
hoan nghinh. Ông im lặng suy 
nghĩ khi nhớ tới hình ảnh 
những lá cờ máu treo  bên 
trên và người dân đổ rác đầy 
tràn bên dưới. Chắc cũng là 
một sự phản đối ngầm được 
vô thức điều khiển như mình 
lúc nhỏ, ông đi đến kết luận 
và mỉm cười với mình. 

Người vợ trở về thực tế: 
‘Sống cho có  căn nhà 

khang trang, chết cho có nấm 
mồ coi được được một chút với 
người ta!’ 

‘Ờ có căn nhà khang trang 
thì được, nhưng không nhứt 
thiết phải có nấm mồ coi được 
được. Biết bao nhiêu người 
chọn thiêu xác, hiến xác. 
Trước đây trên đường tìm tự 
do gần triệu người vùi thân 
thủy mộ… Nhưng mà thôi, nói 

về chuyện mồ mả buồn lắm!’ 
Già Được thở dài, ông 

không muốn mở ra thêm một 
cuộc tranh luận mới. Tranh 
luận về dọn nhà hay không, 
dọn về vùng nào, mua hay 
mướn, mua thì chừng bao 
nhiêu tiền, dọn thì lúc nào 
thuận tiện… cũng đã làm ông 
nhức đầu rồi. Thêm nữa, đồ 
đạc những gì cần để, những 
gì cần bỏ. Bán hay cho, bán 
thì giá nào, cho thì cho ai. Ôi! 
Bao nhiêu là vấn đề đặt ra, 
không dễ dàng gì được đồng 
thuận. 

Có tiếng điện thoại kêu 
vang. Người bạn mới quen 
không lâu, chẳng thân thiết 
chi mấy gọi hướng dẫn cách 
sống ở đây. Vợ chồng nên 
làm giấy ly dị, giả tách ra làm 
hai mới lãnh được tiền già 
nhiều hơn. Có thể sau nầy xin 
housing mỗi người một cái, 
cho thuê lén hay share kiếm 
thêm. Có địa chỉ rồi thì đi bác 
sĩ người mình để dễ xin thuốc 
nầy nọ dư gởi về cho bà con 
nghèo khổ bên nhà làm 
phước. 

Già Được xin lỗi để tắt 
máy. Mấy cái vụ mánh mung 
nầy nghe chói tai mà cứ bị 
nghe hoài. Bực mình bực 
mẩy. Một kiểu tham lam 
lường gạt lòn lách. Bên kia 
đầu dây cố gắng nói thêm. 
‘Anh gần tám chục tuổi dễ xin 
y tá phụ đến nhà giúp đỡ. Xin 
được người mình thì điều đình 
với họ khỏi tới làm, tiền lãnh 

chia hai. Thiên hạ chơi chiêu 
nầy đầy trời.’ Già Được tắt 
máy không vị nể với câu nói 
xốc hông: ‘Cám ơn anh, anh 
giỏi quá! Tôi thì chịu thua 
không làm được chuyện kỳ cục 
đó!’ Tiếng giỏi quá và chịu 
thua được Già nhấn mạnh. 

Người ta thường thích làm 
tài khôn dạy cho người khác 
chuyện phi pháp. Ông nầy xúi 
giục mình tạo thêm một chút 
tham lam cuối đời để mang 
nặng Nghiệp trước khi Về. Đối 
với người biết an nhiên thì 
thêm một chút nữa cũng 
chẳng ích lợi gì. Không hưởng 
bậy những thứ thêm đó thì đã 
có ai chết đói đâu?  

Ông quay sang hỏi vợ: 
‘Em có coi một bài trên in-

ternet của một thức giả bên 
Đức kêu cứu rằng xin đừng 
làm xấu người Việt Nam 
không? Bên đó thiên hạ xuất 
nhiều chiêu gian lận tiền bạc 
mà còn đem những thói hư tật 
xấu ra đường như nói lớn tiếng 
trong điện thoại, ồn ào chen 
lấn nghinh ngang trên tàu 
điện, quần áo xốc xếch, phun 
nhổ bừa bãi, ngoáy tai, móc 
cứt mũi nơi công cộng…’ 

‘Có! Bên nầy mấy tật xấu 
đó tương đối ít hơn hay gần 
như không có…’ Trầm ngâm 
một chút người đàn bà nói 
thêm: 

‘Tuần trước đi mua bánh 
mì ở đây, em bị một bà son 
phấn lòe loẹt ào ào chạy vô, 
vẹt mọi người bất câu lớn nhỏ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      51 

để tới trước quầy kêu người 
bán hàng bán cho hai ổ, giọng 
bà ta nghe bắt thấy ‘thương.’ 
‘Mau lên em ơi, chị đậu xe 
trước cửa sợ bị phạt…’ Cả đoàn 
xếp hàng không ai nói gì 
nhưng chắc là thấy ngán ngẩm 
chuyện bà ta làm như vậy. 
May là bữa đó không có người 
Mỹ nào, nội cái nhìn trố mắt 
và cái lắc đầu thở đài của họ 
cũng thấy mắc cỡ rồi.’ 

Mỉm cười với vợ, Già Được  
nói buông xuôi: 

‘Thì ai cũng có lý do khi 
làm chuyện trật chìa. Người 
bạn hồi nãy thường nói với mọi 
người là ‘Túng thì phải tính.’ 
Mình làm vậy vì Nghèo. Cái 
Nghèo được đưa ra làm lý do 
tế thần để che cái Tham.’ 

Nghĩ tới chuyện lùm xùm 
về cấm đoán di dân của ông 
Tổng Thống đắc cử bằng phiếu 
của cử tri đoàn, già Được  bực 
bội nói một hơi: 

‘Khi người ta làm chuyện 
gì đó nghĩ là không được đúng 
thì cái cớ đưa ra cho mọi người 
thấy chỉ là cái cớ giả. Thế kỷ 
trước người Tàu bị cấm vô 
nước Mỹ vì bị gán cho là dơ 
dáy, thiếu văn minh. Biết đâu 
sau nầy vài sắc dân châu Á bị 
cấm vì gian lận những chương 
trình lợi ích và gian tham như 
không đóng thuế khi buôn bán 
thức ăn, nhà hàng, tiệm nail… 
tới tuổi gần già thì sang 
nhượng tài sản lại cho con cái 
để được hưởng đủ mọi thứ… 
Chuyện họ làm như chó ăn 
vụng bột, ai cũng thấy cũng 
biết huống gì chánh quyền, tại 
vì chuyện nầy chuyện kia nên 
người ta chưa khui ra thôi. Anh 
‘xi nẹt’ với anh chàng mau 
miệng hồi nãy cũng vì lẽ đó. 
Anh không muốn dân ở đây 
dán một cái nhãn xấu cho 
người mình. Bị dán nhãn thì 
biết bao nhiêu là bất lợi cho 
người đồng chủng đến sau.’ 

Người vợ gật đầu đồng ý: 
‘Vậy đó! Có bao nhiêu ăn 

bao nhiêu hơn là có khả năng 
chi tiêu rộng rãi một chút mà 
lo đau đáu…’ 

Thấy vợ vui vui anh tấn 
công luôn về chuyện dời nhà. 

‘Em nghĩ sao? Vùng nầy 
mình vui thú tuổi già được 
chớ? Hay là mình di chuyển 

xuống đây, càng sớm càng 
tốt?’ 

Người vợ đồng ý nhưng 
không nói rõ ràng ý của 
mình: 

‘Xuống đây em có thời 
giờ như nhóm bạn của em, 
hằng tuần đi thăm người già 
trong nursing home. Họ tội 
lắm, thấy người đến thăm là 
vui mừng lộ ra mặt, có người 
còn rơi nước mắt. Hát hò cho 
họ, nói chuyện nầy nọ, cắt 
móng tay móng chưn cho 
những ông bà quá yếu khiến 
họ cứ bịn rịn không cho mình 
về…’ 

Già Được chộp dịp nịnh 
vợ: 

‘Em nói như vậy thì Tâm 
em là Tâm thiện. Tốt lắm. 
Đúng ý anh. Tâm thiện thì 
Nghiệp chướng nặng mấy 
cũng thành nhẹ. Và tâm hồn 
thì thanh thản.’ 

Ông muốn nói thêm câu 
mà ông thường tự hào kháo 
khía với bạn bè: ‘Đàn ông có 
hồng nhan thì nhiều. Vợ 
chồng tri kỷ cũng không phải 
thiếu. Tôi vừa có hồng nhan 
vừa có tri kỷ. Nhưng thôi, anh 
sợ những lời khen quá đáng 
trở thành cái lổ mội trên ghe, 
sẽ làm cho ghe chìm trong 
đường dài…’ 

Trời tưng tửng sáng. Một 
vài người đi làm sớm đã lái xe 
ra đường. Bên lề dành cho 
người đi bộ hai người đàn bà 
dắt hai con chó đi dạo để khỏi 
túng chưn túng cẳng. Cặp chó 
đùa giỡn coi bộ khoái chí. 

Già Được lái xe về phía 
biển Huntington Beach. Chắc 
phải ra biển hóng gió một 
chút. Đi bộ trên bờ cát nghe 
tiếng sóng rì rào, hít cái 
hương nồng vị mặn của buổi 
sáng yên bình bên nầy đại 
dương chắc ‘không bổ bề 
ngang cũng bổ bề dọc.’ 

Già Được kiếm chỗ đậu 
xe. Hai người xuống cát, đi 
lần tới cầu cảng. Trời tuy còn 
sớm, mấy dàn khoan ngoài 
khơi chưa hiện ra, cả dãi núi 
phía bên kia vịnh chưa chịu ló 
mặt nhưng mấy tay câu cũng 
mấp mé thùng cá ‘chiến lợi 
phẩm.’ Những gương mặt 
nắng gió lầm lì, không vui 
không buồn, đa phần là người 

mình, câu để giải khuây đở 
nhớ quê nhớ biển vậy thôi, 
kiếm thêm tô canh chua nấu 
mẳn hay ơ cá kho quẹt trên 
mâm cơm thịt thà ê hề đến 
thừa mứa ở xứ người... Bà vợ 
hỏi vói một người câu khi anh 
ta kéo lên con cá bóng láng 
vẫy vùng tuyệt vọng trên móc. 
‘Chia ít cá về ăn anh ơi? Bi 
nhiêu? Bi nhiêu cũng được 
mà.’ Sự mua bán dấm dúi diễn 
ra thiệt mau vì người đi câu sợ 
bị ‘treo cần’ mất cả thú vui khi 
nhìn sợi dây căng bên dưới lúc 
cá cắn câu.  

Ờ mà niềm vui có gì lớn 
lao lắm đâu trong cuộc sống 
chập chờn này, những cái được 
mất đồng thuận với nhau 
trong lòng bao dung hỉ xả, như 
người đi rà kim loại trên bãi 
cát kia, anh ta cứ lầm lũi quơ 
cái cây có gắn nam châm qua 
lại trên cát bằng sự kiên nhẫn 
đến kinh ngạc người bàng 
quan. Cái máy kêu tít tít và 
anh xúc lên một cent trong 
ánh mắt vui, thay vì sự thất 
vọng cho công khó nhọc của 
mình... Ở đời mà, biết bao 
nhiêu cho đủ! Bà vợ giả bộ đi 
vòng vòng dưới bờ biển, mấy 
đồng bạc cắc rớt lấp loáng 
dưới chân, có đáng gì đâu mà 
thấy vui trong bụng. 

Sóng ầm ì xa xa, biển dâu 
thay đổi, bên kia trùng trùng 
là quê hương mình bây giờ đã 
đổi thay, lạ lẫm đến chua xót. 
Gió thổi phất phơ mái tóc bạc 
trắng của cặp vợ chồng già tha 
hương. Già Được thấy bàn tay 
mình được đan vô những ngón 
tay khô nhiều xương của vợ. 
Chuyện dời nhà xuống vùng 
nắng ấm này già biết đã được 
duyệt y, chấp thuận. Ý nghĩ 
nhà ở đây ủm thủm mà giá 
cao ngất trời không còn ám 
ảnh cản trở ai nữa.  

‘Biển đẹp thiệt,’ già Được 
nói trong khi xiết mạnh mấy 
ngón tay. 

 
Nguyễn Văn Sâm 

(Victorville, CA. Rằm tháng 
giêng con Gà 2017) 

 
 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      52 

 Tai là bộ phận để nghe. Ngoài việc thu 
nhận âm thanh, thính giác còn có vai trò quan 
trọng trong việc trao đổi tin tức hoặc liên lạc 
giữa người với người cũng như giúp tâm hồn 
thư giãn khi nghe những lời nói dịu hiền hoặc 
những điệu âm nhạc nhẹ nhàng, thoải mái. 

Thính giác hiện diện thường xuyên, khi ngủ 
cũng như thức. Một tiếng động nhẹ ban đêm 
cũng làm ta thức giấc. Một âm thanh xa vời 
cũng lọt vào tai dù ta có tập trung vào công 
việc đang làm. 

Nhiều người thường không để ý tới giá trị 
của thính giác cho tới khi không nghe được nữa 
thì mới nhận ra rằng điếc là một tai họa. Nạn 
nhân rơi vào tình trạng cô đơn, ngơ ngác không 
biết sự việc xảy ra ở chung quanh. Có người bị 
trầm cảm, buồn phiền thấy mình như bị đặt ra 
ngoài sinh hoạt gia đình, xã hội.  

Nhưng cũng có người, bịt tai chẳng thèm 
nghe những điều thị phi gossip, cho đỡ bận 
tâm. Hoặc “điếc không sợ súng,” tỉnh bơ việc 
mình mình làm, chẳng cần để ý tới công luận. 

 
Sau đây là một số nguyên nhân: 
Ðiếc có thể do thừa kế: Nếu cha hoặc mẹ bị 

điếc thì con có nhiều rủi ro cũng bị điếc. 
Suy yếu thính giác trước hoặc sau khi em bé 

sinh ra vì sanh thiếu tháng, bé thiếu dưỡng khí, 
mẹ bị các bệnh giang mai, bệnh ban đào 
(rubella) trong khi có thai hoặc do mẹ dùng 
thuốc độc hại cho tai trong thời kỳ mang thai...  

Bệnh nhiễm như viêm màng não, sởi, quai 
bị, viêm tai trong mãn tính, nước vào tai trong 

4- Do tác dụng độc của dược phẩm (kháng 
sinh streptomycin, thuốc trị sốt định kỳ)... vào 
bộ phận nghe ở tai trong 

5- Chấn thương não sọ hoặc tai 
6- Xơ cứng xương tai là một rối loạn di 

truyền đưa tới mất thính giác: Xương ở tai 
trong tăng sinh khiến cho xương bàn đạp dính 
vào cửa sổ bầu dục và gây trở lại cho việc dẫn 
truyền âm thanh vào tai trong. Trường hợp này 
có thể giải phẫu chữa được. 

7- Ngồi trên phi cơ cũng có thể bị giảm 
thính giác tạm thời. Đó là khi áp suất không khí 
ở tai giữa mất cân bằng, nhất là lúc máy bay 
đáp xuống. Để tránh khó khăn này, nên mở 
rộng miệng và nuốt mạnh để mở ống Eustache. 

8- Người cao tuổi thường hay bị mất thính 
giác nhiều hơn so với các tuổi khác. Trên 60 
tuổi, cứ ba vị thì một vị nghễnh ngãng. Trên 75 

tuổi thì quá nửa các cụ bị kém nghe.  
Trong đại hội hàng năm họp ngày 17 tháng 

2 năm 2007 của Hội American Association for 
the Advancement of Science tại San Francisco, 
tác giả Streven Greenburg báo động rằng vào 
năm 2050 sẽ có khoảng 50 triệu người cao tuổi 
ở Hoa Kỳ bị suy yếu thính giác. Lý do là tuổi 
thọ ngày càng cao dẫn tới suy yếu dây thần 
kinh thính giác, tiếng động cơ khí trong môi 
trường cũng gia tăng. Hơn nữa người cao tuổi 
cũng dùng nhiều thuốc hơn, và một số thuốc 
cũng gây tác dụng xấu lên thính giác. 

9- Nguyên nhân trầm trọng nhất là khi tai 
phải liên tục nghe các âm thanh quá mạnh như 
tiếng súng lớn, nhạc quá ồn ào, làm việc trong 
cơ xưởng nhiều máy móc phát âm. 

10- Bít ống tai như khi ráy tai quá nhiều 
hoặc có dị vật lọt vào tai. 

Ngay từ khi mới sinh ra, trẻ em có thể đã bị 
điếc. Do đó các em cần được xét nghiệm, đo 
khả năng nghe để tìm ra bệnh và điều trị. Trẻ 
em bị điếc thường chậm biết nói, học hiểu, tiếp 
nhận kiến thức và gặp nhiều khó khăn tại 
trường học, với bạn bè. 

 
Để phòng tránh mất thính giác: 
Khi tai bị nhiễm trùng, cần được điều trị tới 

nơi tới chốn để tránh tổn thương tai rồi bị điếc.  
Đừng cố lau chùi lỗ tai với vật sắc hoặc tăm 

quấn bông gòn để tránh tổn thương ống tai và 
đẩy ráy xâu vào tai. 

Tránh nơi có tiếng động quá to, che lỗ tai 
với nút bịt tai (ear plug). 

4- Khi màng nhĩ bị thủng, tránh để nước vào 
tai trong. Khi bơi lội cần có nút bịt tai. 

5- Khám bác sĩ ngay khi nghi là tai bị 
nghễnh ngãng, nhiễm trùng tai hoặc ù tai. 

6- Khi làm việc trong môi trường nhiều tiếng 
động, nên đo thị giác theo định kỳ để sớm tìm 
ra khó nghe và áp dụng phương thức phòng 
tránh điếc. 

Theo cơ quan Y tế Thế giới, 50% điếc có thể 
phòng tránh được qua chủng ngừa các bệnh 
gây điếc, sớm tìm ra nguyên nhân gây điếc và 
điều trị bệnh. 

Ðây là điều đáng mừng. Ðể bớt đi những 
hoạt cảnh như: 

“Điếc hay ngóng, ngọng hay nói” hoặc: 
“Ông nói gà, bà nói vịt.” 

 
Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 

www.bsnguyenyduc.com 

NGHỄNH NGÃNG 
Bác Sĩ Nguyễn Ý-ĐỨC 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      53 CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      53 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

BÁNH ÍT TRẦN LÁ GAI 
(Boehmeria nivea) 

Bánh ít lá gai thường được gói kiểu hình 
vuông với nhiều lớp lá chuối, gói kiểu này lâu 
và hao lá nên gói kiểu ít trần, nhanh lẹ và tốn ít 
lá chuối. 

 
1. Nguyên liệu:  

 

 1 lb và 1/2 lb bịch bột nếp (1 lb = 16 oz= 
453 g)  

 Khoảng hơn 1 cup nước để xay lá Gai và 
trộn bột  

 1 bịch 12 oz hạt đậu xanh cà  

 Lá gai (hái hết lá của 1 cây lá gai như trong 
hình) 

 

 Một ít dừa sợi non (young coconut), mua ở 
hàng đông lạnh, cho dừa vừa thôi, nhiều 
quá sẽ không ngon…  

 1 muỗng cà phê hương bưởi  
 

 8 muỗng canh đường (thích ngọt thì cho 
thêm đường)  

 1 muỗng cà phê muối  

 1 muỗng canh dầu ăn  

 Lá chuối để lót bánh, cắt miếng nhỏ vuông 
hay tròn tùy ý  

 Dầu ăn để thoa lá chuối và bánh 
 

2. Thực hiện:  
 

Dừa sợi đem rửa sạch, để thiệt ráo nước, 
hấp sơ, nếu là dừa tươi thì không cần hấp  
Đậu xanh ngâm mềm, rửa sạch, đem hấp 
với  muối cho chín và tán nhuyễn liền  
Bắt chảo lên, cho dầu vào, đổ đậu xanh đã tán 
nhuyễn vào, đổ đường vô, đường sẽ tan làm 
cho đậu quyển lại với nhau và dẻo dẻo, sau đó 
cho dừa sợi vô trộn đều, nêm hương bưởi vô 
trộn cho thiệt đều rồi vò viên, để đó. 

Lá Gai hái xuống rửa sạch, tướt bỏ gân lá, 
cho vô máy xay sinh tố với 1 cup nước, xay cho 
thiệt nhuyễn. Sau đó đổ vô bột để nhồi, nếu 
thiếu nước thì cho từ từ mỗi lần một ít hông 
thôi bột sẽ bị nhão bắt bánh không được…khi 
nhồi cho đều rồi để bột nghỉ 10-15 phút rồi bắt 
đầu bắt bánh.  

 
 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

Lấy một cục bột vò viên, lấy hai tay ép lại 
cho thành miếng tròn, bỏ cục nhân vô, gói lại 
như gói chè trôi nước, thoa dầu cho đều bánh, 
để bánh lên miếng lá chuối nhỏ có thoa dầu để 
khi chín bánh dễ lột, xếp bánh vô xửng. 

Khi đã làm xong hết bánh, bắt xửng lên 
bếp hấp khoảng 10 phút là bánh chín. 

Hy vọng các bạn làm được món bánh này 
thiệt ngon…  

 
G. Phượng  

(Món Chay Thanh Tịnh) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      54 

LUẬN VỀ VẤN ĐỀ TĂNG QUAN 
 

Chúc Phú 

Tăng quan luận (僧官論) là một trong những 
bộ luận do ngài Thích Ngạn Tông (557-610) 
(1) trước tác, nhằm thuyết minh và lý giải các 

chức vụ do chư Tăng đảm nhiệm (廣明僧職) 
(2).  

Toàn văn của tác phẩm này đến nay vẫn 
chưa tìm thấy mà chỉ còn tựa đề của tác phẩm 
được ghi lại trong Pháp uyển châu lâm, quyển 
một, Đại Tống Tăng sử lược, quyển hai, Đại 
Đường nội điển lục, quyển năm… Đây là tiền đề 
gợi mở để chúng tôi thực hiện đề tài Luận về 
vấn đề Tăng quan. 

Như vậy, ngay từ thời vua Tùy Dạng Đế 
(569-618) tại Trung Hoa, vấn đề người xuất gia 
đảm nhận những chức vụ do triều đình sắp đặt 

(僧官), là một hiện thực lịch sử, được quan tâm 
và kiện toàn về cơ sở lý luận như tác phẩm của 
ngài Thích Ngạn Tông đã chỉ ra. 

Trong khuôn khổ của đề tài, Tăng quan 
được hiểu là chức vụ của chư Tăng do triều 
đình bổ nhiệm, để thống lãnh Tăng, Ni các 
chùa viện trên toàn quốc, nhằm duy trì kỷ 
cương và phát triển Phật giáo (3). Tăng quan 
có thực quyền và lương bổng cụ thể. 

 
Nguồn gốc và niên đại hình thành Tăng 

quan ở Ấn Độ 
Căn cứ vào tư liệu lịch sử, định chế Tăng 

quan không phải xuất hiện đầu tiên ở Trung 
Quốc mà được hình thành từ thời vua Āsoka 
(272-236 B.C) (4) ở Ấn Độ cổ đại. Theo lịch sử, 
sau khi thống nhất toàn cõi Ấn Độ và trở thành 
một quốc gia rộng lớn, vua Āsoka đã tổ chức 

một bộ máy quản lý nhà nước quy mô và khoa 
học. Theo bi ký số 3 (Bi ký Girnar) (5), nhà vua 
đã thành lập các chức quan như Rājuka, Yutā, 
Pādesika với chức năng tuần du đất nước trong 
mỗi năm năm nhằm phổ biến Chánh pháp và 
giải quyết các vấn đề cấp thiết khác của quốc 
gia. 

 Đặc biệt, đối với vấn đề tôn giáo, ông đã 
thành lập một cơ quan quản lý nhà nước về tôn 
giáo gọi là Dharma Māhamātra (6). Quan chức 
Dharma Māhamātra có thể là người thế tục và 
cũng có khả năng là người đại diện của các tôn 
giáo. Thông tin từ bi ký của vua Āsoka đã cho 
thấy điều này. 

Theo chủ trương của vua Āsoka trong bi ký 
số 5 (Bi ký Mānsehrā), “ta dùng các quan chức 
này trong mọi giáo phái nhằm xây dựng và 
phát triển Chánh pháp vì lợi ích và hạnh phúc 
cho những ai tận trung với tôn giáo. Các quan 
chức này cũng được cắt cử phục vụ tại các xứ 
sở và dân tộc như Yona, Kamboja, Gandhāra, 
Ràstrika, Pitinika và các dân tộc Aparànta hay 
các bộ tộc biên giới phía Tây. Họ được đề cử 
phục vụ trong quân đội, trong các hội chúng ẩn 
sĩ Bà-la-môn, hội chúng gia chủ, giữa những 
người nghèo khó và người già yếu nhằm mục 
đích mang lại lợi ích và hạnh phúc cho họ và để 
giúp những người thực hành Chánh pháp thoát 
khỏi phiền toái. Họ cũng được đề cử nhằm xem 
xét đơn kháng án của các phạm nhân, giúp 
phạm nhân khỏi bị ngược đãi, giải phóng phạm 
nhân trong trường hợp phạm nhân phải nuôi 
con dại hay gặp quá nhiều bất hạnh hoặc bị 
khổ sở bởi tuổi già. Họ cũng được bổ làm việc 
tại Pàtaliputra và tại các tỉnh thành bên ngoài, 
trong các hậu cung của các anh chị em ta và 
bất cứ nơi nào có thân nhân của ta sinh sống. 
Ta dùng các quan chức Dharma-Mahàmàtra 
này khắp nơi trong vương quốc của ta để họ 
giúp mọi người thực hành Chánh pháp, tận 
trung với Chánh pháp và làm các việc 
thiện.” (7) 

Vua Āsoka đã dành nhiều quan tâm đến 
quan chức Dharma Mahāmātra bởi lẽ ở bi ký số 
12, ông đã minh giải thêm chức năng và nhiệm 
vụ của quan chức này (8). Theo bi ký số 12, 
vua Āsoka tôn trọng mọi giáo phái. Theo ông, 
tôn trọng giáo phái của mình không đồng nghĩa 
với việc chê bai giáo phái người khác. Điểm 
nhấn trong bi ký 12 là quan điểm về bình đẳng 
phát triển tôn giáo (9). Đó là một trong những 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      55 

nguyên do ra đời của quan chức Dharma 
Mahāmātra. 

Mặc dù đã trở thành một Phật tử chính thức 
(Upāsaka) vào năm thứ 8 sau khi lên ngôi 
(10), tuy nhiên trong quan điểm đối với các tôn 
giáo đang hiện hữu trên đất nước mình, ông 
luôn dành cho họ một sự quan tâm và đối đãi 
hết mực trọng thị. Đây cũng là lời dạy của Đức 
Phật đối với tướng quân Sīha được thể hiện 
trong kinh Tăng chi (11), mà có lẽ vua Āsoka 
đã tiếp thu và thực hành theo lời dạy đó. 

Về niên đại thành lập tổ chức Dharma 
Mahāmātra, theo tác phẩm History of Indian 
Buddhism, thì vua Āsoka thành lập quan chức 
Dharma Mahāmātra vào năm thứ 13 sau khi 
lên ngôi. Phối kiểm tác phẩm thì được biết, đây 
không phải là quan điểm của tác giả Lamotte 
mà được ông dẫn lại từ một tác phẩm khác 
(12). 

Với tác phẩm King Ashoka and Buddhism 
(13), tác giả Ananda W.P Guruge cũng cho 
rằng niên đại thành lập quan chức Dharma 
Mahāmātra vào năm thứ 13. Tác giả Smith A. 
Vincent trong tác phẩm Rulers of India 
(14) cho rằng vào năm thứ 14 sau khi lên ngôi, 
vua Āsoka thành lập quan chức Dharma 
Mahāmātra. Tác phẩm tiếng Việt Vua A Dục 
Vương (Asoka) cuộc đời và sự nghiệp của tác 
giả Thích Tâm Minh cũng cho rằng quan chức 
Dharma Mahāmātra được thành lập vào năm 
thứ 13 sau khi vua Āsoka lên ngôi (15). 

Tuy nhiên, theo quan điểm của tác giả 
James Prinsep, được ghi lại trong tác phẩm The 
Journal of the Asiatic Society of Bengal (16) thì 
cho rằng vua Āsoka thành lập quan chức Dhar-
ma Mahāmātra vào năm thứ 10 sau khi lên 
ngôi. Trong bản dịch Anh ngữ bi ký số 5, thuộc 
tài liệu của nhà khảo cổ Cunningham, trong tác 
phẩm Corpus Inscriptionum Indicarum: In-
scriptions of Asoka, cũng cho rằng, sự kiện 
quan trọng đó diễn ra vào năm thứ 10. 

Căn cứ vào cụm từ Dasavasabhisi (17) được 
nhà khảo cổ Cunningham cẩn thận rập lại từ bi 
ký số 5 và cả bi ký số 8 (18), đã khẳng định 
rằng, quan chức Dharma Mahāmātra đã được 
vua Āsoka thành lập vào năm thứ 10 sau khi 
lên ngôi. 

Ở đây, nếu tạm thống nhất dùng bảng niên 
biểu Āsoka do tác giả Lamotte cung cấp, thì 
niên đại chính xác để vua Āsoka tổ chức thành 
lập quan chức Dharma Mahāmātra vào năm 
thứ 10 sau khi lên ngôi, tức là năm 258 trước 
Tây lịch (19). 

Với vua Āsoka, kể từ khi quy ngưỡng Phật 
giáo, ông đã nỗ lực hết mình trong sự nghiệp 
phát triển Phật giáo. Bản thân mình đi chiêm 
bái thánh tích, cho phép con trai xuất gia và đi 
hoằng pháp ở các nơi, xây dựng chùa tháp và 
lưu truyền Pháp Phật qua các dạng minh văn, 
bi ký ở nhiều nơi trong và ngoài đất nước… Tất 
cả những ý nguyện vĩ đại đó khó có thể hoàn 
thành trọn vẹn nếu như không có một bộ phận 
nhân sự chuyên trách. Sự ra đời của các quan 

chức Dharma Mahāmātra cũng nhằm vào mục 
đích này. 

Không những vậy, với một quốc gia rộng 
lớn về lãnh thổ, đa dạng về sắc tộc, tôn giáo, 
thì việc thành lập một cơ quan chuyên trách về 
vấn đề tôn giáo có một ý nghĩa quan trọng. Vì 
lẽ, ngoài chức năng bảo hộ sự phát triển của 
tôn giáo thì cơ quan chuyên trách này còn góp 
phần vào việc ngăn ngừa sự xung đột giữa các 
tôn giáo, góp phần ổn định và phát triển đất 
nước. 

Có thể nói, sự ra đời của quan chức Dhar-
ma Mahāmātra là một sáng tạo mang tính tiên 
phong của vua Āsoka trong lãnh vực liên quan 
đến tôn giáo. 

 
Lược sử và định chế  Tăng quan tại 

Trung Quốc 
Định chế Tăng quan ra đời tại Trung Quốc 

nhằm giải quyết việc nội bộ của Tăng đoàn. 
Trong một vài trường hợp đặc biệt, Tăng quan 
còn đảm nhiệm những tước vụ quan quyền, có 
vai trò tương tự như một vị quan lại thế tục. 

 
1- Niên đại hình thành 
Theo Lương cao tăng truyện, truyện của 

ngài Cưu Ma La Thập (344-413)20 và ngài 
Tăng Lược (347-416) (21), thì vào thời kỳ Hậu 
Tần (384-417), Phật giáo phát triển mạnh mẽ, 
số lượng Tăng nhân ở thời kỳ này rất đông đảo 
(22), và cũng do vậy đã bước đầu phát sinh 
những tệ trạng trong sinh hoạt Tăng-già. Với 
tâm nguyện góp phần trùng hưng Tam bảo, để 
đoàn thể Tăng-già thanh tịnh và trang nghiêm, 
vua Diêu Hưng (366-416) vào niên hiệu Hoằng 
Thủy năm thứ bảy (405) đã ban thư cầu thỉnh 
ngài Tăng Lược lên ngôi vị lãnh đạo Tăng-già 
toàn quốc, gọi là Tăng chánh. Đồng thời, để hỗ 
trợ Phật sự, nhà vua cũng cung thỉnh ngài 
Tăng Thiên làm Duyệt chúng, các ngài Pháp 
Khâm và Tuệ Bân làm Tăng lục. 

Cũng theo Lương cao tăng truyện, quyển 
tám, ngài Thích Tuệ Cơ được ban sắc làm Tăng 
chủ, quản lý 10 thành. Nội dung tiểu truyện 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      56 

cũng cho rằng Tăng chánh của miền Đông Độ 

được khởi nguồn từ đây vậy (乃勅為僧主掌任十

城. 蓋東土僧正之始也) (23). Trong khi đó, ngài 
Tuệ Cơ thọ 85 tuổi và viên tịch vào niên hiệu 
Kiến Vũ năm thứ ba, triều Nam Tề Minh Đế, tức 
năm 496, điều đó đã cho thấy rằng, ngài Tăng 
Lược viên tịch thì ngài Tuệ Cơ vừa mới ra đời. 

 Và như vậy, định chế Tăng quan tại Trung 
Quốc xuất hiện vào năm 405 và người đầu tiên 
làm Tăng quan là ngài Tăng Lược. 

 
2- Cơ cấu tổ chức 
Mô hình tổ chức của định chế Tăng quan ở 

Trung Quốc lúc đầu mang tính tự trị và độc lập 
tương đối. Tuy nhiên, cùng với sự thăng trầm 
của các triều đại tại Trung Quốc, tính tự trị độc 
lập đó cũng ít nhiều thay đổi, tùy theo quan 
điểm và sách lược của từng triều đại. 

Về cơ quan lãnh đạo tối cao, theo Đại Tống 
Tăng sử lược (24), quyển trung, vào thời Đông 
Hán, các Sa-môn Thích tử trực thuộc sự quản 
lý của Hồng Lô Tự.  Đến thời Bắc Ngụy, 
theo Quảng Hoằng minh tập, quyển 2, thì cơ 
quan lãnh đạo cao nhất của Phật giáo lúc đầu 
gọi là Giám Phước Tào. Sau đó, vào niên hiệu 
Thái Hòa năm thứ 21 (497) cơ quan này đổi 
tên thành Chiêu Huyền Tào. Đến thời nhà 
Đường, lập Sùng Huyền Thự thuộc Hồng Lô Tự. 
Đến thời kỳ nhà Minh, vào niên hiệu Hồng Vũ 
năm thứ 5 (1382) đã thành lập Tăng Lục Ty 
nhằm quản lý Tăng Ni toàn quốc và phụ thuộc 
vào Lễ Bộ (25). Cơ chế quản lý Phật giáo thời 
nhà Minh cũng được áp dụng ở Giao Châu (26). 

Về chức danh lãnh đạo Tăng-già tối cao, 
ban đầu được gọi là Tăng chánh (thời nhà Tần), 
Đạo nhân thống, Sa-môn thống, Tăng thống 
(thời Bắc Ngụy), Đại Tăng chánh (thời nhà 
Lương), Tăng chủ (thời Lưu Tống, Nam Tề), 
Quốc thống (thời Đông Ngụy), Chiêu huyền 
thống (Bắc Tề), Đại thống (nhà Tùy), Tăng 
thống (nhà Đường), Thống lãnh (thời nhà 
Minh)… 

Để hỗ trợ cho lãnh đạo Tăng-già tối cao 

điều hành Phật sự, tùy theo từng giai đoạn lịch 
sử mà nhân sự Tăng quan cấp dưới có các chức 
danh như Duy na, Duyệt chúng, Tăng đô, Sa-
môn đô, Chiêu huyền đô, Thông thống, Đoạn 
sự Sa-môn, Đô ấp Tăng chánh, Công tào, Chủ 
bạ viên, Tả nhai Đại Công đức sử, Hữu nhai Đại 
Công đức sử, Tăng lục, Tả nhai Tăng lục, Hữu 
nhai Tăng lục… Bộ phận nhân sự này không 
những có đạo phong, giỏi về kinh điển mà còn 
vững vàng về kiến thức xã hội. Chính vì vậy, đã 
có trường hợp tiền triều ủng hộ Phật pháp thì 
làm Tăng quan, nhưng đến khi vương triều kế 
nhiệm bãi bỏ Phật pháp thì vẫn có khả năng 
làm một vị quan thế tục. Đây cũng là trường 

hợp của Đạt Ma Xà Na (達磨闍那), tiếng Tùy gọi 
là Pháp Trí, đã từng làm Sa-môn đô ở Chiêu 
Huyền Tự (27), sau khi Phật giáo bị bức hại, 
ông trở về đời sống thế tục và làm Thái thú 
quận Dương Xuyên ở Dương Châu (28). 

Có một điều lưu ý trong chức danh lãnh đạo 
Tăng-già tối cao, đó là ngôi vị Pháp chủ. Thực 
ra, trong hệ thống chức danh Tăng quan không 
có tên gọi này. Trong kinh điển, Pháp chủ là mỹ 
hiệu tôn quý, dùng để chỉ cho Đức Phật Thích 
Ca (29). Trong tác phẩm Sắc tu bách trượng 
thanh quy, tên gọi Pháp chủ chỉ cho Quốc sư 
(cũng còn gọi là Đế sư) như ngài Bạt-hợp-tư-

bát (拔合斯八) (30). Ngoài ra, Pháp chủ còn chỉ 
cho bậc Đại Pháp sư chuyên diễn giảng kinh 
điển như ngài Tăng Đạo (31), ngài Pháp Viện 
(409-489) (32), ngài Tăng Mân (33) (467-
527), ngài Tĩnh Tung (537-614) (34)… 

 
3- Thực quyền và lương bổng 
Tăng quan về cơ bản có thực quyền. Trường 

hợp đầu tiên phải kể đến là sự kiện vua Diêu 
Hưng hạ chiếu cho Ngụy thượng thư lịnh Diêu 
Hiển bức ép hai vị xuất gia tên là Thích Đạo 
Hằng và Thích Đạo Tiêu cởi áo cà-sa ra đời, 
giúp vua thừa hành vương nghiệp. Hai vị Tăng 
nhân này đã khẩn thiết dâng biểu trình bày 
tâm nguyện và khẳng khái thệ rằng: thà bỏ 

thân mạng chứ không thể lìa ca-sa  (緇服之下誓

畢身命) (35). Do vì muốn nhị vị Tăng nhân này 
phò vua giúp nước, Diêu Hưng đã viết thư cầu 
thỉnh Quốc sư Cưu Ma La Thập và ngài Tăng 
chánh Đạo Lược, xin các ngài góp lời trợ 

khuyên (願法師等勗以喻之). Sau khi nhận thư, cả 
hai ngài đều viết tấu dâng lên với lời lẽ chí tình 
và thống thiết, tán thán chí nguyện của hai bậc 
xuất gia kỳ đặc này (36). Để cuối cùng, hai 
ngài Thích Đạo Hằng và Thích Đạo Tiêu được 

vào núi Lang Tà (琅邪山) ẩn tu cho đến cuối đời 
(37). 

Theo Phật tổ thống kỷ, vào niên hiệu Cảnh 
Minh năm thứ hai (501), triều vua Tuyên Vũ Đế 
(483-515), thời Bắc Ngụy, đã ban chiếu 
rằng: nếu Tăng nhân phạm tội sát nhân, thì y 
theo luật của thế tục mà xử, ngoài ra nếu 
phạm các tội khác, thì giao cho Chiêu Huyền 
Đô thống để phân xử theo luật Phật (38). Ở 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      57 

thời nhà Đường, vua Huyền Tông ban 
chiếu: Tăng Ni có tội thì y theo luật Phật mà 
phân xử. Đường Đại Tông cũng ban 
chiếu: Quan ty trong thiên hạ, không được 
đánh đập hay làm nhục Tăng Ni. Xem ra, trong 
vai trò quản lý Tăng Ni, Tăng quan có những 
quyền hạn nhất định, thể hiện ở vai trò bảo hộ 
cũng như độc lập phân xử những việc liên quan 
đến Tăng đoàn. 

Ở đây, một trong những đặc điểm của cơ 
chế quan trật, đó là lương bổng. Tăng quan do 
vương triều cung cử và bổ nhiệm, nên cũng 
nằm trong định chế đặc thù này. 

Khi ngài Tăng Lược nhận vai trò Tăng 
chánh, phẩm trật thuộc hàng Thị trung, nên 
được vua Diêu Hưng cấp xe và người hầu cận. 
Mặc dù vậy, ngài đã nhường xe cho người già 
yếu, tật bệnh, còn bổng lộc thì cúng dường cho 
chúng Tăng (39). 

Với ngài Tăng Cẩn (僧瑾), khi được vua Lưu 
Tống Minh Đế ban sắc làm Thiên hạ Tăng chủ 

(天下僧主), thì đồng thời cấp một bộ nghi 

trượng (法伎), 20 người hầu cận thân tín, xe cộ 
để đi lại và mỗi tháng cấp ba vạn tiền. 

Vào năm Thái Thủy nguyên niên (465), Lưu 
Tống Minh Đế sắc Sa-môn Đạo Mãnh làm 
Cương lĩnh, mỗi tháng cấp ba vạn tiền, cử bốn 
người thân tín và 20 người hầu hạ, xe và kiệu 
mỗi loại một chiếc (40). Với bổng lộc được ban, 
ngài Đạo Mãnh chẩn thí cho người nghèo và 
xây dựng chùa miếu. 

 
4- Vài trường hợp đặc biệt 
Trong một số trường hợp đặc thù, Tăng 

nhân đôi khi đảm nhận những tước vị tương tự 
như quan lại thế tục. 

Theo, Phật tổ thống kỷ (41), quyển 51, vào 
thời Bắc Ngụy, phong Sa-môn Pháp Quả làm 
Nghi thành tử, sau đó lại gia phong thêm là An 
thành công. Theo Phật tổ lịch đại thông tải 
(42), việc phong quan tước cho Tăng nhân, 
được khởi đầu từ ngài Pháp Quả. Vào thời 
Lương Vũ Đế, đã sắc Sa-môn Huệ Siêu làm Thọ 
quang điện Học sĩ. 

Đường Thái Tông phong Sa-môn Trí Uy làm 
Triều tán Đại phu. Vua Cao Tông cũng sắc cho 
Sa-môn Huệ Uy làm Triều tán Đại phu. Vua 
Trung Tông cũng sắc ngài Huệ Phạm làm 
Chánh nghị Đại phu. Vua Đường Đại Tông 
phong cho Sa-môn Bất Không làm Đặc tiến 
Hồng lô khanh, sau đó lại gia phong thêm là 
Khai phủ Nghi đồng Tam ty túc Quốc công, 
hưởng bổng lộc ba ngàn hộ… 

Tăng quan là lãnh vực không chỉ dành riêng 
cho chư Tăng, vì ngay từ rất sớm, đã có sự 
tham gia của chư Ni. Theo Tỳ-kheo-ni truyện, 
quyển 2, Phật tổ thống kỷ, quyển 36, Đại Tống 
Tăng sử lược, quyển trung, vào niên hiệu Thái 
Thủy năm thứ hai (466), Lưu Tống Minh Đế 
đã  ban sắc cho Tỳ-kheo-ni Bảo Hiền làm Tăng 

chánh, quản lý chư Ni ở kinh đô (都邑僧正) 

(43), cúng dường đầy đủ tứ sự và mỗi tháng 
cấp một vạn tiền. Để hỗ trợ với Bảo Hiền, nhà 
vua đã sắc phong cho Tỳ-kheo-ni Pháp Tịnh 

làm Duy na ở kinh đô (京邑都維那) (44). Có thể 
nói, đây là hai vị Tỳ-kheo-ni đầu tiên tham gia 
vào lãnh vực quản lý Tăng nhân trong thiên hạ. 

Cũng lưu ý rằng, với hai vị Tỳ-kheo-ni nêu 
trên, tuy mang tên gọi là Tăng chánh và Duy 
na nhưng chỉ có nghĩa là quản lý Ni chúng ở 
kinh đô, vì cùng thời kỳ này, Lưu Tống Minh Đế 
đã sắc phong cho ngài Tăng Cẩn làm Thiên hạ 
Tăng chủ (45). 

 
Kết luận 
Tăng quan có khởi nguồn từ rất sớm, tuy 

nhiên tư liệu tại Ấn Độ không đề cập nhiều. Tại 
Trung Hoa, định chế Tăng quan được tổ chức 
mô phỏng theo bộ máy nhà nước thế tục, với 
phẩm trật và lương bổng rõ ràng. 

Xuyên suốt thời phong kiến, định chế Tăng 
quan được thiết lập với tên gọi khác nhau, cách 
thức tổ chức và quản lý khác nhau. Thế nhưng, 
điểm chung trong định chế Tăng quan giữa các 
triều đại phong kiến là thừa nhận vai trò tự trị 
tương đối của tổ chức Tăng đoàn. 

 Vào thời Đông Tấn, Tăng Ni đặt dưới sự 
quản lý của bộ máy vương quyền. Đến thời 
ngài Cưu Ma La Thập, từ khi bản kinh Phật thu-
yết kinh nhân vương Bát-nhã Ba-la-mật do ngài 
dịch được phổ biến, đã cho thấy rằng, một 
trong những điều kiện làm cho Phật pháp suy 
vong là lập quan lại thế tục để quản lý Tăng Ni 
(46). Có lẽ thấy được điều này nên Diêu Hưng, 
là đệ tử của ngài Cưu Ma La Thập, đã giao việc 
Tăng cho chư Tăng quản trị, thể hiện ở việc lập 
ngài Tăng Lược lên làm Tăng chánh, điều hành 
và quản lý việc của Tăng. 

Tuy làm Tăng quan, do tính chất công việc 
nên phải liên hệ đến đời sống thế tục, thế 
nhưng các ngài Tăng quan vừa được dẫn ở 
trên, không những khẳng định phẩm chất đạo 
đức riêng có của hàng Thích tử, mà còn cho 
thấy tính chất phụng sự dấn thân, mang dáng 
dấp của tâm hành Bồ-tát.  

 
Chúc Phú 

 
 

 ________________________ 
 

(1) 大正藏第 50 冊 No. 2060 續高僧傳, 卷第二, 釋彥

琮. 

(2) 大正藏第 54 冊 No. 2126 大宋僧史略, 卷中. 
(3) Phật Quang Đại từ điển, tập 4, Thích Quảng 

Độ dịch, Hội Văn hóa Giáo dục Linh Sơn Đài Bắc xuất 
bản, 2000, tr.5043. 

(4) Lamotte, Étienne,  History of Indian Bud-
dhism, Paris: Institute Orientaliste Louvain-La-
Neuve, 1988, p.213 

(5) Cunningham, Alexander, Corpus Inscrip-
tionum Indicarum: Inscriptions of Asoka, Vol. I. Cal-
cutta: Office of the Superintendent of Government 
Printing,1877. p.68; 118. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      58 

(6) M.Monier-Williams, A 
Sanskrit English Diction-
ary, Springfield, VA: Nataraj 
Books, 2014, p.511. 

(7) Thích Tâm Minh, A Dục 
vương (Ashoka) Cuộc đời và sự 
nghiệp, NXB. Tôn giáo, 2004, 
tr.308-309. 

(8) Cunningham, Alexan-
der, Corpus Inscriptionum In-
dicarum: Inscriptions of Aso-
ka, Vol. I. Calcutta: Office of 
the Superintendent of Govern-
ment Printing, 1877. p.84;125. 

(9) Ibid. 
(10) Lamotte, 

Étienne,  History of Indian Bud-
dhism, Paris: Institute Oriental-
iste Louvain-La-Neuve, 1988, 
p.226. 

(11) Kinh Tăng chi, chương Tám pháp, phẩm 
Lớn, kinh Tướng quan Sīha,  NXB.Tôn Giáo, 2005, 
tr.540. Nguyên văn: Bạch Thế Tôn, con lại bội phần 
hoan hỷ, bội phần thỏa mãn với những lời Thế Tôn 
nói với con: “Này Sìha, đã từ lâu gia đình Ông như là 
giếng nước mưa nguồn cho các người Nigantha. Hãy 
cúng dường những món ăn cho những ai đến với 
Ông”. Bạch Thế Tôn, con nghe như sau, Sa-môn 
Gotama nói: “Chỉ bố thí cho Ta, chớ bố thí cho các 
người khác. Chỉ bố thí cho đệ tử Ta, chớ bố thí cho 
đệ tử các người khác. Chỉ bố thí cho Ta mới có 
phước lớn, bố thí những người khác không có phước 
lớn. Chỉ bố thí cho đệ tử Ta mới có phước lớn, bố thí 
cho đệ tử những người khác không có phước lớn”. 
Nhưng Thế Tôn lại khuyến khích con bố thí cho Ni-
gantha. 

(12) Lamotte, Étienne,  History of Indian Bud-
dhism, Paris: Institute Orientaliste Louvain-La-
Neuve, 1988, p.227. 

(13) King Ashoka and Buddhism, Anuradha Sen-
eviratna Ed. Sri Lanka: Kandy, 1994. p. 50. 

(14) Vincent A. Smith, M.R.A.S, Rulers of India: 
Ashoka- the Buddhist Emperor of India, London: 
Oxford, 1901, p.119. 

(15) Thích Tâm Minh, A Dục Vương (Ashoka) 
Cuộc đời và sự nghiệp, NXB.Tôn Giáo, 2004, tr.308. 

(16) James Prinsep F.S.R., Journal of the Asiatic 
Society of Bengal, Vol 7, Part 1. Calcutta: 1838, 
p.252. 

(17) Cunningham, Alexander, Corpus Inscrip-
tionum Indicarum: Inscriptions of Asoka, Vol. I. Cal-
cutta: Office of the Superintendent of Government 
Printing,1877. p 72. 

(18) Cunningham, Alexander, Corpus Inscrip-
tionum Indicarum: Inscriptions of Asoka, Vol. I. Cal-
cutta: Office of the Superintendent of Government 
Printing,1877. p.77. 

(19) Lamotte, Étienne,  History of Indian Bud-
dhism, Paris: Institute Orientaliste Louvain-La-
Neuve, 1988, p.226. 

(20) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第二. 

(21) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳,卷第六. Ngài 
Tăng Lược viên tịch vào năm cuối niên hiệu Hoằng 
Thủy, hưởng thọ 70 tuổi. 

(22) 大正藏第 54 冊 No. 2126 大宋僧史略, 卷中. 

Nguyên văn: 殆姚秦之世. 出家者十室而半. 

(23) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第八. 

(24) 大正藏第 54 冊 No. 2126 大宋僧史略. 

(25) 卍新續藏第 77 冊 No. 1521 

(古今圖書集成)釋教部彙考, 卷第六. 
(26) Đại Việt sử ký toàn thư, 
bản in Nội các quan bản, tập 2, 
NXB. KHXH, Hà Nội, 2004, tr. tr. 
259. 
(27) Theo Lịch đại Tam bảo ký, 
quyển 9, truyện ngài Na Liên Đề 
Da Xá, Đạt Ma Xà Na đảm nhận 
chức Sa-môn đô. 

(28) 大正藏第 50 冊 No. 2060 續

高僧傳, 卷第二, 闍那崛多. Nguyên 

văn: 智因僧職轉任俗官, 再授洋州洋

川郡守. 

(29) 大正藏第 01 冊 No. 0001 長

阿含經, 卷第六, 小緣經. Nguyên 

văn: 為世間法主. 

(30) 大正藏第 48 冊 No. 2025 敕修百丈清規, 卷第

二. 

(31) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第七. 

(32) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第八. 

(33) 大正藏第 50 冊 No. 2060 續高僧傳, 卷第五. 

(34) 大正藏第 50 冊 No. 2060 續高僧傳, 卷第十. 

(35) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第六. 
(36) Toàn văn các bản thư, tấu giữa Diêu Hưng 

và các ngài Cưu Ma La Thập, Tăng Lược, Tăng 

Thiên… hiện bảo lưu tại: 大正藏第 52 冊 No. 2102 弘明

集, 卷第十一. 

(37) 大正藏第 49 冊 No. 2036 佛祖歷代通載, 卷第

七. 

(38) 大正藏第 49 冊 No. 2035 佛祖統紀,卷第三十八. 

Nguyên văn: 景明二年. 詔僧犯殺人依俗格斷. 餘犯悉付昭

玄都統. 以內律僧制判之. 

(39) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳,卷第六. 

Nguyên văn: [(丰*力)/石]躬自步行. 車輿以給老疾. 所獲

供䘏常充眾用. 

(40) 大正藏第 49 冊 No. 2035 佛祖統紀, 卷第三十

六; 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳,卷第七. 

(41) 大正藏第 49 冊 No. 2035 佛祖統紀, 卷第五十

一, 沙門封爵. 

(42) 大正藏第 49 冊 No. 2036 佛祖歷代通載, 卷第二

十二. 

(43) 大正藏第 50 冊 No. 2063 比丘尼傳, 卷第二, 普

賢寺寶賢尼傳二十一. 

(44) 大正藏第 50 冊 No. 2063 比丘尼傳, 卷第二, 普

賢寺法淨尼傳二十二. 

(45) 大正藏第 50 冊 No. 2059 高僧傳, 卷第七. 

(46) 大正藏第 08 冊 No. 0245 佛說仁王般若波羅蜜

經, 卷下. Nguyên văn: 大王. 未來世中一切國王太子王子

四部弟子. 橫與佛弟子書記制戒. 如白衣法. 如兵奴法. 若我弟

子比丘比丘尼立籍. 為官所使. 都非我弟子. 是兵奴法. 立統官

攝僧. 典主僧籍. 大小僧統共相攝縛. 如獄因法兵奴之法. 當爾

之時佛法不久. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      59 

VIẾT CHO GIÒNG SÔNG TUỔI THƠ  
 
Chảy trong tim tôi một giòng sông 
Không xanh, không mộng 
Không dừa nghiêng xõa tóc 
Giòng sông của những mảnh đời khó nhọc 
Nước đục bốn mùa, 
Chan chát nắng mưa 
 
Tuổi thơ tôi là những buổi trưa 
Xếp thuyền giấy thả vào giòng nước 
Và mong thuyền chở đi bao mộng ước 
Đến bờ bến tươi hồng. 
 
Tuổi thơ tôi - những ngày đông 
Co ro trong gian nhà vách thưa, gió lùa tơi tả 
Nghe tim mình buốt giá 
Thương một con cò còn lặn lội bờ sông. 
 
Tuổi thơ tôi canh cánh mãi bên lòng 
Nỗi lo toan: cơm - áo 
Cánh diều ước mơ chao đảo 
Chẳng bao giờ với được tới trời xanh. 
 
Không có cổ tích với ông Bụt hiền lành 
Tuổi thơ tôi: một mình - lặng lẽ 
Chỉ có sông mang lời ru khe khẽ 
Vỗ về, xoa dịu nỗi đau. 
 
...Giòng sông, 
nơi tuổi thơ tôi đi qua mãi nặng ơn sâu 
Lạc lõng giữa đất người tôi bỗng quay quắt 
muốn 
Một lần thôi - được ngược chảy về nguồn. 
 
 

DIÊU LINH 

TUỔI THƠ SÀI GÒN  
 
Ánh nắng cuối ngày thoi thóp bên hiên 
Chiều Sài Gòn có người đi xa về buồn đến lạ 
Trong gian nhà cuối phố 
Dăm mái đầu con con 
Dăm vừng mắt nâu non 
Tròn xoe 
Thao tháo 
Dán vào màn vi tính 
Mải miết những trò chơi 
 
Vỉa hè nằm chơi vơi 
Chờ những bước chân rộn ràng 
Nhảy dây 
Cút bắt 
Tiếng cười trong vắt 
Lẩn khuất phía sau lưng 
 
Thằng bé ngập ngừng 
Chìa tay tờ vé số 
"Cô ơi ! làm ơn mua hộ 
để chiều về Bà có được bát cơm" 
 
Cô bé tóc cột cọng cỏ rơm 
Lê bàn chân cõm còi qua từng hẻm nhỏ 
Nhặt những mảnh ve chai người ta vứt bỏ 
Như nhặt nụ cười vừa đánh rớt ngày hôm qua 
 
Con búp bê trong xó nhà khóc oa oa 
Cánh diều sau hè nằm rên rĩ 
Chợt nghe môi mình đắng vị 
Giữa phố đông người để lạc mất tuổi thơ xa 
 
Đêm Sài Gòn, 
lộng lẫy 
xa hoa 
Dòng người đi qua 
vô tình 
hờ hững 
Lòng rưng rưng 
khi tình cờ bắt gặp 
nơi ngã tư đèn, 
thằng nhỏ ăn xin mù 
ngồi hát: 
"Sài Gòn đẹp lắm... 
Sài Gòn ơi... 
Sài Gòn ơi..." 
 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      60 

TỨ TẤT ĐÀN –  
MỘT PHƯƠNG PHÁP GIÁO DỤC TRONG PHẬT GIÁO 

 

Tâm Thường Định 

VĂN HÓA  /  GIÁO DỤC 

Nhật Ký Giáo Dưỡng: TỨ TẤT ĐÀN 
- MỘT PHƯƠNG PHÁP GIÁO DỤC 

TRONG PHẬT GIÁO 
 
Trước tiên, sứ mệnh và mục đích của giáo 

dục luôn thay đổi theo không gian, thời gian, 
quốc độ và niềm tin của mỗi người. Nhưng 
quan trọng hơn, “Học để làm gì?” Theo Tổ chức 
Giáo dục, Khoa học và Văn hóa của Liên hiệp 
(United Nations Educational, Scientific and 
Cultural Organization - UNESCO), có Bốn trụ 
cột trong việc học (The Four Pillars of 
Learning)[1]. Học để biết; Học để làm; Học để 
tự khẳng định chính mình/học để làm người; 
và Học để cùng chung sống. 

Riêng ở quốc độ này, “Mục đích chính 
trong trường học tại Hoa Kỳ là để cung cấp cho 
sự phát triển tiềm năng trọn vẹn của từng học 
sinh để sống đạo đức, sáng tạo, và có hiệu quả 
trong một xã hội dân chủ." (“The main purpose 
of the American school is to provide for the 
fullest possible development of each learner for 
living morally, creatively, and productively in a 
democratic society”)[2]. Còn thời Việt Nam 
Cộng Hoà thì triết lý giáo dục được đặc trên 
nền tảng: nhân bản, dân tộc, và khai phóng
[3]. Ngày nay, không biết nền tảng Giáo dục 
Việt Nam của chúng ta đang đặc ở đâu? 

Riêng trong Phật Giáo, thiển ý của chúng 
tôi là sứ mệnh và mục đích tối hậu vẫn là “Tự 
giác, giác tha, giác hạnh viên mãn.” Nói cách 
khác là Tự mình tìm ra chân lý, giúp người thấy 
ra chân lý, và tất cả đều giác ngộ ra sự thật/
chân lý. Còn tổ chức Gia Đình Phật Tử thì lấy Bi
-Trí-Dũng làm nên tảng. Ngoài Đức dục, trí 
dục, và thể dục, chủng tử và huân tập là 

những phương tiện thiện xảo để giáo dục tuổi 
trẻ ngày nay. Tuy nhiên chúng tôi muốn đề cập 
đến Tứ Tất Đàn trong việc sự Giáo dục trong 
Phật Giáo.  

Theo Hoà thượng Thích Thái Hòa, trong 
bài Tứ Tất Đàn Và Sự Ứng Dụng Trong Cuộc 
Sống, Thầy giải thích như sau: 

Tứ Tất Đàn, tiếng Phạn là catvari siddhan-
ta; catvari có nghĩa là tứ và siddhanta phiên 
âm là tất đàn, có khi còn được phiên âm là “Tất 
Đàm”, và dịch là “Tác Thành Tựu”, có nghĩa là 
làm cho công việc thuyết pháp của Đức Phật 
được thành tựu. Chữ siddhanta, Hán dịch là 
"thành tựu", nghĩa là nhờ dựa vào bốn phương 
pháp này, mà Đức Phật thuyết pháp và thành 
tựu được sự nghiệp hoằng hóa, giáo hóa chúng 
sinh, đưa chúng sinh từ mê lầm đến giác ngộ, 
từ sinh tử đến Niết Bàn, từ phàm lên Thánh, từ 
mê lầm đến sự hiểu biết cao thượng.  

Nội dung Tứ tất đàn gồm có: 1. Thế giới 
tất đàn; 2. Vị nhân tất đàn; 3. Đối trị tất đàn; 
và 4. Đệ nhất nghĩa tất đàn. Đây là bốn 
phương pháp mà Đức Phật đãtùy duyên và bất 
biến, giảng dạy và thành tựu viên mãn mà 
chúng ta có thể áp dụng ngày nay. Vì tính 
chất tùy duyên ở trong đạo Phật, chúng ta 
cũng tùy duyên sinh hoạt, giảng dạy, và hoằng 
Pháp cho thế hệ kế thừa những phép kỉnh sau: 

1) Thế giới tất đàn: Vì sự an lạc và hạnh 
phúc của chúng sanh, đức Phật đã dùng 
phương tiện tùy thuận chúng sinh mà thuyết 
pháp và giảng dạy. 

2) Vị nhân tất đàn: Ngài vì tùy vào căn 
cơ trình độ cao hay thấp, tâm lý, chủng tử của 
mỗi người mà dùng phương tiện này, phương 

https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftn1
https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftn2
https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftn3


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      61 

tiện khác để họ dễ tiếp thu, mau tiến hóa hầu 
sống hài hoà an lạc. 

3) Đối trị tất đàn: Ngài vì tùy thuận chỗ 
mê lầm và tâm bệnh của chúng sinh mà nói 
Pháp đối trị, nhu ̛ một vị Bác sỹ giỏi tùy bệnh 
cho thuốc để hồi phục. 

4) Đệ nhất nghĩa tất đàn: Khác với 3 tất 
đàn trước, chỉ là phương tiện, thì Đệ nhất 
nghĩa tất đàn là cứu cánh và là mục đích giáo 
dục của đạo Phật. Khi đức Phật thấy co ̛ duyên 
của chúng sinh đã thuần thục Ngài không dùng 
phép tu ̛ơng đối mà khai thị con đường Trung 
đạo và Nhị đế (hai sự thật), thật tướng của các 
Pháp,  để thuyết cái thật tu ̛ớng của vạn pháp 
để cho chúng sanh sớm giác ngộ.  

Như huynh trưởng Tâm Minh Vương Thuý 
Nga chia sẻ, “Đây là nét đặc sắc của Giáo 
dục Phật Giáo nói chung hay giáo dục của đức 
Thế Tôn nói riêng. Trong một thời Pháp 
của đức Thế tôn lúc Ngài còn tại thế, Ngài 
thường vận dụng 4 tiêu chuẩn hay 4 nguyên 
tắc để trình bày một vấn đề (một sự thật, một 
chân lý…)” Hoà thượng Thích Thái Hoà còn căn 
dặn: 

Quý vị phải biết rằng, trong Thế gian tất 
đàn có Đệ nhất nghĩa tất đàn,  nên nói theo 
thế gian mà không sai với chính nghĩa; nói 
thuận theo với thế gian mà không sai với Niết 
bàn; ở trong sinh tử mà không sai với Niết bàn 
giải thoát. 

Cũng vậy, trong Vị nhân tất đàn có Đệ 
nhất nghĩa tất đàn, trong Đối trị tất đàn có Đệ 
nhất nghĩa tất đàn. 

Chúng ta phải tùy căn cơ, tùy từng hoàn 
cảnh của con người, từng hoàn cảnh xã hội mà 
giáo hóa, chúng ta tùy thuận mà không tùy 
thuộc. Vì sao? Vì trong Đối trị tất đàn, trong Vị 
nhân tất đàn, trong Thế gian tất đàn, mỗi cái 
đều có Đệ nhất nghĩa tất đàn. Cho nên, trong 
cái tùy duyên có tính chất bất biến bên trong. 

Đây là điều mà các anh/chị/em cần phải 
học tập, chiêm nghiệm để có thể hành đạo 
được ở bất cứ nơi đâu, bất cứ lúc nào. 

 
Nói tóm lại, Tứ tất-đàn là bốn phương tiện 

thiện xảo trong giáo dục mà Đức Từ phụ Thích 
Ca Mâu Ni đã thực hành và giảng dạy. Theo 
gót chân Ngài, chúng ta cũng nên tùy theo căn 
cơ trình độ và bối cảnh xã hội khác của đoàn 
sinh / học sinh / đối tượng v.v… để thích nghi 

làm lợi lạc cho quần sanh và xã hội. Tuy nhiên, 
chúng ta cần phải nhớ cho rằng sự ra đời của 
Đức từ phụ vẫn là mang lại sự giác ngộ và giải 
thoát cho tất cả chúng sanh. Mà muốn 
thànhtựu được sự giác ngộ giải thoát này, 
chúng sanh, mà nhất là chúng ta, cần phải 
huân tập, tu dưỡng và chuyển hoá thân lẫn 
tâm từ khổ đau thành cuộc sống an vui, hạnh 
phúc và thanh thản cho mình và cho người, 
ngay bây giờ và cho cả tương lai. 

 
Reference: 
1. Tâm Minh Vương Thuý Nga, Phương Pháp Truyền 

Đạt Trong Giáo Dục Phật Giáo Và Trong Môi Trường 
GĐPT, Trang nhà Thư Viện Hoa Sen. 

http://thuvienhoasen.org/a17351/phuong-phap-
truyen-dat-trong-giao-duc-phat-giao-va-trong-moi-truong-
gdpt 

2. Thích Hạnh Bình, Đạo Phật Xưa Và Nay, Trang nhà 
Quảng Đức. 

http://quangduc.com/a42869/2-dac-tinh-giao-duc-
cua-phat-giao 

3. Thích Thái Hoà, Tứ Tất Đàn Và Sự Ứng Dụng Trong 
Cuộc Sống, Trang nhà Thư Viện Hoa Sen.http://
thuvienhoasen.org/a13153/tu-tat-dan-va-su-ung-dung-
trong-cuoc-song 

 
_________________ 
 
[1] The four pillars of learning, 
http://www.unesco.org/new/en/education/networks/

global-networks/aspnet/about-us/strategy/the-four-pillars-
of-learning/ 

The four pillars of learning are fundamental 
principles for reshaping education: 

Learning to know: to provide the cognitive tools 
required to better comprehend the world and its 
complexities, and to provide an appropriate and adequate 
foundation for future learning. 

Learning to do: to provide the skills that would enable 
individuals to effectively participate in the global economy 
and society. 

Learning to be: to provide self analytical and social 
skills to enable individuals to develop to their fullest 
potential psycho-socially, affectively as well as physically, 
for a all-round ‘complete person. 

Learning to live together: to expose individuals to the 
values implicit within human rights, democratic principles, 
intercultural understanding and respect and peace at all 
levels of society and human relationships to enable 
individuals and societies to live in peace and harmony. 

[2] http://www.ascd.org/ASCD/pdf/journals/
ed_update/eu201207_infographic.pdf 

[3] Nguồn – Wikipedia.org.  Giáo dục Việt Nam Cộng 
hòa. Chính sách văn hóa giáo dục, trang 5, Hội đồng Văn 
hóa Giáo dục Việt Nam Cộng hòa (1972) 

 

http://thuvienhoasen.org/a17351/phuong-phap-truyen-dat-trong-giao-duc-phat-giao-va-trong-moi-truong-gdpt
http://thuvienhoasen.org/a17351/phuong-phap-truyen-dat-trong-giao-duc-phat-giao-va-trong-moi-truong-gdpt
http://thuvienhoasen.org/a17351/phuong-phap-truyen-dat-trong-giao-duc-phat-giao-va-trong-moi-truong-gdpt
http://quangduc.com/a42869/2-dac-tinh-giao-duc-cua-phat-giao
http://quangduc.com/a42869/2-dac-tinh-giao-duc-cua-phat-giao
http://thuvienhoasen.org/a13153/tu-tat-dan-va-su-ung-dung-trong-cuoc-song
http://thuvienhoasen.org/a13153/tu-tat-dan-va-su-ung-dung-trong-cuoc-song
http://thuvienhoasen.org/a13153/tu-tat-dan-va-su-ung-dung-trong-cuoc-song
https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftnref1
https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftnref2
http://www.ascd.org/ASCD/pdf/journals/ed_update/eu201207_infographic.pdf
http://www.ascd.org/ASCD/pdf/journals/ed_update/eu201207_infographic.pdf
https://www.blogger.com/blogger.g?blogID=8651986697417409696#_ftnref3


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      62 

Truyeän ngaén traêm chöõ 
  

STEVEN N. 

SOUP VI CÁ MẬP 
 

Nam Tào phán hỏi: 
- Các ngươi đã tới số đâu, 

sao lại kéo đến đây đông thế? 
Hồn các con cá mập kêu 

oan: 
- Chúng con sống ở biển 

khơi bị bọn người bắt cắt lấy vi 
bán cho nhà hàng nấu soup, 
còn thân họ quăng trở lại biển. 
Chúng con chết ngộp rất thê 
thảm. 

Nam Tào đau lòng rơi lệ: 
- Bọn người mê cứ nghĩ 

soup vi cá mập là bổ, sung 
sức... nên gây bao tội nghiệp. 
Thế giới văn minh đã cấm, đã 
kêu gọi bảo vệ đời sống hoang 
dã mà chúng chẳng chịu hồi 
tâm.  

 
NGĂN SÔNG 

 
Thần Biển trách: 
- Đã lâu không gặp nhau, 

dạo này ít thấy huynh về chơi. 
Thần Sông than thở: 
- Bọn gian tham, tàn độc 

xây cả chục con đập ngăn 
sông. Tại hạ không sao đi 
được! 

Thần Biển vỗ trán: 
- Thảo nào có mấy loài 

thủy tộc nói với ta: Không có 
lối lội về nguồn để sanh nở. 

Thần Sông nắm tay Thần 
Biển: 

- Thảm lắm huynh ơi! Đập 
ngăn sông làm cho trên ứ dưới 
cạn. Nhiều loài thuỷ tộc có cơ 
tuyệt chủng, môi trường bị 
phá huỷ. 

Hai vị nhìn nhau nước mắt 
lưng tròng. 
 

KINH TẾ 
 

Theo trào lưu chùa to Phật 
lớn. Thầy danh văn chạy vạy 
làm cho bằng được nhưng xây 
xong thì nợ nần tùm lum, kinh 

phí điều hành lớn. Thầy bảo 
các huynh đệ: 

- Kinh Phật huynh đệ thuộc 
rồi, bây giờ các vị lo kinh... tế 
nhé! 

Các huynh đệ nhìn nhau 
nhưng không nói gì, giờ làm 
vườn có vị than: 

- Từ khi được bảo trợ đến 
giờ chỉ thấy lo kinh tế chẳng 
có học hành, tu tập gì cả! 

Một người khác cảm thán: 
- Xuất gia vào chùa nào 

ngờ gặp cái gia khác! 
 

SỐ HÊN SỐ XUI 
 

Một anh Việt  mua thuế xe 
muốn biển số chín nút. Nhân 
viên phụ trách bảo: 

- Muốn biển số theo ý thì 
phải trả thêm tiền. 

Anh Việt đồng ý, anh nhân 
viên vui tính hỏi: 

- Số này có gì hay mà anh 
chịu trả thêm tiền? 

Anh Việt bảo: 
- Số chín nút hên, gặp số 

bù thì xui. 
Không ngờ anh nhân viên 

laị là người mộ Phật và học 
Phật. Anh ta nói với anh Việt 
kia: 

- Mình làm cái gì thì nhận 
cái nấy, con số  sao có thể 
làm cho mình hên hay xui! 

Anh Việt nín thinh. 
 

SÀI HOA TRẤN 
 

Trấn nổi danh phong 
nhiêu, sung túc, mưa thuận 
gió hoà. Cư dân thuần hậu, 
hào hiệp... bao nhiêu người 
tìm về lập nghiệp. Giang hồ 
phong cho mỹ hiệu: “Minh 
Châu Bảo Bối.” Từ khi Hồng 
giáo chủ xưng hùng thì trấn 
trở nên tiêu điều, bao phong 
hoá hay, lệ cũ đẹp đều phế 
bỏ. Nhiều người đau lòng 
đành bỏ đi xứ khác lập 

nghiệp. Giang hồ bốn bể 
không phục đàm tiếu gán cho 
nó hỗn danh: 

- Ngọc Hành Đông Phương 
Giáo chủ giận lắm bèn cho 

khắc cái biển to tướng: 
- Hồng Ngọc Đông Phương. 

 
A DẬU 

 
Ngày xuân rảnh rỗi, mẹ 

theo A Dậu du xuân viếng 
danh lam thắng cảnh, đến một 
ngôi đền to nọ thấy nhiều 
người vào xem mẹ cũng toan 
vào, nào ngờ A Dậu kéo tay 
mẹ bảo: 

- Nị đừng có vào đền này, 
xúi quẩy lắm, làm ăn lụn bại 
đấy! 

Mẹ ngần ngừ, A Dậu bồi 
thêm: 

- Bạn của ngộ nói: đền này 
thờ hung thần, khi sống lão 
giết nhiều người lắm, khi chết 
đàn em thờ để ăn oản đấy mà. 
Nị nghĩ kỹ đi, sống bất nhân, 
chết bất an, mình xem sẽ bất 
hạnh! 
 

ÔNG TRÙM LÀNG MẸO 
 

Làng Mẹo giàu mạnh nhất 
thiên hạ, hay chu cấp, bảo trợ 
cho đàn em nên nghiễm nhiên 
trở thành minh chủ xưa nay. 
Ấy vậy mà mới đây ông trùm 
mới của làng lại tuyên bố: 

- Làng Mẹo chỉ lo cho làng 
Mẹo, không có của đâu nuôi 
báo cô. Các vị tự lo đi! 

Đàn em lo lắng, có kẻ vội 
tìm chủ khác dựa lưng. Nhân sĩ 
trong làng vốn coi khinh ông 
trùm: 

- Lão trọc phú lỗ mãng, 
thiển cận. 

Người làng lo lắng: 
- Tự cắt bỏ vây cánh vậy 

đại bàng khác gì vịt què! 
 

Georgia, Jan/01/17 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      63 

Hoa thơm nhờ nhụy  
Người có giá trị bởi đạo đức. 
 
 
Vua A Dục trước là người 

rất độc ác, từ khi theo đạo 
Phật đổi thành người rất nhân 
từ. Hồi mới theo đạo, vì lòng 
cảm mộ quá dồi dào nên mỗi 
khi ngự ngoài đường hễ gặp vị 
Tỳ kheo nào đi ngang qua, liền 
xuống kiệu khấu đầu lạy.  

Có một vị đại thần tên là 
Da Tát lấy thế làm quá đáng 
bèn can ngăn vua rằng: “Các 
Tỳ kheo kia chẳng qua là 
những người các cấp đi hành 
khất ngoài đường, không đáng 
tôn trọng lắm.” Vua yên lặng 
không trả lời.  

Cách vài ngày sau, vua 
truyền cho các quan văn võ, 
mỗi ông phải đem bán một đầu 
súc vật, và cho biết giá bán 
các đầu ấy như thế nào. Ông 
Da Tát phải bán một đầu 
người. Các đầu súc vật thời 
bán được với giá tiền sai khác 
hơn kém nhau, duy có đầu 

người của ông Da Tát bán 
thời không ai mua cả. Vua 
hỏi  cớ sao, ông Da Tát trả 
lời: Vì đầu người là vật hèn 
hạ không có giá trị gì. Vua lại 
hỏi: “Chỉ có một đầu này là 
hèn hạ hay tất cả đầu người 
đều hèn hạ?” Ông Da Tát 
đáp: “Tất cả đầu người đều 
hèn hạ.” Vua bèn hỏi: “Vậy 
đầu Trẫm đây cũng hèn hạ 
sao?” Ông Da Tát sợ hãi 
không dám nói, sau Vua cũng 
thú thật đầu Vua cũng hèn 
hạ.  

Vua bèn giảng cho ông 
Da Tát nghe rằng: Phải! 
Người muốn can ta đừng lạy 
các vị Sa môn là nhà ngươi 
có ý kiêu căng tự đắc. Nhưng 
cái đầu của Trẫm này là một 
vật hèn hạ không ai thèm 
mua, vì cúi xuống mà được 
thêm công đức, thêm giá trị 
lên, thì phổng có hại gì? Nhà 
ngươi muốn chỉ trích các thầy 
Sa môn là người các cấp 
không sang trọng nhưng nhà 
ngươi không rõ uy đức của 

các Thầy. Khi nào có đi ăn 
tiệc, ăn đám cưới thời mới nên 
hỏi đến giai cấp người ta, chớ 
đi tu học phân biệt giai cấp 
làm gì. Như người sang trọng 
danh giá bị tội nặng thời ai 
cũng nói “Người này là kẻ có 
tội” và ai cũng đem lòng khinh 
bỉ. Trái lại con người hèn hạ 
mà tu nhân tích đức thời ai 
cũng kính trọng ai cũng cúi 
đầu.  

Vua nói đến đây, bèn chỉ 
hẳn vào mặt ông Da Tát mà 
nói lớn rằng:  

“Nhà ngươi há lại không 
biết câu này của Ðức Phật 
Thích Ca hay sao? Ngài dạy 
‘Người có trí thời dầu vật 
không có giá trị cũng làm nên 
giá trị.’ Ta muốn theo Phật, 
ngươi lại can gián ta, ấy là bất 
trung. Ðến khi ta nằm xuống 
đất như cây mía kia thì dầu 
muốn lạy, muốn đứng dậy, 
muốn cung kính cũng không 
sao được nữa, thời làm thế nào 
được công đức. Vậy ngươi để 
yên ta lạy các vị Sa môn để 
kiếm chút phước đức. Nếu có 
người dám tự nói ‘Ta là người 
đáng tôn trọng hơn cả,’ thời 
người ấy là người u mê nhất 
đời vậy. Nếu lấy huệ nhãn của 
Ðức Phật mà xem xét thân 
thế, thời biết thân thể ông vua 
và thân mọi người giống nhau, 
cũng là da, thịt, xương, khác 
nhau chỉ có cái phù hoa trang 
sức bề ngoài. Nhưng cốt yếu ở 
đời là lòng đạo đức thời trong 
thân thể người hèn hạ nhất ở 
đời cũng có được, chính cái ấy 
con người trí giả gặp đâu cũng 
phải cung kính phải vái lạy 
vậy.” 
 

Trích: Viên Âm 

Loøng ngöôõng moä Phaät Phaùp 

cuûa Vua A Duïc 
      

Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (trích Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      64 

về Phật Pháp. Nó đọc ngấu 
nghiến những sách vở tài liệu 
có được. Nó lên mạng tìm đọc 
với sự say mê hấp dẫn mà xưa 
nay nó chưa từng có. Nó bắt 
đầu đến chùa thường xuyên. 
Nó bắt đầu học tụng kinh, lạy 
Phật. Nó làm với tất cả tâm 
thành và toàn ý. Vợ nó thấy có 
sự khác lạ, có lần còn chế 
giễu: 

- Tu hú chứ tu gì ông!  
Nó giận lắm nhưng làm 

thinh. Nó tự nghĩ chắc là khảo 
nghiệm đây! Có một hôm nó 
tụng kinh xong và cảm thấy 
khoan khoái và an lạc lạ lùng, 
bèn gọi phone về cho ba nó:  

- Con mới tụng xong thời 
kinh và cảm thấy hỷ lạc lắm, 
cầm lòng không đặng nên gọi 
nói cho ba biết đây!  

Ba nó cảm động lắm, 
không ngờ thằng nhỏ ngày nào 
chống báng vậy mà giờ trở nên 
thuần thành như vậy. Ba nó 
còn nói:  

- Đây là cái tin vui nhất 
mà ba nhận được! Đây là cái 
may mắn lớn nhất cho dù có 
trúng số độc đắc cũng không 
bằng!  

Ngày tháng như bóng câu 
qua cửa sổ, như dòng sông 
cuốn trôi tất cả, như lá rụng 
mây bay… Nó cứ giữ nguyên 
hiện trạng như thế, ráng nhẫn 
nhục và học Phật. Nó nghe lời 
sư phụ ráng buông bỏ những 
gì không cần thiết cho nhẹ 
người, ráng xả những gì mang 
nặng trong lòng cho tâm thảnh 
thơi. Nó đọc sách thiền rất 
hâm mộ những chuyện: Đả, 
hét, bổng… của Lâm Tế; 
chuyện chẻ tượng của Đơn Hà; 
Chuyện chuyển ngữ của Bách 
Trượng… Nhưng xem ra thì 
cũng khó. Nó tự thấy Tịnh Độ 
tương đối thích hợp hơn, 
nhưng nó vẫn thường ngồi 
thiền tịnh tâm sau thời kinh 
hoặc ngồi thiền nhưng giữ câu 
Phật hiệu trong tâm, trụ tâm ở 
câu Phật hiệu…  

Một hôm vợ nó đưa nó 
một ít tiền và nói: 

- Nghe má bệnh, gởi ít 
tiền về quê cho má uống 
thuốc. 

Nó vô cùng ngạc nhiên, 
trong lòng thấy quái lạ nhưng 
vẫn không nói gì. Rồi hôm nọ 

Nó buồn tình cứ đi lang 
thang vô định, nhiều khi xong 
ca không muốn về nhà cứ để 
mặc cho tư tưởng và đôi chân 
muốn đi đâu thì đi. Nó đi 
không biết đi về đâu, tìm một 
cái gì đó mà nó cũng không 
biết đó là cái gì; ngày tháng 
vẫn trôi qua như thế. Cho đến 
một hôm nọ, trong lần lang 
thang như thế nó lại ghé vào 
một ngôi chùa trông có vẻ đơn 
sơ vắng vẻ. Nó ngắm nhìn 
kiểng chùa ngoài sân và cũng 
không có ý định vào trong, 
nhưng rồi có một lực vô hình 
nào đó đưa bước chân nó bước 
vào chánh điện. Trông thấy 
tượng Phật nhưng nó cũng 
không có ý định lễ lạy nhưng 
không hiểu sao nó tự động sụp 
lạy! 

Ngày xưa khi còn nhỏ, ba 
nó vẫn thường dạy nó đọc 
kinh, lễ Phật. Nó rất chăm, rất 
thích thú nhưng khi lên đến 
cấp III thì tự nhiên xao lãng 
hết. Thậm chí nó còn sanh ra 
chống báng: 

- Tượng Phật bằng gỗ, đá 
mà mắc gì phải lạy? 

Ba nó giải thích, khuyên 
lơn nó rất nhiều nhưng nó vẫn 
không nghe, ngựa non háu đá 
mà. Nó tiêm nhiễm nhiều quan 
niệm sai lầm ở ngoài đời nên 
sanh ra vậy, mặc dù nó sanh 
ra trong gia đình Phật giáo 
thuần thành.  

Ngày tháng thoi đưa, thời 
gian như nước chảy mây bay, 
như phi hoa lạc diệp… Nó lên 
thành học rồi lấy vợ ở luôn 
trên đó. Nhiều người bảo: 

- Thằng chả may mắn 
“chuột sa hũ nếp.”  

Nhưng người đời cũng 
bảo: “Nằm trong chăn mới biết 
chăn có rận” thật cũng chẳng 
sai tí nào. Ban đầu vợ chồng 
cũng đầm ấm hạnh phúc 

nhưng mật ngọt chẳng nhiều, 
thời gian hạnh phúc chẳng 
bao nhiêu; chẳng mấy chốc là 
tới thời vỡ mật. Vợ nó vốn 
làm ra nhiều tiền, nắm giữ 
tay hòm chìa khoá, nhà cửa 
tài sản. Nó thì lương công 
chức ba cọc ba đồng… dần dà 
vợ nó sanh ra cống cao, tự 
kiêu. Vợ nó ỷ tiền coi thường 
nó lại còn khi dễ cả bên 
chồng. Nó giận lắm nhưng 
yếu thế thất cơ không làm gì 
được lặng lẽ lẩy Kiều: 

“Thấp cơ thua trí đàn bà 
Trông vào đau ruột nói 

ra ngại lời” 
Có lần hai vợ chồng cãi 

vả nhau nó nói: 
 - Khi yêu nhau đàn bà 

dễ thương như con mèo, khi 
cưới về rồi thì biến thành sư 
tử hết ráo!  

Vợ nó the thé: 
- Lương ông không đủ 

cho tôi ăn sáng! 
Cuộc sống ngày càng 

ngột ngạt, nặng nề. Vợ nó 
chẳng những giữ tiền, trùm 
sò có hạng mà lại còn ghen 
kinh khủng! Nếu vợ của 
Phòng Huyền Linh đời Đường 
sống dậy chắc cũng bái vợ nó 
làm sư phụ (*). Nhiều lúc nó 
muốn ly dị hay bỏ đi quách 
nhưng thương con nên ráng 
nhịn nhục.  

Nhịn nhục đủ điều, buồn 
tình vô hạn, cô đơn tận cùng 
nên nó mới để bước chân 
lãng tử lang thang đó đây. 
Rồi cơ duyên thế nào mà nó 
đến ngôi chùa đơn sơ vắng vẻ 
này. Sau lần lễ Phật hôm ấy 
nó cảm thấy trong người có 
một sự xao động lạ lùng, tâm 
can nó có gì như thôi thúc nó 
lờ mờ cảm nhận có một sự 
thay đổi trong lòng nó nhưng 
nó cũng không biết là cái gì. 
Thế rồi nó tự nhiên tìm hiểu 

Ñieàu kyø dieäu ñaõ xaûy ra 
 

TIỂU LỤC THẦN PHONG 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      65 

While residing at the Veluvana monastery, the Bud-
dha uttered Verses (231) to (233) of  this book, 
with reference to a group of Six Bhikkhus. 
 
Six Bhikkhus wearing wooden sandals, and each 
holding a staff with both hands, were walking to 
and fro on a big stone slab, making much noise. 
The Buddha hearing the noises asked Thera Ananda 
what was going on, and Thera Ananda told him 
about the six Bhikkhus. The Buddha then prohibited 
the Bhikkhus from wearing wooden sandals. He fur-
ther exhorted the Bhikkhus to restrain themselves 
both in words and deeds. 
 
Then the  Buddha spoke in verse as follows: 
 
Verse 231: Guard against evil deeds, control your 
body. Giving up evil deeds, cultivate good deeds. 
Verse 232: Guard against evil speech, control your 
speech. Giving up evil speech, cultivate good 
speech. 
Verse 233: Guard against evil thoughts, control 
your mind. Giving up evil thoughts, cultivate good 
thoughts. 
Verse 234: The wise are controlled in deed, they 
are controlled in speech, they are controlled in 
thought. Indeed, they are perfectly self-controlled. 

 
Translated by Daw Mya Tin, M.A., 

Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of a Group of  
Six Bhikkhus 

 

Dhammapada – Verses 231 - 234 

vợ nó cũng lên chùa lễ Phật, 
nó thấy lạ lẫm quá nhưng 
cũng im lặng. Bạn bè gọi hùn 
phước giúp người nghèo khổ, 
nó bảo vợ đưa ít tiền. Vợ nó 
liền đưa. Nó vốn ngaị hỏi tiền 
vợ vì xưa nay luôn bị chửi hay 
nói nặng nhẹ; thế mà bây giờ  
đưa tiền mà không có gì bực 
bội cả. Nó cảm nhận được có 
một sự thay đổi nào đó từ vợ 
nó. Nó lên chùa kể chuyện với 
sư phụ. Sư phụ bảo:  

Có lẽ sự gia hộ của Bồ 
Tát! Khi tâm con chuyển thì 
cảnh chuyển. Vợ con có lẽ 
cũng bắt đầu chuyển.  

Nó vui trong lòng không 
kể xiết, liền lên cánh điện lạy 
Phật tạ ơn. Nó nghĩ những 
ngày lang thang mà không 
biết mục đích, không biết đi 
đâu về đâu… Ấy vậy mà bước 
đến ngôi chùa này, có lẽ có sự 
gia hộ của chư Phật, chư Bồ 
Tát, thiện thần! Phật pháp đã 
làm sống lại nó. Phật Pháp đã 
cứu cuộc hôn nhân trên bờ gãy 
đổ. Nó thấy lòng vui đến rơi 
nước mắt. Nó nhớ lời một vị sư 
nào đó nói rằng:  

 - Trong đạo Phật không 
có thần thông, biến hóa… Sự 
chuyển đổi tâm niệm của lòng 
người mới chính là thần thông!  

Ngày tháng qua mau, 
mùa đến rồi mùa đi. Nó cũng 
dần qua tuổi thanh niên, thế 
gian vô thường vẫn ngày ngày 
xảy ra bao biến đổi nhưng 
niềm tin vào Phật Pháp của nó 
không có gì có thể làm lung 
lay. Nó nghĩ cái cơ duyên này 
có thể từ tiền kiếp xa xưa, cái 
cơ duyên nào được vun bồi lúc 
còn nhỏ ba nó chỉ dạy… Đã có 
lúc những tưởng nó mai một 
rồi, nào ngờ nó vẫn âm ỉ và 
đến một ngày nó laị bùng lên 
ngọn lửa hồng. Nó nhớ có lần 
thầy nó cười cười bảo:  

- Con người ta khi mà khổ 
quá thì tự nhiên họ lại giác 
ngộ, họ lại tỉnh ra!  

Ý thầy muốn nói cùng tắc 
biến, biến sanh thông. Không 
ngờ nó lại soi thấy mình ở 
trong cái ngữ cảnh này.  

 
 

Đào Bang, tháng Giêng 2017  

 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      66 

âm vào lời bản nhạc để đẩy 
người nghe thâm nhập thật 
sâu vào cõi Pháp Thân, cõi 
nhất thể của ngã và pháp, của 
chủ và khách, của ta và người, 
bằng cách phát âm tròn, 
nhanh, lấy lực âm thanh thật 
sâu mạnh chữ “a ha,” để diễn 
tả cảm thức bùng vỡ  khi giác 
ngộ tính vô ngã giữa ta 
và  người qua câu hát: 

“A ha, ta tuy hai mà một! A 
ha, ta tuy một mà hai!  

A ha, ta tuy hai mà một! A 
ha, ta tuy một mà hai!”  

“Pháp thân” là thuật ngữ 
nhà Phật, tiếng Sanskrit 
(Phạn) là “Dharmakaya”. 
Dharma là pháp. Kaya là thân. 
Chữ Pháp bao gồm nhiều 
nghĩa: về lý nó chỉ lý tánh, 
pháp tánh, phép tắc,  nguyên 
lý; về sự nó chỉ tất cả mọi sự 
mọi vật, từ hữu hình đến siêu 
hình, từ tâm đến cảnh. Pháp 
thân là bản thể của tất cả các 
pháp, là chân thân của pháp. 
Nó vô tướng vô hình. Trong 
Phật Giáo Đại Thừa, Pháp thân 
chỉ cho một trong ba thân của 
Phật: Pháp thân, báo thân và 
ứng thân. Vì là bản thể của tất 
cả pháp cho nên Pháp thân 

Ngày Mùng Một Tết Đinh 
Dậu người viết nhận được một 
món quà ưa thích từ nữ ca sĩ 
Bích Liên tặng. Đó là CD Đạo 
Ca Giữa Thành Quách Sương 
Mù gồm 10 bài đạo ca mà cố 
nhạc sĩ Phạm Duy đã phổ thơ 
của thi sĩ Phạm Thiên Thư do 
ca sĩ Bích Liên hát với phần 
hòa âm phối khí của nhạc sĩ 
Hoàng Công Luận.  

CD Đạo Ca này đã được 
giới thiệu trong buổi sinh hoạt 
văn nghệ cuối năm tại Hội 
Trường Việt Báo trên Đường 
Moran, thành phố Westmin-
ster, với chủ đề Tâm Xuân vào 
tối Thứ Bảy, ngày 14 tháng 1 
năm 2017 với sự góp mặt của 
nhiều ca sĩ được  mến mộ như 
Kim Tước, Bích Liên, Thương 
Linh, Phạm Hà, Trần Đại 
Phước, Lan Hương, Phạm Duy 
Hùng, Nhóm Cát Trắng và Ban 
Nhạc Hoàng Công Luận.  

Rất tiếc, hôm đó người viết 
không thể có mặt để thưởng 
thức! Nhưng bù lại mấy ngày 
Tết năm nay được nghe đi 
nghe lại nhiều lần CD Mười Bài 
Đạo Ca do ca sĩ Bích Liên tặng 
thì đã “phê” và thỏa mãn lắm!  

Cảm nhận đầu tiên mà 
người viết có được là sự ngạc 
nhiên đến thích thú khó tả về 
sự kỳ diệu khi thơ của thi sĩ 
Phạm Thiên Thư được nhạc sĩ 
Phạm Duy phổ nhạc và được 
ca sĩ Bích Liên hát. Khi nghe 
những bài Đạo Ca này qua giai 
điệu của bài hát người viết có 
cảm  nhận như là Phạm Duy 
đã chắp đôi cánh vào thơ 
Phạm Thiên Thư và ca sĩ Bích 
Liên thì dùng nội lực thinh âm 
để thổi đôi cánh của thơ bay 
bổng lên cao, cao vút, cao tận 
cõi trời không mênh mông bát 
ngát.  

Nói như thế không phải là 

quá đáng vì người viết đã 
từng đọc và yêu thơ của thi sĩ 
Phạm Thiên Thư từ lâu lắm. 
Nhưng, cảm nhận lúc đọc thơ 
và lúc nghe nhạc đã phổ thơ 
của ông thì khác hẳn. Đó là 
hai cảm trạng, hai thế giới 
khác nhau.  

Đọc thơ, tâm đắc và thấm 
ý thì người đọc cũng có 
những cảm nhận thật sâu 
lắng, vì trong thơ vốn có 
nhạc. Nhưng âm ba nhạc tính 
trong thơ đi từ đôi mắt vào 
tâm, vào lòng một cách lặng 
lẽ âm thầm. Còn nghe thơ 
qua bản nhạc được ca sĩ hát 
lên thì đi từ  tai, và đôi khi 
cảm nhận cả toàn thân 6 căn, 
nên cảm xúc lan tỏa khắp 
thân tâm, rất tràn đầy, rất 
viên mãn. Đọc thơ đôi khi 
phải vận dụng đến tư duy để 
hiểu và thú vị. Nghe nhạc thì 
nhạc điệu, tiếng hát cất lên là 
đi thẳng vào lòng, vào hồn, 
vào tâm, không cần phải đắn 
đo suy nghĩ gì cả, mà cảm 
nhận ngay tức thì. Cũng ngay 
trong khoảng khắc tức thì đó 
người nghe bay bổng hay 
trầm mình theo giai điệu, 
theo lời nhạc.  

Nói thật, đây là lần đầu 
tiên người viết nghe trọn vẹn 
tiếng hát của ca sĩ Bích Liên 
diễn đạt 10 Bài Đạo Ca. Càng 
nghe người viết càng thích. 
Người nữ ca sĩ này có chất 
giọng thật là mượt mà, cao 
vút mênh mông mà cũng 
trầm ấm sâu thẳm. Ca sĩ Bích 
Liên ngoài thiên phú chất 
giọng còn điêu luyện trong kỹ 
thuật diễn đạt bằng giọng hát 
để lột tả trọn vẹn tứ thơ của 
gã thi sĩ họ Phạm.  

Chẳng hạn, trong Bài Đạo 
Ca số 1 có tên Pháp Thân, ca 
sĩ Bích Liên thổi nội lực thinh 

NGHE CD 10 BÀI ĐẠO CA DO CA SĨ BÍCH LIÊN HÁT:  

MƯỜI PHƯƠNG MÂY NỔI NHƯ CÁNH HOA TRÔI 

 Huỳnh Kim Quang 

Hình bìa CD Đạo Ca 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      67 

Và cứ lập đi lập lại mấy lần để 
nhắc người nghe rằng Đại 
Nguyện là phải luôn luôn ghi 
nhớ và thực hành.  

Đại nguyện của nhà Phật 
không phải chỉ là lời nguyện 
ước suông, nói rồi để đó mà 
không làm, hay làm những 
việc dễ làm cho qua loa mà 
thành được Đạo. Đại Nguyện 
đôi khi được thể hiện qua hình 
ảnh của Chàng Dũng Sĩ  như 
Đạo Ca Số 3 đã chuyên chở 
qua giọng hát lảnh lót, hùng 
tráng, cao vút và sắt như 
gươm báu vừa tuốt ra nơi sa 
trường. Lời và nhạc ở đây 
theo nhịp quân hành, mạnh, 
hùng, bi tráng, dũng mãnh.   

Biểu tượng cao cả của sự 
thành tựu đại nguyện chính là 
hình ảnh bồ tát Quán Thế Âm. 
Bài Đạo Ca Số 4 làm động 
lòng người qua câu chuyện 
tấm lòng yêu thương bao la 
vô tận của người Mẹ. Người 
Mẹ đó là bồ tát Quán Thế Âm. 
Trong truyền thống Đại Thừa 
Phật Giáo, bồ tát Quán Thế 
Âm tượng trưng cho lòng từ bi 
vô lượng của chư Phật và bồ 
tát. Vì thế, ngài thường thị 
hiện thân nữ nhân, thân người 
mẹ để cứu khổ chúng sinh. 
Ngài xem chúng sinh như con. 
Lời thơ của thi sĩ Phạm Thiên 
Thư vừa đẹp, thơ mộng và 
đầy cảm xúc.  

 
“Có bà mẹ đi tìm con trên 

đỉnh đồi lan trắng 
Có bà mẹ đi tìm con trong 

động hang lan vàng 
Có bà mẹ đi tìm con trong 

thung lũng cỏ hoang…” 
 
Lúc nghe Bài Đạo Ca này 

người viết đắm mình trong lời 
ca như đang nghe ca sĩ Bích 
Liên thuật lại câu chuyện mà 
thi sĩ Phạm Thiên Thư đã viết 
và nhạc sĩ Phạm Duy kể lại. 
Nó sâu lắng và thấm đẫm tình 
người, một tình yêu cao 
thượng đáng tôn kính.  

CD Mười Bài Đạo Ca khép 
lại ở Bài Đạo Ca Số 10 Tâm 
Xuân, mà thực ra là mở ra 
khung trời mới lạ khác. Đó là 
khung trời ngập tràn hương 
sắc thiên nhiên. Nhưng lại 
không ở đâu xa mà nằm ngay 
trong tâm mình.  

“Mùa xuân có không? Hay 
là cõi Tâm? 

Mùa xuân có không? Hay là 
cõi không? 

Về nguồn về cội! Về nguồn 
về cội!  

Để rồi vươn tới, với lòng 
mênh mông…” 

Ca khúc chấm dứt với âm 
vận bằng nguyên âm “ô”, tròn 
trịa, viên mãn, bao la và bát 
ngát!  

Từ “cõi không” làm duyên 
khởi cho mùa xuân hiện hữu. 
Mà cũng từ cõi này mùa xuân 
mang vóc dáng của nàng xuân 
diễm ảo, thơ mộng! 

Người viết yêu thích cõi thơ 
của thi sĩ Phạm Thiên Thư vì 
dù ông làm thơ Đạo rất thâm 
sâu và cao siêu, nhưng ông 
hiếm khi sử dụng thuật ngữ 
nhà Phật có thể khiến người 
đọc không quen khó hiểu. Vì 
thế nhạc phổ thơ ông rất dễ 
thấm sâu vào lòng người nghe. 
Và chắc chắn dư âm của Mười 
Bài Đạo Ca sẽ còn đọng lại sâu 
trong tâm người nghe cũng 
nhờ tiếng hát sung mãn của ca 
sĩ Bích Liên. 

Cũng không thể không tán 
thưởng tài hòa âm phối khí 
của nhạc sĩ Hoàng Công Luận 
cho CD này. Người viết thích 
nhất là cách hòa âm với giai 
điệu đúng cách, lúc trầm, lúc 
bổng, lúc sâu lắng, lúc sôi trào 
tùy theo ý thơ và lời nhạc. Nói 
chung, nhạc sĩ họ Hoàng nắm 
bắt được giai điệu của nhạc 
thiền, lắng dịu, thênh thang... 

CD Đạo Ca gồm 10 ca 
khúc, nhưng ở đây người viết 
chỉ xin được giới thiệu sơ qua 
một vài bài, nên chắc chắn 
không làm sao nói hết được 
những điều đặc sắc của toàn 
bộ CD Đạo Ca này. Người đọc 
tốt nhất là nên có một CD để 
tự mình thưởng thức thì sẽ 
cảm nhận được hết cái hay cái 
đẹp của tập CD.  

Xin cảm ơn thi sĩ Phạm 
Thiên Thư, nhạc sĩ Phạm Duy 
và ca sĩ Bích Liên. 

 
CD Mười Bài Đạo Ca do ca 

sĩ Bích Liên thực hiện do Thúy 
Nga đại diện phát hành, 9295 
Bolsa Avenue, Westminster, 
CA 92683 USA, (714) 894-
5811. 

vượt qua mọi giới hạn, không 
phân biệt ta người, chủ khách. 
Diệu nghĩa này được chàng thi 
sĩ họ Phạm đưa lên tới tột đỉnh 
qua đạo lý tánh không hay vô 
ngã trong Bài Đạo Ca Số 9 ở 
câu hát:  

“Tôi không là tôi, Người 
không là người,” vì tất cả các 
pháp là:  

“Mười phương mây nổi như 
cánh hoa trôi  

Như sóng ra khơi, như hơi 
gió thổi 

Như mây xa vời, như bóng 
hạc trời” 

Chỗ này giống hệt như ý 
trong Kinh Kim Cang Bát Nhã:  

“Tất cả các pháp có tạo tác 
đều như giấc mộng, huyễn 
hóa, ảo ảnh, bọt nước, sương 
mai, điện chớp.” 

Có lẽ vì thế, nhạc sĩ Phạm 
Duy đã dẫn người nghe vào 
Đạo Ca qua cánh cửa Pháp 
thân. Nhưng đó là cánh cửa 
không cửa (vô môn), là cửa 
Không vậy! Không là triết lý 
tánh không của nhà Phật. 
Không không phải là chẳng có 
gì, hay đối nghịch với có. 
Không là vì bản chất của mọi 
sự vật đều không có tự tánh 
cố định, là vô ngã. Không tựu 
thành mọi pháp và nằm ngay 
trong mọi hiện hữu. 

Bước vào cửa Không của 
nhà Phật thì thấy ngay Đại 
Nguyện, là nguyện lớn cầu 
thành Phật và cứu khổ chúng 
sinh.  

“Thương người như thương 
thân! Thương người như 
thương mình!”  

Lời nhạc của Bài Đạo Ca Số 
2 Đại Nguyện đã được ca sĩ 
Bích Liên cất cao lên như thế. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      68 

Hình nhö 
 

TOẠI KHANH 

VĂN HỌC / NGHỆ THUẬT 

Mấy ngày Tết vào Internet xem lai rai 
mấy bài viết về Việt Nam như một cách đón 
xuân. Giờ gì cũng xa xôi, những người quen 
xưa, những kỷ niệm cũ, một phương trời cố 
quận,… giờ đều là nghìn trùng. Thôi thì thấy 
nhau trên internet cũng là một kiểu tái ngộ, 
tương phùng. 

Chẳng cần hò hẹn, mấy địa chỉ được nhớ 
tới đầu tiên bỗng là những Làng Mai, Trúc Lâm, 
Chuyển Pháp Luân. Mọi khi có thể nhiều hơn, 
nhưng bây giờ là những ngày Tết, tìm đọc chút 
gì có hơi hướng cây đa cũ với bến đò xưa hình 
như phải lúc hơn. Vì mẹ ơi, xuân này con vẫn 
chưa về được! 

Rải rác khắp các trang báo online là 
những bài viết về lễ hội chùa Hương sắp tới, về 
ngôi chùa bằng đồng mới khánh thành trên núi 
Yên Tử, về Phật Học Viện ở Sóc Sơn, về chuyến 
thăm quê lần hai của Hòa thượng Làng Mai, về 
mấy ngôi chùa mới của dòng thiền Trúc Lâm 
Việt Nam. Bây giờ với công nghệ vi tính ngày 
một tân tiến, hình ảnh âm thanh trên mấy 
trang báo Phật giáo online cũng ngày một rõ 
ràng, đẹp mắt, sướng tai hơn. Tôi ghé thăm 
từng trang rồi tần ngần như một tục khách 
trưa hè dừng chân bên mái tam quan một ngôi 
cổ tự. Chùa lớn lại đẹp, sân rộng mái cao, u 
tịch cao nhã. Một chút chuông gió, một làn 
khói nhang mơ màng đâu đó. Trong vùng tâm 
tưởng mơ hồ, khách bất ngờ nhắm mắt ngủ 
quên một giấc ngắn trong yên bình, rồi thì 
mộng và thực tan vào nhau thành một nhúm 
khói thật nhẹ… 

Từ rất lâu ngày, tên gọi Phật giáo trong 
tôi là những lời Phật dạy còn ghi chép được 
trong kinh điển và được một số người đem vào 
đời thực bằng những hành trì trên bản thân. Bỏ 
đi những gì hại mình hại người, bỏ dần những 
thành kiến cố chấp, mở lòng ra để thương và 
hiểu cuộc đời ngày một rộng hơn, xa dần 
những biên giới không cần có. Nhưng rồi tôi đã 
thấy gì trong cái gọi là Phật giáo hôm nay. 
Những chuyện riêng tư trong sinh hoạt thường 
nhật của các vị đại sư Tàu hay Việt lần lượt 
được đánh bóng để dựng nên cái gọi là cõi 
Thiền Trung Quốc hay Việt Nam. Tất thảy 
những rượu thịt của Tế Công đến chuyện chém 
mèo, đốt tượng, đánh người, gào thét của các 
ngài Nam Tuyền, Đan Hà, Lâm Tế lần lượt được 
tận dụng để tạo nên một dáng riêng cho Phật 

giáo một phương. Lúc nào rỗi rảnh bình tâm, 
một người học Phật ngồi yên ngó lại xem hậu 
nhân biên địa đã đẩy Phật giáo cội nguồn về 
tận cõi nào. Kiểu Phật giáo đó cơ hồ chỉ là 
khách lạ của thứ kinh bối diệp mà lúc cần, 
người ta mới nhận đó là suối nguồn căn bản 
của Phật pháp uyên nguyên. 

Ai cũng có quyền yêu nước thương nòi, ai 
cũng nên trân trọng bối cảnh văn hóa mà mình 
từ đó sinh trưởng, nhưng cứ tùy thích mà mang 
cái tâm tình đó mà gán ghép lên bất cứ cái gì 
khác thì hình như không nên. Khoa học được 
gọi là khoa học vì ở đó không có sự tùy tiện. 
Anh có là ai trên hành tinh này cũng phải ứng 
dụng đúng cách những nguyên tắc căn bản của 
computer nếu muốn sử dụng nó. Trong cõi 
chuyên môn đó hình như không có chỗ cho 
những tâm tình riêng tư. Chúng ta có thể tạo 
riêng một trang web đầy ắp những Đường Thi 
Từ Tống với hình ảnh các bức thư pháp hay tre 
trúc, cây cảnh theo phong cách Tàu, Nhật, Việt, 
Hàn nhưng con đường thực hiện trang web đó 
phải giống với thiên hạ. Ta có bao nhiêu cái 
riêng cũng mặc, nhưng phải có tối thiểu một 
cái chung căn bản với thiên hạ để không bị lạc 
lõng giữa đời. 

Qua sách vở, tôi chỉ biết một hai vị đại sư 
người Hoa thời hiện đại như ngài Quảng Khâm, 
ngài Ấn Thuận nhưng tôi đặc biệt đọc nhiều về 
các ngài có lẽ cũng vì một lý do là các ngài 
không cố ý tạo riêng một dòng tư kiến nào hết. 
Đó cũng là trường hợp một số danh nhân Phật 
giáo khác như bà Dipama của Ấn Độ, ngài 
Achahn Chah hay bà Achahn Naeb của Thái 
Lan, ông Ubakhin của Miến Điện,… nếu không 
xem trước phần tiểu sử, thì khi đọc họ ta không 
thể biết họ là người xứ nào, lớn lên trong bối 
cảnh văn hóa ra sao. Điều họ nói hay viết chỉ 
nhắm chung mọi người để ai đọc hay nghe 

http://thuvienhoasen.org/images/file/nD9LOW0z1AgBAjZ2/hinh-nhu.png


 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      69 

cũng được, cố tránh cái riêng tư để không tự 
đưa mình vào một góc tù tắc tị xa lạ với thiên 
hạ muôn phương. Nói về bụi trúc, hòn đá, thác 
nước, thảm cỏ thì cứ theo thiên nhiên mà nói. 
Đem tâm tình riêng tư mà ghép vào thì rõ ràng 
lợi bất cập hại. Tôi yêu vườn cảnh thì tôi tìm 
học ở anh về những thứ làm nên vườn cảnh, 
tôi không muốn anh khoe mẽ về khu vườn 
cảnh của anh. Có cần chứng minh gì đó để 
minh họa thì một chút thôi, làm ơn đừng bắt 
một người Nhật Bản phải nghĩ về vườn cảnh 
theo cách một người Thụy Điển. 

Một người Tây phương hôm nay muốn tìm 
hiểu về Phật giáo, nếu không cảnh giác sẽ lọt 
tỏm vào một Phật giáo Tàu ngon ơ. Lúc định 
thần ngó lại anh ta sẽ ngỡ ngàng với cái gọi là 
Phật giáo theo những gì mình vẫn đọc thấy 
trong sách vở trước đó. Có thể có người sẽ giải 
thích với anh rằng đó là thứ Phật giáo sinh 
động, không phải khô cứng vô hồn như những 
trang bối diệp mà anh đã đọc. Lời trấn an đó dĩ 
nhiên có thể giúp anh yên lòng, nhưng mai này 
có dịp tìm sang Nhật Bản, Hàn Quốc rồi về Việt 
Nam,… ở đâu người ta cũng nói hệt vậy. Thế là 
trong anh có ít nhất non chục kiểu Phật giáo 
khác nhau. Không có một cội nguồn chung, 
thiên hạ xa nhau từ căn cội. Rồi thì phân hóa, 
chia cách, tương tranh. 

Những cái RIÊNG có thể góp phần phong 
phú ly kỳ nhưng thiếu cái CHUNG thì tự dưng 
trở thành những mảnh vụn rời rạc khó xài. 
Người Việt từ mấy ngàn năm Bắc thuộc đã biết 
đến Phật giáo qua nhiều cái RIÊNG của Trung 
Hoa, và gần như không còn nhiều thời gian để 
tìm hiểu về cái CHUNG nên có giữa những 
người tu Phật. Thế rồi lịch sử đất nước lại phải 
trải qua những biến động kinh thiên, để nay 
người Việt lại có thêm nhiều cái RIÊNG của thời 
đại qua những tiêu ngữ khác…! 

Người ngoài thò tay vào thực hiện chuyện 
đó đã đành, mà đến cả những người trong nhà 
cũng vì mục đích riêng tư nào đó mà thay nhau 
tô đậm những góc riêng để khai thác điều họ 
muốn. Giờ ta còn trẻ, còn khỏe, thấy sao cũng 
được, càng náo nhiệt càng vui. Nhưng đời 
người ngắn ngủi, ai lại chẳng có lúc cao niên 
đằm thắm, muốn tìm về một cõi tịnh để di 

dưỡng tâm linh trước khi về đất. Lúc đó người 
ta sẽ phải giật mình cho những cuộc chơi quá 
đà thời trẻ. Giờ thì Chúa hay Phật trong lòng 
mình chỉ là những bóng hình lòe loẹt, sặc sỡ, 
không biết phải dựa vào đâu để tựa nương. Hai 
ngôi chùa cách nhau vài phút lái xe đã có hai 
lối hướng dẫn tu học trái nghịch, Tăng ni gặp 
gỡ trên đường học đạo thì mỗi người một cách 
nói chẳng giống nhau về Phật. Đó chính là cái 
giá phải trả cho sự tình quá nhiều cái RIÊNG 
mà thiếu một cái CHUNG. 

Tính đến nay đã có không ít bậc long 
tượng chốn Già-lam của Việt Nam vốn người 
uyên bác chân tu đáng mặt sơ tổ khai sơn các 
dòng truyền pháp, nhưng thành công như ý có 
lẽ không quá một bàn tay. Lý do có thể nằm ở 
chỗ ai nhớ được cái CHUNG càng nhiều thì 
thiên hạ tìm đến càng đông. Chỉ vì họ thấy 
được mình ở đó. Họ đến như là về nhà, hay tối 
thiểu cũng như viếng thăm thân tộc. Thế là 
thấy gần, thấy thương. Của riêng còn một chút 
này! Bỗng nhớ cụ thi hào họ Nguyễn nhà mình 
quá đỗi! 

  
TOẠI KHANH 

 

 

 
NỤ LỬA 
 
Nắng đổ trên cành nghiêng ngửa, 
Gió ca điệp khúc hiền hòa 
Hiện giữa trời xanh nụ lửa, 
Hè về đỏ rực muôn hoa. 
  
Nhớ ai môi rụng chật đường? 
Bước trên ngàn môi nhạt thắm, 
Bàn chân hình như đẹp lắm 
Mắt bồ câu rộn tình thương. 
  
Trên cành lửa bừng sức sống, 
Vài em không hiểu sao cười? 
Ngày nào mộng đời thôi mộng, 
Biết còn ép cánh hoa tươi? 
  
Nghiêng nghiêng nón lá qua cầu, 
Gió lùa đôi chân khép nép, 
Chừ hoa nở đầy xứ đẹp, 
Sắc hương còn được bao lâu? 
 
 

TẠ KÝ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      70 

Phöông trôøi cao roäng 
  

Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Chương mười bốn 
 
Một hôm từ trường về, tôi có việc phải 

ghé thăm một người bạn của mẹ tôi ở trên 
đường Bờ Sông. Tôi rủ chú Tường cùng đi để 
dẫn đường vì tôi vẫn chưa biết con đường nào 
khác ngoài đường Phạm Phú Quốc quen thuộc 
từ viện dẫn đến trường Bồ Đề. Xong việc, chú 
Tường dẫn tôi rẽ sang đường Bờ Sông để về 
cho được mát một khúc đường.  

Đến gần chiếc cầu đá bắc ngang sông 
dẫn qua xã Cẩm Kim, chúng tôi giật mình trông 
thấy một xác chết nằm trên mé đường đi, gần 
phía cầu. Xác chết chẳng được che đậy gì. Đó 
là một người đàn ông trung niên, dáng người 
lực lưỡng, mặc áo sơ mi ngắn tay, quần cụt. 
Vết máu loang đầy trước ngực. Chắc là bị ai 
bắn. Tôi đứng đọc thầm câu chú Vãng sanh cho 
người đàn ông ấy. Chú Tường hỏi những người 
chung quanh về xác chết. Người ta nói đó là 
một anh “Việt cộng.” Đêm qua người ấy đang 
lò mò dưới chân cầu để gài mìn thì bị lính gác 
địa phương phát giác, bắn chết tại chỗ. Không 
biết người ta còn chờ làm thủ tục gì mà thân 
xác người kia để phơi ra đó trông thật bất 
nhẫn. 

Tôi không có cảm tình gì với những người 
gọi là cộng sản. Nhưng tôi cũng không ghét họ 
cay đắng như kẻ thù. Lý do rất đơn giản: tôi là 
một học tăng đang tu học theo đạo từ bi, 
không biết oán thù ai. Tôi cũng thật sự không 
biết cộng sản là gì cả. Những sách truyện tôi 
đọc, đôi khi có nhắc đến chủ thuyết cộng sản, 
nhưng tôi không bận tâm để ý. Còn người Việt 
Nam theo chủ thuyết ấy mà người ta gọi là Việt 
cộng, tôi cũng chưa hề bắt gặp bao giờ. Ở Nha 
Trang rất an ninh, không có Việt cộng quấy 
nhiễu nhiều như các tỉnh khác. Cho nên nếu có 
nghe đài phát thanh hay báo chí nhắc đến Việt 
cộng, tôi cũng chẳng có ý niệm gì rõ rệt hơn về 

họ ngoài một vài hình ảnh mơ hồ của những 
người mặc áo bà ba đen, cầm mã tấu, tấn công 
vào các làng xã ở thôn quê vào ban đêm, ở các 
tỉnh lỵ nào đó rất xa xôi, không phải ở Nha 
Trang. Họ có vẻ như chẳng dính nhập gì đến 
cuộc sống hiện tại của tôi, dù rằng một ông cậu 
ruột của tôi đã bị họ xử tử hình ngoài Bình Định 
(ở thành phố Qui Nhơn có một con đường 
mang tên người cậu này của tôi — Nguyễn Hữu 
Lộc). Khi nghe mẹ tôi kể sơ về cái chết của 
cậu, tôi cũng không nảy sinh ý niệm hận thù 
đối với những người cộng sản mà chỉ thấy se 
thắt trong lòng, thương cảm cho cậu mình mà 
thôi. Năm Mậu Thân, người cộng sản nổi lên 
khắp nơi, vậy mà ở Nha Trang chỉ có mấy tiểu 
đội lẻ tẻ, bị cảnh sát và quân đội Việt Nam 
Cộng hòa vây bắt, dẹp tan một cách dễ dàng. 
Bộ mặt dữ dội và tàn ác của chiến tranh không 
được phô bày rõ nét ở Nha Trang. Vì vậy, có 
thể nói rằng, thời thơ ấu của tôi, dù nằm trong 
giai đoạn nội chiến của đất nước, vẫn là một 
cuộc sống êm đềm, lặng lẽ. Vào chùa rồi, tất 
cả thời gian của tôi đều dồn vào việc tu học, 
chuyện đời dù muốn dù không, cũng gác bỏ 
ngoài tai. Ở Phật học viện Quảng Nam này 
cũng thế, quanh năm suốt tháng hầu như tôi 
chẳng nghe nhắc gì đến mấy chữ “Việt cộng” 
hay “cộng sản.” 

Giờ này trở về viện với hình ảnh một một 
xác chết nằm phơi giữa chợ đời lảng vảng trong 
tâm thức, tôi thấy quặn đau nhè nhẹ trong 
lòng. Ở chùa mấy năm nay, tôi đã từng đi đám 
tang nhiều nơi, nhìn những xác chết nằm trơ 
trong áo quan với đủ nguyên do, nào bệnh tật, 
nào già yếu, nào tai nạn, nào tự vẫn... nhưng 
chưa có cái chết nào khiến tôi thấy thảm 
thương, vô nghĩa như cái chết của một người 
giữa đêm đen lầm lũi đi phá hoại, không may 
bị bắn chết. Và nếu sự phá hoại thành công, 
vào một giờ nào đó, khi mìn nổ, có thể có 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      71 

nhiều mạng người khác trong đó có người già, 
em bé... bị tan xác theo cây cầu vô tri kia. 
Những cái chết như vậy có ý nghĩa gì? À, người 
ta nói rằng đó là sự hy sinh cao cả của những 
anh hùng dân tộc. Người cài mìn cũng là anh 
hùng. Người dân bị chết oan cũng là anh hùng 
(vì chịu hy sinh theo chiếc cầu để cản bước đi 
của quân thù?). Thực ra người dân vô tội 
không cần làm anh hùng. Chỉ có những kẻ mê 
đắm chiến tranh thù hận mới tự biến mình 
thành con thiêu thân, lao vào sự chém giết... 
để trở thành anh hùng. Ôi những anh hùng dân 
tộc được mô tả trong sách với những cuộc đấu 
tố cha mẹ bà con, chặt đầu đối phương bằng 
mã tấu cùn, chôn sống đồng bào vô tội với mồ 
chôn tập thể. Làm sao tôi khỏi đọc đến những 
hình ảnh man rợ ấy trong sách báo! Trong sự 
hiểu biết nông cạn của mình lúc ấy, tôi không 
sao hiểu rõ được những nguyên nhân nào đưa 
đến chiến tranh trên quê hương mình để rồi 
đẩy đưa những chàng trai của đất nước trở 
thành những anh hùng chết thảm như xác 
người Việt cộng hôm nay. Tôi chỉ lờ mờ cảm 
nhận bằng con tim mình rằng hình như ngay 
cả những người cầm súng của bên này hay bên 
kia, cũng đều là nạn nhân đáng thương của 
chiến tranh mà thôi. 

Suốt buổi chiều ấy, tâm tôi nặng trĩu 
như đeo chì. Từ bỏ cuộc đời để vào chùa xuất 
gia học đạo, đáng ra tôi không cần bận lòng 
với thế cuộc. Nhưng trái tim biết thương yêu, 
biết rung cảm của tôi, làm sao khỏi phân vân, 
xúc động trước những đau thương xảy ra trên 
khắp đất nước. Những gì tôi muốn lãng quên 
lâu nay, bất chợt ùn ùn kéo đến, bắt tôi phải 
suy nghĩ. Tối đó, tôi phải tọa thiền lâu hơn 
ngày thường để xua tan hoàn toàn ấn tượng 
xác chết lưu lại trong tâm trí kể từ lúc ban trưa 
ở bờ sông. 

Vài ngày sau, chúng tôi đến trường Bồ 
Đề thì được thầy Viêm, giáo sư chủ nhiệm của 
lớp tôi, cho biết rằng trường có tổ chức một 
cuộc mít-tinh ngay tại sân trường. Tất cả các 
lớp đều được nghỉ học nửa giờ để tham dự. 
Đây là cuộc mít-tinh đả đảo cộng sản đã pháo 
kích vào một trường tiểu học ở Cai Lậy giết 
chết mấy chục em học sinh cũng như ban giám 
hiệu nhà trường. Nghe thầy Viêm nói rõ lý do 
cuộc mít-tinh, tôi thấy bủn rủn cả tay chân. Tôi 
như nghe được tiếng khóc dội trong lòng. Cùng 
các bạn ở chung lớp bước ra xếp hàng ở sân 
trường, tôi vẫn còn thấy hai tay mình run lên. 

Trên bực thềm cao ở lối đi chính dẫn vào 
văn phòng hiệu trưởng, các vị giáo sư từ các 
lớp tập trung lại. Học sinh toàn trường thì xếp 
hàng từng lớp dưới sân. Vị giám học đọc một 
bài ngắn nói về tin tức pháo kích ở Cai Lậy, 
chia buồn cùng gia đình các em học sinh tử 
nạn, lên án hành vi man rợ của người cộng sản 
đối với trẻ thơ và lương dân vô tội. Sau đó, 
một vị giáo sư hô khẩu hiệu đả đảo cộng sản, 
cả trường hô theo. Tiếng đả đảo lặp đi lặp lại 
nhiều lần và được hưởng ứng bởi mấy trăm học 

sinh với cùng một giọng hùng mạnh, quyết 
tâm, rất dễ khích động lòng người. Nhưng trong 
đám đông đó, tôi chỉ đứng im, ứa lệ trong lòng. 
Khẩu hiệu, rõ ràng không khích động được ý 
niệm hận thù tranh đấu nào trong tôi. Tôi chỉ 
thấy lòng mình khơi dậy một niềm thương cảm 
cực mạnh. Tôi thương đất nước tôi ngụp lặn 
mãi trong chiến tranh. Tôi thương đồng bào tôi 
từ thế hệ này qua thế hệ khác cứ phải nai lưng 
ra để làm nạn nhân cho u mê và cuồng vọng 
của những kẻ cầm nắm vận mệnh quốc gia ở 
cả hai phía. Nhưng với trí óc non nớt, hạn hẹp 
của tôi, với trái tim mẫn cảm yếu đuối của tôi, 
tôi thực không biết làm gì cho quê hương hơn 
là khóc rưng rức. Tôi như đứa trẻ chứng kiến 
cha mẹ hay người lớn trong nhà gây cãi nhau: 
chỉ biết òa khóc, chỉ thấy tổn thương trong 
lòng. Con nít chúng tôi không thích sự dữ tợn, 
hung hăng của người lớn. Con nít chúng tôi 
không thích sự tranh cãi lý luận của phe này, 
phe kia. Chúng tôi là những đứa trẻ trong nhà, 
thương cha thương mẹ, thương chị thương anh, 
chỉ biết có thương yêu mà thôi, không muốn là 
của riêng phía nào. Chỉ có những đầu óc mê 
muội, điên rồ mới thích tạo ra chiến tranh và 
thích thú với những thắng lợi chết chóc do mình 
gây ra. Và cũng trong vị trí của một đứa trẻ 
đứng ngoài nhìn cha mẹ và người lớn gây cãi 
nhau, tôi thấy có cái gì rất phi lý trong chiến 
tranh. Không phải riêng cuộc chiến trên đất 
nước tôi, mà tất cả cuộc chiến trên thế giới, của 
loài người ngu muội bày ra. Ngoại trừ cuộc 
chiến chống ngoại xâm để bảo vệ chủ quyền 
dân tộc, tôi thấy chiến tranh vô cùng man rợ dù 
có khoác mặc lên mình nó bất cứ chính nghĩa 
nào. Nhất là cuộc chiến gây ra chỉ vì muốn 
người khác phải tin và hiểu như mình. Khi cha 
mẹ gây cãi, nếu bạn thương mẹ và đứng về 
phía bà, bạn sẽ thấy mẹ mình có chính nghĩa 
hơn cha, và ngược lại. Ai lại chẳng có chính 
nghĩa! Đã lỡ gây cãi nhau rồi, thì chính nghĩa 
càng được xây dựng, tô bồi thêm cho vững 
chắc. Không có cũng thành có. Chẳng ai muốn 
nhìn nhận mình là sai lầm, phi nghĩa cả. Chiến 
tranh vì vậy càng không thể gỡ bỏ. Chính nghĩa 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      72 

trở thành một lớp áo giả tạo để khoác mặc cho 
những cuồng vọng phi nghĩa mà thôi. 

 

 

 

 
Tết sắp đến, ở Phật học viện cũng như 

trường Bồ Đề đều có làm báo xuân. Ở Phật học 
viện thì mỗi tháng chúng tôi có làm bích báo 
(báo tường). Mỗi chúng phụ trách một tờ. Làm 
xong đem treo trên một tấm bảng lớn để cùng 
xem. Tờ báo của chúng Ca Diếp do tôi phụ 
trách trình bày, vẽ vời, chọn lựa bài vở. Báo 
xuân của Phật học viện năm nay cũng không 
khác báo hàng tháng, vẫn là bích báo. Có điều, 
thay vì làm một tờ báo lớn thì dịp xuân làm ba 
tờ cho có vẻ đặc biệt hơn. Riêng ở trường Bồ 
Đề, năm ngoái đến giờ chẳng thấy đá động chi 
đến chuyện làm báo, bỗng dưng năm nay, thầy 
Viêm chủ nhiệm lại thông báo việc làm đặc san 
thi đua với các lớp. Ban đầu, mới vào phòng 
học, thầy bảo cả lớp mỗi người lấy ra một tờ 
giấy, tự vẽ một bức tranh nhỏ rồi đặt tựa đề 
cho bức tranh đó, không đề tên tác giả. Chúng 
tôi cứ làm theo lời thầy mà chẳng hiểu được 
thầy tính làm gì mấy bức tranh ấy cho giờ Anh 
ngữ mà thầy phụ trách. Thầy chẳng giải thích, 
chỉ cười cười, cho cả lớp nửa giờ để vẽ, rồi thầy 
đi lên văn phòng. Chưa đầy hai mươi phút, trên 
bốn chục tấm tranh đã nộp đầy đủ trên bàn 
giáo sư. 

Trở vào lớp, thầy Viêm ngồi cầm xấp 
tranh mà ngắm nghía từng tấm, từng tấm. 
Xem hết xấp tranh, thầy chọn tấm tranh của 
tôi, và quyết định chọn tôi làm người trình bày 
cho tờ đặc san của lớp. Thầy là giáo sư chủ 
nhiệm của lớp, dĩ nhiên cũng chịu luôn trách 
nhiệm đốc thúc và cố vấn cho tờ đặc san. Lý do 
vẽ và lựa tranh lúc đó mới được sáng tỏ. Thầy 
Viêm đưa tấm tranh của tôi lên cho cả lớp xem, 
thầy không giải thích gì nhiều, chỉ nói: “Nét vẽ 
lạ, điêu luyện. Đặc biệt là bức tranh rất ý 
nghĩa.” Rồi thầy lại bảo cả lớp bầu một ban báo 
chí. Việc bầu bán này diễn ra cũng khá nhanh, 
vì chuyện văn thơ trong lớp biết nhau cả rồi. 
Cuối cùng, trưởng ban báo chí cũng là tôi. Thầy 
Viêm yêu cầu cả lớp tham gia viết bài trong 
vòng một tuần, đem nộp cho thầy xem trước 
để kiểm duyệt, rồi cho vào đặc san.  

Bức tranh của tôi vẽ khung cảnh một góc 
nghĩa trang, nơi đó có một ngôi mộ của người 
lính. Sát mộ bia có dựng một cây súng, và một 
cái nón sắt được úp trên đầu súng. Một con 
chim bồ câu đậu trên cái nón sắt ấy. Dưới bức 
tranh, tôi đề mấy chữ: “Mơ hòa bình.” Có lẽ vì 
một nỗi cảm xúc đồng điệu nào đó, thầy Viêm 
đã chấm bức tranh của tôi là xuất sắc nhất 
trong những bức vẽ của lớp. Thầy còn lấy tựa 
đề của bức tranh ấy làm tựa đề chung cho tờ 
đặc san của lớp nữa. 

Thầy Viêm là một viên sĩ quan, cấp bậc 

trung úy, của quân đội Việt Nam Cộng Hòa. 
Chưa bao giờ thầy vận quân phục vào lớp. 
Nhưng bạn học cùng lớp cho tôi biết thầy là 
quân nhân. Tánh tình thầy hiền hòa, cởi mở, nụ 
cười chực sẵn trên môi. Thầy đẹp trai, giảng 
dạy có phương pháp, tận tâm, nên trong lớp, 
trong trường ai cũng quý mến. 

Tôi không rõ tình hình chiến tranh trong 
nước đang ở mức độ nào. Nhưng sau vụ Việt 
cộng pháo kích ở Cai Lậy, tinh thần các giáo sư 
cũng như học sinh nơi đây bị chấn động không 
ít. Có thể một số người căm hờn cộng sản 
nhiều hơn. Nhưng số khác, trong đó có tôi, chỉ 
biết ước mơ một vận hội mới cho đất nước quê 
hương. Chúng tôi không cần bất cứ một chủ 
nghĩa nào; không cần bất cứ một ý thức hệ 
nào; không cần bất cứ một đảng phái nào. 
Chúng tôi chỉ cần những người cha, những 
người mẹ, những thế hệ đàn anh đàn chị đi 
trước, hãy ngồi lại với nhau trong tình thương 
yêu ruột thịt của gia đình. Vụ học sinh tiểu học 
chết oan ở Cai Lậy chỉ là một trường hợp trong 
muôn ngàn trường hợp ngu xuẩn khác của 
chiến tranh. Việt cộng không phải chỉ mới pháo 
kích và giết oan một trường tiểu học mà còn rất 
nhiều vụ tàn bạo khác nữa. Cũng vậy, khi oanh 
tạc cơ của Mỹ và của Không quân Quốc gia dội 
bom ở Bắc Việt, có thể cũng có nhiều trường 
tiểu học, và mẫu giáo nữa, đã trở thành tro bụi. 
Người lớn quý vị chỉ “hy sinh” thời giờ để hội 
họp, bàn thảo kế hoạch chém giết nhau. Chỉ có 
bầy con nít ở hai miền Nam Bắc chúng tôi mới 
thực sự là hy sinh cả xương máu của mình. 
Nhưng tất cả máu xương mà chúng tôi đóng 
góp đó, cũng chỉ là hậu quả của chiến tranh mà 
thôi. Hậu quả không sai lầm, chỉ có nguyên 
nhân mới sai lầm. Vậy thì có ích gì cho việc hô 
hào chiến đấu đả đảo! Ích gì việc cổ võ cho hận 
thù và chém giết! Nơi đây quý vị tổ chức mít-
tinh cho con nít chúng tôi đả đảo cộng sản thì 
ngoài kia, cộng sản cũng hô hào con nít đả đảo 
Mỹ-Thiệu. Giải quyết được cái gì? Có ai đúng 
đâu! Có ai thắng đâu! Chỉ có sự mê mờ và 
thảm bại cho cả dân tộc! Không chịu vứt đi 
những mê chấp của ý thức hệ thì cuộc chiến 
hãy còn tiếp diễn mãi. Chua xót, mỉa mai nhất 
là các bậc cha mẹ anh chị đã lỡ bước mê lầm 

Các tháp cổ ở Chùa Long Tuyền, Hội An, Quảng Nam 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 64, THÁNG 03.2017      73 

ấy mà lại còn khích động, dạy dỗ con em mình 
lao vào con đường tang tóc đổ vỡ kia; cũng lao 
vào với “chính nghĩa sáng ngời” mà chỉ có bom 
đạn mới bảo vệ nổi. Trong chính nghĩa đó, quý 
vị đem cái tâm đen tối để chém giết nhau; và 
quý vị xô đẩy con em, xô đẩy hàng triệu học 
sinh thơ dại chúng tôi vào vực thẳm. Quý vị 
không thương tiếc gì máu xương vô tội của bầy 
con nít chúng tôi cả. Quý vị chỉ lợi dụng cái 
chết của chúng tôi để hô hào chiến tranh. Đừng 
nói rằng quý vị chém giết nhau chỉ vì quyền 
sống của bầy con nít chúng tôi. Quý vị không 
thương, không hiểu gì con nít chúng tôi cả. Con 
nít chúng tôi đâu cần hận thù, đâu cần tranh 
đấu, đâu cần huy chương hay bằng tưởng 
thưởng gì! Trước sự mê muội cấu xé nhau của 
quý vị, chúng tôi chỉ biết khóc và bật ra ước 
mơ nhỏ nhoi của mình mà thôi. Đó là ước mơ 
hòa bình. Trong tâm cảnh của một học sinh, 
một đứa con nít chưa học hiểu gì về các chủ 
nghĩa và ý thức hệ, tôi vẽ nên bức tranh đó. 

Khi thầy Viêm chọn bức tranh và cái tựa 
“Mơ hòa bình” của tôi làm tranh bìa và chủ đề 
cho đặc san của lớp, tôi biết thầy ấy đã thay 
mặt cho nhiều thế hệ cầm súng khác, nói lên 
ước vọng hòa bình của mình. Những thế hệ 
cầm súng ấy, trước đây cũng chỉ là những đứa 
con nít như chúng tôi bây giờ, vừa kịp lớn lên 
đã lao vào cuộc chiến, không cưỡng lại được. 
Tuổi trẻ chúng tôi đã thức tỉnh, đã thấy được 
cái phi lý vô cùng của chiến tranh. Nhưng 
chúng tôi không làm gì được với hiện tình quê 
hương. Bổn phận của chúng tôi là phải bước 
chứ không cần phải thấy. Trong khi đó, chỉ có 
quý vị người lớn có thẩm quyền của cả hai phía 
mới có được giải pháp hòa bình cho quê hương 
này. Nhưng tiếc thay, quý vị đã mù lòa, không 
còn thấy gì khác ngoài lợi danh và thù hận. 

Trong vòng nửa tháng, tập đặc san hoàn 
tất. Thầy Viêm hài lòng lắm. Thầy đem đặc san 
nộp cho ban giám khảo của cuộc thi báo chí 
toàn trường. Sau kỳ thi đệ nhất lục cá nguyệt 
và gần đến dịp nghỉ Tết, chúng tôi mới biết 
được kết quả của cuộc thi báo. Thầy Viêm vào 
lớp với nụ cười rất tươi, cho biết tờ đặc san của 
lớp chiếm được hạng nhất. Thầy còn cho biết 
không phải chỉ nhờ hình thức trang nhã và ý 
nghĩa của bức tranh, của chủ đề “Mơ hòa bình” 
mà còn nhờ vào nội dung khá đặc sắc của đặc 

san. Trong đó, đặc biệt nhất là truyện ngắn 
đầu của tôi, tựa đề là “Cởi trói.” 

Truyện kể rằng, có một tên cướp bị quan 
quân truy nã, trốn vào một ngôi chùa. Nơi đây 
có một vị hòa thượng đang tọa thiền. Trốn lánh 
được một lúc lâu, tên cướp thấy đói bụng mà vị 
hòa thượng vẫn còn ngồi thiền như không hay 
biết sự có mặt của hắn trong chùa. Không chờ 
đợi được nữa, tên cướp đến lay hòa thượng, kề 
gươm vào cổ người, bảo người đi kiếm thức ăn 
cho hắn. Nhưng vị hòa thượng vẫn bình thản, 
không chút sợ hãi, từ tốn nói: “Nguy hiểm tới 
chân rồi mà còn hung hăng uy hiếp kẻ khác để 
đòi miếng ăn sao?” Vừa dứt lời thì có tiếng 
quan quân ùa tới ngoài sân, bao vây chùa. Tên 
cướp ngỡ rằng vị hòa thượng đã cho người đi 
báo với quan quân sao đó họ mới kéo đến đây, 
bèn đem trói vị hòa thượng, treo lên xà nhà để 
đánh đập, hành hạ cho bõ ghét đồng thời để 
giữ làm con tin. Trong khi đó, quan quân bên 
ngoài vì tôn trọng nơi thờ tự tôn nghiêm đã 
không dám mang vũ khí xông vào chùa, nên 
chỉ đứng ở ngoài kêu gọi vị hòa thượng đuổi 
tên cướp ra khỏi chùa thì họ mới bắt được. Dĩ 
nhiên vị hòa thượng không thể làm được 
chuyện đó vì đang bị khống chế. Quan quân 
thấy tên cướp không ra mà vị hòa thượng im 
lặng không trả lời nên cho rằng vị hòa thượng 
cố tình chứa chấp, bao che hoặc đồng lõa với 
tên cướp. Trong khi đó, bên trong, tên cướp tự 
động kiếm thức ăn rồi cứ ngồi kề gươm giữ hòa 
thượng làm con tin. Nhưng trước thái độ bình 
thản và tấm lòng từ bi, bao dung của hòa 
thượng, tâm sân hận của tên cướp dần dần dịu 
xuống. Hắn bắt đầu gợi chuyện với vị hòa 
thượng. Sau một lúc đàm đạo, hắn được vị hòa 
thượng cảm hóa, bèn sám hối, mở trói cho vị 
hòa thượng và xin làm đệ tử. Vị hòa thượng 
vẫn hiền lành nói: “Ta đã cởi trói cho ngươi 
trước rồi đó.” 

Câu chuyện ấy, tuy kỹ thuật non yếu, 
văn kể vụng về với đôi chỗ không thực tế, 
thiếu hợp lý, nhưng nội dung câu chuyện cũng 
nói lên được phần nào thái độ của người phật-
tử (kể cả xuất gia lẫn tại gia) hay của những 
thường dân Việt Nam đối với chiến tranh. Cái 
“ước mơ hòa bình” cũng được gởi gắm nơi ấy. 
Và phải chăng ban giám khảo của cuộc thi báo 
chí cũng đã mệt mỏi với chiến tranh, với thù 
hận, đã quyết định chấm điểm cao nhất cho 
tập san của chúng tôi? Có lẽ là vậy. Chiến 
tranh là trò chơi phí phạm máu xương nhiều 
nhất mà chỉ có những kẻ xuẩn ngốc mới hăng 
hái bày ra. Không có chiến tranh, cuộc sống 
cũng đã đầy đủ ý nghĩa rồi, cần gì phải tìm 
thêm ý nghĩa nào trong trò chơi rồ dại ấy! Tôi 
chỉ muốn nói lên một điều đơn sơ như vậy thôi. 
Lũ con nít chúng tôi không cần trò chơi mà quý 
vị người lớn bày ra. 

 
(mời xem tiếp chương 14, kỳ 2) 

 
Vĩnh Hảo 

Tam quan Chùa Long Tuyền, Hội An, Quảng Nam 


