


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      1 

NỘI DUNG SỐ NÀY: 

 THƯ TÒA SOẠN, trang 2 

 TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI (Diệu Âm 
lược dịch), trang 3 

 TẾT ĐINH DẬU CÓ GÌ VUI? (thơ ĐNT Tín 
Nghĩa), trang 8 

 XÂY DỰNG HẠNH PHÚC GIA ĐÌNH tt. 
(HT. Thích Thắng Hoan), trang 9 

 MỪNG XUÂN ĐINH DẬU, ĐỀN TỨ 
TRỌNG ÂN (thơ Thích Viên Thành), 
trang 12 

 LÁ THƯ ĐẦU XUÂN (Thích Đức Trí), tr. 13 

 BA CĂN LÀNH CHẲNG THỂ CÙNG TẬN 
(Quảng Tánh), trang 15 

 TUỆ SỸ - NGƯỜI GẦY TRÊN QUÊ 
HƯƠNG (Nguyên Siêu), trang 16 

 ĐÔI DÒNG TƯỞNG NIỆM THẦY ĐỨC 
TRÍ / NGƯỜI ĐI (thơ Thích Trừng Sĩ / TN 
Giới Hương), trang 19 

 ĐIỆN THƯ PHÂN ƯU TT. THÍCH ĐỨC 
TRÍ VIÊN TỊCH (HT. Thích Tín Nghĩa), 
trang 20 

 THÀNH KÍNH PHÂN ƯU TT. THÍCH ĐỨC 
TRÍ VIÊN TỊCH (Ban Giám Học & Ban Tổ 
Chức Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ), 
trang 21 

 CÁO BẠCH: SƯ BÀ THÍCH NỮ NHƯ 
NGUYỆN VIÊN TỊCH (Hội Đồng Điều 
Hành GHPGVNTNHK), trang 22 

 TRUY TÁN CÔNG HẠNH SƯ BÀ THÍCH 
NỮ NHƯ NGUYỆN (Hội Đồng Giáo 
Phẩm GHPGVNTNHK), trang 23 

 TIỂU SỬ NI TRƯỞNG THÍCH NỮ NHƯ 
NGUYỆN (Ni sư Thích Nữ Tiến Liên 
phụng soạn), trang 24 

 TƯỞNG NIỆM GIÁC LINH NI TRƯỞNG 
THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN (Ni sư Thích 
Nữ Giới Hương), trang 25 

 TỪNG BẬC SỚM MAI, DƯỚI TÁN LÁ, 
MIÊN MAN HỒNG (thơ Nguyễn Thị 
Khánh Minh), trang 26 

 T.W. RHYS DAVIDS (HT. Thích Trí Chơn), 
trang 27 

 TUỆ TÂM, NẮNG XUÂN, TÂM XUÂN, 
TÂM CẢM (thơ Chúc Hiền), trang 30 

 THÔNG BẠCH SỐ 1 - VỀ KHÓA TU HỌC 
PHẬT PHÁP BẮC MỸ (Thích Nữ Nguyên 
Thiện), tr. 31 

 BỒ TÁT VĂN THÙ SƯ LỢI – Phật Pháp 
thứ Năm (Nhóm Áo Lam), trang 32 

 RẮN ĐỘC VÀ VÀNG – Câu chuyện dưới 
cờ (Nhóm Áo Lam), trang 33 

 MƯỜI ĐIỀU THIỆN – Lá thư đầu tuần 
(GĐPTVN Trên Thế Giới), trang 34 

Địa chỉ tòa soạn:  4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 | Email: baivochanhphap@gmail.com 

SỐ  63 

THÁNG 02.2017 

 SINH HOẠT CỦA TĂNG ĐỒ VÀ CƯ SĨ 
(Nguyễn Lang), trang 35 

 THIỀN ĐI, ĐI TRONG CÕI NẦY (thơ 
Bạch Xuân Khỏe), trang 40 

 ÚC CHÂU VÀ PHẬT GIÁO (Nguyên 
Giác), trang 41 

 XUÂN ĐẾN (thơ Trần Bách Linh dịch), 
trang 42 

 ƯỚC VỌNG VÀ TÂM XUÂN (Tuệ 
Như), trang 48 

 KHÔNG ĐỀ (thơ Mặc Không Tử), tr. 49 

 17 LỜI KHUYÊN CỦA THIỀN SƯ SỐ 
MỘT NHẬT BẢN (Diệu Liên Lý Thu 
Linh), trang 50 

 XUÂN - THÂN PHẬN, XUÂN HOÀI 
VỌNG...(thơ Huỳnh Sơn), trang 53 

 TỰ KỶ AUTISM — SINH TỐ A (Bs. 
Nguyễn Ý Đức), trang 54 

 TRUYỆN NGẮN TRĂM CHỮ (Steven 
N.), trang 55 

 CHÚC XUÂN (thơ Thích Hương Đàm, 
nhạc Võ Tá Hân), trang 56 

 NẤU CHAY: GỎI CUỐN CHAY (Hy 
Vọng), trang 57 

 CHU VĂN AN —THƠ NGÁT HƯƠNG 
THIỀN (Tâm Minh Ngô Tằng Giao), 
trang 58 

 THÂN CÒ (thơ TN Giới Định), trang 60 

 MÓN QUÀ CỦA SỰ CHỜ ĐỢI 
(Nguyễn Duy Nhiên), trang 61 

 NGƯỠNG VỌNG SB. THÍCH NỮ NHƯ 
NGUYỆN (TN. Thanh Lương), tr. 62 

 TANG LỄ SƯ BÀ THÍCH NỮ NHƯ 
NGUYỆN (Nguyễn Thanh Huy), tr. 63 

 HÌNH ẢNH TANG LỄ SB. THÍCH NỮ 
NHƯ NGUYỆN (Nguyễn Thanh Huy), 
trang 64 

 CUNG TIẾN GIÁC LINH NI TRƯỞNG 
THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN (Ni sư 
Thích Nữ Tiến Liên), trang 67 

 NHÂN NÀO QUẢ NẤY (Trường Lạc), 
trang 68 

 ĐÂY ĐÓ MÙA XUÂN (thơ Mặc Phương 
Tử), trang 69 

 TIẾNG THỞ CỦA NHỮNG CƠN MƯA 
(Nguyễn Phan Thùy Chi), trang 70 

 ĐAU TÌNH LỠ, NGẨN NGƠ DU TỬ… 
(thơ Du Tâm Lãng Tử), trang 71 

 PHƯƠNG TRỜI CAO RỘNG – 
chương 13, t.t. (Vĩnh Hảo), trang 73 

 STORY OF ATULA – THE LAY-
DISCIPLE (Daw Mya Tin), trang 77 

Báo Chánh Pháp số 63, tháng 02.2017, do Chùa Phật Đà & Tu viện Pháp 
Vương (CA) và Brodard Chateau, Brodard Restaurant & Bamboo Bistro ủng 
hộ ấn phí. Tòa soạn xin thành tâm cảm tạ. Kính nguyện quý tự và chư phật
-tử được hưng long, an lạc để hoằng truyền và hộ trì Phật Pháp. 

Chi phiếu ủng hộ xin ghi:    

 CHANH PHAP 

11502 Daniel Ave. 

Garden Grove, CA 92840 

Chủ nhiệm:   HT. Thích Nguyên Trí 

Trị sự:    ĐĐ. Thích Huệ Cảnh 

Thư ký:   ĐĐ. Thích Đồng Thiện 

Thủ quỹ:   Ni sư Thích Diệu Tánh  

 

Chủ bút:    Vĩnh Hảo 

Với sự cọng tác của chư 
tôn đức Tăng Ni và văn thi 
hữu tán đồng chủ trương 
của Chánh Pháp.  

Trình bày:    Tâm Quang 

 Hình bìa:  Đặng Thị Quế Phượng 
 
 

LIÊN LẠC: 

 Bài vở:    baivochanhphap@gmail.com 

 Quảng cáo/Phát hành: 

     (714) 638-0989 

  

 Trải hơn 25 thế kỷ, Chánh Pháp của Phật 
vẫn được tuyên dương và lưu truyền bởi 
hàng đệ tử xuất gia lẫn tại gia, đem lại giải 
thoát và giác ngộ cho những ai học hỏi và 
thực hành đúng đắn. Chánh Pháp ấy là 
thuốc hay, nhưng bệnh mà không uống thì 
chẳng phải là lỗi của thuốc. Trong kinh Di 
Giáo, đức Phật cũng ân cần huấn thị lần 
chót bằng những lời cảm động như sau: 
“Thể hiện lòng đại bi, Như Lai đã nói Chánh 
Pháp ích lợi một cách cứu cánh. Các thầy 
chỉ còn nỗ lực mà thực hành… Hãy tự cố 
gắng một cách thường trực, tinh tiến mà tu 
tập, đừng để đời mình trôi qua một cách vô 
ích, và sau này sẽ phải lo sợ hối hận.” 

Báo Chánh Pháp có mặt để góp phần giới 
thiệu đạo Phật đến với mọi người. Ước 
mong pháp mầu của Phật sẽ được lưu 
chuyển qua những trang báo nhỏ này, mỗi 
người sẽ tùy theo căn tánh và nhân duyên 
mà tiếp nhận hương vị. 

  

www.chanhphap.net 
www.chanhphap.org 
www.chanhphap.us 

HOẰNG PHÁP  —  GIÁO DỤC  —  VĂN HỌC PHẬT GIÁO  —  TIN TỨC PHẬT SỰ 

CHÁNH  PHÁP 
Nguyệt san 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      2 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      2 

Thö  Toøa  Soaïn 

Đêm giao thừa. Khu xóm tĩnh lặng. Gió lùa 
qua vườn sau làm lay động những giò phong lan 
đã mãn khai hoặc còn chớm nụ. Những ngọn đèn 
đường kiên trì đứng giữa trời sương. Cây bạch đàn 
đong đưa nhẹ những cành lá trổ đầy hoa. Sương 
kéo xuống, hơi lạnh ùa vào cửa sổ để hé. Chung 
trà độc ẩm, nguội thật nhanh trong khi ánh nến 
lung linh, ấm cúng và khói hương lặng lờ tỏa trong 
điện Phật. 

 
Trở về với thực tại. Thực tại là đâu? Là giây 

phút đương hiện, hiện tiền, ngay ở nơi chốn nầy. 
Nhà thiền gọi là “bây giờ và ở đây.” Thuật ngữ 
dùng lâu, dùng nhiều, dùng quen, dùng bất cứ ở 
đâu, dùng bất cứ thời gian nào, đã trở thành sáo 
ngữ. Có một người để tâm vào hơi thở, đặt tâm 
vào thân, đặt thân vào nơi chốn và thời gian hiện 
tại. Có một người như thế hiện hữu trong thời gian 
và không gian đương hiện hay không? Tâm và 
thân là một hay hai? Tâm và hơi thở là một hay 
hai? Hơi thở và thân là một hay hai? Nơi chốn và 
thời gian là một hay hai? Có một người hay hai 
người, hoặc nhiều người khác đang cùng hiện hữu 
trong nơi chốn và thời gian đương hiện hay 
không? Có sự nhận thức về sự hiện hữu của chính 
mình cùng lúc với sự hiện hữu của nhiều người 
khác trong cùng thời gian và nơi chốn hiện tại hay 
không? Có sự nhận thức chung của tất cả mọi 
người trong cùng một lúc, một nơi chốn hay 
không? Nghĩa là mọi người đều biết, ngay nơi giây 
phút và nơi chốn hiện tại nầy, có mình và người 
khác, đang ngồi cùng nhau, mỗi người một chung 
trà uống trong yên lặng, hoặc đang thực hành một 
khóa lễ tụng kinh theo nghi thức, hoặc đang tuần 
tự ngồi xuống trên những bồ đoàn đã được sắp 
xếp ngay ngắn nơi thiền đường. Thực tại đang 
diễn ra như thế. Có một người và nhiều người 
đang đặt thân và tâm vào cái đương hiện. Có một 
sự trình diễn, của một người hay nhiều người, 
theo thứ tự ngăn nắp của thời gian và không gian, 
không ai muốn làm trái ngược cái trật tự đã được 
sắp sẵn từ ngày hôm qua và những ngày trước đó, 
và sẽ tạm kết thúc ở tương lai vào giờ giấc đã 
được qui định. Mọi thứ lễ nghi, dù trong hình thức 
đơn giản nhất, đều được đặt trong một thời khóa 
biểu, và được thông báo sự khởi đầu hay kết thúc 
bằng một tiếng chuông hay một tiếng kẻng. Tất 
cả đều là sự trình diễn của một tập thể nhỏ hoặc 
lớn, trong cái khung qui định của thời gian và nơi 
chốn. 

Chỉ khi nào không có cá thể hay tập thể đồng 
lòng làm chung một việc, trong cùng thời gian và 
nơi chốn; chỉ khi nào không có cá thể hay tập thể 
tách biệt nhau, mỗi người mỗi ý mỗi việc; chỉ khi 

nào không có bất cứ sự hiện hữu nào của cá 
thể và tập thể, bằng thân xác hay tâm thức, 
dấn mình vào thời khóa biểu của mùa xuân, 
mùa hạ, mùa thu, mùa đông, quá khứ, hiện 
tại, tương lai… thực tại mới là thực tại. Một khi 
chứng nghiệm thực tại nầy, tất cả đồng hiện 
trong cảnh giới nhất tâm. Trong nhất tâm, 
không có sai biệt, không có trật tự của thời 
gian và không gian. Sai biệt chỉ trình hiện khi 
một cá ngã khởi sự động chuyển. Và trong sự 
động chuyển, có sự động chuyển từ đại bi tâm, 
khác với sự động chuyển từ vô minh. 

Trong khoảnh khắc, từ sự khởi xuất của 
đại bi tâm, nhìn ra muôn ngàn thế giới, nhìn ra 
vạn loại chúng sinh, cùng lúc đồng hiện: nơi 
kia, có những người đói khát bò lết trên đường 
tìm kiếm thức ăn, nơi đây có những người no 
đủ, thừa mứa, vất bỏ cao lương vào thùng rác; 
nơi kia có những người co ro, không đủ áo 
quần và củi lửa sưởi ấm trước cơn giá lạnh, nơi 
đây có những người chăn êm nệm ấm, hạnh 
phúc vùi mình trong giấc ngủ an bình; nơi kia 
có những người gào khóc thảm thiết trước sự 
biệt ly, chết chóc, nơi đây có những người 
hạnh phúc ôm chầm lấy nhau trong yêu 
thương tương ngộ… Chiến tranh, thiên tai, tật 
bệnh, khủng bố, kỳ thị, đàn áp, cướp bóc, tù 
đày… khiến cho hàng triệu người thống khổ 
trên khắp các châu lục, không ngoại trừ một 
xứ sở nào, dù là quốc gia thịnh vượng tự do 
nhất. Người ta tìm cách thiết lập lại một trật tự 
nào đó trong sự rối tung, hỗn loạn của những 
hệ thống, chính sách chồng xéo, đan bện vào 
nhau, mà không nhận thức được rằng căn 
nguyên của hỗn loạn chính là từ sự khởi động 
của vô minh; và chính vô minh đã bày vẽ ra 
cảnh giới của mâu thuẫn, loạn động, bất 
thường, khổ đau. Vô minh còn, thống khổ còn. 

Thống khổ không biết khi nào và nơi đâu 
sẽ cùng tận; nhưng người hành đạo cứu khổ, 
như quáng nắng bên đường, như sương xuân 
trên cỏ, như bọt nước lăn tăn đầu ngọn sóng, 
như ráng chiều tím ngát trời tây phương, lặng 
lẽ bước đi trên dặm dài không vết tích. Con 
đường vô tận trải theo thống khổ bất tận. 
Không ngừng nghỉ. Không mỏi mệt. Âm thầm 
đi mãi trong vô tận thời gian, vô biên trú xứ… 

 
 
Đêm trừ tịch đã qua. Nhìn ra cửa sổ vẫn 

thấy những trụ điện sừng sững vươn lên giữa 
trời sương. Bầy chim sẻ cất tiếng líu lo nơi cây 
bạch đàn xanh lá. Lòng nhẹ nhàng. Thư thả 
bước khỏi điện Phật khi mặt trời vừa lên. 

MỘT THỜI CÙNG HIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      3 

được phổ biến, “Mọi người phải 
cùng hoạt động để thiết lập 
hòa bình trên toàn thế giới”. 

Giám sát viên Maureen 
Fleming của Thị trấn Kent nói 
rằng Hiệp hội Phật giáo nổi 
tiếng về sự thân cận, và lễ cầu 
nguyện hàng năm này là sự 
kiện ưa thích của cô. “Không 
có gì yên bình và ý nghĩa hơn 
Lễ cầu nguyện Liên Tôn giáo vì 
Hòa bình Thế giới tại Hạt Put-
nam này”. 

Thành viên của tất cả các 
tôn giáo – Tin Lành, Công giáo, 
Do Thái giáo, Phật giáo và Hồi 
giáo – đã tham dự lễ cầu 
nguyện vào ngày đầu Năm Mới 
nói trên.  

(midhudsonnews.com – 
January 2, 2017) 

Bhikkhu Bodhi, Chủ tịch Hiệp 
hội Phật giáo Hoa Kỳ 

Photo: midhudsonnews.com 
 

CAM BỐT: Triển lãm Phật 
giáo trong Lễ hội Ấn Độ tại 

3 tỉnh của Cam Bốt 
Triển lãm Phật giáo Ma-

hotsav của Ấn Độ có tên là 
Dhamma Darshana để tìm hiểu 
cuộc đời, lời dạy và các sự kiện 
quan trọng liên quan đến Đức 
Phật, và triển lãm ảnh về các 
di sản Phật giáo tại Ấn Độ sẽ 
được tổ chức trong Lễ hội Ấn 
Độ, diễn ra tại Cam Bốt từ 

DIỆU ÂM lược dịch  

HÀN QUỐC: Sách sử thi về 
Đức Phật được chỉ định là 

bảo vật quốc gia 
Ngày 3-1-2017, chính phủ 

Hàn Quốc đã chỉ định 
“Wolincheongangjigok’’ là một 
quốc bảo. Đây là cuốn sách in 
bằng tiếng Cao Ly đầu tiên, 
được in vào năm 1449 bằng 
loại chữ kim loại di chuyển 
được. 

Cục Di sản Văn hóa (CHA) 
công bố rằng 
“Wolincheongangjigok Gwon-
sang’’ (tập đầutiên của 3 tập 
“Wolincheongangjigok’’) đã 
được chỉ định là Quốc Bảo số 
320. 

“Wolincheongangjigok’’ là 
một bài thơ sử thi về cuộc đời 
của Đức Phật được viết  bởi 
Vua Sejong của triều đại Jose-
on, người đã phát minh bảng 
chữ cái Hangeul của Cao Ly. 
“Wolincheongangjigok’’ gồm 
có 3 tập và là một trong số 
những bài ca cổ xưa nhất tại 
Hàn Quốc. 

Cuốn sách này được phát 
hiện tại một Phật tự vào năm 
1914 và nhà xuất bản sách 
giáo khoa MiraeN đã tặng cho 
Học viện Nghiên cứu Hàn 
Quốc . Sách được chỉ định là 
Bảo vật số 398 vào năm 1963 
và công bố là quốc bảo vào 
ngày 3-1-2017. 

(Korea Times – January 3, 
2017) 

Một trang của cuốn sách 
“Wolincheongangjigok’’ 

Photo: Korea Times 

ẤN ĐỘ: Kỳ pháp giảng 
Kalachakra (Thời Luân) lần 
thứ 34 tại Bồ đề Đạo tràng 

Tại Bồ đề Đạo tràng ở 
bang Bihar, Đức Đạt lai Lạt 
ma đã chủ trì kỳ pháp giảng 
Kalachakra (Thời Luân) lần 
thứ 34 vào sáng ngày 2-1-
2017. Sự kiện này được tổ 
chức và tài trợ bởi chính phủ 
Tây Tạng lưu vong do thủ 
tướng Lobsang Sangay đứng 
đầu. 

Bất chấp sự đình hoãn 
giao thông và tác động liên 
tục của sự vận động hủy bỏ 
sự kiện này tại Ấn Độ, trên 
100,000 người hành hương 
của nhiều quốc gia đã tham 
dự các bài thuyết pháp, và 
nhiều người khác đang trên 
đường đến với kỳ pháp giảng 
12 ngày nói trên. 

Theo chương trình, vào 
ngày 9-1 các nhà sư của Tu 
viện Namgyal sẽ trình diễn Vũ 
điệu Nghi lễ Kalachakra; và  
Đức Đạt lai Lạt ma sẽ ban lễ 
khai tâm từ ngày 10 đến 13-
1. Vào ngày 14-1, một lễ gia 
trì trường thọ cũng như một lễ 
cầu nguyện cho sự trường thọ 
của Đức Đạt lai Lạt ma sẽ 
được tổ chức. 

(Phayul – January 2, 
2017) 
 
HOA KỲ: Hiệp hội Phật giáo 

Hoa Kỳ tổ chức lễ cầu 
nguyện cho hòa bình thế 

giới 
Ngày 1-1-2017 Hiệp hội 

Phật giáo Hoa Kỳ đã chào đón 
hơn 350 người đến với Lễ cầu 
nguyện Liên Tôn giáo vì Hòa 
bình Thế giới tại khu tĩnh tâm 
của họ ở thị trấn Kent, quận 
Putnam (New York). 

Chủ tịch Hiệp hội là Bhik-
khu Bodhi đã kêu gọi những 
người tham dự cầu nguyện 
cho hòa bình thế giới. 

Ông nói nỗ lực này cần 

TIN TỨC PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      4 

ngày 10-1-2017. 
Lễ hội sẽ có những buổi 

trình diễn khác nhau, bao gồm 
trình diễn Ramayana, vũ nhạc 
dân gian Rajasthani ,múa cổ 
điển Ấn Độ. Khách tham quan 
cũng sẽ được trải nghiệm đầy 
đủ một lễ hội thực phẩm nhân 
dịp này. 

Các sự kiện nói trên sẽ 
diễn ra tại thủ đô Phnom Penh 
và 2 tỉnh Siem Reap và Bat-
tambang của Cam Bốt. 

Lễ hội sẽ tiếp tục cho đến 
ngày 16-2-2017. 

(IANS – January 5, 2017) 
 

HÀN QUỐC: Sư cô Seon Jae 
xuất bản sách mới về ẩm 

thực Phật giáo 
Sư cô Hàn Quốc Seon Jae, 

người nổi tiếng nhất về việc 
phổ biến ẩm thực nhà chùa 
Hàn Quốc, đã phát hành một 
cuốn sách mới có tựa đề ‘Ăn gì 
để sống?’ Trong một cuộc họp 
báo về cuốn sách này tại 
Seoul vào cuối tháng 12-2016, 
Sư cô Seon Jae đã nói về thực 
phẩm chay và nền văn hóa ẩm 
thực Phật giáo. 

Cuốn sách mới của bà cung 
cấp những câu chuyện và 
những phần trình bày tập 
trung vào việc tu tập tâm thân 
– và vượt qua bệnh ung thư 
phổi – nhờ vào thực phẩm đơn 
giản nhưng lành mạnh. 

Ở tuổi 60, Sư cô Seon Jae 
là một trong những tu sĩ đầu 
tiên quan tâm đến việc nấu 
thực phẩm chay tại Hàn Quốc. 
Bà đã trở nên đam mê nấu ăn 
sau khi vượt qua căn bệnh ung 
thư phổi thông qua liệu pháp 
thực phẩm. 

Các thành tựu của bà gần 
đây đã được Tông phái Phật 

giáo Tào Khê Hàn Quốc công 
nhận và ban tặng bà danh 
hiệu Bậc thầy duy nhất về Đồ 
ăn chay. 

(Buddhistdoor Global – 
January 6, 2017)  

Thực phẩm nhà chùa Hàn 
Quốc—Photos: yonhap-
news.co.kr  & npr.org 

THÁI LAN: Tín đồ Phật giáo 
và Hồi giáo  kỷ niệm sự hòa 

hợp tại Chùa Prachum 
Cholthara 

Narathiwat, Thái Lan – 
Ngày 7-1-2017, khoảng 3,000 
tín đồ Phật giáo và Hồi giáo đã 
tập trung tại Chùa Prachum 
Cholthara ở Sungai Padi, tỉnh 
Narathiwat , để kỷ niệm mối 
quan hệ hài hòa của họ. 

Đây là sự kiện hàng năm 
tại tỉnh biên giới phía nam 
này, với nhiều gian hàng cung 
cấp các bữa ăn, món tráng 
miệng và trái cây bao gồm các 
món của người Hồi giáo. Các 
học bổng được trao cho 400 
học sinh địa phương, và các vị 
lãnh đạo tôn giáo nhận quà 
lưu niệm. 

Phra Thep Seelawisuth, tu 
sĩ cấp cao của Chùa Prachum 
Cholthara và là trưởng giáo 
hội tỉnh Narathiwat, đã thành 
công trong nỗ lực thúc đẩy sự 
sống chung hòa bình. Ông bắt 
đầu sứ mạng của mình cách 
đây một thập kỷ để giúp nhiều 
người, Phật giáo cũng như Hồi 

Sư cô Seon Jae  

giáo, đang chịu đau khổ vì 
cuộc bạo loạn sắc tộc trong 
khu vực. 

(Bangkok Post – January 8, 
2017) 

Phra Thep Seelawisuth, trưởng 
giáo hội tỉnh Narathiwat, gặp 

gỡ các tín đồ Hồi giáo tại Chùa 
Prachum Cholthara 

Photo: Bangkok Post 
 

NHẬT BẢN: Cột trụ chính 
của ngôi chùa thời Nara 

được lắp ráp lại 
Nara, Nhật Bản – Ngày 9-1

-2017, tại ngôi đền Yakushiji, 
một cột trụ trung tâm nặng 
4.3 tấn đã được đăt lại trên bệ 
đá của Toto, một ngôi chùa cổ 
có niên đại khoảng năm 730. 

Toto (Chùa phía đông) cao 
34 mét, gồm 3 tầng, đã bắt 
đầu được tháo dỡ vào năm 
2011 để sửa chữa lớn lần đầu 
tiên trong khoảng một thế kỷ. 

Sư trưởng Taiin Murakami 
và khoảng 900 người dự lễ 
trùng tu đã tụng kinh Bát Nhã 
khi một cần cẩu nâng cột trụ 
lên và đặt nó vào giữa bục. 

Các phần tháo rời của ngôi 
chùa thời Nara (710-784) này 
là để sửa chữa cũng như để 
nghiên cứu. 

Việc xây dựng lại Toto, một 
bảo vật quốc gia do chính phủ 
chỉ định, dự kiến sẽ hoàn 
thành vào tháng 6-2020. 

(The Asahi Shimbun – Jan-
uary 10, 2017) 
 
Cần cẩu nâng cột trụ của chùa 

Toto lên và đặt nó vào giữa 
bục—Photo: YUMI KUBITA 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      5 

ẤN ĐỘ: Đức Karmapa 17 
tham gia lễ Thời Luân 

(Kalachakra) 
Bồ Đề Đạo Tràng, Bihar – 

Ngày 10-1-2017, Đức Karmapa 
17 Ogyen Trinley Dorje đã tham 
gia lễ Thời Luân do Đức Đạt lai 
lạt ma chủ trì. 

Đức Karmapa đã mở rộng sự 
bảo trợ đầy đủ của tổ chức của 
ngài cho sự kiện lớn này. 

Ngài chỉ đạo phòng hành 
chính của mình cung cấp 3 bữa 
ăn mỗi ngày cho 4,000 người 
tham dự lễ, và chỗ ở miễn phí 
tại cơ sở Kagyu Monlam gần Tu 
viện Tergar.  

Sau phần điểm đạo của lễ 
Thời Luân, chương trình mùa 
đông của Đức Karmapa sẽ bắt 
đầu với Khóa Tranh luận Mùa 
đông hàng năm của chư tăng 
Karma Kagyu từ ngày 16-1 đến 
4-2-2017. 

Từ ngày 18 đến 26-1, trại 
động vật Kagyu Monlam lần thứ 
4 cũng sẽ khởi động, cung cấp 
chăm sóc thú y miễn phí cho 
động vật tại khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng cũng như chương trình 
chống bệnh dại và khử trùng 
cho chó đường phố. 

(IANS – January 11, 2017) 

Đức Karmapa 17 
Photo: Mindrolling 

 
TRUNG QUỐC: Tượng Phật lộ 
ra khi mực nước hồ hạ thấp 

Các nhà khảo cổ Trung 
Quốc đang cố giải thích bí ẩn 
của một tượng Phật bị lãng 
quên từ lâu đã hiện ra từ một 
hồ nước sau khi mực nước hạ 
thấp đến hơn 30 feet. 

Di tích bằng đá nói trên, 
được phát hiện tại Nam Thành, 
Phủ Châu (Phúc Kiến), có thể 
có niên đại từ thế kỷ thứ 14. 

Một vài dân làng đã tìm 
thấy tượng Phật này vào cuối 
năm 2016, khi đầu tượng lộ ra 

từ mặt nước của hồ Hồng 
Môn. Mực nước đã bị xả thấp 
đi do một dự án cải tạo của 
một đập thủy điện. 

Sự thay đổi đáng kể của 
mực nước đã làm lộ ra tượng 
Phật này ,có thể là tượng Đức 
Phật Cồ Đàm, được khắc trên 
một vách đá. Ngoài ra, dân 
làng còn phát hiện một sắc 
lệnh của hoàng gia khắc vào 
đá. 

(dailymail.co.uk – January 
11, 2017)  

Tượng Phật khắc trên vách đá 
hiện ra khi mực nước hồ hạ 

thấp 

Sắc lệnh của hoàng gia khắc 
trên đá cũng được tìm thấy 

Photos: Xinhua 
 
HOA KỲ: Hội phim Denver 
trình chiếu loạt phim có 

chủ đề Phật giáo 
Tháng 1-2017, Hội phim 

Denver, một tổ chức phi lợi 
nhuận có trụ sở tại Colorado, 
lần đầu tiên trình chiếu loạt 
phim thường niên có chủ đề 
Phật giáo tại Trung tâm Phim 
Sie ở Denver vào thứ Ba hàng 

tuần. Các phim chiếu trong 
tháng này gồm 2 phim Hàn 
Quốc miêu tả về Phật giáo tại 
tu viện ở châu Á ngày nay, và 
2 phim Mỹ có chủ đề mang ý 
nghĩa Phật giáo. 

Phim ‘Xuân, Hạ, Thu… và 
Đông’ của Hàn Quốc, chiếu 
ngày 10-1, trình bày về Phật 
giáo truyền thống châu Á và tu 
viện trong bối cảnh của một 
chuyện kể. Chuyện khám phá 
về dục vọng và khái niệm luân 
hồi Phật giáo của lịch sử. 

Phim Hàn Quốc  ‘Tại sao Bồ 
Đề Đạt Ma đến phương 
Đông?’, chiếu ngày 24-1, bàn 
về những câu hỏi của đau khổ, 
cái chết, và thiên hướng Phật 
giáo đối với một thầy, một trò 
và một cậu bé trong một tu 
viện ở vùng xa khi họ tìm con 
đường giác ngộ. 

Hai phim Mỹ có chủ đề 
mang ý nghĩa Phật giáo gồm 
Groundhog Day và Birdman sẽ 
được trình chiếu vào ngày 17 
và 31-1-2917. 

(Buddhistdoor Global – 
January 13, 2017) 

Phim Phật giáo ‘Xuân, Hạ, Thu 
… và Đông’ của Hàn Quốc 

Phim Phật giáo Hàn Quốc  ‘Tại 
sao Bồ Đề Đạt Ma đến phương 
Đông?—Photos: Buddhistdoor 

Global 
 

MÃ LAI: Trung tâm Phật 
giáo Metta Lodge mới sẽ 

được xây dựng cho Phật tử 
nói tiếng Anh 

Trung tâm Phật giáo Metta 
Lodge mới sẽ được xây dựng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      6 

tại Taman Johor Jaya cho Phật 
tử nói tiếng Anh. 

Trung tâm thiền định 4 
tầng này sẽ có kinh phí 12 
triệu RM. được xây dựng và 
trang trí với thời gian thi công 
là 15 tháng. 

Heng Chai Teet, chủ tịch 
Metta Lodge, cho biết kể từ 
khi thành lập trung tâm cách 
đây 35 năm, hội viên của họ 
đã tăng lên đến 600 người. 
Trung tâm được thành lập tại 
Johor Baru vào năm 1982 bởi 
các Phật tử nói tiếng Anh. 

Trong lễ động thổ có sự 
tham dự của khoảng 200 
người bảo trợ và thiện nam tín 
nữ tại Taman Johor Jaya, ông 
Heng nói, “Hôm nay là một cơ 
hội lịch sử khi chúng ta đã 
nhận được sự chấp thuận của 
chính quyền bang để xây 
trung tâm mới này”. 

Trung tâm sẽ truyền bá lời 
dạy của Đức Phật cũng như 
giúp phát triển tâm linh và 
đào tạo về điều hành quản lý. 

(tipitaka.net – January 15, 
2017)  

Một hội viên Trung tâm Phật 
giáo Metta Lodge trao giấy 

chứng nhận cho người đã cúng 
dường ‘Dự án Đóng góp Một 
Viên gạch’ tại lễ động thổ ở 
Taman Johor Jaya, Mã Lai 

Photo:thestar.com.my 
 
ẤN ĐỘ: Diễn viên Mỹ Rich-
ard Gere tham dự sự kiện 
Phật giáo Thời Luân tại Bồ 

Đề Đạo Tràng 
Ngày 14-1-2017, mọi 

người chứng kiến Richard Gere 
chuyện trò với Đức Đạt lai Lạt 
ma, người bạn lâu năm của 
ông khi ông tham dự sự kiện 
tôn giáo Thời Luân tại Ấn Độ. 

Diễn viên 67 tuổi đã chăm 
chú lắng nghe từng ngôn từ 
được truyền đạt bởi Đức Đạt 
lai Lạt ma, vị đạo sư tôn kính 

của ông.  
Hàng ngàn người đã đến 

Bồ Đề Đạo Tràng để nghe 
Đức Đạt lai Lạt ma thuyết 
pháp. Sự kiện này bắt đầu 
vào ngày 3-1 và kết thúc vào 
ngày 14-1. 

Richard Gere cho biết ông 
đã đến Bồ Đề Đạo Tràng kể 
từ năm 1985 và có nhiều kỷ 
niệm với thị trấn nhỏ này. 

Gere chia sẻ, “Tham gia lễ 
Thời Luân và lĩnh hội những 
bài pháp giảng của Đức Đạt 
lai Lạt ma là một thành tựu 
trọn đời. Việc viếng Bồ Đề 
Đạo Tràng là điều rất khó 
khăn nhưng sức hấp dẫn của 
Đức Đạt lai Lạt ma đã làm 
cho điều này trở nên dễ 
chịu.” 

(Dailymail.co.uk – January 
15, 2017)   

Diễn viên Richard Gere (người 
chụp ảnh) và Đức Đạt lai Lạt 
ma trong sự kiện Thời Luân 

Photo:phayul.com 
 
 

HOA KỲ: Hội đồng Phật 
giáo New York tổ chức sự 

kiện thiền định và cầu 
nguyện chung 

Hội đồng Phật giáo New 
York, một hiệp hội của chùa 
chiền và các tổ chức Phật 
giáo đa dạng và quốc tế, tổ 
chức cuộc thiền định và cầu 
nguyện chung có tên “Chúng 
ta cùng nhau” vào Ngày Mar-
tin Luther King, Jr. (16-1). Sự 
kiện này gồm có thiền định, 
tụng kinh và những bài phát 
biểu của lãnh đạo các nhóm 
tôn giáo địa phương, diễn ra 
tại Tượng Gandhi ở Công viên 
Quảng trường Đoàn kết, New 
York. 

Phật tử của tất cả các 
truyền thống và thực hành 
cùng tham gia ngày “Chúng 
ta cùng nhau” này đến từ Hoa 

Kỳ và các khu vực khác, bao 
gồm Bangladesh, Miến Điện, 
Cam Bốt, Trung Quốc, Nhật 
Bản, Hàn Quốc, Mông Cổ, Tích 
Lan, Đài Loan, Thái Lan, Tây 
Tạng, Việt Nam. 

Hội đồng Phật giáo New 
York có sứ mạng thúc đẩy đối 
thoại, hợp tác và đoàn kết 
trong cộng đồng Phật giáo tại 
khu vực thành phố New York. 

Hội đồng Phật giáo cũng 
giới thiệu cuộc Thiền định 
Thành phố New York thường 
niên để quảng bá thiền định 
sơ cấp, và Diễn đàn Phật giáo 
thường niên về các sự kiện 
hiện tại có liên quan đến Phật 
tử tại địa phương. 

(Tipitaka Network – Janu-
ary 16, 2017)  

Poster sự kiện Thiền định và 
Cầu nguyện Chung của Hội 
đồng Phật giáo New York 

Photo: digital.nyc 
 
THÁI LAN: Chùa Bình minh 

(Wat Arun Rajvararam) 
cung cấp một tín hiệu của 

hy vọng 
Tại Chùa Bình minh ở 

Bangkok, doanh nhân Hartan-
to Gunawan người Indonesia 
đã trải qua 4 năm làm tu sĩ, là 
điều đã làm thay đổi tương lai 
của ông cũng như của khoảng 
200 cô gái và phụ nữ trẻ vốn 
được hưởng lợi từ những sáng 
kiến giáo dục của ông. Các 
sáng kiến này kết hợp những 
nguyên lý Phật giáo trong việc 
đào tạo nghề và kỹ năng 
sống. 

Học viên đã tìm được một 
cơ hội hiếm có để có những 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      7 

kỹ năng cần thiết cho các mục 
đích chuyên nghiệp và thế tục 
tại Trung tâm Học tập Cộng 
đồng ở Chùa Bình minh. 

Trung tâm được điều hành 
bởi “người cha” và là người 
thầy Hartanto, 51 tuổi, người 
đã thành lập nó vào năm 
2007. 

Ngoài các lớp học thiền, 
nhiệm vụ chính của trung tâm 
là bảo vệ phụ nữ trẻ tránh 
được nạn buôn người, bị lạm 
dụng hoặc bạo lực trong gia 
đình. Sau đó trung tâm cấp 
cho họ học bổng để chuẩn bị 
cho việc làm. 

Các khoản tài trợ và đóng 
góp đến từ những nhà từ 
thiện Mỹ và một số học viên 
lớp thiền của trung tâm đến 
từ Đài Loan, Đức, Cyprus và 
Úc. 

(tipitaka.net – January 17, 
2017)  

Ông Hartanto Gunawan và các 
học viên tại Trung tâm Học 
tập Cộng đồng ở Chùa Bình 
minh, Bangkok (Thái Lan) 

Photos; Bangkok Post 
 
PAKISTAN: Dòng du khách 
Thái đang tăng trở lại tại 

các di tích Phật giáo ở Pa-
kistan 

Rawalpindi, Pakistan – 
Ngày 18-1-2017, các tu sĩ 
Phật giáo Thái Lan đã viếng 
Khu Mỏ Muối Khewra trong 
chuyến thăm Pakistan theo lời 
mời của  ông Chadhry Abdul 
Ghafoor, Giám đốc Hiệp hội 
Phát triển Du lịch Pakistan 
(PTDC). Nhóm này gồm 7 nhà 
sư do đại sứ Thái Lan Suchart 
Liengsaengthong dẫn đầu. 

Ông Chadhry Abdul 
Ghafoor nói rằng sau khi phục 
hồi hòa bình và sự tiến bộ của 
luật pháp cũng như tình hình 
trật tự tại Pakistan, dòng 
người du lịch từ Thái Lan một 

lần nữa cho thấy một sự gia 
tăng đáng kể trong 2 năm 
qua. Ông nói rằng tầm quan 
trọng của các di tích của nền 
văn minh Phật giáo tại Paki-
stan đối với người Thái có thể 
làm tăng dòng du lịch đến 
Pakistan nhờ sự quảng bá 
thích hợp. 

Về phần mình, đại sứ Thái 
Lan đã yêu cầu Giám đốc 
PTDC sắp xếp việc trưng bày 
các xá lợi của Đức Phật tại 
các tự viện để thu hút hàng 
ngàn Phật tử Thái đến với 
Nền văn minh Gandhara tại 
Taxila.  

Giám đốc PTDC cho biết 
hội nghị Phật giáo sẽ được tổ 
chức để mời các học giả Phật 
giáo và các nhà điều hành 
tour du lịch tham dự.  

(nation.com.pk – January 
19, 2017)   

Tượng Đức Phật theo phong 
cách điêu khắc Phật giáo 

Gandhara 
Photos: Google 

 
HOA KỲ: Hội Phật giáo của 
trường Đại học San Diego 
bang California (SDSU) 
đang phát triển nhanh 
Hội nam nữ Phật giáo Del-

ta Beta Tau&Theta tại trường 
SDSU ở California, được xem 
là hội đầu tiên của quốc gia, 
đang phát triển nhanh chóng 
và được các trường khác 
trong nước chú ý. 

Vào năm 2015, các hội 
viên bắt đầu họp mặt tại thư 
viện của trường, và đến nay 
hội đã có 51 người. 

Các hội viên không nhất 
thiết theo đạo Phật, nhưng 
quan tâm đến Phật giáo và 
thiền định. Các hoạt động bao 
gồm chia sẻ và theo đuổi 
những mục tiêu chung, dạy 
những kỹ năng quản trị, 

thưởng thức những sự kiện xã 
hội, thực hiện những dịch vụ 
cộng đồng v.v. Họ cũng viếng 
4 ngôi chùa trong khoảng thời 
gian 10 tuần, nơi các sinh viên 
ở lại qua đêm để trở nên quen 
thuộc với các nền văn hóa gắn 
liền với Phật giáo. 

(Buddhistdoor Global – 
January 23, 2017) 

Hội viên hội Phật giáo Delta 
Beta Tau&Theta tại trường 

SDSU ở California 
Photo: buddha-for-you.com 

 
NHẬT BẢN: Tượng Bồ tát 
tại chùa Myoden-ji có thể 
được tạo tác tại Triều Tiên 

từ thế kỷ thứ 7 
Các sử gia tin rằng tượng 

Bồ tát Hanka Shiizo tại Chùa 
Myoden-ji ở Kyoto thật ra có 
thể là một vật tạo tác cổ xưa 
hơn khoảng 1,000 năm so với 
người ta từng nghĩ. 

Pho tượng kim loại cao 50 
cm này nguyên thủy được cho 
là có cùng khoảng tuổi với 
chùa Myoden-ji – có niên đại 
vào năm 1616 thuộc thời Edo 
của Nhật.   

Nhưng vào ngày 13-1-
2017, giáo sư Yutaka Fujioka 
của khoa Lịch sử Nghệ thuật 
Đông phương (Đại học Osaka) 
đã công bố phát hiện của ông 
rằng: Phần trang trí tượng rất 
chi tiết, và tượng này rất có 
thể là tác phẩm từ Bán đảo 
Triều Tiên. 

Giáo sư Fujioka cho biết 
pho tượng rất có thể được làm 
tại Bán đảo Triều Tiên trước 
khi đến Nhật cùng với sự 
truyền bá về phía đông của 
Phật giáo trên khắp châu Á. 
Ông nói tìm được những mẫu 
tượng như vầy tại Nhật là điều 
rất hiếm. 

Ông Fujioka và đội sử gia 
của mình đã xem xét khoảng 
800 tượng Phật tại Trung 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      8 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
TẾT ĐINH DẬU CÓ GÌ VUI? 

 
 
Ngồi ngắm hoa mai nở vàng hoe, 
Xứ người chẳng có ai để khoe, 
Tết đến, Tết đi rồi cũng thế, 
Nhìn quanh, ngó quẩn chẳng bạn bè. 
 
Bạn bè dăm vị ở xa nhau, 
Tin tức mỗi lần thấy buồn rầu, 
Người bệnh máu cao, người tê thấp, 
Người cao áp huyết, kẻ nhức đầu. 
 
Nhức đầu vì nghĩ cái thân tôi,  
Lứa tuổi như nhau khổ hết rồi, 
Bệnh hoạn theo thân già lụm khụm,.. 
Niệm Phật may ra bớt khổ đời... 
 
Đã có thân người là có khổ, 
Phật dạy ngàn xưa đã rõ ràng, 
Tết đến, Tết đi nhớ lời Phật, 
Nhất tâm bất loạn đến Lạc bang. 
 
Lạc bang là cảnh giới Tây phương, 
Đinh dậu năm nay nhớ tỏ tường, 
Tích đức tu thân cho chân chính, 
Cố tâm gìn giữ tránh tai ương. 
 
 

 
 
 

ĐIỀU NGỰ TỬ TÍN NGHĨA 
 

Mạnh xuân Đinh dậu - Jan. 16, 2017 

Quốc, Nhật Bản và 
Hàn Quốc. 
(Buddhistdoor Global 
– January 23, 2017) 
 
Tượng Bồ Tát Hanka 
Shiizo tại Chùa Myo-

den-ji ở Kyoto 
Photo: Yoshiko Sato 

<— 
 
 
 
 
 
 
 

PAKISTAN: Tu viện Phật giáo cổ đại 2 mái 
vòm tại Swat 

Swat, Pakistan – Nằm cách thành phố 
Mingora 25 km, tu viện Phật giáo 1,800 năm 
tuổi có 2 mái vòm từng là nơi thờ phượng của 
Phật tử, khi Phật giáo là tôn giáo chiếm ưu thế 
tại Swat. 

Các nhà khảo cổ học đã gọi tu viện cổ này 
là một trong những “tòa nhà cổ đẹp nhất và 
độc đáo nhất” trên khắp châu Á. 

Mặc dù công trình kiến trúc này vẫn còn 
nguyên vẹn, các khu vực chung quanh nó đã 
đối mặt với nhiều hư hại.  

Các cư dân địa phương cho biết: Nhiều 
tòa nhà tương tự từng được xây trong khu phức 
hợp này, nhưng tình trạng bị bỏ mặc đã hủy 
hoại tất cả chúng. Hòa bình đã được phục hồi 
trong khu vực, nhưng chỉ có du khách nội địa 
đến viếng nơi đây; cho nên cần có các biện 
pháp cụ thể để thu hút tín đồ Phật giáo và du 
khách quốc tế đến với di tích tại Swat này. 

Tu viện cổ đại nói trên hiện nay là một di 
tích được bảo vệ và duy trì bởi cục khảo cổ của 
chính phủ. 

(tipitaka.net – January 25, 2017) 

Tu viện Phật giáo cổ đại 2 mái vòm tại Swat 
Photo: Shehzad Khan 

https://www.flickr.com/photos/136790566@N06/32356319801/in/dateposted-public/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      9 

 

(tiếp theo) 
 

      D)- Đối Với Xã Hội: 
      1)- Khiêm Cung Đối Với Mọi 
Người: 
      Khiêm là khiêm tốn, nghĩa là 
thể hiện cử chỉ hạ mình xuống 
ngang hàng với mọi người. Cung 
là cung kính, nghĩa là tỏ thái độ 
kính nể với mọi người. Khiêm 
Cung là hành động nhằm đả phá 
thái độ cống cao ngã mạn của 
con người. Người khiêm cung 
không phải làm mất thể diện của 
con người mà trái lại theo tỷ lệ 
nghịch còn đưa giá trị của con 
người nổi lên như ngôi sao sáng 
trong một bầu trời đen tối. Người 
khiêm cung cần phải nhận thức rõ những yếu 
tố quan hệ sau đây: 
      a)- Sự sống còn của chúng ta vô cùng 
quan hệ mật thiết với xã hội, xã hội thương 
yêu che chở là chúng ta sống, xã hội ghét bỏ 
phá hoại là chúng ta đau khổ. Thí dụ: chúng ta 
mở tiệm buôn bán để kiếm cơm qua ngày phải 
nhờ khách hàng tiêu thụ; có nhiều khách hàng 
thương yêu đến tiêu thụ là chúng ta sống và có 
nhiều khách hàng ghét bỏ không đến ủng hộ là 
chúng ta thất bại. Sự sống còn của chúng ta 
quan hệ mật thiết với xã hội đúng với câu Tục 
Ngữ: “Bà con xa không bằng lối xóm gần.” 
      b)- Trong xã hội, rất nhiều người có tánh 
hay ganh tỵ hiềm khích so đo, v.v... với những 
người hơn mình, họ không thích những người 
tài năng hơn họ, giàu sang hơn họ, thông minh 
hơn họ, v.v... Họ đã không thích những người 
hơn họ mà còn tìm mọi cách phá hoại những 
người họ không thích bằng những phương tiện 
như chụp mũ, bôi bác, vu khống, chê bai, 
v.v...làm sao cho những người đó mãi bị thất 
bại trên đường đời. Đây là đặc tánh cố hữu của 
xã hội và theo Phật Giáo xã hội nếu như không 
có những đặc tánh nói trên thì không phải là xã 
hội trần gian. 
      Muốn cho cuộc sống của mình được thuận 
chiều mát mái theo chiều hướng đi lên trong 
việc xây dựng hạnh phúc an lạc, mỗi người 
trong gia đình cần phải thể hiện thái độ khiêm 
cung đối với mọi người. Thái độ khiêm cung là 
một trạng thái tâm lý móc nối tình cảm thân 

 
 

XÂY DỰNG HẠNH PHÚC GIA ĐÌNH 
 

Sa môn Thích Thắng Hoan 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

thương của tất cả mọi người quy 
tụ về mình nếu như không được 
trọn vẹn như ý muốn nhưng cũng 
giảm bớt đến mức trung bình 
những mâu thuẫn nghịch biến cản 
trở trên bước tiến lên xây dựng 
hạnh phúc và nhờ đó mình mới có 
cơ hội tạo dựng nền tảng an ổn 
cho cuộc sống lứa đôi. 
 
      2)- Thể Hiện Đức Hạnh Của 
Bậc Trượng Phu Và Thục Nữ: 
      Trượng Phu: Trượng là cây 
gậy, phu là người đàn ông; 
Trượng Phu nghĩa bóng ám chỉ 
cho người đàn ông là cột trụ của 
gia đình. Bậc trượng phu là người 
đứng đắn thể hiện được bốn đức 

hạnh của phái nam trong những phong cách đi 
đứng, nói năng, cư xử đới với mọi người, nghĩa 
là không vì  giàu sang mà thay lòng, không vì 
thấp hèn mà đổi chí. Tứ Đức là hiếu, đễ, trung, 
tín. 
      - Hiếu nghĩa là hết lòng thờ kính cha mẹ;  
      - Đễ nghĩa là tỏ lòng yêu mến anh chị em; 
      - Trung nghĩa là trọn đời yêu nước thương 
dân;  
      - Tín nghĩa là quý trọng lời hứa trên hết. 
      Thục Nữ: Thục là hiền lành có nết na, nữ 
là người đàn bà; Thục Nữ là chỉ cho người đàn 
bà có những đức tánh hiền hòa, nhã nhặn, thể 
hiện được bốn đức hạnh cao quý: 

 Công: mọi việc đều phải khéo léo; 

 Ngôn: ăn nói phải khôn ngoan lễ phép; 

 Dung: mặt mày phải nghiêm chỉnh, ăn 
mặc phải vén khéo kín đáo; 

 Hạnh: nết na phải đằm thắm, đoan 
trang, thuần hậu, hiền lương.  

      Riêng đôi chồng vợ ngoài sự bồi dưỡng bốn 
đức hạnh của bậc Trượng Phu và Thục Nữ vừa 
được giải thích tổng quát mà ở đây còn phải 
chú trọng đến cung cách phục sức khi tiếp xúc 
với xã hội bên ngoài để nói lên được giá trị cao 
quý của bốn đức hạnh trên. Theo luân lý và 
đạo đức, đôi chồng vợ muốn thể hiện bậc 
Trượng Phu và Thục Nữ khi tiếp xức với xã hội 
bên ngoài cần phải quan tâm những điểm sau 
đây: 
      a)- Khi giao tiếp với mọi người bên ngoài, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      10 

chúng ta không nên ăn mặc thường phục ở 
nhà, nghĩa là chúng ta phải mặc sắc phục 
ngoại giao như theo người Việt Nam, người đàn 
ông phải mặc quần tây dài, áo dài tay và gài 
nút cổ đàng hoàng, v.v...; người đàn bà phải 
mặc áo dài, v.v..., không nên mặc đồ ngắn hay 
đồ ngủ đi tiếp xúc với họ. Chúng ta ăn mặc 
những quần áo trong nhà, như quần ngắn, áo 
thun, v.v... ra ngoài tiếp xúc với mọi người có 
những lỗi lầm như sau: 
      *)- Tạo cho mọi người không thiện cảm với 
mình, vì chính mình tỏ thái độ khinh họ thấp 
hèn khi tiếp xúc. 
      *)- Tạo cho mọi người đánh giá mình thiếu 
học thức, thiếu văn hóa nên không biết cung 
cách giao tiếp. 
      b)- Khi giao tiếp với mọi người bên ngoài, 
đàn bà thì không nên ăn mặc hở hang và nói 
năng lả lơi có tánh cách khêu gợi tình dục với 
người khác phái. Ăn mặc hở hang và nói năng 
lả lơi để tiếp xúc với mọi người có những 
khuyết điểm như sau: 
      *)- Tạo cho đối phương khinh thường 
mình, đánh giá thấp cho mình là hạng bất 
chánh.  
      *)- Tạo cho chồng dễ mất niềm tin với 
nhau trong khi sống chung qua cách phục sức 
hở hang hoặc nói năng thiếu tế nhị.  
      Đôi chồng vợ cần phải biết, người đàn ông 
thì có bạn trai và người đàn bà thì có bạn gái; 
người chồng khi ra ngoài xã hội ăn mặc không 
lịch sự làm cho vợ của mình mất mặt với bạn 
gái, vì bị những bạn gái bình phẩm tư cách, 
cũng như người vợ khi ra ngoài xã hội ăn mặc 
không đàng hoàng làm cho chồng của mình 
mất mặt với bạn trai, vì bị những bạn trai bình 
phẩm nết hạnh.  
      Đây là một trong những yếu tố cần phải 
quan tâm trong việc xây dựng hạnh phúc gia 
đình. Món hàng có giá trị là khi món hàng đó 
khó kiếm và ít gặp và tình yêu có lý tưởng là 
tình yêu khó kiếm và ít được thấy. Như vậy đôi 
chồng vợ muốn được hạnh phúc bền lâu thì lối 
ăn mặc và nói năng cũng cần phải cẩn thận. 
 
      3)- Loại Bỏ Những Chuyện Thị Phi Ở Đời: 
      Vấn đề thị phi được thấy trong quyển Niệm 
Phật Thập Yếu của Đại sư Thiền Tâm, trang 
153 - 154 có ghi lại bài kệ Vô Tướng nơi Kinh 
Pháp Bảo Đàn của ngài Huệ Năng như sau: 
 
     ..................................... 
     ”Muốn phá tan phiền não  
     Hãy trừ tâm thị phi 
     Thương ghét chẳng để lòng 
     Nằm thẳng đôi chân nghỉ!”  
 
       Xây dựng hạnh phúc gia đình, vấn đề thị 
phi theo quan niệm Phật Giáo cũng là một vấn 
đề tai họa không kém. Người đời thường bị một 
thứ bệnh cũng khó trị là những chuyện xấu 
trong gia đình không biết đóng cửa để dạy 
nhau, lại đi bán rao với mọi người, hoặc những 

chuyện xấu của người đời bên ngoài không 
quan hệ chút nào với gia đình mình lại mang 
vào nhà làm xáo trộn nếp sống bất an trong gia 
đình. Thứ bệnh này của con người, đức Phật 
ghép vào một loại bệnh là bệnh Vọng Ngôn 
(một thứ trong bốn thứ Vọng Ngữ). Vọng Ngôn: 
nghĩa là chụp mũ, vu khống, chuyện có cho là 
không có, chuyện không có cho là có, chuyện 
phải cho là quấy, chuyện quấy cho là phải, 
chuyện xấu trong nhà đem khoe ngoài đường, 
chuyện xấu ngoài đường mang về làm xáo trộn 
trong gia đình. Gia đình muốn được hạnh phúc 
bền lâu, chồng vợ cần phải tu tập những điều 
kiện sau đây: 
      *)- Không nên đem những chuyện thị phi 
bên ngoài vào nhà bình phẩm. Những chuyện 
thị phi bên ngoài không quan hệ chút nào với 
gia đình nếu đem vào nhà bình phẩm làm nếp 
sống gia đình trở nên sóng gió vô cớ, vì mỗi 
người có quan điểm khác nhau về chuyện thị 
phi đó; có một số gia đình cũng vì chuyện thị 
phi vô cớ nói trên sắp đi đến tình trạng chồng 
vợ ly dị với nhau. Cho nên luật của Phật cấm 
người Phật tử chân chánh tuyệt đối không nên 
đem những chuyện thị phi bên ngoài vào gia 
đình vô tình làm xáo trộn tâm linh của họ trở 
nên bất an. 
      *)- Không nên đem những chuyện xấu 
trong gia đình đi bán rao ra ngoài cho mọi 
người đều biết. Trong gia đình nếu có chuyện 
xấu gì, chồng vợ nên đóng cửa để sửa đổi cho 
nhau, không nên nhờ người ngoài can thiệp vào 
sẽ làm mất thể diện cả tông môn hai họ. Nếu 
như chồng vợ không giải quyết cho nhau được 
thì nên nhờ đến cha mẹ hai bên đứng ra hòa 
giải, hoặc chồng vợ có tín ngưỡng thì nhờ đến 
người lãnh đạo tinh thần đứng ra hòa giải. Còn 
người ở ngoài thì không thể nào hòa giải được 
và nếu như người hòa giải đó không được tốt 
thì tạo sự ly gián khiến cho hai bên càng đổ vỡ 
thêm và những điều xấu trong gia đình mình 
cũng vì họ không kín miệng cho nên mọi người 
ai cũng biết đến. 
      Tâm có hòa thuận thì chồng vợ mới có 
hạnh phúc và chuyện thị phi vừa trình bày là 
những điều kiện khiến cho tâm của chồng vợ 
trở nên bất hòa và từ đó lâu ngày nội kết sẽ 
đưa đến gia đình mất hạnh phúc. Đôi chồng vợ 
muốn sống có hạnh phúc thì phải tu tập tịnh 
khẩu để tránh những chuyện thị phi nói trên. 
 

2.- MIỆNG HÒA KHÔNG TRANH CÃI: 
(Khẩu hòa vô tránh) 

 
Miệng hòa không tranh cãi nghĩa là lời nói 

phải hòa hợp không chống đối lẫn nhau, nghĩa 
là lời nói phải giữ gìn cho được ôn hòa nhã 
nhặn. Bất kỳ trường hợp nào, nếu có điều gì 
thắc mắc cần phải thảo luận, nhưng phải trao 
đổi trong sự hòa nhã lễ độ để tránh sự cạnh 
tranh hơn thua, thù nghịch nhau. Muốn được 
như vậy, trong một gia đình, chồng vợ, con cái, 
anh em cần phải theo những luật lệ như sau: 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      11 

1)-Nhẫn Nhục Để Vượt Qua Mọi Trở Lực: 
Theo Phật Giáo, cuộc đời luôn luôn có hai 

mặt: thiện và ác, tốt và xấu, thạnh và suy, 
ngày và đêm, nước lớn và nước ròng. Dòng đời 
luôn luôn vô thường biến đổi như dòng nước 
chảy và nhờ vô thường biến đổi cho nên con 
người mới sống cũng như nhờ dòng nước chảy 
cho nên dòng nước không bị hư thối. Cũng vì 
dòng đời vô thường biến đổi cho nên cuộc đời 
luôn luôn xuất hiện có hai mặt vừa kể ở trên. 
Chúng ta hiện đang sống trong dòng đời vô 
thường biến đổi và trong cuộc đời hai mặt thì 
làm sao tránh khỏi những trở lực đắng cay dồn 
dập đưa đến. Chúng ta cũng vì sống trong cuộc 
đời hai mặt và bị cuốn hút theo dòng đời vô 
thường biến đổi cho nên luôn luôn gặp rất 
nhiều ngang trái hơn là gặp nhiều may mắn. 

Chúng ta là Phật tử đã biết cuộc đời là như 
thế thì phải nên sống theo Hạnh Tùy Duyên. 
Hạnh Tùy Duyên nghĩa là đời sống của mình 
khi gặp con nước lớn, gặp nhiều phước lành, 
nhiều may mắn thì đừng tự hào buông thả, 
đừng tiêu hao lãng phí cuộc đời mà phải nên 
chuẩn bị lúc gặp phải con nước ròng, gặp phải 
thời vận suy tàn đắng cay dồn dập; còn đời 
sống của mình khi gặp phải con nước ròng, gặp 
lúc thời vận suy tàn, gặp nhiều trở ngại đắng 
cay thì cũng đừng thối chí ngả lòng, phải nhẫn 
nhục để vượt qua cơn nguy khó thì nhất định 
sẽ gặp nước lớn trở lại, sẽ gặp nhiều phước 
lành, nhiều may mắn tái diễn. Chúng ta đã biết 
sống theo Hạnh Tùy Duyên nói trên, nghĩa là 
chúng ta đã chuẩn bị trước tư thế thì khi gặp 
phải những hoàn cảnh bất hạnh như đã nói ở 
trên không bao giờ bị khổ đau tuyệt vọng. 
Ngược lại chúng ta nếu như không biết sống 
theo Hạnh Tùy Duyên, nghĩa là không biết 
chuẩn bị trước tư thế thì sẽ rước lấy từ thất bại 
này đến thất bại khác trong cuộc đời. 

Những sự kiện trên dạy cho chúng ta rằng 
mình là người biết sống Hạnh Tùy Duyên khi 
gặp phải những hoàn cảnh bất hạnh, những trở 
ngại đắng cay dồn dập mang đến thì không 
nên mắng trời trách đất mà ở đây cần phải 
nhẫn nhục để vượt qua và biết rằng ngày mai 
trời sẽ sáng trở lại, không nên thối chí ngả lòng 
để rồi chính mình phải rước lấy những bất 
hạnh khổ đau. 

2)- Ái Ngữ Trong Việc Đối Xử: 
Ái ngữ nghĩa là lời nói thương yêu ngọt 

ngào. Đôi chồng vợ hằng ngày đối xử với nhau 
cần phải sử dụng đến ái ngữ. Châm ngôn 
thường nói: “Lời nói không mất tiền mua, lựa 
lời mà nói cho vừa lòng nhau.” 

Làm người ai cũng có lúc lỗi lầm và ai 
cũng có tự ái cá nhân và không muốn người 
khác phê bình những khuyết điểm của mình. 
Chồng hay vợ nếu như có những khuyết điểm 
gì và muốn họ sửa đổi thì phải đối xử với nhau 
bằng những lời ái ngữ với những nguyên tắc 
sau đây: 

*)- Đừng phê bình, đừng sửa chữa chồng 
hay vợ trước mặt mọi người hoặc trước mặt 
con cái. 

*)- Phải dùng những lời ái ngữ để phê bình 
hay sửa chữa, nghĩa là phải ca ngợi chồng hay 
vợ 80 phần trăm những hạnh kiểm ưu điểm rồi 
sau đó nói một cách nhẹ nhàng những khuyết 
điểm để họ sửa chữa. 

*)- Phải nghe tiếng lòng của họ đừng nghe 
tiếng nói của họ, nghĩa là khi mình phê bình 
sửa chữa chồng hay vợ, thâm tâm của họ đã 
biết họ có lỗi, nhưng họ vì tự ái cá nhân cho 
nên vẫn cứ cãi bướng không chịu nhịn. Lúc đó 
chồng hay vợ phải lắng nghe khi nhận biết 
được tiếng lòng của họ đã ăn năn thì làm thinh 
bỏ đi chỗ khác để họ tự động âm thầm sửa 
chữa, đừng chấp trước những lời cãi bướng của 
họ mà phải đưa đến sự bất an trong gia đình. 
Chồng hay vợ nếu như chấp trước những lời cãi 
bướng của họ thì sẽ đưa đến tình trạng họ lại 
trở mặt lỳ lợm không chịu sửa đổi những 
khuyết điểm theo như ý mình muốn, điều đó 
đúng với câu tục ngữ: “Nhân cùng tắc biến, vật 
cùng tắc phản,” nghĩa là con người nếu như 
dồn họ vào đường cùng thì họ nghịch biến trở 
lại chống mình, con vật  nếu như dồn nó vào 
đường cùng thì nó phản lại cắn mình. 

Đây là nguyên tắc ái ngữ để đối xử với 
nhau cho đẹp lòng chồng vợ và để cho nhau 
hòa hợp sống chung. Đó cũng là những yếu tố 
trong việc xây dựng hạnh phúc gia đình được 
bền lâu. 

      
3)-Thắc Mắc Cần Phải Giải Tỏa. 
Chồng hay vợ có những thắc mắc gì trong 

gia đình thì phải trực tiếp trình bày thẳng với 
nhau mong sớm giải tỏa, đừng để ẩn uất nội 
kết lâu ngày trong lòng trở thành ung thư tâm 
lý. Tâm lý khi bị ung thư về những thắc mắc ẩn 
uất nội kết thì khó khăn trong việc trị liệu tâm 
bệnh cũng như bệnh ung thư tham lam, sân 
hận, si mê, v.v… đã nội kết lâu đời trong tâm 
hồn con người thì không dễ gì xóa bỏ tận gốc 
rễ. Tâm lý ung thư nói trên cũng là nguyên 
nhân đưa đến tình trạng bất an trong gia đình 
khó bề hòa hợp mà gia đình nếu như không 
thể hòa hợp thì việc xây dựng hạnh phúc lâu 
dài không thể nào thành công tốt đẹp. 

Những thắc mắc trong gia đình muốn giải 
tỏa thì chồng và vợ phải thực hiện những điều 
kiện sau đây: 

*)- Chồng vợ phải luôn luôn tâm niệm 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      12 

rằng, mình là người cột trụ trong gia đình, 
là cây đại thọ làm chỗ nương tựa vững 
chắc và che mát cho các con. Chồng vợ 
sống chung đừng tạo nên sự rạn nứt với 
những thắc mắc không đâu khiến đưa đến 
tình trạng bất hòa trong gia đình gây ảnh 
hưởng không tốt tâm lý cho con cái. Đôi 
chồng vợ sống chung hằng ngày cứ mãi 
chạm mặt cách lòng, nghĩa là hai người 
thường giáp mặt gặp nhau hằng ngày mà 
lòng của hai người cách xa nhau ngàn 
dặm là hiện tượng tâm hồn của đôi bên 
không có chút hòa hợp, tình trạng như 
thế chẳng những gây ảnh hưởng không 
tốt cho đời sống của chính mình mà còn ô 
nhiễm đến tâm lý của con cái. Theo Tâm 
Lý Học, chồng vợ mặc dù sống chung với 
nhau, nhưng tâm hồn của hai người 
không còn tin tưởng với nhau để nương 
tựa thì nhất định mỗi người  sẽ đi tìm 
người khác để gởi gắm tình cảm và con 
cái của mình cũng vậy một khi đã mất 
niềm tin nơi cha mẹ thì  mặc dù sống 
chung với cha mẹ nhưng với thái độ chạm 
mặt cách lòng của cha mẹ, chúng nó cũng 
sẽ đi tìm ngưới khác bên ngoài để nương 
tựa. Trong một gia đình sống chung, tâm 
hồn của mỗi người lại đi theo lối rẽ của 
mỗi ngả thì làm sao có được hạnh phúc. 
Nhằm ngăn ngừa những hiện tượng 
không tốt xảy đến trong gia đình, phận 
làm cha mẹ chồng vợ nếu có những thắc 
mắc gì thì phải nên lập tức cùng nhau giải 
tỏa ngay, đừng tạo tình trạng chạm mặt 
cách lòng xảy ra vô tình làm mất hạnh 
phúc cho nhau. 

*)- Muốn giải tỏa những thắc mắc 
nếu có, đôi chồng vợ  vì hạnh phúc chung 
mỗi người phải có thiện chí giác ngộ thật 
sự để cùng nhau hóa giải trong sạch tận 
đáy lòng những nghi kỵ khiến không còn 
dấu vết trong tâm hồn. Nguyên tắc giải 
tỏa những thắc mắc, chồng và vợ hai 
người phải đối diện trực tiếp, phải đặt 
trên nền tảng xây dựng, phải trao đổi với 
nhau bằng những lời lẽ ái ngữ, nhằm cải 
tiến để sống chung mà không phải để hơn 
thua, trong lời nói. 

*)- Sau khi trao đổi giải tỏa xong, 
chồng vợ kể từ đấy trở về sau xả bỏ tất 
cả những khuyết điểm đã qua xem như 
không có chuyện gì cả, tuyệt đối không 
được nhắc đi nhắc lại nhiều lần những lỗi 
lầm đã được giải tỏa. Đôi chồng vợ nếu 
như mỗi lần có chuyện gì xảy ra cứ mãi 
nhắc lại những lỗi lầm đã qua vô tình khơi 
dậy sóng gió trong gia đình như khơi lại 
đốm lửa đã tàn mà theo lẽ chúng nó đã 
tắt rụi từ lâu. 

 
(còn tiếp) 

   
 
MỪNG XUÂN ĐINH DẬU 
 
Mai nở đào tàn chuyện thế gian 
Người tu tự tại cảnh thanh nhàn  
Vui xuân buông xả nơi phiền não  
Đón tết không quên chốn niết bàn 
 
Bính Thân từ giã nhiều hy vọng  
Đinh Dậu vinh quy tốt sẵn sàng 
Tâm ta mỹ hảo thường chiêu cảm 
An lạc thanh cao lòng nhẹ nhàng. 

  
Chùa Pháp Hoa – Nam Úc, những 
ngày đón xuân Đinh Dậu (2017) 

 
ĐỀN TỨ TRỌNG ÂN 
 
Trong hơi thở vào ra luôn quán chiếu 
Ta vẫn mang ơn nặng của đất trời  
Cấp cho ta không khí ở muôn nơi  
Dinh dưỡng tốt bảo toàn cho cuộc sống  
 
Ơn sâu nặng cha mẹ cùng nòi giống 
Đã dưỡng nuôi giáo dục lớn nên người  
Ơn xã hội tác động được tốt tươi 
Cơm áo mặc giúp ta nâng tri thức  
 
Ơn đất nước bao dung nhiều tài đức 
Ta yên tâm hiến trọn bản thân mình 
Ơn Tam bảo làm lợi lạc quần sinh  
Đấy chánh kiến chánh tư duy đúng nghĩa 
 
Muốn trả ơn “vô ngã”  hành thấm thía 
Biết khiêm cung tôn trọng đến muôn loài 
Kiệm phước đức không còn muốn hơn thua 
Hiểu và thương chia sẻ nhau tất cả 
 
Tứ trọng ân chúng ta nên quyết trả 
Xứng đáng người có tu học vươn lên  
Người con Phật ân nghĩa phải đáp đền  
Tạo phước đức thoát khỏi vòng sinh tử. 
 
 

THÍCH VIÊN THÀNH 
 

Chùa Pháp Hoa – Nam Úc 
Những ngày tiễn biệt năm Bính Thân 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      13 

Đôi lời giới thiệu: 
Tôi quen biết Thầy qua việc vận chuyển bức 

tượng Bồ-tát Quán Thế Âm từ Vũng Tàu sang, an vị 
tại Chùa Tam Bảo, thành phố Tulsa, Oklahoma vào 
tháng 6 năm 2010. Kể từ khi tượng được dựng lên, 
Thầy luôn mời tôi qua thăm Chùa Tam Bảo một 
chuyến. Chưa đủ nhân duyên, tôi khất mãi cho đến 
ngày… nghe tin Thầy viên tịch. Thật là quá ngỡ 
ngàng, không tin nổi. Đến nỗi, khi đọc tin nhắn của Ni 
sư Diệu Tánh nơi cellphone là “Thầy Đức Trí ở Okla-
homa đã viên tịch,” tôi đã vội nhắn tin thẳng đến 
Thầy qua Viber để kiểm chứng: “Mới sáng hôm qua 
Thầy gửi cho bài Lá Thư Đầu Xuân mà, sao hôm 
nay lại nghe tin Thầy viên tịch! Gọi phone Thầy không 
bắt. Có gì Thầy nhắn lại ở đây nhé!” Tin nhắn của tôi 
gửi đi cũng không thấy trả lời. Tôi liền mở máy, check 
email thì quả nhiên, đã có thông báo của Thầy 
Nguyên Đạt về tin viên tịch của Thầy Đức Trí.  

Tôi thật bàng hoàng, xúc động. Ôi, lại thêm một 
“người thân” trong chốn thiền ra đi. Giữa tôi và Thầy 
vẫn còn nhiều điều chưa có cơ hội nói ra hết, nhiều 
việc cần làm chưa lập thành dự án để thực hiện; 
nhưng tôi biết Thầy là một trong những vị Tăng 
trưởng thành sau năm 1975 có nhiều ưu tư, thao thức 
về tiền đồ của Phật Giáo Việt Nam, nhất là từ khi bắt 
đầu sự nghiệp hoằng pháp tại hải ngoại. 

Ngày 12.12.2016, Thầy gọi điện thoại nói 
chuyện với tôi, kể về sinh hoạt Chùa Tam Bảo với 
nhiều khởi sắc. Tôi nhắc Thầy viết bài cho báo Xuân 
Chánh Pháp, Thầy hơi ngập ngừng rồi nói, “dạo nầy 
cũng khá bận nên chẳng viết gì, để cố gắng thử.” 
Không hứa chắc nhưng rồi qua ngày hôm sau đã thấy 
email và bài mới nhất của Thầy: “Phật Giáo Việt 
Nam Trước Nỗi Đau của Dân Tộc” (bài có đăng nơi 
số 62, Giai phẩm Xuân Đinh Dậu, tháng 01.2017). Tôi 
nói lời cảm ơn và cho Thầy biết là bài vừa kịp đăng 
báo Xuân trước khi lên khuôn. Một tuần sau đó, vào 
9:43 phút sáng 21.12.2016, Thầy gửi tiếp một email, 
đính kèm bài nữa như lời hứa ở email tuần trước. Bài 
nầy không kịp đăng báo Xuân, dù viết với chủ đề 
Xuân. Đây là bài cuối cùng của Thầy xuất hiện trên 
các websites Phật Giáo, và trên nguyệt san Chánh 
Pháp số nầy. Bài viết như lời trăn trở của một Tăng sĩ 
ly hương, luôn nhớ về quê nhà, đau lòng trước hiện 
trạng của đạo pháp và dân tộc. Tôi trân trọng từng lời 
từng chữ của Thầy, và xin gửi nơi đây cả 2 email cuối 
cùng Thầy đã viết cho tôi như một lời từ mà không 

biệt, lời của một người chuẩn bị đi xa nhưng biết là sẽ 
quay về. (Vĩnh Hảo) 
 
Phuc Vo Thich Duc Tri 
Sent from my iPad               12/13/2016 
Begin forwarded message: 
Mô Phật, anh xem được thì xin đăng bài này nhé. 
Sẽ có bài kế tiếp. Thân mến, Đức Trí 

 
Phuc Vo Thich Duc Tri 
Sent from my iPad                                       12/21/2016 
Begin forwarded message: 
Mô Phật, sắp tết trời lạnh, nhớ quê viết bài, gửi 
anh đăng, có gì anh góp ý thêm nhé! Thân chúc 
anh vui khỏe. 
Nay thư: Đức Trí 
 

---oOo--- 
 
 

LÁ THƯ ĐẦU XUÂN 

Thích Đức Trí 
 

Khi đông vừa tàn là xuân 
đến. Vẻ đẹp cao quý trong 
ngày xuân là mọi người có 
dịp làm mới lại những 
truyền thống văn hóa, đạo 
đức và di huấn của tổ tiên 
chúng ta để lại. Những 
người con Việt dù ở đâu 
cũng không quên văn hóa 
mừng xuân, gửi cho nhau 
câu chuyện tâm tình về quê 

hương xứ sở. Xuân về là dịp mọi người thể hiện 
sâu sắc đạo lý tri ân và báo ân cha mẹ, tổ tiên, 
bạn bè, người thân và xã hội. Đó là nét đẹp 
muôn thuở của ngày xuân trong tâm hồn người 
dân Việt Nam.  

Tinh thần báo ân với người thân trong gia 
tộc và mọi người vào dịp tết đó là nếp sống 
lành mạnh, nhân bản, mang đậm tình người. 
Trước lễ đón giao thừa đầu năm là lễ cúng tất 
niên. Lễ tất niên có mâm cơm ngon, hương hoa 
và mâm ngũ quả cúng tổ tiên, mời các ngài về 
ăn tết cùng con cháu. Đó cũng là bữa cơm đoàn 
tụ gia đình trong ngày cuối năm. Đêm đón giao 
thừa, nhiều nhà còn sắm sửa lễ vật thanh khiết 

LÁ THƯ ĐẦU XUÂN 
 

Thích Đức Trí 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      14 

để cúng Phật, cúng trời và các đấng thánh thần 
để cầu nguyện cho quốc thái dân an. Có nhiều 
nơi còn đốt pháo trong lễ cúng giao thừa. Mọi 
người thường mang áo quần mới, y phục 
thường trang trọng khác thường để vui xuân. 
Hạnh phúc nhất sau lễ đón giao thừa, bắt đầu 
năm mới, con cháu đi chúc tết mừng tuổi ông 
bà cha mẹ. Người lớn cũng gửi những lời cầu 
chúc cho con cháu lớn khôn, thành đạt. Suốt 
mấy ngày tết, mọi người còn có dịp xuất hành 
và thăm viếng bà con họ hàng, chia sẻ ước 
nguyện đầu năm. 

Phong tục tu phước đầu năm còn lưu dấu 
trong văn hóa lì xì tiền tài đầu năm cho người 
khác. Người Việt Nam bản tính rất nhân hậu và 
giàu lòng vị tha, thấm nhuần đạo đức nhân 
sinh. Tổ tiên chúng ta rất tôn trọng đạo lý 
nhân quả trong đời sống, luôn khuyên dạy con 
cháu ăn ở hiền lành, kính trên nhường dưới, 
thương người nghèo khó. Triết lý sống đơn 
giản nhưng ấn tượng sâu sắc trong trái tim 
người dân Việt: “Trồng dưa được dưa, trồng 
đậu được đậu,” “Ở hiền thì gặp lành,” “Thương 
người như thể thương thân,” “Lá lành đùm lá 
rách.” Ca dao cũng có câu: “Bầu ơi thương lấy 
bí cùng, tuy rằng khác giống nhưng chung một 
giàn”… Tình thương đó không hạn chế trong 
gia đình người thân mà phổ cập đến dân tộc và 
đồng loại. Tin sâu đạo lý nhân quả làm chủ đạo 
mọi giá trị đạo đức xã hội. Đầu năm tu phước, 
làm lành là mong cả năm đều làm được nhiều 
điều tốt đẹp. Sống yêu thương, tương trợ lẫn 
nhau lúc khó khăn hoạn nạn là nuôi lớn tình 
thương cá nhân và đồng loại. Đó là sức mạnh 
tổng hợp giúp dân tộc chúng ta dìu dắt nhau 
vượt mọi biến cố lâm nguy trong mọi hoàn 
cảnh.  

Xã hội ngày nay, mức độ chênh lệch giữa 
đời sống người giàu và người nghèo với khoảng 
cách quá lớn! Có người có quyền chức, địa vị 
xã hội thì sống xa hoa, người dân lao động thì 
cùng khổ bế tắc. Đó là cảnh: “Người ăn không 
hết, kẻ làm không ra.” Biết bao nhiêu người 
dân lao động chịu cảnh đói nghèo suốt năm 

tháng. Xuân về, nhà ai giàu sang, lầu cao cửa 
rộng, hoa pháo rầm rang, quan qua, đại gia lại, 
tiệc tùng say sưa. Xuân về, có nhiều người dân 
đang trong cảnh: “tai trời, ách nước, họa 
người.” Xuân về, bao trẻ nhỏ thiếu ăn, thiếu 
mặc, chịu thiệt thòi vì gia đình lâm cảnh cùng 
cực, cha mẹ nhìn con với giọt nước mắt  nghẹn 
ngào và đau xót. Xuân về, bao cụ già ôm chiếu 
rách nằm ôm phận đời bất hạnh.  

Việt nam chúng ta, một hơn ngàn năm bị 
giặc Tàu đô hộ, trăm năm bị giặc tây xâm 
chiếm, đất nước chiến tranh, Nam Bắc Trung 
như con một nhà đã từng trong cảnh nồi da xáo 
thịt, dừng chiến tranh thì sa vào nạn chủ nghĩa 
độc quyền. Tất cả toàn dân Việt là nạn nhân 
của lịch sử, nạn nhân của chiến tranh và sự 
chia rẽ, hãy nhận thức để xóa bỏ hận thù, cùng 
hướng về một tương lai tươi sáng cho dân tộc. 
Đất nước Việt Nam trên bốn ngàn năm văn 
hiến, bao cảnh đau thương mất mát đổ dồn 
trên đôi vai dân tộc. Chính những người dân 
cùng khổ hôm nay, tổ tiên họ đã bao đời hy 
sinh máu thịt, gìn giữ đất nước, gìn giữ lãnh 
thổ, gìn giữ bản sắc văn hóa đạo đức của dân 
tộc Việt Nam. Cho nên, đất nước này là đất 
nước của dân, người dân phải có nhân quyền, 
cần có một chế độ với pháp luật nhân bản. 
Chúng ta cần có trách nhiệm chung của người 
dân việt đang khổ đau.  

Đón mùa xuân mới, chúng ta có cơ hội ngồi 
lại bên nhau, hâm nóng lại tình thương đồng 
bào, thể hiện lòng tri ân tổ tiên. Hãy bỏ đi mọi 
thành kiến và mọi ý thức hệ vay mượn không 
phù hợp với xu thế tự do, hạnh phúc dân tộc. 
Xuân về, mọi người hãy sống bên nhau trong 
tình ruột thịt, suy tư nỗi đau của dân của nước. 
Chúng ta còn có cơ hội lựa chọn sáng suốt, 
đừng để dân tộc chúng ta tiếp tục lê thê trong 
kiếp sống lầm than. Những người dân Việt thân 
thương đang có trách nhiệm với dân tộc hôm 
nay, hãy trả về cho dân Việt những gì người 
dân đã mất, hãy chung vai sát cánh với dân để 
thiết lập một xã hội tốt đẹp, để cùng dân đủ 
sức gìn giữ non sông Việt Nam tươi đẹp muôn 
đời./.   



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      15 

Người đệ tử Phật đều tin hiểu Tam 
bảo là ruộng phước tốt lành ở thế gian. Gieo 
trồng công đức, phước báo với Tam bảo là 
pháp tu phổ biến, là căn lành cho tất cả 
những người con Phật. Nên quy kính Tam 
bảo, phụng hành Tam bảo, nương theo ánh 
sáng Tam bảosoi đường là pháp tu căn 
bản cho người sơ cơ mới vào đạo 
nhưng đồng thời cũng xuyên suốt 
trong pháp hành của các bậc Thánh giảthú 
hướng Niết-bàn. 

Lộ trình căn bản của 
người tu Phật là từng 
bước thành tựu phước và 
trí. Đức Phật là bậc phước 
trí tròn đầy. Hàng đệ tử Phật 
thì trọn đời tinh cần vun 
bồi phước đức và trí tuệ. 
Trong các thiện pháp mà 
người đệ tử Phật thực 
thi trong đời sống hàng ngày 
thì gieo trồng thiện căn công 
đức nơi Tam bảo là thù 
thắng nhất. 

“Một thời Phật ở nước 
Xá-vệ, rừng Kỳ-đà, 
vườn Cấp Cô Độc. 

Bấy giờ Thế 
Tôn bảo Tôn giả A-nan: 

- Có ba căn lành chẳng thể cùng tận, 
tiến dần đến Niết-bàn. Thế nào là ba? Nghĩa 
là trồng công đứcở Như Lai, căn lành này 
chẳng thể cùng tận. Trồng công 
đức ở Chánh pháp, căn lành này chẳng 
thể cùng tận. Trồng công đức ở Thánh 
chúng, căn lành này chẳng thể cùng tận. Đó 
là, này A-nan, ba căn lành chẳng thể cùng 
tận, đến được Niết-bàn. Thế nên, này A-
nan, hãy cầu phương tiện thâu được phước 
chẳng thể cùng tận này. Như thế, A-nan, 
hãy học điều này! 

Bấy giờ Tôn giả A-nan nghe Phật dạy 
xong, vui vẻ vâng làm.” 

(Kinh Tăng nhất A-hàm, tập I, 
phẩm Cúng dường, VNCPHVN ấn hành, 
1997, tr. 387) 

“Trồng công đức ở Như Lai, căn lành 
này chẳng thể cùng tận.” Đức Phật là 
bậc Giác ngộ, phước trínhị nghiêm, bi 
trí viên mãn. Đức Phật ra đời đã mở ra con 
đường tỉnh thức cho chúng sinh thiết lập 
hạnh phúc, an lạc nơi đời này và những đời 

sau. Nên kính lễ Phật, cúng dường Phật, tán 
dương ca ngợi Phật, tôn tạo và bảo vệ kim 
thân Phật luôn hiện hữu ở thế gian, phát 
nguyện tu tập cho đếnngày thành Phật…, là 
trồng công đức ở Như Lai. 

“Trồng công đức ở Chánh pháp, căn 
lành này chẳng thể cùng tận.” Tuy Đức 
Phật đã Niết-bàn nhưng Pháp bảo vẫn còn 
(Pháp bảo còn thì Đức Phật vẫn hiện 
hữu ở thế gian). Pháp âm của Phật vẫn 
đồng vọng cho đến ngày nay, lưu xuất từ ba 

tạng Kinh-Luật-Luận. 
Người đệ tử Phật nguyện đi 
theo Ngài thì phải nương 
tựa Chánh pháp. Học 
tập, tìm hiểu, nghiên cứu, trì 
tụng, ấn tống, giảng giải, 
xiển dương, ứng dụng thực 
hành… lời Phật dạy, là 
trồng công đức ở Chánh 
pháp. 
“Trồng công đức ở Thánh 
chúng, căn lành này chẳng 
thể cùng tận.” Thánh 
chúng đây không có nghĩa 
là hội chúng toàn các bậc 
Thánh mà chính là Tăng 
đoàn thanh tịnh và hòa 

hợp. Dĩ nhiên, một vị Tăng thì không 
phải Thánh chúng, và nơi nào mà chư 
Tăng không thanh tịnh, hòa hợp thì nơi ấy 
không hiện hữu Thánh chúng. Thực tế tu 
học hiện nay, những hội chúng xuất gia đạt 
chuẩn Thánh chúng vốn không nhiều nhưng 
không phải là không có.  

Nói cách khác, những hội chúng nào 
có tu tập và thành tựu Giới-Định-Tuệ chính 
là ruộng phước phì nhiêu để chúng ta gieo 
trồng công đức. Tăng bảo có vai trò rất 
quan trọng, nhờ Tăng bảo tận lực hoằng 
hóa mà Tam bảo mới trường tồn ở thế 
gian. Kính lễ, cúng dường, hộ trì, vâng 
theo sự hướng dẫn, nguyện nối gót tu 
học theo chư Tăng, là trồng công 
đức ở Thánh chúng. 

Rõ ràng, gieo trồng công đức nơi Tam 
bảo là “ba căn lành chẳng thể cùng tận, đến 
được Niết-bàn.” Người đệ tử Phật cần hiểu 
rõ về phước báo và công đức hộ trì Tam 
bảo để thực thi nhằm lợi mình và lợi người, 
góp phần kiến tạo thế giới hòa bình, chúng 
sinh an lạc. 

BA CĂN LÀNH CHẲNG THỂ CÙNG TẬN 
 

Quảng Tánh 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      16 

Tuệ Sỹ – Người gầy trên quê hương điêu 
tàn. Tuệ Sỹ – Người ẩn mình dưới lòng hố 
thẳm hun hút, Tuệ Sỹ – Trên đỉnh Trường Sơn 
chót vót sương mù, mây trắng. Những hình 
dung từ tiêu biểu cho một con người như còn 
lảng vảng đâu đó, náu mình trong khói đá. Ẩn 
hiện trên khói sóng. Nhấp nhô trên những 
lượng nước bạc đầu của đại dương. Hiển hiện 
trên quê hương điêu tàn. Núp sâu trong lòng 
người khốn khó. Ngày cũng như đêm luôn có ở 
những nơi đó. Có như một linh hồn mục nát, 
đọa đày giữa muôn triệu linh hồn đau thương, 
gầy guộc. Luôn kêu gào thấu trời xanh, nhưng 
những kẻ quyền uy tham vọng ở nơi đó vẫn bịt 
tai, nhắm mắt như loài khỉ nhảy nhót trên cành 
cây vô lương tri. Như bầy thú hoang dẫm nát 
núi rừng nơi chúng ở.  

Một vì sao sáng ở phương đông để dẫn lối 

cho các vì sao lạc hướng. Cả bầu trời đen 
ngòm, thăm thẳm u minh, bao trùm muôn vật, 
gục đầu trong tuyệt vọng.  

“Ôi nỗi buồn từ ngày ta lạc bước, 
Cố quên mình là thân phận thần tiên” 
(Giấc Mơ Trường Sơn 57- An Tiêm 2002) 
Đúng! Tuệ Sỹ người đã lạc bước, nên bốn 

mươi năm qua đã phải sống với cỏ cây, sương 
mù, vạt nắng… với rừng xanh, cốc lặng thâm u, 
để nuôi dưỡng một thân người gầy còm như 
Khô Mộc Thiền Sư, trên đỉnh Trường Sơn gió 
hú. Lạc bước để ru đời mình qua cơn mộng kinh 
hoàng của quê hương. Qua nỗi đọa đày, lầm 
than của dân tộc. Vì lạc bước vào một thảm 
cảnh điêu tàn đã làm xốc dậy nỗi đau chung 
của loài người. Nỗi oán hờn của cỏ cây, sỏi đá, 
của kiếp người cuốn theo bụi mờ của thời gian 
tăm tối.  

Tueä Syõ – Ngöôøi gaày 

treân Queâ höông 
 

NGUYÊN SIÊU 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      17 

Mang thân phận người mà chia sẻ những 
cảm nghĩ, suy tư chẳng ai thấu hiểu, nhìn 
nhận, vì đã bị lạc điệu. Con người ở nơi đó đã 
choáng ngợp ánh đèn tham vọng. Con đường 
tham nhũng để dẫn tới cảnh bán nước cầu 
vinh. Nhóm người vong thân, lạc hướng của 
thời đại điêu tàn hoang dã của thời tiền sử. Vì 
lạc bước nên không cùng chung ý thức sống. Ý 
thức của ý thức. Người thật người. Người của 
lương tri. Người của người. Người của tất cả, cỏ 
dại mây ngàn, biển xanh, núi thẳm… Vì lạc 
bước nên ở đó cảm thấy mình cô độc giữa xã 
hội người mà chẳng ai cảm thông, chia sẻ, nỗi 
niềm, ước vọng để đồng hành trên con đường 
phụng sự tha nhân, làm lợi đạo ích đời. Khi 
mình còn hiện hữu. Có tâm lý nào của loài 
người khi có được viên ngọc quý trong tay mà 
quăng nó vào xó nhà, vứt nó vào xọt rác. Tâm 
lý này có thể có ở những kẻ sống xa thế giới 
người, không biết cái quý của viên ngọc. Hay 
đúng hơn như loài vượn, loài khỉ. Cho nó ăn 
chuối, cầm lấy ăn liền, nhưng đưa nó viên 
ngọc, nó nhìn qua nhìn lại rồi ném đi chẳng hối 
tiếc. Vượn khỉ chẳng suy tư nghĩ ngợi gì giá trị 
hiếm có của viên ngọc, nên dưới mắt của vượn 
khỉ viên ngọc không quý bằng trái chuối.  

Trong mọi thời gian, dù rằng xa xưa ở quá 
khứ, loài người mới xây dựng một đời sống xã 
hội thấp, lao tác bằng tay chân, ít sử dụng việc 
làm bằng đầu óc. Nhưng những ai có được cái 
đầu, cho những dòng tư tưởng tuôn chảy, cho 
tri thức hiện hữu qua sự sinh hoạt thường nhật, 
thì người có cái đầu vẫn hơn, vẫn được trọng 
dụng để khai phá, phát triển những việc cần 
khai phá, cần phát triển. Có được như vậy, thì 
loài người mới tiến bộ thăng hoa đời sống 
thánh thiện, nâng cao trình độ tri thức xã hội. 
Bằng không xã hội người đó sẽ không bắt kịp 
với những nền văn minh tiến bộ khác.  

Đã lỡ lạc bước rồi, thôi thì hãy cố quên 
mình là thân phận thần tiên đi, mà phải vào 
rừng ăn trái cây, uống nước suối, cùng lũ khỉ 
vượn chuyền cành cho qua ngày tháng, theo 

dòng thời gian:  
“Ngược xuôi nhớ nửa cung đàn, 
Ai đem quán trọ mà ngăn nẻo về.” 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm 2002)  
Có người ngược xuôi để tìm cầu, tranh 

giành quyền uy tước cả, dù có đi bằng cái đầu 
xuống dưới đất, họ vẫn làm để được những 
tham vọng bất lương, những tiền bạc bất 
nghĩa, quyền cao lộc cả dù phải bán nước cho 
ngoại bang, những mong tiền bạc đầy túi, vàng 
ngọc đầy nhà, để lót, để nạm bàn ghế ngồi chơi 
hưởng thụ trên xương máu của dân đen. Nhưng 
nơi đây có người “ngược xuôi” mà chỉ có để 
“nhớ nửa cung đàn” chưa được trọn “cung đàn”. 
Đơn giản quá! Tri túc quá! Biết đủ như là một 
thân người có chiều cao 1.59 m và cân nặng 
39.5 kg. Có mấy ai được cái ngược xuôi đó? 
Hay chỉ có kẻ đứng ngoài vòng danh lợi, ngoài 
cái thị phi, nhân ngã, tầm thường của thế 
nhân.  

Nửa cung đàn ấy như là tiếng ngân dài của 
cung đàn rồi chợt dứt. Như dòng lịch sử của 
quê hương dân tộc rớt tỏm xuống hố sâu, tối 
tăm, mịt mờ, tuyệt vọng qua chặng đường lịch 
sử hôm nay.  

Đời sống như là quán trọ, con người đến rồi 
đi. Sanh rồi tử, muôn trùng, thăm thẳm, vô 
biên, vô tận. Con người đắm chìm trong cái 
quán trọ đó mà sinh ra đủ thứ chuyện để làm 
ngăn nẻo về của những bước chân phương trời 
viễn mộng. Vậy thì, bị ngăn nẻo về, không về 
được nên quay lại để sống với mình. Đóng cửa 
phòng, không tiếp xúc với thế giới bên ngoài, 
nhịn đói, tuyệt thực. Ngày chỉ uống nước chanh 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      18 

pha đường. Có lúc xỉu trên bàn vì đói. Còn lở 
dở mấy câu thơ:  

“Ta cưỡi kiến đi tìm tiên động 
Cõi trường sinh đàn bướm dật dờ 
Cóc và nhái lang thang tìm sống 
Trong hang sâu con rắn nằm mơ”. 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm, tr. 68, 

2002)  
Bị ngăn nẻo về nên cưỡi kiến đi tìm tiên 

động, để tu tiên thành tiên ông. Sống nơi cõi 
trường sinh bất tử đó, mà vui với bướm ong, 
cóc nhái, rắn rít trong hang sâu nằm mơ 
phương trời mộng. Sống thực không được thì 
sống mộng mơ. Sống cho chính mình. Sống 
cho qua một giấc chiêm bao tưởng chừng như 
đã:  

“Đêm qua chiêm bao ta thấy máu 
Từ sông ngân đổ xuống cõi người 
Bà mẹ xoi tim con thành lỗ 
Móc bên trong hạt ngọc sáng ngời” 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm, tr. 67, 

2002)  
Có bà mẹ nào xoi tim con thành lỗ để móc 

bên trong hạt ngọc sáng ngời? Chỉ có bà mẹ 
điên thời đại mới làm như vậy. Bà mẹ điên ấy 
chỉ biết vàng và ngọc mà không có tình yêu 
thiêng liêng sinh con và thương con. Bà mẹ 
điên thời đại đã đẩy đàn con mình lang thang 
bươi rác rưởi để sinh nhai. Tìm sống trên 
những vỉa hè cùng khốn. Thất học, mù chữ, đói 
nghèo… Còn bà mẹ thì ngất ngưỡng hưởng thụ 
ngọc ngà, vòng bạc từ máu của người dân, mà 
qua đêm chiêm bao “ta thấy máu.” Máu nhuộm 
đỏ con người. Máu tuôn chảy như sông. Máu 
lan tràn cả nước. Rồi có những đêm ngồi bên 
cửa sổ, ngắm ngọn nến tàn qua khung cửa sổ 
để sống mộng, sống mơ y như sống thực.  

“Bên cửa sổ bên kia đồi sao mọc 
Một lần đi là vĩnh viễn con tàu.” 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm, tr. 12, 

2002) 
Đi đâu bây giờ, vì ai đó đã ngăn nẻo về thì 

có lối đâu mà về. Có đường đâu mà đi và có 
quán trọ nào để tới. Nẻo về không. Quán trọ 
cũng không. Chỉ chôn mình bên chồng sách cũ 
với bốn vách tường rong rêu mà gõ nhịp. Vì 
sống mộng nên tránh xa cõi người, vào hang 
động núi rừng để cuốc đất sinh nhai. Trồng bí 
bầu, khoai lang, mướp đắng, rau quả, tía tô, xà 
lách… để đêm đêm nằm nghe tiếng dế nỉ non, 
côn trùng hát ca bài ca dân tộc.  

“Người đi đâu bóng hình mòn mỏi 
Nẻo tới lui còn dấu nhạt mờ 
Đường lịch sử 
Bốn nghìn năm dợn sóng 
Để người đi không hẹn bến bờ.” 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm, tr. 85, 

2002)  
Sống với người bị ngăn nẻo về. Sống thực 

đã thành mộng và sống mộng để thấy hiện 
thực, một sự sống vì đời mà tranh đua. Tranh 
đua, giành giật cả ngày lẫn đêm trên mặt đất 
hay dưới lòng đất lắng nghe từ sự tan vỡ hãi 

hùng, giết chết sự sống của sức người lao tác.  
 
“Ta biết mi bọ rùa 
Gặm nhắm tàn dãy bí 
Ta vì đời ghanh đua 
Khổ nhọc mòn tâm trí. 
 
Ta biết mi là dế 
Cắn đứt chân lá non 
Ta vì đời nô lệ 
Nên phong kín nỗi hờn 
 
Ta biết mi là giun 
Chui dưới lòng đất thẳm 
Ta vì đời thiệt hơn 
Đêm nằm mơ tóc trắng” 
(Giấc Mơ Trường Sơn - An Tiêm, tr. 31, 

2002)  
 
Nổi trôi theo năm tháng, thân hình gầy còm 

như cọng lau, giữa rừng núi Bảo Lộc, trong 
đêm trường u tịch, có lúc chẳng thèm thở nữa, 
nằm giữa núi rừng, dân làng mang về tiếp hơi 
để thở. Đây là mộng hay thực, là đời sống văn 
minh thế giới loài người hay đời sống của loài 
dã thú nơi chốn núi sâu, rừng hiểm?  

Có ai một lần nghĩ tới “Tiên ông” để thấy 
viên ngọc quý của giống nòi nước non, mà thắp 
nén hương lòng khấn nguyện, giữ gìn nghìn 
năm sau không hề phai. Núi rừng Bảo Lộc như 
cúi đầu thầm lặng để lắng nghe “Tiên ông” cưỡi 
kiến đi cùng khắp nẻo vô sinh. Lão tử cưỡi trâu 
thành bất tử. “Tiên ông” cưỡi kiến để cùng sinh 
tử với chúng sinh.  

 
San Diego, Mạnh Đông, 05 tháng 01 năm 2017 

 
Nguyên Siêu 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      19 

NGƯỜI ĐI! 
 
(Thơ tưởng niệm Giác Linh Tân viên tịch - 
Cố Thượng Tọa Đức Trí, Trụ trì Chùa Tam 
Bảo, Tulsa, Oklahoma,USA) 
  
Người đi bao nuối tiếc 
Tam Bảo (*) đứng sững sờ 
Xuân xanh năm mươi mốt 
Ra đi chẳng một lời. 
  
Kiếp nhân sinh dài ngắn 
Ước mơ để lại ai? 
Cỏ cây vương vấn quá 
Buốt giá cả bầu trời. 
  
Sinh ra giữa kiếp trần 
Hoằng dương nơi viễn xứ 
Nương Okla hành đạo 
Hầu lợi lạc quần sanh. 
  
Sống thanh cao giản dị 
Dâng ý đạo cho đời 
Khơi đèn thiền chiếu sáng 
Nối nghiệp chí Như Lai. 
  
Vô thường bất chợt quá 
Cung thương lời tiễn biệt 
Người ẩn giữa mây trắng 
Bút nghiên nữa còn đâu? 
  
Tiếng chuông chiều ảm đạm, 
Như khóc đời bể dâu, 
Tiễn người về cõi Tịnh. 
Tulsa lặng cúi đầu. 
 
 
Chư Ni và Phật tử Chùa Hương Sen, Cali, 
USA, nhất tâm đảnh lễ Giác Linh Thượng 
Tọa Đức Trí  - Thượng Phẩm Thượng Sanh 
– Cao Đăng Phật Quốc. 
 
Một buổi chiều - viết trên phi cơ từ Việt Nam 
trở về Hoa Kỳ ngày 9/1/2017 
Khể thủ, 

 

THÍCH NỮ GIỚI HƯƠNG 
 
____________________ 
 

(*) Chùa Tam Bảo. 

ĐÔI DÒNG TƯỞNG NIỆM 
 

THẦY ĐỨC TRÍ 
 
Khóa Tư trường Đại Học Vạn Hạnh 
Sinh viên Tăng Sĩ tháng ngày qua 
Nghe tin từ Oklahoma 
Thầy Đức Trí cao đăng Phật quốc. 
Nhớ khi Thầy học chung một lớp 
Gặp nhau trên đất hứa Hoa Kỳ 
Chùa Tam Bảo Thầy nhận trụ trì 
Bao năm tháng với lòng tận tụy. 
Thầy thuyết Pháp với tâm hoan hỷ 
Hoằng dương chánh Pháp độ chúng sinh 
Giúp nhiều người hiểu đạo chân tình 
Vô thường đến thầy đi tự tại. 
Như áng mây thong dong mọi nẻo 
Bồ-đề quyến thuộc khắp muôn nơi 
Trưởng tử Như Lai sống cuộc đời 
Góp phần đạo Phật thêm hương sắc. 
Tình Pháp lữ đồng tu vững chắc 
Lạy Tam Bảo thành kính nguyện cầu 
Thầy trở lại Ta-bà nhiệm mầu 
Để giúp đời vơi đi đau khổ. 
Nam Mô Phật Thích Ca Mâu Ni 
Nam Mô Pháp hiện hữu từ bi 
Nam Mô Tăng một lòng chứng tri 
Vô thường đến Thầy đi an bình. 
 
Chùa Pháp Nhãn Austin, TX 
 

Pháp lữ THÍCH TRỪNG SỸ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      20 

            GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ 
             VIETNAMESE AMERICAN UNITED BUDDHIST CONGREGATION 

HỘI ĐỒNG ĐIỀU HÀNH – EXECUTIVE COUNCIL  
VĂN PHÒNG THƯỜNG TRỰC – STANDING OFFICE    

  
  
   

ĐIỆN THƯ PHÂN ƯU 
  

Kính gửi: Ban Tổ Chức Tang Lễ và Môn Đồ Pháp Quyến của Cố Thượng Tọa 
Thích Đức Trí  
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, 
 

Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 
được tin Thượng Tọa Thích Đức Trí, trụ trì Chùa 
Tam Bảo, thành phố Tulsa, tiểu bang Oklahoma, 
Hoa Kỳ, đã viên tịch vào lúc 4 giờ 30 chiều ngày 
22 tháng 12 năm 2016 (nhằm ngày 24 tháng 11 
năm Bính Thân) tại Chùa Tam Bảo, thế thọ 51, 
lạp thọ 23.  

 
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

nhất tâm hộ niệm Giác Linh Cố Thượng Tọa 
Thích Đức Trí Cao Đăng Phật Quốc; đồng thành 
kính phân ưu cùng Môn Đồ Pháp Quyến của Cố 
Thượng Tọa Tân Viên Tịch.  
 

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật, 
 

Phật lịch 2560, Santa Ana, ngày 24 tháng 12 năm 2016 
 

Thành Kính Phân Ưu 
Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK 

Chủ tịch, 
 

Sa Môn Thích Tín Nghĩa 
  

4717 W. First Street, Santa Ana, CA 92703 – U.S.A.  |  Tel.: (714) 548-4148  /  (714) 571-0473 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      20 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      21 

THÀNH KÍNH PHÂN ƯU 

Kính gửi: Ban Tổ Chức Tang Lễ và Môn Đồ Pháp Quyến của Cố Thượng Tọa Thích Đức Trí  
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, 
Chư tôn đức Ban Chủ Trương, Ban Giám Học, Ban Giáo Thọ và Ban Tổ Chức Khóa Tu Học 

Phật Pháp Bắc Mỹ vô cùng kính tiếc, được tin Thượng Tọa Thích Đức Trí, trụ trì Chùa Tam 
Bảo, thành phố Tulsa, tiểu bang Oklahoma, Hoa Kỳ, đã viên tịch vào lúc 4 giờ 30 chiều ngày 22 
tháng 12 năm 2016 (nhằm ngày 24 tháng 11 năm Bính Thân) tại Chùa Tam Bảo, thế thọ 51, lạp 
thọ 30.  

Trong suốt các Khóa Tu Học Phật Pháp Bắc Mỹ kể từ khi bắt đầu (vào năm 2011), Thượng 
Tọa Thích Đức Trí đã luôn đảm nhận làm giáo thọ, giảng dạy Phật Pháp cho các lớp học, và luôn 
tận tình, đem hết sở học và kinh nghiệm tu tập để truyền trao đến học viên, thính chúng. Thượng 
Tọa là một trong những tăng sĩ Việt Nam định cư tại Hoa Kỳ khá trễ (từ thập niên 1990) mà đã 
có những đóng góp đáng kể trong việc hoằng pháp, giáo dục và văn hóa. Tôn tượng đức Quán 
Thế Âm Bồ Tát lộ thiên (bằng đá hoa cương, cao 49 feet) tại Chùa Tam Bảo là một kỳ tích về 
kiến trúc - văn hóa mà Thượng Tọa đã lưu lại cho Phật giáo nói chung, Phật Giáo Việt Nam nói 
riêng nơi xứ nầy. Vì vậy, sự ra đi của Thượng Tọa là một mất mát lớn đối với công cuộc hoằng 
pháp của Tăng Ni Việt Nam tại hải ngoại. 

Xin nhất tâm hộ niệm Giác Linh Cố Thượng Tọa Thích Đức Trí bất xả bổn thệ, hồi nhập Ta 
Bà phân thân hóa độ; đồng thành kính phân ưu cùng Môn Đồ Pháp Quyến của Cố Thượng Tọa 
Tân Viên Tịch.  

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật. 
Phật lịch 2560, Santa Ana, ngày 24 tháng 12 năm 2016, 

Thành kính phân ưu, 
Ban Giáo Thọ: 

HT. Thích Thắng Hoan, HT. Thích Tín Nghĩa, HT. Thích Nguyên Trí, HT. Thích Nguyên An, 
HT. Thích Tâm Hạnh, TT. Thích Giác Như, TT. Thích Minh Hạnh, TT. Thích Thiện Mỹ, TT. 
Thích Thánh Minh, TT. Thích Hạnh Đức, TT. Thích Minh Quang, TT. Thích Trừng Sỹ, ĐĐ. 
Thích Đạo Quảng, ĐĐ. Thích Thông Lý (Tennessee), ĐĐ. Thích Tín Mãn, ĐĐ. Thích Tâm 
Lương, ĐĐ. Thích Nhuận Dung, ĐĐ. Thích Nhật Châu, ĐĐ. Thích Pháp Tánh, ĐĐ. Thích Thiện 
Long, ĐĐ. Thích Huệ Nhân, ĐĐ. Thích Thông Lý (CA), ĐĐ. Thích Quảng Định, ĐĐ. Thích 
Tâm Thành, ĐĐ. Thích Chánh Trí, ĐĐ. Thích Hạnh Tuệ, Ni sư Thích nữ Giới Hương, Ni sư 
Thích Nữ Như Quang, Ni sư Thích Nữ Liên Diệp, Ni sư Thích Nữ Giới Huệ, Ni sư Thích Nữ 
Giới Định, Sư cô Thích Nữ Thanh Trang, Sư cô Thích Nữ Thiện Ngọc, v.v… 
 

Ban Giám Học: 
HT. Thích Thái Siêu, HT. Thích Nguyên Siêu, HT. Thích Bổn Đạt, TT. Thích Tâm Hòa 

 
Ban Tổ Chức và Ban Bảo Trợ Các Khóa Tu Học (2011 – 2016): 

HT. Thích Thông Hải, HT. Thích Thiện Long, HT. Thích Minh Dung, HT. Thích Nhật Huệ, TT. 
Thích Tâm Tường, TT. Thích Nhật Trí, TT. Thích Tâm Hải, TT. Thích Tuệ Uy, ĐĐ. Thích 
Hạnh Tuệ, Ni sư Thích Nữ Giới Châu, Ni sư Thích Nữ Nguyên Thiện, Ni sư Thích Diệu Tánh, 
Đạo hữu Quảng Nguyện, Cư sĩ Quảng Phát Huỳnh Tấn Lê, Bs. Nguyễn Hữu Tuân, Đạo hữu Võ 
Văn Tường, Cư sĩ Tâm Huy Huỳnh Kim Quang, Cư sĩ Tâm Quang Vĩnh Hảo.  

GIÁO HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM THỐNG NHẤT HOA KỲ - CANADA       
 

KHÓA TU HỌC PHẬT PHÁP BẮC MỸ 
____________________________________ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      22 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      23 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      23 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      24 

I. Thân Thế: 
Ni Trưởng Thích Nữ Như Nguyện thế danh 

Nguyễn Ngọc Hiếu, pháp danh Như Trung, Hiệu 
Thích Như Nguyện, sinh năm 1947 tại Bà Rịa 
Vũng Tàu.  Thân phụ là cụ ông Trương Văn 
Hiếm, thân mẫu là cụ bà Nguyễn Thị Hai, xuất 
gia tu học thọ pháp danh Thích Như Đức.  Ni 
Trưởng là người con thứ tư trong gia đình có 5 
chị em gái. Hai người em gái út cùng thân phụ 
và thân mẫu đã qua đời.  Người chi Hai và chị 
Ba hiện đang sống định cư tại tiểu bang Cali-
fornia. 
 
II. Xuất Gia Tu Học: 

Năm 1961, do nhân duyên trong cùng 1 
tháng, 2 người em út của Ni Trưởng qua đời khi 
tuổi còn ấu thơ.  Cụ bà tuy đau lòng, nhưng 
hiểu được hai chữ vô thường theo lời Phật dạy, 
liền biến niềm đau thành hạt giống bồ đề, phát 
tâm xuất gia, dẫn theo Ni Trưởng, khi ấy vừa 
tròn 14 tuổi.  Ni Trưởng và thân mẫu cùng xuất 
gia với Bổn sư là Ni Trưởng thượng Như hạ 
Châu, Pháp Tự Thanh Lương, lúc bấy giờ là 
giám luật của Ni Trường Từ Nghiêm.  Ni Trưởng 
được ban pháp danh Như Trung và thân mẫu là 
Như Đức. Ni Trưởng Như Đức thời gian sau 
được cử về trụ trì chùa Viên Minh, đường Lý 
Thái Tổ, quận 10, thành phố Sài Gòn. 

Năm 1969, sau khi thọ Đại giới Ni Trưởng 
rời Ni Trường Từ Nghiêm về tu học và giúp làm 
Phật sự với Ni Trưởng Như Đức (tức thân mẫu) 
tại Chùa Viên Minh cho đến ngày rời Việt Nam 
sang Hoa Kỳ. 
 
III. Đạo Nghiệp: 

Năm 1983, Ni Trưởng cũng như bao người 
con nước Việt khác rời Việt Nam ra đi tìm tự 
do.  

Năm 1984, Ni Trưởng được Hòa Thượng 
thượng Mãn hạ Giác, Hội chủ Tổng Hội và trụ 
trì Chùa Phật Giáo Việt Nam bảo lãnh định cư 
tại Hoa Kỳ.  

Năm 1986, Ni Trưởng được cử làm trụ trì 
Chùa A Di Đà tại Los Angeles. 

Năm 1988, thành lập Tịnh Thất Kiều Đàm, 
thành phố Rosemead, tiểu bang Cali 

Năm 1989, được hội Phật giáo thỉnh về Trụ 
Trì Chùa Viên Minh, thành phố St. Louis, tiểu 
bang Missouri 

Năm 1991, Trụ Trì Tịnh Xá Minh Quang, 
thành phố Portland, tiểu bang Oregan 

Năm 1992, đảm nhiệm tổng vụ phó, tổng 

Tiểu Sử Ni Trưởng Thích Nữ Như Nguyện 
Thành Viên Hội Đồng Giáo Phẩm 

Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ, Hội Đồng Điều Hành GHPGVNTN Hoa Kỳ 
Viện Chủ Chùa Xá Lợi 

(1947-2016) 

vụ cư sĩ kiêm thư ký vụ Ni bộ, nhiệm kỳ I, Văn 
Phòng II, Viện Hóa Đạo GHPGVNTNHNHK. 

Năm 1998, trụ trì Chùa Xá Lợi, thành phố 
Rosemead, tiểu bang California cho đến ngày 
viên tịch. 

Năm 2008, được đại hội cung thỉnh vào 
thành viên Hội Đồng Giáo Phẩm và đảm nhiệm 
chức vụ tổng vụ trưởng, tổng vụ Ni bộ Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK cho đến ngày 
viên tịch. 

Hơn 30 năm hành đạo tại Hoa Kỳ, Ni 
Trưởng nhiều lần được mời làm Tôn Chứng Ni 
cho các giới đàn Ni tại các Chùa Phật Giáo Việt 
Nam ở Hoa Kỳ. 

Trong ngôi vị trụ trì Chùa Xá Lợi, Ni Trưởng 
chịu cực chịu khổ, hy sinh lo cho Phật tử và 
ngôi Tam Bảo. Ni Trưởng vượt nhiều gian khó, 
mong ước xây dựng ngôi phạm vũ Chùa Xá Lợi 
được khang trang, mang dáng vóc của ngôi 
chùa Việt Nam lưu dấu nơi xứ người. Tháng 5, 
năm 2016 Ni Trưởng nhận được giấy phép cho 
xây dựng, thế là ước nguyện của Ni Trưởng 
cũng được xem như bước đầu thành tựu. 

Trong vai trò là thành viên của Giáo Hội, 
của Tăng đoàn nói chung, Ni Trưởng lúc nào 
cũng giữ bổn phận khiêm cung và hết lòng vì 
Giáo hội vì đạo pháp.  Những năm tháng sau 
cùng, tuy tuổi cao và bịnh duyên thường làm 
khó thân tứ đại, nhưng Ni Trưởng nhiều lần tinh 
tấn vượt qua để cùng chư Tôn Đức Tăng, Ni 
tham gia các Phật sự của Giáo Hội. 

Ni Trưởng Thích Nữ Như Nguyện 
(1947-2016) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      25 

Trong vai trò của Tổng vụ trưởng, 
tổng vụ Ni bộ, Ni Trưởng luôn quan tâm 
đến chư Ni trẻ vì hoàn cảnh kinh tế tự 
túc, sống riêng lẻ, hoặc là sống nơi nhà 
cư sĩ tại gia, hoặc là sống với gia đình 
thân nhân, v.v… làm giảm đi chí nguyện 
của một bậc xuất gia giải thoát, sống đời 
phạm hạnh. Ni Trưởng nhiều lần muốn tổ 
chức đại hội Ni bộ, vận động kêu gọi chư 
Ni trẻ cùng nương về Giáo Hội, gom kết 
chung lại thành đoàn thể chư Ni có tổ 
chức có Tăng đoàn, nhưng vì bịnh duyên, 
nên Phật sự tổ chức đại hội hoặc hội họp 
chư Ni đã nhiều lần bị trì hoãn lại.  

Tháng 10 năm 2016, được sự khuyến 
khích của Hòa Thượng phó Chủ Tịch, Hòa 
Thượng thượng Nguyên hạ Trí, Ni Trưởng 
một lần nữa quyết tâm cử Ni Sư Tiến Liên 
thảo văn thư để đầu năm 2017 sẽ đệ 
trình lên chư Tôn Đức trong Hội Đồng 
Giáo Phẩm và Hội Đồng Điều Hành để xin 
tổ chức một đại hội Ni bộ. Đồng thời vận 
động nhờ chư Tôn giúp xây cất Chùa Xá 
Lợi. Lực bất tòng tâm, việc xây cất vừa 
chuẩn bị, đại hội Ni Bộ chưa thực hiện, 
hạnh nguyện còn dang dở thì vô thường 
đã đến. 
 
IV. Viên Tịch: 

Ni Trưởng ở tuổi thất thập, lại vướng 
vào bịnh duyên trong gần 5 năm qua.  

Vào đầu tháng 01 năm 2017, sau một lần 
nhập viện về lại Chùa, những tưởng Ni 
Trưởng sẽ khỏe lại để cùng Ni chúng và 
Phật tử Chùa Xá Lợi đón Xuân Đinh Dậu 
và cũng như những lần trước Ni Trưởng 
sẽ vượt qua thử thách của thân bịnh. 
Nhưng than ôi, vô thường đã đến, vào lúc 
3:00 chiều Chủ Nhật ngày 15 tháng 1 
năm 2017, sau khi chư Ni trong Tổng vụ 
Ni bộ và Ni chúng đệ tử cung thỉnh chư 
Tôn Đức Tăng, Ni quang lâm Chùa Xá Lợi, 
làm lễ cầu nguyện và thăm viếng Ni 
Trưởng trong bịnh viện vừa xong. Ni 
Trưởng như ngọn đèn đã khô dầu và như 
được an lòng ra đi trong tình thương của 
chư vị Pháp lữ. Vào lúc 5 giờ chiều cùng 
ngày tức 18 tháng 12 năm Bính Thân Ni 
Trưởng đã xả báo thân, thu thần thị tịch, 
thọ thế 70 năm, 48 năm hạ lạp. 

Đốt nén tâm hương chúng con xin viết 

đôi dòng tiểu sử, ngậm ngùi tiễn đưa một 
bậc Thầy cao cả, một bậc thạch trụ của 
Ni bộ hải ngoại vừa ra đi.  

Nhất tâm đảnh lễ Từ Lâm Tế Chánh 
Tông Tứ thập Nhị thế húy thượng Như hạ 
Trung hiệu Thích Như Nguyện Ni Trưởng 
Giác Linh chứng giám.  
  

Tỳ Kheo Ni Tiến Liên, 
Tổng Vụ Ni Bộ phụng soạn 

TƯỞNG NIỆM  GIÁC LINH 

NI TRƯỞNG NHƯ NGUYỆN 

 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Chúng con là Tỳ Kheo Ni Giới Hương, chư ni và 

các Phật Tử Chùa Hương Sen, Perris, Cali, vừa hay 
tin Sư trưởng thượng Như hạ Nguyện, nguyên Tổng 
Vụ trưởng Tổng vụ Ni bộ Hội đồng Điều Hành 
GHPGVNTNHK và Trụ Trì Chùa Xá Lợi, Rosemead, 
California, Hoa Kỳ, đã xả báo thân tại thế giới ta bà 
huyễn hóa vào lúc 5:30 giờ chiều, ngày 15 tháng 01 
năm 2017, nhằm ngày 18 tháng Chạp, năm Bính 
Thân, thế thọ 70, lạp thọ 48. 

Kính bạch Giác linh Sư trưởng,  
Là một trong những vị ni nhỏ đang tập tễnh 

hoằng pháp tại Hoa kỳ, sự “quẩy dép về Tây” của 
Sư trưởng làm chúng con - hàng ni giới – cảm thấy 
hụt hẫng, chơi vơi và thiếu nơi nương tựa. Đây là 
một mất mát lớn cho Tổ đình chùa Xá Lợi – nói 
riêng, cho Giáo hội, Chư Tôn đức Tăng Ni và hàng 
Phật tử ở khắp nơi – nói chung.  

Chúng con nhớ đến Giác linh thưở sinh tiền, 
trong những mùa hạ An- cư, đại lễ Phật-đản, Vu-lan 
và các khóa tu Bắc Mỹ, Sư trưởng xuất hiện như 
một thầy ni hiền hòa, khoan dung, ít nói. Từng bước 
đi và cử chỉ của Người đều biểu hiện oai-nghi phẩm-
hạnh của bậc “Nữ-đạo Ni-lưu”. Mỗi lời nói của Người 
như phảng phất hương thơm ái ngữ, dịu dàng lân 
mẫn của “Kiều Đàm Di Mẫu”.  

Suốt một chặng đường dài, Người đã sát cánh 
cùng với Đại Tăng xây dựng Ngôi Nhà Phật giáo tại 
hải-ngoại để xiển dương Chánh pháp, đào tạo tăng 
tài, duy trì mạng mạch Như Lại, để báo đáp hồng ân 
Tam bảo, nối gót dòng Thánh. Chí nguyện giải thoát 
và đạo nghiệp phụng sự của Sư trưởng vẫn còn 
sống mãi trong tâm tư của tất cả chúng con như 
trong Trưởng Lão Ni kệ đã tán thán: 

Là vị Tỷ-kheo-ni, 
Các căn được tu tập, 
Ly hệ mọi khổ ách, 
Việc cần làm làm xong, 
Ðối với các lậu hoặc, 
Đã đoạn diệt hoàn toàn. (Kệ 364) 
Giờ này xin hướng về Giác Linh Đài, trước hương 

án khói nhang nghi ngút, chúng con kính nguyện 
Giác linh Sư trưởng trực vãng Tây phương An-lạc 
thế giới và thương hàng hậu học Ni chúng mà mang 
đại nguyện, hữu duyên “Như Nguyện” hoàn lai ta 
bà, hóa độ, dìu dắt chúng con. 

Nhân dịp này, chúng con cũng xin kính gởi đến 
môn đồ pháp quyến của Giác linh Sư trưởng và quý 
Phật tử Chùa Xá Lợi lời chia buồn sâu sắc nhất trước 
sự mất mát to tát này. 

Ngưỡng nguyện Giác linh Sư trưởng thùy từ 
chứng giám. 

Nam Mô Sanh Phật Quốc Bồ tát Ma ha tát tác 
đại chứng minh.  

Chùa Hương Sen, ngày 18 tháng 01 năm 2017 
Thành tâm bái bạch, 

Tỳ Kheo Ni TN Giới Hương 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      26 

Thử buông ra, rồi nắm lại 
Lặng im ngày ấm ở trong tay… 
 

DƯỚI TÁN LÁ 
 
Những buổi sáng con đường đi rất thẳng 
Hàng cây xanh. Giữ bóng tối đêm xanh 
Mặt trời còn đang rất thấp 
Con nắng chưa về vẽ những khúc quanh 
 
Những buổi sáng ánh nhìn lên rất sáng 
Sau chiêm bao là mầu xanh da trời 
Đường cỏ mềm dưới chân đi dợm sóng 
Dong ngày lên. Nắng gấp. Biển khơi 
 
Những buổi sáng những vòng tay rộng mở 
Tôi ngồi nghe trong tán lá bình yên 
Nhịp xao động con đường dưới phố 
Nắng nói gì nơi âm thanh mọc lên 
 
Phía này. Nhẹ nhàng rơi. Những dòng trên giấy 
Ban mai đang chọn tôi 
Trao gửi nụ cười. Thức dậy 

 
MIÊN MAN HỒNG 
 
Hồng không hết. Miên man hồng đến thế 
Gió bung reo. Trời tung cửa vỡ oà 
Con tim nhỏ, mùa xuân về thốt khẽ 
Hái đi em. Ngày đã nụ giêng hoa 
 
Phương đông hẹn nên chân trời rất khác 
Hồng ban mai khe khẽ bước tinh khôi 
Hoa lên em. Nắng đang dòn rất nhạc 
Mỗi trang ngày ta lại mở xanh nôi 
 
Hồng không hết. Miên man hồng đến thế 
Dường như vui, đất rộng mãi vòng tay 
Ta đi nhé. Anh ơi mình đi nhé 
Thao thao con đường kể chuyện hôm nay 
 
Trong trẻo quá để đời như mãi nụ 
Mỗi niềm vui như mỗi hé hừng đông 
Xuân lên em. Mật của ngày đang vụ 
Phút giây ơi, năm tháng lại đầy, đong… 
 

 
NGUYỄN THỊ KHÁNH MINH 

 
(Trích từ Tuyển Thơ NTKM, sẽ in) 

TỪNG BẬC SỚM MAI 
 
1 
Nối tiếp giấc mơ đêm 
Là những ngôi nhà mái ngói, những tấm thảm đỏ 
Có thể từ nơi đó, tôi lại bay xa 
 
Trong phút giây nắng còn ngái ngủ 
Những hạt sương. Những trái bóng nhỏ diệu kỳ 
Soi vào, tôi thấy được khuôn mặt người yêu 
 
Bằng mùa xuân đang nghỉ chân trong hoa cỏ 
Tôi biết nỗi miên man cầm chân ánh nắng 
Bằng ríu rít tiếng chim. Tôi thấm cùng hương 
thơm của quả 
Bằng hé nở chồi non. Tôi biết điều tinh khôi 
mang màu lá xanh… 
 
Bằng tất cả những điều vừa kể 
Em thấy giấc mơ anh 
 
2. 
Tôi đang bước lên. Từng bậc cấp buổi sớm. Từ 
ấm áp của đất 
Bóng đêm đang trở thành kỷ niệm 
Tôi đang ở vào thời gian nào thật nhất của mờ 
sương? 
 
Vẫn còn hơi gió đêm từ phương Nam 
Có thể tôi đang ở trong bóng mà nắng đang trú ẩn 
Bằng cái với tay dịu dàng. Tôi sẽ chạm vào nó 
 
Sự lạnh lùng của đêm đã ở rất xa 
Hình như tôi đã bước thêm bậc nữa 
Giờ thì đã nghe được hương của những loài hoa 
 
Hơi ấm của vòm cây, của tổ chim, của gối chăn 
giấc ngủ 
Của những sắc mầu còn lẩn quất 
Trong hồi hộp của chờ đợi 
Tôi không biết mình đang bay lên. Đang tới 
Hay đang rơi… 
 
3. 
Nơi ánh sáng những bàn tay vẫy gọi 
Bay theo vô cùng tôi, tiếng nói 
Nơi những sắc mầu không thể phân chia 
 
Những rung động tưởng chừng không nghe nổi 
Một bước thêm. Lại xa thêm tay vói 
Gió của ngày và bóng của mây 
Chẳng biết mất đi hay vừa đầy 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      27 

T.W. RHYS DAVIDS  
(1843-1922) 

 
 
Thomas Williams Rhys Davids sinh ngày 

12-5-1843 tại Colchester (Anh quốc), con của 
mục sư T.W. Davids. Ðầu tiên, ông theo học 
Phạn ngữ (Sanskrit) với giáo sư Stenzler tại 
trường đại học Breslau ở Ðức, và tốt nghiệp 
cấp bằng Tiến sĩ Triết Học (Ph.D). Năm 1864, 
ông được bổ nhiệm giữ chức Dân sự (Civil Ser-
vice) tại Tích Lan, một quốc gia theo Phật Giáo. 
Nhờ sẵn có kiến thức về ngữ học đã giúp giáo 
sư bấy giờ nghiên cứu dễ dàng hai thứ tiếng 
Tamil (miền nam Ấn Ðộ) và Sinhalese (Tích 
Lan).  

Nhân cơ hội ông được đề cử giữ chức thẩm 
phán tại Tích Lan để xét xử vụ kiện liên can 
đến một ngôi chùa làng, và dính líu đến luật 
giới của Phật Giáo, qua các văn kiện trình bày 
viết bằng thứ ngôn ngữ mà bấy giờ ở tòa án 
không ai đọc hiểu được, như học giả I.B. Horn-
er (1896-1981) đã cho biết rằng: “Tài liệu trên 
gồm có đoạn trích dẫn từ Luật Tạng (Vinaya 
Pitaka) và chính điều ấy khiến cho Rhys Davids 
quyết tâm nghiên cứu về thứ tiếng xa lạ này”.  

Ngôn ngữ khó hiểu đó là tiếng Pali, thánh 
ngữ của Phật Giáo mà về sau Rhys Davids đã 
theo học với nhà sư kiêm học giả Tích Lan, 
Yatramulle Unnanse. Dưới sự chỉ giáo của vị 
đại sư này, sau một thời gian học tập, Rhys 
Davids đã học hiểu thông suốt tiếng Pali, và có 
thể thực hiện những công tác khảo cổ. Giáo sư 
sao chép lại các bản kinh Phật, khảo cứu về 
thánh tích Anuradhapura, cựu kinh đô của Tích 
Lan, và bắt đầu nghiên cứu lịch sử Phật Giáo 
Tích Lan.  

Năm 1872, vì bất đồng ý kiến với nhân 
viên cao cấp của chính quyền bấy giờ, ông xin 
thôi chức vụ Dân sự Tích Lan, và trở về Anh 
quốc. Tại đây, ông đã dành hết thì giờ cho 
công cuộc nghiên cứu và truyền bá Phật Giáo. 
Năm 1875, tạp chí của Hội Hoàng Gia Á Châu 
(Journal of the Royal Asiatic Society), xuất bản 
tại Luân Ðôn (London), lần đầu tiên đăng tải 

những bài khảo cứu giá trị của giáo sư như: 
“Các bia ký của vua Paràkrama 
Bàhu” (Inscriptions of Paràkrama Bàhu); 
“Sigiri, núi đá Sư tử” (Sigiri, the Lion Rock) và 
“Hai bia ký cổ xưa tiếng Sinhalese” (Two Old 
Sinhalese Inscriptions), đã giúp Rhys Davids 
nhanh chóng trở thành một học giả Pali nổi 
tiếng bấy giờ.  

Mặc dù trong lúc đi khảo sát nghiên cứu, 
sống giữa các khu rừng Tích Lan, bị hành hạ vì 
bệnh sốt rét, giáo sư vẫn không ngừng cố 
gắng nhẫn nại học hỏi, đào sâu, tìm hiểu thấu 
đáo về lịch sử Phật Giáo, qua thánh ngữ Pali.  

  NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN 

CỦA CÁC HỌC GIẢ ANH QUỐC 

CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ  
  

H.T. Thích Trí Chơn 

THOMAS W. RHYS DAVIDS  
(1843-1922) 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      28 

Thành Lập Hội Phiên Dịch Thánh Ðiển 
Pali, Hàn Lâm Viện, và Hội Phật Giáo Anh 
Quốc  

Năm 1881, giáo sư Rhys Davids đứng ra 
thành lập đầu tiên Hội Phiên Dịch Kinh Tạng 
Pali (The Pali Text Society) tại Luân Ðôn, và 
ông giữ chức chủ tịch, với sự tham gia của 
nhiều học giả Ðông lẫn Tây Phương như Viggo 
Fausboll (Ðan Mạch): 1824-1908; Hermann 
Oldenberg (Ðức): 1854-1920; Emile Senart 
(Pháp): 1847-1928 và Richard Morris. Vào lúc 
ấy, Hội nhận sự tài trợ của những cá nhân hảo 
tâm, các nhà Ðông Phương học, cơ sở giáo dục 
và các trường đại học danh tiếng khắp nơi trên 
thế giới. Những học giả Pali của nhiều quốc gia 
đã tình nguyện đóng góp không nhận thù lao 
cho mọi công tác chú giải, dịch thuật ra Anh 
văn các kinh luận Phật Giáo Pali. Hầu hết mọi 
việc của Hội bấy giờ đều do giáo sư Rhys Da-
vids trông coi, điều khiển cho đến năm 1894 
ông kết hôn với cô Caroline Augusta Foley (36 
tuổi) là người mà về sau đã chia xẻ, giúp đỡ 
cho ông rất nhiều trong việc phát triển Hội 
cũng như dịch thuật kinh tạng Pali. Hội này 
hiện vẫn còn duy trì, hoạt động tại Anh quốc.  

Năm 1882, Rhys Davids được mời làm giáo 
sư dạy Pali và văn học Phật giáo tại đại học 
College ở Luân Ðôn; làm tổng thư ký và quản 
thủ thư viện (1885-1904) cho Hội Hoàng Gia Á 
Châu. Tiếp đến, ông đứng ra thành lập Hàn 
Lâm Viện Anh Quốc (British Academy), cùng 
trường Nghiên cứu về Ðông Phương và Phi 
Châu tại Luân Ðôn (London School of Oriental 
and African Studies).  

Năm 1904, học giả Rhys Davids được bổ 
nhiệm làm giáo sư môn Tôn giáo Tỷ giảo 
(Comparative Religion) tại đại học Victoria, 
Manchester (Anh quốc). Năm 1907, ông thành 
lập “Hội Phật Giáo Anh quốc và Ái Nhĩ 
Lan” (The Buddhist Society of Great Britain and 
Ireland), và được bầu làm Hội trưởng đầu tiên.  

 
Công trình văn hóa: Trước tác, phiên 

dịch Kinh Tạng Pali  
Giáo sư Rhys Davids đã phiên âm tiếng 

Pali theo mẫu tự La Tinh (Romanized Pali) 
những kinh sách Phật Giáo dưới đây:  

- 1884: Abhidhamma Sangaha 
(Compendium of Philosophy) hay Thắng Pháp 
Tập Yếu Luận. Ðây là tác phẩm trình bày về 
khoa tâm lý và đạo đức Phật Giáo do Ðại Ðức 
Anuruddha viết bằng tiếng Pali tại chùa Mu-
lasoma ở Tích Lan vào khoảng cuối thế kỷ thứ 
11 hay đầu thế kỷ 12 sau tây lịch.  

- 1884: Dàthavamsa (The History of Bud-
dha's Tooth): Lịch sử Răng của đức Phật.  

- 1886: Sumangàla-Visàlini Vol. I 
(Commentary to the Dialogues of the Buddha): 
Bộ Sớ Giải về Trường Bộ Kinh của ngài Phật 
Minh (Buddhaghosa), Tập I (chung soạn với 
J.E. Carpenter)  

- 1889: Digha Nikàya Vol. I (Dialogues of 
the Buddha): Trường Bộ Kinh, tập I (chung 

soạn vói J.E. Carpenter) thuộc Sutta Pitaka 
(Basket of Discourses) hay Kinh Tạng tái bản 
năm 1975.  

- 1903: Digha Nikàya Vol. II (Dialogues of 
the Buddha): Trường Bộ Kinh, tập II (chung 
soạn với J.E. Carpenter) thuộc Kinh Tạng, tái 
bản năm 1982.  

Giáo sư cũng dịch từ nguyên bản tiếng Pali 
ra Anh văn các bộ kinh luật dưới đây:  

- 1880: Introductory Essay of the Bud-
dha's History (Jàtaka Nidànakathà): Giới thiệu 
về lịch sử đức Phật. Sau này giáo sư M. Viggo 
Fausboll (1821-1908), nhà Phật Học Ðan Mạch 
(Denmark) đã cho in thành sách với tựa đề 
“The Buddhist Birth Stories or Jataka Ta-
les” (Những Mẫu Chuyện Tiền Thân Ðức Phật).  

- 1881: Buddhist Scriptures (Buddhist 
Suttas): Những bài kinh Phật, được xuất bản 
thành tập (Vol.) XI trong bộ (Series) “Thánh 
Thư của Ðông Phương” (The Sacred Books of 
the East, viết tắt là SBE) dưới sự chủ biên của 
giáo sư Max Muller (1823-1900), nhà Phật Học 
người Anh gốc Ðức.  

- 1881-1885: The Buddhist Monastic Rules 
(Pàtimokkha): Giới Bổn; Greater Section 
(Mahavagga): Ðại Phẩm và Shorter Section 
(Cullavagga): Tiểu Phẩm thuộc Vinaya Pitaka 
(Basket of Discipline) hay Luật Tạng, với sự 
cộng tác của giáo sư người Ðức, Herman 
Oldenberg (1854-1920) và được in thành các 
tập (Vols) XIII, XVIII và XX trong bộ “Thánh 
Thư của Ðông Phương” (S.B.E.)  

- 1890-1894: The Questions of King Mil-
inda (Milindapanho): Na Tiên Tỳ Kheo Kinh, 
được ấn hành trong hai tập (Vols) XXXV và 
XXXVI trong bộ “Thánh Thư của Ðông 
Phương” (S.B.E.). Dịch phẩm này được tái bản 
tại Hoa Kỳ năm 1965.  

BÀ CAROLINE A. F. RHYS DAVIDS  
(1857—1942) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      29 

- 1899: Dialogues of the Buddha Vol. I 
(Digha Nikàya): Trường Bộ Kinh, tập I, do Hội 
Phiên Dịch Kinh Tạng Pali ( Pali Text Society), 
với sự tài trợ của vua Thái Lan Chulalongkorn 
(1868-1910) in thành tập 2 trong bộ (Series) 
“Thánh Thư của Phật Tử” (Sacred Books of the 
Buddhists, viết tắt là S.B.B.).  

- 1910: Sau đó Hội cho xuất bản tiếp Dia-
logues of the Buddha Vol. II (Trường Bộ Kinh), 
tập II, in thành tập 3 trong bộ “Thánh Thư của 
Phật Tử” (S.B.B.). Cuốn này giáo sư dịch chung 
với bà Rhys Davids.  

Ngoài ra, giáo sư cũng là 
bút giả của những tác phẩm 
dưới đây:  

- 1877: The Ancient Coins 
and Measures of Ceylon (Tiền 
Tệ và sự đo lường thời xưa của 
Tích Lan).  

- 1878: Manual of Bud-
dhism (Phật Giáo Khái Luận) do 
Hội Truyền Bá Kiến Thức Thiên 
Chúa Giáo (Society for Promot-
ing Christian Knowledge) ấn 
hành, và đến năm 1914, tác 
phẩm này đã tái bản lần thứ hai 
mươi ba.  

- 1896: Persecution of Bud-
dhists in India (Sự Ngược Ðãi 
Phật Giáo tại Ấn Ðộ).  

- 1896 và 1909: Abbrevia-
tions of Titles of Pali Books 
(Lược tóm các kinh sách tiếng 
Pali).  

- 1901: Political Division of India (Sự Phân 
Chia Chính Trị tại Ấn Ðộ).  

- 1908: Early Buddhism (Phật Giáo Nguyên 
Thỉ)  

- 1919: Cosmic Law in Ancient Thought 
(Luật vũ Trụ trong Tư Tưởng Cổ Thời).  

- 1923: What Has Buddhism derived from 
Christianity (Phật Giáo đã thu nhận được gì từ 
Thiên Chúa Giáo).  

Giáo sư Rhys Davids còn soạn chung với 
học giả người Anh gốc Ðức William F. Stede 
(1882-1958) cuốn Tự Ðiển Pali-Anh (Pali-
English Dictionary) dày 738 trang, xuất bản lần 
đầu tiên tại Luân Ðôn (Anh quốc) vào những 
năm 1921-1925 và được tái bản bốn lần vào 
những năm 1949, 1952, 1959, và 1966.  

 
Viếng thăm Hoa Kỳ và Ấn Ðộ  
Năm 1894-1895, ông bà giáo sư Rhys Da-

vids sang thăm Hoa Kỳ, và ông ta được mời 
thuyết giảng sáu lần tại Ðại học Cornell (New 
York). Những bài thuyết trình đó của ông sau 
này được in thành sách, mang tựa đề: “Lịch sử 
và Văn Học Phật Giáo” (The History and Litera-
ture of Buddhism) và xuất bản tại New york 
năm 1896.  

Năm 1899-1900, lần đầu tiên giáo sư Rhys 
Davids hành hương qua chiêm bái Bồ Ðề Ðạo 
Tràng (Buddha Gaya), thuộc tiểu bang Bihar 

(miền đông bắc Ấn độ), nơi xưa kia đức Phật đã 
thành đạo; và nhiều thánh tích Phật Giáo khác. 
Kết quả của chuyến đi này là tác phẩm của ông 
viết về “Phật Giáo Ấn Ðộ” (Buddhist India) 
được ấn hành năm 1903; và đến năm 1959, đã 
tái bản lần thứ tám.  

 
Những năm cuối cùng  
Năm 1915, Rhys Davids xin nghỉ dạy đại 

học ở Manchester, và dọn đến ở luôn tại Chip-
stead, quận Surrey, miền đông nam nước Anh. 
Trong thời gian này, như Dr. I. B. Horner cho 

biết: “Ông sống cuộc đời yên 
tĩnh của một học giả, thường 
hay đau, nhưng vẫn làm việc 
cho đến gần hết đời người; 
không từ bỏ đánh gôn và các trò 
chơi khác, trong nhà cũng như 
ngoài trời, mà chúng đã giúp cho 
sức khỏe của ông từ lâu...”  
Vào những năm cuối cùng, với 
tuổi già sức yếu, giáo sư Rhys 
Davids vẫn còn tiếp soạn cuốn 
tự điển Pali-Anh (Pali-English 
Dicitonary) mà ông đã sưu tập 
tài liệu, nghiên cứu trong suốt 
40 năm, với sự cộng tác của nhà 
ngữ học nổi tiếng, Dr. William F. 
Stede (1882-1958), người Anh 
gốc Ðức. Phần đầu cuốn tự điển 
được xuất bản năm 1921; và ít 
lâu sau khi ấn hành phần 3 của 
cuốn tự điển, thì rất tiếc, vì bịnh 
sưng phổi tái phát hoành hành, 

ông đã từ trần ngày 27-12-1922, hưởng thọ 80 
tuổi.  

Sự vĩnh viễn ra đi của học giả Rhys Davids 
bấy giờ là một mất mát to lớn không riêng cho 
dân tộc nước Anh mà cả toàn Phật tử khắp nơi 
trên thế giới. Công trình đóng góp vĩ đại cho sự 
truyền bá, phát triển Phật Giáo tại Tây Phương, 
qua việc phiên dịch kinh tạng Pali ra Anh văn 
của ông; các học giả Phật tử Châu Âu đã so 
sánh chẳng khác gì những công tác phiên dịch 
tam tạng kinh đại thừa Phật Giáo từ Phạn ngữ 
(Sanskrit) ra chữ Hán và Tây Tạng của những 
đại pháp sư, học giả Trung Hoa, Tây Tạng danh 
tiếng đã làm trong quá khứ như ngài Huyền 
Trang, Cưu Ma La Thập, và Thon-mi Sambhora 
v.v...  

 
Sự ngưỡng mộ của các nhà Phật Học 

thế giới  
Qua nhiều năm cộng tác làm việc, sau khi 

nghe tin Rhys Davids từ trần, để tỏ lòng tôn 
kính của mình, Dr. Willam F. Stede đã viết: “Sự 
liên hệ giữa tôi và Rhys Davids, không có ai, 
ngoại trừ tôi và giáo sư biết rõ. Ðiều tôi nhớ 
nghĩ đến giáo sư là những giờ phút tôi ngồi bên 
cạnh giải bày với giáo sư những khó khăn của 
tôi... Tâm trí tôi sẽ giữ mãi hình ảnh của giáo 
sư, và tôi luôn luôn tưởng nhớ đến giáo sư như 
một thiện hữu trí thức của tôi...”  

H.T. THÍCH TRÍ CHƠN 
(1933—2011) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      30 

Moritz Winternitz (1863-1937), người Áo 
(Austria), giáo sư đại học Prague (Tiệp Khắc) 
đã bày tỏ: “Trong quá khứ, chưa có ai đã 
sống, và đóng góp nhiều cho sự hiểu biết về 
Phật giáo và nền văn học Phật giáo như Rhys 
Davids. Tên tuổi của giáo sư sẽ luôn luôn 
được mọi người ghi nhớ như một học giả 
chân thành và nhiệt tâm; còn đối với người 
may mắn có dịp đích thân tiếp xúc với Rhys 
Davids, sẽ mãi nhớ giáo sư như một người 
bạn lành đáng mến; một Phật tử đúng với ý 
nghĩa chân chính của danh từ này.”  

Charles R. Lanman (1850-1941), người 
Mỹ, giáo sự đại học Harvard (Hoa Kỳ) đã 
phát biểu: “Tôi phải nói rằng chúng ta đã vô 
cùng mang ơn đối với sự kiên nhẫn đầy can 
đảm của học giả Rhys Davids, trải qua nhiều 
năm huy hoàng và sóng gió, giáo sư đã chú 
tâm vào công tác vĩ đại mà giờ đây nó đã trở 
thành hiện thực; và sự quan trọng cùng giá 
trị của nó mà giáo sư đã nhìn thấy xa trước 
khi những học giả khác có thể biết đến...”  

Giáo sư S. Tachibana của Nhật bản đã 
viết: “Giáo sư Rhys Davids đã dành hết phần 
lớn đời mình vào sự truyền bá Phật Giáo ở 
Tây Phương, và tất cả mọi người đều biết 
tiên sanh đã hành động nhiều ra sao cho đạo 
nghiệp ấy. Sự đóng góp của ông thật to lớn 
hơn bất cứ học giả nào khác.”  

Dr. K.N. Sitaram của Ấn Ðộ đã nói: 
“Giáo sư Rhys Davids đã thực hiện nhiều hơn 
bất cứ học giả nào khác trong sự truyền bá 
kiến thức về tôn giáo, và giáo lý của một 
trong những người con vĩ đại nhất của mẫu 
quốc Ấn Ðộ.”  

Giáo sư P. Maung Tin của Miến điện đã 
phát biểu: “Với tôi, những công trình của 
Rhys Davids là một nguồn vui và khích lệ. 
Tên tuổi của ông sẽ được mọi người nhắc 
đến; và ghi nhớ mãi, với lòng tôn kính và 
ngưỡng mộ nhiều hơn so với các học giả 
khác.”  

Và sau hết, Dr. W.A. de Silva của Tích 
Lan đã bày tỏ: “Rhys Davids không chỉ là nhà 
học giả lỗi lạc, mà giáo sư còn là một nhân 
vật đã truyền bá cho thế giới giáo pháp của 
đức Thế Tôn. Và dân chúng Tích Lan đã tìm 
thấy nơi giáo sư con người không chỉ mến 
yêu hải đảo và người dân Tích Lan 
(Sinhalese); mà còn có thể trình bày trước 
thế giới điều tốt đẹp nhất mà chúng ta chưa 
từng thấy trong lịch sử của chúng ta.” 

 
 
 

THÍCH TRÍ CHƠN 
 

(Chánh Pháp sẽ lần lượt đăng trọn tác phẩm 
NHỮNG ÐÓNG GÓP TO LỚN CỦA CÁC HỌC 
GIẢ ANH QUỐC CHO NỀN PHẬT GIÁO ÂU MỸ 
trong những số kế tiếp. Thành kính tri ân Cố 
Hòa Thượng Thích Trí Chơn, và xin kính mời 
độc giả đón đọc) 

   

TUỆ TÂM 
 
Đèn tâm thắp sáng xoá vô minh 
Mắt tuệ mở toang chuyển vọng tình 
Xót kẻ bỏ "Chân", rong bắt bóng 
Thương người quên "Thể", ruỗi theo thanh 
Chân tâm trực nhận, lìa điên đảo 
Bản thể thường hay, bặt tử sinh 
Vạn nẻo đi về ngời Bát Nhã 
Hoa ngàn cỏ nội lắng nghe kinh...! 
 
 

NẮNG XUÂN 
 
Hôm nay vầng nhựt đã lên non, 
Sông núi ngời lên ánh nắng vàng. 
Trúc biếc chồi non đơm kết lá, 
Mai vàng nụ chín nở đầy bông. 
Xuân về phố thị mừng vui nhộn, 
Tết đến miền quê đón hỷ hoan. 
Mong tháng đông tàn qua giá lạnh, 
Để nhường xuân mới ấm cười vang... 
 
 

TÂM XUÂN 
 
Xuân vẫn tròn đầy dõi mắt trông, 
Theo từng nhịp thở nhẹ tênh lòng. 
Xanh xanh vườn nội mầm non nả, 
Biêng biếc sân ngoài đóa đợi mong. 
Trực nhớ Xuân xưa trời đất cũ, 
Bồi hồi Xuân trước ánh Xuân trong. 
Xuân nay lưu dấu hoa trường tại... 
Viên mãn tâm Xuân dưới nắng hồng! 
 
 

TÂM CẢM 
 
Kỷ niệm năm nào chị nhớ không? 
Thắm tươi hoa lá.... dậy thơm lòng. 
Thuyền đi bến đợi trăng lên núi, 
Gió thoảng tình trông mộng ngắm sông. 
Thủ bút ghi ân - ân đượm mãi... 
Xông trầm tưởng nghĩa - nghĩa tròn xong. 
Đa đoan thế sự ươm màu nắng, 
Lối cũ ngày về ôi nhớ mong...! 

 
 

CHÚC HIỀN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      31 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      32 

BỒ-TÁT VĂN THÙ SƯ LỢI  

I. Ý Nghĩa Tên Ngài: 
Văn Thù: Diệu 
Sư Lợi : Cát tường, đức, trí 

tuệ không ai bằng. 
 
II. Hành Tướng và Địa 

Vị Ngài: 
1. Ngài là một vị Phật hiện 

thân làm vị Tỳ-Kheo (Thầy) 
theo giúp Đức Phật Thích Ca 
giáo hóa. 

2. Ngài thường đứng bên 
tay trái của Đức Phật Thích 
Ca, đối diện với Ngài Phổ Hiền. 
Ngài được tôn xưng là Trí Huệ 
đệ nhất trong hàng Bồ Tát. 

 
III. Ngài là Thầy của các 

Đức Phật: 
Nghĩa là các Đức Phật 

thành Phật đều nhờ vào trí tuà 
mà thành cho nên gọi trí tuà 
của ngài như một biểu hiệu 
của thầy các Đức Phật. 

 
IV. Biểu Tướng của 

Ngài: 
1. Trên đầu có năm nhục 

kế thể hiện cho 5 tướng hay 5 
đức của Phật. 

2. Tay mặt Ngài cầm kiếm 

thể hiện cho sự cắt đứt phiền 
não. 

3. Tay trái cầm hoa sen, 
thể hiện cho trí tuệ thanh 
tịnh, không nhiễm trước. 
Chứng nhập vào chỗ vô 
tướng, thể hiện trí kim cang 
uốn dẹp tất cả phiền não. 

4. Ngài cỡi sư tử xanh. Sư 
tử là chúa của loài thú, ý nói 
trí tuệ sắt bén của Ngài chiếu 
sáng khắp mọi nơi. 

5. Ngài cầm hoa sen 
xanh. Màu xanh là màu của 
phương Đông, hướng mặt trời 
mọc, ý nói ánh sáng trí tuệ 
chiếu tan sương mù của đêm 
tối. 

 
V. Tiền Thân Của Ngài: 
Trong Kinh Pháp Hoa có 

chép: Trước khi Đức Phật 
Nhật-Nguyệt-Đăng-Minh 
thành Phật, Ngài là một ông 
vua có 8 người con, sau Ngài 
xuất gia tu hành và chứng 
quả thành Phật. Sau khi Ngài 
nhập Niết Bàn, 8 người con 
đều phát tâm xuất gia, nhận 
Ngài Bồ Tát Diệu Quang làm 
thầy và dần dần đều chứng 
được đạo quả. Người thành 
Phật sau cùng hiệu là Nhiên 
Đăng. 

Như vậy ngài là thầy của 
Đức Phật Thích Ca. Ngài Bồ 
Tát Diệu Quang là tiền thân 
Ngài Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát. 

 
VI. Một câu chuyện Trợ 

hóa của Ngài: 
Ngài Văn Thù cầm kiếm 

hại Đức Phật. 
Trong thời Đức Phật ra 

đời, có 500 vị La Hán chứng 
được Túc Mạng Thông, thấy 
tội lỗi của mình quá nhiều, 
liền sanh lòng chán nản. Ngài 
Văn Thù đứng hầu Đức Phật 
thấu rõ tâm ý các vị La Hán, 
liền cầm kiếm đến trước Đức 
Phật như muốn hại Ngài. Đức 

(Phật Pháp Thứ Năm — Tài liệu của GĐPT trên trang nhà 

GĐPTVN Trên Thế Giới) 

Phật thản nhiên nói rằng: "Ta 
đã chứng vô ngã vô pháp, 
không thấy ta còn bị sát, 
không thấy có người đến sát 
hại, làm sao người sát hại ta 
được." 

500 vị La Hán hiểu ngay sự 
giả dối của pháp, sự không 
thật của tội ác nên chứng được 
Vô Sanh pháp nhẫn. 

 
VII. Lòng quy ngưỡng 

của Phật tử và kết luận: 
- Tưởng nhớ đến trí huệ 

cùng tột của ngài 
- Hiểu trí huệ là trí cần 

thiết cho người Phật Tử 
- Đạo Phật là đạo của Trí 

Tuệ 
- Trí Huệ của Ngài Văn Thù 

Sư Lợi còn được gọi là mẹ của 
các Đức Phật. 

- Cầu sự giúp đỡ của Ngài 
để trí tuệ được sáng suốt. 

 
 

(Tài liệu Tu Học 
của Bậc Trung Thiện) 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      33 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 

Cần lao trong tư duy chơn 

chánh kết quả việc làm ấy 
đáng quý hơn vàng.  

Tiền của bạc vàng không 
do sức cần lao của ta mà lại, 
hãy coi chừng, nó độc hơn rắn 
dữ.  

Trong cuốn truyện cổ Phật 
giáo có câu chuyện mang tựa 
đề như trên, nội dung kể lại 
rằng:  

Ngày xưa lúc Phật còn tại 
thế, một hôm Đức Phật nhập 
thiền định quán, biết được hiện 
trong lúc trưa hè oi ả này có 
kẻ đang còn đi mót lúa ngoài 
đồng. Ngài muốn độ kẻ ấy, 
nên liền bôn ba ra đồng. Khi 
nghe có tiếng chân người lại, 
người mót lúa ngước nhìn và 
thấy Phật, lòng rất vui mừng 
cúi đầu đảnh lễ, Phật bảo:  

- Hãy theo ta, tin ta tuyệt 
đối, ngươi sẽ có hạnh phúc.  

Anh nông dân vui mừng 
thọ nhận theo Phật. Khi đến 
một gò mối cao bên cạnh có 
phiến đá và một cây hoa dại, 
Phật bảo: “Đấy là vàng.” Anh 
vội vã nhổ cây hoa và bới đất 
lên. Được một lúc từ dưới đất 
phun lên một vòi nước. Khi 
chung quanh toàn là đất khô 
cằn, đầy sỏi cát. Đang bàng 
hoàng anh chợt thấy bóng 
Phật đã ra đi, anh vội vàng 
chạy theo. Con nước nhỏ vẫn 
rỉ rả chảy theo hướng Ngài. 
Đến một chỗ khác lại càng cằn 
cỗi hơn nhưng được chỗ bằng 
phẳng và không có đá sỏi. 
Phật chỉ xuống đất bảo: “Đây 
là vàng.” Anh lật đật đào 
nhưng không phát hiện ra 
vàng, nhìn lên Phật đã bỏ đi. 
Anh lật đật chạy theo, khi bắt 
kịp Phật lại bảo: “Đây chính thị 
là vàng.” Anh siêng năng đào, 
kết quả anh nhặt được trái bắp 
khô làm giống được cột gói cẩn 
thận. Nhìn ra chung quanh 
rạch nước anh đào lần đầu 

cũng đã chảy đến. Đang 
ngắm nhìn cảnh vật thì Phật 
lại ra đi, anh vội vã chạy 
theo. Khi gặp Phật bảo: 
“Không thấy vàng à?” 

Anh buồn bã đáp không. 
Phật lắc đầu và chỉ ngay 
trước mắt anh và bảo: “Còn 
đây là rắn độc,” rồi Ngài bỏ 
đi. Anh suy gẫm: “Chắc có lẽ 
đây mới thật là vàng vì lúc 
chỉ có đất mà Ngài bảo là 
vàng, âu ta đào lần nữa xem 
sao?” Quả vậy mới đào sơ 
qua lớp đất đầu anh bắt gặp 
một chiếc rương to. Trên nắp 
rương có sẵn một chiếc cái 
túi đựng chìa khóa để mở 
rương. Khi anh mở rương ra 
thì quả thật là vàng và các 
thứ ngọc châu vô cùng quý 
giá. Anh lấy cả gánh cũng 
không hết. Anh lấp lại về nhà 
sai vợ con ra lén gánh về 
nhà. Anh trở nên giàu có 
nhanh chóng. Việc ấy đến tai 
vua, vua cho điều tra và biết 
chắc anh được của trân quý, 
mà các thứ trân quý này chỉ 
có hoàng tộc mới có. Bởi vậy 
anh bị khép tội đồng lõa với 
kẻ cướp và phải bị xử trảm 
bêu đầu. Khi đao phủ dẫn 
anh ra pháp trường, anh nhớ 
lại lời Phật dạy, nay anh đã 
hiểu được thâm ý của Ngài 
nhưng đã muộn nên hướng 
về hoàng cung và vận dụng 
hết sức lực của mình hét lên: 
“Đó không phải là vàng ngọc. 
Chính nó là rắn độc.” Vị pháp 
quan thấy lạ, cho người cấp 
báo lên vua, vua ra lệnh dắt 
tội nhân vào, vua phán:  

- Sự thật thế nào ngươi 
hãy nói rõ. Tại sao trân châu 
vô giá, ngươi dám bảo nó là 
rắn độc?  

Anh thuật rõ đầu đuôi 
câu chuyãn và kết luận:  

- Tâu bệ hạ, nếu tôi hiểu 
sâu xa lời Phật, đem sức cần 

RẮN ĐỘC VÀ VÀNG 
(Câu Chuyện Dưới Cờ — bài viết hàng tuần của GĐPT 

do Nhóm Áo Lam thực hiện) 

lao của mình và gia đình mình 
canh tác vùng đất khô cằn 
nhưng bằng phẳng kia. Đưa 
nước từ con suối vừa khai ngòi 
dẫn đến, với trái bắp giống tốt, 
tôi đã biến vùng ấy thành một 
vùng trù phú, tôi sẽ giàu có. 
Còn số vàng bạc này, đây 
không do sức cần lao của mình 
mà có. Nay nó làm tổn hại đến 
sanh mạng của thần, rõ đấy là 
một thứ rắn độc. Nó đã cắn 
thần bằng bản án xử trảm bêu 
đầu.  

Sau một lúc gẫm suy, nhà 
vua phán: “Lời dạy của Như 
Lai rõ ràng là vàng ngọc. Ta 
tha cho ngươi tội chết. Lại trao 
cho ngươi trọn quyền khai thác 
vùng đất khô bằng con suối 
nước Như Lai đã chỉ cho ngươi. 
Còn vàng bạc đây ta sẽ xuất 
kho xây dựng các công trình 
phúc lợi để bá tánh hưởng 
dụng.” 

Không bao lâu sau trong 
các làng mạc đã có trường 
mới, có giếng nước trong và 
các bệnh xá chữa bịnh cho 
dân. Đặc biệt cánh đồng khô 
ngày xưa nay đã xanh um tươi 
mát vì hoa mầu. Người nông 
dân hối ngộ ấy nay đã trở 
thành người giàu có cần cù, 
yêu đời và biết tương thân 
đùm bọc kẻ yếu nghèo.  

 
Anh chị em thân mến! Chỉ 

có sức cần lao dù bằng chân 
tay hay trí óc mới làm toát ra 
cái ý nghĩa cao đẹp của cuộc 
sống. Nó là thứ trân châu kỳ 
báu không hư mất vậy. 

 
Thị Ngô Nguyễn Đình Khôi 

(52 Câu Chuyện Dưới Cờ) 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      34 

I. Định Nghĩa: 
Mười điều thiện là mười việc lành gồm 

trong các phần. Về thân (thân nghiệp), về lời 
nói (khẩu nghiệp), về ý nghĩ (ý nghiệp), có 
tánh cách lợi mình, lợi người ở hiện tại và 
tương lai. Mười điều thiện này là căn bản làm 
người, và nấc thang đầu tiên để tiến đến Phật 
quả. 

 
II. Mười điều thiện bao gồm 3 phần 

chính: 
1. Thân Nghiệp: Những hành động liên 

quan về thân: Không sát sanh, không trộm 
cắp, không tà dâm. 

2. Khẩu Nghiệp: Những lời nói tốt lành có 4 
cách: Không nói lời dối trá, không nói lời độc 
ác, không nói lời thêm bớt, không nói đâm 
thọc. 

3. Ý Nghiệp: Những ý nghĩ sáng suốt gồm 
có: Không tham lam, không sân hận, không si 
mê. 

 
III. Sự lợi ích tu mười điều thiện: 
Nếu tu mười điều thiện sẽ được lợi ích như 

sau: Thân không tật bệnh, sống được lâu dài, 
không bị ác mộng, tiêu diệt những oán thù 
ngày trước, sau khi chết sanh lên cõi trời, 
hưởng các sự vui, được mọi người thương mến, 
không bị ai lường gạt, ở chỗ đông người không 
sanh lòng sợ hãi, tâm luôn luôn thanh tịnh, 
người đời kính phục, lời nói không bị sai lầm, 
trí huệ sáng suốt, bà con sum vầy, người dữ 
không hại, gặp nhiều bạn tốt, nói ra được 
nhiều người hưởng ứng, đầy đủ các vật quý 
báu, muốn gì đều được như ý, không bị người 
dèm chê, tướng tốt đẹp, không bị các tai họa, 
gặp lý tưởng chân chánh. Nếu đem công đức tu 
mười điều hồi hướng về đạo Bồ đề thì được 
thành tựu Phật quả. 

 
IV. Sức mạnh mười điều thiện: 
1. Sửa đổi bản thân: Tánh tình và trí thức 

của con người đều do nghiệp nhân chi phối. Sự 
thực hành mười điều thiện sẽ hoàn cải hoàn 
toàn tâm tánh, trí thức và sắc thân của mình. 
Ví dụ như không sát sanh mà lại phóng sanh 
thì tánh tình sẽ thành từ bi và trí tuệ sẽ sáng 
suốt. 

2. Thay đổi hoàn cảnh: Mười điều thiện này 
sẽ hoàn cải mọi hoàn cảnh, ví dụ một người 
không bao giờ sân hận lại tu hành nhẫn nhục 
thì hoàn cảnh không có một sự oán thù chiến 

tranh giết hại nào, mà chỉ toàn là thiệt cảnh 
hoan hỷ, tương thân tương ái, vui vẻ thật sự và 
đùm bọc thương yêu. 

3. Sanh vào cõi trời: Nếu thực hành mười 
điều thiện này thì mới sanh lên các cõi trời an 
vui, đẹp đẽ hơn hẳn cõi người. Nếu lên các cõi 
trời thì phước đức rất đầy đủ, sống thanh tịnh, 
sống lâu v.v... 

4. Những điều căn bản để chứng Phật quả: 
Mười phương ba đời các vị hiền thánh thoát 
khỏi sanh tử, chứng quả vô thượng đều lấy 
mười điều thiện làm căn bản, vì mười điều 
thiện này có công năng ngăn chặn các hành vi 
độc ác, đối trị các điều không lành và làm ba 
nghiệp thanh tịnh. Khi ba nghiệp được thanh 
tịnh thì khỏi sanh tử, chứng quả niết bàn, và 
đem mười diều thiện này hồi hướng cho toàn 
thể chúng sanh, tức thành tựu được Phật quả. 

 
V. Kết Luận: 
Mười điều thiện cho chúng ta biết những 

việc làm rõ ràng thiết thực để chúng ta theo đó 
mà thi hành. 

Mười điều thiện này nêu rõ chỉ có việc làm 
mới có giá trị, chứ nói suông không có lợi ích 
gì. Mười điều thiện giúp chúng ta cải thiện đời 
sống của chúng ta và của mọi loài, làm cho xã 
hội trở thành thiện mỹ và nhất là hướng dẫn 
chúng ta đến Phật quả hoàn toàn. 

Chúng ta cần phải thực hành, cần phải bắt 
tay vào việc làm và nhất là theo đúng mười 
điều thiện mà hành động. Có vậy chúng ta mới 
xứng đáng là một Phật tử chân chính và thấy 
tất cả sự lợi ích thiết thực của đạo Phật. 

 Bài Học Phật Pháp Đầu Tuần: 
 Tài liệu của GĐPT trên trang nhà GĐPTVN Trên Thế Giới 

MƯỜI ĐIỀU THIỆN 

TRANG GIA ĐÌNH PHẬT TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      35 

TĂNG SĨ, TỰ VIỆN, 
VÀ SINH HOẠT KINH TẾ 

 
Trong thời đại thịnh trị nhất của Phật giáo 

Trúc Lâm, khoảng trên 15.000 người đã được 
thụ giới xuất gia trong các giới đàn do giáo hội 
Trúc Lâm tổ chức. Giáo hội Trúc Lâm là một 
giáo hội có tính cách “nhà nước” bởi vì được 
triều đình ủng hộ. Ta đã biết từ đời vua Anh 
Tông, tăng sĩ được bắt đầu cấp độ điệp - Ðộ 
điệp là chứng thư của chính quyền làm thông 
hành cho tăng sĩ. Tại tu viện Quỳnh Lâm có lưu 
trữ hồ sơ của tất cả tăng sĩ thuộc giáo hội Trúc 
Lâm. Những tu sĩ nào có độ điệp hẳn đã được 
hưởng những điều kiện dễ dàng trong thời gian 
du hành, khảo cứu và tham bái các nơi. Có độ 
điệp thì đi đến chùa nào của môn phái cũng 
được tiếp đón và nghỉ chân. Ta có thể nói rằng 
những cuộc kết hạ an cư tổ chức tại các tu viện 
Yên Tử, Quỳnh Lâm, Siêu Loại, Vĩnh Phúc, An 
Lạc Tàng Viện, v.v... trong mùa hè là để dành 
ưu tiên cho những tăng sĩ thuộc giáo hội Trúc 
Lâm. Thư tịch đời Trần hầu như không nói đến 
những sinh hoạt Phật giáo ngoài giáo hội Trúc 
Lâm, đó thực là một điều đáng tiếc. Tuy nhiên 
ta cũng biết được rằng số lượng tăng sĩ và tự 
viện không hề thuộc giáo hội Trúc Lâm cũng là 
những số lượng đáng kể. Trong một chương 
trước chúng tôi đã nói ít nhất tổng số tăng sĩ 
đời Trần cũng trên 30.000 vị và như thế chỉ 
đưa ra một ước lượng tối thiểu về số lượng tăng 
sĩ không thuộc môn phái Trúc Lâm. Có thể là số 
lượng này đông đảo bằng hai số tăng sĩ Trúc 
Lâm cũng chưa biết chừng. Cố nhiên ta cũng 
nhận định rằng có những tăng sĩ vốn không 
thuộc tăng phái Trúc Lâm nhưng đã gia nhập 
môn phái này, bởi đây là bộ môn phái duy nhất 
được triều đình công nhận và ủng hộ.  

Từ đời Lý, tự viện đã được phân làm ba 
loại: đại danh lam, trung danh lam và tiểu 
danh lam. Các chùa được chính phủ nhận vào 
trong ba phạm trù ấy đều được cấp ruộng đất. 
Ðến đời Trần, chắc hẳn tục lệ này vẫn còn được 
duy trì, nhưng có lẽ chỉ được áp dụng trong 
trường hợp của những tự viện thuộc môn phái 
Trúc Lâm. Tuy vậy, phong trào Phật trong quần 
chúng đã lên mạnh: dân chúng tự động cất 
chùa, cúng dường ruộng đất cho chùa để cung 

cấp lương thực cho tăng sĩ. Ta có thể nói rằng 
phần lớn những ngôi chùa nhỏ dựng lên khắp 
nơi ở các làng mạc đều là của quần chúng tạo 
dựng và nuôi dưỡng, không chính thức được 
triều đình công nhận và không thống thuộc 
môn phái Trúc Lâm.  

Phật giáo Việt Nam đã là Phật giáo thiền từ 
thế kỷ thứ ba; nguyên tắc bất tác bất thực 
(không làm thì không ăn) do thiền sư Bách 
Trượng khởi xướng và do thiền sư Vô Ngôn 
Thông bắt đầu áp dụng tại nước ta đã tạo nên 
truyền thống “chấp lao phục dịch” (làm việc lao 
động” trong giới thiền môn. Tăng sĩ trong thiền 
môn ai cũng làm việc lao động, trồng cây, cuốc 
đất, làm vườn, làm ruộng. Sự xen lẫn công tác 
lao động và công phu tọa thiền là một thói 
quen rất hay, gia tăng sự lành mạnh của cơ 
thể, sự hữu hiệu của thiền định và bảo đảm 
được phần nào kinh tế của tự viện. Thường 
thường, chùa lại có vườn lại có thêm ruộng. 
Trong trường hợp không phải là chùa được nhà 
nước cấp ruộng thì đời sống kinh tế của chùa 
đó được tín đồ bảo đảm. Vườn thì thường ở gần 
chùa, ruộng có khi có thể ở xa chùa: những 
khoảnh vườn và những thửa ruộng mà chùa có 
là do bổn đạo của chùa cúng vào. Có những 
người lớn tuổi không có con cái để sau này 
cúng lễ: họ cúng ruộng vào chùa để sau này 
chùa sẽ làm giỗ cúng giỗ họ mỗi năm. Nếu 
ruộng ít thì chư tăng trong chùa có thể tự làm 
lấy; nếu sức chư tăng không đủ, thì ruộng này 
được giao cho một vài người gọi là tịnh nhân 
chăm sóc. Hoa lợi sẽ giao lại cho chùa. Cố 
nhiên những tịnh nhân kia cũng được chia phần 
trong số hoa lợi ấy để sinh sống.  

Danh từ tịnh nhân được thấy trong sách 
Tam Tổ Thực Lục và chế độ tịnh nhân như thế 
có chậm nhất là vào thế kỷ thứ mười ba. Tịnh 
nhân có nghĩa là người trong sạch, ý nói những 
người này phát tâm làm cho chùa, không đòi 
hỏi phải được trả công nhiều, chỉ cần đủ cơm 
ăn áo mặc mà thôi. Ngày nay chúng ta còn 
thấy nhiều người tới chùa làm việc, chỉ cần ăn 
cơm chùa thôi mà không cần lương tiền gì hết. 
Ðó là những người làm công quả. Họ cũng 
giống như những tịnh nhân ngày xưa.  

Những chùa lớn được triều đình ủng hộ như 
chùa Quỳnh Lâm thì có canh phu nhà nước cấp 

SINH HOẠT CỦA TĂNG ĐỒ VÀ CƯ SĨ 
       

(Chương XVII, VIỆT NAM PHẬT GIÁO SỬ LUẬN, TẬP II) 
   

Nguyễn Lang 

LỊCH SỬ  /  TÀI LIỆU 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      36 

để cày ruộng. Có một lúc chùa Quỳnh Lâm có 
tới một nghìn mẫu ruộng; nhà nước đã chỉ định 
một ngàn canh phu tới cày ruộng cho chùa. 
Tuy vậy, Quỳnh Lâm là ngôi chùa duy nhất có 
một số ruộng nhiều đến thế, bởi đó là cơ sở 
quản trị trung ương của giáo hội Trúc Lâm. 
Hoa lợi thu vào là để chi dụng không những 
cho tăng sĩ và phật sự của chùa Quỳnh Lâm 
mà còn cho các phật sự khác trong giáo hội. 
Ta không biết những canh phu này do nhà 
nước trả lương hay do chùa Quỳnh Lâm trả 
lương. Chỉ biết sau này các chùa lớn như 
Quỳnh Lâm trả lương. Chỉ biết rằng sau này 
các chùa lớn như Quỳnh Lâm đã áp dụng chế 
độ Tam Bảo nô được áp dụng ở Trung Hoa từ 
lâu trước đó, có lẽ cuối đời Ðường. Chữ nô ở 
đây có nghĩa như là nô bộc; kỳ thực những 
người gọi là tam bảo nô lại có những quyền lợi 
mà người ngoài không có. Mỗi người tam bảo 
nô thường có một lô đất để canh tác. Ðất này 
do cho chùa cấp phát. Ðể đền đáp lại, người 
tam bảo nô cày ruộng cho chùa. Tuy vậy liên 
hệ giữa chùa và tam bảo nô không phải là liên 
hệ giữa chủ điền và tá điền. Tam bảo nô được 
pháp luật bảo vệ. Mỗi khi tam bảo nô làm điều 
gì phạm pháp, nhà chùa không có quyền hành 
gì trong sự trừng phạt. Chính quyền địa 
phương chịu trách nhiệm xét xử sự phạm pháp 
này. Ai đánh đập một người tam bảo nô sẽ bị 
chính quyền phạt một trăm gậy tre. Những 
người tam bảo nô thường cưới hỏi nhau trong 
giới tam bảo nô; trong trường hợp một người 
tam bảo nô cưới một người ngoài, thì dù người 
này là chồng hay là vợ cũng sẽ được hưởng 
chế độ tam bảo nô, một lô đất để cất nhà và 
canh tác, và được hưởng sự che chở của pháp 
luật, không sợ bị đàn áp và bóc lột của chủ 
điền. Ðây là một sự cộng tác giữa nhà chùa và 
nhà nước để bảo đảm cho sự sống và quyền tự 
do của những người cày ruộng cho chùa.  

Tam bảo nô được chọn lựa trong những 
thành phần nào? Trước hết là những kẻ mồ côi 
do nhà chùa nuôi nấng từ hồi còn nhỏ. Lớn lên 
những cậu nào muốn xuất gia và có điều kiện 
xuất gia thì được nhận vào hàng ngũ tăng già, 
còn những cậu nào không muốn đi tu thì có 
thể gia nhập đoàn tam bảo nô, và sau đó, nếu 
muốn thì thành lập gia đình. Kế đó là những tá 
điền của những thửa ruộng được cúng cho 
chùa rồi. Những tá điền này có thể đi làm tá 
điền cho những chủ ruộng khác; nhưng họ 
cũng có thể gia nhập đoàn tam bảo nô để 
hưởng những quyền lợi về tài sản và về pháp 
luật mà những tá điền thường không có. Cuối 
cùng, còn có những người phạm pháp đang bị 
chính quyền giam giữ: nếu nhà chùa bảo đảm, 
nhà chùa có thể lãnh những người này ra khỏi 
nhà tù và giữ họ trong hàng ngũ tam bảo nô. 
Nhà nước tin rằng nhà chùa có thể giữ gìn cho 
những kẻ phạm pháp này trở thành lương 
thiện. Ðây là một điểm thật đặc biệt trong chế 
độ tam bảo nô.  

Trong những chùa có tịnh nhân, canh phu 

hay tam bảo nô, chư tăng được rỗi rảnh để lo 
những công việc khác: cầu an, cầu siêu, chẩn 
tế, giảng dạy Phật pháp, tổ chức giáo hội... Tuy 
vậy số lượng của những chùa này so với tổng 
số các chùa trong nước thì rất bé nhỏ. Nói về 
tự viện Trung Hoa vào thế kỷ thứ sáu, Thích 
Pháp Lâm đời Ðường cho biết có 47 chùa quốc 
tự do chính quyền ủng hộ, 839 chùa lớn do các 
vương hầu và người giàu sang thành lập, và 
khoảng 30.000 chùa do quần chúng tạo lập. 
Vào thời Trần Anh Tông, ta thấy có khoảng 15 
chùa được xem là quốc tự và được chính quyền 
ủng hộ trực tiếp. Nếu căn cứ vào tỷ số giữa các 
chùa thời phong kiến ở Trung Hoa, ta có thể 
định con số những chùa như sau:  

1- Chùa quốc tự : 15 chùa  
2- Chùa do vương hầu và người giàu có 

tạo dựng: 330 chùa  
3- Chùa do quần chúng tạo dựng: 9.000 

chùa  
Như vậy vào đời Trần, ta có khoảng 9.500 

ngôi chùa và 30.000 tăng sĩ, trung bình mỗi 
chùa có ba vị tăng sĩ. Có những tổ đình có 
hàng chục tăng sĩ tu học và có những ngôi 
chùa nhỏ trong đó chỉ có một vị tăng sĩ trụ trì 
(1). 
    

SINH HOẠT TRONG TỰ VIỆN 
   

Tổ chức tự viện đời Trần như thế nào? Cố 
nhiên là có các tự viện lớn đã được tổ chức theo 
thanh quy Bách Trượng. Về kiến trúc, cơ sở 
chính là Phật Ðường trong đó được an trí tượng 
Phật Thích Ca và các Bồ Tát Văn Thù và Phổ 
Hiền. Có chùa lại thờ thêm tượng Phật A Di Ðà 
và tượng các Bồ Tát Quán Thế Âm và Ðại Thế 
Chí. Ngôi nhà quan trọng thứ hai là Tổ Ðường, 
có tượng Bồ Ðề Ðạt Ma và linh vị các tổ sư bản 
phái. Ngoài ra còn có tăng đường để tập hợp 
đại chúng, Trai Ðường để chư tăng thọ thực và 
liêu phòng cho chư tăng cư trú. Chức vị cao 
nhất của tự viện và Viện chủ, có khi gọi là 
Giám viện hay Trụ trì. Vị giảng sư quan trọng 
nhất trong các vị giáo thụ được gọi là Giảng 
chủ. Lo việc điều hành tổ chức là vị Tri sự, 
trong khi vị Tri viên phụ trách sắp đặt công 
việc về ruộng vườn. Vị Tri tạng chịu trách 
nhiệm về kinh sách và thư viện. Vị Thủ khố 
chịu trách nhiệm về các kho chứa sản vật và tài 
vật của tự viện. Vị Thư ký hay Thư trạng chịu 
trách nhiệm về các văn kiện thư tín và sớ điệp. 
Vị Tri liêu chịu trách nhiệm về phân phối và 
quản trị phòng ốc. Vị Tri điện chịu trách nhiệm 
về Phật điện, cùng với vị Hương đăng. Vị Tri 
chúng rất quan trọng, có khi gọi là Thủ chúng, 
chịu trách nhiệm điều hợp tăng chúng và về 
các vấn đề liên hệ đến tập thể đại chúng. Vị 
Duy na hướng dẫn các buổi lễ, điều khiển các 
nghi thức tụng niệm. Vị Duyệt chúng phụ tá 
Duy Na. Tăng chúng luân phiên làm những 
công tác hàng ngày được gọi là các Trị nhật. 
Những vị tuổi nhỏ mới gia nhập được giao cho 
trách vụ Thị giả để giúp đỡ các vị lớn tuổi trong 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      37 

công việc trà nước và dọn dẹp. Hai hông Phật 
điện thường có lầu chuông và lầu trống. 
Chuông lớn gọi là Ðại Hồng Chung, Trống lớn 
gọi là Ðại Pháp Cổ. Những buổi tập hợp đại 
chúng được gọi là thượng đường được bắt đầu 
bằng những hồi chuông trống lớn được gọi là 
chuông trống Bát Nhã. Tại nhiều chùa, tăng 
chúng làm lễ sám sáu lần trong một ngày. 
Sách Tam Tổ Thực Lục cho biết tu viện của 
thiền sư Pháp Loa áp dụng nghi thức sáu thời 
một ngày (lục thời nghi). Có lẽ đây là nghi thức 
Lục Thì Sám Hối Khoa Nghi của vua Trần Thái 
Tông. Nhiều chùa chỉ có tụng niệm buổi sáng 
và buổi tối, gọi là bai buổi công phu, thêm vào 
nghi thức cúng Phật vào buổi trưa, đúng giờ 
ngọ.  

Hai nghi thức tụng niệm buổi sáng và buổi 
tối gọi là hai buổi công phu (nhị thời công phu) 
cho ta thấy sự tổng hợp của ba tông phái 
chính: Thiền, Mật và Tịnh Ðộ giáo như ta đã 
thấy trong một chương trước. Pháp Loa và 
Huyền Quang, theo Tam Tổ Thực Lục, đều trì 
tụng thần chú và niệm Phật A Di Ðà. Trì tụng 
thần chú và niệm Phật cũng là để nhất tâm bất 
loạn. Sau đây là những phần chính trong hai 
thời khóa tụng:  

Thời khóa buổi sáng:  
1.  Thần chú Lăng Nghiêm  
2.  Thần chú Ðại Bi Tâm  
3.  Thần chú Như Ý Bảo Luân Vương  
4.  Thần chú Tiêu Tai Cát Tường  
5.  Thần chú Công Ðức Bảo Sơn  
6.  Thần chú Chuẩn Ðề  
7.  Thần chú Dược Sư Quán Ðỉnh  
8.  Thần chú Quan Âm Linh Cảm  
9.  Thần chú Thất Phật Diệt Tội  
10. Thần chú Vãng Sinh Tịnh Ðộ  
11. Thần chú Ðại Cát Tường Thiên Nữ  
12. Tâm kinh Bát Nhã   
13. Niệm Phật Thích Ca  
14. Ðảnh lễ chư Phật  
15. Hồi Hướng 
   
Thời khóa buổi chiều:  
1.  Kinh A Di Ðà  

2.  Thần chú Vãng Sinh Tịnh Ðộ  
3.  Sám Pháp Hồng Danh  
4.  Nghi thức Thí Thực Mông Sơn  
5.  Tâm kinh Bát Nhã   
6.  Niệm Phật A Di Ðà  
7.  Ðảnh lễ chư Phật  
8.  Hồi hướng Cực Lạc  
9.  Tam Quy  
Ta thấy gì? Thời khóa buổi sáng từ Tâm 

kinh Bát Nhã, Niệm Phật, Hồi Hướng và Tam 
Quy, tất cả đều là thần chú. Ngay Tâm kinh Bát 
Nhã cũng đã được xem như một thần chú rồi 
(2). Trong thời khóa buổi chiều, nghi thức Thí 
Thực Mông Sơn cũng đầy những thần chú, và 
cũng bắt nguồn từ Mật giáo. Các mục kinh A Di 
Ðà, Niệm Phật và Hồi hướng Cực Lạc thì thuộc 
về Tịnh Ðộ giáo. Ngoài Tâm kinh Bát Nhã 
không có một kinh bản nào thuần túy Thiền 
được đưa vào hai thời công phu. Mật giáo và 
Tịnh Ðộ giáo lấn áp Thiền được đưa vào hai 
thời công phu. Mật giáo và Tịnh Ðộ giáo đã 
được xem như đồng hóa với Thiền. Các kinh 
bản như Kim Cương, Lăng Già, Viên Giác và các 
bộ ngữ lục như Lâm Tế Lục, Bích Nham Lục, 
Ðại Tuệ Ngữ Lục, Khóa Hư Lục, Tuệ Trung 
Thượng Sĩ Ngữ Lục v.v... chỉ được học tập ở 
ngoài mà không được đưa vào thời khóa tụng 
niệm.  

Tại các Tổ đình và những tự viện lớn, tăng 
sĩ quy tụ đông đảo trong mùa kết hạ để an cư. 
Theo truyền thống, thời gian từ rằm tháng Tư 
đến rằm tháng Bảy là thời gian kết hạ, nghĩa là 
thời gian các chư tăng tập hợp trong tự viện để 
thực hành thiền quán và không bước chân ra 
khỏi tự viện. Vì vậy kết hạ cũng có nghĩa là an 
cư. Những vị tăng sĩ cư trú và hành đạo tại các 
địa phương đã được đào tạo trong các tự viện 
lớn, mỗi năm có tục lệ trở về tự viện trong ba 
tháng kết hạ. Những tăng sĩ có danh hiệu a xà 
lê (ācārya) là những tăng sĩ đã trải qua ít nhất 
là năm mùa kết hạ. Vị được thỉnh cầu làm hòa 
thượng trong một cuộc truyền giới phải là một 
vị đã trải qua ít nhất là mười mùa kết hạ. Mỗi 
mùa kết hạ được kể là một tuổi tu, tính từ năm 
thọ giới tỳ khưu. Có nhiều chùa tổ chức kết 
đông, cũng trong thời gian ba tháng, cho 
những vị tỳ khưu không thể về trong mùa hạ. 

   
GIỚI PHÁP 

   
Muốn xuất gia tu đạo, người ta phải trải 

qua thời gian làm sa di, gọi nôm na là chú tiểu, 
hoặc điệu, hoặc sư bác. Sa di được lấy từ danh 
từ srāmanera của Phạn ngữ và được dịch là tức 
từ, cần sách hoặc cầu tịch. Tức từ có nghĩa là 
ngưng ác làm lành; cần sách có nghĩa là siêng 
năng tịnh tiến; cầu tịch có nghĩa là tìm đời 
sống an tịnh. Tuổi thích hợp nhất của sa di là 
từ mười bốn đến mười chín. Tuổi sớm nhất để 
được thọ giới tỳ khưu là tuổi hai mươi. Một vị 
sa di cần chứng tỏ khả năng tu học của mình 
trước khi được thọ giới tỳ khưu. Sa di có mười 
luật cần giữ gìn trong khi tỳ khưu có 250 giới. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      38 

Vì vậy đến tuổi hai mươi mà sa di chưa có khả 
năng thọ giới tỳ khưu thì phải đợi thêm vài 
năm nữa. Những người xuất gia trên hai mươi 
tuổi cũng phải làm sa di; họ cũng phải chứng 
tỏ khả năng trước khi thọ giới tỳ khưu. Những 
em bé dưới mười bốn tuổi được nuôi ở chùa 
được gọi là sa di đuổi quạ (khu ô sa di) bởi vì 
các em chỉ làm được việc đuổi quạ để chúng 
đừng làm náo động các khu vực chư tăng đang 
tọa thiền. Những người quá hai mươi tuổi mà 
không có khả năng thụ giới tỳ khưu được gọi là 
sa di danh tự. Còn những sa di từ 14 đến 19 
được gọi là sa di hợp pháp (Ứng pháp sa di). 
Mười giới luật của sa di là:  

1-  Không sát sinh  
2-  Không trộm cắp  
3-  Không nói dối, nói thêu dệt, nói lưỡi hai 

chiều và chửi mắng  
4-  Không dâm dục  
5-  Không uống rượu  
6-  Không được dùng nước hoa và trang 

điểm bằng hoa  
7-  Không được dùng giường nệm cao lớn 

sang trọng.  
8-  Không được khiêu vũ hát xướng  
9-  Không được sử dụng vàng bạc  
10-Không được ăn ngoài giờ ăn.  
Những người nữ được thụ giới trên gọi là 

sa di ni (sārmanekirā). Những thiếu nữ đến 
tuổi mười tám, dù đã thụ giới sa di hay chưa 
cũng phải thụ giới thức xoa ma na trong hai 
năm trước khi được thụ giới tỳ khưu ni. Khác 
với tỳ khưu vốn có 250 giới điều, giới tỳ khưu 
ni có tới 348 điều. Giới thức xoa ma na là 
những giới điều chuẩn bị cho giới tỳ khưu ni. 
Thức Xoa ma na (Phạn ngữ: Siksamana) gồm 
có sáu giới:  

1-  Không dâm dục  
2-  Không trộm cắp  
3-  Không sát sinh  
4-  Không nói dối  
5-  Không uống rượu  
6-  Không ăn ngoài giờ ăn.  
Sáu giới điều Thức Xoa Ma Na đều có sẵn 

trong số mười điều của Sa Di Ni, tại sao Sa Di 
Ni lại cần phải bỏ giới Sa Di Ni để thụ giới Thức 
Xoa Ma Na, người Sa Di Ni còn phải tập giữ giới 
luật và hạnh pháp tỳ khưu ni nữa. Sự học tập 
này phải kéo dài ít nhất trong hai năm. Những 
thiếu nữ nào chưa thụ giới Sa di mà đến tuổi 
mười tám có quyền xin thụ giới Thức Xoa Ma 
Na; và sau hai năm cũng có quyền xin thụ giới 
tỳ khưu ni. Những thiếu phụ trước kia đã từng 
lập gia đình hay sống độc thân (vì thôi chồng 
hoặc chồng chết) nếu muốn thụ giới Thức Xoa 
Ma Na phải đợi mười năm sau ngày ly thân 
hoặc ngày chồng chết mới được thụ giới Thức 
Xoa Ma Na.  

Sau đây là nội dung giới luật Tỳ Khưu, tất 
cả là 250 giới, chia làm 8 mục, được gọi là Ba 
La Ðề Mộc Xoa (Phạn ngữ: Prātimoksa). 
Prātimoksa có nghĩa là giải thoát, cởi mở mọi 
ràng buộc:  

 4 giới Ba la di (Pārājika): không dâm dục, 
không sát sinh, không trộm cướp, không 
nói dối là đã chứng ngộ. Phạm vào một 
trong bốn giới này thì bị trục xuất, bởi vì 
đây là một trong bốn giới căn bản (căn bản 
cực ác)  

 13 giới tăng tàn (Samghāvasesa)  

 2 giới bất định pháp (Aniyata)  

 30 giới xả đọa (Naihsargikāhpāyattikah)  

 90 giới ba dật đề (Prāyyascittikāh)  

 4 Giới đề xá ni (Pratidesaniya)  

 100 giới chúng học (Siksākaraniya)  

 7 giới diệt tránh  
 

Giới luật của tỳ khưu ni lên tới 348 điều, 
phân ra làm bảy mục  

 8 giới ba la di  

 17 giới tăng tàn  

 30 giới xả đọa  

 178 giới đơn đọa  

 8 giới hối quá  

 100 giới chúng học  

 7 giới diệt tránh  
Mỗi tháng hai lần tăng chúng tập hợp để 

thuyết giới, nghĩa là để tuyên đọc giới luật và 
kiểm điểm sự hành trì giới luật. Những hành 
động phát lộ (tự thú), sám hối, xử trị, cũng như 
các lễ thụ giới, kết hạ, đều được thực hiện 
trong nguyên tắc yết ma. Yết ma (karma) dịch 
là tác pháp biện sự, có ý nghĩa tính cách hợp 
pháp của những giải quyết căn cứ trên một 
nghi thức tuyên cáo đọc và quyết nghị trong 
tăng chúng. Bất cứ một quyết định hay một 
hành động nào liên hệ đến đời sống giới luật 
đều phải do sự thực hành yết ma mới được hợp 
pháp. Muốn thực hành yết ma phải có những 
điều kiện sau đây:  

1/ Phải có đủ số người tối thiểu.  
Trong trường hợp xử tội một tăng sĩ chẳng 

hạn, hội đồng tập hợp ít ra phải có hai mươi vị 
đã thụ giới tỳ khưu. Trong trường hợp truyền 
giới tỳ khưu, phải có một hội đồng truyền giới 
mười vị (3). Trong các trường hợp khác thì phải 
có ít nhất bốn vị.  

2/ Quyết nghị phải được thực hiện trong sự 
hòa hợp hoàn toàn.  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      39 

Nếu không có sự hòa hợp hoàn toàn thì yết 
ma không có hiệu lực. Người có trách vụ tuyên 
cáo yết ma được gọi là thầy yết ma 
(karmācārya) được đại chúng công cử hay 
thỉnh mời. Ví dụ trong trường hợp thụ giới tỳ 
khưu thì vị thầy yết ma được các giới tử (4) 
cung thỉnh vào trách nhiệm này. Các giới tử tới 
trước các vị tăng mà họ muốn cung thỉnh làm 
thầy yết ma, làm lễ, quỳ xuống đọc ba lần:  

“Nay chúng con xin thỉnh Ðại Ðức làm thầy 
Yết Ma, xin Ðại Ðức vì chúng con mà nhận 
trách vụ: chúng con sẽ nhờ Ðại Ðức mà được 
thụ giới tỳ khưu.” 

Trong hội đồng truyền giới, để thành tựu 
nguyên tắc Yết Ma, thầy Yết Ma sẽ hỏi đại 
chúng:  

- Chư tăng đã tập hợp chưa?  
Vị điển lễ đáp: - Chư tăng đã tập hợp.  
Thầy Yết ma: - Có sự hòa hợp không?  
Thầy điển lễ: - Có sự hòa hợp.  
Thầy Yết ma: - Chư tăng tập hợp hôm nay 

để làm gì?  
Thầy điển lễ: - Ðể thực hiện yết ma truyền 

giới tỳ khưu.  
Thầy Yết ma: - Xin chư Ðại Ðức nghe đây. 

Các vị có tên sâu đây... (tên), xin thụ giới cụ 
túc (5) dưới ngài... (tên), làm trách vụ Hòa 
Thượng. Các vị sa di đây đã tự nói rằng họ 
trong sạch, không phạm tội, đủ hai mươi tuổi, 
có đủ ba y và bình bát. Ðại chúng chư tăng đến 
đúng giờ, đại chúng chư tăng nghe, đại chúng 
chư tăng trao giới cụ túc cho các sa di (tên) với 
ngài... (tên) làm trách vụ Hòa Thượng. Lời tác 
bạch như thế có đúng phép không?  

Các thầy tôn chứng chắp tay:  
- Ðúng phép.  
Thầy Yết ma lặp lại những lời trên (Xin chư 

Ðại Ðức nghe đây...) và thêm: “Các vị trưởng 
lão nào bằng lòng để đại chúng chư tăng cho 
các sa di... (tên) thụ cụ túc với ngài... (tên) 
làm trách vụ Hòa Thượng thì xin im lặng, vị 
nào không đồng ý thì xin nói lên (im lặng một 
chút). Ðây là tác pháp Yết Ma thứ nhất. Xin 
chư tăng cho biết có thành không?”  

Các vị tôn chứng đáp: - Thành.  
Thầy Yết Ma lặp lại một lần nữa những lời 

trên và thêm: “Ðây là tác pháp Yết Ma thứ hai, 
xin chư tăng cho biết có thành không?”  

Các vị tôn chứng đáp: - Thành.  
Thầy Yết Ma lại lặp lại một lần nữa những 

lời trên và thêm: “Ðây là tác pháp Yết Ma thứ 
hai, xin chư tăng cho biết có thành không?”  

Các vị tôn chứng đáp: - Thành.  
Chỉ sau khi đó thì sự truyền giới mới được 

hợp pháp và mới có thể bắt đầu, bởi vì Yết Ma 
đã được thực hiện.  

Như trên đã nói, bất cứ một sinh hoạt nào 
liên hệ tới giới luật đều phải thực hiện trên nền 
tảng yết ma. Mỗi tháng hai lần tụng giới cũng 
phải thực hiện yết ma. Khi trục xuất một vị 
tăng ra khỏi đoàn thể vì vị tăng này đã phạm 
tội mà không hối cải, không tuân phục lời 
khuyến thỉnh của chư tăng, thì phải thực hiện 

Yết Ma gọi là yết ma tẩn xuất. Khi có một vị 
tăng phạm tội mà chưa chịu sám hối, khuyên 
răn mà vẫn chưa sám hối thì đại chúng có thể 
thực hiện yết ma điều phục, không ai nói với vị 
tăng phạm tội kia lời nào, không ai sinh hoạt 
chung với vị tăng kia cho tới khi nào vị tăng 
chịu nhận sám hối.  

Hội đồng truyền giới tỳ kheo phải có ít nhất 
là mười vị, gọi là thập sư. Trong số đó, ba vị 
quan trọng nhất là hòa thượng, yết ma và giáo 
thụ. Còn bảy vị kia là tôn chứng. Chúng ta đã 
biết trách vụ của vị yết ma, sau đây là trách vụ 
của các vị Hòa thượng, Giáo thụ và Tôn chứng.  

Danh từ hòa thượng (Upādhyāya) từng 
được Cưu Ma La Thập dịch là lực sinh nghĩa là 
nhờ đời sống tâm linh của vị đó mà đạo lực của 
giới từ được phát sinh. Sau này có người dịch là 
thân giáo sư nghĩa là vị giáo sư gần gũi nhất 
của mình, hay là y học, nghĩa là người mình 
nương tựa để học đạo. Hòa thượng là vị chứng 
minh tối cao của hội đồng truyền giới. Vị giáo 
thụ là người dạy dỗ và trao truyền giáo pháp 
cho giới tử. Trong trường hợp số lượng giới tử 
đồng thì phải có tới hai vị giáo thụ. Các vị giáo 
thụ dạy cho giới dạy cho giới tử tất cả những 
điều cần biết, cần hiểu, cần làm và cần nói 
trong lễ thụ giới. Bảy vị tôn chứng là sự quyết 
định sự thành tựu hay không thành tựu hay 
không thành tựu cả tác pháp yết ma.  

Những lễ truyền giới được gọi là giới đàn. 
Vào đời Trần, có nhiều giới đàn được tổ chức 
rất lớn trong đó có hàng ngàn người thụ giới. 
Trong giới đàn không những có hội đồng truyền 
giới và giới tử, mà còn có nhiều vị tỳ kheo đến 
tham dự và góp sức hộ niệm cho sự thành tựu 
của giới đàn. Giới tử, khi đi làm lễ cầu thỉnh 
hòa thượng, yết ma, giáo thụ và tôn chứng, 
phải được sự hướng dẫn bởi một số tăng sĩ gọi 
là các thầy dẫn thỉnh. Các vị này hướng dẫn và 
giới thiệu giới tử với các vị được thỉnh cầu vào 
hội đồng truyền giới, tức là thập sư.  

Sau khi được trao giới tỳ khưu, giới tử được 
trao y, bát, tọa cụ và dụng cụ lọc nước, tức là 
những vật tùy thân của một vị tỳ khưu. Y đây 
là áo ca sa, bát đây là dụng cụ để thụ trai mùa 
kết hạ hay để đi khất thực, tọa cụ là dụng cụ 
trải ngồi. Quần chúng thường hay gọi những 
giới đàn truyền giới là trường hương, bởi vì ở 
đó giới tử được lên cấp bực, và bởi vì những 
giới tử sau khi nhận giới thường đốt ba huyệt 
hương trên đầu, lớn bằng hạt đậu để phát 
nguyện giữ giới và cúng dường tam bảo.  

Tại những giới đàn lớn, không những có 
truyền giới tỳ khưu mà còn có truyền giới ưu bà 
tắc, sa di và bồ tát nữa. Giới Ưu bà tắc do Phạn 
ngữ: Upāsika, dịch là cận sự là những người 
thân cận tam bảo. Năm giới là không sát sinh, 
không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, 
không say rượu. Giới bồ tát gồm có năm mươi 
tám điều khoản, trong đó có mười giới nặng và 
bốn mươi tám giới nhẹ. Ðây là giới luật của Ðại 
Thừa. Người nào đã thụ hoặc giới ưu bà tắc 
hoặc giới sa di, hoặc giới tỳ khưu đều có thể xin 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      40 

thụ thêm bồ tát giới. Giới luật tỳ khưu chú 
trọng hơn về hình thức trong khi giới luật bồ 
tát chú trọng hơn về mặt tâm lý và nội dung. 
Ví dụ trong giới tỳ khưu, giới sát sinh được xem 
như đã được tôn trọng nếu người giữ giới 
không giết hại sát sinh mà mình không tìm 
cách ngăn cản hoặc mình đồng ý theo thì đó là 
phạm giới, không cần đợi tới lúc mình tự tay 
sát sinh.  

Những vị tăng sĩ chỉ thụ giới tỳ kheo được 
gọi là thanh văn tăng. Giới luật của bồ tát giới, 
còn được gọi là tam tụ tịnh giới, nghĩa là giới 
luật quy tụ ba phương diện hành trì:  

1- Nhiếp luật nghi giới: giữ gìn không để 
tự mình phạm vào những ác nghiệp.  

2- Nhiếp thiện pháp giới: thực hiện những 
điều tốt đẹp trong đời sống của mình.  

3- Nhiêu ích hữu tình giới: phụng sự cho 
mọi giới hữu tình, tức là nhân loại chúng sinh.  

Ở Việt Nam, Phật giáo có khuynh hướng 
Ðại Thừa từ đầu thế kỷ thứ ba, cho nên những 
người thụ giới tỳ khưu thường xin thụ luôn giới 
bồ tát. Giới bồ tát sẽ tổ chức cho giới tỳ khưu 
về nội dung tâm lý. 

 
(còn tiếp) 

 
 
___________ 
 
(1) Các vua đời Lý đã dựng trên ba mươi ngôi 
chùa: vua Thái Tổ dựng lên các chùa Hưng 
Thiên Ngự, Thắng Nghiêm, Ðại Giáo (1010), 
Vạn Thọ, Tứ Ðại Thiên Vương, Cẩm Y, Long 
Hưng Thánh Thọ (1011), Thiên Quang, Thiên 
Ðức (1016), Chân Giáo (1024), Diên Hựu 
(1049); vua Thánh Tông dựng các chùa Ðông 
Lâm, Tỉnh Lự (1055), Báo Thiên (1056), Thiên 
Phúc, Thiên Thọ (1057), Sùng Nghiêm Báo Ðức 
(1059), Nhị Thiên Vương (1070), vua Nhân 
Tông dựng các chùa Lãm Sơn (1086), Vĩnh 
Phúc (1100), Sùng Phúc (1115), Quảng Giáo 
(1121), Hộ Thánh (1124); Vua Thần Tông 
dựng các chùa Quảng Nghiêm Tứ Thánh 
(1130), Thiên ninh, Thiên Thành (1133); Vua 
Anh Tông dựng các chùa Vĩnh Long, Phúc 
Thánh (1144); vua Cao Tông dựng các chùa 
Thánh Huân (1206). Vào khoảng mười ngôi 
chùa khác do các vua Lý dựng chưa kể được 
tên. Ðến đời Trần một số trong các chùa kể 
trên đổ nát, không được xây dựng lại.  
Các vua Trần cũng dựng thêm chùa, nhưng các 
quốc tự được chính quyền chu cấp có lẽ chỉ vào 
số 15 ngôi.  
(2) Thị đại thần chú, thị đại minh chú, thị vô 
thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú”, trích trong 
Tâm Kinh Bát Nhã.  
(3) Nếu ở nơi xa xôi cách trở thì số người trong 
hội đồng có thể rút xuống 5 vị.  
(4) Giới tử: những người sắp được thụ giới  
(5) Giới Cụ Túc: giới tỳ khưu. Cụ túc có nghĩa 
là hoàn toàn đầy đủ.  
 

   

  

THIỀN ĐI 
 
Trong khi thiền hành 
Bình thản và an nhiên 
Một đàn gà tây hoang dã theo sau 
Tôi dừng lại và quan sát 
Không nói một lời nào 
Thêm sự yên tĩnh 
Cuộc sống là tinh tế  
Và sự thật là huyền diệu. 
 

WALKING MEDITATION 
 
In a walking meditation,  
Calm and serenity.  
A flock of wild turkeys followed. 
I stopped and observed  
Without saying a word. 
More quietness. 
Life is subtle 
And the truth, truly is magical. 
(Spirit Rock Center, 2016) 
 
 

ĐI TRONG CÕI NÀY 
 
Trời lạnh thiên hà xoắn ốc, 
Sao ngàn muôn cõi lung linh. 
Ngước mặt đời cơn gió lốc, 
Mênh mông giữa cõi phù sinh. 
 
 

BẠCH X. KHOẺ  
http://phebach.blogspot.com 

http://phebach.blogspot.com/


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      41 

Photo: About 150 students at Byron Bay Public School 
study Buddhism. (ABC North Coast: Samantha Turnbull)  

Đạo Phật đang phát triển nhanh chóng tại 
Úc Châu, nơi các Hội đồng Phật giáo không kịp 
đào tạo các giáo viên thiện nguyện cho các 
trường công để đáp ứng làn sóng học sinh 
muốn tìm học về tôn giáo hòa bình này. Nhiều 
trường công lập Úc châu có tiết học dài 30 phút 
về tôn giáo, trên nguyên tắc không phải là 
truyền giáo nhưng là giúp tìm hiểu về tín 
ngưỡng của nhân loại, và học sinh có quyền lựa 
chọn để học một hay nhiều tôn giáo, hoặc chỉ 
học thuần túy về đạo đức học. Do vậy, giáo 
viên về Phật giáo tại nhiều trường công ở Úc 
châu không phải là giảng sư của các giáo hội. 

Sau đây là bản Việt dịch, dựa vào bài viết 
của phóng viên Samantha Turnbull trong bản 
tin Anh văn “Buddhism scripture teachers 
struggling to keep up with demand from state 
schools” (Không tìm đủ các giáo viên Phật giáo 
để đáp ứng nhu cầu của các trường công lập) 
trên thông tấn nhà nước Úc Châu ABC North 
Coast ngày 14/12/2016. 

 
oOo 

 
Các trường công lập tại bang New South 

Wales không đáp ứng đủ nhu cầu tìm các giáo 
viên Phật giáo. 

Brian White, Chủ tịch Buddhist Council of 
New South Wales (Hội Đồng Phật Giáo ở New 
South Wales), nói rằng có hơn 3,000 học sinh 
trường công trong tiểu bang này đang học về 
Đạo Phật, và con số này đang tăng nhanh 
chóng. 

Ông White nói, “Làn sóng tìm học Phật 
giáo được thúc đẩy bởi một số tình hình – trong 
xã hội ngày càng nhiều người biết về thiền tập 
và biết về lợi ích thiền tập, và đã nhận ra rằng 
ngay cả các em mới 6 tuổi và 7 tuổi cũng có 
thể tập thiền trong vài phút đồng hồ, và hưởng 
được lợi ích từ đó.” 

“Nhưng tự thân Phật giáo cũng có một 
hình ảnh khá tốt đẹp trong xã hội vì là một nếp 
sống hòa bình và thực dụng.” 

Ông White nói rằng hội đồng BCNSW, nơi 
đào tạo các giáo viên dạy về kinh điển Phật 
giáo, đã có 70 giáo viên đang tình nguyện 
trong các trường công ở New South Wales, 
nhưng đang cần thêm ít nhất 60 giáo viên nữa. 

Ông nói, “Chúng tôi có một danh sách các 
trường khắp trong tiểu bang đang chờ có giáo 
viên, và chúng tôi đang được nhiều trường 
khác liên tục thông báo rằng họ cần các giáo 

viên Phật giáo cho các lớp của họ.” 
Một trong các trường đang có nhu cầu cao 

cho các lớp dạy về Phật giáo là trường Byron 
Bay Public ở phía bắc New South Wales. 

Hơn 150 học sinh ghi danh học về Phật 
giáo ở trường này, như thế là hơn ¼ tổng số 
học sinh. 

Emily Coleling, người điều hợp chương 
trình, đã đăng lời kêu gọi trong các thư gửi phụ 
huynh để tìm thêm các giáo viên thiện nguyện 
để đáp ứng nhu cầu học Phật. 

Bà nói, “Tôi nghĩ rằng có lẽ chúng ta đang 
ở trong một khu vực có đầu óc cởi mở, vùng 
Northern Rivers, và Phật giáo là một tôn giáo 
lan rộng nhanh chóng.” 

“Tôi nghĩ rằng nhiều người bất như ý đang 
rời bỏ Thiên Chúa Giáo vì lý do nào đó, và Phật 
giáo như dường cung cấp những gì đó cho họ. 

“Thực tế, nhiều trẻ em đã học luân chuyển 
về các tôn giáo khác nhau, do vậy Phật giáo là 
một trong các tôn giáo các em học, rồi các em 
có thể học về đạo Ba'hai hay về Thiên Chúa 
Giáo hay về đạo đức học, và rồi các em có thể 
tự lựa chọn – như thế đã cho thấy chính các 
phụ huynh trong khu vực này cũng có đầu óc 
cởi mở.” 

Anna Halafoff, giáo sư về xã hội học về tôn 
giáo tại đại học Deakin University, nói rằng 
những con số từ thống kê năm 2011 cho thấy 
Phật giáo là tôn giáo lớn thứ nhì tại Úc châu, 
chỉ sau Thiên Chúa Giáo. 

Tiến sĩ Halafoff nói, “Có nhiều người đã xin 
quy y vào Phật giáo, hay là những người thực 

ÚC CHÂU VÀ PHẬT GIÁO 
 

Nguyên Giác  

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-students/8002120
http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-students/8002120
http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-students/8002120


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      42 

   

  

LẬP XUÂN      
 
Lạp hướng đồ trung tận 
Xuân tùng dạ bán lai 
Ngâm ông tiên đắc cú 
Di khách độc hàm bôi 
Phong vũ sanh cơ chuyển 
Giang sơn tích mộng hồi 
Liễu mai tùy xứ hữu 
Chánh hậu tể quang khai. 
 

Cao Chu Thần 
 
 

XUÂN ĐẾN    
 
Giữa đường tháng chạp hết 
Xuân lại nửa đêm rày... 
Ngâm ông gieo vận khéo   
Lỡ khách mỗi mình say 
Cơ trời mưa gió chuyển 
Mộng cũ núi sông bày 
Liễu mai...đầy sẵn có  
Đầu năm khoe nắng lay 
 

TRẦN BÁCH LINH  
cảm dịch 

tập điều mà một số học giả gọi là ‘Đạo Phật kệ 
sách’, tức là bạn có thể không nói rằng bạn là 
Phật tử nhưng bạn có thể ưa thích thiền tập, 
hay bạn có thể ưa thích đọc sách của Đức Đạt 
Lai Lạt Ma.” 

“Tôi nghĩ rằng Phật giáo được ưa thích 
nhiều tại Úc châu, và tôi nghĩ một phần là do 
hình ảnh của Đức Đạt Lai Lạt Ma được nhìn tích 
cực tại Úc châu.” 

Tiến sĩ Halafoff cũng nói rằng nỗi thất 
vọng với tôn giáo dòng chính Tây Phương đã 
làm nhiều người ưa thích Phật giáo. 

Bà nói, “Chúng ta biết rằng tôn giáo dòng 
chính đang bị chỉ trích bởi các cá nhân và cả 
các tổ chức – chúng ta đã có những chuyện 
xảy ra như Royal Commission [ám chỉ cuộc 
điều tra của ủy ban này về lạm dụng  trẻ em].” 

“Chúng ta biết rằng người ta bây giờ được 
thu hút tới theo cách riêng của họ về tôn giáo, 
người ta ưa thích lựa ra và chọn lấy và kết hợp 
những yếu tố khác nhau. 

“Có nhiều yếu tố giải thích về lý do tại sao 
người ta có thể rời Thiên Chúa Giáo dòng 
chính, và cũng có thể được thu hút tới các tôn 
giáo khác, nhưng cũng có thể sẽ không theo 
tôn giáo nào cả.” 

Quy định về giảng dạy tôn giáo trong các 
trường công khác nhau tùy các tiểu bang ở Úc 
châu, như trường hợp Victoria đã gỡ bỏ tiết học 
về tôn giáo ra khỏi học trình đầu năm nay. 

Tuy nhiên, Cecilia Mitra, Chủ tịch Federa-
tion of Australian Buddhist Councils (Liên đoàn 
Các Hội đồng Phật giáo Úc châu), nói rằng nhu 
cầu giáo viên tại New South Wales có thể sẽ 
thấy tương tự khắp Úc châu nếu Phật giáo 
được dạy ở tất cả các trường công. 

Bà Mitra nói, “Có nhiều sự ưa thích tìm học 
về Phật giáo, tuy nhiên môn học Special Reli-
gious Education, chỉ có 30 phút mỗi tuần và 
còn tùy quyết định của Hiệu trưởng, như tại 
Tây Úc chẳng hạn, không có bao nhiêu tiết học 
Phật giáo trong các trường.” 

“Các hiệu trưởng không liên lạc tới các 
trung tâm Phật giáo, và đối với tôi, học các tôn 
giáo khác nhau sẽ rất là quan trọng trong các 
trường học.” 

Tiến sĩ Halafoff nói rằng nhu cầu học Phật 
giáo có thể thực sự dẫn tới lý luận nghịch lại 
việc giữ các tiết học tôn giáo trong trường. 

Bà nói, “Trong một hệ thống lý tưởng, với 
chương trình học về các tôn giáo, bạn có thể 
muốn cung cấp 8 hay 9 lựa chọn cho tất cả các 
trường ở Úc châu để người ta thực sự có thể 
lựa chọn. Nhưng lại không thể làm như thế ở 
mọi nơi. Vấn đề chính là, và chúng ta đang 
thấy nơi đây rằng, đối với các tổ chức tôn giáo 
thiểu số, họ không đủ lực đào tạo nhân sự cho 
nhiều chương trình này.” 

“Thế là bạn gặp một lý luận vòng tròn, dẫn 
tới điểm ban đầu là, có thể sẽ tốt hơn cho tất 
cả học sinh Úc châu  có một cơ hội để học về 
tất cả các tín ngưỡng đa dạng và các quan 
điểm không-tôn-giáo. 

“Trong một ý nghĩa, nơi đó phải là việc 
giáo dục các em về các tín ngưỡng, chớ không 
phải là dẫn dắt truyền giáo – và ý nghĩa này 
thực sự gắn vào học trình các trường và được 
dạy bởi các giáo viên có năng lực.” 

Bản tin gốc ở đây: 
http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/

buddhism-scripture-teachers-struggling-to-
keep-up-with-demand/8122980  

http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-scripture-teachers-struggling-to-keep-up-with-demand/8122980
http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-scripture-teachers-struggling-to-keep-up-with-demand/8122980
http://www.abc.net.au/news/2016-12-15/buddhism-scripture-teachers-struggling-to-keep-up-with-demand/8122980


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      43 

c. Mỗi cá nhân sẽ được tham gia với một hay 
nhiều sáng tác. Những sáng tác với nhiều tác giả 
sẽ được xem như là bài viết của một cá nhân đứng 
tên, với sự đồng ý của tất cả các đồng tác giả. 

d. Chúng tôi không nhận những bài tham dự 
đánh máy hay bản viết tay gửi qua đường bưu 
chính. Vui lòng gởi bản vi tính .DOC qua file 
attachment về địa chỉ e-mail của Thư Viện Hoa 
Sen: info@thuvienhoasen.org 

e. Những bài phù hợp được tuyển chọn bởi Ủy 
ban Sơ tuyển sẽ được phổ biến trên website Thư 
Viện Hoa Sen và Ananda Viet Foundation. Bài 
được chọn để phổ biến sẽ tự động nằm trong danh 
sách chuyển lên Hội đồng Tuyển chọn Chung kết 
để Hội đồng chọn ra các tác phẩm trúng giải. 

f. Hội đồng Tuyển chọn Chung kết có toàn 
quyền chọn hoặc không chọn theo các tiêu chuẩn 
mà hội đồng đề ra và dành mọi quyền biên tập, 
sửa chữa, phổ biến các bài tham dự trên báo chí, 
phát thanh, phim ảnh, hoặc in thành sách. 

Chúng tôi hoan hỷ đón nhận mọi bảo trợ từ 
tinh thần đến vật chất. Hiện nay, đã có 8 tổ chức 
bảo trợ Giải thưởng Ananda Viet Awards là Hội 
Phật Học Đuốc Tuệ, Thư Viện Hoa Sen, Trang nhà 
Quảng Đức, Tu viện Huyền Không Sơn Thượng, 
Rộng Mở Tâm Hồn, Liên Phật Hội, Việt Nalanda, và 
Nguyệt san Chánh Pháp. Danh sách nầy sẽ được 
mở rộng khi chúng tôi nhận thêm được sự bảo trợ 
của các tổ chức hay cá nhân khác.  

Về bảo trợ tài chánh, chúng tôi không nhận 
tiền mặt, chỉ nhận chi phiếu cá nhân hay tổ chức. 
Chi phiếu xin đề “Ananda Viet Foundation,” hay 
chuyển ngân khoản qua Pay Pal. Toàn bộ số tiền 
nhận được từ các nhà bảo trợ sẽ được chuyển vào 
quỹ giải thưởng. 

Với tư cách pháp nhân là một Hội đoàn bất vụ 
lợi theo quy chế 501(c)(3) của Tiểu bang 
California, chúng tôi sẽ cung cấp Mã  số Thuế (Tax 
Exemp ID) để quý vị có thể sử dụng khi khai thuế. 
Mọi thông tin liên lạc bảo trợ xin gửi thư về: 

Ananda Viet Foundation 
14902 Moran Street, Suite B 

Westminster, CA 92683 
Tel. 714-988-5388 

Email: info@thuvienhoasen.org 
 
Ban tổ chức giải thưởng dành mọi quyền 

ngưng chương trình mà không cần báo 
trước.  Trong trường hợp nầy, hiện kim của các 
nhà bảo trợ sẽ được hoàn trả lại. Mọi thắc mắc, 
xin email hay liên lạc về địa chỉ trên.  

Ban Tổ Chức Giải Thưởng kính mời. 
- Hội Phật Học Đuốc Tuệ 

- Thư Viện Hoa Sen 
- Ananda Viet Foundation 

1. Mục đích 
Mục đích của giải thưởng là khuyến 

khích việc sáng tác cá nhân, xuất phát từ nguồn 
cảm xúc đối với các hiện tượng thiên nhiên và đời 
sống xã hội, được miêu tả, bằng nhận thức, lý giải 
và thái độ sống động qua những lời dạy của Đức 
Phật. Bài tham dự có thể trình bày dưới nhiều hình 
thức như tác phẩm nghệ thuật, truyện ký, truyện 
ngắn, tạp bút, thơ… Người viết hoàn toàn tự do 
chọn đề tài, miễn có liên quan đến tư tưởng Đạo 
Phật và nội dung có thể chuyển tải được giáo lý 
thâm sâu, vi diệu mà rất gần gũi, giản dị của đức 
Phật trong đời sống hàng ngày. 

2. Đối tượng dự thi 
Các bài viết chưa từng được công bố trên các 

phương tiện thông tin đại chúng. Các luận văn tốt 
nghiệp đại học và học viện chuyên môn không 
thuộc đối tượng của cuộc thi. Không giới hạn số 
lượng bài viết của một tác giả và không giới hạn 
tuổi cũng như thành phần tham dự.  

3. Giải thưởng 
Hội đồng giám khảo sẽ lựa chọn và quyết định 

trao giải cho tối đa 08 người có sáng tác xuất sắc 
nhất. Giải thưởng sẽ bao gồm bằng khen và tiền 
thưởng tượng trưng với giá trị khoảng 7.000 USD, 
được phân bổ thành 8 giải như sau: một giải nhất 
$3000, một giải nhì $2.000, một giải ba $1.000, 
và năm giải khuyến khích, mỗi giải $200. 

4. Hội đồng Giám khảo 
Hàng năm, Ban Tổ chức sẽ mời một số nhà 

văn và nhà phê bình văn học Phật giáo tham dự 
vào một Hội đồng Tuyển chọn Chung kết để chọn 
ra các tác phẩm trúng giải. 

Hội đồng Tuyển chọn Chung kết cho năm 
2017 - 2018 gồm quý học giả, nhà văn, thi sĩ: Cư 
sĩ Chân Hiền Tâm (Việt Nam), Hoang Phong 
(Pháp), Mật Nghiêm, Nguyên Giác, Nguyễn Minh 
Tiến (Việt Nam), Nguyễn Lương Vỵ, Nguyễn Thị 
Hoàng Bắc, Tâm Huy Huỳnh Kim Quang, Tâm 
Thường Định, và Vĩnh Hảo. 

5. Hướng dẫn nộp bài 
a. Bản thảo viết bằng tiếng Việt sử dụng loại 

chữ unicode, giới hạn từ 3.000 đến 10.000 từ, 
kèm sơ lược tiểu sử của tác giả và địa chỉ liên 
lạc, xin gởi file attachment về địa chỉ e-mail của 
Thư Viện Hoa Sen: info@thuvienhoasen.org. Dưới 
tên bài, tác giả cần đề rõ “Bài viết tham dự 
Ananda Viet Awards”. 

b. Thời hạn gửi bài từ nay cho đến hết ngày 
30-10-2017. Bài gửi sau ngày 30-10-2017 
sẽ được để dành cho năm kế tiếp và lễ trao giải 
thưởng đầu tiên sẽ được tổ chức vào dịp cuối năm 
2017 hay đầu năm 2018 tại Orange County, Nam 
California, Mỹ. Các tác giả trúng giải ở xa sẽ được 
gửi đến tận nhà.  

THÔNG BÁO  
GIẢI THƯỞNG VĂN HỌC ANANDA VIỆT AWARDS  

VIẾT VỀ ĐẠO PHẬT 
 

Hội Phật Học Đuốc Tuệ, Thư Viện Hoa Sen, và Ananda Việt Foundation  
đồng tổ chức cuộc thi viết về đạo Phật  

mailto:%20info@thuvienhoasen.org
mailto:info@thuvienhoasen.org
mailto:%20info@thuvienhoasen.org


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      44 

Với đà vận tốc phát triển mọi mặt của xã 
hội hôm nay, con người luôn lao vào bao ước 
muốn, tìm cầu những 
nhu cầu phục vụ để thỏa 
mãn bao ước vọng v.v... 
Thế nhưng, những khát 
vọng phù phiếm ấy, nó 
luôn vỗ lên từng điệp 
khúc quay cuồng không 
lối ra, không điểm dừng 
lại ấy... tuồng như bị 
cuốn rối theo dòng thời 
gian bất tận muôn trùng, 
hay đã bị đốt cháy dần 
theo bao nỗi tàn phai của 
những thất vọng, chán 
chường, buồn vui, hờn 
giận, để rồi quên lãng sau những ngậm ngùi 
của cuộc bể dâu.  

Từ bến bờ nhân ảnh ấy, không phải đột 
nhiên mà con người dễ nhận ra từng khúc đoạn 
đường trần, nên có một thi nhân đã buông lời 
than thở: 

“Rồi một ngày kia hương sắc tàn 
Tuổi đời chôn lấp bụi thời gian 
Tới lui mấy độ quan san ấy... 
Thầm gởi cho đời một tiếng than!” 
 
Bao hạnh phúc, bình yên, những sắc màu, 

ý tưởng mùa Xuân của đất trời nay đã qua đi 
trong từng chập quãng đời của chúng ta, có 
những điều vừa lòng thích ý ngay trong hiện 
tại, thế nhưng lại có những ước vọng xa xôi... 
đeo đẳng bao hoài niệm, rồi đợi đến bao giờ! 
Vẫn không ít con người đã phải bao phen nhọc 
nhằn ước mơ, tìm kiếm để lao vào hố thẳm bất 
an, bởi những lo toan, thù hận và sợ hãi, v.v... 
Cuối cùng đưa đến cạnh tranh, đấu tranh, làm 
nên bao tàn hại nhiệt não, cuồng nộ, khổ đau 
cho mình cho người và triền miên trong cuộc 
sống từ muôn trùng ngàn xưa những đến muôn 
trùng ngàn sau trong dòng tử sinh vô tận. 

Cứ mong cầu, vái nguyện van xin đến 
Phật, Trời, Thánh, Thần, v.v... tuồng như bao 
nhiêu hướng vọng thiết tha thành khẩn hơn 
bao giờ hết. Thế rồi, nếu có chút phước mọn 
nào đó chăng, chỉ để thoả mãn chút vị ngọt 
dục cảm, dục tầm cầu bọt bèo của tâm hồn ích 
kỷ tư riêng, để rồi có còn lại được những gì sau 
cuộc truy hoan lạc thú bởi những ảo giác giả 
dối, thường tình thấp kém nơi cuộc sống phàm 
trần. 

Sự ẩn hiện trong ánh mắt chở chuyên bao 
nỗi sầu đau, những u uất trầm tư trên nét mặt 

tuôn gầy cơn gió bấc, thể 
như có bao vết xước trầy 
trụa từ trái tim, những 
hoang mang mơ hồ, 
những hốt hoảng tìm cầu 
vô vọng đâu đâu. Bởi 
đường đời có muôn ngả, 
song cũng có muôn nỗi 
lòng buồn vui, hạnh phúc 
và khổ đau, được thua, 
còn mất, nhục vinh, v.v... 
Và cũng chính vì thế, nên 
có một thi nhân lại phải 
bật lên tiếng thở than 
trong đêm giao thừa: 

“Lòng tôi đã bạc theo màu áo 
Phong pháo giao thừa cũng tả tơi 
Chén rượu mừng xuân tôi chẳng uống 
Chỉ uống đêm nay những ngậm ngùi!” 
Trong khi phước nghiệp để đưa đến sự an 

lành quá mỏng manh, hay không hề có được, 
thì trái lại gây tạo những ác nghiệp không ít 
điều tội lỗi, sai lầm từ nơi lời nói, việc làm, và 
những ý niệm bất thiện luôn chất chồng, mỗi 
lúc càng thêm nhiều cho gánh nặng đoạ đày, 
để rồi kéo lê kiếp người giữa cõi tử sinh vô 
thường tạm bợ nầy. 

Phải đâu chỉ có lời cầu nguyện suôn đuột, 
hay một khi ngang qua sự nắn nót mấp máy ở 
bờ môi để cho chúng ta được những gì...? Thế 
nhưng, những điều ước vọng ấy, nó phải được 
thể hiện qua hành động đích thực của chính 
mỗi bản thân con người và do con người. Ở 
đây, Đức Phật luôn giúp cho chúng ta có được 
sự nhận thức ấy qua giáo pháp mà Ngài đã 
chứng ngộ. Một khi người đệ tử muốn có được 
5 pháp khả lạc, khả ý, khả hỷ khó tìm được ở 
đời, như: Tuổi thọ, Dung sắc, Tiếng đồn tốt 
đẹp, Sự An lạc, và Thọ sanh cõi Trời... Với 5 
điều trên đây, Đức Phật tuyên bố: 

“Không phải do nhân cầu xin, không phải 
do nhân ước vọng mà có được. Nếu do nhân 
cầu xin, do nhân ước vọng mà có được, thời ai 
ở đời nầy lại héo mòn vì một lẽ gì?” Đến đây, 
Đức Phật chỉ thẳng vào trọng tâm của lời dạy 
trên như sau: “... Vị Thánh đệ tử muốn có Thọ 
mạng, cần phải được thực hành con đường dẫn 
đến Thọ mạng, sự thực hành ấy, đưa vị ấy 
nhận lảnh Thọ mạng... Dung sắc... Tiếng đồn 
tốt đẹp, Sự An lạc, Thọ sanh cõi Trời cũng như 

ƯỚC VỌNG & TÂM XUÂN 
  

Tuệ Như 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      45 

vậy.”  (Kinh Tăng Chi II,  43, 379) 
Từ ý nghĩa thiết thực qua lời dạy trên của 

bậc Đạo sư, chúng ta sẽ phải thấy những gì, 
nghĩ gì và làm những gì nơi chính mỗi chúng ta 
ngay trong cuộc sống hiện tại? Bao nhiêu điều 
ấy, tưởng chừng như chúng ta không đối diện, 
hay đang ẩn khuất nơi đâu. Nhưng không, 
chúng ta đang có mặt trong thế gian, đang thọ 
dụng và duy trì cuộc sống nơi thế gian cho đến 
tận bây giờ. Có điều khi phàm tâm vẫn còn 
dong ruỗi,  thì biết bao giờ với lấy, nắm bắt, an 
trú được hạnh phúc thật sự? 

Đến đây, bậc Đạo sư khai phóng cho 
chúng ta một sinh lộ cuộc đời, mà ngàn đời 
không dễ gì có được. Trong khi đó, lại có rất 
nhiều con đường dẫn vào đời, nhưng không ít 
bao nỗi gập ghềnh, không ít sự hiểm nguy, bất 
an... Bởi do con người  vô tình hay cố ý đã tạo 
ra nhiều khổ pháp, để phải nhiều sầu ưu, và 
nhiều não hại. 

Có một sinh lộ XUÂN quang ấy, nơi đó 
chính là mỗi ngày chúng ta có một buổi sáng 
thật tốt đẹp, có một buổi trưa thật tốt đẹp, và 
có một buổi chiều thật tốt đẹp, điều nầy được 
Đức Phật giới thiệu một ý nghĩa thâm thuý như 
sau:  

“Các loài hữu tình nào, nầy các tỷ kheo, 
vào buổi sáng, Thân làm việc Thiện, Nói lời nói 
Thiện, Ý nghĩ đến điều Thiện. Các loài hữu tình 
ấy, nầy các tỷ kheo, có một buổi sáng, trưa, 
chiều thật tốt đẹp...”  (Kinh Tăng Chi I, 150, 
540) 

Đối với buổi sáng, buổi trưa, và đối với 
buổi chiều, hay đối với mọi thời khắc trong mỗi 
ngày cũng đều là như thế... Thời như vậy, 
chúng ta có cần tìm cầu sự bình an, hạnh phúc 
ở nơi đâu? 

Một khi chúng ta đến các Pháp tháp, Tôn 
tượng Phật, Bồ tát, các bậc chấp trì Thánh giới, 
thành tựu Thánh đức, các Tôn miếu, những nơi 
lễ lạy, cầu nguyện chiêm bái v.v... là để nhắc 
nhớ tâm mình luôn hướng đến và thực hành 
những lời dạy của Phật, biết lắng nghe và tu 
tập pháp các bậc Thánh để trở nên lành tốt, 
hiền thiện, tăng trưởng thêm nhiều công đức 
phước lạc, an tịnh, thì mùa Xuân có đến đi bao 
giờ? Và bao giờ chúng ta có trải lòng chân thật, 
an hoà đến mọi người trong cuộc sống, đến 
muôn hoa cỏ, thì chính nơi ấy Xuân đã về, 
Xuân đã đến. 

Mặc dầu trong khoảnh khắc thời gian gần 
đến nầy, đối với cộng đồng người Việt chúng ta 
đang ở trong nước, hay lưu lạc khắp trời châu 
lục xa xôi, đang chuẩn bị lễ đón Giao Thừa 
“Tống Cựu Nghinh Tân” môt lễ hội cổ truyền 
Tết Nguyên Đán của dân tộc, một thời khắc 
thiêng liêng, một tập tục lành mạnh của người 
Việt trước đây, với bao ước vọng cầu xin, với 
mong muốn có được những Điềm Lành trong 
năm mới. 

Thì đây, cũng chính là cơ hội đến với 
những ai có lòng kính tin, biết hướng thiện, và 
hướng thượng qua lời kệ pháp mà Đức Phật đã 

nói về Điềm Lành: 
“Vầng sao lành, điều lành 
Rạng đong lành, dậy lành 
Sát na lành, thời lành 
Cúng dường bậc phạm hạnh...” 
(Kinh Tăng Chi I, 150, 540) 
 Và cuối cùng, chúng ta cùng có một dòng 

cảm nhận tuyệt vời từ lời dạy của Đức Phật từ 
ngàn xưa và miên viễn đến ngàn sau, để mang 
lại nguồn an vui, phước lạc cho chúng sanh, 
chư thiên và loài người qua một bài kệ pháp 
khuyến tấn như sau: 

“Bố thí, hành đúng pháp 
… Làm nghiệp không lỗi lầm 
...Chấm dứt từ bỏ ác 
Là Điềm Lành tối thượng” 
(Kinh Tiểu Bộ I) 
Thiết nghĩ, chừng ấy điều, chừng ấy ý 

niệm, để chúng ta luôn có mãi một mùa Xuân 
hạnh phúc, an tịnh ngay trong cuộc sống bể 
dâu nầy. 

                             
CHÙA KỲ VIÊN, South Dakota, cuối đông 2016 

TUỆ NHƯ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
KHÔNG ĐỀ 
 
Người về bên xóm vắng 
Khất chút tình viễn phương 
Bát cơm chan lệ mặn 
Ơn ba cõi cúng dường. 
 

 
MẶC KHÔNG TỬ 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      46 

Kodo Sawaki (1880-1965) hay “Kodo-
Kẻ không nhà”, là một trong những vị 
thiền sư phái Tào Động (Nhật Bản) có ảnh 
hưởng nhất của thế kỷ XX. Là trẻ mồ côi, 
16 tuổi xuất gia, sau bị gọi nhập ngũ, 
chiến tranh kết thúc Sawaki quay về tiếp 
tục tu học thiền. Kodo Sawaki lập hạnh 
không trụ mà đi khắp nơi để dạy thiền. 

Thiền sư Sawaki luôn nhấn mạnh đến tầm 
quan trọng của việc hành thiền hơn là học kinh 
sách hay tham công án. Một số lời khuyên dạy 
của Kodo Sawaki được môn sinh tập hợp thành 
“Gửi bạn,” xin chia sẻ đến bạn đọc suy ngẫm. 

 
1. Gửi người bắt đầu biết suy ngẫm về 

cuộc đời 
Ở một số nơi tại Mãn Châu, các cỗ xe 

thường do các chú chó to lớn kéo. Bác xà ích 
treo một miếng thịt trước mũi chó, và chú chó 
chạy như điên theo miếng thịt. Nhưng dĩ nhiên 
là chú không bao giờ với tới. Chú chỉ được vứt 
cho miếng thịt khi cỗ xe đã về tới đích. Rồi chỉ 
trong một cái ngốn, chú nuốt chửng miếng thịt 
xuống cổ họng. 

Người đi làm với đồng lương cũng y hệt 
như thế. Từ đầu tháng cho đến cuối tháng, họ 
cũng chạy theo đồng lương treo trước mũi. Một 
khi đã lãnh lương, họ cũng ngốn nó, và lại sẵn 
sàng chạy tiếp theo kỳ lương tới. Không ai có 
thể thấy xa hơn đầu mũi của mình. 

Câu hỏi là: Tại sao bạn phải khốn khổ như 
thế? 

Nếu không cẩn thận, bạn sẽ phí hết cuộc 
đời mình không làm gì ngoài việc chờ đợi 
những hy vọng tầm thường nhất của mình có 
thể thành tựu. 

 
2. Gửi người không thể nào dừng lo 

lắng người khác nghĩ về mình như thế nào 
Bạn không thể nào đổi bất cứ thứ gì với 

người khác. Mỗi và mọi người phải sống cuộc 
đời riêng của mình. 

Đừng phí thời gian suy xét xem ai là người 
tài giỏi nhất. 

Mắt không nói, “Chúng tôi thấp hơn, 
nhưng thấy nhiều hơn.” Chân mày không trả 
lời, “Đúng, chúng tôi không thấy gì, nhưng 
chúng tôi ở cao hơn.” 

Mũi không thể thay mắt, và miệng không 

thể thay cho tai. 
Mọi thứ đều có nhiệm vụ riêng của mình, 

mà không gì trong vũ trụ có thể thay thế. 
 
3. Gửi người đã hoàn toàn mệt mỏi 

trong việc đấu tranh với người phối ngẫu 
Vấn đề không phải ai là người đúng. Đơn 

giản là các bạn nhìn sự việc theo quan niệm 
khác nhau. Khi bạn bắt đầu nói “Tôi”, mọi thứ 
theo sau đều là ảo tưởng. 

Hãy thôi cố gắng làm một người đặc biệt - 
hãy cứ là chính mình. Hãy kiềm chế. Ngồi 
xuống! 

 
4. Gửi người nghĩ làm giống người 

khác là có lợi 
Bạn luôn bám theo người khác. Nếu họ ăn 

khoai chiên, bạn cũng đòi ăn khoai chiên. Nếu 
ai đó ăn kẹo, bạn cũng muốn ngậm kẹo. Nếu ai 
đó thổi còi, bạn cũng kêu đòi: “Mẹ ơi, mua cho 
con cái còi.” Và điều đó không chỉ xảy ra đối với 
con trẻ. 

Khi mùa xuân tới, bạn quay cuồng theo 
mùa xuân. Khi thu đến, bạn chạy theo mùa 
thu. Ai cũng chờ đợi thứ gì đó để chạy đuổi 
theo. Có người còn kiếm sống được nhờ sự 
chạy đuổi theo đó - họ làm nghề quảng cáo. 

Với từng cá nhân, chúng ta còn chịu đựng 
nổi, nhưng khi họ lập thành nhóm, họ bắt đầu 
trở nên quái dị. Họ bị rơi vào sự ngu ngốc của 
nhóm, của bầy đàn. 

Khi sống trong sự ngu ngốc của nhóm, 
chúng ta lẫn lộn giữa sự cuồng điên và kinh 
nghiệm thực sự. Nên điều quan trọng là bạn 
phải rõ ràng về bản thân, và thức tỉnh khỏi cơn 
điên đó. Thiền có nghĩa là rời bỏ bầy đàn và tự 
đi trên đôi chân của mình. 

 
5. Gửi người mà suốt đời chỉ biết có 

tiền và tiền 
Hạnh phúc và bất hạnh của con người 

không chỉ tùy thuộc vào tiền. Nếu con số trong 
tài khoản tín dụng của bạn là thước đo lường 
hạnh phúc, thì sự việc sẽ đơn giản xiết bao. 
Tuy nhiên thực sự nó không phải như thế. 

Đừng quá tiêu cực khi bạn bắt đầu nói là 
bạn cần tiền để sống. Trong thế giới này, bạn 
có thể hoàn toàn sống tốt mà không cần đến sổ 
tiết kiệm. 

17 LỜI KHUYÊN 

CỦA THIỀN SƯ SỐ MỘT NHẬT BẢN 
  

Diệu Liên Lý Thu Linh 

TƯ TƯỞNG PHẬT HỌC 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      47 

Một số người nghĩ rằng họ quan trọng bởi 
vì họ có tiền. Người khác thì cho mình quan 
trọng vì đã đạt được giác ngộ (satori). Nhưng 
cho dầu bạn thổi phồng tấm da thịt này bao 
nhiêu, bạn cũng không thể biến mình thành gì 
cả - ngoài việc trở thành ma. 

Những gì không thuộc về bạn chiếm đầy 
vũ trụ. Khi nào những suy tưởng của cá nhân 
bạn chấm dứt, thì Phật pháp có mặt. 

 
6. Gửi người thích có nhiều tiền, tình 

yêu, chức vị và danh vọng 
Si mê có nghĩa là chỉ biết chăm lo cho bản 

thân mình. Còn kẻ trí nói, “Dầu có gì xảy ra, 
tôi vẫn là tôi.” 

Một lần tôi viếng thăm một mỏ than. Có 
lúc khi đang đi xuống, tôi có cảm giác như 
thình lình chúng tôi lại trở lên cao. Cũng giống 
như thế, khi suy nghiệm về cuộc đời mình, 
hình như chúng ta luôn sai lầm khi lầm tưởng 
rằng những con số luôn thay đổi là tổng số. 

Thua là định. Thắng là ảo tưởng. 
Không thèm muốn bất cứ thứ gì là món 

quà lớn nhất mà bạn có thể ban tặng cho vũ 
trụ. 

 
7. Gửi người muốn thấy kẻ thù bị điêu 

đứng 
Chúng ta thường nghĩ không biết ở đây ai 

thực sự là kẻ hay hơn. Nhưng chẳng phải là tất 
cả chúng ta đều tượng hình từ cùng nắm đất 
đó sao? 

Mọi người cần ngồi chôn chặt xuống chỗ 
không có tốt hơn hay xấu hơn. 

Suốt đời bạn đã là kẻ điên rồ khi nghĩ rằng 
thực sự có “tôi” và “người khác”. Bạn làm đủ 
trò để nổi bật trong đám đông, nhưng trong 
thực tế thì không có “bạn” hay “người khác”. 

Phật pháp có nghĩa là liền một mảnh. Vậy 
thì đường biên nào chạy giữa bạn và tôi? Dần 
dần tất cả chúng ta đều hành xử như thể có 
đường biên chia tách bạn và thù. Chúng ta đã 
quen quá với cách suy nghĩ đó, ta tin rằng 
đường biên đó thực sự hiện hữu. 

Nghèo hay giàu, quan trọng hay không 
quan trọng - không có gì hiện hữu. Chúng chỉ 
là ánh sáng lấp lánh trên các làn sóng. 

 
8. Gửi người đang đau khổ vì bị lường 

gạt 
Tất cả chúng sanh đều lầm lạc: xem là 

hạnh phúc cái đưa đến bất hạnh, và than khóc 
vì một bất hạnh hoàn toàn không phải là bất 
hạnh. Tất cả chúng ta đều biết là một đứa trẻ 
đang khóc có thể biến nước mắt thành tiếng 
cười khi bạn cho nó cái bánh. Cái mà những kẻ 
phàm phu như chúng ta gọi là hạnh phúc cũng 
không hơn thế bao nhiêu. Đôi lúc bạn cần tát 
vào mặt mình để tự hỏi một cách nghiêm túc: 
Những điều bạn được hay mất có thực sự đáng 
được bạn reo hò hay than khóc như thế không? 

Sớm muộn gì mọi người cũng bắt đầu chỉ 
nghĩ cho riêng mình. Bạn nói, “Tốt quá!” 

Nhưng cái gì tốt? Nó chỉ tốt cho bản thân bạn, 
thế thôi. 

Người có nhiều ham muốn rất dễ bị lường 
gạt. Ngay cả những kẻ lừa phỉnh đại tài nhất 
cũng không mong được gì từ người không có 
lòng tham muốn. 

Phật giáo có nghĩa là vô ngã, không có gì 
để đạt được. 

 
9. Gửi người lận đận trên đường công 

danh 
Khi đã chết và bạn nhìn lại cuộc đời mình, 

bạn sẽ thấy những thứ này không đáng chi. 
May mắn hay rủi ro, tốt hay xấu - không 

phải tất cả đều như bạn nhìn thấy. Cũng không 
phải giống như bạn nghĩ đâu. Bạn cần phải 
vượt lên trên may mắn hay bất hạnh, tốt hay 
xấu. 

Đau khổ không là gì hơn là cái khổ ta tự 
tạo ra cho bản thân. 

 
10. Gửi người luôn than thở rằng mình 

không có thời gian 
Mọi người đều than phiền là họ quá bận 

rộn đến không có thời gian. Nhưng tại sao họ 
lại bận rộn đến thế? Chính là ảo vọng khiến họ 
bận rộn. Người hành thiền luôn có thời gian. 
Khi bạn hành thiền, bạn có nhiều thời gian hơn 
bất cứ ai ở trên thế gian này. 

Nếu không cẩn thận, bạn đang làm ầm ĩ 
cái việc kiếm sống của mình. Bạn luôn bận rộn, 
nhưng tại sao? Chỉ là để kiếm miếng ăn. Đàn 
gà cũng tíu tít khi mổ thức ăn. Nhưng tại sao? 
Chỉ để bị người ta ăn thịt. 

Người ta có thể tạo ra bao nhiêu ảo vọng 
trong một cuộc đời? Khó thể tính toán. Ngày 
này qua ngày khác, lúc nào cũng “Tôi muốn cái 
này, tôi muốn cái kia...” Chỉ dạo một vòng 
trong công viên cũng đã có bao vọng tưởng 
hiện ra trong đầu. Vậy đó là ý nghĩa của ‘bận 
rộn,” “Tôi muốn được bên em, tôi muốn về 
nhà, tôi muốn gặp em...” 

Con người luôn thở không ra hơi vì chạy 
quá nhanh theo ảo vọng của họ. 

 
11. Gửi người đang mong muốn có một 

cuộc sống hạnh phúc hơn 
Hãy tịnh lắng và mọi thứ rồi sẽ tốt thôi. Ta 

chỉ cần một sự gián đoạn ngắn. Làm Phật có 
nghĩa là một sự gián đoạn ngắn từ làm chúng 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      48 

sanh. Làm Phật không có nghĩa là phải đi từ 
chúng sanh lên. 

“Loài nào đứng trên mặt đất mà không đi 
tới cũng chẳng đi lui?” Kyuho trả lời, “Là con 
cừu đá với con cọp đá: trước sau gì chúng cũng 
mệt mỏi khi phải kình chống nhau.” Con cừu 
đá không nhúc nhích. Con cọp đá cũng không 
nhảy chồm lên vì đói. Điểm mấu chốt là đó - 
hãy đối mặt với sự việc vượt lên cả suy tư. 

Chúng ta được gì khi thực sự nắm bắt sự 
vật như chúng đang là? Vượt trên sự suy tư. 
Vượt lên trên suy tư không cho phép nó tự suy 
tư. Dầu bạn có nghĩ thế hay không: sự vật 
cũng đơn giản như chúng là. 

“Tất cả mọi pháp đều trống không” có 
nghĩa là không có gì để chúng ta can dự vào, vì 
không có gì thực sự xảy ra. 

Chưa từng có gì xảy ra, bất chấp những gì 
như đang xảy ra - đó là trạng thái tự nhiên. Ảo 
tưởng là đánh mất trạng thái tự nhiên này. 
Thông thường chúng ta không nhận ra được 
trạng thái tự nhiên này. Chúng ta che giấu nó 
với một điều gì khác, nên nó không còn tự 
nhiên nữa. 

Phật pháp có nghĩa là trạng thái tự nhiên 
này. Thực hành theo Phật có nghĩa là hoàn 
toàn sống trong giây phút hiện tại này - là cả 
cuộc sống của ta - ngay đây và bây giờ. 

 
12. Gửi người muốn học Phật pháp để 

hoàn thiện bản thân 
“Lý thuyết rỗng tuếch” là cách ta gọi 

những kẻ sính dùng thuật ngữ. Kiểu đó thì 
không ích lợi gì. Hãy đắm cả hồn và xác vào 
đó! 

Bạn phải hoàn toàn chết để có thể quán 
tưởng về Phật pháp. Chỉ tự hành xác và chết 
nửa vời thì không đủ. 

 
13. Gửi người cho rằng Phật giáo 

không có nghĩa lý gì đối với họ 
Khi nói về Phật, bạn đang nghĩ đến một 

điều gì xa vời, không liên quan đến bạn, đó là 
lý do tại sao bạn chỉ chạy loanh quanh trong 
vòng tròn. 

Chúng sanh và Phật đều có cùng hình 
tướng. Tỉnh giác và si mê cũng có cùng hình 
tướng. Khi ta thực hành theo Phật pháp, chúng 
ta là Phật. Hay đúng hơn, chính vì ta đã là Phật 
nên ta có thể thực hành theo Phật pháp. 

Bạn nghĩ rằng Phật giáo thì hơi khác với 
mọi thứ. Nhưng không phải như thế chút nào: 
Phật giáo chính là mỗi và tất cả mọi thứ. 

 
14. Gửi người không biết việc hành 

thiền của mình có ích lợi gì không 
Thiền có ích gì? Hoàn toàn không! Nhưng 

cái “chẳng ích lợi gì” này phải thấm vào xương 
thịt bạn cho đến khi bạn thực sự thực hành cái 
“chẳng ích lợi gì.” Chỉ đến khi đó, thì việc hành 
thiền của bạn mới thực sự chẳng ích lợi gì. 

Bạn nói rằng bạn muốn trở thành người tốt 
hơn bằng cách hành thiền. Nhưng thiền không 

phải là về việc học làm thế nào để thành một 
con người. Thiền là dừng lại việc làm người. 

Bạn nói, “Khi thiền, tôi bị ảo tưởng!” Điên 
rồ! Sự thật là chỉ khi hành thiền bạn mới ý thức 
đến các ảo tưởng của mình. Khi bạn quay 
cuồng với ảo tưởng của mình, bạn đâu hề để ý 
tới chúng. Lúc bạn hành thiền, một con muỗi 
chích, bạn cũng biết ngay. Nhưng khi bạn đang 
quay cuồng, thì con vắt có cắn, bạn cũng 
không hề hay. 

Đừng càu nhàu. Đừng có trao tráo mắt 
nhìn khoảng không. Chỉ ngồi! 

 
15. Gửi người với tâm bấn loạn đang 

cố hết sức để được tâm an 
Tâm bạn không an vì bạn đang chạy đuổi 

theo lý tưởng của một tâm hoàn toàn thanh 
tịnh. Đó là đi thụt lùi. Hãy theo dõi tâm trong 
từng giây phút, dầu nó có loạn động đến thế 
nào. Ta chỉ có thể đạt được tâm an lạc rộng lớn 
khi thực hành với tâm loạn động này. 

Khi sân cuối cùng được chấp nhận là tâm 
sân, thì tâm sẽ an lạc. 

 
16. Gửi người cho rằng mình đạt được 

trạng thái tâm tốt đẹp hơn nhờ thiền định 
Khi nào bạn còn cho rằng thiền là việc tốt, 

thì có điều gì đó không bình thường. Hoàn toàn 
không có gì đặc biệt về thiền không vết nhơ. 
Không cần phải hàm ân về điều đó. Đừng làm ô 
uế việc hành thiền của bạn bằng cách nói là 
bạn đã tiến bộ, cảm thấy tốt hơn, hay trở nên 
tự tin hơn trong việc hành thiền. 

Chúng ta chỉ nói, “Mọi việc tốt đẹp!” khi 
chúng xảy ra theo ý ta. 

Lý ra chúng ta phải để dòng nước của 
trạng thái ban đầu của ta như nó là. Nhưng 
thay vào đó, ta cứ liên tục vọc tay vào đó để 
xem nước lạnh hay ấm. Đó là lý do nó bị vẩn 
đục. 

Thiền không phải là máy đo khi nhiệt độ từ 
từ tăng lên: “Thêm chút nữa…, đúng rồi! Giờ tôi 
đã đạt được giác ngộ!” Thiền không bao giờ trở 
thành một điều gì đó đặc biệt, dầu bạn có thực 
hành nó trong bao lâu. Nếu nó trở thành đặc 
biệt, chắc chắn là bạn đã lơi lỏng chỗ nào rồi. 

 
17. Gửi người kỳ vọng một cách sống 

tuyệt đối 
Phật pháp là gì? Đó là để mọi khía cạnh 

trong đời sống hàng ngày của bạn đều nương 
tựa theo Phật. 

Cốt lõi của tất cả mọi hành động là đi đến 
chỗ tận cùng. Nếu tâm bạn vắng mặt dù chỉ 
một giây, bạn không khác gì cái xác chết. Thực 
hành là luôn tự hỏi mình “Ngay bây giờ tôi có 
thể làm gì theo như Phật?” 

Đạt được đích chỉ một lần thôi chưa đủ. 
Điểm tối đa của năm ngoái chẳng ích lợi gì. Bạn 
cần phải đạt được đích ngay bây giờ. 

 
Nguyên tác: Thiền sư Kodo Sawaki 
Diệu Liên Lý Thu Linh chuyển ngữ  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      49 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      49 

Đành thôi nào trách trời cao 
Nhẹ đưa cơn gió đã vào xa xưa 
 
Thì thầm với những hạt mưa 
Hạt rơi xuống đất hạt vừa trên cây 
Trôi theo sông suối nào đây 
Tiếc chăng một thuở là mây bồng bềnh 
 
Thì thầm với cõi mông mênh 
Những vì sao lạc nương mình nơi nao 
Nào đêm vằng vặc trên cao 
Giờ thì cát bụi trở vào u minh 
 
Thì thầm với trái tim mình 
Chữ yêu mang nặng chữ tình vấn vương 
Tình dân tình nước đoạn trường 
Còn đâu dư lệ để thương thân mình 
 
Chiến tranh bằm nát tuổi xanh 
Tha hương hồn lạc đã đành muôn phương 
Giật mình chợt thấy vô thường 
Đời là ảo mộng miên trường cõi không. 
 
 

XUÂN HOÀI VỌNG 
 
Miền đông bắc xuân về theo gió lạnh 
Áng mây chùng ngưng đọng chẳng buồn bay 
Dường thông cảm nỗi lòng người phiêu bạt 
Chờ mong gì ngơ ngác giữa trời tây 
 
Đêm trừ tịch nghe hồn mình trăn trở 
Đón giao thừa đối ẩm một mình ta 
Nhìn khói hương trên bàn thờ nhẹ tỏa 
Ta ngậm ngùi nuối tiếc một thời qua 
 
Xuân hồn nhiên trong những ngày thơ ấu 
Xuân lớn khôn trên đất mẹ đạn cày 
Và bao xuân trên quê hương lận đận 
Ta và xuân vẫn nở một trời hoa 
 
Từ chân bước xa lìa miền quê mẹ 
Mỗi xuân về thêm đậm nỗi xót xa 
Đời lữ thứ mơ một ngày trở lại 
Xuân Quê Hương tình non nước chan hòa. 
 
 

HUỲNH SƠN 

XUÂN - THÂN PHẬN 
 
Xuân này nữa đã là bao xuân nhỉ 
Với trời đông tuyết trắng phủ ngàn xa 
Người tha hương thấm lạnh nỗi xa nhà 
Mây bàng bạc lững lờ trôi viễn xứ 
Đường phiêu bạt cuối cuộc đời lữ thứ 
Gió muôn phương chưa lặng bước sông  hồ 
Thân bọt bèo bão tố mãi cuốn xô 
Trôi dạt đâu những bến bờ vô định 
Ngày tháng rớt đưa bàn tay nhẩm tính 
Bóng xế rồi còn lại mấy ngày xanh 
Bao lo toan bao mộng ước tan tành 
Bầu nhiệt huyết sợ biến thành mây khói 
Nợ nước thù nhà quá tầm tay với 
Xót một đời lận đận kiếp phù sinh 
Quê hương lầm than trăn trở bên mình 
Lòng uất hận mình tài sơ trí thiển 
Xây mộng lớn mong dời non lấp biển 
Sao chí cùn quanh quẩn với thê nhi 
Tấm nhiệt tình hăm hở lúc ra đi 
Lòng thầm nhủ dựng lại gì đổ nát 
[Quốc gia hưng vong thất phu hữu trách]  
Tự thấy mình có tội với tiền nhân 
Non sông thịnh suy thay đổi bao lần 
Ai đã tỏ hết tình yêu đất nước 
Vì cơm áo đành lòng xa Tổ Quốc 
Tủi thân giờ và thẹn với đời sau 
Ngày xuân về nhớ nước quặn lòng đau 
Thân tàn tạ cuối đời vô nghĩa sống 
Mơ cứu quê hương đành tan theo mộng 
Quê hương ơi; xin tạ lỗi với người. 
 
 

THÌ THẦM VỚI CÕI VÔ THƯỜNG 
 
Thì thầm với lá vàng rơi 
Lìa cành rồi biết cuộc đời về đâu 
Trời bày chi chuyện bể dâu 
Lá xanh mấy chốc vàng mau thu tàn 
 
Thì thầm với mảnh trăng vàng 
Một vầng sáng bạc hồng hoang bao đời 
Tròn rồi lại khuyết chơi vơi 
Hẹn thề in đậm trong đời chờ ai 
 
Thì thầm với giọt sương mai 
Long lanh dáng ngọc đời dài là bao 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      50 

Tự kỷ autism là bệnh gì?                 
Tự Kỷ (Autism) là một rối loạn thần kinh 

với các đặc điểm là kém khả năng diễn tả bằng 
lời nói, kém trí tưởng tượng, giới hạn và lập lại 
cách cư xử và chống đối lại các thay đổi nhỏ 
nhặt trong môi trường quen thuộc.  

Bệnh thường kéo dài suốt đời và  thường 
xuất hiện trong ba năm đầu của đời sống.  

Trẻ em nam bị bệnh nhiều hơn nữ.  
 
Triệu chứng 
Bệnh nhân có một số rối loạn về: 
a- Diễn đạt ý tưởng  
Các em thường bị chậm trễ hoặc không có 

khả năng diễn đạt bằng lời nói. Khi muốn một 
điều gì, các em ra dấu tay thay cho ngôn từ và 
thường dùng các chữ không có ý nghĩa hoặc 
nhắc đi nhắc lại một câu nói.  

Ða số các em có bộ mặt thông minh, có trí 
nhớ tốt. Một số em hay cười hoặc khóc mà 
không có lý do rõ rệt. 

b- Quan hệ xã hội 
Bệnh nhân thường thơ thẩn một mình, 

không muốn kết bạn, không hòa đồng, không 
nhìn mặt và ít cười nói với người khác.  

Các em hay ngồi một chỗ, làm đi làm lại 
một công việc như gấp tờ giấy thành nhiều hình 
rồi lại mở ra, gấp lại.  

Trong một số trường hợp, có em rất hiếu 
động, không những không hợp tác mà đôi khi 
còn chống đối, bướng bỉnh. 

c- Rối loạn cảm giác 
Bệnh nhân có những phản ứng bất thường 

về ngũ giác như nghe, nhìn, nếm, ngửi, sờ mó, 
không đáp ứng với gợi ý, hành động như người 
điếc, không sợ nguy hiểm.  

Nhiều em ngửi thấy một mùi thức ăn là 
nghẹn họng, đau đớn khi nghe một âm thanh.  

d- Hành vi:  
Bệnh nhân có phản ứng thái quá hoặc tiêu 

cực: cho ăn thì ăn, không thì thôi, không đòi 
hỏi, đặt đâu ngồi đó.  

Các em hay có thái độ giận dữ mà không 
có lý do hoặc ám ảnh với một vật dụng, ý nghĩ 
hoặc cá nhân.  

Thường thường bệnh nhân không chấp 
nhận thay đổi trong thói quen hàng ngày, vật 
để đâu mà ai dời đi là bực mình.  

Có khi các em ngồi hàng giờ xếp thành 
hàng một số đồ vật hoặc quyến luyến vuốt ve 
ôm một món đồ chơi, đắm mình trong một thế 
giới tưởng tượng.  

Nhiều em không có ý niệm chung, thiếu 
tinh thần tự phát nhưng cũng có thể có hành vi 
thô bạo hung dữ. 

Các em không có những hoang tưởng, ảo 
giác hoặc mất phối hợp suy tư như bệnh nhân 
tâm thần phân liệt. 

Mỗi bệnh nhân có những đặc tính riêng biệt 
cũng như không biết sợ những hoàn cảnh hiểm 
nghèo. 

Nguyên nhân chính đưa tới Tự Kỷ chưa 
được biết rõ.  

Nhiều ý kiến cho rằng bệnh gây ra do một 
bất thường trong cấu trúc và chức năng của 
não bộ. Các rủi ro gây tổn thương não bộ có 
thể là gen di truyền, nhiễm độc môi trường, rối 
loạn chuyển hóa, nhiễm virus hoặc biến chứng 
trong thời gian mang thai, sanh đẻ. 

Không có thuốc đặc trị cho tự kỷ trẻ thơ. 
Một số thuốc chống trầm cảm, kiểm soát quá 
năng động đã được dùng và cần được sự hướng 
dẫn của bác sĩ chuyên khoa. 

Việc điều trị tập trung ở giáo dục đặc biệt 
để thay đổi hành vi, cách đối xử và sự học hiểu 
của bệnh nhân. 

  
SINH TỐ A 
Thiếu sinh tố A có thể gây ra những 

bệnh gì? 
Vitamin A thuộc nhóm các sinh tố hòa tan 

trong chất béo với các nhiệm vụ như giúp nhìn 
rõ hơn vào ban đêm, giúp kiến tạo và bảo trì 
răng, da, xương, giúp sự sinh sản bình thường. 

Thiếu sinh tố A sẽ đưa tới giảm thị lực, đục 
giác mạc, còi cọc cơ thể, xương chậm phát 
triển, da khô có vẩy, sỏi thận, giảm khả năng 
thụ thai, thai nhi kém tăng trưởng.   

Vitamin A có nhiều trong dầu gan cá, gan, 
thận, sữa và các sản phẩm chế biến từ sữa như 
sữa chua, pho mát. Hiện nay, nhiều loại thức 
ăn điểm tâm như các loại ngũ cốc khô đều được 
tăng cường với sinh tố A, cho nên ít khi ta bị 
thiếu.  

Ngược lại khi tiêu thụ quá nhiều sinh tố A 
có thể gây ra ăn mất ngon, nhức đầu, rụng tóc, 
mờ mắt, da khô, tính tình nóng nẩy. 

 
 

Bác sĩ Nguyễn Ý Đức 
www.bsnguyenyduc.com 

 
 
 

TỰ KỶ AUTISM—SINH TỐ A 
Bác Sĩ Nguyễn Ý-ĐỨC 

Y KHOA PHỔ THÔNG 

http://www.bsnguyenyduc.com


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      51 

Truyeän ngaén traêm chöõ 
  

STEVEN N. 

TÂM PHÂN BIỆT 
 

Thầy xuống trai đường 
tình cờ nghe: 

- Tôi tu Tịnh Độ, cầu sanh 
Cực lạc nên chỉ thờ duy nhất 
tượng Phật A Di Đà. 

Người kia liền đáp: 
- Tôi tu thiền, theo đúng 

đường lối chánh tông nên chỉ 
thờ mỗi đức Bổn Sư Thích ca. 

Họ đưa ra nhiều lý lẽ 
tranh luận hầu mong cho mình 
là đúng. Thầy khẽ tằng hắng: 

- Hư không bên Tây có 
khác gì hư không bên Đông 
chăng? 

Hai vị bèn thưa: 
- Bạch thầy, cũng là một 

thôi! 
Bấy giờ thầy nghiêm nghị: 
- Tranh tượng chỉ là biểu 

trưng. Hai vị hiểu lệch nên 
sanh tâm phân biệt! 

 
NỢ PHẢI TRẢ 

 
Trong tiệc cuối năm mọi 

người ăn uống, trò chuyện rôm 
rả, bỗng  có người hỏi: 

- Sao bây giờ càng sinh 
nhiều thứ bệnh quái dị, tai họa 
dồn dập? 

Tiếng bàn cãi xôn xao, tựu 
trung cho rằng: ô nhiễm, lạm 
dụng hóa chất... Riêng chú Tư 

ngồi im, chờ lắng xuống rồi 
chú mới nói: 

- Anh em thấy cái ngọn 
mà không thấy cái gốc! riêng 
ngày lễ này đã có mấy mươi 
triệu con gà Tây chết thảm... 
Thử hỏi chúng bằng lòng 
dâng máu thịt cho ta sao? 
Oán kết càng lâu thì càng 
thâm trọng. Cái quả hôm nay 
do cái nhân quá khứ, nhân 
hôm nay sẽ có quả  ngày 
mai! 

Moị người im lặng, dường 
như có làn sóng vô hình lan 
tỏa. 

 
NHÂN HỌA 

 
Thuở trước mỗi năm lũ 

đổ về một lần, kể cũng nhiều 
tai họa nhưng không bất ngờ 
vả laị nó đem về phù sa và 
bao nhiêu nguồn lợi to lớn 
khác. Năm nào lũ không về 
dân laị trông đứng trông ngồi: 

- Trời, năm nay lũ không 
về thì mùa màng thất bát hết. 

Thế rồi đùng một cái bây 
giờ mỗi năm lũ năm bảy bận, 
mà toàn lũ bất ngờ quét sạch 
mùa màng, tài sản và sinh 
mạng người. Dân kêu trời như 
bộng! Ngọc Hoàng quở trách 
thần mưa: 

- Sao  khanh gây lũ quá 
nhiều làm hại dân vậy? 

Thần mưa bẩm báo: 
- Oan cho thần, người ta 

xây hồ bừa bãi, khi dân cần 
nước thì họ giữ lại, khi mưa 
về thì họ bất ngờ xả ra. 

Ngọc Hoàng buồn bã: 
- Xưa giờ thiên tai đã 

khổ, nay lại thêm nhân tai thì 
dân chiụ sao thấu? 
 

MỴ Ê 
 

Chế chủ bội ước, bỏ triều 
cống laị còn cho quân quấy 

phá biên thùy. Vương cả giận, 
cất quân thảo phạt. Sau khi hạ 
thành bắt toàn gia Chế chủ 
đem về kinh. Vương chia tù 
binh làm gia nô, riêng Mỵ Ê 
ban cho vị quan có công to 
nhất. Mỵ Ê nói với thị tỳ: 

- Quốc phá gia vong nỡ 
nào nhận giặc làm chồng? 

Nói xong nhảy sông trầm 
mình. Vương hay cảm thương 
bèn sắc phong: "Trinh Liệt Phu 
Nhân" cho lập đền thờ cúng. 
Dân quanh vùng bảo nhau 
những đêm trăng họ thường 
nghe ma Hời khóc: 

Chẳng cam nhận giặc làm 
chồng 

Sắc hương đành gởi theo 
dòng nước trôi 

Mưu đồ vương bá chưa thôi 
Hận loang lở tháp đỉnh đồi 

phế phong. 
 

CHƠI TRÊN SỰ SỐNG 
 

Bọn giàu xổi kết hợp quan 
quyền bày ra những trò ăn 
chơi vô độ, học đòi nhà giàu 
bên Tây chơi golf để tỏ ra 
mình sang. Thế là hàng ngàn 
cánh rừng, mẫu ruộng, nương 
rẫy... bị lấy để làm sân golf. 
Dân kêu trời như bộng, có 
người liều mình, có kẻ hoại 
thân... nhưng xem ra chẳng ăn 
thua gì. Báo chí noí bóng gió 
thì quan dập liền: 

- Ta có tiền thì ta chơi! 
Dân càng thêm phẫn nộ 

nhưng không biết làm sao bèn 
viết khắp nơi: 

- Chơi trên sự sống còn 
của dân là tội ác! 
 

STEVEN N 
 

 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      52 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      53 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      53 

MỖI KỲ MỘT MÓN CHAY 
 

GỎI CUỐN CHAY 

(Vietnamese vegan salad roll) 

Nguyên liệu: 

 Bún  

 Rau xà-lách (diếp) 

 Các loại rau thơm (húng cây, ngò, quế, 
v.v...) 

 Giá sống 

 Đạm thực vật (hoặc đậu hủ chiên) 

 Bánh tráng 

 Xốt: bơ đậu phộng (hoặc đậu phộng giã 
nhuyễn), mật thùa (hoặc đường), tương ớt 

 
Thực hiện: 
 

 Mua bún tươi, hoặc luộc bún khô, sợi nhỏ, 
để ráo. 

 Rau xà-lách rửa sạch, để ráo nước. 

 Các loại rau thơm (rau sống) mà bạn thích, 
rửa sạch. 

 Giá rửa sạch.  

 Chất đạm thực vật hoặc đậu hủ chiên 
vàng, thái lát mỏng. 

 Bánh tráng mỏng thấm nước. Để lên đĩa 
lớn. Cho rau xà-lách, rau sống, giá, bún, 
chất đạm thực vật vào. 

 Cuốn thành gỏi cuốn. Sau đó cắt làm đôi, 
để khi dọn ra và cầm lên ăn nhìn thấy đẹp 
và thanh. 

 Xốt tương nấu với vài muỗng nước và bơ 
đậu phộng (hoặc đậu phộng giã nhuyễn). 
Thêm vài giọt mật thùa, hoặc 1/4 muỗng 
đường vàng. Nêm cho vừa khẩu vị. Bắc 
khỏi bếp.  

 Múc xốt tương vào chén nhỏ. Cho tí tương 
ớt đỏ, thêm màu sắc vui mắt. 

 
Gỏi cuốn chay chấm với xốt tương đậu phộng, 
ăn rất nhẹ. 
 

HY VỌNG 
(VietnamAnChay.com) 

 
 Chú thích: Tbsp: tablespoon (muỗng canh), khoảng 15ml; Tsp: teaspoon (muỗng cà-phê), khoảng 5ml.  

NẤU CHAY 

Gỏi cuốn chay - Vietnamese vegan salad roll (Photo: 
VietnamAnChay.com) 

http://vietnamanchay.com/
http://1.bp.blogspot.com/-DrozM3S_008/TV8Yhk25HDI/AAAAAAAAAP4/yntB_K6Xq50/s1600/goicuonchay.JPG


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      54 

Ngay từ hồi còn trẻ cụ Chu Văn An (1292-
1370) đã nổi tiếng là một người cương trực, 
giữ tiết tháo, không cầu danh lợi, chỉ ở nhà đọc 
sách. Sau khi thi đậu Thái học sinh (Tiến sĩ) cụ 
không ra làm quan, chỉ ở nhà mở trường dạy 
học. Học trò theo học rất đông. Trong số môn 
đệ cụ có nhiều người thành đạt, thi đỗ ra làm 
quan to trong triều.  

Năm Khai Thái đời vua Trần Minh Tông 
(1314-1329) cụ mới nhận chức Quốc tử giám 
tư nghiệp, dạy cho thái tử học. Đến đời Trần 
Dụ Tông (1341-1369), vì nhà vua mải mê chơi 
bời, tình cảnh xã hội nhiễu nhương, chính sự 
thối nát, dân tình đói khổ, cụ đã dũng cảm 
dâng “Thất trảm sớ” xin chém bảy tên nịnh 
thần nhưng vua không nghe. Cụ bèn treo mũ, 
cởi áo từ quan lui về ở ẩn. Cụ tính ưa đọc sách 
nên dựng một ngôi nhà ở sườn đồi, cạnh bờ 
đầm tại núi Phượng Hoàng (Chí Linh), vừa làm 
thư viện, vừa làm trường và là nơi soạn sách. 
Cụ lấy hiệu là Tiều Ẩn (có nghĩa là người đi hái 
củi ẩn dật). Cụ dạy học và viết sách cho tới khi 
qua đời tại đây. Khi cụ mất, vua Trần đã dành 
cho cụ một vinh dự lớn bậc nhất đối với một trí 
thức là được thờ ở Văn Miếu. Sự nghiệp của cụ 
được ghi lại trong văn bia ở Văn Miếu - Quốc 
Tử Giám. Cụ được tôn kính là người Thầy vĩ 
đại, được coi là “Vạn thế sư biểu”. Các tác 
phẩm của cụ phần lớn đã bị giặc Minh thâu góp 
và tiêu hủy. Hiện chỉ còn lưu truyền lại mười 
hai bài thơ.  

Cụ Chu Văn An tìm về với cuộc sống ẩn 
dật để di dưỡng tâm thần, để xa lánh cõi đời 

trần tục thoát khỏi trò đua chen chốn quan 
quyền và nêu cao khí tiết của bậc chính nhân 
quân tử. Bài thơ “Xuân Đán” (Sáng mùa Xuân) 
cụ làm khi về ở ẩn:  

春 旦 

寂 寞 山 家 鎮 日 閒，  

竹 扉 斜 擁 護 輕 寒。  

碧 迷 草 色 天 如 醉，  

紅 濕 花 梢 露 未 乾。  

身 與 孤 雲 長 戀 岫，  

心 同 古 井 不 生 瀾。  

柏 薰 半 冷 茶 煙 歇，  

溪 鳥 一 聲 春 夢 殘 

 
 XUÂN ĐÁN 
Tịch mịch sơn gia trấn nhật nhàn.  
Trúc phi tà ủng hộ khinh hàn  
Bích mê thảo sắc thiên như túy,  
Hồng thấp hoa sao lộ vị can.  
Thân dữ cô vân trường luyến tụ,  
Tâm đồng cổ tỉnh bất sinh lan.  
Bách huân bán lãnh trà yên yết,  
Khê điểu nhất thanh xuân mộng tàn. 
 
(Nhà trên núi vắng vẻ, suốt ngày thảnh 

thơi. Cánh cửa phên che nghiêng ngăn cái rét 
nhẹ. Màu biếc át cả sắc cỏ, trời như say. Ánh 
hồng thấm nhành hoa sương sớm chưa khô. 
Thân ta cùng đám mây cô đơn mãi mãi lưu 
luyến hốc núi. Lòng giống như mặt giếng cổ, 
chẳng hề gợn sóng. Mùi khói thông sắp hết, 
khói trà đã tắt. Một tiếng chim bên suối làm 
tỉnh mộng xuân). 

     
SÁNG MÙA XUÂN   
Nhà trên núi vắng cảnh an nhàn  
Phên cửa nghiêng che tiết lạnh sang  
Cỏ biếc trời cao say chất ngất,  
Hoa hồng sương sớm đượm miên man.  
Thân như mây lẻ vương non thẳm  
Lòng tựa giếng xưa lặng sóng vàng  
Hương gỗ thông tan, trà cạn khói,  
Chim bên suối hót mộng xuân tàn. 
                         (Tâm Minh dịch thơ) 

Chu Vaên An — Thô ngaùt höông Thieàn 
  

TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      55 

Đây là ngôi nhà tranh cửa trúc nhỏ bé ho-
ang lặng nơi cụ Chu Văn An ở ẩn tại làng Kiệt 
Đặc, huyện Chí Linh, một vùng sơn thủy hữu 
tình với núi Côn Sơn, ngọn Phượng Hoàng, 
sông Thanh Lương và ao Miết Trì...  

Cánh cửa phên chỉ che nghiêng ngăn cái 
rét nhè nhẹ, có lẽ vì cụ vẫn còn muốn đón 
nhận cái khí lành lạnh của trời đất ban cho. Cụ 
không tâm niệm là với một thời thế nhiễu 
nhương như thế, kẻ sĩ không còn cách gì để 
cống hiến cho đời. Về ở ẩn không phải là một 
sự thất bại, một nỗi khổ đau. Ẩn dật chính là 
môi trường sống lý tưởng. Dạy học cũng là một 
cách phục vụ nước nhà một cách hữu ích.  

Cụ sống giản dị và thư thái an nhàn, xa 
lánh cõi đời trần tục hòa đồng với cảnh thiên 
nhiên đơn sơ, đạm bạc thinh lặng, vắng vẻ. Cụ 
thích ngắm hoa thơm cỏ lạ. Đất trời đang vào 
Xuân, cụ cảm nhận thấy vạn vật phô sắc với 
các loại kỳ hoa dị thảo, trong đó có làn cỏ xanh 
biếc tốt tươi. Màu biếc át cả sắc cỏ. Trời trên 
cao như say chất ngất. Những ánh hồng thấm 
vào các nhành hoa đượm miên man trong 
sương sớm.   

Cảnh giới thanh u như gột sạch hết phiền 
não, thoát vòng tục lụy chẳng còn vương vấn 
chút bụi trần thời khác chi Phật giới. Và chỉ có 
một tâm hồn đã đạt đạo được trọn vẹn mới có 
thể cảm nhận thiên nhiên được như thế. 

Thân như đám mây lẻ loi cô đơn mãi mãi 
lưu luyến hốc núi, vấn vương với non thẳm. 
Non thẳm tượng trưng cho đạo lý hay lẽ phải 
muôn đời mà sĩ phu yêu nước không thể nào ly 
khai. Khi trong đời trần tục bao kẻ tiểu nhân 
đắc chí lộng hành, thời người quân tử thường bị 
thất thế, tự ví thân mình như cụm mây gần 
núi, thoái lui, ẩn khuất, tránh đời, xa lánh tiểu 
nhân, cứ giữ vẻ uy nghiêm mà lui về ở ẩn, ứng 
với quẻ “Thiên Sơn Độn”, còn gọi là quẻ Độn là 
quẻ thứ 33 trong Kinh Dịch.       

Lòng tựa giếng xưa, giống như mặt giếng 
cổ, chẳng hề gợn sóng, luôn dâng hiến dòng 
nước tươi mát, không hề pha lẫn với các dòng 
đời ô tạp rác rưởi khác, luôn làm ích lợi cho đời, 
cho muôn người đang khát khao đạo lý và kiến 
giải nhưng vẫn lặng sóng vàng. Tương tự như ý 
trong quẻ “Thủy Phong Tỉnh” (còn gọi là quẻ 
Tỉnh) là quẻ thứ 48 trong Kinh Dịch. Theo đó 
thì làng xóm có khi thay đổi, còn giếng nước 
vốn cố định, không dời chỗ. Đổi làng xóm, đổi 
ấp chứ không đổi giếng. Nước giếng không kiệt 
mà cũng không thêm, ở chỗ nào cứ ở yên chỗ 
đó. Người có tài, muốn giúp đời, nhưng không 
được dùng, ví như cái giếng nước trong mà 
không ai múc. Nếu được ông vua sáng suốt 
dùng, thì người đó sẽ giúp cho mọi người được 
nhờ.  

Cụ muốn bộc lộ tấm lòng mình là dù cho 
phải dời chỗ ở về núi Phượng Hoàng nhưng tấm 
lòng son của người quân tử vẫn chẳng hề 
phai. Hình ảnh này đã nói lên cái tâm như nhất 
đầy ắp chính khí của kẻ sĩ hết lòng phù dân 
giúp nước. Cụ nhàn thân nhưng không nhàn 

tâm. Làm ích lợi cho đời nhưng lòng tĩnh lặng 
không sinh ra sóng. Nơi đây gợi ra hình ảnh 
của cái tâm được đề cập tới trong Thiền Tông 
đó là “chân tâm”, “diệu tâm”.  

Mùi khói thông thoạt tiên hình thành, rồi 
hương gỗ tồn tại tỏa rộng ra, sau biến dần đi 
và cuối cùng là tan hết. Làn khói trà tỏa ra rồi 
cũng tương tự theo những giai đoạn như trên 
mà tan biến. Một tiếng chim bên suối hót vang 
lên làm tỉnh giấc mộng trong buổi sáng mùa 
Xuân. Phải chăng cụ thấy được sự vận hành 
của Đạo cùng với lẽ “vô thường”, đặc tính 
chung của mọi sự sinh ra có điều kiện, qua các 
giai đoạn “thành, trụ, hoại, không” hay “sinh, 
trụ, dị, diệt” là bốn quy luật chi phối mọi hiện 
tượng giới. Đạo Phật gọi Thế gian là vô thường 
nghĩa là “không chắc chắn”, “không trường 
tồn”.   

Từ giữa đời Trần về sau, Nho giáo thịnh 
dần, Phật giáo suy yếu. Tuy thế nhiều nhà Nho 
trước đây đã từng lên án chỉ trích Phật giáo gay 
gắt vậy mà cuối đời lại vào chùa sống cuộc đời 
thanh đạm và viết những vần thơ ca ngợi cảnh 
đẹp già lam như Trương Hán Siêu, Phạm Sư 
Mạnh...  

Cụ Chu Văn An cũng không trực tiếp bài 
bác Phật giáo mà trái lại cụ còn sáng tác những 
vần thơ ca ngợi thiên nhiên, bộc lộ tâm tình 
tiêu dao, phóng khoáng tự tại, mang cốt cách 
của thiền sư, của đạo sĩ với một tâm hồn đạt 
đạo. Thơ của cụ được Phan Huy Chú nhận xét 
là: “lời thơ trong sáng u nhàn”. Thơ cụ chịu ảnh 
hưởng của đạo Phật trong giai đoạn về ở ẩn 
này như nhiều nhà thơ thời ấy. Nói chung thơ 
các ẩn sỹ thường có phong vị u nhàn, nhưng 
với cụ u nhàn chỉ là ở cái giọng thơ 

Sự ngưỡng mộ Phật giới thanh u (trong 
sạch và tĩnh lặng), thoát vòng tục lụy của cụ 
Chu Văn An cũng tỏ lộ ra vào một lần cụ dừng 
chân tạm nghỉ ở núi thôn Nam. Cảm thấy thân 
nhàn nhã như đám mây lẻ loi trên bầu trời, tự 
do phân tán, nhẹ bay khắp Nam, Bắc. Gió mát 
thổi bên gối, tâm tình để ngoài cuộc đời, xúc 
cảnh sinh tình cụ làm bài thơ “Thôn Nam Sơn 
Tiểu Khế” (Tạm nghỉ núi thôn nam): 

     村 南 山 小 憩 

閑 身 南 北 片 雲 輕，  

半 枕 清 風 世 外 情。  

佛 界 清 幽 塵 界 遠，  

庭 前 噴 血 一 鶯 鳴。 

 
THÔN NAM SƠN TIỂU KHẾ 

 
Nhàn thân nam bắc phiến vân khinh, 
Bán chẩm thanh phong thế ngoại tình. 
Phật giới thanh u, trần giới viễn, 
Đình tiền phún huyết nhất oanh minh. 

 
(Thân nhàn như đám mây nhẹ bay khắp 

Nam, Bắc. Gió mát thổi bên gối, tâm tình để 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      56 

   

  

THÂN CÒ 

 

Em đến nơi đây một buổi chiều 
Thu vàng xác lá rụng tả tơi 
Chim kêu gọi đàn bay về tổ 
Thân lặn phương trời dạ ngẩn ngơ 
 
Mỗi bước chân đi qua phố thị 
Bao người xa lạ nhìn em chạy 
Đắng cay buồn tủi ai chia xẻ 
Cha mẹ đâu rồi bé bơ vơ 
 
Xin một bàn tay người nâng đở 
Chén cơm bát nước đoạn ngày qua 
Cho em sống trọn niềm vui lạ 
Thân cò lặn lội mãi lang thang 
 
Thành phố lên đèn hồng đỏ tím 
Nhà hàng khách sạn người qua lại 
Ông này bà nọ ôi sang quá 
Ai thấy em hoài đứng co ro? 
 
Em bước lang thang trên phố chợ 
Về đâu em hỡi mái nhà xưa 
Cha ơi mẹ hỡi đâu xa thẳm 
Giòng lệ chan hòa tủi phận em. 
 
 
 
 
 
 

THÍCH NỮ GIỚI ĐỊNH 

 

ngoài cuộc đời. Cõi Phật thanh u, cõi trần xa 
vời. Trước sân, hoa đỏ như máu, một chiếc 
oanh kêu).  

 
         TẠM NGHỈ NÚI THÔN NAM 
Thân nhàn Nam Bắc áng mây trôi, 
Bên gối gió qua, nhẹ việc đời. 
Cõi Phật thanh u, xa cõi tục 
Trước sân hoa đỏ, tiếng oanh vui. 

   (Tâm Minh dịch thơ) 
 
Một lần vân du cụ dừng chân bên sông 

đứng một mình đếm thuyền về bến. Trước 
ghềnh, gió gấp, một tiếng sáo gợi cảnh thu. 
Thơ đã tàn, mặt trời xế bóng, ánh hồng nhàn 
nhạt. Màu biếc mênh mông. Cụ làm bài thơ 
“Giang Đình Tác” (Làm thơ ở Giang Đình). 
Trong thơ cụ có sự cô độc nhưng vắng bặt hẳn 
sự tiếc nuối thở than. Quả thật đây vẫn là Phật 
giới thanh u, xa lánh cõi trần tục. Bốn câu cuối 
bài thơ: 

功 名 已 落 荒 唐 夢，  

湖 海 聊 為 汗 漫 遊。  

自 去 自 來 渾 不 管，  

滄 波 萬 頃 羨 飛 鷗 

 
Công danh dĩ lạc hoang đường mộng,  
Hồ hải liêu vi hãn mạn du.  
Tự khứ tự lai hồn bất quản,  
Thương ba vạn khoảnh tiện phi âu.  

(Công danh đã rơi vào giấc mộng hoang 
đường. Tạm dạo chơi miền hồ hải. Đi lại tự 
mình, chẳng gì trói buộc. Thèm cảnh chim âu 
bay liệng trên muôn khoảnh sóng xanh).  

 
Công danh chót lạc vùng mơ ảo 
Hồ biển tạm chơi thú nẻo xa 
Đây đó lang thang đời tự tại,  
Ước như chim lướt sóng bao la. 
     (Tâm Minh dịch thơ) 

 
Trong một bài thơ khác cụ lại đã ca ngợi 

một vị sư đạo cao đức trọng. Cụ tán dương tư 
cách thanh cao của các nhà sư như tư cách của 
một nhà Nho quân tử sống ẩn dật chịu ảnh 
hưởng Lão–Trang trong bài “Đề Dương công 
Thuỷ Hoa đình”. 

Như vậy ta thấy ý thơ của cụ Chu Văn An 
luôn ngát hương thiền. Chính vì đã chịu nhiều 
ảnh hưởng của đạo Phật mà khi về ở ẩn tiên 
sinh bình tĩnh dạy học, viết sách và sống yên 
vui đến cuối đời. 

 
TÂM MINH NGÔ TẰNG GIAOTÂM MINH NGÔ TẰNG GIAO  

(Virginia, đón Xuân Đinh Dậu, 1-2017) 
  



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      57 

ĐẠO PHẬT TRONG ĐỜI SỐNG 

Có câu chuyện vui về một người cưỡi một 
con ngựa đang phi như bay trên đường. Khi 
anh và con ngựa chạy ngang qua một khu phố, 
có vài người quen đứng bên đường thấy vậy gọi 
với theo, “Anh có việc gì phải đi đâu mà vội vã 
thế?” Anh ta ngoái đầu lại và nói lớn, “Tôi cũng 
không biết nữa, hỏi con ngựa kìa!” 

Trong thời đại của kỷ nguyên thông tin 
ngày nay, information age, mọi việc xảy ra rất 
nhanh lẹ và dồn dập, cuộc sống chúng ta 
dường như cũng bị lôi cuốn theo cùng với một 
nhịp độ ấy. Mỗi sáng sớm thức dậy, cái mà ta 
nhìn đầu tiên là chiếc đồng hồ ở bên cạnh, một 
ngày của ta cũng được bắt đầu dưới sự chỉ huy 
của thời giờ. Tốc độ và sự bận rộn trong cuộc 
sống đôi lúc cũng khiến ta cảm thấy mình cũng 
giống như anh chàng trong câu truyện ấy. 

Có lần tôi đi nghe nhạc với một người bạn. 
Trong phần giao lưu với khán giả, có người hỏi 
anh ca sĩ nổi tiếng ấy rằng anh có dự định gì 
cho tương lai của mình không? Anh đáp, bây 
giờ sự nghiệp anh vẫn còn “đang lên” nên chưa 
muốn bị ràng buộc hay nghĩ gì đến tương lai xa 
xôi hết. Anh chỉ muốn tận hưởng những cơ hội 
mà anh hiện đang có, dù rằng anh phải tạm 
gác lại một số công việc quan trọng khác, ngay 
cả cuộc sống riêng của mình… Mà những gì anh 
chia sẻ cũng rất thật phải không bạn? Đôi khi 
chúng ta cũng như người đang cưỡi con ngựa 
chạy như bay, ta không thể dừng lại được. 

Có lẽ cái cảm giác rằng khi ta hoàn tất 
được một số việc nào đó, đạt được những gì 
mình muốn, chúng mang lại cho ta một cảm 
nhận rằng cuộc sống mình có phẩm chất và có 
hướng đi rõ ràng hơn. Vì vậy cho nên chúng ta 
lúc nào cũng phải làm một việc gì, theo đuổi 
một cái gì đó, và khi không làm gì hết ta lại 
cảm thấy như là mình đang hoang phí thời giờ. 

Nhưng nếu như 
trong cuộc sống, có 
những lúc ta dừng lại 
không làm gì, thì đó có 
là một sự vô ích chăng? 

Trong cuộc sống 
chắc chắn sẽ có những 
giây phút chờ đợi, bắt ta 
phải dừng lại, không làm 
gì hết. Nhưng chúng 
không phải là những thời 
gian vô ích đâu bạn! 
Thật ra đó có thể là món 
quà quý giá mà cuộc 

sống thỉnh thoảng dâng tặng cho mình, nếu 
như ta biết cách tiếp nhận chúng. 

Bà Jan Chozen Bays, một giáo thọ của 
dòng thiền Nhật bản, có chia sẻ về một món 
quà quý giá mà sự dừng lại trong cuộc sống vội 
vã này có thể dâng tặng cho chúng ta. 

“Trong đời sống, mỗi khi chúng ta bị bắt 
buộc phải dừng lại và chờ đợi, ví dụ như khi bị 
kẹt xe trên đường, ta thường có khuynh hướng 
muốn làm một cái gì đó để lảng tránh cái cảm 
giác chờ đợi khó chịu ấy. Ta mở radio lên, gọi 
điện thoại, xem email, hay ngồi đó bực dọc. 
Nhưng nếu như ta có một ý thức sáng tỏ về 
những giây phút chờ đợi ấy, chúng sẽ trở thành 
những cơ hội thực tập giúp mang lại sự tỉnh 
thức cho mình trong cuộc sống hằng ngày.” 

Chờ đợi là một sự kiện rất bình thường của 
đời sống nhưng lại thường gây cho chúng ta 
một cảm xúc khó chịu. Nhưng ta có thể biến đó 
trở thành một món quà tặng đặc biệt cho chính 
mình, một cơ hội, một thời gian để thiền tập. 
Và sự lợi lạc của nó cũng gấp đôi: trước hết, ta 
chuyển hóa được cảm giác khó chịu, tiêu cực 
của mình, và thêm nữa, bất cứ một giây phút 
nào của cuộc sống cũng có thể là một cơ hội 
thiền tập của ta. 

Và sự thực tập này cũng rất là đơn giản. 
Mỗi khi phải chờ đợi một việc gì, trước hết bạn 
hãy chú ý đến những cảm thọ nào đang có mặt 
trong thân mình, chúng là biểu hiện của những 
ý nghĩ và cảm xúc vội vã trong ta như là sự nôn 
nóng, bất an. Và mỗi lần ta không để cho 
những ý nghĩ và cảm xúc ấy biến trở thành quả 
trái, ví dụ như sự bực tức khi bị kẹt xe, hay nôn 
nóng vì người xếp hàng phía trước quá chậm, là 
ta đang làm giảm bớt đi năng lượng tiêu cực 
của những tập quán, thói quen xưa cũ trong 
tâm mình. 

Nếu như ta đừng để bánh 
xe tâm của mình tiếp tục 
lăn theo cùng một vết lún 
sâu trên con đường mòn 
dẫn ta đi xuống một con 
đầm lầy, thì rồi một ngày 
vết lún ấy cũng sẽ được 
phủ lấp lại bằng phẳng 
như xưa. Cuối cùng rồi 
thì những thói quen bực 
tức, những phản ứng bức 
xúc của ta sẽ dần dần 
phai nhạt đi. Thật ra tiến 
trình này cũng chỉ là đơn 

MÓN QUÀ CỦA SỰ CHỜ ĐỢI 
 

Nguyễn Duy Nhiên 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      58 

giản như vậy thôi. Nó cần thời gian, nhưng rất 
có hiệu quả. 

Đa số chúng ta thường hay đo lường giá trị 
ta bằng những năng suất của mình. Nếu như 
hôm nay tôi không hoàn tất một việc gì, nếu 
như tôi không viết được trang sách nào, gặp 
một người nào, nấu được chiếc bánh nào, kiếm 
thêm đồng nào, bán được một món hàng nào, 
mua được một món hàng nào, ký được hợp 
đồng nào… thì tôi đã hoang phí một ngày, tôi là 
người vô dụng. Chúng ta không bao giờ cho 
rằng mình có một giá trị nào hết, nếu như ta 
chỉ tiếp xúc với sự sống, và đơn sơ có mặt trọn 
vẹn trong giờ phút hiện tại mà thôi. Và cũng vì 
nhận thức sai lầm ấy mà “chờ đợi” đã trở thành 
nguyên nhân của sự bất an, khi ta chỉ nghĩ đến 
những gì đáng lẽ mình có thể hoàn tất được 
trong giờ phút này. 

Và nếu như bạn hỏi những người thân của 
mình xem họ thật sự cần gì nhất nơi bạn, chắc 
chắn phần lớn câu trả lời sẽ là họ cần “sự có 
mặt” hay là “thời giờ” của bạn. Sự có mặt của 
ta có một giá trị không thể nào đo lường được, 
vì đó là hạnh phúc, an vui, là sự mật thiết. Khi 
chúng ta biết buông bỏ những bận rộn và bớt 
đi những lao tác, trở về với với một sự tĩnh 
lặng, trong sáng tự nhiên, mình sẽ cảm thấy 
hạnh phúc, an vui và biết bao dung hơn, cho 
dù chung quanh ta không có gì xảy ra. 

Đó là một món quà tặng quý giá mà không 
ai có thể mua được. Chúng là kết quả tự nhiên 
của một sự có mặt trọn vẹn trong giờ phút hiện 
tại. Và đó cũng là quyền bẩm sinh của mỗi 
người chúng ta, mà trong cuộc sống vì quá bận 
rộn mình đã vô tình đánh mất đi” 

 
Sự sống vẫn đang có mặt 
Nhà văn Allen Sauder viết, “Sự sống là 

những gì xảy đến với chúng ta, trong khi mình 
đang bận rộn với những toan tính về các kế 
hoạch khác.” (Life is what happens to us while 
we are making other plans). Cuộc sống vẫn 
đang diễn ra trong khi ta bận rộn với một dự 
án nào đó của tương lai: một chuyến đi, một 
cuộc gặp gỡ, một hợp đồng, hay một cấp bằng 
nào đó. 

Mà tôi nghĩ chúng ta cũng đừng nên chờ 
đợi ở tương lai làm gì, vì những gì mình vừa 
mới nắm bắt được là nó cũng vừa bắt đầu đang 
phai nhạt đi… Chúng ta chỉ có mỗi giây phút 
này thôi, dầu có vội vã đến đâu bạn cũng 
không thể nào sống trong hai giây phút cùng 
một lần được. 

Trong những giây phút dừng lại, và có mặt 
với hiện tại, những dự án tương lai của ta có 
thể bị chậm bớt hay trì hoãn đi, nhưng bạn biết 
không, điều mà ta có thể sẽ tìm lại được trong 
giây phút ấy là cuộc đời của chính mình. Và dù 
ta có hoàn tất được gì hay không, sự sống 
nhiệm mầu, con đường hạnh phúc, vẫn đang 
hiện hữu ở bất cứ nơi nào mình thật sự trọn 
vẹn có mặt. 
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 
Nam Mô A Di Đà Phật. 

 
Ngưỡng bái bạch: Chư tôn Hòa thượng 

cùng chư tôn Thiền Đức chứng minh. 
Kính bạch Chư tôn đức ni và chư vị 

trong môn đồ Pháp quyến chùa Xá Lợi tại 
Rosemead, California, Hoa Kỳ. 

Chúng con , Ni chúng và Phật tử trong 
đạo tràng  Viên Thông Tự tại Houston, TX  
xin được đảnh lễ giác linh Ni trưởng thượng 
Như hạ Nguyện, vị Ni trưởng của chúng 
con tại hải ngoại từ thuở ban sơ của người 
Việt ly hương. Ni trưởng đã vươn lên vững 
chãi như cây tùng cây bách để che chở và 
hướng dẫn cho hàng hậu học chúng con. 
Hôm nay, Ni trưởng đã thuận thế vô thường 
nhưng giáo hạnh và đức từ dung của Ni 
trưởng vẫn luôn là tấm gương sáng để 
chúng con noi theo trên bước đường tu học 
và phụng sự. 

 
Ngưỡng bái bạch Giác Linh Ni trưởng 

thùy từ chứng giám : 
Trước linh đài, khói trầm hương nhẹ tỏa 
Nén tâm hương, hòa quyện kiết tường 

vân 
Thuận vô thường, thầy xả bỏ huyễn thân 
Lòng chẳng bận, Thong dong về với 

Phật. 
 
Chúng con hàng Ni chúng và Phật tử 

Viên Thông Tự, Houston, Texas xin thành 
kính đảnh lễ giác linh một bậc thầy quý 
kính mà lúc bình thời có nếp sống bình dị 
và thanh thản trước những thăng trầm sinh 
diệt. Chúng con xin kính nguyện Giác linh 
thầy cao đăng Phật quốc.   

Nhất tâm đảnh lễ: Giác linh Hòa Thượng 
Ni Tân viên tịch thượng Như  hạ Nguyện 
chi giác linh tam bái. 

 
TKN. Thích Nữ Thanh Lương 

và Ni Chúng  
VIÊN THÔNG PAGODA 

17355 Groeschke Road, Houston, TX 77084 
Tel: (281) 829-0816 

NGƯỠNG VỌNG NI TRƯỞNG 

THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      59 

Westminster, Nam California (VB) -- Giáo 
Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ đã 
long trọng tổ chức Tang Lễ Sư Bà Thích Nữ 
Như Nguyện là thành viên Hội Đồng Giáo 
Phẩm, Tổng Vụ Trưởng Tổng Vụ Ni Bộ Hội 
Đồng Điều Hành GHPGVNTNHK, Trú Trì Chùa 
Xá Lợi, Thành Phố Rosemead, California, đã 
viên tịch vào lúc 5 giờ chiều ngày 15 tháng 01 
năm 2017 (nhằm ngày 18 tháng Chạp năm 
Bính Thân) tại Bệnh Viện Beverly Hospital, 
Thành Phố Montebello, Miền Nam California, 
Hoa Kỳ, thế thọ 70, lạp thọ 48.  

Lễ Nhập Kim Quan đã diễn ra vào lúc 9 giờ 
sáng, Chủ Nhật, ngày 22 tháng 01 năm 2017 
(nhằm ngày 25 tháng Chạp năm Bính Thân); 
Lễ Trà Tỳ được cử hành vào lúc 3 giờ chiều Thứ 
Hai, ngày 23 tháng 01 năm 2017 (nhằm ngày 
26 tháng Chạp năm Bính Thân), tại Peek Fen-
eral Home, (Phòng số 3) Thành Phố Westmin-
ster, California.  

Trong hai buổi lễ đã có hàng trăm Chư Tôn 
Giáo Phẩm, Chư Tôn Đức Tăng Ni và đồng 
hương Phật tử tham dự. Chư Tôn Giáo Phẩm có 
Trưởng Lão Hòa Thượng Thích Thắng Hoan, 
Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phẩm, Giáo 
Hội Phật Giáo Việt Nam Thống Nhất Hoa Kỳ 
(GHPGVNTN/HK, sẽ viết tắt là GH trong bài 
này), Trưởng Lão HT. Thích Chơn Thành, Phó 
Thượng Thủ Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam Trên 
Thế Giới; HT. Thích Phước Thuận, Thành Viên 
Hội Đồng Giáo Phẩm, GH; HT. Thích Nguyên 
Trí, Phó Chủ Tịch Nội Vụ Hội Đồng Điều Hành 
(HĐĐH) GH; HT. Thích Minh Tuyên, Phó Chủ 
Tịch HĐĐH/GH, HT. Thích Thông Hải, Phó Chủ 
Tịch Ngoại Vụ HĐĐH/GH, HT. Thích Nhật 
Quang, Phó Chủ Tịch HĐĐH/GH, HT. Thích 
Nguyên Siêu, Tổng Thư Ký HĐĐH/GH, cùng 
Chư HT. Thích Nguyên Hạnh, Thích Huệ Minh, 
Thích Giác Sỹ, Thích Minh Hồi, Thích Giác 
Pháp, Thích Minh Dung, Thích Nhật Huệ... Quý 
chư Thượng Tọa, Đại Đức; Ni Trưởng Thích Nữ 
Như Hòa, Ni Trưởng Thích Nữ Như Tịnh cùng 
các Ni Sư, Sư Cô đến từ các chùa và Tự Viện 
Nam California. Trong hai buổi lễ đều do HT. 
Thích Nhật Quang làm Sám Chủ. 

Vào ngày thứ Hai, ngày 23 tháng 1 năm 
2017, 11h:00 sáng: Lễ cúng ngọ và Tiến Giác 
Linh. 

Mở đầu buổi lễ HT. Thích Nguyên Trí, 
Trưởng Ban Tổ Chức Tang Lễ lên ngỏ lời cảm 
ơn Chư Tôn Giáo Phẩm, Chư Tôn Đức Tăng Ni 
đã quang lâm tham dự tang lễ, HT. cũng nói 
qua về những công tác Phật Sự mà Sư Bà 

Thích Nữ Như Nguyện đã trải qua, HT. kêu gọi 
chư Tăng Ni hãy đoàn kết để tiếp tục con 
đường hoằng dương chánh pháp. 

Tiếp theo Ni Sư Nguyên Bổn lên cung đọc 
Tiểu sử của Sư Bà. (xem tiểu sử do Ni Sư Thích 
Nữ Tiến Liên phụng soạn ở trang 24, số báo 
nầy). 

Sau đó, Trưởng Lão HT. Thích Thắng Hoan, 
Chánh Văn Phòng Hội Đồng Giáo Phảm lên Truy 
Tán Công Hạnh Sư Bà Thích Nữ Như Nguyện 
(xem bài Truy Tán ở trang 23, số báo nầy). 

Tiếp đến, Ni Sư Thích Nữ Tiến Liên, Tổng Vụ 
Phó Tổng Vụ Ni Bộ Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam 
Thống Nhất Hoa Kỳ lên đọc lời tiễn biệt. Trong 
bài có đoạn rất cảm động: “Hôm nay ngày tiễn 
đưa người, chứng nghiệm giây phút vô thường 
giữa lòng người bất diệt, Ni giới chúng con hiểu 
được sự mất mát lớn lao nầy. Kể từ đây, chúng 
con không còn diện kiến dung nhan của người, 
không còn được lắng nghe pháp âm của Ni 
Trưởng.  Để tỏ lòng tôn kính một bậc thạch trụ 
của Ni giới hải ngoại, chúng con nguyện noi 
gương của Ni Trưởng, tích cực, kiên trì tuyên 
dương chánh pháp, nổ lực thành tựu lý tưởng 
giải thoát của Phật và hướng dẫn mọi người 
đồng tiến bước trên lộ trình giác ngộ. Giờ đây 
trước kim quan của người, chúng con thành 
tâm đốt nén tâm hương dâng lên cúng dường 
mười phương chư Phật, kính nguyện Giác linh 
Ni Trưởng cao đăng Phật quốc, bất từ bi 
nguyện, hội nhập Ta bà hóa độ chúng sinh viên 
thành Phật đạo.  Ngưỡng nguyện Giác Linh Ni 
Trưởng thùy từ chứng giám.” 

Tiếp theo HT. Thích Nguyên Siêu, thay mặt 
môn đồ pháp quyến lên có lời cảm niệm.  

Sau đó phần cúng dường Đại Tăng. 
Sau cùng Hòa Thượng Thích Nguyên Siêu, 

thay mặt Ban tổ chức tang lễ lên cảm tạ Chư 
Tôn Giáo Phẩm, Chư Tôn Đức Tăng Ni cùng 
đồng hương Phật tử đã tham dự trong hai ngày 
tang lễ vừa qua.  

Lễ di quan bắt đầu, sau khi trà tỳ Di Ảnh 
của Sư Bà sẽ được đưa về an vị tại Chùa Xá 
Lợi. 

Đặc biệt, hôm Chủ Nhật 22/1/2017, Luật sư 
Nguyễn Quốc Lân đã nói lời tiễn biệt  trong Lễ 
Nhập Kim Quan Sư Bà, rằng Luật Sư Lân từ 
nhiều năm đã có cơ duyên làm một số giấy tờ 
hồ sơ cho Sư Bà, biết rằng Sư Bà hiền lành, 
đạo đức, sống đạm bạc, lúc nào cũng chỉ chú 
tâm một lòng tu hành và giúp đỡ cư dân. 

 
(mời xem hình ảnh trang 64 & 65) —> 

TANG LỄ SƯ BÀ THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN 
  

 Nguyễn Thanh Huy 

NHÂN VẬT / SỰ KIỆN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      60 

HÌNH ẢNH TANG LỄ NI TRƯỞNG THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN 
TẠI CHÙA XÁ LỢI, ROSEMEAD, CALIFORNIA, HOA KỲ 

22 & 23 THÁNG 01.2017 

P
h

o
to

s:
 N

g
u
ye

n
 T

h
a
n
h
 H

u
y 

https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      61 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      61 

https://vietbao.com/images/file/761xXTbd0wgBADoX/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0033.jpg
https://vietbao.com/images/file/Fg6p2jbd0wgBAPhl/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0035.jpg
https://vietbao.com/images/file/TdN0Sjfd0wgBAGxz/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0044.jpg
https://vietbao.com/images/file/hIUtwjfd0wgBAI9n/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0053.jpg
https://vietbao.com/images/file/761xXTbd0wgBADoX/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0033.jpg
https://vietbao.com/images/file/Fg6p2jbd0wgBAPhl/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0035.jpg
https://vietbao.com/images/file/TdN0Sjfd0wgBAGxz/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0044.jpg
https://vietbao.com/images/file/hIUtwjfd0wgBAI9n/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0053.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      62 

P
h
o

to
s:

 N
g
u
ye

n
 T

h
a
n
h
 H

u
y 

HÌNH ẢNH TANG LỄ NI TRƯỞNG THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN 
TẠI CHÙA XÁ LỢI, ROSEMEAD, CALIFORNIA, HOA KỲ 

22 & 23 THÁNG 01.2017 

https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg
https://vietbao.com/images/file/BG056TXd0wgBABB_/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0027.jpg
https://vietbao.com/images/file/ShOwZDXd0wgBAAcN/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0019.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      63 

CUNG TIẾN GIÁC LINH 
NI TRƯỞNG  

THÍCH NỮ NHƯ NGUYỆN 
 

Nguyên Thành viên Hội Đồng Giáo Phẩm, 
Tổng vụ trưởng Tổng vụ Ni bộ Hội Đồng Điều Hành 

GHPGVNTNHK 
Viện chủ Chùa Xá Lợi 

Viên Tịch 18 tháng 12 năm Bính Thân (15/1/2017) 
 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, 
Nam Mô Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật,  

Kính bạch chư Tôn Hòa Thượng, chư Thượng 
Tọa, Đại Đức Tăng, Ni trong Tang Lễ cùng Môn đồ 
pháp quyến. 

Ngưỡng bạch Giác Linh Ni Trưởng, 
Trong giờ phút trang nghiêm tiễn đưa Ni Trưởng 

cao đăng Phật Quốc, toàn thể Ni giới tại Hoa Kỳ 
chúng con kính cẩn nghiêng mình trước kim quan cố 
Ni Trưởng  và vô cùng bùi ngùi xúc động.  Sau cơn 
bạo bịnh Ni Trưởng đã ra đi một cách an nhiên tự tại.  
Dẫu biết rõ rằng sanh, lão, bịnh, tử là lẽ thường của 
nhân thế, nhưng cũng không làm sao tránh khỏi 
những bàng hoàng, thương tiếc trong tâm khảm. 

Nỗi bùi ngùi xúc động trong tâm tư người Phật 
tử và Ni giới chúng con vì thương tiếc một bậc Ni 
Trưởng đạo cao, chí nguyện kiên trì, trọn đời phụng 
sự cho Đạo Pháp. Tu học và hành đạo nơi xứ lạ quê 
người, chúng con phần nào cảm nhận được những 
gian khó, thử thách mà Ni Trưởng cũng như chư Tôn 
đức tiền bối đã trải qua, từ ngoại cảnh đến tinh thần, 
thật là: 

“Thân ngoại cảnh gội nhuần ân Phật đức, 
Áo cà sa tỏ rạng nghĩa tâm thành.” 
Hôm nay ngày tiễn đưa người, chứng nghiệm 

giây phút vô thường giữa lòng người bất diệt, Ni giới 
chúng con hiểu được sự mất mát lớn lao nầy. Kể từ 
đây, chúng con không còn diện kiến dung nhan của 
người, không còn được lắng nghe pháp âm của Ni 
Trưởng.  Để tỏ lòng tôn kính một bậc thạch trụ của 
Ni giới hải ngoại, chúng con nguyện noi gương của Ni 
Trưởng, tích cực, kiên trì tuyên dương chánh pháp, 
nỗ lực thành tựu lý tưởng giải thoát của Phật và 
hướng dẫn mọi người đồng tiến bước trên lộ trình 
giác ngộ.  Giờ đây trước kim quan của người, chúng 
con thành tâm đốt nén tâm hương dâng lên cúng 
dường mười phương chư Phật, kính nguyện Giác linh 
Ni Trưởng cao đăng Phật quốc, bất từ bi nguyện, hội 
nhập Ta bà hóa độ chúng sinh viên thành Phật đạo. 
Ngưỡng nguyện Giác Linh Ni Trưởng thùy từ chứng 
giám. 

Chúng con cũng không quên mạn phép thay 
mặt chư Tôn đức Ni tại các Tự Viện thuộc tổng vụ Ni 
Bộ, thành kính chia xẻ nỗi ưu bi cùng môn đồ, pháp 
quyến. 

Kính nguyện chư Tôn Giáo Phẩm, chư Thượng 
Tọa, Đại Đức Tăng, Ni và phật tử pháp thể an lạc, 
Phật đạo viên thành.  

Nam Mô Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật Tác Đại 
Chứng Minh 

Cẩn bái, 
Con Tỳ Kheo Ni Tiến Liên 

Tổng Vụ Phó kiêm thư ký Tổng vụ Ni Bộ GHPGVNT-
NHK 

Viện Chủ Tịnh Xá Ngọc Hòa, San Jose, CA 

https://vietbao.com/images/file/761xXTbd0wgBADoX/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0033.jpg
https://vietbao.com/images/file/Fg6p2jbd0wgBAPhl/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0035.jpg
https://vietbao.com/images/file/TdN0Sjfd0wgBAGxz/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0044.jpg
https://vietbao.com/images/file/hIUtwjfd0wgBAI9n/phap-hoi-dia-tang-2016-dsc-0053.jpg


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      64 

 “Trước khi làm một việc gì 
Phải nghĩ đến kết quả của nó.” 

 
Thuở nước Vua Lưu Ly vì 

thù hiềm dòng họ Thích Ca mới 
cử binh mà sang đánh nước Ca 
Tỳ La Vệ. Bắt được một nhóm 
thiếu nữ quyến thuộc của Phật, 
quân lính vua Lưu Ly toan hãm 
hiếp. Các người này cương 
quyết thà chịu chết chớ không 
để mất trinh tiết. Không được 
thỏa mãn thú tánh của mình, 
quân giặc liền đuổi xua tất cả 
thiếu nữ ra đồng đánh đập một 
cách tàn ác, đến khi các người 
ấy ngã gục mới chịu bỏ đi. Sau 
khi tỉnh hồn lại, các cô thiếu nữ 
đồng nhau một chí hướng tìm 
chỗ ẩn tu. Trong lúc đi lang 
thang giữa đồng hoang, bỗng 
đâu các cô gặp bà Hoa Sắc Tỳ 
kheo ni đi khất thực về. Các cô 
mừng rỡ đón chào bà và kể hết 
nỗi khổ đau để cầu xin theo bà 
xuất gia học đạo.  

Ðộng lòng từ bi, bà Hoa 
Sắc Tỳ kheo ni thâu nhận các 
cô làm đệ tử. Từ ấy các cô tuy 
được nơi tu tập mà người nào 
cũng thường than thân tủi 
phận. Sư bà thương tình 
khuyên dỗ: Các con mới gặp 
bao nhiêu tai nạn, vừa qua đã 
cho là khổ. Nếu các con biết rõ 
đời ta, thì các con phiền não 
đến bậc nào! Các con ôi! Khi ta 
còn ngoài đời, thì ta cũng có 
đôi bạn như ai. Theo phong tục 
nước ta, hễ mỗi khi gần sanh 
thì các cô gái có chồng được 
đưa về nhà cha mẹ ruột. Cũng 
như hai lần trước lần thứ ba, 
lúc cận ngày khai hoa nở nhụy, 
cả gia đình ta: Chồng vợ con 
cái cùng kẻ ăn người ở trong 
nhà đều kéo nhau về mái hiên 
cha mẹ ta cả. Trong khi đi 
đường xa vất vả, bữa nọ, vừa 
băng ngang cánh đồng vắng 

cách xa làng mạc, đến con 
sông thì trời sắp tối. Rủi gặp 
con nước ròng lại không thu-
yền, chẳng biết làm sao qua 
sông, gia quyến ta phải tìm 
gò nổng tạm nghỉ một đêm, 
đợi sáng ngày nước cạn sẽ đi 
qua, mới gặp chỗ cao ráo 
sạch sẽ thì bụng ta quặn đau. 
Một chặp sau ta sanh một 
đứa con trai thứ ba giống hệt 
hai anh nó. Chồng ta và kẻ 
tùy tùng lập tức kiếm cây lá 
làm tạm cái sàn gác cho mẹ 
con ta nằm đó.  

Khi lo xong cho bốn mẹ 
con ta có chỗ nằm kín đáo, 
ấm áp, chồng ta với bạn bè 
mới lên một cái nồng gần bên 
nghỉ ngơi, một sự bất ngờ 
rùng rợn đã xảy ra trong giữa 
đêm trường canh vắng là: 
nhiều con rắn độc to tướng 
đánh hơi người bèn bò đến 
nuốt cả chồng ta với các tôi 
tớ, mẹ con ta nhờ nằm trên 
sàn cao, dưới có bếp lửa đỏ, 
loài mảng xà không dám lại 
gần, sáng ngày thừa dịp nước 
ròng sát, ta định lội qua sông 
về quê quán chớ không còn 
phương nào hay hơn nữa. Ta 
bèn cõng con đầu lòng đưa 
sang qua bờ sông bên kia 
trước. Ta lội trở lại bên này, 

đai đứa con thứ hai trên lưng, 
còn đứa mới sanh thì để vào 
cái đãy vải ngậm ở miệng và 
đi từng bước dưới dòng nước. 
Ðến giữa sông ta nghe bên kia 
bờ tiếng con ta rú lên bài hãi. 
Thì khốn thay! một con hổ vồ 
lấy đứa con đầu lòng, rồi tha 
tuốt vào rừng, trước cảnh đau 
thương bất ngờ ta không còn 
tỉnh trí, hả miệng kêu to, đứa 
bé trong đãy rơi ngay xuống 
nước. Bấm loạn tâm thần tay 
chân run rẩy, ta cứ lặn hụp 
dưới đáy sông, mò đứa bé mới 
nở, quên lửng đứa con thứ hai 
đai trên lưng mà ta đã vô tình 
giết nó chết ngộp. Thảm thiết 
thay! Chỉ trong một ngày đêm, 
tới sáng mà cả gia quyến ta: 
chồng, con, tôi, bạn đều chết 
không kịp trối. Ta đành rơi lệ, 
nuốt sầu gắng gượng lội tới 
mé lên bờ, kiệt sức quá, ta 
ngã xỉu ngất đi, không còn biết 
sự gì nữa.  

Trong lúc đó có một lũ ăn 
cướp đi qua gặp ta bắt đem về 
nhà nuôi rồi ép ta làm vợ. 
Chẳng bao lâu tên tướng cướp 
làm chồng sau của ta bị bắt và 
lãnh án tử hình. Ta cũng bị 
chôn sống theo chồng do 
phong tục. Sau mấy tiếng 
đồng hồ bị lấp đất, có bọn 
cướp khác đến đào mả định 
lấy của quý. Thấy ta còn thoi 
thóp, chúng bèn cứu ta đem 
về săn sóc lành mạnh rồi cũng 
bắt buộc ta lấy tên chánh đảng 
làm chồng.  

Ăn ở với nhau được ít lâu, 
ta có thai. Tối nào, trước khi đi 
làm việc bất lương, chồng ta 
cũng dặn phải chực chờ mở 
cửa cho ông ta vào mau mau 
khi có tai nạn xảy đến. Một 
hôm, ông ta vừa ra khỏi nhà 
thì ta đau bụng, cách một 
chập sau, ta sanh một đứa con 

Nhaân naøo quaû naáy 
     

Thuật giả: Trường Lạc 

Soạn giả: THÍCH MINH CHIẾU 

 (trích Truyện Cổ Phật Giáo) 

TRUYỆN TÍCH PHẬT GIÁO 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      65 

gái. Ðồng thời chồng ta bị 
người đánh đuổi chạy về rất 
gấp. Ta mắc bận bịu vì đứa 
con nên không kịp mở cửa. 
Ông giận dữ tung cửa vào 
định giết ta? Ta chỉ đứa con 
mới nở hy vọng nó nghĩ tình 
máu thịt mà bớt cơn thịnh nộ 
đi chăng. Sau ta thất vọng: 
ông gắt gỏng, chỉ mặt đứa 
nhỏ bảo rằng: nó là nghịch 
tử báo đời. Rồi ông liền giết 
ngay; còn kề gươm vào cổ 
ta, bắt buộc ta phải ăn thịt 
đứa nhỏ ấy thì mới tha.  

Cách ít hôm sau, tướng 
cướp này bị sa vào lưới pháp 
luật chịu án tử hình. Ta cũng 
bị chôn sống một phen nữa 
gần bên mé rừng. Ít phút 
sau có một con cọp đến moi 
mả tha xác người chết ăn 
thịt. Thân ta chôn ở dưới 
thây chồng ta khỏi bị cọp ăn. 
Ðược thoát nạn này, ta ngẫm 
nghĩ cuộc đời của ta vào 
sanh ra tử, khốn khổ vô 
cùng, nên ta không còn tiếc 
những ngày sống thừa nữa, 
ta mới quyết chí xuất gia đầu 
Phật.  

Các cô thiếu nữ nghe nói 
hết sức kinh nghi mới bạch 
rằng: “Nay sư bà đã tu hành 
đắc đạo, sư bà có thể cho 
chúng con rõ nguyên nhân 
nào sư bà gặp lắm nỗi gian 
nan rùng rợn như thế 
không?”  

Bà Hoa Sắc Tỳ kheo ni 
thong thả đáp: “Các con ơi! 
Có chi lạ đâu, đó là quả báo 
như muôn ngàn quả báo 
khác của tiền nhân kiếp 
trước mà thôi. Ðây các con 
hãy nghe: Nguyên kiếp trước 
của ta, một thuở nọ, ta có 
chồng có con. Chồng ta có 
vợ lẻ cũng có con như ta. Vì 
ghen tương mà nhất là tham 
của, ta sợ gia tài của chồng 
ta phải chia cho con vợ bé thì 
mẹ con ta chẳng được phần 
nhiều, nên thừa dịp chồng ta 
với người thiếp đi vắng, ở 
nhà ta giết con chúng nó 
hết. Chuyện sát nhân đem 
đến cửa quan, tra khảo cách 
nào ta cũng chối mãi và ta 
lại thề dối rằng: “Nếu tôi có 
giết con chồng tôi, thì tôi sẽ 
bị khổ sở vô cùng, cả nhà tôi 
tan nát, các con tôi sẽ bị cọp 

tha, chết chìm, tôi sẽ bị chôn 
sống, chết ngộp v.v… Nếu tôi 
có ác tâm giết con vợ lẻ chồng 
tôi, thì ngày kia tôi sẽ bị người 
ta bắt buộc tôi phải ăn thịt 
người con tôi.”  

Ðó các con có thấy không, 
một lời nói ra thì va lấy, một 
tiếng thề dối mà mắc ngay, 
một hành động ác thì bị quả 
báo dữ không sai. Biết được lý 
nhân quả như bóng theo hình, 

tợ vang theo tiếng, thì các con 
không còn thắc mắc gì với 
những tai nạn của các con 
ngày nay cũng như của bà 
ngày xưa. Cho hay nhân nào 
quả nấy, chớ khá than van; vì 
không bao giờ một việc xảy ra 
mà không có duyên cớ. Vậy 
khuyên các con phải tin nhân 
quả mà lo tu hành.  
 

Thuật giả: Trường Lạc  

 

PHẢI ĐÂU! 
Giữa bộn bề cuộc sống 
Đời vùi giấc ngủ xuân 
Ta đi giữa Thực-Mộng 
Mắt nhìn không phân vân. 

 

ĐỜI SỬA SOẠN 
Bao sắc màu diễm lệ 
Đoạn trường cuộc rong chơi 
Đất trời Xuân... như thế! 
Tình nguyên sơ đất trời. 
 

ĐỜI KHUYA 
Ký ức bộn bề đã tắt 
Chợt ra, dừng cuộc chiêm bao 
Nẻo về từ trong tầm mắt 
Gặp ta từ buổi xuân nào. 
 

TRONG ĐẦM 
Con trâu trầm dưới nước 
Quẩy đuôi hạnh phúc đời 
Thong thả mồm nhai cỏ 
Mùa xuân nào qua tôi 
 

CON ONG 
Ruỗi dong tìm hương mật 
Xây tổ kết mùa hương 
Đi giữa đời bẩn chật 
Kết ngàn hoa xuân phương. 
 

CUỐI TRỜI HOÀNG HÔN 
Xuân về bên bờ cỏ 
Sương qua bãi rêu cồn 
Đời qua bao hỷ lạc 
Về cuối trời hoàng hôn. 

 

XUÂN VỀ 
Phong trần say mấy độ 
Bạc phếch áo vai đời 
Thu về xanh tiếng nhạn 
Xuân về hoa cỏ tươi. 
 

MẶT ĐẤT 
Trời mùa xuân chim gọi 
Mở đường sinh loại đi 
Chở chuyên đời muôn lối 
Thơm ý đạo Từ Bi. 
 

PHẬT TỌA 
Yên bình đỉnh non cao vút 
Mây chở mùa xuân hào quang 
Cho cả tâm hồn cát bụi 
Đâu đâu cũng Phật, Niết Bàn. 
 

 
 

MẶC PHƯƠNG TỬ 
Chùa Kỳ Viên, South Dakota, 

Xuân 2017 

ĐÂY ĐÓ MÙA XUÂN 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      66 

giữa mùa mưa... Ông đi vội 
vã, khi tôi hay tin về đến nhà 
thì ba tôi không còn nói được 
lời nào. Ông lặng lẽ nằm đó, 
mặt mũi vẫn hồng hào, chỉ có 
đôi tay ướt nước mưa lạnh 
cóng. Tôi cầm tay ba, nước 
mưa từ lúc nào đã lặng lẽ ướt 
đẫm mắt tôi…. 

Tôi ngồi canh ba tôi thay 
các chị. Ông vẫn thở đều đều, 
mắt nhắm nghiền như chìm 
vào giấc ngủ say... Tôi mơ hồ 
nghe tiếng thở của ba tôi rền rĩ 
như bước chân lang thang của 
cơn mưa sắp bước đi xa... Sau 
này tiếng thở khò khè ấy ám 
ảnh tôi mãi… 

Bây giờ, mỗi khi ngồi lặng 
dưới mưa, tôi lại mơ về ngôi 
nhà cũ, thấy ba tôi đứng giữa 
sân, trong màn mưa tháng 
mười trắng xóa... Và tiếng thở 
của Người vẫn còn đó... tiếng 
thở đều đều nhưng rền rĩ như 
tiếng bước chân của cơn mưa 
xa xôi... 

Trong màn mưa trắng 
xóa, ba tôi bước ra sừng sững. 
Ông đứng giữa sân mặc cái áo 
mưa ống màu xanh chai cũ 
nát. Nước theo cái áo mưa 
chảy ròng ròng xuống đôi 
chân gân guốc của ông... Mặt 
ba tôi đẫm nước, xâu cá trên 
tay ông cũng đẫm nước... Ông 
chẳng nói chẳng rằng, chỉ 
đứng thở, tiếng thở của ông 
hòa vào âm thanh của những 
cơn mưa… 

Ba tôi có thói quen đi bắt 
cá đồng mùa lũ. Người miền 
Trung nào ở đồng cũng có nỗi 
đam mê ấy bởi đất nghèo chỉ 
cho con người chút ân huệ 
cuối cùng khi trời đất trút hận 
vào những cơn mưa.  

Mỗi khi mưa về, ba tôi 
thường ra đồng từ sáng sớm. 
Ông săm soi từng gốc mạ, 
từng chỗ tháo nước… cứ như 
thế gần trưa ông mới về. Ông 
ít nói, mà có nói thì cũng chỉ 
thì thầm với má tôi để lây qua 
bà cái nhìn lo lắng và những 
tiếng thở dài héo queo… 

Cũng có lúc ba tôi vui, 
mặt mày ông tươi tỉnh, xâu cá 
đồng xách trên tay uốn éo 
theo nhịp bước, ông cười hể 
hả nói oang oang, xối nước ào 
ào ngoài giếng. Đó là lúc ông 
đem về dăm ba con cá tràu 
đen trũi quẫy cái bụng đầy 
trứng, chục con cá rô vàng 
ngậy, vài con lươn to tướng 
thấy đã mắt. Bữa cơm nóng 
với món cá đồng nướng thơm 
chấm mắm gừng, tô lươn vàng 
sả ớt um chuối hường bẻ ngoài 
vườn, đĩa rau luộc mắm nêm 
cay điếng lưỡi luôn kéo cả gia 
đình ngồi lại bên nhau. Sau 
này đi làm rồi tôi tìm mãi 
nhưng chưa thấy món ăn nào 
ngon bằng những món ấy. Tôi 

xa ba má, xa quê, tôi tìm mãi 
hương vị của ngày thơ ấu 
nhưng “cái ngày ấy” đã lẩn 
trốn trong kí ức xa xăm chỉ 
để lại trong tôi nỗi nhớ duy 
nhất: hơi thở của những cơn 
mưa buồn bã… 

Từ khi chúng tôi đứa đi 
làm đứa đi học xa, ba má tôi 
sống lần hồi với những cơn 
mưa miền Trung trắng đất tối 
trời… những cơn mưa làm 
ông bà héo dần theo năm 
tháng... Ba má tôi đi theo 
chúng vội vã... Má tôi mất 
đầu mùa mưa. Ba tôi cứ mỗi 
lần thắp nhang cho má lại 
đứng cạnh bàn thờ thì thầm 
rất lâu, có lẽ ông nói với bà 
về những cơn lũ, những cánh 
đồng mất mùa, những năm 
tháng túng thiếu của vùng 
đất nghèo nàn bậc nhất này… 
Ông thở dài… tiếng thở lại 
hòa vào nhịp mưa… 

Khi nhớ má tôi không thể 
cầm lòng được nữa, ba ra đi 

Tieáng thôû cuûa nhöõng côn möa 
 

NGUYỄN PHAN THÙY CHI 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

http://www.google.com/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwi0wZL9r8_RAhVIqFQKHS9JDZ4QjRwIBw&url=http%3A%2F%2Fkhoahoc.tv%2Fmua-lu-chia-cat-mien-trung-8-nguoi-thiet-mang-35663&psig=AFQjCNGL8G0yhF_JsVTEw10moEnOzIVByA&ust=1484


 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      67 CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      67 

NGẨN NGƠ DU TỬ 
 
Một trăm con nhạn ngang trời 
Một thân du tử giữa đời ngẩn ngơ 
Gặp em như thể tình cờ 
Tháng ngày lần lữa còn mê mộng nhiều 
Sương trắng sớm 
Ráng đỏ chiều 
Đi về lận đận còn yêu lấy người 
Hồn lên ngút ngát chân trời 
Em sầu man mác lại ngời dáng hoa 
Âm ba lay động giang hà 
Tàn đêm mộng mị lại là thanh tân 
Từ em đồng vọng tương lân 
Tử sanh muôn một dễ gần được sao 
Một lần thôi 
Thuở hôm nào 
Mùi hương tình hãy còn nao nao lòng 
Một ngày mây trắng hư không 
... 
 

LỜI THIẾT THA 
 
Quá đà đã nửa cuộc chơi 
Tình trong lữ thứ vẫn lời thiết tha 
Mới hay nguồn cội Sa-bà 
Đời đau đến độ... ngỡ là cơn mê 
Tháng năm qua vẫn vụng về 
Nắng mưa mấy cuộc chẳng hề hư hao 
Vì em phong vận má đào 
Thanh thanh vóc hạc nói chào người dưng 
Tình ơi như thể chưa từng 
Giá không gặp gỡ ta đừng thương chi… 
 
 

DU TÂM LÃNG TỬ 

ĐAU TÌNH LỠ 
 
Ta lặng lẽ lui về nơi chốn cũ 
Vết thương nào còn ấp ủ tâm tư 
Ngày đang lên rong chơi trời viễn xứ 
Trăng tàn canh ngồi đợi nữ liêu trai 
Tứ đại giai không còn mê mải hình hài 
Tình thủ thỉ những đêm dài nguyệt tận 
Hồn thổn thức niềm ái ân dang dở 
Ôm tương tư cho đến tận bao giờ 
Say trăng ngà ma trỗi giọng ngâm thơ 
Chợt thống khoái nghe trào dâng máu lệ 
Bạch lạp thư phòng run rẩy giữa cơn mê 
Cũng nòi tình cùng sưởi ấm nỗi bơ vơ 
Đêm cô đơn, đêm thương nhớ đợi chờ 
Kiếp trăm năm dài nỗi đau tình lỡ 
Phương trời nào vàng một cõi ban sơ. 
     
 

MẮT EM BUỒN MÊNH MÔNG 
 
Mắt em buồn mênh mông 
Như sông dài biển rộng 
Chiều mây trời lồng lộng 
Đi về cùng hư không 
 
Mắt em buồn mênh mông 
Cho hồn ta xao động 
Tuyệt tình đầy hoa mộng 
Đau còn mãi trong lòng 
 
Mắt em buồn mênh mông 
Chiều cô đơn phố đông 
Dù năm tháng chất chồng 
Còn khắc khoải hoài mong 
 
Mắt em buồn mênh mông 
Thao thức ngọn nến hồng 
Những đêm dài mộng mị 
Trông trăng vàng bên song. 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      68 

Phöông trôøi cao roäng 
  

Truyện dài của VĨNH HẢO 

VĂN HỌC /  NGHỆ THUẬT 

Chương mười ba 
 

(kỳ 2, tiếp theo) 
 

Có lần vui miệng, chú Tửu 
nói tôi nghe rằng các chú bên 
chúng A Nan (tập trung trên 
hai mươi chú trong một phòng 
lớn, chung dãy với phòng học) 
đa phần nghịch ngợm, lười 
biếng. Chú Tửu đã từng làm 
chúng phó, rồi làm chúng 
trưởng của chúng A Nan trước 
đây nên nắm vững chuyện ấy. 
Tôi không tin cũng không 
được. Mà không cần chú Tửu 
nói, tôi cũng đoán được phần 
nào nếp sinh hoạt của chúng A 
Nam qua mỗi kỳ họp chúng 
(nửa tháng một lần, họp toàn 
bộ nhân sự của viện, cả ban 
giám đốc lẫn học tăng). Thầy 
quản chúng cứ báo cáo hết 
chuyện vi phạm này đến 
chuyện phá phách kia, mà 
chuyện nào cũng có người của 
chúng A Nan dự vào. Chúng 
Ca Diếp thì hiền hòa chững 
chạc hơn, nhưng tôi nghĩ có lẽ 
cũng do một phần vì vị trí các 
phòng: phòng của chúng Ca 
Diếp sát phòng thầy quản 
chúng, gần phòng thầy giám 
sự và chung một dãy với 
phòng của Thượng tọa giám 
viện; còn phòng của chúng A 
Nan thì cách biệt với các dãy 
tăng phòng bên trong bởi 
chánh điện và hai khoảng sân 
bên hông khu chánh điện. 

Chúng A Nan ở xa quá thì 
đâm ra ồn ào, nghịch ngợm 
vậy thôi. Nghịch ngợm cỡ nào 
tôi chẳng biết, chỉ thấy mấy 
chú nhỏ hơn tôi một hai tuổi 
như chú Hòa, chú Khôi, chú 
Hưng, chú Sâm... chú nào 
cũng dễ thương. Gặp tôi, các 
chú cười chào lịch sự, hiền 
khô. 

Một buổi tối cuối tuần, 
tôi qua thăm chúng A Nan. 
Ngồi chơi với chú Tánh khá 
lâu mà tôi chẳng thấy có dấu 
hiệu gì là có sự ồn ào nghịch 
ngợm nơi chúng A Nan này 
cả. Hầu hết các chú lớn lo học 
bài cho tuần tới, hoặc nằm 
đọc sách; các chú nhỏ thì 
tụm năm tụm ba nói chuyện 
vui vẻ với nhau, không khí 
chẳng khác gì với không khí 
bên chúng Ca Diếp. Nhưng 
đang ngồi trò chuyện, bỗng 
nghe có tiếng la lớn: “Rắn, 
rắn!” Tôi liền nghĩ ngay trong 
đầu rằng, có lẽ đây là dấu 
hiệu để bắt đầu một trò chơi 
nghịch ngợm nào đó của 
chúng A Nan. Nhưng không 
phải. Cả phòng ai cũng quay 
nhìn về hướng chú Tịnh, 
người vừa lớn tiếng báo động 
về con rắn. Chú Tịnh đang 
đứng hẳn trên giường, 
khoảng giữa phòng; mặt chú 
tái mét, chỉ tay vào một con 
rắn nhỏ, dài cỡ hai gang tay, 
màu đen có khoanh trắng, 
vừa rớt từ mái nhà xuống. 

Đây là loại rắn cạp nong cực 
độc miền nhiệt đới. Cả phòng 
nhốn nháo hẳn lên, kẻ xô ghế, 
người quăng sách, kẻ tung 
chăn, người bỏ chạy, trông 
thật buồn cười. Tôi đã ở viện 
Hải Đức và chùa Linh Phong, 
thấy rắn không còn là chuyện 
lạ nên không thấy sợ hãi gì. 
Rắn trên đồi Trại Thủy không 
hiếm, hầu như ngày nào tôi 
cũng bắt gặp. Nào là rắn roi, 
rắn học trò, rắn lục, rắn cạp 
nong, rắn rung chuông... Tôi 
còn nhớ chuyện chú Sung, chú 
Kính bắt rắn chơi ở viện Hải 
Đức, và trận đòn phạt mà 
chính tôi cũng bị lây. Lúc đó, 
chúng tôi không bị con rắn học 
trò ấy đe dọa. Bây giờ thì 
khác, con rắn cạp nong với cái 
đầu tam giác trông dữ tợn làm 
sao. Hơn nữa, con rắn này lại 
xuất hiện ban đêm (là giờ giấc 
mà nó có thể trông thấy rõ 
nhất), ở một nơi chỉ có những 
ngọn đèn dầu leo lét mà lại 
nằm trong một căn phòng chật 
chội những bàn ghế, giường 
nằm, áo quần... nếu không bắt 
được nó ngay thì nguy hiểm 
hết sức. Nghĩ vậy, tự dưng tôi 
lớn tiếng la lên: 

“Bắt nó liền kẻo nó chui 
xuống bàn ghế!...” 

Chưa ai kịp phản ứng gì, 
con rắn đã thoắt cái, bò khỏi 
giường, rớt xuống nền đất, 
trườn đi thật nhanh vào góc 
phòng. Cả phòng nhẩy nhổm, 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      69 

phóng lên các giường. Chẳng 
ai có thể ở yên được. Nỗi nguy 
hiểm đem đến từ một con rắn 
độc dù gì cũng làm cho không 
khí trong phòng trở nên nhộn 
nhịp, linh động hơn. Các chú 
nhỏ trông có vẻ lăng xăng, rộn 
ràng nhất. Tôi thấy rõ ràng là 
các chú sợ thì ít, thích thú thì 
nhiều. Hình như các chú 
không muốn đời sống cứ bình 
yên lặng lẽ mãi. Trong khi các 
chú lớn chưa biết làm sao, các 
chú nhỏ đã rút mấy cây trụ 
mùng để lùng bắt con rắn. 
Chú chúng trưởng chúng A 
Nan la lên: 

“Đừng có sát sanh nghe!” 
Chú khôi vừa quơ cây trụ 

mùng xua con rắn, vừa nói: 
“Đâu có sát sanh, nhưng 

phải đuổi nó ra chớ!” 
Chú thì chặn đầu này, 

chút thì chặn đầu kia, để lùa 
con rắn quay ra hướng cửa 
chính, nhưng rồi con rắn lại 
chui khuất vào sau kẹt tủ ở 
góc phòng. Thật là phiền! Mấy 
chú lấy cây trụ khoèo, thọc, 
gõ vang trên nền đất và chân 
bàn, chân ghế, vẫn chẳng 
thấy con rắn chường mặt ra. 
Nó đã thu mình nấp sau kẹt tủ 
nào chẳng ai đoán được. Chú 
chúng trưởng chúng A Nan chỉ 
huy cả phòng kéo các giường 
nằm sang một bên, rồi xê dịch 
các tủ đứng cũng như bàn ghế 
ra, không cho dựa sát vách 
nữa. Các ngọn đèn dầu lớn 
cũng được thắp lên để tập 
trung ánh sáng vào việc tìm 
bắt con rắn. Tủ, bàn xê dịch 
tới đâu, đèn rọi đến đó. Đang 
rọi tìm con rắn bống nghe 
kẻng báo trước giờ niệm Phật 
buổi tối (kẻng này được gõ ba 
tiếng trưởng kẻng hô canh 
niệm Phật chừng mười đến 
mười lăm phút. Khi nghe kẻng 
này, mọi người trong chùa 
viện phải tự động bỏ hết mọi 
việc, lo làm vệ sinh cá nhân 
để lên giường niệm Phật, vì 
sau giờ niệm Phật là giờ ngủ, 
không ai được phép nói 
chuyện ồn ào hay đi qua đi lại 
nữa). Vậy mà con rắn vẫn 
chưa tìm ra được. Tôi vừa lo 
lắng cho các chú ở đây mà 
cũng muốn được chia sẻ với 
các chú về chuyện con rắn 
thực nguy hiểm này nên 

không màng chuyện quay trở 
về phòng của chúng Ca Diếp. 
Tôi cũng lăng xăng sục sạo 
tìm kiếm con rắn, phụ giúp 
các chú khiêng giường khiêng 
tủ. Khi kẻng hô canh gióng 
lên ở hồi thứ nhất, chúng tôi 
vẫn chưa tìm được con rắn. 
Đến hồi thứ hai, con rắn đã 
được phát hiện. Một chú lấy 
cây lùa nó bò đi, chú khác 
đón sẵn ở trước lấy cây đè 
chặn lên khoảng đầu nó, rồi 
tìm thế hất nó vào cái bao 
cát, túm miệng bao lại, mang 
chạy tuốt ngoài bờ rào, thả 
cho nó đi. Trong khi ấy, các 
chú còn lại trong phòng lo 
kéo bàn ghế, tủ giường lại vị 
trí cũ để ngồi niệm Phật. Hồi 
kẻng thứ ba đã dứt rồi mà 
giường nằm chưa sắp đặt lại 
xong. Đến khi ba câu niệm 
Phật cho cả viện cùng hô 
vang lên, chuyện dọn dẹp 
mới xong xuôi. Chúng tôi vừa 
hô câu niệm Phật, vừa vội 
vàng nhảy phóc lên giường 
nằm của mình để ngồi niệm 
Phật. Nhưng tôi làm gì có chỗ 
để ngồi! Mỗi người một 
giường, tôi là người của 
chúng Ca Diếp sang chơi lấy 
giường đâu mà ngồi thiền hay 
niệm Phật. Chỉ một chốc nữa, 
vị thầy hô canh sẽ đi tuần 
sang đây, kiểm tra từng 
giường. Giường nào trống, 
chủ nhân chiếc giường sẽ bị 
phạt. Nhưng trường hợp này 
không phải là sợ giường 
trống, mà sợ giường dư người 
mà thôi. Giường nào cũng 
một người, tự dưng có một 
giường hai người thì đáng lưu 
ý lắm chứ. Ai vào đây? Tôi 
đang luýnh quýnh chưa nghĩ 
ra được cách nào để khỏi bị 
thầy tuần chúng phạt thì chú 
Đồng bảo tôi cứ ngồi lên 
giường của chú. Tôi hỏi nhỏ 
bằng hơi gió trong miệng: 

“Vậy chú ngồi đâu?” 
Chú không trả lời mà chỉ 

“xuỵt” một tiếng. Té ra thầy 
tuần chúng đã đến hành lang, 
đi ngang cửa số. Tôi im luôn. 
Còn chú Đồng thì chui tọt 
xuống dưới giường. Tôi thực 
tức cười mà cũng vừa ái ngại 
khi để chú chui xuống giường 
trong khi mình ngồi ở trên. 
Tất nhiên chú ấy nhường chỗ 

cho tôi và chui xuống giường 
là để tôi khỏi bị phạt mà thôi. 
Nằm dưới giường thì chắc là 
không phải để niệm Phật rồi. 
Còn tôi ngồi trên giường cũng 
niệm Phật hay thiền định gì 
đâu! Lòng tôi bất an, chẳng 
sao định tâm nổi. Tôi ngồi đó 
mà cứ nghĩ đến người bạn dưới 
gầm giường. Tuy học chung 
lớp, sống chung dưới một mái 
viện, tôi và chú Đồng ít có dịp 
trò chuyện hoặc có cơ hội nào 
để kết thân. Nhưng gặp cảnh 
ngộ đặc biệt này, chú ấy đã tỏ 
ra là người bạn tốt, sẵn sàng 
bao che cho một “người 
khách” từ chúng khác đến 
thăm. Điều làm tôi suy nghĩ là 
tại sao các bạn tôi có những 
phản ứng rất bén nhạy mà tôi 
không tài nào có được. Cách 
phản ứng của chú Đồng thật 
buồn cười nhưng nhanh lẹ và 
hữu hiệu làm sao. Chẳng biết 
bao giờ tôi mới có được sự 
nhanh nhẹn, mau mắn ấy. 

Đang ngồi suy nghĩ về chú 
Đồng, bỗng nghe “xoảng” một 
cái, rồi tiếng lon sắt, lon nhôm 
ở đâu rơi xuống nền xi măng 
kêu lổn cổn loảng xoảng. Có 
tiếng thầy tuần chúng bước 
nhanh ra khỏi phòng, đứng 
ngoài hành lang nói lớn trước 
khi bỏ đi: 

“Cái chúng A Nan này quá 
sức đó nghe! Ngày mai tôi 
trình thầy giám viện phạt hết 
cả chúng cho xem!” 

Đáp lại lời thầy tuần 
chúng là những tiếng cười 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      70 

khúc khích từ nhiều giường. 
Tôi chẳng cười nổi chuyện ấy, 
mà cũng chẳng hiểu chuyện gì 
vừa xảy ra. Khi hồi kẻng báo 
giờ chỉ tịnh gióng lên, tiếng 
cười trong phòng như được 
nước, vỡ òa ra. Chú Đồng từ 
dưới giường chui lên cũng cười 
lớn. Tôi cám ơn chú để quay 
trở về chúng Ca Diếp. Lúc ấy 
tôi mới nghe các chú trong 
chúng A Nan nói với nhau về 
chuyện thầy tuần chúng khi 
nãy. Đầu tiên là chú chúng 
trưởng, chú hỏi: 

“Hồi nãy chú nào làm gì 
để thầy tuần chúng đòi phạt 
cả chúng vậy?” 

“Có gì đâu. Tại thầy tuần 
chúng bị vấp mấy cái lon làm 
ồn, không cho chúng mình 
định tâm niệm Phật đó mà!” 

“Nói bậy. Chú nào giăng 
giây cho thầy ấy vấp chứ gì?” 

“Ai mà biết!” 
“Lon của ai vậy? Lon đâu 

rồi, đưa coi thử?” 
“Có thấy lon liếc gì đâu! 

Ai dẹp hết rồi.” 
“Thiệt tình mấy chú này, 

dám chọc luôn cả thầy tuần 
chúng nữa. Rồi ngày mai bị 
phạt hết cả bọn, có vui gì chứ. 
Chú nào làm dám đứng ra chịu 
không vậy? Để cả chúng mang 
tiếng sao được chớ!” 

Chẳng biết chú chúng 
trưởng chúng A Nan có tìm ra 
thủ phạm không, và chẳng 
biết có ai chịu đứng ra nhận 
tội không. Tôi len lén trở về 
phòng mình vì đang giờ chỉ 
tịnh, nội qui của viện không 
cho phép học tăng qua lại 
ngoại trừ trường hợp phải đến 
nhà vệ sinh. Lần đầu tiên từ 
ngày đến Phật học viện Quảng 
Nam, tôi đã vi phạm nội quy 
theo kiểu này. Cũng may là 
chẳng ai phát giác. Vào 
phòng, trong bóng đêm mờ 
mờ, tôi thấy các chú trong 
chúng Ca Diếp đã nằm yên 
trên giường cả rồi. Không khí 
im vắng, chẳng một tiếng 
động. Chúng Ca Diếp là vậy: 
nề nếp, quy củ. Tôi định lên 
giường nằm của mình thì thấy 
có dáng một người đang ngồi 
im xếp bằng trên đó. Tôi thắc 
mắc trong bụng: “Ai lại ngồi 
thiền trên giường của mình 
vậy kìa?” Và vì tôn trọng một 

người đang tọa thiền, tôi 
chẳng dám lay gọi người ấy 
để lấy lại chỗ nằm. Tôi đứng 
im bên giường, nhìn quanh 
phòng xem còn giường nào 
trông không. Chẳng giường 
nào trống cả. Điều này chứng 
tỏ rằng người ngồi trên 
giường không thuộc chúng Ca 
Diếp, có thể là một người 
khách mới tới mà tôi chẳng 
biết. Tôi đang ngập ngừng 
đứng im trong bóng tối bỗng 
nghe tiếng chú Tửu ở giường 
kế bên “suỵt, suỵt,” ngoắc tôi 
đến giường của chú. Tôi bước 
nhẹ đến. Chú Tửu hỏi nhỏ: 

“Cha! Chú đi đâu nãy giờ 
không chịu về niệm Phật?” 

“Tôi qua chúng A Nan 
chơi, về không kịp. Ai ngồi 
trên giường tôi vậy?” 

“Có ai đâu. Tôi sợ chú bị 
phạt nên lấy mền gối của chú 
dựng đứng lên giả như có 
người ngồi đó.” 

“Vậy hả! Nãy giờ cứ 
tưởng có khách tăng! Thôi, 
cám ơn chú nghe. Mình đi 
ngủ kẻo bị phạt đó.” 

Tôi dẹp “thằng tôi giả” 
trên giường để “thằng tôi 
thật” nằm xuống ngủ. Quảng 
Nam trời rét vào mùa đông. 
Mỗi khi ngồi thiền, chúng tôi 
thường trùm mền kín như 
đang ngồi với nồi nước lá 
xông khi bị cảm vậy. Cho nên 
chú Tửu lấy mền gối giả làm 
người ngồi thiền cũng không 
bị phát giác. Vả lại, thầy tuần 
chúng không bao giờ ngờ 
rằng một chú có hạnh kiểm 
tốt như tôi lại có thể vắng 
mặt khi ngồi thiền cả. Người 
ta thường bất công với những 
người có hạnh kiểm xấu. Nếu 
lỡ xấu thì cứ xấu mãi, cứ bị 
phạt mãi. Còn người có hạnh 
kiểm tốt thì lỡ có phạm lỗi, 
cũng có thể được tha thứ, bỏ 
qua. Tôi biết thầy tuần chúng 
có phát giác được tôi vắng 
mặt cũng hỏi tôi một vài câu 
rồi cười thôi chứ chẳng phạt 
vạ gì. Tôi nhắm mắt dỗ giấc 
ngủ nhưng không ngủ được. 
Thường thường tôi ngủ rất 
dễ, hôm nay cứ nằm lăn qua 
lăn lại mãi. 

Tôi nhớ lại cảnh đuổi bắt 
rắn khi nãy bên phòng chúng 
A Nan. Trong cảnh xôn xao 

nhộn nhịp, vừa sợ vừa vui đó, 
có mang một ý nghĩa độc đáo 
mà tôi từng đọc thấy trong 
kinh Di Giáo. Trong kinh ấy, có 
một đoạn đức Phật dạy các đệ 
tử xuất gia của ngài với ý 
rằng: “Này các thầy tỳ kheo, 
phải nghĩ đến ngọn lửa vô 
thường đốt cháy thế gian mà 
sớm cầu giải thoát, chớ nên 
ngủ nghỉ nhiều... Con rắn độc 
phiền não còn ngủ ở trong tâm 
các thầy, chẳng khác nào con 
rắn cực độc đang ở ngay trong 
tịnh thất của các ông mà các 
ông lại lo ngủ nghỉ vậy. Phải 
mau mau dùng móc sắt trì giới 
để xua đuổi nó ra khỏi nhà rồi 
mới có thể yên tâm mà ngủ 
nghỉ!” Lời dạy và hình ảnh ví 
dụ ấy trở nên rõ ràng hơn qua 
chuyện con rắn chui trốn trong 
phòng chúng A Nan khi nãy. 
Quả nhiên là chưa đuổi nó ra 
thì chẳng làm sao mà yên tâm 
ngồi thiền hay ngủ nghỉ được. 

Tôi cũng nhớ lại trò chơi 
nghịch ngợm của một chú nào 
đó, cột mấy cái lon vào sợi 
dây, giăng ngang giữa phòng 
để thầy tuần chúng đi vào bị 
vấp phải. Rõ ràng là trò chơi 
này nhắm vào thầy tuần 
chúng chứ chẳng ai khác. Tuần 
chúng là chức vụ tạm thời giao 
cho một vị thầy nào đó đi 
“tuần” tra, kiểm soát sinh hoạt 
của tăng “chúng”. Nhưng 
trường hợp đã có vị quản 
chúng rồi thì vị tuần chúng ở 
đây chỉ có bổn phận đi tuần 
tra vào giờ tọa thiền niệm 
Phật. Vị tuần chúng có quyền 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      71 

bắt phạt những học tăng ồn 
ào, đi lại hoặc không có mặt 
trên giường nằm của mình để 
tọa thiền vào giờ quy định. 
Học tăng mà dám “chơi khăm” 
thầy tuần chúng thì quả là hết 
chỗ nói, đã nghịch tới mức tột 
đỉnh rồi vậy. Nhưng tại sao lại 
có chuyện đó xảy ra? Tại sao 
trước đây thầy quản chúng, 
thầy giám sự, cũng đã từng có 
trách nhiệm đi tuần tra trong 
giờ niệm Phật mà chẳng thầy 
nào bị “hỗn” như thầy tuần 
chúng hôm nay? Tôi đoán hiểu 
một phần nguyên do đó. Là 
như vầy, năm ngoái trong giờ 
tọa thiền niệm Phật, thầy quản 
chúng và thầy giám sự thay 
nhau đảm trách việc tuần tra, 
nhưng hai thầy này chỉ đi tuần 
cho có lệ: vài tháng mới có 
một lần đi tuần mà có đi thì 
cũng chỉ đứng ngoài cửa sổ 
nhìn vào, hoặc chỉ đi ngang 
hành lang của các tăng phòng, 
chứ không bước vào phòng, 
nhìn kỹ từng giường, từng mặt 
người (như thầy tuần chúng 
năm nay). Vậy mà với sự tuần 
tra lấy lệ của hai người trước, 
các chúng vẫn tự động khép 
mình vào nội qui của thời khóa 
chung này. Năm nay, trong 
viện có thêm một thầy đến an 
kiết hạ rồi sau đó ở lại viện 
luôn. Thầy ấy pháp danh Như 
Khán. Thầy không có chức vụ 
gì trong ban giám đốc Phật 
học viện. Thượng tọa giám 
viện cắt thầy công tác hô canh 
vào mỗi tối và mỗi khuya. 
Hình như thấy công tác đó hãy 
còn nhẹ quá, thầy Như Khán 
tự động đặt mình vào trách 
nhiệm “tuần chúng”. Như vậy, 
thay vì tìm chỗ ngồi thiền hay 
niệm Phật nửa giờ rồi đánh 
kẻng báo chỉ tịnh như hai vị 
thầy kia, thầy Như Khán lại đi 
vòng vòng, kiểm tra các 
phòng. Từ đó, có chú gọi đùa 
thầy là “thầy tuần chúng” (đây 
là một chức vụ, nhưng trường 
hợp thầy ấy thì chẳng phải, vì 
thầy giám viện chưa hề tuyên 
bố với đại chúng là cắt đặt 
chức ấy, cũng chưa tuyên bố 
là giao chức ấy cho ai). Nghe 
gọi vậy, thầy ấy càng thích, và 
càng sốt sắng đi tuần tra 
thường xuyên và gắt gao hơn. 
Chúng tôi đang tọa thiền, thầy 

bước vào phát tiếng sột soạt 
từ chiếc áo tràng rộng thầy 
đang mặc, lại nghe tiếng đôi 
dép nhựt của thầy búng lên 
gót chân nghe “póc, póc.” 
Nhiều chú không thích 
chuyện đó, cho rằng thầy làm 
động chúng. Có lẽ vì vậy mà 
xảy ra chuyện giăng giây cho 
thầy vấp, rung ngã mấy cái 
lon kêu rổn rảng. 

Niệm Phật và tọa thiền 
nửa giờ đồng hồ trước khi 
ngủ và nửa giờ khi mới thức 
giấc vào buổi khuya, là sinh 
hoạt tập thể truyền thống 
của các tự viện Việt Nam. 
Không phải chỉ một giờ đồng 
hồ đó là đủ, cho nên mỗi cá 
nhân còn tự tìm thêm giờ 
khác trong ngày để thực tập 
công phu của mình. Chính cái 
giờ mà mỗi người tự động tìm 
thêm ấy mới thực sự là thời 
khóa quan trọng của mỗi cá 
nhân, vì có khi cần khung 
cảnh khác hơn là khung cảnh 
ngồi chung với mọi người 
trong một căn phòng với 
những giường chõng hay bồ 
đoàn gần sát nhau. Ngồi tọa 
thiền hay niệm Phật chung 
với nhau trong một thời khóa 
thực ra chỉ là sinh hoạt tập 
thể mang tính chất hình thức 
nhằm nâng cao tinh thần hòa 
hợp cho số đông mà thôi 
(chúng hòa đồng tu trong lục 
hòa, sáu nguyên tắc để tạo 
sự hòa hợp cho tập thể). Tu 
tập là vấn đề tự giác mà tâm 
lý người Việt Nam (không 
giống người Trung Hoa hay 
Nhật Bản) cũng thích sự tự 
giác hơn là những sinh hoạt 

có sự bó buộc, kiểm soát của 
người khác. Cho nên, thả lỏng 
thì họ tự động khép vào kỷ 
luật mà xiết chặt thì họ lại 
ương ngạnh, chống đối, muốn 
phá nội quy. 

Nghĩ lại chuyện mấy cái 
lon, tôi thấy tức cười, thấy tội 
nghiệp thầy tuần chúng, mà 
mặt khác, cũng thấy một phần 
thích thú lạ kỳ trong lòng nữa. 
Có lẽ ai cũng có một lúc nào 
trong đời, thích chống phá hay 
đùa cợt với những kỷ luật. Nói 
thì nói vậy chứ tôi chưa dám vi 
phạm kỷ luật một cách trắng 
trợn ở mái viện này. Tôi chỉ 
thấy thích thú về chuyện mấy 
cái lon, bởi vì ở viện vốn có kỷ 
luật của thời khóa tọa thiền 
nhưng không có cái “màn” cử 
một người đi quanh, cầm cây 
gậy nhịp nhịp, ngó mặt từng 
người để kiểm soát hay thị uy. 
Cái màn đó không thích hợp 
để áp dụng cho những tăng sĩ 
Việt Nam, không thích hợp 
chút nào cho không khí tự giác 
tự nguyện của những kẻ xuất 
trần. Tôi thường hãnh diện về 
vấn đề hạnh kiểm của chính 
mình. Từ lúc chưa xuất gia, tôi 
đã có hạnh kiểm tốt trong các 
lớp tiểu học; xuất gia rồi, dù 
có những trò hoang ngầm 
trước đây, tôi cũng đã ngoan 
ngoãn sửa đổi để có được 
hạnh kiểm tốt nơi viện Hải 
Đức, và nhất là ở viện này, tôi 
hoàn toàn là một chú sa di giới 
hạnh nghiêm ngặt, chững chạc 
như một người lớn (cho nên 
hồi tôi còn để chỏm, Thượng 
tọa giám viện mỗi lần đi hoằng 
pháp đều dẫn tôi đi theo dù tôi 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      72 

không phải là thị giả chính 
thức của Thượng tọa). Do đó ở 
chỗ tự hào với hạnh kiểm, tôi 
đâm coi thường những chú cứ 
vi phạm nội quy, hết chuyện 
này đến chuyện nọ. Nhưng 
ngay bây giờ, qua chuyện 
giăng bẫy thầy tuần chúng, tự 
dưng tôi không thấy bực bội 
hay khinh thường về sự phá 
kỷ luật của các chú thuộc 
chúng A Nan nữa. Ở một khía 
cạnh nào đó, tôi thấy các chú 
ở chúng A Nan mới thực sự là 
những kẻ hồn nhiên, sống gần 
với lứa tuổi thiếu niên của họ 
nhất. Phải thừa nhận rằng 
trong vấn đề kỷ luật, không 
phải tất cả mọi điều đều tốt 
đẹp và hợp lý để tuân hành 
nghiêm nhặt. Có những cái rất 
lỗi thời, cũng như có những cái 
rất buồn cười. Nếu cần thì phải 
đạp đổ bớt cho đời sống nhẹ 
nhàng, thoải mái hơn. Chúng 
A Nan dám làm chuyện đó. 
Còn chúng tôi, những người 
của chúng Ca Diếp, chỉ là 
những ông cụ non, những con 
cừu chỉ biết ngoan ngoãn tuân 
theo các qui tắc và nề nếp chứ 
chưa một lần đủ can đảm để 
đùa giỡn với chúng. 

Sáng hôm sau, vào giờ 
điểm tâm, thầy tuần chúng 
đứng dậy trình bày cùng đại 
chúng sự việc xảy ra đêm qua, 
yêu cầu ban giám đốc xử phạt 
nặng cả chúng A Nan. Chuyện 
kéo bàn ghế, giường tủ ồn ào 
để bắt con rắn dĩ nhiên là 
được bỏ qua; còn chuyện 
giăng bẫy cho thầy tuần chúng 
vấp thì phải phạt. Chẳng ai 
đứng ra nhận trách nhiệm 
chuyện giăng bẫy nên cả 
chúng đồng lòng chịu phạt–
chắc là cả chúng A Nan muốn 
bao che cho vài cá nhân nào 
đó về chuyện ấy; vì nếu để 
cho một cá nhân nhận lỗi thì 
sự trừng phạt biết đâu là trục 
xuất khỏi Phật học viện, cái đó 
ai mà đoán trước được! Cho 
nên, để cho cả chúng chịu lỗi 
thì sự trừng phạt sẽ nhẹ hơn 
(không lẽ trục xuất luôn cả 
một chúng trên hai mươi học 
tăng?). Thượng tọa giám viện 
lắng nghe, im lặng chẳng nói 
gì, cuối cùng, giao cho thầy 
quản chúng tùy nghi xử lý. 
Thầy quản chúng đưa ra một 

hình phạt chẳng khó khăn gì: 
cả chúng A Nan phải tụng 
một thời kinh sám hối vào 
ngày cuối tuần, bất cứ giờ 
nào thấy rảnh. 

Khi các chú của chúng A 
Nan tập trung trên chánh 
điện làm lễ sám hối, tôi cũng 
đi theo. Các chú trong chúng 
Ca Diếp hỏi: 

“Chú có dính gì bên đó 
đâu mà phải sám hối?” 

“Tôi thích sám hối, 
không được sao? Thấy tôi tự 
động sám hối, các chú phải 
mừng chứ!” 

Các chú A Nan thấy tôi, 
cũng hỏi: 

“Chú chỉ qua chơi thôi, 
đâu có tội tình gì mà sám 
hối?” 

“Tôi muốn sám hối. 
Không có tội này cũng có tội 
khác chứ, phải không?” 

Một chú nói: 
“Biết rồi, biết chú có tội 

gì rồi.” 
Cái tội mà chú kia nói là 

“biết rồi” đó, chắc là nói cái 
tội đi “lộn chuồng” của tôi 
đêm qua, báo hại chú Đồng 
phải chui xuống giường để 
khỏi dư nhân số của phòng. 
Cái tội đó cũng đáng xử phạt 
lắm, nhưng trong thâm tâm, 
tôi thích sám hối để chia sẻ 
với các chú ấy hơn là sám hối 
để chừa bỏ cái tội “đi hoang” 
của đêm trước. Tôi muốn 
được chia sớt một chút 
nghịch ngợm của tuổi trẻ. 
Làm ông cụ non lâu ngày tôi 
mệt lắm rồi. 

 

 
 
Vào niên học thứ hai, 

viện chúng tôi có thêm một 
giáo sư mới từ viện Đại học 
Vạn Hạnh trong Sài Gòn ra. 
Đó là thầy Thiện Phước. Kiến 
thức nội và ngoại điển của 
thầy đều quảng bác. Thầy 
giảng bài rất lôi cuốn khiến 
tôi say mê và thường mong 
đến giờ dạy của thầy. Thầy 
ấy cũng là người khích lệ tôi 
nhiều nhất trong lãnh vực 
văn chương. Một hôm trong 
lúc trò chuyện thân mật, 
thầy đã nói riêng với tôi: 

“Chú Khang à, chú phải 

là một nhà văn mới được.” 
Tôi nói một cách cố chấp 

rằng: 
“Làm nhà tu thì viết văn 

làm gì, thưa thầy. Trong luật 
nói là... theo đuổi các ngành 
nghề chuyên môn của thế tục 
sẽ bị động tâm nhiều, khó tu 
lắm, phải không thầy?” 

“Nếu mình vững tâm, 
chánh tâm thì mọi hành xử 
của mình đều phù hợp với 
chánh pháp cả. Ngược lại, làm 
việc chân chính với cái tâm sai 
trái thì cái việc chân chính đó 
cũng chỉ là tà pháp mà thôi. 
Tại sao giáo hội có chương 
trình huấn luyện cho các giảng 
sư được mà đào tạo những 
nhà văn, những người viết 
sách lại không được? Một bên 
nói, một bên viết, cũng là cách 
để hoằng pháp cả, có gì mà 
phải sợ chứ?” 

Rồi thầy đem cho tôi 
mượn thêm một số sách luyện 
văn của Nguyễn Văn Hầu, 
Nguyễn Hiến Lê, Tam Ích 
v.v... Thầy còn giới thiệu một 
số sách truyện của thầy Nhất 
Hạnh, của một số đại văn hào 
ngoại quốc... mà không biết 
rằng, những thứ ấy tôi đã lén 
mua và đọc trước rồi. Tôi chỉ 
không đi vào văn chương theo 
kiểu luyện văn, cầm bút, chứ 
đọc sách, đọc truyện thì tôi có 
từ chối bao giờ đâu. 

Về phía trường Bồ Đề, 
cũng có ba vị giáo sư khuyến 
khích tôi luyện văn, đi vào 
ngành văn chương: thứ nhất là 
thầy Chánh (phụ trách môn 
Anh ngữ), thứ hai là thầy Biển 
(dạy Giảng văn và Triết), thứ 
ba là thầy Viêm (dạy Anh ngữ, 
vừa là giáo sư chủ nhiệm của 
lớp tôi trong năm nay). 

Sự khuyến khích của các 
thầy ấy chỉ như những sự nhắc 
nhở chứ không đẩy tôi đến 
việc viết được vì thực ra, tôi 
cũng chẳng có nhiều thì giờ 
trong ngày để viết. Vả lại, 
trong tuổi thiếu niên ấy, tôi 
biết viết gì đây. Không phải chỉ 
cần có năng khiếu là đủ, dù 
rằng năng khiếu là điều kiện 
cốt yếu nhất. Cần phải có kiến 
thức nữa. Mà tôi là một nhà tu 
không ham mấy chuyện tích 
lũy kiến thức. Tôi đọc sách khá 
nhiều, nhưng không phải để 



 

CHÁNH PHÁP SỐ 63, THÁNG 02.2017      73 

thu góp kiến thức, và trên 
thực tế, đọc sách xong, tôi 
cũng không nhớ gì hết. Nếu 
cầm viết, tôi sẽ không biết 
viết cái gì. Trước mắt tôi chỉ có 
những khóa lễ, những câu 
kinh tiếng kệ, những bài học 
của nhà trường, của Phật học 
viện... tôi không có gì để nói 
về những thứ ấy, dù đó là 
những sinh hoạt chính, rất cần 
thiết của tôi. Cho nên, ai 
khuyến khích thì cứ khuyến 
khích, tôi vẫn cứ thủng thỉnh 
mà bước con đường quen 
thuộc của mình: học, đọc 
sách, tu tập. Cuộc sống ở Phật 
học viện chỉ có những sinh 
hoạt đơn giản như vậy. Tầm 
mắt tôi được thu gọn trong 
một phạm vi, tập trung vào 
những vấn đề then chốt liên 
quan đến đời sống tu học. 
Ngoài ra đều thứ yếu. Quả là 
đôi lúc tôi có thích thú chuyện 
viết văn, nhưng rồi cũng phôi 
pha hết. Vấn đề tu học, dù có 
đặt mục tiêu hay bất cần mục 
tiêu, cũng đều có khuynh 
hướng nhắm đến cứu cánh tối 
hậu là giải thoát giác ngộ. Vậy 
thì mọi thứ ước muốn không 
nhắm vào mục đích ấy đều trở 
thành xa xỉ, rơi rụng dần dần 
hoặc lẩn khuất đâu đó trong 
tâm tôi chứ không biểu hiện 
thành những nhu cầu bức thiết 
trong đời sống. 
 

 
(mời xem tiếp chương 14) 

 
Vĩnh Hảo 

While residing at the Jetavana monastery, the Buddha 
uttered Verses (227) to (230) of this book, with reference to 
Atula and his companions. 

Once, Atula and his companions numbering five hun-
dred, wishing to listen to words of dhamma, went to Thera 
Revata. The thera however was very aloof like a lion; he did 
not say anything to them. They were very much dissatisfied 
and so they went to Thera Sariputta. 

When Thera Sariputta learned why they had come, he 
expounded exhaustively on the Abhidhamma. He also was 
not to their liking, and they grumbled that Thera Sariputta 
had been too lengthy and too profound. Next, Atula and his 
party approached Thera Ananda. 

Thera Ananda expounded to them the bare essentials of 
the Dhamma. This time, they remarked that Thera Ananda 
had been too brief and too sketchy. Finally they came to the 
Buddha and said to him, "Venerable Sir, we have come to 
listen to your teaching. We have been to other teachers be-
fore we come here, but we are not satisfied with any of 
them. 

Thera Revata did not bother to teach us and he just 
kept silent; Thera Sariputta was too exhaustive and the 
Dhamma he taught us was too difficult for us. As for Thera 
Ananda, he was too brief and too sketchy. We do not like 
any of their discourses." 

To them the Buddha said, "My disciples, blaming others 
is not something new. There is no one in this world who is 
never blamed; people would blame even a king, or even a 
Buddha. To be blamed or to be praised by a fool is of no 
consequence; one is truly blamed only when one is blamed 
by a wise man, and truly praised only when praised by a 
wise man." 

Then the Buddha spoke in verse as follows: 
Verse 227: It is not new, O Atula! It has always been 

done from ancient times. They blame one who is silent, they 
blame one who speaks much, they blame one who speaks 
little. There is no one in this world, who is not blamed. 

Verse 228: There never has been, there never will be, 
nor is there now, anyone who is always blamed or always 
praised. 

Verses 229 - 230: If the wise praise him day after 
day, knowing him to be truly faultless, wise and endowed 
with knowledge and virtue, who would blame him, who is 
like a chain of pure gold? The devas praise him; he is 
praised even by the great Brahmas. 

 
At the end of the discourse Atula and his companions 

attained Sotapatti Fruition. 
 

Translated by Daw Mya Tin, M.A., 
Burma Pitaka Association, Rangoon, Burma 1986. 

The Story of Atula 
the Lay-disciple 

 

Dhammapada – Verses 227 - 230 


