
 http://tieulun.hopto.org - Trang 1

   

 

Trong một bài hát quen thuộc với mọi người chúng ta, có câu: "Ai bảo chăn trâu là khổ? Chăn trâu sướng 
lắm chứ!". Đó là lời mở đầu của một ca khúc nói về sinh hoạt của các mục đồng chăn trâu ở thôn quê. 
Trong Phật giáo, đặc biệt là thiền tông, chư vị Tổ Sư chỉ dạy một phương pháp tu hành gọi là "Pháp Môn 
Chăn Trâu". Pháp môn này áp dụng triệt để lời dạy của Đức Phật, trong cuộc sống hằng ngày của người 
Phật Tử, tại gia hay xuất gia. Khi hiểu được và hành được pháp môn này, người Phật Tử sẽ thấy được con 
đường vào đạo, tâm sẽ được nhập lưu, tức là nhập vào dòng thánh, khác với dòng đời, tuy thân vẫn sống ở 
đời, như bao nhiêu người khác, mà tâm không hề khổ đau lụy phiền. Dòng thánh gồm có bốn quả vị, gọi là 
Tứ Thánh Quả, bắt đầu gồm có Tu Đà Hoàn, đến Tư Đà Hàm, A Na Hàm và A La Hán. Khi hiểu được và 
hành được pháp môn này, trí tuệ sáng ra, cuộc đời thay đổi kể từ ngày này, người Phật Tử đối với Chánh 
Pháp, sẽ không còn thoái chuyển, phát tâm tu dưỡng, phát nguyện chăn trâu, việc ác ngưng làm, quyết làm 
việc thiện, không còn mặc cảm, tự tôn tự ti, chân trời an lạc và hạnh phúc bắt đầu ló dạng. Khi hiểu được 
và hành được pháp môn này, người Phật Tử không còn đi vòng vòng bên ngoài, vừa vui chơi thích thú, 
cười nói hả hê, cũng vừa kêu khổ, kêu khổ xong rồi, vừa cầu vừa nguyện, van xin cầu khẩn, vừa mê tín dị 
đoan, hết cầu an cầu siêu đến cầu đoàn tụ, cầu buôn may bán đắt, cầu trúng số độc đắc, nhưng tiền mất tật 
mang chứ có được gì đâu? Khi hiểu được và hành được pháp môn này, người Phật Tử tại gia không còn 
thấy chuyện tu tâm dưỡng tánh là chuyện của những người xuất gia vào ở trong chùa, mà tu tâm dưỡng 
tánh chính là chuyện của mọi người, chuyện của chính mình, chuyện của bất cứ ai muốn giảm bớt khổ 
đau, muốn xuất phiền não gia, muốn được an lạc và hạnh phúc ngay hiện tại, trên thế gian này, trong mọi 
hoàn cảnh, trong cuộc sống hằng ngày.  

Trên thế gian này, hầu như mọi người, thảy đều nghĩ rằng, ai cũng cho rằng, mình là người thiện, không ai 
chịu nhận, mình là người ác. Nếu không phải là người lương thiện nhứt trên đời, thời mình cũng là người 
không làm gì nên tội, chắc là sau khi từ giã cõi đời này, sẽ được lên thiên đàng hay cực lạc, không việc gì 
phải lo cả. Muốn chắc ăn hơn, nhớ dặn thân nhơn, sau khi mình chết, thỉnh thiệt nhiều sư, rước thiệt nhiều 
cha, mời nhiều ông bà, về nhà cầu nguyện, đăng báo phân ưu, tụng kinh cầu siêu, cầu chúc tiêu diêu, nơi 
miền cực lạc, hoặc thăng nơi cõi, thiên đàng vĩnh viễn! Nếu có ai đó khuyên mình tu tâm dưỡng tánh, thì 
liền nghĩ rằng người đó khùng. Không khùng sao được, bởi vì chuyện tu hành là chuyện của quý sư trong 
chùa, chuyện của quý cha trong tu viện, không phải là chuyện của người đời đang sống ngoài thế gian, bận 
rộn với đủ thứ chuyện trần thế, còn thì giờ đâu mà nói chuyện tu với hành? Có người nghĩ rằng: tu học làm 
chi, biết nhiều thêm khổ, không biết khỏi tội, khỏi lội qua sông, tốn công học hỏi, như vậy khỏe re!  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 2

Thực ra, chuyện đời cũng như chuyện đạo, đâu ai có thể lý luận một cách quá đơn giản như vậy! Con 
người vì vô minh che lấp chơn tánh, từ nhiều đời nhiều kiếp, cho nên lăn lộn trong sanh tử luân hồi, sống 
trong cơn mê, sống trong mộng tưởng, sống trong điên đảo, mà không hề hay biết. Tại sao vậy? Bởi vì 
sống trong cơn mê, cho nên con người, vô tình hoặc cố ý, gây tạo quá nhiều tội nghiệp, từ trước đến nay. 
Chẳng hạn như khi lái xe phạm luật, rồi cho là không biết luật giao thông, thì được miễn tội chăng? Chẳng 
hạn như mình khai gian trong giấy tờ, rồi cho là không biết ngoại ngữ, thì xong chuyện chăng? Chẳng hạn 
như mình gây tù tội, tạo phiền não, đem khổ đau đến cho người khác, và gia đình của họ, dù cho là họ 
đáng tội, đáng bị trừng phạt, thì mình yên tâm được chăng, tâm như vậy là tâm gì? Bởi vì sống trong mộng 
tưởng, cho nên con người luôn luôn mơ ước cảnh giới thiên đàng cực lạc, mà không biết mình đang sống 
trong hiện tại, không biết mình đang sống một cuộc đời hết sức vô nghĩa, chẳng làm gì ích lợi cho ai, chỉ 
biết ăn ngủ hưởng thụ, đấu tranh giành giựt, hơn thua phải quấy, rồi chờ ngày chết! Bởi vì sống trong điên 
đảo, cho nên con người nhận lầm cái giả tưởng là thực, cái khổ lại cho là vui. Chẳng hạn như ai cũng biết 
chuyện cờ bạc thua lỗ là khổ, vẫn có nhiều người tham gia. Mình thắng người khổ, mình thua mình lỗ, tự 
mình chuốc khổ, chớ có than van. Chẳng hạn như nhiều người cứ tưởng cái xác thân này là "mình" và sẽ 
mang cái xác đó lên thiên đàng hưởng phước, hoặc đem cái xác đó lên cực lạc cho sướng tấm thân! Đâu 
chẳng biết rằng, sau khi hết thở, cái xác này chỉ còn là cái thây ma, không ai dám đến gần. Cát bụi sẽ trở 
về cát bụi. Chỉ có nghiệp báo thiện ác theo "mình", như hình với bóng, không bao giờ rời, qua bao nhiêu 
kiếp sau nữa.  

Còn "mình" thực ra là ai, thì lại chẳng biết! "Con Người Chân Thật" đã bị vô minh che lấp tự lâu lắm rồi, 
mà chúng ta vẫn không chịu tỉnh thức để nhận ra! Con người thức tỉnh biết "dừng nghiệp và chuyển 
nghiệp" thì trí tuệ bừng sáng. Khi đó, con người sẽ tự tại bước ra khỏi màn vô minh, thoát ra khỏi sanh tử 
luân hồi, không còn phiền não và khổ đau, sống trong an lạc và hạnh phúc, cũng ví như khi nào mây đen 
tan hết, bầu trời lại trong sáng, mọi cảnh vật hiện rõ ràng trước mắt, nhìn thấy muôn sự mọi việc "đúng 
như thực", không còn mơ hồ, không còn điên đảo, mình sẽ nhận biết rõ ràng "mình là ai", không còn nghi 
ngờ gì nữa cả. Nhưng làm sao để thức tỉnh, làm sao để trí tuệ bừng sáng? Đó chính là mục đích, là kết quả 
của "Pháp Môn Chăn Trâu".  

Từ lúc còn nhỏ, con người đã tạo nghiệp lành, đồng thời, tạo nghiệp chẳng lành. Có người từ nhỏ đã biết 
làm việc tốt, giúp đỡ những người chung quanh, từ trong gia đình, ra đến học đường, và ngoài xã hội. 
Đồng thời, cũng có những đứa trẻ nghịch ngợm, nghinh nghinh ngang ngang, phá phách xóm làng, văng 
tục chửi thề, hỗn hào xấc xược, gạt gẫm người già, trộm gà bắt vịt, nghịch phá nhà người, chặt cây trộm 
trái, hái hoa bứt lá, chọc chó đá mèo, leo trèo khắp chốn. Lúc còn trẻ tạo tội nghiệp như vậy, nhưng nếu 
biết dừng nghiệp và chuyển nghiệp kịp thời, thì có thể trở nên người tốt, có ích lợi bản thân, cho gia đình 
và cho xã hội. Đời nay, ở các xứ tây phương, văn minh tiên tiến, vật chất dư thừa, có những đứa trẻ biết 
kêu cảnh sát đến bắt giam cha mẹ, chỉ vì răn dạy chúng bằng roi vọt, còn có những đứa trẻ dùng dao đâm 
chết người, mang súng vào trường, giết người hàng loạt! Thực là khủng khiếp!  

Đến khi lớn lên, bước chân ra đời, cuộc sống khó khăn, con người bon chen, tranh đấu sống còn, cho nên 
bất chấp, mọi thứ thủ đoạn, miễn sao có lợi, cho mình thì thôi, người khác ra sao, đau khổ thế nào, sống 
chết mặc kệ! Con người sẵn sàng, thượng đội hạ đạp, để được tiến thân, để giành quyền lợi, để đợi thời cơ, 
để mơ địa vị. Con người sẵn sàng, đá giò lái bạn, đâm lưng chiến sĩ, thưa gửi kiện tụng, đụng độ đồng 
nghiệp, hạ nhục đồng môn, đem chôn đồng bào, cào nhà đồng đội, dội nước đồng hương, chẳng thương 
đồng đạo, giả tạo đồng minh, tất cả cũng vì, đồng tiền mà thôi! Con người sẵn sàng, phao truyền tin đồn, 
mặc kệ đúng sai, phổ biến thư rơi, bôi lọ kẻ thù, nói xấu sau lưng, đặt điều thêm bớt, vu oan giá họa, chỉ vì 
ganh tị, đố kỵ mà thôi. Người khác thua mình, khinh khi biếm nhẽ, nhìn nửa con mắt. Người khác hơn 
mình, tức giận gièm pha, phá cho tan nhà, nát cửa chửa thôi.  

Tất cả những việc làm, những lời nói trên đây, đều được chỉ huy bởi tư tưởng, ý nghĩ của con người. Nói 
một cách khác: Tư tưởng làm chủ, chỉ huy, phát xuất ra hành động và lời nói. Con người có tư tưởng hay 
tâm ý thiện, thì hành động và lời nói thiện. Con người có tư tưởng hay tâm ý ác, thì hành động và lời nói 
ác. Như vậy tâm ý của con người, có lúc thiện, có lúc ác, cho nên hành động và lời nói, lẫn lộn thiện và ác. 
Tâm ý của con người luôn luôn lăng xăng lộn xộn hằng ngày như vậy. Trong kinh sách, tâm ý của con 
người thường được ví như con vượn chuyền cây, như con ngựa chạy rong, nên gọi là "tâm viên ý mã". 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 3

Con ngựa chạy rong, tung tăng khắp chốn, khó mà điều khiển, thuần phục dễ dàng. Con vượn chuyền từ 
nhánh cây này sang nhánh khác, cũng như tâm ý của con người nghĩ ngợi lung tung linh tinh lang tang, hết 
chuyện đông đến chuyện tây, hết chuyện ta đến chuyện tàu, hết chuyện người này đến chuyện người khác, 
hết chuyện gia đình đến chuyện làng xóm, hết chuyện năm châu thế giới đến chuyện hang cùng ngõ hẻm, 
hết chuyện khoa học kỹ thuật đến chuyện chính trị tôn giáo, hết chuyện quốc gia đại sự đến chuyện phụ nữ 
nhi đồng.  

Trong thiền tông, tâm ý của con người thường được ví như con trâu. Con trâu không được chăn giữ 
thường hay xâm phạm, giẫm đạp lúa mạ của người khác, gây nhiều tổn thất hoa màu, mùa màng của 
những người láng giềng lân cận chung quanh. Con trâu được chăn dắt cẩn thận, chăm nom kỹ lưỡng, canh 
chừng thường xuyên, đem lại ích lợi lớn lao cho nông gia và cho xã hội. Điều quan trọng là: "Con người 
hãy chăn dắt con trâu, chớ để con trâu dẫn dắt con người!". Nếu để con trâu dẫn dắt, không biết con người 
sẽ đi về đâu? Cho nên mới có pháp tu gọi là "Pháp Môn Chăn Trâu", chính là nghĩa đó vậy. Bây giờ chúng 
ta thử bắt đầu tìm hiểu pháp môn này.  

1) Thoạt đầu không ai biết con trâu của mình đang ở đâu, đang làm gì? Tức là con người thường không 
nhận ra tâm ý của mình đang ở ngõ ngách nào? Chẳng hạn như mình đang nghĩ gì, muốn gì, âm mưu gì, 
tính toán gì, thiện hay ác, tốt hay xấu, lành hay dữ, hiền lương hay bất lương? Con người sống theo dòng 
đời, thường bị cuốn trôi theo ngũ dục, thường bị "con trâu tâm ý" của mình dẫn dắt, làm những chuyện bất 
nhân thất đức, nói những lời độc ác lợi mình hại người. Hành động và lời nói thường bị tâm tham lôi cuốn, 
tâm sân thúc đẩy, tâm si điều khiển, con người tạo không biết bao nhiêu tội nghiệp, mà không hề hay biết 
đó thôi, hoặc biết mà vẫn cố phạm! Thí dụ như là, tâm tham lôi cuốn, thấy lợi thì ham, chẳng muốn đi làm, 
chỉ muốn hưởng nhàn, lại có tiền xài, tức ham phát tài, nên không ngần ngại, kiếm chuyện vu oan, giá họa 
người khác, nộp đơn kiện tụng, bày chuyện thiệt hơn, đòi phải bồi thường, ba bốn triệu bạc! Thí dụ có 
người, đã từng giúp mình, được rất nhiều chuyện, nhưng khi chỉ có, một chuyện không được, hài lòng vừa 
ý, tâm sân thúc đẩy, mình liền cảm thấy, tức giận khó nguôi. Ơn nghĩa trước đây, sâu dầy thế mấy, cũng 
đều phủi sạch, không thèm nhớ tới, nhắc tới làm chi. Thậm chí người đó, là cha mẹ ruột, sanh thành nuôi 
dưỡng, từ nhỏ đến nay, bây giờ khôn lớn, có vợ có chồng, nếu như cha mẹ, lôi thôi khó chịu, do tâm si 
khiến, mình liền từ ngay! Bạn bè thân thiết, trải qua tháng năm, quen biết rất nhiều, hy sinh giúp đỡ, thế 
nào chăng nữa, thì cũng mặc kệ, vì tham danh lợi, nhứt là vì tiền, mình vẫn trở mặt, bán đứng như thường! 
Con trâu thực là đen, mà lại lẫn trong bóng đêm mờ tối của chuyện thị phi thế gian, cho nên con người 
không nhận ra nó đang ở đâu và đang làm gì.  

Người phát tâm muốn tu tập, nhờ học hỏi và thâm nhập giáo lý, mới tin nơi mình có tâm thể chân thật, bất 
sanh bất diệt, ngoài cái xác thân tứ đại giả tạm này ra, nhưng chưa hề sống được với chân tâm đó, bởi vì 
chưa biết cách chăn trâu. Học trong kinh sách, như Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta được biết, Đức Phật dạy 
rằng: "Nhứt thiết chúng sanh giai hữu Phật tánh", tức là: "Tất cả mọi người đều có tánh giác". Cho nên 
chúng ta muốn tìm, muốn hiểu muốn biết, nhưng không biết tìm kiếm "Tánh Giác" ở đâu? Người phát tâm 
cầu học Chánh Pháp, tìm đến các chùa, các đạo tràng, các pháp hội, để học hỏi, để tìm tòi. Càng đi tìm, 
càng cầu học, càng phí sức nhọc công, càng xa lìa tánh giác. Chẳng gặp Chánh Pháp, lại gặp quá nhiều 
những hình thức mê tín dị đoan lẫn lộn trong Phật giáo, những hình thức cúng kiến nghi lễ bày vẽ quá 
rườm rà, không có ghi trong kinh sách nào cả. Hoặc khi gặp phải những người không chân tu thực học, 
trốn tránh trần thế, mượn áo tu sĩ, nói quàng nói xiên, đem đời vào đạo, cơm gạo qua ngày, bày thi văn 
học, văn nghệ văn gừng, tưng bừng ca hát, náo động thiền môn, đại ngôn thi sĩ, văn sĩ kiêm luôn, thầy bà 
địa lý, thầy tụng đám tang, thầy bùa thầy bói, coi ngày tốt xấu, cưới gả ma chay, thật thảm thương thay, 
những người như vậy! Nhìn lại chỉ thấy, sinh hoạt thường nhựt, của ngày tháng qua, chẳng gì mới lạ! Tại 
sao như vậy?  

Bởi vì trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta quen chạy theo trần cảnh bên ngoài, khởi vọng tâm, vọng 
tưởng, vọng thức, vọng niệm liên miên, khiến cho tánh giác bị che khuất. Tánh giác chính ở ngay nơi 
"mình". Khởi công tìm kiếm, là khởi vọng niệm, xa lìa tánh giác. Cũng như nhiều mây đen che khuất ánh 
sáng mặt trời, hay mặt trăng. Chẳng hạn như khi, mắt thấy hình sắc, xinh tươi tốt đẹp, hạp nhãn vừa lòng, 
khởi tâm ham muốn, mua sắm về nhà, chiếm đoạt sở hữu. Chẳng hạn như khi, tai nghe âm thanh, ca tụng 
tán dương, vừa tai hạp ý, say mê thích thú, khởi tâm đắm nhiểm, muốn được nghe tiếp. Chẳng hạn như 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 4

khi, tiếp xúc với ai, ngọt ngào tử tế, có lợi cho mình, liền khởi tâm thương, cho là người tốt, không vừa ý 
ai, thì khởi tâm bực, cho là người xấu.  

Đây là giai đoạn, của một người tu, tại gia xuất gia, chưa biết chăn trâu, tức là chưa biết, giữ gìn kềm chế, 
tâm niệm của mình, để tâm buông lung, nghĩ ngợi lung tung, linh tinh lang tang, chạy theo cảnh đời, tạo 
tội tạo nghiệp, rồi bị nghiệp dắt, vào trong lục đạo, sanh tử luân hồi, xa lìa tánh giác. Thương ghét, phải 
quấy, đẹp xấu, đúng sai, hơn thua, chính là vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm. Đó chính thực là 
con trâu, mà người tu theo Phật phải chăn phải dắt, phải kềm phải chế, phải điều phải khiển, phải thuần 
phải phục, thúc liễm luôn luôn. Chăn trâu thành công thì tánh giác hiển lộ.  

2) Đến khi nghe người khác bàn chuyện "chăn trâu", mình mới bắt đầu thấy dấu chân con trâu của mình, 
nhưng vẫn chưa thấy được nguyên hình con trâu. Tức là con người thỉnh thoảng có cảm giác mình làm 
việc thiện, thỉnh thoảng có cảm giác mình làm việc bất thiện, nhưng vẫn chưa phân biệt được việc nào 
thiện, việc nào bất thiện, vì chưa hiểu biết Chánh Pháp. Trong giai đoạn này, mình nhận biết được tâm ý 
của mình thay đổi liên miên, lăng xăng lộn xộn, lúc thích thế này, lúc thích thế kia. Lúc muốn giúp đỡ, 
người này người kia, khi muốn hãm hại, người này người khác. Lúc phát từ tâm, làm việc phước thiện, bố 
thí cúng dường, muốn làm người tốt, tạo được phước báu. Khi muốn sang đoạt, của cải tiền bạc, vốn liếng 
phần hùn, tác quyền người khác, trở thành kẻ xấu, tạo tội tạo nghiệp! Lúc muốn hùn phước, ấn tống kinh 
sách, đi chùa lạy Phật, góp quỹ từ thiện, cứu trợ nạn nhân, thiên tai bão lụt, muốn làm người tốt, tạo được 
phước báu. Khi tính mưu kế, vu khống kiện người, đòi hỏi bồi thường, hơn ba bốn triệu, trở thành kẻ xấu, 
tạo tội tạo nghiệp! Lắm lúc nhiều khi, làm ăn bất chánh, gặp thời trúng mánh, giựt hụi quịt nợ, lường gạt 
sang đoạt, giả tạo thương tích, tròng tréo giấy tờ, khai gian hoàn cảnh, cờ gian bạc lận, dụ dỗ kẻ khờ, làm 
việc bất lương, vồ được một vố, tiền của khá lớn. Con người sợ sệt, mang tội một mình, chắc đọa địa ngục, 
chịu nhiều khổ đau, bèn đem chút ít, tiền lẽ cúng chùa, trút hết tội lỗi, cho các nhà sư, gánh vác thay mình, 
hoa quả nhang đèn, hối lộ tượng Phật, để được tạm thời, an tâm chút chút!  

Người phát tâm tu theo Phật, nương theo Chánh Pháp, hiểu biết mình có tánh giác, nhưng chỉ biết suông, 
chưa biết rõ ràng, một cách tường tận. Chẳng hạn như là, mới chỉ biết được, các đồ trang sức, dù là vòng 
xuyến, hoa tai dây chuyền, nhẫn trơn nhẫn cưới, tuy có khác nhau, về mặt hình thức, nhưng mà tất cả, đều 
cùng bản chất, đó là chất vàng. Cũng ý như vậy, tất cả mọi người, tuy không giống nhau, về các màu da, 
cũng không đồng nhau, về mặt kiến thức, cũng không hợp nhau, về các sở thích, cũng không cùng nhau, 
về các hình tướng, nam phụ lão ấu, nhưng mà tất cả, đều cùng bản chất, điều đó chính là: "Bản Tâm Thanh 
Tịnh", người nào cũng có. Chẳng hạn như, nếu không có thù oán trước đây, không có cạnh tranh nghề 
nghiệp, không có ganh tị đố kỵ, không có đụng chạm tự ái, không có va chạm quyền lợi, chắc chắn con 
người đem bản tâm thanh tịnh của mình đối xử với nhau, rất là cởi mở, rất là tốt đẹp, rất là nhân đạo. Hay 
nói cách khác: Bản tâm thanh tịnh của tất cả mọi người đều giống nhau, không khác, đều đồng nhứt thể. 
Chỉ vì con người tạo nghiệp khác nhau, cho nên hình tướng khác nhau .  

Có nhiều người trong chúng ta thường phát biểu: "Không ai chọc ghẹo, tôi hiền lắm đó!". Điều này chứng 
tỏ, mọi người đều thực sự hiền lành, đều sống với bản tâm thanh tịnh, với điều kiện đừng có gặp nghịch 
duyên, đừng có gặp việc gì trái ý. "Bản Tâm Thanh Tịnh" đó, không có hình tướng, không phải là một vật, 
trong kinh sách, thường được gọi là Tánh Giác, là Chơn Như, là Chơn Tâm, là Phật Tánh, là Pháp Vô 
Sanh, là Pháp Bất Diệt, là Pháp Bất Tử, là Pháp Tối Thượng, là Viên Giác Tánh, là Pháp Thân Huệ Mạng, 
là Trí Tuệ Bát Nhã, là Bản Lai Diện Mục, là Bản Tánh Sáng Suốt, là Bản Thể Chân Thật, là Bản Nguyên 
Chân Thật, là Con Người Chân Thật, là Con Người Bất Tử, là Kim Cang Bất Hoại, là Tịch Diệt Hiện Tiền, 
là Vô Sanh Pháp Nhẫn. Tùy theo kinh sách, tên gọi có khác nhau, nhưng đều chỉ cùng không phải là một 
vật, từ xưa đến giờ, từ trước đến nay. Trong Kinh Pháp Bảo Đàn, Lục Tổ Huệ Năng có dạy: "Bản Lai Vô 
Nhất Vật", chính là nghĩa đó vậy.  

3) Sau một thời gian học hiểu Chánh Pháp nhiều hơn, đem những lời dạy của Đức Phật quán chiếu, soi xét 
những hành động, những lời nói, những ý nghĩ của mình, lúc đó mới hay, mình tạo quá nhiều nghiệp xấu 
ác, còn nghiệp thiện lành, hình như chẳng có chút nào đáng kể! Trong bóng tối của cuộc đời, nơi cuối con 
đường hầm, có dạng chút ánh sáng le lói, đủ soi thấy bóng dáng của con trâu. Con trâu tâm ý của mình lúc 
đó mới hiện nguyên hình. Đó là con trâu, đen thủi đen thui, từ đầu tới đuôi. Con trâu đen thui, tượng trưng 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 5

cho những, ý nghĩ tư tưởng, ác nhơn thất đức, xấu xa độc địa, cúp điện tối đen, hắc ám mịt mờ, ti tiện nhỏ 
nhen, giả nhơn giả nghĩa, gian xảo điêu ngoa, đầy trong tâm địa, tất cả mọi người, ngày cũng như đêm, 
quanh năm suốt tháng.  

Con người nhận thấy, con trâu của mình, đen thủi đen thui, quá sức to lớn, cảm thấy sợ hãi, bắt đầu vùng 
vẫy, cố gắng giẫy giụa, tức là ra sức, biện bạch bào chữa, cho những lỗi lầm. Đôi khi lắm lúc, con người tỏ 
ra, ăn năn hối cải. Ví như sau khi, đọc Kinh Thủy Sám, Đức Phật chỉ dạy, một cách rành rẽ, những việc 
làm nào, những lời nói nào, những ý nghĩ nào, tạo tội tạo nghiệp, chúng ta mới biết, giựt mình tỉnh thức, 
cảm thấy tội lỗi, chất cao như núi. Cũng giống như là, "tấm gương chiếu yêu", soi thấy tâm địa, yêu ma 
quỉ quái, ẩn tàng bên trong, hình dáng con người, nhờ "Gương Chiếu Trâu", chúng ta nhận thấy, một cách 
rõ ràng, từ trước đến giờ, mình luôn luôn nghĩ, tự kỷ ám thị, thấy chuyện mình tốt, che dấu tội lỗi, đã và 
đang làm, bằng những chiêu bài, bằng những danh nghĩa, bằng những bình phong, bằng những mỹ từ, đao 
to búa lớn.  

Chẳng hạn như muốn, hãm hại người nào, chỉ vì ganh tị, bèn khoác bên ngoài, các thứ chiêu bài, trừ gian 
diệt bạo, thế thiên hành đạo. Chẳng hạn như muốn, tiêu diệt đối thủ, cạnh tranh nghề nghiệp, bèn khoác 
bình phong, đấu tranh chính nghĩa, bảo vệ lẽ phải, bênh vực công lý. Chẳng hạn như vì, tham tiền tham 
vàng, tham lợi tham danh, sẵn sàng đấu tranh, hơn thua giành giựt, ngay cả với anh, với chị em ruột, ở 
trong gia đình, bất kể mẹ cha, mình cũng chẳng tha, biện bạch lý do, vì chuyện nhân nghĩa, vì vợ vì chồng, 
vì con vì cháu, mới làm như vậy! Đâu chẳng biết rằng, vợ chồng con cháu, sung sướng thụ hưởng, của cải 
giàu sang, do mình tranh giành, đoạt được đem về, còn mình thì sao, lãnh đủ nghiệp báo, đời này kiếp 
khác. Chúng ta nên biết:"Có vay phải trả", "Mình làm mình chịu", không ai thay được, dù là cha mẹ, dù là 
vợ chồng, hay là con cháu, không ai cứu được, dù có van xin, Phật Trời cứu giúp, cũng chỉ vậy thôi. Đó 
mới thực là, công bằng tuyệt đối.  

Điều quan trọng hơn hết là chúng ta phải biết cách chăn trâu. Nghĩa là chúng ta phải biết cách dừng các 
vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm. Đó chính là công phu tu tập theo đạo Phật, để cải thiện cuộc 
đời mình, để chuyển hóa những ưu tư phiền muộn, trở thành vô tư tự tại. Chẳng hạn như khi, tâm tham nổi 
lên, lợi mình hại người, muốn được bạc triệu, xài chơi cho sướng, nghĩ cách hại người, bất chấp thủ đoạn, 
chúng ta liền biết, lập tức dừng ngay, không nên tiếp tục, theo đuổi vọng tâm, vọng tưởng vọng thức, vọng 
niệm đó vậy, tức là chúng ta, đã dừng được nghiệp, và chuyển được nghiệp. Chẳng hạn như khi, tâm sân 
khởi lên, muốn hại người khác, cho đã cơn tức, cho được thỏa lòng, tự ái cao độ, muốn cho kẻ thù, chết 
phứt cho rồi, hoặc ít ra cũng, khốn khổ khốn kiếp, tù tội te tua, tả tơi xơ xác, tan tành hoa lá, hết đường 
sinh sống, bức bách khổ não, thân tàn ma dại, sự nghiệp tiêu tan, tán gia bại sản, mất hết việc làm, đói rách 
nghèo nàn, mới thiệt hả giận, chúng ta liền biết, lập tức dừng ngay, không nên tiếp tục, theo đuổi vọng 
tâm, vọng tưởng vọng thức, vọng niệm đó vậy, tức là chúng ta, đã dừng được nghiệp, và chuyển được 
nghiệp.  

Trong giai đoạn này, người phát tâm chuyển hóa cuộc đời mình, muốn biến phiền não khổ đau thành an 
lạc hạnh phúc, phải biết cách chăn trâu. Người không biết cách chăn trâu sẽ đuổi theo vọng tâm, vọng 
tưởng, vọng thức, vọng niệm đó, đem ra thực hiện, tức là tiếp tục, tạo thêm nghiệp mới! Người tu tâm 
dưỡng tánh, biết cách chăn trâu, sẽ lập tức tự quở trách: "Lại tạo nghiệp nữa rồi! Muốn đọa địa ngục sao? 
Hãy dừng ngay lập tức!". Chuyện này khó khăn, không phải dễ dàng, cần nhiều thời gian, mới có thể 
được. Khi mình cưởng lại, sức kéo con trâu, thực là điêu đứng, vất vả nhọc nhằn. Lắm lúc gặp phải, hoàn 
cảnh trái ngang, kẻ chửi người mắng, hoặc khi gặp chuyện, bất bình trái ý, hãy tự nhủ thầm: Một nhịn chín 
lành, cho nên phải nhịn, nhịn nhịn và nhịn, mới là phải đạo, mới là người hiền, mới là người tu. Lập tức 
vọng tâm, vọng tưởng vọng thức, vọng niệm của mình, nổi lên chống lại, xui khiến xúi giục: Tại sao phải 
nhịn? Nhịn thì nhục cự thì đục, nhịn ở đàng chân, chúng lân đàng dầu, nhịn hoài thì chúng, được nước làm 
tới, nhịn hoài chúng khi, ngu ngơ khờ dại, làm tới không ngưng, chúng biết tay ông, chúng ngán tay bà, cả 
nhà chúng sợ!  

Ôi thôi! Tâm niệm đó chính thực là con trâu, ngang tàng hoang dã, thực đã lâu đời, ngông cuồng ngược 
xuôi, rất khó chăn giữ. Ngọn hỏa diệm sơn, tức là tâm sân, trong lòng mỗi người, thực là dễ sợ! Cần phải 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 6

tìm được, cây quạt ba tiêu, mới mong dập tắt, lửa sân hận ấy. Cây quạt "Ba Tiêu" là cái gì vậy? Đó chính 
thực là, ba điều cần diệt, theo lời phát nguyện, như trong kinh sách:  

Nguyện tiêu tam chướng trừ phiền não.  

Nguyện đắc trí tuệ chơn minh liễu.  

Phổ nguyện tội chướng tất tiêu trừ.  

Thế thế thường hành bồ tát đạo.  

Nghĩa là muốn dứt hết khổ đau phiền não, muốn đạt được trí tuệ sáng suốt, để đời đời tu theo hạnh của chư 
vị bồ tát, đem lại ích lợi cho chúng sanh, chúng ta phải tiêu trừ ba chướng nạn lớn của cuộc đời, đó là: Tội 
Chướng, Nghiệp Chướng và Sở Tri Chướng. Do tâm tham lam sân hận si mê, chúng ta tạo không biết bao 
nhiêu tội lỗi, mà không hề hay biết, hoặc biết mà vẫn cố phạm. Do thói quen hằng ngày, trong mọi hành 
động, lời nói hay tư tưởng, chúng ta tạo nghiệp không biết bao nhiêu, mà không hề hay biết, hoặc biết mà 
vẫn cố phạm. Do sự hiểu biết, kiến thức ngoài đời, từ những bằng cấp địa vị, hay những hiểu biết trong 
đạo, người đời gặp không biết bao nhiêu là chướng ngại, khó có thể thấy được đạo, càng ngày càng bị con 
trâu của mình dẫn dắt đi quá xa quê hương, muốn trở về cũng không còn biết lối nào nữa cả!  

Người nào có duyên, thiện căn nhiều đời, được gặp Chánh Pháp, nên khi thấy được, nguyên hình con trâu, 
liền nhận biết mình, tạo tội tày trời, từ trước đến giờ, chắc chắn sẽ phải, đền trả nay mai, không thể chạy 
đâu, cho thoát nghiệp báo, giựt mình tỉnh thức, lập tức ngưng ngay, hành động bất thiện, liền chừa bỏ 
ngay, lời nói độc ác, liền dẹp bỏ ngay, tư tưởng lợi mình, ý nghĩ hại người! Đó là giai đoạn, chăn giữ con 
trâu. Chăn trâu nghĩa là: áp dụng Chánh Pháp, vào trong cuộc sống, của mình hằng ngày, dẹp trừ vọng 
tâm, vọng tưởng vọng thức, vọng niệm liên miên, chuyển hóa ba nghiệp, thân khẩu ý mình, bất lương bất 
thiện, thành ra ba nghiệp, hoàn toàn thanh tịnh. Kinh sách có câu: "Tam nghiệp hằng thanh tịnh. Đồng 
Phật vãng tây phương". Nghĩa là khi nào ba nghiệp thân khẩu ý thường thanh tịnh, tức là con trâu đã được 
chăn thuần thục, đã biến mất tiêu, chúng ta sẽ sống được trong cảnh giới tịnh độ như chư Phật mười 
phương.  

4) Khi con trâu đã hiện nguyên hình, nếu không hạ quyết tâm chăn trâu, không chịu ra công thuần phục 
con trâu tâm ý của mình, người đời sẽ dễ dàng bị cám dỗ, dễ bị sa ngã, dễ bị lôi kéo đi vào con đường gian 
tà, ác đạo. Chuyện gì cũng dám làm, lời nói nào cũng phun ra được, ý nghĩ nào cũng dẫn tới chỗ lợi mình 
hại người, bất chấp thủ đoạn. Cuộc đời đau khổ, vẫn hoàn khổ đau, không sao tránh được. Trong giai đoạn 
này, người chăn còn yếu, con trâu còn mạnh, phải rất nhọc nhằn, lôi cổ nó lại, nhưng nó chống cự, trì chân 
ghì kéo, trở lại đường củ. Tức là vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm, vẫn theo duyên trần dấy 
khởi đều đều. Con người cứ sống theo thói quen hằng ngày, rất khó điều phục, cho nên phải thực sự quyết 
tâm trì chí, không được lơi lỏng, dù trong giây phút.  

Chúng ta hãy chiêm nghiệm câu chuyện sau đây: Trên một chuyến xe lửa, người lái ngủ say sưa, hầu hết 
các hành khách, đều vui chơi ca hát, nhảy nhót múa may, quay cuồng thỏa thích, cười nói huyên thiên, 
khoe của khoe tài, khoe giàu khoe sang, khoe nhà khoe xe, khoe con khoe cháu, nói xấu xóm làng, châm 
chích chọc chọt, khoái tỉ tì ti, lo ăn ngủ khì, nhìn trời ngắm mây, chẳng hay biết gì. Không ai biết là, chẳng 
bao lâu nữa, vì không người lái, chuyến xe lửa đó, tốc độ sẵn có, sẽ trật đường rầy, lao xuống hố sâu, 
không còn dừng được, tất cả hành khách, mạng vong thảm tử, không sót một ai. Trong lúc hưởng thụ, mọi 
người sẵn sàng, tranh chấp cãi vã, tranh giành phần phải, phần hơn phần tốt, phần lợi phần thắng, về phía 
của mình, bà con phe nhóm, ngày này ngày khác! Đợi cho đến lúc, toa đầu xe lửa, lao xuống vực sâu, mọi 
người giựt mình, hoảng hồn la hét, mặt mày tái mét, lăng xăng lộn xộn, chộn rộn ngược xuôi, cầu kinh lần 
chuỗi, kêu Trời niệm Phật, cầu cứu thánh thần, nhưng mà tất cả, đều quá muộn màng!  

Cũng vậy, tất cả mọi người chúng ta đều ở trên chuyến xe lửa định mạng của cuộc đời. Trạm cuối cùng 
của chuyến xe lửa định mạng, ai ai cũng biết, đó là nghĩa địa hay là lò thiêu! Thế là xong một đời! Vậy mà 
khi còn hít thở không khí, còn khả năng làm việc, còn nói năng và suy nghĩ, người đời không ngừng tạo 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 7

tội tạo nghiệp, vì miếng cơm manh áo, vì tự ái hơn thua, vì ganh tị đố kỵ, vì tức giận người khác, vì tâm 
tánh luôn luôn thích thú nhìn thấy người khác phiền não khổ đau. Tại sao vậy? Bởi vì con người thường 
nghĩ: Đời của mình còn dài lắm mà! Đó là những lúc, mình làm việc thiện, lẫn lộn việc ác, chuyện gì cũng 
dám, tạo phước cũng làm, tạo nghiệp chẳng từ! Thực ra, cuộc đời là vô thường, danh lợi là vô thường, tâm 
ý cũng vô thường. Vô thường nghĩa là nay còn mai mất, không tồn tại vĩnh viễn. Nhưng tâm tạo tội tạo 
nghiệp sẽ dẫn dắt con người vào vòng sanh tử luân hồi. Tuy nhiên, tội nghiệp cũng vô thường. Có ý chí 
mạnh mẽ con người có thể dừng nghiệp và chuyển nghiệp! Biết dừng nghiệp và chuyển nghiệp, chúng ta 
sẽ tránh được bao nhiêu hậu quả khó lường, sẽ khỏi được bao nhiêu khổ đau phiền não!  

Khi thấy được con trâu, tức là chúng ta đã thấy được bao nhiêu ngày tháng trôi qua của cuộc đời mình, 
thực là phí phạm, tạo tội tạo nghiệp, đã quá nhiều rồi. Có rất nhiều người, bề ngoài chơn chất, có vẻ hiền 
lành, nhu mì nhỏ nhẹ, nói năng từ tốn, chưa hề hại ai, nhưng mà bên trong, tư tưởng nảy sanh, bao nhiêu ý 
nghĩ, đen tối bậy bạ, đó chính thực là con trâu cần phải chăn giữ. Người tu tâm dưỡng tánh thực sự phải 
biết cách chăn trâu. Có người rất ân hận, ăn năn sám hối về những đau khổ, do vô tình hoặc cố ý, mình đã 
gây tạo cho người khác, chỉ vì tâm tham lam, sân hận và si mê. Có người quá quẩn trí với mặc cảm tội lỗi, 
muốn kết thúc cuộc đời mình, để đền trả quả, vẫn cảm thấy cũng còn chưa đủ. Tuy nhiên, những người có 
chút ánh sáng trí tuệ từ Chánh Pháp, bắt đầu dành nhiều thời gian, để lo tu tâm dưỡng tánh, tìm gặp thiện 
hữu tri thức, thầy lành bạn tốt trong đạo, cố gắng học hỏi cách nào, để làm lợi mình lợi người, hầu trả bớt 
nghiệp báo đã vay, đã tạo đã gây, từ bao lâu nay. Người tu tâm dưỡng tánh bắt đầu tìm cho mình một nơi 
nương tựa, để mong rằng, những bước trên quãng đường đời sau này, không còn tai nạn rủi ro, không còn 
hố sâu vực thẳm, hiểm trở chông gai, để chuộc lại những lỗi lầm đã tạo tác. Tâm sám hối mạnh mẽ thúc 
đẩy nhiều người phát tâm hành thiện, cứu người giúp đời.  

Ngày xưa có người, vô minh lâu đời, che lấp chơn tánh, không được sáng suốt, cho nên lúc nào, cũng tìm 
mọi cách, phỉ báng đạo Phật, chê bai Chánh Pháp. Cho đến một ngày, hoát nhiên tỉnh ngộ, vì quá ân hận, 
bèn định cắt lưỡi, từ lâu đã nói, những lời xằng bậy, gây nên không biết, bao nhiêu tội nghiệp. May nhờ 
gặp lại, một vị thiền sư, vốn là anh em, tu hành lâu năm, hết lời khuyên bảo, nên dùng cái lưỡi, xưa nay 
phạm tội, để mà tuyên xưng, giảng giải Chánh Pháp, giúp cho nhiều người, liễu ngộ chánh đạo, hiểu biết 
rõ ràng, tu tâm dưỡng tánh. Như vậy mới là, phương cách tốt nhứt, thực tâm sám hối, để tạo phước báu, để 
trả nghiệp báo, đền ơn chư Phật, ích lợi cho mình, cho muôn người khác. Thời gian về sau, người đó trở 
thành, một vị thiền sư, chơn tu đắc đạo, nổi tiếng khắp nơi. Trong Kinh Vị Tằng Hữu, Đức Phật có dạy: 
"Tâm trước nghĩ ác, như mây đen che khuất mặt trời. Tâm sau ăn năn nghĩ thiện, như đuốc sáng tiêu trừ 
hắc ám", chính là nghĩa đó vậy.  

Tuy đã nhận được, mình thực sự có, bản tâm thanh tịnh, nhưng mà những khi, nghe nói trái tai, thấy điều 
gai mắt, gặp chuyện bất trắc, trong tâm liền khởi, bực tức giận hờn. Đó chính là lúc, con trâu của mình, lên 
cơn hung hăng. Chăn trâu nghĩa là: phải biết kềm giữ, xỏ mũi kéo lại, đừng để con trâu, dẫn mình đi đâu, 
tạo tội tạo nghiệp. Chúng ta luôn luôn, muốn làm người tốt, trở nên người thiện. Nhưng nếu có người, bày 
mưu mách nước, chỉ cách kiếm tiền, dễ làm giàu nhanh, kiếm được vài triệu, bất chấp thủ đoạn, lợi mình 
hại người, do dự giây lâu, mình liền nghe theo. Tức là chúng ta, bị con trâu lôi, tạo tội nghiệp mới, chứ 
còn gì nữa! Chăn trâu nghĩa là: không theo sức mạnh, sức kéo sức lôi, của tánh tham lam, sân hận si mê.  

5) Trong giai đoạn này, con người đã biết cách chăn trâu, nhưng nhiều khi vẫn bị sức mạnh của con trâu 
kéo lôi ngược lại, có khi té lăn cù bò càng. Sau một thời gian, cố gắng nỗ lực, tu tập tinh tấn, tâm không 
còn điên đảo mộng tưởng nữa. Vọng tâm vọng tưởng, vọng thức vọng niệm, khởi lên liền biết, nên tự lắng 
xuống, thường xuyên tỉnh giác. Song vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm, cứ dấy lên đều đều. 
Nghĩa là con người vì lăn lộn trong cuộc đời, bị vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm lôi cuốn, che 
lấp bản tâm thanh tịnh, quên mất con người chân thật của chính mình, quanh năm suốt tháng cả ngày, 
trong kinh sách gọi là "nghiệp thức che đậy", lúc làm người tốt, khi làm kẻ xấu, sanh tử tử sanh mãi mãi, 
không biết đến bao giờ mới chịu dừng nghiệp và chuyển nghiệp.  

Lúc nào mình làm chủ được con trâu của mình, tức là làm chủ được thân và tâm mình. Còn khi nào công 
phu chưa được thuần thục lắm, chúng ta nên tránh bớt các cơ hội tiếp xúc với trần đời, gan dạ cắt đứt các 
duyên liên hệ bên ngoài, để tâm ý bớt giao động, để con trâu của mình không có cơ duyên nổi cơn hung 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 8

hăng dữ tợn. Trong lúc tu tập, chúng ta thường thấy, hành giả chiêm ngưỡng, ba bức tượng gổ, hình ba con 
khỉ: một con bịt mắt, một con bịt tai, một con bịt miệng, chính là nghĩa đó vậy. Thấy cũng như không thấy, 
nghe cũng như không nghe, nói cũng như không nói. Khi tiếp xúc với cảnh trần, nhưng không ý kiến, 
không lập tri, không khởi tâm phân biệt, tức là không dấy khởi vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng 
niệm, cũng như lúc không tiếp xúc với trần duyên vậy.  

Trong Kinh Thủ Lăng Nghiêm, Đức Phật có dạy: " Tri kiến lập tri tức vô minh bổn. Tri kiến vô kiến tư tức 
niết bàn". Nghĩa là khi sống ở đời, chúng ta hiểu biết tất cả mọi việc, nếu dấy khởi vọng tâm, vọng tưởng, 
vọng thức, vọng niệm thì gặp phiền não khổ đau, đó là gốc của vô minh. Nhưng nếu không dấy khởi vọng 
tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm, thì chúng ta sống được trong cảnh giới niết bàn. Nói cách khác 
đơn giản hơn, sống ở đời hiểu biết mọi việc, người nào nhiều chuyện, người đó tự chuốc khổ, khổ thân và 
khổ tâm đó vậy. Cái hạnh phúc ở chung quanh, nằm trong tầm tay, có sẵn từ lâu, nhưng mình quên lững, 
không nhận thức được, chỉ vì không sống trong chánh niệm, đến nay hạnh phúc đó hiện hữu trở lại trong 
vòng tay, mình phải biết trân quý và giữ gìn, làm con thuyền đưa ta thoát khỏi biển sanh tử luân hồi.  

Thời Đức Phật còn tại thế, có một người theo ngoại đạo, mê tín dị đoan, tìm giết cho đủ một trăm người, 
dâng cúng thần linh, để được thần thông, được lên thiên đàng. Anh ta đã giết chín mươi chín người, cho 
nên mọi người sợ hãi chạy trốn hết trơn. Túng cùng, trên đường về nhà, định giết mẹ già của mình, cho đủ 
số qui định, anh ta gặp Đức Phật đang đi, bèn chạy theo định giết. Anh ta hô to lên: Này sa môn kia, hãy 
dừng lại đi! Đức Phật vẫn thản nhiên bước đi. Anh ta đuổi theo và hô to lên thêm hai lần nữa. Đức Phật từ 
tốn nói: "Như Lai đã dừng từ lâu, chỉ có ông chưa chịu dừng mà thôi. Như Lai đã dừng tạo nghiệp từ lâu, 
cho nên được tự tại an lạc. Nếu chịu dừng lại như vậy, ông cũng sẽ được cảnh giới niết bàn không khác". 
Do tấm lòng đại từ đại bi, đại hỷ đại xả, Đức Phật đã cảm hóa được người ngoại đạo mê tín kia, quay về 
chánh đạo, tu tập tinh tấn, đắc đạo giải thoát. Đó là đại đức Angulimala.  

Có người suy nghĩ, mình đã "lỡ" tạo, quá nhiều tội nghiệp, ăn năn sám hối, cũng chỉ bằng thừa, cũng chỉ 
vậy thôi, chi bằng tiếp tục, làm ác như vậy, đến ngày tàn đời. Có người thường nghĩ: Chiếc áo trắng tinh, 
dính một vết dơ, ai ai cũng thấy. Chiếc áo quá dơ, dính thêm một vết, cũng chẳng khác gì! Họ thường nghĩ 
rằng: "Chết đi là hết", không ai biết được, mình đã làm gì, tại sao không chịu, hưởng thụ cho sướng, cả 
cuộc đời này? Họ không biết rằng, sau khi chết đi, họ chỉ bỏ lại, cái thân tứ đại, còn các nghiệp báo, lành 
dữ đã tạo, không thể bỏ lại, sẽ đi theo họ, như hình với bóng. Dù muôn kiếp sau, họ vẫn phải trả, nặng nề 
hơn nhiều.  

Thí dụ như những, người mãn tù ra, vẫn còn tiếp tục, gây tội tạo nghiệp, bằng cách trả thù, người đã hại 
mình, thưa gửi kiện tụng. Thí dụ như những, người có thân nhân, tới lúc phải trả, nghiệp báo đã vay, từ 
nhiều kiếp trước, hưởng hết phước báo, mạng vong thảm tử, trong các tai nạn, người đời chẳng biết, thức 
tỉnh ăn năn, sám hối nghiệp chướng, làm thiện tạo phước, để ngừa nạn sau, lại đi dựng chuyện, lòng tham 
sai khiến, kiện người đòi tiền, gây thêm tội nghiệp, làm khổ chúng sanh! Như vậy tức là, người đời đang 
mê, chưa chịu thức tỉnh, chưa chịu chăn trâu, chưa chịu kềm chế, vọng tâm vọng tưởng, vọng thức vọng 
niệm.  

Nói một cách khác: người đời đang bị, con trâu lôi kéo, đi trên con đường, u mê tà vạy, xa lìa chánh đạo, 
đem lại khổ đau, nhiều đời nhiều kiếp. Nếu người đời có, thân nhân thảm tử, theo Kinh Địa Tạng, và Kinh 
Dược Sư, chúng ta nên vì họ, làm nhiều điều phước thiện, cứu người và giúp đời, đem tài sản của họ, bố 
thí và cúng dường, để hồi hướng cho họ, chứ không nên tạo tội tạo nghiệp thêm cho họ, và cho chính 
mình.  

6) Bắt đầu giai đoạn này chúng ta cảm thấy được phần nào kết quả của việc chăn trâu. Con trâu được trắng 
trẻo đôi phần. Tức là con người đã biết hướng về việc thiện nhiều hơn, biết quên mình vì người nhiều hơn, 
tâm tham lam ích kỷ, tật đố sân hận, si mê mờ tối, giảm bớt đi nhiều. Con người làm chủ được hành động, 
làm chủ được lời nói, làm chủ được ý nghĩ, tức là con người làm chủ được con trâu của mình, đã chăn dắt 
con trâu theo đúng con đường mình mong muốn. Trong kinh sách, con đường đó được gọi là "Bát Chánh 
Đạo", người đó được gọi là "Hành Giả", tức là người đang đi trên đường tu tập hành trì. Đó là người thực 
sự biết tu tâm dưỡng tánh.  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 9

Trên bước đường tu tâm dưỡng tánh, việc trước hết là xả bỏ tâm tham danh tham lợi, tránh làm các việc 
ác, các điều bất lương bất thiện. Những sự tướng bên ngoài như đi chùa, tụng kinh, niệm Phật, bố thí, cúng 
dường, ấn tống kinh sách, trích huyết tả kinh, giúp đỡ người già, kiếm nhà cho trẻ, giới thiệu việc làm, là 
những điều hết sức cần thiết, trên bước đường tu tập, để tạo phước báu, nhưng như vậy thôi thì chưa đủ. 
Tại sao vậy? Bởi vì người đời thường làm những việc trên với tâm niệm muốn được phước báu, muốn 
được khen thưởng, muốn người biết đến, muốn được trả ơn, muốn lên thiên đàng, muốn về cực lạc. Những 
tâm niệm như vậy chính là vọng tâm tạp niệm, chính là con trâu đen thủi đen thui vậy. Tu theo đạo Phật là 
phải giác ngộ và giải thoát, tức là chuyển hóa con trâu đen thành con trâu trắng. Còn có chữ "muốn" là còn 
bị trói buộc, dù là muốn về cực lạc, muốn lên thiên đàng! Khi còn muốn như vậy, chúng ta dễ bị dụ dỗ, dễ 
bị gạt gẫm, dễ bị mù quáng, dễ đi sai đường, lầm đường lạc nẻo, lạc vào ngoại đạo, rơi vào tà giáo, lúc nào 
không hay.  

Hành giả tu tập, tận tâm tận tình, tận sức tận lực, mới mong nhận được, bản tâm thanh tịnh. Tuy nhận ra 
rồi, nhưng mà vẫn còn, chợt hiện chợt ẩn. Hành giả quyết tâm, ngưng việc làm tạo tội, làm việc thiện tạo 
phước. Cho nên lúc này, con trâu của mình, chỗ đen chỗ trắng. Mặt trời trí tuệ, lúc sáng lúc mờ, vì vẫn còn 
bị, mây đen che khuất. Con thuyền bát nhã, còn phải vượt qua, nhiều cơn sóng gió, bát phong của đời, 
chưa đến bến bờ, một cách bình yên. Tâm của chúng ta, cũng vậy chẳng khác, vừa mới an ổn, vui tươi 
thoải mái, bổng dưng có người, đến nói khó nghe, hoặc cũng như là, con cái cãi lộn, không biết nghe lời, 
chỉ dạy của mình, hay là vợ chồng, bất đồng ý kiến, về một vấn đề, vọng tâm vọng tưởng, vọng thức vọng 
niệm, liền dấy khởi lên. Con trâu của mình, lại nổi cơn lên, phải thực khéo lắm, mới điều phục được. Kéo 
dài lâu lắm, tâm của chúng ta, mới dịu trở lại. Nhưng chẳng bao lâu, chuyện khác xảy đến, con trâu của 
mình, lại lồng lộn lên.  

Bởi vậy cho nên, chúng ta mới thấy: "Ai bảo chăn trâu không khổ? Chăn trâu chẳng sướng lắm đâu!" . 
Trong giai đoạn này, theo trâu thì dễ, chăn trâu khó lắm, khó lắm khó lắm, thiên nan vạn nan. Tuy nhiên, 
chúng ta nên biết, trong sách có câu: "Vô ma khảo bất thành đại đạo" hoặc "Nhân bất phong sương vị lão 
tài". Nghĩa là trên bước đường tu tập, hành giả cần gặp những ma chướng, những nghịch duyên, những thử 
thách, những bát phong, những sương gió, mới chứng tỏ ý chí mạnh mẽ, kiên tâm trì chí, bồ đề tâm kiên 
cố, mới trở thành người tài ba lão luyện, mới đạt được đạo cả chí thượng. Bàn về chuyện dễ hay khó, 
Thiền sư Linh Chiếu, con gái của Ngài Cư Sĩ Bàng Long Uẩn, có dạy: "Dã bất nan, dã bất dị, cơ lai khiết 
phạn, khốn lai thùy". Nghĩa là: Chẳng có khó, cũng chẳng dễ, đói đến ăn cơm, mệt ngủ khò. Thực là đơn 
giản! Vậy mà ít người chú tâm chú ý thực hành! Tu tập tinh tấn đạt được kết quả hay không, đa phần do 
mình có quyết tâm mạnh mẽ hay không, một phần cũng do có phước duyên, gặp được minh sư chỉ dạy, 
gặp thiện hữu tri thức hướng dẫn.  

7) Chúng ta còn sống trên đời, khi sáu căn tiếp xúc với sáu trần, vọng tâm vọng tưởng, vọng thức vọng 
niệm, vẫn còn khởi lên. Ý nghĩ này vừa dấy lên, tạp niệm khác liền tiếp theo. Tuy nhiên, chúng ta đã biết 
cách chăn trâu, nghĩa là luôn luôn sống trong tỉnh giác tỉnh thức, sống trong chánh niệm. Nhờ công phu tu 
tập lâu ngày, con trâu tạm thuần, mỗi khi niệm khởi lên, chúng ta liền nhận biết ngay, không theo. Trong 
Kinh Pháp Bảo Đàn, Lục Tổ Huệ Năng có dạy: "Đừng sợ niệm khởi. Chỉ sợ giác chậm", chính là nghĩa đó 
vậy. Vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm, do đó sẽ lặng đi. Đó là công phu tu tập đã sâu, sức 
mạnh của con trâu đã giảm, tức là sức cuồng loạn của tâm ý không còn.  

Đây mới chính là ý nghĩa thiết yếu của việc tu tâm dưỡng tánh theo đạo Phật: Trong tâm khởi niệm, nếu 
giác kịp thời, liền biết không theo, đó là chơn tâm. Trong tâm khởi niệm, nếu còn mê muội, không giác kịp 
thời, liền theo niệm đó, trở thành vọng tâm. Cũng ví như là: Khi có gió thổi, mặt biển nổi sóng, gọi là biển 
động. Khi có gió thổi, mặt biển vẫn bình yên, đó là biển thái bình, hay bản tâm thanh tịnh. Tu theo đạo 
Phật, không phải chỉ có, cúng kiến lễ lạy, van xin cầu nguyện, không còn gì khác.  

Sau khi hành giả chăn dắt một thời gian, con trâu thuần phục được tới đâu, hành giả khỏe tới đó. Tu tập 
dụng công tới đây đã được nhẹ nhàng, bớt phần nhọc nhằn. Con trâu không còn đi húc càn, dẫm đạp lúa 
mạ của người. Con trâu của mình đã ngoan ngoãn. Đến đây, hành giả không còn bị con trâu dẫn dắt, lôi 
kéo, nên đã dừng nghiệp và chuyển nghiệp, không còn tạo nghiệp mới nữa. Thí dụ như trong gia đình, có 
chuyện bất bình, tâm ý không còn khởi niệm, bực tức giận hờn, một cách dễ dàng như trước. Thí dụ như 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 10

khi đang làm việc, hoặc khi đang chạy xe trên đường phố, gặp chuyện bất như ý, gặp cảnh bực bội, tâm ý 
vẫn không khởi niệm nào, dù là khởi ý niệm tốt, như là tự nhủ rằng, thi ân bất cầu báo, chẳng hạn. "Không 
khởi niệm nghĩ thiện, không khởi niệm nghĩ ác, bản lai diện mục hiện tiền". Đó chính là lời dạy của Lục 
Tổ Huệ Năng, giúp Thượng Tọa Huệ Minh khai ngộ, nhận được Chơn Tâm Phật Tánh, được ghi trong 
Kinh Pháp Bảo Đàn.  

Lợi ích thiết thực trước mắt của pháp môn chăn trâu, là chúng ta ngày ăn được ngon, tối ngủ được yên, 
không còn thấy ác mộng. Tại sao vậy? Bởi vì con trâu đã ngoan ngoãn, theo sự chăn dắt của mình, nên 
cũng ngủ yên rồi! Ban ngày tâm trí loạn động, ban đêm nhứt định có ác mộng. Ban ngày tâm trí bình tĩnh 
thản nhiên tự tại, ban đêm nhứt định có giấc ngủ an lành. Những người nào đã, chăn được con trâu, tánh 
tình trở nên, vui vẻ cởi mở, hiền hòa tươi tắn, dễ thương dễ chịu, hòa hợp với mọi người, thích ứng với 
mọi cảnh, nhẫn chịu với mọi thời, hài lòng với mọi việc, không hay khiếu nại, không thích nhiều chuyện, 
không muốn tranh đua, không chịu hơn thua, không tranh cãi vã. Do đó cuộc sống đương nhiên an lạc và 
hạnh phúc. Trong kinh sách, Chư Tổ có dạy: "Nội cần khắc niệm chi công. Ngoại hoằng bất tranh chi 
đức". Nghĩa là bên trong khắc chế tâm niệm lăng xăng lộn xộn, tức là luôn luôn chăn trâu, gọi là công phu 
tu tập, bên ngoài hành trì đức độ của người không tranh cãi. Đó là những việc phải làm của người chân tu 
thực học.  

Những chuyện cũ từ năm xửa năm xưa, nếu có hiện trở lại trong tâm trí, mà chúng ta không theo, dừng lại 
kịp thời, không tiếp tục nhớ nghĩ đến nữa, thì nó sẽ lặng đi, lâu ngày cũng sẽ quên luôn! Kho tàng tâm 
thức sẽ dần dần vơi đi, cho đến khi hoàn toàn trống trơn. Tâm trí sẽ dần dần nhẹ nhàng, khinh an. Cái gì 
mình còn nhớ, lập đi lập lại nhiều lần, thì sẽ nhớ dai, nhớ kỹ nhớ rõ, nhớ từng chi tiết. Thí dụ như một bản 
nhạc quen thuộc hiện lên trong tâm trí, nếu mình ư ử ca theo, mình sẽ nhớ dai suốt đời. Chẳng hạn như có 
người bụng bảo dạ rằng: "Thù người truyền kiếp, năm mười năm sau, trả thù không muộn. Sống để dạ chết 
mang theo". Thực là dễ sợ! Con người như vậy sẽ bị con trâu của mình lôi kéo tạo tội tạo nghiệp, từ chết 
tới bị thương mà thôi.  

Đến giai đoạn này, do công phu tu tập đem lại nhiều ích lợi cho thế gian, hành giả được xưng tụng tán 
thán, có thể khởi tâm ngã mạn, gặp ngay chướng ngại trên đường tu. Hành giả tự cảm thấy công phu tu tập 
của mình khá quá, ít người đạt được như mình, khởi tâm thích làm thầy thiên hạ, tự xưng sơn tăng, tự 
xưng trang chủ, bắt đầu kẹt danh lợi trên đường tu. Trường hợp của Ngài Ngộ Đạt Quốc Sư ngày trước là 
một thí dụ điển hình. Trong Kinh Di Giáo, Đức Phật có dạy: "Chủng chủng hý luận kỳ tâm tắc loạn. 
Nhược đắc định giả tâm tắc bất tán". Nghĩa là người nào chứa chấp quá nhiều chuyện thị phi, tranh đua 
hơn thua, tâm ý của người đó tức nhiên loạn động. Còn người nào chăn dắt được con trâu của mình, tức là 
khắc chế được tâm niệm của mình, người đó đạt được cảnh giới thiền định, dù là sơ thiền, nhị thiền tam 
thiền, hay được tứ thiền, tâm ý không còn tán loạn nữa.  

8) Sau một thời gian lâu hay mau, dài hay ngắn, tùy theo căn cơ, trình độ, hoàn cảnh, khả năng của mỗi 
người, hành giả quyết tâm chăn trâu, quyết chí tu dưỡng, tận tâm tận tình, tận sức tận lực, chuyển hóa tâm 
tánh của chính mình, nhứt định thuần phục được con trâu tâm ý của mình. Lúc đó hành giả, hoàn toàn tự 
tại, giải thoát phiền não, khổ đau cuộc đời, không còn hay bị, cảnh trần kích động, lôi cuốn quyến rủ, chi 
phối tác động. Hành giả luôn luôn, hướng về những việc, ích lợi mọi người, lời nói đạo đức, êm dịu hòa 
nhã, ý nghĩ hiền hậu, tư tưởng hòa vui, từ bi hỷ xả, thêm bạn bớt thù, có đủ khả năng, đem đạo vào đời, 
làm sáng thêm đạo, tạo đời an vui, xoa dịu nỗi khổ, làm cho mát lòng, của nhiều người khác, ví như cam 
lồ, của Đức Quán Âm, rưới khắp thế gian, tắm mát tâm hồn, đang bị nhiệt não. Đó là những bực, chân tu 
thực học, thiện hữu tri thức, có thể giúp đỡ, những người hữu duyên, trên đường tu tập, hoặc chuyển hóa 
được, tâm niệm những người, sống ở chung quanh, bất luận người thân, hay là kẻ thù.  

Tu tập đến đây, lúc nào cần suy nghĩ thì suy nghĩ, lúc nào cần làm việc thì làm việc, mọi lúc khác thì trống 
không lặng lẽ, vô tâm vô niệm. Tu tập càng tiến, tâm trí càng thảnh thơi nhẹ nhàng, thấy người nào cũng 
có điểm tốt để mình noi theo, thấy cảnh vật nào chung quanh cũng vui tươi đẹp đẽ hơn. Người chưa tu hay 
mới bắt đầu phát tâm tu, tâm trí còn cuồng loạn, vì chứa chấp quá nhiều chuyện tranh chấp, cố chấp chấp 
chặt, chấp nê phiền não, cho nên cảm thấy cảnh vật nào chung quanh cũng buồn bã chán chường, cảm thấy 
người nào cũng xấu xa đê tiện, phiền toái bực mình, đâm ra cau có, quạu quọ nhăn nhó. Nhưng khéo biết 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 11

điều phục, biết cách chăn trâu, một thời gian sau, tâm trí an lạc, cảm nhận hạnh phúc, cảm thấy mọi người, 
dễ mến dễ thương, cảnh vật tươi sáng, không gian đẹp đẽ. Do đó, chúng ta nên biết tu tâm dưỡng tánh 
chính là chuyển đổi tâm tánh trở nên thanh tịnh tốt đẹp, chứ không phải chuyển đổi cảnh vật bên ngoài. 
Bởi vậy cho nên, trong sách có câu:  

Tâm buồn cảnh được vui sao.  

Tâm an dù cảnh ngộ nào cũng an.  

Giai đoạn này là lúc hành giả đã biết dừng nghiệp và chuyển nghiệp. Mắt trông thấy sắc rồi thôi, không 
còn lưu giữ bất cứ hình sắc nào trong kho tàng tâm thức, dù đẹp dù xấu, dù dễ thương dù thấy ghét. Tai 
nghe thấy tiếng, nghe rồi thì không, không giận không hờn, không yêu không hận. Trong lòng, trong tâm 
thức, không khởi lên bất cứ một niệm nào, khởi lên là liền biết, không theo, niệm đó sẽ lặng đi. Không 
theo có nghĩa là: không để cho con trâu dẫn dắt mình đi tạo nghiệp! Đến đây, hành giả nhận ra rằng, hạnh 
phúc của mọi người trên thế gian cũng là hạnh phúc của mình. Tâm địa bồ tát, tấm lòng vị tha, vì người 
quên mình, của hành giả tăng trưởng. Hành giả mang đạo vào đời, làm sáng đẹp cho đời, mà không bị đời 
làm ô nhiểm. Hành giả thanh thản, thảnh thơi, thơi thới, nhẹ nhàng bước ra khỏi cảnh trầm luân, sanh tử 
luân hồi. Trong kinh sách, có bài kệ như sau:  

Mắt trông thấy sắc rồi thôi  

Tai nghe thấy tiếng nghe rồi thì không  

Trơ trơ lẵng lặng cõi lòng  

Nhẹ nhàng ta bước khỏi vòng trầm luân.  

Tánh giác của con người hiển lộ nơi sáu căn, đó là: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. Khi sáu căn tiếp xúc với 
sáu trần: sắc, thanh, hương, vị, xúc và pháp, mà không sanh khởi vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng 
niệm gì cả, là lúc con người sống được với bản tâm thanh tịnh của mình. Chẳng hạn như có người đến 
chửi mắng nhục mạ, tức là lỗ tai tiếp xúc với tiếng chửi mắng, mà mình vẫn bình tĩnh thản nhiên, tức là âm 
thanh khó nghe đó không làm cho mình nổi sân, không làm cho mình phát khởi vọng tâm, vọng tưởng, 
vọng thức, vọng niệm gì cả. Nói một cách khác: Dù gặp bát phong, dù gió thổi đến, mặt biển bản tâm 
thanh tịnh không hề gợn sóng, dù nhỏ dù lớn. Lúc đó công phu tu tập thuần thục lắm rồi.  

9) Khi tâm địa, hay tâm thức của hành giả, hoàn toàn không tịch, trống rỗng lặng lẽ, lẵng lặng thanh tịnh, 
không còn chứa chấp những vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm nào cả, thì trí tuệ bát nhã tự 
bừng sáng. Tâm được thanh tịnh thì cảnh vật cũng thanh tịnh, chúng sanh chung quanh cũng được bình 
yên. Trong Kinh Tịnh Danh và Kinh Tâm Địa Quán, Đức Phật có dạy:"Tâm tịnh thì độ tịnh" và "Tâm địa 
bình thì thế giới bình", chính là nghĩa đó vậy. Những vọng tâm vọng tưởng, vọng thức vọng niệm, đều đã 
dứt sạch. Không còn tham, không còn sân, không còn si. Tu tập đến đây, hành giả đạt được "cảnh giới bất 
nhị", tức là không còn kẹt hai bên, không còn thị phi, không còn phải quấy, không còn tranh chấp, không 
còn hơn thua, không còn tạo tội, không còn tạo nghiệp, không còn cố chấp. Trong kinh sách còn gọi đó là 
cảnh giới "vô tâm vô niệm". Như Đức Phật đã dạy trong Bát Nhã Tâm Kinh, lúc đó hành giả sống được an 
lạc tự tại, vô quái ngại, vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo mộng tưởng, đạt được cứu kính niết bàn. Tổ sư 
Thiền Phái Trúc Lâm, Ngài Điều Ngự Giác Hoàng, tức là Hoàng Đế Trần Nhân Tôn, có dạy: "Đối cảnh vô 
tâm mạc vấn thiền". Nghĩa là: Đối trước mọi cảnh trần, không khởi bất cứ tâm niệm gì, gọi là vô tâm, tức 
là hành giả đang sống trong cảnh giới thiền định, không cần hỏi, khỏi cần nghi.  

Một căn phòng tăm tối ngàn đời, nhưng chỉ cần bật điện một cái, hay đem vào một ngọn đèn, thì liền sáng 
tỏ ngay, đâu cần đợi ngàn năm sau nữa, mới chịu sáng lại. Cũng vậy, khi hành giả chịu mồi ngọn đuốc trí 
tuệ của mình với ngọn đuốc Chánh Pháp của chư Phật, thì ngọn đuốc trí tuệ của mình cũng bừng sáng lên 
ngay. Giây phút bừng sáng đó, trong thiền tông, gọi là ngộ đạo. Cũng như mây đen tan biến hết, tức là 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 12

phiền não tan biến hết, tâm thức trống rỗng lặng lẽ, thì mặt trời trí tuệ bát nhã tự chiếu sáng. Thiền sư Bá 
Trượng Hoài Hải có dạy: "Tâm địa nhược không, tuệ nhựt tự chiếu", chính là nghĩa đó vậy.  

Trong Kinh Di Giáo, Đức Phật có dạy: "Chế tâm nhứt xứ, vô sự bất biện". Nghĩa là khi cột giữ được con 
trâu ở một chỗ, bằng cách tụng kinh, niệm Phật, thiền quán, qua sự hiểu biết Chánh Pháp, tâm trí hành giả 
bình tĩnh thản nhiên, không còn chuyện gì để cãi vã nữa, để tranh chấp nữa, cho nên không có sự việc 
gìhành giả không biện luận một cách thông suốt. Điều này giải thích cho chúng ta biết rằng, không có vị 
Phật nào không biết thuyết pháp độ sanh. Trong Kinh Pháp Bảo Đàn, Lục Tổ Huệ Năng có dạy: "Tâm 
thông thì thuyết thông", chính là nghĩa đó vậy. Hành giả nào thực tâm tu học, tâm trí thông suốt, đạt được 
đến đâu, thuyết giảng đến đó, làm lợi chúng sanh. Ví như trước có học hành, sau đó mới có thể làm thầy 
chỉ dạy người khác.  

Hành giả đạt đến giai đoạn này, tâm địa mở rộng đồng nhứt bản thể với vạn pháp, thấy mình và mọi loài 
chúng sanh không khác, trí tuệ bát nhã càng phát triển, thế giới Phật càng mở rộng, đó là thế giới của yêu 
thương, hòa hợp, cảm thông, an vui, lợi lạc, giác ngộ và giải thoát. Hành giả cảm thông được nỗi khổ của 
chúng sanh. Hành giả cảm thông được tâm bệnh của chúng sanh. Cho nên lúc nào tâm từ tâm bi của hành 
giả cũng hướng về khắp chúng sanh mọi loài sống chung quanh. Tu tập đến đây, bất cứ hành động nào, bất 
cứ lời nói nào, bất cứ ý nghĩ nào của hành giả, cũng phát xuất từ bản tâm thanh tịnh, bản tánh sáng suốt, 
cho nên đem lại thực nhiều ích lợi cho thế gian, được mọi người chung quanh ngưỡng mộ, kính phục, qui 
y, nương tựa, bởi vì cảm thấy mát dịu khi gần gũi, cảm thấy yên tâm khi quan hệ, cảm thấy ích lợi khi cầu 
học.  

10) Khi đạt được cảnh giới trên, hành giả đã thực sự bước đến gần quả vị Phật, nghĩa là tâm của hành giả 
cũng gần như là tâm Phật. Hành giả đã thảnh thơi lắm rồi, nhưng còn một cổng rào cuối cùng mới xong 
việc. Có sách thiền gọi đó là mạt hạ lao quan. Tại sao vậy? Bởi vì tới đây, hành giả chưa quên được công 
phu tu tập của mình. Nghĩa là con trâu đã biến mất, nhưng người chăn vẫn còn. Hành giả đã mặc được áo 
nhẫn nhục của Như Lai, hành giả đã vào được nhà từ bi của Như Lai, nhưng chưa hoàn toàn an vị trên tòa 
pháp không của Như Lai, như Đức Phật đã dạy trong Kinh Diệu Pháp Liên Hoa. Trong truyện Tây Du Ký, 
tác giả diễn tả giai đoạn này bằng hình ảnh của Ngài Pháp Sư Tam Tạng có thể bỏ hết của cải vật chất, địa 
vị trên thế gian, cái gì cũng bỏ hết, để ra đi tìm đạo. Nhưng khi đến được đất Phật rồi, Ngài vẫn không 
chịu đưa cho vị giữ tàng kinh các, cái áo cà sa và bình bát bằng vàng, do nhà vua ban thưởng, tượng trưng 
cho công phu tu tập từ trước đến nay, cho nên cũng chẳng thỉnh được kinh sách giá trị, chưa đọc được kinh 
vô tự, ví như vẫn chưa được quả vị Phật.  

Trong thiền tông, giai đoạn này được ví như con trâu trắng đã chui lọt qua lỗ kim, nhưng vẫn còn kẹt lại 
sợi lông đuôi, chính là nghĩa đó vậy. Hành giả đạt được cảnh giới này, tâm không vướng bụi trần, an nhiên 
tự tại trước mọi bát phong, bình tĩnh thản nhiên trước sóng gió của cuộc đời, dửng dưng trước những thăng 
trầm của thế sự. Tâm lượng đại từ, đại bi, đại hỷ, đại xả đã ba-la-mật. Nếu hành giả vượt qua được đầu sào 
trăm trượng, hay vượt qua được vũng nước chết, trong sách thiền gọi đó là vùng tử thủy, khi ấy mới được 
gọi là VIÊN GIÁC, tức là giác ngộ một cách viên mãn, một cách hoàn toàn, một cách trọn vẹn đó vậy. 
Đến lúc này, trâu đã mất từ lâu và bây giờ người chăn cũng không còn. Cảnh giới này được diễn tả bằng 
một vòng tròn trống rỗng, không thêm một chữ, không nói một lời. Trong kinh sách có câu: "Đạo bổn vô 
ngôn thuyết" hoặc "Ngữ ngôn đạo đoạn". Nghĩa là nguồn gốc của đạo vốn không có lời nào có thể diễn đạt 
được, tâm được thanh tịnh tức khắc khai ngộ, mở lời nói năng thì không còn thấy đạo nữa rồi, tất cả chỉ là 
phương tiện, hoặc là hý luận mà thôi!  

Lý đạo đạt được chỗ ngã pháp đều không, hoàn toàn thanh tịnh, hoàn toàn không tịch, hoàn toàn sáng suốt. 
Trước đây, khi phát tâm bồ đề, hành giả đọc tụng và phát nguyện:"Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ". 
Đến đây, sau một thời gian dài tu tâm dưỡng tánh, hành giả đạt được cảnh giới:"Chúng sanh vô biên đều 
độ xong". Nghĩa là trong tâm thức không còn chứa chấp bất cứ một chúng sanh nào, tức là không còn khởi 
lên bất cứ một niệm nào nữa cả, mỗi niệm có bóng dáng của chúng sanh. Trong lịch sử Đức Phật Thích 
Ca, ngay đêm trước khi Ngài chứng đạo, tất cả những niệm từ kho tàng tâm thức của Ngài hiện lên đầy đủ, 
từ công chúa Gia Du Đà La cho đến thiên ma ba tuần, quỉ vương ba cõi, tất cả đều được Ngài độ hết, xong 
Ngài thành đạo vô thượng chánh đẳng chánh giác.  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 13

* *  

Pháp môn chăn trâu thường được minh họa thành nhiều bộ tranh khác nhau tùy theo tông phái, mỗi bộ 
gồm 10 bức, nên được gọi là "Thập Mục Ngưu Đồ", tức là 10 bức tranh chăn trâu. Cũng giống như 
chuyện, người xưa khuyên bảo, nên làm mỗi đêm, trước khi đi ngủ, kiểm điểm việc làm, lời nói ý nghĩ, 
của mình trong ngày, bằng cách dùng cái hủ, bỏ vào một hột đậu trắng, tượng trưng cho một hành động 
tốt, một lời nói khéo, hay một ý nghĩ thiện, và bỏ vào một hột đậu đen, tượng trưng cho một hành động 
xấu, một lời nói thô, hay một ý nghĩ bất thiện. Thoạt đầu, thường ai cũng thấy trong cái hủ của mình, có 
nhiều đậu đen hơn đậu trắng. Nếu khởi công tu sửa, phát nguyện tu tâm dưỡng tánh, một thời gian sau, 
trong hủ có nhiều đậu trắng hơn đậu đen. Cho đến lúc không còn có đậu đen trong hủ, cũng là lúc khỏi cần 
đậu đen hay đậu trắng nữa.  

Chính đó là lúc "Tâm Cảnh Nhất Như", con người trở nên toàn chân toàn thiện toàn mỹ, nghĩa là người 
trâu đều mất, dứt hết cả hai. Tu đến chỗ rốt ráo, các bức tranh chăn trâu cũng không cần. Ví như sau khi đã 
qua sông, đáo bỉ ngạn, lên được bến bờ bên kia, tức là bờ giác ngộ, hành giả buông lái bỏ thuyền. Không 
ai lên bờ rồi, còn vác theo chiếc thuyền hay chiếc bè trên vai làm chi cho nhọc nhằn. Cũng như hết bệnh 
thì ngưng thuốc, thuốc chỉ cần khi chữa bệnh mà thôi. Sau khi giặt sạch chiếc áo rồi, cũng phải xả bỏ hết 
xà bông, dính trên chiếc áo đó. Trong Kinh Kim Cang, Đức Phật có dạy: "Pháp thượng ưng xả hà huống 
phi pháp!", chính là nghĩa đó vậy. Khi đã đạt được bản tâm thanh tịnh, bản tánh sáng suốt, hành giả đâu 
còn chấp chặt cái công phu tu tập làm chi nữa.  

Trong Kinh Di Giáo, Đức Phật có dạy: "Sau khi Như Lai nhập diệt, người nào sống chuyên cần, tinh tấn, 
tỉnh giác, chánh niệm, từ khước mọi tham ái thế gian, luôn luôn phát triển thiền định, xem chính mình như 
hải đảo của mình, là chỗ nương tựa của mình, không tìm nơi nương tựa ở đâu khác, bên ngoài chính mình, 
người ấy sẽ bước ra khỏi con đường phiêu bạt vô định của đời sống và chấm dứt sự phiền não khổ đau". 
Nghĩa là con người phải luôn luôn giữ gìn tâm niệm, phát triển thiền định, tức là phải chăn trâu, không cho 
xâm phạm lúa mạ của người, phải tự mình cố gắng thoát ra khỏi sanh tử luân hồi, bằng công phu tu tập của 
mình, chứ cầu nguyện van xin, hay lệ thuộc vào người khác tu giùm mình, thì không có hiệu quả gì cả, 
làm sao giác ngộ và giải thoát được?  

Tụng kinh, niệm Phật, ngồi thiền, chính là những phương tiện giúp chúng ta chăn trâu tốt nhứt, bởi vì khi 
đó thân thanh tịnh do ngồi ngay ngắn yên một chỗ, khẩu thanh tịnh do im lặng hoặc nhờ tụng lời Phật, nhớ 
nghĩ Chư Phật, ý cũng thanh tịnh do tập trung vào kinh kệ, không tạp niệm. Tuy nhiên, pháp môn chăn 
trâu không cần thời khắc biểu, cũng không cần tràng hạt, không cần chuông mõ, không cần tọa cụ, không 
cần tại gia hay tại chùa. Bất cứ lúc nào, bất cứ nơi nào, bất cứ hoàn cảnh nào, chúng ta đều có thể áp dụng 
pháp môn chăn trâu, để tự tạo dựng cho mình và cho những người chung quanh, một cuộc sống an lạc và 
hạnh phúc, một cách tích cực, không van xin cầu khẩn. Nếu chúng ta không biết cách chăn trâu, cứ để con 
trâu của mình đi húc càn, từ làng trên đến xóm dưới, sẽ gây tai họa, gây thương tích cho không biết bao 
nhiêu người quen biết chung quanh. Chẳng hạn như trong một buổi họp mặt, người nào không biết cách 
chăn trâu, sẽ phê phán bình phẩm, chê trách chỉ trích, phỉ báng chế nhạo, từ người thân cho đến kẻ thù, từ 
người quen biết nhiều đến kẻ chưa hề quen biết, từ vị nguyên thủ chí đến thứ dân, từ quan quyền trưởng 
giả cho đến bàn dân thiên hạ! Ôi thôi, một con trâu đen chạy húc lung tung, còn đáng sợ thay, nếu cả một 
bầy trâu đen điên cuồng tụ tập, thì không biết hậu quả sẽ như thế nào?  

Chẳng hạn như khi rảnh rỗi ngồi không, chẳng có làm việc gì, người không biết cách chăn trâu, sẽ để tâm 
trí nghĩ ngợi lung tung linh tinh lang tang, có khi chợt nhớ lại chuyện xưa tự thuở nào, đâm ra bực tức bất 
an, thực là tai hại vô cùng. Tai hại hơn nữa nếu chúng ta cứ tiếp tục theo đuổi dòng tư tưởng đó, tức là con 
trâu sẽ dẫn dắt chúng ta đến chỗ tạo tội tạo nghiệp. Thử nghĩ với tâm ý lăng xăng lộn xộn như vậy, với 
vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm, tạp nham như vậy, chúng ta có thể sống trong cảnh giới niết 
bàn, cảnh giới cực lạc, với các bực thượng thiện nhơn được chăng? Chúng ta thường có tập khí nghĩ xấu 
về người khác, chưa bao giờ biết đến cảnh giới niết bàn, cho nên thường nằm mơ thấy toàn ác mộng. Khi 
không có duyên trần, thì tâm trí bình yên. Khi gặp trần duyên, thì tâm trí loạn động. Việc huân tu như vậy 
chưa gọi là thuần thục.  



 http://tieulun.hopto.org - Trang 14

Tâm ý của con người ví như tượng Phật bằng vàng ròng, vô cùng trong sạch, vô cùng quý báu, nhưng vì 
chôn dấu lâu năm, cho nên bị bao phủ bởi quá nhiều lớp cát bụi dơ bẩn cứng ngắc. Chúng ta phải ra công 
cạo gọt, mài giũa, sửa chữa, tu bổ, bồi đắp, một cách tận tâm tận tình, tận sức tận lực. Cạo được phần nào 
bụi đất, tượng Phật hiển lộ phần sáng đẹp tương ứng. Cũng như dẹp được bớt phần nào phiền não, con 
người tìm thấy phần an lạc tương ứng, trong cuộc sống hằng ngày. Một thời gian sau, cho đến một ngày, 
tượng Phật bằng vàng ròng trở lại nguyên trạng, sáng chói rực rỡ. Trong Kinh Thủ Lăng Nghiêm, Đức 
Phật có dạy: "Sanh diệt ký diệt, tịch diệt hiện tiền". Nghĩa là khi phiền não hoàn toàn dứt sạch, các pháp 
sanh diệt lặng hết, thì Phật tánh tịch diệt hiển lộ toàn vẹn. Đó là lúc con người đạt được mục đích cứu kính 
của đạo Phật, sống trong an lạc và hạnh phúc, bởi vì đã giác ngộ và giải thoát.  

* * *  

Tóm lại, Pháp Môn Chăn Trâu giúp người tu tâm dưỡng tánh tiến từ thấp lên cao, thấy rõ khả năng và 
bước tiến của mình, không bị lầm lạc. Và biết rõ ràng rằng: tu tập là trước khổ sau vui, còn ham vui không 
chịu tu tập là trước vui sau khổ, cho nên nỗ lực khắc phục những khó khăn bước đầu, để tiến đến chỗ 
thành tựu viên mãn. Chúng ta hãy cùng nhau hát lên: "Ai bảo chăn trâu là khổ? Chăn trâu sướng lắm 
chứ!". Chúng ta đã hiểu biết pháp môn chăn trâu và quyết tâm chăn dắt con trâu của mình trong từng giây 
phút hằng ngày, không lơ là, không giải đãi, không lười biếng, không tự ti, không tự tôn, không sợ sệt, 
không ngã mạn.  

Trong Kinh Di Giáo, Đức Phật có dạy: "Tu hành ví như chăn trâu, cầm roi canh chừng, luôn luôn kiểm 
soát, không cho nó xâm phạm lúa mạ của người". Chúng ta là những người Phật Tử, hay không phải là 
Phật Tử, đều muốn có một cuộc sống an lạc và hạnh phúc, ngay trên thế gian này, cho nên phải biết áp 
dụng pháp môn chăn trâu. Bất cứ ai cũng có thể áp dụng pháp môn chăn trâu một cách tích cực, trong mọi 
hoàn cảnh, trong mọi tình huống, trong cuộc sống hằng ngày. Chẳng hạn như khi đang làm việc, đang học 
hành, hay đang ăn uống, chúng ta chỉ nên biết tập trung tư tưởng vào việc làm, vào việc học, hay ăn uống, 
không nghĩ ngợi mông lung, không nhớ nghĩ lung tung, không lăng xăng lộn xộn.  

Ngoài ra, bất cứ khi nào, tư tưởng bắt đầu nghĩ quanh nghĩ quẩn, chúng ta biết ngay là con trâu đang xổng 
chạy, bèn chăn giữ ngay, không chạy theo nó, bị nó lôi kéo, dẫn mình đi rong, có khi đến chỗ, tạo tội tạo 
nghiệp. Tức là chúng ta tích cực chăn trâu trong mọi hoàn cảnh, nhứt là trong những lúc rảnh rỗi nghỉ 
ngơi, không có lúc nào lơ là, hơ hỏng, lơi lỏng, không có lúc nào phí phạm thời gian. Do đó cuộc sống có 
ý nghĩa hơn, tận dụng mọi thì giờ để chăn trâu, không còn phải tìm cách giết thì giờ trống trải dư thừa, 
bằng những cuộc vui giả tạm của thế gian. Tập trung được tư tưởng, không lo ra, không nghĩ bậy, tức 
nhiên năng suất làm việc cao hơn, kết quả tốt hơn.  

Chẳng hạn như khi đang ngồi nghỉ ngơi, không nghĩ ngợi, hay đang nằm dưỡng sức, trước khi làm việc, 
hãy để tâm trí bình yên, trống rỗng, lặng lẽ, tịch tịnh, không vọng tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm. 
Chỉ cần thiền định như vậy trong vài mươi phút, chúng ta sẽ thấy thân và tâm đều được thoải mái, khinh 
an, nhẹ nhàng, khỏe khoắn, tức nhiên năng suất làm việc chắc chắn sẽ cao hơn, kết quả tốt hơn. Chẳng hạn 
như khi bị kẹt xe trên đường phố, hay đang ngồi chờ đợi ai, chờ đợi việc gì, đừng phí thì giờ một cách vô 
ích, chúng ta cũng có thể áp dụng pháp môn chăn trâu, để giữ tâm trí được bình tĩnh thản nhiên, an vui tự 
tại, không bồn chồn lo lắng, không nóng nảy giận hờn, không thấp thỏm phập phồng, không lo âu sợ sệt, 
không ưu tư lo nghĩ, không hơn thua phải quấy, không nhơn ngã thị phi. Lúc đi ngoài đường, có khởi niệm 
bất thiện hay niệm ác nào, lập tức chận ngay, đừng dẫn con trâu điên đó về đến nhà mình. Được như vậy, 
gia đạo chúng ta bình yên, không ai trong gia đình bị trâu điên, từ bên ngoài vào, húc càn bừa bãi. Chúng 
ta nên biết, sở dĩ Đức Phật luôn luôn giữ trên khuôn mặt nụ cười siêu thoát, bởi vì thân tâm của Ngài đều 
thực sự giải thoát. Do đó, những người dù có tâm địa ác độc, đến với Đức Phật, cũng trở thành hiền thiện.  

Trong Kinh A Di Đà, Đức Phật có dạy: "Người nào lúc sanh thời đạt được nhứt tâm bất loạn, khi lâm 
chung tâm không điên đảo, tức thời được chư Phật cùng chư thánh chúng rước về tây phương cực lạc 
quốc". Nhứt tâm bất loạn hay tâm không điên đảo có nghĩa là tâm trí không còn lăng xăng lộn xộn. Vọng 
tâm, vọng tưởng, vọng thức, vọng niệm không còn nữa. Lúc ấy tâm thể người đó đồng với tâm thể chư 
Phật mười phương, nên kinh sách gọi là được vãng sanh tây phương cực lạc quốc đó vậy. Trong kinh sách 



 http://tieulun.hopto.org - Trang 15

có câu: "Năng lễ sở lễ tánh không tịch", tức là: "Phật và chúng sanh tánh thường rỗng lặng", chính là nghĩa 
đó vậy.  

Chúng ta thử tìm hiểu câu chuyện sau đây: Có người đến hỏi Thiền sư Tùng Thẩm Triệu Châu: Con chó 
có Phật tánh không? Ngài đáp: KHÔNG! Người đó hỏi lại: Đức Phật dạy trong kinh sách, mọi chúng sanh 
đều có Phật tánh, tại sao con chó lại không có? Ngài đáp: Bởi vì "Nghiệp Thức Che Đậy!". Có người khác 
đến hỏi: Con chó có Phật tánh không? Lần này Ngài đáp: CÓ! Người đó hỏi lại: Phật tánh là tánh giác 
sáng suốt, tại sao không chọn nơi sung sướng tốt đẹp đầu thai, lại chọn cái đãy da lông lá lù xù, chui vào 
đó để làm con chó? Ngài đáp: Bởi vì "Biết Mà Cố Phạm!". Trong Kinh Tịnh Danh, Đức Phật có dạy: "Mặt 
trời mặt trăng vẫn thường sáng tỏ, tại sao người mù lại chẳng thấy? Cũng vậy, chúng sanh vì nghiệp thức 
che đậy, biết mà cố phạm, cho nên chẳng thấy thế giới Như Lai thanh tịnh trang nghiêm, chẳng nhận ra 
bản tâm thanh tịnh thường hằng!" chính là nghĩa đó vậy.  

Vậy từ bây giờ trở đi, chúng ta xin phát nguyện, mỗi khi nhận thấy con trâu của mình, bắt đầu chạy lung 
tung, dẫn dắt mình tạo tội tạo nghiệp, hãy tự nhắc nhở: "Thôi, chăn trâu đi!". Và nên nhớ đừng bao giờ hỏi 
người khác: "Chăn trâu đến đâu rồi?". Tại sao vậy? Bởi vì khi đó, biết đâu con trâu của người đã trắng trẻo 
mịn màng, hoặc đã biến mất từ lâu lắm rồi, chỉ còn con trâu của mình sắp sửa húc người khác rồi đó vậy! 
"Thôi! Chăn trâu đi! Nhiều chuyện mà chi!"  

Cư-sĩ Chính-Trực (Toronto-Canada)  


