
 
< 

Cây kiểng là một loại hình nghệ thuật có từ ngàn xưa. Ơở Việt Nam, nó đã được phổ 
biến thành một dạng nghệ thuật dân gian. Tùy theo quan niệm thẩm mỹ của từng dân 
tộc, từng khu vực mà cây kiểng có nhiều kiểu thức khác nhau. Nói đến kiểng xưa, 
kiểng thế ta nhận thấy kiểu hình của nó rất đa dạng và phong phú. Tuy nhiên cây 
kiểng cổ được uốn sửa theo lối chiết chi nghị diện, thế tam tùng tứ đức là một dạng 
thức đặc biệt, rất đặc trưng cho khu vực Nam Bộ. Đây là một kiểu thức đại diện cho 
cây kiểng xưa ở miền Nam mà không nơi nào có loại hình này.

Về nguồn gốc, có thể nói từ khi Chưởng cơ Nguyễn Hữu Cảnh, người có công khai 
phá vùng đất phía Nam, và đã đưa những lưu dân ào lập ấp, xây dựng cuộc sống 
mới. Trong dòng người lưu dân này (Quảng Nam, Quảng Ngãi, Qui Nhơn...) rất đa 
dạng về thành phần, còn có một số người có điều kiện hơn nhưng họ chán ghét cảnh 
tham quan của triều đình nhà Nguyễn; thêm vào đó là chiến tranh liên miên giữa Chúa 
Nguyễn và Chúa Trịnh làm cho dân chúng ngày càng cơ cực. Cho nên họ là những 
con người có thể do được chiêu mộ, bị lưu đày hay tự động bỏ xứ mà tìm vào phương 
Nam mưu cầu một cuộc sống mới. Chính điều này ảnh hưởng rất lớn đến tinh thần, tư 
tưởng của họ trong quá trình xây dựng, phát triển cuộc sống trên vùng đất mới và 
cũng có thể nói rằng trong tư tưởng của họ vẫn còn một hoài niệm về cố hương, họ 
vẫn không quên nguồn gốc của mình, không quên đạo làm người, dù có bỏ xứ, bỏ 
chùa mà đi. Điều này thể hiện rất rõ trong phong cách, lối uốn sửa tạo dáng cây kiểng 
xưa mà chúng ta đang xem xét.

Theo thời gian những người ở đất phương Nam, dần dà xây dựng được sự nghiệp. 
Cùng với sự phát triển về kinh tế, sự phân hóa trong xã hội đã xuất hiệ, một số điền 
chủ có tài sản ngày càng nhiều, ngay cả người nghèo cũng có một cuộc sống khác 
hơn thời cha ông lúc còn ở bổn quán. Một cuộc sống mới đã xuất hiện trên vùng đất 
mới, tuy còn hoang sơ nhưng nhàn. Điều kiện sống tốt hơn, việc trồng cây kiểng 
hưởng nhàn dần dà định hình trong xã hội. Có lẽ vì tưởng nhớ công ơn của Ông 
Nguyễn Hữu Cảnh, sợ phạm úy, mà người phương Nam đọc trại từ "Cây cảnh" 
thành ra "Cây kiểng".

Do ảnh hưởng sâu sắc tư tưởng Lão giáo, con người muồn gần lại với thiên nhiên 
hơn và do ảnh hưởng của Nho giáo, nên những bậc tiền thân dù xa quê cha, đất tổ 
vẫn không quên được nguồn cội và đạo làm người. Cho nên trong quá trình tạo lập 
cây kiểng họ muốn gởi gắm tinh thần, tâm ý của mình vào từng chậu cây, từng tán lá, 
nhằm mục đích sửa mình và giáo dưỡng con cháu. Cây được sửa có ngọn qui căn, 
hồi đầu (thể hiện sự không quên nguồn cội). Thế tam cang ngũ thường hay tam tùng 
tứ đức (thể hiện đạo làm người ở nam hay nữ thật rõ ràng). Như vậy tư tưởng, triết lý 
sống của người xưa được hình tượng hóa rất rõ nét qua dáng thố của cây kiểng cổ.

Tên gọi kiểng cổ chỉ mới xuất hiện ở vài thập niên sau này, từ khi loại hình Bonsai của 
Nhật Bản lan rộng vào miền Nam. Trước kia người ta chỉ gọi là cổ mộc, cây thế, cây 
cảnh. Đến bây giờ khi nghe tư "kiểng cổ" đại đa số người chơi cây cành đều liên 
tưởng đến loại hình kiểng chiết chi nhị diện và nó gần như là một định danh cụ thể cho 
loại hình kiểng này.

Cây kiểng cổ là cây được uốn sửa một cách công phu, đúng số tàn, đúng nhánh, 
không thừa, không thiếu, mỗi thành phần trong cây đều có một giá trị nhất định, tiềm 



ẩn một triết lý sống thật cụ thể. 

Cây kiểng lấy số 3, 5 làm căn bản do xuất phát từ nguyên lý âm dương, ngũ 
hành... thường sử dụng số lẻ, ít khi sử dụng số chẵn, ngoài trừ một số cây thể 
hiện các điển tích. Bộ kiểng cổ ban đầu thường là bộ năm cây gọi là "Ngũ phúc" 
được xếp theo hình chữ ngũ. Bộ 3 cây gọi là bộ "Tam tài" xếp thẳng hàng. Cây 
trung bình được xếp ở giữa. Về sau này vì nhiều lý do rất khác nhau, kiểng cổ 
chỉ còn được thưởng ngoạn ở một cặp đối xứng nhau. 
Cây trung bình ở giữa bộ kiểng là cây chủ, thường có tầm vóc cao hơn, cành 
nhánh được uốn chiết chi theo kiểu âm - dương và thường được sửa theo thế 
thất hiền hay ngũ phúc. 
Các cây hai bên thường thấp hơn, thân được uốn hơi cong theo dáng xuy 
phong, tùy theo dáng cơ bản và tính chất của cây mà nó sẽ được uốn sửa theo 
thế mẫu tử hay phụ tử. 

Theo quan điểm của người viết bài, nếu xét về mặt tính chất: 

1. Cây đại diện cho phái nam là cây xuy phong thế phụ tử. Hình dáng của cây 
mạnh mẽ, gân guốc. Cành nhánh được uốn sửa thiên về dương tính, phóng 
thoáng, nét mạnh (kiểu tàn võ). Cây thường được sửa theo thế "Tam cang ngũ 
thường" tiêu biểu cho đạo làm người của phái nam trong thời kỳ đó. Tam cang 
là: quân thần cang (đạo vua tôi), phu thê cang (đạo vợ chồng), phụ tử cang (đạo 
cha con). Ngũ thường là: năm đức tính của người nam đó là nhân, nghĩa, lễ, trí, 
tín. Nhìn chung đó là giềng mối, phẩm chất của đạo làm người, của người quân 
tử trong xã hội. 

2. Cây đại diện cho phái nữ là cây xuy phong thế mẫu tử. Hình dáng cây thường 
mềm mại uyển chuyển. Cành nhánh được uốn sửa một cách ẻo lả hơn, thiên về 
âm tính (kiểu tàn văn), cành có thể uốn tréo qua thân (tréo chữ nữ) biểu hiện 
cho nữ tính, cho nên thông thường những loại cây có hoa, có hương thơm 
thường được sử dụng cho loại hình này. Cây kiểng được sửa theo ý này là cây 
"Tam tùng tứ đức". Tam tùng đó là: tùng phụ, tùng phu, tùng tử. Tứ đức là bốn 
đức tính của người phụ nữ: công, dung, ngôn, hạnh. 

Việc uốn sửa cây kiểng cổ tuân thủ một cách nghiêm nhặt các quy tắc âm - dương. 
Xét về hình thái, cấu trúc thân cành ở cây xuy phong thế tam cang ngũ thường thì ta 
thấy: 

Phần gốc thân được trồng và sửa theo một góc nghiêng khoảng 45o so với mặt 
đất, phần thân bên dưới được uốn cong cho đến khoảng giữa của chiều cao, 
thân được uốn hướng vào trực chính tâm, phần thân còn lại đến ngọn được uốn 
lượn nhẹ, cuối cùng ngọn cũng đi vào trục chính tâm của gốc (quy căn) nhằm 
biểu đạt một điều: Dù có đi xa, phát triển tới đâu cũng không hề quên nguồn cội. 
Cây tử phát xuất từ gốc cha hợp thành một góc khoảng 90o. Chiều cao của thân 
cây tử không vượt quá tàn thứ hai của cây chính và được uốn hơi cong theo 
chiều ngược lại với cây cha. 
Cây cha có cấu túc 5 tàn: Gốc xiên về phía bên phải thì tàn thứ nhất được uốn 
về phía bên phải. Đoạn thân thứ hai uốn cong nhẹ vào trong, tàn thứ hai được 
uốn về phía trái tuân thủ nguyên tắc Âm - Dương. Đoạn thứ ba được uốn cong 
vào chính trục tâm của góc, tàn thứ ba được uốn về phía bên phải theo lối chiết 
chi. Đoạn thân thứ tư uốn lượn theo trục thẳng đứng, tàn thứ tư được uốn về 
phía bên trái. Đoạn thân thứ năm được uốn về chính tâm gốc (quy căn). Tàn 
ngọn được hình thành. 
Cây tử có cấu trúc ba tàn: Tàn thứ nhất được uốn về phía bên trái tạo nét cân 



bằng với cây cha. Tàn thứ hai được uốn về phía bên phải theo lối chiết chi. Tàn 
thứ ba là ngọn chỉ cao bằng hoặc thấp hơn tàn thứ hai của cây cha. 

Cành ở cây kiểng cổ được uốn sửa theo lối chiết chi nhị diện có âm, có dương, có văn 
có võ thật hài hòa. Cành được xếp đặt ở phần lồi của thân. Cành được uốn sửa theo 
kiểu vòi chạo cong lên, cong xuống thể hiện nguyên lý cực dương biến âm, cực âm 
biến dương.

Nếu đúng khoảng cách mà cành lại mọc ở vị trí ngược lại (cũng có thể do ý muốn chủ 
quan) hoặc mọc ở phần lõm của thân, cành sẽ được uốn vòng qua thân chính theo 
hướng ngược lại. Việc uốn cành như vậy được xem là một nét đẹp của cây và cành 
này được gọi là cành uốn chữ nữ. Theo quan điểm riêng, thì đây là kiểu uốn tàn văn 
chứ không phải tàn võ, vì nó biểu đạt tình mềm dẻo, tính nhu, âm, thể hiện nữ tính. 

Tàn lá được cắt tỉa thành từng dĩa mỏng, hình tròn, hình trái tim hay được tạo 
thành khối hình bán nguyệt mỏng. Các nhánh sơ cấp, thứ cấp được cắt tỉa theo 
lối chiết chi để tạo ra một tàn cây đẹp. 
Ngọn là phần cao nhất của cây, được tính là một tàn. Ngọn được cắt sửa thành 
khối hình bán nguyệt hay dĩa mỏng và nó được sửa theo các kiểu sau: 
Kiểu tàn võ (dương): Tàn ngọn mọc thẳng, được cắt sửa thành dĩa hay khối 
không cho vươn cao lên nữa. 
Kiểu tàn văn (âm): Tàn ngọn được uốn cong xuống hướng về phía gốc (ý hồi 
đầu) rất khiêm tốn nhã nhặn. 
Kiểu tàn văn võ (âm - dương): Ngọn được chia ra hai bên tạo thành hai khối 
quân bằng thể hiện sự cân bằng âm dương, biểu đạt sự trung dung ở đời. 

Cách uốn sửa tàn ngọn phụ thuộc vào dáng, thế, tính chất của cây cho phù hợp. Cây 
có gốc to, dáng thế mạnh mẽ biểu hị nam tính mạnh, được sửa ngọn theo kiểu tàn võ 
- cây có dáng mềm mại uyển chuyển ngọn được sửa theo lối văn rất hợp lý.

Về chiều cao cây kiểng cổ, thông thường là 1,6m. Vì nó là dạng kiểng dùng để trang 
trí trước sân nhà, cho nên tầm vóc được sửa cho cân đối hài hòa với nhà và cũng 
ngang tầm quan sát của người thưởng ngoạn. Tuy nhiên đây cũng là con số tham 
khảo, chứ không mang tính chuẩn mực như một số tài liệu đã đưa ra. Vì một cây 
kiểng cổ có giá trị, thể hiện ở tính chất mà nó mang, chứ không phải do khuôn khổ quy 
định về thước tấc. Chiều cao của cây phụ thuộc vào độ lớn của thân gốc một cách hài 
hòa và cũng một phần do ý muốn chủ quan của việc trang trí.

Về mặt nguyên tắc, cây kiểng cổ chiết chi nhị diện, bộ cành được uốn sửa theo lối âm 
- dương nghĩa là một tàn bên này, một tàn bên kia. Tuy nhiên, trong thực tế quan sát 
được ở một số cặp kiểng cổ ta thấy: hai tàn dưới thấp của cây chính lại được uốn về 
một bôn, tàn thứ ba mới được uốn về phía đối diện. Ơở đây có lẽ nhằm mục đích tạo 
ra một bố cục cân bằng trong tác phẩm, tác phẩm sẽ không bị nặng về phía cây tử 
chăng? Và cũng có thể tàn thứ hai của cây chính sẽ không gần mà che khuất tàn 
ngọn của cây tử tạo nên nét thông thoáng cho tác phẩm.

Nhân việc bàn về cây kiểng cổ chúng tôi xin được nhắc lại câu thiệu: "Vô nữ bất 
thành mai, vô thập bất thành tùng". Câu này hàm ý chỉ tính chất của cây được uốn 
sửa một cách mềm mại, yểu điệu, thể hiện được nữ tính ở cây mai. Còn ở cây tùng 
được uốn sửa một cách dứt khoát, mạnh mẽ, cương trực cành nhánh không được 
uốn sửa yểu điệu, khí phách phải như người quân tử biểu hiện cho nam tính.

Như vậy cây mai đại diện cho phái nữ, nó được uốn sửa làm sao cho bộc lộ được nét 
mềm mại, nữ tính là thể hiện được tính chất của cây. Nếu có cành bắt tréo chữ nữ 



càng đẹp, nhưng trên cây chỉ nên có một cành bắt tréo chữ nữ để biểu diễn tính chất 
là đủ. Chứ không phải bắt nhiều cành tréo trên cây mai mới thể hiện được điều này, vì 
nếu cành bắt tréo nhiều trên cây sẽ có một ý nghĩa khác không tốt, không hay. Theo 
quan điểm riêng, ngay trên một cặp kiểng cổ cũng nên uốn chữ nữ ở một cây mà thôi. 
Nếu cả hai cây cùng có cành tréo nữ, thì ý nghĩa của nó cũng không tốt, có thể được 
hiểu theo hướng khác một cách lệch lạc.

Như vậy lối sửa chiết chi nhị diện ở cây kiểng cổ đặc trưng cho miền Nam, thể hiện rất 
rõ tâm ý của người tạo ra nó. Qua việc thưởng ngoạn cây người xem còn thấy rõ 
được triết lý sống, hiểu rõ cang thường đạo lý giữa con người và xã hội, để từ đó xác 
lập được giềng mối gia đình và xã hội tự tu tâm dưỡng tánh, giáo dưỡng tinh thần. Nó 
không những là một môn nghệ thuật mà còn là một triết lý đạo đức đưa con người đến 
chân thiện mỹ.

(Hoa cảnh - số 10/1998)


